





## مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران

**(**())

حمهورى اسلامى امران

وزارت آموزش وبرورش

آذر ماه ۱۳۹۰

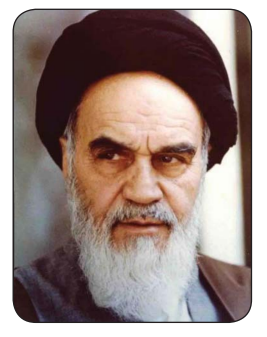




مَن عَمِل صالحاً مِن ذَكَرٍ اَو اُنثَى و هُو مؤمنٌ فَلَنُحْيينَّهُ حَياةً طَيبةً وَ لَنَجزينَّهُم اَجرَهُم بأحسَن مَا كَانُوا يَعمَلُونَ

هر کس، مرد یا زن، عمل صالح انجام دهد و مؤمن باشد قطعاً به "حیات طیبه" (زندگانی پاک و پسندیده) زندهاش میداریم، و همانا آنها را، در برابر بهترین اعمالی که انجام دادهاند، پاداش خواهیم داد.

قرآن کریم: نحل/۹۷



### بنیان گذار جمهوری اسلامی ایران حضرت امام خمینی(ره):

اساس عالم بر تربیت انسان است.

«صحیفهٔ نور جلد ۱۴ صفحهٔ ۱۵۳ » عالم مدرسه است ومعلمین این مدرسه، انبیاء واولیاء هستند ومربی این معلمین خدای تبارک وتعالی است.

«صحيفهٔ نور جلد ١٣ صفحهٔ ٢۶۵ »

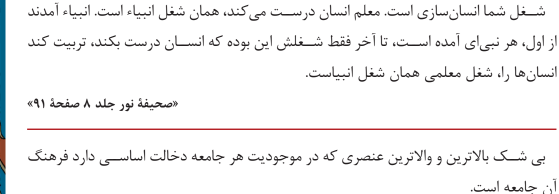
مجلس و ملت و متفکران متعهد باید اصلاح فرهنگ و از آن جمله اصلاح مدارس- از دبستان تا دانشگاه- را جدی بگیرند و با تمام قوا در سد راه انحراف بکوشند.

«صحيفهٔ نور جلد ٢٣ صفحهٔ ٥٣٣»

از همه بالاتر همین قضیهٔ آموزش و پرورش و قضیهٔ دانشگاه و قضیهٔ تعلیم و تربیت است که ما در این جهت از همه جا، از همه جهات بیشتر، احتیاج داریم که اصلاح شود.

«صحیفهٔ نور جلد ۱۰ صفحهٔ ۸۱»

باید دستگاههای آموزشی متعهد و دلسوز برای نجات کشور، اهمیت ویژهای در حفظ نوپایان و جوانان عزیزی که استقلال و آزادی کشور در آینده منوط به تربیت صحیح آنان است قائل باشند. «صحیفهٔ نور جلد ۱۵ صفحهٔ ۲۴۵»



« صحيفهٔ نور جلد ۱۵ صفحهٔ ۲۴۳»

بزرگترین تحولی که باید بشود در فرهنگ باید بشود، برای اینکه بزرگترین مؤسسهای است که ملت را یا به تباهی میکشد یا به اوج عظمت وقدرت میکشد.

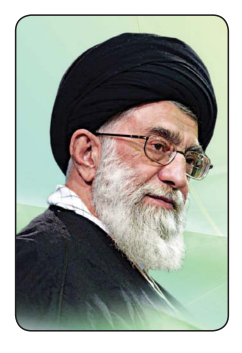
«صحيفهٔ نور جلد۶ صفحهٔ۲۵۲»

فرهنگ اساس ملت است، اساس ملیت یک ملت است، اساس استقلال یک ملت است. «صحیفهٔ نورجلد۶ صفحهٔ ۴۰»

فرهنگ مبدأ همهٔ خوشبختیها و بدبختیهای ملت است، اگر فرهنگ ناصالح شد این جوانهایی که تربیت می شوند به این تربیتهای فرهنگ ناصالح، اینها درآتیه فساد ایجاد می کنند.

«صحيفهٔ نور جلد ٣ صفحهٔ ٣٠۶»

### حضرت آیتالله العظمی خامنهای (مدظله العالی) رهبر معظم انقلاب اسلامی:



- مسئلهٔ آموزش وپرورش یک مسئلهٔ دائمی
   وهمیشگی ودرحقیقت قاعدهٔ نظام جمهوری
   اسلامی ایران است.(۶۵/۸/۷)
- ما در آموزشوپرورش احتیاج به تحول داریم.
   ۸۵/۲/۱۲)
- آموزش و پرورش کنونی کشــور ما ســاخته و پرداختــهٔ فکر مــا وبرنامههای ما وفلســفهٔ ما نیســت. بنای کار بر آن فلســفهای نبود که ما امروز دنبال آن هستیم. (۸۶/۵/۳)
- بهترین و برجسته ترین فکرها باید بنشینند برای آموزش و پرورش طراحی کنند؛ باید فلسفهٔ آموزش و پرورش اسلامی واضح باشد و بر اساس این فلسفه، افق آیندهٔ آموزش و پرورش کشور روشن باشد؛ معلوم باشد ما دنبال چه هستیم و کجا می خواهیم برویم و بر اساس آن خط کشی بشود، برنامه ریزی بشود و راهها مشخص بشود. (۸۵/۲/۱۲)
- وظیفهٔ نخبگان فکری و فرهنگی جامعه و حوزه و دانشگاه، مدیریت این تحول است. (۸۵/۸/۱۸)
- کارهای بزرگ از ایده پردازی آغاز میشود. این ایده پردازی کاری نیست که در اتاقهای دربسته و در خلاً انجام شود. باید فکرهای گوناگون با آن سروکار پیداکنند.... تا آن چه که محصول کار است، (موضوعی) عملی ومنطقی از آب در بیاید. (۸۶/۲/۲۵)



### تقديم

ایس مجموعه را به روح بلند بنیان گذار نظام جمهوری اسلامی ایران حضرت امام خمینی (ره) و ارواح مطهر شهیدان والا مقام انقلاب اسلامی بخصوص استاد شهید آیتالله مرتضی مطهری و شهید آیتالله دکتر سید محمدحسین بهشتی و معلمان شهید بویژه، شهیدان رجایی و باهنر معلمان شهید بویژه، شهیدان رجایی و باهنر رضوان الله علیهم –تقدیم می کنیم که با مساعی ارزشمند خود، زمینه تربیت جوانانی اندیشمند، مومن، خود آگاه، آزاده، شجاع و فضیلت گرا را براساس آموزههای اسلامی فراهم نمودهاند.

روحشان شاد، راهشان پر رهرو و یادشان گرامی باد

### دربارهٔ این مجموعه:

۱- این اثر، محصول بازبینی وتکمیل گزارش نهایی پژوهش «تلفیق یافتههای مطالعات نظری طرح سند ملی آموزش و پرورش» است که توسط اعضای کارگروه تلفیق نتایج مطالعات نظری با پشتیبانی دبیرخانهٔ شورای عالی آموزش وپرورش طی سالهای ۱۳۸۶-۱۳۸۹ انجام یافته و به نتیجه رسیده است.

۲- مُفاد این مجموعه طی جلسات ۲۰۸ تا ۸۰۸ «شـورای عالی آموزش وپرورش»(در مشهد مقدس، از ۲۹بهمن تا اول اسـفند ۱۳۸۸) مورد بررسی و تأیید کلی این شورا قرار گرفت و مبنای اصلی بررسـی و تصویب «سـند تحول راهبردی در نظام تربیت رسمی وعمومی جمهوری اسلامی ایران» در جلسات بعدی این شورا (ازاسفند۸۸ تا مرداد۸۹) بوده است.
۳-همچنین مفاد این اثر پس از بررسـی توسـط دبیرخانه شـورای عالـی انقلاب فرهنگی و نظـرات کمیسـیون حوزوی شـورای عالی انقـلاب فرهنگـی با نظارت حجت الاسـلام والمسـلمین آقـای دکتـر علیرضا اعرافی مـورد بازبینی و اصـلاح نهایی واقع شـد، لذا بـا تایید شـورای عالـی انقلاب فرهنگی، بـه عنوان «بنیـان نظری تحـول راهبردی در نظـام تعلیـم و تربیت رسـمی عمومـی در جمهوری اسـلامی ایران»، مبنای بررسـی و تصویب« سـند تحـول راهبـردی نظام تعلیـم و تربیت رسـمی عمومـی در جمهوری اسـلامی ایران»، مبنای برده اسـت تصویب« سـند تحـول راهبـردی نظام تعلیـم و تربیت رسـمی عمومـی در جمهوری السـلامی ایران «درجلسـات ایـن شـورا آذر ماه ۸۹ تـا شـهریورماه ۹۰) بوده اسـت.
۴- لازم است این منشور که به عنوان بنیان نظری تحول بنیادین به تایید شورای عالی انقلاب فرهنگی رسیده است مبنای تمام سیاسـتگذاریها، برنامهریزیها و تولید اسناد تحولی در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران قرار گیرد.



### تقدير و تشكر

شورای عالی انقلاب فرهنگی از همه دستاندر کاران، محققان، پژوهشگران و کارشناسان در آموزش و پرورش، دانشگاهها و مراکز آموزش عالی همکار، علماء و فضلای حوزوی که در تدوین این سند ملی ایفای نقش نمودهاند صمیمانه قدردانی مینماید.

همچنین از مدیران ارشد و مسئولین وزارت آموزش و پرورش، بویژه جناب آقای دکتر حاجی بابایی وزیر محترم آموزش و پرورش و جناب آقای مهندس مهدی نوید ادهم مدیر طرح تدوین سند ملی، اعضای محترم شورای عالی آموزش و پرورش، اعضای محترم کارگروه تلفیق نتایج مطالعات نظری سند ملی آموزش و پرورش، دبیرخانه شورای عالی انقلاب فرهنگی، بویژه اعضای محترم کمیسیون حوزوی شورای عالی انقلاب فرهنگی نیز تشکر و سپاسگزاری می شود.

### ديباچه

انقلاب شکوهمند اسلامی در ایران با هدف بازسازی بنیادهای اساسی جامعه در راستای تربیت انسان الهی و برپایی جامعه دینی مبتنی بر معارف انسان ساز مکتب اسلام و با هدایت بنیانگذار کبیر جمهوری اسلامی ایران، حضرت امام خمینی(ره) که خود نمونه برجسته انسان تربیت شده در مکتب الهی و برخوردار از حیات طیبه بود شکل گرفت. در دیدگاه حضرت امام (ره) پیروزی نهایی انقلاب اسلامی و استقلال کشور در گرو تحول فرهنگی همه جانبه بود و کدام نقطه و محیط اجتماعی است که بتواند تأثیرگذاری وسیع تر و عمیق تر ازنظام تعلیم و تربیت در نیل به جامعه آرمانی داشته باشد. نظام آموزش و پرورش کشور - به رغم فعالیت های اصلاحی و تلاشی که برای بهبود اجزاء و عناصر آن در طول سه دهه بعد از انقلاب اسلامی در آن صورت گرفته است بدلیل عدم ابتناء بر فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی نتوانسته است کار کرد مورد انتظار را داشته باشد، بگونهای که بتواند تربیت یافتگانی در تراز جمهوری اسلامی پرورش دهد که از شایستگیها و توانمندیهای اعتقادی، عاطفی و رفتاری و هماهنگ با نیازهای جامعه برخوردار باشند.

همچنین لزوم هماهنگی با حرکت شـتابان و تحولات سـریع اجتماعـی و بهره گیری از تجارب موفق آموزشی و تربیت کشور را بیش از پیش نمایان مینماید.

نظر به مأموریت محوله از سوی مقام معظم رهبری، حضرت آیت الله العظمی خامنه ای (مدظله العالی)، شورای عالی انقلاب فرهنگی با بهره گیری از توان گروه وسیعی از صاحبنظران و متخصصان تعلیم و تربیت حوزوی و دانشگاهی تحول بنیادین در نظام آموزش و پرورش را در دستور کار قرارداد و نسبت به بررسی و تأیید مبانی نظری تحول در نظام تعلیم و تربیت رسمی و عمومی جمهوری اسلامی (مشتمل بر فلسفه تعلیم و تربیت در جمهوری اسلامی ایران، فلسفه تعلیم و تربیت رسمی و عمومی جمهوری و عمومی جمهوری اسلامی ایران، فلسفه تعلیم و عمومی جمهوری اسلامی ایران) اقدام نمود.



مجموعه حاضر که مشتمل بر سه بخش پیش گفته میباشد بمثابه مبانی نظری «سند تحول بنیادین آموزش و پرورش» است که در شورای عالی انقلاب فرهنگی به تصویب رسیده و امید است با اجرای دقیق و کامل آن به تغییر و ارتقای همهجانبه مؤلفهها و عناصر مؤثر در نظام تعلیم و تربیت رسمی کشور بینجامد و موجبات احیای تمدن و هویت اسلامی - ایرانی در این نظام حیاتی و سرنوشتساز جامعه را فراهم آورد.

محمدرضا مخبر دزفولی دبیر شورای عالی انقلاب فرهنگی

### سرآغاز

به یاری خداوند متعال و با استعانت از حضرت بقیه الله الاعظیم (ارواحنا له الفیداه) و تحت رهنمودهای ارزشیمند مقام معظم رهبری (مدظله العالی) آموزش و پرورش کشور ما در آستانه یک تحول بزرگ قرار گرفته است. به اعتقاد صاحب نظران و کارشناسیان تعلیم و تربیت، تحول بنیادیین در آموزش و پرورش موجود، به دلایل مختلف، به ضرورتی اجتناب ناپذیر تبدیل شده است. یکی از مهمترین دلایل این مدعا، عدم ابتنای نظام فعلی آموزش و پرورش بر فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی است. این نهاد با شکل و شمایل فعلی خود، به عنوان یک نهاد مدرن در عصر مدرنیته و مبتنی بر بنیانهای نظری و فلسفی این دوره تاریخی، در سرزمین غرب متولد شده و با به همراه داشتن فرهنگ زادگاه خویش به سایر کشورها تسری یافت. پیامد این فرهنگ، دردها و رنجهای جان کاه فردی و اجتماعی در ابعاد فرهنگی، اقتصادی، سیاسی و اجتماعی است که بشر امروز را به شدت رنجور، مضطرب و مایوس کرده است. ایران عزیز ما هم بهرغم تاریخ پربار فرهنگی و تمدنی خویش، از این قاعده کلی مستثنی نبوده است، آنگونه که رهبر فرزانه انقلاب اسلامی، این نکته را مورد توجه قرار دادند:

«نظام آموزشی ما، نظام وارداتی است و بر فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی مبتنی و استوار نمی باشد» به همین دلیل بسیاری از چالشها، کاستیها و مسائلی که آموزش و پرورش ما با آن دست و پنجه نرم می کند، ریشه در مبانی نظری این نظام دارد. زیرا این مبانی با اعتقادات، باورها، انتظارات و فرهنگ مردم مؤمن و خداجوی ما همخوانی ندارد.

ایس ناهمخوانی پس از پیروزی انقلاب اسلامی خودنمایی فزون تری کرد و به رغم تلاش قابل تقدیر و زحمات تحسین برانگیز مسئولان، مدیران و معلمان عزیز در جای جای این مرز و بوم در دهههای پس از انقلاب اسلامی، این کاستی هنوز به قوت خود باقی است و بر تمامی سیاست گذاریها، برنامه ریزیها، فرایندها و روندها سایه افکنده است. مدارس ما از کاستیهای نرم افزاری و سخت افزاری فراوانی رنج می برند و کارایی و اثر بخشی آنها کاهش فراوان یافته است. معلمان در تحقق رسالت خطیر خویش و تربیت متربیان مؤمن، خلاق، فعال، توانمند با مشکلات

متعدد روبرو هستند.

خوشـبختانه با درک عمیق و کارشناسـانه از این نیاز اساســی آموزش و پرورش و در پاســخ به ندای رهبر معظم انقلاب اسلامی در راستای تحقق سند چشمانداز بیست ساله جمهوری اسلامی ایران، «سند ملی آموزش و پرورش» به عنوان سند تحول بنیادین در دی ماه ۱۳۸۸ در دستور کار شـورای عالــی آموزش و پرورش قرار گرفــت. در تدوین این طرح بزرگ، ســترگ، و کم نظیر در تاریخ آموزش و پرورش، بیش از ۶۰۰ نفر از متخصصان، صاحب نظران و کارشناسان آموزش و یرورش، حوزههای علمیه، دانشگاهها مشارکت جدی داشتهاند تا پس از چند سال فعالیت روشمند مطالعاتی و تلاش خسـتگیناپذیر، در سایه مسـاعدت و معاضدت خبرگان تعلیم و تربیت، «بسته سند ملی آموزش و پرورش» تدوین و به مراجع قانون گذار تقدیم شود. این بسته تحول آفرین حاوی مبانی نظری تحول بنیادین و نیز سند تحول راهبردی نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی مىباشــد كه با الهام از آموزههاى وحياني و معارف بلند مكتب اســلام و تعاليم حيات بخش اهل البيت عليهم السلام، ضمن وفاداري به انديشههاي حضرت امام خميني (ره) و مقام معظم رهبري تدوین شده است.

شـورای عالی آموزش و پـرورش به عنوان مرجع سیاسـتگذاری در حوزه آمـوزش عمومی و متوسطه با درک اهمیت و حساسیت موضوع و با تشکیل گردهمایی سه روزه در مشهد مقدس و در پرتو عنايات ثامن الحجج على بن موسى الرضا عليه السلام بررسي سند ملى را أغاز وپس از أن در ۳۵ جلسه فشرده خویش به بررسی، تأیید و تصویب آن پرداخت. آنگاه این مجموعه به شورای عالی انقلاب فرهنگی به عنوان عالی ترین مرجع سیاست گذاری در حوزه فرهنگ و مسئول تحول نظام آموزشی کشور تقدیم شد. این شورای محترم با نگاه مثبت و حمایتی، از سند ملی آموزش و پرورش استقبال کرده و با تشکیل کارگروههای خاص- به ویژه کمیسیون حوزوی- به بررسی، نقد و اصلاح آن پرداخت. در نهایت اعضای فرهیخته شورای عالی با تأکید قابل تقدیر ریاست محترم شورا- جناب آقای دکتر احمدینژاد، فرصت موسع و کم نظیری را به بررسی سند ملی آموزش و پرورش اختصاص دادهاند و پس از ۲۰ جلسه بررسی کارشناسانه و مداقه عالمانه آن را به تصویب رساندند و جهت اجراء به وزارت آموزش و پرورش و سایر دستگاههای ذیربط ابلاغ نمودند.

اینجانب یکی از پرافتخارترین دوران زندگی خود و همکاران عزیز را در دو سال گذشته پیگیری، بررسی کارشناسی، تکمیل و آمادهسازی این سند مهم میدانم که شاید چندین بار مورد بررسی و اصلاح واقع شد و فرصت بسیار زیادی از دو سال دوره کاری مرا به خود اختصاص داد و بحمدالله نتیجه آن بسیار زیبا و راضی کننده بود. تردیدی نبود که سند ملی آموزش و پرورش، میبایست برپایه مبانی و ارزشهای دینی و فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، بنا گردد، تا بتواند، رضایت عمومی

و نیز همه فرهیختگان حوزه و دانشگاه را فراهم آورد. به همین دلیل نهایت دقت و توجه را نمودم تا به تکلیف خود در این زمینه عمل کرده باشم.

امیدوارم مجموعه «مبانی نظری تحول بنیادین آموزش و پرورش» که اینک پیش روی شماست، به منزله چتر نظری بر تمامی سیاستگذاریها، تصمیم گیریها، برنامهریزیهای خرد و کلان آموزش و پرورش سایه افکنده و زمینه دست یابی به آموزش و پرورش طراز جمهوری اسلامی ایران را فراهم آورد. بی شک تحقق این هدف بزرگ و تعالی بخش، نیازمند همراهی و مساعدت تمام نهادها، دستگاهها و سازمانها و نیز کلیه دست اندرکاران نظام تعلیم و تربیت (اعم از درون یا بیرون آموزش و پرورش) - به ویژه مدیران و معلمان عزیز افتخار آفرین میباشد که امید است با استعانت از الطاف الهی، تحقق عینی یافته و برگ زرین دیگری به تاریخ پرافتخار انقلاب اسلامی افزوده شود.

در پایان لازم میدانم از تمامی دست اندرکاران، مجریان، تدوین کنندگان و ناظران بسته سند ملی آموزش و پرورش، به ویژه عزیزانی که طی دو سال اخیر فرصت بسیار زیادی را در مراحل گوناگون برای آمادهسازی و تصویب اختصاص دادند، صمیمانه تشکر و قدردانی نمایم و دستیابی نسل جوان به اهداف انسان ساز مکتب اسلام را از خداوند متعال خواهانم.

حمیدرضا حاجی بابایی وزیر آموزش و پرورش





### درآمد

فلسفه تربیت و سند تربیتی که پیش روی ملت شریف ایران و ارباب نظر و اصحاب تربیت است، حاصل تلاش و مجاهدت علمی جمع کثیری از صاحبنظران حوزه و دانشگاه و آموزش و پرورش و مبتنی بر تجارب تاریخی، دوره معاصر و برآمده از گفتمان تمدن ساز انقلاب شکوهمند اسلامی است. مداقهها و موشکافیهای شورای عالی انقلاب فرهنگی و شورای تخصصی حوزوی بر عمق و اتقان این سند بسیار مهم و بنیادی افزوده است.

به رغم گامهای بلندی که در سه دهه گذشته، برای باز سازی نظام تعلیم و تربیت کشور و استوار سازی آن بر پایه اندیشههای ناب اسلامی و آرمانها و رویکردهای انقلاب اسلامی برداشته شده است. همچنان فرهنگ و تربیت کشور ما در جهت پاسخگویی به نیازهای اساسی و گرهگشایی مشکلات اجتماعی با آسیبها و چالشهای جدی مواجه بوده و میباشد. این تلاش مبارک، با کمال تواضع و فروتنی و بدون مبالغه و فخرفروشی، کوشش دارد گامی استوار در این میدان خطیر به جلو بردارد. مهم ترین رویکردها و اصول و سیاستهای حاکم بر تهیه و تدوین فلسفه تربیت و سند حاضر، را می توان چنین بر شمرد:

### اول: اصالت فرهنگ و تربیت

در این سند «اصالت فرهنگ و تربیت» مفروض دانسته شده است زیرا به رغم داد و ستد فرهنگ و تربیت و سایر سیستمهای اجتماعی، اما تقدم و اصالت با نظام معرفتی و تربیتی و فرهنگی است و تربیت بنیان و سرچشمه همه تحولات در همه ساحتها است و بر همه آنها سایه میافکند.

### دوم: اسلام و معارف آن

رویکرد حاکم بر فلسفه و سند تربیت باور عمیق به اسلام و اندیشهها و ارزشهای والای آن و جامعیت و شــمول آن اســت، از این٫و تلاش شده اســت با نگاه نظاموار به اسلام و منابع و مصادر اصیل آن مراجعه و از آن بهره برده شود.

### سوم: اجتهاد ژرف و جامع

فراهم آورندگان این منشور بر این اعتقاد بودهاند که در استنباط معارف و نظامات اسلامی باید بر روش شناسی اجتهاد رائج در حوزههای علمیه و بصورت ژرف و جامع اصول و ضوابط عقلی و نقلی، اعتماد کرد و از اشتباهات ظنی و سطحی و التقاطی پرهیز کرد و تلاش شده است تا آنجا که میسر بوده است از این روش بطور مستقیم یا غیر مستقیم بهره گرفته شود.

### چهارم: گفتمان انقلاب اسلامی

انقلاب اسلامی پدیدهای مبارک و بیبدیل و دارای اصول و عناصر و ویژگیهای ممتاز و ریشهدار در اندیشه ناب اسلام و معارف اهل بیت (ع) است و ترجمان این گفتمان نظام مند اندیشههای امام راحل (ره)، رهبر معظم انقلاب و بزرگان انقلاب اسلامی است و سند مزبور بر این نظام معرفتی و گفتمان استوار است.

### پنجم: نگاه تمدنی

یکی از ویژگیهای اسلام و گفتمان انقلاب اسلامی رویکرد تمدنی و نگاه معطوف به بازسازی تمدن اسلامی در عصر حاضر است. رویکرد تمدنی مستلزم انعکاس اندیشه الهی و اسلامی و انقلابی در همه لایه و ساحتهای معرفتی و ابعاد فردی و خانوادگی و اجتماعی است، این منشور نهایت سعی خود را در تجلی این رویکرد در همه ساحتهای تربیت بکار گرفته است. در این نگاه امت اسلامی بمثابه یک کل در نظر گرفته شده است، ضمن آنکه جایگاه و امتیازات ایران کاملاً مورد عنایت بوده است.

### ششم: تربیت جامع و متوازن و یک پارچه

در تنظیم این سند به تربیت بعنوان حقیقتی نظاموار، یکپارچه، منسجم، و متوازن نگریسته شده است. بسیاری از آسیبهای فعلی تعلیم و تربیت به فقدان نگاه جامع و متوازن و نظاموار باز می گردد و یک جانبه گرائی و نگرش کاریکاتوری خسارتهای زیادی ببار می آورد و بهمین دلیل کوشش فراهم آوردگان بر رعایت این اصل اساسی استوار شده است. کاربرد مفهوم تربیت بجای تعلیم و تربیت و نیز مفهوم علم بمعنای معرفتی نه فقط برآمده از تجربه حسی از نشانههای این رویکرد در سند است.

در این منظر کلان بر هدف اساسی قرب الهی و حیات طیبه و مفاهیم کلیدی مانند تقوا تاکید شده است و نیز پژوهش محوری و اخلاق مداری و ارزش ذاتی علم و اعتبار همه منابع معرفت مورد توجه قرار گرفته است.





### هفتم: تجربه و دانش بشری

تجارب و دستاوردهای دانش بشر حاصل تلاش علمی بشر و دارای ارزش اقتضائی است، این گنجینه را باید قدر دانست و از آن بهره برد و در عین حال نباید آن را مطلق پنداشت، بهره گیری نقادانه و منطبق سازی آن بر ارزشهای الهی و اسلامی و نیازهای بومی، یکی از رویکردهای حاکم بر این مجموعه است.

### هشتم: نگاه آسیبشناسانه، ناظر به زمانه و راهبردی

در این سند کوشش شده است به آسیب شناسی تعلیم و تربیت موجود و تجارب پیشین توجه شود و با نگاهی آینده نگرانه و راهبردی و ناظر به چالشهای موجود، طرحی نو در افکنده شود. آنچه بر شمرده شد برخی از اصول مهم حاکم بر تهیه و تدوین فلسفه تربیت بوده است که طی چند مرحله بازنگری و اصلاح و تکمیل اعمال شده است، اما نکته بسیار مهمی که باید بر آن تاکید نمود این است که تدوین فلسفه و طراحی نظام تربیتی مبتنی بر اندیشه اسلامی با رعایت اصول بر شمرده شده، هنگامی بطور کامل مسیر خواهد بود که تحقیقات گسترده و اجتهادی در حوزه فلسفه و فقه تربیت و قلمروهای دیگر بنیادی تربیت، بعمل آید و این موضوعی است که باید حوزههای علمیه و دانشگاهها و آموزش و پرورش بدان بپردازد و اینک خلاً وسیعی در این زمینه وجود دارد و بهمین دلیل این مجموعه برای یک دوره میانمدت تایید و تصویب شده است و برای بازسازی و تکمیل آن از هم اکنون باید طرحهای تحقیقاتی بنیادی و کاربردی آغاز شود.

بدون تردید مشارکت صاحبنظرات تعلیم و تربیت و دانشوران و نخبگان حوزه و دانشگاه و آموزش و پرورش در کمال و بالندگی این سند نقش مهمی دارند.

انتظار می رود نگاه و نگرش موجود در این مجموعه بر همه ابعاد تربیت رسمی و سیاست گذاری ها و برنامه ریزی ها و فعالیت های آموزش و پرورش سایه افکند تا زمینه های تحولی مبارک از این رهگذر آماده شود.

در پایان باید از همه پیشگامان و فراهمآورندگان و افراد سهیم در این طرح مهم و راهبردی تقدیر و تشکر کرد.

علیرضا اعرافی عضو شورای عالی انقلاب فرهنگی و ناظر علمی

### گزارش روندتدوین مطالعات نظری

یکی از مسائل مهم نظام نوین تربیت در کشور ما این است که نهاد های مختلف این نظام، طی مراحل بنیان گذاری وگسترش و تحول تاکنون، برمبانی نظری مشخص و مدونی استوار نبوده اند، تا بتوانند ضمن بهرهمندی از دستاوردهای معتبر علمی، با نظام فکری و ارزشی معتبر ومقبول

۱. در این مجموعه، مفهوم مد نظر از واژهٔ «تربیت» عبارت است از: فرایندی جامع- شاملِ تمام تلاش های زمینه ساز تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی- که به صورت امری واحد و یک پارچه و درهم تنیده، با تحول تمام ابعاد وجودی انسان، به مثابهٔ یک کل، سروکار دارد. بدیهی است که به لحاظ منطقی هیچیک ازبخشهای زیرمجموعهٔ این فرایند جامع، نمی توانند در عرض آن تلقی شوند.

در پیشینهٔ علمی و فرهنگی ما، از گذشته های دور واژهٔ «تربیت» شامل تمام ابعاد و اجزای فرایندی است که زمینهٔ تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی را فراهم می کند. لذا نه تنها به لحاظ گسترهٔ مفهومی نیاز به واژهٔ مکملی مانند تعلیم ندارد، بلکه به نظر می رسد استفاده از هر گونه واژه ای در عرض این کلمه (به صورت ترکیب عطفی) موهم تقلیل این مفهوم گسترده به بخش هایی ازآن و نیز باعث نگرش تفکیکی به این فرایند یک پارچه و درهم تنیده خواهد شد ( برای توضیح دراین باره، رک: کاردان، اعرافی و دیگران، ۱۳۷۲، ص ۹-۳۳۸ و ابراهیم زاده ۱۳۸۱ ص ۳۹). براساس نگرش اسلامی این مفهوم دربردارندهٔ تمام اقدامات و تدابیری (مانند تمهید شرایط محیطی، تأدیب، تزکیه، تعلیم، مهارت آموزی، تذکر وموعظه) است که باید در راستای هدفی واحد (یعنی شکل گیری و تعالی شخصیتی یک پارچه و توحیدی) به طور سنجیده و مرتبط، هماهنگ و درهم تنیده سامان یابند [چنان که در منابع تربیتی غرب نیز — به رغم رواج روح تفکیکی در تمدن مدرن – واژهٔ هماهنگ و درهم تنیده سامان یابند و هیچ یک از واژگان ناظر به مفاهیم زیر مجموعهٔ این مفهوم را به آن عطف نمی کنند].

به علاوه چنان که می دانیم تفکیک این فرایند واحد به دو بخش متمایز مانند «تعلیم» و «تربیت» یا «آموزش» و «پرورش» مشکلات نظری و عملی فراوانی را به دنبال خود می آورد. بنابراین، مراد از واژهٔ «تربیت» در این مجموعه همان معنای عام وجامع (=معادل مفاد اصطلاح رایج «تعلیم و تربیت») و نه معنای خاصی است که در مقابل اموری نظیر تعلیم و تدریس در نظام آموزشی فعلی صرفاً ناظر به فعالیت های پرورشی مکمل و فوق برنامهٔ درسی(بنا بر ایدهٔ جدایی آموزش از پرورش) یا جنبه های اخلاقی، نگرشی وعملی (بنا بر انگارهٔ تفکیک بینش ودانش انسان از ارزش و نگرش او ) مطرح است. البته خوانندهٔ ژرف اندیش از تأمل در مباحث فلسفهٔ تربیت در این مجموعه به این نتیجه خواهد رسید که تأکید بر این موضوع (نام گذاری فرایند یادشده به عنوانی بسیط نظیر « تربیت» در برابر اصطلاح مرکب رایج) نه مناقشه ای لفظی وقابل چشم پوشی، بلکه ناشی از تأمل در لوازم معنایی اصطلاح مزبور(و آثار عملی نامطلوب نگرش تفکیکی به این فرایند) و معلول توجه به یکی از خصوصیات مهم این فرایند بر اساس دیدگاه اسلامی- یعنی یک پارچگی و درهم تنیدگی آن است که نیازمند نوعی تحول مفهومی در اصطلاح رایج و تغییر نگرش در همه عوامل اجرایی این فرایند است و بدیهی است نیازمند نوعی تحول مفهومی در مسیراین تحول مفهومی و تغییر نگرش به شمار می آید.



در جامعه اسلامی ایران و نیز با دیگر خصوصیات فرهنگی، اجتماعی و بومی کشور، هماهنگ و سازگار باشند. ۱

با عنایت به اینمشکل بنیادی، به رغم مساعی قابل تقدیری که پس از پیروزی شکوهمند انقلاب اسلامی برای اصلاح و تحول نظام نوین تربیت - به ویژه تغییرات ارزشمندی که در ساختار و محتوای آن صورت گرفته است، لیکن هنوز تا دستیابی به وضع مطلوب فاصله زیادی وجود دارد. بـه همیـن دلیل مقام معظم رهبری(دام ظله) بارها بر ضرورت تحول بنیادین در این نظام و بازسازی آن مبتنی بر تعالیم و معارف انسان ساز اسلام و مبانی استوار و متناسب با مقتضیات تحول همه جانبهٔ فرهنگی واجتماعی ناشی از انقلاب اسلامی تأکید ورزیدهاند.

با درک عمیق این نیاز و در پاسخ به ندای مقام معظم رهبری، شورای عالی آموزش و پرورش، به عنوان مرجع سیاستگذاری در حوزه آموزش عمومی و متوسطه، تصمیم به تدوین و تصویب «سند ملی آموزش و پرورش» به مثابه سند تحول بنیادین گرفت.

اعضای شورای راهبری طرح سند ملی آموزشوپرورش در افق چشمانداز بیست ساله «با در نظر گرفتن نقش محوری برای ارزشها و باورهای دینی و ملی در ترسیم جهت گیریهای تحول اساسی نظام آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران، بر تدوین عناصر این سند راهبردی بر اساس مبانی نظری با الگوی اسلامی و ایرانی »۲ تأکید نموده اند.

در این راستا ، بخش محوری تحقیقات ناظر به تدوین سند یادشده، بنا بر مدل مفهومی مصوب شـورای علمی این طرح، به مطالعات نظری گسـترده و روشـمندی اختصاص یافت که در پنج محور به منظور تدوین مبانی نظری این سند با رویکرد اسلامی و ایرانی تحت نظر کمیته مطالعات نظری طراحی شد وتوسط جمعی از محققان برجسته علوم تربیتی طی سال های ۱۳۸۴تا۱۳۸۹ انجام یافتند.

اعضای کمیته مطالعات نظری با تحلیل وآسیب شناسی عمیق جریان تربیت در جامعهٔ -خصوصا با تمرکز بر «نظام تربیت رسمی و عمومی» ً- به این نتیجه رسیدند که مجموع سیاست ۱. صاحب نظران بسیاری در خصوص فقر نظری جریان تربیت در کشور-به خصوص فقدان مبانی نظری مناسب برای نظام فعلی تربیت رسـمی (اعم از آموزش وپرورش و آموزش عالی )-هشــدار دادهاند، از جمله: (نفیسی، ۱۳۷۸)، (باقری، ۱۳۸۰)، (اعرافی ، ۱۳۸۲) ،(آقازاده۱۳۸۳) (زیباکلام، ۱۳۸۴) ،(کاردان، ۱۳۸۵) و (محسن پور، ۱۳۸۶).

۲. به نقل از مصوبهٔ شورای راهبری طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش

۳. برای اطلاع تفصیلی از روششناسی، محورهای اصلی، عناوین و مشخصات مطالعات نظری به پیوست شماره ی (۱)

۴. بر اسـاس آنچه که در زیرنویس شـمارهٔ (۱) گفته شد، در این نوشـته، اصطلاح «تربیت رسمی و عمومی» برای اشاره به بخش ســازمان یافته و الزامی از فرایند تربیت - یعنی تحصیلات مدرســه ای پیش از دانشگاه ( Schooling=) - و بهجای اصطلاح رایج «آموزش و پرورش» به کار گرفته شده است و تنها در نقل قولهای مستقیم یا اشاره به عناوین و قوانین مصوب و برای حفظ امانت است که ناگزیر از استعمال اصطلاح رایج شده ایم. ناگفته نماند که برای انتخاب تعبیری فارسی، رسا

ها ،برنامه ها ،تدابیر و اقدامات نظام تربیت رسمی وعمومی کشور به لحاظ نظری با سه مشکل بنیادی مواجه بوده وهستند.

این سه مسئله مهم، که به نظر می رسد، سایر مسائل و مشکلات متعدد نظری وعملی فرآیند تربیت - دست کم در نظام تربیت رسمی وعمومی-نیز به آنها باز می گردد، عبارتند از:

۱- مجموع تدابیر و فعالیتهای طراحی شده یا انجام گرفته برای تربیت افراد جامعه، بهویژه نسل جوان، با وجود زمینهٔ دینی و فرهنگی مساعد، مشار کت قابل توجه عموم مردم (خصوصاً فرهیختگان)، اهتمام جدی رهبران نظام سیاسی و سرمایهگذاری نسبتاً قابل توجه دراین زمینه، اساساً درچهارچوب فلسفهٔ تربیتی مدون و بومی متناسب با جامعهٔ اسلامی ایران تنظیم و ساماندهی نشدهاند تا التزام به آن همسویی و هماهنگی میان این برنامهها و تلاشهای تربیتی گسترده را درپی داشته باشد. لذا، مشاهدهٔ موارد بسیاری از ناسازگاری در این وضعیت، امری قابل انتظار و حتی اجتناب ناپذیر است و نباید توقع داشت با تدابیری نظیر صدور دستورالعمل و ابلاغ بخشنامه و یا با تشکیل شورای هماهنگی بین نهادهای تربیتی، بتوان با این گونه ناسازگاری ها و ناهماهنگیهای شورای هماهنگی بین نهادهای تربیتی، بتوان با این گونه ناسازگاری ها و ناهماهنگیهای نظام فعلی تربیت رسمی، صبغهٔ وارداتی و غیر بومی دارد؛ از اینرو عموم این طرحها و برنامهها، نه با دیدگاه تربیتی مبتنی برسنت و فرهنگ اصیل اسلامی و ملی ما سازگارند و نه با مقتضیات انقلاب اسلامی و فرهنگ تحول جویانهٔ آن تناسب دارند.

۲- نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی ـ بخش مسئول "تحصیلات مدرسهای" ـ فاقد فلسفهای مدون با خصوصیت اسلامی و ایرانی است تا ویژگیها، غایت، اهداف و اصول حاکم بر این نوع تربیت را تعیین و ارتباط آن را با سایر عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت (نظیر دولت، خانواده، رسانه و نظام آموزش عالی) مشخص کند. فقدان چنین فلسفهٔ خاصی برای نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی، باعث شده تا در نظری سادهاندیشانه، تمام جریان پیچیده و گستردهٔ تربیت، به این نوع محدود از تربیت فروکاسته گردد و یا مسئولیتی بسیار بیش از توان و ظرفیت، از نظام تربیت رسمی و عمومی خواسته شود؛ ضمن آن که التزام نداشتن به فلسفهای مدون و مورد توافق، نـوعی ناسازواری (و حتی تعارض) درونی را در مجمــوع سیاستها و برنامههـای نظام فعلی تربیت رسـمی و عمومی (افزون بر ناهماهنگی بیرونی با سـایر عوامل سـهیم و مؤثر در جریان تربیت) به وجود آورده اسـت.

و مناسب برای اشاره به مفهوم مرکب «تربیت رسمی و عمومی» - به مثابهٔ معادلی برای اصطلاح «آموزش و پرورش» -که در عین حال متناسب با دیدگاه حاکم بر فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران باشد، از فرهنگستان زبان و ادب فارسی، درخواست یاری شده است.

۳- سـازمان دهی و گســترش نظام فعلی تربیت رســمی و عمومی بدون تکیه بر الگوی نظری جامع با دو ویژگی اسلامی و ایرانی انجام یافته است؛ در صورتی که نخست باید تکلیف برخی مباحث مهم و اساسی دربارهٔ این نظام (نظیر تعیین رسالت و کارکردها، حدود مسئولیت، نقش ارکان جریان تربیت در این نظام و نحوهٔ ارتباط آن با دیگر عوامل سهیم و مؤثر)، بر مبنای فلسفهٔ خاص تربیت رسمی و عمومی ، و با توجه به مقتضیات اجتماعی و شرایط زمانی و بومی مشخص می شد و سپس با توجه به این مباحث، طراحی ساختار و سامان دهی اجزا و مؤلفههای نظام تربیت رسمی و عمومی در چهارچوب نظری منسجم و سازگار با چنین فلسفهای انجام می گرفت. متأسفانه، به سبب غفلت از ضرورت تدوین چنین الگوی نظری جامع برای نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی، بیشتر طرحها و برنامههای این نظام و اصلاحات و تحولات مورد نظر در بخشهای مختلف آن، برمبنای نظریههای غیر بومی و با اقتباس محض از دیگر نظامهای آموزشی جهان و یا با التقاط ناموزون ـ بدون ملاحظهٔ تناسـب و هماهنگی میان همهٔ اجزا و یا ارتباط معنادار با دیگر عوامل سهیم و تأثیر گذار در موفقیت جریان تربیت ـ انجام گرفتهاند.

از اینرو، طی فرآیند تلفیق نتایج مجموعهٔ مطالعات نظری سند ملی آموزش و پرورش سعی شـد تا با تحقق اهداف ذیل، راه حلی معتبر برای سـه مشکل اساسـی یادشده، از طریق تدوین الگوهای نظری کلان وخرد با رویکرد اسلامی و متناسب با شرایط ومقتضیات حاکم بر جمهوری اسلامی ایران به دست آید:

تدوین «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران»؛

تدوین «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران»؛

تدوین «رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران»؛

استخراج دلالتهای مبانی نظری مدون برای دیگر عناصر سند ملی آموزش و پرورش.

بر این اساس، آنچه در پی میآید، گزارش نهایی «طرح تلفیق یافته های مطالعات نظری سند ملی آموزش و پرورش» است که به منظور تدوین مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تربیت رسمی وعمومی، ناظر به اهداف یادشده و با بهره مندی از یافته های معتبر مجموعه مطالعات نظری وسایر منابع، در قالب تحلیلی جدید و ترکیبی مبتکرانه ساماندهی شده و پس از بحث و بررسیی در کارگروه تلفیق نتایج مطالعات نظری توسط نگارنده وهمکاران به زیور تألیف آراسته شده است.

افزون براستفاده ازنظرات بسیاری از صاحب نظران وکارشناسان در روند تألیف و تدوین این مجموعه ، از نظرات انتقادی و پیشنهادهای اصلاحی تعداد زیادی از تربیت پژوهان (که

اکثر ایشان از استادان فلسفهٔ تربیت در دانشگاه ها ومراکز پژوهشی می باشند) در تدوین نهایی این متن بهره مند شدیم. هم چنین پس از ارائه این مجموعه به دبیرخانه شورای عالی انقلاب فرهنگی از نظرات ارزشمند کارشناسان «کمیسیون حوزوی شورای عالی انقلاب فرهنگی» برای تکمیل و اصلاح ویرایش نهایی این مجموعه استفاده کردیم.

این فرآیند طولانی نظر سنجی و اعتبار بخشی توسط صاحبنظران و متخصصان ، افزون بر تأیید و اعتباربخشی کلی ساختار و محتوای این مجموعه توسط شورای عالی آموزش وپرورش ، به اصلاحات قابل توجهی در برخی از نکات مهم محتوایی و ساختاری ونیز تکمیل منابع و مستندات این مجموعه انجامید و در نهایت با تأیید آخرین نگاشت به وسیله حجت الاسلام والمسلمین علیرضا اعرافی(ناظر علمی تدوین این مجموعه از آغاز تا انجام و عضو محترم شورای عالی انقلاب فرهنگی مورد تأیید نهایی قرار گرفت.

با عنایت به سعی فراوانی که برای استفادهٔ حداکثری از معدود تحقیقات انجام یافته دراین باره و همچنین بهره مندی از نظرات ارزشمند صاحب نظران وکارشناسان تربیتی و تجارب مفید گذشته به عمل آورده و کوشیدهایم تا معیارهای مد نظر در «روششناسی مطالعات نظری» را حتی الامکان مراعات کنیم؛ بر این باوریم که محتوای این متن مدون تحت عنوان « مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تربیت رسمی و عمومی جمهوری اسلامی ایران» می تواند به منزلهٔ چارچوب نظری استواری برای نقد، اصلاح و تحول اساسی نظام فعلی تربیت

۱ این معیارها عبارت اند از:

- تکیه برمفاد آموزههای بنیادی اسلام و سازگاری با رهنمودهای معیاری تعالیم تربیتی اسلام؛
- نقش محوری «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران»و «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» در تدوین «رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران»؛
- سـازگاری و تناسـب با خصوصیات فرهنگی، تاریخی و اجتماعی جامعهٔ اسلامی ایران (که این خصوصیات بیش از همه در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران متجلی است)؛
- تکیه بر آخرین دستاوردهای معتبر تحقیقات نظـری (رشـتهای و بین رشـتهای) در جهت شـناخت و هدایت فرآیند پیچیده و گستردهٔ تربیت در رشتههای مختلف علومتربیتی؛
- ملاحظهٔ ظرفیتها و امکانات و محدودیتهای نظام تربیت رسمی وعمومی به عنوان نهادی فرهنگی و اجتماعی و نیز نحوهٔ تعامل و مشارکت این نظام با سایر سازمانها و نهادهای دخیل و مؤثر در فرایند تربیت؛
- داشــتن رویکردی آیندهنگر، واقعبین و پویا در مواجهه بـا تحولات روز افزون ملی و جهانـی (در عرصههایی نظیر فناوری اطلاعات، اقتصاد، فرهنگ و سیاست)؛
  - بهرهمندی مناسب از تجارب موفق سایر نظامهای آموزشی جهان با پرهیز از تقلید صرف یا التقاط ناموزون؛
  - دارا بودن عناصر و مؤلفههای منسجم، سازوار و به هم پیوسته و وجود ارتباط معنادار و منطقی میان همهٔ اجزا و ابعاد؛
- توانایی برای پشتیبانی از ارائهٔ راهحلهای واقعبینانه و کارآمد برای مهمترین چالشها و بحرانهای فعلی و در پیش رو؛ هماهنگی با اسـناد بالادسـتی مانند قانون اساسی، سیاستهای کلی نظام و سند چشـمانداز بیست سالهٔ جمهوری اسلامی ایران.

رسمی و عمومی کشور مورد استفاده قرار گیرد. افزون بر این ، به نظر میرسد بخش نخست این مجموعه (فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران) نیز به خوبی می تواند برای تحول اساسی مورد نظر در دیگر سازمانها و نهادها و بخشهای نظام تربیت رسمی و غیر رسمی - در همهٔ سطوح ومؤلفهها - سودمند واقع شود و به لحاظ مفهومی نیز ارتباطی منطقی را بین همهٔ انواع تربیت میان نظامهای تربیت رسمی با نهادهای تربیت غیررسمی در کشور ایجاد نماید.

ماهیت پیچیده و بین رشتهای موضوعات تربیتی و لزوم رعایت ملاحظات نظری و علمی همراه با توجه به مسائل عملی و چالشهای کنونی و درپیش رو، مقتضی آن است که چنین امر مهمی را نتوان یک بار و برای همیشه سامان داد؛ لذا انتظار می رود مراکز علمی حوزه و دانشگاه، در درازمدت راهبرد تولید علوم تربیتی و نظریهپردازی با رویکرد اسلامی را با عنایت به خلأ چشم گیر پیشینهٔ مباحث نظری بومی با رویکرد اسلامی در حوزه هایی نظیر فلسفهٔ تربیت وفلسفه تربیت رسمی مدنظر قرار دهند. خصوصاً با توجه به فقدان الگوهای نظری راهنمای سیاست گذاری و عمل تربیتی در این عرصه -که خود یکی از محدودیت های غیر قابل اجتناب در جریان تدوین سند تحول بنیادین بوده است این مراکز باید ظرفیت و امکانات خود را در راستای الگوپردازی نظری براساس مبانی اسلامی با مراعات مقتضیات زمانی وموقعیت بومی در این قلمرو حساس به کار گیرند .

در پایان باید از همهٔ عزیزانی تشکر کنیم که هر یک به نحوی در روند تکوین و اصلاح مکرر ویرایشهای قبلی این مجموعه و نیز در فرآیند تهذیب و اصلاح وتایید نهایی آن نقشی مؤثر و ارزنده داشتهاند؛

این سپاسگزاری بهویژه متوجه همکاران و صاحبنظران ارجمندی است که به نام آنها اشاره می شود:

اعضای متعهد کارگروه تلفیق نتایج مطالعات نظری - دکتر محمد حسنی، دکتر سوسن کشاورز و سرکار خانم آمنه احمدی - که با کوششی وصف ناپذیر وهمتی بلند در فرایند پیچیدهٔ تلفیق یافتههای مطالعات نظری و روند طولانی تألیف این مجموعه و اصلاح مکرر آن حضور داشتهاند. هم چنین از آقای مهندس مهدی نوید ادهم دبیرکل محترم شورای عالی آموزش و پرورش که علاوه بر مدیریت طرح تدوین سند، مسئولیت طرح تدوین الگوی نظری زیرنظام فضا، تجهیزات، و فناوری را بر عهده داشتهاند ضمناً از مسئول توانمند و متعهد طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش جناب آقای دکتر محمود مهر محمدی، که افزون بر مدیریت علمی مجموعه مطالعات، مسئولیت طرح تدوین الگوی نظری زیر نظام برنامه درسی متقبل شدهاند.

ناظران محترم طرح \_استادان برجسته وصاحب نظر در قلمرو تربیت اسلامی حجتالاسلام

والمسلمین علی رضا اعرافی ـ که از نظرات دقیق و رهنمودهای کلیدی ایشان در مراحل مختلف تدویت واصلاح این مجموعه استفاده فراوان بردیم - و دکتر خسرو باقری علاوه بر نظرات کارشناسانه، که از دیگر آثار و تحقیقات ارزشمند ایشان نیز در این خصوص بهره مند شدیم؛ هم چنین استاد بزرگوار، مرحوم دکتر علی محمد کاردان که با نظارت کلان بر مجموعه مطالعات نظری، مشارکت و همراهی صمیمانه و عالمانه در سامان یافتن طرح داشته اند.

مسئول پروژه تدوین فلسفه تعلیم و تربیت رسمی در اسلام سرکار خانم دکتر جمیله علم الهدی وهمکاران محترم ایشان که تلفیق نتایج مطالعات نظری با تکیه برنتایج معتبر این تحقیق انجام یافته است و نیزسایرمحققان اصلی مطالعات نظری و ناظران دلسوز و همکاران محترم این مطالعات ،که به تناسب از نتایج تلاش ارزشمند ایشان در تدوین بخش های سه گانه مجموعه مبانی نظری بهره مند شدیم؛

شـماری از استادان علوم تربیتی، فضلای حوزوی صاحب نظر در مباحث تربیتی، و پژوهشگران صاحبنظر در مسـائل تربیتی وجمعی از مدیران ارشد و کارشناسان فکور حوزهٔ ستادی و اجرایی وزارت آموزش و پرورش ونیز برخی از مدرسان مراکز تربیت معلم که در نقد وارزیابی ویرایشهای قبلی این مجموعه به طور فعال مشارکت نموده اند و نظرات ارزشمند و دلسوزانهٔ ایشان در تهذیب وتنقیح این متن وکمال نسبی آن نقش قابل توجهی داشته است؛

وما توفیقی الا بالله العلی العظیم علی رضا صادق زاده قمصری عضوهیئت علمی دانشگاه تربیت مدرس ومسئول کمیته مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش

## TY

### سخنرانی دکتر احمدی نژاد در مراسم رونمایی سند تحول بنیادین آموزش وپرورش

امروز که پا در راهی نهادهایم که به فضل الهی سراسر نور و روشنایی و قلهٔ آن رسیدن به همهٔ آرزوها و آرمانهای فطری و تاریخی بشر است. بههمین خاطر امروز از مهمترین روزهاست.

اما چرا تعلیم و تربیت مهم است؟ آیا فقط در جمهوری اسلامی و برای ملت ایران تعلیم و تربیت مهم است؛ باید گفت که در طول تاریخ و برای همه ملل موضوع تعلیم و تربیت مهمترین موضوع بوده است، نگاههای به تعلیم و تربیت گوناگون است، حتی کسانی که بهدنبال فتح و سیطرهٔ بر دنیا و گستردن بساط استکبار و چپاول ملتها و انسانها هستند، برای آنها نیز تعلیم و تربیت و آموزش و پرورش مسئله محوری و کلیدی است، چه برسد برای ملتهایی که دارای آرمانهای بزرگ، مکاتب رهایی بخش و انسانساز هستند. تعلیم و تربیت مهم است، چون که موضوع آن انسان است که مهمترین موضوع عالم هستی است، یعنی مهمترین موضوعی که خداوند خلق کرده انسان است و هر اتفاقی بخواهد در عالم هستی بیفتد نتیجهٔ اتفاقاتی است که برای انسان و در درون انسان رخ می دهد. (ان الله لا یُغیرُ ما به قوم حتی یُغیِّرُ ما به أنفُسِهِم) هر اتفاق بیرونی نتیجهٔ تغییر و به نتیجه رسیدن موضوع انسان بیان شده است. هر مسئلهای که به انسان مربوط باشد مهم است به خصوص مسئلهای که به انسانیت و حقیقت انسان برمی گردد و موضوع تعلیم و تربیت انسان و حقیقت آن است.

در موضوع انسان به دنبال دو هدف متعالی هستیم، اول شکوفا شدن، کمال یافتن، اعتلا و عظمت یافتن خود انسان یعنی تکتک انسانها، چرا که خدای متعال انسانها را نیافریده است که کسی اسیر دیگری باشد یا سقف تعالی و کمال او در یک حد محدودی بسته شود، خدا انسانها را برای جنگ، نزاع، بر تری طلبی، خودخواهی، ارضای خودخواهیها، خودبر تربینیها و توسعه طلبیها نیافریده است بلکه انسان را خلق کرده که خلیفه او بر روی زمین باشد. یعنی تجلی خدا در زمین، آنقدر بالا برود که هرکس او را نگاه کرده انگار خدا را نگاه کرده است و این استعداد را درون انسان قرار داده است. درواقع فطرت الهی انسان، ذخیره و استعداد خدایی شدن انسان اوست. از دیدگاه ما هیچ سقفی برای تعالی انسان وجود ندارد، او آزاد آزاد است و هیچ کس حق برتری جویی و استعلا و استکبار ندارد، هیچ کس حق تحقیر او را ندارد. هیچ کس حق بهره کشی از او را ندارد، کرامت انسان موضوع محوری است، هیچ کس حق ندارد او ندارد.

را تحقیر نماید. مهمترین امر در تعلیم و تربیت شناساندن خود انسان به خودش است. اگر انسان خود را شیناخت دیگر بردگی، اسارت، حقارت، فاصله طبقاتی، کینه توزی، تجاوز، جنگ و مشکلات گوناگون معنایی ندارد. اگر کسی خودش را بشناسد و قدر خودش را بداند دیگر تن به پستیها نمی دهد، جز قله کمال را طلب نمی کند و راه رسیدن به این قله عبارت است از: عبودیت و عدالت و عشق، تنها راه کمال انسان و آزاد شدنش از همه اسارتهای درونی و بیرونی عبودیت است. کسی که به غیر از درگاه الهی سجده می کند، در بستر اسارت در حال حرکت است.

اولین هدف تعلیم و تربیت، ساختن انسانهاست و ساختن انسان چیزی نیست که بشود به او تحمیل كرد، بلكه برداشتن موانع است. خداي متعال همه استعدادهاي الهي شدن را در دل انسانها قرار داده است؛ اما موانع غفلتها و موانع اجتماعي سر راه اين تكامل وجود دارد. هنر تعليم و تربيت اين است كه این موانع را رفع نماید تا انسان بتواند حرکت کند و خودش را بشناسد و تحمیلی هم در کار نیست، اصلاً نمی شود اخلاق انسانی و ارزشهای الهی را با تحمیل جا انداخت و در وجود کسی نهادینه کرد. این مسئله با ذات و فطرت الهي او ـ كه آزاد آفريده شده است ـ ناساز گار است، همه علوم در دل انسان است، خداي متعال فرموده است: «علُّم آدمَ الأسماء كلُّها» همهٔ علم را خدا به انسان تعليم داده است، يس جرا شکوفا نمی شود؟ گرد و غبار، اسارت، غل و زنجیر هست، پیامبران مبعوث شدند غل و زنجیرهای خودی و غیرخودی و بیرون از خود را بردارند، بنابراین هدف اول کمال انسان است. از این منظر تک تک آدمها انسان هستند، مخلوق خدایند و عزیزند و باکرامتند و تک تک آدمها می توانند به اوج بر سند. هدف دوم عبارت است از: بریایی جامعه کمال یافته، زندگی سعادتمند و حیات طیبه. خدا انسانها را خلق نکرده که در این دنیا دائم در زجر، عذاب، بدبختی و جنگ باشند و دیدگاهشان این باشد، بعد از این که از دنیا رفتیم همه چیز درست میشود. بله، هم حیات و هم انسان جاوید است، اما خواست خدا این نبوده که در این دنیا دائم زجر، فاصله طبقاتی، محرومیتها، هزاران هزار آرزوهای فروخته و غیره باشد، خواست این است که در این عالم هم یک حیات طیبه و زندگی سعادتمند، به دست انسانها بریا شود که در او عدالت حاكم باشد، آزادي، عبوديت، عشق و محبت وجود داشته باشد، همه انسانها طعم كمال انساني را در همین دنیا بچشند. ساختهشدن انسان و ساخته شدن جامعه سعادتمند دو روی یک سکهاند، به همپیوستهاند، علت و معلول هم هستند، برای ساختن جامعه سعادتمند باید انسانها ساخته شوند، تلاش و مجاهدت کنند و برای ساخته شدن انسانها باید عدالت اجتماعی به جامعه حاکم باشد. خوب این ســؤال جدی پیش می آید که شــما می گویید انسان کمال یافته، جامعه سـعادتمند اینها نشانههایش چيست؟ الگويش كدام است؟ شـما نمي توانيد بدون ارائهي الگو نظام تعليم و تربيت بريا كند. خداوند برای هر دوی اینها الگوی مناسب معرفی کرده است. در موضوع انسان، خدا اوج قله انسانی را، انسان کامل قرار داده است و او را به انسانها معرفی کرده است و همه زیباییها و شکوفاییها و عظمتهای انسانی را در گرو پیوستگی، هماهنگی و سنخیت پیدا کردن با او قرار داده است. در هر عصر و در عصر ما، امام عصر (عجلالله تعالى فرجه الشريف) الكو، نقطه اوج و پيوسته به خداست. پايش بر روى زمين اما اندیشـه و قلبش در آسمان است. خداوند او را برای انسـانها الگو و معیار قرار داده گفته اگر میخواهید

به قله برسید، این الگوی شماست و برای زندگی اجتماعی سعادتمند هم همینطور. خدای متعال وعده داده که در سایه حاکمیت این انسان کامل جامعهای بهوجود خواهد آمد که همه انسانها در آن فرصت خدایی شدن، شکوفا شدن، لذت بردن و لمس زیباییهای هستی را پیدا خواهند کرد و آن، جامعهی عدل مهدوی است. وظیفه نظام تعلیم و تربیت این است که از یک سو انسانها را متوجه این انسان کامل نماید و از سوی دیگر، آنها را برای زندگی در جامعه مهدوی آماده سازد. این مسئله هدف آموزش و پرورش است. چه کسانی شایسته زندگی در جامعه مهدوی هستند؟ کسانی که عالِم باشند، در این جامعه انسانهای بی اطلاع و جاهل جایی ندارند. جامعهٔ کمالیافته مبتنی بر انسانهای کمال یافته است، یعنی هر چه آدمها عالِم تر باشند در آن صورت در جامعه اسلامی ارزشهای اسلامی و الهی مستقر خواهد شد. جامعهای که پست باشد طعم زیبایی و سعادت را نخواهد چشید.

در کنار انسانهای بی اطلاع و غافل، انسانهای عالم و مومن لازم داریم ما نیازمند انسانهای شجاع و بانشاط هستیم .

آدمهای خمود، مأیوس، بیرمق و بی حوصله طعم سعادت را نخواهند چشید و استقرار جامعهٔ سعادتمند نمی توانند کمک کنند. باید با نشاط، شاد و پر تحرک باشند. ما نیازمند انسانهای فکور و اندیشمند هستیم، خدا به انسان همه چیز داده تا استفاده حداکثری کند نه حداقلی.

ما انسانهای آزاد میخواهیم. انسانهای خودخواه، بخیل، کوته فکرِ دم دستینگر نمیخواهیم. اینها نمی توانند جامعهٔ سعادتمند را برپا کنند، خداوند چنین انسانهایی را دوست ندارد. باید آزاده باشد حتی اگر دین ندارد، امام حسین(ع) فرمود: اگر دین ندارید حداقل آزاده باشید. انسانهای حق پذیر، نوآور، خلاق، مبتکر و کارآفرین، جامعه سعادتمند نیازمند چنین آدمهایی هست. نه اینکه ۴ نفر به مراتبی برسند و جامعه را اداره کنند و بقیه هم در پایین ترین مرتبه باشند؛ هرگز، هر چه آحاد مردم کمال یافته تر و متعالی تر باشند مدیریت جامعه ممتاز تر و سعادت جامعه در رتبه بالاتر خواهد بود. نظام تعلیم و تربیت باید این اندیشه و آرمان را نهادینه کند، همه دنبال ۱۰۰ باشند. چرا دنبال ۲۰ چرا دنبال ۲۰ ما در هر رشته ای انسانهای عالِم میخواهیم اینها وظیفه تعلیم و تربیت است.

ما كمال خود را در نابودى ديگران نمى بينيم اصلاً در مسير كمال الهى مزاحمتى وجود ندارد، رقابت به اين معنا نيست همه يار هم هستند و اين دستور خداست (تعاونوا على البر و التقوى) در مسير تقوا و بر اگر همه يار هم باشند تظالم نيست.

تربیت در متن تعلیم است و این گونه نیست که اصل تعلیم باشد و تربیت فوق برنامه باشد. مثلاً بگوییم یک برنامه دارید که باید فیزیک، شیمی و ریاضیات بخوانید و حالا یک فوق برنامه هم داریم که باید تربیت بشوید. تربیت الصاقی نیست بلکه در متن تعلیم است، بنابراین هر معلمی یک مربی است و مهم نیست چه درس می دهد. معلم فیزیک باشد یا شیمی یا جغرافی یا ریاضی، هر معلمی باید مربی هم باشد. در نظام تعلیم و تربیت همه مربی اند و مسئولیت اصلی با آموزش و پرورش است که چند تا رکن دارد؛ مدیریت و باز مدرسه، خودش چند رکن دارد، اول معلم، همه چیز در معلم است، باید بالاترین اهتمام در تکریم، تشویق، حرکت و پیشتازی معلم باشد، معلم باید خودش در همه این ویژگیها پیشتاز

باشد و الا اتفاقی نمی افتد. الگوهای جامعه ما مربیان و معلمانند. بنابراین بیشترین اهتمام باید در خدمت معلمان گذاشته شود.

بهترینها باید معلم شوند و خدا را شکر که الان هم بهترینها معلم هستند و این مسئله باید مستمر باشد، همیشه بهترینها و بالاترین استعدادها، اندیشهها، خلاقیتها، شجاعتها و علمها باید وارد فضای تعلیم و تربیت کشور شوند. رکن دوم، دانش آموز است، بالاترین سرمایه یک ملت دانش آموزان آن است. زیباترین کاری که یک انسان ممکن است انجام دهد تعلیم و تربیت است. این بچهها باید خیلی بزرگ تربیت شوند، بزرگ و دارای همان ویژگیهایی که در سند منابع و متون آمده است، بالاخره منابع و متون باید تأمین کنندهٔ اهداف باشند. نمی شود ما جامعه شناسی نظام سرمایه داری را تدریس کنیم بعد بگوییم بچههای ما جور دیگری تربیت شوند. باید خودمان با نگاه خودمان آنها را تربیت کنیم، مدیریت و جامعه شناسی باید در خدمت هدایت جامعه باشند، تااینکه دانش اموزان ترقی کنند حتی ما را هم جا بگذارند.

تعلیم و تربیت فقط به تنهایی از مدرسه برنمی آید. نزدیک ترین یار مدرسه خانه و خانواده است. اصلاً اگر خانوادهای خوب کار نکند، برای مدرسه خیلی سخت است که بخواهد کوتاهی او را جبران نماید، ولو مأموریتش را به طور کامل انجام دهد.

شـما در مدرسـه الگویی را ارائه مینمائید، در حالی که او در رسانه یک الگوی دیگری را با تناقضهای فراوان میبیند، تناقضی نباید وجود داشته باشد، ما چیزی را به او تعلیم دهیم و او چیز دیگری را ببیند. اینها همه باید برای اعتلای کشور دست به دست هم دهند. یعنی ساختن و پرداختن انسانهای بزرگ و متعالی و گام برداشتن به سمت جامعهٔ مهدوی، اینها شدنی است.

همان طور که به خوبی اشاره شد در تدوین سند، خیلی ها زحمت کشیدند، چند هزار نفر ساعتها جلسه، بحث و مطالعه انجام دادند. اینکه این سند کامل است و همه حقایق در آن هست، نمی شود گفت که عصاره اندیشه اندیشمندان ما در نظام تعلیم و تربیت کشور است. خیلی ها زحمت کشیدند؛ حوزه، دانشگاه، با محوریت آموزش و پرورش، فرهنگیان، معلمان و مدیران، من شاهد بودم که چقدر کار انجام شد. در شورای عالی انقلاب فرهنگی هم همین طور. من از همه تشکر می کنم.

ما قبلاً برای اینکه بچهها را به مرز دانشگاه برسانیم آموزش میدادیم، همه برنامههای آموزشی خارج از ارادهٔ شما و ما، با هدف رساندن بچهها به آن طرف مرز کنکور جهتدهی شده بود، خوب این چه هدفی ارادهٔ شما و ما، با هدف رساندن بچهها به آن طرف مرز کنکور جهتدهی شده بود، خوب این چه هدفی است، بعد که میرود دانشگاه، تازه باید کار یادش بدهیم که جایی مشغول شود. ۶۱ سال عمر و موجودیت یک ملت را صرف کنیم، تازه باید یک دوره آموزشی بگذاریم تا جایی مشغول کار شود پس نظام تعلیم و تربیت چیست؟

امیدوارم که این سند و عملکرد خوب جامعه فرهنگی الگوی متعالی از نظام تعلیم و تربیت را در عمل به دنیا نشان دهد، من از همهٔ شما تشکر می کنم. انشاءالله زحمات و تلاشهای شما و جامعه فرهنگی، معلمین عزیز، آموزش و پرورش و همهٔ کسانی که دل در گرو اعتلای انسان و جامعه انسانی دارند مورد رضای خدای متعال و امام عصر (عج) قرار بگیرند.



### فهرست

### بخش نخست فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران / ۳۱

| مقدمه                                                  |
|--------------------------------------------------------|
| ۱. مبانی اساسی تربیت                                   |
| ١_١. مباني هستيشناختي                                  |
| ۲_۱. مبانی انسانشناختی۳                                |
| ٣ــ١. مباني معرفتشناختي                                |
| ٤ـ١. مبانى ارزششناختى                                  |
| ٥ـ١. مبانى دين شناختى                                  |
| ٦-١. با هم نگری مبانی اساسی                            |
| ۱ـ٦ـ۱. واقعیت انسان و موقعیت او در هستی                |
| ۲_۲_۱. جایگاه شایستهٔ آدمی در هستی                     |
| ۳ـ٦ـ۱. چگونگی وصول انسان به جایگاه شایستهٔ خود در هستی |
| ۲. تبیین چیستی تربیت                                   |
| ۱_۲. اسـتنباط و پردازش مفاهیم کلیدی                    |
| الف) مفاهیم کلیدی عام(گــروه اول)                      |
| ب- مفاهیــم کلیدی خاص (گروه دوم)                       |
| ٢_٢. تعريف تربيت                                       |
| ۳-۲. تبیین ویژگیهای تعریف۳۳                            |
| ٣. تبيين چرايى تربيت                                   |
| ١_٣. اهميت و ضرورت تربيت                               |

| ۲_۳. جایگاه تربیت                 |
|-----------------------------------|
| ۳_۳. غایت، نتیجه و هدف کلی تربیـت |
| ٣_٤. اهداف تربيــت                |
| ٤. تبيين چگونگى تربيت             |
| ١٦١. انواع تربيت                  |
| ۲_٤. عوامل سهيم و مؤثر در تربيت   |
| ٣_٤. مقتضيات وموانع تربيت         |
| ٤-٤.اركان فرايند تربيت            |
| ٥_٤. اصول تربيت                   |
|                                   |

### بخش دوم فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران / ۱۸۹

| 191    | مقدمه                              |
|--------|------------------------------------|
|        | ۱. مبانی اساسی تربیت رسمی وعمومی   |
| 7.7    |                                    |
| ۲۰۷    | ۱-۲. مبانی حقوقی                   |
| 717    |                                    |
| ۲۱٦    | ٤-١. مباني جامعهشناختي             |
|        | ۲. تبیین چیستی تربیت رسمی وعمومی   |
| 777    | ۲-۱. تعریف تربیت رســمی وعمومی     |
| 377    | ۲-۲. ویژ گیهای تربیت رســمی وعمومی |
|        | ۳. تبیین چرایی تربیت رســمی وعمومی |
| ۲٥٨    | <b>١</b> _٣. اهميت و ضرورت         |
| وعمومى | ۲_۳. نتیجه و هدف کلی تربیت رســمی  |
| ٢٦٤    | ۳_۳. اهداف تربیت رســمی وعمومی     |
| ۸۶۲    | ٤. تبيين چگونگى تربيت رسمى وعمومى  |
| λΓ7    | ۱_٤. اصول کلی تربیت رســمی وعمومی  |
| ۲۹٤    | ۳_٤. الگوي نظري ســاحتهاي تربيت    |



| ۳. | ٨ | وعمومي | بیت رسمی | ، تر | رکار | 3. 1 | _٤ |
|----|---|--------|----------|------|------|------|----|
|----|---|--------|----------|------|------|------|----|

### بخش **سوم**

### رهنامه نظام تربيت

### رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران/ ۳۲۱

| ٣٢٣         | مقدمه                                                  | ١. |
|-------------|--------------------------------------------------------|----|
| ٣٢٤         | مقدمه۱-۱.تعریف رهنامه                                  |    |
| ٣٢٤         | ۲-۱.ضرورت تدوین رهنامه:                                |    |
| ٣٢٧         | ۳-۱.نتایج و پیامدهای تدویــن رهنامه                    |    |
| ٣٢٨         | ۱-٤. ملاحظات روششناســی ویژه در تدوین رهنامه           |    |
| ٣٣٠         | ٥-١. جايگاه رهنامه                                     |    |
| ٣٣٢         | مشـخصات کلی نظام تربیت رسمی و عمومی                    | ۲. |
| ٣٣٢         | ١-٢. تعريف و قلمــرو                                   |    |
| <b>٣</b> ٣٣ | ٢-٢. رسالت                                             |    |
| ٣٣٤         | ٣-٢. اهداف                                             |    |
| ٣٣٥         | ٤-٢.كاركردها                                           |    |
| ٣٣٦         | ٥-٢. رهيافت                                            |    |
| ٣٣٧         | ٦-٦. رويكرد اساسى                                      |    |
| ٣٣٨         | ٧-٢. روابط                                             |    |
| ٣٤٦         | ۸-۲. ســاختار نظام تربیت رسمی و عمومی                  |    |
| ٣٦٣         | الگوهای نظری زیر نظامهای اصلی                          | ۳. |
| ٣٦٣         | ۱-۳. الگوی نظری زیر نظام راهبری و مدیریت تربیتی        |    |
| ٣٦٨         | ۲-۳. الگوی نظری زیر نظام برنامه درسیی                  |    |
| انیا        | ۳-۳. الگوی نظری زیر نظام تربیت معلم و تامین منابع انسـ |    |
| ٣٨٩         | ٤-٣. الگوى نظرى زير نظام تامين و تخصيص منابع مالى      |    |
|             | ۵-۳. زیر نظام تامین فضا، تجهیزات و فن آوری             |    |
| ٤٠٨         | ۷-۳. روابط میان زیر نظامهای اصلی و مؤلفه ها            |    |

### پیوستها/ ۴۱۵

| ξ \ Y | موزش وپرورش | ظری سند ملی آه | ى مطالعات ن | روششناس      | پیوست ۱: |
|-------|-------------|----------------|-------------|--------------|----------|
| ٤٢٧   |             | طلاحاتطلاحات   | مفاهیم و اص | ۲: تعاریف، ۱ | پيوسـت   |

اهم منابع و مآخذ / ۴۴۱



24

در نظام تعليم وتربيت رسمي عمومي جمهوري اسلامي ايران

# بخشنخست فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ايران



#### مقدمه

فرایند تربیت، از واقعیتهای پیچیده، گسترده و بسیار تأثیرگذاری است که از دیرباز در همهٔ جوامع بشری و از منظرهای گوناگون موضوع تدبر و اندیشهورزی ومورد مطالعه قرار گرفته است. در این میان «فلسفهٔ تربیت ا»، به مثابهٔ «محصول تلاش عقلانی آدمی دربارهٔ چیستی، چرایی و چگونگی تربیت با تکیه بر مبانی فلسفیِ مدلّل و با استفاده از شیوههای فلسفیِ متنوع آبه مباحثی بنیادی در خصوص این فرایند به شکل تجویزی و کلان میپردازد؛ یا نظریهها، اهداف و سیاستها، محتوا و روشها یا سایر عناصر مربوط به اقدامات ونظامهای تربیتی و مفروضات و آثار آنها را تبیین، تحلیل، تفسیر و نقد مینماید و یا بر همین اساس، کمک به انواع پژوهش (نظری یا کاربستی) را برای پردازش، طراحی و ابداع چنین مواردی را در دستور کار قرار میدهد. همد. این کاربستی و را برای پردازش، طراحی و ابداع چنین مواردی را در دستور کار قرار میدهد. همین

۱. با توجه به توضیح ارائه شده در پاورقی شمارهٔ (۱) از صفحه ۲۰، مقصود از فلسفهٔ تربیت در این مجموعه، همان مفهومی است که در کشور ما از اصطلاح رایج "فلسفهٔ تعلیم وتربیت " (ویا تعبیر برخی دیگر از نویسندگان معاصر یعنی "فلسفهٔ آموزش و پرورش") - دربرابر ترکیب لاتین Philosophy of Education در نظر گرفته می شود.

۲. البته به نظر میرسد محصول این تلاش عقلانی بشر -در همهٔ اقسام وانواع آن- همانند سایر علوم ومعارف انسانی، ناگزیر با جهان بینی فلسفی و نظام ارزشی مقبول هر متفکر تربیتی ارتباط دارد و در بسترآنها نشو ونما می یابد. از این رو نمی توان در مورد هیچ فلسفهٔ تربیتی از محتوای آن فارغ از ارزش و مستقل از جهان بینی سخن گفت، هرچنددر مقام داوری باید محتوای نظری هر فلسفهٔ تربیتی به محک استدلال و بررسی منطقی آزموده شود (یعنی محتوای فلسفهٔ تربیت در مقام کشف می تواند از انواع جهان بینی و نظام ارزشی متأثر باشید اما در مقام داوری باید آن را مورد بررسی عقلانی قرارداد). بنابراین توضیح، در صورت تناسیب وسازگاری فلسفهٔ تربیت با مبانی فکری و ارزشهای مقبول دین اسلام ویا در فرض تأثیر پذیری محتوای فلسیفهٔ تربیت از تعالیم دینی اسلام می توان آن را (همانندنتایج دانش فلسیفه و روش فلسفی در مباحث متافیز یک-فلسفهٔ اولی-)با وجود ماهیت فلسفی و عقلانی (وعلی الاصول نقد پذیر بر اساس ملاکهای عقلی) به وصف اسلامی نیز، توصیف نمود.
۳. نظیر تحلیل مفهومی واستعلائی، استنتاج (قیاس نظری و قیاس عملی)، تفسیر، نقد و ترکیب

۴. یعنی بیان حقیقت تربیت، آنچنان که باید و شاید، درقالب تعریف تربیت و ویژگیهای آن، تبیین ضرورت، غایت و هدف کلی و تعیین اصول و قواعد کلی حاکم بر این فرایند

۵. البته، پاسخ گویی فلسفهٔ تربیت به پرسشهای بنیادی چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، با شیوهٔ استدلالی و برهانی (با تکیه بر مبانی فلسفی مدلل) است و اساساً جنبهٔ تبیینی-تجویزی (یعنی بیان حقیقت تربیت، آنچنان که باید و شاید و در سطح کلان و کلی) و یا تحلیلی-انتقادی(مفاهیم و نظریههای تربیتی یا وضع موجود فرایندتربیت بر همین اساس) دارد و لذا، هرگز این گونه مباحث، جای گزین پاسخ گویی به سایر پرسشهای مهم مربوط به فرایند تربیت (ناظر به توصیف و تبیین تجربیی واقعیتها و پدیدههای تربیتی، پیش بینی و کنترل آثار و نتایج وقایع تربیتی یا ابداع برنامهها، روشها و ابزارهای

با مرور برتاریخچهٔ فلسفهٔ تربیت-به منزلهٔ یکی از فلسفههای مضاف وکاربردی-، در میابیم که نتیجهٔ این کوشش فکریِ ارزشمند، تاکنون در چند قالب متفاوت ظاهر شده است و همهٔ آنها نیزکمابیش در جهتدهی اقدامات و تدابیر تربیتی جوامع گوناگون مؤثر بوده اند:

الف) «فلسفهٔ تربیت» به منزلهٔ نتیجهٔ ژرفاندیشی دانشمندان، فیلسوفان، مصلحان و فرهیختگانی که با تأمل در تجارب تربیتی خود و دیگران، نکات بدیع و رهنمودهای ارزشمندی را دربارهٔ چیستی، چرایی و چگونگی تربیت آدمی (البته بر اساس دیدگاه و نظام فکری ارزشی خویش) ارائه کرده و آنها را در ضمن آثار خویش (ولو به صورت غیر مدون) فراروی کارگزاران فکور فرایند تربیت قرار دادهاند.

- ب) «فلسفهٔ تربیت» به مثابهٔ رشتهای علمی در حوزهٔ علوم تربیتی با سابقهای در حدود یک قرن، که با عرضهٔ مباحث تخصصی گسترده (براساس دلالتهای مکاتب و دیدگاههای فلسفی متنوع)، جهت تبیین وضع مطلوب و نقد وضعیت موجود فرایند تربیت، بر تحولات تربیتی جوامع گوناگون و کیفیت نظامهای تربیتی بسیاری از کشورهای جهان، تأثیر قابل توجهی گذاشته است.
- ج) «فلسفهٔ تربیت» به منزلهٔ برآیند خردورزی و تأمل معلمان و مربیان فکوری که در اثر تجربهٔ شخصی و بازاندیشی مداوم، از فرایند تربیت بصیرت و در کی حکیمانه یافتهاند و با توجه به این درک و بصیرت، «فلسفهٔ تربیتیِ شخصی» خود را ساخته و پرداخته و بر این اساس در مسیر دشوار و پرفراز و نشیب تربیت، حرکت کردهاند.
- د) «فلسفهٔ تربیت» به مثابهٔ محصول توافق فکری جمعی از مربیان مجرب و فکوری که ضمن مشارکت فعال و هماهنگ در ادارهٔ شایستهٔ برخی مدارس و مؤسسات تربیتی موفق با هم فکری و تضارب آرا، استفاده از خرد جمعی و تأمل در فلسفهٔ تربیتی شخصی خود و همکاران «فلسفهٔ تربیتی خاص آن مدرسه یا مؤسسه» را (با تکیه برمبانی و نظام ارزشی معینی)، به تدریج سامان داده اند ٔ و با التزام عملی به چنین فلسفه ای (در تعیین اهداف،

مناسب جهت مداخلهٔ مؤثر در فرایند تربیت) توسط دیگر تحقیقات تجربی و کاربردی، در حیطهٔ علوم تربیتی نمی شود. هرچند پرداختن شایسته به این گونه سؤالات نیز نیازمند تکیه بر مباحث فلسفهٔ تربیت است.

۱. برخی از صاحبنظران معاصر از این قالب دیرین و ارزشمند فلسفهٔ تربیت با عنوان «مفهوم عام فلسفهٔ آموزش وپرورش» نام بردهاند (یاک سرشت، ۱۳۸۰صص۱۳۸۰)

- 2. "Philosophy of Education" as a "discipline" or a "field of study"
- 3. "Personal philosophy of education"

۴. البته باید دانست که این نوع فلسفهٔ تربیتی خاص هر مدرسه یا موسسه (ناظر به تبیین مشخص و مقبولی از ماهیت تربیت و چرایی و چگونگی آن) عموماً در اندیشه و گفتار و سیره ی کار گزاران اصلی این گونه مؤسسات به شکل غیر مدون (بدون مراعات قالبهای استدلالی رایج در رشتهٔ فلسفهٔ تربیت) تحقق می یابد و در فرهنگ و روح حاکم بر فضا و مناسبات این مؤسسات متجلی می شود.



سیاستها و برنامهها) وجوه تمایز فعالیت آن مدرسه یا مؤسسهٔ تربیتی را مشخص کردهاند. ۱ اما بهنظر می رسد، با توجه به نقش مؤثری که مباحث فلسفهٔ تربیت می تواند در هدایت و سامان دهی مجموعهٔ تدابیر و اقدامات تربیتی هر جامعه بهطور هماهنگ و استوار داشته باشد، ضروری است تا علاوه بر چهار قالب یاد شده مصداقی دیگر از فلسفهٔ تربیت به مثابهٔ «فلسفهٔ تربیتی جامعه»۲ در قالب " مجموعهای مدون از گزارههای معتبر و مدلل ناظر به تبیین چیســتی، چرایی و چگونگی تربیت در جامعهٔ معین به شکلی جامع، سازوار، به هم پیوسته و با تکیه بر مبانی اساسی معتبر ومتناسب با نظام فکری و ارزشی مقبول درآن جامعه" تدوین شود تا این نقش مهم را، متناسب با انواع تربیت وهمه نهادها وعوامل تربیتی فعال در آن جامعه، به عهده گیرد.

بدیهی است چنین مجموعهای لازم است افزون بر توجه به مبانی فکری و ارزشی مقبول عموم افراد جامعهٔ مورد نظر، به شکلی تدوین و تنظیم شود که مورد وفاق عموم سیاست گذاران و عوامل اجرایی فرایند تربیت در آن جامعه قرار گیرد تا بتواند به منز لهٔ «چهار چوب نظری راهنمای هدایت و سامان دهی انواع تربیت»، در ایجاد هماهنگی و انسجام بین انواع فعالیتها و برنامههای گوناگون تربیتی و برقراری رابطهٔ شایسته میان آنها با فرهنگ و نظام فکری و ارزشی و مقتضیات بومی جامعه، نقش آفرین باشد.

#### اهمیت و ضرورت تدوین «فلسفهٔ تربیتی جامعه» در دوران معاصر

به نظر میرســد تدوین «فلســفهٔ تربیتــی جامعه» -به معنــای اخیــر- در دوران معاصر و توافق سیاست گذاران و مجریان فرایند تربیت برمحتوای آن ضرورت بیشتری یافته است؛ زیرا گسترش روزافزون محدودهٔ جریان تربیت (هم به لحاظ تعداد افراد مخاطب این جریان و هم از حیث تنوع مصادیق و روشهای تربیت و تعدد عوامل سهیم و مؤثر در آن) و اهتمام بیشتر رهبران و سیاست گذاران جوامع معاصر برای استفاده از این فرایند، به مثابهٔ سازو کار اصلی پیشرفت پایدار وهمه جانبه، مقتضی مشارکت همهٔ عوامل و نهادهای اجتماعی در تحقق شایستهٔ تربیت است؛ بنابراین لازم است هماهنگی و تعاملی سازنده و مستمر بین همهٔ عوامل سهیم و مؤثر در این فرایند و نیز میان تمام انواع تربیت، شکل بگیرد تا از تزاحم و تعارض عوامل سهیم در این جریان گسترده و بسیار پیچیده پیش گیری شود و نتیجهٔ مورد نظر از تربیت، واقعیت عینی یابد.

۱. نمونهٔ آشـکار این قبیل مؤسسـات را می توان در بین مدارس و مؤسسات فرهنگی تربیتی نسبتاً موفقی یافت که در کشور ما چه در دوران پیش از انقلاب اسلامی و چه پس از آن با محوریت یک یا چند شخصیت فرهیخته (دارای خصوصیات برجســتهٔ تربیتی)، به همت جمعی از مربیان فکور و حمایت افراد خیرخواه برای پرورش دینی نســل جوان جامعه عموماً با عنوان «مدارس اســـلامی» (هرچند با جهت گیریهای اجتماعی سیاسی متفاوت) تأسیس شدهاند و با استقبال خانوادههای متدین و علاقهمند همچنان به فعالیت خود ادامه میدهند؛ هم چنان که در دیگر فرهنگها و جوامع وسایر انواع تربیت نیز با تأمل در برنامه و عملکرد مدارس و مؤسسات تربیتی موفق می توان فلسفهٔ تربیتی خاص آنها را شناسایی کرد.

2. Educational Philosophy of Society

اما تدوین چنین چهارچوب نظری مورد وفاقی در جامعهٔ اسلامی ایران، بسیار ضروری تر به نظر میرسد؛ زیرا هم اینک در کشور ما افزون بر نهادهای دینی و فرهیختگان جامعه، که همواره در صدد گسترش و نهادینهسازی فرهنگ و ارزشهای اسلامی در میان نسل جوان بهوسیلهٔ انواع روشها و امکانات تربیتی بوده و هستند. بدیهی است مجموع تدابیر و اقدامات تربیتی متنوع در چنین جامعهای باید با هماهنگی بیشتر و در راستای یک مقصد صورت پذیرند.

ناگفته پیداست که در تدوین چهارچوب نظریِ درخوری در دایرهٔ جهانبینی و نظام فکری و ارزشی اسلام برای ساماندهی وهدایت فرایند تربیت در جامعهٔ اسلامی ایران، لازم است هم از خردورزی اندیشمندان و نظرات عموم فرهیختگان جامعه بهرهور شویم و هم از مجموعهٔ مباحث تخصصی رشتهٔ فلسفهٔ تربیت و دیدگاههای فیلسوفان معاصر تربیتی، خصوصاً آثاری که با رویکرد اسلامی تألیف شدهاند، استفاده کنیم؛ همچنان که باید مجموعهٔ تدویت شده باید با تأمل و ژرفاندیشی مدیران، مربیان و معلمان فکور (یعنی کارگزاران اصلی جریان تربیت) ونیز با بهرهمندی از فلسفهٔ تربیتی مدارس و مؤسسات تربیتی موفق، تکمیل واصلاح شود.

بدیهی است، تدوین و اعتباربخشی «فلسفهٔ تربیتی جامعه» در مراجع ذی صلاح و نیز توافق و التزام کارگزاران اصلی عوامل سهیم و مؤثر در فرایند تربیت نسبت به مضامین آن، علاوه بر ایجاد هماهنگی و انسجام در مجموعهٔ تدابیر و فعالیتهای تربیتی، باعث همسویی محصول این گونه برنامهها و اقدامات با فرهنگ اسلامی - ایرانی و در نتیجه پاسخ گوییِ مناسب ترجریان تربیت به نیازهای واقعی جامعه، بر اساس مبانی و ارزشهای اصیل این فرهنگ خواهد شد.

افزون بر آن، بدون تردید، چنین مجموعهای مهمترین معیار نقد و ارزیابی وضع موجودِ جریان تربیت و چهارچوب اصلی و پیشنیازِ هرگونه تحول اساسی در وضعیت فعلی این فرایند و زمینه ساز تحقق وضع مطلوب در همهٔ انواع تربیت ، بهشمار می آید.

اکنون با توجه به آنچه گذشت، می توان اهمیت وضرورت تدوین مصداقی مشخص از فلسفهٔ تربیت با رویکرد اسلامی را درخصوص «فلسفهٔ تربیتی جامعهٔ اسلامی ایران» برای هدایت و ساماندهی مجموع تدابیر و اقدامات تربیتی گسترده در جامعهٔ ایران و متناسب با شرایط اجتماعی وسیاسی کشور در دوران معاصر، دریافت.

به هر حال آنچه در پی می آید، محصول گامی آغازین در این مسیر است که براساس تلاشی روشمند (با تکیه بر منابع معتبر اسلامی و استفاده از مساعی ارزشمند پیشین و با تأکید بر نتایج معتبر مطالعهٔ «تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام»  $^{7}$ )، تحت عنوان «فلسفهٔ تربیت در

۱. اعم از تربیت عمومی و تربیت تخصصی و تربیت رسمی و تربیت غیررسمی بنا به تعریفی که از آنها خواهد آمد.
 ۲. این پژوهش به سفارش کمیتهٔ مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش توسط سرکار خانم دکتر جمیله علمالهدی با نظارت حجتالاسلام والمسلمین آقای علی رضا اعرافی و اشراف جناب آقای دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی و حضرت

جمهوري اسلامي ايران» سامان يافته است.

#### روششناسى تحقيق

در این تحقیق، مقصود از «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران ای عبارت است از:

- ۱- «مجموعهای از گزارههای مدلل و مدون که به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، در جامعهٔ اسلامی ایران به شکلی جامع، سازوار، به هم پیوسته و با تکیه بر مبانی اساسی معتبر ومتناسب با نظام فکری و ارزشی مقبول در جمهوری اسلامی ایران میپردازد تا بتواند به مثابهٔ چهارچوب نظری کلان برای هدایت انواع تربیت و سامان دهی نهادها وفعالیتهای تربیتی جامعهٔ اسلامی ایران در دوران معاصر نقش آفرین باشد.»
- ۲- این متن، با توجه به تعریف مورد نظر از «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران» در چهار بخش، به بیان مبانی اساسی تربیت وسپس تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت میپردازد، تا در وهلهٔ نخست مبنای تدوین «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» قرار گیرد.
- ٣- بـ اقتضای صبغهٔ عقلانی مباحث فلسفهٔ تربیت، منظور از تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، بیان استدلالی و مبرهن این مباحث دانست.
- ۴- با التزام به بهرهمندی مبانی اساسی تربیت از مفاد تعالیم اسلامی ویا سازگاری با آنها و تــلاش عقلاني براي تبيين فلســفهٔ تربيتي جامعه اســلامي ايران براســاس اين مباني، کوشیدهایم تا محصول این تلاش، مصداقی از «فلسفهٔ تربیت اسلامی» تلقی گردد۲.

آیتالله باقری کنی و با همکاری جمعی از محققان حوزوی و دانشگاهی، طی سالهای ۱۳۸۵ و ۱۳۸۶، انجام یافته است. ۱. نکته مهم وشایان ذکر درباره آوردن قید توضیحی « در جمهوری اسلامی ایران » در عنوان بخشهای سه گانه این مجموعه مدون، این است که مباحث این مجموعه مدون به لحاظ صبغه فلسفی و اسلامی آن عمدتا قابل تعمیم وبهره مندی در نظام تربیتی دیگر جوامع نیز میباشند(وحد اقل میتوان از این مباحث در تدوین فلسفه تربیتی سایر جوامع اسلامی معاصر استفاده شایان و قابل توجهی برد) ولی وبا ملاحظه هدف اصلی تدوین این مجموعه به عنوان پیش نیاز تحول راهبردی در نظام تربیت رسمی وعمومی جمهوری اسلامی ایران و از آنجا که سعی مولفان بر آن بوده است تا چنین مجموعهای علی الاصول متناسب با خصوصيات فرهنگي واجتماعي جامعه اسلامي ايران در دوران معاصر ساخته وپرداخته شودكه عصر تاسیس و تثبیت نوعی خاص از حکومت سیاسی با ماهیت مردم سالاری دینی است که به عنوان «جمهوری اسلامی ایران» به مثابه مهمترین محصول پیروزی انقلاب شکوهمند اسلامی در این کشور به شمار می آید و از سوی دیگر نیز تدوین مطالب سایر بخشهای این مجموعه(یعنی فلسفه تربیت رسمی وعمومی و رهنامه نظام تربیت رسمی وعمومی) بیشتر با توجه به چالشهای نظری فراَیند تربیت و مسـائل عملی نظام تربیت رســمی وعمومی صورت گرفته است که در جامعه معاصر ایران رواج دارند، به نظر می رسد تقیید عنوان مجموعه مباحث مدون به قید توضیحی « در جمهوری اسلامی ایران» (دست کم در این مرحله) امری مناسب وموجه باشد.

۲. البته با توجه به گسـتره وقلمرو وسـیعی که برای فلسـفه تربیت در این مجموعه قائل شدیم و آن را شامل فلسفه تربیتی جامعه نيز دانستيم.



۵- نحوهٔ اسـتنتاج واستنباط مبانی اساسی تربیت و چگونگی استناد و استدلال به آنها برای تبیین چیسـتی، چرایی وچگونگی تربیت از روششناسـی خاصـی تبعیت می کند که نه می توان آن را در قالب شـکل سـادهٔ برهان قرار داد ونه ممکن اسـت با عنایت به التزام به تأثیرپذیری فلسـفهٔ تربیت اسـلامی از تعالیم دینی اسلام و سـازگاری محتوای آن با این تعالیم، این روششناسـی را صرفاً در محدودهٔ یکی از رویکردهای پژوهشـی رایج در حوزهٔ فلسفهٔ تربیت تعبیه نمود؛ همچنان که نمی توان برای تدوین مصادیق متنوع فلسفهٔ تربیت، روششناسی کاملاً واحدی را در نظر گرفت؛

۶- ما در این مجموعه - نظر به خلاً آشکار در خصوص روششناسی تدوین فلسفههای مضاف
 (از جمله فلسفهٔ تربیت) - برای تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت براساس نگرش اسلامی (در قالب فلسفهٔ تربیتی مناسب برای جامعهٔ اسلامی ایران در دوران معاصر)، با شیوهای ابداعی این گامهای روشمند را به ترتیب طراحی و اجرا نمودهایم:

۱-۶- نخست با استفاده از منابع معتبر دینی- یعنی تعالیم اسلامی برگرفته از قرآن کریم وسنت معتبر، معارف اصیل اسلامی(بیانات روشمند عالمان مسلمان در مقام شرح وتفسیر تعالیم اسلامی)- و نیز با تحلیل و تقریردیدگاههای مشهور در بین فیلسوفان مسلمان (به ویژه پیروان حکمت متعالیه صدرایی) و نیز با مراجعه به تحقیقات پیشین در زمینهٔ تبیین مبانی فلسفی تربیت از منظر اسلامی، مجموعهای از گزارههای مدلل دینی و فلسفی را تحت عنوان «مبانی اساسی تربیت» برگزیده و آنها را پس از دسته بندی، به اختصار تبیین نمودهایم؛

۲-۶- سپس متناسب با مباحث فلسفهٔ تربیت، با نگاهی ترکیبی نسبت به این مبانی اساسی، نسبت به تلخیص و باهمنگری آنها اقدام نموده و برخی مفاهیم کلیدی عام را از آنها

۱. در استفاده از منابع اسلامی، رهنمودهای حضرت امام خمینی (ره)، مقام معظم رهبری (دام عزه) و دیدگاههای مرحوم علامه سیدمحمدحسین طباطبایی(ره)، استاد شهید مطهری (ره) و آیتالله شهید دکتر سیدمحمدحسین بهشتی (ره) مورد توجه بوده است. البته، به تناسب از دیدگاههای دیگر متفکران اسلامی معاصر نیز بهرهٔ شایان بردهایم.

7. البته باید دانست که دینی بودن این گزاره ها با توجه به این است که از تفسیر روشیمند و معتبر منابع دینی به دست آمده اند و نه به این معناست که اموری صرفا تعبدی باشند (که تنها به خاطر تعبد به محتوای و حی الهی و تعالیم دینی پذیرفته می شوند) بلکه با اطمینان می توان گفت که نوع این گزاره ها به لحاظ ماهیت متافیز یکی محتوای آنها - که ناظر به مباحثی بنیادین درباره جهان وانسان هستند - به گونه ای می باشند که می توان (در جای خود) برای قبول آن ها به لحاظ استد لال عقلانی و فلسفی برهان اقامه نمود. لذا آوردن این گونه گزاره های دینی (هر چند مستند و مدلل به شواهدی از قرآن و روایات شده اند) در بخش مبانی اساسی فلسفه تربیت، با عنایت به اینکه در عین حال و در جای خود قابل استد لال فلسفی هستند، منافاتی با صبغه فلسفی حقلانی کل این مجموعه ندارد. به علاوه چنانچه خواهیم گفت بحث اصلی در فلسفه تربیت این است که به فرض قبول چنین گزاره هایی به عنوان مبانی و مفروضات، آیا استنباط واستنتاج گزاره هایی در مقام تبیین چیستی و چرایی و چگونگی تربیت براین اساس امری مدلل و موجه و عقلائی است یا نه؟



استنتاج و یا مفاهیمی مختص فرایند تربیت را ابداع و یردازش کردهایم؛

٣-۶- آن گاه بـا ایجاد نوعی ارتباط مفهومی میان این مفاهیــم کلیدی، گزارههای مورد نظر را -در خصوص تعریف تربیت و ویژگیهای آن، تعیین غایت، هدف کلی واهداف تربیت، توضیح انواع تربیت و روابط مطلوب بین آنها، تبیین نقش ارکان تربیت و عوامل سهیم و مؤثر در این فرایند و بیان اصول کلی حاکم بر تربیت-استنباط و استنتاج نمودهایم. البته در این مرحله که به لحاظ محتوایی بخش اصلی کار به شـمار میآمد از بررسـی و نقد تطبیقی مهمترین دیدگاههای مطرح شده در زمینهٔ تبیین فلسفی تربیت (به خصوص از منظر اسلامی) ناگزیر بودهایم، همچنان که باید از سوی دیگر با نگاهی فلسفی- انتقادی به وضع موجود فرایند تربیت وتحلیلی نظری از آسیبهای اساسی آن به ویژه درخصوص مسائل عملی وچالشهای نظام فعلی تربیت رسمی کشور، تبیینی از چیستی، چگونگی وچرایی تربیت را با توجه به این آسیبها ارائه می کردیم؛

۴-۶- سـپس محصول تلاش خود را در زمینهٔ تبیین چیسـتی، چرایی وچگونگی تربیت، که نتیجــهٔ مباحثـات فکری طولانی و جلسـات مفصل اقناعی بین همــکاران طرح بود، طی چندین مرحله و به صور گوناگون در معرض نقد و بررسی جمعی از صاحبنظران تربیتی ومتخصصان فلسفه تربیت قرار داده ایم و با دریافت بازخوردهای انتقادی ایشان نسبت بـه محصول این تلاش، در صدد اصلاح تدریجی ومتناوب آن (طی دسـت کم۱۲ویرایش از متن فلسفه تربیت ) بر اساس این نظرات ارزشمند برآمده ایم تا در حدامکان به نوعی هم فکری و توافق نسبی میان محصول تلاش فکری خود با نظرات مختلف مطرح شده در این باره دست یابیم.

-8-8 در نهایت با توجه به ضرورت اعتبار بخشی اجتماعی به محصول این تلاش عقلانی در خصوص تبیین چیستی، چرایی وچگونگی تربیت، به گونهای که بتواند به مثابه فلسفه تربیتی معتبر و مقبول جامعه نقشی واقعی در پشتیبانی، هدایت، تنظیم و ساماندهی کلان فرآیند تربیت ایفا نماید، نتیجه کار خود را نخست در مرجع ذیصلاح قانونی و

۱. گزارش مبسوط بخش سازمان یافته این نظرسنجی را میتوانید در گزارش طرح تحقیقی مستقلی از مجموعه مطالعات کمیته مطالعات نظری سند ملی با عنوان «طرح بررسی واعتبار بخشی به نتایج تلفیق مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش» (صادقزاده وحسنی ۱۳۸۸)ملاحظه نمایید وبخشی دیگر از این نظرسنجی نیز از طریق اخذ بازخوردهای کتبی وتشریحی از صاحب نظران تربیتی، ارائه مفاد مجموعه در مجامع علمی مختلف و حضور در حلقههای کارشناسی ویژوهشی در طول روند تلفیق نتایج مطالعات نظری انجام یافت.

۲. البته چنانچه در بند پیشین گذشت ابتدا محصول این کوشش فکری را، به لحاظ علمی، به محک نقد وبررسی عالمانه از منظر صاحبنظران متعدد به ویژه متخصصان فلسفه تربیت گذاشته بودیم و در نتیجه به نوعی توافق جمعی قابل قبول میان خبرگان موضوعی در این خصوص دست یافته بودیم

سیاستگذار در خصوص نظام تربیت رسمی و عمومی یعنی شورای عالی آموزش وپرورش ارائه نمودهایم و پس از تایید کلیات این مجموعه در شورای عالی آموزش وپرورش، نتیجه ایب تلاش فکری را به بالاترین مرجع تصمیم گیرنده درباره کل فرآیند تربیت در جامعه اسلامی ایران یعنی شورای عالی انقلاب فرهنگی عرضه کردهایم. در این مرحله با گرفتن بازخوردهای متعدد از اعضای محترم این شورا و بحث وبررسی تفصیلی متن پیش نهادی توسط کارشناسان مورد اعتماد شورای انقلاب فرهنگی و پذیرش نظرات اصلاحی داور نهایی مورد قبول این مرجع - که خوشبختانه از آغاز نیز به عنوان یکی از ناظران علمی مورد قبول جامعه علمی از سوی شورای علمی طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش وکمیته مطالعات نظری برای نظارت بر مطالعات بنیادی مورد نیاز و نیز فرآیند تلفیق مطالعات نظری تعیین شده بودند ولذا به خوبی بر روند تدوین این مجموعه اشراف داشته مطالعات به اعتبار بخشی اجتماعی این مجموعه مدون به عنوان «فلسفه تربیتی مقبول ومعتبر در جامعه اسلامی ایران» اقدام نمودهایم.



#### ۱. مبانی اساسی تربیت

هـر دیدگاه و نظریه یا طرح وبرنامهٔ تربیتی مشـتمل بر شـماری از گزارههای تجویزی اسـت که پذیـرش آنها، صـرفـاً بـا تـوجـه بـه اعتبـار مفـروض مجموعهای دیگـر از گزارهها با عنوان «مبانی تربیت»، امری مدلل و منطقی به نظر میرسد.

مبانی تربیت از هستی جهان و انسان و نیز از جایگاه و موقعیت شایسته آدمی در هستی (یعنی نسبت او با خالق هستی و دیگر موجودات، وضعیت مطلوب زندگی انسان و غایت آن، سرمایهها، امکانات، تواناییها، ظرفیتها، ضعفها و محدودیتها) و نیز از قوانین، سانتها، ضرورتها و شرایطی بحث میکند که حیات انسان و نحوهٔ تحول در آن را تحت تأثیر قرار میدهند ویا تصویری از واقعیات تربیتی و نحوهی تغییر وتحول در آنها را ارائه میکند که بر این اساس، انواع گزارههای تجویزی دربارهٔ تربیت شکل میگیرد و قابل تأیید و اجرا میشوند.

به طور کلی می توان مبانی تربیت را، به لحاظ محتوا و نوع نقش آفرینی، به سه بخش تقسیم کرد:

۱. بعضی از مبانی تربیت از سنخ قضایای فلسفی و مدلّلی هستند که در جهان بینی و نظام ارزشی معتبر و مقبول جامعه (یا به تعبیر دیگر در دین و ایدئولوژی مورد پذیرش آن اجتماع)، اموری مسلم و مفروض اند. از این گروه مبانی می توان بیشترین بهره برداری در استنباط گزاره های مربوط به تعریف تربیت و بیان غایت، اهداف و اصول آن نمود. لذا این دسته، از بنیادی ترین گزاره های علوم تربیتی، به طور عام و فلسفهٔ تربیت به طور خاص، به شمار می روند و باید آن ها را «مبانی اساسی تربیت» نامید.

۲. برخی دیگر از مبانی تربیت، گزارههای توصیفی تبیینی یا تجویزی (اما قابل آزمون تجربی وعملی) هستند که از علوم تجربی و کاربردیِ مرتبط با تربیت سرچشمه می گیرند (یعنی علوم دارای نتایج قابل آزمون توسط تجربه، نظیر جامعه شناسی تربیتی، روان شناسی تربیتی، مدیریت آموزشی، برنامه ریزی درسی، تکنولوژی آموزشی و اقتصاد آمیوزش و پرورش، می توان یافته رشته های علمی دیگر، نظیر علوم سیاسی، آمیوزش و پرورش، می توان یافته رشته های علمی دیگر، نظیر علوم سیاسی، زبان شناسی، مردم شناسی و حتی زیست شناسی و عصب شناسی را که به نتایج این دانش ها نیز افزود)، هرچند برای تبیین و تجویز تفصیلی روشها و برنامه های تربیتی و تعیین جزئیات چگونگی تحقق انواع تربیت، می توان و باید از این سنخ مبانی بهره مند شد "، لیکن در تبیین فلسفی جریان تربیت که به مباحث کلی و بنیادی مربوط به این شد "، لیکن در تبیین فلسفی جریان تربیت که به مباحث کلی و بنیادی مربوط به این

۱. لزوم بهرهمندی از این گونه مبانی به این جهت است که اصولاً نمی توان به تنهایی از مبانی اساسی تربیت برای تبیین تفصیلی موردنظر (تعیین اهداف، محتوا، روش هاو ابزار و فنون تربیتی) استفاده کرد.

جريان مي پردازد على الاصول نمي توانيم بر اين گونه مباني تكيه نماييم. <sup>١</sup>

۳. همچنین، تحقق فرایند تربیت (بهویژه در اُشکال رسمی) در هر جامعه، به لحاظ جنبهٔ اجتماعی آن، بهناچار مستلزم پذیرش مجموعهای از گزارههای تجویزی (با ماهیت سیاسی یا حقوقی) است، که در قالب قانون اساسی یا قوانین موضوعه(یا قوانین ومعاهدات بین المللی مورد توافق)، پذیرفته شده است و تبیین و تجویز نحوهٔ تحقق تربیت یا الزام افراد حقیقی، شخصیتهای حقوقی و نهادهای اجتماعی نسبت به رعایت حقوق ومسئولیتهای تربیتی، تنها با فرض پذیرفتن این گزارهها، قابل توجیه قانونی و اخلاقی است. لذا، باید این مجموعه را به مثابهٔ «مبانی سیاسی و حقوقی تربیت» قلمداد کنیم. البته در این خصوص نیز، بهنظر میرسد برای تبیین فلسفی تربیت (در معنای عام آن)، اتکا بر مبانی سیاسی و حقوقی تربیت ضرورت ندارد. مرچند ابتنای بر این مبانی، نیز صرفاً ذیل مبانی اساسی تربیت (به شرط سازگاری با آنها) و برای تبیین و تجویز نحوهٔ تحقق این فرایند یا جهت توجیه قانونی و اخلاقی الـزام افـراد حقیقی، شخصیتهای حقوقی و نهادهای اجتماعی، نسبت به رعایت حقوق و مسئولیتهای تربیتی خود یا دیگران، امکان پذیر است. براساس آنچه گذشت، اینک در نخستین قسمت از «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران»، مجموعهای از مهم ترین مبانی اساسی تربیت بیان می شود.

بدیهی است که در تدوین فلسفهٔ تربیتی جامعهٔ اسلامی ایران برای شناخت وتنظیم مبانی اساسی تربیت، باید بر دیدگاه مبتنی برجهان بینی و نظام ارزشی اسلام، تکیه کرد، زیرا:

۱ گزارههای بنیادی برگرفته از نصوص دینی اسلام را، که به توصیف و تبیین حقیقت هستی خدا و جهان -، بیان خصوصیات انسان و منابع معرفت آدمی و ترسیم نظام ارزشهای

۱. لذا در این بخش از «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران» تنها به مبانی اساسی تربیت پرداخته ایم و از ذکر مبانی جامعه شیناختی، مبانی روان شیناختی (و سایر مبانی برگرفته از دیگر دانشهای تجربی و کاربردی مرتبط با تربیت) در زمرهٔ مبانی تربیت پرهیز کرده ایم و بیان آنها به فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی (و دیگر منابع بیانگر مبانی نظری سیاستها، فعالیتها و برنامههای تربیت در انواع آن) موکول شده است. هرچند می توان بسیاری از دستاوردهای کلی و نظری این دسته از علوم تربیتی را هم (در صورت هماهنگی مفروضات آنها با مبانی اساسی تربیت یا با تفسیر و مفهومپردازی مجدد آنها در پرتو این مبانی)، از مقولهٔ مبانی تربیت (در معنای عام) دانست، که باید با رعایت شرایط مطرح شده در پانوشت قبلی در مجالی دیگر (با همکاری دانش پژوهان این علوم)، به این امر پرداخت.

۲. از اینرو، در بیان مبانی تربیت (مندرج در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران) از ذکر مبانی سیاسی و مبانی حقوقی تربیت نیز پرهیز شده و بیان آنها به فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی موکول گردیده است (چرا که اتکای تربیت رسمی وعمومی بر مبانی سیاسی و حقوقی، بسیار آشکار است). هرچند بهنظر میرسد تبیین دقیق چگونگی تربیت (در معنای عام) در هر جامعه به تکیه بر برخی مبانی سیاسی و حقوقی نیز نیاز دارد، که باید در مجالی دیگر به آن پرداخت.

حقیقے حاکم بر زندگے انسان میپردازند، نه تنها میتوان در ذیل مبانی اساسے تربیت قرارداد، بلکه پس از قبول عقلانی اصل دین و براساس لزوم هماهنگی یافتههای عقل (حجت درونی) با دادههای وحی (حجت بیرونی)، باید مفاد تعالیم قطعی دین در این موارد را محور اصلی و مصباح حقیقی فهم این گروه از مبانی تربیت به شـمار آورد.' ۲\_ ایران کشوری است که اکثریت افراد آن دین اسلام را به عنوان دین حق (آئین الهی بیانگر جهان بینی و نظام معیار حاکم بر ابعاد فردی وجمعی حیات انسان) برگزیدهاند و لذا بطور طبیعی و طی قرون متمادی، نظام فکری، اعتقادی و ارزشی اسلام کمابیش برشئون مختلف زندگی مردم این کشور حاکم بوده است(قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران نیز بر این واقعیت آشکار تصریح و تأکید نموده است).

بنابراین برای تبیین مبانی اساسی تربیت در جامعهٔ اسلامی ایران باید بر دیدگاه اسلامی تکیه نمائيم و به اين منظور لازم است حتى الامكان از تعاليم بنيادي اسلام و معارف اصيل اسلامي بهرهمند شویم؛ همچنان که در موضوعاتی که مستقیماً به هدایت دینی مربوط نیستند و متون دینی، با توجه به توانایی عقلانی بشر، به آنها نیرداختهاند، باید به سراغ اندیشه و تفکر استدلالی بشر برویم و بهخصوص با توجه به هماهنگی یافتههای عقل برهانی با دادههای وحی، میتوانیم از دستاوردهای دانش فلسفه با رویکرد اسلامی (دیدگاه مشهور میان فیلسوفان مسلمان)، بهویژه از پیروان حکمت متعالیه صدرایی بهره ببریم، که بنا بر شواهد معتبر، این یافتههای عقلانی در عین تکیه بر برهان و استدلال، از مفاد تعالیم اسلامی الهام گرفتهاند و یا با مضامین آنها هماهنگ هستند. با توجه به این توضیحات، مبانی اساسی تربیت(که با توجه به منشاً و نوع اعتباربخشی این دسته از مبانی تربیت، تعبیر «مبانی دینی» و «مبانی فلسفی تربیت، هم به آنها قابل اطلاق است) در «فلسفهٔ تربیتی جامعه اسلامی ایران» عبارتاند از:

«مجموعهٔ قضایای مدللی که تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، بر اساس دیدگاه اسلامی، با توجه به آنها صورت می پذیرد و از آموزههای وحیانی اسلام ٔ و معارف اصیل اسلامی ٔ یا از ۱. وتنها در صورت بهرهمندی مبانی اساسی تربیت از مفاد تعالیم اسلامی ویا سازگاری با آن هاست که می توان محصول تلاش عقلانی برای تبیین فلسفی تربیت براساس این مبانی(=فلسفهٔ تربیت در همه مصادیق آن) را موسوم ومتصف به صفت اسلامی نمود(رک به پانوشت شمارهٔ ۲ از صفحه ۳۷)؛ لذادر این نوشته برای تبیین بسیاری از مبانی اساسی تربیت (با اینکه در جای خود بطور فلسفی مبرهن و مدلل شدهاند) سعی شده است تا بعضی از مستندات قرآنی و برخی شواهد روایی این قضایای بنیادی به اختصار بیان شوند ویابرای تأیید تناسب وهماهنگی آنها با تعالیم اسلامی، به توضیحات تفسیری عالمان اسلام شناس ارجاع داده شود.

۲. گزارههای توصیفی یا تجویزی که به صورت صریح وآشکار از متن قرآن کریم و سنت معتبر پیامبر(ص) و معصومان(ع) دریافت می شوند.

۳. بیانات تفسیری و تبیینی عالمان اسلامشناس دربارهٔ تعالیم اسلامی که در مقام تفسیر نصوص معتبر اسلامی، و با رعایت ضوابط اجتهادی (به طور روشمند) صورت گرفتهاند.

تبیینهای مدلل در دانش فلسفه با رویکرد اسلامی، به دست آمدهاند».

لذا مسئلهٔ اصلی در باب مبانی اساسی تربیت- بنا برمعنایی که از آنها در این مجموعه اراده شده است-، نه تعداد و نحوهٔ بیان و دستهبندی آنها و نه حتی چگونگی استدلال واستناد به منابع ومراجع اصلی دربارهٔ حقانیت واعتبار آنهاست؛ بلکه پرسش اساسی در این زمینه آن است که:

«به فرض پذیرش این گزارهها، آیا براین اساس، تبیین مناسبی از تربیت و ویژگیهای اساسی آن (غایت، هدف کلی، اصول و انواع تربیت و...) صورت گرفته است؟

به هرحال، مهم ترین مبانی اساسی تربیت را می توان بر حسب موضوع، در پنج بخش به شرح ذیل طبقه بندی کرد:

- مبانی هستیشناختی<sup>۲</sup>
- مبانی انسانشناختی
- مبانی معرفتشناختی
  - مبانی ارزششناختی<sup>۵</sup>
  - مبانی دینشناختی

۱. نکتهٔ شایان ذکر اینکه با توجه به نقش محوری دین وتعالیم دینی در شناخت وهدایت فرایند تربیت بر اساس دیدگاه اسلامی، برای پاسخ به این پرسش که «چه دیدگاهی دربارهٔ دین و نقش و وظایف آن در جامعه، تحت عنوان مبنای تبیین فلسفی تربیت در جامعهٔ اسلامی ایران، مد نظر قرار گرفته است؟» ناچار شدیم برخلاف روند رایج در قلمرو فلسفهٔ تربیت بخش مشخصی را به بیان مبانی دین شناختی(بنا به معنایی که در پانوشت شمارهٔ ۶ از این صفحه توضیح داده شده است) مقبول در این مجموعه اختصاص دهیم چرا که گزارههای این بخش، مستقیم یا غیر مستقیم، در تبیین ما از تربیت مؤثر بوده اند.

۲. هستی شناسی (Ontology) قلمرویی از دانش فلسفی است که موضوع اصلی آن تبیین چیستی و چرایی
 واقعیت وجود (بیان ماهیت هستی و علتغایی آن) است.

۳. انسان شناسی بخشی از مباحث هستی شناختی است که دربارهٔ انسان به عنوان یکی از عناصر سه گانهٔ هستی مورد (خدا، عالم و انسان) بحث می کند. انسان شناسی فلسفی چیستی، چگونگی و موقعیت انسان را در هستی مورد بحث و بررسی قرار می دهد.

۴. معرفتشناسی (Epistemology) قلمرویی از دانش فلسفی است که به بررسی معرفت می پردازد. پرسشهایی مانند امکان و ماهیت معرفت، حدود شناخت، ارزش شناخت، انواع و ابزار شناخت و ملاک صدق قضایا، محور اصلی آن را تشکیل می دهد.

۵. ارزششناسی (Axiology) قلمرویی از مباحث نظری فلسفه است که چیستی وچرایی وچگونگی ارزشها را به شکل عقلانی مطالعه مینماید. در این حوزه، پرسشهایی از قبیل چیستی ارزشها و رابطهٔ ارزشها با واقعیتها، ثبات و تغییر در ارزشها و سلسله مراتب ارزشها مورد بحث قرار می گیرد. البته در اینجا مبانی ارزش شناختی شامل گزارههای ناظر به تعیین مصادیق مهم ترین ارزش ها(از منظر اسلامی) ونحوهٔ تحقق آنها نیز هست.

۶. مراد از "مبانی دین شناختی" در اینجا آن دسته از گزارهها هستند که با نگاهی درجهٔ دو، صرفاً به مباحثی دربارهٔ دین (چیستی و چرایی دین، جایگاه دین در زندگی و نسبتی که انسان با آن دارد، نحوهٔ فهم دین، قلمرو دین و ارتباط آن با سایر معارف و…) می پردازند و در حیطهٔ دانش فلسفی مضافِ «فلسفهٔ دین» (Philosophy of Religion) یا بعضاً در حوزهٔ

#### ۱\_۱. مبانی هستی شناختی

مقصود از مبانی هستی شناختی تربیت در این مجموعه، بخشی از گزارههای توصیفی تبیینی دربارهٔ خداوند ودیگر عناصرهستی(حقیقت وجود وبرخی احکام کلی مربوط به واقعیات جهان) است که در مباحث جهان بینی اسلامی یا در حوزهٔ دانش فلسفهٔ اسلامی ، بهطور مدلل و مبرهن مطرح شده یا مفروض قرار گرفته است.

با توجه به این تعریف، مهم ترین این مبانی به این شرح اند:

#### ١-١-١. جهان هستي واقعيت دارد؛ ولي هستي به طبيعت منحصر نيست.

در نگرش واقع گرای اسلامی وجود جهان، امری مسلم وبدیهی است٬ یعنی جهان هستی مجموعهای است به هم پیوسته از واقعیتهای بس گوناگون، که هیچ شک و تردیدی در اصل وجود آن راه ندارد. در جهان بینی الهی اسلام، مفروض دانستن این مبنا کاملا مشخص و برجسته است ّ و در آموزههای اسلامی از انسان خواسته شده تا در شناخت خود و محیط خویش فارغ از يندارها و ذهنيات، هر چيز را همان طور كه هست، با همهٔ خصوصيات واقعى اش و با همهٔ ابعاد مختلف و پیوستگیها و وابستگیهایش بشناسد به هستی از سوی دیگر واقعیتی عظیم، گسترده و بی کران است و آنچه تاکنون از آن شناخته شده، ذرهای کوچک ازاین واقعیت بینهایت است. لذا در ورای طبیعت و هستی مادی(عالم طبیعت) - که با وجود گستردگی اعجاب انگیز ظاهری، محدودیتهای فراوان (به لحاظ پایان پذیری و ناپایداری، وابستگی و...) دارد مراتب وسطوح بالاتری از واقعیت و عوالم دیگری (عالم مثال، وعالم عقل، عالم ملکوت و جبروت و عالم عرش و کرسی) و

مباحث كلام جديد قرار مي گيرند ولذا با "مباني ديني" متفاوت اند.(زيرا چنان كه گذشت "مباني ديني" شامل هر پنج دسته مبانی اساسی تربیتاند که از منابع اصلی دینی اخذ شدهاند یا با آنها سازگاراند)

۱. که باید عموم مواضع هستی شـناختی آن را از میان مکاتب فلسـفی رایج، در زمرهٔ فلسـفهٔ واقع گرایی یا رئالیسم (البته با رویکرد عقلانی و دینی) قرار داد.

۲. در هستی شناسی اسلامی وجود جهان مفروض است و هیچ شک وتردیدی در آن راه ندارد (طباطبائی، نهایهٔ الحکمه، ترجمهٔ شیروانی، ۱۳۷۴).

٣. قرآن كريم اصل وجود واقعيات عيني را كه متضمن نفي سفسطه است مسلّم دانسته است. آيات فراواني از قرآن به معرّفی واقعیّات بیرونی پرداخته است: خداوند متعال (انعام/ ۲۰۱)، فرشـتگان (نجم/ ۲۶)، اَسـمانها و زمین (ابراهیم/ ۳۲)، بهشت و جهنم (الرحمن/ ۴۳و۴۶)، گیاهان و جانوران (عبس/ ۳۲\_ ۲۵؛ نور/ ۴۵)، ماه و خورشید و سـتارگان (صافات/ ۶؛نحل/ ۱۶)، جنّ و انس(الرحمن/ ۱۵و۳۳)، باد و باران (حجر/ ۲۲)، رعد و برق (رعد /۱۲)، چشمهها و دریاها (زمر/ ۲۱، یس/۳۴)، نهرها (ابراهیم/۳۲؛ رعد/۳) و...., همگی بخشی از واقعیاتی هستند که قرآن کریم از بودنشان خبر میدهد.

۴.در دعاي مشهور ازييامبر اكرم(ص) آمده است كه: «اللهم ارني الاشياء كما هي» يعني: خدايا به من واقعيت امور را آن چنان که هستند نشان بده.

موجوداتی غیر محسوس (نظیر روح، ملائکه، جن و شیطان) نیز وجود دارند. بر این اساس جهان هستی، مجموعهای از عالم غیب و عالم شهادت است و جهان شهود مرتبهٔ نازلهٔ واقعیت عالم غیب است کی لذا، برمبنای این نگرش، تصویر طبیعت گرایانه و صرفاً مادی از هستی، مردود است.

# 1\_1\_1.خداونـد مبدأ و منشـأ جهان و یگانه مالک، مدبّـر و رب حقیقی همهٔ موجودات عالم است.

حقیقت هستی در ذات خود، همان واجبالوجود است". اصل تمام موجودات و مقوِّم آنها خداوندی است که از هر کمال، بالاترین مرتبهاش را دارد. خدای متعال از هر گونه عیب و نقص و فقر و نیاز، پیراسته است ٔ او برتر از زمان و مکان، دانا و توانای مطلق، بخشندهٔ پرمهر و در عین حال دادگری است سخت کیفر ه، لذا رابطهٔ خدا باجهان آفرینش رابطهٔ خالقیت، ربوبیت، مالکیت،

۱. حشر: ۲۲، بقره: ۳، توبه: ۱۱، روم: ۷، انعام: ۲۹، عنکبوت: ۶۵ و انعام: ۷۳. «در هستی شناسی اسلامی تصویر طبیعت گرایانه از هستی مردود است و بر اساس آیات قرآن در ورای هستی مادی سطوح دیگری از هستی وجود دارد. از دیدگاه قرآن جهان مجموعهای از غیب و شهادت است یعنی تعالیم اسلامی جهان را به دو بخش جهان غیب و جهان شهادت تقسیم کنند (حشر:۲۲)که ایمان به غیب رکن ایمان اسلامی است(بقره:۳) و خداوند بر این عالم آگاه است(انعام:۷۳)و خزائن غیب نزد اوست(انعام:۵۹)» (مطهری، جهان بینی اسلامی). در اصل دوم قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران نیز آمده است: جمهوری اسلامی نظامی است بر پایهٔ ایمان به خدای یکتا...وحی الهی...معاد...این عبارت حاکی از آن است که هستی محدود به طبیعت نیست بلکه حقایقی فراتر از طبیعت مانند خدای یکتا، وحی الهی و معاد وجود دارند.

۲. امام خمینی (ره): دنیا یک جزء بسیار کمی است از عالم، عالم یک مرکبی است از ماوراء این طبیعت و این طبیعت در آخر مرتبه وجود واقع شده است (صحیفهٔ نور، ج۵، ص ۲۲). تمام عوالم اجسام در مقابل عالم مابعدالطبیعه هیچ قدر محسوس ندارد و در آنجا عوالمی است که در فکر بشر نگنجد (چهل حدیث، ص ۸۴).

۳. امام خمینی (ره): «ما از خدا هستیم، همه عالم از خداست، جلوه خداست و همهٔ عالم به سوی او بر خواهد گشت» (کلمات قصار، ص۱۷). «همهٔ عالم محضر خداست، هرچه واقع میشود در حضور خداست» (همان، ص۱۹). «به قلوب محجوب و منکوس خود برسانید که عالم از اعلی علیین تا اسفل سافلین جلوهٔ حق جل و علا و در قبضهٔ قدرت اوست» (همان) «قدرت فقط در دستگاه قدس ربوبیت پیدا میشود و فاعل علی الاطلاق و مسبب الاسباب، آن ذات مقدس است» (همان، ص ۲۰). «حقیقت توحید اصل اصول معارف است و اکثر فروع ایمانیه، معارف الهیه، اوصاف کامله روحیه و صفات نورانیهٔ قلبیه از آن منشعب میشود» (شرح حدیث جنود عقل و جهل، ص۸۹).

۴. در اصل دوم قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران آمده است: بر اساس مبنای توحید انسان معتقد به خدایی است که هستی جهان آفرینش از اوست و دستگاه عظیم خلقت تماماً از او نظام یافته است. خدا یکی است بی نیاز است نه زاده و نه زاییده شده و برای او شریکی نیست او مبدأ تمام موجودات عالم بوده و بازگشت همه به سوی اوست.در اصل پنجاه و ششم این قانون نیز آمده است: حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست. شهید مطهری (ره): اگر دو خدا و یا بیشتر میبود الزاماً دو ارادهٔ و هر مشیّت و یا بیشتر دخالت داشت و همهٔ آن مشیتها به نسبت واحد در کارها مؤثر بود و هر موجودی که میبایست موجود شود باید در آن واحد دو موجود باشد تا بتواند به دو کانون منتسب باشد و باز هر یک از آن دو موجود نیز به نوبهٔ خود دو موجود باشند و در نتیجه هیچ موجودی پدید نیاید و جهان نیست و نابود باشد. این است که قرآن کریم می فرماید: لوکان فیهما الههٔ الا الله لفسدتا (جهان بینی توحیدی، صص ۹۳-۹۴).

۵. شوری: ۵۳، اعراف: ۵۴، سجده: ۱۴، طه: ۵۰، رعد: ۱۶ لقمان: ۳۰ و نهجالبلاغه خطبهٔ ۶۴ و ۴۹.



مبانی نطری تحول بنیادین ظام تعلیم وتربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایر صیانت، رحمت، معیت و احاطهٔ قیومی استا.

 $^{8}$  – ۱–۱.ویژگی ذاتی جهان موجودات(عالم امکان)، فقر ونیازمحض به واجب الوجود است. این فقرذاتی سبب می شود موجودات نه تنها در پیدایش، بلکه در بقا نیز به ذات غنی واجب الوجود به طور ابدی محتاج بمانند.

هستی تمام موجودات اعم از مادی و غیرمادی در ارتباط با واجبالوجودو در ظل وجود او واقعیت پیدا می کند آ. همهٔ موجودات معلول واجبالوجودند. از این رو هویتی مستقل از علت خویش ندارند. بنابرایین، موجودات جهان نباید به منزلهٔ واقعیتهایی منفصل و مستقل از واجبالوجود تلقی شوند آ. در واقع همهٔ شوند آ. بلکه وجود آنها عین صدور از واجبالوجود و عین ربط به او هست آ. در واقع همهٔ موجودات صرفاً بهمثابهٔ آیاتِ حقیقت وجود خدای متعال به شمار می آیند؛ یعنی موجودات جهان هستی، تطورات و شئون حقیقت وجودند که در ذات خویش نمود و نشانهٔ اویند. اعتراف به این حقیقت که هر آن چه هست، صرفاً نمود و آیهای از خداوند است و مالکیت حقیقی و تدبیر و ادارهٔ همهٔ امور و موجودات عالم منحصر به اوست، «توحید» نام دارد.

# ۴\_۱\_۱. در جهان هستی در عین وحدت، کثرت وجود دارد اما کثرتی غیر اصیل که در نهایت به وحدت باز می گردد.

۲. ذات واقعیت همانا حقیقت یگانهٔ حضرت واجبالوجود است که از مثل و جزء مبرّاست. توحید در مقام ثبوت بر سراسر عالم حاکم است و همهٔ موجودات به عنوان جلوات حق به طور تکوینی نسبت به آن معترف اند. یسبح لله ما فی السموات و ما فی الارض الملک القدوس العزیز الحکیم» جمعه ۱/ (به نقل از علم الهدی، فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام).

۳. امام خمینی (ره): «غنا از صفات ذاتیهٔ مقدس حق - جل و علا- است...و سایر موجودات از بسیط خاک تا ذروهٔ افلاک و از هیولای اولی تا جبروت اعلی فقرا و نیازمندانند».(شرح چهل حدیث، ص۴۴۴)؛ «این مخلوق ضعیف را قدرتی نیست قدرت فقط در دستگاه قدس ربوبیت پیدا میشود»(همان، ص۵۳).

۴. ازاینرو، امکان فقری که خصیصهٔ ذاتی موجودات است نیز سبب احتیاج ایشان به ذات غنی واجبالوجود-نه تنها در حدوث بلکه در بقا- است. موجودات، که به خودی خود فقر محضاند، عین ربط به حی قیوماند. (علم الهدی، فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام).

از اینرو، برخی از مفسران قرآن کریم آیاتی نظیر «کل من علیها فان و یبقی وجه ربک ذوالجلال و الإکرام» (الرحمن/۲۶ و ۲۷) و «یا ایها الناس انتم الفقراء الی الله والله هو الغنی الحمید» (فاطر/۱۵) را به این مفهوم بلند حمل کردهاند (علم الهدی، همان).



و شدت و ضعف و از طریق تفاضل، تمایز به وجود آمده و این چنین، حقایق وجودی و واقعیات خارجی متکثر و گوناگونی حاصل شده اندا. لذا، حکمت الهی اقتضا کرده بین موجودات عالم از نظر کمال و نقص، وجدان مراتب وجود و فقدان آن، و قابلیت رسیدن به آن مراتب و محرومیت از آن، اختلاف باشد. بنابراین «وجود» یک حقیقت شخصیِ واحد، ولی صاحب مراتب (امری تشکیکی) است که به اطوار گوناگون و مراتب متفاضل تجلی می کند. اختلاف مراتب وجود ناشی از شدت و ضعف (کمال و نقص/ غنا و فقر) یا تقدم و تأخر در وجود است. برخی مراتب دیگر وجود متقدم اند. اصل حقیقت وجود، که از هر جهت واحد است، وجود بر برخی مراتب وجودات امکانی، ظهور و تجلی دارد و از تجلیات پیدرپی اوست که عالم پدیدار گشته است، هرچند مراتب وجود به سبب حدود و نقایصی که دارند و متضمن صفاتی بدیدار گشته است، هرچند مراتب وجود به سبب حدود و نقایصی که دارند و متضمن صفاتی حال اختلاف موجود واحد حقیقی از آنها منزه است با حقیقت واحد وجود متفاوت اند. به هر حال اختلاف موجودات در صفات و کمالاتشان به اختلاف مراتب وجودی آنها بازگشت حال اختلاف موجودات در کثرت و کثرت در وحدت " یا "تشکیک در مراتب وجود").

#### ۵-۱-۱. آفرینش جهان هستی، غایتمند و خداوند غایت همهٔ موجودات است.

جهان هستی به حق و عدل وجود یافته و بیهوده آفریده نشده و آفرینش آن، غرض و غایتی حکیمانه داشته است. خدا خود غایت هستی است. بنابراین، جهان افزون بر این که ماهیت «از اویی» دارد، به سوی «او» نیز در حرکت است و غایت تمام مراتب وجود اوست."

7. آیات فراوانی دربارهٔ هدفمندی جهان و انسان در قرآن آمده است، از جمله زمر: ۵، ص: ۲۲، حجر: ۲۱ـ۲۲، عنکبوت: ۲۰ـ۸ آیات فراوانی دربارهٔ هدفمندی جهان و انسان در قرآن آمده است، از جمله زمر: ۵، ص: ۲۷، حجر: ۲۱ـ۲۲، عنکبوت: ۲۰۰۸ روم: ۸، قیامت: ۳۶، جاثیه: ۴۲ـ۲۰، یونس: ۵۸، اعلی: ۱-۳، طه: ۴۹ـ۵ ه، ذاریات: ۵۶، بقره: ۴۶ و ۸۲۵، انشقاق: ۶ مائده: ۱۸، این: ۱۳؛ حقیامت: ۳۶، یونس: ۱۵۰، او انسان در قرآن آمده است، از جمله زمر: ۵، ص: ۲۷، حجر: ۲۱ـ۲۲، عنکبوت: ۲۰۰۰ ابن: ۱۳؛ حقیامت: ۳۶، یونس: ۱۵۰، این: ۱۵۰، یونس: ۱۵۰، داریات: ۱۵۰، داریات: ۱۵۰، این ۱۵۰، انشقاق: ۶ مائده: ۱۸، ابن: ۱۳؛ حقیامت: ۳۶؛ یونس: ۱۵۰، ۱۰۰؛ ابن: ۱۳۰۰ حجر: ۲۱ـ۲۲؛ عنکبوت: ۲۰۰۰ بقیامت: ۳۶؛ یونس: ۱۵۰، ۱۹، ابن ۱۳۰۰ طه: ۱۳۰۰ خجر: ۱۱ مین ۱۵۰ مادی طه: ۱۳۰۰ خوری و نیز در نهج البلاغه: خطبه های ۲، ۱، ۱۵، ۱۸، ۱۸ به این نکته تصریح شده است. همچنین امام صادق اول، فصل چهارم) اصولاً در تفکر اسلامی جهان بیهوده آفریده نشده است واز آفرینش انسان وهستی غایت وغرض حکیمانه در کار بوده است و خدا خود غایت هستی تلقی شده است. هریک از موجودات این جهان از اول پیدایش و تکوّن متوجه نتیجه و غایتی هستند که جز آن هدف دیگری ندارند (طباطبائی، المیزان، ج۳۲، ۳۵). در اصل دوم قانون اساسی جمهوری اسلامی و غایتی هستند که جز آن هدف دیگری ندارند (طباطبائی، المیزان، ج۳۲، ۳۵). در اصل دوم قانون اساسی جمهوری اسلامی الران نیز آمده است: «جمهوری اسلامی نظامی است بر پایهٔ ایمان به خدای یکتا...معاد» ذکر عبارت «بازگشت همه به سوی اوست». همچنین دراین اصل ذکر گردیده معاد حاکی از غایتمندی هستی است».

۱-۱-۶. خداوند خیر بنیادین هستی است و همهٔ موجودات عالم را به سوی كمال شايسته آنها هدايت ميكند. لذا تمام موجودات جهان هستي از هـدایت الهـی برخوردارند.

هر بهرهٔ وجودی که موجودی از آن برخوردار است، از خدا نشئت یافته و خداوند، علاوه بر آن که خیر و کمال محض است، منبع هر خیر و کمال نیـز است. همـهٔ پدیدههای جهان هستـی از هدایـت الهـی برای حرکت به سـوی مقصد و غایت آفرینـش برخوردارند'. یعنی خداوند به هر موجودی، آنچه نیاز و شایسته و بایستهٔ آن بوده اعطا کرده و مقصدی مشخص برایش در نظر گرفته و آن موجود را برای رسیدن به مقصد از خلقتش بهطور کامل تجهیز نموده است.

### ٧\_١ـ١. جهان آفرينش از نظام احسن برخوردار و اراده و سننن الهيي بـر جهان هستي حاكم است.

جهان هستی، که از نظام احسن برخوردار است٬ بر اساس اراده و سنن الهی اداره میشود. خواست ۱ - طه: ۵۰؛ اعلی، ۳، ۲؛ فصلت: ۱۲، ۱۱؛ یس: ۴۰، ۳۸؛ نور: ۴۳؛ انعام: ۳۸؛ نحل: ۷۹، ۶۸، ۶۹؛ روم: ۳۰؛ الشمس: ۸، ۷؛ حدید: ۲۵. در اصل دوم قانون اساسی نیز در توضیح نقش خداوند در هستی آمده است: «جمهوری اسلامی، نظامی است بر پایهٔ ایمان به خدای یکتا(لا اله الا الله)و اختصاص حاکمیت و تشریع به او...وحی الهی و نقش بنیادین آن در سیر تکاملی انسان به سوی خدا... بر اساس مبنای توحید، انسان معتقد به خدایی است که هستی جهان آفرینش از اوست و دستگاه عظیم خلقت تماماً از او نظام یافته است. او مبدأ تمام موجودات عالم بوده و بازگشت همه به سوی اوست..». با توجه به تعابیر اختصاص حاکمیت وتشریع به او و وحی الهی و نقش بنیادی آن در سیر تکاملی انسان به سوی خدا آشکار می شود که خداوند بنیاد خیر در نظر گرفته شده است و تنها خداوند می تواند راه خیر و سعادت را برای انسان روشن سازد.البته اگر عقل آدمی نیز توانایی هایی در بازشناسی خیر داردآن نیز در نظام تکوین از خدا منشاً گرفته است و به عبارت دیگر خدا بنیاد هرخیر نیز هست. ۲. بر مبنای وحدت تشکیکیهٔ وجود، تفکیک هستها به خوب و بد ممکن نیست؛ زیرا وحدت وجود مانع هر نوع تفکیک ذاتی میان موجودات است و گوناگونی موجودات را به تمایز تشکیکی در هستی آنها ارجاع میدهد. از آنجا که وجود فینفسـه ارجمند اسـت پس، اولاً تفاوت هستها در میزان برخورداری از هسـتی میتواند مبانی تفاوت ارجمندی یا تمایز ارزشی آنها باشد. ثانیاً چون هستی به خودی خود خیر و کمال است، نیستی که فقدان هستی است در واقع بی خیری و فقدان كمال است. ثالثاً هرچه هست، چون هست خوب است و عالم هستها نيز نظام احسن است، چنان كه قرآن كريم مىفرمايد: «الذي احسـن كل شـيء خلقه» سجده/۷ هسـتى اوليهٔ هر موجودي كمال اوليهٔ اوست و فزوني يا اشتداد در اين هستی کمال ثانویهای است که دریافت می دارد. هرچه هست به کمال اولیه نایل می آید و از طریق اشتداد وجود می تواند به کمال ثانویه نیز واصل گردد. بدون شـک، فقدان کمال ثانویهٔ خاص هر موجودی برای او شــر است. از اینرو، اگر هستی خیر است پس برای هر موجودی تمام هستیهایی که نسبت به او هستی بخشند، خیر و همهٔ آنها که هستیزدایند، شر هستند. همچنین، اگر فزونی هستی، کمال ثانویه و خیر است پس برای هر موجود، تمام موجوداتی که عامل و زمینه ســـاز نیل به كمالات ثانويه مي گردند نسبت به او خير و آنها كه مانع رسيدن به كمالات ثانويه مي شوند نسبت به او شر، بهشمار مي آيند. به این ترتیب اگرچه هرچه هست مطلقاً خیر است ولی در نظام به شدت مرتبط عالم هرچه هست، بسته به این که نسبت به دیگران هستی بخش یا هستی زداست می تواند خیر یا شر محسوب گردد. از این رو اندیشمندان مسلمان خیر را مطلق و شر را نسبی دانستهاند. یعنی با وجود صحت اطلاق خیر بر عموم اشیا، اثبات شرارت برای هر چیزی وابسته به ملاحظهٔ چیزهای دیگر میماند. اطلاق خیر و نسبیت شر سبب شده قرآن حتی عذاب جهنم را در زمرهٔ نعمتهای تکذیبناپذیر حق بهشمار

او بر همهٔ جهان حکومت و تسلط دارد (قضا). دیگران، هرچه و هر که باشند، فقط در چهارچوب و محدودهای حرکت می کنند که خداوند قلمرو کار و ارادهٔ آن را معین کرده است؛ چه او برای هر چیز محدودهای معین کرده است (قدر). آزادی و اختیار انسان نیز، به سبب آن است که مشیت خدا بر آن قرار گرفته است. بنابراین، تأثیر اراده و مشیت انسان نیز به هر حال محدود است، بهطوری که نه انسان و نه هیچ موجود دیگر، نباید خود را حتی در منطقهای محدود، فرمانروای مطلق و بیمنازع بداند. از اینرو، خیر امری وجودی و مطلق، اما شر امری عدمی و نسبی است، که در صورت تجلی نیافتن خیر، تعیّن می یابد. شر از حیث واقعیت وجودی، یک موجود یا حادثه است و چون موجود است بد نیست، بلکه بدی آن مربوط به موقعیت تعارض آمیز و روابط خاصی است که با دیگر موجودات پیدا می کند دا را این رو گرچه خوبی به لحاظ خیر بودن از خداست، و سیئه به لحاظ خیر نبودن از نفس انسان ناشی می شود؛ ولی تمام چیزها، خوب یا بد به لحاظ وجودی، ناشی از خدا (وتحت سیطرهٔ قدرت حق متعال) است."

#### ٨\_١\_١. نظام علت و معلول و سبب و مسبّب بر جهان هستى حاكم است.

همهٔ موجوداتی که امکان وجود وعدم داشته باشند برای وجود خود نیازمند علتاند ولذا جهان آفرینش (عالم امکان) در کل، معلول اراده و فعل حق تعالی است. در عین حال، رابطهٔ علّی  $^4$  بین پدیده ها و اجزای جهان برقرار است، یعنی با تحقق علت تامه، معلول ضرورتاً موجود می شود  $^6$ . بر این اساس می توان گفت که هستی یک کل است که اجزای آن در تعامل با یکدیگرند.  $^4$  به بیان

۵

آورد «یرسل علیکما شواظ من نار و نحاس فلا تنتصران فبای آلاء ربکما تکذبان» (الرحمن۳۵ ۳۳) (علم الهدی، فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام).

۱. الميزان، جلد ۷، صص ۴۵۴-۴۵۹

٢. ما اصابك من حسنهٔ فمن الله و ما اصابك من سيئهٔ فمن نفسك، نساء: ٧٩

٣. قل كل من عندالله: نساء:٧٨.

۴.البتـه رابطـهٔ علیت حقیقی تنها در امور وجودی(بین موجودات حقیقی) ودر جایی است کـه وجود معلول بر وجود خود علت توقف داشـته باشـد وبه همین جهت با وجود علت حقیقی معلول موجود است وبا عدم آن معدوم وبه عبارت دیگر علت ومعلول معیت در وجود دارند وباهم موجود هسـتند. در مقابل علت اعدادی براموری اطلاق میشـود که وجود معلول برخود آنها متوقف نیست بلکه آنها تنها زمینه ساز وقوع معلول هستند ومعلول پس از وقوع آنها موجود میشود. علیت بنا برای ساختمان وپدر ومادر برای فرزند و علیت بسیاری از فعالیتهای اختیاری انسـان بـرای نتـایج آنها از سنخ علیـت اعـدادی میباشــد ولذا می توانند همزمان هم نباشــند (فلسفهٔ تعلیم و تربیت اسـلامی، گروهی از نویسندگان زیرنظر استادمحمد تقی مصباح یزدی، ص۲۲۲-۲۲۱).

۵. بنا براین علیت رابطه ای ضروری است که به موجب آن هر گاه علت تامه (= همهٔ شرایط ایجابی وسلبی دخیل دروجود معلول) تحقق یابد ضرورتاً معلول نیز همراه آن تجقق می یابد (همانجا).

۶۶۶. مؤمن: ۶۲، زمر: ۶۳، رعد: ۱۶، نهجالبلاغه، خطبه: ۲۲۸ و نيز علامه طباطبايي، الميزان، ج ۱۴

دیگر جهان هستی دارای نظام متقن سبب و مستّبی است و فیض الهی و قضا و قدر حق تعالی از مسیر اسباب و علل در جهان ساری و جاری میشود۲. بنابراین در نظام تدبیر جهان هر چند هيچكس و هيچچيز بهطور مستقل از تدبير و ارادهٔ الهي دخالتي ندارد (لا مؤثر في الوجود الا الله)؛ اما خداونید خود چنین اراده نموده است که در نظام هستی، مجموعهای از علل و عوامل و موانع - اعم ازموارد طبیعی و ماوراء طبیعی - شامل افعال وآثار برخی موجودات محسوس (علل و عوامل طبیعی و انسانی) یا غیبی و نامحسوس (فرشتگان، شیاطین و جن) بنابر اذن خداوند و در چهارچوب ارادهٔ تکوینی او دخیل باشند. البته همین نظام نیرومند سبب و مستب و علت و معلول نیز مقه ور اراده و مشیت خداست و همان خدای سببساز می تواند سببسوز نیز باشد. لذا امكان وقوع معجزه و كرامت توسط انبيا و اوليايا تغيير در تقدير موجودات از طريق اسباب معنوی و وسایل ماوراء طبیعی (نظیر صدقه، دعا، توسل و شفاعت) تنها به اذن الهی و براساس نظام فراگیر علت ومعلول حاکم برجهان هستی متصور است.

### ٩\_١\_١جهان آفرینش دارای نظامی یک پارچه است سراسـر آن آیت و نشـانهٔ علم و قدرت و حکمت و مهر نامتناهی خداوند است $^{7}$ .

مجموعهٔ اجزای عالم هستی بنا بر توحید خدای متعال در خالقیت وربوبیت و حکیمانه بودن افعال او، نظامی واحد و هماهنگ را تشکیل می دهد که سراسر آن نشانه و آیهٔ خدای متعال است. اما آیت بـودن جهان آفرینش نسـبت به خداوند از قبیل آیت و نشـانههای قرار دادی و اعتباری و یا فصلی و موسمی نیست، بلکه جهان آفرینش آیت و نشانهٔ واقعی و حقیقی، عینی و دائمی خداوند است. در قرآن کریم در بیش از هفتصد و پنجاه آیه از پدیدههای طبیعی سخن رفته و انسان به طبیعت شناسی دعوت شده است و بی تردید این طبیعت شناسی به منظور آیت شناسی است تا از این طریق آدمی آیات الهی را بنگرد و به صاحب آیات برسدًّ.

۱. ذکر این نکته ضروری است که هر گاه معلول فعلی اختیاری باشد خواست فاعل از جمله علل مؤثر در فعل است وبدون آن در حقیقت همهٔ شرایط لازم برای تحقق معلول فراهم نشده است اما با وجود همهٔ علل فعل اختیاری از جمله ارادهٔ فاعل حتماً فعل اختياري تحقق مي يابد. بنا براين قانون ضرورت علّى - معلولي شــامل افعال اختياري نيز مي شود وضرورت يافتن ایس افعال منافاتی بـا اختیاری بودن آنها ندارد. پس ضروری بودن معلول به معنای جبری بودن آن نیست ولذا اختیاری بودن افعال انسان نیز به معنای تصادفی بودن و نداشتن علت ضرورت بخش نیست، بلکه به این معناست که ارادهٔ آزاد فرد از جمله اجزای اساسی علت تامهٔ این افعال محسوب می شود وبدون آن تحقق این کارها و حصول نتایجشان ضروری نمی شود (فلسفهٔ تعلیم وتربیت اسلامی، گروهی از نویسندگان، زیر نظر استاد محمد تقی مصباح یزدی، ص۲۲۶).

۲۶۸. در روایتی مشهور نیز چنین آمده است: «ابی الله ان یجری الامور الا باسبابها».

٣. زمر: ۶۲؛ فصلت: ۵۳؛ روم: ۲۲؛ آل عمران: ١٩٥؛ بقره: ۱۶۴؛ روم: ۲۴، ۲۰.

۴. بهشتی، محمد، مبانی تربیت در قرآن، ص ۲۲۳.

# ۱-۱-۱۰ عالـم ماده و همهٔ موجودات وابسـته به آن وجـود تدریجی و در زمان دارند و همواره در حال شدن و دگرگونی و حرکت مداوم اند.

همهٔ موجودات مادی ونیز موجوداتی که در فعل خود به مادیات نیازمندند، دارای وجود تدریجی (در زمان) هستند، الذا جهان طبیعت، برخلاف ظاهر ثابت آن، واقعیتی ساکن، جامد و لایتغیر نیست؛ بلکه تمام موجودات جهانِ مادی و نیز موجودات وابسته به آن، اموری پیوسته متغیر، متحول و ناپایدارند که همواره در حال شدن و صیرورت (دگرگونی) هستند. این دگرگونی دائمی جهان طبیعت در ذات و عرض آن رخ میدهد (نظریهٔ حرکت جوهری) آ. بنابراین، تمامی اجزای هستی مادی و موجودات متعلق به این عالم، در سطوح و مراتب مختلف وجود، در ذات خود در حرکت اند و سیر تکاملی خود را درحرکت مداوم به سوی کمال مطلق(خدا) طی میکنند.

# ۱۱\_۱\_۱. جهان طبیعت و همهٔ واقعیتهای آن، اموری در حال تزاحم، محدود، پایانپذیر و فناشدنی هستند<sup>۴</sup>.

تمام پدیدههای عالم طبیعت و همهٔ اشخاص و اشیایی که در این جهان هستند، به ناچاردر وجود خود با محدودیتها ومزاحمتهایی مواجهاند و سرانجام نیز زائل و فانی می شوند. حیات هر یک از موجودات عالم طبیعت، اَجلی دارد و به مرگ و فنا منتهی می شود تا زمینهٔ رستاخیز عظیم و حیات ابدی فراهم آید. ماهیت و حقیقت دنیا برای آخرت است و عمر دنیا در برابر آخرت روز یا ساعتی بیش نیست. گیفیت حیات دنیا نیز در مقابل حیات اخروی امری قابل مقایسه و درک برای انسان نیست. بنابراین علاوه بر انسان، تمام امور و موجودات طبیعی دنیا نیز در زمان در ک

۱. (فلسفهٔ تعلیم وتربیت اسلامی، گروهی از نویسندگان، زیر نظر استاد محمد تقی مصباح یزدی، ص۲۳۶).

٢. ألا إلى الله تصير الامور شور ا/٥٣.

۳. از نگاه ملاصدرا همهی موجودات عالم اجسام بی هیچ استثنا مشمول حرکت جوهری اند(ر.ک: اسفار، ج ۳، ص ۶۲ و ج ۷، ص ۲۸۵) که در آن خود شیء نه صرف اوصاف و اعراض آن پیوسته در حال دگرگونی و عوض شدن است. به این معنا که شیء کنونی زائل می شود و بی هیچ فاصلهٔ زمانی و پیوستهٔ به آن چیز دیگری پیدا می شود و به دنبال آن همهٔ اوصاف و اعراض آن نیز دگرگون می شود. حال اگر حادث ناقص تر از زائل باشد، آن را حرکت تضعفی می نامند، مانند تبدیل شدن گیاه به خاک؛ واگر حادث و زائل مشابه باشند، آن راحرکت یک نواخت می گوییم، که در آن حرکت و تغییر حس نمی شود و گمان می رود شیء ثابت است و اگر حادث کامل تر از زائل باشد، آن را حرکت اشتدادی می گویند، مانند تبدیل شدن خاک به گیاه. در حقیقت حرکت اشتدادی همان تکامل است(به نقل از عبودیت، هستی شناسی در فلسفهٔ صدرالمتألهین).

۵. احقاف:۳

۶. مؤمنون:۱۱۳

۷. واقعه: ۲۱

بر این اساس می توانیم اهم این مبانی را به این شرح برشماریم:

#### ۱\_۲\_۱. انسان موجودی است مرکب از جسم و روح:دو حیثیت در هم تنیده و مرتبط.

وجود انسان، توأمان دو جنبهٔ مادی و غیرمادی دارد: هم جسم و کالبد تا دارد؛ هم روح ً. اما انسان از دو حقیقت بیگانه ترکیب نشده است و این روح از آن بدن بیگانه نیست $^{\Delta}$ ؛ بلکه بهرغم تفاوتهای اساسی، میانشان ارتباطی وثیق برقرار است و به شکلی متقابل از هم تأثیر میپذیرند. در حقیقت بدن و روح مراتب یک وجود شخصی واحد و متصل به هماند و این دو وجه و دو جنبهٔ وجود انسان، بر هم تأثير و تأثر مداوم و متقابل دارند؟.

١. حج: ١و٢، زلزال: ٢، انفطار: ٣ و....

۲. البته، بنا بر سنت متعارف در مباحث فلسفي معاصر و با توجه به اهميت بسيار عرصهٔ معرفتشناسي در تبيين فلسفهٔ تربیت، مبانی مربوط به این عرصه از این عنوان متمایز گشته است (هرچند درمتون رایج فلسفهٔ اسلامی با وجود پرداختن به این عرصهٔ مهم، چنین تمایزی وجود ندارد). همچنین، مباحث مربوط به ترسیم وضع مطلوب و آرمانی انسان (ارزششناسی) نیز که در فلسفهٔ اسلامی تحت عنوان فلسفه یا حکمت علمی و نیز اخلاق مطرح شدهاند در این مجموعه بهصورت مجزا با عنوان مبانی ارزششناختی ارائه میشوند.

٣. روم: ٢، مؤمنون: ١٢، حجر: ٢٨، طارق: ۶ و ٧، آلعمران: ٥٩، صافات: ١١، انعام: ٢، حج: ۵ و فاطر: ١١.

۴. این وجه همان «نفخهٔ الهی» است که خداوند به انسان داده است که عموماً از آن در قرآن کریم با تعبیر نفس و در زبان فارسی با واژهی روان و جان یاد میشود.

۵.مؤمنون: ۱۴؛ اسراء: ۸۵؛ حجر: ۲۸، ۲۹؛ روم:۲؛ مؤمنون ۱۲؛ طارق: ۶، ۷؛ آل عمران: ۵۹؛ صافات: ۱۱؛ انعام: ۲؛ حج: ۵؛ فاطر:۱۱، سجده:۷-۹؛ «در انسان دو حیثیت ملاحظه می شود. یک حیثیت مادی(بدن)و یک حیثیت غیر مادی(روح) که به رغم تفاوتهای اساسی هیچ گونه جدایی میان آنها برقرار نیست. زیرا هیچ چیزی دو فعلیت ندارد بلکه تمام فعلیت و صورت یک چیز است. بدن و روح مراتب یک وجود شخصی واحد متصل به نام نفس میباشند. نفس در ابتدای پیدایش وجودی مادی است و در اثر حرکت جوهری به تجرد عقلی میرسد.نفس و بدن دو جوهر بیگانه نیستند بلکه رابطهٔ نفس با بدن یک رابطهٔ اتحادی است» (صدرالمتألهین، الاسفار، ج۸، ص ۲۵۰ به نقل از عبدالرسول عبودیت انسان شناسی فلسفی صدرایی)؛ ۶. از نــگاه صدرالمتألهیــن نفس جوهری اســت ذاتاً مجرد و فعلاً مادی که با حدوث بدن حادث میشــود(نظریهٔ جســمانیهٔ

# ۲\_۲\_۱.حقیقت انسان، روح اوست و کمال و جاودانگی آدمـی بـه کمـال و بقـای روح مربوط می شود.

حقیقت انسان ـ از آن جهت که انسان است همان روح اوست'، که امری غیرمادی (مجرد ٔ از خصوصیات ماده) و باقی (فناناپذیر) است. مخاطب خداوند روح و نفس انسان است، که از امر خداوند نشئت گرفته و حیاتش پس از مرگ در عالم برزخ و آخرت تداوم می یابد. از این رو، کمال حقیقی بشر، به تکامل همین جنبه از وجود باز می گردد.

# ۳\_۲\_۱. انسان فطرتی الهی دارد که قابل فعلیت یافتن و شـکوفایی یا فراموش شدن است.

انسان فطرت (خلقت خاص) ربوبی دارد. $^{7}$  فطرت، سرشتی الهی در وجود آدمی است. $^{4}$  یعنی آدمی

الحدوث و روحانیهٔ البقاء) و به تعداد بدنها متعدد است؛ ولی برخلاف فلاسفهٔ پیشین، از نظر او نفس روحانیهٔ الحدوث نیست، بلکه جسمانیهٔ الحدوث و روحانیهٔ البقاست. یعنی، نفس پیشینهٔ مادی و جسمانی دارد؛ به این معنا واقعیتی که نام آن را «نفس انسانی» نهادهایم نخست صورتی جسمانی بوده است که در بستر حرکت جوهری، نفس شده است. پس لحظهٔ آن را «نفس نفس، لحظهٔ آغاز این واقعیت نیست؛ بلکه فقط لحظهٔ آغاز نفسانیت این واقعیت است؛ چرا که این واقعیت پیش از این که نفس باشد نیز موجود داشته، منتها صورتی جسمانی بوده است (عبودیت، انسان شناسی فلسفی صدرایی).

۱ - انعام: ۶۰؛ سجده: ۱۰، ۱۱؛ یونس: ۹۲

امام خمینی (ره): روح باطن جسم است و جسم ظل روح است. جسم ظاهر روح است. اینها با هم یکی هستند از هم جدایی ندارند، همان طوری که جسم انسان و روح انسان وحدت دارند باید طبیعت جسمی و طبیعت روحی وحدت داشته باشند (صحیفهٔ نور، ج۵، ص۱۵۵).

مقام معظم رهبری: در اسلام مسئلهٔ جسم و روح توأماند و از هم قابل تفکیک نیستند...اسلام معتقد است که انسان باید جسم و روح را با هم پرورش بدهد و پرورش جسم مقدمهای برای پرورش روح است. این مقدمه بودن به معنای تقدم زمانی نیست بلکه اینها همزمان انجام می گیرد...تربیت جسمانی و معنوی هر دو با هم و در کنار هم و به موازات هم هستند، این نظر اسلام است (کتاب مصاحبهها، ۱۳۶۶، ص۲۹).

۲. مجرد، موجودی عاری از خواص ماده و برتر از آن است و دو گونه است، مجرد تام، که از نظر ذات و فعل تجرد دارد و هیچ گونه ارتباط، وابستگی، نیاز و تعلق در هستی و در افعال خود به ماده ندارد، مانند خدا؛ و مجردی که از جانب وجود تجرد دارد ولی به ماده متعلق است، مانند روح انسان، که در ذات مجرد و در فعل متعلق به بدن است و برای فعالیت به ابزار مادی و بدنی جسمانی محتاج است. (فلسفهٔ تعلیم وتربیت اسلامی، گروهی از نویسندگان، زیر نظر استاد محمد تقی مصباح یزدی)
 ۳. علامه طباطبایی، المیزان، ج ۳۱

۴. مضمون آیهٔ سورهٔ اعراف که به آیهٔ میثاق مشهور است چنین است: «خداوند از فرزندان آدم بر وجود خودش گواهی گرفت که آیا من خدای شـما نیسـتم؟ و آنها پاسخ دادند که بلی». بر اساس این آیه، خداوند برای اتمام حجت بر انسانها از آنها عهد میثاق بر ربوبیت خویش گرفته اسـت. مضمون این آیه بر وجود خداشناسـی فطری حکایت دارد. آیهٔ ۳۰ سورهٔ روم نیز به آیهی فطرت مشهور است. بر اساس مضمون این آیه، خداوند، انسانها را بر ویژگیدگرگونناپذیر خداگرایی آفریده است. این دو آیه از دلایل مسـتحکم نقلی برای اثبات فطرتاند. به جز این آیات، آیات متعدد دیگری نیز در قرآن به صورت ضمنی بر وجود فطرت دلالت دارند، مانندآیات: ابراهیم: ۱۰، لقمان: ۲۵ و بقره: ۱۳۸. هم چنین، آیات تذکر مانند: مدثر: ۵۴، غاشیه: ۲۰ و ذاریات: ۵۵ و آیات نسیان، مانند: حشر: ۹۲، عنکبوت: ۵۶ و نحل: ۵۳ که هریک به نحوی بر موضوع قطرت دلالت دارند.



نسبت به مبدأ عالم هستی معرفت و گرایشی اصیل (غیر اکتسابی) دارد. این فطرت می تواند فعلیت یافته، صیقل بخورد و توسعه پذیرد و می تواند به فراموشی سیرده شود. فطرت در جنبهٔ معرفتی آن، معرفت حضوری انسان به خداست و در بُعد گرایش، میل به پرستش، حقیقت جویی، فضیلت خواهی و زیبایی دوستی از اهم گرایشهای فطری انسان است. فطرت مفهومی است که معمولاً در برابر جنبهٔ طبیعی بشر به کار گرفته می شود. در حالی که طبیعت انسان ناظر به نیازها و تمایلات مربوط به ویژگیها و تطورات جسمانی اوست؛ فطرت، که در هر حال شامل شناختها و گرایشهای متعالی (و غیراکتسابی) است، همواره در انتظار تحقق خارجی و ظهور (فعلیت) و شکوفایی میماند. آزادی، که از ویژگیهای خداداد نفس ناطقهٔ انسان است، سبب مي شود پس از الهام فجور و تقوا، اين بنياد مشترک هويت آدمي، فعليت يابد. پس، انسان فطرت الهي خود را يا تثبيت مي كند و شكوفايي مي بخشد يا به فراموشي مي سيرد؛ اما هيچ گاه این سرمایه خداداد از بین رفتنی نیست.

### ۴\_۲\_۱. انسـان بر حسب فطرت و آفرینش، جویای همهٔ مراتب کمال (تا حد بینهایت) است

انسان نه تنها خود را دوست دارد، بلکه در درون خویش شوق و میلی فطری به سوی کمال و تعالی خود مى يابد (حب كمالات از شئون حب ذات است). انسان به دليل آن كه كمالاتش را دوست دارد، اراده می کند هر عملی را، که به نظرش در تکامل او نقشی مثبت دارد، انجام دهد و این اراده، در واقع تبلور یافتهٔ همان حب ذاتی آدمی به خود و اشتیاق نسبت به تعالی مداوم آن است٬یکی از روایات اسلامی نیز برموضوع فطرت به صراحت دلالت دارند: از جمله «هر نوزادی بر فطرت توحید زاده می شود» (پیامبر اکرم (ص)، اصول کافی، ج۲، ص۱۳)؛ « یکتا دانسـتن پروردگار مقتضای فطرت انسـانی اسـت» (امام علـی(ع)، نهج البلاغه، خطبهٔ ۱۱۰)؛ امام صادق (ع) نيز در جواب زراره كه از مُفاد آيهٔ سـي ام سـورهٔ روم سؤال كرده بود فرمودند: «خداوند همه را بر فطرت توحید خلق نمود» (اصول کافی، ج۲، ص۱۲).

امام خمینی (ره):فطرت، فطرت توحید است(صحیفهٔ نور، ج۱۹، ص۲۲۴)؛ فطرت همه بر نورانیت است، فطرت شما فطرت نورانی است، فطرت توحید است (همان، ج۱۴، ص۲۸). این تربیت هاست که این فطرت را شکوفا می کند یا جلوی شکوفایی فطرت را می گیرد (همان)؛ اگر چنانچه هواهای نفسانی بگذارد انسان به حسب فطرت، الهی است؛ فطرت، فطرت الله است (همان، ج ۲۰، ص۲۱۱). شهید مطهری در این خصوص می گوید: جای شک نیست که در اسلام مسئلهٔ فطرت شدیداً مطرح است منتها در تعبیر از فطرت، ممکن است علما استنباطشان مختلف و متفاوت باشد ولی در اصل این که چیزی به نام فطرت به نام فطرت دین، فطرت اسلامیت، فطرت توحید در سرشت انسان هست میان علمای اسلامی اعم از شیعه و سنی هیچ اختلافی نیست یکی از ادلـهٔ این موضوع همان آیـهٔ معروف فطرت است که در سورهٔ مبارکهٔ روم است...این آیه در کمال صراحت دین را فطرت الله برای همه مردم میشناسد (فطرت، ۱۳۸۴، صص۲۴۴–۲۴۵).

١. كاردان، اعرافي وديگران، فلسفه تعليم وتربيت.

۲. «در جامعهٔ اسلامی و کلاً بنا بر اندیشهٔ اسلامی، برای یک انسان، هدف کامل شدن است. انسان همان بذری است که باید رشد کند تا بروید و پس از روییدن باید همچنان رشد کند تا قوام بیاید و آن گاه میوه بدهد و ثمربخش شود... این میدان

ویژگیهای این میل و شوق فطری نیز، نامتناهی بودن آن است؛ یعنی آدمی خواهان کمال مطلق است است البته، کمالطلبی آدمی دارای مراتبی است و حرکت در این مسیر، از کمالات طبیعی آغاز می گردد و به سوی مراتب بالاتر پیش می رود. بنابراین، هم توجه به کمالات طبیعی (نظیر نیازهای جسمانی و تلاش برای برآوردن آنها به صورت معقول) ضرورت می یابد و هم ادامهٔ حرکت به سوی مراتب بالاتر با فطرت بی نهایت طلب انسان کاملاً سازگار است.

### ۵\_۲\_۱. آفرینش انسان، هدفمند و در هماهنگی کامل با غایت هستی است.

چون انسان آفریدهٔ خداست پس غایت زیست انسانی نمی تواند فارغ از غایت آفرینش باشد و چون انسان آفرینش انسان، باید با غایت آفرینش جهان هماهنگ باشد. زیرا زیست آدمی در جهان و وابستهٔ به آن است. او در خلأ به سر نمی برد. لذا، هر گونه داعیهٔ استقلال و انفکاک هدف زندگی بشر از غایت هستی، ادعایی سبک سرانه تلقی می شود و محکوم به شکست است. بودن در جهان، به معنی همراهی و توافق با هستی و با قانون سراسری و حرکت عمومی آن است و هم چنین بازنماندن از راه و پیمودن مسیر، انتهایی است. از این رو، قرآن کریم دربارهٔ جهان و انسان، هر دو، تعبیر «الی الله المصیر» را به کار می برد. "دست یابی به غایت هستی هدف اساسی آدمی است محرکت تکاملی همچنان باز است، هیچجا وجود ندارد که وقتی انسان به آن جا رسید، بگویند که ای انسان، تو دیگر کامل شدی، تمام شدی، دیگر از حالا به بعد حرکت نداری، نه» (مقام معظم رهبری، کتاب مصاحبه ها ۱۳۶۰، ص ۱۹۶۳).

سدی، نمام سدی، دیگر از خالا به بعد حرکت نداری، نه» (مقام معظم رهبری، کتاب مصاحبه ها ۱۱۲۰، ص ۱۱۲۰).

۱. آن ارزش نهایی که هرکسی به طور شهودی در خود می باید جاودانگی و لذت ناشی از گسترش هستی است که تمام معنای زندگی را در بر دارد.در واقع آسایش جاودانه آرمان همگانی تمام مردم در تمام فرهنگها، در تمام دورههای تاریخی است. عموم اندیشیمندان به رغم خاستگاه متنوع فکری براین موضوع به طور ضمنی یا صریح اذعان دارند که هدف اساسی زندگی انسانی دست یابی به آسایش و جاودانگی است. اختلاف دیدگاهها مربوط به اهمیت و تأثیر جاودانگی یا آسایش جاودانه نیست بلکه اختلاف دیدگاهها به تبیین شرایط و تجویزراههای نیل به سعادت یا آسایش جاودانه معطوف است. تفکر اسلامی نیز بردست یابی به آسایش جاودانه همچون آرمان زندگی تأکید دارد. تعبیر «بهشت» که حاوی معنایی گسترده از آسایش, جاودانگی و لذت است در نگرش اسلامی همچون عموم ادیان ابراهیمی اهمیت وجایگاه ویژهای را به خود اختصاص داده و از نقش بسیار تعیین کنندهای در تبیین آینده عالم و آدم و همچنین هدایت زندگی شخصی و عمومی مردمان برخوردار است (علم الهدی فلسفه تعلیم و تربیت رسمی در اسلام، ص۱۲۸).

۲. این گزارهٔ انسان شناسی با گزارهٔ هستی شناسی (۵-۱-۱) مبنی بر هدفمندی جهان هستی ارتباط منطقی دارد؛ زیرا انسان بخشی از آفرینش است، که در غایت مندی از کل هستی تبعیت می کند.

٣. فاطر/١و ٨، مائده/١٨.

۴. «این انقلاب، یک تفکر صحیح درستِ تعریف شدهٔ متکی بریک جهان بینی صحیح و یک تلقی مستدل و متین از آفرینش عالم دارد. براساس این مجموعه، هر کسی می داند کجای دنیا و کجای راه قرار دارد و به سمت کدام هدف حرکت می کند. زندگی، هدفدار و مبارزه نیز هدفدار می شود. در مبنا و تفکر اسلامی، هدف حیات انسان، رسیدن به درجات کمال است؛ کمال معنوی که حتماً آراستگی مادی را با خودش دارد؛ یعنی به تعبیر رایج، آخرتی که از دنیا عبور می کند. ایجاد یک جامعهٔ عادلانه، یک جامعهٔ صالح، یک کشور پیشور پیشرو و معنوی، در عین حال دارای قدرتهای والای مادی، با جهت گیری معنوی،

اما رسیدن به این هدف، با توجه به نیروی اراده و اختیار در آدمی، مستلزم حرکت تعالی جویانه و اختیاری انسان از مراتب فرودین زندگانی به سوی خداوند متعال است.

#### ٤\_٢\_١. سنتهاى الهي بر زندگي انسان حاكم است.

علاوه برسنت عام هدایت فطری و تشریعی، خداوند برای تحول و حرکت مناسب آدمی به سوی کمال، سنتهایی همچون ابتلا و امتحان، استدراج و امهال (مهلت دادن) بر گسترهٔ زندگی انسان حاکم کرده است. در این میان قوانین و سنتهای اجتماعی نیز، بخشی از طرح خلقت و سنن الهي در زندگي آدمي است. آگاهي نسبت به سنن تاريخي وتيزبيني در شناخت بافت جوامع و تفسیر حوادث تاریخ وآشنایی با سرگذشت پیشینیان و روشن بینی نسبی به نهادها و گرایشها و سنن اجتماعی و عوامل شکل دهندهٔ هر جامعه، برای آدمی موجب می شود تا با اقدامات متناسب و بهموقع، بتواند در تحولات اجتماعی ثمربخش باشد. ولیی در هر حال، ارادهٔ آدمی تنها در چهارچوب تقدیر خداوند و با پذیرش سنن الهی، قدرت تأثیر گذاری بر این دگر گونیها را دارد.

## ۷\_۲\_۱. انسان هم کرامت ذاتی دارد و هم می تواند کرامتی اکتسابی به دست آورد و لـذا این قابلیت را دارد که خلیفهٔ خدا در روی زمین باشد.

خداوند نوع انسان را به گونهای آفریده است که در مقایسه با بسیاری از موجودات دیگر، به لحاظ وجـودی، از امکانات و مزایای بیش تری (نظیر توانایی تفکر و تعقل، آزادی تکوینی واراده و اختیار) و در نتیجه از حقوق، مسئولیتها وتکالیفی خاص برخوردار است. این عنایت ویژهٔ خداوند به همه انسانها، کرامتی خداداد و ذاتی است ٔ (البته، تعبیر ذاتی در این خصوص به معنای ویژگی با اخلاق انسانی و با احساس حقیقی انسانیت. غربیها این را ندارند. همهٔ این تمدنی که آنها روی هم سوار کردهاند و این مسابقهای که وجود دارد، براساس فردپرستی و سودپرستی شخصی استوار است؛ لذا در این مسابقه، در یک جا پیشرفتهایی به دست می آورند، اما در چند جای دیگر، دچار اختلال می شوند. این اختلالهای اخلاقی، این خلاهای فکری، این اختلالات عصبی جوانان و این آشفتگی و بی هدفی جوانها ناشی از آن سود پرستی و خود پرستی و شخص پرستی است. در نظام اسلامی، این گونه نیست. تفکر فلسفی اسلام و فهم درست از مبانی اسلامی، کاری می کند که انسان در هر لحظهای از لحظات، احساس می کند در کجای راه و به سمت کدام هدف حرکت می کند؛ قدرت تحلیل برای حوادث می یابد و وظیفهٔ خودش را در هر شرایطی تشخیص می دهد.» (مقام معظم رهبری در دیدار با دانشجویان و دانش آموزان بسیجی در تاریخ ۷۸/۶/۱۳) ۱. از نظر قرآن آدم (نخســتین انســان در روی زمین و اولین پیامبر الهی) خلیفهٔ خداونداســت (بقره: ۳۰) و همچنین سجدهٔ فرشتگان (حجر: ۲۹ و ۳۰) از آنروست که او مورد تعلیم الهی، قرار گرفته است (بقره: ۳۱). خداوند انسان را در بهترین بنیان آفرید (تین: ۴۰ و مؤمنون: ۱۴). خداوند آن چه را که در زمین و آسمان است، برای انسان آفرید (لقمان: ۲۰، بقره: ۲۹، جاثیه: ۱۳ و ملک: ۱۵). این گونه آیات ونظیر آن ها(اسراء: ۷۰؛ لقمان: ۲۰؛ نساء:۲۸؛ اعراف:۱۷۹؛ لفال:۲۲؛معارج: ۱۹-۲۱؛ حجرات:۱۳؛ تين:۵-6؛معارج:۱۹) از جمله شـواهد كرامت ذاتي انسـان اسـت. «الم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات و ما في الأرض... کسی که قرآن و نهجالبلاغه و آثار دینی را نگاه کند، این تلقی را بهخوبی پیدا می کند که از نظر اسلام، تمام این چرخ و فلک آفرینش، بر محور وجود انسان می چرخد. این شد انسان محوری. در آیات زیادی هست که خورشید مسخر شماست،

خدادادی و غیر اکتسابی این نوع کرامت است) ولی آدمی می تواندبا حسن استفاده از این امکانات و مزایای اعطایی به مقام خلیفهٔ الله دست یابد و مسجود فرشتگان شود و می تواند با انتخاب نادرست خود چنان عمل کند که همین کرامت خداداد را از دست بدهد و مستوجب عذاب جاوید الهی و خذلان دائم در پیشگاه حق گردد، چنانچه برخی آیات قرآن حکایت از آن دارد که گروهی از انسانها از چهار پایان بدترند (اعراف: ۱۷۹) یا برخی بدترین جنبنده نام گرفته اند (انفال: ۲۲). به نظر می رسد این نکوهش شدید به سبب آن است که این افراد عوامل حفظ و ارتقای کرامت ذاتی به نظر می رسد این نکوهش شدید به سبب آن است که این افراد حالی حفظ و ارتقای کرامت ذاتی نمی تواند مجوز بی توجهی به حقوق انسانی آنها و رعایت نکردن کرامت ایشان از سوی دیگران در زندگی دنیایی گردد حمگر در چهارچوب احکام شرعی ناظر به مجازات عادلانه سوء اختیار و اعمال نا شایست ایشان آن و هم دیگران باید پاسدار این سرمایهٔ الهی و ارزشمند باشند و هم باید آن را با حسن اختیار خویش(عقل ورزی، ایمان، تقوا وعمل صالح) ارتقای بخشند. بنا براین، نوع دیگری از کرامت در انسانها بهصورت بالقوه وجود دارد که به شرط اختیار، عمل و کوشش فردی محقق می شود (یعنی کرامت اکتسابی در پرتو ایمان و عمل صالح و اختیار، عمل و کوشش فردی محقق می شود (یعنی کرامت اکتسابی در پرتو ایمان و عمل صالح و تقوا که در حقیقت با صیانت از همان کرامت ذاتی و خداداد به دست می آید) و از آن جا که محصول سعی و تلاش آدمی است، معیار نهایی ارزش انسان و ملاک تقرب او در پیشگاه خداوند است . سعی و تلاش آدمی است، معیار نهایی ارزش انسان و ملاک تقرب او در پیشگاه خداوند است .

ماه مسخر شماست، دریا مسخر شماست؛ اما دو آیه هم در قرآن هست که همین تعبیری را که گفتم - «سخر لکم ما فی السموات و ما في الارض»(جاثيه/١٣)؛ همهٔ اينها مسخر شمايند - بيان مي كند. مسخر شمايند، يعني چه؟ يعني الآن بالفعل، شما مسخر همهشان هستید و نمی توانید تأثیری روی آنها بگذارید؛ اما بالقوه طوری ساخته شده اید و عوالم وجود و کائنات به گونهای ساخته شدهاند که همه مسخر شمایند. مسخر یعنی چه؟ یعنی توی مشت شمایند و شما می توانید از همهٔ آنها به بهترین نحو استفاده کنید. این نشان دهندهٔ آن است که این موجودی که خدا آسمان و زمین و ستاره و شمس و قمر را مسخر او مي كند، از نظر آفرينش الهي بسيار بايد عزيز باشد. همين عزيز بودن هم تصريح شده است: «و لقد كرمنا بني آدم». این «کرمنا بنی آدم» - بنی آدم را تکریم کردیم - تکریمی است که هم شامل مرحلهٔ تشریع و هم شامل مرحلهٔ تکوین است؛ تکریم تکوینی و تکریم تشریعی با آن چیزهایی که در حکومت اسلامی و در نظام اسلامی برای انسان معین شده؛ یعنی پایهها کاملاً پایههای انسانی است»(مقام معظم رهبری در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران ۹/۱۲ ۰۹/۲۷) ۱.البته دست یابی به این مقام امری تشکیکی (ذو مراتب) است که انسان کامل به مرتبهٔ تام آن نائل می شود و سایر انسانهای صالح نیز تا حدودی برحسب میزان حرکت خود در مسیر قرب الی الله به مراتبی از این مقام میرسند. ۲. امام خمینی(ره): از مختصات انسان، که حق تعالی او را با جمیع اوصاف و صفات مقدس خودش ایجاد کرده است، [اینکه] همه چیز در او هست، اعجوبهای است که از او یک موجود الهی ملکوتی مثل پیامبر اکرم (ص)و سایر پیامبران ساخته می شـود و یک موجود جهنمی شیطانی...(صحیفهٔ نور، ج۳، ص∘۱۳)؛انسان موجودی است که در طرف سعادت به بالاترین مقام میرسد در طرف کمال به بالاترین مقام موجودات میرسد و اگر انحراف داشته باشداز پستترین موجودات پست تر است (همان، ج۷، ص۵۳۲).

۳.به یقین تربیت، هم از عوامل حفظ کرامت ذاتی و هم زمینهٔ اصلی تحقق بخش کرامت اکتسابی است. بر این اساس می توان گفت این گزاره یکی از مهم ترین مبانی تربیتی در فلسفهٔ تربیت با رویکرد اسلامی بهشمار می آید.



#### -1-1. همهٔ انسانها، برحسب آفرینش برابرند و از حقوق و تکالیف عادلانه برخوردارند.

همهٔ افراد بشر از یک اصل (آدم و حوا) نشئت گرفتهاند ا هیچ انسانی بر انسان دیگر به لحاظ اصل آفرینش فزونی و برتری ندارد. لذا تفاوتهای طبیعی (نژادی، قومی، جنسی، وراثتی و...) موجود بین انسانها، بر مبنای حکمت الهی و صرفاً برای شناسایی آدمیان است که نمی تواند به خودی خود معیار هیچ گونه برتری باشد. به سخن رسول گرامی اسلام(ص)، همهٔ انسانها مانند دندانههای شانه با هم برابرند و تفاوت ظاهری، ملاک برتری نیست. البته، برابری انسانها (در اجتماع ودر برابر قانون) به معنای آن است که همهٔ انسانها صاحب حقوق و تکالیفی عادلانه (برحسب تواناییها وخصوصیات و میزان سعی و تلاش خویش) هستند.

#### ۹-۲-۱. خداوند توانایی ویژهای به نام عقل و خرد به انسان ارزانی داشته است.

عقل آدمی از وجوه امتیاز اوست. این توانایی را خداوند به انسان عطا کرده است به عقل ورزی، وجه تمایز نفس انسانی از نفس حیوانی و نباتی است. نفس انسانی، علاوه بر انجام اعمال و وظایف طبیعی مربوط به نفس نباتی و نفس حیوانی(در حوزهٔ تدبیر بدن)، امتیاز ویژهای چون عقل دارد. عقل، قابلیتی در نوع بشر است که به وسیلهٔ آن میتواند در مقام شناخت واقعیتهای هستی (با ادراک مفاهیم کلی و استنتاج گزارههای توصیفی از بدیهیات و یقینیات) با روش استدلال و برهان، برخی از آنها را به صورت یقینی درک کند. همچنین، عقل قضایای صادق را از کاذب تشخیصی دهد (عقل نظری و استکشافی) و در مقام تبیین علّی یا پیش بینی وقایع مشاهده پذیربی ابداع مفاهیم و سازهها و فرضیه پردازی و آزمون تجربی آنها- نظریههای ظنی معتبر ارائه می کند، یادر مقام مداخله ومهار واقعیتهای طبیعی و اجتماعی و رسیدن به اهدافی مشخص، ابزارها، برنامهها و روشهای مناسب را به اتکای قدرت تخیل، خلاقیت و ابتکار خویش ابداع نماید

۱. نساء: ۱

۲. حجرات: ۱۳

٣. اين حديث در تحفالعقول از امام على(ع) نيز نقل شده است (به نقل از الحيات، ج اول).

۴. بحار الانوار، ج ۲۲: ۲۴۸

۵. حقوق دانان عمدتاً حقوق را به دو قسمت حقوق فطری و حقوق وضعی تقسیم می نمایند. آن چه در این جا مدنظر است بر اساس مبنای کرامت ذاتی انسان، همان حقوق فطری (غیرقابل اسقاط) اوست. «این حقوق آمیخته با اصل تکلیف است، بدین معنی که این گونه حقوق در عین این که امتیازاتی برای صاحب حق یا کسی که از این امتیاز منتفع می شود به همراه دارد، برای دیگران، برحسب نوع ارتباطشان با فرد، تکالیفی را ترسیم می کند.» (حاجی ده آبادی، حقوق تربیتی کودک از منظر اسلام، ۱۳۸۶)

۶. (دهر: ۲). دعوت حق به شناخت با اشاره به پدیدههای آفاقی و انفسی نشان از قدرت بشر برای شناخت ابعاد مختلف هستی دارد؛ چنان که تکلیف آدمی به حرکت بر اساس حق و عدل و مجاهدهٔ با هوای نفس در تعالیم دینی نیز مبتنی بر فرض امکان چنین حرکتی است.

و به کار می گیرد (عقل تجربی، مولد و ابزاری). لذا تعقل مهمترین فعالیت آدمی است. بنابراین، بشر می تواند به کمک عقل، به برخی حقایق فراتاریخی و یقینی در مورد واقعیت هستی و موقعیت آدمی دست یابد (عقل نظری) و در مقام درک حقایق و ارزشها (بایدها و نبایدهای مربوط به عمل اختیاری انسان)، صلاح و فساد، حق و باطل، درست و نادرست و خوب و بد را از هم تمیز دهد و در مقام عملِ اختیاری نیز به لوازم فهم و درک خویش التزام داشته باشد (عقل عملی). به بیان دیگر، عقل قادر است هم در دو حوزهٔ ادراکات نظری (یعنی شناخت واقعیتها و هستها) و ادراکات عملی (یعنی شناخت خوب و بدها، یا باید و نبایدها) وارد شود و هم در مقام التزام عملی (اراده و عمل) به لوازم ادراکات نظری و عملی خود پایبند باشد.

### ۱-۲-۱۰ انسان موجودی آزاد و صاحب اختیار است که ایسن آزادی واختیار را خدا به اوداده است.

خداوند انسان را موجودی آزاد (دارای قدرت انتخاب و اعمال اراده در حیطهٔ اعمال اختیاری) آفریده است<sup>۲</sup>، به گونهای که علم و عقل نیز از مبادی آزادی و عمل اختیاری وی محسوب میشوند. قرآن بر آزادی انسان تصریح دارد و بر انتخابگری او تأکید مینماید بنابراین با این

۱. انفال: ۲۲؛ یونس: ۱۰۰؛ ملک: ۱۱،۱۰

۲. شهید بهشتی، شناخت اسلام، ص ۲۰۰

۳. ابراهیــم: ۳، رعد: ۱۱، کهف: ۲۹، دهر: ۲، نجم:۳۹-۴۰؛ابراهیــم:۳، ۲۲؛رعد:۱۱؛؛کهف:۲۹؛ و آیات کریمهٔ فراوان دیگر در قرآن(نظیر: «انا هدیناهالســبیل اما شــاکرا و اما کفورا» انسان/۳ یـا «انلزمکمـوهـا و انتـم لها کارهون» هود/۲۸ و «انمـا انت مذکـر لست علیهم بمصیطر» غاشیه/۲۲) آشکارا بر آزادی و قدرت تصمیمگیری و انتخاب انسان تأکید دارند.

۴.همچنیس آیسات مذکور در قرآن کریم در زمینهٔ ابتلا و امتحان و اندار و تبشیر آدمیان(کهف:۷؛دهر:۲؛توبه:۴۸)نیز دلالت ضمنی بر اختیار آدمی دارد. امام علی (ع) می فرمایند:خداوند سبحان بندگانش را بر اساس اختیار امر فرموده است...و خلق فرمانش را بردهاند نه از این جهت که مجبورشان کرده، ارسال رسل بازیچه نیست (نهج البلاغه، حکمت۷۷). انسان می توانید با ارادهٔ رشد یافته خود بر علل و عوامل وراثتی، محیط طبیعی، جغرافیایی، محیط اجتماعی و موقعیت تاریخی تا حید بسیباری غلبه کند و این آزادی بزرگ انسان است.(مطهری، جهان بینی توحیدی، ص۱۳۶)؛ «این اختیار به فرد قدرت گزینش و انتخاب را میدهد که پشتوانه ارزشهای اخلاقی است»(طباطبایی، المیزان، ج۲)؛ بدیهی است که انسان در گزینش و انتخاب را میدهد که پشتوانه ارزشهای اخلاقی است»(طباطبایی، المیزان، ج۲)؛ بدیهی است که انسان در عین آزادی برای ساختی اندامهای روانی خویش و تبدیل محیط طبیعی به صورت مطلوب خود و ساختی آیندهٔ خویش آن چنان که خود میخواهید محدودیتهای فراوانی دارد و آزادی اش آزادی نسبی است.(استاد مطهری مقدمهای بر جهان بینی اسلامی، انسان در قرآن، صص۲۷۲–۲۷۳)؛ انسان با ارادهٔ قوی می تواند در بعد معنوی و مادی به موفقیتهای فوق العادهای نائل شود و بلکه همهٔ موفقیتهای انسان در گرو ارادهٔ اوست.هیچ پیروزیای بالاتر از تصمیم و عزم و ارادهٔ اوست هیچ پیروزیای بالاتر از تصمیم و عزم و ارادهٔ اوست هیچ پیروزیای بالاتر از تصمیم و عزم و ارادهٔ آزادی بشر را می آموزیم که هیچ فردی حق ندارد انسانی و یا جامعه و ملتی را از آزادی محروم کند، برای او قانون وضع کند و رفتار و روابط او را بنا به درک و شناخت خود – که بسیار ناقس است و یا بنا به خواستهها و امیال خود تنظیم نماید (همان، ج ۵، ص۱۳۸)؛ اسلام انسان را آزاد خلق کرده است و انسان را مسلط بر خودش و بر مالش و بر جانش و بر نوامیسش خلق فرموده...اسلام منشأ همهٔ آزادیها، همهٔ آزادگیها، همهٔ آزادگیها، همهٔ آزادیها، همهٔ آزادیها خود میانی اینده خود بیشود بر نودش و بر مالش و بر خانش و بر نوامیسش

که در نظام هستی و به اذن خداوند هم شرایط وراثتی ومحیطی آثار قابل توجهی بر وجود انسان دارند و هم برخی موجودات غیبی-نظیر فرشتگان، جن و ابلیس'- نیز در مسیر هدایت و ضلالت انسان تا حدودي (در حد الهام و وسوسـه) نقش آفریني مي کنند ولي اين امور به هیچ وجه نافي اختیار واراده آدمی نیستند. ۲

البته، وجود انسان در عين حالي كه محكوم جبر مطلق نيست، در نظام هستي آزاد مطلق (مستقل از تأثیر علل و عوامل بیرونی و یا رها از هرگونه قاعده و تکلیف دینی، اخلاقی و حقوقی) نیز نمی تواند باشد"، زیرا نفی کامل حاکمیت قانون علیت بر اعمال آدمی و نتایج و آثار آن ممکن نیست، همچنان که آزادی تکوینی آدمی، اساس هرگونه تکلیف و مسئولیت پذیری او (نسبت به ضوابط و تكاليف ديني، اخلاقي وحقوقي) و مبناي اراده و اختيار انسان است؛ چرا كه بدون فرض این عنصر، سـخن از یاداش و عقاب بیمعناست و اصولا هر گونه تکاملی که برای انسـان حاصل میشود در اثر اعمال اختیاری و آزادانهٔ اوست.

اما اسلام، علاوه بر به رسمیتشناختن آزادی تکوینی انسان (به معنای محدود یادشده که برای همهٔ افراد بشر، بنا بر حكمت الهي و بهعنوان مقدمهٔ انتخاب و اختيار وافعال ارادي ايشان، فعليت دارد)، او را به مرتبهای برتر، یعنی کسب آزادی حقیقی (یا به تعبیر رساتر آزادگی) دعوت کرده و نخستین مرحلهٔ این نوع آزادی را در آزادی روح انسان از شهوات و تمایلات نفسانی دانسته است، به طوری که اگر انسانها از بند هواهای نفسانی رهایی نیابند، قادر نخواهند بود از چنگ طواغیت

۱، ص۲۸۷). در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران ویژگی اراده و اختیار تحت عنوان حاکمیت آدمی بر سرنوشت خویش مطرح شـده اسـت. این نکته در اصل پنجاه و ششم این قانون به این صورت آمده است: حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از أن خداست و هم او انسان را بر سرنوشت اجتماعي خويش حاكم ساخته است، هيچ كس نمي تواند اين حق الهي را از انسان سلب کند. در اصل صدو پنجاه و چهارم همین قانون نیز آمده است: «جمهوری اسلامی ایران سعادت انسان در کل جامعهٔ بشری را آرمان خود میداند و استقلال و آزادی و حکومت حق و عدل را حق همهٔ مردم جهان میشناسد». ۱. انسان از همان آغاز آفرینش خود، گرفتار دشمنی سرسخت، نیرومند و قسم خورده به نام ابلیس شد که تنها بندگان پاکو مخلص الهی از شـر او در امان اند. ابلیس پس از مهلتی که تا روز قیامت از خدا گرفت، سـوگند یاد کرد که همواره بر سر راه فرزندان آدم بنشـیند و از همه سـو (پیش و پهلو و پشت سر) او را اغوا و وسوسه کند و از راه خدا به انحراف کشاند. البته بنا بر آیات قرآن (از جمله اعراف:۱۷) ابلیس نخست در عواطف انسانی یعنی در بیم و امید او، در آمال و آرزوهای او و در شهوت و غضب آدمی و سپس در اراده و افکار برخاسته از این عواطف تصرف مینماید و میدان عمل و تاخت و تاز شیطان همانا ادراک انسانی و ابزار کار او عواطف و احساسات بشری است و به گواهی آیهٔ ۵ سورهٔ ناس، اوهام کاذبه و افکار باطل را شیطان در نفس انسان القامي كند. امّا بايد دانست كه تصرفات شيطان در ادراك انسان، تصرف طولي است نه در عرض تصرف خود انسان تا منافات با استقلال آدمی در کارهایش داشته باشد (المیزان ج۸، ذیل آیهٔ ۱۰-۲۵ اعراف).

۲. فصلت: ۳۰، ۳۱؛ اعراف: ۱۶، ۱۷؛ جن: ۶، ۸، ۹؛ انعام: ۱۲۱؛ نمل: ۱۷، ۳۹؛

٣. اشـاره بـه مذهـب عدليه، كه بين دو نظريـه افراط (جبر) و تفريـط (تفويض)، حدى معتدل را بين ايـن دو به قول امام صادق(ع): لاجبر و لاتفويض بل امر بين الامرين بر گزيده است (شهيد بهشتي، شناخت اسلام، ص ١۴٥).

و حُکام ظلم رهایی یابند و انواع آزادیهای سیاسی و اجتماعی را بهدست آورند. در واقع، آزادی حقیقی آدمی یعنی نفی اطاعت هر آنچه غیر خداست و بندگی و خضوع فقط در برابر خالق هستی و نظام آفرینش. به تعبیر دیگر، آزادی در معنای متعالی و تجویزی آن عبارت از رفع کلیهٔ عواملی است که مانع از تکامل و تعالی انسان - شکوفایی فطرت، رشد متعادل استعدادهای طبیعی و تکوین شخصیت الهی او - میشود (که قابلیتی دست یافتنی - ونه بالفعل - برای همگان است).

وجـود تواناییهای طبیعی خداداد و گوناگون در افراد بشـر از یک سـو وفعلیت داشـتن عواطف وتمایلاتی متنوع (همچون حب وبغض، شـادی وغم وشـهوت وغضب) در وجود آدمیان از سوی دیگـر واقعیتی اسـت غیرقابل انکار که فعلیت یافتن و تأثیرگذاری آنها براسـاس آزادی تکوینی انسـان، فاقد جهتی متعین و از پیش تعریف شـده است. اما با توجه به حرکت اختیاری و آگاهانهٔ نفس آدمی، هر شـخص میتواند در حهت وصول به کمـال شایسـتـهی انسـان، آنها را فعلیت بخشـد و یـا تـأثیـر بالفعل آنها را تنظیـم ومهار نماید.. بنابراین، میتوان گفت اسـتعدادهای طبیعی و سرشار انسان در همهٔ ابعاد و همواره، قابلیت فعلیت یافتن را دارند آ، همچنان که عواطف وتمایلات بالفعل آدمی در تحقـق اعمـال اختیـاری عاملـی بس مهـم بـه شـمـار میآید. لذا این قابلیت وتأثیر گذاری باید در جهت نیل به کمال و هدف غایی زندگی انسـان جهتدهی شـود والاّ رشـد نا مناسـب اسـتعدادهای طبیعی و حاکمیت عواطف وتمایلات مهار نشـده، مانعی مهم در

۱. این نکته در سخن حضرت امیر(ع) مورد توجه قرار گرفته است: «لاتکن عبد غیرک و قد جعلکالله حراً» (بندهٔ غیر خود مباش چه این که خداوند تو را آزاد قرار داد) نهجالبلاغه، نامهٔ ۳۱

۲. آل عمران: ۱۵۹؛ توبه: ۱۱۸

مســير كمال وجودي انســان خواهد بود'. توجه به اين امر تأكيدي بر اين نكته اســت كه هدايت و جهت دهی حرکت اختیاری آدمی در ارتباط با این جنبهٔ زندگی او، امری کاملاً ضروری است. هدایت ویژهٔ آدمی توسط خداوند (بعثت انبیا و ارسال کتاب برای هدایت بشر) نیز از جمله برای کشف و رشد متعادل استعدادهای طبیعی آدمی و پیش گیری از انحراف عواطف وتمایلات بشری از مسیر درست بوده و ضرورت این راهنمایی خاص برای کشف و شکوفایی این استعدادهای وجودی و تنظیم عواطف وتمایلات آدمی نیز با فرض پویایی و بالندگی مداوم او، قابل درک است.

#### ۱۲-۲-۱ انسانها، ضمن داشتن طبیعت و فطرت مشترک، دارای خصوصیات متفاوتاند.

خداوند انسانها را با وجود اشتراكات بسياردر نوع استعدادها وعواطف وعلائق طبيعي، فطرت الهي، بهرهمندی ازعقل و اراده واختیار و...، دارای برخی خصوصیات -بالفعل یا بالقوه- متفاوت(جسمی، فکری، جنسی/جنسیتی) آفریده است. ٔ بر اساس این تفاوتها، چگونگی و میزان مسئولیت و نیز گســترهٔ زمینهها، امکانات و فرصتهای تکامل یا تنزل در انســان، گوناگون اســت. البته، این گونه اختلافات تابع حکمت الهی و نظام علت و معلولی حاکم بر جهان است و سبب می شود تا انسان ها بر حسب وسع و تواناییهای متفاوت، با حقوق و تکالیف متنوعی مواجه باشند. ٔ این تفاوتهای قابل توجه، هم بین افراد و اصناف بشر وجود دارند ٔ و هم در طول زندگی یک فرد و برحسب شرایط و مقتضیات مراحل رشد رخ مینمایند. لذا، پذیرش فطرت و طبیعت مشترک نباید موجب گردد که انواع تفاوتهای موجود بین انسانها و در مراحل زندگی هر انسان نادیده گرفته شود و با وجود لزوم توجه به حقیقت مشترک انسانی و وحدت بنیادی فطرت و طبیعت آدمی، توجه به این نوع اختلافات نیز کاملاً ضروری است.

۱. «انســان در جهانبینی اســلام، آن موجودی اســت که در او اســتعدادهای فراوانی نهفته اســت. این انســان میتواند در میدانهای علم ودانش و کشف رمزها و حقایق خلقت تا بینهایت پیش برود... اگر عبودیت خدا کند و اگر طاعت غیر خدا کرد بالهای او بسته خواهد شد و از پرواز در همهٔ رشتهها باز خواهد ماند.» (خطبهٔ مقام معظم رهبری درنمازجمعهٔ تهران در تاریخ ۱۹/۰/۱۹).

۲. با آن که انسان مانند همهٔ موجودات، از هدایت تکوینی الهی بهرهمند است، زیرا از نظر قرآن (طه: ۵)خلقت و هدایت از پس هم ظاهر میشوند و خداوند موجودات را به عرصهٔ هستی میآورد و سپس هدایت مینماید ولی هدایت ویـژهای نیز یافته است که حکایت از ظرفیتی خاص دارد که حتی فرشتگان نیز از آن آگاه نبودهاند (بقره: ۳۳).

٣. حديد: ٢٥، بقره: ١٢٩، آلعمران: ١٤۴و جمعه: ٢

۴. نوح: ۱۴، زخرف: ۳۲، روم: ۲۲، اسراء:۸۴؛انعام:۱۶۵؛نحل:۷۱؛نساء:۳۲

۵. ىقرە: ۲۸۵

۶. علامه طباطبائي(ره)ذيل آيهٔ شريفهٔ ۲۱ سورهٔ حجر: «و ان من شي الا عندنا خزائنه و ما ننزله الا بقدر معلوم» بيان مي دارد این آیه هم اشاره به تفاوتهای نوعی دارد و هم اشاره به تفاوتهای فردی یعنی هم به آنچه که افراد بشری را از افراد سایر انواع ممتاز مى كند و هم آنچه كه افراد بشر را از هم متمايز مى سازد (تفسير الميزان).

#### ۱۳-۲-۱۳ وجود انسان همواره در حال شدن، حرکت و دگرگونی است.

انسان موجودی همواره در حال حرکت و صیرورت است. منظور از این حرکت، تغییر پیوستهٔ نفس (که یک وجود واحد است اما دارای مراتب) و خروج دائمی آن از قوه (استعدادهای بالقوه) به فعلیت است. آدمی، در ضمن این تغییر مستمر، میتواند اشتداد وجودی یابد به این که حرکت نفس نفس (در مراتب نفس نباتی و حیوانی) از الگوی تعریف شدهای تبعیت می کند، ولی حرکت نفس در مرتبهٔ انسانی، امری از پیش تعریف شده نیست؛ بلکه به اراده و انتخاب وی بستگی دارد و از این رو موضوعی نامتعین است. منظور از نامتعین بودن حرکت نفس انسانی، بیجهتی آن نیست، بلکه مقصود این است که جهت این حرکت، گرچه در مراتب پایین(مشترک بین انسان و دیگر موجودات) تا حدود زیادی معیّن و اجباری است، ولی در مراتب انسانی آن، موضوعی اجباری، از پیش تعیین شده و معیّن نیست.

### ۱-۲-۱۴ انسان همواره در «موقعیت» است و می تواند آن را درک کند و تغییر دهد.

انسان در طی زندگی خود همواره در موقعیت خاصی به سر میبرد. منظور از موقعیت<sup>7</sup>، وضعیت و نسبت مشخص و پویایی است که درک و تغییر آن حاصل تعامل پیوستهٔ فرد (به مثابهٔ عنصری آگاه، آزاد ودارای اختیار)، با خداوند متعال وگسترهای از جهان هستی (واقعیتهای ماورای طبیعت، طبیعت و جامعه) در محضر خداوند متعال (مبدأ و منتهای هستی و حقیقتی برتر و فراموقعیت) است.

البته درک و تغییر موقعیت (خود ودیگران)، با توجه با آزادی و اختیار آدمی، ممکن است که به صورت شایسته انجام پذیرد، در این صورت باید از «درک درست موقعیت خویش ودیگران و عمل مداوم برای بهبود آن» سخن گفت. این تعامل مستلزم اولاً معرفت به خود و اعتماد به نفس (شناسنده و اصلاح کنندهٔ موقعیت)، ثانیاً معرفت و باور به خداوند (حقیقت برتر فرا موقعیت) ثالثاً کشف و برقراری نسبت عناصر موقعیت با خداوند متعال (مبدأ و مقصد هستی) است. ولی در

7. این مبنا با نظریهٔ حرکت جوهری ملاصدرا تناسب دارد و بر اساس آن حرکت تکاملی انسان از جسم مادی آغاز می شود و به تجرید و کمالات روحانی می رسد. به عقیدهٔ صدرا، روح، خود عالی ترین محصول ماده است. یعنی مولود یک سلسله ترقّی و تکامل ذاتی طبیعت است. یک موجود مادی که مراحل تکامل و ترقی را طی نمود، خود به وجودی غیرمادی تبدیل می شود (علامه طباطبایی، اصول و فلسفهٔ روش رئالیسم).

۳. مفهــوم موقعیــت در اینجا با معنای موقعیت از دیدگاه دیویی و پوپر متفاوت اســت. زیرا موقعیــت از دیدگاه آنان صرفاً جنبهٔمادی (بهویژه جامعهشــناختی) دارد و در اینجا جنبههای هستیشــناختی، جامعهشناختی و روانشناختی موقعیت با نگاهی دینی مدنظر است (علم الهدی، فلسفه تعلیم وتربیت رسمی در اسلام).

۴. در تعالیم اسلامی، خدا خود غایت هستی تلقی شده است: بقره: ۴۶، انشقاق: ۶، مائده: ۱۸، تغابن: ۳، بقره: ۲۸۵، احقاف: ۳ و مؤمنون: ۱۱۵. آیات فراوا نی نیز دربارهٔ هدفمندی جهان و انسان در قرآن آمده است.



عین حال، امکان دارد که انسان موقعیت واقعی خود ودیگران (نسبت با خداوند و عناصر مختلف هستی در محضر حق تعالی) را به درستی درک نکند یا در تغییر مناسب(بهبود) آن تلاش شایسته را به عمل نیاورد.

### ۱-۲-۱۵ انسـان در عین برخورداری از استعدادهای فراوان، دارای انواع محدودیتها و مواجه با بسیاری از تهدیدهای بیرونی ودرونی ا ست.

انسان، علاوه بر برخورداری از استعدادهای خدادادی مختلف، که رشد مناسب آنها می تواند به تعامل سازنده با شرایط بیرونی و به تحول در زمینههای پیش روی آدمی منجر گردد، با محدودیتها و خطرات مختلفی نیز روبهرو است. در قرآن توصیفهای متعددی از انسان وجود دارد که در بخشهایی از آن، توصیفمحدودیتها و ضعفهای انسان است. این محدودیتها عمدتا به نوع انسان تعلق دارند، ولى از حيث دامنه مانند هم نيستند. برخى از آنها دامنهاى كوتاه دارند و تنها در مقطع معینی از زندگی مطرح هستند ٔ و برخی دامنهای بلند دارند و ممکن است به درجاتی تا پایان عمر نیز باقی بمانند. همچنین، در حالی که برخی از محدودیتها، به صورت بالفعل در انسان حضور دارد، برخی دیگر بالقوه است و در شرایط معینی آشکار می گردد. از جمله محدودیتهای عموم انسانها می توان به ضعف، حرص، ستمکاری و ناسپاسی، نادانی، شتابزدگی و فراموش کاری اشــاره کرد که تن دادن به این گونه محدودیتها و تداوم و تشــدید اختیاری آنها باعث می شود آدمیزاده حتی به نازل ترین مرتبهٔ هستی خود (همانند چهار پایان و بلکه پست تر از آنها) سقوط کند و از نظر قرآن به مثابهٔ "بدترین جنبندگان "محسوب شود.

در این زمینه، ابلیس که خداوند او را شیطان نامیده است، از جهلها، ضعفها و کششهای درونی نفس انسان استفاده کرده و با تزیین امور باطل و ایجاد وسوسه در فکر و ارادهی آدمی، خستگیناپذیرانه می کوشد تا او را از مسیر بندگی خدا دور و به سوی بیراهه و کفر و فحشا دعوت

۱.طبق یک دیدگاه (محمدتقی جعفری، انسان در افق دید قرآن، ) محدودیتها و ضعفهای مورد اشارهٔ قرآن را می توان سه گروه دانست. گروه نخست محدودیتهایی است که در زمینهٔ خلق آدمی قرار دارد. مانند این که انسان ضعیف (نساء: ۲۸) آزمند (معراج: ۱۹) و شــتابگر (انبياء: ۳۷) آفريده شــده است. گروه دوم، محدوديتها و ضعفهايي است كه انسان در برخي موقعیتها از خود نشان می دهد. این محدودیتها به محدودیتهای گروه نخست قابل ارجاع است و شاید بتوان گفت که از آنها برمیخیزند. مانند طغیانگری که ناشی از قرار گرفتن انسان در موقعیت بینیازی و برخورداری است (علق:۴). گروه سوم، اشاره به حالاتی دارد که آدمی با اختیار خود ایجاد می کند، مانند نیرنگ بازی (یونس: ۲۱) و مکذب بودن (مائده: ۷۵). برخلاف محدودیتهای دو گروه قبل، این محدودیتها به شدت مورد شماتت خداوند است(به نقل از باقری۱۳۸۵). ۲. مانند ضعف دوران کودکی و نوجوانی یا خیالپردازی و سطحینگری و کوتهاندیشی مخصوص دوران جوانی (که از آن در روایات اسلامی با عنوان جنون شباب یاد شده است).



از سوی دیگر نفس امّارهٔ انسان که او را به بدی فرمان می دهد، با برخورداری از کششها و تمایلات طغیانگری که نتیجهٔ استفادهٔ بی حد و مرز از نیروی شهوت وغضب است، زمینهٔ پیروی از وساوس شیطان را فراهم می آورد. برخی از آدمیان، که با سوء استفاده از قدرت اختیار و آزادی خدادادی از مسیر حق و نیکی و عدالت منحرف شدهاند نیز در قالب طاغوت، مستکبران، رهبران کفر و ضلالت و شیاطین انس می کوشند تا دیگران را از حرکت در صراط مستقیم منصرف سازند. به این ترتیب آدمی در مسیر زندگی خویش با بسیاری از مخاطرات و تهدیدهای بیرونی و درونی مواجه است که وسوسه ابلیس و دیگر شیاطین انس و جن، تأثیر عوامل ناشایست محیطی (نظیر حاکمان طاغوت و ظالمان، مفسدان و مروجان فحشا و منکر)، غلبهٔ هوای نفس و حاکمیت رذائل اخلاقی از مهم ترین این گونه تهدیدها به شمار می آیند.

۱-۲-۱۶ انسان موجودی اجتماعی است. لــذا هم وجـود آدمــی تاحـدی قابـل تـوجه از شـرایط اجتماع تأثیـر میپذیرد وهم میتواند با توسـعهٔ وجودی خویش، با دیگران ارتباط برقرار کند و اجتماع را تحت تأثیر خود قرار دهد.

انسان، بهدلیل نیازمندی یا کمال جویی و به لحاظ ساختار شخصیت، موجودی اجتماعی است و هویت او تا حد قابل توجهی (بهخصوص در آغاز زندگی) در عرصهٔ زندگی اجتماعی ساخته و پرداخته می شود. یعنی بینش، گرایش، کنش و منش انسان از نظام فرهنگی، اقتصادی و سیاسی اجتماع تأثیر می پذیرد، هرچند این تأثیر هر گز به آن پایه نیست که او را به صورت تابعی مطلق از وضع محیط اجتماعی در آورد؛ بنابراین هم باید شرایط اجتماعی را به مثابهٔ عاملی بسیار مؤثر بر شخصیت و نحوهٔ زندگی افراد در نظر بگیریم و هم می توان با تکیه بر ارادهٔ فردی در برابر این تأثیراجتماعی مقاومت کرد و حتی با شناخت جامعه و قوانین حاکم بر تحولات اجتماعی و عمل مناسب، می توان تأثیر مناسبی بر نظام اجتماعی گذاشت. در این باره، قرآن کریم در آیات متعدد ضمن اشاره به واقعیت تأثیرپذیری بسیاری از انسانها از محیط اجتماعی، با توجه به وجود اختیار و اراده در انسان، برمسئولیت آدمی در برابر اجتماع تأکید کرده و به تغییر شرایط حاکم بر هر جامعه در صورت تحول افراد آن، به مثابهٔ سنتی الهی تصریح نموده است. همان گونه که در آیهٔ یازدهم سورهٔ رعد آمده است: «آن الله لا یغیر ما بقوم حتی یغیروا ما بانفسهم»؛ لذا هر چند جوامع سرنوشتی دارند که آحاد آن از آن بهره می برند، اما تغییر این سرنوشت مستلزم تغییر در همهٔ افراد جامعه است؛ یعنی سرنوشت فرد و اجتماع به هم گره خورده است.

بر این اساس از منظر اسلامی دیدگاه فردگرایانه و جامعه گرایانه، مورد تأیید نیست؛ بلکه دیدگاه

معتدل و بینابینی که به فرد و جامعه، هر دو اهمیت میدهد مورد توجه است ٔ. به سخن دیگر، فرد و اجتماع در یکدیگر تأثیر متقابل دارند و سرنوشت این دو به هم گره خورده است٬ تردیدی نیست که تباهی اجتماع از تکامل فرد و تباهی فرد از کمال جامعه جلوگیری می کند. به سبب این پیوند مستحکم بین فرد و جامعه، در اسلام به پاسداری از این پیوند بسیار تأکید شده است ّ.

۱. شهید مطهری، ۱۳۶۰، جهانبینی توحیدی، ص ۳۲۱

۲. «در اسلام نگاه به انسان از دو زاویه است که این دو زاویه هر دو مکمل همدیگر هستند. این می تواند پایه و مبنائی برای همهٔ مسائل کلان کشور و نسخههائی که برای آیندهٔ خودمان خواهیم نوشت، باشد. این دو زاویهای که اسلام از آن به انسـان نگاه می کند، یکی نگاه به فرد انسـان اسـت؛ که به انسـان به عنوان یک فرد... به عنوان یک موجـود دارای عقـل و اختیار نگاه می کند و او را مخاطب قرار می دهد؛ از او مسئولیتی می خواهد و به او شأنی می دهد. یک نگاه دیگر به انسان، به عنوان یک کل و یک مجموعهٔ انسان هاست. این دو نگاه با هم منسجم اند، مکمل یکدیگرند. هر کدام، آن دیگری را تکمیل می کند. در نگاه اول که نگاه اسلام به فرد انسانی است، یک فرد مورد خطاب اسلام قرار می گیرد. در اینجا انسان یک رهروی است که در راهی حرکت می کند، که اگر درست حرکت کند، این راه، او را به ساحت جمال و جلال الهی وارد خواهد کرد؛ او را به خدا خواهد رساند؛ «یا ایّها الانسان انّک کادح الی ربّک کدحاً فملاقیه». اگر بخواهیم این راه را تعریف کنیم، در یک جملهٔ کوته می شود گفت این راه، عبارت است از مسیر خودپرستی تا خداپرستی. انسان از خودپرستی به سمت خداپرستی حرکت کند. مسیر صحیح و صراط مستقیم این است. مسئولیت فرد انسان در این نگاه، این است که این مسیر را طی کند. یکایک ما مخاطب به این خطاب هستیم؛ دیگران بروند، نروند؛ حرکت کنند، نکنند؛ دنیا را ظلمات کفر بگیرد یا نور ایمان بگیرد، از این جهت تفاوت نمی کند. وظیفهٔ هر فردی به عنوان یک فرد این است که در این راه حرکت کند؛ «علیکم انفسکم لا یضر کم من ضل اذا اهتدیتم». باید این حرکت را انجام بدهد؛ حرکت از ظلمت به نور، از ظلمت خودخواهی به نور توحید.... این، نگاه فردی است. در این نگاه، انسان در یک چنین راهی به عنوان انسان اندیشمند و دارای اختیار، باید انتخاب کند و در این صراط حرکت کند و برود. در این نگاه، مخاطب البته فرد انسان است. هدف این حرکت و این تلاش هم رسـتگاری انسـان است. اگر انسان به این دستورالعمل و نسخهای که به او داده شده است عمل بکند، رستگار می شود. این، یک نگاه است. در زاویهای دیگر در نگاه کلان، همین انسانی که مخاطب به خطاب فردی است، خلیفهٔ خدا در زمین معرفی شـده؛ یک وظیفهٔ دیگری به او واگذار شـده و آن عبارت اسـت از وظیفهٔ مدیریت دنیا. دنیا را باید آباد کند؛ «و اســتعمر كم فيها». همين انســان مأمور است كه دنيا را آباد كند. آباد كردن دنيا يعني چه؟ يعني از استعدادهاي فراوان و غیرقابل شمارشی که خدای متعال در این طبیعت قرار داده، این استعدادها را استخراج کند و از آنها برای پیشرفت زندگی بشر استفاده کند. در این زمین و پیرامون زمین، استعدادهایی هست که خدای متعال اینها را گذاشته است و بشر باید اینها را پیدا کند..؛ بشر بایستی سعی کند اینها را بشناسد. این مسئولیت بشر است؛ چون خلیفه است و یکی از لوازم خلیفه بودن انسان، این است. عین همین مطلب در مورد انسان هاست؛ یعنی انسان در این نگاه دوم، وظیفه دارد استعدادهای درونی انسان را استخراج کند؛ خرد انسانی، حکمت انسانی، دانش انسانی و توانائیهای عجیبی که در وجود روان انسان گذاشته شده، که انسان را به یک موجود مقتدر تبدیل می کند. این هم نگاه کلان است. در این نگاه کلان، مخاطب کیست؟ مخاطب، همهٔ افرادند. استقرار عدالت و روابط صحیح، خواسته شده است. از چه کسانی؟ از همهٔ افراد. یکایک افراد جامعهٔ بشری در همین نگاه کلان، مخاطب اند؛ یعنی وظیفه و مسئولیت دارند. ایجاد عدالت، ایجاد حکومت حق، ایجاد روابط انسانی، ایجاد دنیای آباد، دنیای آزاد، بر عهدهٔ افراد انسان است. در این نگاه میبینید انسان همه کارهٔ این عالم است؛ هم مسئول خود و تربیت خود و تعالی خود و تزکیه و تطهیر خود، هم مسئول ساختن دنیا. این نگاه اسلام است به انسان.» (مقام معظم رهبری در دیدار دانشجویان دانشگاه فردوسی مشهد در تاریخ ۸۶/۲/۲۵ )

۳به همین سبب، بسیاری از احکام اسلامی مانند حج، نماز جماعت، خمس، زکات، امر به معروف و نهی از منکر و نظایر اینها شکل اجتماعی دارند. انجام این اعمال عبادی از یکسو، موجب کمال فرد میشود و از سوی دیگر، تعالی اجتماعی را ۱۷-۲-۱۷ آدمی در تکوین و تحول هویت ناتمام و پویای خود، نقش اساسی دارد. معرفت، باور، میل، اراده، عمل (فردی وجمعی) مداوم ودر نتیجه کسـب صفات و توانمندی هاو مهارتها، عناصر اصلی تکوین و تحول هویتانسان اند.

هر انسان با داشتن فطرت الهی و با برخورداری از استعدادهای طبیعی وعواطف وتمایلات متنوع، - ضمن تأثیرپذیری نسبی از عوامل وراثتی و محیطی - بر اساس بهرهمندی از توانایی عقل خویش و در اثر درک و مواجههٔ اختیاری برای تغییر موقعیتخود ودیگران، به تدریج واقعیتی شخصی و سیال می یابد، که از آن با عنوان هویت (و شاکله در تعبیر قرآن) یاد می شود.

هویت، واقعیتی تدریجی، انعطافپذیر و ناتمام است که - در عین متأثر شدن از عوامل ماوراء طبیعی و طبیعی بیرون از اختیار (علل و زمینههای خارج از انتخاب آگاهانه خود فرد) - در نهایت با حضور فعال انسان در صحنههای گوناگون زندگی فردی و اجتماعی در طول عمر دنیوی او تکوّن می یابد و متحول می شود. البته، تکوین و تحول هویت تأثیرات پیشروندهای بر اعمال و کوششهای فرد در آینده دارد البته تحقق و تحول هویت آدمی به شکل متمایز، بیش از هر چیز، به جریان منحصر به فرد زندگی هر شخص و معرفت، باور، اراده و اعمال اختیاری خود او بستگی دارد البته یعنی هر شخص در صورتبندی یا تعیین و تغییر هویت خویش، به طور نسبی نه مطلق از داردی (تکوینی) بر خوردار است. لذا، می تواند هویت خویش را چنان که می خواهد (در جهت غایت حقیقی زندگی انسان یا بر خلاف آن) شکل دهد و متحول سازد.

بنابرایت تبیین<sup>۳</sup>، هویت به طور کلی برآیند تعامل اختیاری آدمی با مجموعهای از عوامل و موانع موثر بر وجود اوست که در قالب ترکیبی از بینشها، باورها، گرایشها، تصمیمات، اعمال مداوم (فردی وجمعی) و آثار تدریجی آنها به تدریج در درون خود فرد شکل می گیرد و به همین منوال متحول می گردد. بنابراین هویت متمایز هر انسان در نهایت، محصول اکتساب برخی صفات و توانمندیها ومهارتها، توسط خود اوست و از این رو، نه تنها امری ثابت و از پیش تعیین شده

۳. نکتهٔ مهم شایان ذکر اینکه تبیین مذکور، علاوه بر تمایز اساسی با دو تبیین جبرگرایانه و تبیین اگزیستانسیالیستی و اومانیستی از روند شکل گیری شخصیت انسان، با تبیینهای فرو کاهندهٔ شخصیت آدمی به یکی از این عناصر - نظیر تعریف مشهور فیلسوفان از انسان به حیوان ناطق (با تأکید بر عنصر عقلانیت و معرفت)، یا تبیین صرفاً عمل گرایانه از ماهیت انسان (مانند نظریهٔ انسان به منزلهٔ عامل مطرح شده توسط دکتر خسرو باقری -که در آن معرفت، میل واراده صرفاً به مثابهٔ مبادی عمل در نظر گرفته شده اند) متفاوت است.

به دنبال دارد (محمدرضا حكيمي، ترجمهٔ الحيات جلد اول، باب دوم، فصل پنجم).

۱. «قل کل یعمل علی شاکلته» اسراء/۸۴.

۲. «نقش انسان در ساختن آیندهٔ خویش هم آگاهانه است وهم آزادانه، یعنی هم انسان به خود ومحیط خود آگاه است وهم آنکه با توجه به آینده به حکم نیروی عقل واراده می تواند آزادانه آینده خویش را به هر شکل که خود بخواهد انتخاب کند... انسان یگانه موجودی است که خودش باید "خویشتن" را انتخاب کند که چه باشد. »(شهید مطهری، جهان بینی اسلامی، ص ۲۶۹)

نيست، بلكه حاصل تلاش و توفيق شخص-در يرتو اراده و عنايات الهي و البته تا حدودي متأثر از شرایط حاکم بر زندگی فرد-است. انسان، در واقع موجودی تلقی می شود که می تواند در شرایط طبیعی و اجتماعی مناسب، با تکیه بر فطرت الهی و استعدادهای طبیعی خداداد و با استفاده از نیروی عقل و اختیار و ارادهٔ خویش، به معرفت (درک درست موقعیت خود ودیگران در يرتو شناخت خداوند و كشف نسبت همهٔ موجودات با حضرت حق) دست يابد. اين معرفت زمینهٔ باور (ایمان) به خداوند و سایر حقایق و واقعیات هستی و سپس ایجاد میل و گرایش (نسبت به برخی امور واعمال متناسب با باور نسبت به حقائق هستی) را در او فراهم میسازد؛ آن گاه این بینش، باور وگرایش درونی، زمینهٔ تکوین اراده (تصمیم معطوف به عمل اختیاری) را در وی فراهم می آورد و با دست زدن به اعمال صالح فردی و جمعی (مبتنی براین گونه مبادی) و تداوم آن اعمال، به تدریج صفات و توانمندیها و مهارتهای خاصی را متناسب با این امور کسب می کند و در نتیجه هویت آدمی به تدریج شکل می گیرد. البته همین امور نیز، در هر گونه تحول هویت پس از تکوین اولیهٔ آن نقش آفرین هستند ۱.

براین اساس، فرایند درک موقعیت خود ودیگران و عمل برای بهبود مداوم آن، بهمنظور تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت آدمی، با توجه به حضورعنصرانتخاب و اختیار در همهٔ عناصر اصلی این فرایند، حرکتی یک سویه و خودکار نیست، بلکه این روند می تواند (به شرط فراهم آمدن شرایط مناسب برای تکیه بر فطرت الهی و شکوفاسازی آن و رشد همهجانبهٔ استعدادهای طبیعی وتنظیم متعادل عواطف وتمایلات در پرتو تعقل و در راستای غایت زندگی انسان) به شکل گیری هویتی یک پارچه و پویا در وجود انسان و تعالی پیوستهٔ آن، متناسب با غایت مطلوب زندگی انسان، بینجامد و در غیر این صورت، تکوین هویتی نامتعادل و از هم گسیخته را در پی خواهد داشت.

### ۱۸\_۲\_۱ هویت دو وجه فردی و جمعی دارد و در انواع و جنبههای مختلف قابل تحقق است.

تحقق هویت، با توجه به شئون گوناگون حیات انسان دارای ابعاد و جنبههای مختلف است. گرچه ایـن جنبهها اسـتقلال ذاتی از همدیگـر ندارند و در جریان تکوین و تعالـی، در تعامل با یکدیگر مى توانند موجوديتي يكپارچه و وحدت يافته را تشكيل دهند. به سـخن ديگر، هويت حقيقت واحدی در عین کثرت است. بنابراین هویت آدمی، دو وجه فردی و جمعی دارد. وجه فردی ناظر بر بعد اختصاصی وجود انسان (شخصیت منحصر به فرد او) و وجه جمعی ناظر بر بعد مشترک زندگی آدمی با دیگر انسانهاست. وجه فردی، بهدلیل برخورداری انسان از عقل و فطرت و اراده ۱. بر این اساس، تبیین صرفاً فردگرایانه و روان شناختی از مفهوم هویت یا تحلیل جامعهشناختی محض از روند تکوین

و تحول آن مورد تأیید نیست.

و اختیار، او را از مقهور و مستحیل شدن در جمع دور می کند و وجه جمعی او را در جریان پیوند و داد و ستد با دیگران و احساس تعلق به آنان قرار می دهد. ولی این داد و ستد، به نحوی است که ارادهٔ آدمی از او سلب نمی گردد.

همچنین، هویت دارای انواع و لایههای مختلف است. این انواع در شخص واحد، در عین تمایز نسبی، همپوشی نیز دارند. مهمترین انواع هویت در وجه جمعی آن، عبارتاند از هویت انسانی (جهانی)، هویت دینی/مذهبی، هویت ملی، هویت قومی، هویت خانوادگی، هویت جنسی/جنسیتی و هویت حرفهای. البته، در میان این جنبهها، هویت انسانی و هویت دینی/ مذهبی (ناظر به معرفت و باور به حق تعالی و برقراری ارتباط با او در همهٔ شئون زندگی) می تواند، ضمن داشتن نقش محوری، وحدت بخش تمامی جنبههای هویت نیز باشد.

# -1 انسان موجودی مکلف است و نسبت به انجام تکالیف خود، نخست در برابر خداوند و سپس در برابر خویشتن ودیگران مسئولیت دارد.

آدمی با توجه به آزادی و قدرت انتخابی که برای حرکت در مسیرهای مختلف زندگی یافته است، تکلیف دارد تا پیوسته و بهطور اختیاری و آگاهانه در جهت حق و کمال بکوشد. لذا نسبت به انجام درست تکالیف فردی و اجتماعی خویش مسئولیت دارد و باید پاسخگو باشد. الزام به این تکالیف و وظایف فردی یا جمعی نسبت به خداوند، خویشتن، خلق (انسانهای دیگر) و خلقت تکالیف و وظایف فردی یا جمعی نسبت به خداوند، خویشتن، خلق (انسانهای دیگر) و خلقت (سایر موجودات زنده، محیطزیست طبیعت و حتی موجودات ماوراءطبیعی) متناسب با توانایی و وسع مکلفین و با رعایت شرایط عمومی تکلیف (عقل، بلوغ، علم، قدرت، اختیار و آزادی) از سوی خداوند (که رب و صاحباختیار مطلق امور انسان است) و صرفاً در جهت خیر و کمال بندگان صورت می پذیرد. عقل نیز، امتثال این تکالیف و اطاعت از مولای حقیقی را برعهده لازم می شمارد و نافرمانی از این الزام را ظلم و مستوجب عقاب و مجازات عادلانه می داند. لذا مسئولیت آدمی در بینش توحیدی فقط در مقابل خداوند متعال اصالت دارد. اما در بسیاری از موارددر نظام معیار دینی، ادای برخی وظایف نسبت به افرادی مشخص، ملازم یا مساوق با رعایت حقوق آنها قرار کرفته و از آنها با تعبیر «حقوق الناس» یاد شده است. حتی به سبب تأکید بیش تر به رعایت این گونه تکالیف، رعایت این حقوق بر ادای «حقوق خداوند» مقدم دانسته شده است. بدیهی است این گونه تکالیف، رعایت این حقوق بر ادای «حقوق خداوند» مقدم دانسته شده است. بدیهی است

۱.از جملهٔ ایسن موارد می توان به حقوق مادر و پدر، حق فرزند، حق همسسر، حق معلم، حق برادر مؤمن، حق همسسایه، حق فامیل، حق افراد زیردست، حق دوست، حق امام و رهبر مسلمین، حق امت اسلامی و حق شریک اشاره نمود، که در روایات اسسلامی با توسیعهٔ در مفهوم حقالناس (حتی نسسبت به موجودات غیر انسان) حتی حق مَرکب، حق بدن و اعضا و جوارح وحق مسجد را شامل می شود و دائرهٔ مسئولیت فرد مؤمن و مسلمان را تقریباً به همهٔ عناصر موقعیت می گسترد، که به شکلی با آدمی در ارتباطاند (برای آشنایی بیش تر با مفهوم و مصادیق حقالناس به رسالهٔ حقوق امام زینالعابدین(ع) وشروح آن رجوع کنید).





در این موارد، انسان باید در خصوص انجام تکلیف خود نسبت به صاحبان این حقوق نیز پاسخ گو باشد. اما با توجه به این توضیح مشخص می شود که این گونه پاسخ گویی و مسئولیت انسان نسبت به دیگران، صرفاً در پرتو مسئولیت در برابر خداوند متعال شکل می گیرد.

با توجه به نقش آزادی و اختیار آدمی در عناصر اصلی مؤثر بر روندتکوین وتغییر هویت (معرفت، گرایش، اراده و عمل فردی وجمعی مداوم وکسب صفات وتوانمندیها ومهارتها) ونیز با عنایت به شرایط محیطی که تا حد زیادی بر این روند تأثیر گذارند، باید برای جهتدهی به این حرکت پیچیده بر هدایت و الطاف خاص الهی تکیه کرد و از راهنمایی و یاری انسانهای شایسته بهرهمند شد، زیرا چنان که گذشت انسان باوجود برخورداری از فطرت الهی، عقل، استعدادهای طبیعی خداداد وامیال وعواطف متنوع که میتوانند او را در مسیر کمال کمک کنند، در معرض انواع مخاطرات و تهدیدهاست.

انتخاب پیامبران الهی وجانشینان ایشان -که از سوی خداوند مسئولیت هدایت مردم به صراط مستقیم را برعهده دارند- کامل ترین پاسخ دستگاه آفرینش به این نیاز ضروری است و پذیرش رهبری و ولایت این مربیان الهی زمینهٔ ساختن وپرداختن هویت انسانها را به خوبی فراهم می آورد، همچنان که ارتباط با عالم غیب و توجه به ابعاد ملکوتی هستی، از طریق تجارب معنوی نظیر دعا ونیایش و توسل نیز زمینهای لازم برای کمک به راهیابی در این مسیر دشوار است.

هم چنین با نظر به این نیاز ضروری است که باید سازوکار مراقبت وپرورش فرزندان خردسال توسط اولیا در محیط خانواده وادامهٔ ولایت بر ایشان در دوران نوجوانی و استمرار راهنمایی و حمایت خانواده از جوانان را به منزلهٔ طبیعی ترین جلوهٔ عام هدایت ویاری دیگر انسانها در مسیر تکوین وتعالی هویت ایشان دانست که به ویژه در ادیان الهی بر آن تأکید شده است؛ چنان که در هر جامعه نیز جمعی از افراد داوطلب ودلسوزِ نسبتاً رشدیافته، با عنایت به همین نکتهٔ مهم، مسئولیت تمهید شرایط اجتماعی مناسب برای کمک به فرایند دشوار رشد شخصیت نونهالان نسل آینده را برعهده می گیرند.

۱-۲-۲۱ خداوند، که مربی حقیقی آدمیان است، همواره مصادیقی از انسان کامل را، به مثابهٔ والاترین اسوههای آدمی در مسیر هدایت آنان قرار داده و میدهد تا روند تکوین وتعالی هویت شان، با معرفت به این مصادیق و تولا وتأسی به ایشان، به وجه مطلوب، صورت پذیرد<sup>۱</sup>.

از آنجایی که انسان کامل در هر زمان، خلیفهٔ خداوند بر مخلوقات، کلید باب معرفت حق و واسطهٔ فیض ربوبی رب العالمین بر جمیع موجودات است، بنابرایی در مسیر پیچیده و دشوار تکویی و تعالی پیوستهٔ هویت خویش، جهت شناخت مقصد، بازشناسی راه از بیراهه و سهولت رسیدن به مقصود، نیازمند آن است که مصادیق حقیقی انسان کامل(پیامبران الهی و امامان معصوم علیهم السلام) را بشناسد و با تولی وتأسّی به ایشان -به عنوان اسوهٔ حسنه -در مجرای ربوبیت الهی قرار گیرد.

۲۲\_۲۲. برای انسان بعد از این دنیا، حیاتی بیپایان و ابدی شروع میشود که سراسر زندگی واقعی است. اما سرنوشت هرکس در این زندگی جاودانه و حقیقی، با معرفت، انتخاب و عمل اختیاری خود او و در نتیجه با تکوین و تحول هویت وی در همین دنیا رقم میخورد.

زندگی هر انسان از هنگام تولد (پس از انعقاد نطفه، تکوین و رشد جنین او در رحم مادر و ولادت) در دنیا آغاز می شود؛ ولی ادامه و استمرار حیات او پایانی ندارد و بی نهایت است. سیر او به پروردگارش منتهی می شود و همان طور که سرچشمهٔ وجودش خداوند است به سوی او نیز باز می گردد. آقرآن این زندگی بی پایان را در سه مرحلهٔ کلی معرفی کرده است: دنیا، برزخ و معاد. حیات انسان در هر یک از این سه مرحله جایگاه خاص خود را دارد و ادامهٔ حیات آدمی نیز براساس نحوهٔ زندگی او در مرحلهٔ دنیا شکل می گیرد شدای دادگر در جهان دیگر پاداش براساس نحوهٔ زندگی او در مرحلهٔ دنیا شکل می گیرد شدای دادگر در جهان دیگر پاداش

۱ - ایشان(امامان) به خدا سوگند همان نور خدایند که فرستاده است و ایشان به خدا سوگند نور خدا در آسمانها و زمیناند (اصول کافی، ج، ۱، ص ۱۹۴). تبیان آثار موضوعی، دفتر چهل و دوم، امامت و انسان کامل از دیدگاه امام خمینی، ۱۳۸۱، ص ۲۱.

بدان که انسان کامل چون وجود جامع و خلیفهٔ خدا در زمین ها]ی مخلوقات [برعالمیان است گرامی ترین آیات خدا و بزرگ ترین حجتهای اوست. امام خمینی (ره)، شرح دعای سرح، ص ۱۴۶-۱۴۷. موجودات دیگر دانند که وصول به فنای ذات مقدس و استغراق در بحر کمال برای آنها امکان پذیر نیست جز به طفیل و تبع ذات مقدس انسان کامل عالم بالله و عارف معارف الهیه و جامع عوالم و عمل. (امام خمینی (ره) چهل حدیث، ص ۴۱۸).

۲. عنکبوت: ۶۴؛ بقره: ۲۷۲، ۱۱۰؛ نور: ۲۴؛ آلعمران: ۳۰؛ کهف: ۴۹؛ زلزال: ۶- ۸؛ زمر: ۴۸؛ تکویر: ۱۲و۱۴؛ طور: ۱۶. ۳. نجم: ۴۲

۴. بقره: ۱۵۶ و انبیا: ۹۳

۵.«مطلب بسیار عمده واساسیای که کتب آسمانی ما را به آن توجه دادهاند پیوستگی این دو زندگی (زندگی دنیا و زندگی

No.

نیکوکار و کیفر تبهکار را در چهارچوب نظام متقن «عمل و عکسالعمل» مقرر ساخته است. در آن جهان هر کس آن درود که در این جهان کشته است و خود را با آن هویت می یابد که در این سرا برای خود ساخته و پرداخته است. هر تلخ و شیرینی که در آن جهان به او رسد فرآوردهٔ عمل این جهانی خود اوست که تمام و کمال و بیهیچ ستمی به او رسیده است.

اعتقاد به روز رستاخیز و حیات اخروی از مبانی مهم تربیت اسلامی است. این باور یکی از مؤثر ترین و نافذترین باورها و از قوی ترین عوامل جهت دهی به رفتار آدمی است که پدیدآورندهٔ هدفداری، مسئولیت شناسی، امید ونشاط در انسان و ضامن اجرایی بینظیری برای تحقق اخلاق و ارزشهای انسانی و دینی در راستای سلامت، سعادت و کمال و تعالی فرد و جامعه است. در قرآن کریم، به دلیل اهمیت نظام اخروی و گستردگی و پیچیدگی عالم آخرت و نا آشنایی انسان با آن جهان، از قیامت سخن بسیار گفته شده تا به آن حد که بیش از نیمی از آیات شریفهٔ این مهم ترین کتاب تربیت آدمی، مربوط به معاد و آمادگی برای آن است'.

#### **1\_7** مبانی معرفتشناختی

منظور از مبانی معرفت شناختی در این مجموعه بخشی از گزارههای توصیفی و تبیینی دربارهٔ شناخت آدمی و حدود و ثغور آن است، که بنا بر سنت متعارف در مباحث فلسفی معاصر و با توجه به اهمیت بسیار عرصهٔ معرفتشناسی در تبیین فلسفهٔ تربیت، مبانی مربوط به این عرصه از مبانی عام انسان شناختی متمایز گشته است (هر چند در متون رایج فلسفهٔ اسلامی با وجود پرداختن به بسیاری از مباحث این عرصهی مهم، چنین تمایزی وجود ندارد).

اهم این دسته از مبانی اساسی تربیت، به این شرح قابل تبیین هستند:

آخرت) است. این دو حیات از یک دیگر جدا نیست و بذر آن حیات در این حیات به دست خود انسان کاشته می شود و سرنوشت آن حیات، در این حیات به وسیلهٔ خود انسان تعیین می گردد. ایمان و اعتقاد درست وپاک مطابق با واقع(جهان بيني) و خلق وخوى پاكيزه وانساني ومنزه از حسادتها، مكرها، حقه وكينهها، غل وغشها، نيز اعمال صالح که در جهت تکامل فرد وجامعه صورت گیرد، خدمتها، اخلاصها وامثال اینها سـازندهٔ یک حیات سـعادتمنـدانـه جاویـد است. برای انسان، برعکس بی ایمانیها، بی اعتقادیها، باورهای غلط، خلق وخوهای پلید، خودخواهیها و... امتناع از عبادت ویرستش خالق و امثال اینها موجب حیات بسیار شقاوت آلود برای انسان در جهان آخرت است.. از قرآن کریم واخبار وروايات پيشوايان ديني چنين استنباط ميشود كه نه تنها انسان باقي است وجاودان ميماند، اعمال وآثار انسان نيز به نحوی ضبط و نگه داری می شود واز بین نمی رود وانسان در نشئهٔ قیامت تمام اعمال آثار گذشتهٔ خود را مصور ومجسم میبیند ومشاهده می کند» (شهید مطهری، جهان بینی اسلامی، ص ۵۰۳ و ۵۰۴).

۱. بهشتی، محمد، همان، ص ۲۹۶ و ۲۹۵

# ۱\_۳\_۱ انسان نسبت به شناخت هستی و درک موقعیت خود ودیگران در هستی توانایی دارد.<sup>۱</sup>

همچنان که وجود واقعیاتی خارج از ذهن، برای هر انسان امری بدیهی و تردید ناپذیر است، امکان شناخت این واقعیات (دست یابی و شکل گیری دانش) نیز امری است بدیهی که جای انکار و یا حتی تردید ندارد<sup>۲</sup>. به بیان دیگر، جهان هستی قابل شناسایی است و انسان توانایی شناخت آن را دارد. خداوند این توانایی را به انسان عطا کرده است. تدعوت به شناخت ابعاد و مراتب مختلف هستی و اشاره به پدیده های آفاقی و انفسی در قرآن، نشان از قدرت بشر برای شناخت دارد که دارد. همچنین، اشارهٔ قرآن به تعلیم بشر توسط خدا، دلالت برفعلیت یافتن این امکان دارد که همین علم انسان زمینهٔ انتخابگری و مسئولیت و کرامت آدمی است و در نتیجه سجود فرشتگان را در برابر او فراهم آورده است .

## ۲\_۳\_۱ علم انسان دارای اقسام حقیقی و اعتباری است و مراتب و سطوح مختلف دارد.

### حقیقت تشکیکی علم آدمی در نخستین تقسیم خود به علم حضوری و علم حصولی تقسیم

۱. اولین و مهم ترین پرسـش در حوزهٔ شناختشناسـی تعیین تکلیف توانایی شـناخت انسان است، تا مشخص نشود که آیا انسان می تواند بشناسد یا نه، پرسشهای اساسی هستی شناسی هم ناگشوده می ماند.

۲. در واقع با ادعای شکاکیت مطلق یا نسبیت گرایی فراگیر نه می توان چیزی را اثبات و نه می توان چیزی را رد وابطال نمود، زیرا اثبات یا رد، مستلزم پذیرفتن عقل استدلال گر، تفکّر، درستی قواعد استنتاج منطقی همانند اصل علیّت، اصل امتناع تناقض و مانند آن هاست. از سوی دیگر این ادعا که هیچ معرفت یقینی و مطلقی ممکن نیست، مستلزم اعتراف به دست یابی به معرفت یقینی و مطلق است (عباسعلی شاملی، بنیادهای دینی وفلسفی سند ملی آموزش وپرورش).

٣. دهر: ٢

۴. در سراسر قرآن بارها با مفاهیم مختلفی چون تفکر، تدبّر، نظر، علم، بصر و لُب، بر وجود این توانایی در انسان تأکید شده است. بقـره: ۷۳، نور: ۶۱، انعام: ۱۷ - ۱۹ و ۷۳، اعراف: ۱۶۹، یوسف: ۳ و ۱۰، قصـص: ۶۰، رعد: ۳، نحل: ۱۲ و ۷۸، جاثیه: ۳-۶ و حج: ۴۶

دربارهٔ امکان دست یابی به شناخت نیز، آن چنان که برخی از قرآن پژوهان(محمدتقی جعفری و ناصر مکارم شیرازی) گفته اند، بیش از هفتصد آیه از قرآن کریم به شیناخت، انگیزهها، و انواع، ابزارها و نیز منابع آن پرداختهاند که این شیمار از کریمههای قرآنی هم نشانگر اهمیت بالای دانش و معرفت در قرآن و هم گویای امکان تحقق شیناخت از منظر آن است. قرآن به روشهای گوناگون، پیروان خود را به فراگیری علیم و دانش و شناخت رازهای هستی و اسرار عالیم آفرینش دعوت می نماید. پر واضح است هنگامی که قرآن آدمی را به معرفت دعوت می کند آن را امری ممکن می داند و گرنه دعوت کردن به پی گیری چیزی که ذاتاً ناشدنی است خلاف حکمت و ناسازگاری با منطق قرآن است (عباسعلی شاملی، همان). گردن به پی گیری چیزی که ذاتاً ناشدنی است خلاف حکمت و ناسازگاری با منطق قرآن است (عباسعلی شاملی، همان).

۶. در معنای عام و کلی، علم عبارت است از حضور شیء یا ماهیت آن نزد موجود مجرد(غیرمادی) و امری است مجرد، تشکیکی و از سنخ وجود (نه امری عرضی از مقولهٔ کیف نفسانی که به صورت امری عرضی برجوهر نفس عارض شده باشد)، بلکه علم از سویی عین عالم یا ادراک کننده است واین دو(عالم وعلم) با یکدیگر اتحاد ویگانگی وجودی دارند وازدیگرسو نیز



می شود که از حیث تجرد و واقعنمایی، علم حضوری برتر از علم حصولی است؛ زیرا فارغ از وساطت صورتها و مفاهيم، بهطور مستقيم و با شهود خود واقعيت، حاصل مي شود. ولي علم حصولی شامل سه مرتبهٔ حسی، خیالی و عقلی است ٔ این مراتب علم با یکدیگر نسبت و رابطه دارند ولی به یکدیگر تبدیل نمیشوند.هم چنین شناخت حصولی در آدمیان از سویی به دوبخش تصور و تصدیق و از یک منظر، به دو قسم بدیهی و نظری تقسیم میشود۲.

باتوجه به سطوح مختلف واقعیت، نیزمی توان به مسئلهٔ تقسیم علوم توجه نمود. در بالاترین یا فراگيرترين سطح واقعيت، كل هستى با همهٔ موجودات آن، خواه محسوس يا نامحسوس، مخلوق و آیت خدا محسوب میشوند. در این سطح، تفاوتی میان موجودات نیست. آنها همه واقعیتی آیهای یا نمادین دارند. در این سطح، نمی توان اقسامی برای علوم قائل شد، بلکه علم از ویژگی یگانگی برخوردار است. در سطحی پایین تر، که موجودات از حیث نوع موجودیت یا صفاتی وجــودي مـورد توجـه قرار مي گيـرنـد، علـوم نه تنهـا موضوعات مختلف دارند، بلكه به تبع أن، چه بسا روشهای مختلفی برای تحقیق و مطالعه خواهند داشت. البته، نمی توان همواره در سطح كثرت علوم باقى ماند، بلكه پس از بهرهوري از نتايج آن (مايهور شدن علوم مختلف)، بايد به وحدت بازگشت. این بازگشت در حکم رجوع به واقعیت اساسی تر موجودات است. به هر حال، علم آدمی ممکن است نسبت به سطوح معینی از واقعیت، تحقق یابد و با دست یافتن به هر سطحی از واقعیت کافی است که آن را علم بنامیم.

به هنگام ادراک، همان ذات شیة ادراک شده (البته ماهیت و نه وجود آن) در ذهن عالم پدید می آیدکه علم، به دلیل همین رابطهٔ ماهوی، با معلوم واقع نما و كاشف از واقع است (رك به بحث وجود ذهنی، مساوقت علم با وجود واتحاد علم وعالم ومعلوم در فلسفهٔ اسلامی). بنابراین تبیین، عالم شدن هر فرد در حقیقت عبارت است از سعهٔ وجودی او؛ البته علم در مفهوم اصطلاحی (مد نظر در اینجا) تنها به ادراک مطابق واقع انسان منحصر است که در کامل ترین مرتبه به معنای شهود واقع ویا باور صادق موجه نسبت به واقعیات هستی است. این معنا از علم در شکل حصولی آن، حیثیت ابداعی و التفاتی دارد وحاصل فعالیت یاددهی یادگیری است.

۱. مرتبهٔ حسبی شامل تصور صورت اشیاست که به شرط محاذات وضع و حضور شی، با کمک حس مشترک وحواس پنج گانه رخ میدهد. مرتبهٔ خیالی شامل صورتهای ادراکی یا تصورات بایگانی شده و صورتهای ابداعی یا خیالی است که تولید آنها بدون شـرط محاذات و حضور شـی، رخ میدهد. مرتبهٔ عقلی شامل مفاهیم ماهـوی (معقولات اولیـه)، مفاهیـم کلی (معقولات ثانویه)، ادراکات اعتباری، گزارههای پایه (بدیهیات)، گزارههای استنتاجی، استدلالها و قضایاست (علم الهدی، همان). مبدأ تمام ادراكات، حتى بديهيات، حس است. اما ادراكات حسي هر گز به تنهايي نمي توانند معرفتي را پـديـد آورند، زیرا ادراک حسی، علم یا معرفت کلی به بار نمیآورد، مگر به ضمیمهٔ وساطت تعقل.

۲. شناختهای بدیهی یایه و اساس شناختهای نظری هستند و بدون تکیه و باز گرداندن نظریّات به بدیهیات، نمی توان بـه معرفت دسـت یافت.(نظریهٔ مبنا گروی) در ناحیهٔ تصـورات، که غرض نیل به معرفت تصـوّری اسـت، بایـد از مفاهیـم بدیهی یا مفاهیم روشنی که نهایتاً به بدیهیات باز می گردند، در معرّفی حقایق بهره گرفت و در ناحیهٔ تصدیقات، که دغدغهٔ اصلی اثبات درستی و صدق آن هاست، گزارههای بدیهی تکیه گاه اصلی اثبات درستی قضایای نظری به حساب می آیند (عباسعلی شاملی، همان). از سـوی دیگر، بر اسـاس قصد و غرض آدمی، می توان گفت که «علم» دارای قسـم یا اقسـام اعتباری است. البته در معرفت شناسی اسلامی، به دلیل اهمیتی که برای واقعیت «معلوم» در نظر گرفت ه شــده است، قسم یا اقسـام حقیقی علوم کنار گذاشته نمی شود ولی علاوه بر آن، تقسیم اعتباری علم برحسـب مقاصد و نیازهای خاص آدمی نیز امکان پذیر است. از این نظر، علم متناظر با نیازهای آدمی و میزان سـودمندی آن قابل تقسـیم اسـت. سـودمندی علم در پاسخ گویی به نیازهای واقعـی انسـان مشخـص می شود. هـر علمـی کـه به نیـازهـای اساسی تر پاسخ گوید، از سودمندی بیش تری برخوردار است. نیازهای اساسی بشر شامل نیازهای حیاتی و نیازهای متعالی اسـت. رفع نیازهای دستهٔ اول (نیازهای حیاتی) اولویت زمانی دارد؛ ولی پاسخ گویی به دستهٔ دوم (نیازهای متعالی) از اولویت رُتبی برخوردار است. به بیان دیگر، از آنجا که هر علم دارای متعلّق و معلومی اسـت و همهٔ معلومها در تأمین کمال اصیل آدمی تأثیر یک سانی ندارند، علوم به فراخور موضوع خود دارای ارزش می شـوند؛ برخی از علوم از منزلت و شرافت بالاتر، و در نتیجه از اصالت نسـبی، برخوردارند و پارهای دیگر از مرتبتی پایین تر؛ و بعضی که نقشی در تأمین کمال یا دوری انسـان از مسـیر کمال ندارند فاقد ارزش و مباحاند؛ و بالأخره، دستهای از علوم و دانستهها نیز به دلیل آسـیب رسـانی به تکامل حقیقی انسان دارای ارزش منفی هسـتند. به همین جهت، نوعی دلیل آسـیب رسـانی به تکامل حقیقی انسان دارای ارزش موجود می آید.

لذا، علم انسان واقعیتی ذومراتب است و سطوح آن نیز تابعی از ابزارها، روشها، مهارتها و محدودیتهای شناختی آدمی است.

### ٣-٣-١ معيار اعتبار علم، مطابقت با مراتب گوناگون واقعيت (نفسالأمر) است.

مطابقت گزارههای معرفتی با نفسالأمر، ملاک علم معتبر است. نفسالأمر شامل همهٔ واقعیات هستی وامری فراتر از عالیم مادی است. نفسالأمر در قضایای متافیزیکی همان «واقعیات مادی»(موضوع بحث) است ولی در متافیزیکی»(مورد اخبار) و در قضایای تجربی، همان «واقعیات مادی»(موضوع بحث) است ولی در وجدانیات، مقصود از آن «واقعیات نفسانی»(موضوع دریافت شخصی گوینده) و در قضایای منطقی و ریاضی، «امورذهنی و انتزاعی»(مورد گفت و گو و استدلال) است. همچنان که در اعتباریات، همان واقعیات اعتباری، نفس الأمر به شیمار می آیند بنابراین، بر اساس این تفسیر گسترده از نفسالأمر، زمینههای توجیه واعتباربخشی دانش گسترده می شود. شاخصهای اعتبار دانش نیز شاملِ اموری نظیر «مطابقت باشواهد عینی»، «سودمندی نتایج»، «سازگاری با منظومهٔ معرفتی معتبر و معقول» و «اعتبار مرجع» می گردد.



## 4\_٣\_1 علم در عين كشف از واقع (از منظر معلوم)، محصول خلاقيت و ابداع نفسانى (از منظر عالم) است.

خداوند نفس آدمی را به گونهای آفریده است که بر ایجاد صورتهای مجرد تواناست و همانطور که تمام مخلوقات خدا برای او حاصل اند، صورتهای ابداعی نفس انسان نیز برای آن حاصل می شوند و حصول صورت معلوم (در فرض مطابقت آن با واقع) برای نفس، مناط عالمیت نفس (در علم حصولی) است. به این ترتیب، نفس متصف به علم نیست و علم در نفس حلول نمی کند یا در آن منعکس نمی شود، بلکه نفس فاعل شناسا، مُبدع علم است.

#### ۵\_۳\_۱ علم در عین ثبات (از منظر معلوم)، دارای ویژگی یوپایی(از منظر عالم) است.

حقیقت، که عبارت است از مطابقت محتویات ذهنی با واقع و نفسالأمر، امری همیشگی و تغییرناپذیراست. در واقع، آنچه (در خصوص واقعیات موقّت)، مقیّد و محدود به زمان است «واقعیت خارجی» است نه « مطابقت مفهوم ذهنی با آن واقعیت خارجی» اما هنگامی که علم را با نظر به عالیم مورد توجه قرار میدهیم، ویژگی تحول و پویایی آن، که از علمورزی عالمان در زمینههای مختلف نشئت گرفته است، آشکار میشود. قرار گرفتن عالمان در زمینههای مختلف اجتماعی، فکری و تاریخی، آنان را با فضاهای متفاوتی مواجه میسازد، به گونهای که ممکن است هر فضایی، علائق، حساسیتها و سؤالهای ویژهای را فراروی عالمان قرار دهد. از سوی دیگر جهان بینی و نظام ارزشی هر شخص به تکوین پرسشهای مختلف، حتی درخصوص یک پدیده، منجر خواهد شد و به پی جوییهای مختلف خواهد انجامید. در نتیجه علومی که از این پی جوییها حاصل میشود، متنوع خواهند بود. بنابراین، می توان در عین ثبات علم (از منظر معلوم و مطابقت آن با نفسالأمر)، به پویایی علم اعتقاد داشت؛ مشروط بر آن که به نسبیت گرایی منجر نگردد.

۱. هرچند فیلسوفان اسلامی در ابتدا علم را حاصل انطباع صورتی در نفس میدانستند، ولی تقریباً پس از صدرالمتألهین، علم ابداع نفس تلقی می شود. زیرا علم یک وجود مجرد از ماده و از مقولهٔ ماهیت خارج است و ازجملهٔ اعراض یا صفات نفس نیست. ادراکی است که برای نفس حاصل شود. ولی شرط حصول چیزی برای دیگری این نیست که در آن حلول کند یا وصف آن باشد (علم الهدی، فلسفه تعلیم و تربیت رسمی در اسلام).

۲. به این ترتیب، یک مفهوم ذهنی یا اصلاً حقیقت نیست و کذب و غلط است و یا اگر حقیقت بود و از یک واقع و نفس الأمر حکایت کرد همیشه با آن واقع مطابقت دارد. ناگفته نگذاریم که اوّلاً؛ آنچه گفته شد مربوط به علوم حقیقی بوده و این ثبات در اعتباریات و مسائل مربوط به علوم اعتباری جاری نیست. ثانیاً، دائمی بودن حقیقت مربوط به حقایقی است که درستی و حقیقت بودنشان با دلیل یقینی ثابت شده، و گرنه فرضیهها و اموری که حقیقت بودنشان احتمالی هرچند به احتمال قوی باشد ولی به حدّ یقین نرسیده باشد احتمال تغییر و جای گزینی با فرضیه و نظریهٔ دیگری را دارد و این تغییر و دگرگونی می توانددر همین فرضیه یا تئوری جدید نیز ادامه یابد و همین طور در فرضیهها و نظریههای بعدی. مگر آن که مطابقت یک نظریه با واقع به نحو قطعی و یقینی ثابت شود که دیگر جای تغییر و تحول درآن وجود نخواهد داشت (عباسعلی شاملی، همان).

پذیرش ثبات در علم با ظهور سـه گونه تغییر (پویایی) در آن قابل جمع اسـت. گونهٔ نخسـت تغییـر، ایـن است که معـرفتهای دیگری بر علم پیشین افزوده شود. گونهٔ دوم این است که علم پیشـین با قرار گرفتن در عرصهٔ منظومهٔ معرفتی معیّن، قدر معرفتی متفاوت بیابد. گونهٔسـوم نیز عبارت اسـت از ابطال یا اصلاح و ترمیم دانستههای پیشـین، به این معنا که گاه دربارهٔ موضوعی شـناختـی به دست می آیـد که نشان میدهد تصور وتلقی پیشـین انسان از آن موضوع نادرست بوده است یا در نظریـه و دیدگاهی که نسبت به مسئلـهای داشته، پارهای نقاط، درست و پارهای دیگر نادرستاند و به اصطلاح، نظریه و دیدگاه مزبور نیازمند بازسازی، اصلاح و ترمیم بوده است. چنین تغییری نیز در دانستهها و شناختهای انسانی جای انکار ندارد.

۶\_۳\_۱. آدمــی منابع وابزار شــناخت متعــددی در اختیار دارد که مکمّـل یکدیگرند و برای شــناخت منسجم و جامع واقعیات وحقایق جهان باید از همهٔ آنها بهره گرفت و نمی توان از برخی به نفع دیگری دست برداشت.

اهم راهها و ابزارهای گوناگون انسان برای دست یابی به معرفت ۱ عبارتاند از حواس (درونی و بیرونی)، عقل، شهود و مکاشفه، وحی و الهام:

حواس حسس فراگیرترین ابزار معرفت است. غالباً حس را به دو گروه ظاهری و باطنی، تقسیم کرده اند. حواس ظاهری شناخت گسترده ای از جهان طبیعت برای انسان فراهیم می کند. اما شناختهای برآمده از حواس ظاهری، حصولی و جزئی اند و صرفاً نشان دهندهٔ عوارض و ظواهر چیزهای پیرامون ما هستند و هرگز به ژرفای آنها نفوذ نمی کنند و ذات آنها را نشان نمی دهند. از طرفی، ادراک حسی دارای محدودیت زمانی و مکانی است، زیرا تحت شرایط خاص زمانی و مکانی شکل می گیرد. حواس باطنی نیز اطلاعات فراوانی به دست می دهد؛ درک پاره ای از معانی و صورتهای ذهنی، ساخت صورتهایی تازه و آفرینشگری های هنری و شعری، یادآوری معلومات گذشته و گاه فراموش شده، از کارکردها یا شئون حواس باطنی است.

عقل اساسی ترین کار عقل درک مفاهیم کلّی است؛ در برابر حواس و خیال که به امور جزئی (شخصی) اختصاص دارند. عقل به این معنا، شئون یا نقشهای بسیاری دارد از جمله تجزیه (تحلیل) و ترکیب مفاهیم کلّی و استدلال و استنتاج. به این ترتیب، آنچه عقل دریافت می کند از سنخ علوم حصولی است نه علوم حضوری. عقل و خرد در چشم انداز اسلامی یکی از راههای

٨٢

۱. نحل: ۲۸؛ طه: ۵۴؛ آل عمران: ۱۹۰ تکاثر: ۵، ۷؛ انعام: ۲۵؛ نساء: ۱۶۴؛ شوری: ۵۱؛ قصص: ۷؛ یوسف: ۱۵ ۲. آیات بسیاری در قرآن کریم با تعبیرهای گوناگون اشاره به عقل می کند و به بهره گیری از آن ترغیب مینماید: «کذلک یبیان الله لکم آیاته تعقلون» (بقره/۲۴۲) و متقابلاً کسانی را که از فروغ عقال بهره نمی جویند مسورد ملامت و سرزنش قرار می دهد: «أفلا تعقلون» (بقره/۴۴و ۷۶)؛ (آل عمران/۶۵)؛ (انعام /۳۲)؛ (اعراف/۱۶۹)؛ (یونس/۱۶)؛ (هود/۵۱)؛

مهم و اصلی نیل به شناخت است و گسترهٔ دریافتهایش آن آن چنان گسترده است که واقعیات نامحسوس و امور غیبی را هم دربر می گیرد و از این روی، یکی از راههای باور کردن و یقین داشتن به غیب و مبدأ و معاد نیز همین راه عقل است.

#### شهود و مکاشفه

سومین ابزار یا راه معرفت انسان شهود یا مکاشفه است که در آن، واقعیتی بدون واسطه و به شکل حضوری به ادراک انسان در می آید و به همین دلیل در معرفت شهودی اشتباه و خطا راه ندارد. انسان از راه شهود یا مکاشفه می تواند به معرفتهای بسیاری دست یابد. برخی از این معرفتها همگانیاند و همهٔ انسانها از آن برخوردارند و پارهای دیگر به طور عادی برای همهٔ انسانها فراهم نیست. از شناختهای شهودی همگانی می توان معرفت به خود، معرفت به توانشهای درونی خود (اعم از قوای ادراکی و تحریکی) و معرفت به حالتهای روانی را نام بُرد.

شناختهای شهودی ویژه، که از آن با عنوان مکاشفه یا شهود باطن نیز تعبیر می گردد، حالتی است که برخی انسانها در آن حالت، قسمتهایی از واقعیات جهان را به مقدار توانایی وسعهٔ وجودی شان به روشنی مشاهده می کنند و پارهای از حقایق جهان غیب برایشان منکشف می گردد.

#### وحي و الهام

«وحــى»در اصطلاح رایج، تنها به وحی نبوی اطلاق میشـود که بـا اینکه به لحاظ منبع معرفتی امرى مختص انبياى الهي است ولى بدون شك از جهت ابلاغ با واسطهٔ محتواى پيام هدايت الهي به عموم مردم یکی از مهم ترین راههای کسب معرفت برای عموم انسانها به شـمار می آید. اما آنچه که به عنوان پیامو رهنمود خدای متعال به قلب اولیای خاص خدا القا می شـود یا به وسـیلهٔ فرشتگان در اختیار ایشان قرار می گیرد - البته نه در قالب وحی نبوت - نام «الهام» به خود می گیرد که جنبهٔ معرفت بخشی آن برای عموم انسانها بسیار محدود تر از وحی است وتنها از طریق سنت معتبر اولیای معصوم (علیهم السلام)، دریافت می شود. به هر حال معرفت یابی از راه وحی و الهام مورد اشاره و تأکید آیات متعدّدی از قرآن کریم و روایات اسلامی است.

وحی به دلیل ناکافی بودن ابزارهای عادی شناخت آدمی، یعنی حس و عقل، برای سعادتمندی بشر در اختیار افراد ویژهای، که خدای متعال آنها را برای پیام رسانی خویش برگزیده است، قرار مي گيرد: «الله اعلم حيث يجعل رسالته» (انعام/ ١٢۴). وحي الهي پس از دريافت كامل و عاري از

(یوسـف/۹۰۱)، (انبیـاء/۱۰ و ۶۷)؛ (مؤمنون/۸۰)؛ (قصص/۶۰) و (صافّات /۱۳۸). به عـلاوه، آیات فراوانی از قرآن کریم برای اثبات مدعا از براهین عقلی استفاده کرده و برای بطلان اندیشههای مخالفان، استدلال عقلی نموده است؛ از باب نمونه: «لوكان فيهما آلههٔ الآ الله لفسدتا» (انبياء/٢٢).



خطای آن از سوی پیامبر، میبایست در مقام حفظ و نگه داری و نیز ابلاغ آن به دیگران از هرگونه خطا و اشتباهی در امان باشد، تا اوّلاً؛ کاستی معرفتی بشر که انزال وحی را ضروری میکند، جبران شود و آدمی شناخت صحیح و کافی برای رسیدن به سعادت را در اختیار داشته باشد؛ سعادتی که خداوند سبحان انسان را برای نیل به آن آفریده است. ثانیاً؛ حجّت بر مردم تمام شود تا روز قیامت کسی نتواند به این بهانه که راه صحیح سعادت در اختیار من قرار نگرفت و از دعوت الهی بی اطلاع ماندم، در دادگاه خداوندی عذر تراشی کند: «رُسلاً مبشّرین و منذرین لِئلاً یکون للنّاس علی الله حجّهٔ بعد الرّسل» (نساء / ۶۵).

الهام نیز، جهت تکمیل معرفت شهودی و علم لدنی اولیای معصوم -علیهم السلام- با توجه به کسب مراتب صفا و طهارت باطنی در اختیار ایشان قرار می گیرد و هر ولی معصوم-علیه السلام- به دلیل برخورداری از عصمت، آن را ازطرق غیبی و بیهیچ گونه خطا و لغزشی به مانند پیامبر اکرم صلی الله علیه وآله و سلّم حریافت میدارد.

۱. این مصونیت مورد تأکید برخی از آیات قرآن کریم قرار گرفته است، از جمله: «عالم الغیب فلا یظهر علی غیب احداً، الآمن ارتضیٰ من رسوله فأنّه یسلک من بین یدیه و من خلفه رصداً، لیعلم ان قد ابلغوا رسالات ربّهم و احاط بما لدیهم و أحصی کلّشیء عدداً» (جن / ۲۸ ۲۸) (عباسعلی شاملی، همان).

۲ قرآن کریم، کتاب ســـترگ الهی اســت که مصون از هرگونه تغییر و تحریفی وحی نازل بر پیامبر اســلام (ص) را تا قیامت در اختیار بشــر قرار میدهد: «آنا نحن نزّلنا الذکر و آنا له لحافظون» (حجر / ۹). آیات این کتاب شــریف که هم در معانی و هم در الفاظ وحی خداوندی اســت: «آنا انزلناه قرآنً عربیاً لعلّکم تعقلون» (یوســف / ۲) چنانچه از نظر دلالت نیز قطعی و به اصطلاح «نصّ» باشند، آنچه به دست میدهند شناختی یقینی و تردید ناپذیر خواهد بود و در صورت ظنی بودن دلالت آن، که اصطلاحاً «ظاهر» نامیده میشــود، حداکثر شــناختی ظنی به دســت خواهد داد. آنچه در قالب وحی غیرقرآنی و یا الهام نصیب پیامبر – صلی الله علیه و آله و سلّم ـومعصومان –علیهم السلام – گشته نیز، آن گاه که در ظرف مفاهیم و برای دیگران بیان میشود بیانگر واقع و حجّت و میزان خواهد بود. چنان که قرآن کریم نیز به کسانی که به دنبال شناخت حقایق و درک واقعیات هســتند، به پرســیدن از «اهل ذکر»فرمان داده اســت: «فاســئلوا اهل الذّکر ان کنتم لاتعلمون» (انبیاء/۷). در عین حال، سخن معصوم –علیهالسلام – وقتی نسبت به واقع قطع آفرین است که از حیث سند و دلالت، قطعی بوده و جهت صدور آن نیز، افادهٔ حکم واقعی باشــد. در غیر این صورت، گفتار معصوم –علیهالســلام – با شرایطی، از امارات معتبر و نسبت به واقع حداکثر ظنّ آفرین خواهد بود (عباسعلی شاملی، همان).

بنابرایس با توجه به گوناگونی واقعیّات مورد شناخت و اختلاف ابزارها و راههای شناخت این واقعیّات، موضوعات و مسائل هر رشتهٔ علمی، اقتضای به کارگیری روش خاصّی در بررسیی و پژوهــش آن را دارد. بــه این ترتیب، مرزبندی ویژهای میان روشهای پژوهش مسـائل مختلف به وجود می آید که مقتضای گوناگونی علوم و مسائل آن است و یک امر قراردادی نیست. لذا در بررسے مسائل علمی و داوری نسبت به درستی یا نادرستی آنها لازم است از روش تحقیق ویژهٔ هر مسئله و متناسب با روششناسی معتبر در آن علم استفاده کرد، وگرنه خَلط در بـه کارگیـری روشها و جای گزینی نابجای هر یک به جای دیگری نه تنها به حقیقت یابی نخواهد انجامید بلکه باعث داوریهای نادرست و محروم ماندن از دستاوردهای علوم و مسائل مختلف معرفتی خواهد شد.

٧\_٣\_١.انسـان هم در مقام نظر و هم در عرصهٔ عمل، از توانایی تعقل (عقلورزی)، که در شناخت حقیقت هستی و کسب سعادت جاوید نقش اساسی دارد، برخوردار است. تعقل مهمترین فعالیت آدمی است و در تمام فعالیتها، از جمله شنیدن، دیدن، مشاهدات قلبی، هم چنین، تولید مفاهیم و گزارهها، استنتاجها، ارزیابیها، تعمیمها، ارجاعات، اصلاحات، بازنگریهای مکرر و یقین و عمل حضور اساسی دارد. تعقل(درمعنای جامع آن)مشتمل بررمز گشایی ازذات واقعیت و رمز گـذاری واقعیت (بیان آن در قالبهای جدید) است. رمز گشـایی از عالم نمادیـن و آیات آفاتی و انفسی، که سراسر نمود واقعیتاند، در فرایند پیوسته یا مکرر تعقل، امكان يذير است.

قرآن کریم در آیات گوناگون رمزگشایی از حوادث طبیعی و رخدادهای تاریخی و اجتمـاعـــی را به امکانی برای تعقل مربــوط می کند و یا آیه بودن آنها را صرفا به دارندگان قلب و عقــلورزان اختصـاص میدهد. 'فعالیت عقل، در عین محــدود و مخاطـره آمیـز بودن، امکــان دست یافتن آدمی به برخی حقایق فراتاریخی و یقینی در مورد واقعیت هستی و موقعیت وی در آن را فراهم میآورد. آنگاه در پرتو فهم و تفسیر درستی که به این ترتیب از هستی و موقعیت شایستهٔ انسان فراهم می آید، عقل ورزی در مقام عمل ۲، لوازم عمل بایستهٔ مقتضای این درک و فهم را در زندگی فرد مشخص می کند و تعهد نسبت به آنها (و در نتیجه تحقق عملی

١.رعد/ ۴، مؤمنون / ٨٠، حديد / ١٧، روم / ٢۴ و ٢٨، يس / ٨٨ و حج / ۴۶

۲. البته این معنای ارزشی از عقل و عقلورزی (که فعلیت یافتن آن ملازم با هدایت آدمی به مسیر کمال و سعادت است) افزون بر مفهوم متعارف عقل در عرصهی معرفتشناسی است (یعنی توانایی ادراک مفاهیم کلی و نیز قدرت ابداع مفاهیم و تولید ابزارهای مناسب برای رسیدن به هدف) که از آنها با عنوان عقل استدلالی(نظری) و عقل مولد، عقل تجربی یا ابزاری یاد میشود.

این لوازم) را از طریق تأکید بر هماهنگی نظر و عمل موجب میشود.

براین اساس، قرآن دستیابی به آسایش جاودانه را به ایمان و عمل مشروط می کند، که هر دو مبتنعی بر تعقل اند. بنابراین تنها در صورتی که از توانایی عقل و عقل ورزی خود به طور کامل بهره گیریم یعنی نخست مجموعهٔ واقعیتها و حقایق عالم را در مراحل ابتدایی تعقل در ذهن ترسیم و برهان پردازی وسپس آنها را در مراحل عالی تعقل باور کنیم (تعقل نظری)، آن گاه لوازم عملی این درک و باور را آگاهانه و اختیاری انتخاب و با عمل اختیاری مداوم به تدریج در خویشتن تثبیت نماییم (عقل ورزی عملی) به هستی جاودانه و آسایش همیشگی دست می یابیم.

### ۸\_۳\_۱. شناخت آدمی با موانع و محدودیتهایی همراه است.

انسان قادر است به کمک قوای شناختی، دامنهٔ شناخت خود را از محسوس به نامحسوس گسترش دهد و هر دو لایهٔ هستی (شهود و غیب) و برخی از امور فراتر از زمان و مکان را بشناسد؛ ولی در عین حال، محدودیتهایی برای این توانایی بشر متصور است: از یکسو، فرایندشناخت حصولی جهان هستی در مقام کشف، به قدر طاقت فرد عالم و متناسب با محدودیتهای فکری و تاریخی محیط بر او صورت می گیرد و لذا هر انسانی به قدر توان و استعداد ومیزان تلاش وخلاقیت فکری خود از این معارف بی کران بهره می گیرد. همچنان که عقل بشر، با توجه به محدودیتهای فاتی خویش، قادر نیست که به بعضی از حقائق هستی (نظیر درک کنه ذات اقدس الهی و واقعیات جهان ماوراء الطبیعه) پی ببرد.

هم چنین موانع درونی وبیرونی فراوانی (نظیر لجاجت، سطحی نگری، پندار گرایی، شخصیت گرایی، تقلید کور کورانه، غرور و استبداد رأی) در مسیر فهم و شناخت انسان وجود دارد که با وجود امکان رفع اکثر این موانع، احتمال وجود برخی از آنها باعث می شود که نتوانیم به صورت قطعی بر اکثر معلومات خود اعتماد کنیم و لذا باید همواره دانش انسانی خود را در معرض نقد و ارزیابی دیگران قرار دهیم.

از سوی دیگر با توجه به هویت جمعی علم بشری، درمقام داوری و اعتباربخشی به محصول خلاقیت فکری عالمان، نقش عوامل روان شناختی و ملاحظات اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و فرهنگی در نحوه و قضاوت جامعهٔ علمی نسبت به نظریات مطرح شده در یک حوزهٔ معرفتی نیز مانع از اعتماد و اطمینان مطلق به این نوع داوریها میشود(که مواجههٔ افراطی با این واقعیت و بی توجهی به خصوصیت اکتشافی و واقع نمای علم -بنابر تقریر واقع گرایانه از آنبه طرح و رواج شبهات چالش برانگیزی نظیر شک گرایی، نسبیت گرایی معرفتی و کثرت گرایی شناختی در دنیای معاصر منجر شده است).

بنابراین، باید واقع بینانه اذعان نمود که انواع معرفت آدمی کمابیش با محدودیتهای گوناگون مواجه اند. که البته در این میان انواع دانشهای مستقل (متکی برعقل مولّد و ابزاری بشر) در صورت ارتباط نداشتن با منابع معتبردینی، با کاستیهای بیشتری روبه رو هستند.

#### ۱\_۴ مبانی ارزششناختی

مقصود از مبانی ارزش شناختی در این مجموعه، «مباحثی دربارهٔ ماهیت ارزشها و نحوهٔ درک و اعتباربخشی آنها و نیز بخشی از گزارههای مربوط به بیان مصادیق ارزشهای معتبر و چگونگی تحقق آنها بر اساس نظام معیار مقبول در جامعهٔ اسالامی (مبانی وارزشهای مبتنى بر دين حق يا سازگار با آن) است، كه عموماً از حوزهٔ فلسفهٔ اخلاق و حكمت عملى با رویکرد اسلامی یا از منابع بیانگر نظام ارزشی و اعتقادی اسلام، به عنوان اصول موضوعه، اخذ شدهاند».

اهم این مبانی را می توان به این شرح بیان نمود:

## دارد.

هرچند ارزشها (به لحاظ چیستی) از سنخ مفاهیم و گزاره هایی اعتباری هستند، به طوری که انسانها به نوعی در مقام عمل به آنها ملتزم و پای بندند و به مفاد آنها یا بر اساس آنها اقدام و رفتار می کنند ۱، اما باید دانست که اولاً این اعتبارات، در مقام ارزشگذاری تنها در ارتباط با واقعیات ومفاهیم حقیقی و با تکیه بر آنها قابل اعتنا و طرحاند و در غیر این صورت، از خود وجود مستقلی ندارند. به بیان دیگر، ارزشها (بایدها و نبایدهای ارزشی) بیانگر رابطهٔ ضروری خاصی

۱. شهید صدر ارزشها را این گونه توصیف می کند: «ارزشها در زندگی ما همان آرمانهای جهتدهنده و هدایت گری هستند که از جهان بینی ما سر بر می آورند و هدفها و روند هدف گذاریهای زندگی مان را از رهگذر نقشی که بر جریان تصمیم گیری، تصمیمسازی و اندیشه ورزی ما دارند، زیر نفوذ می آورند» (صدر ۱۹۷۹، ۱۹۲۹). هالستید نیز در توصیف ارزش و ارزشها می گوید: "ارزشها همان اصول، هنجارهای بنیادین، آرمانها، معیارها و قوانین زندگی است که رفتار ما را جهت دهی میکند و یا در تصمیم گیریها نقطهٔ اتکای ذهن ماست و یا این که مرجع داوری هایمان در باب عقاید و رفتارهاست و بالأخره به انسجام درونی و فردی و هویت شخصیمان گره خورده است» (۱۹۹۳، ص 0). در این دو توصیف، ارزشها همان معیارها و ملاکهایی هستند که در شکل گیری هویت و شخصیت کنونی و آیندهٔما نقش آفرینی می کنند. اما شهید صدر معتقد است که شکل گیری و دگر گونی ارزشها و آرمانها در ساختار شخصیتی ما زیر نفوذ جهان بینی ماست. نظام ارزشی و آرمانی هر کس دستاورد فلسفهٔ زندگی او و تفسیری است که وی از خود و زندگی دارد. فلسفهٔ زندگی تعیین کننده و جهت دهندهٔ نگاه و نگرشی است که ما از خود، زندگی، جامعه و کلیت هستی داریم. اندازه و چگونگی انرژی روانی که هریک از ما را به سوی اهداف زندگی سوق میدهد بسته به آرمانها و ارزشهایی است که یذیرفتهایم (صدر ۱۹۷۹، صص ۱۴۵–۱۴۶، به نقل از عباسعلی شاملی، همان).

است که برحسب علیّت و سببیّت، بین عمل اختیاری فرد و نتیجهٔ مترتب بر آن 'وجود دارد. در واقع، ورای اعتبار مفاهیم ارزشی و مقدم بر آن، واقعیتی (یعنی رابطهای واقعی میان عمل اختیاری و نتیجهٔ آن) وجود دارد که خود در زمرهی مفاهیم ارزشی نمی گنجد، اما ثبات و اعتبار ارزش به آن بستگی دارد۲، بنابراین، تنها برخی از ارزشها را میتوان، به تبع مبانی و منشأ انتزاع خویش، ۱. یکی از مسائل مهم در زمینهٔ ارزششناسی، مسئلهٔ ماهیت ارزشهاست. چند پاسخ به این مسئله داده شده است که عبارتاند از: «عینیت گرایی، ذهنیت گرایی، رابطه گرایی و زمینه گرایی. در نظریهٔ اول اعتقاد بر این است که ارزشها خصوصیاتی هستند که در اشیا و امور وجود دارند. زیبایی یک منظره و اخلاقی بودن یک عمل به دلیل وجود خصوصیاتی است که در آنها بعینه وجود دارد و با ادراک این خصوصیات توسط ذهن ناظر، گفته می شود که شیة یا عمل، دارای ارزش است. گروهی از متفکرین مسلمان (حایری یزدی، ۱۳۶۱ و مصباح یزدی، ۱۳۶۷ )به این نظریه گرایش دارند و گزارههای ارزشی (اخلاقی) را از سنخ قضایای توصیفی (معقولات ثانویهٔ فلسفی) وبیانگر رابطهای واقعی بین عمل آدمی و آثار آن (از نوع ضرورت بالقياس الى الغير) تلقى مى كنند.در ديدگاه دوم، ارزشها محصول تمايلات و احساسـاتاند، يعنى ماهيت ارزشها امری شخصی و وابسته به تمایلات است. در واقع یک قضیهٔ ارزشی بیان صرف احساسات است. در این دیدگاه بین «هست» یعنی قضایای توصیفی و «باید» یعنی قضایای تجویزی، تمایزی اساسی وجود دارد و راهی برای ارتباط بین این دو عرصه نیست. این دیدگاه از نظر عموم متفکران مسلمان مورد نقد جدی است در نظریهی سوم ارزشها هم وابسته به خصوصیات شیة یا عمل است و هم با تمایلات فرد ارتباط دارد. در نظریهی چهارم ارزش یک عمل یا شیة به زمینهای که در آن ظاهر می شود، وابسته است (شریعتمداری، ۱۳۶۷). اما علامه طباطبایی در این میان نظریه ای مستقل دارد که می توان گفت بین نظریهی عین گرایی و ذهن گرایی قرار گرفته است: از نظر ایشان قضایای ارزشی (بایدی) از سنخ قضایای اعتباری اجتماعی (ادراكات اعتباري بالمعنى الاخص) است كه در ظرف عمل تحقق دارد. بشر اين مفاهيم را در جهت كمال و سعادت خود میسازد که با قضایای حقیقی تقاوت ماهوی دارد. در این دیدگاه، بین باید و هست یا ارزش و واقع تمایز وجود دارد. اما این تمایز آن چنان نیست که نتوان بین آنها ارتباطی برقرار نمود، زیرا در نظریهٔ اعتباریات(علامه طباطبایی) نیز این گونه آمده است که اعتباریات قالبهایی هستند که مصادیق متفاوت و متعدد را در برمی گیرند. این قالبها خود تغییر نمی کنند اما مظروف آنها متفاوت است. احكام اعتباري كه احكام اخلاقي هم از جملهٔ آن هاست به صورت منطقي از قضاياي حقيقي قابل استنتاج نیستند. درعین حال بی اساس هم نیستند. یعنی فرایند تکوین ارزشها (ارزش گذاری) ناظر به واقعیت هاست. اين احكام (عملي ) بالاخره سر از اقتضايي در ميآورد كه دائماً در طبيعت انسان هست (الميزان، ج ٢، ص ٣١٩ ). ۲. هرارزشی از یک پایهٔ بینشی و نگرشی و یک پایهٔ گرایشی ساخته می شود. از انضمام این دو، ارزش به وجود می آید. ارزش واسطهای بین بینش و گرایش انسان با کنش اوست. بینشی که در ابتدا باید آن را درک کنیم و بشناسیم بینش ما نسبت به یک سلسله از اعتقادات و واقعیات جهان هستی است که به دنبال آن، گرایشها و میلهایی در ما برانگیخته میشود. از انضمام و به هم پیوستن این گرایش و بینش بر خاسته از آن است که مفهومی به نام ارزش شکل می گیرد. ارزش منشأ کنش

قابل استنتاج نیستند. درعین حال بی اساس هم نیستند. یعنی فرایند تکوین ارزشها (ارزش گذاری) ناظر به واقعیت هاست. این احکام (عملی) بالاخره سر از اقتضایی در میآورد که دائماً در طبیعت انسان هست (المیزان، ج ۲، ص ۳۱۹). ۲. هرارزشی از یک پایهٔ بینشی و نگرشی و یک پایهٔ گرایشی ساخته میشود. از انضمام این دو، ارزش به وجود میآید. ارزش واسطهای بین بینش و گرایش انسان با کنش اوست. بینشی که در ابتدا باید آن را درک کنیم و بشناسیم بینش ما نسبت به یک سلسله از اعتقادات و واقعیات جهان هستی است که به دنبال آن، گرایشها و میلهایی در ما برانگیخته میشود. از انضمام و به هم پیوستن این گرایش و بینش برخاسته از آن است که مفهومی به نام ارزش شکل میگیرد. ارزش منشأ کنش اختیاری در انسان میشود. یعنی ارزش موجب میشودکه انسان در هنگام عمل، چیزی را بر گزیند. بنابراین، آنچه شکل کنش ما را میسازد و به افعال ما جهت می دهد در حقیقت، ارزشهایی است که آنها را پذیرفته ایم. منشأ این ارزشها بینشها و گرایشهایی است که و آنها را میسازد. روح رفتار اخلاقی همیشه تابع واقعیت است. در اخلاق، برای ما مطرح است که مثلاً به پدر و مادر و معلم یا سالمندان احترام بگذاریم. این مسئلهای اخلاقی است، اما شکل آن می تواند تابع قرارداد باشد. پس از نظر اسلام همهٔ ارزشها، از جمله ارزشهای اخلاقی، اعتباری، فرضی و تابع سلیقه و قرارداد نیست که مثور اساس یا سلیقه افراد چنین وانمود می کنند که مفهوم کمال یا تکامل یک مفهوم ارزشی است کسانی نقص را مفهوم ارزشی هم سلیقهای است. اما این چنین نیست که کمال وجودی تابع سلیقهٔ افراد باشد. ممکن است کسانی نقص را کمال بیندارند، اما این گونه نیست که واقعاً کمال وجود ندارد(مصباح یزدی، معرفت، ش ۱۵).

از ارزشهای حقیقی بهشمار آورد. درغیر این صورت، اگر مفاهیم و گزارههای ارزشی، بدون نظر به واقعیات عینی، تعیین و ارائه شوند صرفاً اعتباراتی خواهند بود که به احساسات، عواطف، سلیقهها، امیال و خواهشهای افراد، مستند هستند و لذا به لحاظ منطقی نمی توان بر آنها احکام و آثاری مترتب نمود؛ ثانياً تحقق ارزشهای حقیقی در مقام عمل به آنها، مستلزم واقعیت یافتن نوعی کمال وجودی (تکامل) درآدمی است که عبارت است از آثار ونتایج واقعی اعمال اختیاری انسان در وجود خود او(علاوه برنتایج وپیامدهای بیرونی عمل آدمی نسبت به دیگران)، همان طوری که واقعیت یافتن ضد ارزشها نیز در زندگی آدمی زاده، لاجرم به سقوط و انحطاط وجودی او از مقام شایستهٔ انسان منجرمی شود.

بنابرایس در تحلیل نهایی از منظر اسلامی، می توان گفت که ارزشها (احکام عملی اعتباری) در مرحلهٔ نخست (ارزش گذاری) مبتنی است بر واقعیتهای ثابت وجود آدمی که ویـژگیهای اساسیی و محوری آفرینش انسان است و از آنها به فطرت و طبیعت یاد میشود و در مرحلهٔ بعد نیز تحقق ارزشها و عمل به آنها ناظر به رابطه اعمال اختیاری انسان با کمال وسعادت حقیقی او و موجب تکامل واقعی آدمی واشتداد وجودی اوست که امری واقعی و حقیقی-نه سلیقهای ونسبی یا خیالی و اعتباری محض- است.

## ۲\_۲\_ا اعتبار ارزشها هـم از طریق «عقل و فطرت انسانی» و هم با مراجعه به «نظام معیار دینی» معلوم می گردد.

معیار ارزش، در درجهٔ نخست حسن و قبح عقلی است؛ یعنی عقل می تواند ملاک خوبی و بدی افعال اختیاری آدمی را بشناسد. بنابراین، حکم به خوبی و بدی بعضی از افعال، مانند خوبی عدل و بدی ظلم، مورد پذیرش همهٔ عقلاست. در نتیجه، ارزش افعالی که ریشه در فطرت انسانی دارند و بدون هیچ قید و شرطی با هدف اصلی و مطلوب نهایی آدمی، یعنی کمال او، ارتباط دارند تغییر ناپذیرند و عقل نیز توانایی درک آنها را داراست و قادر است رابطهٔ بین فعل و نتیجهٔ مطلوبش را کشف کند. اما در مواردی عقل آدمی نمی تواند به درک رابطهٔ واقعی میان اعمال اختیاری و آثار و نتایج اخروی آنها نائل شود (لذا، به خودی خود حکمی نمی کند). در این موارد، وحی و تعالیم دین، بشر را با آن حقائق (وجود رابطهٔ حقیقی بین عمل فرد و نتایج غیرمشهود یا اُخروی آنها) آشنا میسازد و در نتیجه حکم ارزشی (باید و نباید) آنها را بیان می کند. بنابراین، برای فهم و التزام به این گونه ارزشها باید راه تعبد به احکام شرعی را در پیش گرفت، هر چند این گونه تعبد (با ملاحظهٔ عقلانی بودن اصل دین و دینداری و توجه به این واقعیت که همهٔ احکام شرعی مبتنی بر مصالح و مفاسد واقعیاند)اساسا امری عُقلایی محسوب می شود. از این جا نقش وحی و راهنمایی پیامبران برای تشخیص مصادیق خوبی و بدی روشن می گردد. لذا، در این موارد بیانات شرع در تشخیص مصادیق ارزشها نقش آفرین است و عقل ما را به پیروی از حکم دین دعوت می کند. از این رو، دین و عقل و فطرت در صدور احکام ارزشی مبتنی بر کشف رابطهٔ ضروری بین اعمال اختیاری و آثار متر تب بر آنها مؤید همدیگرند و هیچگاه در مقابل هم قرار نمی گیرند. ۱

# ارزشها انواع و مراتب مختلف دارند و به شـکل سلسله مراتبی با غایت اصیل زندگی آدمی –یعنی قرب الی الله – ارتباط دارند.

ارزشها به جهات مختلفی قابل تقسیماند. در یک تقسیم اولیه، ارزشها به دو قسیم ارزشهای غایی و ابزاری تقسیم میشوند. ارزش غایی امری است که به سبب رابطهٔ حقیقی با واقعیت در خود آن، مطلوب واقع گردد ولی ارزشهای ابزاری اموری هستند که نتایج مطلوب به ارمغان می آورند یا این که برای نیل به یک ارزش دیگر مورد استفاده قرار می گیرند. هم چنین در بیان انواع ارزشها می توان به ارزشهای دینی، اخلاقی، اجتماعی، علمی، زیبایی شناختی هنری و اقتصادی اشاره کرد.

طبقهبندی دیگر در مورد ارزشها، مطلق یا نسبی بودن آنهاست. مطلق یا نسبی بودن ارزشها، با ثبات یا تغییرپذیری ارزشها در ارتباط است. مطلق بودن ارزشها، ثبات کامل آنها را در موقعیتهای مختلف به دنبال دارد. یعنی برخی از ارزشها می توانند به طور مطلق و بدون هیچ قید و شرطی معتبر باشند و به طور مطلق با ارزش تلقی گردند، یعنی همیشه و در همه جا با ارزشاند بیرهای از ارزشها نیز، تنها با توجه به شرایط و موقعیتهای خاص، ممکن است مطلوب واقع گردند.

بنابراین ارزشها از نظر اهمیت یک سان نیستند و از مراتبی تشکیکی برخوردارند. اما ملاکِ مرتبه بندی آنها نقشی است که در عرصهٔ حیات انسانی ایفا میکنند. ارزشی که نگاهش تنها به

۱. اشاره به قاعدهٔ اصولی مشهور، یعنی ملازمهٔ عقل و شرع: «كلما حكم به العقل حكم به الشرع و كلما حكم به الشرع حكم
 به العقل».

<sup>7.</sup> علامه طباطبائی در تفسیر المیزان به این مطلب اشاره دارند که ارزشها از حیث مفهومی مطلق و از حیث مصداق نسبی اند. عدالت مفهوماً مطلق است اما مصادیق آن در طول زمان تغییر وتحول می یابد. "انسان همیشه در مسیر تحول عوامل اجتماعی، رضا می دهد که همهٔ احکام و قوانین اجتماعی به طور دفعی و تدریجی تغییر یابد ولی هیچ گاه راضی نمی شود صفت عدالت را از وی سلب کرده وظالمش بنماید". (المیزان، ج ۵، ص ۱۴) براین اساس بشر به هدایت طبیعت و فطرت، که ویژگی مشترک انسان هاست، به ارزشهایی می رسد که به سبب داشتن مبنای ثابت، دارای ثبوت و دوام است (المیزان، ج ۱۳، ص ۲۸۷). به بیان دیگر ارزشها می توانند با ویژگیهای اساسی انسان تلائم و تناسب داشته باشند که این تناسب و تلائم را عقل تشخیص می دهد (علامه طباطبایی، ۱۳۵۸).

حیات دنیوی یک نفر باشد، در مقایسه با ارزشی که به حیات جمعی انسانها نظر دارد در مرتبهٔ پایین تری است؛ همین طور، ارزشی که به حیات جاوید آدمی نظر دارد از مرتبهای بالاتر برخوردار است و به این منوال، ارزشها هر چه مطلوبیت اساسی تری در پی داشته باشند جایگاه و مرتبهٔ آن، بالاتر و مهمتر خواهدشد.

غایت زندگی در واقع همان ارزش نهایی است که منشاً تمامی ارزشهای دیگر است. بنابراین همهٔ ارزشها منشاً و معنای خود را از غایت زندگی کسب میکنند و از ارزش نهایی پدید میآیند و میتوانند برمبنای ارزش نهایی نسـبتهای خاصی با یکدیگر، به صورت عرضی و طولی، برقرار کنند.

از آنجا که خداوند از حیث وجودی، خیر بنیادین و بنیاد هر خیر است، از منظر دینی قرب به خداوند انیز دارای ارزشمندی مطلق است. به تبع قرب الهی، همهٔ امور و افعالی که در مسیر قرب خـدا و رضوان الهي قرار گيرند (نظير ايمان به خدا، معاد و رسـالت پيامبران الهي، اعمال صالح و اخلاق الهي) نيز از ارزشمندي مطلق برخوردار هستند.. در حيطهٔ ارزشهاي غيرمطلق نيز، دو نوع ارزش متفاوت در نظام ارزشی شامل ارزشهای مشروط و ارزشهای متغیر مطرح است. ارزشهای مشروط، به حدود خاصی محدود و مقیدند و تنها در چهارچوب ارزشهای مطلق(ودر صورت تزاحم نداشتن با آنها) ارزش گذاری می شوند. این ارزشها در محدودهٔ خود صادق اند و بیرون از آن محدوده، اعتبار نخواهند داشت. اما اعتباربخشی ارزشهای متغیر، صرفاً با توجه به این است که در زمان و مکان خاصی، مصداق عینی ارزشهای مطلق یا مشروط شده اند. از این رو، در بستر زمان و مکان دگرگون می شوند و اعتبار شان تاریخی یا جغرافیایی یعنی وابسته به موقعیت زمانی ومکانی عامل است.

بنابراین، تنها با توجه به غایت زندگی(قرب الی الله) است که میتوان فهرست ارزشهای معتبر را مشخص کرد و میزان ثبات، دوام و اطلاق هر یک از ارزشها را تعیین نمود. همچنان که بر اساس همین معیار نهایی، رابطهٔ ارزشها با یکدیگر را باید در سلسله مراتب ارزشها معلوم کرد و نسبت ارزشها را با شرایط و اقتضائات محیطی (اعم از محیط طبیعی و اجتماعی و شرایط مکانی و زمانی) و شرایط شخصی شناسایی نمود. لذا با توجه به وجود سلسله مراتب ارزشها، این رتبهبندی را باید در ارزش گذاری امور و موضوعات در نظر گرفت.

۱. البته مراد از قرب به خداوند، نزدیکی زمانی و مکانی آدمی به حضرت حق نیست؛ بلکه مقصود از آن رابطهای حقیقی بین خدا و انسـان اسـت؛ به گونهای که روح انسـان در اثر درک، باور و اعمالی خاص (متناسب با غایت آفرینش خویش وبراساس خواست و نظام معیار الهی) رابطهای وجودی و آزادانه(اختیاری) با خدای متعال برقرار و بهطور مداوم آن را تشدید می کند و در نتیجهٔ ایجاد چنین ارتباطی مراتب کمال را در وجود خویش محقق میسازد. این ارتباط، واقعیتی تکوینی، ولی حصول آن(بـه لحاظ مقدمات) امری اکتسـابی و اختیاری اسـت. البته ایـن ارتباط وجودی با خداوند (یعنـی کمال مطلق وموجود بی نهایت) امری دارای مراتب و درجات است، که می تواند به طور مدام تشدید شود یا تنزل یابد.

# 4\_4\_1 ارزشـمند دانسـتن هر عمل، هم تابع حُسن فعلى و هم وابسته به حُسن فاعلى است.

در مقام التزام عملی به ارزشها و اجتناب از ضد ارزشها، هر عمل اختیاریِ فرد اولاً باید فی حد نفسه عمل صالح باشد (یعنی به لحاظ انطباق محتوا و شکل انجام آن با نظام ارزشی معیار، لیاقت و شأنیت این را داشته باشد که انسان را به کمال برساند) و ثانیاً بر مبادی مناسبی (نظیر آگاهی، ایمان و انگیزه صحیح) استوار باشد تا موجب کمال نفسانی گردد. پس، حسن فعلی و حسن فاعلی هر دو ملاک است؛ هر چند حسن فعلی در طول حسن فاعلی است؛ زیرا روح افعال اختیاری، نیت و انگیزهٔ نفس برای انجام عمل (کیفیت اراده و اختیار) است که از معرفت، میل، باور نفس و دیگر مبادی عمل سرچشمه می گیرد. ولی هر نیت با نوعی از افعال سنخیت دارد (یعنی شکل عمل و مجم و کمیت و کیفیت آن باید متناسب با آن نیت باشد و نمی توان با نیت خیر هر گونه عملی را انجام داد). پس هرچند اصالت با حسن فاعلی است، اما حسن فعلی را هم باید مورد نظر قرار داد.

۵-۴-۱ حیات طیبه وضع مطلوب زندگی بشر بر اساس نظام معیار ربوبی است که با انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری این نظام معیار در همین زندگی دنیایی و در جهت تعالی آن از سوی خداوند به انسان اعطا میشود و تحقق آن باعث دستیابی به غایت اصیل زندگی انسان، یعنی قرب الی الله خواهد شد.

برای دستیابی به هر یک از مفاهیم غایی <sup>۲</sup> آفرینش انسان در دیدگاه دینی، باید تحقق «حیات طیبه» <sup>۳</sup>را به مثابهٔ مقدمهای ضروری وپیش نیاز به شـمار آوریـم. این گونه زندگانی در حقیقت، ۱. «قرآن حیات طیبه را به ما وعده داده اسـت: " فلنحیینه حیاهٔ طیبه" (نحل ۹۷) حیات طیبه یعنی چه؟ زندگی پاکیزه یعنی چه؟ یعنی زندگیای که در آن، هم آخرت انسان تأمین اسـت، زندگی فردی در آن تأمین اسـت، آرامش روحی در آن هسـت، سـکینه و اطمینان در آن هسـت، آسایش جسـمانی در آن وجود دارد، فوائد اجتماعی، سعادت اجتماعی، عزت اجتماعی، استقلال و آزادی عمومی هم در آن تأمین اسـت. قرآن اینها را به ما وعده داده اسـت». (مقام معظم رهبری دام عزه در دیدار با قاریان قرآن – مورخ ۴۸/۴/۲۴).

۲.مواردی نظیر فلاح(بقره: ۵)، فوز (احزاب: ۷۱)، کمال و سعادت (هود: ۱۰۸)، عبودیت(ذاریات: ۵۶، نحل: ۳۶، انبیا: ۲۵ و مؤمنون: ۲۳ و ۳۲)، جانشینی خدا (بقره: ۳۰)، رضوان الهی (آل عمران: ) ۱۵ و قرب الی الله، که در متون دینی به فراوانی قابل مشاهده اند و با توجه به وحدت هدف غایی، می توان همهٔ آنها را تعابیر متفاوتی از یک حقیقت واحد دانست.

۳. استفاده از تعبیر «حیات طیبه» برای اشاره به وضعیت شایستهٔ زندگی انسان در دنیا بر اساس نظام معیار دینی و به مثابهٔ مصداق عینی و ملموسِ مفهوم عمیق و عرفانی «قرب الیالله»، پیش از این در بیانات متفکران اسلامی سابقه دارد. استاد محمدتقی جعفری با تقسیم زندگی انسان به زندگی طبیعی محض و حیات معقول (اصطلاح ابداعی خاص ایشان برای اشاره به این نوع زندگی مطلوب) و با تصریح به این که منظور از حیات معقول، همان حیات طیبه در نگاه قرآن کریم است، آن را چنین تعریف کرده است: «حیات آگاهانهای که نیروها و فعالیتهای جبری و جبرنمای زندگی طبیعی را با برخورداری از رشدِ آزادیِ شکوفان شدهٔ در اختیار، در مسیر هدفهای تکامل نسبی تنظیم نموده، شخصیت انسانی را که به تدریج در این گذرگاه ساخته می شود، وارد هدف اعلای زندگی می نماید. این هدف اعلا، شرکت در آهنگ کلیِ هستیِ وابسته به کمالِ برین

حاصل ارتقا و استعلای حیات طبیعی انسان با صبغهٔ الهی بخشیدن به آن است که مستلزم ارتباط آگاهانه و اختیاری با حقیقت هستی (ایمان به خداوند متعال) و تشدید رابطهٔ با او در همهٔ شئون فردی و اجتماعی زندگی بر اساس ایمان-انتخاب و التزام آگاهانه و آزادانهٔ نظام معیار متناسب با غایت زندگی انسان براساس آئین زندگی الهی (دین حق) - است. بر این اساس، یکی از مشخصات اصلی حیات طیبه تکیه بر ارزش غایی زندگی (قرب الی الله) و نظام معیار متناسب با آن (یعنی مبانی و ارزشهای مبتنی بر دین حق، یا سازگار با آن) است. زیرا با توجه به لزوم پذیرش ربوبیت خداوند متعال (یگانه رب حقیقی جهان و انسان). این نظام معیار، جهت اساسی نحوهٔ تحقق حیات طیبه را در همهٔ مراتب و ابعاد آن مشخص مینماید. لذا، ایمان (باور به خدای یگانه و رب حقیقی انسـان و جهان؛ و انتخاب آگاهانه و اختیاری نظام معیار ربوبی) و تقوا(انطباق تمام مراتب و ابعاد زندگی با این نظام معیار) ، وجه تمایز اساسی حیات طیبه از زندگی غیردینی

است.» همچنین، عناصر حیات معقول از نظر ایشان عبارتاند از: ۱. حیات آگاهانه؛ ۲. تنطیم نیروها و فعالیتها (با توجه به ســه مؤلفهٔ رهایی، آزادی و اختیار)؛ ۳. شـخصیت انسان در مسیر ساخته شدن ۴. ورود به هدف اعلای زندگی (شرکت در آهنگ کلی هستی وابسته به «کمال برین» یعنی خداوند) و ۵. مسیر هدفهای تکاملی عقلانی (برای آشنایی بیش تر با عنـاصـر و شئـون يازده گانهٔ اين نوع حيات و ارتباط آن با حيات طبيعي انسان، ر.ک. به جعفري، ١٣٨٧، صص ۵۵ - ١٤٥). علامهطباطبایی نیزذیل آیهٔ «من عمل صالحا من ذکر او انثی وهو مومن فلنحیینه حیوهٔ طیبه» در توضیح مفهوم حیات طیبه به این نکته تأکید دارد که اعطای حیات طیبه، وعدهٔ جمیلی است که به عنوان مصداق «رحمت رحیمیهٔ حق تعالی» در همین دنیا و همهٔ شئون فردی و اجتماعی زندگی، به همهٔ زنان و مردان مؤمن که عمل صالح می کنند، داده می شود و ثمرهٔ طبیعی آن در حیات آخرت، «جنت» و «رضوان» حق تعالی است (المیزان، ج۱۲، ص ۴۱۹). براین اساس خسرو باقری، برای بيان هدف غايي تربيت از ديدگاه اســلام (يعني الهي شــدن آدمي) نيز از تعبير حيات پاک (طيبه) بهره گرفته اســت و آن را چنین تعریف می کند: «حیات پاک در اصطلاح اسلامی، نوعی زندگی است که انسان در ارتباط با خدا، به آن دست می یابد و با دست یافتن به آن در همهٔ ابعاد وجودی خویش از پلیدی برکنار خواهد بود. این ابعاد شامل جسم، اندیشه و اعتقاد، میل، اراده، عمل فردی و جمعی است... آدمی در این نوع زندگی، مبدأ و غایت حقیقی جهان را باز میشناسد و به او می گرود؛ در عرصهٔ جسم، به پاکی، سلامت و قوت نایل می گردد؛ گرایشها و هیجانهای خود را بهصورت موجه و مشروع تنظیم می کند؛ ارادهٔ معطـوف به خیـر می یابد و در عرصهٔ فردی و جمعی عمل صالح انجام می دهد و غنا، عفت و عدالت/ رأفت را در جامعه می گستراند»(باقری ۱۳۸۲، ص ۱۹-۲۰).

١. صبغـة الله و مَن أحسنُ من الله صبغـه بقره/١٣٨

۲. منظور تشدید ایمان به خدای یگانه از طریق عمل صالح و تکرار آن است.

۳. یادآورمی شود که در سنت اسلامی از «انطباق همهٔ شئون زندگی با نظام معیار ربوبی بر اساس ایمان به آن» با تعبیر «تقوا» و «تقوی الله» یاد شـده اسـت که مفهومی است ذو مراتب، مسـتلزم عمل صالح در ابعاد گوناگون فردی و جمعی بر اساس ضوابط و احکام دینی و مستمر در طول زندگی. «با توجه به این که تقوا دارای مراتب متعدد است، باید گفت بیشتر به معبر میماند تا منزل (مقصد). به عبارت دیگر، در سرتاسر راه خدا، با تقوا همراهیم و اصولاً این راه را باید با پای تقوا پیمود.» (باقری، ۱۳۸۶). بنابراین معنای شامل و گستردهٔ عباراتی نظیر «پرهیزگاری»، «ترس از خدا»، «پارسایی» یا «خویشــتنداری» نمی توانند عمق و گســترهٔ این مفهوم را بهدرستی برســانند. لذا به نظر میرسد ترجمهٔ این تعبیراسلامی به چنین واژگانی، نارســا (و حتی شــاید ناروا) باشد و چهبســا این گونه تعابیر، باعث شده تا چنین مواردی به صورت برداشت رایج عموم مردم از مفهوم تقوا وتقواپبشگی شناخته شوند: تقوای پرهیز (دوری از موانع و خطرات به جای ایجاد مصونیت



(زندگی سکولار رایج) محسوب میشود.

البته هرچند تحقق حیات طیبه در شکل کامل آن همراه با رسیدن به همهٔ آرمانها و ارزشهای مطلوب انسانی است، اما بدون شک این امر در زندگی دنیایی آدمی، با توجه به تزاحم علل و عوامل مختلف و محدودیتهای طبیعی حیات دنیا، به یکباره و بهطور کامل رخ نخواهد داد؛ بلکه بنا بر اراده و سنن الهی، تحقق حیات طیبه در این دنیا برای مؤمنان و نیکوکاران با برخی کاستیها و دشواریها همراه است که صبر و ایستادگی و مبارزه با مشکلات و گذشتن از برخی ارزشها را در برابر ارزشهای والاتر (بر اساس نظام معیاراسلامی) میطلبد.

با توجه به شـمول نظام معیار دینی نسـبت به همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی زندگی انسـان، حیات طیبـه نیـز دارای ابعـاد مختلف فردی و جمعی اسـت؛ به گونهای که نمی تـوان آن را به برخی از ایـن جنبهها تقلیل داد. وجـود آدمی در حیات طیبه به لحاظ فردی، بـه مصادیق خیر، حکمت، قدرت، زیبایی و فضیلت (قوت، سلامت، عزت، علم، ایمان، عمل صالح، حلم، اعتدال، تقوی، عفت، شجاعت، صبر و...) آراسته می شود و از هر گونه پلیدی و کاستی (ضعف، سستی، جهل، فقر، ظلم، کفر، نفاق و تکبر و...) پیراسته می گردد.

همچنین بعد اجتماعی حیات طیبه نیز ناظر به مفاهیم متعدد ارزشی است، مانند: تعیاون و نیکوکاری'، احسان و رأفت، اخوت'، اقامهٔ قسط(عدالت اجتماعی)''، رعایت حقوق مردم ٔ، ظلم ستیزی ٔ، تواصی به حق (امر به معروف و نهی از منکر ٔ)، تولّا و تبرّا(دوستی

در برابر آنها و حتی داشتن روحیهٔ مبارزه و ستیز با مشکلات)، برخورد انفعالی با موضوعات زندگی (به جای مواجهٔ فعال با آنها)، تلقی موجودی ترسناک از خدای متعال (که به جای پرستش، محبت و اطاعت عارفانه و عاشقانه برای کسب رحمت و اسعه و رضای او، باید از او- و نه از غضب و عذاب الهی ناشی از نافرمانی خویش- در خوف و هراس باشیم)، فروکاستن دین و دینداری به امور فردی و شخصی (به جای حاکمیت معیارهای الهی بر همهٔ ابعاد زندگی) یا دوری از دنیا و بی توجهی به امور مادی و زندگی طبیعی (زهد منفی)، همان طور که می دانیم، بر اساس معارف اصیل اسلامی، تصورات نادرستی از تقوا و تقواببشگی به شمار می آیند.

۱. مائده: ۲

۲. آل عمران: ۱۰۳ و حجرات: ۱۰

۳. مائده: ۸

۴. بقره: ۱۸۸، نساء: ۲۹ و ۲؛ ا سراء: ۳۵ ۱۶۸

۵. حج: ۳۹

۶. لقمان: ۱۷

با دوستان خدا ودشمنی با دشمنان خدا)، استقلال، شورا/ عقل جمعی، تضارب آرا، امنیت، اتحاد اجتماعی (اعتصام به حبل الهی)، دفاع و جهاد، نصرت ویاری، صلح، عمران ، اطاعت از قوانین اجتماعي (نظم و انضباط)، حسن معاشرت، انفاق، ايثار و مدارا، كه همه آنها را مي توان به منزلة خصوصیات جامعهٔ مطلوب اسلامی یعنی جامعهٔ صالح در نظر گرفت.

ازسوی دیگر حیات طیبه مفهومی یکپارچه و کلی ولی دربردارندهٔ شئون متعددی است که در ارتباط و تعامل با همدیگر، این مفهوم پویا و متکامل را محقق میسازند. این شئون را، با عنایت به ابعاد مختلف وجودی انسان و استقلال نسبی آنها، میتوان به شرح ذیل شناسایی کرد:

- شأن دینی(اعتقادی، عبادی و اخلاقی)؛ ناظر به خودشناسی، خداشناسی، ایمان به خداوند متعال و باور به معاد، نبوت و ساير معتقدات ديني، انتخاب آگاهانه واختياري دين حق به عنوان آیین زندگی، التزام (عملی) آگاهانه واختیاری نظام معیار دینی در همه شئون زندگی (تقید اختیاری به احکام و ارزشهای دینی و اصول و آداب اخلاقی در زندگی روزمره) و تلاش پیوسته برای خودسازی براساس نظام معیار دینی (حفظ کرامت و عزتنفس، خویشتن داری و مهار غرائز طبیعی، تعدیل عواطف و تمایلات طبیعی، رعایت آداب و کسب صفات و فضائل اخلاقی و پیش گیری از تکوین صفات و رذائل غیراخلاقی ودرمان أنها).
- شــأن زیســتی و بدنی؛ ناظر به حفظ و ارتقای ســلامت و بهداشت جسمی و روانی خود و دیگران، تقویت قوای جسمی و روانی، مبارزه با عوامل ضعف و بیماری، حفاظت از محیط

۱. آل عمران: ۱۰۳

۲. حج: ۳۹

۳.انفال:۷۲، ۷۴

۴. نساء: ۱۲۸

۵. مراد از تعبیر عمران در منابع دینی را میتوان نزدیک به مفهوم توسعه به معنای امروزی گرفت. زیرا بر اساس آیات و روایات، عمران تنها در بعد اقتصادی نیست؛ بلکه برای آن ابعاد انسانی و اخلاقی و معنوی هم منظور شده است (اعراف: ٩٤)، (اصول كافي: ج ٢ ص: ٤٤٧) و (نهجالفصاحه: حديث ١٣٧١). از نظر امام خميني (ره) نيز توسـعه داراي ابعاد ســه گانهٔ اقتصادی و اجتماعی و معنوی است (صحیفهٔ نـور: ج ۲۱ ص ۴۷ و ۴۸ و ۵۶؛ ج ۶ ص ۷۶؛ ج ۷ ص ۱۷۹ و ۱۸۰؛ ج ۱۰ ص۲۳۳).

۶. شایان ذکر است که تقسیمبندیهای متفاوتی از ساحتهای وجودی انسان به عمل آمده است که هیچیک جامع و مانع نیست. این تقسیم بندی ها اعتباری و نسبی اند و آن چه واقعیت دارد، وحدت و یک پار چگی وجود آدمی است. لذا تقسیم بندی بر اساس این زوجهای شش گانه، به سبب نزدیکی و همپوشی مفهومی بین هر زوج است و حرف عطف «و» بین هر یک از این جنبهها به معنی تمایز نسبی و همپوشی محتوایی آنهاست. اما ذکر این جنبهها نباید این تصور خطا را ایجاد کند که وجود یک پارچهی آدمی به بخشهایی مستقل و بدون ارتباط با هم قابل تقسیم است، بلکه تفکیک آنها عمدتاً برای شناخت بهتر و هدایت دقیق تر واقعیت پیچیدهٔ حیات آدمی است و در عین اعتباری بودن، با عنایت به این واقعیت است که در هر حال زندگی آدمی در عین وحدت و یک پارچگی جنبههایی متنوعی دارد، که تا حدودی مستقل و تأثیرگذار بر یکدیگرند.

زیست و احترام به طبیعت.

- شأن اجتماعی و سیاسی؛ ناظر به ارتباط مناسب با دیگران (اعضای خانواده، خویشاوندان، دوستان، همسایگان، همکاران و...)، تعامل شایسته با نهاد دولت و سایر نهادهای مدنی و سیاسی (رعایت قانون، مسئولیت پذیری، مشارکت اجتماعی وسیاسی، پاسداشت ارزشهای اجتماعی)، کسب دانش واخلاق اجتماعی و مهارتهای ارتباطی (بردباری، وفاق و همدلی، درک و فهم سیاسی، عدالت اجتماعی، درک و تعامل میان فرهنگی، تفاهم بینالمللی، حفظ وحدت و تفاهم ملی).
- شـأن اقتصادی و حرفهای؛ ناظر به توانایی آدمی در تدبیر امر معاش و تلاش اقتصادی و حرفهای (درک و فهم مسائل اقتصادی، درک و مهارت حرفهای، التزام به اخلاق حرفهای، توان کارآفرینی، پرهیز از بطالت و بیکاری، رعایت بهرهوری، تلاش جهت حفظ و توسعهٔ ثروت، اهتمام به بسط عدالت اقتصادی، مراعات قوانین کسب و کار و احکام معاملات و التزام به اخلاق و ارزشها در روابط اقتصادی).
- شأن علمی و فناوری؛ناظر به توانمندی افراد جامعه در شناخت، بهره گیری و توسعهٔ نتایج خردورزی و تجربهٔ متراکم بشری در انواع دانش و فناوری (فهم و درک انواع دانشهای مفید ولازم برای زندگی، کسب مهارت دانشافزایی، به کارگیری شیوهٔ تفکر علمی و منطقی در حل مسائل زندگی، توان تفکر انتقادی، خلاقیت و نوآوری در انواع دانش، منطقی در حل مسائل زندگی، توان بهبود کیفیت زندگی روزمره).
- شأن زیبایی شناختی و هنری؛ ناظر به فعالیت قوهٔ خیال و بهرهمندی از عواطف، احساسات و ذوق زیبایی شناختی (توان درک و تقدیراز موضوعات و افعال دارای زیبایی مادی یا معنوی ـ) و توان خلق آثار هنری و قدردانی از آثار و ارزشهای هنری.

اما از آنجا که مقصود اصلی دین تنظیم و هدایت حیات انسان در زمینهٔ چهار ارتباط اصیل و ثابتی است که هر فرد باید به منزلهٔ موجودی آگاه و مختار با هستی برقرار کند (رابطهٔ با خویش، رابطهٔ با خداوند، رابطهٔ با انسانهای دیگر و رابطهٔ با طبیعت)و عقل و تجربهٔ محدود آدمی (ولو در شکل تراکمیافتهٔ جمعی) به دلیل احاطه نداشتن بر همهٔ واقعیات و حقائق مربوط به این روابط، نمی توانند بدون راهنمایی دین متکفل تنظیم و تدبیر شایستهٔ آنها شوند واساساً تخصیص هدایت نظام معیار دینی به برخی از جنبههای زندگی با مقصود از تشریع دین - به مثابهٔ آیین جامع زندگی - منافات دارد. در نتیجه در حیات طیبه لازم است برای شأن دینی آن (شامل جنبههای اعتقادی، عبادی و اخلاقی)، اولویت خاصی قائل شویم (به لحاظ اینکه این نوع زندگانی هم برخودشناسی وخودسازی اخلاقی و هم برخداشناسی وایمان به خداوند و عبادت خالصانه او





و نیزاطاعت آگاهانه از احکام وارزشهای دینی استوار است) اما در عین حال نمی توان و نباید هیچ یک از شئون زندگی انسان را از شمول نظام معیار دینی خارج دانست و بین شأن دینی(به معنای جامعی که در اینجا مد نظر است) با دیگر شئون زندگی تفکیک و جدایی کامل قائل شد (برخلاف نظریهٔ سکولاریزم) یا این شأن محوری حیات طیبه را در عرض دیگر شئون زندگی تلقی نمود، همچنان که اساساً همهٔ جنبههای زندگی فردی و جمعی انسان با یکدیگر ارتباط دارند وبه ویژه شأن دینی (شامل جنبههای اعتقادی، عبادی و اخلاقی) نوعی تداخل وهم پوشی با سایر جنبههای زندگی دارد. لذا تقسیم شئون حیات بشر به بخشهای شش گانهٔ مذکور امری اعتباری است و باید با عنایت به این نکتهٔ مهم، تعبیر و تفسیر گردد.

۷\_۴\_۱حیات طیبه مفهومی ذو مراتب است که برخی از مراتب نخستین آن مطلوب بالفعل همهٔ انسان هاست و لذا باید تلاش برای تحقق حیات طیبه، از این مراتب آغاز گردد.

با توجه به شـمول مراتب حیات طیبه و گستردگی ابعاد آن و نیز با عنایت به قابلیت تحقق عینی جلوههای آن در زندگی روزمرهٔ بشـر، می توانیم حیات طیبه را مصداق قابل تحقق همهٔ مفاهیم ناظر به غایت زندگی (مواردی نظیر کمال، رستگاری وفلاح، سعادت و فوز) برای هر انسان طبیعی، سـالم، خردمند و باقی بر اصل فطرت (ولو افراد غیرمتدین به دینِ حق) بدانیم. بنابراین، از سویی این گونه مفاهیم، کانون و هستهٔ اصلی حیات طیبه به شمار می آیند و از سوی دیگر، تحقق حیات طیبه، از منظر دینی غایت قابل وصولی برای همهٔ اعمال فردی و جمعی آدمیان اسـت و می توان دسـتیابی به مراتبی از آن را با عنایت به علاقهٔ ذاتی همهٔ انسـانها نسـبت به تداوم و پیشـرفت زندگی پاکیزه، گوارا و متوازن مطلوب فطری همهٔ انسـانها دانست و همهٔ افراد جامعه را به سوی تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد فراخواند.

لذا نظام معیار حیات طیبه، مشتمل برسلسله مراتبی از ارزشها ست که نه تنها همهٔ آنها به لحاظ اهمیت و اولویت تحقق در یک سطح ومرتبه نیستند، بلکه پذیرش والتزام نسبت به برخی از ارزشهای اساسی این نظام معیار، متوقف به شناخت وانتخاب دینِ حق نیز نیست؛ لذا شکل گیری این نوع زندگی در ابعاد مختلف، دارای مراتب متعدد است. از این رو دستیابی به مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، نه تنها مقصود اعمال فردی و اجتماعی هر انسان دیندار است، بلکه وصول به برخی مراتب مقدماتی و پیشنیاز حیات طیبه نظیر رفع متعادل نیازهای زیستی و طبیعی افراد جامعه یا رعایت بعضی ارزشهای اخلاقی مقبول همگان (نظیر انصاف، آزادگی، عدالتورزی، صداقت، وفای به عهد و امانتداری) مورد درخواست هر شخص خردمند و دارای عقل سلیمی

است که هنوز جلوههای التزام عملی به فطرت یاک الهی، عقل سلیم و وجدان سالم انسانی، در وجود او باقی باشد.

بنابراین، تحقق این مراتب مقدماتی حیات طیبه، مشروط به انتخاب آگاهانه و آزادانهٔ دین حق نیست. هر چند معیارهای دینی، حکم عقل سلیم را دربارهٔ آنها مورد تأکید قرار میدهند. یعنی پذیرش والتزام به آن دسته از ارزشهای انسانی مقبول در حیات طیبه(نظیر انصاف، آزادگی، عدل، صداقت، وفای به عهد و امانت داری که دین، حکم عقل دربارهٔ آنها را تقریر و امضا مینماید) مشروط به انتخاب دین حق و ایمان به مبانی و ارزشهای تأسیسی دین الهی نیست؛ بلکه رعایت این دسته از ارزشها حتی اگر صرفاً با انگیزههای دنیایی و غیر دینی صورت پذیرند مراتب اولیهٔ حیات طیبه را محقق میسازد.

از این رو می توان و باید همهٔ افراد جامعه را به اقتضای فطرت یاک و حکم عقل سلیم و ندای وجدان، نخست به تحقق این مراتب حیات طیبه فراخواند و از آنجاکه ادامهٔ حیات بشر حتی در وجه طبیعی و فرودین آن، بدون دستیابی به این مراتب ممکن نیست، باید دعوت به تحقق حیات طیبه از این مراتب آغاز گردد تا زمینهٔ مناسبی برای جذب و اشتیاق همهٔ افراد جامعه نسبت به تحقق مراتب بالاتر حیات طیبه بر اساس ایمان (انتخاب والتزام آگاهانه و آزادانهی نظام معیار دینی) فراهم آید. ۱

### -4-1 یکی از ویژگیهای مهم حیات طیبه، توازن و اعتدال در ابعاد مختلف آن است.

فردی که حیات طیبه دارد، انسان معتدلی است که علاوه بر شکوفایی فطرت الهی، به رشد همهجانبه همهٔ استعدادهای طبیعی وتنظیم متعادل تمایلات وعواطف خود (به دور از هرگونه افراط و تفریط) دست یافته است. جامعهٔ صالح موصوف به حیات طیبه نیز، در مسیر تحقق مفهوم قرآنی «امت وسط ٔ »، از حد قابل قبولی از همهٔ شاخصهای پیشرفت همهجانبه و پایدار (براساس ارزشهای دینی) بهطوری متوازن برخوردار است(پرهیز از پیشرفت تک بعدی). لذا باید

۱."تأکید بر این نکته لازم است که در تربیت اسلامی، هدف غایی تربیت، یعنی حیات پاک، به بهای طرد انگیزههای حیات زیستی، مطرح نمی گردد، بلکه چون نوعی توسعه و اعتلا در همان انگیزهها جلوه گر می شود، در عین حال، انسان را از اسـارت نسـبت به انگیزههای حیات زیستی رها میسـازد... این نحوهٔ عبور از بایدهای حیاتی اولیه به بایدهای حیاتی فراتر، به لحاظ تحقق پذیر شدن هدفها از اهمیت بسیاری برخوردار است. در مقابل، مطرح نمودن هدفها به بهای نفی بایدهای حیاتی اولیه، موجب می گردد که افراد در پذیرش هدفها مقاومت نشان دهند. اما این نکته را نیز باید در نظر داشت که با گام گذاشتن فرد در عرصههای فراتر حیات و مشاهدهٔ افق آن، انگیزههای متناسب با آن، فراهم می گردد، بهطوری که دیگــر انگیزههای حیاتی اولیه، تأثیر قاطع خود را از دســت میدهند. به این ترتیــب، اعتلای انگیزهها صورت تحقق به خود می گیرد "(باقری ۱۳۸۲).

۲. بقره: ۱۳۴



حـد اعتدال و توازن ابعاد و جنبههای گوناگون حیات طیبه، با توجه به اهداف و ارزشهای دینی، شناخته شود و بهدرستی رعایت گردد. براین اساس، نظام معیار مبتنی بر دین حق، به مثابهٔ معرف معتبر حد توازن و اعتدال در همهٔ امور و شئون حیات طیبه بهشمار می آید و تبعیت از چنین نظام معیاری مانع از حاکمیت سلائق فردی و گروهی (برای تشخیص حد مطلوب اعتدال و میانهروی در ابعاد گوناگون زندگی) خواهد شد.

## ٩\_٢\_١ تأسّـي به اولياي الهي و تولا و اطاعت از آنها ودشـمني با دشـمنان راه خدا و اولیای خداوند، تنها راه تحقق کامل حیات طیبه در مسیر قرب الی الله است.

انسان در مسير قرب الى الله، حركت به سوى مقام عبوديت و كسب جايگاه خليفةالهي، بايد دعوت خدا و پیامبر(ص) را به سـوی حیات طیبه اجابت نماید. بهطوری که نخسـت برای تجلی ارزشهای الهی در وجود خویش و سپس، برای محقق ساختن آنها در دیگران و شکل گیری واعتلاى جامعهٔ صالح بكوشـد. اما هدايت الهي، علاوه بر راهنمايي (ارائهٔ طريق)، زمينهٔ رساندن به مقصد (ايصال الى المطلوب) را براى سالكان فراهم مى آورد ولذا قبول ولايت انسان كامل -پیشوایان واولیای الهی که پیامبر(ص) و امامان معصوم(ع) مصداق اکمل و اتم آناناند را به منزلهٔ رهبران حرکت در این مسیر دشوار و مربیان حقیقی آدمی برهمگان واجب نموده است٬ بنابراین تولای اولیای الهی (دوستی وپذیرش ولایت و سرپرستی آنان) و تأسی به ایشان (پیروی عملی از آنها در همه ابعاد وشئون زندگی)، تحت عنوان «اسوههای حسنه»، طی این مسیر پرنشیب و فراز و همراه با خطر را برای پویندگان کمال و طالبان قرب الهی هموار میسازد و وصول به مراتب حیات طیبه را در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی در پی میآورد.

از سوی دیگر برای تحقق حیات طیبه، باید دشمنان خدا (طاغوت) و موانع راه خدا (الذین یصدون عن سبيل الله) را شناخت، با آنها دشمني ورزيد (تبرّا) و با مبارزهٔ خالصانه با همهٔ دشمنان راه خدا (جهاد فی سبیل الله) سعی نمود حتی الامکان موانعی را برطرف کرد که دشمنان خدا و در واقع دشمنان کمال انسان و سعادت حقیقی او- میخواهند در مسیر حرکت آگاهانه و اختیاری بندگان به سوی قرب الی الله و تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، ایجاد نمایند.

١. يا ايها الذين امنوا استجيبوا لله و للرسول اذا دعاكم لما يحييكم انفال/ ٢٤

۲. همچنان که در زیارت جامعهٔ کبیره خطاب به اولیای الهی- که اتم مصادیق انسان کامل اند- آمده است: «من والاکم فقد والـي الله ومـن عاداكم فقد عادي الله ومن احبكم فقد احب الله ومن ابغضكم فقد ابغض الله ومن اعتصم بكم فقد اعتصم بالله، انتم الصراط الأقوم... سـعد من والاكـم وهلك من عاداكم... من اتبعكم فالجنة مأواه ومن خالفكـم فالنار مثواه....فاز الفائزون بولايتكم، بكم يسلك الى الرضوان وعلى من جحد ولايتكم غضب الرحمن.. بموالاتكم تقبل الطاعة المفترضة ولكم المودة

٣. قل ما اسئلكم عليه مِن أجرِ الا من شاء أن يتخذَ الى ربه سبيلاً (فرقان/٥٧)

# ۱-۴-۱۰ آماده شدن افراد جامعه برای تحقق آگاهانه و اختیاری حیات طیبه، مهم ترین زمینهٔ تحقق این نوع زندگانی است.

گرچه شکل گیری حیات طیبه صرفاً در پرتو مشیت و هدایت الهی و با استمداد از عنایات او امکان پذیراست، اما بر اساس سنت الهی لزوم تکیه بر اسباب و علل، این مهم به تمهید انواع مقدمات و فراهم آوردن زمینه ها و شرایط مناسب اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و نیازمند است. در این میان، بدون شک مهم ترین زمینهٔ تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی، آن است که عموم آحاد جامعه با کسب شایستگیهای لازم، به افرادی صالح تبدیل و آمادهٔ تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد شوند تا در نتیجه محیط اجتماعی نیز برای تحقق جامعهای صالح مهیا شود. زیرا اساساً وصول به هرگونه کمال ارزشی درخصوص انسان به وجود آگاهی و اختیار در مبادی عمل او مربوط می شود و لذا در خصوص حیات طیبه نیز، ایمان ارتباط آگاهانه و اختیاری با خداوند متعال و تشدید رابطهٔ با او در همهٔ شئون فردی و اجتماعی حیات براساس عمل صالح همراه با تقوا بعنی انتخاب و التزام آگاهانه واختیاری نظام معیار ربوبی (ارزشهای مبتنی بر دین حق) - عنصر اصلی این نوع زندگی است.

۱۱\_۴\_۱. آزادی حقیقی انسان، در رهایی از همهٔ موانع درونی وبیرونی رشد و تعالی انسان – نظیروابستگی به شهوات و تمایلات نفسانی، پذیرش انواع ستم اجتماعی واقتصادی وفرهنگی، تبعیت کورکورانه از هنجارها وسنتهای غلط و اطاعت از حاکمیت طاغوت – و حرکت به سوی عبودیت خداوند است.

اساساً اسلام، علاوه بر به رسمیت شناختن آزادی تکوینی انسان (که بنا بر حکمت الهی و به عنوان مقدمه اختیار وارادهٔ آنها، برای همهٔ افراد بشر فعلیت دارد)، او را به مرتبهای برتر، یعنی کسب آزادی حقیقی (یا به تعبیر رساتر آزادگی) و وصول به معنای حقیقی اختیار-یعنی انتخاب خیرات و اجتناب از شرور - دعوت کرده است و نخستین مرحله یاین نوع آزادی را در رهایی ارادهٔ آدمی

۱.هیچ انسانی نمی تواند ادعای برخورداری از حیات معقول نماید جز این که از هویت، اصول و ارزشهای حیات خویش آگاه باشد.از این مطلب روشن می شود که اصرار شدید دین اسلام به تحصیل آگاهی به خویشتن برای چیست! برای اینکه مبنا یا مسیر و یا جهت دین اسلام عبارت است از حیات معقول و این حیات معقول هر گز بدون آگاهی قابل تحقق نمی باشد (استاد محمد تقی جعفری، حیات معقول، ص ۲۹).

۲. منظور تعميق ايمان به خداى يگانه است كه از طريق عمل صالحِ مبتنى برتقوا و تكرار آن اعتلا مى يابد؛ اليه يصعد الكلم
 الطيب والعمل الصالح يرفعه

۳. «حیات معقول از مرحلهٔ «رهایی» شروع می شود، از «آزادی» عبور می کند ودر مرحلهٔ والای «اختیار» شکوفا می شود؛ محققان اغلب میان این سه مرحله تفاوت نمی گذارند، در حالی که بین این سه مرحله اختلافهایی اساسی به این شرح وجود دارد: رهایی عبارت است از برداشته شدن قید وزنجیری که به نوعی پای بند انسان شده است، بدون اینکه این رهاشدن تکلیف بعد از رها شدن را تعیین نماید؛ آزادی عبارت است از رهابودن ازقید وزنجیر به اضافه داشتن توانایی انتخاب یکی از

از وابستگی به شهوات و تمایلات نفسانی دانسته است (آزادگی اخلاقی)؛ بهطوری که اگر انسانها از بند هواهای نفسانی رهایی نیابند، قادر نخواهند بود از چنگ طواغیت(حاکمان غیر خدایی) و ستمگران رها شوند. از هر گونه ستم سیاسی و اقتصادی و دستیابی به انواع آزادیهای فردی و اجتماعی و بهویژه آزادی از تقلید کور کورانه از افکار غلط و هنجارهای غالب (آزادی فکری و فرهنگی) مصادیق دیگری از آزادیهای حقیقی انساناند که پیامبران الهی ما را به کسب آنها فرا خواندهاند. البته در واقع، آزادی حقیقی آدمی یعنی نفی اطاعت هر آنچه غیر خداست و بندگی و خضوع فقط در برابر خالق هستی و نظام آفرینش. به تعبیر دیگر، آزادی در معنای متعالی و تجویزی آن یعنی رفع همهٔ موانع درونی و بیرونی تکامل و تعالی انسان و حرکت آگاهانه به سوی شكوفايي فطرت الهي، رشد استعدادهاي طبيعي و تجلي شخصيت انساني، كه با اختيار به معناي حقيقي آن (=طلب خيرات) ميانجامد.

#### ۱-۴-۱۲ عدالت اساسی ترین ارزش اخلاقی و اجتماعی در نظام معیار اسلامی است.

در آموزههای اسلامی، عدالت اساسی ترین ارزش اخلاقی و اجتماعی در مسیر قرب الی الله محسوب می گردد ۲. هر چند عدالت به دلیل ارزشی بودنش، دارای جنبهٔ اعتباری است اما این ارزش گذاری،

راههایی که انسان در مقابل خود دارد. ملاحظه میشود که انسان در این مرحلهٔ بیشتر از مرحله رهایی، از استقلال شخصیت برخوردار است ولی خود این آزادی تعیین کنندهٔ نیکی و بدی و زشتی وزیبایی راهی نیست که انسان انتخاب خواهد کرد. از این رو متأسفانه این پدیده، با اهمیت (آزادی) معمولاً در مسیر بی بند وباریها مستهلک می شود. اما اختیار عبارت است ازنظارت وتسلط شخصیت به دو قطب مثبت ومنفی کار برای بهره برداری از آزادی در راه وصول به خیر ورشد»(علامه چعفری، همان، ص۸۳ و ۸۴).

۱. این نکته در سخن حضرت امیر(ع) مورد توجه قرار گرفته است: «لاتکن عبد غیرک و قد جعلک الله حراً» (بندهٔ غیر خود مباش؛ چه، خداوند تو را آزاد قرار داد) نهج البلاغه، نامهٔ ۳۱.

۲. امام على(ع)با اشــاره به نقش عدالت در اســتقرار حيات اجتماعي آن را نگاه دارندهٔ همگان دانســته اســت(نهج البلاغه، کلام۴۲۹ وغررالحکم ج ۱ ص۳۷)؛عدالت در روابط اجتماعی به معنای عام کلمه در متون اسلامی یکی از ارزشهای اساسی و بلکه اساسی ترین ارزش اجتماعی محسوب شده است (طباطبایی، المیزان، ج۳). در قانون اساسی کشور ما نه تنها عدل الهی به منزلهٔ یکی از پایههای اعتقادی نظام جمهوری اسلامی معرفی شده بلکه تحقق قسط و عدل اجتماعی همچون آرمانی مهم در نظر گرفته شده است. در بند ج اصل دوم این قانون آمده است: جمهوری اسلامی نظامی است بر پایهٔ ایمان به خداوند... عدل الهی...که از راه نفی هر گونه ستم گری و ستم کشی و سلطه گری و سلطه پذیری، قسط و عدل...را تأمین می کند؛ بنا بر اصل نوزدهم: مردم ایران از هر قوم و قبیله که باشند از حقوق مساوی برخوردارند و رنگ، نژاد، زبان و مانند اینها سبب امتياز نخواهد بود؛ بنا به اصل بيستم: همهٔ افراد ملت اعم از زن ومرد يک سان در حمايت قانون قرار دارند و از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام برخوردارند؛ اصل صدو هفتم، رهبر را در برابر قوانین با سایر افراد کشور مساوی دانسته است؛ بنا بر اصل چهل و هشتم، در بهره برداری از منابع طبیعی و استفاده از درآمدهای ملی در سطح استانها و توزیع فعالیتهای اقتصادی میان استانها و مناطق مختلف کشور باید تبعیض در کار نباشد به طوری که هر منطقه فرا خور نیازها و استعداد رشد خود سرمایه و امکانات لازم در دسترس داشته باشد.

همچنین از نظر امام خمینی(ره): ''..باید همهٔ مردم همهٔانسـانها، دولت اســلامی را تقویت کنند تا بتواند اقامهٔ عدل بکند

امری ثابت و پایدار است، زیرا همواره ملایمت و تناسب اعمال عادلانه با استواری و سعادت انسان و جامعه، ثابت است. معیار عدالت، رعایت حق و حقوق افراد است. اما حق افراد مختلف، می تواند یک سان و برابر یا متفاوت و نابرابر باشد. در مواردی که حق افراد (با توجه به خصوصیت مشتر ک بین آنها) یک سان باشد در این صورت، عدالت به معنای برقراری برابری میان افراد است. البته برابری فقط به معنای میزان برخورداری مشابه افراد (در شرایط یک سان) نیست، بلکه در صورت نابرابری شرایط و وجود بی عدالتی میان افراد (در شرایط یک سان)، تحقق عدالت و برابری فرصتهای اجتماعی، مستلزم دسترسی به مزایا و بهرهمندیهای مختلف است. لذا، اگر حق و تکلیف افراد (به دلیل تفاوت در میزان عمل و نوع خصوصیات فردی) نابرابر و متفاوت باشد، در این صورت تحقق عدالت با نابرابری همراه است. اما این گونه نابرابری هرگز به معنای ظلم نیست بلکه با عدالت قابل جمع است، یعنی هر کس متناسب با وسع و حاصل تلاش خود، باید از حق و پاداش یا جزای مناسب برخوردار گردد.

### ۱۳-۱۳ رأفت و احسان وگذشت وبخشش، مهم ترین ارزشهای متمّم عدالت هستند.

اگر عدالت را در معنای بسیار عام آن، یعنی قراردادن هر چیزی در جای خود بدانیم، در این صورت شامل رأفت و احسان نیز خواهد بود. اما عدالت در معنای خاص، بر حسابگری و دقت در اعطا و حرمانِ مناسبِ حق هر کس و هر چیز، استوار است. در حالی که رأفت و احسان، فراتر رفتن از این نوع مواجهٔ دقیق و عادلانه و بخششِ بالاتر از حق و افزون بر حساب و کتاب است الله هر حال، تکمیل و اتمام روند تکوین و تعالی فرد و جامعه، در گرو آن است که، علاوه بر عدالت، رأفت و احسان نیز در روابط بشری وارد گردد، چنان که در رابطهٔ بین خدا و انسان نیز رحمت و لطف واسعهٔ الهی مبنای رشد آدمی است و لذا رحمت ربوبی حضرت حق بر غضب الهی (ناشی از عدالت

و دولت باید جهات معنوی را هم در نظر بگیرد...حفظ معنویات و تقویت معنویات مردم و اقامهٔ عدل بینشان و نجات دادن مظلومان از دست ظالمان...اسلام برای این دو جهت آمده است و ما تابع اسلامیم و باید این دو جهت را حفظ کنیم (صحیفهٔ نور، ج۱۷، ص۵۲۸).

۱. نحل: ۹۰؛ بر مردم روزگاری می آید سخت گزنده که توانگر از شدت بخل، مال خود را به دندان نگه می دارد و حال آنکه او را چنین نفرموده اند. خدای سبحان می فرماید بخشندگی را میان خود فراموش مکنید...(نهج البلاغه، کلام ۴۶۰)؛ در قانون اساسی این مبنا با دامنه ای گسترده (شامل افراد مسلمان و افراد غیرمسلمان) مورد توجه قرار گرفته است. در اصل چهاردهم آمده است: به حکم آیهٔ شریفهٔ لا پنهیکم الله عن الذین لیم یقاتلوکم فی الدین و لم پخرجوکم مین دیار کم آن تبروهم و تقسطوا الیهم آن الله یحب المقسطین، دولت جمهوری اسلامی ایران و مسلمانان موظفاند نسبت به افراد غیرمسلمان با اخلاق حسنه عمل نمایند وحقوق انسانی را رعایت کنند. این اصل در حق کسانی اعتبار دارد که بر ضد اسلام و جمهوری اسلامی ایران توطئه و اقدام نکنند؛ بر همین اساس برقراری روابط صلح آمیز با دولتهای غیر مسلمان از جمله اصول مربوط به سیاست خارجی در اصل صدو پنجاه و دوم در نظر گرفته شده است.طبیعی است که ارزش رأفت و احسان به طریق اولی در میان افراد جامعهٔ اسلامی نیز که رابطهٔ آنها بر اساس اخوت تعریف شده، باید مورد توجه ویژه قرار گیرد.

and the state of t

پروردگار) سبقت می گیرد. از این رو در تلاشهای زمینه ساز تحول هویت آدمی نیز بهرهمندی از رابطهای مبتنی برفضل وبخشش و پاسخ بدی را با خوبی دادن، چه بسا ضرورت یابدا.

۱–۴–۱۰. علـم و عالـم در جامعه وفرهنگ اسلامـی نقشـی بنیادی دارنـد $^1$ ؛ علـم در رأس فضیلت ها $^1$ ، ریشـهٔ همه خوبی ها $^1$ ، هم نشین جـدایـی نـاپذیر ایمـان $^4$ ، چـراغ عقــل $^4$  و مایـهٔ ارزش گذاری آدمیان است و لذا طلب علم، فریضهای واجب بر همگان و احترام به عالم، اصلی مسلّم و تخلف ناپذیر محسوب میشود.

«اسلام علم را نور می داند و جهل را ظلمت، علم را بینایی می داند و جهل را کوری، قل هل یستوی الاعمی والبصیر ام هل تستوی الظلمات والنور، آن گاه طلب همین علم را که نور وبینایی است بر هر مسلمان (اعم از مرد وزن) واجب می داند، ...اسلام آن چنان دینی است که در محیط علم بهتر از محیط جهل رشد می کند» در نگرش اسلامی کسانی حقیقتاً انسان اند که «در مسیر علم حقیقی باشند: یا عالم ربانی باشند یا متعلمی در راه نجات وبقیه هیچ وپوچ وبی ارزش اند ه با ادا در تمدن اسلامی شکوفایی علم وایمان و تنزل این دو همواره توامان بوده است. البته در این نگرش، دانشی حقیقتاً علم شمرده می شود که بتواند ارزش های توحیدی را در اندیشه، خلق وخوی ورفتار انسان متجلی سازد و در غیر این صورت یک امر زیادی (فضل) است نه علم و در این نظام معیار، علمی متجلی سازد و در غیر این صورت یک امر زیادی (فضل) است نه علم و بالحسنهٔ السیئهٔ اولئک لهم عقبی ادادفع بالتی هی احسن فاذاالذی بینک وبینه عداوهٔ کانه ولی حمیم (فصلت: ۳۴) و یدر و و بالحسنهٔ السیئهٔ اولئک لهم عقبی الدار (رعد: ۳۲)

۲. مقام معظم رهبری: «در آموزش و پرورش باید کاری بشود که جوان بفهمد که باید همهٔ وجودش را صرف درس و علم و تحقیق بکند. این یک نکته است؛ یعنی مسئلهی برگرداندن نسل کنونی و نسلهای آینده به گرایش به علم، گرایش به تحقیق، گرایش به درس، گرایش به باسواد شدن و ملا شدن و فهمیده شدن؛ ما باید این حالت را به وجود بیاوریم» (دیدار با مسئولان آموزش و پرورش در تاریخ ۲/۰/۱۰/۷)؛

«البته روحیهٔ دانش دوستی، جزء تربیتهای اسلامی است. یعنی اگر ما بخواهیم اخلاق اسلامی را گسترش بدهیم این هم در آن هست. پیشرفت مراتب علم هم جزء اساس کار شماست که بایستی به آن توجه بشود... هرچه شما در دنیا مشاهده می فرمایید که آثار تلاش های بشر در برههای خودش را نشان داده و جوشیده، اما بعدها کمرنگ شده، یا زایل شده، یا به عکس تبدیل شده، یا جهتها عوض شده، ناشی از کمبود آگاهی و فکر و اراده و روشن بینی و روحیه است (دیدار با وزیر و معاونین وزارت آموزش و پرورش در تاریخ ۲۵/۱۰/۷)

٣.قال على (ع):رأس الفضائل العلم (غررالحكم ودررالكلم آمدى:ص ٢١)

۴.قال على (ع):العلم اصل كل خير (همان:ص۴۱)

۵. قال على (ع):الايمان والعلم أخوان توأمان ورفيقان لا يفترقان (همان:ص۴۶)

٤. قال على (ع):العلم مصباح العقل (همان:٣٣)

۷. شهید مطهری ده گفتار:ص ۱۲۹

٨. قال على (ع):الناس ثلاثة: عالم ربانى ومتعلم على سبيل النجاة وهمج رعاع، اتباع كل ناعق يميلون مع كل ريح
 لم يستضيئوا بنور العلم ولم يلجئوا الى ركن وثيق(نهج البلاغه، حكمت ١٩٤٧)

٩.قال رسول الله(ص): انماالعلم ثلاثة: آيه محكمة أو فريضة عادلة أو سنة قائمة وما خلاهن فهو فضل (اصول كافي، ج١، ص٣٢)

ارزشمند است که موجب تواضع و خشیت عالم شود و اوج این تأثیر در خشیتی است که عالم نسبت به خداوند پیدا می کند وغیر عالم به این مقام نمی رسد؛ این خشیت تمام وجود دانشمند را متحول می سازد و حیات بخش وجود او ومایه زینت وحلم وبردباری وی است و زمینه تسلط مشروع عالم بر دیگران را فراهم می سازد. احترام به چنین عالمی در واقع تکریم و تقدیس خداوند است و خدمت به او واجبی عقلی و دینی؛ همچنان که از این منظر بهترین علمها دانشی است که به شناخت خود واصلاح خویش بینجامد و راه سعادت را نشان دهد و بدترین دانشها، آن که انسان را اصلاح نکند و در دنیا متوقف سازد (۱۰

اما مفهوم علم در این نظام فکری و ارزشی، بسی گسترده تر از مفهوم محدود ومصطلح از واژهٔ علم (=Science) در دنیای معاصر است که تنها بر دانشهای تجربی و آن هم معمولاً بر معارف ومعلومات مفید برای اصلاح زندگی دنیایی انسان اطلاق میشود، هر چند بدون شک گستره این مفهوم ارزشمند در فرهنگ اسلامی شامل تمام دانشهای تجربی وانسانی کاشف از واقعیات وحقائق هستی و نیز علوم کاربردی مفید در شناخت و حل مسائل پیچیدهٔ زندگی انسان معاصر است.

بنابراین مفهوم گسترده، در مقام ارزش گذاری به علم وعالم هم باید انواع علوم تجربی ونقش غیرقابل انکار آنها در کشف واقعیات عالم و شناخت وحل مشکلات زندگی بشر همچنان مورد عنایت باشد و هم لازم است انواع معارف معتبر عقلی ونقلی(اعم از فلسفه وعلوم دینی وسایر علوم انسانی) با توجه به نقش برجستهٔ آنها در شناخت وهدایت واقعیات و حقائق مورد نیاز انسان، با عنوان «علم» شناخته شده و مورد تقدیر قرار گیرند.

\_\_

١. قال على (ع):العالم حي وان كان ميتاً (غررالحكم ودررالكلم آمدي:ص٤٧)

٢. قال على (ع):العلم جمال لايخفى (همان:٣٢)

٣. قال على (ع):بالعلم تدرك درجهٔ الحلم (همان:ص۴۱)

۴. قال على (ع):العلماء حكام على الناس (همان:٣٧)

۵. قال على (ع):من وقر عالماً فقد وقر ربه (همان:ص۴۷)

٤. قال على (ع):اذا رأيت عالماً فكن له خادماً (همان: ٣٧)

٧. قال على (ع):معرفة النفس انفع المعارف (همان:٣٣٢)

٨. قال على (ع):خير العلوم ما اصلحک (همان:٣٤)

٩. قال على (ع):العلم ينجد الحكمة ترشد (همان:ص ٢١)

١٠. قال على (ع):علم لايصلحك ضلال ومال لاينفعك وبال (همان:ص٩٤)

١١.قرآن كريم:سورة روم آية ٧-٧ وسورة غافر آية ٨٣

۱-۴-۱۵ زیبایی و هنر از نمودهای تعالی بخش حیات بشـری و یکی از تمایلات فطری انسان است و ارزش زیباشناختی هم ناظر به واقعیتهای عینی است و هم وابسته به ادراک فرد.

در نگرش اسلامی خداوند جمال مطلق و دوستدار زیباییها، هم دارای نیکوترین نام ها(له الاسماء الحسني) وهم نيكوترين آفرينندگان(احسن الخالقين) است، او هر چيز را با نيكوترين وجه آفريده ا و هم او بهترین تناسب و هماهنگی را به جهان هستی بخشیده است ً. هم چنین دوستداری زیبایی و جمال را خداوند بهطور فطری در وجود انسان خلق کرده است، بهطوری که قسمت مهمی از زندگی آدمی را توجه به امور زیبای ظاهر و باطن تشکیل میدهد. البته باید توجه داشت که تمایل و گرایش آدمی به زیبایی و هنر همچنان که می تواند زمینه ساز رشد و تعالی و کمال انسان شود، ممكن است زمينهاي مناسب براي انحراف و انحطاط و لغزش او نيز باشد. لذا در زيبايي شناسي و هنر اسلامی، اصل تصعید و والایش عواطف زیبایی شناختی مطرح است تا زیباییهای حقیقی حیات در پشت پردهٔ زیباییهای ظاهری پنهان نماند. از این رو هنر در حقیقت، مظهر خلاقیتهای بشـر است که شـناخت و بهره برداری از آن در حرکت تکاملی انسان به سوی خداوند- آفرینندهٔ نبوغ و استعدادهای هنری- تأثیر عمیق دارد ّ. از سوی دیگر ارزش زیباشناختی، در متون اسلامی، با دو معیار عینی و ذهنی<sup>۴</sup> مطرح گردیده است. مقصود از عنصر عینی در زیبایی این است که امر زیبا، خود از خصائصی واقعی برخوردار است که آن را زیبا می گرداند. عنصر ذهنی در زیبایی نیز،

۱.(سجده، ۷)

۲. زیبایی آسمان و ستارگان(صافات: ۶؛ فصلت: ۱۲؛ ق: ۶، ۷)، زیبایی ترکیب انسان و صورت او، زیبایی سایر جانداران(نحل: ۶، ۶۰) از جمله مظاهر زیبای آفرینش هستی محسوب میشوند.

۳. ابراهیم زاده، عیسی، ۱۳۸۳، صص ۲۶۹–۲۶۸

۴. یکی از نظریاتی که بین علمای مسلمان وجود دارد این است که « زیبایی» را علاوه بر خصوصیات شیة خارجی به تمایلات و ویژگیهای ذهنی و عاطفی مُدرک نسبت میدهند. از نظر این گروه زشتی و زیبایی امری کاملاً عینی نیست و ذهن در آن دخالت دارد. زیرا زیباییهای طبیعت مانند آسمان و ستارگان و مانند اینها دارای ویژگیهایی است که دستگاه ادراکی ما را تحت تأثیر قرار میدهد و بعید مینماید که این ادراک زیبایی در حیوانات وجود داشته باشد. به سخن دیگر، زیبایی از یک سو به ویژگیهای شیة و از سوی دیگر به ذهن مدرک بستگی دارد. خوبی و بدی که در یک خاصهٔ طبیعی است در واقع داشتن ملایمت و هماهنگی و یا نداشتن ملایمت و هماهنگی با قوهٔ مدر که است. علامه طباطبایی به این نظر گرایش دارد.« معنای حسن (زیبایی)چیزی جز انجذاب نفس و میل طبع و قوای احساسی و ادراکی نسبت به اعتدال و تناسب موجـود در پدیدهها نیست. این معنای حسن را می توان به افعال و معانی اعتباری اجتماعی و اخلاقی گسترش داد که همانا عبارت از تناسب یک ارزش اخلاقی با سعادت انسانی است».(طباطبایی، المیزان، ج۵) علامه جعفری نیز با این تعبیر که زیبایی یک حقیقت دوقطبی (درون ذاتی و برون ذاتی) اسـت، به این نظریه گرایش دارد «اما نباید تصور کرد که ورود عنصر ذهنی در تفسیر ماهیت و حقیقت زیبایی به نسبیت منجر می گردد. زیرا بین دو جنبهٔ عین (مدرک با صفات خاص) و ذهن (مدرک با صفات آن) یک هماهنگی بیّن و تلائم و هماهنگی است. این هماهنگی ذاتی نوعی اطلاق را به همراه میآورد» (استاد محمد تقی جعفری، ۱۳۸۱).

سهم و نقش ادراک و خصوصیات ادراک کننده را در آن نشان می دهد. علاوه بر دو معیار عینی و ذهنی در امر زیبایی، توجه به غایت نیز مطرح است زیرا در هر حال، زیبایی ها با توجه به غایت هستی یا هدف زندگی آدمی تعیین می شود.

1-4-19 طبیعت و پدیدههای طبیعی را، افزون بر ارزش ابزاری در جهت تحقق غایت زندگی، باید با نگرش نمادین، به مثابهٔ آیاتی از حکمت، لطف و اقتدار الهی ملاحظه نمود.

طبیعت، از آن حیث که برای زندگی آدمی در دنیا وسایل وامکانات لازمی فراهم میسازد، برای تحقق غایت آفرینش انسان حکم ابزار مناسبی دارد. اما در این خصوص باید دو نکته را مورد نظر قرار داد: نخست آن که تصرف آگاهانه و روشمند درطبیعت، باید به منزلهٔ ابزاری برای استفادهٔ بهینه در زندگی آدمی، با حفظ شرایط طبیعی محیط زندگی و به منظور پیشرفت همه جانبه وپایدار زندگی – با رعایت حقوق همهٔ انسان ها – صورت پذیرد و نگاه ابزاری به طبیعت به جدال با محیط طبیعی و تخریب آن منجر نگردد. نکتهٔ دوم این که مواجهه با طبیعت به جنبهٔ ابزاری آن محدود نیست، بلکه جنبهای نمادین نیز دارد. از این حیث، طبیعت و پدیدههای آن، نشانه و نمادهایی از اقتدار، حکمت، لطف و رحمت خداوند و به تعبیر قرآن آیات الهیاند، که درک و فهم آنها، علاوه بر تسخیر و تصرفشان، باید مورد نظر قرار گیرند. ا

### ۵-۱ مبانی دین شناختی

این دسته از مبانی صرفاً به مباحثی دربارهٔ دین (چیستی و چرایی دین، جایگاه دین در زندگی و نسبتی که انسان با آن دارد؛ نحوهٔ فهم دین، قلمرو دین و ارتباط آن با سایر معارف و…) میپردازند که در حیطهٔ دانش فلسفی مضافِ «فلسفهٔ دین» یا بعضاً در حوزهٔ مباحث «کلام جدید» قرار می گیرند. بیان این گونه مباحث در شمار مبانی اساسی فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران

۱. بقره: ۲۹: جاثیه: ۲۱، ۱۳ اعملک: ۱۵؛ لقمان: ۲۰ ابراهیم: ۳۳ س۳؛ تحل: ۱۹؛ این معنا از ارزش گذاری به طبیعت در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران نیز مورد توجه قرار گرفته است. در مقدمهٔ قانون اساسی آمده است در تحکیم بنیادهای اقتصادی، اصل رفع نیازهای انسان در جریان رشد و تکامل اوست نه همچون دیگر نظامهای اقتصادی تمرکز و تکاثر ثروت و سودجویی، زیرا که در مکاتب مادی، اقتصاد خود هدف است و به این جهت در مراحل رشد، اقتصاد عامل تخریب و فساد و تباهی (محیط زیست طبیعی) میشود ولی در اسلام اقتصاد وسیله است و از وسیله انتظاری جز کارائی بهتر در راه وصول به هدف نمی توان داشت. در اصل پنجاهم همین قانون نیز ذکر گردیده است: «در جمهوری اسلامی حفاظت محیط زیست که نسل امروزو نسلهای بعد باید در آن حیات اجتماعی رو به رشد داشته باشند، وظیفهٔ عمومی تلقی می گردد. از این رو فعالیتهای اقتصادی و غیر آن که با آلودگی محیط زیست یا تخریب غیر قابل جبران آن ملازمه پیدا می کنند، ممنوع است». تعبیر حیات اجتماعی رو به رشد نسلهای بشر، حاکی از ویژگی ابزاری طبیعت است



(برخلاف رویهٔ متعارف در بیان مبانی فلسفهٔ تربیت) از این جهت ضرورت یافته است که دین، چنان که خواهد آمد، در تنظیم و هدایت تربیت براساس دیدگاه اسلامید، نقش محوری و بی بدیل دارد و لذا باید در فلسفهٔ تربیتی جامعهٔ اسلامی ایران، تلقی مقبول خود از دین حق ونحوهٔ نقش آفرینی و حدود وظایف آن در زندگی آدمی را به وضوح مشخص کنیم.

اینک، اهم مواضع دین شناختی خود را بر اساس دیدگاه معتبر و مقبول در جامعهٔ اسلامی ایران به این شرح تبیین مینماییم.

سعادت حقیقی وجاوید فرستاده شده است و شرایع توحیدی مصادیق متكامـل آن محسـوب ميشـوند؛ خاستگاه ومقصد دين حق (=اسلام)، فطرت انسان و شكوفائي آن است.

دین حق مجموعهای از اعتقادات و قوانین وارزشهای متناسب با آن هاست که از سوی خدای حكيم براي راهنمايي انسانها به سوى كمال شايستهٔ ايشان توسط پيامبران الهي فرو فرستاده شده است. باور به خداوند یگانه، معاد و نبوت، هستهٔاعتقادی مشترک همهٔادیان توحیدی(شرایع ابراهیمی)مے باشد؛همچنان که لزوم عبادت و اطاعت خداوند، رعایت تقوای الهی و پاسداشت اصول و ارزشهای اخلاقی و انسانی نیز در همهٔ آنها مورد تأکید است. البته، دین حق (به معنای اخص) در دوران حاضر همانا اسلام به معنای خاص آن است که بر پیامبر اکرم حضرت محمد مصطفى (صلى الله عليه واله وسلم) توسط جبرئيل امين نازل شده و با دو خصوصيت جهاني بودن و جاودانگی، خاتم همهٔ شرایع توحیدی به شمار می آید و آموزه های آن در تلائم کامل با سنن جاوید آفرینش، فطرت پاک آدمی و احکام عقل سلیم است ٔ لذا بیان دین اسلام در مورد حقایق اعتقادی، اصول اخلاقی و قوانین کلی زندگی آدمی تمام و کامل است و اعتبار و صحت آن به وقت و مخاطب معینی محدود نیست.

۲\_۵\_ادین اسلام، در راستای تحقق مراتب حیات طیبهٔ انسان درهمهٔ ابعاد فردی و اجتماعی، نظام معیار مورد نیاز برای هدایت آدمی به سـوی سـعادت جاوید را در همه شئون زندگی ارائه میکند.

دین حق(اسلام)، ارزشهای عام و عقلانی انسانی (احکام عقل عملی مبتنی بر فطرت و وجدان سلیم بشری) را تأیید می کندو ضمن تأکید برالتزام نسبت به این ارزشها، نظام ارزشی خاصی را

۱. اسلام دین خاتم (اتمّ و اکمل) است. این دین دربردارندهٔ یک قانون اساسی فرازمان و فرامکان است. چنین قانونی بر «سنن جاوید الهی» و «قوانین ثابت طبیعت» و «فطرت پاک انسانی» (روم: ۳۰ )استوار است(شهید مطهری، ۱۳۵۸، ۲۶-۳۰)



در راســتای تداوم وتکمیل آنها تأســیس مینماید. لذا انتظار از دین حق آن است که نظام معیار مورد نیاز (مجموعهٔ مبانی و ارزشهای مبتنی برتعالیم دین الهی یا سازگار با آنها) را برای زندگی شایسته بر اساس دین (حیات طیبه) ارائه دهد. این نظام معیار دینی ناظر به همهٔ ابعاد زندگی انسان است؛ زيرا دين حق-به منزلهٔ آئين الهي زندگي انسان- به همهٔ امور حيات بشر درعرصههاي فردی و اجتماعی، دنیوی و اخروی، مادی و معنوی پرداخته است (نفی سکولاریسم)؛ هرچند دین درامر راهنمایی و ارائهٔ معیار، نسبت به پارهای از این عرصهها، به عرضهٔ کلیات اکتفا و نسبت به بخشی دیگر، جزئیات را نیز ذکر کرده است، اما در عین حال، با توجه به توانایی عقل و تجربهٔ بشری، دین هر گز درصدد پاسخ گویی به همهٔ نیازهای انسان، بدون تکیه بر این توانایی، برنیامده است و نقش هادی و مکمل (و نه جای گزین) را برای عقل و تجربهٔ بشر ایفا مینماید، زیرا عقل و وحی در اسلام متضامن یکدیگرند و بر روی هم متضمن کمال انسانی هستند و اسلام در ذات خود هم بستگی عقل و وحی (و وجود این دو گونه معرفت) را در راستای کمال انسان ضروری می داند، كما اين كه بدون عقل ورزى، پيام وحى نيز به بار نمىنشيند؛ لـذا، جامعيت دين در همهٔ امور به معنای ارائهٔ پاسخ از سوی دین به همهٔ پرسشهای معرفتی بشر در همهٔ عرصهها بدون استفاده از عقل وتجارب بشرى نيست (نفي نوعي تلقي دائرةالمعارفي از جامعيت دين و انتظار حداكثري از آن)، بلکه مقصود از این جامعیت، عرضهٔ نظام معیار کاملی (شامل مبانی و ارزشهای عقلانی مورد تأیید دین و ارزشهای مکمل برگرفته از احکام تأسیسی دین که راهنمای همهٔ شــئون زندگی است)از سوی دین حق برای هدایت آدمی به ساحت ربوبی و وصول او به سعادت حقیقی وجاوید است. افزون بر این، منابع دینی در برخی علوم مستقل بشری(نظیر علوم انسانی واجتماعی متکی برعقل مولـد و ابزاری بشـر) می تواننـد به مثابـهٔ یکی از منـابع معرفتی مهم در جریان تولید و داوری نظریات علمی (البته به منزلهٔ منبع معرفتی هدایت کننده و مکمل و نه جای گزین دیگر منابع معرفتی) به طور مؤثر مشارکت داشته باشند.

۳ــ۵ــ۱ - دین برای تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد، ما را علاوه بر اســتفاده از تجارب متراکم بشــری، به خلاقیت و ابداع و فعلیت بخشــیدن به همــهٔ ظــرفیتهای فکــری خــویش فــرا میخواند.

اصول معارف دین بر عقل و فطرت مشترک انسانی و اساس تعالیم آن بر جهل ستیزی، عقل گرایی، تقلید سوزی و دانش پروری استوار است. دین ما را به عرصهٔ علم و معرفت و فهم واقعیتهای هستی و تصرف هدفمند در عالم طبیعت دعوت می کند؛ کما اینکه همهٔ انسانها را ضمن استفاده از همهٔ ظرفیت های فکری و تکیه بر تجارب متراکم بشری، به خلاقیت و نوآوری علمی فرا می خواند.

از سـوی دیگر دین برای هدایت شـئون مختلف حیات بشـری و ادارهٔ جامعه براین اسـاس، با اکتفا به بیان اصول و کلیات (ثوابت دینی تعیین کنندهٔ مرزهای غیرقابل تخطّی)و واگذاری شناخت تفصيلي احكام شرعي بر عهدهٔ اجتهاد (متناسب با مقتضيات زمان و مكان)، ملاحظهٔ عرف جوامع و رأی و اجماع عقلا در غیر احکام عبادی و با به رسمیت شناختن منطقهای وسیع به نام منطقـةالفراغ ا در قلمرو مباحات و مُجاز شـمردن تقنین و تشـریع بشری در این منطقه در چهارچوب معیارهای ثابت دینی و حتی اجازهٔ محدود ساختن موقت احکام اولیه و ثانویهٔ شرعی و عرضهٔ احكامي موقت ومتغير - در چهارچوب اصول وضوابط ثابت شرعي - برحسب مصالح جامعهٔ اسلامی (توسط رهبردین شناس، عادل و عارف به زمان) و با تأکید بر استفادهٔ حاکمیت اسلامی از سازوكار عقلايي شورا (خرد جمعي) و نتايج تحقيقات علمي ونظرات كارشناسان با تجربه، هم بر بهرهمندی مناسب و کامل از نتایج خردورزی و تجربهٔ متراکم بشری و هم به ابداع و نوآوری (البته به شرط ابتنا ویا سازگاری با نظام معیار اسلامی) اصرار دارد.

4\_0\_1. حـوزهٔ رهنمودهای نظام معیار دین حق(=اسـلام)، همهٔ انسـانها در هر زمان و مـكان و زبان آن جهاني اسـت. لذا دين اسـلام با دو ويژگي توأمـان ثبات و يويايي، پاسخگوی نیازهای فرد و جامعه در زمینهٔ هدایت انسان به سوی ساحت ربوبی است. زبان دین، زبانی است برای همگان که برای همهٔ انسانها فهمپذیر است وپیام هدایت و مطالب آن جهانشمول و قابل فهم برای همهٔ زمانها و مکانهاست. به این معنا که سخن دین بر اساس فرهنگ مشترک مردم، یعنی همان فرهنگ مبتنی بر فطرت پایدار و تغییرناپذیر الهی انسان است. مخاطب اصلی دین، فطرت انسان هاست و رسالت اصیل آن نیز شکوفا کردن همین فطرتهاست. اسلام دین تمام مردم است، چرا که با انواع برگزیدگی و تبعیضهای قومی و طبقاتی و جنسی به مقابله برخاسته و از هرگونه خواص پروری تبعیض آمیز و نخبه گرایی محدود کننده روی برتافته است.از دیگر سو دین، امر واحدو ثابتی است که اصول و احکام همیشگی آن ناظر به نیازهای ثابت بشر و جنبههای ثابت هویت آدمی است؛ لذاست که این اصول و احکام، هر گز در معرض تغییراتی که در عرصههای دیگر حیات انسان رخ میدهد، قرار نمی گیرد، زیرا تعالیم اسلامی با احکام عقل سلیم، عرف وسیرهٔ عقلا و نیازهای حقیقی و مصالح انسانی تلائم دارد و همین عامل، امکان انطباق اصول وارزشهای ثابت آن را با شرایط زمانی و مکانی افزایش می دهد.

۱. در نظریهٔ منطقـةالفراغ (مطرح شـده از سـوی شهید صدر)، میتوان منطقهٔ وسـیعی از زندگی بشر را دید که حکم اولی والزامي شـرعي (وجوب و حرمت) در آن وجود ندارد و بهصورت اباحهٔ لا اقتضاء در دســترس قانون گذاران دولت اســلامي بر اساس کارشناسیهای علمی و تجربیات و مصلحت سنجیها قرار گیرد.

اما در عین حال، برخی از موضوعات و احکام فرعی دین اموری قابل تغییر هستند<sup>۱</sup>، که در آن چهارچوب ثابت، پاسخ گوی احتیاجات و مقتضیات متغیر زندگی انسان در بستر زمان و مکاناند. به عبارت دیگر، مقتضیات زمان و مکان می تواند موجب تغییر ۲ بعضی ازموضوعات یا احکام فرعی دین (البته در چهارچوب اصول و قوانین ثابت دین) شود که این امر موجب پویایی دین در مواجهه با واقعیات متحول زندگی انسان در طول زمان گردد و رمز جاودانگی وخاتمیت دین حق به حساب می آید.

۵ـ۵ـ۱. در دیـنِ اسـلام، تفکیک دنیـا از آخرت، فرد از اجتماع، جسـم از روح و امور مادی از ارزشهای معنوی، معنا ندارد و لذا تحقق کامل رسـالت دین اسـلام، افزون بر رشـد همه جانبه افراد بربنیان ارزشهای دینی، مستلزم پیشرفت متوازن و همهجانبه جامعه صالح برهمین اساس است.

دین حق، هیچگاه دنیا و آخرت را فدای یکدیگر نکرده است و فراموشی دنیا برای آخرت یا نادیده گرفتن آخرت برای دنیا را جایز نمیداند. نیل به سعادت جاوید اخروی تنها از مسیر ایمان و عمل صالح در همین زندگی دنیا میسر است و تحقق حیات طیبه باید از همین سرا آغاز گردد.

اسلام به مثابهٔ کامل ترین شرایع الهی، علاوه بر توجه تام به جنبههای فردی حیات بشر، اساساً دینی اجتماعی(دارای احکام و قوانین اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و حقوقی برای هدایت جنبهٔ اجتماعی زندگی انسان) است. این قوانین فردی واجتماعی به گونهای تنظیم شده است که در پرتو عمل به آنها سعادت کامل انسان در دنیا و آخرت به دست می آید. لذا مقولهٔ پیشرفت جوامع انسانی در شکل جامع ومتوازن آن نه تنها از دید دین حق مغفول نمانده، بلکه بخشی از رسالت

۱. اسلام مقررات خود را به دوبخش ثابت ومتغیر تقسیم می کند. بخش اول را که برروی اساس آفرینش انسان ومشخصات ویژهٔ او استوار است به نام دین وشریعت اسلامی می نامد ودر پرتو آن انسانها را به سوی سعادت رهبری می کند «فاقم وجهک للدین حنیفاً فطرهٔ الله التی فطر الناس علیها لاتبدیل لخلق الله ذلک الدین القیم» ضمناً باید دانست بخش دوم که مقرراتی قابل تغییر است وبه حسب مصالح مختلف زمانها و مکانها اختلاف پیدا می کند، تحت عنوان «آثار ولایت عامه» منوط به نظر نبی اسلام و جانشینان ومنصوبین از طرف اوست قرآن را در شعاع مقررات ثابته دینی وبه حسب مصلحت وقت ومکان تشخیص می دهند واجرا می کنند. البته این گونه مقررات [در عین لزوم تبعیت شرعی از آن ها] به حسب اصطلاح دین، احکام وشرایع آسمانی محسوب نمی شود و دین نامیده نشده است که بعد از پیغمبر، هیچ قدر تی – حتی امام کنی، از احکام اسلام را نسخ احکام و تغییر آن به صورت نسخ است که بعد از پیغمبر، هیچ قدر تی – حتی امام نمی تواند حکمی از احکام اسلام را نسخ کند. ولی تغییر احکام منحصر به نسخ نیست؛ تغییراتی است که خود اسلام اجازه داده است. نیازهای بشر دو گونه است: ثابت و متغیر در سیستم اسلام برای نیازهای ثابت، قانون ثابت وضع شده و برای نیازهای متغیر، قانون متغیر ولی داده که خود آن قانون ثابت این قانون متغیر را تغییر می دهد نه ما تا بشود نسخ؛ در واقع خود اسلام است که آن را عوض می کند (شهید مطهری، اسلام ومقتضیات زمان، ج ۲، ص ۷۷).



انبیا و اولیای الهی است که در عصر غیبت باید با رهبری عالمان دینی و تلاش امت اسلامی ادامه یابد. بر این اساس، در نگاه دینی شاخصهای مادی و معنوی پیشرفت جامعه کاملاً درهم تنیدهاند ولذا نه تنها جمع بین التزام به نظام معیار دینی و حرکت به سوی پیشرفت همه جانبه ومتعادل جامعه امری ممکن است، بلکه تحقق رسالت دین در صحنهٔ واقعیت عینی، مستلزم شکل گیری و پیشرفت همه جانبهٔ جامعهٔ صالح بر بنیاد نظام معیار دینی است. بدیهی است این نوع از پیشرفت همـه جانبـه، دارای اهداف و الگوی متمایزی از مدل غربی توسـعهٔ جوامع بر اسـاس ارزشهای مدرنیته خواهد بود. بنابراین برای تحقق پیشرفت همه جانبه وپایدار جامعهٔ صالح دینی در دوران معاصر، علاوه بر داشتن طرحی روشن از آن، باید با پردازش الگوهای کاربردی منطبق با نظام معیار اسلامی و تأسیس نهادها و سازو کارهای متناسب با این طرح، مسیری متمایز با راه طی شده برای توسعه توسط جوامع مدرن غربی را بپیماییم.

8\_4\_1. شـناخت دین اسـلام، علاوه بر فهم و تفسـیر روشـمند قرآن کریـم، نیازمند بهرهمندی از سنت معتبر پیامبر(ص) و معصومان (ع) و تکیه بر تبیین و تفسیر پیامبر(ص) و اهل بیت(ع) از حقایق دینی است.

جاودانگی و ابدیت متن اصلی وتحریف نشدهٔ وحی(قرآن کریم)در بستر زمان از یک سو و ظهور حاجات جدید در عرصهٔ حیات فردی وجمعی از سوی دیگر، حضور مفسران آگاه و آشنا به اسرار و ژرفای وحی را در کنار متن مکتوب وحی برای همهٔ زمانها ضرورت میبخشد که این ضرورت در پیوند همیشگی و ناگسستنی عترت با قرآن تحقق مییابدا. از اینرو برای پاسخ گویی به نیازهای انسان در هر زمان و مکان، ائمهٔ معصومین(ع) مفسران و بیانگران اصلی مقصود و مراد واقعی از آیات قرآن کریماند؛ چنان که باور به قرآن و عمل به تعالیم وحیانی آن، مستلزم پذیرش ولایت پیامبر اکرم(ص) و ائمهی معصومین(ع) است. لذا همان گونه که اصل نبوت از ارکان ضروری شکل گیری بنای دین است، اصل امامت نیز از ارکان حفظ و استمرار دین در بستر زمان و مهم ترین مبنای فهم معتبردین اسلام بهشمار می آید.

١. قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيتي فانهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض... ذكر اين نكته لازم است كه حديث ثقلين متواتر بين جميع مسلمين است ودر كتب اهل سنت از صحاح شش گانه تا کتب دیگر آنان با الفاظ مختلفه وموارد مکرره از پیغمبر اکرم (ص)به طور متواتر نقل شده است واین حدیث شریف حجت قاطع اسـت برجميع بشر، به ويژه مسـلمانان مذاهب مختلف وبايد همه مسلمانان كه حجت برآنان تمام است جواب گوى أن باشند...(امام خميني ره، پيش گفتار وصيت نامهٔ الهي- سياسي) ۷\_۵\_۱. اجتهاد، سازوکار فهم روشمند نظام معارف دینی وارزشهای مبتنی برآن (هنجارها و احکام عملی شریعت)، برای حرکت دین مدار انسان در چهارچوب اصول وضوابط ثابت دین و متناسب با مقتضیات زمان و مکان است.

در اسلام، که دین خاتم است، برای حرکت دین مدارانه در چهار چوب اصول ثابت دین و متناسب با مقتضیات زمان و مکان، به منظور درک صحیح و معتبر ابعاد و مؤلفههای دین، سازوکار اجتهاد (فهم روشمند از منابع معتبر دینی یعنی کتاب، سنت پیامبر و معصومان و عقل) تعبیه شده است. مجتهدان براساس این سازوکار اصیل، علاوه بر استنباط گزارههای تکلیفی ووضعی در حوزهٔ فقه و اخلاق فردی و جمعی، مسئولیت شناخت و تبیین نظام معارف دینی در شئون اصلی حیات بشر را بر عهده دارند ونکتهٔ جالب توجه اینکه همواره باب اجتهاد برای پاسخ گویی به مسائل جدید(امور مستحدثه) یا کشف تغییر احکام شرعی (به سبب تغییر موضوعات آنها) مفتوح است. التزام به اجتهاد باعث پیش گیری از خطر تحجر المی شود و در عین حال با حفظ خردورزانهٔ اصول و معیارهای ثابت دین، از غلتیدن عموم مردم به ورطهٔ التقاط و بدعت یا تحیر در مقام عمل بر اساس دین، جلوگیری می کند. این سازو کار، نه تنها اصول و کلیّات ثابت دین را دگر گون نمی کند، بلکه با اتخاذ رویکردهای مختلف به دنبال پاسخ گویی به مسائل متغیر از سوی نصوص ثابت دینی با برقراری از تباط اصول و ضوابط اسلام با مقتضیات زمان است ".

۱. یعنی تصلب نسبت به رعایت احکام دینی با غفلت و بی توجهی از واقعیتهای متغیر زمانی ومکانی به گونهای که دامن دین (و در حقیقت فهم دین شناسان وعمل دین داران) به شبههٔ ناتوانی از پاسخ گویی به مسائل بشر معاصر آلوده گردد.

۲. نمونهای از رویکردهای مطرح شده بر اساس سازوکار اجتهاد برای پاسخ گویی مناسب دین به مسائل متغیر اجتماعی عبارت است از رویکرد کشف و استنطاق متون دینی در جهت پاسخ گویی به احکام مسائل نوپیدای جهان امروز از طریق تفریع این مسائل به ثوابت دینی؛ از نکات مورد توجه در این رویکرد کشف روح قوانین شرعی، تأکید بر خصوصیات مشتر ک قوانین ثابت دینی برای رفع نیازهای متغیر و استفاده از ارتکازات عقلایی دوران شارع است. این رویکرد از سوی فقیهان معاصر همچون امام خمینی(ره)، شهید سید محمد باقر صدر، شهید مرتضی مطهری و دیگران دنبال شده است (برای توضیح بیشتر رک به شهید مطهری، اسلام ومقتضیات زمان ج۱ وج۲). رویکرد منطقهٔ الفراغ یعنی پاسخ گویی به موضوعات جدید بر اساس نگرش دینی(اصول و مبانی و اهداف اساسی دین) و واگذاری بسیاری از جزئیات و حوزههای مستحدث اجتماعی به تجربه و علوم بشری (با تأکید بر تعدیل و بازسازی تجارب و تدابیر بشری در محدودهٔ مبانی و اصول دینی)، نیز از جملهٔ این رویکرد هاست، به نظر میرسد که سیرهٔ امام خمینی(ره) و دیدگاههای ایشان در عرصههای مدیریت کلان جامعه اسلامی رانظریهٔ ولایت مطلقهٔ فقیه ) – را نیز می توان در این رویکرد قرار داد.

۳. «عبارتی است ازاقبال لاهوری که عبارت بسیار خوبی است... او در کتابی به نام احیای فکر دینی در اسلام از اجتهاد به «نیروی محرکهٔ اسلام» تعبیر می کند. در نظر او نیروی محرکه اسلام، اجتهاد است. این سخن جدیدی نیست، از هزارسال پیش ما عباراتی به همین معنا ومضمون داریم که علمای اسلام اجتهاد را به عنوان نیروی محرکهٔ اسلام معرفی کرده اند» (شهید مطهری، اسلام ومقتضیات زمان، ج۲، ص۱۴و۱۵).



منظومـهای از حیات انسـان، که بر پایهی احکام عقل نظری و عقل عملی سـت(تحت عنوان حجت باطنی)؛ و با تکیه برقرآن وسنت معتبر، از طریق جریان اجتهاد، هدایت کنندهٔ عقل مولّد و عقل ابزاری بشر و پذیرای نتایج ودستاوردهای معتبر آن هاست. معارف دینی، مجموعهای است نظاممند، جامعنگر (نسبت به همهٔ امور مربوط به هدایت آدمی)، با تلقی منظومهای از حیات بشری یعنی تجزیه و تحلیل همهٔ مؤلفهها و اجزای حیات فردی و جمعی انسان در نسبت با یکدیگر و تبیین کل زندگی به صورت یک مجموعهٔ هدفمند متکی بر اجتهاد (فهم روشـمند از منابع معتبر دینی یعنی کتاب، سـنت و عقل، که نه تنها اسـتنباط گزارههای تکلیفی در حوزهٔ فقه و اخلاق فردی و جمعی، بلکه شناخت و تبیین نظام معارف دینی در شئون اصلی حیات بشر را بر عهده دارد)، پایا (دارای عناصری ثابت و جاودان) و در عین حال پویا (قابل تحول بر اساس تکامل پذیری سازوکار اجتهاد)، هماهنگ با فطرت (معرفت و گرایش ربوبی سرشته در وجود انسان) و متکی بر احکام قاطع و روشن عقل نظری و عقل عملی (تحت عنوان حجت باطنی) و بهرهمند از عقل استکشافی (در مقام استخراج و استنباط روشمند از منابع وحياني)؛ البته بايد دانست كه هرچند واقعيت معارف ديني امرى جاودانه و پاياست ولي شناخت انسان از این واقعیت وحیانی، موضوعی یویا به شـمار می آید(یعنی در مقام کسب معارف دینی و استخراج و استنباط تعاليم وحياني دين ميتوان با تكيه بر اجتهاد مستمر، به حقايق ديني تازهاي دست یافت).

از سوی دیگر اسلام با به رسمیت شناختن عقل مولّد وعقل ابزاری بشر ضمن هدایت آنها برای یافتن شیوههای بندگی خداوند وگسترش نظام معیار دینی به زوایای زندگی بشر، بر پذیرش نتایج و دستاوردهای عقل و تجربهٔ بشر (یعنی یافتههای نظری یا کاربردی انواع علوم عقلی، علوم انسانی اجتماعیی و علوم طبیعی و فناوریهای مبتنی بر آنها و آداب، هنجارها، قوانین و نهادهای مدنی محصول خرد جمعی و تجربه و خلاقیت بشر) برای حل وفصل مسائل زندگی خویش در طی زمان تأکید دارد البته در صورتی که با نظام معیار مبتنی بر دین حق سازگار باشند ولذا دین حق، هرگز نظام معارف دینی را به مثابهٔ جای گزین و یا رقیب برای عقل وتجربه آدمی به شمار نمی آورد.

٩\_٥\_١. دين اسلام، نويدبخش آيندهاي روشن براي انسان-جامعهٔ عدل جهاني- است كه مستلزم تلاش جامعهٔ صالح دینی جهت تأسیس تمدن نوین اسلامی براساس نظام معيار اسلامي است.

دین اسلام در ادامهٔ رسالت تاریخی پیامبران، طرح مستقلی برای زندگی بشر و ساختن آیندهای

روشت و متعالی ارائه داده است. این طرح نه در گذشتهٔ اسلام، بهطور کامل تحقق یافته است و نه بر الگوهای مادی مدرن تطبیق می کند؛ بلکه با تلاش مسلمانان در طول تاریخ به منصهٔ ظهور می رسد و تحقق کامل آن را باید در آیندهٔ موعود (جامعهٔ آرمانی جهانی، برپایهٔ عدل مهدوی) انتظار کشید. قرآن خلافت زمین از سوی صالحان و امامت آنان را بر سراسر گیتی نوید می دهد و متون اسلامی تصویری از جهان را فراروی جامعهٔ جهانی ترسیم می کند که در آن، رفاه، امنیت، عدالت، آزادی، آرامش، صلح، معنویت، عقلانیت، علم و دیگر مظاهر سعادت مادی و معنوی انسان، یکجا و همزمان قابل دستیابی است. جامعهٔ صالح اسلامی، که چنین آیندهای را فراروی خویش می مینند و خود را به فرمودهٔ قرآن مسئول و متعهد به تغییر سرنوشت خویش می شناسد، با چشم دوختن به چنان مقصدی، رسالت تاریخی خودرا تلاش برای ساختن مرحلهای از آن تمدن نورانی و باشکوه می داند و در این مسیر همهٔ ظرفیتها و تلاشهای خود را به کار می گیرد.

۱-۵-۱ تأسیس و تداوم حکومت براساس معیارهای دینی، راهکار اصلی تحقق کامل نظام معیار اسلامی و مهم ترین زمینهٔ اجتماعی و سیاسی لازم برای عینیت یافتن حیات طیبه در همهٔ ابعاد ومراتب است.

اصلی ترین فلسفهٔ اعتقاد به امامت در اندیشهٔ اسلامی، تشکیل حکومت الهی و وحدت رهبری سیاسی و رهبری دینی در جامعهٔ اسلامی برای جلوگیری از تفکیک دین و سیاست است. لذا خرورت همراهی عترت با قرآن پس از پیامبر(ص) تنها در تبیین حقائق وحی خلاصه نمیشود، بلکه شکل گیری جامعه صالح و ادارهٔآن مطابق با موازین الهی توسط امامان معصوم(ع) و ولایت بسر امرور اجتماعی نیبز از علل مهم لزوم این همراهی واطاعت از اهل بیت پیامبر(ص) بهشمار می آید؛ لذا در اندیشهٔ ناب دینی، پیامبران الهی و جانشینان معصوم ایشان، بر اساس نصب الهی، مسئولیت رهبری و ولایت بر جامعه را بر عهده دارند که تحقق عینی این مسئولیت، از جمله منوط به پذیرش عموم افراد جامعه و خواست ایشان (بیعت) برای حاکمیت معیارهای دینی برشئون اجتماعی است. بنابراین ایشان به موازات مأموریت دریافت، تبیین، تفسیر و تبلیغ پیام وحی، باید رسالت اجرای احکام و حدود الهی را در جامعه نیز (در صورت وجود شرایط) ایفا کنند. در عصر غیبت امامان معصوم(ع)، نیز ولایت امور اجتماعی مسلمین (به معنای هدایت و ادارهٔ امور جامعهٔ غیبت امامان معصوم(ع)، نیز ولایت امور اجتماعی مسلمین (به معنای هدایت و ادارهٔ امور جامعهٔ قوانین شرعی (احکام اولیه و ثانویه) نسبت به اجرای احکام اجتماعی دین (البته با یاری دینداران) بکوشند و در صورت امکان بر اساس پذیرش و اقبال وهمراهی عموم مردم دیندار برای برپایی حکومت دینی و استقرار آن، با استفاده از اختیاراتی که اسلام برای مواجهه با موضوعات جدید





اجتماعی به حاکم اسلامی تفویض کرده است (احکام ولایی)، قیام نمایند.

اما از آن جا که این رسالت (رهبری و ولایت امور اجتماعی وسیاسی) در راستای مسئولیت اصلی رهبران الهی یعنی هدایت مردم در مسیر قرب الی الله و رفع موانع آن است، حکومت دینی در دوران غیبت، پس از تأسیس واستقرار، تحت اشراف ولایت فقیه وظیفه دارد برای کمک به حرکت اختیاری وآگاهانهٔ مردم در مسیر قرب الی الله و رفع موانع تحقق حیات طیبه، تمام امکانات و اختیارات خود را برای زمینهسازی هدایت آحاد مردم به کار گیرد.

۱۱ــ۵ــ۱د ینداری (تدین)، پویش خردورزانه و مداوم آدمی است برای وصول به مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد برمبنای ایمان آگاهانه و اختیاری به خداوند، زندگی اخروی ومضمون پیام هدایت رســولان الهی و با التزام عملی به نظام معیار دینی؛ لذا محصول این حرکت عقلانی انسان برای پاسخ گویی مثبت به دعوت الهی، با داشتن مؤلفههای متعدد ومراتب گوناگون در ابعاد فردی وجمعی قابل تحقق است.

انسان پس از توجه به هدایت الهی و شناخت مضمون دعوت پیامبران برای حرکت اختیاری به سوی کمال شایستهٔ خویش (قرب الی الله)، در صورتی که به مقتضای فطرت پاک الهی خود همچنان بر اصول ارزشهای انسانی باقی باشد، می تواند با خردورزی به این دعوت پاسخ مثبت دهد و با ایمان و انتخاب آگاهانه و آزادانهٔ نظام معیار ربوبی (مبانی و ارزشهای مبتنی بر دین حق) و تصمیم و عزم جدی برای تعهد به این نظام معیار پویشی مداوم را براساس خردورزی و برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، از طریق انجام اعمال صالح فردی و اجتماعی (بر مبنای ایمان به عقائد، احکام و ارزشهای دین) و تکرار آنها در راستای شکل گیری وپیشرفت مداوم جامعهٔ صالح آغاز کند.

لذا این حرکت پویا و پیوسته، در آغاز راه (که به مثابهٔ پیشنیاز حرکت است)، مستلزم تحقق برخی از ارزشهای اصیل انسانی(نظیر حقطلبی، انصاف، شکرگزاری و...) خواهد بود و با کسب بینش نسبت به خداوند و تعالیم دینی (معرفت دینی)، باور قلبی به عقایددینی ونظام معیار الهی(ایمان)، احساس و عاطفهٔ عمیق نسبت به خداوند (حب خدا) و ابراز دوستی وپذیرش ولایت وسرپرستی اولیای او (تولا) و نیز احساس وابراز دشمنی نسبت به دشمنان راه خدا و دشمنی کردن با ایشان (تبرا)، داشتن تجربهٔ شخصی و معنوی در ارتباط با خداوند (دعا و عبادت و پرسستش به معنای خاص) و سعی در پیروی عملی از همهٔ احکام و ارزشهای دینی در ابعاد گوناگون فردی و اجتماعی حیات (تقوا، تسلیم و اطاعت) تحقق خواهد یافت و موجب تکامل و رشد آداب، حالات و صفات اخلاقی در انسان و تکوین و تعالی هویت او به شکلی یک پارچه

(براساس قبول ربوبیت یگانهٔ رب حقیقی انسان و جهان) خواهد شد.

چنین پویش مداومی، تدین (دینداری) نام دارد که با مؤلفههای مختلف (معرفت، ایمان، عبادت، عمل صالح، محبت، تولا و تبرا، تقوا، تسلیم، اطاعت، ادب و اخلاق) و مراتب متعدد (درجاتی نظیر اسلام، ایمان، ورع و یقین) در ابعاد عقیدتی(دانش، باور و تعهدقلبی)، مناسکی (انجام عبادات فردی وجمعی)، پیامدی (رعایت تقوای الهی و التزام به حدود و احکام فقهی درشئون فردی و اجتماعی زندگی روزمره)، تجربهٔ شخصی(دعا و ابراز عواطف دینی وحالات معنوی – عرفانی)، اخلاقی (تقید به آداب، اعمال و حالات اخلاقی در جهت کسب فضایل واجتناب از رذایل اخلاقی) و قابل تحقق است.

۱۲ــ۵ــ۱۲ دین حق در هدایت حرکت آدمی به ســوی تحقــق حیات طیبه، نه تنها هدف و مقصــد، بلکه راه و روش وصول به مقصود را نشــان می دهــد: تحقق عینی و تام این هدف به لحاظ فردی در مصادیق انسان کامل – پیامبر (ص) و امامان معصوم (ع) – آشکار می گردد و وصول به این مقصد (تحقق حیات طیبه) نیز برای همگان در قبول ولایت و تأسّی و پیروی فردی وجمعی از ایشان متجلی می شود.

در تحقق حیات طیبه (به مثابهٔ امری ذومراتب ودارای ابعاد فردی وجمعی که در طول زندگی انسان در دنیا صورت می پذیرد)، نیاز ما به راهنمایی وهدایت دین حق نه تنها در شناسایی و ترسیم هدف و مقصد، بلکه در تعیین معیارها وضوابط مشخص و داشتن اسوههای برحق و قابل پیروی است که تبعیت از آنها وصول این حرکت پیچیده و دشوار را به مقصد تضمین می کند؛ لذا در راستای تمهید مهم ترین مقدمهٔ تحقق حیات طیبه یعنی فرایند آماده سازی افراد جامعه برای تحقق مراتب حیات طیبه، علاوه براینکه نیازمند تکیه بر نظام معیار ربوبی مبتنی بر دین حق هستیم - که در این خصوص تعالیم دینی اسلام و معارف مبتنی بر این تعالیم (در چهار چوب سازوکار اجتهاد) نقش اصلی را برعهده دارند -ملزم نیز هستیم پذیرش ولایت پیامبر(ص) و پیشوایان معصوم(س) و تأسی به سیرهٔ ایشان را در همهٔ ابعاد زندگی (به منزلهٔ بر ترین مصادیق انسان کامل و والاترین مربیان حقیقی و همیشگی انسان) مهم ترین راهکار بدانیم.



## ۹\_۱ با هم نگری مبانی اساسی

از آنجا که تربیت در هر حال عبارت است از کوششی هدفمند بـرای تحول و حرکت آدمی از وضع موجود به وضع مطلوب، اینک با مرور بر مبانی یاد شده، می توانیم همهٔ آنها از را با توجه به مقصود اصلی از این بحث (یعنی تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت) در سه محور توصیف واقعیت انسان و موقعیت او در هستی، ترسیم جایگاه شایسته و مطلوب آدمی در هستی و بیان چگونگی وصول به این جایگاه البته، بنا بر جهانبینی توحیدی و نظام ارزشی دین اسلام تنظیم و تلخيص كنيم.

## ۱\_9\_۱ واقعیت انسان و موقعیت او در هستی

١-١-٩ انسان موجودي داراي فطرت الهي (معرفت و گرايشي اصيل نسبت به خداوند) است، که با ارادهٔ آدمی هم قابل فعلیت یافتن و شکوفایی است وهم می تواند به فراموشی سپرده شود، اما هرگز نابود نخواهد شد.

وجود فطرت الهي در انسان زمينهٔ بسيار مساعدي است كه ميتواند به همهٔ شناختها، گرايشها و اعمال وي جهتي الهي دهد و در صيرورت آدمي به موجودي كمال جو، داراي آرمانهاي والا و اهداف متعالى وتلاشگر در اين جهت، نقش اصلى را ايفا نمايد.

## ۲\_۱\_2\_۱ انسان دارای استعدادهای طبیعی قابل رشد و عواطف وتمـایلات متنــوعــی است.

هر شخص می تواند در صورت وجود زمینهٔ مناسب این استعدادها را فعلیت بخشد و تمایلات وعواطف خود را در جهت مورد نظر به کار گیرد. اما فعلیت یافتن این استعدادهای طبیعی یا به کار گیری عواطف وامیال آدمی، با توجه به وجود آزادی و قدرت انتخاب درانسـان، همواره در یک جهت نیست و می تواند به طور ناقص یا همه جانبه، به شکل متوازن یا نامتعادل صورت یذیرد.

## ۳\_۱\_۶\_۱ انسان موجودی همواره در حال شدن، حرکت و دگرگونی است.

حرکت نفس در مرتبهٔ انسانی، امری از پیش تعریف شده نیست، بلکه به اراده و انتخاب او بستگی دارد. از این رو حرکت آدمی در جهت صعود یا سقوط، موضوعی نامتعین است که در طی زندگی دنیایی به طور پیوسته ادامه دارد.

۱. بدیهی است که تبیین فلسفی این کوشش سترگ (یعنی تربیت) هرگز در خلاً و بدون توجه به واقعیت هستی ممکن نخواهد بود؛ همچنان که در عرصهٔ مباحث فلسفهٔ محض نیز مباحث انسان شناسی نوعاً ذیل مبحث عام هستی شناسی قرار داشته است.

## ۴\_۱\_۶\_۱ انسان موجودی آزاد (دارای قدرت انتخاب و اختیار) است،

اما این آزادی را خدا به او داده است. در گسترهٔ زندگی با فراهم آمدن تجربههای عملی مختلف و افزایش قدرت ارزیابی، میتوان انسان را موجودی آزاد ومختار (دارای قدرت انتخاب و اختیار) دانست، ضمن این که علم و عقل نیز از مبادی آزادی و اختیار انسان محسوب میشوند.

## ۵ــ۱ــــ انسان توانایی شناخت جهان هستی و ابعاد مختلف آن را دارد.

خداوند به انسان نیرویی عطا کرده است که به واسطهٔ آن می تواند از هستی و موقعیت خویش در آن آگاهی یابد. عقل، قابلیتی در نوع بشر است که به وسیلهٔ آن می تواند در صدد ادراک واقعیتها و حقائق هستی در همهٔ مراتب و جلوههای آن، با کسب انواع علوم حقیقی واعتباری (البته در حد وسع بشر)، برآید، حق و باطل و صلاح و فساد و صدق و کذب را از هم تمیز دهد، به حقیقت و ارزشهای حق بگرود و در مقام عمل اختیاری نیز به لوازم درک و باور خویش ملتزم گردد و پیوسته با ابداع روشها و ابزار مؤثر، تدابیر مناسب اتخاذ کند، اعمال صالح انجام دهد و موقعیت خود و دیگران را بهبود بخشد.

ایسن فعالیت عقل در عین محدود و مخاطره آمیز بودن امکان دست یافتن آدمی به واقعیت هستی و برخی حقایق فراتاریخی درموردآن و بهبود موقعیت خود ودیگران را براین اساس فراهم می آورد. اما فعالیت فکری انسان، چه بسا به لحاظ وجود برخی موانع درونی وبیرونی نسبت به شناخت حقیقت و التزام عملی به لوازم آن، موجب بروز جهل ونادانی، انکارحقایق هستی ومقابله با آنها یاانجام اعمال جاهلانه و ناشایست می شود و در نتیجه به تنزل موقعیت خود ودیگران می انجامد.

## **۱\_9\_۱** انسان همواره در موقعیت قرار دارد و می تواند آن را درک کند و تغییر دهد.

منظور از موقعیت؛ نسبت مشخص، پویا، قابل درک و تغییری(توسط خود ودیگران) است که حاصل تعامل پیوستهٔ فرد- به منزلهٔ عنصری آگاه، آزاد ودارای قدرت انتخاب- با خداوند و گسترهای از جهان هستی(خود، طبیعت وجامعه) در محضر خداوند متعال است (که حقیقت برتر، رب یگانهٔ انسان و جهان و محیط بر همهٔ موقعیت ست؛ هرچند انسان از او غافل باشد یا به انکار ایس حقیقت بپردازد). بنابراین درک و تغییر موقعیت- با توجه به ویژگی آزادی و توانایی انتخاب انسان- می تواند در جهت صعود یا سقوط آدمی باشد.





## ۷\_۱\_2\_۱ انسان موجودی اجتماعی است و شخصیت او تا حد زیادی در اجتماع و تحت شرایط محیطی ساخته و پرداخته میشود.

یعنی هویت انسان از نظام فرهنگی، اقتصادی و سیاسی اجتماع تأثیر میپذیرد؛ هر چند این تأثیر هرگـز به آن پایه نیسـت کـه او را به صورت تابعی مطلق از وضع محیـط اجتماعی در آورد. بلکه آدمی می تواند در مقابل شـرایط محیطی مقاومت نماید یا حتی با شناخت جامعه و قوانین حاکم بر تحولات اجتماعی، بر محیط اجتماعی پیرامون خود تأثیر گذارباشد.

## ۸\_۱\_۶\_۱. انسان در تکوین و تحول هویت ناتمام و پویای خود، نقش اساسی دارد.

انسان با داشتن فطرت الهی، برخورداری از قابلیت عقل و استعدادهای طبیعی و تأثیرپذیری نسبی از عوامل محیطی و وراثتی، در اثر درک موقعیتهای مختلف و مواجهٔ اختیاری با آنها، به تدریج واقعیتی مشخص و سیال می یابد که از آن با نام هویت یاد می شود. «هویت» به طور کلی برآیند تعامل اختیاری آدمی با مجموعهای از عوامل و موانع مؤثر بر وجود اوست که در قالب ترکیبے از بینشها، باورها، گرایشها، تصمیمات، اعمال مداوم(فردی وجمعی) و آثار تدریجی آنها به تدریج در درون خود فرد شکل می گیرد و به همین منوال متحول می گردد. از این رو در نتیجه، هویت متمایز هر انسان، در نهایت محصول اکتساب برخی صفات وتوانمندیها ومهارتها، توسط خود اوست و از این رو، نه تنها امری ثابت و از پیش تعیین شده نیست، بلکه حاصل تلاش و توفیق شخص -در پرتو اراده و عنایات الهی و البته تا حدودی متأثر از شرایط خواسته وناخواسته وآگاهانه یا ناخود آگاه حاکم بر زندگی فرد-است. لذا هویت هر شخص، واقعیتی تدریجی، پویا و ناتمام در دو بعد فردی و جمعی است که در نهایت با حضور اختیاری انسان در موقعیتهای فردی واجتماعــي گوناگون(ومتأثـر از نحوهٔ درک وتغییر آنها) درطی زندگی این دنیا به تکوین و تحول می رسد و در حیات اخروی نیز تداوم می یابد. بنابراین تحقق و تحول هویت فردی وجمعی انسان، بیش از هر چیز به جریان منحصربهفرد زندگی فردی واجتماعی هر شخص و معرفت، باور، اراده و اعمال اختیاری(فردی وجمعی) خود او وابسته است. یعنی هر شخص در روند شکل گیری و تغییر پیوستهٔ هویت خویش، تا حدود زیادی آزاد و لذا نسبت به آن مسئول است.

٩\_١\_ع\_١ انسان با شناخت، باور، ميل و اراده و عمل فردي وجمعي، در تغيير موقعيت، تکوین و تحول هویت فردی وجمعی و تعیین آینده و سرنوشت خویش و دیگران تأثير گذار است.

انسان به منزلهٔ موجودی خردورز، آگاه، باور مند، دارای اراده وعامل، خود منشاً اصلی عمل (یعنی

فعل اختیاری برخاسته از معرفت، باور، میل، اراده، طراحی و عزم) خویشاست و باکسب معرفت و نگرش، اتخاذ تصمیم و انجام اعمال فردی یا جمعی (شایسته یا ناشایست) که همواره بر اساس مبادی معین و در موقعیتی خاص صورت می پذیرد، هم در درک و تغییرموقعیت خویش ودیگران مؤثر است و هم با ایمان(یا کفر) و اراده و عمل صالح (یا ناصالح) و تکرار و تغییرآن، در تکوین و تحول پیوستهٔ هویت فردی و جمعی خود ودیگران و نیز در شکل گیری و تغییر مداوم محیط طبیعی واجتماعی پیرامون خویش نقش می آفریند.

۱-۱-۱-۹ خداوند انسانها را با وجود اشتراکات بسیار در استعدادها و علایت طبیعی، فطرت الهی، بهرهمندی ازعقل و اراده واختیار و...، دارای برخی خصوصیات متفاوت آفریده است.

بر اساس این تفاوتها، چگونگی و میزان مسئولیت و نیز گسترهٔ زمینهها، امکانات و فرصتهای تکامل یا تنزل در انسان، گوناگون است. این گونه اختلافها تابع حکمت الهی و نظام علت و معلولی حاکم بر جهان است و سبب میشود تا انسانها (علاوه بر تکالیف مشترک)، بر حسب وسعهای متفاوت، با تکالیف و وظایف متنوعی مواجه گردند. این تفاوت قابل توجه هم بین افراد و اصناف بشر (به لحاظ جنسیت یا بر حسب نوع و میزان استعدادهای طبیعی و امکانات و شرایط زندگی) وجود دارد و هم در طول زندگی یک فرد و بر حسب شرایط و مقتضیات مراحل رشد رخ مینماید.

## ۲\_۶\_۱ جایگاه شایستهٔ آدمی در هستی

1\_7\_9\_1 انسان آفریدهٔ خداست؛ پس غایت زیست انسانی نمی تواند فارغ از غایت آفرینش جهان هماهنگ باشد. آفرینش باشد و غایت آفرینش انسان، باید با غایت آفرینش جهان هماهنگ باشد.

دستیابی به غایت هستی، هدف اساسی آدمی است؛ اما رسیدن به این هدف، با توجه به نیروی اراده و اختیار در آدمی، مستلزم حرکت تعالی جویانهٔ انسان از مراتب فرودین زندگانی به سوی حق متعالی است. این حرکت، نیازمند تلاش و کوشش مستمر و تعهد نسبت به ارزشهای متعالی است.

۲-۲-۹-۲ قرب الی الله مصداق اتم غایت زندگی انسان از منظر دین است و تحصیل همهٔ کمالات مقدمهٔ قرب به خدا و انسانیت انسان در گرو رسیدن به مراتب آن است. مراد از قرب به خداوند، نزدیکی زمانی و مکانی آدمی به حضرت حق نیست؛ بلکه مقصود از آن رابطهای حقیقی بین خدا و انسان است؛ به گونهای که روح انسان در اثردرک، باور و اعمالی خاص (متناسب با غایت آفرینش خویش و براساس خواست و نظام معیار الهی) رابطهای وجودی و

آزادانه(اختیاری) با خدای متعال برقرار سازد و بهطور مداوم آن را تشدید کند و در نتیجهٔ ایجاد چنین ارتباطی مراتب کمال را در وجود خویش محقق سازد. این ارتباط، واقعیتی تکوینی، ولی حصول آن(به لحاظ مقدمات) امرى اكتسابي و اختياري است. البته اين ارتباط وجودي با خداوند (که کمال مطلق وموجود بینهایت است) امری دارای مراتب و درجات است، که می تواند به طور مدام تشدید شود یا تنزل یابد.

## ٣\_٢\_٩\_١ شــرط اصلي قرب الي الله، تحقق توحيدربوبي در همهٔ مراتب و ابعاد زندگي انسان است.

آدمی برخلاف دیگر موجودات عالم تکوین، راه پرپیچ و خمی به سوی اثبات توحید ربوبی در پیشرو دارد. زیرا او بر سر دوراهی انتخاب قرار دارد و میتواند (بر اساس ارادهٔ تکوینی حق مبنی بر آزادی انسان) توحیدربوبی را پذیرا شود یا آن را(در نظر یا عمل) انکار کند. اما تحقق هستی متعالی و پایدار انسانی برای وصول به آسایش جاودانه، در گرو پذیرش و تحقق توحیدربوبی توسط خود انسان است.

هرچند این امر به اثبات فلسفی و تبیین فکری تقلیل نمی یابد باید در اندیشه، باور، میل، اراده و عمل فردی و جمعی آدمی نیز تا حد شکل گیری صفات و توانمندیهای شخصیتی (براساس اراده و مشيت ربوبي و بالأخره تكوين هويت يك پارچهٔ توحيدي وتحقق تمام ابعاد فردي و اجتماعي حیات آدمی) براین مبنا ظهور نماید. تحقق توحید با قلب، زبان و عمل چنان است که فرد پس از شناخت خدا (که رب یگانهٔ جهان و انسان است)، تنها او را رب خود و دیگران بداند و بر گزیند و در مقام عمل فردی وجمعی نیز فقط به ربوبیت او تن دهد؛ یعنی بکوشد تا تمام مراتب و ابعاد حیات فردی و جمعی خود را، صرفا بر اساس نظام معیار ربوبی-یعنی مبانی و ارزشهای مقبول رب یگانهٔ انسان وجهان براساس دین حق(= اسلام)- سامان دهد. بنابراین، می توان در بیانی دیگر، ارزش و غایت نهایی حرکت انسانی را تحقق توحید ربوبی در همهٔ مراتب و ابعاد زندگی دانست.

## ۲\_4\_۲ تحقق حیات طیبه بر اساس انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار ربوبی، تنها راه قرب الی الله است.

حیات طیبه، وضع مطلوب زندگی بشر در همهٔ ابعاد و مراتب، بر اساس نظام معیار ربوبی است كه تحقق آن باعث دستيابي به غايت زندگي انسان يعني قربالهي خواهد شد. تحقق اين گونه زندگانی، مستلزم ارتباط آگاهانه و اختیاری با حقیقت هستی و تشدید رابطهٔ با او در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی زندگی است که باید بر اساس انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار



مناسب با دینِ حق (=اسلام) باشد. بنابراین، یکی از مشخصات اصلی حیات طیبه، تکیه بر ارزش مناسب با دینِ حقرب الی الله و نظام معیار متناسب با آن یعنی مبانی و ارزشهای مقبولِ دینِ اسلام است. زیرا با توجه به لزوم پذیرش ربوبیت خداوند متعال (که یگانهٔ رب حقیقی جهان و انسان است) این نظام معیار، جهت اساسیِ نحوهٔ تحقق حیات طیبه را در همهٔ مراتب و ابعاد آن مشخص مینماید. لذا، انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار ربوبی(ایمان به عقائد و ارزشهای دین حق) و انطباق همهٔ ابعاد زندگی با این نظام(تقوا)، وجه تمایز اساسی حیات طیبه از زندگی غیردینی (= سکولار) رایج محسوب می شود.

# ۵\_۲\_8\_۱ تحقق حیات طیبه دارای ابعاد فردی و اجتماعی ودربرگیرندهٔ شئون مختلف زندگی آدمی است.

حیات طیبه در حقیقت حاصل ارتقا و استعلای حیات طبیعی و متعارف آدمی، با صبغهٔ الهی بخشیدن به آن است که با پذیرش حاکمیت نظام معیار ربوبی (مبانی و ارزشهای مقبول دین اسلام) برشئون مختلف زندگی آدمی و انتخاب و التزام آگاهانه واختیاری این نظام معیار تحقق می یابد. پس حیات طیبه جنبههای گوناگون زندگی متعارف بشر را فرا می گیرد. لذا از آن جا که میان جنبههای گوناگون حیات آدمی، تعامل و ارتباط وجود دارد، نمی توان و نباید در تحقق حیات طیبه هیچکدام از این شئون را از نظر دور داشت یا بهطور نامتوازن به آنها پرداخت. بنابراین اگرچه حیات طیبه مفهومی یک پارچه و کلی است، اما دربردارندهٔ شئون متعدد زندگی متعارف انسان است که در ارتباط و تعامل با همدیگر، این مفهوم پویا و متکامل را محقق می سازند. این شئون را می توان با عنایت به جنبههای مختلف وجود انسان و استقلال نسبی آنها به این شرح برشمرد: شأن اعتقادی و اخلاقی، شأن بدنی و زیستی، شأن اجتماعی و سیاسی، شأن علمی و فناوری، شأن اقتصادی و حرفهای و شأن هنری و زیبایی شناختی.

در این میان، البته شان اعتقادی، عبادی واخلاقی در بین شئون حیات طیبه، جایگاهی ویژه دارد؛ هم از نظر اولویت وتقدم رتبی این شان به لحاظ نقش محوری اعتقاد والتزام به نظام معیار بوبی در همهٔ ابعاد و شئون حیات طیبه و تأثیری که توجه به این جنبه از زندگی درایجاد وتقویت ایمان(=باور به خداوند و انتخاب و التزام آگاهانه و اختیارینظام معیار ربوبی) و انجام اعمال صالح فردی وجمعی(رفتارهای اختیاری مبتنی برمبادی معرفتی، میلی وارادی) باالتزام به رعایت تقوا(=انطباق با نظام معیار ربوبی) دارد- وهم از نظر چگونگی ارتباط آن با سایر شئون زندگی انسان که در عین وجود نوعی تمایز و استقلال نسبی، با همهٔ آنها درهم تنیده است(به دلیل شمول معیارهای اعتقادی، عبادی واخلاقی بر همهٔ شئون زندگی انسان). بنا براین، شأن دلیل شمول معیارهای اعتقادی، عبادی واخلاقی بر همهٔ شئون زندگی انسان). بنا براین، شأن



اعتقادی، عبادی و اخلاقی زندگی با دیگر شئون حیات طیبه متفاوت است و بهطور طبیعی و منطقی، جایگاه محوری و ممتازی را در تحقق حیات طیبه برعهده دارد.

۶\_۲\_۶ مراتـب و ابعاد حیات طیبـه را می توان از منظر دینی مصداق همهٔ مفاهیم و ارزشهای ناظر به غایت زندگی انسان، که قابل تحقق در زندگی دنیوی بشرند، دانست. تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد، از منظر دینی غایت قابل وصولی برای همه اعمال فردی و جمعی آدمیان در زندگی دنیاست. البته حیات طیبه مراتبی دارد که تحقق برخی از آنها را مى توان با عنايت به علاقهٔ ذاتى همهٔ انسانها نسبت به تداوم وتوسعهٔ زندگى پاكيزه، گوارا ومتوازن مطلوب فطري وبالفعل همهٔانسانها دانست و همهٔ افراد جامعه(اعم از دینداران و غیرآنان) را به سـوى تحقق حيات طيبه در اين مراتب فراخواند. لذا تحقق مراتب حيات طيبه در همهٔ ابعاد آن، نه تنها مقصود همهٔ اعمال فردی و اجتماعی هر انسان دیندار در دنیاست، بلکه وصول به برخی مراتب مقدماتی ویا پیشنیاز آن- نظیر تأمین متعادل نیازهای زیستی و طبیعی افراد جامعه در چهارچـوب نظام معیار ربوبی(ســلامت، آرامش و امنیت ودوری از فقر و تنگدســتی....) یا رعایت بعضی از هنجارها و ارزشهای اخلاقی مورد قبول عموم عقلاء (صداقت، امانتداری، وفای به عهد وعدالت ورزى و...) هم، مقبول نظام معيار ربوبي وبلكه مورد تأكيد فراوان همهٔ اديان الهي است وهم، مورد درخواست هر شخص خردمند و دارای عقل سلیمی است که جلوههای التزام عملی به فطرت پاک و طبیعت سالم انسانی، در وجود او باقی باشد. لذا می توان و باید تدبیر وتلاش برای تحقق این نوع زندگانی شایسته را از این مراتب مقدماتی و پیش نیاز آغاز نمود.

## ۷\_۲\_۹\_۱ یکی از ویژگیهای مهم حیات طیبه، توازن و اعتدال در ابعاد مختلف است.

فرد دارای حیات طیبه، انسانی معتدل است، به طوری که علاوه بر شکوفایی فطرت الهی، به رشد همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل عواطف وتمایلات خود بر مبنای نظام معیار اسلامی (به دور از هرگونه افراط و تفریط) دست یافته است و جامعهٔ موصوف به حیات طیبه، يعني جامعهٔ صالح نيز در مسير تحقق مفهوم قرآني «امت وسط»، از حد قابل قبولي از همهٔ شاخصهای اجتماعی «زندگانی سالم وطبیعی (و البته تعالی جویانه) انسان»، بهطور متوازن-البته براساس همين نظام معياراسلامي- برخوردار است. ۸\_۲\_۹\_۱ مهم ترین زمینهٔ تحقق حیات طیبه در بعد فردی آن است که هر یک از افراد جامعه، آمادهٔ تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد شوند و مؤثر ترین بستر تحقق حیات طیبه در بعد اجتماعی هم آن است که جامعه به لحاظ حیثیت جمعی خود(روابط و اوصاف متکی برجمع) آمادهٔ تحقق آگاهانه واختیاری حیات طیبه شود.

هرچند شـکلگیری حیات طیبه، صرفاً در پرتو مشـیت و هدایت الهی و با اسـتمداد از عنایات او امکانپذیر اسـت(ودر حقیقت بنا برنص قرآن کریـم- (نحل:۹۷)- حیات طیبه را خدای متعال به انسـانهای دارای ایمان وعمل صالح ارزانی میدارد)، اما بر اساس سنت الهیِ لزوم تکیه بر اسباب و علـل، تحقق این مهم نیازمند تمهید انواع مقدمات و فراهم آوردن زمینهها و شـرایط مناسـب اجتماعی، اقتصادی، سیاسـی و... برای آن است، که مداخلهٔ مؤثر فردی و اجتماعی را جهت ایجاد مقتضیات و رفع موانع این نوع زندگانی شایسته (البته به شکل منطبق با نظام معیار ربوبی) اقتضا مینماید.

تکیه بر فطرت الهی زمینهٔ بسیار مساعدی که می تواند به همهٔ شناختها، گرایشها و اعمال انسان جهت والای الهی دهد در صیرورت آگاهانه و اختیاری آدمی به موجودی والا، ممتاز و هدفدار نقش اصلی را ایفا می کند و لذا باید در روند تکوین و تحول هویت، با ایجاد مقتضیات و رفع موانع، زمینههای لازم را برای بهرهمندی از این سرمایهی خداداد که در وجود آدمی به طور خود کار فعال نیست و حتی می تواند بر اثر همراهی فرد با برخی عوامل وموانع محیطی، پنهان یا تضعیف شود فراهم کرد و آن را فعلیت بخشید، تثبیت کرد و شکوفا ساخت.

۲\_۳\_4 باید زمینهٔ هدایت روند رشد استعدادهای طبیعی و تنظیم عواطف وتمایلات انسان به گونهای همه جانبه، متعادل و همسو با شکوفایی فطرت، در جهت غایت زندگی انسان(کمال وجودی او = قرب الی الله) مهیا گردد.

با عنایت به صیرورت اختیاری آدمی، فعلیت یافتن این تواناییهای خداداد وتعدیل امیال وعواطف به شکل مداوم و در جهت هدف غایی زندگی انسان و کمال وجودی او ضرورت می یابد. لذا جریان رشد استعدادهای طبیعی(یعنی مجموعهٔ تغییرات پیوسته، بالنده و نسبتاً پایدار در همهٔ استعدادهای طبیعی انسان) و بهرهمندی از عواطف و تمایلات طبیعی باید به گونهای همه جانبه و

متعادل (متناسب با مراحل متفاوت و شئون مختلف حیات و همسو با شکوفایی فطرت) راهنمایی شود تا در جهت غایت زندگی (قرب الی الله) و براساس هدایت تشریعی الهی قرار گیرد. اما از آنجا که روند رشـد استعدادهای طبیعی وتنظیم امیال و عواطف انسان، با وجود تأثیر پذیری از شرایط و عوامل بیرونی، در نهایت به خواست آگاهانه و اراده و عمل خود فرد وابسته است، ضروری است تا بهرهمندی آدمی در طول زندگی از این گونه هدایت، باتوجه به نقش آفرینی آگاهی و اختیار خود فرد، صورت پذیرد.

٣-٣-٣ بايد در مسير قرب الى الله، افراد جامعه را جهت تحقق مراتب حيات طيبه در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی، بر اساس انتخاب و التزام آگاهانه واختیاری نظام معياراسلامي آماده ساخت تا زمينــهٔ اصلــي شكل گيري وپيشرفت مداوم جامعهٔ صالح برهمین اساس فراهم شود.

بدون شک مهم ترین زمینهٔ تحقق حیات طیبه آن است که هر یک از افراد جامعه، آماده تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه (براساس ایمان، انتخاب و التزام نظام معیار متناسب با این نوع زندگی برتر ومهیای انجام عمل صالح فردی وجمعی) شوندتا این نوع آمادگی در کلیت جامعه ایجادشود که جامعهٔ صالح (= اجتماع انسانی مطلوب بر اساس نظام معیار ربوبی) با وجود این آمادگی به آسانی تشکیل شود. لذا باید گفت ایجاد این گونه آمادگی در آحاد جامعه (به لحاظ تکیهٔ حیات طیبه بر وجود انسانهایی دارای معرفت و ایمان و توانا درانتخاب و ارادهٔ خیرات واهل عمل صالح فردی وجمعی ونیز دارای روابط جمعی بر اساس نظام معیار اسلامی) - چه در سطح فردی وچه در سطح اجتماعی- مهمترین زمینه و عنصر اصلی واقعیت یافتن این نوع زندگی شایسته است!

۴\_۳\_۶ باید در راستای تحقق حیات طیبه، زمینههای لازم را جهت تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت فردی وجمعی افراد جامعه، به منظور شکل گیری وتحول مداوم جامعهای صالح براساس نظام معيار اسلامي، فراهم آورد.

وجود آمادگی در افراد جامعه برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، امری مطلوب و آرمانی است. از آنجا که شکل گیری و تحول هویت از سویی بیش از هر چیز به جریان منحصر بهفرد زندگی فردی و اجتماعی هر شخص و اراده و اعمال اختیاری خود او وابسته است و از سوی دیگر روند شکل گیری و تحول مداوم جامعه نیز در آینده بر اعمال و کوششهای فردی وجمعی بسیار تأثير گذار است، لذا آدمي براي آمادهشدن جهت تحقق مراتب حيات طيبه در همهٔ ابعاد، لازم است ۱. جوانهای ما... اگر تربیت صالح شدند مملکت به دست افراد صالح میافتد. صحیفهٔ نور، جلد ۶، ص ۱۴۰.



در روند تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت فردی و جمعی خود براساس نظام معیار اسلامی در راستای شکل گیری جامعهٔ صالح و تحول مداوم آن برهمین مبنا نقش آفرینی کند.

۶-۳-۶ هـر انسـان برای درک مناسـب موقعیت خود ودیگـران و عمل مداوم برای بهبود آن بر اسـاس نظام معیاراسلامی، باید شایستگیهای فردی وجمعی لازم را(نظیر تعقـل، معرفـت، ایمان، تقوا، انگیزه، توانایی و مهارت جهـت انجام اعمال صالح فردی وجمعی) کسب نماید.

موقعیت خویش و دیگران و هم در بهبود مداوم آن براساس انتخاب والتزام آگاهانه واختیاری نظام

درک و بهبود مداوم موقعیت خود ودیگران، حاصل تعامل فردی وجمعی پیوستهٔ انسان (به منزلهٔ عنصری آگاه، آزاد و فعال)با خداوند و گسترهای از جهان هستی در محضر حق متعال است؛ و این گونه تعامل، مقتضی معرفت فرد نسبت به خود و اعتماد به خویش که شناسنده و اصلاح کنندهٔ موقعیت است و معرفت و باور به خداوند (حقیقت برتر ورب یگانهٔ جهان و واقعیت فراتر هر موقعیت) و کشف و برقراری نسبت عناصر موقعیت با خداوند متعال که مبدأ و مقصد هستی است؛ چه این که هرگونه عمل آدمی نیز دست کم بر مبادی خردورزی، معرفت، باور، میل و اراده متکی است و عمل شایستهٔ جمعی نیز علاوه بر انطباق محتوای آن با نظام معیاراسلامی(=تقوا) و تکیهٔ عامل بر ایمان (=باور به خداوند وشناخت، انتخاب والتزام آگاهانه و اختیاری نظام معیاراسلامی)، نیازمند تحقق اوصافی جمعی در عاملان(نظیر همراهی وتعاون با یکدیگر در مسیر خیر، توصیهٔ مداوم یکدیگر برحق و تحمل مشکلات، سعهٔ صدر، پذیرش خردجمعی وپیروی همگان از تصمیمات میشود و بدیهی است که هیچیک از این خصوصیات لازم برای

178

معيار اسلامي، مؤثر باشد.

درک موقعیت خود ودیگران و عمل مداوم برای بهبود آن براساس نظام معیاراسلامی، در وجود انسانها فعلیت ندارند ولذا باید هر انسان طی فرایندی مستمر، هدفمند و سنجیده، این گونه صفات و توانمندی های لازم (= شایستگی های فردی وجمعی) را کسب نماید.

٧\_٣\_٩\_١ بايـد جمعي از افراد نسـبتاً رشـد يافتهٔ هر جامعه، بـه منظور هدايت ديگر انسانها در مسير قرب الى الله، زمينههاي اجتماعي وهدفمند تكوين و تعالى پيوستهٔ هویت آنها را فراهم آورند تا ایشان با کسب شایستگیهای فردی وجمعی لازم، جهت درک موقعیت خود و دیگران و عمل مداوم برای اصلاح آن بر اساس نظام معیار ربوبی، برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد آماده شوند.

با اینکه براساس ربوبیت الهی وبا مشیت و تقدیر رب العالمین، در جریان تکوین هویت آدمی وهر گونه تحول در آن، اراده و عمل اختیاری هر فرد نقش اصلی را برعهده دارد، عوامل پیدا وپنهان بسیاری' نیز در این روند-بطور آگاهانه وعمدی یابه صورت تکوینی(غیرعمدی وحتی ناآگاهانه)-بااذن الهي تأثير گذارند٢؛ لـذا در اين زمينه، با توجه به تعاليم ديني و با پيروي از سـيرهٔ مربيان الهي و براساس سنت الهي لزومتكيه براسباب و علل، نمي توانيم از تمهيد عامدانهٔ شرايط اجتماعي مناسب برای کمک به حرکت آگاهانه و اختیاری دیگران به سوی کمال (یعنی قرب الی الله و تحقق مراتب حيات طيبه در همهٔ ابعاد)غافل شويم. بنابراين بايد، جمعي از افراد نسبتاً رشد يافتهٔ هـر جامعه، زمینههای اجتماعی وهدفمند هدایت افراد جامعهٔ خودرا (با ایجاد مقتضیات و رفع موانع تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت ایشان) در راستای شکل گیری جامعهای صالح، براساس نظام معیار دینی، فراهم آورند تا ایشان با کسب شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک موقعیت خود ودیگران و اصلاح مداوم آن بر این اساس، برای تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد آماده شوند. هر چند هر گونه توفیق در این مسیر، از سویی منوط به انتخاب وارادهٔ خود فرد و از دیگر سو در گرو اراده و مشیت الهی و در حقیقت وابسته به امداد وتأیید حضرت حق و لطف وعنايت ربوبي اوست، كه مربى حقيقي آدميان است؛ همچنان كه قرآن كريم ميفرمايد: «انک لاتهدی من احببت و لکن الله یهدی من یشاء» قصص/۵۶.

۱ از مواردی آشکار نظیر وراثت، محیط طبیعی ونحوهٔ تغذیه گرفته تا اموری همچون لقمهٔ حلال، شرایط معنوی والدین در هنگام انعقاد نطفه وحالات روحی مادر در دوران بارداری وشیرخوارگی یا افعالی مانند دعا وصدقه وتوسل به اولیای الهی وتصرفات ولایی ایشان در وجود دیگران یا الهامات غیبی و وساوس شیطانی، براساس تعالیم دینی تأثیر تکوینی و غیر عمدی أنها برشكل گيري شخصيت انسان(به صورت في الجمله) پذيرفته شده است.

۲ البته همان طور که گذشت این تأثیر گذاری به اذن خداوند در چهارچوب سنن الهی و به صورت محدود صورت می گیرد و هر گز نقش آفرینی آنها جای گزین انتخاب واراده آدمی نمی شود.

## ۲- تبیین چیستی تربیت

در این قسمت، با توجه به مبانی اساسی و نکات مطرح شده در بخش باهمنگری، پس از تشریح واستنباط مفاهیم کلیدی به بیان تعریف بر گزیدهٔ «تربیت» می پردازیم و سپس، ویژگیهای این تعریف را بیان می نماییم. اما قبل از ورود به این بحث، نکاتی را در خصوص تعریف «تربیت» یادآور می شویم:

- تعریف چیســـتی تربیت به صورت تجویزی (بیان حقیقت تربیت آن چنان که باید باشد)، امری اســت متکی بر مفروضات و مبانی اساسی مورد قبول در نگرش اسلامی. لذا، تعریف بر گزیده، تعریفی از تربیت بر اســاس دیدگاه اسلامی (یعنی تربیتِ اسلامی به معنای عام) محسوب می شود.
- با اینکه تعریف تربیت از منظر اسلامی علی الاصول تمام تدابیر وتلاشهای زمینه ساز تحول آگاهانه و اختیاری تمام ابعاد وجودی آدمی را در بر می گیرد و در این زمینه باید با عنایت به ربوبیت مطلقهٔ الهی در خصوص انسان −که هم به شکل تکوینی و هم به صورت تشریعی انجام می شود تدابیر و افعال ربوبی خدا نسبت به انسان را مهم ترین و بلکه کامل ترین مصداق تربیت آدمی بدانیم که هر نوع عمل تربیتی موفق از سوی انسانها، صرفاً ذیل آن معنا می شود و اساساً با اذن و عنایت حضرت حق تحقق می یابد، لیکن موضوع تعریف تربیت، در این مجموعه (به لحاظ مقصود مدنظر از تعریف تربیت) و بر حسب اصطلاح رایج ۱ تنها شامل آن دسته از تدابیر و فعالیتهای اجتماعی هدفمندی است که از سوی انسانهای نسبتاً رشد یافته به منظور رشد و اصلاح بایدار همهٔ جنبههای فردی وجمعی وجود دیگر افراد آدمی و طبیعتاً به اَشکال مختلف نسبت بـه مخاطبان گوناگون در طول زندگی ایشان انجام می شود. (بنابراین اصطلاح، تعریف مورد نظر به لحاظ صبغهٔ انسانی واجتماعی آن شامل تربیت الهی و حتی تدابیر و اعمال اصلاحی انسانهای بزرگ سال نسبت به خویشتن –خودسازی و تهذیب نفس –نمی شود)
- در این تعریف، با توجه به حیثیت اجتماعی تربیت، شمول آن نسبت به همهٔ آحاد جامعه

۱.البته می توانیم با ایجاد توسعهٔ معنایی در اصطلاح رایج واند کی تغییر در تعریف پیشنهادی، تربیت را در معنای اعم، شامل هر گونه فرایند هدفمند زمینه ساز تکوین وتعالی پیوسته هویت افراد انسانی در جهت هدایت ایشان به سوی آماد گی برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد بدانیم (اعم از اینکه این فرایند توسط خداوند ویا انسانها انجام شود و اعم از اینکه نسبت به خود یا دیگری باشد). در این صورت، تربیت الهی نخستین وبر ترین مصداق این معنای عام خواهد بود - بلکه با عنایت به مفاد لامؤثر فی الوجود الا الله، تربیت الهی تنها مصداق این تعریف محسوب می شود و فعالیت دیگر مربیان صرفاً در ذیل این تربیت و با اذن و اجازهٔ تکوینی او معنا می یابد - همچنان که این تعریف شامل خودسازی و اصلاح نفس در مراحل بزرگ سالی نیز خواهد بود.





اسلامی (و در این متن همهٔ شهروندان تابع جمهوری اسلامی ایران) مدنظر است که با وجود تنوع چشم گیر فرهنگی و دینی و مذهبی، بر مبنای قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، حق دارند از تربیت شایستهٔ براساس نظام معیار اسلامی، برخوردارباشند.

- در ایـن تعریف کوشـیدهایم تا، در عین رعایت جامعیت، به گونـهای تمایز قلمرو موضوع این تعریف را نسـبت به دیگر فعالیتها و برنامههای سـودمند اجتماعی (نظیر اقدامات و طرحهای سـایر نهادهای اجتماعی همچون اقتصاد، سیاسـت، بهداشـت و درمان) نشان دهیم؛ فعالیتهایی که در جامعهٔ صالح اسـلامی، علی الاصول درمسیر تحقق مراتب وابعاد حیات طیبه، ولی با مقاصد وخصوصیاتی متمایز، طراحی و انجام میشوند.
- در تعریف تربیت، سعی شده است تا هم هدف کلی و نتیجهٔ مورد نظر از آن (نتیجهٔ اختصاصی، هدف کلی واهداف تربیت) مورد ملاحظه قرار گیرد و هم به فرایند عمل تدریجی وپیوستهٔ تربیت (مجموع تدابیر و اقدامات هدفمند برای تحقق نتایج مورد نظر) توجه شود. همان طور که در این جریان هم به نقش مربیان و هم به نقش متربیان (جنبهٔ تعاملی تربیت) توجه نموده ایم.

## ۱\_۲ استنباط و پردازش مفاهیم کلیدی

اینک به نظر میرسد با توجه به مباحث مدلل سه محور پیشین (خصوصاً محور سوم که عموم نکات آن را باتوجه به مبانی قبلی و ترکیب منطقی آنها با یکدیگر استنتاج نموده ایم) می توانیم مهم ترین مفاهیم کلیدی مورد نیاز را برای تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت بر اساس دیدگاه اسلامی (با تکیه بر مبانی مستدل پیش)، به این شرح استنباط و پردازش کنیم:

## الف) مفاهیم کلیدی عام(گروه اول)

• حیات طیبه: حیات طیبه وضع مطلوب زندگی بشر در همهٔ ابعاد و مراتب، بر اساس نظام معیار ربوبی است که تحقق آن باعث دستیابی به غایت زندگی یعنی قربالی الله خواهد شد. البته حیات طیبه امری صرفاً اخروی نیست (که تنها درعالم آخرت وپس از مرگ محقق گردد) بلکه در حقیقت حاصل ارتقا و استعلای حیات طبیعی و متعارف آدمی در همین دنیا، با صبغهٔ الهی بخشیدن به آن است که با پذیرش حاکمیت نظام معیار دینی (مبانی و ارزشهای مقبول دین اسلام) بر ابعاد فردی واجتماعی زندگی آدمی و تمام شیون مختلف آن، جلوهای از آن (در همین دنیای فانی ومحدود) قابل تحقق اند وتحقق آن به شکوفایی فطرت ورشد همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل عواطف

وتمایلات و در نتیجه تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت افراد جامعه (در راستای شکل گیری وپیشرفت مداوم جامعهای صالح بر اساس نظام معیار دینی در مسیر قرب الی الله) منجر میشود.

• تحقق در همهٔ مراتب: حیات طیبه امری دارای مراتب ودرجات است که نه تنها دست یابی به آن مقصود هر انسان دیندار در دنیاست، بلکه وصول به برخی مراتب مقدماتی آن نظیر تأمین متعادل نیازهای زیستی و طبیعی افراد جامعه یا رعایت بعضی از هنجارها و ارزشهای اخلاقی مورد قبول عموم عقلا\_ هم مقبول وبلکه مورد تأکید فراوان همهٔ ادیان الهی است وهم مورد درخواست هر شخصِ دارای عقل سلیم است. لذا می توان و باید دعوت همهٔ مردم به سوی این نوع زندگانی شایسته و تدبیر وتلاش برای تحقق حیات طیبه را از این مراتب مقدماتی آغاز نمود.

## تحقق در همهٔ ابعادفردی وجمعی(شئون مختلف زندگی)

در نگرش اسلامی حیات طیبه مفهومی یکپارچه و کلی اما دارای دو بُعد فردی و اجتماعی است که هر دو اصالت دارند ولذا نمی توان در مقام تلاش جهت تحقق حیات طیبه، هیچ یک از آن دو را به دیگری فرو کاست یا یکی را بردیگری به طور مطلق ترجیح داد.

هم چنین حیات طیبه، با عنایت به جنبههای مختلف زندگی انسان و استقلال نسبی آنها از یکدیگر، دربردارندهٔ شئون متعددی است که در ارتباط و تعامل با هم، این مفهوم پویا و متکامل را محقق می سازندو نباید از توجه مناسب به هیچ یک از این شئون غافل شد. به طور کلی می توان شئون گوناگون حیات طیبه را- که به نظر می رسد همهٔ وجوه زندگانی شایستهٔ آدمی در ابعاد فردی واجتماعی را براساس نظام معیار دینی در برگیرند- به این شرح برشمرد: شأن اعتقادی، عبادی واخلاقی؛ شأن بدنی و زیستی؛ شأن اجتماعی و سیاسی؛ شأن علمی و فناوری؛ شأن اقتصادی و حرفهای و شأن هنری و زیبایی شناختی؛ که هر کدام جایگاه مهمی در حیات طیبه اقتصادی و حرفهای و شأن اعتقادی، عبادی و اخلاقی حیات طیبه - دارند) اما نکتهٔ مهم آن است که این شئون مختلف کمابیش، هم در تحقق بعد فردی حیات طیبه و هم در دست یابی به بعد اجتماعی این نوع زندگانی، جلوه گر می شوند.

• نظام معیاراسلامی: مقصود از این نظام، مجموعه ای منسجم از مبانی وارزشهای برگرفته از منابع معتبر دینِ حق(=اسلام) و یا متناسب با آن هاست که پذیرش این مجموعه و رعایت عملی آن در همهٔ ابعاد و شئون زندگی وجه تمایز اساسی حیات طیبه از زندگی رایج غیردینی (=سکولار) محسوب می شود. باید توجه داشت که نظام معیار اسلامی،



مشتمل برسلسله مراتبی از ارزشها ناظر به همهٔ ابعاد زندگی انسان است که نه تنها همهٔ آنها به لحاظ اهمیت واولویت تحقق در یک سطح ومرتبه نیستند، بلکه پذیرش برخی از ارزشهای اخلاقی و اساسی این نظام معیاردینی متوقف به شناخت وانتخاب دینِ حق نیز نیست (زیرا عقل سالم وفطرت الهی فعال در وجود هر انسان نسبت به این گونه ارزشها به طور مستقل حکم می کند، هرچند دین هم آنها را تأیید می کند). البته نظام معیار اسلامی به لحاظ فردی در مصادیق انسان کامل (و در نمونهٔ اعلایش پیامبر اکرم(ص) و ائمهٔ معصومین (ع)) تجلی عینی و عملی می یابد و در بعد اجتماعی، نیز جامعهٔ صالح اسلامی با محوریت و رهبری نظام امامت، مظهر تحقق نظام معیار اسلامی است.

- انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار اسلامی: پذیرش عقائد و تعهد عملی نسبت به ارزشهای برآمده ازدین حق(=اسلام) ویا سازگار با آن ها-که شرط اصلی تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد فردی واجتماعی اســـت- باید با توجه به توانایی شــناخت، عقل ورزی واختیار انسـان، به شکل آگاهانه و اختیاری صورت پذیرد. البته این انتخاب والتزام، سـطوح متفاوتی از اسلام و ایمان ظاهری و تسلیم عملی نسبت به ظواهر شرعی(نداشتن مخالفت ظاهری با ضوابط فقهی) تا ایمان واعتقاد قلبی و تصمیم نســبت به رعایت احکام قطعی(واجبات ومحرمات) ودر مرتبهٔ بالاتر اطمینان و یقین قلبی وتعهد به مراعات کامل همــهٔ حدود وارزشهای نظام معیار دینی در زندگی روزمره(از مراعات موارد شــبهه ناک واحتیاط در این امور تا تقید به انجام مستحبات وترک مکروهات در اعمال فردی و التزام وتلاش برای حاکمیت معیارهای دینی بر همهٔ اعمال و شئون اجتماعی) را در برمی گیرد.
- انطباق با نظام معیار اسلامی: سازگاری همهٔ ابعاد زندگی با ارزشهای نظام معیار اسلامی که در تأسی و پیروی و اطاعت از انسان کامل(پیامبر(ص) و امامان معصوم(ع) و جانشینان برحق ایشان) تجلی می یابد و از آن در ادبیات دینی با تعبیر "تقوا" یاد می شود ودارای در جاتی متفاوت است؛ برحسب میزان و حدود انطباق اعمال واخلاق زندگی با ارزشهای نظام معیار دینی ونیز کیفیت این سازگاری به لحاظ نوع نیت وانگیزهٔ آن(جلب رضای الهی یا کسب منافع دنیوی اخروی موافقت با نظام معیار دینی ویا پرهیز از عواقب دنیوی اخروی مخالفت با آن).
- هویت: انسان با داشتن فطرت الهی، برخورداری ازعواطف و تمایلات و استعدادهای طبیعی و تأثیرپذیری نسبی از عوامل محیطی و وراثتی، در اثر نوع استفاده از عقل خویش و چگونگی درک موقعیتهای مختلف(معرفت) ونحوهٔ مواجههٔ اختیاری با آن ها(باور، گرایش، اراده وعمل فردی وجمعی)، به تدریج واقعیتی مشخص و سیال(پویا) در

دوبُعد فردی وجمعی می یابد که از آن با نام" هویت" (و" شاکله" در تعبیر قرآنی) یاد می شود. هویت به طور کلی برآیند تعامل اختیاری آدمی با مجموعه ای از عوامل و موانع مؤثر بر وجود اوست که در قالب ترکیبی از بینشها، باورها، گرایشها، تصمیمات، اعمال مداوم (فردی وجمعی) و آثار تدریجی آنها به تدریج در درون خود فرد شکل می گیرد و بسه همین منوال متحول می گردد. از این رو نتیجهٔ هویت متمایز هر انسان در نهایت، محصول اکتساب برخی صفات و توانمندی ها ومهارتها، توسط خود اوست و از این رو، نه تنها امری ثابت و از پیش تعیین شده نیست، بلکه بیش از هر چیز، حاصل تلاش و توفیق شخص حر پرتو اراده و عنایات الهی و البته تا حدودی متأثر از شرایط طبیعی زندگی و نظام فرهنگی، اقتصادی و سیاسی اجتماع – است. هر چند این تأثیر هرگز به آن پایه نیست که روند تکوین و تحول هویت را به صورت تابعی مطلق از وضع محیط طبیعی و اجتماعی در آورد.

• تكوين و تعالى پيوسته؛ «هويت» انسان واقعيتي تدريجي، پويا و ناتمام است، به طوری که - در عین متأثر شـدن از عوامل ماوراء طبیعی و طبیعی بیرون از اختیار (علل و زمینه های خارج از انتخاب آگاهانهٔ خود فرد) - با حضور اختیاری اش در موقعیتهای گوناگـون(و متأثر از نحـوهٔ درک و تغییر آنها) در طی زندگی این دنیا به تکوین و تحول می رسد و در حیات اخروی تداوم می یابد. بنابراین تحقق و تحول هویت فردی وجمعی بیـش از هر چیز به جریـان منحصربهفرد زندگـی فردی واجتماعی هر شـخص و نحوه خردورزی او و در نتیجه معرفت، باور، اراده و اعمال (فردی وجمعی) اختیاری خود او وابسته است، همچنان که تکوین و تحول هویت فردی وجمعی نیز بر اعمال و کوششهای افـراد جامعه در آینده تأثیرات پیشرونده خواهد داشـت. لذا هر شـخص می تواند هویت فردی وجمعی خویش را چنان که می خواهد شکل دهد وآن را به طور مداوم متحول سازد. این تغییر وتحول اگر در جهت غایت حقیقی زندگی انسان(قرب الی الله) و براساس نظام معيار متناسب با اين غايت انجام شود با شكوفايي فطرت الهي ورشد همه جانبه استعدادهای طبیعی وتنظیم متعادل عواطف و امیال انسان و کسب شایستگیهای مورد نیاز برای تحقق حیات طیبه(در بُعد فردی واجتماعی) ملازم خواهد بود. در این صورت مى توان از تعبير «تكوين وتعالى پيوسته هويت براساس نظام معيار اسلامي» براى چنين روندی بهره گرفت.

## • مؤلفههای هویت: هویت آدمی می تواند و باید (در وجه مطلوب<sup>۱</sup>) وجهی ترکیبی داشته

۱. هرچند، چنان که گذشت، هویت می تواند در وجهی غیر مطلوب (که البته در فرایند تربیت مد نظر نیست) ماهیتی از هم
 گسیخته، نامتعادل و یک سویه داشته باشد و حتی غلبهٔ خصوصیات غیرانسانی و سلطهٔ نامحدود تمایلات طبیعی بر وجود



188

باشد و براساس خردورزی اش به برآیندی از شناخت و بینش، باور و گرایش، میل وکشش، اراده و انتخاب، عمل صالح فردی وجمعی مبتنی براین مبادی و تداوم آن در گذر زمان برسد که به شکل گیری صفات و توانمندیها و مهارت ها(شایستگیهای فسردی وجمعی لازم برای درک وبهبود مداوم موقعیت) و در نهایت به تکوین و تعالی هویت فردی وجمعی به صورتی یک پارچه و براساس نظام معیار ربوبی بینجامد. لذا هر چند می توان با تسامح از وجوه معرفتی، عاطفی، ارادی وعملی هویت سخن گفت، اما هرگز نبایدبا توجه به نقش محوری خردورزی در همهٔ این وجوه و درهم تنیدگی آنها با یکدیگر (در وضع مطلوب) مبنای عقلانیت را به یکی از این وجوه اختصاص داد یا تمامی فردی درک و احساس و نگرش و تجربهٔ شخصی فرد از خویش (ناظر به مفاهیمی روان فردی درک و احساس و نگرش و تجربهٔ شخصی فرد از خویش (ناظر به مفاهیمی روان شناختی نظیر خودپنداری) یا امری وابسته به اجتماع و کاملاً سیّال و نسبی (صرفاً متأثر شناختی نظیر خودپنداری فردی و جمعی او) را فراموش کنیم که مایهٔ تشخص عینی(نه باور، میل و عمل اختیاری فردی و جمعی او) را فراموش کنیم که مایهٔ تشخص عینی(نه ذهنی یا احساسی)هر فرد از دیگران و نیز وجه اشتراک واقعی وجود هر فرد با هستی دیگران است.

- ابعاد و لایههای هویت: به طور کلی هویت آدمی به لحاظ تأثیرپذیری از حضور فرد در موقعیتهای مختلف و عمل فردی وجمعی هر انسان، شامل دو بعد یا جنبهٔ فردی و جمعی می شود، جنبهٔ فردی هویت به وجه شخصی و منحصربه فرد و جود هر انسان اشاره دارد و وجه جمعی هویت ناظر به وجوه مشترک شخصیت فرد با دیگران است که شامل لایههای متعددی (نظیرهویت انسانی، هویت دینی/مذهبی، ملی، قومی، جنسیتی، حرفهای وخانوادگی) می شود و چنان که گذشت، همهٔ این ابعاد و لایهها باید به طور ترکیبی و یک پارچه ومتعادل براساس نظام معیار اسلامی تکوین و تحول یابند.
- جامعهٔ صالح: حیات طیبه در نگرش اسلامی تنها در بُعد فردی زندگی و رابطهٔ فردی و شخصی انسان با خداوند و نظام معیار ربوبی خلاصه نمی شود بلکه بُعد دیگر مهم حیات طیبه، بعد اجتماعی این نوع زندگانی است که در مفهوم «جامعهٔ صالح» تجلی می یابد. جامعهٔ صالح در نگرش اسلامی، اجتماعی است که بر روی نمودن به خدا در حالت تسلیم و رضا استوار می شود نه بر روابط نژادی، خویشاوندی یا قبیلهای و نه روابط انتفاعی وستمگرانه یا روابط قراردادی، که رویکرد استخدامی دارد و بر منفعتهای یک طرف یا

آدمی زاده، واقعیتی حیوانی را در باطن فرد، محقق میسازد که بنا برمتون دینی در قیامت آشکار خواهدشد. (چنان که قرآن در وصف چنین اشخاصی میفرماید: اولئک کالانعام بل هم اضل سبیلا).

دو طرف قرارداد متكى است.

در جامعـهٔ صالح که مظهر تحقق بعد اجتماعی حیات طیبه به شـمار میآید، «پیوندها» خشونت آمیز(ناشـی از ترس وتهدید وارعاب) یا انتفاعی (ناشی از سودگرایی واستثمار یا اسـتخدام دیگران) نیست بلکه ارتباط میان اعضای جامعه به ارزشهای انسانی واخلاقی، معرفـت، محبت واطاعت از خدا (پیروی آگاهانه واختیـاری از نظام معیار دینی) معطوف اسـت. در چنین جامعهای روابط ظالمانه و تعصبات نژادپرستانه طرد میشود و بر توحید ربوبی که اساس تکوین وگسترش روابط اجتماعی است تأکید میگردد.

شکلگیری وپیشرفت مداوم: پذیرش توحید ربوبی، قبول ولایت خداوندو اولیای خدا و تن ندادن به سرپرستی طاغوت(حاکمیت غیر الهی) از مبادی تشکیل جامعهٔ صالحاند ومنتهای آن نیز وصول به قرب الی الله (تحقق حیات طیبه)است، هرچند دست یابی به رفاه وقدرت(نه همچون هدف اصلی بلکه به منزلهٔ پیامدی مهم) در جامعهٔ صالح، ممکن وضروری است. از سوی دیگر میتوان «حقیقت مداری»، «عقل گرایی»، «عدالت محوری»، «قانونمندی»، «کرامت انسان» «مسئولیت پذیری»، «مهرورزی» و «رعایت حقوق و اخلاق انسانی» را از مؤلفههای مهم جامعهٔ صالح کدانست. بی شک افراد جامعه به این مؤلفهها در ساختارهای اجتماعی و روابط جمعی

۱ «آن چیزی که ما به آن نیاز داریم، این است که نقشهٔ پیشرفت کشورمان را بر اساس جهان بینی اسلام برای این انسان، انسانِ در منطق اسلام، فراهم و تهیه کنیم. در این نقشهٔ پیشرفت و تحول، دیگر معنا ندارد که پیشرفت با فحشا، با غوطه خوردن در منجلاب فساد همراه باشد. معنویت، پایهٔ اساسی این پیشرفت خواهد بود. پیشرفتی که محورش انسان است و انسانی که علم و دنیا و ثروت و فعالیت زندگی را وسیلهای قرار می دهد برای تعالی روحی و رفتن به سوی خدای متعال، این پیشرفت با آن پیشرفت خیلی متفاوت است. (مقام معظم رهبری در دیدار دانشگاه فردوسی مشهد در تاریخ ۸۶/۲/۲۵).

۲ «آنچه که ما در تحول، تحولی که با پیشرفت همراه است، مورد نظرمان است – که جا دارد که این جزو آرمان های ما باشد – مبارزهٔ با فقر، مبارزهٔ با تعیض، مبارزهٔ با بیماری، مبارزهٔ با جهل، مبارزهٔ با ناامنی، مبارزهٔ با بیقانونی، مدیریتها را به سطح علمی تر ارتقا دادن، رفتار شهروندان را به سطوح منضبط ارتقا دادن و انضباط اجتماعی، رشد امنیت، رشد ثروت ملی، رشد علم، رشد اقتدار ملی، رشد اخلاق و رشد عزت ملی است؛ همهٔ اینها در این تحول و پیشرفت، به معنای صحیح دخالت دارند و ما اینها را پایههای اصلی می دانیم. در کنار اینها، عشیق به معنویت و ارتباط با خدا، مهم ترین عاملی است که پیشرفت یک ملت را به معنای واقعی خودش تضمین می کند...خداپرستی، عشق به معنویت، عاطفهٔ انسانی در هر تحولی، و عواطف و محبت در انسانها باید تقویت بشود و در این جهت باید راه برویم. آن تحول اجتماعی یا اقتصادی ای که انسانها را نسبت به هم بی تفاوت و بی محبت می کند، ممدوح نیست؛ مذموم است... ما تحولی می خواهیم که بین پدرها، مادرها، خانوادهها، فرزندان، دوستان و همسایگان الفت و محبت بیشتر به وجود آورد؛... محیط، محیط تراحم و تعاطف باشد؛ همهٔ فراد جامعه نسبت به همدیگر احساس مسئولیت کنند: «کلکم راع و کلکم مسؤول عن رعیته»؛ همهٔ شما راعی هستید؛ افراد جامعه نسبت به همدیگر احساس مسئولیت کنند: «کلکم راع و کلکم مسؤول عن رعیته»؛ همهٔ شما راعی هستید؛ پیشرفت مورد نظر اسلام و جمهوری اسلامی، این است» (مقام معظم رهبر ی در دیدار استادان و دانشجویان دانشگاه های بیشرفت مورد نظر اسلام و جمهوری اسلامی، این است» (مقام معظم رهبر ی در دیدار استادان و دانشجویان دانشگاه های استان سمنان در تاریخ ۱۸۵/۸۱۸.

واعمال ارتباطی، زمینهٔ پیشرفت مداوم جامعه صالح را فراهم میآورد. براین اساس، مبنای اصلی تشکیل جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن را باید «انتخاب والتزام آگاهانه واختیاری نظام معیار اسلامی در عرصهٔ زندگی اجتماعی وروابط جمعی میان انسان ها» دانست.

- موقعیت: منظور از موقعیت، نسبت مشخص، پویا، قابل درک و تغییری (توسط خود و دیگران) است که حاصل تعامل پیوستهٔ انسان به منزلهٔ عنصری آگاه، آزاد و دارای اختیار با خداوند و گسترهای از جهان هستی (خود، طبیعت وجامعه) در محضر خداوند متعال است (خدایی که حقیقت مطلق و برترین حقایق عالم، رب یگانهٔ انسان و جهان و واقعیت اصیل محیط بر همهٔ موجودات و موقعیت هاست؛ هرچند انسان از او غافل باشد یا به انکار این حقیقت بپردازد).
- درک و بهبود مداوم موقعیت: تعامل فعال انسان با عناصرگوناگون موقعیت از سویی موجب تغییر مداوم مرتبهٔ وجودی آدمی و در نتیجه تکوین و تحول پیوستهٔ هویت فرد می شود و از دیگر سو، به خلق مداوم موقعیتهای جدیدمی انجامد. البته، درک موقعیت خود و دیگران(با تکیه برنیروی عقل انسان واکتساب انواع علوم ومعارف) و تغییرآن با عمل فردی وجمعی می تواند با توجه به ویژگی آزادی و ارادهٔ انسان به طور صحیح یا نادرست انجام شود و در جهت صعود یا سقوط آدمی باشد. اما اگر این تعامل به صورت شایسته انجام پذیرد موجب تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت فردی وجمعی انسان، متناسب با غایت حقیقی زندگی قرب الی الله، خواهدشد.
- دراین صورتبایداز «درک (درست) موقعیت خویش ودیگران وعمل مداوم برای بهبود آن» سخن گفت که مستلزم اولاً معرفت خود و اعتماد به نفس (به منزلهٔ شناسنده و اصلاح کنندهٔ موقعیت)، ثانیاً معرفت و باور به خداوند (حقیقت برتر فرا موقعیت) و ثالثاً کشف عناصر موقعیت و برقراری نسبت بین آنها با خداوند متعال (مبدأ و مقصد هستی) است. ولی در عین حال، امکان دارد که انسان خویشتن را نشناسد، یعنی موقعیت واقعی خود ودیگران (نسبت با خداوند و عناصر مختلف هستی در محضر حق تعالی) را به درستی درک نکند، به لوازم این درک ملتزم نباشد یا در تغییر مناسب آن (متناسب با غایت حقیقی زندگی) تلاش شایسته به عمل نیاورد.بدیهی است در این فرض هویت انسان نیز به شکلی نا موزون واز هم گسیخته شکل خواهد گرفت ودر جهت سقوط



۱. چنان که در مبانی هستی شناسی اشاره شد، در تعالیم اسلامی، خدا خود غایت هستی تلقی شده است وآیات فراوانی دربارهٔ هدفمندی جهان و انسان در قرآن آمده است، از جمله بقره: ۴۶، انشقاق: ۶، مائده: ۱۸، تغابن: ۳، بقره: ۲۸۵، احقاف: ۳ و مؤمنون: ۱۱۵.

ودوری از غایت حقیقی زندگی متحول خواهد شد.

#### ب- مفاهیم کلیدی خاص (گروه دوم)

افزون بر مفاهیم یادشده (که به لحاظ گستردگی مفهومی، مختص تربیت نیستند) به نظر میرسد معدودی مفاهیم نیز باید متناسب با موضوع تربیت ساخته و پرداخته شوند، که در اینقسمت به توضیح آنها می پردازیم:

- فرایند: مهم تریب مفهوم ناظر به بیان ماهیت تربیت را، با عنایت به صیرورت مداوم آدمی در طی حیات و تأثیرپذیری این نوع صیرورت از شرایط اجتماعی، می توان مفهوم فرایند دانست. بنابراین فرایند ناظر به عمل اجتماعی مستمر، تدریجی، هدفمند(معطوف به هدایت افراد جامعه)، یک پارچه (دارای انسجام و سازواری درونی)، پویا و انعطاف پذیر است، که باید متناسب با مراحل تحول وجودی افراد(مخاطب وموضوع این عمل هدفمند) طراحی شود و توسط عوامل گوناگون، در قالب انواع مختلف، با پشتیبانی ارکان زندگی اجتماعی وحتی الامکان به صورت هماهنگ با دیگر عوامل اجتماعی مؤثر، صورت پذیرد.
- تعامل: فرایند تربیت: (عمل زمینهساز تکوین وتحول اختیاری هویت انسان) را باید تعاملی(کنش و واکنشی دوسویه) بین دو قطب فعال مربیان و متربیان به شمار آورد که در آن، علاوه بر ایجاد مقتضیات و برداشتن موانع (امر ضروری مورد تأکید مربیان)، لازم است حضور فعال متربیان را در این حرکت و کوشش اختیاری ایشان برای استفادهٔ مناسب از این زمینهسازی مورد ملاحظه قرار داد، که این امرعمل دوسویهٔ متربیان و مربیان را برای موفقیت فرایند تربیت ایجاب مینماید.
- البتـه منظور از تعامل در این فرایند هرگز نوعی رابطهٔ افقی و هم تراز بین دو سـوی این فرایند نیست؛ بلکه در نگاه اسلامی، مربیان با متربیان از نظر تحقق(بالفعل) شایستگیهای مورد نظر و نوع تلاش جهت تمهید مقدمات اکتساب آنها، در یک سطح قرار ندارند و گام نخست و محوری در این فرایند را مربیان با فراهم آوردن شایستهٔ مقتضیات رشد متربیان ورفع موانع آن بر میدارند؛ اما با عنایت به خصوصیت اراده واختیار در آدمی، مربیان در این فرایند و وصول آن به نتایج مورد نظر، فعال ما یشاء نیستند، بلکه گام های ضروری ومحوری دیگری در این فرایند دوسویه، باید توسط متربیان برداشته شود. البته سطح وچگونگی این «تعامل ناهمتراز» با توجه به میزان رشد و توانایی متربیان و نوع تربیت، متفاوت خواهد بود ولی به طور کلی «جهتگیری اساسی تربیت اسلامی در واقع حرکتی پویا و تدریجی است که متربیان را از وابستگی به سوی استقلال یابی ارتقامی بخشد» آ.

۱. این تعبیر مناسب را اخیراً برخی از محققان معاصر(باقری، ۱۳۸۸)به کار برده اند.

۲.همان

- مربیان ان مجموعه ای ازافرادنسبتاً رشدیافته، دلسوز و خیرخواهی که به لحاظ کسب شایستگیهای فردی وجمعی وتحقق مراتب قابل توجهی از حیات طیبه در وجود خویش، مسئولیت سنگین کمک به هدایت دیگران و زمینه سازی برای رشد وتحول وجودی افراد دیگر را در راستای شکل گیری وییشرفت مداوم جامعهٔ صالح بر عهده گرفته اند.
- متربیان ۲: افرادی که مخاطبان اصلی فرایند دوسویه تربیتاند و از استعداد و توانایی بالقـوه برای حرکت آگاهانه واختیاری به سـوی مراتب کمـال برخوردارند، ولی در حال حاضر شایستگیهای لازم را جهت درک و بهبود موقعیت خود ودیگران ندارند، لذا به راهنمایی ومساعدت دیگران در این زمینه و در راستای تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت خویش نیازمندند.
- زمینه سازی: طراحی و اجرای مجموعه ای از تدابیر و اعمال هماهنگ، سنجیده و عمدی، از سوی مربیان، در قالب ایجاد مقتضیات و رفع و دفع موانع تکوین و تحول شایستهٔ هویت متربیان را، با توجه به لزوم حرکت اختیاری و آگاهانهٔ متربیان، باید تنها نوعی تمهید مقدمات مناسب برای این حرکت در نظر گرفت که از سوی مربیان ومتولیان فرایند تربیت، به منزلهٔ زمینهٔ لازم (و نه شـرط لازم وکافی) تشـخیص داده شـدهاند. لذا، باید زمینهسازی ٔ را دیگر ویژگی اصلی فرایند تربیت به شمار آورد. فراهم نمودن شرایط مورد نیاز (ایجاد مقتضیات وعلل و عوامل اعدادی) برای حرکت اختیاری وآگاهانهٔ فرد و جامعه به سوی هدف مطلوب، جنبهٔ ایجابی این گونه زمینهسازی است؛ چه این که زمینهسازی در بُعد سلبی نیز معطوف به رفع یا دفع موانع بیرونی ودرونی این حرکت آگاهانه و اختیاری است.لذا لازم است این گونه زمینه سازی در هر دوجنبهٔ ایجابی وسلبی به صورتی باشد که با اصل وجود آزادی تکوینی انسان و لزوم تحقق اختیار او در اعمال وحرکات خویش منافات پیدا نکند.
- هدایت: جهت دهی حرکت آگاهانه واختیاری افرادجامعه است در مسیر دستیابی به هر نوع کمال شایستهای که بتواند در راستای غایت زندگی انسان (قربالی الله) و مراتب مختلف آن قرار گیرد. البته در نگرش اسلامی هدایت دارای دو وجه ارائهٔ طریق (راهنمایی مقصد حرکت و نشان دادن طریق رسیدن به آن مقصد) و رساندن به مطلوب(کمک

۱. واژه مربی در این متن شامل پدران، مادران، آموزگاران، دبیران، مربیان پرورشی، مشاوران، مدرسان، استادران، مدیران و سایر افراد شاغل در نظام تربیت رسمی و عمومی میشود.

۲. متربیان در این متن شامل دانش آموزان، دانشجویان، فرزندان و تمام فراگیرانی می شود که به صورت رسمی و یا غیررسمی در سطوح تخصصی و عمومی توسط عوامل و نهادهای سهیم در فرآیند تربیت، مخاطب قرار می گیرند.

٣. زيرا در انديشــهٔ اســلامي، هر چند براي تحقق اهداف تربيت و گام نهادن همـهٔ انســانها درمسيـر هـدايت الهـي، بـايـد برنامه ریزی و تلاش نمود، لیکن مشیت خدا برآن است که آدمیان با قدم اختیاری خویش در مسیر کمال حرکت کنند.

برای حرکت آگاهانه و اختیاری در راه رسیدن به مقصد) است. چنان که در مبانی دین شیناختی گذشت، فلسفهٔ توجه به انسان کامل (پیامبر(ص) و امامان معصوم(ع)) ولزوم قبول ولایت وتأسی به ایشان، تحقق کامل این دو وجه(ارائهٔ طریق و رساندن به مطلوب) در امر تربیت آدمی است. بنابراین درامر هدایت متربیان توسط مربیان نیز میباید این هر دو جنبه مورد ملاحظه قرار گیرد.

- آماده شدن: تحقق همهٔ ابعاد و مراتب حیات طیبه، بر وجـود آمادگی در افراد جامعه بـرای انتخـاب و التزام آگاهانه واختیاری نظام معیار اسـلامی و کسـب شایسـتگیهای فردی و جمعی لازم جهت درک واصلاح موقعیت خود ودیگران براین مبنا، اسـتوار است. زمینهسازی برای تکوین و تعالی پیوسته هویت فردی وجمعی متربیان، مهم ترین نقش را در این گونه آمادهسـازی وآماده شـدن فرد و جامعه برای تحقق آگاهانه واختیاری حیات طیبه در همهٔ مراتب و ابعاد برعهده دارد.
- کسب شایستگیهای لازم: منظور از شایستگیها مجموعهای ترکیبی از صفات، توانمندیها و مهارتهای فردی وجمعی ناظر به همهٔ جنبههای هویت (در ابعاد فردی وجمعی برای وجمعی) است، که متربیان در جهت درک موقعیت خود ودیگران و عمل فردی وجمعی برای بهبود مستمر آن براساس نظام معیار اسلامی، باید این گونه شایستگیها را «کسب» کنند.
- مفهوم « کسب شایستگی»، ناظر به عمل آگاهانه و اختیاری متربیان طی فرایند مستمر تربیت است که ایشان در زمینههای معرفتی، انگیزشی، ارادی و عملیِ فراهم شده از سوی مربیان برای تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت فردی وجمعیِ خویش در راستای شکل گیری وپیشرفت جامعهٔ صالح انجام میدهند.

روند کسب شایستگیهای فردی وجمعی در فرایند تربیت دارای این ویژگیهاست:

- موقعیت محور (شکل گیری تحت تأثیر موقعیت؛ و در تعامل با عناصر موقعیت البته برای درک و اصلاح مداوم آن براساس نظام معیار و نه صرفاً سازگاری با آن به هر شکل)
- جامع وترکیبی (پرهیز از فروکاستن آن به حوزهٔ دانش محض، گرایش، میل، اراده، عمل یا مهارت های عملی صرف و اجتناب از مواجههٔ تجزیه نگر با این وجوه)
  - متربی محور (برخلاف زمینهسازی که نقش اصلی در آن برعهدهٔ مربی است)

۱. مفهوم شایستگیها را -علاوه برتقسیم بندی برحسب ابعاد فردی واجتماعی زندگی- چنان که خواهیم دیدمی توان برحسب سطح و لزوم کسب آنها توسط عموم افراد جامعه به دو گروه شایستگیهای پایه و شایستگیهای ویژه تقسیم نمود. شایستگیهای پایه آن دسته از صفات، توانمندیها ومهارتها هستند که متربیان باید آنها را برای وصول به مرتبهای لازم یا شایسته از آمادگی عموم افراد جامعه برای تحقق حیات طیبه کسب کنند؛ولی شایستگیهای ویژه آن گروه از صفات، توانمندیها و مهارت هاست که در سطحی بالاتر از سطح مورد انتظار از آمادگی همگان جهت تحقق حیات طیبه است و افراد برحسب علاقه و استعداد فعلیت یافتهٔ خود و نیازهای خاص جامعهٔ صالح آنها را کسب می کنند.





- مداوم (توجه به روند مستمر تكوين و تعالى هويت وشكل گيري وييشرفت جامعهٔ صالح)
  - آگاهانه و ارادی (متناسب با سطح رشد و آمادگی متربیان)
    - تكيه برنظام معيار اسلامي

#### ۲\_۲ تعریف تربیت

اکنون با تأمل در دو دسته مفاهیم کلیدی یادشده که از مبانی اساسی تربیت استنتاج شده ویا متناسب با موضوع تربیت ساخته و پرداخته شده اند، ، به نظر می رسد می توان بر اساس دیدگاه اسلامی تعریف ذیل را از تربیت ارائه نمود:

«تربیت عبارت است از فرایند تعاملی زمینه ساز تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان، به صورتی یک پارچه و مبتنی بر نظام معیار اسلامی، به منظور هدایت ایشان در مسیر آماده شدن جهت تحقق آگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد». طى اين حركت هدفمند، پيوسته وتعاملي:

۱- مربیان با طراحی، سازماندهی و تدارک فرصتهای مناسب در قالب تدابیر واعمالی تدریجی، سنجیده، هماهنگ ویک پارچه براساس نظام معیار اسلامی می کوشند، تا با ایجاد مقتضیات و رفع موانع موجود و دفع موانع محتمل، زمینهای را فراهم سازند که ضمن شـکوفایی فطرت، رشـد همه جانبهٔ اسـتعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل امیال وعواطف متربیان، هویت فردی وجمعی ایشان به تدریج و به صورتی یک پارچه برمبنای نظام معیار اسلامی شکل گیرد و به طور پیوسته تعالی یابد تا در نتیجه جامعهٔ صالح تشکیل شود و به سوی پیشرفت همه جانبه ومداوم حرکت نماید.

۲- متربیان نیز با مشارکت فعال در این فرایند و استفادهٔ مناسب از فرصتهای فراهم شده توسط مربیان، شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک و بهبود مداوم موقعیت خود و دیگران را بر اساس نظام معیار اسلامی، کسب می کنند و از این طریق آماده می شوند تا به طور آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه را در همهٔ ابعاد محقق سازند.

البته این فرایند تعامل مستمر بین مربیان و متربیان، در خلاً صورت نپذیرفته است وتحقق شايستهٔ أن (كه مهم ترين عمل اجتماعي و زمينه ساز تحقق حيات طيبه است)، مستلزم مشاركت فعال تمامي عوامل اجتماعي سهيم ومؤثر درآن، به ويژه پشتيباني مؤثر عناصر اصلی اجتماع و ارکان این فرایند (خانواده، دولت، رسانه و سازمانها ونهادهای غیر دولتی) در دوران معاصر است.

۱. این فرصتها شامل همهٔ مواردی است که به طور ایجایی و سلبی زمینهٔ تکوین و تحول هویت متربیان را در طول زندگی ايشان فراهم مي آورند.



## ۳\_۲ تبیین ویژگیهای تعریف

به نظر می رسد با تأمل در تعریف ارائه شده برای فرایند تربیت و مفاهیم کلیدی آن، می توان نکات ذیل را از مهم ترین وجوه تمایز این تعریف به شمار آورد:

- تکیه بر نظام معیار اسلامی: مهمترین ویژگی تربیت در این تعریف، اتکای همهٔ عناصر و مؤلفههای آن (از هدایت و زمینه سازی جهت تکوین وتعالی هویت و نیزشکلگیری و مؤلفههای آن (از هدایت و زمینه سازی جهت تکوین وتعالی هویت و نیزشکلگیری و پیشرفت همه جانبهٔ جامعهٔ صالح تا کسب شایستگیهای فردی وجمعی و درک وبهبود مداوم موقعیت خود ودیگران) بر نظام معیار اسلامی است، یعنی مبانی و ارزشهایی که از تعالیم اسلامی گرفته شدهاند یا با آنها سازگارند. ضمناً این گونه اتّکا نه تنها با استفادهٔ مناسب از دستاوردهای اندیشه و تجربهٔ بشری(در چهارچوب این نظام معیار) منافات ندارد بلکه براین بهرهمندی نیز تأکید دارد.
- توجه به مفاهیم اساسی قرآنی: مهم ترین مؤلفه های تعریف برگزیده ومبانی ومفروضات آن، مفاهیم و تعابیری است که به طور صریح (مواردی نظیر هدایت، رشد، قرب الی الله، حیات طیبه و مراتب و ابعاد آن، اعتدال، فطرت، عمل، تعقل، اراده و اختیار، معرفت و صیرورت) یا به صورت ضمنی (مواردی نظیر زمینه سازی، هویت و تکوین و تعالی آن، جامعهٔ صالح وپیشرفت آن، درک موقعیت و بهبود مداوم آن، تکیه بر نظام معیار اسلامی و انتخاب و التزام اختیاری و آگاهانهٔ آن، آمادگی برای تحقق حیات طیبه، استمرار و پیوستگی حرکت کمال جویانهٔ آدمی، رشد همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل عواطف و تمایلات، کسب شایستگیهای فردی وجمعی) از قرآن کریم و متون اسلامی در خصوص فرایند تحول وجود آدمی برگرفته شده است. لذا، معنای آنها رانیز باید متناسب با مبانی و شبکهٔ مفاهیم برآمده از تعالیم اسلامی در نظر گرفت.
- تأکید بر تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت: با وجودی که در منابع و متون اسلامی و نیز در حوزهٔ انسان شناسی فلسفی و اخلاقی مفاهیمی نظیر نفس، قلب، فؤاد، شاکله، فطرت

۱. البت می توان با برقراری ارتباط منطقی میان مفاهیم کلیدی متخذ از مبانی اساسی تربیت، تعاریف گوناگون و نسبتاً درست دیگری را از فرایند تربیت براساس نگرش اسلامی ارائه نمود که هر کدام از آنها بریک یا چند نکته یا مفهوم کلیدی از این مفاهیم تأکید داشته باشند، (همچنان که بسیاری از صاحب نظران تربیتی معاصر مساعی نسبتاً بلیغ و ارزشمندی را در این راستا انجام داده اند) ولی به نظر می رسد با توجه به نکات آغازین یادشده در خصوص تعریف تربیت ومقایسهٔ تعریف فوق با سایر تعاریف ارائه شده از تربیت براساس دیدگاه اسلامی، می توانیم این تعریف را دارای وجوه متمایز وبرجسته تری بدانیم. که نفس در فلسفهٔ اسلامی با رویکردهای مشائی، اشراقی و صدرایی، در نحلههای مختلف کلام اسلامی، در اخلاق و عرفان اسلامی و در قرآن و حدیث جلوههای متنوعی یافته است؛ به گونهای که نفس، مفهومی با تعابیر و تفاسیر متکثر جلوه گر شده و مسائل متنوعی نیز در اطراف آن شکل گرفته است.



و روح بسـیار مورد اسـتفاده بوده اند<sup>۱</sup>؛ اما در این تعریف، به جای مفهوم «نفس»، مفهوم «هویت» محور فرایند تربیت قرار گرفته است. به سخن دیگر، بر خلاف علمای اخلاق که موضوع اخلاق را «نفس» تعریف کردهاند، در این جا «هویت متربی» به منزلهٔ موضوع فرايند تربيت - در جنبهٔ فردي واجتماعي آن -محسوب شده است. (هرچند بهواقع هويت نیز معادل مفهوم شاکله و تعبیر و تفسیر تربیتی دیگری از مفهوم نفس است)۲. زیرا با توجه به نگرش اسلامی به انسان، می توانیم هدف کلی فرایند تربیت، را تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت فردی وجمعی آن هم از طریق درک موقعیت خویش ودیگران و عمل برای بهبود آن بر اساس انتخاب و التزام به نظام معیار اسلامی بدانیم و نقش اصلی فرایند تربیـت نیز نقش آفرینی در این روند و زمینهســازی جهت هدایت افراد جامعه به مســیر تكوين و تعالى پيوستهٔ هويت فردى وجمعي خويش باشد.

توجه به هویت وتکوین وتعالی پیوستهٔ آن را، که به مثابهٔ محصول فرایند تربیت است، می توان

۱.در قرآن کریم این مفهوم مکرر و به معانی گوناگون به کار رفته است؛ گاهی نفس به معنای «خود» استفاده شده است (بقره: ۲۰۷ و مائده:۲۵). در برخی آیات از آن معنای «شخص» مراد شده است (بقره: ۲۸۶ و آل عمران: ۱۴۵)؛ در این معنا، ترکیبی از روح و جسم منظور شده است. در گروهی از آیات نیز به معنای «شخصیت درونی» به کار گرفته شده است (یوسف: ۵۳ و ۶۸ و شمس: ۷ و حشر: ۹) در این معنا، سه حیثیت از نفس –«اماره» (پوسف: ۵۳)، «لوّامه» (قیامت: ۲) و «مطمئنه» (فجر: ۲۷) -مطرح شده است. بهطور کلی، در قرآن نفس به «شخصیت» یا «خود جامع» انسان اطلاق می شود. (سیدمحمد خامنهای، ۱۳۸۴، ) البته برخی از محققان اعتقاد دارند که این مفاهیم ناظر بر حقیقت واحدی هستند. (باقری، ۱۳۸۶) ۲. دلایل این انتخاب وتاکید برمفهوم هویت را میتوان چنین برشمرد:

هویت از جلوههای نفس محسوب می شود که تحولات عمده آن در اختیار آدمی است؛ به بیان دیگر هویت واقعیتی تدریجی و شخصی و عمدتا متأثر از معرفت، انتخاب و عمل فردی و جمعی انسان است و از این منظر ارتباط وثیقی با تربیت دارد. هویت با مفهوم «شاکله» در قرآن و مفهوم «ملکه» در اخلاق قرابت معنایی دارد. شاکله در قرآن بخشی از نفس است که تحت تأثیر عمل فرد شکل می گیرد و لذا امری تدریجیالحصول است و خود بر تحقق اعمال بعدی تأثیر می گذارد. در منابع اخلاقی نیز از مفهوم ملکه یاد میشود. ملکه در واقع صفت و حالت ثابت و راسخ در نفس و محصول تکرار اعمال آدمی است. يعنى انجام مكرر عمل آدمي بطور آگاهانه به شكل گيري ملكات اخلاقي ميانجامد.

نفس در ادبیات دینی و اخلاقی عرفانی ما جلوهی منفی نیز یافته است. تعابیری نظیر جهاد با نفس و نفسانیات که به امیال و مشتهیات معنی می شود، ناظر به همین جلوهی منفی نفس است.

مفهوم هویت امروزه در ادبیات روان شناختی و جامعه شناختی کاربرد گستردهای یافته و در ادبیات تربیتی و علمی امروز بسیار پر بسامد ظاهر شده است؛ به همین سبب، میتواند در ادبیات تربیتی دارای پشتوانهی تجربی و علمی شود. به سخن دیگر، این مفهوم به سبب تناسب با ادبیات علمی در حوزهی دانش تربیتی، تحقیق پذیری بیشتری نسبت به مفهوم نفس

بحث هویتیابی و تکوین انواع هویت (دینی، ملی، قومی، جنسی /جنسیتی، حرفهای و... ) و مواجهه با بحران هویت اکنون مسئلهٔ اصلی عموم جوامع معاصر در شرق و غرب است.

تأثیرپذیری روند تکوین وتغییر هویت از شرایط و عوامل اجتماعی (در عین نقش نهایی فرد در این روند) زمینه را برای توجه به صبغهٔ اجتماعی تربیت فراهم میسازد.

بیان دیگری از تعبیر امام خمینی(ره) به شمار آورد که اساساً جریان تربیت را برای انسانسازی می دانستند و غایت حرکت تمام انبیای الهی و اولیای خدا را همین مهم برمی شمردند. البته مفهوم هویت(ویا شخصیت) پیش از این در مباحث جامعه شناسی و روان شناسی معاصر نیز مورد توجه قرار گرفته است، ولی تمایز تعریف برگزیده از هویت (از تعاریف رایج آن در روان شناسی و جامعه شناسی)، در تأکید و تصریح نسبت به سیّالیت هویت و تحول پیوستهٔ آن، ارائهٔ تصویری مثبت و ارزش-مدار، یک پارچه و ترکیبی از هویت (دارای دو بعد در هم تنیدهٔ فردی وجمعی وبرآیند معرفت، باور، میل، اراده وعمل فردی وجمعی مداوم براساس تعقل)، تأکید بر بعد وجود شاختی هویت علاوه بربعد روان شاختی و جامعه شناختی آن، ارتباط دادن روند شایستهٔ تکوین و تحول هویت با مفهوم اسلامی فطرت و شکوفایی آن و غایت زندگی، تأثیر پذیری نسبی روند تحول هویت از شرایط اجتماعی، در عین تأکید بر حضور فعال انسان در موقعیت و نقش اساسی خود فرد، در روند تکوین مؤلفه های اصلی هویت (معرفت، باور، اراده و عمل فردی وجمعی) و تحول مداوم آن است.

- تأکید بر درک و آگاهی: آگاهانه بودن، ویژگی مهم هرگونه تکاپوی تربیتی است. نقش عنصر بینش و آگاهی در عموم تحولات آدمی (به جز برخی تحولات جسمانی) کاملاً هویداست. لذا، ارزش تحولات تربیتی به آگاهانه بودن آنهاست. این نکته حکایت از آن دارد که لازمهٔ هرگونه تحول مثبت در حیثیتهای وجودی انسان، تحقق آگاهی و بینش و تکیه بر خردورزی و معرفت آدمی است.
- توجه به عنصر آزادی و اختیار: ویژگی دیگر هر تکاپوی ارزشـمند تربیتی، آزادانه و اختیاری بودن آن اسـت. آزادی ویژگی اساسی و ذاتی انسان است. براین اساس، با وجود آن که تکوین و تعالی هویت در فضای اجتماعی و تحت تأثیر عواملی نظیر خانواده، دولت و نهادهـای غیر دولتی رخ می دهـد، لیکن عامل نهایی در این رونـد، ارادهٔ آزاد و اختیار مسبوق به آگاهی آدمی است.
- به بیان دیگر، از آنجا که آدمی استعداد صعود به اعلی علیین و سقوط به اسفل السافلین را دارد، جریان تکویین و تحول هویت نیز می تواند در جهت صعود و سقوط قرار گیرد. لذا نامتعین بودن سرنوشت آدمی و آزادی ذاتی او، امکان سقوط و صعود در هر زمان را در روند تکوین و تحول هویت برای هر فرد مهیا ساخته است. از اینرو، جریان تربیت باید علی الاصول به شکل اختیاری ظهور نماید. زیرا بدون وجود این عنصر شاخص، عمل تربیتی از اعمال دیگر متمایز نخواهد شد. بنابراین، هرگونه فعالیت تربیتی باید یا چنین شاخصهای را در خود داشته باشد یا این که در راستای تحقق آن صورت پذیرد. از

New Year

ایسنرو، بهرهمندی از روشهایی مانند تحمیل، تقلید، تلقین و عادت دادن تنها در مراحل آغازین تربیت و با ملاحظهٔ محدودیتهای گریزناپذیر متربیان مجاز است و لذا، باید در جهت افزایش نقش اختیار متربی در اعمال خود، متناسب با مراحل رشد وی، از آنها با سرعتی مناسب گذر نمود.

- همهجانبهنگری: انسان موجودی چند بعدی و در عین حال، یکپارچه و واحد است. تکاپو و تعالی وجودی آدمی مستلزم تحول در تمامی ابعاد وجودی اوست. بنابراین، در تعریف برگزیده، تکوین و تعالی تمام جنبههای هویت آدمی (ملازم با شکوفایی فطرت و رشد همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی)، شکلگیری وپیشرفت مداوم جامعهٔ صالح و توجه به همهٔ شئون حیات طیبه در ابعاد فردی وجمعی به منزلهٔ مقاصدی مکمل در جهت تحقق «غایت تربیت» به شکل همه جانبه منظور شده است.
- اعتدال و توازن: یکی از مشخصات بارز اندیشه و عمل اسلامی اعتدال و پرهیز از افراط و تفریط در همهٔ امور و شئون فردی و اجتماعی است. بنابراین، در ذیل تعریف تربیت، توجه به رشد هماهنگ و متوازن همهٔ جنبههای وجود آدمی وتنظیم متعادل عواطف وتمایلات او (متناسب با نقش آنها در تکوین و تعالی هویت و افراط و تفریط نداشتن در توجه به برخی از جنبههای وجودی متربی) ملاحظه شده است. چه اینکه تعبیر قرآنی «امت وسط» نیز ناظر به این ویژگی جامعهٔ صالح و آحاد آن است. لذا در این تعریف از برخی آموزههای یک سونگرانه رایج ولوازم آنها (نظیر تأکید برمربی محوری دربرابر متربی مداری، اصالت جامعه در برابر اصالت فرد، دنیاگروی در برابرآخرت گرایی) پرهیز شده است توجه به شکوفایی فطرت همسو با رشد استعدادها و تنظیم متعادل امیال
- وعواطف: زمینهسازی برای تغییرات بالنده و نسبتاً پایدار در ابعاد وجودی انسانها، بدون توجه متعادل به چگونگی تکوین وتحول وجود ایشان، امری نامعقول است. لزوم توجه متعادل به طبیعت و فطرت در فرایند تربیت، به معنای این است که در این فرایند، باید به هر دو دسته از خصوصیات (نوعی و فردی) طبیعی و فطری انسان اهمیت داد. در این صورت، هم از جنبهٔ طبیعی، ویژگیهای مشترک و تفاوتهای فردی مربوط به واقعیت فعلیت یافتهٔ آدمی مورد توجه قرار می گیرد و هم از جنبهٔ فطری، بینش و گرایش اولیهٔ عموم انسانها نسبت به خداوند و امور معنوی لحاظ می گردد. چنان که فرایند تکوین و تعالی هویت نیز، هم بر شکوفایی فطرت الهی (در واقع هسته یا بنیاد مرکزی هویت) و هم بر پرورش همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل امیال وعواطف انسان استوار است. پرورش همه جانبهٔ استعدادهای طبیعی و تنظیم متعادل امیال وعواطف انسان استوار است.

طیبه (زندگی شایسته براساس نظام معیاراسلامی) وآمادگی برای تحقق مراتب آن درهمهٔ ابعاد مبتنی است. از آنجا که در نگرش اسلامی، واقعیت بخشیدن به مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد زندگی دنیایی، مقدمهٔ لازم برای تحصیل سعادت جاوید (حیات اخروی همراه با آسایش و رفاه و لذت) در جهت قرب الی الله است افرایند تربیت با زمینه سازی تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت، مهم ترین نقش را در آماده سازی افراد جامعه برای تحقق مراتب زندگی شایستهٔ اسلامی در همهٔ ابعاد ایفا مینماید، همچنان که از این طریق با بسترسازی برای شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن، یکی از مهم ترین مقدمات لازم را برای تحقق حیات طیبه در بعد اجتماعی آن نیز فراهم می کند. از این رو، فرایند تربیت در متن زندگی و در مسیر تکاپوی انسان برای نیل به زندگی متعالی و پایدار صورت می پذیرد. و تأکید بر حیث اجتماعی تربیت: نهاد تربیت، یگانه عامل گسترش و تعالی مداوم ظرفیتهای وجودی افراد جامعه و بسط و اعتلای تجارب متراکم بشری است، آمی تواند

- تأکید بر حیث اجتماعی تربیت: نهاد تربیت، یگانه عامل گسترش و تعالی مداوم ظرفیتهای وجودی افراد جامعه و بسط و اعتلای تجارب متراکم بشری است، <sup>۲</sup> می تواند در پیشرفت همه جانبه و پایدار جامعه براساس ارزشهای اصیل دینی و بومی نقشی اساسی و بنیادین داشته باشد. در این تعریف، ضمن توجه داشتن به نقش فرد، اساساً تربیت عمل اجتماعی هدفمندی تلقی می شود که در آن زمینه سازی برای هدایت همهٔ افراد جامعه از طریق برقراری رابطهٔ تعاملی بین مربیان و متربیان، علاوه بر حصول وضع مطلوب برای متربیان و غایت و اهداف فردی واجتماعی ایشان در راستای تحقق غرض معین دیگری یعنی شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن توسط نظام اجتماعی صورت می پذیرد، که جنبهٔ اجتماعی فرایند تربیت به شمار می آید.
- مهمتریان مظاهر توجه به جنبهٔ اجتماعی تربیت در تعریف برگزیده عبارتاند از: توجه به ابعاد جمعی هویت وبعد اجتماعی حیات طیبه (شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن)، تأکید بر لزوم کسب شایساتگیهای جمعی توسط متربیان (علاوه برشایستگیهای فردی ایشان)، توجه به نقش عوامل ونهادهای سهیم ومؤثر اجتماعی در فرایند تربیت؛ همچنان که در تبیین چرایی تربیت نیز به نتیجهٔ اجتماعی تربیت، رشد و تعالی ظرفیتهای وجودی افراد جامعه(سرمایهٔ انسانی جامعه)وگسترش و ارتقای تجارب متراکم بشری (سرمایهٔ فرهنگی، معنوی واجتماعی جامعه) توجه شده و نیز به برخی از کارکردهای

١. رسول اكرم (ص): «الدنيا مزرعة الاخرة» و امام على (ع): «اعمل لدنياك كانك تعيش ابداً و اعمل لآخرتك كانك تموت غداً».

<sup>7.</sup> ایسن تجارب بشسری مورد نیاز برای پیشسرفت همه جانبه و پایسدار جامعه در: ۱. مجموعهٔ باورها، نگرشها و هنجارهای مقبول افسراد جامعه، ۲. انواع دانش، هنر و فناوری محصول خرد جمعی و ۳. ارزشهای نهادینهٔ حاکم بر روابط فردی، مدنی و اجتماعی تجلی یافتهاند.

اجتماعی تربیت که عبارتاند از: گسـترش عدالتخواهی وبسـط سایر ارزشهای اساسی اجتماع(جامعه پذیـری در معنای تعالی جویانهٔ آن)، پذیرش نظام سیاسـی حق(حاکمیت اسلامی) و مشارکت در تثبیت و تعالی پیوستهٔ آن، تقویت امنیت ملی، گسترش وحدت ملے و یگانگی اجتماعی، توجه نموده ایم که همهٔ آنها از جمله مصادیق تحقق ابعاد اجتماعی حیات طیبه هستند.

- توجـه به چالشهای فعلی و تحولات آینـده: در تعـریف بـرگزیـده سـعـی شــده تـا بـرای پاسـخ گویی به شرایط چالشانگیز فعلی و تحولات در پیش روی جوامع معاصر (مواردی نظیر سکولاریزم وروند عرفی شدن جوامع معاصر، بحران هویت واخلاق ومعنویت، چالش عقلانیت مدرن در برابر سنتها و ارزشهای دینی، کم رنگ شدن نقش خانواده درفرایند تربیت، کثرت گرایی و نسبی گرایی افراطی در برابر جزم اندیشی ومطلق انگاری همهٔ امور، جهانی سازی یا جهانی شدن وانقلاب ارتباطات)، حاکمیت نگرش تفکیکی و تجزیه نگر به زندگی و شخصیت انسان، بر عناصری نظیر دین مداری و حرکت در چهارچوب نظام معیار اسلامی، تکوین یک یارچهٔ هویت فردی وجمعی و نقش اصلی خود فرد در تکوین و تعالی پیوستهٔ آن، تعامل بین مربیان و متربیان، کسب شایستگیهای لازم جهت درک موقعیت و عمل فردی و جمعی برای بهبود مداوم آن، تحقق حیات طیبه و همــهٔ ابعاد و مراتب أن، نقش أگاهي و تعقل و اختيار در انتخاب نظام معيارديني و التزام به آن، نقش خانواده، رسانه و سازمانها ونهادهای غیر دولتی در کنار دولت به مثابهٔ ارکان ترىت، تأكىد گردد.
- یک پارچگی: فرایند تربیت در واقع امری واحد و یک پارچه و دربردارنده و جامع تمام اجزا و عناصر مرتبط با فرایند زمینهسازی برای تحول آگاهانه واختیاری آدمی درهمهٔ ابعاد فردی واجتماعی هویت است. بدیهی است که هریک از فرایندهای زیرمجموعهٔ این عنوان جامع، نمی توانند در عرض آن مطرح یا به منزلهٔ رقیب آن تلقی شوند. لذا آنچه باید رخ دهد، همانا تربیت است؛ با زمینههای گوناگون و توسط ابزارها و روشهای متفاوت. البته این نگرش یک پارچه وکل نگر به فرایند تربیت، مقتضی تحولی اساسی(فراتر از تغییر در نام وعنوان نامناسب این فرایند) در روند تجزیه گرا و بخشی نگر رایج در زمینهٔ سیاست گذاری و برنامهریزی انواع تدابیر واقدامات تربیتی است.

۱. لـذا نبایـد تنها برخی از این زمینه ها را مصداق جریان عام تربیت دانسـت و بعضی دیگر را در مقابل آن قرار داد. بنابراین داشتن نگاه تفکیکی به این فرایند واحد و تقسیم آن به دو بخش متمایز مانند «آموزش» و «پرورش» یا «تعلیم» و «تربیت» مشکلات نظری و عملی فراوانی را پیش می آورد. همان طور که تلقی «تعلیم» به مفهوم امری فارغ از ارزش و نیازمند ضمیمه شدن مفهومی ارزشی به آن، یا تصور «تربیت» به مفهوم موضوعی صرفاً ارزشی و اخلاقی، محل تأمل جدی است.

براین اساس، «تربیت» را بایدعملی جامع و یک پارچه، تدریجی، هماهنگ، فراگیر و همیشگی(مادام العمر) و مشتمل بر تمام فرآیندهای زمینهساز تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی دانست که به صورت امری واحد، با تکوین و تعالی پیوسته ویک پارچهٔ تمام ابعاد فردی واجتماعی وجود انسان، به منزلهٔ یک کل، سر و کار دارد. ا

۱ البته چنان که قبلاً اشاره شده توجه به معنای جامع «تربیت» و انتقاد از به کاربردن لفظ مرکب «تعلیم و تربیت» به جای آن، در آثار محققان معاصر پیشسینه دارد. به نظر برخی محققان، «با وضع این اصطلاح دوگانه در دوران اخیر، در برابر واژهٔ Education خواسته اند این تصور را که مدرسه تنها جای تعلیم است، از اذهان عمومی بزدایند. با این همه، به کار بردن اصطلاح تعلیم و تربیت خالی از نارسایی نیست و می تواند بر خلاف انتظار، گمراه کننده باشد؛ به این معنا که ممکن است با توجه به ساختمان صوری لفظ، تصور شود این مفهوم واحد از دو مقولهٔ جداگانهٔ تعلیم و تربیت تشکیل شده است که البته این برداشت نادرست است» (کاردان، اعرافی و دیگران، ۱۳۷۲، ص ۹–۳۳۸). به نظر دکتر عیسی ابراهیمزاده «کاربرد این اصطلاح مرکب، در مقام عمل نیز باعث اشکالات عمدهای در تربیت انسانها میشود... زیرا هیچ تربیتی نیست که بعد شناختی نداشته باشد و در نتیجه شامل تعلیم نشود؛ بنابراین نیازی به لفظ مرکب فوق نیست و ما ترجیح دادهایم که برای رفع هرگونه شبههٔ دوگانگی وجود انسان و نیز دوگانگی عمل تربیت از همان کلمهٔ واحد و پرمعنای تربیت که از جامعیت مطلوب نیز برخوردار است، استفاده کنیم» (۱۳۸۱، صص ۳۹ و ۴۰). همچنین دکتر خسرو باقری با در نظر گرفتن مفهوم مطلوب نیز برخوردار است، استفاده کنیم» (۱۳۸۱، صص ۳۹ و ۴۰). همچنین دکتر خسرو باقری با در نظر گرفتن مفهوم قرار نداردهٔ بلکه در ضمن و زیر مجموعهٔ آن است؛ هرچند این موضوع را مانع از آن نمی داند که در سطحی فروتر، تعلیم، جنبهٔ قرار ندارده بلکه در ضمن و زیر مجموعهٔ آن است؛ هرچند این موضوع را مانع از آن نمی داند که در این صورت، در تعلیم، جنبهٔ دانشی وجه غالب را می سازد و در تزکیه، جنبهٔ اخلاقی» (۱۳۸۰، ص۱۲۲).



149

# ۳. تبیین چرایی تربیت

بحث چرایی تربیت ناظر به بیان فلسفهٔ وجودی این فرایند (وجوه اهمیت و لزوم تربیت و جایگاه أن در اجتماع) و نيز تبيين غايت و نتيجهٔ اختصاصي، هدف كلي واهداف فرايند تربيت است.

#### ۱\_۳. اهمیت و ضرورت تربیت

تداوم و پیشرفت هستی خود، به شکلی متعالی و پایدار، خواست حقیقی هر انسانی است که همهٔ آدمیان شهودا به آن واقفاند. به سبب همین خواست، آدمی پیوسته در تکاپوی پیشرفت هستی خود است و فرایند تربیت در واقع تلاشی اجتماعی برای تسهیل و جهت دهی این تکاپوست که از طریق آن حیات انسانی تداوم و تکامل پیدا مینماید. لذا، توجه به چگونگی هستی انسانی، ضرورت تربیت را آشکار میسازد. با این وجود، ضرورت تربیت واهمیت آن، از چند جهت قابل تبیین است:

- هســتی انسانی، امری در حال شدن است و به ویژه هر گونه کمال ارزشی او متأخر ازاصل وجودش رخ می دهد. درواقع تربیت، بخشی از جریان ربوبی آفرینش آدمیان وتلاشی است مقدس برای تحقق هدف آفرینش انسان (همان کمال مطلوب آدمی یعنی قرب الی الله در دیدگاه دینی) که در ساختن و پرداختن بخش ناتمام هستی انسانها تأثیر می گذارد. در این راستا تربیت از یک سو، از طریق شناسایی منابع هستی بخش وجود آدمی و کمک به شناخت و توسعه و به کار گیری شیوههای دستیابی به آنها و از سوی دیگر، با شناخت منابع هستیزدا در زندگی انسان و معرفی و تسهیل سازوکارهای پرهیز از آنها، به تداوم و تكامل هستى انسانى مدد مى ساند.
- هر چند که فطرت الهی انسان، سرمایهٔ اصلی حرکت او به سوی کمال است، ولی چنان که گذشت، فطرت امری نیست که بهطور خودکار فعلیت یابد؛ لذا باید جریانی اجتماعی، زمینهٔ بروز و ظهور مناسب فطرت را فراهم سازد تا این سرمایه با حرکت اختیاری خود فرد شکوفا گردد و الا ممکن است به سبب تأثیر پذیری از عوامل بیرونی ٔ یا با سوء اختیار فرد در استفادهٔ ناشایست از استعدادهای طبیعی و پیروی از عواطف و تمایلات طغیانگر، این فطرت یاک هرگز مجال بروز و شکوفایی نیابد.
- فلسفهٔ وجودی دین ناشی از، نیاز بشر به هدایت است. پس از ارسال پیامبران الهی وانــزال كتب و شــرايع ناظر به معرفي وتبليغ دين حق، همــان طور كه رهبران الهي، اين نخستین مربیان انسان، نقش تربیتی خود را در راستای هدایت مخاطبان خویش به خوبی

۱. همچنان که در روایت مشهور نبوی برنقش والدین آلوده به شرک در انحراف فرزندان از فطرت توحیدی اشاره شده است «كل مولود يولد على الفطرة وانما ابواه يهودانه و ينصرانه و يمجسانه».

ایف نموده اند، لاجرم در تداوم این حرکت، باید برنامهٔ جامعی برای سامان دهی عوامل اجتماعی و ایجاد زمینههای مناسب، جهت هدایت آحاد مردم به سوی اهداف دین حق و بر اساس نظام معیار دین حق، طراحی گردد. تربیت می تواند و باید متکفل ارائهٔ چنین برنامهای در راستای هدایت افراد جامعه برای انتخاب آگاهانه واختیاری نظام معیار ربوبی (مبانی وارزشهای مبتنی بر دین حق یا سازگار با آنها) و انطباق شئون مختلف زندگی با این نظام معیار باشد.

- آدمی موجودی است در معرض انواع مخاطرات و تهدیدهای درونی و برونی؛ لذا برای کمک به او در رویارویی مناسب با خطراتی نظیر وسوسهٔ شیطان و پیروان او، غلبهٔ هوای نفس امّاره، عوامل ناشایست محیطی (طاغوت و حکومتهای ظالم، مفسدان و مروجان فحشا و منکر و…) باید جریانی اجتماعی از بیرون و توسط خیرخواهان جامعه، همسو بیا جریان هدایت الهی دین و عوامل اصلی آن کمکهای فکری و عاطفی لازم را به این موجود در معرض انواع خطر و تهدید سامان دهد وبا فراهم آوردن زمینهٔ مساعد (از جمله تمهید محیط نسبتاً سالم و تا حدودی پیراسته از موانع تحول ورشد و در اختیار قرار گذاردن اشخاصی نسبتاً رشدیافته و در نقش راهنمای دلسوز وخیرخواه) او را در حرکت اختیاری وآگاهانه به سوی کمال شایسته یاری دهد.
- انسان موجودی آزاد و مختار است و به اقتضای این آزادی حق انتخاب و اختیار دارد. تحقق اختیار در معنی حقیقی آن-یعنی گزینش خیرات و اجتناب از شرور-نیز در گرو گزینش احسن و التزام به نظام معیاری مناسب با غایت شایستهٔ زندگی است. بنابراین، تربیت که جزء ناگزیر و لاینفک زیست انسانی به شمار میرود، بهترین طریق کمک به گزینش احسن و التزام آگاهانه واختیاری نظام معیار مطلوب، برای جهتدهی به واقعیت گریزناپذیر آزادی تکوینی بشر در راستای تحقق کمال شایستهٔ آدمی است.
- در جریان تحول و توسعهٔ وجودی آدمی، هویت و تشخص فرد رقم می خورد. چنان که گذشت، هویت انسانی برخلاف ماهیت موجودات دیگر امری نامتعین، انعطاف پذیر و ناتمام است، به طوری که تکوین و تعالی آن در جریان حیات صورت می گیرد و با حرکت آزادانه و آگاهانه او تشدید می یابد. لذا، آدمیان اگرچه مبنای هویتی مشتر کی (در قالب فطرت الهی و طبیعت) دارند، اما در عین حال در جریان زندگی و حضور در اجتماع، ضمن تعامل مؤثر با عوامل طبیعی و محیطی، در نهایت با اراده و تلاش شخصی، هویت و تشخص مستقلی می یابند. فرایند تربیت با تقویت سهم اراده و کوشش فردی انسان در روند تکوین و تحول هویت خود، در گسترش حیات انسانی و بسط آزادی فرداز تأثیر عوامل محیطی و وراثتی (تقویت

فرایند هویت یابی شخصی در برابر روندهای اجتماعی هویت سازی) نقش اساسی دارد. شـکلگیری هویت انسـان، به مثابهٔ موجودی ناگزیر از حضـور در اجتماع، بهناچار متأثر از شرایط و محیطی است که در آن زندگی می کند. لذا، تحقق حرکت استکمالی آدمی

(شـناخت و دسـتیابی به عوامل هسـتی بخش و پرهیز از عوامل هستی زدا۱) نیاز مند آن است که تربیت جریانی اجتماعی، با تنظیم سنجیدهٔ زمینه های این حرکت متعالی و

سامان دهی شرایط و محیط اجتماعی، برای هدایت انسان در این مسیر حداکثر کمک

ممكن را انجام دهد.

میل طبیعی عموم آدمیان به بقا و توسعهٔ وجود خویش به شکل آرمانی در طول زمان، مقتضی تلاش برای پرورش نسل آینده بر انگارهٔ انسانی آرمانی (دست کم بهتر از افراد موجود و نه مثل آنها) است. جریان تربیت در جوامع بشری ناظر به ارضای این میل طبیعی و خداداد است.

• پیشرفت همهجانبه و پایدار هر جامعه، نیازمند وجود انسانهای مؤمن، متعهد، خلاق، کار آمد، منضبط، دارای انگیزه، امیدوار، فعال و در ستکاری است که در حرکت جامعه به سوی پیشرفت مورد نظر نقش اساسی را ایفا مینمایند. ۲ بدون شک، فرایند تربیت در همهٔ انواع آن یگانه سازو کار مطمئنی است که با تمهید رشد همه جانبهٔ استعدادها و تنظیم متعادل عواطف افراد جامعه و راهنمایی ایشان به سوی تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت خود براساس نظام معیار مقبول جامعه، این حرکت دشوار، حیاتی و گریزناپذیر را به سرانجام خواهد رساند.

• هر جامعه، در جهت بقا و پیشرفت پایدار خود در طول زمان، باید سازو کارهای مناسب را برای انتقال، تداوم وتعالی فرهنگ (= مجموعهٔ معارف، ارزشها و دیگر نتایج تجارب جمعی متراکم و مشــترک) خود نیــز فراهم نماید. فرایند تربیت بــا فراهم آوردن زمینهٔ پذیرش و گرایش آگاهانه و آزادانهٔ افراد جامعه، به ویژه نسل فردا، نسبت به فرهنگ اجتماع و تلاش برای اصلاح و توسعهٔ مداوم آن، از زمرهٔ مهمترین این سازوکارها به شمار می آید.

#### ۲\_۳. جایگاه تربیت

انسانها برای تحقق زندگی سعادتمند و همراه آسایش و آرامش و به دور از عوامل آسیبزا

۱. به نظر می رسد تعبیر تقوا در معنای وسیع آن (در ادبیات دینی) ناظر به چنین مفهومی است.

۲. «وقتی شما قشر جوان را پرورش می دهید، در واقع نیروی انسانی کشور را تربیت می کنید. هیچ کشوری بدون برخورداری از نیروی انسانی کارآمد، عالم، عاقل و متعهّد، قادر نیست به پیشرفت نائل شود؛ ولو منابع زیرزمینی و ثروت های گوناگون داشته باشد. ثروت اصلی برای هر ملتی، نیروی انسانی است. شما این ثروت را از حالت بالقوّه به بالفعل در میآورید؛ ببینید چقدر این کار حائز اهمیت است»(مقام معظم رهبری در دیدار جمعی از مدیران و مسئولان وزارت آموزش و پرورش در تاریخ ۸۱/۴/۲۶ ).



(=حیات طیبه)، به طراحی نهادهای گوناگونی متوسل میشوند که هر یک از آنها پایهای لازم را از بنای اجتماع انسانی تشکیل میدهند. اما نقش تربیت در دستیابی آگاهانه و آزادانهٔ انسان به هستی متعالی و جاودانه، مقام و جایگاه آن را تا بنیاد اجتماع بالا میبرد و آن را به مثابهٔ فلسفهٔ وجودی دیگر نهادهای اجتماعی جلوه گر میسازد. همان طور که معرفی تربیت در راستای رسالت اصلی انبیا و مأموریت نخستین ادیان الهی سبب میشود در برقراری نظم اجتماعی بالاترین رتبه را داشته باشد. بر این اساس، تربیت فرایندی فراگیر و شامل، جهت دهنده و اساس دیگر نهادهای اجتماعی محسوب میشود.

بنابراین، بی تردید موفقیت سایر نهادهای اجتماعی در کارکرد اصلی خود، در راستای دستیابی به حیات طیبه نیز، مستلزم کمک فرایند تربیت به آنهاست.

لـذا، از حیث اجتماعی، تمامی نهادهای اجتماع برای تـداوم و فراهم نمودن لوازم و زمینههای حیات طیبه انسان به فرایند تربیت نیازمندند؛ زیرا این فرایند با گسترش و تعالی مداوم ظرفیتهای وجودی افراد و بسط و اعتلای تجارب متراکم اجتماعی و در نتیجه با ایجاد آمادگی در افراد جامعه جهت تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، نقش اصلی را در تعالی بخشیدن به کیفیت حیات فردی و اجتماعی برعهده دارد.

پس، تربیت، محور اساسی ارتقای حیات آدمی است ودر نتیجه، باید مصالح تربیتی در تمام تصمیم گیریها و برنامهریزیهای اجتماعی، مورد تأکید قرار گیرد و کمک به فرایند تربیت، مهم ترین معیار در سیاست گذاریها و تعیین اولویتهای اجتماعی محسوب گردد.

# ۳\_۳. غایت، نتیجه و هدف کلی تربیت

از آنجا که غایت تربیت در راستای غایت زندگی است، ابتدا به بحث غایت زندگی آدمی میپردازیم و سپس بر اساس آن، غایت تربیت را بررسی مینماییم.

# ۱\_۳\_۳. غایت زندگی انسان

غایت هستی خداوند است و تمامی اجزا و عناصر هستی، که از هدایت تکوینیِ او بهره می برند، به سوی مقصود و غایت هستی، یعنی خداوند در حرکتاند و انسان، به منزلهٔ موجودی آزاد و دارای اختیار، از این امکان و فرصت برخوردار است تا به سوی غایت هستی حرکتی اختیاری و آگاهانه داشته باشد که هدایت تشریعی خداوند (ویژهٔ انسان وبرخی دیگر از موجودات مختار عالم) ناظر به جهتدهی این حرکت آگاهانه و اختیاری (در راستای تحقق کمال ارزشیی انسان و رسیدن به

غایت هستی؛ یعنی قرب الی الله و بالیدن و حرکت به سوی خدا) است.

اما چنان که گذشت، نیل آدمیان به قرب الی الله، مستلزم تحقق اختیاری نوعی زندگانی شایستهٔ انسان بر اساس نظام معیار دینی است که «حیات طیبه» نام دارد. حیات طیبه، وضعیت مطلوبی از زندگانی است که در آن انسانها با عنایت به شناخت و پذیرش خداوند (که غایت هستی و انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار دینی است)، نسبت به جذب عوامل هستیزا و دفع عوامل هستی زدا برای دستیابی به آسایش و نیک بختی جاودانه اقدام مینمایند.

از این منظر، به راستی آنچه بشر در زندگی روزمره اش)از قبیل مدنیت، علم و فناوری(برای تداوم هستی خود فراهم آورد تنها در جهت تحقق مراتب حیات طیبهٔ اوست و در همهٔ ابعاد، معنا و ارزش حقیقی می یابد. بنابراین در نگرش اسلامی، سازمان دهی تمامی نهادهای اجتماعی، اعم از سیاست، اقتصاد، فرهنگ، بهداشت و تمامی اعمال فردی و اجتماعی، بایددر راستای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد صورت پذیرد. لذا، در تحقق مراتب حیات طیبه درهمهٔ ابعاد، تمام افراد و نهادهای جامعهٔ اسلامی متناسب با ظرفیتها و تأثیرات خود مسئولیت دارند و باید در مشارکتی همدلانه و هماهنگ فعالیت کنند.

براین اساس، می توان گفت که از منظر اسلامی، تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، غایت مشترک تمامی نهادها و عوامل اجتماعی و مقصود نهایی همهٔ فعالیتهای فردی و جمعی برای حرکت در مسیر کمال شایستهٔ انسان (قرب الی الله) است.

#### ٢\_٣\_٣. نتيجهٔ تربيت

در مسير وصول جامعهٔ اسلامي به قرب الى الله(غايت زندگي انسان)، لازم است كه زمينهٔ هدايت افراد جامعه در جهت تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔابعاد فراهم آید. لذا، جامعهٔ اسلامی برای رسیدن به این مقصود از فرایند تربیت کمک می گیرد تا افراد جامعه (به مثابهٔ یک مجموعهٔ انسانی هدفمند و پویا) اختیاری و آگاهانه برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد آماده شوند. براین اساس، نتیجـهٔ افرایند تربیت، آماده شـدن افراد جامعه برای تحقق آگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، در مسیر قربالی الله است.

البته، در صورت توفيق فرايند تربيت وتحقق اين نتيجهٔ ارزشمند - يعني أماده شدن افراد جامعه برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد- شـمار قابل توجهی از افراد جامعهٔ اسـلامی مهیای وصـول بـه حیات طیبه در همهٔ مراتب وابعاد میشـوندو افزون بر تحقق ایـن امر مهم برای افراد جامعـه، جامعه هم از وضع موجـود خود به جامعهای صالح، هماهنگ وآماده برای تحقق تدریجی

۱. منظـور از نتیجهٔ جریان تربیت، پیامد نهایی و نتیجهٔ پایانی اسـت که بهطور ویـژه از فرایند تربیت (البته در جهت غایت مشترك همهٔ فعالیتها و اقدامات نهادهای مختلف جامعهٔ اسلامی) مورد انتظار است. حیات طیبه درجنبههای گوناگون و مهیای حرکت جمعی آگاهانه واختیاری در مسیر قرب الی الله، متحول خواهد شد.

لذا دو پیامد اجتماعی بس گرانقدرِ فرایند تربیت برای جامعه عبارتاند از:

- ۱. گسترش و تعالی مداوم ظرفیت وجودی آحاد جامعه در ابعاد مختلف ۱
- ۲. بسـط و اعتــلای مجموعهٔ باورها، نگرشها و هنجارهای مقبول افــراد جامعه که در باورها، عقاید، آداب، سنن، قوانین و ارزشهای نهادینهٔ حاکم بر روابط فردی، مدنی و اجتماعی و انواع دانش، هنر و فناوری محصول تجربه و خرد جمعی تجلی مییابند<sup>۲</sup>

بدیهی است این دو پیامد مهم از لوازم اصلی مورد نیاز برای شکل گیری جامعهٔ صالح و پیشرفت مداوم آن، به شمار می آیند. لذا می توان نتیجهٔ اجتماعی موفقیت فر آیند تربیت را نیز شکل گیری جامعهٔ صالح و پیشرفت همه جانبه ومداوم آن (براساس نظام معیار اسلامی) دانست.

## ٣\_٣\_٣. هدف كلى تربيت

همچنان که از تعریف برگزیدهٔ تربیت به دست می آید، نتیجهٔ تربیت یعنی آمادهشدن افراد جامعه برای تحقق آگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، تنها با تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت افراد جامعه بر اساس نظام معیار اسلامی در راستای تشکیل جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن برهمین اساس محقق می شود. به بیان دیگر، افراد جامعه در صورتی آمادهٔ تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد خواهند شد که هویت فردی واجتماعی ایشان متناسب با نظام ارزشهای حیات طیبه متحول شود.

بنابراین می توان گفت در راستای تحقق نتیجهٔ جریان تربیت در جامعهٔ اسلامی، هدف کلی این جریان عبارت است از:

« آمادگی متربیان برای تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد »

اما این آمادگی نیز در صورتی محقق خواهد شد که همهٔ مؤلفهها و ابعاد هویت متربیان به شکلی یک پارچه در راستای شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن براساس نظام معیار اسلامی تکوین و بهطور پیوسته تعالی یابد.

۱. در ادبیات رایج مباحث توسعه، از این نوع گسترش وتعالی پیوسته با تعبیر «سرمایهٔ انسانی» جامعه (در قبال سرمایهٔ فیزیکی و اقتصادی و... ) یاد می شود که جنبهای اجتماعی - ونه صرفاً اقتصادی - دارد که از منظر رهبران و مدیران ارشد، مهم ترین عامل توسعهٔ پایدار جوامع تلقی می شود.

۲. از این نوع بسط واعتلای مداوم در مباحث رایج توسعه با تعابیری نظیر «سرمایهٔ اجتماعی»، «سرمایهٔ فرهنگی» و «سرمایهٔ معنوی» جامعه یاد می شـود که در کنار سـرمایهٔ انسانی به مثابهٔ لوازم پیشرفت پایدار وهمه جانبهٔ جوامع به شمار می آیند و بدیهی اسـت که مفهوم اقتصادی ندارد ومی توان آنها را در مباحث توسـعه با نگرش اسلامی نیز به کار گرفت و یا بازسازی مفهومی نمود.



لذا تحقق هدف کلی یادشده برای فرایند تربیت را به بیان دیگر نیز می توان پیگیری نمود: «تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان، به صورتی یک پارچه براساس نظام معیار اسلامی و در راستای شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن برهمین اساس» البته از آنجا که انسان خود در روند تکوین و تعالی مداوم هویت فردی وجمعی خویش و زمینه سازی برای تشکیل جامعهٔ صالح واعتلای مداوم آن نقش اساسی دارد و نیز به دلیل آن که آدمی باید برای این نقش آفرینی، موقعیت خود و دیگران را درک کند و از طریق عمل فردی وجمعی بر اساس نظام معیاراسلامی آن را بهبود بخشد، تحقق هدف کلی تربیت -یعنی «آمادگی فردی وجمعی متربیان برای تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد ومراتب» یا به بیان دیگر «تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان، به صورتی یک پارچه و در راستای شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن براساس نظام معیار اسلامی» -، تنها از طریق درک درست موقعیت خود و دیگران در هستی و عمل صالح فردی وجمعی برای اصلاح مستمر آن بر اساس نظام معیاراسلامی صورت می گیرد.

بنابراین می توان هدف کلی جریان تربیت در جامعهٔ اسلامی را با توجه به شاخص تحقق آن چنین توصیف کرد:

«تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت متربیان به گونهای که بتوانند موقعیت خود ودیگران در هستی را به درستی درک و آن را بهطور مستمر با عمل صالح فردی وجمعی متناسب با نظام معیار اسلامی اصلاح نمایند».

# ٣\_٣. اهداف تربيت

تحقق هدف کلی تربیت - یعنی «آمادگی فردی وجمعی متربیان برای تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد ومراتب» یا «تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان در جهت شکل گیری وپیشرفت مداوم جامعهٔ صالح براساس نظام معیار اسلامی به گونهای که بتوانند موقعیت خود ودیگران در هستی را به درستی درک و آن را بهطور مستمر با عمل صالح فردی وجمعی متناسب با نظام معیار اســـلامي اصلاح نمايند»- بيــش از هر چيز، به جريان منحصر بهفرد زندگي هر شــخص و اراده و اعمال اختیاری خود او وابسته است؛ اما برای نقش آفرینی در این امر به صورت مناسب، با توجه به روند تکوین وتحول هویت، لازم است متربیان نخست مجموعهای از شایستگیهای لازم را کسب نمایند. چنان که گذشت منظور از شایستگیهای لازم، مجموعهای ترکیبی از صفات، توانمندیها ومهارتهای فردی وجمعی(نظیر تعقل، معرفت، ایمان، اراده و تقوا) ناظر به تکوین وتعالی هویت در تمام شئون زندگی وتمام مؤلفههای جامعهٔ صالح است که متربیان در جهت درک موقعیت



خود ودیگران و عمل برای بهبود مستمرآن در راستای آماده شدن برای تحقق مراتب حیات طیبه باید آنها را کسب کنند.

بنابرایین، شایستگیهای لازم، بیان تفصیل یافتهای از همان هدف کلی فرایند تربیت اند که می توان آنها را برحسب انواع تربیت، اهداف متنوع فرایند تربیت در نظر گرفت وانتظار داشت که متربیان با ملاحظهٔ آنها و کوشش نسبت به کسب این صفات و تواناییها، در راستای تحقق هدف کلی فرایند تربیت و نتیجهٔ آن حرکت کنند.

# اهداف جریان تربیت (با توجه به ساحتهای تربیت)

شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک واصلاح مداوم موقعیت خویش ودیگران بر اساس انتخاب والتزام آگاهانه واختیاری نظام معیار اسلامی را میتوان به طرق گوناگون وبرای سطوح ومراحل مختلف فرایند تربیت (برحسب شرایط متربیان و مقتضیات زمان ومکان و....) تعیین نمود. ولی در اینجا با توجه به ساحتهای تربیت الا برحسب شئون مختلف حیات طیبه، اهداف تربیت را در سطحی کلی بیان می کنیم:

## اهداف ساحت تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی

- پذیرش آزادانه و آگاهانهٔ دین اسلام (به عنوان آیین زندگی و مبنای نظام معیار) برای تکیهٔ بر آن، جهت تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت خود در راستای تشکیل جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن؛
- تلاش مداوم جهت ارتقای ابعاد معنویِ وجودی خویش ودیگران از طریق برقراری ارتباط با خداوند (عبادت و تقید به احکام دینی) ودعوت سایرین به دینداری و اخلاق مداری؛
- خودشناسی ودیگرشناسی برای پاسخ گویی مسئولانه به نیازها، محدودیتها و پیشرفت ظرفیتهای وجودی خویش ودیگران از طریق درک و اصلاح موقعیت خود ودیگران بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- تلاش پیوسته برای خودسازی واصلاح دیگران براساس نظام معیاراسلامی ازطریق مهار غرایز طبیعی، تعدیل عواطف و تمایلات، تقویت اراده و خویشتنداری، حفظ کرامت و عزت نفس، کسب صفات و فضایل اخلاقی، پیشگیری از تکوین صفات و رذائل غیراخلاقی و امر به معروف ونهی از منکر؛
- تلاش پیوسته برای حضور مؤثر و سازندهٔ دین واخلاق در تمام ابعاد فردی واجتماعی زندگی با التزام عملی به نظام معیار اسلامی(تقید عملی به احکام و ارزشهای اسلامی و

۱. به تعریف ساحتهای شش گانهٔ تربیت به زودی در بخش بعدی (ر.ک.به تعریف انواع تربیت) اشاره خواهد شد.



ayli

رعایت اصول و آداب اخلاقی در زندگی روزمره).

#### اهداف ساحت تربیت اجتماعی و سیاسی

- بازشناسی، حفظ و اصلاح آداب، رسوم، هنجارها و ارزشهای جامعه در پرتو نظام معیار اسلامی؛
- درک مناسب موقعیت اجتماعی و سیاسی خود و جامعه و مواجههٔ خردمندانه با تحولات اجتماعی وسیاسی بر اساس نظام معیار اسلامی، به منظور ساختن آیندهای روشن و تأثیر گذاری بر آیندهٔ خود و جامعه در سطح ملی و جهانی؛
- توسعهٔ آزادی و مرتبهٔ وجودی خویش و دیگران در پرتو درک واصلاح موقعیت اجتماعی خود و دیگران (اعضای خانواده، خویشاوندان، دوستان، همسایگان، همکاران و همشهریان وهموطنان و...)، برقراری رابطهٔ سازنده ومناسب با ایشان بر اساس نظام معیار اسلامی و کسب صفاتی جمعی نظیر احسان، مهر ورزی، انصاف، خیرخواهی، بردباری، وفاق، همدلی و مسالمتجویی؛
- آمادگی جهت تشکیل خانواده و حفظ وتداوم آن به مثابهٔ مهمترین نهاد تحقق بخش جامعهٔ صالح براساس ارزشهای نظام معیار اسلامی؛
- تعامل شایسته بانهاد دولت و سایر نهادهای مدنی وسیاسی و کسب شایستگیهایی نظیر رعایت قانون، مسئولیت پذیری، مشارکت اجتماعی و سیاسی و پاسداشت ارزشهای اجتماعی در جهت شکل گیری جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- بازشناسی فرهنگ وتمدن اسلامی، همراه با توجه به نیازهای حال و آیندهٔ جامعه و تلاش جهت تحقق امت واحدهٔ اسلامی بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- تلاش برای ارتقای ابعاد مشترک (انسانی، اسلامی، ایرانی) هویت خویش به طور یک پارچه و براساس نظام معیار اسلامی؛
- مشارکت جمعی مؤثر در حیات اجتماعی وسیاسی با رعایت اصول حقطلبی، حفظ کرامت وعزت، ظلمستیزی، عدالتخواهی، کسب و حفظ استقلال همهجانبه، مراعات حقوق و آزادیهای مشروع دیگران، پیشرفت مردمسالاری دینی، بسط عدالت اجتماعی، حفظ وحدت و تفاهم ملی، تعامل میانفرهنگی و تفاهم بینالمللی بر اساس نظام معیار اسلامی.

## اهداف ساحت تربیت زیستی و بدنی

- درک ویژگیهای زیستی خود و پاسخگویی مسئولانه به نیازهای جسمی و روانی خویش از طریق تعدیل غرایز و تمایلات و عواطف طبیعی، تقویت قوای جسمی و روانی و مبارزه با عوامل ضعف و بیماری بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- تلاش پیوسته جهت حفظ و ارتقای سلامت و بهداشت جسمی و روانی خود و دیگران بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- بصیرت نسبت به سبک زندگی انتخاب شده و ارزیابی پیامدهای آن دربارهٔ خود، جامعه و طبیعت بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- تلاش فردی وجمعی برای حفظ و ارتقای سلامت وایمنی افراد جامعه در سطح محلی، ملی و جهانی بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- کوشـش مـداوم فردی و جمعی برای حفاظت از محیط زیسـت و احتـرام به طبیعت بر اساس نظام معیار اسلامی.

## اهداف ساحت تربیت زیبایی شناختی و هنری

- درک معنای پدیده ها وهدف رویدادهای طبیعت/هستی برای دستیابی به درک کلی از جهان هستی و جایگاه خویش در آن بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- رمزگشایی و رمزگردانی از پدیدههای آشکار و پنهان طبیعت/هستی و ابراز آن به زبان هنری؛
- پـرورش حواس و قدرت تخیل برای بازخوانی فطرت الهی خویش و دریافت تجلیات حق در سراسر طبیعت/ هستی با توجه به نظام معیار اسلامی؛
- درک زیبایی های جهان آفرینش به منزلهٔ مظاهر جمال و کمال الهی و ارتقای ذائقهٔ زیباشناسانهٔ خود؛
- زیبا سازی محیط زندگی وپیراستن آن از انواع زشتیهای معنوی، اخلاقی وزیست محیطی؛
- بهره گیـری از قدرت تخیل خود در خلق آثار هنـری با هدف حفظ و تعالی میراث هنری
   در سطح ملی و جهانی.





### اهداف ساحت تربیت اقتصادی و حرفهای

- تدبیر امر معاش و زندگی اقتصادی با درک موقعیت اقتصادی خود و جامعه و تلاش برای بهبود پیوستهٔ آن از طریق مشارکت سازنده در فعالیتهای اقتصادی متناسب بر اساس نظام معيار اسلامي؛
- درک و فهـم مسائل اقتصادی خود و جامعه (در زمینهٔ تاریخــی، فرهنگی و اجتماعی) و رعایت الگوهای ملی تولید، توزیع و مصرف منابع، کالاها و خدمات، با توجه به نظام معیار اسلامي؛
- مراعات قوانین و احکام معاملات و التزام به ارزشهای اخلاقی و رعایت حق، عدالت و انصاف در روابط اقتصادی با دیگران بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- کسب شایستگیهای لازم جهت تکوین و تعالی مداوم هویت حرفهای و انتخاب آگاهانهٔ شغلی متناسب با تواناییها و علائق خود و فعالیت در آن حرفه در جهت رفع نیازهای فردی و اجتماعی وکمک به منافع شخصی و ملی، بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- تــلاش فردی وجمعی برای تحقق غنا، کفاف، عمران، رشــد و اســتقلال اقتصادی، حفظ و پیشرفت ثروت ملی، افزایش بهرهوری، تأمین رفاه عمومی و بسط عدالت اقتصادی وشناسایی عوامل فقر، فساد و تبعیض و تلاش جهت مقابله با آنها در سطح ملی و جهانی در جهت تشكيل جامعهٔ صالح وپيشرفت مداوم آن، بر اساس نظام معيار اسلامي.

# اهداف ساحت تربیت علمی و فناوری

- شـناخت وبهره گیری از نتایج تجارب متراکم بشـری در حوزهٔ علم و فناوری (فهم و درک دانشهای پایه وعلوم کاربردی، کسب مهارت دانشافزایی، کسب دانش، بینش و تفکر فناورانه برای بهبود کیفیت زندگی، به کار گیری شیوهٔ تفکر علمی و منطقی و داشتن تفکر انتقادی در مواجهه با مسائل زندگی ) بر اساس نظام معیار اسلامی؛
- بهره گیری و ارزیابی از یافتههای علمی و فناورانه و ایجاد خلاقیت و نوآوری در آنها جهت کشف صورتهای جدید واقعیت یا خلق روشها وابزارهای نوین برای وصول به اهداف متعالى در چهارچوب نظام معيار اسلامى؛
- برنامهریزی و اجرای آگاهانهٔ فعالیتهای علمی پژوهشی برای دستیابی خود وجامعه به آیندهٔ مطلوب بر مبنای نظام معیار اسلامی؛
- برقراری ارتباط سازنده با طبیعت از طریق شناخت و استفاده از طبیعت با هدف تکریم، تسـخیر، آبادانی و آموختن از آن برای ایفای نقش سازنده در فعالیتهای علمی در سطح

• درک و کشف و تفسیر پدیده ها و رویدادهای طبیعی درجهت رمزگشایی و رمزگردانی از آن ها به منزلهٔ مخلوقات و آیات الهی در پرتو نظام معیار اسلامی.



101

در نظام تعليم وتربيت رسمي عمومي جمهوري اسلامي ايران

# ٤. تبيين چگونگي تربيت

ایس بحث ناظر به بیان نحوههٔ تحقق غایت، هدف کلی و اهداف فرایند تربیت در قالب توضیح و تشریح انواع تربیت و روابط بین آنها، ذکر عوامل سهیم و مؤثر تربیت و نیز بیان موانع آن، توصیف ارکان فرایند تربیت و شرح اصول عام حاکم بر این فرایند است.

#### ۱\_۴. انواع تربیت

طبقهبندی مصادیق فرایند تربیت، که پدیدهای کیفی، پیچیده و گسترده است، برحسب ملاکهای متفاوتی می تواند صورت پذیرد که مهم ترین آنها عبارتاند از:

- حیثیتها یا شئون حیات آدمی؛
  - مراحل رشد متربیان؛
- میزان و نحوهٔ شمول نسبت به افراد جامعه؛
  - نحوهٔ حضور متربیان؛
  - نوع سازمان دهی و اعتبار قانونی.

# ١-ـ١-٩. انواع تربيت با توجه به حيثيتها يا شئون حيات آدمي

تأمل در مفهوم کلیدی حیات طیبه (مندرج در تعریف تربیت) نشان میدهد که حیات طیبه اگرچه مفهومی یکپارچه و کلی است، اما دربردارندهٔ شئون و جنبههای متعددی است که در ارتباط و تعامل با همدیگر، این مفهوم پویا و متکامل را محقق میسازند. از آنجا که این شئون استقلال نسبی دارند و باید، علاوه بر تعیین اهداف و انتظاراتی مشخص (وضعیتهای مطلوب برای هر یک از آنها)، زمینههای مناسب تحقق آنها را نیز با عنایت به خصوصیات همین جنبهها فراهم کرد. بنابراین تربیت می تواند متناسب با این شئون به انواع ذیل تقسیم گردد!

• تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی $^1$ ؛ ناظر به آماده سازی فردی وجمعی متربیان در مسیر

۱. تقسیمبندیهای متفاوتی از ساحتهای وجودی انسان به عمل آمده است که هیچیک جامع و مانع نیستند. زیرا این گونه تقسیمبندیها اعتباری و نسبیاند و آن چه واقعیت دارد، وحدت و یک پارچگی وجود آدمی است. اما تقسیمبندی شئون حیات طیبه و ساحتهای تربیت به زوجهای ششگانه به سبب نزدیکی و همپوشی مفهومی هر زوج مفهومی است که در کنار هم قرار گرفتهاند. وجود حرف عطف - «و» - بین هر یک از این زوجها به معنی تمایز نسبی و نیز ناظر به نزدیکی و همپوشی نسبی محتوایی آنهاست. اما باید دانست این تقسیم به معنای کشیدن خط فاصل غیر قابل عبوری میان ساحتهای ششگانه و استقلال کامل این ساحتها از یکدیگر ونیز به مفهوم هم ارزی و ارزش یک سان این ساحتها در مقام آمادگی برای تحقق حیات طیبه نیست. که چهار چوب کار به در نظر گرفتن نسبت دین و تربیت، دوگونه تربیت دینی قابل تصور است: نخست، تربیتی که چهار چوب بنیادی و اصول آن بر اساس دین و آموزههای دینی استوار است. (education based on religion) در واقع این شکل

149

- تحقق شأن اعتقادی، عبادی و اخلاقی حیات طیبه؛
- تربیت زیستی و بدنی؛ ناظر به آمادهسازی فردی وجمعی متربیان در مسیر تحقق شأن زیستی و بدنی حیات طیبه؛
- تربیت اجتماعی و سیاسی؛ ناظر به آمادهسازی فردی وجمعی متربیان در مسیر تحقق شأن اجتماعی و سیاسی حیات طیبه؛
- تربیت اقتصادی و حرفهای؛ ناظر به آمادهسازی فردی وجمعی متربیان در مسیر تحقق شأن اقتصادی و حرفهای حیات طیبه؛
- تربیت علمی و فناوری؛ ناظر به آماده سازی فردی وجمعی متربیان در مسیر تحقق شأن علمی و فناورانه حیات طیبه؛
- تربیت هنری و زیبایی شناختی؛ ناظر به آماده سازی فردی وجمعی متربیان در مسیر تحقق شأن زیبایی شناختی و هنری حیات طیبه؛

شایان ذکر این که تربیت در همهٔ ساحتهای یاد شده، معطوف به تکوین و تعالی هویت متربیان به طور یک پارچه  $^1$  اتوجه به همهٔ عناصر اساسی هویت (معرفت، باور، میل،

از تربیت دینی در مقابل تربیت سکولار (شکل رایج تربیت در دنیای معاصر) قرار می گیرد و همهٔ ابعاد تربیت را بر اساس نظام معیار دینی (مبتنی بر مبانی و ارزشهای دین یا سازگار با آنها) شامل می شود که در مجموعهٔ حاضر از این مفهوم عام با تعبیر تربیت اسلامی یاد شده است. دوم، جنبهٔ خاصی از تربیت که برای تقویت دینداری و دینورزی متربیان وناظر به اموری نظیر تربیت اعتقادی و عبادی واخلاقی ایشان صورت میپذیرد (education for religion). در این شکل از تربیت، که در ادبیات رایج تربیتی با عبارت تربیت دینی(religious education) از آن سـخن میرود، معمولاً اعتقادات، ارزشها و مناسک مربوط به دینی معین، به صورت مجزا (در قالب برنامهٔ درسی مستقل) مورد توجه قرار می گیرد و متربیان برای رسیدن به ایمان و باور و عمل به دین ومذهبی خاص تربیت میشوند- هر چند در جوامع متکثر دینی معاصر بنا به دلایلی تربیت دینی) دست کم در نظامهای رسمی آموزشی) از شکل اقناعی سنتی به سوی تربیت دربارهٔ ادیان مختلف (education about religion) چرخش نموده است- به هرحال با اینکه این شکل از تربیت تقریباً در همهٔ جوامع معاصر البته به شکلی مجزا از سایر انواع تربیت- به رسمیت شناخته شده است، اما باید دانست که در نگاه اسلامی به تربیت دینی(در معنای دوم) با توجه به قلمرو نفوذ و تأثیر ارزشهای اعتقادی، عبادی، فقهی واخلاقی نسبت به همهٔ شئون زندگی نمی تــوان ایــن نوع تربیت را به صورتی کاملاً مجزا از دیگر ســاحتهای تربیت و یا در عــرض آنها در نظر گرفت(زیرا دیگر ساحتهای تربیت نیز باید بر اساس ارزشهای اسلامی واخلاقی تنظیم شوند ولذا «غیر دینی» یا «غیر اخلاقی» نیستند)، لذا در اینجا برای رفع هرگونه سـوء تفاهم اساسـاً از تعبیر رایج« تربیت دینی» برای اشاره به این نوع تربیت استفاده نشده و اولاً به جای آن از تعبیر مرکب «تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی» استفاده شده است، ثانیاً نسبت بین این ساحت از تربیت با سایر ساحتهای تربیت تا حدودی به طور درهم تنیده وتلفیقی ترسیم شده است.

۱. هویت آدمی علی رغم داشتن جنبه ها و شئون مختلف، از وحدت و یک پارچگی برخوردار است؛ بنابر نظر ملاصدرا «النفس فی وحدتها کل القوی» یعنی نفس امری واحد و یک پارچه است؛ گرچه دارای نیروها و توانایی های متفاوتی است.

۲. لذا، تقسیم بندی هویت به ابعادی مانند شناختی، عاطفی، ارادی، عملی و یا بینش، گرایش، انگیزش، کنش و یا دانش، نگرش، مهارت، با توجه به مبانی مطرح شده، واقعی و اصیل نیست و قابل تشکیک است و التزام به این نوع تقسیم بندی، علاوه بر ایجاد ابهام در عمل، موجب گسست و تفکیک میان کلیت وجود آدمی خواهد شد. بنابراین، عمل تربیت باید همیشه



18

اراده، عمل و تكرار آن) - و در جهت تشكيل جامعه صالح وپيشرفت مداوم آن است که با درک موقعیت خود ودیگران و عمل صالح فردی وجمعی برای بهبود پیوستهٔ آن بر اساس انتخاب وا لتزام آگاهانه و اختياري نظام معيار اسلامي- تحقق مي يابد. لذا متربیان باید در همهٔ ساحتها، مجموعهای از شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک و اصلاح مداوم موقعیت خود ودیگران بر اساس نظام معیار اسلامی را کسب نمایند که بهطور ترکیبی و یکپارچه، مشتمل بر همهٔ عناصر اساسی هویت و در

همچنین، تدابیر و اقدامات تربیتی در ساحتهای گوناگون، ضمن تمایز نسبی، باید با هم مرتبط باشند و با محوریت نظام معیار اسلامی (به لحاظ نقش محوری انتخاب این نظام و تعهد عملی نسبت به آن در تحقق حیات طیبه) در قالب مجموعهای منسجم و هماهنگ نمایان شوند.

## ۲\_۱\_۴. انواع تربیت با توجه به مراحل رشد

راستاي همه مؤلفههاي جامعهٔ صالح باشند.١

براساس شباهتها و تفاوتهای موجود در تحولات ساختار جسمانی و روانی اجتماعی انسان، می توان تربیت را به انواع گوناگونی بر حسب مراحل رشد (دورهٔ جنینی، نوزادی، کودکی اول، کودکی دوم، اوائل نوجوانی، نوجوانی، جوانی، میانسالی، بزرگسالی و کهنسالی) تقسیم نمود. همانندی تحولات در هر مرحله و لزوم رعایت نیازها و ویژگیهای آن، تدابیر، برنامهها و اقدامات تربیتی متناسب (به لحاظ اهداف، اصول، رویکرد، محتوا و روشها) و در نتیجه نوع تربیت ویژهای را برای هر مرحله میطلبد تا بر این اساس، در هر مرحله، نقش هر یک از عوامل سهیم و تأثیر گذار در جریان تربیت مشخص شود.

بدیهی است انواع تربیت در مراحل مختلف رشد، ضمن تفاوت و داشتن وجوه اختصاصی، باید به مثابهٔ مقاطع یک حرکت مستمر و در جهت واحد، در پیوستاری تعالی جویانه و هماهنگ ملاحظه شوند. لذا باید میان اهداف، محتوا و روشهای تربیت در مراحل گوناگون رشد متربیان، ترتیب و تناسب طولی معناداری وجود داشته باشد.

متوجه تمامیت هویت یکیارچه آدمی و کلیت وجود او باشد.

۱. بنابراین تعیین شایسـتگیها (اهداف تربیت) به صورت تجزیهای (تفکیک اهداف به ابعاد متمایزی نظیر شناختی، عاطفی و روانی حرکتی) یا تقسیم زمینههای تکوین هویت به زمینههای ناظر به برخی ابعاد هویت (نظیرتفکیک جریان واحد تربیت به دو بخش آموزش برای رشد بعد شناختی هویت و پرورش برای رشد بعد عاطفی یا عملی) متناسب با رویکرد یکپارچه به هویت نیست و به دلیل منجر شدن به رشد یکسویه و ناهماهنگ عناصر هویت، باید از آن پرهیز نمود.

## ٣-١-٣. انواع تربيت با توجه به ميزان و نحوهٔ شمول

چنان کـه در بخش مبانی ارزششـناختی و بحث از حیات طیبه گذشـت، تحقق این نوع زندگی شایسـته بر اسـاس نظام معیار اسـلامی، امری ذو مراتب (دارای درجات گوناگون) اسـت که این مراتب (با وجود مطلوبیت همهٔ آنها)، بر اسـاس نظام معیار اسـلامی ارزش و اولویت یک سـانی ندارند. از سویی انتظاری واقعبینانه نیست که همهٔ افراد جامعه، با عنایت به وجود تفاوتهای قابل توجه در علائق و تواناییها و نوع نیازهای جامعه، به همهٔ این مراتب دست یابند.

بنابرایین، تعیین اولویت بین ایین مراتب و رعایت قاعدهٔ «الاهم فالاهم» در سیاستگذاری و برنامهریازی فعالیتهای اجتماعی ناظر به تحقق حیات طیبه امری معقول و ضروری به نظر میرسد. لذا در جریان تربیت نیز ناگزیریم موضوع آمادهسازی برای حیات طیبه را امری دارای مراتب تلقی کنیم و برای برخی مراتب آن، نسبت به عموم افراد جامعه، نوعی اولویت و ترجیح قائل شویم و نوعی از آمادهسازی ویژه برای بعضی مراتب را نیز برای برخی افراد جامعه (برحسب علائق و استعدادهای فعلیت یافتهٔ ایشان و نیازهای متنوع اجتماع)، فراهم آوریم.

با توجه به این مقدمه به نظرمی رسد می توان و باید جریان تربیت را با توجه به میزان شمول آن نسبت به افراد جامعه، به دو نوع اساسی تربیت عمومی و تربیت تخصصیتقسیم کرد.

تربیت عمومی، بخشی از فرایند تربیت و معطوف به ایجاد مرتبهای از آمادگی برای تحقق حیات طیبه برای متربیان است که تحصیل آن مرتبه از آمادگی برای عموم افراد جامعه لازم(ضروری) یا شایسته (سزاوار) باشد و تربیت تخصصی، بخشی دیگر از فرایند تربیت و ناظر به ایجاد مرتبهای از آمادگی به منظور تحقق مراتب حیات طیبه برای متربیان است که وصول به آن مرتبه از آمادگی، تنها برای بخش خاصی از افراد جامعه لازم یا شایسته باشد.

با تأمل در ویژگیهای این دونوع تربیت و مقایسهٔ آنها با یکدیگر می توان به این نتیجه رسید که تربیت عمومی در جهت تکوین و تعالی وجوه مشترک هویت، به جنبههای مشترک میان متربیان (وجوه مشترک بین همهٔ افراد جامعه و حتی جنبههای مشترک بین افراد جامعه با افراد دیگر جوامع) تأکید می کند تا بستر مناسب وفراگیر برای شکل گیری جامعهٔ صالح براساس نظام معیار ربوبی فراهم گردد؛ حال آن که تربیت تخصصی با تمرکز بر وجوه تمایز بین افراد جامعه، هیم زمینهٔ تکوین و تعالی وجوه اختصاصی هویت متربیان و هم لوازم پاسخ گویی به انواع نیازها ومقتضیات زندگی اجتماعی را در راستای شکل گیری وپیشرفت جامعهٔ صالح فراهم می آورد.

آشکار است که تربیت عمومی پیشنیاز هر گونه حضور فعال متربیان در حیات فردی و اجتماعی با کسب شایستگیهای پایه است و در عین حال می تواند زمینهٔ ورود متربیان را (با توجه به علائق و استعدادهای فعلیت یافتهٔ آنان و نیازهای خاص جامعه) به انواع تربیت تخصصی فراهم سازد. به

عبارت دیگر، تربیت تخصصی پیشنیاز حضور فعال متربیان در شئون خاص زندگی اجتماعی و برای کسب شایستگیهای ویژهٔ مربوط به آن شئون خاص انجام میشود.

البته باید توجه داشت که تأکید تربیت عمومی بر جنبههای مشترک هویت، باعنایت به لزوم مراعات خصوصیات فردی ومشــترک(خانوادگی، فرهنگی، جنسی ا جنسیتی، قومی، بومی ا محلی، دینے / مذهبی و ...) متربیان در هر نوع تربیت، نباید به بی توجهی کامل نسبت به این ویژگیها منجر شـود؛ هرچند رعایت خصوصیات متربیان در تربیت عمومی در عین زمینه سـازی جهت شکل گیری هویت اختصاصی متربیان، تنها تا حدی ممکن و جایز است که با تأکید این نوع تربیت بر تکوین و تعالی وجوه مشترک هویت متربیان منافات پیدا نکند. به همین ترتیب، تمرکز تربیت تخصصی بر وجوه خاص هویت، به لحاظ ضرورت وحدت ملی و یگانگی اجتماعی، باید پس از تکوین وجوه مشترک هویت و بر پایهٔ تعمیق و تعالی این وجوه صورت پذیرد؛ به گونهای که پس از تکوین جنبههای اختصاصی هویت، وجوه مشــترک هویت نیز همچنان باقی و فعال و تأثیر گذار باشند.

اکنون با توجه به آنچه گذشت، تعاریف ذیل برای تربیت عمومی و تربیت تخصصی قابل ارائه هستند:

تربیت عمومی: بخشی از فرایند تربیت است که در جهت تکوین و تعالی مداوم هویت متربیان با تأکید بر وجوه مشترک هویت، ضمن ملاحظهٔ ویژگیهای فردی و مشترک ایشان، انجام می شود تا متربیان مرتبهای از آمادگی را (برای تحقق حیات طیبه در ابعاد فردی واجتماعی) به دست آورند که تحصیل آن مرتبه، برای عموم افراد جامعه لازم با شابسته باشد.

تربیت تخصصی: بخشی از فرایند تربیت است که در راستای تکوین و تعالی پیوستهٔ وجـوه اختصاصي هویت متربیان بر بنیاد تکوین وجوه مشـترک هویت ایشـان انجام می گردد تا متربیان مرتبهای از آمادگی را (برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف) به دست آورند که در جهت تشکیل جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن براساس نظام معیار اسلامی، وصول به آن مرتبه از آمادگی، تنها برای بخشی "از افراد جامعه

۱. البته ملاحظهی خصوصیات دینی/ مذهبی متربیان بر اساس مفاد قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران صرفاً در ساحت تربیـت اعتقـادی، عبادی و اخلاقی (= تربیت دینی به معنای خاص)و آن هم تنها برای متربیان تابع ادیان و مذاهب رسـمی کشور، امکان پذیر است.

۲. البته برای تعیین دقیق این مرتبه از آمادگی وشناسائی مصادیق مشخصی از آن، باید علاوه بر مراجعه به نظام معیاراسلامی، از نتایج مطالعات علمی و ملاحظات ناظر به شرایط و مقتضیات اجتماعی و سیاسی جامعه و چشم|نداز پیشرفت همه جانبهٔ آن در افق پیش رو نیز بهره بگیریم. لذا نمی توان یک بار و برای همیشه همهٔ مصادیق این مرتبه را تعیین کرد.

۳. البته هیچ مانعی از تحصیل این مرتبه از آمادگی برای دیگر افراد جامعه (در صورت داشتن علاقه و استعداد) نباید وجود

### لازم یا شایسته باشد.

بدیهی است ورود به این نوع تربیت پس از تربیت عمومی وبا توجه به خصوصیات وعلائق متربیان ونیز میزان و نحوهٔ نیاز جامعه به انواع تخصص ومسئولیتهایی است که برخی از افراد جامعه باید آنها را برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد گوناگون در جهت تشکیل جامعهٔ صالح وپیشرفت مداوم آن برعهده گیرند (هرچند در تربیت عمومی-به ویژه در مرحلهٔ اخیر آن-می توان و باید تمهیدات ورود به تربیت تخصصی را فراهم نمود).

بنابراین توضیحات، تقسیم فرایند تربیت به دو نوع عمومی و تخصصیضرورتی عقلانی به شیمارمی آید. اما به دلیل نیازجامعه به هر دو نوع تربیت عمومی و تخصصی و نظر به نقش مهمی که هر یک از آنها در جامعه دارند، نباید تربیت عمومی و تربیت تخصصی را رقیب وجای گزین یکدیگر تلقی نمائیم و یا تربیت عمومی را صرفاً مقدمه وطریقی برای ورود به تربیت تخصصی به حساب آوریم (به گونهای که تربیت عمومی به خودی خود موضوعیت وارزشی نداشته باشدو تنها زمینه و مقدمهای برای تربیت تخصصی محسوب گردد)؛ بلکه لازم است این دو نوع تربیت را دوبخش مکمل از یک جریان بدانیم که هر یک از آنها اهمیت خاص وکار کرد مستقلی در بهبود کیفیت زندگی فردی و اجتماعی دارند، ولی با این وجود باید هماهنگ و در راستای هم باشند تا هم لایههای مشترک واختصاصی هویت متربیان به صورتی متوازن رشد وتعالی یابند و هم جامعهٔ صالح با افرادی هویت یافته و مؤلفهها، روابط و ساختارهایی اجتماعی براساس نظام معیار اسلامی شکل گیرد.

لذا لازم است هم تربیت عمومی و هم تربیت تخصصی متناسب با نقش و جایگاه ویژهٔ خود مورد توجه و پشتیبانی قرار گیرند و در عین حال بین آنها رابطهٔ معناداری برقرار گردد.

# ۴\_۱\_۴. انواع تربیت با توجه به نحوهٔ حضور متربیان

در فرایند تربیت، توجه به آزادی و اختیار متربیان به منظور نقش آفرینی بیشتر در تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت خود، موضوعی اصولی و اساسی است. این امر مهم، اولاً شرطی ناظر به پیامد و نتیجهٔ فرایند تربیت است که بر اساس آن تحولات مورد انتظار از متربی باید علی الاصول آگاهانه و آزادانه باشد و ثانیاً از اصول حاکم بر فرایند تربیت است. این مهم مقتضی آن است که حتی الامکان به متربیان اجازهٔ فعالیت اختیاری داده شود (البته تا حدی که با رعایت

داشته باشد؛ ولی چون این امر، نیاز عمومی جامعه تلقی نمی شود، بخش تربیت عمومی در جامعه معطوف به ایجاد این قبیل آمادگی نخواهد شد.



اقتدار و سنديت مربيان، منافات نداشته باشد)؛ با اين وصف بايد به خاطر داشت كه با ملاحظهٔ محدودیتهای طبیعی دورههای اولیهٔ رشد و مخاطراتی که در راه تعالی انسانی وجود دارد، نه تنها اصل حضور همهٔ افراد جامعه در فرایند تربیت ابنابر دلایل عقلانی ضرورت می یابد، بلکه با توجه به جنبهٔ اجتماعی تربیت در مواردی حتی الزام قانونی حضور افراد جامعه در موقعیتهای سامان یافتـهٔ تربیتی برای بهرهمندی آنها از این زمینهها در جهت تکوین و تعالی هویت متربیان، امری مجاز و لازم به نظر می رسد.

لذا چنین الزامی به ویژه در سنین پایین و مراحل اولیهٔ رشد برای برخورداری متربیان از شرایطی که آنها را به مقام انسان عاقل و آزاد و فاعل اخلاقی نزدیک سازد، امری خردمندانه و قابل قبول است. چرا که کودکان و افراد کمتر رشد یافته و کم تجربه در معرض خطا و تأثیرپذیری از عناصر منفی محیط و مخاطرات آن قرار دارند و بی تردید انسانی که در محیط مناسب برای تکوین و توسعهٔ ظرفیتهای وجودی اش قرار نگیرد، اسیر هوسها و ضروریات سطح پایین حیات مادی خواهد ماند. البته اساســا جهت کلی این الزام قانونی و بیرونی نیز باید به ســوی شکل گیری التزام درونی و اختیاری و تکوین شخصیت متربیان به عنوان انسان فاعل مختار و انتخابگر آگاه باشد. از اینرو می توان بخشی از فرایند تربیت را در راستای زمینه سازی تشکیل وپیشرفت جامعهٔ صالح به ویژه در نوع عمومی آن به شـکل تربیت الزامی (یعنی با الزام و اجبار حضور متربیان در فضای تربیتی خاصی به نام مکتب، مدرسه یا کلاس درس و شرکت الزامی ایشان در برنامههای تربیتی) ارائه داد؛ چنان که در مقابل این نوع تربیت می توان از تربیت اختیاری سخن گفت که حضور متربیان در فضای تربیت و بهرهمندی آنها از برنامههای تربیتی، امری آزاد و داوطلبانه

بنا براین فرایند تربیت با توجه به نحوهٔ حضور متربیان در آن، به دو نوع زیر قابل تقسیم است: تربیت الزامی: بخشـی از فرایند تربیت اسـت که متربیان باید بر حسب ضوابط قانونی در آن حضور یابند.

تربیت اختیاری: بخشی از فرایند تربیت است که شرکت متربیان در آن داوطلبانه

البتـه نه تنها باید دو نوع تربیت الزامـی و اختیاری را حتیالامکان بهطور همجهت و مکمل یکدیگر سامان دهی کرد، بلکه می توان با تمهیدات مناسب در تربیت الزامی،

۱. یعنی تدبیر اجتماعی زمینه ســاز هدایت این حرکت آزادانه و آگاهانهٔ متربی اســت و روشــن اســت که جامعه نباید این زمینهسازی را به دست اتفاق و تصادف یا میل و خواست متربیان ویا تمایل و ارادهٔ اولیای ایشان واگذارد بلکه باید آن را برای آحاد جامعه، امری شایســته وحتی لازم وضروری بداند. در تبیین چرایی و فلسـفهٔ وجودی جریان تربیت به دلایل عقلانی چنین الزامی اشاره شده است.

فضا و فعالیتهای تربیتی را چنان جذاب نمود که متربیان نه با انگیزهٔ پیروی از الزام بیرونی (قانونی) و برای فرار از مجازات تخلف، بلکه به منظور نیل به مصالح و فوائد شخصی (مترتب بر تربیت الزامی) با شوق و نشاط و بدون احساس تکلیف در این نوع تربیت حضور یابند. علاوه بر این که با تعبیهٔ برخی فعالیتهای تربیتی اختیاری و داوطلبانه (بهویژه همراه با رشد متربیان و رسیدن ایشان به مرحلهٔ نوجوانی و جوانی) در برنامهٔ نظاممند مؤسسات تربیتی، در هم تنیدن تربیت الزامی و تربیت اختیاری نیز امری امکان پذیر است (یعنی سامان دهی نوعی از تربیت الزامی که متربیان در عین الزام نسبت به حضور در آن بتوانند در برخی برنامهها آزادانه و بهطور اختیاری یا انتخابی برحسب علاقه و استعداد خویش یا بر اساس ترجیح والدین شرکت جویند).

## ۵-۱-۴. انواع تربیت با توجه به نوع سازمان دهی و اعتبار قانونی

فرایند تربیت به منزلهٔ حرکتی هدفمند و مشتمل برشماری از تدابیر و اقدامات هماهنگ، در هر حال باید از نوعی نظم وسامان یافتگی برخوردار باشد. چنان که میدانیم شکل گیری و تداوم بسیاری از مصادیق این فرایند در جوامع سنتی بهویژه در دوران پیش از مدرنیته عموماً در قالب غیررسمی (بدون قالبهای قانونمند و سازمان دهی شده نسبت به مخاطبانی مشخص و دارای اهداف و محتوای معین) بود؛ اما ملاحظهٔ کار کردهای اجتماعی تربیت و ضرورت الزام افراد جامعه برای حضور در این فرایند، موجب شدتا به تدریج در همهٔ جوامع، همراه با اشکال غیررسمی تربیت، نوعی دیگر از تربیت در چهارچوب ضوابط قانونی و به شکلی سازمان دهی شده (نسبت به افرادی مشخص و با اهداف، محتوا و زمان بندی معین) طراحی شود و با حمایت دولتها و دیگر مراجع قدرت مشروع در مؤسسات و مراکزی خاص (نظیر مکتبخانه، مدرسه، نظامیه وحوزهٔ علمیه) به اجرا درآید و در پایان هر مرحله با ارزش یابی از میزان موفقیت متربیان به اعطای مدرک معتبر منتهی گردد.

البته تحولات گستردهٔ جوامع معاصر نظیر پیشرفتهای صنعتی و لزوم تربیت نیروی کار ماهر، پیشرفت نظامهای اداری و بوروکراتیک، لزوم نقش آفرینی روزافزون دولتها در پیشرفت فرهنگ عمومی باعث شد تا تربیت رسمی در صورتی جدید، به شکل همگانی والزامی (در مدارس شامل فرزندان همهٔ آحادجامعه) یا تخصصی و اختیاری (در دانشگاهها وبرای داوطلبان مشاغل تخصصی)، متناسب با آرمانهای مدرنیته از اوائل قرن نوزدهم میلادی در جوامع اروپایی ساخته و پرداخته شود.

بدون شک، تربیت رسمی در اشکال و مصادیق رایج آن توفیقات قابل توجهی داشته است.



برخی از این توفیقات عبارتاند از:

- ایجاد امکان تحرک اجتماعی برای افراد طبقات مختلف اجتماع؛
  - كمك به ايجاد نظم و انضباط وانسجام اجتماعی؛
    - تعمیم دانشها و مهارتهای اساسی زندگی؛
  - تسهیل کسب انواع تخصصهای مورد نیاز جامعه؛
  - کمک به گسترش روابط اجتماعی و ارتقای فرهنگ عمومی.

توجه به این موفقیتها، سبب گسترش و رشد قابل ملاحظهٔ تربیت رسمی در همهٔ کشورها شد و حتی عرصه را برای اُشکال سنتی و غیررسمی فرایند تربیت تنگ کرد(به گونهای که حتی برخی از نویسندگان در نگرشی سطحی، اساساً تربیت را به تربیت رسمی منحصر دانستند').

البته تربيت رسمي با انتقادات فراواني نيز روبهرو شده است. اهم اين انتقادات كه نسبت به اصل تربیت رسمی یا نتایج و پیامدهای خواسته و ناخواستهٔ مصادیق رایج آن طرح شده است٬ از این قرار است: ناکارآمدی و پاسخ گو نبودن نسبت به نیازهای اجتماعی، باز تولید نابرابری اجتماعی، گسترش فرهنگ غربی در سایر کشورها و مسلط کردن آن بر فرهنگهای دیگر، رواج مدر ک گرایی ونگرش ابزاری به علم، تمرکز گرایی شدید و بی توجهی به خصوصیات متربیان و نیازهای بومی/ محلی، یکساننگری و حذف وجوه تمایز خرده فرهنگها، تبعیت نهاد دانش از نهاد قدرت و رویکرد محافظه کارانه و انفعالی نسبت به نظامهای سیاسی و پیروی از وضعیت موجود جوامع.

بنابراین، باتوجه به این که بسط و تحول نظام تربیت رسمی در جوامع معاصر عمدتاً محصول اقتباس و تقلید از نمونههای غربی (احیاناً همراه با برخی تغییرات در اجزای آن متناسب با شرایط بومي)است، نباید نسبت به انتقادات وارد شده دربارهٔ مصادیق رایج آن بی تفاوت بود ۴:هرچند نمی توان و نباید این گونه نقدها را به همهٔ مصادیق ممکن وقابل تحقق تربیت رسمی تعمیم داد؛ زیرا این انتقادات بیشتر به نسخههای غربی و الگوهای موجود تربیت رسمی بازمی گردد.

لـذا به نظر میرسـد همچنین میتـوان فرایند تربیت را بر اسـاس نوع سـازماندهی(ناظر به مؤلفههایی مانند مرجع تعیین اهداف، انعطاف پذیری، تمرکز تصمیم گیری، زمان بندی و مکان) و اعتبار قانونی، به دو نوع رسمی و غیررسمی تقسیم کرد؛ ولی باید برای تربیت رسمی، شرایط و حدودی را در نظر بگیریم که از انتقادات وارد بر الگوهای رایج تربیت رسمی در امان باشد.

۱. به گونهای که گاستون میالاره در کتاب «معنا وحدود علوم تربیتی» در قبال این نگرش سطحی، از گسترش معنای تربیت در دوران معاصر برحسب مخاطبان این فرایند، شکل ومحتوا و اهداف آن سخن می گوید.

۲. برای توضیح بیشتر ر. ک. به علم الهدی۱۳۸۶، صص ۲۱۰ – ۲۲۱.

۳. زیرا بسیاری از این نقدها با توجه به مبانی، اهداف و اصول تربیت اسلامی نیز وارد به نظر میرسد؛ هرچند پرداختن تفصیلی به این انتقادات و داوری دربارهٔ آنها ونیز تکمیل این نقدها (بر اساس دلالتهای فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران ) مجال دیگری می طلبد.

با توجه به این ملاحظات و براساس تعریف برگزیدهٔ تربیت ومتناسب با دیدگاه اسلامی، تعاریف ذیل برای تربیت رسمی و غیررسمی مناسب به نظر میرسند<sup>۱</sup>:

تربیت رسمی: بخشی از فرایند تربیت است که به شکل قانونی، سازمان دهی شده (دارای مخاطبان مشخص و اهداف، ساختار و برنامهٔ معین) – ضمن حفظ انعطاف پذیری (برحسب خصوصیات متربیان) – در جهت آمادهسازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف، متناسب با نیازهای متنوع جامعه، طراحی و اجرا شده و پس از کسب شایستگیهای لازم (جهت درک موقعیت خود ودیگران و اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیاراسلامی) به اعطای مدرک معتبر (گواهی نامهٔ ناظر به موفقیت متربیان در کسب این گونه شایستگیها) می انجامد.

تربیت غیررسمی: شکلی از فرایند تربیت است که در آن انواع شایستگیهای لازم جهت درک موقعیت خود ودیگران و اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیاراسلامی، در جهت آمادهسازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد گوناگون، بدون سازماندهی مشخص و از طریق تجارب روزمره و اختیاری متربیان (مانندحضور در جمع خانواده، مطالعهٔ کتاب و روزنامه، تماشای فیلم و تلویزیون، مشارکت در فعالیت گروهها و انجمنها، شرکت در مساجد و محافل مذهبی) کسب می شود.

بدیهی است با توجه به وحدت تربیت رسمی و تربیت غیررسمی در غایت و هدف کلی و نیز لزوم هماهنگی آنها در اهداف تفصیلی کسب شایستگیهای لازم جهت درک موقعیت خود ودیگران واصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیاراسلامی باید این دو نوع تربیت دو بخش مکمل و همسو تلقی شوند که ضمن تعامل سازنده با هم، یکدیگر را در تحقق غایت و اهداف مشترک یاری کنند.

# ۲\_۴. عوامل سهیم و مؤثر در تربیت

بدون شک جریان مستمر تربیت با فعالیت طیف گستردهای از علل فلسفی و متأثر ازعوامل زیستی، وراثتی، محیطی و انسانی متعددی محقق میشود که مشارکت و تعامل آنها با همدیگر، به تداوم و پیشرفت این جریان کمک مینماید<sup>۲</sup>. اما چنان که در تعریف تربیت به مفهوم عملی اجتماعی

۱. البته هریک از این دونوع تربیت را میتوان با توجه به میزان شمول در دوقالب عمومی و تخصصی در نظر گرفت. ۲. البته در بیانی فلسفی میتوان همهٔ امورو موضوعاتی را که به نحوی در تحقق اهداف تربیت نقش آفرین هستند به معنای عام علت نامید. هر چند برخی مقتضی و بعضی مانع و برخی شرط تأثیر مقتضی یا مانع هستند و برخی وجودی و بعضی علت عدمیاند چه اینکه برخی علت حقیقیاند و برخی علت اعدادی، یا برخی علت مباشر و برخی علت با واسطه و نیز بعضی علت



یاد آور شدیم، افزون بر حضور فعال و تعاملی دو طیف **مربیان** و **متربیان**، این فرایند گسترده، به منظور زمینه سازی مناسب جهت تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت همهٔ افراد جامعه وشکل گیری وپیشرفت مداوم جامعهٔ صالح ناگزیر از مشارکت و پشتیبانی عوامل اجتماعی متعددی است؛ همان طور که از مداخلهٔ برخی نهاد هاو عوامل اجتماعی و عملکرد مثبت یا منفی آنها متأثر می شود. به سخن دیگر، در این میان، برخی از سازمانها و نهادهای اجتماعی ۱ بهطور مستقیم و ارادی و عمدی در جریان تربیت مداخله می کنند و برخی دیگر به صورت غیرمستقیم بر موفقیت فرایند تربیت تأثیر مثبت یا منفی می گذارند.

در مجموع، می توان بر اساس میزان مداخله و تأثیر گذاری در فرایند تربیت، این عوامل اجتماعی را به دو دستهی کلی تقسیم کرد که عبارتاند از: عوامل سهیم در تربیت و عوامل مؤثر در تربیت

#### عوامل سهیم

انجام فعالیتهای تربیتی (یعنی زمینهسازی مناسب برای هدایت افراد به سوی تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت خویش) در فهرست کارکردهای این دسته عوامل اجتماعی صریحاً در نظر گرفته شده است. لذا، آنها عوامل اصلی فرایند تربیت در اجتماع محسوب می شوند. هر چند این عوامل در نوع تربیت مورد نظر (عمومی، اختصاصی، رسمی و غیررسمی) و در نتیجه درخصوص مخاطبان، در اهداف و وظایف، رویکرد و محتوا و روشهای تأثیر گذاری بر متربیان تفاوتهای قابل ملاحظهای با همدیگر دارند. در بین این عوامل، برخی از آنها، تربیت را تنها کارکرد اصلی و رسالت سازمانی خود قرار دادهاند (مؤسساتی مانند: مدرسه، دانشگاه و حوزهٔ علمیه که غرض اصلی اجتماع از تأسيس و تداوم فعاليت آنها، انجام فعاليت تربيتي در سطوح متفاوت است؛ ولو آن كه پیامدهای فرعی دیگری نیز برعمل آنها مترتب شود)؛ اما بعضی دیگر از عوامل تربیت، نهادهایی، اجتماعی با کارکردهای متعددند (نظیر خانواده، رسانه، مسجد و دیگر نهادهای فرهنگی) که با توجـه به امکانات و ظرفیتهای خود، می توانند و بلکـه باید، نقش مؤثری را نیز در فرایند تربیت

فاعلى و مختار و برخى علت قابلي و غير مختار؛ همچنين با اين اطلاق ميتوان همهٔ موارد مذكور را عامل تربيت دانست اما در متن بالا منظور از عامل تربیت تنها عامل اجتماعی تربیت یعنی همهٔ نهادها و مؤسسات و سازمانهای اجتماعی است که بتوانند به نحوی در فرایند تربیت وتحقق اهداف آن نقش آفرینی کنند.

۱. نهاد اجتماعی عبارت است از مجموعهای سازمان یافته از روابط اجتماعی که متضمن ارزشها و رویههای معینی است و نیازهای اساسی خاصی را از جامعه برآورده میسازد. البته خود فرایند تربیت را میتوان نیز از این منظر نهادی اجتماعی دانست؛ چرا که این فرآیند مشتمل برمجموعهای از ساختارهای سامان یافته و فعالیتهای عامدانهای است که از طریق آن وظیفهٔ زمینه سازی برای تکوین و تحول پیوستهٔ هویت آحاد جامعه، عملی و محقق می شود.

۲. از این منظر، تربیت را میتوان بر حسب میزان مداخلهٔ هر یک از عوامل سهیم به انواع گوناگونی تقسیم کرد (مانند تربیت خانوادگی، تربیت مدرسهای، تربیت دانشگاهی، تربیت حوزوی و تربیت رسانهای).

برعهده گیرند. بنابراین، اطلاقِ عنوان «عامل فرایند تربیت» به این گروه از نهادهای اجتماعی، منوط و محدود به حیثیت نقش آفرینی عملی آنها در این فرایند است و لذا می توان و بلکه باید آنها را از حیثیتی دیگر نیز جزء عوامل مؤثر بر تربیت دانست.

## • عوامل مؤثر

مداخلهٔ مستقیم در امر تربیت، از زمرهٔ کارکردهای این دسته از عوامل اجتماعی به شمار نمی آید؛ اما به سبب ایفای نقش اساسی در فراهم نمودن دیگر مقدمات تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون برای آحاد اجتماع، یا به دلیل تأثیرپذیری عمل مربیان و متربیان و فرآیند تربیت از این عوامل اجتماعی (به نشانهٔ محیط بیرونی)، در چگونگی تحقق فرایند تربیت و موفقیت آن اثرگذارند. البته به لحاظ نقش و جایگاه متفاوت این عوامل در زندگی اجتماعی و برحسب میزان ونحوهٔ ارتباط آنها با عوامل و مؤلفههای سهیم در فرایند تربیت، طبیعی است که تأثیر این عوامل برکامیابی یا ناکامی فرایند تربیت یک سان نباشد.

به هرحال عوامل اجتماعی مؤثر برفرایند تربیت، طیف وسیعی از نهادها، سازمانها، بنگاهها و گروههای رسمی یا غیررسمی فعال در جامعهرا در بر می گیرند که اهم آنها <sup>۱</sup>عبارتاند از:

- ـ نهاد سیاسـت (حکومت و نظام سیاسی)، شامل: رهبری، دولت (قوهٔ مجریه)، قوهٔ مقننه، قوههٔ قضائیه و همهٔ سازمانها و نهادهای تابع آنها (شامل قوای نظامی و انتظامی)؛
- نهاد دین (مراجع و مراکز علوم دینی، روحانیون و مبلغان مذهبی، مساجد و دیگر مؤسسات و تشکلهای دینی و مذهبی)
- نهاد فرهنگ (که به سبب گستردگی مفهوم فرهنگ چندین نهاد مهم به آن اختصاص یافته است). نهاد تولیدعلم، پژوهش و فناوری (دانشگاهها و مؤسسات علمی پژوهشی، فرهنگستانها و پارکهای علم و فناوری)، نهاد هنر (مراکز هنری، موزهها و فرهنگسراها) و نهاد رسانه، شامل رسانههای مکتوب (کتب و نشریات)، رسانهٔ دیداری شنیداری (رادیو و تلویزیون) و رسانههای مجازی (فناوریهای نوین اطلاعات و ارتباطات)؛
  - ـ نهاد خانواده، شامل پدر و مادر و دیگر اعضای خانواده، بستگان؛
    - -نهادجامعهٔ محلی، شامل دوستان، همسایگان و همسالان؛

۱. ذکر نهاد دین، نهاد فرهنگ، نهاد رسانه و نهاد خانواده در فهرست عوامل مؤثر بر تربیت، با توجه به آن وجه از فعالیت آنهاست که به قصد تربیت آحاد جامعه انجام نشده (نظیر تولید علم و فناوری در دانشگاهها و مراکز پژوهشی) یا نمی توان جنبهٔ تربیتی صحیحی برای آن در نظر گرفت (مثلاً فعالیتهای هنری رسانهها که صرفاً برای سرگرمی و تفریح مخاطب یا برای تبلیغات تجاری انجام می شوند) و الا چنان که گذشت به فرض آنکه این عوامل به طور ارادی وآگاهانه در جریان زمینه سازی برای تکوین و تحول هویت مخاطبان خود وارد شوند، می توان وباید (طبق تعریف برگزیده) این بخش از فعالیت آنها را جزء فرایند تربیت به شمار آورد.



- ـ نهادهای مدنی(که به شکل غیر دولتی ولو با نوعی حمایت از سوی دولت سامان یافتهاند و اداره می شوند)، شامل شوراها، احزاب، انجمنها، اتحادیه هاو دیگر سازمانهاو تشکلهای صنفی، علمی، مذهبی، سیاسی و فرهنگی؛
  - ـ نهاداقتصاد، شامل بخشهای کشاورزی، صنعت، تجارت وخدمات؛
- \_نهاد تأمین خدمات عمومی و رفاه اجتماعی، شامل شهرداریها ودهداریها، سازمان بهزیستی و نهادهای حامی افراد محروم، مؤسسات بیمه و نهادهای خیریه و عامالمنفعه؛
- ـ نهاد سلامت و تندرستی، شامل بخشهای بهداشت و درمان، ورزش و تفریحات سالم، حفظ محيط زيست و ايمني.

البته مى توان وبايد طراحى اين گونه عوامل اجتماعي را نيز به گونهاى سامان داد كه فعاليتشان با تلاش عوامل سهیم در تربیت همسو شود و حتی بهطور غیر مستقیم از آثار تربیتی برخوردار گردد و به این طریق عوامل سهیم در فرایند تربیت را یاری کنند.

اما نكتهٔ مهم دربارهٔ همهٔ عوامل اجتماعی مؤثر بر تربیت آن است كه سیاستگذاران و كارگزاران این مؤسسات و نهادهای اجتماعی، هم با ارائهٔ دلایل موجه و عقلانی نسبت به نقش و جایگاه ویژهٔ فرایند تربیت در عرصهٔ اجتماع و کلیدی بودن آن به منزلهٔ مهمترین زمینهٔ تحقق حیات طیبه، قانع شوند و هم به این باور برسند که هر گونه موفقیت نهادهای اجتماعی در کاکردهای خاص خود، مستلزم توفیق فرایند تربیت اند.

در این صورت، عوامل مؤثر بر تربیت، با مشارکت و تعامل سازندهٔ با یکدیگر و دادن سـمت و سـوى تربيتى به فعاليتهاى خـود، به پشـتيبانى و حمايت همهجانبه از عوامل سهیم در تربیت خواهند آمد و با تلاش جهت رفع موانع و محدودیتهای موجود در مسير توفيق فرايند تربيت، بهطور غير مستقيم باعث موفقيت خود و ساير نهادهای اجتماعی برای تمهید دیگرمقدمات تحقق حیات طیبه خواهند شد. به این ترتیب، مصالح تربیتی به طور طبیعی (بدون نیاز به صدور بخشنامه و نظارت قانونی) در سیاست گذاری ها و برنامه ریزی های اجتماعی، به منزلهٔ مهم ترین ملاک، مورد نظر قرار خواهند گرفت و کمک به فرایند تربیت، یکی از مهم ترین معیارها برای تعیین اولویتهای فعالیت همهٔ عوامل اجتماعی مؤثر بر تربیت محسوب خواهد شد.

## ٣-٣. مقتضيات وموانع تربيت

چنان که در تعریف تربیت گذشت، وظیفهٔ اصلی مربیان، به منزلهٔ یکی از دو قطب اصلی فرایند تربیت، عبارت است از **زمینهسازی** جهت تکوین وتحول پیوستهٔ هویت متربیان در دو بعد



ایجابی و سلبی، که ایجاد مقتضیات (فراهم آوردن مقدمات و علل اعدادی رشد و تکامل شخصیت متربیان) جنبهٔ ایجابی این عمل محسوب می شود و رفع موانع موجود و دفع موانع محتمل در مسیر شکل گیری هویت متربیان به طور یک پارچه و مبتنی بر نظام معیار اسلامی، وجه سلبی این فعالیت مربیان به شمار می آید.

بنابراین توضیح، در مقام تبیین چگونگی تربیت از منظر عمل عمدی و آگاهانهٔ مربیان، نمی توان تنها به ذکر تدابیر و اقداماتی بسنده نمود که همچون علل اِعدادی، از جمله شرایط لازم برای ایجاد تحول نفسانی مورد نظر در وجود متربیان می باشد، بلکه باید واقعیات و پدیده هایی را نیز مد نظر قرار داد که در روند مطلوب تحول شخصیت متربیان شده اند یا مانع خواهند شد. لذا مربیان باید رفع موانع موجود و بلکه مقدم برآن، دفع موانع محتمل الوجود (یعنی پیش گیری از تحقق و یا اثر گذاری آنها) را - البته با کمک عوامل اجتماعی سهیم ومؤثر و حتی الامکان با مشارکت فعال خود متربیان - در دستور کار خویش قرار دهند والا بدیهی است که تلاش مربیان در زمینه تحقق اهداف فرایند تربیت به ثمر نخواهد رسید.

هرچند شناخت تفصیلی انواع مقتضیات و موانع تربیت، موضوعی است علی الاصول غیر مرتبط با مباحث فلسفهٔ تربیت ایوجه به گستردگی این فرآیند و تنوع قابل ملاحظهای که در این خصوص بین انواع تربیت وجود دارد، باید آن را از انواع علوم تربیتی وبا تحلیل و بررسی تجارب ارزشصند تربیتی مربیان به دست آورد. امابه نظر میرسد در مقام تجویز چگونگی فرایند تربیت براساس مبانی و ارزشهای اسلامی ممکن است، به ویژه با ملاحظهٔ تعالیم ارزشمند تربیتی دین، هم فهرستی اجمالی از مقتضیات و موانع تربیت را به دست داد و هم با تحلیل رهنمودهای دینیدنی در این باره، اصول و معیارهایی کلی را به صورت قواعد راهنمای عمل مربیان (در خصوص دینیه سازی مناسب جهت تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت متربیان) شناسبایی نمود. لهذا در این بخش به بیان اجمالی مقتضیات و موانع تربیت میپردازیم و ذکر اصول عام حاکم بر فرایند تربیت را در آخرین مبحث این نوشته، دنبال خواهیم نمود.

## **۱–۳–۴** مقتضیات تربیت

منظور از مقتضیات تربیت هر گونه اقدام و تدبیر هدفمندی است که مربیان در فرایند تربیت برای تحقق اهداف این فرایند نسبت به متربیان طراحی واجرا می کنند که اهم آنها عبارتاند از:

-تمهید (فراهم کردن امکانات مقدماتی و شرایط محیطی مناسب)

۱. زیرا چنان که در تعریف فلسفهٔ تربیت گذشت تبیین چگونگی تربیت در فلسفهٔ تربیت در سطحی کلی و عام مد نظر است و پرداختن به مواردی تفصیلی نظیر تعیین سازوکارهای اجرایی وروشها و ابزار وفنون مناسب برای تحقق اهداف تربیت در سایر علوم تربیتی(البته با توجه به رهنمودهای تجویزی فلسفهٔ تربیت) دنبال می شود.







-تعليم

-تزکیه(تطهیر)

-تبيين

- تذکر و موعظه

–انذار وتبشير

-پرسش وپاسخ

-امر به معروف ونهی از منکر

--تشویق و تنبیه

-ابتلا وآزمابش

# ۲-۳-۲ موانع تربیت

عنوان موانع تربیت به امور و پدیدههایی اطلاق می شود که در تحقق اهداف فرایند تربیت تأثیر منفی دارند. البته این موانع ممکن است بیرونی یا درونی، در اختیار مربیان و یا خارج از اختیار ایشان باشند و برخی از مهم ترین آنها را می توان چنین برشمرد:

- -دنیا طلبی وهوای نفس
- حاكميت رذائل اخلاقي نظير لجاجت، تعصب، تكبر، غرور وخودرأيي
  - -فقر اقتصادی و کمبود وسایل ضروری معاش
    - احساس بی نیازی و خود کفایی
  - -حكومت طاغوت (رهبران غير الهي) و مشركان و ظالمان برجامعه
  - غلبهٔ وسوسهٔ شیطان و فکر وخیال باطل برفضای ذهن واندیشه
    - وجود شبهات فکری و عقیدتی
      - -غفلت از یاد خدا
      - استفاده از غذا واموال حرام
  - دسترسی(مطلق و بی حد وحصر) به وسایل ترویج فساد وفحشا
    - حضور (انفعالی ) در محیط آلوده

# ۴-۴ارکان فرایند تربیت

چنان کـه دیدیم. در تحقق فرایند تربیت به شـکل مطلوب، بهدلیل گسـتردگی آن (هم به لحاظ

شمول مخاطبان که تمام افراد جامعه را فرا می گیرد و هم به جهت استمرار آن در طول زندگی مخاطبان و هم از نظر فضا و شیوهٔ تحقق و نیز شمول آن نسبت به همهٔ ابعاد زندگی)، باید افزون بسر مؤلفه های اصلی دخیل در این فرایند یعنی مربیان و متربیان، عوامل اجتماعی متعددی نیز به صورت مستقیم یا با واسطه مشارکت و پشتیبانی داشته باشند؛ اما با تأملی در فهرست این عوامل، درمی یابیم که نقش و جایگاه برخی از آنها در روند تحقق شایستهٔ این فرایند چنان مهم و برجسته است که باید آنها را جزء ارکان (=عوامل اصلی) تربیت به شمار آورد و مسئولیت اصلی تحقق فرایند تربیت را به شکل شایسته، از آنها مطالبه کرد.

براساس این تحلیل، مقصود از رکن تربیت، هر عامل اجتماعی سهیم و مؤثر در فرایند تربیت است که تحقق شایستهٔ این فرایند، تنها با پشتیبانی و مشارکت فعال آن عامل امکانپذیر باشد. اکنون با توجه به نقش و جایگاهی که عوامل مختلف اجتماعی باید در تمهید مقدمات لازم برای تحقق حیات طیبه بر اساس تصویر مطلوب اجامعهٔ اسلامی بر عهده داشته باشند و نیز با عنایت به گستردگی و اهمیت فرایند تربیت که مستلزم مشارکت و پشتیبانی قابل توجهی از سوی عوامل مختلف سهیم و مؤثر بر این فرایند است، می توانیم به طور کلی از این میان، چهار عامل اساسی و بسیار مهم یعنی خانواده، حکومت، رسانه و نهادها و سازمانهای غیردولتی را ارکان تربیت در جامعهٔ اسلامی معاصر تلقی کنیم اینک، ذیلاً به توضیحاتی مختصر دربارهٔ نقش هر یک از آنها در فرایند تربیت می پردازیم.

# **1\_4\_4**. خانواده

چنان که می دانیم خانواده به طور طبیعی مهم ترین نقش را در زمینه سازی رشد و تحول فرزندان بر عهده دارد؛ لذا در دیدگاه اسلامی با ملاحظات گوناگون، بر جایگاه خانواده در فرایند تربیت تأکید می شود. صراحت متون مقدس و معتبر اسلامی تو توجه به نقش والدین در تربیت، هم چنین

۱. وضع مطلوب جامعه ی اسلامی همان طوری که از نصوص معتبر اسلام و بیان متفکران اسلامی به دست می آید، کیفیتی از حیات اجتماعی است که در آن عموم نهادها و مؤسسات و سازمانها بر اساس نظام معیارِ اسلامی شکل می گیرند و وظایف خود را برای تمهید مقدمات تحقق حیات طیبه در همهٔ مراتب و ابعاد، انجام می دهند. براین اساس، می توان گفت که «قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران» تصویر مناسبی از این وضع مطلوب را متناسب با شرایط و مقتضیات دوران معاصر ترسیم کرده است که در آن به روشنی وظایف و اختیارات نهادهای اصلی جامعه و نیز حقوق و تکالیف آحاد ملت و چگونگی نقش آفرینی فعال ایشان در زندگی اجتماعی بیان شده است، به گونهای که تحقق اصول این میثاق ملی و مقبول در جامعهٔ اسلامی ایران شاخص روشنی از تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد براساس نظام معیار اسلامی را به دست خواهد داد.

نخست آیهٔ «یا ایها الذین آمنوا قُوا انفسکم و أهلیکم ناراً وقودها الناس و الحجارهٔ» (تحریم/ ۶) است که میفرماید «ای کسانی که ایمان آورده اید، خود و خانوادهٔخود را حفظ کنید از آتشی که هیزم آن انسانها و سنگ هاست. به کار رفتن فعل امر در این آیه، دلالت بر وجوب دارد. امام صادق(ع) در تفسیر این آیه فرمودند: «هنگامی که این آیه نازل شد، مردی از

دوم آیهٔ «لا تُضارَّ والدهٔ بِوَلدها و لا مولود له بِولده به (بقره/۲۳۳) است. در این آیه، چنان که برخی تفسیرها از جمله تفسیرالمنار گفته اند، ضرر معنای عام دارد و آیه بر حرمت ضرر رساندن شهوم به زن و زن به شهوم و ضرر هر دو به فرزندشان اشاره دارد. هم چنین معنای عام ضرر به فرزند شامل موارد گوناگون است؛ از جمله ترک حضانت، ندادن نفقه، ترک تربیت و ترک آموختن چیزهایی که آموختنش برای کودک لازم است و ترک آنها زیان بزرگی بر او وارد می آورد. پس نتیجه می شهود که تربیت کودک در اموری که ترک آنها زیان می رساند، بر پدر و مادر واجب است و متولی آن پدر و مادر هر دو هستند. سهوم آیه ی «وأمر أهلک بالصلوق واصطبر علیها» (سهوره طه/ ۱۳۲) چنان که در تفسیر تبیان و تفاسیر دیگر گفته شده است، مخاطب آیه، تنها پیامبر (ص) و اهل بیت او نیست؛ که مقصود تمام امت است. استر آبادی نیز در آیات الاحکام می گوید: «این آیه بر وجوب تعلیم نماز و احکام آن و همهٔ احکام به فرزندان بالغ و ممیز توسط والدینشان دلالت دارد.»

چهارم آیهٔ «وکان یأمر اهله بالصلوة و الزکوة و کان عند ربه مرضیا» (مریم/ ۵۵)؛

پنجم آیهٔ «و اذ قال لقمان لابنه و هو یعظه یا بنی لاتشرک بالله ان الشرک لظلم عظیم» (لقمان/ ۱۳) ششم آیهی «یا بنی اقم الصلوهٔ وأمر بالمعروف وانه عن المنکر و اصبر علی ما اصابک» (لقمان/۱۷)؛

هفتم آیهٔ «یا بنی ارکب معنا و لا تکن من الجاهلین » (هود/ ۴۲)؛ که چهار آیهٔ اخیر نشان می دهد تربیت فرزند و منع کردن او از آنچه که به او زیان می رساند، بر والدین لازم است (به نقل از علم الهدی صص ۲۹۰-۲۹۱).

۱.پیامبر(ص) فرمودهاند: «حق الولد علی والده ان یحسن اسمه و یحسن من مرضعه و یحسن ادبه؛ حق فرزند بر پدرآن است که اسم نیکو بر او نهد، شیردهندهٔ خوب برایش فراهم آورد و ادبش را نیکو سازد.» در روایت دیگر فرمودند: «ما ورّث والد ولداً خیراً من ادب حسن»؛ «هیچ پدری، چیزی بهتر از ادب نیکو برای فرزندش به ارث نگذاشته است.» و در روایتی دیگر می فرماید: «ما نحل والد ولداً من نحل افضل من ادب حسن؛ هیچ پدری برای فرزند خود هدیهای بهتر از ادب نیکو بهجای نمی گذارد.» چنان که در روایتی دیگر آمده است: «اکرموا اولادکم و احسنوا ادبهم یغفرلکم؛ فرزندان خود را بزرگ بدارید و ادب آنها را نیکو گردانید تا آمرزیده شوید.» هم ایشان فرمودهاند: «من حق الولد علی والده ان یحسن ادبه؛ از حقوق فرزند بر این است که ادب او را نیکو گرداند.»

هم چنین از پیامبر نقل شده که به بعضی کودکان مینگریستند و میفرمودند: «وای بر کودکان آخرالزمان از رفتار پدرانشان. پرسیدند: از رفتار پدران مشرکشان؟ فرمودند «لا من آبائهم المؤمنین؛ لا یعلمونهم شیئا من الفرائض، وإذا تعلموا أولادهم منعوهم، و رضوا عنهم بعرض یسیر من الدنیا، فأنا منهم برة و هم منی براء»؛ نه، از رفتارپدران مسلمانشان که چیزی از فرائض و واجبات دینی به آنها نمیآموزند و هرگاه فرزندانشان(این امور را) میآموزند آنها را منع میکنند و از آنها به کسب متاع ناچیز دنیوی راضی میشوند. پس من از آنها بیزارم و آنها نیز از من بیزارند.»

هم چنین ایشان فرمودهاند: «ادبوا اولادکم علی ثلاث خصال: حب نبیکم، و حب أهل بیته، و قرائه القرآن؛ فإن حمله القرآن فی خلل الله، یوم لا ظل إلا ظله، مع أنبیائه و أصفیائه؛ سه خصلت را در فرزندانتان بپرورید: محبت پیامبرتان و خاندان وی را و خواندن قرآن را؛ که عاملان به قرآن در روز قیامت، که هیچ پناه گاه و سایبانی جز سایبان خداوند نیست، با پیامبران و بندگان برگزیدهٔ او زیر چتر لطف و سایبان رحمت خداوند، در امان اند.»

174

148

کلی دربارهٔ مسئولیت والدین نسبت به تربیت فرزندان در میان علمای دینی و کارشناسان تربیت اسلامی پدید آورده است. بنابراین خانواده نیز که به طور مستقیم مورد خطاب آیه «قوا انفسکم و أهلیکم ناراً وقودها الناس و الحجارهٔ» واقع میشود، باید در بارگاه الهی نسبت به انجام تکالیف تربیتی خود پاسخ گو باشد و نمی تواند نسبت به اهداف، برنامهها و اقدامات تربیتی انجام یافته نسبت به فرزندان خویش بی توجه باشد. به این ترتیب خانواده نه تنها در پشتیبانی و اجرای طرحهای تربیتی، بلکه در سیاستگذاری، برنامهریسزی و به خصوص ارزشیابی از برنامهها و اقدامات فرایند تربیت باید مشارکت فعال داشته باشد. اما نکتهٔ مهم این است که اولاً مشارکت فعال خانواده، تمام سطوح فعالیتهای تربیتی از هدف گذاری تا اجرا و حتی ارزشیابی و اقدامات اصلاحی را فرا می گیرد. ثانیاً مشارکت فعال خانواده در فعالیتهای تربیتی نخست از منظر تکلیف الهی و وظیفهٔ دینی مورد ملاحظه قرار می گیرد؛ یعنی خانواده در بارگاه الهی نسبت به عملکرد تربیتی دولت اسلامی پاسخ گوست و نمی تواند از خویش سلب مسئولیت کند. همان طور که این امر به لحاظ حقوقی نیز در عموم قوانین موضوعه و بین المللی مورد توجه است الهی است اله الهی نسبه المته المته المته المته المته المته المتا دولت اسلامی باسخ گوست و نمی تواند از خویش سلب مسئولیت کند. همان طور که این امر به لحاظ حقوقی نیز در عموم قوانین موضوعه و بین المللی مورد توجه است اله المتا المتا المتا المور که این المی به لحاظ حقوقی نیز در عموم قوانین موضوعه و بین المللی مورد توجه است اله المتا المی نسبت المتا المتا

امام سجاد(ع) نیز فرموده اند: «و اما حق ولدک فان تعلم انه منک و مضاف الیک فی عاجل الدنیا بخیره و شره و انک مسؤول عما ولیته من حسن الادب و الدلاله علی ربّه و المعونة علی طاعته؛ حق فرزندت بر تو آن است که بدانی او از توست و خوبی و بدیاش در دنیا، به تو منسوب می شود و در قبال ولایتی که بر او داری، نسبت به ادب نیکو و راهنمایی اش به راه پروردگار و کمک به او در فرمانبری اش از خدا، مسئولی.»

امام صادق(ع) نيز فرمودهاند: «تجب للولد على والده ثلاث خصال اختياره لوالدته و تحسين اسمه و المبالغة في تأديبه؛ واجب الست پدر در حق فرزندش سه چيز را رعايت كند؛ مادر خوبي براي او اختيار كند، نام خوبي بر او بگذارد و در تربيتش نهايت تلاشش را مبذول دارد. اميرالمؤمنين(ع) نيز فرمودهاند: «حق الولد على الوالد أن يحسن اسمه و يحسن ادبه و يعلمه القرآن؛ يعني حق فرزند بر پدر آن است كه نام نيكو بر او بگذارد و او را نيكو ادب كند و قرآن را به او بياموزد.» هم چنين بسياري از روايات برحرمت ترک تربيت دلالت دارند، از جمله روايتي كه شيخ صدوق آن را نقل مي كند: «حرم الله تبارک و تعالى عقوق الوالديين لما فيه من الخروج من التوقير لله عزوجل و التوقير للوالدين و كفران النعمة و إبطال الشكر و ما يدعو من ذلك إلى قلة النسل و انقطاعه لما في العقوق من قلة توقير الوالدين و العرفان بحقهما و قطع الأرحام و الزهد من الوالدين في الولد و ترک التربية لعله ترک الولد برهما، و حرم الله تعالى الزنا لما فيه من الفساد من قتل الأنفس و ذهاب الأنساب و ترک التربية للأطفال و فساد المواريث و ما أشبه ذلک من وجوه الفساد، و حرم الله عز و جل قذف المحصنات لما فيه من فساد الخلق النساب و نفي الولد و إبطال المواريث و ترک التربية و ذهاب المعارف و ما فيه من الكبائر و العلل التي تؤدي إلى فساد الخلق اين روايت و روايات بسيار ديگر وظيفة والدين بهويژه پدر نسبت به تربيت فرزند را ثابت مي كند. خصوصاً كه در بعضي از اين نقلها مسئلة حق فرزند مطرح است و مسئوليت الهي پدر در اداي اين حق نيز در بعضي موارد ذكر شده است (همان،

۱.بند ۳ مادهٔ ۲۶ اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر می گوید: «حق تقدم در انتخاب نوع آموزش فرزندان با والدین است.» کنوانسیون حقـوق کـودک ۱۹۸۹ بهطـور صریح از مسـئولیت اصلی والدین در تربیت کودکان سـخن گفته اسـت. در بند ۱ مادهٔ ۱۸ این کنوانسـیون ابراز میدارد که «والدین یا قیم قانونی، مسـئولیت اصلی برای رشـد و پیشـرفت کودک را بر عهده دارند. اساسـی ترین مسـئلهٔ آنان منافع عالیهٔ کودک اسـت.» بند الف مادهٔ ۷ اعلامیهٔ حقوق بشر اسلامی نیز مقرر میدارد که «هر کودکی از بدو تولد، حقوقی بر گردن والدین، جامعه و دولت در محافظت و تربیت و تأمین نیازمندیهای مادی و بهداشـتی

بنابراین با عنایت به تلازم حق با تکلیف در امر تربیت در دیدگاه اسلامی، مشارکت والدین در فرایند تربیت (در همهٔ انواع آن) هم حق و هم تکلیف آنهاست و دولت اسلامی موظف است در استیفای این حق و کمک به ادای این تکلیف بکوشد و سازوکارهای ضروری آن را فراهم آورد. لذا لازم است با طراحی و اجرای تدابیر مناسب، نخست خانواده را به لحاظ فکری و انگیزشی برای انجام تكاليف تربيتي و ايفاي اين نقش فعال در فرايند تربيت فرزندان خويش آماده نمود..

بدیهی است که نقش و جایگاه والدین در انجام تکلیف و حق تربیت فرزندان در تمامی سطوح و انواع تربیت یک سـان نیست. تردیدی نیسـت که این نقش به سبب شرایط رشدی کودکان در سنین آغازین زندگی برجسته و حساستر و ضروریتر است. اما با توجه به پیچیدگیهای فرآیند تربیت و تخصصی بودن آن در عصر حاضر (بهویژه درمرحلهٔ تربیت رسمی)، خانوادهها نمی توانند به تنهایی این وظیفهٔ خطیر اجتماعی را برعهده بگیرند.

## ۲\_4\_4. حکومت

هدف از تشکیل حکومت در جامعه اسلامی بر اساس مبانی دینی، تحقق جامعه صالح در راستای بـر پایی جامعه عدل جهانی اسـت ولذا این نوع حکومت باید زمینه هدایت آحاد مردم به سـوی تحقق حیات طیبه را فراهم کند. بنابراین حکومت اسلامی، دولت زمینه ساز حیات طیبه است، نه صرفاً دولت مسئول نظم وامنیت اجتماعی و تأمین رفاه عمومی. به بیان دقیق تر، تأمین امنیت و رفاه هدف اساسي دولت اسلامي نيست بلكه هدف دولت اسلامي زمينه سازي حركت عموم مردم

و تربیتی خود دارد...» در بند ب همان ماده می افزاید: «والدین و کسانی که از نظر قانون شرع بهمنزلهٔ والدین هستند، حق انتخاب نوع تربیت فرزندان خود را دارند؛ آنان باید تربیتی را برگزینند که منافع و آیندهٔ فرزندان را در پرتو ارزشهای اخلاقی و احکام شـرعی تأمین نماید»(به نقل از انصاری ۱۳۸۶). در قوانین رسـمی کشــور ما نیز بر این موضوع که تربیت فرزندان تكليف والدين اسـت تأكيد شـده اسـت؛ زيرا والدين با جلب منافع و دفع زيان در طول حيات فرزندان خود موجبات رشد و تعاليي آنان را فراهم مي آورند. بنابراين تربيت فرزندان تكليفي بر عهدهٔ والدين است كه به هيچوجه قابل انتقال به غيريا سستی در آن یا فروگذاشتن نیست. رشد و تعالی نوباوگان جامعهٔ اسلامی، متوقف بر ادای بهموقع و درست این تکلیف است؛ وگرنه آسیبهای زیادی متوجه جامعه خواهد شد. اهمیت این تکلیف تا جایی است که دولت اسلامی در صورت فقدان اولیا یا صلاحیت نداشتن آنها برای ادای این تکلیف مهم، به عنوان جانشین آنها وارد عمل میشود. چنان که دولت باید هر گونه کم کاری والدین را در تکالیف تربیتی خود متذکر شود و در صورت لزوم به شکل قضایی پی گیری کند.

۱. تحقیقات و بررسیهای روانشناختی و جامعه شناختی بسیاری، برجستگی تأثیرات مثبت والدین را در روند رشد کودکان نشان میدهد.

۲. بایــد یــادآور شــویم منظور از حکومــت در این جا مجموعهی نظام سیاســی و قوای دارای حاکمیت مشــروع و مقبول بر جامعهٔاســلامی است (که بنابر قانون اساسی جمهوری اســلامی ایران شامل رهبری و قوای مجریه، مقننه و قضاییه و نیروها و سازمانهای تابع آنها، می شود). به بیان دیگر در این مجموعه تعبیر حکومت معادل اصطلاح Government یعنی حاکمیت در نظر گرفته شده است؛ نه صرفاً قوهی مجریه و وزارتخانهها و سازمانهای تابع آن که معادل اصطلاح State - در برابرسایر قوای سیاسی حاکم- میباشد. در جهت تحقق حیات طیبه است که با توجه به لزوم آمادگی عموم افراد جامعه برای تحقق حیات طیبه، زمینه سازی جهت تربیت ایشان در تلاشهای این دولت اولویت دارد؛ حتی بنا به تعبیری می توان گفت که حکومت اسلامی هدفی جز تربیت ندارد و هر آن چه به منزلهی هدف حکومت تلقی شود، نظیر اجرای احکام الهی و برپایی عدالت، همه نسبت به تربیت انسان وسیله یا هدف واسطی به شمار می روند. بدین ترتیب زمینه سازی برای هدایت افراد (تربیت) مقصد و هدف اصلی حکومت اسلامی است، چنان که مبدأ و ضامن بقای آن نیز میباشد؛ زیرا رسالت حکومت در اندیشـه اسلامی سیاسـتگذاری و برنامهریزی برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهی ابعاد به منظور تكامل افراد جامعه اسلامي و پيشرفت همه جانبه ومداوم آن است (نه توسعه در مفهوم امروزین و محدود اقتصادی واجتماعی آن) و اساســاً حکومت اســلامی (در دوران غیبت) صورت تفصیل یافتهای از تشکیلات اجتماعی رهبری دینی (ولایت فقیه جامع الشرایط) برای شکل گیری جامعهی صالح و پیشرفت مداوم آن محسوب می شود. لذا کل نظام سیاسی (حکومت اسلامی)، باید تحت اشراف رهبری دینی تلاش کند تا نه تنها فرایند تربیت بر اساس نظام معیار اسلامی در همهٔ نهادهای تربیت رسمی و غیررسمی در جامعه اسلامی تحقق یابد، بلکه باید بکوشد همهٔ سیاستها، برنامهها و اقدامات خرد و کلان خود را با جهتدهی تربیتی سازماندهد. از اینرو جهت گیری تربیتی از مهم ترین اولویتهای کل نظام سیاسی (ونه فقط قوه مجریه) محسوب می شود و لذا سیاستها و برنامههای سیاسی و اقتصادی جامعه نمی توانند حدود و ثغور و کمیت و کیفیت فرایند تربیت را تعیین کنند بلکه خود باید تابعی از جهت گیری تربیتی نظام اسلامی باشند.

# ٣\_4\_4. رسانه

با توجه به رشد وگسترش رسانه دردوران معاصر - در انواع دیداری، شنیداری، مکتوب، دیجیتالی و در اشکال جمعی وفردی و با هویت ملی وفرا ملی - که با تکیه بر پیشرفتهای قابل توجه در عرصه فناوری اطلاعات وارتباطات همواره بر گسترهٔ نفوذ وتأثیرگذاری آنها افزوده میشود، ۱

۱. اولین حضور رسانهها در زندگی انسانابزاری است. به این معنا که رسانهبه صورت "ابزاری" مناسب برای انتقال پیام مطرح است که هیچ شأن معنابخشی ندارد. البته، گذشت زمان سبب تحوّل این ابزار و تبدیل آن از شکل ساده به پیچیده و با کاربردی بالا میشود، به طوری که میتواند در خدمت تبلیغ اغراض سیاسی به کار رود و منشأ اثر گردد از این دیدگاه، رسانهبه منزلهٔ کارپرداز قدرت مطرح است و لذا طبیعی است که صاحبان قدرت به آن توجه کنند و برای ایجاد ثبات داخلی و توفیق در روابط خارجیشان، در پی بهرهمندی از آن برآیند. تلقی رسانه به کارپرداز قدرت اگر چه مورد اقبال تمام قرار گرفت و در اوج آن سیاستهای تبلیغاتی از ارج و منزلتی عالی برخوردار گشت تا بدان جا که تبلیغات خود به صنعتی پیچیده تبدیل شد که کارشناسان و سیاستهای خاص خود را داشت؛ اما به زودی تغییر ماهیت داد و از وضعیت تبلیغاتی به مرحلهٔ ارتباطاتی که گونهای تازه و مدرن از تبلیغات به منظور حاکم ساختن الگو و فرهنگ خاصی در قلمرو فراملی(در

بدون شـک باید از دوران فعلی و پیش رو، به عنوان عصر رسـانه نام برد'. از این رو یکی از عوامل بسیار مؤثر وحتی سهیم در فرایند تربیت در زمانه کنونی عبارت است از نهاد رسانه که به ویژه در اشكال تربيت غير رسمي، وبا استفاده از انواع جذابيتهاي هنري براي محاطبان روز به روز عرصه را بردیگر عوامل سهیم در تربیت به خصوص نهادهای تربیت رسمی و نهادهای سنتی تربیت(نظیر

حد منطقه یا مناطق معینی که ارزشهای فرهنگی و اصول بنیادین تقریباً یک سانی داشتند) به حساب میآمد، منتقل شد. رسانه، در این مرحله، از حد یک کارپردازی مهم قدرت فراتر میرود و به مقولهای در برگیرندهٔ ارزشهایی خاص تبدیل می شود که می تواند با ورودش به جوامع، پیامها و ارزشهای خاصی را توأمان ببرد. شعار "رسانه، پیام است" در واقع زادهٔ این گذار، از عصر تبلیغات به عصر ارتباطات، است که طی آن رسانه، علاوه بر انتقال پیام، الگوسازی و فرهنگسازی نیز می کند. رسانه، با ورود به عصر ارتباطات، ماهیت ارزشی یافته است و لذا نفس رسانهبه پیام تبدیل می شود که بیش تر به دنبال ایجاد نوعی منطقه گرایی است تا از این طریق الگوها و ارزشهای فرهنگی خود را در ورای مرزهای ملی معرفی و اثبات کند. رسانه در این بعد چیزی فراتر از ابزار تبلیغاتی است و به برقراری ارتباط با تأکید بر ارزشها و اصول فرهنگی نظر دارد. اما تحول رسانه، چنان که مانوئل کاسـتلز در اثر ارزشمندش، «عصر اطلاعات»، بیان داشته و به تفصیل در مجلدات سه گانهٔ اثرش نشـان داده اسـت، با رسیدن به شأن بازیگری در عرصهٔ روابط بینملتها و دولتها به انجام خود نمیرسد و همچنان ادامه می یابد. به زعم وی، ما در قرن بیستویکم به استقبال جامعهای می رویم که ماهیتاً با ادوار پیشین کاملاً متفاوت است. جامعهای که ماهیت و ذاتش، رسانهای است و لذا مخاطبانش را دربارهٔ الگوی تازهای از زندگی آگاه میسازد. بدیهی است که این الگو اگر چه صرفاً سیاسی نیست، اما همهٔ وجوه حیات انسان معاصر را تحتالشعاع قرار میدهد که میتوان در این میان به سیاست نیز اشاره داشت. تغییری که از این منظر در جهان بیرون رخ میدهد، به مراتب عمیق تر و وسیع تر از آن چیزی است که نسل تافلر یا فاکویاما مد نظر داشتند. تحولی بنیادین که با محوریت "رسانه" و نه سیاست، اقتصاد و یا توان نظامی و یا حتی فرهنگ، رخ داده و در مرحلهٔ بعدی همهٔ حوزههای فوقالذکر را شامل می شود. در جریان این تحول که به گفتهٔ کاستلز هزارهٔ سوم زمان بروز و تحقق آن است، گوهرهٔ حیات آدمی به طور جدی رسانهای میشود و همین امر معنای کامل تری از جهانی شدن را به ما میشناساند که در تولد جامعهٔ شبکهای نهفته است. از نظر مانوئل کاستلز مفهوم جامعهٔ شبکهای که در گسترهٔ جهانی و بامحوریت رسانه اطلاعات تعریف میشود، از تحولی چشم گیر حکایت می کند و آن تبدیل شدن ماهیت زندگی معاصر به رسانه و اطلاعات است و از تولد جهان تازهای خبر میدهد که میتوان آن را چنین توصیف کرد: "جهان جدید به صورت یک شبکه در آمده است؛ شبکهای که بافت اصلی و تار و پود آن را اطلاعات و نظام ارتباطات تشکیل میدهد. در چنین چشـماندازی، جهانی شدن معنای ویژهای مییابد که به حضور "همه" در "همه جا" دلالت دارد و این که وسایل ارتباط جمعی و رسانهها از چنان اهمیتی برخوردارند که نمی توان وجود جهانی خالی از آنها را تصور کرد (به نقل از سوسن کشاورز، ۱۳۸۶).

۱ مفهوم رسانهای شدن (Mediation) بر وجود حیات و زندگیای در قرن بیستویکم دلالت دارد که در آن رسانهها دیگر نه به صورت ابزاری قوی برای رساندن پیام، بلکه به صورت هویتهایی مطرحاند که هم سنگ و هم شأن دولتهای ملی هستند و از حیث توانمندی امکانات تا به آن جا پیش میروند که در شکلدهی به ماهیت جامعهٔانسانی، حضور فعال دارند.,هر چند بر سرچگونگی کارکرد رسانههای همگانی، دیدگاههای مختلفی وجود دارد؛ امّا در هر حال امروزه بدون توجه به توان و کار کر د رسانه های همگانی نمی توان در بارهٔ هیچ کدام از مباحث سیاسی، اجتماعی، اقتصادی، نظامی و جامعه شناختی به طور کامل سخن گفت و موضوعاتی همچون استراتژی، قدرت، امنیت، منافع، سیاست، فرهنگ و توسعه در سطح ملی و فراملی قویاً متأثر از مقوله ارتباطات و رسانههای همگانی اند. رسانهها که در ابتدا ابزاری ساده برای انتقال معانی مطرح بودند بدان جا رسیدند که در عصر حاضر با تأسیس شاهراههای اطلاعاتی و ایجاد ابر متنها و فرا زبانها، کل حیات انسان را متحول ساخته و معنای تازهای را از زندگی پدید آوردهاند(به نقل از همان).

خانواده ومسجد) تنگ تر مینماید<sup>۱</sup>؛

البته وضع فعلی عملکرد انواع رسانهها به گونهای است که کمتر نقش مثبت دارند و لذا بیشتر به آنها به صورت عاملی خطر آفرین و تهدیدی مشکل ساز برای فرایند تربیت نگریسته می شود می شاود می رسد قابلیتها وظرفیتهای انواع رسانه به گونهای است که می توانیم در واقع، بسیاری چنین استدلال می کنند که افزایش ارتباطات الکترونیکی به جابه جایی و جانشینی در ساختارهای سنتی مرجع نظیر خانواده، مذهب وجامعه منجر می شود و بازیگرانی جای ساختارهای سنتی مزبور را می گیرند که با جهان مدرن هم خوانی و تناسب بیشتری داشته باشند (به نقل از همان).

۲. برخی نظریه پردازان دربارهٔ الیناسیون بشری در اثر ایجاد و گسترش رسانههای همگانی تصویری و به طور خاص تلویزیون بحث کردهاند، و نسبت به آیندهٔ انسان محصور در پیامهای سرگرم کننده و یا القائات فکری از طریق این رسانهها ابراز نگرانی کردهاند از جمله نیل پستمن نویسندهٔ کتابهای « تکنوپولی (تسلیم فرهنگ به تکنولوژی) » و «زندگی در عیش و مردن در عیـش »می گویـد: هر یک از ابزار تکنیکـی و در یک کلام خود تکنیک، دارای ایدئولوژی اسـت و نمی توان آن را خنثا و بی طرف انگاشت و انسان را بی قید و شرط حاکم برآن تلقی کرد. باران بلایی که بر سر جامعهٔ امریکا فرو باریده است، بی فرهنگی و لجام گسیختگی انسانی، فقدان شعور اجتماعی، تخریب باورهای انسان ساز مذهبی، تخلیهٔ ارزشی نمادها و مظاهر ملی و به عبارت دیگر افول اختر فرهنگ ملی و انهدام قدرت تسلط انسان بر سرنوشت خویش و جامعه خویش، همه و همه معلول تسلیم و بی قید و شرط جامعه است به رسانهای به نام تلویزیون و نظامی به نام نظام تکنوپولی. هم چنین هربرت شیلر از منتقدان برجسته رسانههای همگانی است که نقش رسانههای همگانی را در یک سیستم جهانی میبیند و به شکلی از امپریالیسیم و هژمونی ارتباطاتی معتقد است. او در کتاب «وسایل ارتباط جمعی و امپراتوری امریکایی» نقش رسانههای امریکا را در قدرت این کشور تعیین کننده می داند. در میان منتقدان رسانه های همگانی نوام چومسکی نیز جایگاه ویژهای دارد. او معتقد است که رسانههای همگانی این امکان را فراهم آوردهاند که کنترل روی مردم به صورت پنهان صورت گیرد ولعابی دروغین از آزادی برروی کنترلهای دولت کشیده شود. چومسکی قویاً معتقد است که نخستین وظیفهٔ رسانههای جمعی در امریکا بسیج حمایت مردمی برای منافع خاصی است که بر دولت و بخش خصوصی حاکم است و سانسوری که در چارچوب رسانهها انجام می شود، به طور عمده خود سانسوری است که توسط خبرنگاران و مفسران به عمل می آید. آنان می خواهند که مردم خود را با واقعیتهایی که آنها به شکل خاص خودشان درک می کنند، تطبیق دهند. اهمیت آنچه چومسکی، شیلر و دیگران دربارهٔ رسانههای امریکایی می گویند در آن است که این رسانهها به سمت بزرگترین امپراتوری ارتباطاتی و تبلیغاتی تاریخ بشر پیش می روند و در سراسر عالم وضع بی نظیری دارند. رسانه های امریکا با عظیم ترین توان از مرزهای سرزمین شان خارج شده و ادعای امپراتوری جهانی دارند. شبکههای رادیو و تلویزیونی امریکا به سرعت سرسام آوری تمامی سرزمینها را در بر می گیرند تا پیام تدارک دیده شده خود را به جهان عرضه کنند. رسانههایی که در برون مرزها مطلقاً در خدمت نظام سرمایهداری آمریکا هستند، در ورای مرزها قویاً به دنبال دست یابی به ظرفیتی کامل و حاکم کردن صدا و تصویر امریکا در سراسر عالم هستند. چنین پدیدهای هرگز در تاریخ ارتباطات وجود نداشته و محصول نویی است که همچون تند بادی عظیم جهان سوم را در بر می گیرد. رسانه هایی نه در خدمت مبادلهٔ افکار، بلکه در خدمت انتقال یک سویهٔ آنچه از سوی امریکا عرضه شده است (به نقل از همان).

۳ از جمله تهدیدهای ناشی از گسترش فناوری اطلاعات وارتباطات در دنیای کنونی میتوان به موارد ذیل اشاره نمود:

- تخریب باورهای انسان ساز دینی و تخلیهٔ ارزشی نمادها و مظاهر ملی و در نتیجه بروز ناهنجاریهای رفتاری در افراد -بحران اخلاقی و هویتی(ایجاد خلاً هویتی)
  - \_ گسست در پیوندهای اخلاقی، خانوادگی، ملی و فرهنگی
    - تعیین کنندگی کشورهای برخوردار در عرصهٔ جهانی
      - پدیدهٔ آموزشهای ناهم سان



در شرایط پیش روی جوامع بشری به جای برخوردی منفعلانه و یا صرفاً منفی با این عامل مهم فرهنگی و اجتماعی، با سیاست گذاری و برنامه ریزی مناسب از توانمندی های انواع رسانه - دست کم در سطوح ملی و محلی - به مثابهٔ عاملی سهیم در فرایند تربیت برای جبران محدودیت های تربیت رسمی و نیز کمک به انواع تربیت غیررسمی بهره مند شویم. به هر حال این عامل به شدت تأثیر گذار فرهنگی در این صورت می تواند نقشی اساسی را در پشتیبانی شایسته از فرایند تربیت در جامعهٔ معاصر برعهده گیرد ولذا در نگرش اسلامی می توان وباید از آن نیز به عنوان یکی از ارکان فرایند تربیت در جامعهٔ اسلامی یاد کرد.

البته اطلاق عنوان رکن فرایند تربیت به رسانه با توجه به گستردگی نقش و میزان تأثیری(مثبت یا منفی) است که انواع رسانه می توانند بر کار کرد تربیت داشته باشند و لذا نباید به این گمان

- تنزل جايگاه معلمان

- پدیدهٔ بی سـوادی مدرن به دلیل سـهم پایین کشـورهای در حال توسـعه در طراحی و یا کاربرد اسـتفاده از روشهای الکترونیکی و آموزش مجازی

- مهاجرت سرمایههای علمی

- بی اعتمادی نسبت به نظام آموزشی داخلی(به نقل از همان).

۱. برخی از ظرفیتها و توانمندیهای انواع رسانه از این قرارند:

پرورش رشد استعدادهای افراد تا حداکثر ظرفیت و شناسائی توانمندیهای خلاق افراد

افزایش فرصتهای آموزشی و یادگیری دیجیتالی، الکترونیکی و اینترنتی

ایجاد ارتباط بین یادگیرندگان صرف نظر از موقعیت مکانی آنان(حذف محدودیتهای کلاس درس)

گسترش عدالت آموزشی (در دسترس قرار گرفتن بهترین معلمان در هر کجا و در هر زمان)

امکان دسترسی فوری به مقادیر بی شماری فنون و منابع یادگیری نوشتاری، دیداری و شنوایی

توجه به مفهوم سواد فرهنگی یا سواد جهانی وانتقال مفاهیم و ارزشهای مشترک بشری

رشد هویت شخصی و گسترش تعلق گروهی در بین متربیان

تعامل بیشتر معلمان با متربیان(ایفای نقش تسهیل گری و هدایت کنندگی معلم)

افزایش تعهد سازمانی و مشارکت بین کارکنان

ایجاد محیط آموزشی مبتنی بر کنترل خود خواننده

مشارکت فعالانه افراد در خلق معانی و توانایی تصمیم گیری درباره مسیرهای یادگیری خود

تقویت میزان دانش، توانمندی و آگاهی معلمان

غیر متمرکز کردن برنامه درسی در سطح محلی و مدرسه ای

استفاده از یادگیری مشارکتی به عنوان یکی از استراتژیهای اصلی یادگیری

تعامل بیشتر بین بخش عمومی و خصوصی در سطح منطقهای و بین المللی

ورود مدلهای جدید نظارت در عرصه تربیت

تبادل دانش و اندیشه با استفاده از تکنیکهای شبیه سازی، سناریو سازی و ایفای نقش با تاکید بر یادگیری فعال

گسترش فرهنگ خود آموزی، تندآموزی، از هم آموزی و به هم آموزی و دادن بازخوردهای متقابل

درک بهتر دین و معرفی مناسب تر آن در فضای جدید

تمرین یادگیری مستمر برای پاسخگویی مناسب به نیازهای زندگی(به نقل از همان).

منجر شـود که می توان انواع رسانه به ویژه اَشکال نوین فناوری اطلاعات و ارتباطات را-که عمدتاً در سـطوح بین المللی و فراملی طراحی و سیاست گذاری و مدیریت می شوند- به لحاظ تربیتی تحـت کنتـرل قرار داد، بلکه باید توجه نمود که رسـانه در دنیای معاصر بیشـتر به صورت عامل محیطـی بیرونی و البته با کار کرد بسـیار مؤثـر بر فرایند تربیت به شـمار می آید که فرصتها و تهدیدهـای فراوانی را در مسـیر تحقق اهداف تربیت به دنبال دارد ولذا لازم اسـت برای مواجههٔ فعال و هوشمندانه با انواع رسانه تدابیری مناسب اندیشیده و اقداماتی شایسته از سوی همه عوامل سهیم وموثر و تمام نهادهای تربیتی طراحی واجرا شود.

# ۴\_۴\_۴.نهادها و سازمانهای غیردولتی

پیچیدگی و گستردگی فرایند تربیت و توجه به جنبهٔ اجتماعی حق بر تربیت نباید موجبات سلطهٔ انحصاری دولت اسلامی را برایس فرایند فراهم آورد؛ زیرا این گونه تسلط انحصاری می تواند (با جهت دهی نهاد تربیت به سوی نوعی محافظه کاری و حفظ وضع موجود)موجبات انحراف فرایند تربیت را از مسیر اصلاح مداوم موقعیت بر اساس نظام معیاراسلامی فراهم آورد و تحقق مطلوب رسالت، کار کردها و اهداف تربیت را در زمینهٔ ایجاد تحول در وضع موجود جامعه و فرهنگ آن با مشکل روبهرو سازد. همچنان که توجه به نقش مهم و گریزناپذیر خانواده در فرایند تربیت نیز نمی تواند دخالت در تربیت را صرفاً به عنوان حق و تکلیف اختصاصی خانواده جلوه گر سازد. بنابراین مسئولیت مشترک خانواده و دولت اسلامی در تربیت گرچه امری بس ضروری است، اما باید اجازه داد تا دیگر نهادها وسازمانهای اجتماعی (غیر از دولت اسلامی و خانواده) نیز بهطور باید اجازه داد تا دیگر نهادها و بیچیده(حتی با رویکرد انتقادی نسبت به وضع موجود)، مشارکت ویا جویند؛ زیرا حضور سازمانها و نهادهای غیردولتی – نظیر مساجد و مؤسسات دینی و فرهنگی و تشکلهای علاقه مند به مشارکت ویا حمایت از تربیت – موجب پویایی و افزایش کیفیت و تحقق و تشکلهای علاقه مند به مشارکت ویا حمایت از تربیت – موجب پویایی و افزایش کیفیت و تحقق بهتر و کامل تر فرایند تربیت خواهد شدا.

تعهد دولت اسلامی به رعایت، حمایت و تحقق کامل حق عموم افراد جامعه بر تربیت، نه تنها دلالت بر این دارد که به افراد حقیقی و نهادها، سازمانها، بنگاهها و انجمنهای غیردولتی نیز اجازه دهد در راستای تحقق کامل جریان تربیت مشارکت جویند بلکه باید با استفاده از سیاستگذاریهای ۱ - بررسی تاریخ تربیت در ایران و اسلام نشان میدهد که نظام تربیت در ایران و جهان اسلام از نهادهای مدنی، بهویژه وقف، بسیار بهره برده است. نهضت مدرسهسازی در جهان اسلام در قرون میانهٔ شکل گیری تمدن اسلامی، بر بنیاد پیشرفت نهاد وقف شکل گرفته و دولتها کمتر در ساخت و ایجاد مستقیم مدارس دخالت کردهاند و اقدامات دولت مردان علاقهمند در این زمینه هم بیش تر ناشی از تمایلات شخصی آنها بوده و با تدوین وقفنامه انجام شده است. نظامیهها، المستنصریه، نوریهها و ربع رشیدی بهرغم بهره گیری از منابع مالی یا اقتدار حکومتی در جریان تأسیس، در خصوص مسائل اقتصادی و تداوم حیات مؤسسه، مستقل و خودکفا بودند.





مناسب و سازو کارهای تشویقی، مشار کت سازندهٔ نهادها وسازمانهای غیردولتی را در پشتیبانی از فرایند تربیت زمینه سازی وتضمین کند. لذا علاوه برحضور خانواده در جریان تربیت، باید فضایی گسترده برای مشارکت فعال همهٔ نهادها وسازمانها و اشخاص حقیقی و حقوقی جامعه که تمایل به حضور فعال درجریان تربیت دارند، فراهم آید. البته مشارکت نهادها و سازمانهای غیر دولتی در فرایند تربیت باید قانونمند و هماهنگ با غایت و هدف کلی فرایند تربیت در جامعهٔ اسلامی و بر اساس اصول آن باشد و سازوکارهای قانونی آن توسط نهادهای ذی صلاح تعریف شود.

#### ۵\_۴. اصول تربیت

اصـول تربیت قواعـدی تجویزی و کلیاند، که جهت بیان چگونگی تحقـق غایت تربیت (به مثابهٔ معیار و راهنمای عمل عوامل سهیم و تأثیر گذار) در جریان تربیت قرار می گیرند تا هر یک وظایف تربیتی خود را به نحو مطلوب انجام دهند. این اصول با نظر ترکیبی به مجموع مبانی تربیت وضع می گردند'. به سخن دیگر، هر اصل ممکن است ناظر به مجموعهای از مبانی باشد. هر چند، این

۱. در خصوص روش استنباط اصول تربیت در بحث روششناسی اشارهای به اجمال شد. لازم است یادآور شویم استنتاج اصول از مبانی پیش گفته به روش صورت بندی قیاس عملی صورت نگرفته است که براساس آن اصول به صورت مستقیم از مبانی مشخص توصیفی و تجویزی استنتاج می شود. بلکه اصول به دست آمده با نگاه ترکیبی به تعدادی از گزارههای توصیفی و تجویزی تعریف شده در بخش مبانی استنباط شده است. لذا در این گونه استنباط لزومی به بر قراری تناظر یک به یک بین مبانی (توصیفی و تجویزی) و اصول نیست. اما به هر حال اصول با عنایت به مبانی صورت بندی شدهاند و هر اصل از اصول استنباط شده با گروهی از مبانی مرتبط میشوند. حتی ممکن است برخی اصول دارای بعضی مبانی مشترک نیز باشند. برای نمونه می توان به اصل " انطباق با نظام معیار اسلامی" اشاره نمود. این اصل اساساً مبتنی بر مضمون اصلی تربیت اسلامی و ناظر به تکیهٔ کل جریان تربیت بر تعالیم اسلامی است. هم چنین این اصل بر برخی مبانی اساسی تربیت به شرح زیر استوار است:

آدمی برای نقش آفرینی در روند تکوین و تحول هویت خویش به دلیل وجود تهدیدهای بیرونی و درونی، نیازمند استعانت از خدای متعال وبهرهمندی از راهنمایی ومساعدت انسانهای رشد یافته است.

خداوند، به منزلهٔ مربی حقیقی آدمیان، همواره مصادیقی از انسان کامل را، به مثابهٔ والاترین اسوههای آدمی در مسیر هدایت او قرار داده و میدهد تا روند تکوین وتعالی هویت هر شخص با معرفت این مصادیق و تولا وتأسی به ایشان، به وجه مطلوب، صورت پذیرد.

آدمی منابع وابزار شناخت متعددی در اختیار دارد که مکمّل یکدیگرند و برای شناخت منسجم و جامع واقعیات وحقایق جهان باید از همهٔ آنها بهره گرفت و نمیتوان از برخی به نفع دیگری دست برداشت.

حیات طیبه وضع مطلوب زندگی بشـر بر اسـاس نظام معیار ربوبی اسـت که با انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری این نظام معیار در همین زندگی دنیایی و در جهت تعالی آنان از سوی خداوند به انسان اعطا میشود و تحقق آن باعث دستیابی به غایت اصیل زندگی انسان، یعنی قرب الی الله خواهد شد.

دین اسلام، در راستای تحقق مراتب حیات طیبه انسان در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی، نظام معیار مورد نیاز برای هدایت آدمی به سوی سعادت جاوید را در همهٔ شئون زندگی ارائه می کند.

حوزهٔ رهنمودهای نظام معیار دین حق(=اســـلام)، همهٔ انســانها در هر زمان و مکان و زبان آن جهانی اســت. لذا دین اسلام

«اصول» ماهیتی ثابت و نسبتاً پایدار دارند؛ ولی محدودهٔ کاربرد آنها ممکن است عام باشد (اصول عام که در انواع تربیت ونسبت به همهٔ عوامل ونهادهای سهیم وتأثیرگذار در این فرایند اعتبار دارند) یا تنها در محدودهٔ خاصی به کار گرفته شوند و معتبر باشند (اصول خاص).

توجـه و التـزام به اصول تربیـت، به همهٔ کارگـزاران تربیتی کمک می کند تـا تمامی مؤلفههای فرایندتربیـت را به نحو شایسـته، جهت تحقق غایت تربیت، سـاماندهی نماینـد. در واقع اصول تربیـت، مجموعـهای از قواعد نظری هسـتند که اهـداف کلی و جزئی، سیاسـتها و اولویتها و راهبردهـا، رویکردهـای مدیریتی، تخصیـص منابع مادی و مالی، تأمیـن و تربیت معلم و نیروی انسـانی، رویکردهای کلان برنامهریزی، حدود و ثغور مشـارکت عوامل شـریک و مؤثر در جریان تربیـت، تدوین محتوای آموزشـی، تنظیـم فرصتها و فعالیتهای یادگیـری، طراحی روشهای یاددهی و یادگیری، شـاخصها و شیوههای ارزشیابی و غیر آنها را، تعییـن میکنند. مجموعهٔ یاده عامی که در پی میآید در راسـتای دستیابی به غایت تربیت و بیان چگونگی تحقق غایت تربیت توسـط مجموعهٔ عوامل و نهادهای سـهیم و تأثیرگذار در تربیت و با توجه به تعریف تربیت و مبانی آن، تدوین گردیدهاند.

در ادامه به بیان و تشریح اصول عام تربیت میپردازیم که از مبانی اساسی تربیت، استنباط شده اند. آنچه در شـرح اصول میآید میتواند اشـاراتی به مبانی مورد استناد آن اصل باشد و در عین حال مصادیق کاربردی اصل مذکور در عرصهٔ عمل تربیتی نیزخواهد بود.

# ١-۵-۴. انطباق با نظام معياراسلامي

از آنجا که باید به دین، به مثابهٔ آیین حیات طیبه و نظام معیار حاکم بر همهٔ شئون آن در متن زندگی توجه داشت، ساماندهی جریان تربیت و همهٔ مؤلفههای آن، که مهمترین زمینهٔ تحقق حیات طیبهاند، باید در چهارچوب نظام معیاری صورت پذیرد که مبانی و ارزشهای آن بر آموزههای اسلامی (مفاهیم وگزارههایی که به طور روشمند از منابع معرفتی معتبر اسلام - یعنی قرآن، سنت پیامبر اکرم(ص) و معصومین(ع) و عقل -و یا در چهارچوب آنها برحسب فرایند اجتهاد استخراج و استنباط شده اند) استوار و یا با آموزههای اسلامی سازگار باشند.

بنابراین، با آن که در شناخت و جهتدهی فرایند تربیت باید از یافتهها و نتایج انواع دانش بشری استفاده شود، لیکن با توجه به لزوم هدایت انسان بر اساس پذیرش ربوبیت تشریعی خداوند متعال به عنوان رب یگانهٔ جهان و انسان جهت اساسی جریان تربیت و مؤلفههای اساسی آن را نظام

با دو ویژگی توأمان ثبات و پویایی، پاسخگوی نیازهای فرد و جامعه در زمینهٔ هدایت انسان به سوی ساحت ربوبی است. بدیــن ســان می توان برای اصول دیگر نیز مبانی مناســبی را در نظر گرفت که در اینجا بــرای پرهیز از تفصیل از ذکر مبانی اصول تربیت اجتناب شده است.

معیار اسلامی (مبانی و ارزشهای مبتنی بر دین اسلام یا سازگار با آنها) مشخص مینماید، که این ویژگی مهم ترین وجه تمایز تربیت در دیدگاه اسلامی از تربیت سکولار رایج محسوب مىشود.

#### ۲\_۵\_۲ اولویت تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی

باتوجـه بـه لـزوم انطباق همهٔ شـئون زندگی آدمی با نظام معیاراسـلامی و ضرورت انتخاب و التزام أكَّاهانه و آزادانهٔ آن توسط افراد جامعه، تربيت اعتقادي، عبادي و اخلاقي، نسبت به ساير ساحتهای تربیت، محوریت دارد و از اولویت برخوردار است'. در فرایند تربیت، ضمن توجه به دیگر ساحتهای تربیت، باید در جهت شکل گیری و تقویت ایمان متربیان (انتخاب والتزام آگاهانه وآزادانهٔ ایشان نسبت به نظام معیاراسلامی) گام برداشت و سیس آنها را برای درک موقعیت وعمل شایسته (اعمال صالح منطبق با نظام معیاراسلامی) در همهٔ ابعاد زندگی جهت تکوین وتعالى پيوستـهٔ هويت خويش براساس نظام معيار اسلامي آماده ساخت. بنابراين تربيت اعتقادي، عبادی و اخلاقی هم پیشنیاز سایر ساحتهای تربیت تلقی میشود و هم بخشی درهم تنیده با آنها بهشمار ميآيد.

#### ۳\_۵\_۴ ارتباط با خداوند و تکیه بر تدابیر ربوبی او

از آنجا که در نگرش اسلامی خداوند متعال به مثابهٔ یگانهٔ مربی حقیقی آدمی محسوب میشود کـه تنهـا به اذن وعنایت او تدابیر و اقدامات تربیتی دیگـران در جهت تحول و هدایت آدمی معنا ییدا می کنند(انک لا تهدی من احببت و لکن الله یهدی من یشاء)، لذا مربیان در همهٔ مراحل و انواع تربیت بایدهمین نگرش توحیدی را براندیشـه و عمل خود حاکم سـازند و از آغاز تا انجام فرایند تربیت، خود را در این حرکت پیچیده، فعال مایشاء و عامل مستقل نیندارند و لذا لازم است همواره در عین استفاده از انواع روشها و ابزارهای عقلائی و بهرهمندی از محصول فکر و تجربه ۱. عدهای تصور می کنند نباید به مسئلهی اخلاق و تربیت اخلاقی و دینی جوانان توجهی کرد و آنها را باید آزاد گذاشت. در صورتی که این سهلانگاری و بیاهتمامی نسبت به آیندهٔ نسل جوان است. البته معلوم است که تربیت اخلاقی غیر از تحميل اخلاقي است. تحميل اخلاقيات امر مطلوبي نيست؛ اسلام هم اين را به ما نگفته و از ما نخواسته است. تربيت آدم هایی که بر اساس تحمیل و فشار، ریاکار و یا دورو و منافق بار بیایند، امر مطلوبی نیست؛ اما تربیت، مقولهٔ بسیار مهمی است. با شیوههای درست تربیت، جوانان را باید متدین بار بیاوریم. هدف اساسی باید این باشد که جوان، متدین، دین باور، متخلق به اخلاق اسلامی و دارای خصوصیاتی که اسلام برای انسان معتبر شمرده، بار بیاید».. «در مدارس، همت باید بر این باشد کـه بچههـای ما از لحاظ دینی - هم در قلمرو اعتقاد، هم در قلمرو تربیت و اخلاق و هم در قلمرو تعبد عملی-انسـانهای مسلمان بار بیایند. این، علاج و اساس کار ماست».... «به اعتقاد من آنچه که امروز بیش از همه باید در آموزش و پرورش ما به آن توجه بشـود، اعتقاد اسـلامي و عمل اسلامي است كه در دانش آموزان بايد احيا گردد». (بيانات مقام معظم رهبري در دیدار مسئولان وزارت آموزش و پرورش ۴/۳۰ /۱۳۸۲).

110

متراکم بشری (البته در چارچوب نظام معیار دینی)، با ارتباط معنوی با رب العالمین و استمداد و استعانت از الطاف ربوبی، بر ربوبیت مطلقهٔ الهی توکل نمایند.

#### 4-8تدریج و تعالی مرتبتی

تعالی و تکامل در وجود آدمی دارای مراتبی است که هر فرد متناسب با توانایی وظرفیتهای وجودی خویش به آن دست می یابدورشد همه جانبه ومتعادل، دارای جایگاه ور تبهای از پیش مشخص شده ویک سان برای همگان نیست، بلکه طی مراتب متعددی صورت می پذیرد که هر فرد می تواند به تدریج به آنها برحسب وسع و سعی خویش دست یابد. همچنان که تحقق حیات طیبه نیز امری ذومراتب است، به طوری که هر فرد با توجه به تلاش و امکانات وجودی ش سطوحی از ایس نوع حیات را محقق می کند و می تواند به تر تیب مراتب بالاتر را نیز درنوردد. از اینرو، تربیت را باید فرایندی ذومراتب و تدریجی در طول حیات بشری تلقی کرد که از سطوح پاییس به مراتب عالی صورت می پذیرد. به ایس تر تیب که این فرایند، روندی تکاملی از تحقق مرتبهٔ لازم و شایسته از حیات طیبه برای همگان، به سوی تحقق مراتب بالاتری از حیات طیبه برای برخی افراد جامعه دارد و برای نمونه از اصلاح ظاهر به تحول باطن، از الزام بیرونی به التزام شخصی متربیان، از ارزیابی بیرونی به ارزیابی توسط خود شخص، از انگیزههای دنیایی به انگیزههای اُخروی، از انگیزههای سطح پایین به نیات متعالی و از انگیزههای فردی به انگیزههای انگیزههای از تقامی بابد.

# ۵<u>ـ۵</u>ـ۴. عقل ورزی

براساس این اصل، در فرایند تربیت از یکسو باید، در سیاست گذاریها، برنامهریزیها، ارزیابیها، تصمیم گیریها و اقدامات تربیتی، به دستاوردهای معتبر دانش بشری و نتایج پژوهشهای معتبر و ساز و کارهای استفاده از خرد جمعی مانند مشورت (به شرط سازگاری با مبانی دین اسلام) توجه نمود و از سوی دیگر در جریان تربیت، به مثابهٔ یک عمل فکورانه، مربیان و متربیان باید، تا حد امکان، نسبت به خردورزی و نقادی مداوم عمل خود و دیگران اهتمام ورزند.

#### **4\_4\_9**. اعتدال

همان طوری که حیات طیبه همهٔ شئون وجودی انسان را بهطور متعادل در بر می گیرد، فرایند تربیت نیز باید اولاً تمام ابعاد زندگی متربیان را پوشش دهد و ثانیاً با توجه به لزوم رعایت اعتدال و توازن در همهٔ امور و شئون حیات طیبه، باید بر تمام فعالیتها و برنامههای تربیتی توازن و اعتدال

حکمفرما باشد و از تعیین اهداف و سیاستها تا برنامه ریزی و اقدام و اصلاح، از یکسونگری و افراط و تفریط و بی توجهی به حدود و معیارها پرهیز شود. بدیهی است ملاک تشخیص حد وسط و تعادل در این میان، همان نظام معیار دینی است.

#### ۷\_۵\_۴.سندیت و مرجعیت مربیان

در فرایند تربیت، مربیان که به لحاظ کسب شایستگیهای فردی وجمعی و وصول به مرتبهٔ شایستهای از حیات طیبه مسئولیت کمک به هدایت متربیان را برعهده گرفته اند، نقش اصلی را در طراحی و انجام تدابیر و اقدامات زمینه ساز تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت متربیان برعهده دارند وگام نخست و محوری در این فرایند را با فراهم آوردن شایستهٔ مقتضیات رشد متربیان ورفع و دفع موانع آن (البته متناسب با خصوصیات وموقعیت متربیان)بر میدارند. سندیت ومرجعیت نظری وعملی مربیان در فرایند تربیت ناشی از مسئولیت و شایستگی اخلاقی - حرفهای ایشان است و باید با تأسی از سیرهٔ تربیتی انسان کامل (پیامبر(ص) و امام معصوم(ع)) شکل بگیرد. البته در این فرایند با عنایت به خصوصیت اراده واختیار آدمی، مربی نسبت به متربی فعال ما پشاء نیست، لذا در فرایند تربیت این مرجعیت مربیان به صورتی معنا میشود که با حضور فعال متربیان و لزوم حرکت ایشان به سوی تحقق اختیاری اهداف تربیت منافات نداشته باشد.

# ٨\_٥\_۴. حفظ وارتقاى آزادي متربيان

آزادی اراده و عمل، که وجه امتیاز انسان بر دیگر موجودات و واقعیتی غیر قابل انکار است، نه تنها باید در امر تربیت پاس داشته شود، که باید همچون معیاری برای ارتقای مرتبهٔ وجودی انسان منظور گردد و توسعه یابد. آزادی اراده و عمل در جنبههای مختلف آن (شامل آزادی عقیده، بیان، گوش کردن و فعالیت) باید بهطور معقول و در چهارچوب نظام معیار اسلامی مورد نظر قرار گیرد. براین اساس علاوه بر جنبهٔ سلبی آزادی، یعنی رفع موانع و محدودیتها در جهت زمینهسازی برای رشد همهجانبه، جنبهٔ ایجابی آن، یعنی فراهم آوردن امکانات و فرصتهای مناسب برای شكوفايي اختيار و افزايش قدرت انتخاب و عمل آزادانهٔ متربيان نيز بايد مورد نظر قرار گيرد. بر این اساس و با توجه به شرایط و تحولات امروزی، لازم است در فرایند تربیت توانایی انتخابگری و انتخاب احسن در متربیان پرورش یابد. بنابراین برنامههای تربیتی باید مملو از فرصتهای انجام فعالیت، گزینش، ترجیح، اولویتبندی و تمرین انتخابگری باشند تا فردیت افراد و استقلال آنان از بین نرود و ضمن آن که متربی با مشارکت در فعالیتهای اجتماعی، به کسب هویت جمعی مناسب نایل می آید، ترتیبی اتخاذ شود که تشخص او (بی آن که به دامن خودمحوری فروغلتد)

حفظ شود و ارتقا یابد.

هرچند در عین حال، چه بسا در مراحل نخست رشد با توجه به آمادگی نداشتن متربیان برای انتخاب آگاهانه و آزادانه، لازم باشد تا آزادی ایشان بهطور موقت، محدود گردد.

## ۹\_۵\_۴ حفظ و ارتقای کرامت

باید در فرایند تربیت، کرامت ذاتی همهٔ افراد مرتبط با این جریان حفظ و زمینهٔ ارتقای آن فراهم گردد. بنابراین لازم است همهٔ فعالیتهای تربیتی چنان سامان یابند که نه تنها کرامت ذاتی همهٔ افراد مرتبط با تربیت (اعم از مربیان، متربیان و اولیای ایشان) حفظ شود (به گونهای که نسبت به هیچ کس ولو افراد خطاکار با رعایت ارزشهای انسانی و اسلامی مندرج در نظام معیاراسلامی، برخوردی تحقیر آمیز صورت نگیرد) بلکه لازم است همهٔ افراد با احساس ارزشمندی و عزت نفس، زمینهٔ پاسداشت کرامت خود و دیگران را فراهم آورند. هم چنین باید ترتیبی اتخاذ شود که افراد بکوشند علاوه بر حفظ کرامت خدادادی، با ایمان (انتخاب آگاهانه و آزادانهٔ نظام معیاراسلامی) و انجام مداوم عمل صالح (منطبق با نظام معیار اسلامی) در صدد ارتقای مداوم و اختیاری کرامت خود بر آیند.

#### ۱۰\_۵\_۴. عدالت تربیتی

رعایت عدالت تربیتی مهمترین نقش را در پیشرفت عدالت همهجانبه و پایدار اجتماعی بر عهده دارد؛ اما عدالت تربیتی هرگز به معنای برابری و مواجههٔ یک سان با همهٔ متربیان و نادیده گرفتن خصوصیات متفاوت آنان نیست بلکه برای برقراری عدالت تربیتی، عنایت به ویژگیهای مشترک ومتفاوت متربیان ومربیان وتوجه به کوشش آنان ونتایج آن ضروری است. از اینرو در فرایند تربیت، از سویی باید فرصتهای برابری برای همگان با توجه به ویژگیهای مشترک فراهم آورد و از سوی دیگر باید تفاوتهای فردی (بین فردی و درون فردی)، فرهنگی و اجتماعی را در ارائهٔ



۱. منظور عنایت ویژهٔ (خداداد و تکوینی) خداوند نسبت به نوع انسان است که در مقایسه با برخی موجودات دیگر، او را از امکانات و مزایای بیش تری در ساختمان وجودیاشبرخوردار کرده است.

۲. موضوع کرامت انسانی در اصل دوم قانون اساسی نیز به تصریح بیان شده است:جمهوری اسلامی نظامی است بر پایهٔ
 ایمان به...کرامت و ارزش والای انسان...؛

مقام معظم رهبری: نظام اسلامی باید به انسان کرامت بخشد، به عبارت دیگر کرامت واقعی و حقیقی انسان را کشف و احیای آن را پایه اساسی همهٔ امور قرار دهد (کتاب چهار رسالهٔ اول، ۱۳۶۱، ص۱۲۸)؛ در نظام جمهوری اسلامی تکریم شأن انسان - که یکی از ویژگیهای اسلام است- ارزش دادن به انسان رشد دادن انسان، انسان را در کار شایسته خودش به کار گرفتن و نیروهای او را در خدمت اهداف متعالی جوشاندن یکی دیگر از گرایشهای اصولی است (حدیث ولایت، ، چ۵، ص۶۱).

تربیت کیفی برای همهٔ متربیان مورد ملاحظه قرار داد. در فرایند تربیت، همچنین باید ویژگیهای متربیان در مراحل مختلف رشد از نظر دور نماند؛ زیرا شباهت تحولات مراحل رشد در افراد گوناگون و نیازها و ویژگیهای آن، برنامهٔ تربیتی مشخص و نسبتاً یک سانی را (به لحاظ اهداف، اصول، رویکرد، محتوا و روشها) برای آن مرحله اقتضا می کند. براین اساس نقش هریک از عوامل سهیم و تأثیر گذار در فرایند تربیت نیز در هر مرحله باید مشخص شود. بنابراین توجه به الگوهای رشد متربیان و تدریجی بودن تغییرات، همراه با توجه به ویژگیهای مشترک و متفاوت متربیان، امکانی جهت برقراری عدالت تربیتی است. با این همه، عدالت تربیتی ممکن است در مورد خصیصههای مشترک یا درمورد الگوهای مشابه تغییرات با تساوی و تشابه فرصتهای تربیتی همراه باشد.

# ۱۱\_۵\_۱. یک پارچگی و انسجام

در فرایند تربیت (به منزلهٔامری واحد و یکپارچه)، باید ضمن توجه به هر یک از اجزا، ابعاد، انواع و ساحتهای تربیت و قبول مشارکت عوامل و نهادهای گوناگون در آن، با نگاه جامع و یک یارچه، از یکسونگری و حصر توجه به برخی مؤلفهها و تفکیک عناصر این فرایند پرهیز کرد. برنامههای تربیتی باید بر وحدت گرایی معرفت شـناختی اسـتوار شـوند. هم چنین برنامههای تربیتی باید بر وحدت گرایی جامعه شناختی تکیه داشته باشند؛ یعنی بر تلفیق زیرسازها (مبانی و دیدگاههای اجتماعی) با ساختارها و سازوکارهای اجتماعی، اهتمام به عبور از تفاوت و تکثر به بنیاد مشترک و یگانه، ملاحظهٔ فرد در جامعه، توجه به تأثیر جامعه در تکوین فرد و در عین حال ملاحظهٔ ویژگیهای فردی در بستر خصلتهای مشترک استوار باشند. البته این تأکید بر انسجام و یک پارچگی نباید به معنی انکار هرگونه تفاوت و تنوع در میان اجزا و مؤلفههای فرایند تربیت و طرد امکان هر نوع ابداع و نوآوری در روشها و برنامههای تربیتی باشد.

# 17\_4\_4. پویایی و انعطاف پذیری (ضمن حفظ اصول)

در فرایند تربیت باید، ضمن توجه به امور ثابت و مسلم، با پدیدهٔ تغییر در جامعه و فرد مواجههای فعال صورت پذیرد. به این معنا که با پذیرش اصل وجود تغییر در شرایط اجتماعی و خصوصیات فردی، ظرفیت هدایت تغییرات در نظام تربیتی در جهت تحقق غایت تربیت پدید آید. همچنین، تمامی سیاستها، برنامهها و روشها و عوامل تربیتی؛ در فرایند تربیت، ضمن حفظ اصول، باید متناسب با اقتضائات وموقعیتهای خاص مربیان و متربیان از انعطاف پذیری لازم برخوردار باشند.

#### 17\_4\_4. تعامل همه جانبه

تكوين و تعالى پيوســـتهٔ هويت متربيان وشــكل گيري وپيشــرفت جامعهٔ صالح بايد حاصل عمل تعاملی و مداوم متربیان با مجموعهای از افراد به نام مربی باشد، که نقش فعال و تأثیر گذار هر دو دسته در تحقق این عمل و به نتیجه رسیدن آن امری اساسی و غیرقابل انکار است. اما این فرایند تعاملی در خلاً صورت نمی گیرد و لاجرم مجموعهای از عوامل روانی (استعدادها، علائق، انگیزهها و تجارب شخصی)، اجتماعی (اقتصادی، سیاسی، فرهنگی و تاریخی)، طبیعی (وراثتی، زیستی، جغرافیایی) و ماورای طبیعی (نظیر هدایتها و توفیقات خاصی که بر اثر ایمان و اخلاص، عبادت و دعا، توسل و توکل، صدقه و عمل صالح نصیب برخی میشود) در کم و کیف نتیجه بخشی این عمل البته بر اساس مشيت بالغهٔ الهي مؤثر هستند، چنان كه تحقق اين تأثير بنا بر مشيت الهي از دیگر سو متوقف بر اراده و انتخاب متربیان و نحوهٔ مواجههٔ ایشان با این عوامل بیرونی است. این تعامل هدفمند، از سـوی مربیان مسـتلزم فراهـم آوردن انواع زمینههای ممکن برای رشـد همه جانبه و متعادل متربیان است و از سوی متربیان شامل بهرهمندی مناسب از زمینههای فراهم شده و کسب شایستگیهای لازم جهت درک و بهبود مداوم موقعیت خود بر اساس انتخاب و التزام به نظام معيار اسلامي است. البته اصلاح موقعيت و شرايط محيطي توسط مربيان بايد به گونهای انجام شود که متربیان امکان انتخاب و واکنش مناسب و عمل ارادی را در مواجهه با این زمینه سازی بیرونی پیدا کنند و حرکت از الزام بیرونی به التزام درونی و از اصلاح شرایط توسط مربی به مقاومت در برابر شرایط منفی و حتی تلاش برای تغییر شرایط نامساعد بهوسیلهٔ متربی ىاشد.

# ۱۴\_۵\_۴. مشارکت و هماهنگی

همهٔ ارکان و عوامل اجتماعی سهیم و تأثیر گذار در فرایند تربیت، باید به منزلهٔ اساسی ترین مجرای تحقق حیات طیبه، افزون بر مشارکت در پشتیبانی فعال از این فرایند، پس از تقسیم وظایف، با یکدیگر تعامل و همکاری فعال داشته باشند. همچنین باید میان عوامل تأثیر گذار در تربیت در زمینهٔ سیاست گذاری، برنامه ریزی و اجرا، هماهنگی و هم سویی کامل برقرار باشد. بنابراین خانواده، اجزا و بخشهای مختلف دولت اسلامی، رسانه و نهادها و سازمانهای غیردولتی پشتیبان و تأثیر گذار در فرایند تربیت، باید ارتباط معنادار و هدفمندی را با هم در جهت تحقق غایت تربیت برقرار کنند.

### 1۵\_۵\_۴. پاسخ گویی و نظارت

بايد علاوه بر أن كه تحقق شايســـتهٔ فرايند تربيت بر اساس نظام معيار و اقتضائات أن تكليف الهي تلقی شود، به لحاظ نقش و جایگاه بینظیر آن در بهبود و پیشرفت پایدار جامعه نیز، مسئولیتی اجتماعی و همگانی به شـمار آید. از اینرو لازم اسـت از سـویی همهٔ عوامل سهیم و تأثیر گذار و مرتبط با امر تربیت، نسبت به عملکرد خود پاسخ گو باشند و مسئولیت آثار تربیتی اقدامات خویش را بپذیرند و از دیگر سو باید عملکرد مجموعهٔ عوامل سهیم، تأثیرگذار و مرتبط با امر تربیت مورد نظارت و پایش مداوم قرار گیرد. به این منظور باید مسئولیت و تکالیف مرتبط با هر یک از عوامل سهیم و مؤثر در امر تربیت مشخص شود و فرایند تربیت و همهٔ مؤلفهها و عناصر آن مورد ارزشیابی مستمر واقع شوند تا بهطور مستمر بهبود یابند.

# 18\_4\_4. تقدم مصالح تربيتي

با عنایت به جایگاه ویژهٔ جریان تربیت در میان زمینههای تحقق حیات طیبه و نقش تربیت در موفقیت همهٔ نهادها وعوامل اجتماعی، باید مصالح تربیتی شناسایی وملاک اصلی در تمام تصمیم گیری ها وبرنامه ریزی های اجتماعی قرار گیرد و همهٔ عوامل تأثیر گذار در فرایند تربیت ۱، بهویــژه ارکان تربیت در مقام تزاحم بیـن جنبههای مختلف مربوط به فعالیت خود، اهتمام جدی به امر تربیت داشته باشند. این گونه اولویتبندی و تقدم باعث می شود تا انسان و تکوین و تعالی مداوم هویت او به منزلهٔ محور تحقق حیات طیبه، جایگاهی خاص در روند پیشرفت همهجانبه و پایدار جامعهٔ اسلامی بیابد و از هیچگونه هزینهای برای بهبود کیفیت فرایند تربیت مضایقه نشود.

# ۱۷\_۵\_۴\_ توجه به فرهنگ و تمدن اسلامی و ایرانی

فرایند تربیت به منزلهٔ عملی اجتماعی، لاجرم در بستر فرهنگ جامعه و به پشتیبانی آن صورت می گیرد و از این رو انتقال فرهنگ وارتقای آن از کار کردهای اصلی جریان تربیت به شمار می آید. لذا بهرهمندی مناسب از ذخایر ارزشمند فرهنگ وتمدن اسلامی و ایرانی در همهٔ مراحل و انواع تربیت ونیز زمینه سازی برای تعامل فعال فرهنگ بومی با دیگر فرهنگها، از مهمترین سازوکارها برای تکوین وتعالی هویت ملی متربیانخواهد بود.

۱ - جریان گســتردهٔ تربیت، به منظور زمینهســازی مناســب جهت تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت همهٔ افراد جامعه ناگزیر از مشــار کت و پشــتیبانی عوامل متعددی اســت که برخی از این عوامل به صورت غیر مستقیم بر موفقیت جریان تربیت تأثیر می گذارند و در واقع مداخلهٔ مستقیم در امر تربیت، از زمرهٔ کارکردهای این دسته از عوامل اجتماعی به شمار نمی آید اما به سبب ایفای نقش اساسی در فراهم نمودن مقدمات تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون برای آحاد اجتماع، یا به دلیل تأثیر پذیری عمل مربیان و متربیان و فرایند ازاین عوامل اجتماعی(به مثابهٔ محیط بیرونی)، در چگونگی تحقق جریان تربیت و موفقیت آن اثر گذارند.

# ۱۸ \_4\_۵\_ آینده نگری

تربیت در عین توجه به گذشته فرد وجامعه و شرایط فعلی آنها اساساً رو به سوی آینده دارد و تدبیری جمعی برای ساختن و پرداختن آیندهٔ جامعهٔ انسانی است؛ از این رو مربیان در همهٔ سطوح سیاست گذاری، برنامه ریزی و عمل نه تنها لازم است با انجام مطالعات آینده پیش رو پژوهی و، به پیش بینی نسبتاً دقیق و واقع بینانهای از آیندهٔ جامعه و چالشهای پیش رو دست یابند بلکه ضرورت دارد با اتخاذ رویکردی فعال و آینده نگرانه (تبیین آیندهٔ مطلوب) نسبت به تحولات فرهنگی، سیاسی و اجتماعی آینده، راهبردهای تربیتی مناسبی را در جهت مواجههٔ نظام تربیتی و متربیان با چالشهای پیش رو و استفاده از نقاط قوت و فرصتها و تبدیل تهدیدها و نکات ضعف به فرصتها و نقاط قوت، طراحی و اجرا نمایند.



بخش دوم فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران





#### مقدمه

هدایت شایستهٔ بخش «تربیت رسمی و عمومی» از جریان تربیت در هر جامعه، نیازمند آن است که مجموعهای از گزارههای مدلل و مدون، تبیین چیستی، چرایی و چگونگی آن را بر پایهٔ فلسفهٔ تربیتی خاص آن جامعه، بر عهده گیرد تا هدایت، جهت دهی و اصلاح مداوم این بخش مهم از جریان تربیت با توجه و التزام به چنین مجموعهای صورت پذیرد.

ضرورت تدوین «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» با توجه به چند نکتهٔ ذیل آشکارتر می شود:

۱-تربیت رسمی نظیر سایر پدیدههای اجتماعی امری تاریخمند است که باید متناسب با مقتضیات زمان و مکان، تکوین و تحول یابد؛ لذا، الگوی نظری واحد و جهان شمولی از آن وجود ندارد. البته تصور نادرست وجود الگویی یگانه از تربیت رسمی، سبب شده است تا الگوی نظری رایج در کشورهای غربی، در نظامهای تربیتی دیگر جوامع جهان نیز گسترش یابد؛ در حالی که چنین الگویی از یک سو نمی تواند زمینهٔ توسعه و تحول مناسبی را برای باید؛ در حالی که چنین الگویی از یک سو نمی تواند زمینهٔ توسعه و تحول مناسبی را برای جوامع غیر غربی فراهم آورد و از دگر سو موجب انقطاع این جوامع از پیشینهٔ و تاریخی خود و انفعال فرهنگی آنها نسبت به فرهنگ مسلط جهانی خواهد شد. بر این اساس می توان نتیجه گرفت که هر کشوری باید بر اساس مبانی فکری، پیشینهٔ فرهنگی و فلسفهٔ تربیتی خاص جامعهٔ خویش، برای انواع تربیت رسمی (اعم از عمومی فرهنگی و فلسفی ویژهٔ خود و الگوهای نظری مناسب آن را ساخته و پرداخته کند؛ زیرا تربیت رسمی، نه تنها بیش از هر چیز تابع مقتضیات محیط اجتماعی است و حدود و ثغور و ویژگیهای آن تحت تأثیر شرایط جامعه رقم می خورد، که تثبیت فرآیندهای تحصول مطلوب و تداوم ارزشها وهنجارهای مورد نظر هر جامعه نیز عمدتاً مرهون نظام تربیت رسمی آن است.

۲-تربیت رسمی و عمومی در میان انواع تربیت، دارای ویژگیها و اقتضائات خاصی است که نمی توان بدون توجه به آنها تبیین فلسفی چیستی، چرایی و چگونگی این بخش از

جریان تربیت را در ضمن مباحث فلسفهٔ تربیتی جامعه و صرفاً به مثابهٔ یکی از مصادیق جریان تربیت (در معنای عام آن) پی گیری کرد. شاهد این مدعا آنکه بر خلاف تربیت در معنای عام، تردیدهایی در مباحث فلسفهٔ تربیت معاصر نسبت به اصل ضرورت وجودی تربیت رسمی و عمومی (با توجه به انتقادات متعدد وارد بر مصادیق رایج آن) مطرح شده است که به برخی از آنها اشاره خواهد شد. بنابراین، باید با توجه به ویژگیها و اقتضائات تربیت رسمی و عمومی(خصوصاً به لحاظ ارتباط با مباحث سیاسی، حقوقی، اقتصادی و اجتماعی). به طور خاص نسبت به تدوین و تبیین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی همت گماشت.

۳-همان طوری که در پیش گفتار این مجموعه اشاره شد، بر اساس شواهد موجود، تاکنون نظام تربیت رسمی و عمومی به عنوان بخشی از نظام نوین تربیت رسمی در کشور ما، بر فلسفهٔ مدون و استواری در چهارچوب فلسفهٔ تربیتی بومی و متناسب با نظام فکری و ارزشی اسلام مبتنی نبوده است. به نظر می رسد، این امر خود از عوامل مهم بروز ناهماهنگی و انسجام نیافتگی و در نهایت ناکار آمدی نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی ایران بوده و باعث شده است تا عموم اقدامات اصلاحی و تحول جویانه در این نظام به نتایج دل خواه نینجامد یا کم ثمر بماند و در عین حال، تبعیت از الگوهای وارداتی و اقتباسی نیز مشکل زا و بحران آفرین اند. بنا براین تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی وعمومی با الگوی اسلامی وایرانی پیش نیاز اصلی هر گونه تدبیر و اقدام تحول جویانه در نظام تربیت رسمی وعمومی کشور ما به شمار می آید.

۴-نظام تربیتی حاکم بر کشـور ما برخاسـته از سـنتها و تجارِب متراکم نسـلهای گذشته بود، قبل از اینکه مواجه با الگوی تربیت رسـمی و عمومیِ به شـیوهٔ موجود آن شـود که چهارچـوب و مؤلفههای اصلی آن، با وجـود برخی دخل وتصرفهای ناگزیر در آن، بدون تردید رهاورد تمدن مدرن مغرب زمین برای جامعهٔ ما وسایر جوامع سنتی بوده است. اما هنـگام مواجهه با این پدیدهٔ مدرن، الگوی تربیتی رایـج در جوامع مدرن به مثابهٔ الگوی بدیل و قدرتمندی برای سنت، اقتباس و بدون توجه به سنت الگوی تربیت سنتی و نقادی آن ۱، در جامعه گسترش داده شد.

این نحوه مواجههٔ انفعالی با الگوی مدرن در جریان توسعهٔ تجارب تربیتی باعث شـد تا

۱. جریانهای متفاوتی در مواجهه با الگوی مدرن تربیت رسمی و عمومی، به ویژه در دوره قاجار، به وجود آمد. این برخوردها و جریانهای متفاوتی در مواجهه با الگوی مدرن تربیت رسمی و عمومی، به ویژه در دوره قاجار»(مونیکا رینگر ۱۳۸۵)مورد واکاوی قرار گرفته است. یحیی دولت آبادی که خود از متجددین و مؤسسین مدارس جدید بود در کتاب "خاطرات یحیی" و عیسی صدیق اعلم در کتاب "یادگار عمر" به برخی از این کشمکشهای بین سنت گرایان و متجددین اشاره نموده است.



الگوی سنتی بدون نقادی و به طور مستقل در عرض الگوی مدرن حرکت نماید. در حالی که ما می بایست سنت تربیتی اسلامی وایرانی خود را، با نقادی پیوسته وحفظ نکات مثبت آن، ضمن در نظر گرفتن تجارب جهانی و مدرن، به روز و نوسازی مینمودیم. به عبارت دیگر، با در نظر گرفتن اصل و اساس گوهر تجارب تاریخی خود، لایههای بیرونی آن را با جریان متحول زمانه و نیازهای روز متحول مینمودیم ۲ متأسفانه، در مراحل متعدد تلاش برای توسعه وتحول در نظام فعلی تربیت رسمی وعمومی(پیش از انقلاب اسلامی) نیز، این نحوهٔ مواجهه با مظاهر تربیتی سنت اسلامی و ایرانی مورد توجه نبوده است. اگرچه منتقدانی منصف در آن زمان از منظر فلسفهٔ تربیت این گسست را مورد انتقاد قرار داده اند. "به هر حال توسعهٔ مطلوب در نظامهای تربیتی جامعهٔ معاصر همچنان نیازمند چنین مواجههٔ فعالی با سنت و میراث تربیتی است ٔ که تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی وعمومی به شکل اسلامی و بومی، راه را برای این مواجههٔ ناگزیر هموار میسازد<sup>۵</sup>.

۵-با عنایت به ظهور و تداوم انقلاب اجتماعی فراگیر اســلامی و تأسیس نظام سیاسی نوپایی بر اساس مبانی و ارزشهای اسلامی به نام «جمهوری اسلامی » در کشور ایران که داعیهٔ ارائهٔ الگوی بدیعی برای حاکمیت سیاسی برمبنای جهانبینی و نظام ارزشی اسلام، جهت

۱. عماد افروغ در اثر خود تحت عنوان "هویت فرهنگی و حقوق ایرانی" (۱۳۸۷)چنین نقدی را بر نحوهٔ مواجههٔ ایرانیان با مدرنیته ارائه داده است.

۲.این رویکرد در نگاهی دیگر(باقری ۱۳۸۵) " سنت گرایی تحولی" نام دارد. سنت گرایی تحولی یعنی باز شناسی گوهر ارزشها (در اینجا سنت) در شرایط متحول است. سنت گرایی تحولی از منظری نسبت ما را با گذشته نیز تعریف و تبیین

۳. رضا آراســته (۱۳۴۸) در مقالهای تحت عنوان " تجزیه و تحلیل تعلیم و تربیت ایران" این نقد را بر جریان مدرنســازی نظام تربیت رسمی ایران وارد نموده است.

۴. مقام معظم رهبری دراین خصوص با مضمونی مشابه در دیدار با استادان دانشگاههای سمنان در تاریخ ۸۵/۸/۱۸ می فرمایند: " حرف اصلی ما امروز این است که نه با توقف در گذشته و سرکوب نوآوری می توان به جایی رسید، نه با رهاسازی و شالودهشکنی و هرج و مرج اقتصادی و عقیدتی و فرهنگی میتوان به جایی رسید؛ هر دو غلط است."

۵.ماجد عرسان کیلانی(۱۳۸۹) در کتاب "فلسفهٔ تربیت اسلامی" در تحلیل تاریخی خود از فرایند تربیت در جهان اسلام پس از تقسیم بندی مؤسسات تربیتی فعال در جوامع اسلامی در چند قرن گذشته، آنها را مورد انتقاد قرار میدهد. از نظر وی مؤسسات تربیتی جهان اسلام در مواجهه با مدرنیته دو دسته شدند: گروهی به سنت چسبیدند و گروهی به تجدد گرویدند. گروه نخست هیچ فلسفهٔ تربیتی روشن و متناسب با نیازهای جوامع اسلامی ارائه ندادند و تنها به تمجید و افتخار به گذشته اکتفا کردند و گروه دوم یکسره به تقلید از دیگران گرائیدند و تجارب گذشته را وانهادند و به نیازهای بومی و شرایط تاریخی و فرهنگی کشورهای اسلامی بی توجه شدند. حاصل این تقلید این شد که بذر احساس کاستی و پستی را در روح متربیان کاشتند و نخبگان تربیت شده در این مؤسسات پیوند روحی و عقلی خود را با جوامع مادری شان گسستند و به غرب پیوستند. این فیلسوف مسلمان چاره را در بر گشت به اسلام و تدوین فلسفهٔ تربیتی مبتنی بر آموزههای اسلامی با درک صحیح از شرایط جهان امروز- یعنی قرائتی نو از فلسفهٔ تربیتی اسلامی متناسب با شرایط زمانه- میداند.

حل و فصل اهم مسائل اجتماعیِ ناشی از تعارض سنت و مدرنیته دارد لزوم تدوین چنین فلسفه ای برای هدایت و بازسازی نظام تربیت رسمی و عمومی در این کشور آشکارتر به نظر میرسد؛ چراکه اگر جامعه ای با انقلابی گسترده درصدد برپایی و تثبیت نظام اجتماعی تازه ای با تکیه بر حمایتهای عمومی و فراگیر مردم برآمد، بی تردید ادامهٔ فعالیت نهادهای اجتماعیِ آن به سبک گذشته، آن را متزلزل خواهد کرد. پیداست که نظام تربیت رسمی و عمومی، به لحاظ تأثیر مستقیم وغیر مستقیم برنسل جوان جامعه، در تداوم ارزشهای انقلاب اسلامی و بازسازی و تثبیت نظام اجتماعی نو نقشی بی بدیل دارد و عقب ماندگی تربیت رسمی و عمومی از ارزشهای انقلاب اسلامی، به گسست دارد و عقب ماندگی تربیت رسمی و عمومی از ارزشهای انقلاب اسلامی، به گسست اجتماعی بین نسل نوخاسته و این ارزشها منجر خواهد شد اد

به این ترتیب در جامعه ای همانند ایران، که انقلاب اجتماعی فراگیری در آن رخ داده و نظام سیاسی جدیدی بر اساس آموزههای اسلامی در آن بر پا شده، ادامهٔ حضور الگویی از تربیت رسمی که بر پایهٔ ایدههای اصلی مدرنیته (اومانیسم و سکولاریسم) و بی توجه به مبانی اسلام ساخته و پرداخته شده است، اصولاً نوعی عقب ماندگی است که به گسستی پیشرونده دامن می زند. از این رو تداوم انقلاب اسلامی و برپایی جامعهٔ اسلامی مطلوب در گرو متناسبسازی نهادها، ساختارها و سازوکارهای اجتماعی، به ویژه نظام تربیت رسمی و عمومی با ارزشهای اساسی اسلام و انقلاب اسلامی است، که تنها با تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی با رویکرد اسلامی (آن هم بنا بر فهم و تفسیر موجهی از این رویکرد که درقانون اساسی جمهوری اسلامی ایران و در دیدگاه رهبران انقلاب اسلامی متجلی است) ممکن می شود.

۶-تربیت رسمی و عمومی (در شکل فعلی آن)، نهادی است که با آغاز دوران مدرنیته در جوامع غربی ظهور یافته است و لذا یکی از مظاهر تمدن مدرن به شمار میآید. از اینرو برقراری نسبتی برقراری نسبت دقیق و عقلانی بین این نهاد و جوامع اسلامی، مستلزم برقراری نسبتی

۱. مقام معظم رهبری در زمان ریاست جمهوری به تاریخ ۶۱/۱۱/۲۷ در دیدار با وزیر آموزش و پرورش و معاونین به چنین مضمونی اشاره داشته اند:

«حقیقت این است که اگر ما همهٔ جوانب کار را درست کنیم الآجانب آموزش و پرورش را، هیچ اطمینانی به ادامهٔ این انقلاب پرخرج خوش عاقبت نخواهد بود...شاگر چنانچه نتوانید آموزش و پرورش را، آنچنان که شایستهٔ آموزش و پرورش انقلابی این زمان هست با ابتکارتان، با دلسوزیتان و اهتمامتان، با دقتتان در نزدیک کردن هر چه بیشتر حرکت آموزش و پرورش به مجرا و نمط دینی حرکت دینی اگر نتوانید خدای نکرده، با این اهتمام کار را بر روال صحیح حرکت بدهید و آموزش و پرورش را پیش ببرید انقلاب از این ناحیه ضربه خواهد خورد و اگر موفق بشوید آن آیندههای فوق العاده و درخشان در انتظار ما خواهد بود.» همچنین ایشان در دیدار باگروهی از مربیان پرورشی و معلمان استان چهار محال و بختیاری در تاریخ ۲۲/۰/۱۹ فرمودند که: «قوام اصلی انقلاب در تمام مناطق کشور، برای درازمدت به همین آموزش و پرورش هست و لاغیر.»



عقلانی و مستدل بین سنت و مدرنیته است. برقراری این نسبت، چالش مهم و بزرگ جوامع اسلامی از زمان آشنایی با مظاهر تمدن غرب بوده است و در خصوص شکل مواجههٔ با آن، رویکردهای نظری و عملی متفاوتی در جوامع اسلامی شکل گرفته است. این رویکردها، بنا بر یک دستهبندی از اندیشــهٔ اجتماعی معاصر اسلامی ۲، عبارتاند از: رویکرد تجددگرا<sup>۳</sup>، رویکرد شریعتگرا و رویکرد تمدنساز، که در نگاه به مدرنیته و جایگاه دین درعرصهٔ زندگی و نسبت سنت و مدرنیته تفاوتهای قابل توجهی دارند.

اندیشمندان طرفدار «تجددگرایی »، چارهٔ حل مسائل مسلمانان در دوران معاصر را، در تن دادن به اصول و چهارچوب مدرنیته میدانند (البته برخی از آنها تلاش بلیغی مینمایند تا این چهارچوب را با اسلام منطبق، یا به تعبیری، اسلام را با این چهارچوب سازگار سازند). ینج محور اساسی این دیدگاه از این قرار است: نگرش انسان مدارانه، علم گرایی و تأکید بر خرد ابزاری، توسعه گرایی، تاریخیت و نسبیت فهم و آینده گرایی. اما اندیشمندان طرفدار رویکرد «شریعت گرایی»، راه حل مسائل اجتماعی مسلمین را در اجرای احکام فقهی بدون نیاز به پردازش الگوهای عینی و تجربی میدانند. اندیشههای این گروه حول پنج محور اصول گرایی، آئین گرایی و تکلیفمداری، اجتهاد گرایی و روشـمندی در فهم دین، التقاط ستیزی و گذشته گرایی می چرخد. اما رویکرد «تمدن سازی» در زمینهٔ مواجهه با مظاهر مدرنیته، جهت دیگری را برگزیده است. در این رویکرد، افزون بر وحی و تعالیم دینی جایگاه ویژهای برای عقل در نظر گرفته می شود. دین صرفاً در قلمرو

۱. «تفوق تمدن غرب و نفوذ و گاه اســتیلای آن در جوامع اســلامی، برخوردهای متفاوتی را در ایران به همراه داشــته است. گروهی مانند سید حسن تقی زاده متمایل به یک تغییر بنیادی در فلسفهٔ اجتماعی ایران و خواهان یک نظام اجتماعی سکولار بوده اند.گروهی دیگر با گرایشهای محافظه کارانه مانند شیخ فضلالله نوری نمادهای تمدن غربی را برای دین و ديانت و اسلام خطر تلقى مى كردند. گروه سوم(مانند آيت الله نائيني در كتاب تنبيه الامه و تنزيه المله) قائل به تلفيق و جذب عناصری از تمدن مغرب زمین در اندیشهٔ اسلامی بودند و چنین رویکردی رابرای مواجهه با تمدن غرب بر گزیده اند». (سید حسین سیف زاده، ۱۳۸۲)

۲. برای آگاهی بیشتر از خصوصیات این رویکردها نگاه کنید به: سبحانی، ۱۳۸۵،

۳. مقام معظم رهبری در راستای نقد تجددگرایی افراطی دردیدار با استادان دانشگاههای استان سمنان در تاریخ ۸۵/۸/۱۸ چنین فرموده اند: «در دوران مشـروطیت و بعد از اسـتقرار آن، روشــنفکرهای درجهٔ اول ما عقیدهشان این شد که اگر ایران بخواهد پیشرفت کند، باید از فرق سر تا پا غربی کامل بشود! این، یعنی تقلید محض. و همینطور هم عمل کردند و این روند تا حکومت پهلوی ادامه داشت. حکومت پهلوی آمد این را برنامهریزی کرد تا با سرعت بیشتری این کار انجام بگیرد... این سرگذشت تحولات ما در دوران طاغوت است که با همان مدیریت خطرناک به سمت نابود کردن اصالتها رفت... نسخههای پیشرفت و نسخههای غربی و بیگانه، بعضاً حتّی خائنانه است... تقلید، رایج شدن و پیشرفت تقلید، پیشرفت نیست.... نه اینکه ترجمه را رد کنیم...نه خیر، ترجمه هم خیلی خوب است؛ یاد گرفتن از دیگران خوب است؛ اما ترجمه کنیم تا بتوانیم خودمان به وجود آوریم. حرف دیگران را بفهمیم تا حرف نو به ذهن خود ما برسد؛ نه اینکه همیشه یای حرف کهنهٔ دیگران بمانیم...زبان ملی را مغشوش کردن، هویت اسلامی ملی را سلب کردن و مدلبازی به جای مدل سازی، پیشرفت نیست.»

و محدودهٔ زندگی فردی قرار ندارد بلکه برنامهٔ جامع زندگی تلقی می شود و در عرصههای مختلف سیاسی و اجتماعی حضور اساسی دارد. دین در عرصههای مذکور اصول کلی و در مواردی اصول و قوانین جزئی دارد و در عرصههایی نیز بهمثابهٔ منطقة الفراغ وارد نشده است.

از ایسنرو در عرصهٔ اخیر، استفاده از عقل و دانش متراکم بشری و توسعهٔ آنها در چهارچوب مبانی و ارزشهای دینی، جایگاه ارزشیمندی دارد. بر اساس این رویکرد، مسلمانان می توانند و باید بر مبنای تفسیر کتاب و سنت و اجتهاد روشمند و پویا، در جامعهٔ اسلامی، متناسب با مقتضیات زمان و مکان به سوی پیریزی تمدن نوین اسلامی گام بردارند. از منظر رویکرد تمدنسازی، اجرای همهجانبهٔ اسلام، تنها در قالب فرآیند نوسازی جامعه به سوی یک الگوی مطلوب اسلامی و تأسیس نهادها و سازوکارهای متناسب با آنها میسر است. لذا این رویکرد برای پیریزی تمدن نوین اسلامی بر ضرورت تدویس الگوهای اجتماعی تأکید دارد. لذا بنا بر این رویکرد کلان در مواجهه با مدرنیته، که به نظر می رسد با توجه به شواهد وقرائن بسیار با راهبردهای کلان انقلاب اسلامی وجمهوری اسلامی وایرانی مناسب با مقتضیات زمان برای نظام تربیت رسمی وعمومی کشور ما تدوین شود.

۷- قاعدهٔ "نفی سبیل" ازقواعد فقهی فراگیر و گسترده در تمامی ابواب فقه است که دلالتهای روشنی برای تنظیم سیاستها و مناسبات جوامع اسلامی با جوامع دیگر دارد. صرف نظر از مباحث و اختلاف فقها بر سر این قاعده و موارد شمول آن به نظرمی آید جوامع اسلامی باید به گونهای رفتار نمایند که در زمینهٔ موضوعات فرهنگی و اجتماعی و سازو کارهای اجتماعی و نهادهای آن باب سلطه بیگانگان و سلطهٔ پذیری از ایشان باز نشود و در حوزههای فکری و نظری به کسب قدرت و استقلال و بومی سازی دانشها و تخصصها نظر داشته باشند. این جریانی است که در دوره بیداری مسلمانان به شدت

۱. سبیل به معنای راه و حجت است و از نظر فقهی مراد از نفی سبیل این است که خداوند متعال حکمی جعل (نوضع) نکرده است که بر اثر آن برتری کفار را بر مسلمانان ثابت کند. آیهٔ ۴۱ سورهٔ نساء میفرماید"خداوند تسلطی برای کافرین بر مسلمانان قرارنداده است." مفاداین آیه این است که خداوند حکمی را که موجب تسلط کفاربر مسلمانان شود جعل نکرده است. (حسن رضایی، قاعدهٔ نفی سبیل، تاریخ استخراج، ۴۱/۹/۹ وبگاه پژوهشکدهٔ باقرالعلوم). اگرچه برخی(مانند شیخ انصاری) اعتقاد دارند که این آیه ناظر به حیات اخروی است اما بنابر مفاد برخی دیگر از آیات دیگر قرآن و روایاتی مانند حدیث مشهور پیامبر (ص) که میفرماید اسلام دین برتر است و هیچ آئینی بر او برتری ندارد و همچنین عقل و اجماع، این قاعده درفقه اسلامی جزء قواعد فراگیر و گسترده در تمامی ابواب فقه است(رحمانی، قاعدهٔ نفی سبیل از نظر فریقین، تاریخ استخراج، ۴۱/۹/۱۸ وبگاه حوزه: hawzah.net). در تاریخ اسلام به ویژه دوران معاصر، فتواهای متعددی ناظر بر این قاعده فقهی بوده است. مانند فتوای تحریم تنباکو، فتوا به ملی شدن صنعت نفت، فتوای تحریم کاپیتولاسیون و ماننداین ها(رحمانی، همان منبع)

مورد تأیید و تأکید رهبران جوامع اســلامی ٔ بوده اســت. یویایــی و تعالی این جوامع در دوران معاصر مرهون چنین نگرشی خواهدبود. اگرچه باب تعامل و تعاطی با اقوام ملل گوناگون بر مسلمانان بازبوده و هست وهیچ گاه مسلمانان به دور خودحصارنکشیدهاند و با تلاش زیاد، با جذب عناصر سازندهٔ ملل دیگر، فرهنگ و تمدن اسلامی را یویا تر کرده اند. لیکن این گونه تعامل بر اساس قاعدهٔ نفی سبیل، تنها در صورتی که مستلزم نفی ایجادسلطهٔ بیگانگان و موجب غنای جوامع اسلامی شود مورد پذیرش است.

تجارب قرون اخیر نیز نشان داده است که یکی از مجاری مهم برای نفوذ استعمار گران، نظام تربیتی جوامع است. زیرا نظام تربیتی ناوابسته زمینه ساز پویایی و اصالت تحولات اجتماعی خواهد بود و برعکس وابستگی در نظام تربیتی به وابستگی سیاسی، اجتماعی و فرهنگی عمیق می انجامد.

بنابراین به اقتضای قاعدهٔ نفی سبیل، به نظر میرسد نهادهای تربیتی جوامع اسلامی، به ویژه نهاد تربیت رسمی و عمومی در شکل فعلی آن که تحت تأثیر تجارب مغرب زمین شـ كل گرفته است، بايد متناسب با فرهنگ اسلامي و شرايط و بسترهاي اجتماعي حاكم بر این جـوامـع بازتعریف و الگوسـازی شوند تا دادوسـتد وتعامل ناگزیر این نهاد با دیگر نظامهای تربیتی منجر به تثبیت وتداوم تسلط فکری و فرهنگی بیگانگان بر نظام تربیتی جوامع اسلامی نشود. به نظر میرسد، تحقق این مهم مستلزم بازنگری در فلسفهٔ تربیتی الگوی وارداتی تربیت رسمی وعمومی و تدوین فلسفهٔ تربیتی خاصی برای نظام تربیت رسمی وعمومی متناسب با مبانی فکری وارزشها وفرهنگ اسلامی این گونه جوامع است. با توجه به نكات ياد شـده مي توان گفت اهتمام به اين امر بنيادي(يعني تدوين فلسفهاي خاص برای نظام تربیت رسمی وعمومی با ویژگی اسلامی وایرانی) میبایست در کشور ما بلافاصله پس از پیروزی انقلاب اسلامی همزمان با اصلاحات ضروری کوتاه مدت در نظام آموزشی بازمانده از نظام سیاسی پیشین آغازمی شد که متأسفانه این امر مهم تاکنون به دلایل متعدد به تأخیر افتاده

از اینرو متصدیان مطالعات نظری سـند ملی آموزش و پرورش، تدوین« فلسـفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» را وجههٔ همت خویش قرار داده و کوشیدهاند تا به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران در قالب مجموعهای

۱. از جمله جمال الدین اسدآبادی، محمدعبده، اقبال لاهوری و امام خمینی(ره)

۲. خوشبختانه سخنان مقام معظم رهبری در اردیبهشت ۸۵ و مرداد ۸۶ و تأکید ایشان مبنی بر لزوم مشخص شدن فلسفهٔ آموزش و پرورش با جهت گیری اسلامی تحت عنوان اولین گام تحول اساسی در این نظام، زمینهٔ بسیار مناسبی را برای اهتمام به این ضرورت تاریخی فراهم آورد.

جامع، سازوار، به هم پیوسته، مدلل و مدون برمبنای « فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران» بپردازند. چنان که گفته شد تا کنون اقدام قابل توجهی در این خصوص انجام نیافته است ای لذا تدوین «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» را می توان اولین گام جدی در این مسیر محسوب نمود. امّا پیش از ورود به بحث اصلی یعنی تبیین مبانی، چیستی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی لازم است اشاره کوتاهی به روششناسی تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی شود.

# روششناسى پژوهش

۱-در این تحقیق، مقصود از «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» عبارت است از:

مجموعهای جامع، سازوار، به هم پیوسته، مدلل و مدون، که برپایهٔ "فلسفهٔ تربیت درجمهوری اسلامی ایران" به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی درجمهوری اسلامی ایران می پردازد.

۲- در تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی، علاوه بر فلسفهٔ تربیت (مبانی، چیستی، چرایی و چگونگی تربیت)، مبانی سیاسی، حقوقی، روان شناختی و جامعه شناختی نیز به اقتضای ماهیت این نوع تربیت اضافه شده است.

۳- منظور از تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، بیان استدلالی و مبرهن این مباحث است، با توجه به مجموعهای از گزارههای معتبرفلسفی (مسلم فرض شده و اثبات شده در جای خود) تحت عنوان «مبانی اساسی تربیت»؛ به گونهای که بتوان به لحاظ منطقی در صورت اذعان به درستی و حقانیت این مبانی-به صورت اصول موضوعه- بیان تجویزی آن مطالب را دربارهٔ حقیقت تربیت، امری مدلل و مستدل دانست.

۴- با اتکا به فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران کوشیده ایم - ضمن رعایت شرایط اجتماعی وسیاسی جامعهٔ ایران در دوران انقلاب اسلامی ومتناسب با نظام جمهوری اسلامی ایران- در پاسخ به چالشهای اکنون و آیندهٔ تربیت رسمی و عمومی برای چیستی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی پاسخهای مستدلی به صورت نظام مند تهیه و تدوین شود.

۱. البته تلاش شایان تقدیر «طرح کلیات تغییر بنیادی نظام آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران» که گامهایی در این مسیر برداشته است و نیز طرح «پژوهشی برای دستیابی به فلسفهٔ آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران» (باقری، ۱۳۸۰) در این میانه استثنا هستند. ولی چنان که در پیش گفتار این مجموعه اشاره شد این دو تلاش ارزشمند در این زمینه با کاستیهای جدی مواجه هستند.





۵- نحوهٔ اسـ تنتاج واستنباط مبانی اساسی تربیت و چگونگی استناد و استدلال به آنها برای تبیین چیسـتی، چرایی وچگونگی تربیت از روششناسـی خاصـی (در ایجاد ارتباط بین هسـتها و بایدها، بهدلیل ماهیت تجویزی مباحث فلسـفهٔ تربیت و حضور توأمان عناصر تحلیلی- توصیفی و اسـ تنباطی - تجویزی در مقدمات اسـتدلال بر این مباحث) تبعیت می کند که نه می توان آن را در قالب شکل سادهٔ برهان (قیاس منطقی و اَشکال اربعهٔ آن) قرار داد ونه ممکن است با عنایت به التزام به تأثیرپذیری فلسفهٔ تربیت اسلامی از تعالیم دینی اسـلام و سـازگاری محتوای آن با این تعالیم، این روششناسی را صرفاً در محدودهٔ دینی اسـلام و سـازگاری محتوای آن با یتبیه نمود. همچنان که نمی توان برای تدوین تحلیلـی، انتقادی یا رویکرد قیاس عملی) تعبیه نمود. همچنان که نمی توان برای تدوین مصادیق متنوع فلسـفهٔ تربیت روششناسـی کامـلاً واحدی را در نظر گرفـت. لذا ما در این مجموعه با شـیوهای ابداعی برای تبیین چیسـتی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی، براسـاس نگرش اسلامی مناسـب برای جامعه اسلامی ایران در دوران معاصر، به ترتیب این گامهای روشمند را طراحی و اجرا نمودهایم:

- ۱-۵ نخست با تکیه بر مباحث فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و متناسب با آن ضمن مراجعه به تحقیقات پیشین، مجموعهای از گزارههای مدلل سیاسی، حقوقی، روان شناختی و جامعه شناختی را تحت عنوان «مبانی اساسی تربیت رسمی و عمومی» برگزیدهایم و آنها را پس از دسته بندی، به اختصار تبیین نمودهایم؛
- ۲-۵ آن گاه به بررسی و نقد الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی پرداختهایم و تحقیقات پیشین در این زمینه را بررسی و قوتها و ضعفهای الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی شناسایی کردهایم.
- ۵-۳ سـپس، متناسـب با مباحث فلسـفهٔ تربیت و تحلیل صورت گرفته از نقد تربیت رسمی و عمومی متناسـب با نظام جمهوری و عمومی رایج، به پردازش تعریف تربیت رسـمی و عمومی متناسـب با نظام جمهوری اسلامی ایران اقدام کردهایم.
- ۴-۵ در مرحلهٔ بعد، کوشیده ایم تا ویژگیهای تربیت رسمی و عمومی احصا و تشریح شود.
   آنگاه بر اساس این ویژگیها و محتوای فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، به تبیین چرایی(ضرورت و غایت و اهداف) و چگونگی(اصول، ارکان، الگوی نظری ساحتها) در تربیت رسمی و عمومی پرداخته ایم.
- ۵-۵ در نهایت، محصول تلاش فکری خـود را در زمینهٔ تبیین چیسـتی، چرایی وچگونگی تربیت که نتیجهٔ مباحثات فکری طولانی و جلسات مفصل اقناعی بین همکاران طرح بود،

طی چندین مرحله و به صور گوناگون در معرض نقد وبررسی ناظران محترم طرح، برخی از صاحب نظران فلسفهٔ اسلامی، بسیاری از استادان فلسفهٔ تربیت، اعضای کمیسیون تعلیم و تربیت شورای عالی انقلاب فرهنگی و کارشناسان کمیسیون حوزوی این شورا، جمعی از صاحب نظران تربیتی، مدیران ارشد، کارشناسان حوزههای ستادی واجرایی وزارت آموزش وپرورش و برخی از مدرسان مراکز تربیت معلم قرار دادیم و با دریافت بازخوردهای انتقادی ایشان نسبت به محصول این تلاش، در صدد اصلاح تدریجی ومتناوب آن (طی ۱۲ویرایش) بر اساس این نظرات ارزشمند برآمدیم تا در حد امکان به نوعی هم فکری و توافق نسبی میان محصول تلاش فکری خود با نظرات مختلف مطرح شده در این باره دست یابیم.

-8-8 در نهایت با توجه به ضرورت اعتبار بخشی اجتماعی به محصول این تلاش عقلانی در خصوص تبیین چیستی، چرایی وچگونگی تربیت، به گونهای که بتواند به مثابه فلسفه تربیت رسمی وعمومی معتبر ومقبول جامعه نقشی واقعی در پشتیبانی، هدایت، تنظیم و ساماندهی نظام تربیت رسمی وعمومی ایفا نماید، نتیجه کار خود را نخست در مرجع ذیصلاح قانونی و سیاست گذار در خصوص نظام تربیت رسمی وعمومی یعنی شورای عالی آموزش وپرورش ارائه نمودهایم و پس از تایید کلیات این مجموعه در شورای عالی آموزش وپـرورش، نتیجه این تلاش فکری را به بالاترین مرجـع تصمیم گیرنده درباره کل فرآیند تربیت در جامعه اسلامی ایران یعنی شورای عالی انقلاب فرهنگی عرضه کردهایم. در این مرحله با گرفتن بازخوردهای متعدد از اعضای محترم این شورا و بحث وبررسی تفصیلی متن پیش نهادی توسط کارشناسان مورد اعتماد شورای انقلاب فرهنگی و پذیرش نظرات اصلاحیی داور نهایی مورد قبول این مرجع - که خوشبختانه از آغاز نیز به عنوان یکی از ناظران علمی مورد قبول جامعه علمی از سوی شورای علمی طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش وکمیته مطالعات نظری برای نظارت بر مطالعات بنیادی مورد نیاز و نیز فرآیند تلفیق مطالعات نظری تعیین شده بودند ولذا به خوبی بر روند تدوین این مجموعه اشراف داشته اند- نسبت به اعتبار بخشی اجتماعی این مجموعه مدون به عنوان «فلسفه تربیت رسمی وعمومی مقبول ومعتبر در جامعه اسلامی ایران» اقدام نمودهایم.

۱. البته چنانچه در بند پیشین گذشت ابتدا محصول این کوشش فکری را، به لحاظ علمی، به محک نقد وبررسی عالمانه از منظر صاحبنظران متعدد به ویژه متخصصان فلسفه تربیت گذاشته بودیم و در نتیجه به نوعی توافق جمعی قابل قبول میان خبرگان موضوعی در این خصوص دست یافته بودیم



به هرحال بنا بر تعریف مورد نظر، مباحث فلسفهٔ تربیت رسمی وعمومی در این جا ذیل چهار عنوان زیر طرح می گردند:

- مبانی تربیت رسمی وعمومی(مفروضات سیاسی، حقوقی، روان شناختی و جامعه شناختی)؛
  - چیستی تربیت رسمی و عمومی(تعریف و ویژگیها)؛
  - چرایی تربیت رسمی و عمومی (ضرورت، غایت و هدف کلی)؛
- چگونگــی تربیت رســمی و عمومی(اصول کلی، توضیح الگوی نظری ســاحتهای تربیت وبیان ارکان و عوامل سهیم و مؤثر در تربیت رسمی وعمومی).

# ۱-مبانی اساسی تربیت رسمی وعمومی

فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی مانند هر نظریهٔ کلان و خرد تربیتی بر مفروضات و مبانی خاصی استوار است. اعتبار گزارههای تجویزی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی از مفروضات و مبانی آن نشأت می گیرد. البته بخش مهمی از این مبانی و مفروضات در «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران» و مبانی اساسی مندرج در این مجموعهٔ مدون به اجمال در بخش پیشین مورد بحث قرار گرفته است. اما بخش دیگری از تبیین فلسفی تربیت رسمی و عمومی به دلیل ویژگیهای این نوع از تربیت با مباحث سیاسی و حقوقی ارتباط پیدا می کند.

از ســوی دیگر، این نوع تربیت به ســبب شــمول نســبت به گروه ویژهای از مخاطبان در دورهٔ رشدی خاص با مباحث روان شناختی وهمچنین به دلیل تلقی از نظام تربیت رسمی وعمومی به مثابهٔ یک نهاد اجتماعی خاص با مباحث جامعه شــناختی نیز ارتباط پیدا می کند. لذا برای تبیین تربیت رســمی وعمومی باید از دســتاوردهای معتبر این دو دانش مرتبط با تربیت (جامعه شناسی و روان شناســی) نیز کمک بگیریم. بر این اسـاس در بخش مبانی اساسی تربیت رسمی وعمومی، با توجه چهار گروه مبانی سیاســی، مبانی حقوقی، مبانی روان شــناختی و مبانی جامعه شناختی، با توجه به خصوصیات تربیت رسمی وعمومی، مطرح می شوند.

#### ۱\_۱. مبانی سیاسی

تربیت رسمی و عمومی به دلیل قانونمندی، رسمیت، عمومیت والزام آور بودن حضور متربیان در آن با نظام سیاسی حاکم برجامعه نسبت وثیقی بر قرار می کند. از این رو تدوین فلسفهٔ تربیت هر جامعه نمی تواند نسبت به مقتضیات سیاسی آن جامعه بی تفاوت باشد الیابی در تبیین الگوی تربیت رسمی و عمومی برای نظام جمهوری اسلامی ایران باید به ویژگیهای سیاسی این نظام نیز توجه شود. «مبانی سیاسی» آن دسته از گزارههای مفروضی هستند که از یک سو جایگاه تربیت را در نظام سیاسی کشور جمهوری اسلامی ایران نشان می دهند و از دیگر سو چگونگی دخالت و تأثیر نظام سیاسی را در حوزهٔ تربیت بیان می کنند. در اینجا به برخی از مهم ترین مبانی سیاسی تربیت در جمهوری اسلامی ایران، که از اسناد معتبر برگرفته شده اند، اشاره می کنیم:

# ۱-۱-۱. هدف حکومت دینی زمینهسازی برای تحقق حیات طیبه است

در اندیشهٔ اسلامی، که هستی مراتبی بیانتها دارد و انسان در دایرهٔ هستی موجودی ناتمام و در ۱. این نکته شایان طرح و بحث است که در آغاز پیدایش فلسفهٔ تربیت، این مباحث در مجموعهٔ مباحث فلسفهٔ سیاسی مطرح بوده است. کتابهای «جمهور» افلاطون و «سیاست» ارسطو و «آرای مدینه فاضلهٔ» فارابی از این نمونه اند.



راه وصول به کمال تلقی می شود، مبنای تأسیس جامعهٔ اسلامی مقاصد و اهداف ویژهای است که در نگرش اسلامی تعریف شده و به منزلهٔ غایت، رسالت و فلسفهٔ دین مطرح است. به این ترتیب فلسفهٔ دین به فلسفهٔ انقلاب دینی، سپس به فلسفهٔ حکومت دینی و در نهایت به فلسفهٔ تأسیس نهادهای اجتماعی و اقدامات مربوط به آن تفصیل می یابد. هدف از تشکیل حکومت متناسب با هدف دین، زمینهسازی برای تحقق حیات طیبه است.

بنابراین، دولت اسلامی دولت «زمینهساز تحقق حیات طیبه» است، نه دولت رفاه. به بیان دقیق تر، تأمين رفاه هدف اصلى دولت اســلامي نيســت، بلكه هدف اساسي آن زمينهسازي براي تحقق حیات طیبه است و هر چند با عنایت به نقش حرکت آگاهانه واختیاری افرادجامعه در تحقق حیات طیبه، توجه دولت اسلامی بیش از هر موضوع بر تربیت افراد جامعه تمرکز می یابد؛ در عین حال، از آن جا که تأمین رفاه و امنیت و مانند اینها بر موفقیت هدایت و تربیت آحاد مردم تأثیر آشـکار دارد، دولت زمینه سـاز تحقق حیات طیبه نیز موظف اسـت به تأمین رفاه وامنیت مردم، همچون مقدمهای برای تحقق حیات طیبه همت گمارد.

امـام على(ع) فرمـود: «كاد الفقر ان يكون كفرا». همچنين ايشـان در عهدنامهٔ مالک اشـتر به چهار وظیفهٔ مهم دولت اسلامی یعنی مدیریت مالی، ایجاد امنیت، آبادانی و عمران و استصلاح شهروندان اشاره کرده اند. مطابق این فرمایش، دولت اسلامی وظیفهای جدی و مهم برای امنیت، عمران و آبادانی جامعه و مبارزه با فقر و ناداری مردم دارد و انجام این وظایف به در واقع زمینهای برای تحقق حیات طیبه به شمار میرود. با چنین نگاهی، تأمین رفاه و دیگر نیازهای افراد جامعه نيز زمينه ساز تحقق حيات طيبه است.

۱-۱-۲. تربیت شایستهٔ عموم مردم به لحاظ حاکمیت اصل مردم سالاری دینی در حكومت اسلامي، هم از جمله اهداف تشكيل حكومت است و هم با توجه به تكيهٔ اين نوع حكومت برانتخاب و حضور آگاهانهٔ مردم، راهكار اصلى حفظ وتداوم نظام سياسي مطلوب به شمار می آید.

چنان که گذشت، تربیت از کار کردهای اساسی حکومت اسلامی به شمار می آید و آن چه به اهداف حكومت تلقى شـود(نظير اجراى احكام الهي، رفاه، امنيت و برپايي عدالت)در حقيقت وسـايل و اهـداف واسـطی برای تحقق حیات طیبه و در عین حال مقدمهٔ تحقـق فرایند مطلوب تربیت در جامعه هستند. اما در واقع خاستگاه اقتدار دولت اسلامی وحفظ آن، انسانهای هدایت یافتهای هستند که در راه بریایی عدالت، پایداری حکومت دینی و گسترش هدایت، خستگی ناپذیر مجاهدت مینمایند. به این ترتیب زمینه سازی برای هدایت یا تربیت آحاد مردم، هم مقصد و

هدف دولت اسلامی است و هم، مبدأ و ضامن بقای آن؛ یعنی زمینه سازی هدایت مردم (که هم خاستگاه اقتدار عرفی این نوع حکومت مردمی است و هم اقتدار قانونی آن را تداوم میبخشد)، از یک سو توسط دولت اسلامی پیگیری میشود و گسترش مییابد و از سوی دیگر میزان توجه مردم به حفظ حکومت دینی و تلاش ایشان برای گستردن حوزهٔ نفوذ آن با حضور در عرصهٔ حیات اجتماعی سیاسی توسط آحاد جامعهٔ اسلامی از علائم هدایت مردم تلقی میشود. لذا نهادهای تربیتی در جامعهٔ اسلامی نسبت به زمینه سازی برای حضور آگاهانه و مشارکت فعال عموم مردم در حیات اجتماعی وسیاسی و تلاش و مجاهدت آحاد متربیان برای پیشرفت و اعتلای مداوم جامعه مسئولیت دارند. از مصادیق این ساز و کار «شورا» است.

شورا یکی از اصول اساسی سیاست و رهبری در دولت و مدیریت اسلامی است. قرآن کریم، در آیههای ۱۵۹ سورهٔ آل عمران و ۳۸ سورهٔ شورا، پیامبر و مسلمانان را به شورا سفارش کرده است. در احادیث و روایات نیز تأکید بسیاری بر آن رفته است (برای نمونه نگاه کنید به ترجمهٔ الحیات، جلد اول، فصل چهل دوم از باب نخست). این توصیهها نشانهٔ اهمیت و نقش حیاتی این اصل در بهبود امور جامعه در حوزههای اجتماعی و اقتصادی و سیاسی و فرهنگی است. نظرخواهی و شورا و مشارکت خردها در حیات اجتماعی(خرد جمعی) از تعالیم اساسی دین مبین اسلام است و این کار برای رهبران و مدیران جامعه ضروری تر و حیاتی تر است.

قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران در اصل هفتم، برای شورا نقش ممتاز قائل شده است در این اصل چنین آمده است: «طبق دستور قرآن کریم: وامرهم شوری بینهم، و نیز شاورهم فی الامر، شوراها، مجلس شورای اسلامی، شورای استان، شهرستان، شهر، محل، بخش، روستا و نظایر اینها از ارکان تصمیم گیری و ادارهٔ امور کشورند. موارد، طرز تشکیل و حدود اختیارات و وظایف شوراها را این قانون و قوانین ناشی از آن معین می کند».

۳-۱-۱. در حکومت اسلامی پیشرفت جامعه، وسیلهای برای بسط هماهنگ ومتعادل ظرفیتهای وجودی افراد و تعالی تجارب متراکم جامعه در جهت تحقق حیات طیبه است. رسالت دولت اسلامی سیاست گذاری و برنامهریزی برای بسط ظرفیتهای وجودی افراد جامعه و گسترش تجارب متراکم اجتماعی بر اساس نظام معیار اسلامی است (نه توسعه در مفهوم محدود آن) و لذا دولت اسلامی برخلاف دولت رفاه (که تشکیلات ایدئولوژیک سرمایه داری تلقی می شود)، از قدرت اقتصادی، صرفاً هم چون ابزاری برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد بهره می گیرد.

بنابرایس دولت اسلامی اگرچه صورت تفصیل یافتهٔ رهبری دینی و تشکیلات اجتماعی آن



محسوب میشود (ولذا تلاش برای تمهید مقدمات تربیت دینی و اخلاقی افراد جامعه از لحاظ ارزشي وظيفهٔ مهمتر دولت اسلامي است) اما تمهيد مقدمات لازم جهت تربيت اجتماعي و سیاسی، تربیت اقتصادی و حرفهای، تربیت علمی و فناوری، تربیت هنری، زیبایی شناختی، تربیت زیستی و بدنی و.... افراد جامعه نیز از وظایف اصلی دولت اسلامی است.

به بیان دیگر زمینهسازی برای رشد هماهنگ و متعادل همهٔ جنبهها و استعدادهای افراد جامعه بر اساس تعالیم اسلامی، وظیفهٔ نظام اسلامی است. زیرا در نگاه اسلامی کل فرایند تربیت و همهٔ ابعاد آن باید در چهارچوب معیارهای اسلامی باشد- چه در ساحت تربیت دینی (به معنای خاص یعنے تربیت اعتقادی عباددی) و اخلاقی و چه در ساحت تربیت اجتماعی و سیاسی، تربیت اقتصادی و حرفهای← از ایـنرو حتی تقدم و محوریت تربیت دینی و اخلاقی در چهارچوب نظام تربیت اسلامی زمانی معنا می یابد که در آن، سایر ابعاد و ساحتهای تربیت نیز از اهمیت لازم برخوردار باشند.

# ۱-۴ـدر حکومت اسلامی مجموعهٔ نهادهای فرهنگی کشور باید به صورت هماهنگ و در چهارچوب سیاستهای کلان کشور و سیاستهای کلی بخش فرهنگ (مصوب مقام رهبری )عمل کنند.

نظام تربیت رسمی و عمومی، که یکی از مهمترین دستگاههای فرهنگی کشور است، باید مطابق با اصل پنجم قانون اساسی، در راستای اصول و سیاستهای فرهنگی حاکم بر مجموعهٔ نهادهای فرهنگی کشور تحت نظارت مقام ولایت فقیه، سامان یابد و جهت دهی شود و در همین چهار چوب، تمامی سازمانها و نهادهای فرهنگی ناظر به رشد همهجانبهٔ عموم مردم باید با این نظام به صورت هماهنگ عمل کنند. ۱

# ۵-۱-۱. در حکومـت اســلامی، جهتگیــری تربیتی از جمله اولویتهای اساســی همهٔ بخشها و نهادهای اجتماعی وسیاسی و اقتصادی است.

با توجه به مبانی پیش گفته، کل نظام اسلامی، تحت نظارت ولایت فقیه، باید بکوشد تا فرایند تربیت توسط نهادهای تربیت رسمی و غیررسمی بر اساس معیارهای اسلامی تحقق یابد. از این رو جهت گیری تربیتی از مهم ترین اولویتهای کل نظام محسوب می شود و لذا برنامههای سیاسی و اقتصادی تابعی از جهت گیریهای تربیتی نظاماند و نمی توانند تعیین کنندهٔ حدود و ثغور و

١. اصل پنجم قانون اساسي جمهوري اسلامي ايران: «در زمان غيبت حضرت ولي عصر (عجل الله تعالى فرجه) در جمهوري اسلامی ایران، ولایت امر و امامت امت بر عهدهٔ فقیه عادل و با تقوا، آگاه به زمان، شجاع، مدیر و مدبر است که طبق اصل یکصد و هفتم عهدهدار آن می گردد.»

کمیّت و کیفیت تربیت باشند. این جهت گیریهای اساسی که عمدتاً ماهیت تربیتی و هدایتی دارند، در اصل سوم قانون اساسی مورد توجه قرار گرفتهاند.

طبق اصل سـوم قانون اساسـی: «دولت جمهوری اسـلامی ایران موظف است برای نیل به اهداف مذکور در اصل دوم، همهٔ امکانات خود را برای امور زیر به کار برد:

- ایجاد محیط مساعد برای رشد فضایل اخلاقی بر اساس ایمان و تقوا و مبارزه با کلیهٔ مظاهر فساد و تباهی؛
- بالا بردن سطح آگاهیهای عمومی در همهٔ زمینه ها، با استفاده ی صحیح از مطبوعات و رسانه های گروهی و وسایل دیگر؛
- آمــوزش و پرورش[تربیت رســمی و عمومــی] و تربیت بدنی رایگان بــرای همه در تمام سطوح و تسهیل و تعمیم آموزش عالی؛
- تقویت روح بررسی و تتبع و ابتکار در تمام زمینههای علمی، فنی، فرهنگی و اسلامی از طریق تأسیس مراکز تحقیق و تشویق محققان؛
  - طرد کامل استعمار و جلوگیری از نفوذ اجانب؛
  - محو هرگونه استبداد و خودکامگی و انحصارطلبی؛
  - تأمین آزادیهای سیاسی و اجتماعی در حدود قانون؛
- مشارکت عامهٔ مردم در تعیین سرنوشت سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی خویش؛
- رفع تبعیضات ناروا و ایجاد امکانات عادلانه برای همه، در تمام زمینههای مادی و معنوی؛
  - ایجاد نظام اداری صحیح و حذف تشکیلات غیر ضرور؛
- تقویت کامل بنیهٔ دفاع ملی از طریق آموزش نظامی عمومی برای حفظ استقلال و تمامیت ارضی و نظام اسلامی کشور؛
- پیریزی اقتصادی صحیح و عادلانه بر طبق ضوابط اسلامی جهت ایجاد رفاه و رفع فقر و برطرف ساختن هر نوع محرومیت در زمینههای تغذیه و مسکن و کار و بهداشت و تعمیم بیمه؛
  - تأمین خودکفایی در علوم و فنون صنعت و کشاورزی و امور نظامی و مانند اینها؛
- تأمین حقوق همه جانبهٔ افراد، از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و
   تساوی عموم در برابر قانون؛
  - توسعه و تحکیم برادری اسلامی و تعاون عمومی بین همهٔ مردم؛
- تنظیم سیاست خارجی کشور بر اساس معیارهای اسلام، تعهد برادرانه نسبت به همهٔ مسلمان و حمایت بی دریغ از مستضعفان جهان.



# ۶-۱-۱.، رویکرد «تمدن سازی» در زمینهٔ مواجهه با مظاهر مدرنیته، جهتگیری مختار و برگزیده است.

بر اساس پیشفرضها و مبانی دین شاختی تشریح شده در بخش مبانی فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران برای مواجهه با مدرنیته و مظاهر وآثار آن، رویکرد تمدن سازی در قبال رویکردهایی نظیر تجددگرایی، شریعت گرایی و سنت مداری جهت گیری مرجح است. در این رویکرد، علاوه بروحی وتعالیم دینی جایگاه ویژه ای برای عقل در نظر گرفته می شود. دین صرفاً در قلمرو و محدودهٔ زندگی فردی قرار ندارد بلکه برنامهٔ جامع زندگی تلقی می شود و در عرصههای مختلف سیاسی و اجتماعی حضور اساسی دارد. دین در عرصههای مذکور اصول کلی و در مواردی اصول و قوانین جزئی دارد و در عرصههایی نیز به «منطقة الفراغ» وارد نشده است. از این رو در عرصهٔ اخیر، استفاده از عقل و دانش متراکم بشری و توسعهٔ آنها در چهارچوب مبانی و ارزشهای عرصهٔ اخیر، استفاده از عقل و دانش متراکم بشری و توسعهٔ آنها در چهارچوب مبانی و ارزشهای دینی، جایگاه ارزشمندی دارد. بر اساس این رویکرد، مسلمانان می توانند و باید بر مبنای تفسیر کتاب و سنت و اجتهاد روشمند و پویا، در جامعهٔ اسلامی، متناسب با مقتضیات زمان و مکان، به سوی پیریزی تمدن نوین اسلامی گام بردارند.

از منظر رویکرد تمدنسازی اجرای همهجانبهٔ اسلام، تنها در قالب فرایند نوسازی جامعه به سوی یک الگوی مطلوب اسلامی و تأسیس نهادها و سازوکارهای متناسب با آنها میسر است.

این رویکرد، بهطور کلی بر این محورها تأکید دارد:

- نگرش نظاممند به معرفت دینی؛
- اصول گرایی در حوزهٔ معرفت دین و توسعه گرایی در حوزهٔ تحقق دین؛
  - تکامل در روش اجتهاد و لزوم تجدید نظر در روش علوم جدید؛
    - ضرورت تدوين الگوهای اجتماعی؛
      - پیریزی تمدن نوین اسلامی.

# ۲-۱. مبانی حقوقی<sup>۱</sup>

بر اساس مبانی اسلامی همهٔ انسانها صاحب حق و حقوقی هستند ٔ که باید توسط همگان رعایت

۱. در ایـن بخش وسـایر مباحث حقوقی این متن، عموماً از نتایج تحقیـق انصاری(۱۳۸۶)- زیر مجموعهٔ تحقیق علم الهدی
 ۱۳۸۶ استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

۲. حقوق دانان عمدتاً حقوق را به دو قسـمت حقوق فطری و حقوق وضعی تقسـیم مینمایند. آنچه در اینجا مد نظر اسـت صرف نظر از چیستی آن بر اساس کرامت ذاتی انسان، همان حقوق فطری اوست." این حقوق آمیخته با اصل تکلیف است، بدین معنی که این گونه حقوق در عین این که امتیازاتی برای صاحب حق یا کسی که از این امتیاز منتفع می شود به همراه



شوند. زیرا به همان اندازه که در نگاه دینی مکلف بودن انسان اهمیت دارد صاحب حق بودنش نیز در خور توجه است و این دو موضوع، دو روی یک سکه اند. به سخن دیگر، بین حق و تکلیف آحاد اجتماع، موازنه بر قرار است'. اگر در جایی حقی هست تکلیفی نیز وجود دارد. ۲.

تربیت رسمی و عمومی، به دلیل قانونمندی ونیز به سبب ارتباط عمیق با نظام سیاسی، لاجرم با نظام حقوقی جامعه نیز ارتباط پیدا می کند؛ از دیگر سو نظام حقوقی جامعه در نگاهی کلان، مجموعهای از گزارههای اعتباری وتجویزی است که خرد جمعی جامعهٔ مبتنی بر فلسفهٔ اجتماعی، آنها را برای حیات بالندهٔ آحاد خود ضروری می داند. لذا به آنها وجاهت قانونی می دهد و برای آنها لوازم ضمانت اجرایی فراهم می کند. از این رو نظامهای حقوقی نیز با مصالح تربیتی کلان جامعه ارتباط دارند. لذا می توان گفت که فرایند تربیت رسمی و عمومی با نظام حقوقی ارتباطی دوسویه و وثیق برقرار می کند. در این بخش، متناسب با صبغهٔ مباحث حقوقی به مهم ترین مبانی حقوقی تربیت در جامعهٔ اسلامی ایران اشاره می کنیم این مبانی در قالب حقوق و تکالیف فردی و اجتماعی در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، قوانین موضوعه ومعاهدات بین المللی پذیرفته شده در جمهوری اسلامی ایران (منطبق با ضوابط فقه وحقوق اسلامی) مورد تأکید قرار گرفته اند:

دارد؛ برای دیگران بر حسب نوع ارتباطشان با فرد، تکالیفی را ترسیم می کند (محمد علی حاجی ده آبادی، حقوق تربیتی کودک، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۸۴).

۱. بدیهی است که بین خدا و انسان این موازنهٔ تکلیف و حق، وجود ندارد.

۲. امام على (ع) در نهج البلاغه به مناسبتهاى مختلف از حقوق انسانها سخن گفته است. در خطبهٔ ۲۱۶، حقوق متقابل حاکـم و مـردم به زیبایی بیان مینماید (به نقل از ترجمه الحیات ج ۲). همچنین بنگرید به خطبههای شـمارهٔ ۱۳۱، ۱۱۹، ۱۴۲، ۱۶۶ که امام (ع) درباره حقوق انسانها مسائلی را مطرح کرده اند. بدیهی است که حق و عدالت دو مفهوم هستند که با همدیگر ارتباط تنگاتنگ دارند.. امام علی (ع) که در دوران حکومت خود اصل وثیق عدالت را سرلوحهٔ کار قرار داده بود یکی از دغدغههایش حقوق مردم بود و این مهم در بیانات حضرت کاملاً مشهود است. یک از نکات مهم مود تأکید امام در خطبهٔ ۲۱۶ حقوق متقابل(دوطرفه) است. امام (ع) مىفرمايد: حق به نفع كسى جريان نمى يابد مگر اين كه دربرابر آن حقی بر گردن او قرار گیرد (مسئولیتی برای او به وجود میآید) و حقی بر گردن کسی نمیآید مگر این که به نفع او حقی بر گردن دیگری خواهد بود. از نظر امام(ع) در هیچ مورد حق یک جانبه وجود ندارد. در همه جا اگر حقی برای کسی قرار داده شود طرف مقابل حقی بر او پیدا می کند (مکارم شیرازی، شرح خطبهٔ ۲۱۶، تاریخ استخراج ۸۹/۶/۲۹ وبگاه دفتر آیه الله مکارم شیرازی، makarashirazi.org ). بر این اساس حق و تکلیف مقارن هماند و اگر حق بر تربیت برای فردی در نظر گرفته می شود در مقابل او مسئولیت بهرهمندی از آن را خواهد داشت. حقوق انسانها در اسلام تا آنجا اهمیت دارد که خداوند از حق بندگان خود(حق النّاس) در نمی گذرد. در حدیثی از امام علی(ع) نقل شده است که میفرماید: خداوند متعال رعایت حقوق بندگانش را مقدمهٔ رعایت حقوق خودش قرار داده است. پس هرکه به رعایت حقوق بندگان خدا قیام کند این خود سبب قیام به ادای حقوق خدا خواهد شد(تحف العقول:۱۸۴، به نقل از ترجمهی الحیات جلد اول باب چهارم، فصل هفتم). پیامبر(ص) در احادیت متفاوتی حقوق اصناف مختلف مردم را بر شـمرده اسـت، مانند حق همسایه، مسلمان، برادر، شوهر و فرزند (نهج الفصاحه: ۸۲۱ - ۸۹۷). امام سجاد(ع) نيز در رسالهٔ حقوق، ابعاد مختلف حقوق انساني را تدوين نموده اند.

# حق برتربیت

حق بر تربیت از جمله موضوعاتی است که دو جنبهٔ فردی و اجتماعی دارد که استیفای این حق با تكليف نهادهاي مختلف جامعه همراه است.

در جنبهٔ فردی تربیت، فرد و خانواده صاحب حق و تکلیف اند. لذا به طور کلی مسئولیت اولیه و اصلی تربیت کودکان با والدین است و دولت نقش مکمل و ناظر را به عهده دارد. ولی ایفای جنبهٔ اجتماعی حق بر تربیت باید با مسئولیت ارکان تربیت و همهٔ نهادهای سهیم صورت پذیرد که در تربیت رسمی و عمومی مسئولیت اصلی بر عهدهٔ حاکمیت است و والدین نقش مکمل و ناظر را دارند. در عین حال والدین (خانواده) در فرایند تربیت رسمی و عمومی فرزندان خود از حقوق زیر برخوردارند:

- حق انتخاب نوع تربیت فرزندان خود (در چهارچوب فلسفهٔ تربیتی جامعه)؛
- حق مشارکت در مدیریت نظام تربیت رسمی و عمومی در حد توانایی و صلاحیت؛
  - حق مشارکت در جریان تربیت فرزندان خود؛
  - حق نظارت بر نظام تربیت رسمی و عمومی ۲.

در جنبهٔ اجتماعی تربیت، دولت اسلامی (حاکمیت) برای تحقق شایستهٔ حق بر تربیت نسبت به آحاد افراد جامعه عهدهدار سیاستگذاری و برنامهریزی است.

اما عموم شهروندان جمهوری اسلامی ایران از منظر تربیتی دارای حقوق زیرند:

- حق دسترسی برابر به فرصتهای تربیتی آ؛
- حق برخورداری از تربیت منطبق با نیازها و شرایط فردی، خانوادگی، اقتصادی و فرهنگی<sup>۱</sup>؛

۱. با توجه به ماهیت حق بر تربیت برای والدین، این مشارکت «حقی» است که دولت مکلف است آن را رعایت کند؛ ولی نمی تواند آنها را به رعایت این حق اجبار کند. حق مشارکت والدین در مدیریت و نظارت بر جریان تربیت مشروط به عدم ضرر تربیتی است.

۲. لذا می توان گفت که ارزش یابی انتقادی و دقیق از نظام تربیتی ضرورت دارد و باید سازوکاری مستقل برای آن در نظر

۳. بر اساس بندهای ۱ و ۱۴ و ۱۵ اصل سوم و اصلهای نوزدهم و بیستم قانون اساسی، همهٔ آحاد کشور باید حق دسترسی برابر به فرصتهای تربیتی و آموزشی را، صرف نظر از محدویتهای فردی (مانند جسمی) و خانوادگی و اجتماعی، داشته باشند. همچنین این حق در مادهٔ ۲۶ اعلامیهٔ حقوق بشر و ۲۸ میثاقنامهٔ جهانی حقوق کودک مورد تأکید قرار گرفته است. این حق اشاره به اصل اساسی عدالت منع تبعیض (مفاد اصول اول و دوم قانون اساسی، مواد اول و دوم اعلامیهٔ جهانی حقوق بشــر، مادهٔ دوم میثاق جهانی حقوق کودک، مادهٔ اول قانون تأمین وســایل و امکانات تحصیل اطفال و جوانان ایرانی) دارد. عدالت در بعد کمّی، مقتضی برابری فرصت دسترسی به تربیت رسمی و عمومی است و همگان حق دارند که به حد نصابی از تربیت رسمی و عمومی دسترسی داشته باشند. مادهٔ هفت اعلامیهٔ حقوق بشر نیز بر این تساوی در حقوق تربیتی اشاره دارد. ۴. اصول بیست و نهم و چهل و سوم قانون اساسی و مادهٔ بیست میثاق جهانی حقوق کودک، اصل پانزدهم قانون اساسی

- ullet حق برخورداری ازحد نصابی شایسته از تربیت (عمومی) بهطور رایگان و الزامی  $^{1}$ 
  - حق برخورداری از تربیت اخلاقی و دینی $^{7}$ ؛
  - حق برخورداری از تربیت تأمین کنندهٔ کرامت انسانی $^{7}$ ؛
  - حق برخورداری از تربیت تأمین کنندهٔ و ارتقا دهندهٔ آزادی انسانی ً؛
    - حق برخورداری از تربیت آگاهی بخش $^{\alpha}$ ؛
    - حق برخورداری از تربیت تفکر برانگیز و خلاق ً؛
  - حق برخورداری از تربیت زمینه ساز استقلال ملی و رهایی بخش از انواع سلطه  $^{\mathsf{Y}}_{!}$ 
    - ullet حق برخورداری از تربیت زمینه ساز وحدت ملی و انسجام اجتماعی  $^{\wedge}$ ؛
      - حق برخورداری از تربیت مصون از تعرضات جسمانی و روانی<sup>۹</sup>؛

نیز بر حق برخورداری از آموزش زبان محلی و مادری در کنار آموزش زبان فارسی تأکید می کند. این ویژگی به جنبهٔ کیفی اصل عدالت تربیتی اشاره دارد. معنی عدالت تربیتی در بعد کیفی، رعایت تفاوتهای فردی فرهنگی و خانوادگی و حتی جغرافیایی در جریان تربیت است. به این صورت که تربیت، به هر فرد متناسب با نیازهایش ارائه شود. این موضوع در مورد کودکان با نیازهای تربیتی ویژه مصداق آشکارتری می یابد. این بعد از عدالت در مواد مرتبط قانون اساسی با تربیت (مستقیم و غیر مستقیم) نیز ملاحظه می شود.

1. اصل ســــهام و بند ســوم اصل سوم قانون اساسی و مواد اول و دوم قانون تأمین وسایل و امکانات تحصیل اطفال و جوانان ایرانی. بهرغم نظرات موافق و مخالف اجباری بودن تربیت، نظر غالب بر این است که تعلیم و تربیت اجباری به نفع کودکان است. مادهٔ بیست و ششم اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر، مادهٔ چهارم میثاق مبارزه علیه تبعیض در امر تربیت رسمی و عمومی و مادهٔ بیست و هشتم میثاق جهانی حقوق کودک و مادهٔ دوم قانون تأمین وسایل و امکانات تحصیل اطفال و جوانان ایرانی، بر اجباری بودن تربیت حکایت دارد.

- ۲. بند اول اصل سوم قانون اساسي.
- ٣. بند ششم اصل دوم قانون اساسي.
- ۴. بند ششم اصل دوم و بند هفتم اصل سوم قانون اساسی.
  - ۵. بند دوم اصل سوم قانون اساسی.
  - ۶. بند چهارم اصل سوم قانون اساسی.
- ۷. منجر شدن به نفی هرگونه سلطه گری و سلطه پذیری و برخوردار شدن از آزادی، حفظ استقلال و تمامیت ارضی (اصول دوم و سوم قانون اساسی).

۸. اصل نهم و بند ششــم اصل دوم و بند شـانزدهم اصل سوم و اصل یازدهم قانون اساسی. متحد الشکل بودن تربیت رسمی و عمومی امری عقلایی اســت که حدود و میزان همشــکلی آن را باید با استفاده از اصول تربیتی و حقایق علمی تعیین کرد. لزوم ایجاد دولتــ کشــور واحد و دفاع از هویت ملی مشترک ایجاب می کند که همهٔ کودکان لازم التعلیم برخی آموزشهای یک سـان را ببینند و در انتخاب محتوا کاملاً آزاد نباشــند. در عین حال، به برخی تفاوتهای دینی، مذهبی، زبانی و قومی نیز باید توجه نمود. روح قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران نیز در اصول مرتبط با موضوع تربیت رسمی و عمومی چنین است؛ یعنی توجه به وحدت ملی در عین کثرت فرهنگی و قومی و مذهبی و کثرت در عین وحدت.

۹. اصول بیست و دو و بیست و پنج قانون اساسی، مادهٔ سوم اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر و مواد سوم، سیزدهم، پانزدهم و سیو نهم میثاق جهانی حقوق کودک و مواد دوم، چهارم، پنجم و ششم قانون حمایت از کودکان و نوجوانان.



- حق برخورداری آحاد اقلیتهای دینی و مذهبی رسمی از تربیت دینی و مذهبی متناسب؛
- حق مشارکت فعال و متناسب متربیان با تواناییهای هر دورهٔ رشد، در مسائل تربیتی مربوط به خود؛
  - حق برخورداری از تربیت فنی و مهارتی متناسب با نیازهای جامعه ۲؛
    - حق برخورداری از محیط تربیتی سالم و ایمن و بهداشتی $^{7}$ ؛
  - حق توجه به علائق و استعدادهای فرهنگی و هنری در فرایند تربیت ً؛
  - حق انتخاب فعالیتهای مکمل و جانبی متناسب با علایق و استعدادها؛
    - حق انتخاب نوع تربیت (متناسب با سطح رشد و توانایی متربی)؛
- حق تشکیل مؤسسات مردم نهاد و نهادهای مدنی برای مشارکت و نظارت برنظام تربیتی.<sup>۵</sup>

## تكاليف و مسئوليتهاى تربيتي (دولت وخانواده)

دولت اسلامی موظف است شرایط برخورداری از همهٔ حقوق تربیتی را به شیوهٔ منا سب برای عموم شهروندان فراهم آورد. تعهدات ٔ دولت نسبت به حق بر تربیت به سه شکل است:

- تعهد به رعایت؛
- تعهد به حمایت؛
- تعهد به زمینه سازی برای تحقق کامل.
- وظایف دولت در خصوص حقوق تربیتی افراد نباید با نقض حقوق دیگر همراه باشد. به

۱. مطابق اصول دوازدهم، سیزدهم و چهاردهم قانون اساسی، پیروان ادیان و مذاهب رسمی، اجازهٔ آموزش ویژهٔ مذهبی را دارند؛ اما این آموزشها باید تحت نظارت دولت باشد تا با مقتضیات زندگی مسالمتآمیز و توأم با تفاهم بین پیروان ادیان و مذاهب منافاتي نداشته باشد؛ خصوصاً با عنايت به نقش اقليتها و قوميتها در حفظ اتحاد و انسجام ملي و اسلامي. ۲. بند هشتم اصل سوم قانون اساسی. البته این حق به آن معنا نیست که در تربیت رسمی و عمومی تربیت شغلی صورت

می گیرد. بلکه زمینههای لازم برای کسب مهارت و شغل انجام می گیرد.

۳. اصل بیست و نهم، بند اول اصل چهل و سوم قانون اساسی، مادهٔ بیست و پنج اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر و مواد ۳ و ۲۴ و ۱۷ میثاق جهانی حقوق کودک.

۴. بند سیزده اصل سوم، بند هفتم اصل چهل و سوم قانون اساسی.

۵ بر اساس اصل اصیل دینی و اجتماعی امر به معروف و نهی از منکر که در قانون اساسی نیز مورد تصریح قرار گرفته است همهٔ آحاد اجتماع حق نظارت بر فرایند تربیت رسمی و عمومی را دارند. این کار میتواند از طریق تشکیلات قانونی صورت گیرد. نهادهای مدنی و تشکیلات مردم نهاد می توانند ساز و کار تحقق این حق باشند.

۶. تعهد به تربیت شــامل «تعهد به وســیله» و «تعهد به نتیجه» است. به این معنا که دولت در برخی تعهدات کمّی و معین خـود ماننــد برابری فرصتهای تربیتی، متعهد به نتیجه اســت؛ اما تعهد بــه تربیت با کیفیت (منطبق بــا نیازها)، از زمـرهٔ تعهدات به وسیله به شمار میرود و دولت اسلامی باید بکوشد تربیت به بهترین وجه برگزار گردد. سخن دیگر، دولت باید تربیتی ارائه دهد که موجب ضایع شدن حقوق دیگر، از جمله «حق بر امنیت» نباشد. یعنی نباید نحوهٔ تحقق حقوق مختلف با همدیگر تعارضی داشته باشد<sup>۷</sup>.

- در صورتی که والدین وظیفهٔ تربیتی خود را ایفا نکنند، دولت اسلامی باید این وظیفه را بر عهده بگیرد. توضیح این که دولت اسلامی در این گونه موارد وظایف خاص و اضافی بر عهده دارد: کودکانی که والدین خود را بهطور دایم یا موقت از دست دادهاند، کودکانی که خود یا والدین آنها از سلامت جسمی یا روانی برخوردار نیستند، کودکانی که والدینشان صلاحیت اخلاقی یا تمکن مالی و امکانات رفاهی لازم برای برخورداری یکسان آنها با (سایر کودکان از حق بر تربیت) ندارند. زیرا، اصل برابری فرصتها که یکی از پایههای بنیادین عدالت اجتماعی را تشکیل میدهد، ایجاب میکند که دولت اسلامی با حمایت از چنین کودکانی، زمینههای فعالیت و شکوفایی استعداد آنها را فراهم آورد. دولت اسلامی می تواند با ایجاد تبعیض مثبت به نفع چنین کودکانی، بسترهای لازم را برای زندگی و رقابت عادلانهٔ آنها در جامعه فراهم آورد؛ چه اینکه برای رسیدن به عدالت اجتماعی در یک جامعه، می بایست پیشاپیش، بسترها و زمینههای برابری فرصتها پدید آمده باشد.
- سیاست گذاری و برنامهریزی در خصوص تربیت در زمرهٔ اعمال حاکمیتی است، اما نحوهٔ ارائهٔ آن قابل واگذاری به بخش غیردولتی است؛ مشروط بر آن که اصول و سیاستهای حاکم بر تربیت توسط این بخش رعایت شود. ^
- مسئولیت حفاظت از شئون تربیتی کودکان صرفاً به عهدهٔ دولت نیست؛ بلکه والدین و نیز در این امر مسئول اند. در عین حال، دولت می تواند و باید به هنگام وقوع آسیبهای مهم تربیتی با دادن گزارش به مقامات صلاحیت دار، موضوع را پی گیری کند و موجبات تعقیب اشخاص حقیقی و حقوقی بزهکار را فراهم آورد و ا

۷. در اعلامیهٔ حق بر توسعه و برنامهٔ عمل کنفرانس وین بر عدم اولویت گذاری بین حقوق مختلف تأکید شده است. البته در نظام معیار دینی بین حقوق مختلف، اولویت و تقدم برخی از حقوق و ارزشها مطرح شده است.

٨. اصل سوم قانون اساسي

۹. والدین به صورت حقیقی و حقوقی میتوانند بر عملکرد نهادهای تربیتی و عوامل ســهیم و تأثیر گذار بر آنها نیز نظارت کنند.

۰۱. در این جا نیازی به وجود شاکی خصوصی نیست. بلکه یک گروه فعال زیر نظر عالی ترین مقامات قضائی یا نهادهای سیاست گذاری نظیر شورای عالی تربیت (رک به رهنامه بخش مربوط به وظایف شورای عالی تربیت) می تواند چگونگی تربیت در بخش غیر دولتی و حتی فعالیتهای عوامل سهیم و مؤثر در تربیت را رصد کند. پیشنهاد می شود که گروهی با مسئولیت دیده بانی و رصد سازو کارهای تربیت رسمی و عمومی جامعه تشکیل شود.

#### ۳-۱. مبانی روانشناختی

تربیت رسمی وعمومی به دلیل پوشش دادن به متربیان درسنین خاص(دورههای کودکی ونوجواني) ناگزير است با مباحث علمي مربوط به مراحل رشد وخصوصيات هر دوره سروكار داشته باشد؛ زیرا شناخت واقعیتهای روان شناختی متربیان موجب تجویز سازو کارهای مناسب و عقلانی در تربیت رسمی و عمومی خواهد شد. دانش روان شناسی، که دانشی تجربی است، تصویر روشنزی از چگونگی حیات آدمی را (در بُعد روان شناختی) ارائه میدهد بنابراین در تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی نمی توانیم به دستاوردهای دانش معاصر روان شناسی بی توجه باشيم.١

در این جا به برخی از مهمترین مبانی روان شناختی ، که به نظر میرسد با مبانی اساسی مقبول تربیت(مندرج در فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران) سازگارند، اشاره می کنیم:

### ۱-۳-۱. آدمی تحت تأثیر تعامل پیچیده و تأثیر متقابل عوامل درونی (طبیعت و فطرت)، عوامل بیرونی (محیط) و تجربیات خویش است.

آدمی، باوجود تأثیرپذیری از عامل درونی و بیرونی، در نهایت خود (شامل تفکر، اراده و عمل) عامل تعیین کنندهٔ شکل گیری هویت (شخصیت) است. منظور از «عوامل درونی» همهٔ امکانات و ظرفیتها و حتی محدودیتهایی است که بشر با خود به دنیا میآورد و «محیط» به تمامی عواملی اشاره دارد که او را احاطه کرده است (مانند محیط فرهنگی، خانوادگی، اجتماعی، سیاسی

در بین نظریههای مختلف روانشناختی، تأکیدات متفاوتی بر دو دسته عامل اساسی شده است: بـرخـی بر طبیعت و دیگـر عوامـل درونی و برخـی بر عـوامل محیطـی و بیـرونی پـافشـــردهاند. اینک تردیدی نیست که نگاه افراطی ویا انحصاری به یکی از این دو دسته عوامل، که بر نوعی نگرش فلسفی جبر گرایانه تکیه دارد، مردود است. لذا، تمامی خصوصیات پیچیدهٔ انسان مانند هوش، شخصیت و انگیزش، محصول نهایی تعامل خود<sup>۳</sup> با مجموعهٔ وسیعی از عوامل درونی و

۱. بـرای توضیح بیشــتر در این زمینه رجــوع کنید به مبانی واصول آموزش و پرورش (شــکوهـی)، روانشناســی تـربیتی (كديـور)، روانشناسي تربيتي (شريعتمداري) معنا وحدود علوم تربيتي (گاستون ميالاره)

۲. این مبانی عمدتاً از منابع زیر برگرفته شده است:

<sup>-</sup> لطف آبادی، ۱۳۷۶

<sup>-</sup> لطف آبادی، ۱۳۸۵الف

<sup>-</sup> سیف و همکاران، ۱۳۸۵

<sup>-</sup> لطف آبادی، ۱۳۸۵ب

### ۲-۳-۱. آدمی اساساً طبیعت فعال دارد.

منبع اساسی رشد در وجود آدمی تعبیه شده است. لذا فرد می کوشد برای تحقق امکانات طبیعی خود، عوامل محیطی مشارکت فعال و پویا با داشته باشد. این مشارکت در طول حیات جریان دارد و گرچه در سالهای اولیه کمتر است؛ اما به مرور افزایش می یابد. بنابراین، نباید آدمی را صرفاً موجودی پذیرنده و در اختیار محیط پنداشت تا هر طور که دیگران بخواهند، بتوانند او را بار بیاورند. از سوی دیگر، نباید پنداشت که همه چیز به طور کامل از جانب فرد تعیین می شود و انسان از هرنظر بر تمام چگونگیهای رشد خود مسلط است. پس نه می توان تمامی مسئولیتها را بر عهدهٔ عوامل بیرونی گذاشت و نه می توان همه چیز را به چگونگیهای فردی منتسب کرد. واقعیت آن است که شرایط محیطی تا حد قابل توجهی بر تحولات آدمی تأثیرمی گذارد، وگرنه ضرورت فعالیتهای زمینه ساز برای تحقق یافتن ظرفیتهای وجودی اش، فرد، مورد تردید واقع می شود.

# ۳-۳-۱. انسانها در عین داشتن اشتراک در بسیاری خصوصیات، تفاوتهای بین فردی و درون فردی قابل ملاحظهای نیز با یکدیگر دارند.

ظرفیتهای وجودی انسانها در سطوح مختلف و در مراتب گوناگون ظهور و بروز می کند. ترکیب پیچیدهٔ تعامل بین عوامل درونی (فطرت و طبیعت) و بیرونی (محیط) موجب تفاوتهای فردی می شدو و در جنبههای مختلف شناختی، عاطفی، جسمانی، اجتماعی این تفاوتها بروز می کند. از سوی دیگر میان انسانها (از جمله تفاوتهای میان دو جنس) در بهرهمندی از ظرفیتهای وجودی و فعلیت یافتن آنها نیز تفاوتهای قابل ملاحظهای وجود دارد.

هریک از انسانها (کودکان و نوجوانان) دنیایی مخصوص به خود دارند؛ اما با وجود این تفاوتهای چشم گیر، در بین گروههای همانند (به لحاظ سن ومرحله رشد، جنسیت و...) شباهتهای معینی نیز دیده می شود. از سوی دیگر، در میان ایشان گروهی وجود دارند که به سبب داشتن تفاوتهای چشم گیر، در توانایی یادگیری، به برنامهٔ تربیتی و ملاحظات ویژه نیازمندند. لذا لازم است این گروه به دقت مورد بررسی و مطالعه قرار گیرند تا برنامهریزی مناسبی برای نیازهایشان پیش بینی شود؛ همان طور که برای افرادی که به دلایل زیستی یا وراثتی توانشان در یادگیری محدود تر است، باید تدابیر ویژهای اندیشید ا

۱. قضاوت دقیق در این باره از طریق مقایســهٔ گروهی و هنجاری و آزمونهای رایج هوش میســر نیست. برای تشخیص بهتر،
 لازم است از مطالعات موردی استفاده شود و اطلاعات گوناگون درسی و غیردرسی و نمونهٔ کار همراه با قضاوتهای تخصصی



414



۴-۳-۱. «رشد» آدمي نه صرفاً ناشي از محيط و نه صرفاً امري زيستي و تابع الگويي جهان شمول(كاملاً منطبق بر همه) است، بلكه ماهيتي منعطف و قابل شناسايي دارد. رشد اگرچه دارای جنبههای کمّی است، اما در نهایت امری کیفی است و به صورت جریانی مستمر و مرحله به مرحله شـکل مي گيرد. تمامي مراحل رشـد اهميت دارند، بـا اين توضيح که مراحل اولیهٔ رشد از حساسیت بیشتر و ویژهای برخوردار است. سادهترین مرتبهٔ رشد، بُعد جسمانی آدمی است و عالی ترین آن، رشد هماهنگ و موزون ابعاد مختلف و ظرفیتهای وجودی اوست. جریان رشد، در عین حال از الگوهای نسبتاً کلی پیروی می کند که در قالب این طرحهای کلی، با تأثیرپذیری از عوامل محیطی و زیستی و درونی، تفاوتهای متعدد فردی نیز بروز می کند. لذا، می توان گفت که در جریان رشد انعطاف و پویایی هم وجود دارد.

### ۵-۳-۱. یادگیری یکی از ظرفیتهای وجودی آدمی و منشــاً اصلی بسیاری از تحولات در ابعاد وجودی اوست.

یادگیری، حاصل تعامل پیچیدهٔ طبیعت (ظرفیتهای وجودی خدادادی)، عوامل محیطی (تجربیات فردی، محیط مادی و فرهنگی و...) و اراده و عمل فرد است و ابعاد مختلف و سطوح گوناگون دارد. یادگیری نه در خلأ، که در محیط اجتماعی رخ میدهد و عوامل اجتماعی در آن نقشی تعیین کننده دارند. بر این اساس، یادگیری نیازمند زمینه است و هر زمینهای مساعد و مناسب یادگیری نیست. یادگیری قابلیت مادامالعمر آدمی است؛ لذا آدمی می تواند در تمامی مراحل زندگی تغییر کند. البته نوع، روش و منابع انگیزشی انسانها برای یادگیری در مراحل مختلف متفاوت است.

### ۶–۳–۱. شـخصيت(هويت)، تركيبـي پيچيده، پويا و حاصل تعامــل ارادهٔ فرد با عوامل زیستی، اجتماعی، فرهنگی، شناختی و روانی است.

شخصیت آدمی از ابعاد و جنبههای گوناگونی شکل یافته است. اما با وجود داشتن ابعاد و جنبههای مختلف، از وحدت وکلیتی یک پارچه بهره مند است. بنابراین، همواره بین جنبههای جسمانی، عقلانی، عاطفی، اجتماعی و معنوی هویت انسان ارتباط وپیوستگی عمیق و ژرفی وجود دارد.

در مورد پروژهها و فعالیتهای درون مدرسـهای و برون مدرسـهای جمعآوری شود و مورد بررسی قرار گیرد. در کنار اینها، آزمونهای هوش و خلاقیت را نیز می توان به کار گرفت.

#### V-V-1. رشد آدمی در همهٔ ابعاد رخ می دهد و محصول تعامل با عوامل متعدد است.

رشد جریانی است که همهٔ ابعاد وجودی آدمی را در بر می گیرد. ساده ترین مرتبهٔ رشد، جسمانی است و عالی ترین آن رشد هماهنگ و موزون ابعاد مختلف و ظرفیتهای وجود آدمی است. همچنین رشد آدمی اگرچه دارای جنبههای کمّی است اما در نهایت امری کیفی است که به صورت جریانی مستمر و طی مراحل، صورت می گیرد. هرچند تمامی مراحل رشد دارای اهمیت اند، با این حال مراحل اولیهٔ رشد، به لحاظ آثار قابل توجه و تقریباً غیر قابل جبران، از حساسیت بیشتر و ویژهای برخوردار است..

# -7-1. انگیزش ومیل درونی برپایهٔ شناخت و اراده از مبادی مهم عمل آدمی است؛ لذا، توجه مناسب به انگیزهٔ اعمال، جایگاه خاصی در حیات وی دارد.

بخـش مهمـی از نظریات روانشـناختی بـه ایـن مقـولهٔ مهـم در حیـات آدمی، یعنی عوامل شـکلگیری عمل، اختصاص یافته اسـت. این بحث در روانشناسـی عمدتاً تحت عنوان انگیزش مورد بحث قرار می گیرد. عموم نظریات انگیزشی، به دلیل خصوصیت کاهش گرایانه، نظریهٔ جامعی را دربـارهٔ پیچیدگیهای فرایند انگیـزش در عمـل انسـان ارائـه ندادهاند. در عین حال می توان چنین گزارههایی را در خصوص انگیزش ارائه داد:

- انگیزش متأثر از هدف انسان و نحوهٔ شناخت آدمی ازآن است؛
  - انگیزش تحت تأثیر روابط فردی و هویت انسان است؛
- انگیزش تحت تأثیر خودپندارهٔ انسان (تلقی مثبت یا منفی آدمی از خویش) است؛
- تأکید زیاد بر انگیزههای بیرونی عوامل تقویت کننده، الگوها موجب غفلت از منابع سرشار انگیزندههای درونی می شود؛
- در انگیزش، کیفیت رفتار تحت تأثیر قدرت تفکر و انتخاب و مسئولیت پذیری فرد است. لذا نظریاتی که به منابع درونی انگیزشی توجه مینمایند، تبیین دقیق تری ارائه میدهند. بر پایهٔ این دسته از نظریهها، انگیزش در یادگیری وقتی نیرومند است که منابع انگیزشی درونی باشدند یا حرکت به سوی انگیزههای درونی باشد، هدفهای یادگیری مورد توجه فراگیران باشد، متمرکز بر اجرای تکلیف باشد، یادگیرنده موفقیت و شکست خود را در امر یادگیری به دلیل قابل پایش استناد دهد و یادگیرنده کارایی خود را باور داشته باشد.

#### ۴-۱. مبانی جامعهشناختی

تربیت رسمی بیش از هرچیز تابع مقتضیات محیط اجتماعی و شرایط تاریخی است و وضعیت



جامعه یا دوران، می تواند حدود و ثغور و ویژگیهای آن را رقم بزند. شناخت واقعیتهای جامعه موجب تجویز ساز و کارهای مناسب و عقلانی تربیت رسمی و عمومی خواهد شد. بنابراین تدوین فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی نمی تواند به دستاوردهای دانش جامعه شناسی بی توجه باشد. در این جا به برخی از مهمترین مبانی جامعه شناختی منطبق با دیدگاه اسلامی اشاره می کنیم:

#### ۱-۴-۱. جامعه حیاتی مستقل از حیات فردی آحاد خود دارد.

جامعه به حکم این که خود، از نوعی حیات مستقل از حیات فردی برخوردار است، قوانین و سنتهایی مستقل از اجزای خود (افراد) دارد. در عین حال، اجزای جامعه، که همان انسانها هستند، از استقلال برخوردارند، زیرا حیات فردی و فطریات فردی و مکتسبات فرد از طبیعت، به کلی در حیات جمعی حل نمی شود. در حقیقت، انسان با دو حیات و دو روح زندگی می کند: حیات و روح فردی انسان که مولود حرکات جوهری طبیعت و ارادهٔ شخصی و عمل اوست و دیگری حیات و روح جمعی که مولود زندگی اجتماعی است و به صورت هویت جمعی هر فرد و براساس انتخاب و عمل جمعی او ظهور وبروز مینماید '. بنابراین می توان نتیجه گرفت که بین فرد و جامعه رابطهٔ حقیقی برقرار است، نه رابطهٔ قراردادی مانند رابطهٔ کتابهای یک قفسه.

#### ۱-۴-۲. انسان با محیط(جامعه) و آحاد آن تعامل فعال دارد.

دیدگاه اسلامی، به لحاظ تأکید برآزادی و مسئولیت فردی از محیط گرایی (منطوی در علوم اجتماعی معاصر) فاصله می گیرد. به لحاظ توجه به موقعیت، با فردگرایی نیز تفاوتی اساسی دارد و بـه ما گوشـزد می کند که از تعامل با محیط ناگزیریم و نمی توانیــم آن را نادیده بینگاریم، ولی مجاز نیستیم برای تغییر محیط، دوباره خود را به محیط واگذاریم.

#### ۳-۴-۲. نسبت فرد و جامعه نسبت وحدت و کثرت است.

توجه به موقعیت اجتماعی، در نگرش اسلامی، هر گز به معنای اصالت جمع نیست؛ بلکه به معنای ملاحظهٔ وحدت در کثرت، تشخص در محیط و فردیت در جماعت است. توجه به موقعیت سبب می شـود ما در مقام تبییـن اعمال آدمی، تأثیرات محیط اجتماعی و حتـی عناصر طبیعی را (به لحاظ وجود مقتضی و رفع مانع) در بروز شیوههای رفتاری و در تداوم آنها و حتی در ظهور

۱. در این که گرایش به اجتماع، فطرت اولیهٔ آدمی است یا فطرت ثانویهٔ او، بین فیلسوفان مسلمان اختلاف وجود دارد. برای مثال، علامه طباطبایی، اجتماعی بودن انسان را فطرت ثانویه میداند (المیزان، ج۳ و ج۴). قدر مسلم این است که حیات اجتماعی ضرورتی انکارناپذیر است و اسلام هیچگاه انسان جدای از جامعه را مد نظر ندارد (ن. ک. دفتر همکاری حوزه و دانشگاه ۱۳۷۴).



ویژگیهای اخلاقی و نگرشانسانها، مورد بررسی و مطالعهٔ دقیق قرار دهیم، ولی در مقام تجویز از آدمیان بخواهیم با تکیه برانتخاب و ارادهٔ خویش میزان و نوع این تأثیرات محیطی را شناسایی و حتی الامکان به کنترل درآورند. یعنی کانون توجه، چه درمقام تبیین عمل و چه در مقام تجویز اصلاحات، شخص یا همان فرد اندیشنده، تصمیم گیرنده و عمل کننده است.

پس دیدگاه اسلامی از یک سو (در تعارض با فردگرایی) به ما توصیه می کند از نفی ساده لوحانهٔ آثار و لوازم ساختارها و سازوکارهای اجتماعی در ظهور و استمرار رفتار و تکوین هویت اشخاص بپرهیزیم و از سوی دیگر (در تعارض با جبرگرایی اجتماعی) به ما اجازه نمی دهد برای تغییر و اصلاح عملکرد یادگیرندگان، صرفاً به ساختارهای اجتماعی متمسک شویم؛ زیرا قانون کلی در دیدگاه اسلامی آن است که هیچکس بار دیگری را (بهطور کامل) برنمی دارد در براین اساس ما نمی توانیم از تأثیرات محیطی بر اعمال افراد چشم بپوشیم. در عین حال، نمی توانیم نقش آنها را در تبیین اعمال ایشان و حتی در تصحیح آنها انحصاری و بیش از حد واقعی برجسته نماییم؛ زیرا مسئولیت نهایی عملکرد هرکسی برعهدهٔ خود اوست در است که واقعی برجسته نماییم؛ زیرا مسئولیت نهایی عملکرد هرکسی برعهدهٔ خود اوست در تصحیح آنها انحصاری و بیش از حد

# ۴-۴-۱. نهادها، ساختارها و فرایندهای اجتماعی در نحوهٔ عمل افراد در موقعیتهای زندگی تأثیرگذار است.

توجه به اهمیت و تأثیر گستردهٔ نهادهای اجتماعی، ساختارها و فرآیندهای اجتماعی در تکوین نگرش افراد و نوع نگاه آنها به موقعیت و همچنین تکوین دلایلشان برای عمل در موقعیت، می تواند سیاستگذاران اجتماعی را به تغییرات محیطی حساس کند. سیاستگذاران اجتماعی لازم است، ضمن توجه به پیچیدگیهای بسیار فرآیندهای اجتماعی، انواع عوامل تأثیرگذار و شیوههای گوناگون تأثیرگذاری آنها را شناسایی کنند. بنابراین سیاستگذاران تربیتی باید با بررسی گسترهٔ تأثیرگذاری نهادهایی نظیر اقتصاد، سیاست و علم برای دست کاری در عوامل محیطی آماده شوند. برنامهریزان تربیتی لازم است تصویری نزدیک به واقعیت از حوزهٔ عمل این نهادها در اختیار متربیان قرار دهند. آنها می توانند و باید برای دست یابی به تفسیری معتبر از موقعیت و راههای اصلاح مداوم آن از منابع معتبر علمی و دینی بهرهمند شوند".

۱. «وَ لا تَزِرُ وازِرةٌ وزرَ اُخرى» فاطر، ۱۸

٢. علم الهدى(١٣٨٤).

۳. همان



## 4-4-1. زمینه سازی برای کسب شایستگی ها توسط شهروندان جامعـهٔ اسلامی عامل تحرک اجتماعی است.

عموم انسانها توانایی کسب شایستگیهای لازم را برای مشارکت فعال در حیات فردی و اجتماعی دارند. لذا، جریان تربیت، باید فرصت مناسب تحقق این توانایی را به صورت عادلانه برای آحاد اجتماع فراهم آورد. از اینرو نظام تربیت رسمی و عمومی باید زمینهٔ مناسب شناخت و تعالی مستمر ظرفیتهای متربیان را فراهم سازد تا ضمن تکوین و تعالی هویت سالم و متعادل در آنان، از انسداد طبقاتی در جامعه جلوگیری کند.

# ۶-۴-۱. نهادهای اجتماعی دارای غایت مشترکاند و کارکرد همدیگر را در راستای غایت تکمیل میکنند.

نهادهای اجتماعیِ سهیم در جریان تحققِ حیاتِ طیبه، با وجود داشتن تفاوت در ساختار و ظرفیت، از غایت مشترکی برخوردارند و کارکردشان مکملِ و مؤید یکدیگر به شمار می آید و غایت ویژهٔ آنها (متجلی در رسالت و کارکردهای خاص) در راستای تحقق غایت مشترک تعیین می شود. بنابراین نقص در کارکرد هریک از نهادهای اجتماعی را نمی توان به سادگی با تقویت نهادهای دیگر جبران کرد و لازم است همهٔ نهادها با همدیگر تعامل داشته باشند.

# ۷-۴-۷. نهاد خانواده، که نقش غیر قابل انکاری در تربیت برعهده دارد، یکی از نهادهای بنیادی جامعه به شمار می آید.

در نگاه اسلامی سلامت جامعه و رسیدن به جامعهای سلام منوط به وجود خانوادههای سالم و در نگاه اسلامی سلامت بایه این در همهٔ ابعاد زندگی است. یکی از نهادهای اجتماعی مؤثر و بنیادی در انواع تربیت، بهویژه در سنین کودکی و نوجوانی، نهاد خانواده است. در واقع نهاد خانواده کوچکترین واحد اجتماعی و در عین حال مهمترین و تأثیر گذارترین واحد تربیتی در جوامع محسوب می شود. اساساً یکی از عملکردهای مهم این نهاد، تربیت فرزندان است و لذا خانواده در هر حال نقش غیر قابل انکاری در فرایند تربیت دارد. در نگرش اسلامی نیز بر این موضوع مهم تأکید شده است. تنوع و تکرار فراوان روایات و احادیث، دربارهٔ وظایف تربیتی خانواده و نیز تصریح متون مقدس و معتبر اسلامی به نقش والدین در تربیت، درخصوص مسئولیت والدین نسبت به تربیت فرزندان، در میان علمای دین اجماعی کلی پدید آورده است.

A-9-1. در روند شـکلگیری و تحول جامعه باید بین فرایند انسـجام اجتماعی(پیوند یافتن واحدهای اجتماعی در راسـتای ایجاد وحدت) و فرایند تمایز یافتگی (تقسیم و تشـخص یافتگی واحدهای اجتماعی به منظور پذیرش کثرت وتنوع) – براسـاس اصل وحدت در کثرت و کثرت در وحدت – جمع نمود.

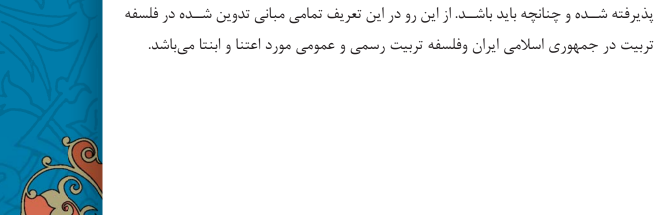
در شکل گیری و تغییرات جامعه دو جریان کلان دخالت دارد. جریان اول فرایند "انسجام اجتماعی" است. این فرایند شکل گیری و ایجاد مجموعهٔ واحدی از انسانها را به نام جامعه عملی می سازد. در این جریان واحدهای اجتماعی از قبیل افراد یا گروهها با هم پیوند می یابند و جامعه را به وجود می آورند. این فرایند، پیوستکی و همبستگی اجتماعی ایجاد می کند. جریان دوم، فرایند "تمایز یافتگی" نام دارد. این فرایند موجب تمایز و تشخص افراد و واحدهای اجتماعی می شود و گروهها و اصناف را در جامعه به وجود می آورد. همچنین موجب انشعاب و کثرت در گروهها و بخشهای جامعه و ایجاد خرده فرهنگها می شود و حتی به برخورد و تعارض بین آنها منجر می گردد ".

اما رویکرد جامعه شناختی مطلوب، بر اساس اصل فلسفی وحدت در کثرت و کثرت در وحدت، رویکردی است که هر دو جریان کلان اجتماعی یعنی " انسجام" و " تمایز یافتگی " را در کنار هم در نظر می گیرد و تبیینی کلان از آنها ارائه می دهد. یعنی هم بر وحدت و انسجام اجتماعی تاکید دارد و هم بر وجود کثرت در گرو هها و فرهنگها عنایت دارد.

دراینجا توضیح و تشریح مبانی فلسفه تربیت رسمی و عمومی به پایان میرسد و در ادامه از چیستی تربیت رسمی و عمومی بحث خواهیم کرد منظور از چیستی تربیت رسمی و عمومی بیان

۱. در مواجهه با ایس دو جریان کلان اجتماعی و تعیین اهمیت ایس دو فرایند، دو نظریه کلان و متقابل هم در دانش جامعه شناسی مطرح اند. یکی معروف به نظریهٔ وفاق است و دوم نظریهٔ تقابل یا ستیز نام دارد. نظریهٔ وفاق در مجموع بر پیوستگی، همبستگی و وابستگی متقابل اجزای نظام اجتماعی، ارزشها و هنجارهای عام (به مثابهٔ ملاط اساسی زندگی اجتماعی) و تعادل و تداوم نظامهای اجتماعی (به مثابهٔ واقعیتهای اساسی اجتماعی) توجه و تأکید دارد. در مقابل، نظریهٔ تقابل بر انشعاب اجزا، گروهها (کثرت) تعارض، انحصار و خصومت و ستیز بین گروهها، اجبار، منافع بخشی و تغییر نظامهای اجتماعی (به منزلهٔ واقعیتهای اجتماعی) تأکید دارد. در نظریهٔ وفاق عمدتاً تأکید بر خرده فرهنگهای غیرمعارض و ثبات نظامهای اجتماعی(فرایند انسجام) و در نظریهٔ تقابل تأکید بر ماهیت گروهی جامعه، خرده فرهنگهای معارض و ناسازگار و تغییر نظامهای اجتماعی(فرایند تمایز یافتگی) است. برای جمع بین این دو نظریهٔ کلان تلاشهایی صورت گرفته است و کماکان ادامه دارد. در این تلاشها برای تلفیق دو نظریهٔ کلان جامعه شناختی از سویی شاهد توجه به ماهیت گروهی در نظریهٔ وفاق هستیم. این گروه به کار کرد گرایی نوین مشهورند و از سوی دیگر شاهد توجه به انسجام اجتماعی در نظریهٔ وحدت در کثرت تأکید بر وجود خرده فرهنگهای دارای وفاق اجتماعی است. لذا کار کرد گرایی نوین در نظریهٔ وفاق مناسب تریم به هر حالد را نبته این نکته نیز شایان ذکر است که این نظریه برای تبیین این دیدگاه وحدت در کثرت کافی نیست و باید الگوی نظری مناسی از ترکیب آنها به وجود آورد(عماد افروغ، ۱۳۸۷).





تعریف تربیت رسمی به نحو تجویزی است یعنی تعریف تربیت رسمی و عمومی بر اساس مبانی

### ۲-تبیین چیستی تربیت رسمی وعمومی

فرایند تربیت، اساسی ترین جریان اجتماعی بشری و عامل اساسی تحقق حیات طیبه در ابعاد فردی و اجتماعی آن است که باید توسط نهادهای ذی ربط اجتماعی پشتیبانی و هدایت شود. این فرایند به نحو تجویزی در فلسفهٔ تربیت بر اساس استنتاج و استنباط از مبانی اساسی تصریح شده و شده است:

«تربیت عبارت است از فرایند تعاملی زمینه ساز تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان، به صورتی یک پارچه و مبتنی بر نظام معیار اسلامی، به منظور هدایت ایشان در مسیر آماده شدن جهت تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد.»

از این تعریف بر می آید که عمل تربیت فرایندی دو سـویه اسـت: از یک سو عمل زمینه سازی اسـت کـه در آن مربیان با طراحی، سـازماندهی و تدارکِ فرصتهای مناسـب در قالب تدابیر و اقداماتی تدریجی، سـنجیـده (براساس انطبـاق با خصوصیـات و موقعیت متـربیـان)، هماهنگ و یک پارچه براساس نظام معیار زمینههای مناسبی را فراهم میسازند؛ از سوی دیگر، عمل کسب توسـط متریی اسـت که در آن متربیان نیز با مشـارکت فعـال در این فرایند و استفادهٔ مناسب از فرصتهای فراهم شده، شایستگیهای فردی وجمعی لازم را کسب میکنند و از این طریق آماده میشوند تا آگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه را در همهٔ ابعاد محقق سازند.

البته این فرایند تعامل مستمر بین مربیان و متربیان، در خلاً صورت نمی پذیرد و تحقق شایستهٔ آن، به مثابهٔ مهم ترین عمل اجتماعی زمینه ساز تحقق حیات طیبه، مستلزم مشارکت فعال تمامی عوامل اجتماعی سهیم و مؤثر درآن، به ویژه پشتیبانی مؤثر عناصر اصلی اجتماع (خانواده، دولت، رسانه و سازمانها ونهادهای غیر دولتی) به منزله ارکان این فرایند در دوران معاصر است. تربیت رسمی و عمومی در واقع آن بخش از این جریان تربیت است که با پشتیبانی دولت برای عموم افراد در دورهٔ زمانی خاصی انجام می پذیرد.

براین اساس، «تربیت» را بایدعملی جامع و یک پارچه، تدریجی، هماهنگ، فراگیر و همیشگی(مادام العمر) و مشتمل بر تمام فرایندهای زمینه ساز تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی دانست که به مثابهٔ امری واحد، با تکوین و تعالی پیوسته و یک پارچهٔ تمام ابعاد فردی واجتماعی وجود انسان، به منزلهٔ یک کل، سر و کار دارد.

اما چنان که در بخش پیشین (فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران) گذشت، این فرایند عام اجتماعی از ابعاد و منظرهای مختلف قابل تقسیم بندی است. برای فهم بهتر شکل ویژه و مورد



778

نظر از فرایند عام تربیت در این بخش(یعنی تربیت رسمی وعمومی) لازم است اقسام و اَشکال اجتماعی مختلف جریان تربیت به خوبی شناخته شوند. لذا اینک به این اقسام اشاره می کنیم:

تربیت از منظری به شئون و ابعاد حیات طیبه، یعنی غایت زندگی بشری، نظر دارد. از این منظر، تقسیم تربیت (جریان آمادهسازی فرد و جامعه برای تحقق حیات طیبه) در شئون مختلف با وجود متحد و یک پارچه بودن حیات طیبه، موضوعیت پیدا می کند. لذا چنان که گذشت، تربیت، دریک تقسیم بندی اعتباری ناظر به شئون حیات طیبه، به شش ساحت تقسیم می شود که عبارتاند از: تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی؛ تربیت علمی و فناوری؛ تربیت اجتماعی و سیاسی؛ تربیت اقتصادی و حرفهای؛ تربیت زیبایی شناختی و هنری و تربیت زیستی و بدنی. البته با توجه به جامعیت و یک پارچگی مفهوم تربیت، این تقسیم بندی برای سامان دهی مؤثر تر تدابیر و اقدامات تربیتی صورت می پذیرد و نباید تصور چندگانگی واقعی بین این ساحتها را ایجاد کند. لذا این ابعاد، ضمن تمایز نسبی، از وحدت برخوردارند.
 تربیت از منظر مراحل رشد متربیان نیز قابل دسته بندی است. تحولات و تغییرات رشدی متربیان مراحل و مراتبی دارد که می توان با وجود پیوستگی و استمرارشان، آن را کم و بیش، به دورهها و مراحل نسبتاً متمایزی بخش کرد. تفاوت ویژگیهای متربیان در این بیش، به دورهها و مراحل نسبتاً متمایزی بخش کرد. تفاوت ویژگیهای متربیان در این

مراحل، اقدامات تربیتی گوناگون را اقتضا می کند. بر این اساس، جریان تربیت را برحسب

مراحل رشد (دورهٔ جنینی، نوزادی، کودکی اول، کودکیی دوم، اوائل نوجوانی، نوجوانی،

جوانی، میان سالی، بزرگسالی و کهن سالی) می توان به انواع گوناگونی تقسیم کردا.

• فرایند تربیت، به لحاظ میزان شمول نسبت به آحاد جامعه، به دو نوع «عمومی» و «تخصصی» تقسیم می شود. تربیت عمومی بخشی از جریان تربیت است که در جهت تکوین و تعالی مداوم هویت متربیان با تأکید بر وجوه مشترک هویت، ضمن ملاحظهٔ ویژگیهای فردی و غیرمشترک ایشان، صورت می گیرد تا متربیان مرتبهای از آمادگی را برای تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون به دست آورند که تحصیل آن مرتبه، برای عموم افراد جامعه لازم یا شایسته باشد. اما تربیت تخصصی، بخشی از جریان تربیت است که در راستای تکوین و تعالی پیوستهٔ وجوه اختصاصی هویت بر بنیاد تکوین وجوه مشترک هویت انجام می گیرد تا متربیان مرتبهای از آمادگی برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف را به دست آورند که وصول به آن مرتبه از آمادگی، تنها برای بخشی آز افراد ابدیهی است انواع تربیت در مراحل مختلف رشد، ضمن داشتن تفاوت و وجوه اختصاصی، باید به مثابهٔ مقاطع یک حرکت

 ۱. بدیهی است انواع تربیت در مراحل مختلف رشد، ضمن داشتن تفاوت و وجوه اختصاصی، باید به مثابهٔ مقاطع یک حرکت مستمر و در جهت واحد، در پیوستاری تعالی جویانه و هماهنگ ملاحظه شوند. لذا باید میان اهداف، محتوا و روشهای تربیت در مراحل گوناگون، ترتیب و تناسب طولی معناداری وجود داشته باشد.

۲. البتـه هیـچ مانعی از تحصیل این مرتبه از آمادگی برای دیگر افراد جامعه (در صورت علاقه و اسـتعداد لازم) نباید وجود داشته باشد؛ ولی این امر مورد نیاز جامعه تلقی نمیشود و لذا جامعه برای این آمادگی هزینهای نمیکند.

جامعه لازم یا شایسته باشد'.

تربیت از منظر نحوهٔ سازمان دهی و اعتبار قانونی نیز به دو نوع رسمی و غیررسمی تقسیم می شدود. تربیت رسمی بخشی از جریان تربیت است که به شکل قانونی، سازمان دهی شده (با مخاطبان مشخص و اهداف، ساختار و برنامهٔ معین)، انعطاف پذیر (برحسب خصوصیات متربیان)، در جهت آماده سازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف و متناسب با نیازهای متنوع جامعه، طراحی و اجرا می شدود و پس از احراز کسب شایستگیهای لازم از سوی متربیان (جهت درک موقعیت و عمل برای اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیار) گواهی نامهٔ موفقیت (مدرک معتبر) به ایشان اعطا می گردد. لیکن تربیت غیررسمی آن، شکلی از جریان تربیت است که در آن انواع شایستگیهای لازم جهت درک موقعیت و اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیار، در جهت آماده سازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد گوناگون، بدون سازمان دهی مشدخص و از طریق تجارب داوطلبانه متربیان (مانند حضور در خانواده، مطالعهٔ کتاب و روزنامه، مشدی قیلم و تلویزیون، مشارکت در فعالیت گروه ها و انجمن ها، شرکت در مساجد و محافیل مذهبی) کسب می شود.

تربیت از منظر نحوهٔ حضور متربیان و چگونگی برخورداری از آن، به دو گونهٔتربیت الزامی و اختیاری تقسیم میشود. تربیت الزامی نوعی از جریان تربیت است که متربیان باید بر حسب ضوابط قانونی در آن حضور یابند. تربیت اختیاری نوعی از جریان تربیت است که شرکت متربیان در آن داوطلبانه است. البته این تمایز به معنای استقلال کامل این دو از همدیگر نیست؛ بلکه دو نوع تربیت الزامی و اختیاری را حتیالامکان باید به طور هم جهت و مکمل یکدیگر (وحتی در هم تنیده با یکدیگر) سامان دهی کرد.

بر اساس آنچه گفته شد، اینک میتوان بخشی از فرایند تربیت را با تلفیق و ترکیب برخی از انواع یادشده تحت عنوان «تربیت رسمی و عمومی» نام گذاری کرد که مقصود از آن، بخشی از جریان تربیت است که مخاطبانش در دورهٔ رشدی ویژهای(کودکی دوم ونوجوانی وجوانی) قرار دارند و به لحاظ میزان و نحوهٔ شمول از نوع تربیت عمومی و تربیت الزامی است و از منظر نحوهٔ سازمان دهی و اعتبار قانونی در نوع تربیت رسمی قرار می گیرد و در عین حال مطابق با خصوصیت همه جانبه نگری و یک پارچگی فرایند تربیت ولزوم رشد همه جانبهٔ متربیان، تمامی ساحتهای تربیت را به طور متوازن دربردارد.

#### به سخن دیگر در فرایند تربیت رسمی مفهوم عمومی ناظر به گروهی خاص از متربیان

۱. باید این دو نوع تربیت را، دو بخش مکمل از یک جریان بدانیم که هر یک از آنها اهمیت خاص و کارکرد مستقلی در بهبود کیفیت زندگی فردی و اجتماعی دارند؛ با این وجود باید هماهنگ و در راستای هم باشند تا همهٔ لایههای مشترک و اختصاصی هویت متربیان به صورتی متوازن رشد و تعالی یابند.



است که در دورهٔ رشدی ویژه ای-کودکی دوم ونوجوانی وجوانی – قرار دارند. اما این فرایند به سبب تداوم والزامی بودن، «در طی زمان» نسبت به همهٔ افراد جامعه به تدریج عمومیت می یابدو پوشش همگانی پیدا می کند. شایان یادآوری است که دامنهٔ دورهٔ رشدی مورد نظر (حدود سنی متربیان در نظام تربیت رسمی وعمومی)بر حسب شرایط و مقتضیات اجتماعی متغیر است. از این رو این دامنه درنظامهای تربیت رسمی و عمومی جهان تفاوت دارد.

#### بررسي اجمالي الگوهاي رايج تربيت رسمي وعمومي

البته می توان صورتهایی از تربیت سازمان یافته را به عنوان تربیت رسمی در همهٔ جوامع (از جمله جوامع سنتی) شناسایی کرد، چنان که تربیت عمومی نیز در شکل غیررسمی آن در همهٔ جوامع بشــري پیشینهای طولانی دارد'، ولی همان گونه که پیش تر گفته شد، تربیت رسمی و عمومی در شکل امروزین آن، پدیدهٔ اجتماعی نوظهوری از محصولات دورهٔ مدرن است که مطابق با نیازها و مقتضیات فرهنگی، اقتصادی و فناورانهٔ جوامع معاصر در اشکال گوناگون بسط یافته است. به هرحال تربیت رسمی و عمومی در اشکال و مصادیق رایج آن، بدون شک توفیقات قابل توجهی در جوامع امروزی داشته است که می توان از جمله به این موارد اشاره نمود:

- ارتقای فرهنگ عمومی؛
- نقش آفرینی در تحرک اجتماعی افرادطبقات مختلف و بسط عدالت اجتماعی؛
  - کمک به ایجاد انسجام اجتماعی و وحدت ملی؛
  - تعمیم آموزش سواد و مهارتهای اساسی زندگی؛
    - کمک به گسترش روابط اجتماعی.

این توفیقات باعث شده است تا نه تنها در همهٔ جوامع معاصر بسط و گسترش تربیت رسمی و عمومی مهم ترین راهکار توسعه و تعالی پایدار جوامع و لوازم آن (یعنی شکل گیری و ارتقای سرمایهٔ انسانی، تکوین و تعالی سرمایهٔ اجتماعی و ایجاد انسجام اجتماعی و وحدت ملی) به شمار آید؛ بلکه در قوانین و میثاقهای بینالمللی و قوانین اساسی عموم کشورها، بهرهمندی از آن، حق مسلم همهٔ آحاد جامعه (قطع نظر از ویژگیهای فرهنگی، قومی، مذهبی، اقتصادی، جنسی و فردی) محسوب شود. اما از سوی دیگر در طول سالهای ظهور و توسعهٔ تربیت رسمی و عمومی، انتقادات فراوانی از سوی صاحبنظران با مبانی فکری متفاوت نسبت به مصادیق رایج آن مطرح

۱. تأکید دین اسلام بر فریضه بودن کسب علم و دانش بر هر مرد و زن مسلمان و وجود نهادهای تربیت عمومی مانند مکتبخانه، مسجد در تاریخ تمدن اسلامی، نشان از چنین پیشینهای دارد.

۲. برای توضیح بیشتر ر. ک. به علم الهدی ۱۳۸۶صص ۲۱۰ –۲۲۱

اهم نقدهای وارد شده به مصادیق رایج تربیت رسمی و عمومی ازمنظر رویکردهای انتقادی، پست مدرن، سنت گرایی، کار کردگرایی، انسان گرایی و لیبرالیسم، عبارت اند:

• گروهی از منتقدان، شـکل فعلی تربیت رسـمی و عمومی را «ناکارآمد» تلقی مینمایند. این انتقاد از منظر دیدگاه کار کردگرایی در جامعه شناسی وارد شده است. به اعتقاد اینان، این نظام به دلیل ساختار غیرمنعطف خود به تحولات اجتماعی و نیازهای برآمده از آن، با تأخیر جواب می دهد. همچنین این نظام دربر آورده کردن نیازهای فرهنگی و حرفهای افراد، ناموفق است. در لایههای عمیق تر این انتقاد، به نوعی تحویل گرایی در کارکرد تربیت رسمی و عمومی اشاره میشود. این تحویل گرایی در دو عرصهٔ نمود و بروز یافته است. نخست در عرصه فرو کاستن صلاحیتها و مهارتهای متربیان به کسب مدرک تحصیلی برای ورود به تربیت تخصصی و دوم فروکاستن یادگیری به حفظ کردن محتوای مشخص به ویژه محتوای کتابهای درسی و هم چنین فروکاستن مفهوم شایستگیهای متربیان به توسعهٔ بُعد شـناختی ایشان. فروکاهش نخست، به پدیده مدرک گرایی منجر شده است و دومی به معضل حافظه گرایی.

البتـه ناكارآمدي يادگيري رسـمي موجب واكنشهاي ايجابي نيز شـده اسـت. توجه به یادگیریهای غیررسمی و به کارگیری آن در مدرسه، از این جنس واکنشهاست. طرح ایدهٔ فعالیتهای فوق برنامه درسی - مانند فعالیتهای بیرون مدرسه و فعالیتهای مکمل - بی تردید واکنش کارگزاران نظامهای تربیت رسمی و عمومی به دیدگاههای برخی منتقدین بوده است. این ایدهها توانسته است بخشی از آثار نامطلوب یادگیری رسمی و ناکارآمدیهای آن را کاهش دهد. در واقع، نظام تربیت رسمی از عناصر و اُشکال تربیت غیر رسمی در راستای تحقق اهداف خود بهره برده است. از اینروست که برخی از صاحب نظران، ترکیب این دو شکل از تربیت را راهکاری مناسب برای دور شدن از آثار نامطلوب تربیت رسمی و راهکاری مناسب برای انطباق آن با شرایط و نیازهای جامعه میدانند.

• از منظـر عدالـت اجتماعی، شـماری از صاحب نظران بر نظامهای رایج تربیت رسـمی و عمومی خرده گرفتهاند که مدارس و بهطور کلی نظامهای تربیت رسمی، نابرابریهای موجـود اجتماعـي را باز توليد مي كنـد و حتى بر ميزان اختلاف طبقـات اجتماعي دامن میزند. طبق نظر این گروه، طبقات برخوردار اجتماع فرصت و امکان بیشتری برای بهره برداری کامل از مواهب تربیت رسمی دارند و متعاقب آن دانش و تخصص، که از منابع اصلی قدرت در جوامع پیشرفته صنعتی به شمار می رود، مجدداً در اختیار همین طبقات



برخوردار قرار می گیرد. ۱

- برخی از منتقدان نظامهای تربیت رسمی معتقدند که بهطور کلی تربیت رسمی به سبب تکیه بر نظام ارزشی و فکری مغرب زمین، موجب گسترش و سلطهٔ فرهنگ غربی بر کشورهایی میشود که این الگو را بدون دست کاری و بومی سازی اقتباس می کنند. لذا، تربیت رسمی رایج، نابرابری قدرت اجتماعی و فرهنگی را در سطح بین الملل گسترش می دهد و فرهنگهای دیگر جهان را به انفعال و استحاله دچار می کند.
- یکے دیگر از انتقاداتی که به نظام تربیت رسمی و عمومی وارد کرده اند، ناظر به آثار و نتایے این تربیت بر متربیان است. از این دیدگاه، متربیان با توجه به روشهای تربیتی مرسوم در این نظام تربیتی، عموماً افرادی منفعل و پذیرنده بار می آیند و خود را تابع موقعیت و سازگارشوندهٔ با آن و نه تغییر دهندهٔ آن میدانند. در این صورت متربیان بهسان ظرفهای خالی و فاقد اراده و قدرت تصمیم گیری، از محتوای گزینش شدهای پر میشوند. برخی این تربیت را "تربیت بانکی" نیز مینامند این انفعال گرایی شدید متربیان، ناشی از اقتدار مطلق و سندیت بیچون و چرای مدرسه (مصداق عینی نظام تربیت رسمی و عمومی) و اولیای آن است.
- از منظری دیگر، کارکرد نظارتی و کنترلی تربیت رسمی مورد انتقاد جدی برخی صاحب نظران ٔ بوده است. از دید آنان، نظامهای سیاسی از طریق تربیت رسمی به هویت سازی، مدیریت اذهان و تأثیر گذاری بر فرایند تولید و توزیع دانشهای معتبر میپردازند. به این ترتیب «شـخصیت زدایی» ٔ، «از خود بیگانگی» ٔ و «پیروی نهاد دانش از نهاد سیاست» از پیامدهایی است که از این تربیت رسمی نشئت می گیرد. این انتقاد بیشتر ناشی از دو سازوکار مهم «استانداردسازی همگانی» و «تمرکز نهادی» تربیت رسمی و عمومی است؟.

۱. این انتقاد از منظر رویکرد انتقادی و مارکسیستهای جدید برنظام تربیت رسمی و عمومی وارد شده است.

۲. پائولو فریره فیلسوف و مربی بزرگ آمریکای لاتین در کتاب مشهور خود «Education of opperesed»، بر نظام تربیت رسمی موجود چنین نقدی را روا میدارد و تربیت بدیل آن را تربیت «رهایی بخش» مینامد. وی در این کتاب چهار چوبی را برای الگوی تربیت رسمی رهایی بخش ارائه می دهد (این کتاب با دو ترجمه، یک بار به قلم دکتر علی شریعتمداری و با نام «فرهنگ سـکوت» و بار دیگر توسـط دکتر احمد بیرشـک و با نام «آموزش ستمدیدگان» به فارسی ترجمه شده است). نقدهایی از این دست، با زبان ملایم تر، توسط فیلسوفانی مانند دیویی نیز وارد شده است. در منابع فارسی از این گونه نقدها در آثار مرحوم دکتر هوشیار نیز دیده میشود.

۳. فوکو و برخی متفکران یست مدرن چنین دیدگاهی دارند.

- 4. Depersonalization
- 5. Self Alienation

۶. این نقد فیلسوفان تربیتی اگزیستانسپالیست بر نظام تربیت رسمی و عمومی و مدارس است. (گوتگ، ترجمه پاک سرشت ( 1TX o در ساز وکار نخست، تربیت رسمی و عمومی می کوشد، مطابق با نیازهای جامعهٔ صنعتی و مانند فرایند تولید صنعتی بر اساس دستورالعملهای نظم دهنده، افرادی منضبط، مطلوب و بههنجار را برای زندگی در جامعهٔ صنعتی آماده سازد. سازوکار دوم که با سازوکار نخست ارتباط دارد، شامل تمرکزگرایی در سیاستگذاری، برنامهریزی و مدیریت بر نظامهای تربیت رسمی وعمومی می شود، به طوری که استانداردسازی بدون این تمرکزگرایی مقدور نخواهد بود و بدیهی است که در شکل افراطی اش بسه حذف خرده فرهنگهای جوامع می انجامد. از این رو می توان گفت این تمرکزگرایی شدید، با شرایط امروزی جوامع، سازگار نیست و بسیاری از جوامع در تلاش اند که با سیاست واگرایی مدیریتی از این تمرکزگرایی افراطی دور شوند.

اما، افزون بر این انتقادات، با تأمل در وضع فعلی الگوی تربیت رسمی وعمومی می توان

نقدهای دیگری را نیز از منظر اسلامی به آن وارد دانست که برخی از آنها عبارتاند از:

تضعیف شدن جایگاه خانواده در امر تربیت. تمایل منابع قدرت، به ویژه دولتهای تمامیت خواه به کنترل و مهار نظام تربیت رسمی وعمومی، لاجرم به کاهش نقش خانواده در امر تربیت رسمی و عمومی منجر شده است.بر اساس این تمایل «دولت والاتر از هر نهادپایین تری است و دولت بهتر از افراد و خانواده هایشان تشخیص می دهد که جامعه باید چگونه باشد. بنابراین، فرد و خانواده باید تسلیم رهنمودهای سیاسی، اقتصادی و اخلاقی دولت شوند». آلبته از دیدگاه منتقدان، این جریان به کاهش اهمیت خانواده در جامعه نیز منجر شده است.

• اندیشه حذف تأثیر خانواده در امر تربیت هرچند به لحاظ تاریخی به افلاطون برمی گردد، ولیی کاهش اهمیت خانواده در فرایند تربیت خود ناشی از حاکمیت تفکر لیبرالی بر جوامع معاصر به ویژه جوامع غربی است.در تفکر لیبرالی خانواده نهادی مرتجع محسوب می شود. آنکتهٔ جالب توجه اینکه رویکرد تضعیف نقش تربیتی خانواده به شکلی دیگردر تفکر سوسیالیستی نیز دیده می شود. از این رو در حالی که تربیت در جوامع سنتی از وظایف اصلی خانواده به شمار می آید و خانواده تأثیر گذار ترین نهاد اجتماعی بر فرایند تربیت است، در جوامع سنتی معاصر به رغم تفاوت در فلسفهٔ اجتماعی و تأکید فرهنگ سنتی بر نهاد خانواده، نیز این کاهش تأثیر خانواده در فرایند تربیت با تبعیت از الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی از کشورهای غربی کم و بیش رخ داده است. بر این اساس،

۳.همان منبع

۱. این انتقاد نیز از منظر رویکرد انتقادی وارد شده است. ر. ک. به: علم الهدی، همان

۲.ویلیام گاردنر، جنگ علیه خانواده، ترجمه معصومه محمدی(۱۳۸۶) دفتر مطالعات و تحقیقات زنان

به انزوا و انفعال کشاندن خانواده به صورت مستقیم و غیرمستقیم یکی از محورهای انتقاد بر الگوهای تربیت رسمی و عمومی غربی است که در درازمدت موجب تزلزل نهاد خانواده و حتى اضمحلال آن خواهد شد.

• از سـوى ديگر بي توجهي الگوهاي رايج تربيت رسـمي وعمومي به خصوصيات جنسي ا جنسیتی متربیان و تلاش برای ارائهٔ تربیتی خنثا وغیر حساس، نسبت به این لایهٔ مهم از هویت متربیان، مسئلهای است که تا حدود زیاد از نگرش مدرنیستی به مسئلهٔ جنسیت (مبنی بر شباهت کامل به تبع تساوی کامل مردان و زنان) ناشی می شود و در برخی موارد نیز متأثر از رویکردهای لیبرال فمنیستی، به تلاش عمدی برای حذف یا تقلیل کلیشههای جنسیتی از محتوا وروشهای تربیتی درنظامهای تربیت رسمی میانجامد.

این گونه بی توجهی موجب شده است تا نظامهای فعلی تربیت رسمی وعمومی در مهم ترین دوران تکوین هویت جنسی وجنسیتی افراد جامعه، از این امر مهم غافل شوند و در نتیجه تربیت یافتگان این نظامها نه تنها از خلال تجارب تربیتی مدرسه تقریباً هیچ یک ازانواع آمادگیهای لازم را برای ورود به زندگی خانوادگی و اجتماعی، متناسب با خصوصیات جنسی و هنجارها و نقشهای جنسیتیای که از ایشان برحسب ارزشهای اجتماعی و فرهنگی مورد انتظار است، نمى يابند.

در حالی که در نظام تربیت رسمی و عمومی مطلوب، خانواده- برخلاف رویکردهای فمنیستی رادیکال و لیبرال - مهم ترین نهاد پشتوانهٔ تشکیل جامعهٔ صالح به شمار می آید. لذا تأسیس و حفظ خانواده، از ارزشهای اساسی برگرفته از سنت اسلامی است. و نوباوگان و نوجوانان باید به اهمیت این نهاد ارزشـمند و بنیادی پی ببرند و مهارتهای ضروری را برای تشـکیل و تداوم آن کسـب كنند. البته در اين باره بايد به سه نكتهٔ مهم اشاره نمود:

نکتهٔ اول این که ترتیبات اجتماعی امروزی جامعه، نیازمند تعریف خانـواده با سـاختـار جدید و مبتنی بر ارزشهای اصیل و اساسی اسلامی است'، تا براساس آن شایستگیهای ضروری برای دختران و پسران(و در واقع مادران و پدران آینده) تعریف شود.

نکتهٔ دوم این که بسیاری از شایستگیهای ضروری برای تشکیل نهاد خانواده در زمرهٔ شایستگیهای پایه و مشــترک اند، که اگر به خوبی کسب شــوند زمینههای استحکام بنیان خانواده را به خوبی فراهم می سازند. در عین حال، برخی از شایستگیهای ضروری نیز با توجه به تفاوتهای جنسی

۱. قانـون اساسـی دربرخی اصول (اصـل دهم)خود به خانواده و تلا ش حاکمیت و نهادهای مختلف به حمایت و اسـتحکام آن تأكيد نموده اسـت. هم چنين در دو سـند "منشور حقوق و مسـئوليتهاي زنا ن" و "أهداف و اصول تشكيل خانواده و سیاستهای تحکیم و تعالی آن ّ تلاش صورت گرفته است تا تعریفی جدید از خانواده و اعضا و مسئولیتهای آن ارائه دهد.

ناظر به نقشهای جنسیتی است اکه لازم است در تجارب تربیتی نظام تربیت رسمی و عمومی به نحوی گنجانده شود.

نکتهٔ سوم این که با توجه به رویکرد عدالت محور اسلام و این که زن و مرد، صرف نظر از جنسیت خود را خود، لازم است در جامعه، به عنوان یک انسان، نقش و وظایف و مسئولیتهای اجتماعی خود را برعهده گیرند. لذا تربیت رسمی و عمومی باید براساس مشی عدالت جویانهٔ خود هم به تشابهات جنسی و جنسیتی و جنسیتی و هم به تفاوتها توجه داشته باشد.

• نقـد دیگری که از منظر اسـلامی بر الگوهـای رایج تربیت رسـمی و عمومی وجود دارد ناظـر به نگاه سـکولار به فرآیندتربیت و تلاش جهت تفکیک کامـل این فرایند از دین و لزوم نقش آفرینی آن اسـت. چنانچه گفته شـد الگوی رایج تربیت رسـمی و عمومی، در واقع یکی ازمحصولات دوران مدرنیته اسـت، لذا به شـدت تحت تأثیر نگاه سکولاریستی مدرنیته قرار گرفته است. به این معنی که نمیتوان ونباید بنیاد هر گونه تربیت را فرایندی اجتماعی بر اساس مبانی وارزشهای دینی قرار داد؛ لذا هر چند در برخی از الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی رابطهای جزئی بین دین و فرایند تربیت در قالب تربیت دینی به معنای خاص دیده می شـود، اما بر اسـاس تفکر وسیاستهای سکولار حاکم بر الگوهای معنای خاص دیده می شـود، اما بر اسـاس تفکر وسیاستهای سکولار حاکم بر الگوهای

۱. تفاوتهای جنسی بین زن و مرد براساس حکت بالغهٔ الهی است و این تفاوت به نوعی مکملّیت بین زن و مرد ایجاد می کند. این گونه تصور می شود که گویی مرد به تنهایی و زن به تنهایی کامل نیستند و باهم تکمیل می شوند. برخی از این موارد در آیات و روایات مورد تأکید قرار گرفته است:

زن و مرد درکنار هم آرامش مییابند (روم آیه ۲۱) زن و مرد لباس همدیگر هستند (بقره آیه ۱۸۷)

زن و مرد موجب بقای نسل هستند (بقره آیه ۲۲۳)

در کنار این تفاوتهای جنسی که به تولید مثل و بقای نوع ارتباط دارد؛ تفاوتهای زیست شناختی و روان شناختی دیگری بین زن و مرد وجود دارد که دانشمندان به آنها توجه کرده اند.

۲. از دیدگاه اسلام آفرینش زن و مرد از یک گوهرند (اعراب آیه ۱۸۹) و مقصد و غایت قصوای «انسان بماهو انسان» واحد است (ذاریات، آیهٔ ۵۶ و ملک، آیهٔ ۲) و هردو جنس در برابر خداوند به یک سان مسئول اند وخلیفهٔ او در زمین به شمار می روند (بقره، آیهٔ ۳) و امانت دار او هستند (احزاب، آیهٔ ۷۲). معیار برتری انسانها برهمدیگر نه تفاوتهای رنگ و قوم و زبان و جنس ومانند اینها بلکه معیار برتری انسانها تقوا (حجرات، آیهٔ ۱۳ )علم (زمر، آیهٔ ۹) و جهاد (نساء، آیهٔ ۵۹) است. انسان صرف نظر از تفاوتهای جنسی دارای توانمندیهای مشتر کی است که او را در تسخیر زمین و آسمان قادر می سازد (جاثیه، آیهٔ ۱۳). انسانها توانایی شنیدن و دیدن و تعقل دارند (نحل، آیهٔ ۸۷)، قادر به کسب علم و یادگیری هستند (علق، آیهٔ ۵)، قابل رسیدن به حیات طیبه و ایمان هستند (نحل، آیهٔ ۷۹)، هردو جنس در کسب ارزشها دارای توانمندی یکسان هستند (احزاب، آیهٔ ۵۵)، هر دو جنس دارای مسئولیت اجتماعی مشتر کی هستند و در بر پایی جامعهٔ صالح باید تلاش مشتر کی داشته باشند (نحل، آیهٔ ۹۵).

۳. برای مثال در نظام تربیت رسمی و عمومی آلمان و انگلستان اجازهٔ آموزش دین خاص(در صورت درخواست والدین) وجود دارد و در برخی از نظامهای تربیتی سکولار، نیز با تربیت دینی در معنایی خاص (در شکلی حداقل یعنی آموزش دینی برای آگاهی از دین و دربارهٔ دین دیگران) مخالف نیستند.



تربیتی رایج، رابطهٔ هنجاری و جهت دهندهٔ نهاد دین و ارزشهای دینی با این گونه تربیت به طور کلی قطع گردیده یا به حد اقل رسانده شده است. زیرا مطلوب نگرش سکولار و نتیجهٔ طبیعی فرایند سکولاریزاسیون(غیر دینی شدن امور و مسائل اجتماعی) این است که مبانی و ارزشهای دینی مبنای هیچ اقدامات وسازوکارهای اجتماعی قرار نگیرند ودامنـهٔ نفـوذ نهاد دین نیز تنها به حیطهٔ خصوصی زندگی افراد جامعه و رابطهٔ شـخصی ایشان با خداوند محدود گردد.

● یکی دیگر از انتقادات وارد بر الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی، به ویژه الگوی رایج در کشور ما، نگاه تفکیکی و گسسته به فرایند تربیت است. نقدی که مدتهاست برخی صاحب نظران بر نظام تربیت رسمی و عمومی وارد کرده اند. ٔ درحالی که براساس نگاه توحیدی به زندگی انسان و هویت او، فرایند تربیت یک جریان پیوسته و درهم تنیده است و مفهوم تربیت ترکیبی است جامع و یک پارچه متشکل از مفاهیم خردتری که هریک در راستای تربیت رخ می دهد. البته این مفهوم دارای وحدت اعتباری است نه وحــدت حقیقی ۵، لیکن نگرش تفکیکی به این فرایند یک یارچه و گسســت بین مفاهیم زیر مجموعهٔ آن(مانند آموزش و پرورش) و واگذاری مسئولیت آن به بخشهای مختلف، موجب تشتت در فرایندها و ساز و کارهای اجرایی شده و ناکارآمدی نظام تربیت رسمی وعمومي را به همراه آورده است. تجربهٔ الگوي تربيت رسمي و عمومي در ايران نشان می دهد که این تفکیک مفهومی بین مفهومهای زیر مجموعهٔ تربیت به غلبهٔ عمل آموزش بر دیگر کار کردهای نظام منجر شده است.

اکنون باتوجه به این واقعیت که بسـط و تحول نظام تربیت رسـمی و عمومی در جوامع معاصر، چنان که گذشت، بیشتر محصول اقتباس و تقلید از نمونههای غربی (احیانا با برخی تغییرات

۴. برخی از صاحب نظران منتقد بر این تفکیک عبارتاند از:

عيسى ابراهيم زاده، فلسفهٔ تربيت، انتشارات دانشگاه پيام نور؛

على اكبر شعارى نژاد، فلسفهٔ آموزش و پرورش، انتشارات امير كبير؛

على شريعتمداري، اصول و فلسفهٔ تعليم و تربيت، انتشارات امير كبير؛

نفیسی، عبدالحسین "آموزش فنی برررسی پارهای از جنبههای بهبود کیفیت"، تهران: مدرسه برهان؛

محسن پور، بهرام "ضرورت تدوین نظریه برنامه درسی برای آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران"، مجله نوآوریهای آموزش، بهار ۱۳۸۳. شماره ۷؛

آقا زاده، احمد (۱۳۸۳). "مسائل آموزش و يرورش ايران"، تهران: انتشارات سمت؛

اعرافی، علیرضا (۱۳۸۲). "آسیبشناسی تربیت دینی" مصاحبهها ج۲، تهران: انتشارات مدرسه.

۵. یعنی مفهومی دارای وحدت اعتباری که از مفاهیم خردتری ترکیب یافته است و این ترکیب واقعی و بیرونی مانند ترکیب اجزای بدن نیست. شایان ذکر اینکه این تعبیر(وحدت اعتباری )توسط آیت الله مصباح یزدی پیش از این برای تعریف مفهوم دین نیز به کاررفته است (نگاه کنید به عبا سعلی شاملی(۱۳۸۸)'' مبانی دینی و فلسفی سند ملی آموزش و پرورش''. متناسب با شرایط بومی در اجزای آنها) بوده است، به نظر میرسد در عین توجه به نکات مثبت وامتیازات قابل توجه الگوهای رایج این نوع تربیت، از سویی نباید نسبت به انتقادات وارد شده دربارهٔ مصادیق رایج تربیت رسمی وعمومی بی تفاوت بود اوز سوی دیگر باید از تعمیم این انتقادات نسبت به هر گونه الگوی پیشنهادی برای تربیت رسمی وعمومی پرهیز نمود.

#### ۱ـــ۲. تعریف تربیت رسمی وعمومی

بنا برآنچه گذشت، در پردازش مفهوم و الگویی متمایز از تربیت رسمی و عمومی برای جامعهٔ اسلامی ایران، بر اساس تعریف تربیت باید از یک سو، هم موفقیتهای به دست آمده و هم انتقادات وارد شده به الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی را در نظر گرفت و از سوی دیگر، باید شرایط و مقتضیات جامعهٔ کنونی ایران و چالشهای پیش روى آن را مدّ نظر قرار داد و تلاش نمود الگوى نسبتاً متمايز از تربيت رسمى و عمومى ارائه داد که مشمول این انتقادات نگردد و در عین حال جنبههای مثبت و موفقیتهای آن را در نظر داشته باشد. لذا برای تدوین این الگوی متمایز، ابتدا به تعریف تربیت رسمی و عمومی **با اتکا** بر فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و تعریف تربیت، میپردازیم. به نظر میرسد بر این اساس، چنین تعریفی از تربیت رسمی و عمومی در جامعهٔ اسلامی ایران، قابل ارائه است: «بخشــی از جریان تربیت که به شــکل ســازماندهی شــده، قانونی، عادلانه، همگانی ً و الزامي در مدرسـه با محوريت دولت اسـلامي و مشـاركت فعال ديگر اركان تربيت-خانواده، رسانه وسازمانها و نهادهای غیردولتی - صورت می پذیرد و با تأکید بر وجوه مشترک (انسانی، اسلامی، ایرانی) - همراه با توجه به وجوه اختصاصی هویت متربیان (به ویژه هویت جنسیتی) - در پی آن است تا آنان، مرتبهای از آمادگی را برای تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون فردی، خانوادگی و اجتماعی به دست آورند که تحصیل آن مرتبه، برای عموم افراد جامعه لازم یا شایسته باشد».

البته مرتبهٔ لازم و شایسته از آمادگی جهت تحقق حیات طیبه برای عموم افراد جامعه در گرو دستیابی به مجموعهای از شایستگیها (صفات، توانمندی و مهارتها)ی مورد نیاز برای شکل گیری «جامعهٔ صالح» واعتلای مداوم آن براساس نظام معیار اسلامی است که تربیت رسمی ۱. بدیهی است که پرداختن به این انتقادات و داوری دربارهٔ آنها (بر اساس دلالتهای فلسفهٔ تربیت اسلامی) مجال دیگری میطلبد. در این جا سعی شده است تا با عنایت به انتقادها، به بازسازی مفهومی تربیت رسمی و عمومی کمک شود. ۲.همگانی بودن به معنای پوشش" در زمانی "عموم افراد جامعه است.هرچند این نوع تربیت برحسب قانون تنها گروه سنی خاصی (مثلاً افراد ۶–۱۸ ساله) را هدف خود قرار می دهد، اما به تدریج و طی دورههای زمانی، عمومیت و پوشش همگانی آن نسبت به همهٔ افراد جامعه تحقق می پذیرد.

۳ - جوانهای ما.... اگر تربیت صالح شدند مملکت صالح به دست میافتد. صحیفهٔ نور، جلد ۶، ص ۱۴۰



748

و عمومي زمينهٔ كسب آن مجموعه را به نحو نظاممند و سازمان دهي شده فراهم مي آورد و بالمآل این جریان از طریق اکتساب شایستگیهای پایه و ویژه توسط متربیان به ثمر میرسد.

لذا شایستگیهای پایهٔ مورد نظر، آن دسته از صفات، توانمندیها و مهارت هاست که همهٔ افراد جامعه باید آنها راکسب کنند تا برای زندگی مطلوب و با کیفیت (براساس نظام معیار اسلامی) در برههٔ تاریخی و روند تکاملی و استعلایی متناسب با عصر خود آمادگی لازم را پیدا کنند. اگرچه چهارچوب این شایستگیها در قالب اهداف ساحتهای تربیت به صورت کلی و عام تعریف می شود، اما مصادیق آن متناسب با شرایط زندگی در هر عصر و زمانی تعیین می شود؛ یعنی نمی توان یک بار و برای همیشه آنها را تعیین کرد و تعیین آن، موضوعی زمان مند و وابسته به موقعیت و شرایط اجتماعی است. زیرا تحولات سریع عصر حاضر، بیانگر آن است که تعیین دقیق مصادیق این شایستگیها برای همیشه امکان ندارد و این ضرورتی انکارناپذیر است.

لـذا تعیین مصادیق شایسـتگیهای پایـه برای متربیان در این نوع تربیـت، در بازههای زمانی معین، در چهارچوب فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و با توجه به ملاکهای زیر، صورت می گیرد:

- اولویتهای نظام معیار اسلامی؛
- نیازها و مقتضیات اجتماعی، با توجه به میزان رشد و توسعه یافتگی جامعه و چشمانداز تحولات ييش رو؛
  - یافتههای پژوهشی مربوط به مشخصات و نیازهای مراحل رشد متربیان؛
  - دلایل ضرورت تحقق اهداف تربیت (برحسب نوع ساحتها) برای همگان؛
  - قابلیت تحقق پذیری شایستگیهای مورد نظر، نسبت به عموم افراد جامعه.

شایان ذکر است که کسب شایستگیهای پایه، افزون بر این، پیش نیاز ورود متربیان به سطوح بالاتری از رشد و تعالی هویت نیز هست که نتیجهٔ برخورداری افراد از تربیت تخصصی (بهویژه نوع رسمی آن) است.

از سوی دیگر باید به خاطر داشت که نظام تربیت رسمی و عمومی، با توجه به اصل وحدت در عین کثرت، نباید به دستگاهی برای یکسانسازی انسانها تبدیل شود؛ لذا علاوه بر تأکید بر کسب شایستگیهای پایه در جهت تکوین وتعالی ابعاد مشترک هویت، که برای تعامل آحاد انسانی با همدیگر ضرورتی انکارناپذیر است، باید به جنبههای ویژهٔ شخصیت هر متربی نیز توجه داشت و زمینهٔ کسب شایستگیهای ویژهی متناسب با این جنبهها (استعداد و سطح رشد، خصوصیات جنسی وجنسیتی، قومی و مذهبی و موقعیتهای خاص زندگی) را فراهم آورد.

بنابراین، شایستگیهای ویژه، آن گروه از صفات، توانمندیها و مهارت هاست که افراد بر حسب

خصوصیات فردی وغیر مشترک (جنسی/جنسیتی، دینی/مذهبی، قومی و فرهنگی)، علائق و استعدادهای فعلیت یافتهٔ خود و نیازهای خاص جامعهٔ آنها را کسب می کنند. پس یک متربی در تربیت رسمی وعمومی باید، علاوه بر کسب شایستگیهای پایه، آماده شود تا شایستگیهای خاص خود را نیز به دست آورد.

توجه به این دسته از ویـژگـیها، واکنشـی است نسـبت به این انتقاد از نظامهای رایج تربیت رسـمی و عمومـی که در راسـتای ایجاد هویت واحد برای آحاد جامعه، به یکسانسـازی اهداف ومحتـوای آموزش و برنامههای درسـی اقدام میکنند و نتیجهٔ طبیعی آن «شـخصیتزدایی» از متربیان واضمحلال فردیت ایشـان اسـت. لذا نظام تربیت رسـمی و عمومی مطلوب، طبق اصل اساسـی و مهم «وحدت درکثرت»، علاوه بر زمینهسـازی تکوین و تعالی هویت مشترک (انسانی، اسلامی، ایرانی) در آحاد متربیان با تأکید بر کسب شایستگیهای پایه، نسبت به زمینهسازی برای تکوین لایههای ویژهٔ هویت آنان(به ویژه هویت جنسـیتی) از طریق کسب شایستگیهای ویژه نیز توجه دارد.

#### ۲-۲. ویژگیهای تربیت رسمی وعمومی

بعد از ارائهٔ تعریف تربیت رسمی و عمومی و در ادامهٔ تلاش برای تدوین و تبیین الگوی موردنظر بسرای آن، اکنون به تشریح ویژگیهای الگوی مطلوب تربیت رسمی وعمومی برای جامعه اسلامی ایران می پردازیم. در این بحث به سمه دسته ویژگی عام، خاص و اختصاصی این نوع از تربیت اشاره خواهیم داشت. منظور از ویژگیهای عام، آن دسته از خصوصیات هستند که کم و بیش به صورت یکسان در الگوهای رایج تربیت رسمی وعمومی در کشورهای جهان دیده می شوند و با فلسفهٔ تربیتی جامعه اسلامی ایران نیز توافق دارند. از این رو این خصوصیات در الگوی مطلوب نیز مورد عنایت قرارگرفته است. منظور از ویژگیهای خاص آن دسته ویژگیهایی است که در الگوهای رقیب به صورت موردی یافت می شوند اما تأکید برآنها در الگوی مطلوب بیشتر است. اما مراد از ویژگی اختصاصی الگوی تربیت رسمی وعمومی آن خصوصیاتی است کهمی توانند تمایز اساسی بین الگوی مورد نظر با الگوهای رقیب ایجاد نماید. به نظر می رسداز ترکیب ویژگیهای عام، خاص و اختصاصی تربیت رسمی وعمومی می توان خصوصیات اساسی الگوی مطلوب و مد نظر را پردازش نمود.

### ۱-۲-۲. ویژگیهای عام تربیت رسمی وعمومی

با تأمل در مباحث گذشته و بررسی و تحلیل خصوصیات مصادیق رایج این پدیده، موارد ذیل را

می توان مهم ترین خصوصیات عام و مورد قبول از مفهوم مورد نظر تربیت رسمی و عمومی (یعنی اهم وجوه تمایز آن از دیگر انواع تربیت) دانست که با توجه به مُفاد فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران پذیرفته شده هستند و حتی می توان شواهد ومستنداتی برای این ویژگیها در متون اسلامي يافت ١:

#### • سامان یافتگی

در عصر حاضر، برای حضور فعال در جامعه و برخورداری از حیات متعالی فردی و اجتماعی، نخست باید برخی از صفات، توانمندیها و مهارتهای لازم در ساحت وجودی افراد جامعه محقق شـود. اهمیت کسب این صفات، توانمندیها و مهارتها به حدی است که جامعهٔ معاصر نمی تواند تحقق آنها را در آحاد جامعه، به عنصر تصادف و اتفاق واگذارد. زیرا هر شرایط و زمینهای، مساعد و مناسب یادگیری هدفمند (بهویژه کسب این گونه شایستگیها) نیست و مجموعهای از عوامل متداخل و متعامل، مانند شرایط اجتماعی و عوامل فردی و انسانی درآن دخالت دارند. به همین سبب، برای کسب این دسته از شایستگیها وبرای شکل گیری جامعهٔ مورد نظر، باید زمینههای نظاممند، مناسب و مساعدی تدارک دیده شوند تا با مراقبت از عوامل مؤثر در یادگیری، امکان تحقق بیشتر و بهتر هدفها، در جریان تربیت فراهم آید.

لذا می توان گفت که داشتن حدی از نظام مندی و سامان یافتگی، برای تحقق اهداف این نوع تربیت در بین انواع تربیت ضرورتی انکار ناپذیر است. بهنظر میرسد این گونه سازمان یافتگی، نه تنها مغایرتی با دیدگاه اسلامی ندارد بلکه با توجه به مصالح وآثار مطلوب آن، از منظر اسلامی نیز بیشــتر مورد تأکید است. بر این اساس تربیت رسمی و عمومی باید مخاطبان معین و برنامه و محتوای مشترک و تعریف شده داشته باشد. همچنین این نوع تربیت، باید از ساختار (مراتب و مراحل) مشخصی برخوردار باشد که مخاطبان طبق شرایط تعریف شده، از این مراتب و مراحل بگذرند. البته این سازمان یافتگی باید، با توجه به ویژگیهای متربیان و مقتضیات خاص مناطق گوناگون کشور، از انعطاف لازم نیز برخوردار باشد.

#### • قانونمندي

دولتها، امروزه از عوامل اصلی و محوری سیاست گذار و تصمیم گیرنده درفرایند تربیت و مسئول برنامهریزی کلان جهت زمینه سازی برای کسب شایستگیهای لازم و مورد نیاز افراد جامعهاند. دولتها بر اساس قوانین اساسی کشورها و میثاقهای جهانی متعهدند که تربیت رسمی و عمومی

۱. البته چنان که خواهیم دید، با وجود اشتراک ظاهری این ویژگیها، بین الگوهای رایج تربیت رسمی وعمومی، بسیاری از آنها به لحاظ محتوا، از خصوصیات تربیت در جمهوری اسلامی ایران تأثیر پذیرفته اند.



را، با کیفیت مطلوب و کامل، برای آحاد اعضای جامعه محقق کنند. بنابراین در جوامع امروزی، تربیت رسمی و عمومی با حمایت دولتها و برمبنای قوانین ویژهای ساماندهی و هدایت می شود که برای رعایت و حمایت و تحقق کامل این نوع تربیت تدوین و تصویب شدهاند. دولت اسلامی نیز بر اساس رسالت خاص خود در جهت تمهید شرایط لازم برای تحقق حیات طیبه، باید زمینه ساز هدایت افراد جامعه به منظور بهره مندی از نوع خاصی از تربیت باشد. لذا سیاستگذاری، پشتیبانی و نظارت قانونی بر این بخش مهم از فرایند تربیت و الزام قانونی همگان (فرزندان آحاد افراد تابع دولت اسلامی) نسبت به حضور در این نوع از تربیت سازوکار مناسبی برای ایفای این رسالت است.

#### • فراگیری نسبت به آحاد جامعه

همهٔ انسانها در آفرینش برابرند (فطرت و طبیعت مشترک دارند)و در امکان کسب ارزشهای مشترک انسانی شبیه هماند. لذا تربیت باید حدی از ارزشهای مشترک را در ساحت وجودی همهٔ انسانها محقق سازد. این مفهوم، همان شمول اجتماعی تربیت رسمی و عمومی است.

این ویژگی ناظر به هدفِ مهمِ ایجاد وحدت ملی و انسجام اجتماعی در آحاد اجتماع نیز هست. لذا دولت ام موظف اند تربیتی وحدت آفرین ارائه دهند، به گونه ای که افراد، گروه ها، صاحبان خرده فرهنگها و اقوام مختلف بتوانند در چهارچوب واحدی به نام «ملت» و به طور مسالمت آمیز در کنار هـم زندگی کنند. بنابراین دولت ها برای این که بتوانند مجموعه ای از افراد متنوع را در چهارچوب مرزهای خود با آرمان ها و ارزشهای مشترک تحت عنوان ملتی واحد سامان دهند و هم جهت نمایند، ناگزیرند از نظام تربیتی واحدی بهره بگیرند.

نظام تربیت رسمی وعمومی واحد، با نزدیکسازی زبانی و فرهنگی بین متربیان و همچنین ترویج روحیهٔ بردباری، فرزندان اقوام و صاحبان خرده فرهنگهای متعدد و متنوع در هر کشور را به همدیگر نزدیک میکند و نتیجتاً به شکل گیری، تثبیت، وارتقای فرهنگ وارزشهای مشترک بین افراد جامعهٔ تحت عنوان ملت واحد، منجر میشود. گفتنی است شرایط امروزی جهان، علی الخصوص پدیدهٔ جهانی شدن، یکی از موانع و تهدیدات قابل تأمل در راستای تحقق «ملت واحد» است و توجه جدّی و بیشتری را به این نقش وحدت بخش تربیت رسمی وعمومی می طلبد. البته برخی از دیدگاههای جدید پست مدرن، الگوهای دولت ملت را به دورهٔ مدرن متعلق می دانند و در عصر پست مدرن دورهٔ آن را پایان یافته تلقی می نمایند. به زعم آنان در عصر جهانی شدن، دولتها نه در عرصهٔ داخلی و نه در عـرصهٔ خـارجـی حـاکمیت مطلق نـدارند و جـریانات بین المللی بر تصمیمات آنان تأثیرگذار است. جامعهٔ مدنی و مجامع علمی نیز، که مقید به قدرت دولتها بوده اند، ر این شرایط از سلطهٔ بی چون و چرای آنان خارج می شوند. نباید فراموش نمود

که این نگرش خود به نوعی فرصتهایی را برای یوپایی اقوام و جوامع فراهم آورده است. به این صورت که توسعهٔ وسایل ارتباطی مانند شبکهٔ تارنمای جهانی، شبکههای مجازی از انسانهایی با هویتهای نزدیک به هم و مشــترک گرد هم آورده اســت که می توانند از مرزبندیهای هویتی خویش دفاع کنند.

از ســوی دیگر، مبــارزه با جهل در بین عموم انســانها، از جهت گیریهای اصلی دین اســلام است. این امر، نه تنها از آیات و روایات که از سیرهٔ عملی حضرت رسول(ص) و ائمهٔ معصوم(ع) استنباط می شود.. لذا می توان این گونه نتیجه گرفت که اسلام برای ترویج آگاهی بین عموم آحاد جامعه به ارائهٔ چند دستورو پند اخلاقی بسنده نکرده و آن را از وظایف حاکم دانسته است که باید به ترویج و گسترش دانش و آگاهی عمومی دست بزند.

این موضوع، یعنی پوشـش همگانی تربیت رسـمی و عمومی در دورهٔ سـنی خاص در قوانین جهانی و ملی، از جمله در ایران، مد نظر قانون گذار بوده است. بر اساس بندهای ۱ و ۱۴ و ۱۵ اصل ســوم و اصول نوزدهم٬ و بیستم٬ قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، همهٔ آحاد کشور باید حق دسترسی برابر به فرصتهای تربیتی را، صرف نظر از خصوصیات فردی، خانوادگی و اجتماعی، داشــته باشــند. این حق، همچنین در ماده اول قانون تأمین وســایل و امکانات تحصیل اطفال و

۱. روایات فراوانی در این خصوص وارد شده است که ذکر همهٔ آنها در این مقال نمی گنجد. در این جا به ذکر چند مورد بسنده می شود: یکی از وقایع مهم تاریخی صدر اسلام که نشان از اهتمام عملی پیامبر اسلام(ص) بر مبارزه با جهل و بی سـوادی اسـت به واقعهٔ آزادی اسـرای جنگ بدر مربوط میشود. دسـتور این بود که هر اسـیری از کفار بتواند ده مسلمان را با سـواد كند آزاد اسـت از امام صادق(ع) نقل شـده اسـت: «أنّه رخّص في أخذ الأجرة على تعليم الصنعـة اذا كانت مما تحلّ »(مستدرک الوسائل، ۱۴، ۲۷)

امام رضا(ع) مىفرمايند: «اعلم... أنّ كل ما يتعلّم العباد من أنواع الصنايع... فحلال أخذ الأجرة عليه»(مستدرك الوسائل، (۲۷ .14

اميرالمؤمنين(ع) مى فرمايند: «علّم جاهلهم» (نهج البلاغه، فيض، ٧٤٥)

اميرالمؤمنين(ع) ميفرمايند: «فاذا أدّت الرعيــة إلى الوالي حقه و أدّىالوالي اليها حقها، عز الحق بينهم و تمت مناهج الدين و اعتدلت معالم العدل» (الحياة، ۶، ۳۴۸)

حسان معلم از حضرت صادق(ع) نقل مي كند: «سألت أباعبدالله عن التعليم: فقال(ع): لا تأخذ على التعليم أجراً. قلت: فالشعر و الرسائل و ما أشبه ذلك أشارط عليه؟ قال: نعم، بعد أن يكون الصبيان عندك سواءاً في التعليم و لا تفضّل بعضهم على بعض». (وسائل الشيعه، ج ۱۲، ص ۱۱۲)

شــيخ صدوق از حضرت صادق(ع) نقل مي كند كه فرمودند: «من العلماء من يرى أن يضع العلم عند ذوي الثروة و الشــرف، و لا يرى في المساكين وضعاً. فذاك في الدرك الثالث من النار». (الخصال، ٣٥٢)

امام صادق(ع) فرمودند: «ليكن الناس عندك في العلم سواءاً» (وافي، ١، ١٨٤) (همه موارد به نقل از: علم الهدي، ١٣٨٤) ۲. مردم ایران از هر قوم و قبیله که باشند از حقوق مساوی برخوردارند و رنگ، نژاد، زبان و مانند اینها سبب امتیاز نخواهد

۳. همهٔ افراد ملت، اعم از زن و مرد، یکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام برخوردارند.

جوانان ایرانی مورد تأکید قرار گرفته است.

عدالت تربیتی در بعد کمّی، مستلزم ایجاد برابری فرصت دسترسی به تربیت رسمی و عمومی برای همهٔ افراد جامعه است و همگان بر اساس آن حق دارند که به حد نصاب مقبولی از آن (متناسب با شرایط و امکانات عصری) دسترسی داشته باشند. البته این برابری فرصت دسترسی به تربیت رسمی و عمومی، عمدتاً ناظر به جامعهٔ هدف این گونه تربیت، یعنی کودکان و جوانان درسنین خاص است که شمول آن نسبت به همهٔ افراد جامعه به همین معناست و در نهایت همهٔ آحاد جامعه یا باید از آن برخوردار شوند یا از نوعی تربیت جبرانی (تربیت رسمی و عمومی مخصوص بزرگ سالان) بهرهبگیرند.

به سخن دیگر پوشش همگانی در یک برههٔ زمانی رخ نمی دهد. توضیح این که اگرچه تربیت رسمی و عمومی گروه سنی خاصی را هدف خود قرار می دهد، اما این پوشش در طول زمان صورت می گیرد. حتی اگر گروهی در دورهٔ زمانی مطلوب از این تربیت بر خوردار نشده اند باید ترتیبات و اقدامات جبرانی مناسب برای برخورداری آنها (مانند سواد آموزی بزرگ سالان و…) انجام گیرد. در یک بیان کلی پوشش همگانی تربیت رسمی و عمومی" در زمانی" است. یعنی طی دورههای زمانی رخ می دهد نه در مقطع زمانی خاص.

نکتهٔ مهم و اساسی این است که در راستای تحقق پوشش همگانی، تربیت رسمی و عمومی باید به روشها و ابزارهای مختلف صورت گیرد. هر ابزار و روشی که به تحقق این همگانی شدن و پوشش کمک نماید مطلوب است. اصل اساسی در این راستا تنوع و انعطاف پذیری است؛ یعنی سازو کارها انعطاف پذیر و متناسب با شرایط مخاطبان باشند. در واقع تنوع موقعیتهای تربیتی رسمی و عمومی را باید به گونهای سامان داد که بیشترین افراد لازم التربیه با شرایط مختلف جسمی اجنسی افرهنگی اقتصادی و مکانی از حداقلی از کیفیت و وکمیت آن برخودار شوند.

یکی از ظرفیتهای موجود برای گسترش و تعمیم تربیت رسمی و عمومی فناوری اطلاعات و ارتباطات است. این فناوری جدید قابلیتهایی دارد که می تواند به توسعه و گسترش تربیت رسمی و عمومی یاری رساند\. البته نسبتی که این فناوری با تربیت بر قرار می کند نسبت تساوی نیست. زیرا نمی توان از این فناوری انتظار کارکردی از نوع تربیت داشت. این فناوری را می توان در بستر وسیع و گستردهٔ تربیت رسمی و عمومی، که اساساً بر تعامل رو در روی مربی و متربی تأکید دارد و از موقعیتهای تعاملی بر می خیزد به کار گرفت، آن هم در حد روش نه به مثابه هدف. آنچه از این فناوری می توان انتظار داشت بیشتر از توسعهٔ آگاهی و دسترسی آسان (و غیر مقید به زمان و این فناوری می توان انتظار داشت بیشتر از تربیت بیش از انتقال اطلاعات و آگاهی انتظار می وجه است این رو می توان گفت نسبت بین فناوری اطلاعات و تربیت نسبت عموم و خصوص من وجه است این رو می توان گفت نسبت بین فناوری برای آموزش، ترجمهٔ محمد رضا سرکار آرانی و علی رضا مقدم، تهران، نشر نی



و وجه اشتراک این دو، کاربرد روشی آن هاست.

#### • ملاحظه تفاوتها بین متربیان

همان گونه که در مبحث انسان شناسی فلسفهٔ تربیت مبانی روان شناختی به تفصیل بحث شد، انسانها علاوه برداشتن مشتر کات (طبیعت و فطرت ) در شئون گوناگون حیات خود نیز تفاوتهای قابل توجهي دارند. اين اختلافها و تفاوتها، كه مبتني بر حكمت بالغهٔ الهي است، لازمهٔ بالندگي و تعالى حيات آدميان است. تنوع ظرفيتهاي وجودي انسانها فرصتهاي بي شماري را به روي جوامع می گشاید که توسعه و بسط آنها موجب تعالی حیات اجتماعی می شود. از این رو فعلیت یافتن این ظرفیتها یکی از ضرورتهای حیات اجتماعی است. بر این اساس، می توان گفت که شایستگیهای ویژه (صفات، توانمندیها ومهارتهای مبتنی بر تفاوتهای فردی وغیرمشترک) در فرایند تربیت، به ویژه تربیت رسمی و عمومی، باید مورد عنایت جدی قرار گیرد.

توجه به شایستگیهای ویژه در الگوی مطلوب تربیت رسمی و عمومی، ناظر به خصوصیات مشترک جنسی اجنسیتی، قومی امحلی ۱، دینی امذهبی ۲، و فرهنگی ا خانوادگی ونیز به تفاوتهای فردی موجود در بین اعضای جامعه نیز هست. به سخن دیگر، تربیت رسمی و عمومی، با وجود داشتن حدی از نظاممندی که برای کمک به شکل گیری هویت مشترک ضرورت دارد، جریانی يكسان ساز و يكدست كنندهٔ همهٔ افراد جامعه نيست. چه، رمز توسعه و تعالى جوامع در توجه مناسب به همین تفاوتها و تنوعهایی است که خداوند در سرشت آدمیان رقم زده است. لذا در جریان تربیت رسمی و عمومی اگرچه بنیاد کار، زمینهسازی برای تکوین و توسعهٔ هویت مشترک بین آحاد جامعه است، اما در کنارآن برای توسعه و تعالی وجودی و یرورش استعدادهای فطری و طبیعی، به جنبههای خاص فردی هر یک از متربیان ونیز به خصوصیات مشترک بین بخشی از متربیان(به ویژه هویت جنسی/جنسیتی ایشان) نیز توجه می کند تا از این طریق، ظرفیتهای وجودی افراد جامعه برای حضور شایسته در حیات فردی، خانوادگی و اجتماعی تا حد امکان و متناسب با شرایط تاریخی و عصری بشری تحقق یابد. این همان جریان تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت در دو جنبهٔ مشترک و اختصاصی است.

۱. اصول بیست و نهم و چهل و سـوم و پانزدهم قانون اساسی مانند حق برخوداری از آموزش زبان محلی و مادری در کنار آموزش زبان فارسى

۲. همچنین بر طبق اصول دوازدهم، سیزدهم و چهاردهم قانون اساسی، پیروان ادیان و مذاهب رسمی، اجازهٔ آموزش ویژهٔ مذهبی را دارند؛ اما این آموزشها باید تحت نظارت دولت باشد تا با مقتضات زندگی مسالمتآمیز و توأم با تفاهم بین پیروان ادیان و مذاهب منافاتی نداشته باشد. با توجه به اهمیت مسئلهٔ اقلیتها و قومیتها در اتحاد و انسجام ملی و اسلامی، رعایت حقوق اقلیتها، اشاره شده در قانون اساسی (اصل دوازدهم، اصل چهاردهم، اصل نهم و اصل دوم بند ششم) آموزش وجوه مشترک ادیان و مدارس سیاست مناسبی است.

از این رو فردیت متربیان، که ترکیبی از زمینههای مشترک و متفاوت وجودی آن هاست، در این الگوی تربیت رسمی و عمومی (علاوه بر هویت جمعی) مورد تأکید قرار می گیرد. نماد این تأکید محوریت یافتن مفهوم هویت در تربیت رسمی و عمومی است.

#### • حضور الزامي متربيان ا

هرچند در جریان تربیت، توجه به آزادی و اختیار متربیان، به منظور تکوین و توسعهٔ هویت آنان، موضوعی اساسی است و تحولات تربیتیِ (در نتیجهٔ جریان تربیت)مورد نظر در وجود متربیان باید آگاهانه و آزادانه باشد، اما زمینهسازی برای تحقق و هدایت این حرکت به لحاظ عقلانی، یک ضرورت است. از اینرو، با توجه به محدودیتهای طبیعیِ دورههای پایینِ رشد و مخاطراتی که در راه تعالی انسانی وجود دارد، حضور الزامی متربیان در موقعیتهای مناسب، به بهرهمندی آنان از این زمینهها در جهت تحقق مطلوب تعالی ایشان یاری میرساند. چنین الزامی، برای برخورداری متربی از شرایطی که وی را به مقام انسان عاقل وآزاد و فاعل اخلاقی نزدیک سازد، امری خردمندانه و قابل قبول است و از همین رو بسیاری از اندیشمندانی که در زمینهٔ تربیت اظهار نظر کردهاند، با محدود ساختن موقت آزادی کودکان در سالهای اولیهٔ زندگی آنها، به منظور تربیت فاعل آزاد، آگاه و اخلاقی که در راستای تعالی حیات فردی و اجتماعی گام بردارد، موافق اند؛ چرا که کودکان و افراد کم تر رشد یافته و کم تجربه در معرض خطا و تأثیر پذیری از عناصر منفی محیط و مخاطرات آن قرار دارند".

بی تردید، انسانی که برای تکوین و توسعهٔ ظرفیتهای وجودیاش، در محیط مناسب قرار نگیرد، انسیر هوسها و ضروریات سطح پایین حیات مادی خواهد ماند. لذادر اسلام نیز روایات بسیاری ناظر به این مفهوم در دست داریم که بر ضرورت برخورداری از این فرصتهای تعالی بخش برای عموم انسانها، بهویژه نسل نوخاسته، تأکید می کند. به هر حال امروزه این نظر با اقبال

۱. اصل ســی ام و بند ســوم اصل سوم قانون اساسی و مواد اول و دوم قانون تأمین وسایل و امکانات تحصیل اطفال و جوانان ایرانی بر اجباری بودن تربیت حکایت دارد.

۲. برای مثال جان استوارت میل صراحتاً کودکان را از شمول اصل آزادی خود خارج می کند. کانت و هگل نیز منافع کودکان را با منافع سرپرست مذکر خانواده جمع می کنند. اقتصاددانان کلاسیک نیز ارائهٔ آموزش و پرورش عمومی را توسط دولت یک ضرورت می شـمارند. از آن جا که در تفکر آنان، داشتن شـهروندانی دانا و توانا که به نحو احسن قادر به ایفای وظایف شـهروندی خود باشند، بنیان دولت و اساس ایجاد حکومتهای آزاد است؛ بنابراین رأی به پیش دستی دولت در فرایند تربیت می دهند (انصاری، ۱۳۸۶)

۳. همچنین روسو با وجود طرفداری شدید از آزادی کودک، با وقوف به ضرورت حمایت و مراقبت از دوران رشد کودکان، الگوی آزادی تنظیم شده را ارائه میدهد. او مربی را به نوعی اجبار پنهانی در فعل و اعمال محدودیت در آزادی کودکان توصیه می کند؛ اما هدف از آن، تربیت انسانی آزاد و آگاه و فاعل اخلاقی است (ژان شاتو و دیگران، ترجمه شکوهی، ۱۳۷۰). ۴. ر. ک. به: ترجمهٔ الحیات، ج ۲، باب نهم، فصل پنجم. ص ۴۱۵



744

عمومی مواجه است و اجماع کلی دربارهٔ آن وجود دارد که تربیت رسمی و الزامی به نفع کودکان و نوجوانان است. این موضوع در اسناد حقوقی و میثاق نامههای جهانی نیز منعکس شدهاست. بنابرایین، استفاده از نوعی الزام در مراحل ابتدایی تربیت، که متربیان با محدودیتهای قابل توجههی در انتخاب اختیاری و آزادانه و ارادهٔ معطوف به خیر و مصلحت خویش مواجهاند، هم بر اساس ادلهٔ عقلی و هم برمبنای دلایل و شواهد نقلی امری مجاز و مرجح است. اما همواره باید به یاد داشت که جهت کلی این الزام بیرونی، باید به سوی شکل گیری التزام درونی و اختیاری نسبت به ارزشها و پرورش انسان به مثابهٔ فاعل مختار، آگاه و اخلاقی باشد.

برای دفاع از الزام در حضور و برخورداری از فرصتهای تربیت رسمی و عمومی می توان به شکل دیگری نیز استدلال نمود. الزامی نمودن برخورداری از تربیت رسمی و عمومی در ظاهر با حق بر آزادی انسانها مخالف است. این مخالفت، به نظر قابل تأمل و تفقه است. موضوع این است که اگر آزادی حق است، تربیت نیز حق است، همان گونه که شواهد آن در بخش مبانی حقوقی بیان گردید. بی شک نباید هیچ یک از این دو حق، منتفی و فراموش شود. تحقق این دوباید به گونهای باشد که یکی از آنها معطل نماید و از حوزهٔ تحقق خارج نشود. به طور کلی هر دو حق با مصالح عالیهٔ متربی تناسب دارند. به عبارت دیگر، آزاد بودن و تربیت شدن، هردو از مصالح اساسی حیات انسانی به ویژه کودکان است. به گونهای که بهره گیری از آزادی بدون تربیت شدن ممکن نیست. آزادی بدون تربیت شدن به رهایی و اسارت در حد نیازهای اولیهٔ حیات می انجامد تربیت بدون رعایت حدودی از آزادی متناسب با رشد، نیز ممکن نیست. ازاین رو عقل سلیم حکم می کند که مربی، برای مصالح عالیهٔ زندگی متربی، برخی شرایط الزامی را برای تحقق حق بر تربیت فراهم مربی، برای مصالح عالیهٔ زندگی متربی، برخی شرایط الزامی را برای تحقق حق بر تربیت فراهم نماید تا آزادی واقعی در عرصهٔ حیات متربی نمود و ظهور یابد آ

از منظر فقهی نیز می توان در خصوص الزام تربیت رسمی و عممی نیز بحث کرد. در پاسخ به وجوب "تربیت"، برخی از فقها چنین نظر دادهاند که فراگیری دانشها در سه سطح واجب عینی، واجب کفایی و "واجب نظامیه" قرار می گیرند. شهید ثانی در کتاب "مُنیهٔ المرید" بیان داشته است که فراگیری علومی که افراد جامعه برای تأمین معیشت و گذران زندگی خویش به آن نیازدارند از

۱. در میان استناد و کنوانسیونهای مختلف مرتبط با حق برآموزش و پرورش، مادهٔ ۲۶ اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر، مادهٔ ۴ کنوانسیون مبارزه علیه تبعیض در امر آموزش (۱۹۶۰)، مادهٔ ۱۲ میثاق بینالمللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی (۱۹۶۶) و مادهٔ ۲۸ کنوانسیون حقوق کودک (۱۹۸۹) از جمله مهم ترین استناد بینالمللی هستند که کشورهای عضو را به شناسایی آموزش ابتدایی اجباری و همگانی ملزم ساختهاند (انصاری، ۱۳۸۶).

۲. چنان که جان دیویی آزادی را اساساً آزادی عقل میداند. از نظر وی نتیجهٔ آزادی بدون عقل اسارت در بند هوس هاست.
 افلاطون می گوید اگر در کودکی از مربی خود پیروی نکنیم نمی توانیم در بزرگی از خِرد خود پیروی کنیم.

۳. مشابه این استدلال برای حل تعارض بین حق بر تربیت کودک توسط والدین و رعایت حق داشتن حریم خصوصی برای کودک مطرح است (لیلا سادات اسدی ۱۳۸۸).

746

قبیل پزشکی، صنایع ضروری مانند خیاطی، پارچه بافی. فراگیری این علوم واجب کفایی است است که منظور از واجبات نظامیه، اموری ضروری است که نظام زندگی اجتماعی به آن وابسته است بنابراین نظر، علی الاصول تربیت رسمی و عمومی اگرچه حق است، از دیگر سو به دلیل این که حکم وجوب دارد تکلیف نیز است. اگر از دیدگاه حقوق متقابل (بر اساس سخن امام علی) به آن بنگریم نیز هر حقی به تکلیفی منجر می شود. لذا می توان چنین نتیجه گرفت که حق بر تربیت اگرچه برای حاکم تکلیفی ایجاب می کند در مقابل آن نیز برای متربیان تکلیفی به همراه می آورد. این تکلیف عبارت است از بهره گرفتن از موقعیتهای تربیتی که توسط جامعه برای اعتلای حیات فرد فراهم شده است. به هر حال به نظر می رسد تربیت رسمی و عمومی امری الزامی عمدتاً در حوزهٔ واجبات نظامیه محسوب می شود و هدایت و نظارت بر فرایند تربیت رسمی و عمومی با حدود تعریف شده در قلمرو امور اجتماعی (مربوط به وظایف حکومت اسلامی) قرار می گیرد.

#### • مدرسهمداري

خصوصیات سامان یافتگی (داشتن برنامهٔ مشترک، مراتب و مراحل و مخاطبان معین)، قانونمندی، شـمول اجتماعی و الزامی بودن تربیت رسـمی و عمومی نشان از آن دارد که این نوع تربیت، باید در شرایط ویژه و موقعیت تعریف شدهای تحقق یابد. این موقعیت ویژه «مدرسه» نامیده می شود. در واقع مدرسـه زمینهای سازمان یافته ومناسـب برای کسب شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک موقعیت خود ودیگران و بهبود پیوستهٔ آن از سوی متربیان است و ازاین رو حضور در مدرسه در سنین خاص برای همهٔ آحاد جامعه، ضرورت می یابد.

لذا تربیت رسمی وعمومی شکلی از فرایند تربیت است که در مدرسه و یا تحت نظارت و مدیریت مدرسه صورت می پذیرد و تنها در شرایطی اضطراری و به طور موقت می توان این نوع تربیت را در خارج از مدرسه سامان داد. البته چنان که خواهیم گفت، منظور از مدرسه تنها ساختار فیزیکی محیط بر فرایند تربیت نیست، بلکه این مفهوم، ترکیبی پیچیده از فضا، مکان، جَو وروابط انسانی و فرهنگی میان عوامل حاضر در آن است که ویـژگیهای منحصر به فردی را برای زمینه سازی مناسب جهت تکوین و تحول هویت فردی وجمعی متربیان به خصوص در سنین کودکی ونوجوانی داراست.

#### • اعطای مدرک معتبر

دو خصوصیت الزامی و قانونی بودن در تربیت رسمی و عمومی، مستلزم آن است که متربیان

١. شهيد ثاني، مُنيهٔ المريد، ١٤٠٥، موسسه النشر اسلامي

۲. محمد سروش محلاتی، ۱۳۸۷

یس از حضور در مراحل معینی ازاین نوع تربیت، نسبت به میزان توفیق در کسب شایستگیهای مورد نظر، موردارزشیابی (توسط دیگران و بر اساس معیارهای مشخص و روشهای معتبر) قرار گیرند و مدارک معتبر و قانونی را که شاخص موفقیت در گذر از مراحل پیش و پیش نیاز حضور در مراحل بعدی تربیت رسمی است دریافت کنند. اما این نوع ارزش پابی (توسط دیگران) را نباید تنها قالب داوری دربارهٔ میزان تحقق شایستگیهای مورد نظر در متربیان تلقی کرد، بلکه لازم است با توجه به نقش محوری متربی در کسب شایستگیها، امکان و زمینهٔ خودارزیابی مداوم (ارزشیابی توسط خود متربی) را نیز فراهم آورد. هم چنین در ارائهٔ این گونه مدارک، همواره باید توجه داشت که ارزش اصلی به کسب سطح مورد نظر از شایستگیهای لازم و تلاش مداوم برای حفظ و ارتقای آن شایستگیها (نه کسب مدرک) داده شود و اعطای گواهینامهٔ موفقیت در کسب شایستگیها به مدرکگرایی منجر نشود. همچنین باید ملاکهای موفقیت از انعطاف لازم برخوردار و با شرایط و نیازهای متنوع متربیان سازگار باشد.

### • پیشنیاز حضور در حیات بالندهٔ فردی، خانوادگی و اجتماعی

رشد و تعالی کیفیت حیات انسان، بدون کسب لوازم آن ممکن نیست. رشد و تعالی وجودی انسانها و بالمآل تعالى پايدار جوامع، منوط به درک صحيح موقعيت خود است. اين گونه درک موقعیت، به همراه عمل برای اصلاح و بهبود پیوستهٔ موقعیت خود و دیگران، همان استمرار تعالی وجودي آدميان است.

تربیت رسمی و عمومی زمینهٔ مناسب کسب صفات وتوانمندیهای اساسی و ضروری (شایستگیهای پایه و ویژه) را در جهت حضور فعال و با نشاط در صحنهٔ زندگی فردی، خانوادگی و اجتماعي براي عموم آحاد جامعه فراهم ميسازد. لذا اين نوع تربيت پيشنياز حضور فعال همهٔ افراد در فرایند تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد است؛ هرچند تکوین و توسعهٔ این صفات و توانمندیها و مهارتها در جامعه فرایندی مداوم و به عبارت دیگر روندی مادامالعمر است که از گهواره تا پایان عمر ادامه می پابد. ا

براساس این ویژگی، تربیت رسمی و عمومی باید زمینه ساز کسب شایستگیهایی باشد که متربیان بتوانند بـه مدد آنها بهصورتی فعـال درعرصههای مختلف حیات فـردی، خانوادگی و اجتماعی مداخله و مشارکت کنند. مفهوم اصلاح و بهبود موقعیت خود و دیگران (که در مبانی انسان شناسی فلسفهٔ تربیت به آن اشاره شد) در وجه جمعی و مشترک آن، مستلزم کسب



۱. پیامبر اکرم(ص) بر این توسعه و تعالی مادامالعمر در حدیثی معروف و مشهور اشاره فرمودهاند که: «اطلبوا العلم من المهد الى اللحد» كه فردوسي شاعر يارسي اين معنا را چنين زيبا به نظم كشيده است: «چنين گفت پيغمبر راست *گوي/ ز* گهواره تا گور دانش بجوی. »

شایستگیهای متعدد، از جمله توانمندی شناخت و فهم شرایط اجتماعی، ارتباط فعال با دیگران، درک و حساسیت اخلاقی و ارزشی نسبت به مسائل، مواجههٔ خردمندانه با مسائل و مشکلات، نقید خود و دیگران و سازو کارهای اجتماعی، تحمل نقد و سیعهٔ صدر و مداراست که افراد جامعه با استفاده از آن، پیوسته بر مبنای نظام معیار، وضع موجود را نقد می کنند و به اصلاح و بهبود آن همت می گمارند. قرآن کریم آشکارا و صریح، انسانها را به آزمون مکرر و پیوستهٔ می راث گذشتگان و سنتهای نیاکان فرا می خواند و پیروی بی چون و چرا از دیگران را ناپسند می شیراث گذشتگان و مشی گذشتگان را توجیهی برای عمل ناپسند خود می انگارند، به باد انتقاد می گیرد  $^{7}$ .

تردیدی نیست که سنتها به تمامی نامطلوب و ناپسند نیستند؛ اما برای بازشناسی مطلوب از نامطلوب وامور پسندیده از ناپسند، نقد مستمر آنها ضرورت دارد. این نقد مستمر و پیرایش، نسبت به روالهای جاری زندگی نیز لازم است؛ چرا که مایهی بالندگی هر فرد و جامعه است بر این اساس، مهارت نقد مبتنی بر چهارچوب نظام معیار اسلامی، پیشنیاز اصلی حرکت استعلایی زندگی فردی، خانوادگی و اجتماعی است.

همچنین ملاحظهٔ آیات مربوط به امر به معروف و نهی ازمنکر، آیهٔ تعاون، آیات مربوط به پیشی گرفتن در انجام خیرات و هم چنین براساس آیهٔ یازدهٔ سورهٔ رعد که میفرماید سرنوشت هیچ قومی تغییر نمی کند مگر این که خودشان تغییر بکنند و روایات مأثوره در خصوص مسئولیت همگانی برای مشارکت در تمشیت امور خود و مردم و سیرهٔ معصومین (ع) نشان میدهد که همهٔ

۱. امام جواد(ع) می فرماید: مؤمن نیازمند توفیقی از خداوند است و اندرزگویی از خویشتن و پذیرش از کسی که او را نصیحت می کند.(ترجمهٔ الحیات، ج۱، ص ۲۱۸)

امام هادی(ع) به یکی از دوستان خود فرمود: فلانی راسرزنش کن و به او بگو هرگاه خدا برای بندهای خیر بخواهد، چون وی طرف سرزنش(انتقاد) واقع شود میپذیرد (همان).

امام علی (ع) بر گزیده ترین مردمان نزد تو باید کسی باشد که تورا به راه رشد و کمال ببرد و معایبت را برتو آشکار کند (همان ص۲۱۵).

امام كاظم (ع) از پيامبر(ص): مؤمن آيينهٔ مؤمن است (همان ص۲۱۴).

۲. بقره، آیهٔ ۱۷۰ و زخرف، آیهٔ ۲۱ - ۲۴

٣. اعراف، آيهٔ ٢٨

۴. رسول گرامی اسلام(ص) میفرماید:

كلكم راع وكلكم مسئول

من اصبح و لم يهتم به امور المسلمين فليس بمسلم

من سمع رجلاً ينادى يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم

آفریدگان همه عیال و نانخور خدایند، پس محبوب ترین آنان نزد خدا کسی است که برای عیال خدا سودمند تر باشد(ترجمهٔ الحیات ج۱ ص ۴۶۳)

اگر خدا یک تن را به دست تو راهنمایی کند برای تو بهتر است از دنیا و هر آنچه در آن است (همان منبع).

آحاد جامعه به نوعی باید در امور مختف اجتماع حضور فعال و یویا داشته باشند. اصل هشتم قانون اساسے جمہوری اسلامی ایران بر مداخلهٔ نیک اندیشانهٔ آحاد کشور در امور مختلف اجتماعی تأکید و صراحت دارد.۱

چنین مطالبهای از آحاد جامعهٔ اسلامی مستلزم آن است که هر عضو جامعهٔ اسلامی، نخست صفات، توانمندیها و مهارتهای لازم را برای حضور فعال و پویا در زندگی فردی، خانوادگی و اجتماعی کسب کند و در خود محقق نماید. اما از آنجا که جوامع امروزی نسبت به گذشتهها پیچیده تر شده سازو کارهای تمهید این گونه حضور فعال و پویا نیز متفاوت تر از گذشته گردیده است. لذا در جامعهٔ صالح باید ساز و کاری وجود داشته باشد که زمینههای کسب این توانمندیهای لازم را به صورت سازمان دهی شده برای آحاد جامعه در فرصت و موقعیتی خاص فراهم آورد که حکمت بالغهٔ خداوند در مرحلهای از دوران رشد طبیعی انسان با مختصاتی ویژه(یعنی دوران کودکی و نوجوانی) مهیا نموده است تا همهٔ افراد جامعه با کسب این گونه صفات، توانمندیها و مهارتها، قادر باشند جریان توسعهٔ ظرفیتهای وجودی خود (سیر اشتداد وجودی نفس) را به طور مادامالعمر هدایت و مدیریت کنند.

#### • پیشنیاز ورود به انواع تربیت تخصصی

تربیت رسمی و عمومی، افزون بر آن که پیشنیاز حضور شایستهٔ افراد جامعه در حیات فردی، خانوادگی و اجتماعی به حساب می آید، می تواند و باید زمینهٔ ورود گروهی از آحاد جامعه به انواع تربیت تخصصی را با ایجاد آمادگیهای مقدماتی و لازم در ایشان فراهم سازد تا مراتب دیگری از آمادگیهای خاص برای تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون و متناسب با خصوصیات فردی و علائق و استعدادهای فعلیت یافتهٔ متربیان و نیازهای متنوع جامعه در جریان تربیت محقق شود.

#### ۲-۲-۲. ویژگیهای خاص

عــلاوه بر ویژگیهای فــوق، که تاحدودی در عمــوم الگوهای رایج تربیت رســمی وعمومی دیده می شود و با مبانی فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران نیز سازگار است، می توان صفات و ویژگیهایی دیگری بر فهرست ویژگیهای تربیت رسمی و عمومی مورد نظر افزود. بهنظر میرسد باید برای این دسته از ویژگیها در ارزشها و مبانی اسلامی (در مقایسه با ویژگیهای عام یادشده) جایگاه مهم تر و برجسته تری قائل شویم.

۱. اصل هشتم قانون اساسی: در جمهوری اسلامی ایران دعوت به خیر، امر به معروف و نهی از منکر وظیفه ای است همگانی و متقابل بر عهدهٔ مردم نسبت به یکدیگر، دولت نسبت به مردم و مردم نسبت به دولت. شرایط و حدود و کیفیت آن را قـانون معيـن مي كند. "والمؤمنون و المؤمنات بعضهم اولياء بعض يأمرون بالمعروف و ينهون عن المنكر".



در آیات و روایات، مقولهٔ عدالت یکی از ارکان حیات اجتماعی تلقی شده و مورد توجه بوده است. بر اساس بیان قرآن، هدف اساسی ارسال پیامبران به پاداشتن مردم برای برپایی جامعهٔ عادلانه است از این، رو یکی از اهداف اساسی حکومت اسلامی، اجرا و بسط عدالت در جامعه است. عدالت در عرصههای مختلف اجتماعی، سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و تربیتی قابل پی گیری است.البته بسر اساس آیات قرآن، حوزههای عدالت متعددند و خود،  $^{7}$  خانواده  $^{7}$ ، خویشان  $^{4}$ ، امت  $^{6}$  و جامعهٔ انسانها،  $^{6}$  را شامل می شود  $^{7}$ .

«از نظر علامه طباطبایی معنای اصلی عدالت اقامهٔ مساوات میان امور است به این که هرامری را آن چه سزاوار است بدهی تا همهٔ امور مساوی شود و هریک درجای واقعی خود که مستحق آن است قرار بگیرد... عدالت در مردم و بین مردم این است که هرکسی را در جای خود که به حکم عقل یا شرع و عرف مستحق آن است قرار دهی^».

با توجه به این تعریف علامه طباطبایی می توان گفت که عدالت اجتماعی در یک سطح با مساوات برابر است و در سطحی نیز رعایت تفاوت هاست. در واقع در مفهوم عدالت هم تساوی وجود دارد هم رعایت تفاوت ها. از سوی دیگر، منابع فهم عدالت «عقل، شرع و عرف» است. با توجه به این که علامه طباطبایی در مقالهٔ ششم کتاب «اصول فلسفه و روش رئالیسم» عدالت را از مقولهٔ اعتباریات بالمعنی الاخص تلقی می کند و آن را به حوزهٔ عقل عملی مربوط می داند، می توان گفت عدالت اجتماعی مقولهای است که به روابط افراد و گروه بندی های در جامعه مربوط می شدود. گروه ها و طبقات اجتماعی به شکلی باید تعامل داشته باشند تا بین آنها شکاف ایجاد نشود. درواقع عدالت خواهی و عدالت ورزی یعنی حساسیت نسبت به کنش گروه ها و گروه بندی ها و حرکت شکافهای اجتماعی.

یکے از عرصههای بنیادی بر پایی عدالت اجتماعی، توسعهٔ عدالت در امر تربیت است. امروزه

۱. سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۵

۲. نساء، آیه۱۳۵

٣. نساء، آبه ٣

۴. انعام، آیه ۱۵۲

۵.حجرات، آیه ۹

۶. نساء، آیهٔ ۵۸

۷. ماجد عرسان کیلانی ۱۳۸۹

۸رودگر مجمد جواد ۱۳۸۸

استفادهٔ برابر مردم از امكانات تربيتي، ميتواند مصداقي از اجراي عدالت باشد؛ خصوصا كه در دنیای امروز نپرداختن به این عرصه، ظلم به مردم محسوب می شود. بر این اساس، بدون شک یکی از ویژگیهای مهم الگوی مطلوب تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران عدالت محوری است. عدالت تربیتی (در سطح نظام تربیت رسمی و عمومی)مفهومی ذومراتب است و تحقق كامل أن منوط به تحقق همهٔ مراتب ذيل است:

- و در مرتبهٔ نخست عدالت تربیتی ناظر به تأمین اصل (وجود) تربیت است. در این مرتبه باید سازوکارها و امکانات لازم به صورت الزامی برای برخورداری همهٔ افراد جامعه (در سنین خاص) از حق بر تربیت وجود داشته باشد تا بهرهمندی از حد نصاب قابل قبولی ٔ از این حق بهطور رایگان ٔ برای فرزندان همهٔ آحاد جامعه تضمین شود و به این وسیله این جریان در جامعه مانع ایجاد انسداد طبقاتی گردد.
- در مرتبهٔ بعد، عدالت تربیتی ناظر به قابلیت دسترسی<sup>†</sup> برابر برای همگان است. یعنی باید امکانات و فرصتهای تربیتی در حد نصاب ضروری و مطلوب برای همگان قابل دسترسی برابر باشــد و تبعیضهای قومی، نژادی، جنســی/ جنســیتی<sup>۵</sup> وطبقاتی در زمینهٔ حق بر

#### 1. Availability

۲. این حد نصاب قابل قبول و لازم، بر اساس نیازهای جامعه و امکانات و ظرفیتهای قابل تحقق حاکمیت برای پشتیبانی از جریان تربیت رسمی وعمومی، توسط بالاترین مرجع تصمیم گیری نظام تربیت رسمی و عمومی در بازههای زمانی مشخص تعیین میشود.

۳ گرچه امکان مشارکت خانوادهها و یا سایر نهادهای اجتماعی برای تأمین منابع مالی مورد نیاز برای مراتب بالاتری از این حق وجود دارد.

#### 4. Accessibility

۵. اسلام که خود اساساً با محرومیت و اسارت زنان مخالف است و درآغاز ظهور با بسیاری از قید و بندهای اجتماعی دست و پاگیرزنان مبارزه کرده است. درعین حال، با دست یابی زن و منزلت بالای اجتماعی وی مخالفت نکرده و منعی نداشته است (بستان، ۱۳۸۲)(جوادی آملی، ۱۳۸۲)اما واقعیت این است که در طول قرون گذشتهٔ بعد از اسلام و درجوامع اسلامی (صرف نظر از برخی موارد در صدر اسلام)به ندرت زنی توانسته است به منزلت بالای اجتماعی دست یابد. درست است که در برخی مشاغل اجتماعی مانند مسند قضا و حکومت به ظاهر منعی در کار بوده است اما دربقیهٔ مصادر مثل معلمی و دانشمند شدن و مانند اینها منعی نبوده است و حتی تأکیداتی هم وجود داشته است اما کمتر زنی درمحافل علمی و بحثی حضور فعال داشــته اســت. كمتر دانشمند، شاعر، نويسنده، فيلسوف، محقق، مفســر و اديب زن در تاريخ اسلام سراغ داريم. منیر الدین احمد در کتاب خود می نویســد «شــمار دانشــجویان زن به اندازهای کم بود که شــاید حق داشته باشیم بیرسیم آیا شیوه آموزشی اسلام تنها برای مردان معنا پیدا می کند یا نه ؟ البته درآموزش اسلامی رفتن دانشجویان زن به مساجد منع نشده است. هیچ محدودیتی برای شــر کت زنان در کلاسهای آزاد همگانی وجود نداشته و نشانهای هم از شرکت آنان در کلاسهای که در مستجدها بر پا می شده است به چشم نمی خورد... در برابر ۲۷۹۹ مرد دانشمندی که نامشان به وسیلهٔ نویسندهٔ کتاب تاریخ بغداد (خطیب بغدادی متوفا به سال ۴۶۳) آمده تنها ۳۲ زن دانشمند گنجانده شده است. بخت یک زن براي آموختن بســيار كوتاه بود...»(منير الدين احمد، ترجمهٔ ســاكت ۱۳۸۴ ص۲۲۹). اين نشــان ميدهد به رغم وجود اصل عمومیت تربیت، صرف نظر از جنسیت به این ضرورت در جوامع اسلامی نهاد سازی نشده و برای آن ترتیبات مناسب

تربیت برطرف شود'.

- در مرتبهٔ بالاتر، عدالت تربیتی ناظر به فراهم آوردن کیفیت مطلوب و قابل قبول در ارائهٔ خدمات تربیتی، (از جمله بهداشت و سلامتی محیط یادگیری، وسایل و امکانات آموزشی مناسب و معلمان با صلاحیت) است.
- مرتبهٔ دیگر عدالت تربیتی نیز انطباق جریان تربیت با خصوصیات فردی ومشترک (جنسی اجنسیتی، بومی و محلی، قومی، مذهبی، فرهنگی و خانوادگی) متربیان است. در این مرتبه باید تربیت با نیازهای ویژهٔ آحاد اجتماع همخوانی داشته باشد و گروههای مختلف جامعه ٔ را تحت پوشش قرار دهد.
- یکی دیگر از مراتب عدالت تربیتی، وجود اعتدال و توازن در جریان تربیت است. باید به رشد همهٔ جنبههای وجود آدمی به صورت هماهنگ و متوازن توجه شود و در پرداختن به برخی از جنبههای وجودی متربی افراط و تفریط صورت نگیرد. به عبارت دیگر، در اقدامات تربیتی ناظر به زمینهسازی برای توسعه و تکوین هویت متربیان باید تمامی ابعاد وجودی آنان را به شکل متوازن ومتعادل در نظر گرفت.
- نقش آفرینی مؤثر دولت(اسلامی) به طور متعامل با دیگر ارکان تربیت(خانواده،
   رسانه، نهادها و سازمانهای غیر دولتی)

بر اساس مبانی بیان شده در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، ارکان تربیت عبارتاند از: دولت اسلامی (حاکمیت)، خانواده، رسانه، نهادها و سازمانهای غیر دولتی.  $^{\Delta}$  البته در راستای مبانی سیاسی و حقوقی پیش گفته و تقدم جنبهٔ اجتماعی تربیت رسمی وعمومی برجنبهٔ

اجتماعی تدارک دیده نشده است.

۱. در تاریخ آموزش و پرورش اسلامی این نوع یکسان بینی وتساوی بین متربیان، امری کاملاً پذیرفته و شناخته شده است و هیچگاه تنگ دستی و ناداری دانش پژوه راستین را سدی و سنگی نبوده است. پیش از برپایی مدرسهها هر مسلمانی رایگان به حلقههای درس در مسجدها می پیوست. پیامبر (ص) در حدیثی می فرماید: به هر کس پیش تو به آموختن علم می نشیند-تهی دست یا دارا-به یک چشم بنگر! غزالی گفته است: کوشش در یاد ندادن به افراد ناشایست همان اندازه سیمگرانه است که از آموختن شاگردان شایسته جلوگیری کردن؛ و هنگامی که مدرسهها بنیاد یافتند نظام الملک اعلام داشت که آموزش سراسر رایگان است.(احمد شلبی، تاریخ آموزش در اسلام. ترجمهٔ محمد حسین ساکت ۱۳۷۰، انتشارت دفتر نشرفرهنگ اسلامی)

- 2. Acceptability
- 3. Adaptability

۴. مانند افراد با نیازهای ویژهٔ آموزشیی(کم توان ذهنی، معلولین جسمی و حرکتی، کودکان بزهکار، کودکان فاقد سرپرست و بدسرپرست، صاحبان خرده فرهنگها، کودکان مناطق محروم و دور افتاده)

۵. این ارکان در مباحث بعدی تحت عنوان «ارکان نظام تربیت رسمی و عمومی» مورد بحث قرار میگیرد.

747

فردي آن، دولت اسلامي (به لحاظ رسالت زمينه سازي جهت تحقق حيات طيبه و هدايت فرد وجامعه () در سامان دهی سیاستها، برنامهها و اقدامات نظام تربیت رسمی و عمومی نقش محوری و اساسی تری برعهده دارد. لذا دولت اسلامی به دلیل داشتن همین نقش محوری باید علاوه بر سیاست گذاری و نظارت، شرایط و لوازم تحقق در حد مقبول و مناسب با ویژگیهای تربیت رسمی و عمومی را به طور عادلانه برای همهٔ مخاطبان این نوع تربیت تأمین کند. اما این گونه نقش آفرینی دولت اسلامی نباید به بی توجهی به نقش فعال دیگر ارکان تربیت در فرایند تربیت رسمی وعمومی منجر شود. لذا علاوه بر نقش اساسی دولت اسلامی در جهت دهی نظام تربیت رسمی و عمومی، خانواده، رسانه، نهادها و سازمانهای دیگر حق و تکلیف دارند که به شکل مؤثر و هماهنگ در فعالیتهای این نظام مشارکت جویند.۲

# • تحول آفرینی و هدایت تغییرات اجتماعی

چنان که گذشت، یکی از انتقاداتی که به اُشکال رایج تربیت رسمی وارد است، محافظه کاری و تبعیت کامل آنها از شرایط اجتماعی و تربیت انسانهای تابع شرایط جاری است. بر اساس این نقد، عموم نظامهای تربیت رسمی و عمومی عمدتاً تحت تأثیر شرایط و مقتضیات اجتماع قرار دارند و اساساً منفعل و تأثیرپذیرند. از این منظر، تربیت رسمی و عمومی سازوکاری است که برای تداوم وضع موجود و باز تولید شـرایط حاکم مورد اسـتفاده قرار می گیرد. به همین دلیل تربیت رسمی و عمومی به گونهای سامان می یابد که متربیان نسبت به محیط اجتماع، پذیرنده و منفعل بار مي آيند.

حال آن که می توان تربیت رسمی را چنان سامان داد که افراد در مقابل محیط، به جای تسلیم و تن ســپردن به انفعال، توانایی تغییر در موقعیت خود ودیگران را در خویش بپرورند ّ. در تعریف تربیت بر اساس فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، با توجه به کسب شایستگیهای لازم جهت درک و اصلاح موقعیت خود و دیگران و آمادهسازی برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، چنین رویکردی دنبال شده است. زیرا انسان در نگرش اسلامی موجودی است برخور دار از

۱. همان گونه که در مبانی سیاسی آمد، نظریهٔ دولت زمینه ساز حیات طیبه، در مقابل نظریهٔ دولت رفاه قرار دارد. در نظریهٔ اخير كاركرد اساســي دولت فراهم كردن رفاه آحاد اجتماع اســت. در اين دولت، تأمين رفاه هدف اســت؛ در حالي كه دولت هدایت، رفاه را یکی از زمینههای لازم برای هدایت آحاد اجتماع میداند. به سخن دیگر، آن را به مثابهٔ ابزار و نه هدف تلقی می کند. برای کسب اطلاع بیش تر به «علم الهدی، ۱۳۸۶» مراجعه کنید.

۲. این موضوع در مبانی حقوقی مورد بحث قرار گرفت.

۳. چنیـن مضمونی را مقـام معظم رهبری در دیدار با فرهنگیان کرمان در تاریـخ ۸۴/۲/۲۲ فرموده اند: "هیچ تحولی - چه مثبت، چه منفی - در جامعه صورت نمی گیرد، مگر این که معلم و دستگاه تعلیم و تربیت در آن نقش اساسی دارد." این سخن به نحو تلویحی نشان می دهد که انفعال نظام تربیت رسمی و عمومی در مقابل وضعیت جامعه وضعیت مطلوبی نیست.



آزادی، قـدرت تفکـر و تعقل و قدرت خلق و تولید و تصـرف در طبیعت و اصلاح موقعیت خود و دیگران.

لذا تربیت رسمی و عمومی براساس این دیدگاه، ضمن تکیه بر این نگرش، شرایطی را فراهم میآورد که متربیان از انفعال و پذیرش مطلقِ محیط به سوی مواجهه فعال با محیط و عناصر موقعیت خود روی آورند. آنها باید با موقعیتهای زندگی خود نقادانه برخورد کنند و به اصلاح و بهبود آنها بپردازند. لذا نظام تربیت رسمی و عمومی، باید فعالانه در جریان تحولات اجتماعی حضور یابد و از برخورد انفعالی با تحولات پرهیز کند. از اینرو مدرسه و کارگزاران آن، بهویژه معلمان، همواره باید در هدایت تحولات اجتماعی نقشی سازنده داشته باشند. اما به مصداق این سخن حکیمانه که:

ذات نایافته از هستی بخش کی تواند که شود هستی بخش

تربیت رسمی و عمومی زمانی می تواند محملی برای ایجاد شایستگیهای لازم (جهت درک و بهبود موقعیت متربیان) شود که این کارکرد در مدرسه و کارگزاران آن مشاهده شود. شایان تذکر است که این سخن نباید به معنای سیاستزدگی مدرسه و کارگزاران آن تلقی شود و مدرسه را وارد جریانات سطحی و گذرای سیاسی جامعه کند.

# • ارزشمداری عقلانی

افزون براینکه تربیت فرایندی اجتماعی و امری ارزشی است و نمی توان آن را نسبت به ارزشها خنث و بی طرف تلقی نمود، این فرایند اصولاً به قصد تکثیر و تعالی ارزشها (خیرات) صورت می گیرد. اما نحوهٔ مواجههٔ نظامهای تربیتی با مقولهٔ ارزشها متفاوت است. در برخی نظامها توسعه و تعالی ارزشها به روشهای سخت و تحمیلی (چه آشکار وچه پنهان) تحقق می پذیر c و تعالی ارزشها به روشهای بر آگاهی و آزادی متربیان استوار می گردد و تثبیت می یابد.

بر اساس مبانی تعریف شده در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، فرایند تربیت رسمی و عمومی در الگوی مطلوب فرایندی نیست که منجر به سازو کارهایی نظیر القا و تلقین واجبار و اکراه(اقتدار گرایی) در حوزهٔ ارزشها گردد. بلکه در این الگو با آنکه نظام تربیت رسمی وعمومی نسبت به مجموعهای از ارزشها – یعنی نظام ارزشهای حیات طیبه و مبانی آن – سوگیری والتزام آشکار دارد، اما می کوشد تا این ارزشها علی الاصول نخست به نحو جذاب، عقلانی ومستدل

۱. بنابر تحلیل برخی فیلسوفان مانند پیترز، فیلسوف انگلیسی، تربیت ذاتاً امری ارزشی است (ابراهیم زاده، ۱۳۸۳،) ۲.به زعم برخی فیلسوفان تربیتی، این شکل از جریان تربیت اساساً "تلقین " و "شبه تربیت" است و نمی توان آن را تربیت (بـه لحـاظ فقدان مؤلفههای اصلی آن) نام نهاد (باقری ۱۳۸۴). اما تلقیـن و تحمیل به نفس به دلیل این که فاعل آن خود متربی است و اصولاً با آگاهی و اختیار او انجام می گیرد می تواند در مراحل بالاتر رشد یک عمل تربیتی محسوب گردد..



700

برای متربیان تبیین و توجیه گردند و در صورت عدم آمادگی فکری متربیان نیز حتی الامکان سعی میشود از روشهای عاطفی و نرم وغیرمستقیم برای هدایت و جهت دهی متربیان به سـوى التزام به ارزشها اسـتفاده شود به گونهاى كه در نهايت بطور اختيارى وبا توجه به منافع و امتيازات شخصي واجتماعي التزام به ارزشها آنها را برگزينند. ضمن اينكه در دعوت به ارزشها نيز ارزشهای اساسی زندگی ومتلائم با فطرت پاک متربیان در اولویت قرار دارند. بنا براین در چنین فضایی انتظار این است که عموم متربیان (و نه لزوما تمامی ایشان) به طور آگاهانه واختیاری به پذیرش والتزام نسبت به ارزشهای موجه ومقبول نظام تربیت رسمی وعمومی روی آورند. تربیت، در الگوی تربیت رسمی و عمومی مطلوب، تربیت ماهیت ارزشمدار عقلانی دارد، لذا بر تصریح و تبیین و اصلاح ارزشهای زیرساختی تربیت تأکید میشود. تربیت ارزشمدار بر آزادی و آگاهی انسان استوار می شود. آگاهی از نیک بختی و آزادی برای دستیابی به آن، در گرو در کی عقلانی از وضع مطلوب، وضع موجود و فاصلهٔ میان آنهاست. لذا منظور از تربیت ارزشمدار، تلقین و تحمیل فهرستی از ارزشها و هنجارها نیست؛ بلکه تربیتی است که بر رغبت و آگاهی نسبت به مطلوب تکیه دارد و به انتخاب و التزام آگاهانه و اختیاری نظام معیار (متناسب با غایت زندگی مطلوب:حیات طیبه) منجر می شود. در عین حال، تربیت رسمی و عمومی، علاوه بر توجه به ارزشهای انسانی و اخلاقی عام، معطوف به مجموعهای از ارزشهای اسلامی و ایرانی است که این نیز، یکی از وجوه تمایز الگوی مورد نظر از تربیت رسمی و عمومی با الگوهای رایج غربی به شـمار میآید. البته در این الگو ارزشهای انسانی، اسلامی و ایرانی در جهت شکل گیری لایههای انسانی، دینی و ملی هویت مشترک، مورد توجه قرار می گیرد.

# تأکید بر وحدت ملی و انسجام اجتماعی، ضمن پذیرش کثرت و تنوع

همان گونه که پیشتر گفته شد، تربیت رسمی و عمومی پدیدهای تاریخی و زمینه محور است. به این معنی که بر بستر تاریخی و اجتماعی جامعه میروید و نشو و نما می کند. لذا الگوهای مطلوب تربیت رسمی و عمومی، نسبی و تابع شرایط و مقتضیات هرجامعه است. یکی از واقعیتهای جامعــهٔ ایران، پذیرش کثرت قومــی وفرهنگی، دینی ومذهبی و تنوع زبانی اسـت (جریان تمایز یافتگی'). اما با وجود این کثرت قابل توجه که در کشـور ما موضوعی ریشهای و تاریخی به شمار می آید، همواره نوعی وحدت و هم گرایی تاریخی نیز در مجموعهٔ صاحبان خرده فرهنگها و اقوام مختلف ساکن این سرزمین با نام ایران و عناصر مشترک فرهنگی جریان داشته است (جریان وحدت و انسجام).

البته پدیدهٔ کثرت فرهنگی، امروزه دربسیاری از کشورهای جهان وجود دارد که هر کشوری ۱. در مبانی جامعه شناختی این دو جریان مورد بحث قرار گرفته است. در مواجهه با آن، رویکرد یا رویکردهای ویژهای متناسب با فلسفهٔ اجتماعی خود انتخاب کرده است. به طور کلی در برخورد با تکثر فرهنگی، سه رویکرد، قابل طرح و پی گیری است: نخست، رویکرد کثرت گرا که در آن خرده فرهنگها به صورت همعرض (بدون توجه به فرهنگ مشترک) تکثیر و تأیید می شوند. این رویکرد در نهایت به تفکیک کامل خرده فرهنگها و اختلاف نهادی و گسستن انسجام اجتماعی می انجامد. دوم، رویکرد وحدت گرا که در آن خرده فرهنگها در فرهنگ فاد فرهنگ غالب هضم می شود و در شکل افراطی به حذف خرده فرهنگها می انجامد. سوم، رویکرد وحدت در کثرت است که در آن، ضمن حفظ هویتهای قومی و خرده فرهنگها، هویت مشترک میان آحاد جامعه تکوین و تعالی می یابد. در این رویکرد از حذف یا ادغام خرده فرهنگها خوداری می شود. در واقع در این رویکرد، بین دو قطب وحدت و کثرت تعاملی به وجود می آید که در آن «وحدت» پشتیبان تنوع فرهنگی و «تنوع» عامل وحدت بخش خرده فرهنگهایی می شود که در یک چهارچوب جغرافیایی و سیاسی به سر می برند. به نظر می رسد در تعامل بین خرده فرهنگها یک چهارچوب جغرافیایی و واحد نوعی هم افزایی فرهنگی روی می دهد.

التزام نسبت به کسب شایستگیهای پایه، همراه با توجه به شایستگیهای ویژه و تأکید بر تکوین و تعالی هویت مشترک (انسانی، اسلامی، ایرانی)، همچنین توجه به وجوه اختصاصی هویت (به خصوص هویت جنسی وجنسیتی متربیان)، را میتوان جنبههای متمایز نظام تربیت رسمی و عمومی کشورمان دانست. این نظام تربیتی با وحدتگرایی، ضمن پذیرش کثرت و تنوع، از سویی خود را از عیب بزرگ برخی نظامهای نامتمرکز تربیت رسمی مبرا میسازد که با مشکلاتی (همانند تقویت واگرایی اجتماعی، تضعیف وحدت ملی و گسترش نابرابریهای اجتماعی) روبهرو میشوند و از سوی دیگر به رویهٔ تمرکزگرایی رایج در بسیاری از نظامهای تربیت رسمی تن نمیدهد، که تضعیف خرده فرهنگها، بی توجهی به خصوصیات جنسی/جنسیتی، قومی/ مذهبی و نیازهای منطقه ای/محلی و خانوادگی، حاکمیت نوعی نگاه کارخانهای (نماد تولید انبوه واستاندارد هم سان) بر نظام تربیتی را در پی می آورند.

# • انعطاف پذیری معیار مدار

ویژگی مهم دیگر تربیت رسمی و عمومی در راستای اصول تدریج و تعالیِ مرتبتی و وحدت گراییِ ضمن پذیرش کثرت و پویایی، گشودگی و انعطاف است. فرایند ایجاد وفاق بین افراد و گروههای اجتماعی فرایندی است که باید ضرورتاً فرهنگی باشد. سازو کار تربیت رسمی و عمومی، به مثابهٔ یکی از سازو کارهای فرهنگی ایجاد وفاق، باید ضمن وفادار بودن به ارزشهای هستهای و به اصول ثابت و نظام معیاری مشخص، نسبت به تنوعها گشوده و منعطف باشد. گشودگی و انعطاف تربیت



رسـمی و عمومی نسبت به شـرایط و مقتضیات و نیازهای روزآمد فردی، گروهی، محلی، ملی و جهانی موجب می گردد که ظرفیتهای انسجام بخشی آن (به ویژه در شکل گیری هویت مشترک) افزون گردد. شاخص مهم این ویژگی مواجههٔ فعال با مقتضیات روز آمد، حساس بودن نسبت به تغییرات در شرایط اجتماعی و انعطاف پذیری نسبت به تنوع و تکثر گروهها و خرده فرهنگهاست. این گونه گشودگی و انعطاف، هم چنین در عناصر ساختار، محتوا، اهداف و روشها تبلور مى ابد.

یکی از پدیدههای جدید دوران معاصر، که بسیار چالش بر انگیز نیز ظاهر شده است، موضوع جهانی شدن(یا جهانی سازی) و گسترش فناوری اطلاعات و ارتباطات است، که هر دو مستقیم یا غیر مستقیم بر نظام آموزش رسمی و عمومی تأثیر دارند. نظام تربیت رسمی و عمومی با ویژگی انعطاف معیار مدار، باید نسبت خود را با این رخدادهای تأثیر گذار و حیاتی مشخص سازد. این پدیده ها در عین این که فرصتهای بی نظیری برای بهبود و توسعهٔ کمّی و کیفی نظام تربیت رسمی و عمومی فراهم ساختهاند تهدیداتی را نیز برای نظام به همراه آورده اند. از این رو، تربیت رسمی و عمومی در چهار چوب اصول دین بنیاد خود نسبت به آنها موضع گیری فعال ومثبت (نه انفعالی ومنفی بینانه) می کند و جهت گیریهای عملی خود را تعیین می نماید.

#### • تعامل و بهرهگیری از تجارب دیگران (در چهارچوب اصول)

اساسا به سبب وجود اشتراكات فراوان انساني، از گذشته هاي دور بين جوامع و ملل مختلف تعاملات فرهنگی و تبادلات تجربیات متراکم امری رایج بوده است. افزون بر این، شرایط امروز جهان به دلیل ظهور پدیدهٔ جهانی شدن، توسعه و گسترش فناوریهای ارتباطی، کاهش فاصلههای فیزیکی، رنگ باختن تقابل دور- نزدیک، ارتباطات بین جوامع و به تبع آن روابط بین نهادهای تربیتی گوناگون در جهان، عمیق تر و بیشتر میشود. بدون تردید تداوم روند کنونی، توسعه و گسترش این گونه روابط بین المللی را در پی خواهد داشت. نظام مطلوب تربیت رسمی و عمومی در جامعهٔ اسلامی در مواجهه با این پدیده به مثابه چالشی جهانی، باید با نظامهای تربیتی دیگر جوامع(اعم از مسلمان وغیرمسلمان) تبادلات و تعاملاتی را بر قرار نماید.

در احادیث و روایات نیز به کسب علم و بهرهگیری از تجارب بشری و از منابع مختلف، حتی خارج از جغرافیای مسلمانان، و از اقوام، ملل و فرهنگهای گوناگون توجه شده است. خداوند در قــرآن می فرماید: «به بندگانی که سـخنهای گوناگون را میشـنوند و از بهترین آنها پیروی می کنند، بشارت ده.» پیامبر(ص) فرموده است: «علم را بجوئید حتی اگر در چین باشد.» بر این اساس مسلمانان برای کسب علم، از اغلب محدودیتهای مکانی و فرهنگی عبور می کردند.

همچنین امام علی(ع) می فرماید: «حکمت گمشدهٔ مؤمن است؛ پس آن را بگیرید، حتی اگر در دست منافق باشد».

این دو حدیث نشان می دهد که علم همچنان به زمینهٔ خود (فرهنگی و دینی) وابسته نیست. در غیر این صورت تجویز کسب علم از فرهنگهای دیگر یا آیینهای دیگر نامعقول و غیرموّجه به نظر می رسید. امام صادق(ع) نیز فرموده اند: «اگر مردم می دانستند طلب علم چه نتیجهای دارد، به دنبال آن می رفتند؛ حتی اگر خونشان بریزد و به دریاها وارد شوند و در گردابها فرو افتند». رفتار مسلمانان در سدههای نخسین شکل گیری تمدن اسلامی نشان می دهد که آنها به تأسی از قرآن و رهبران دینی خود، از گرفتن دانش متراکم بشری از منابع مختلفِ آن عصر و تعامل با فرهنگهای ایران، یونان، مصر و پیروان ادیان یهودی و مسیحی و اقوام و ملل دیگر و بازسازی و توسعه و تعالی آن هیچ شک و تردیدی نداشتند.

بنابرایین بی تردید، امروزه در مواجهه با پدیدهٔ نوظهور جهانی شدن، نه می توان موضع انکار گرفت و نه می توان موضع تسلیم داشت. بلکه بر اساس نگرش بالا، باید روندهای موفق جهانی را در تربیت رسمی (به ویژه در کشورهای مسلمان و منطقه) شناسایی کرد و از آنها در مسیر توسعه و بهبود جریان تربیت رسمی و عمومی کشور بهره گرفت. همچنین لازم است با شناخت روندهای جهانی در زمینههای فرهنگی، علمی، سیاسی و اقتصادی، نظام تربیت رسمی و عمومی را متناسب با تغییرات پیش رو و در راستای اصول فلسفهٔ تربیت اصلاح نمود.

این استدلال با رویکرد تمدن سازی و همچنین با رویکرد سنت گرایی تحولی که در بخشهای پیش بحث شد، هماهنگ و هم سوست. همین طور با قاعدهٔ نفی سبیل نیز به نحو سلبی سازگار است. اگر جوامع اسلامی از فرصت بهرهگیری از تجارب جهانی، به دلیل برخی دیدگاهها، محروم شوند و این محرومیت باعث عقب ماندگی و ضعف مسلمانان شود سرافکندگی جوامع اسلامی را در پیش خواهد داشت و موجب وهن اسلام خواهد شد. از این رو برقراری ارتباط با الگوهای رقیب و بهرهگیری از تجارب ابنای بشر در چهارچوب اصول اساسی، منافاتی با استقلال فرهنگی جوامع اسلامی ندارد.

۱. باقری، ۱۳۸۴

مشابهت این الگو با الگوهای رقیب و بدیل در برخی ویژگیهای عام، ناشی از نبود تعارض میان این گونه ویژگیها و مبانی مذکور است، ضمن آن که الگوی مورد نظر از تربیت رسمی و عمومی، ویژگیهای مخصوص خود را نیز دارد. براین اساس، استفاده از نتایج پژوهشهای انجام یافته در نظامهای دیگر و تجربیات و موفقیتهای آن نظامها، باید در چهارچوب الگوی مورد نظر و متناسب با مبانی و پیشفرضهای اساسی آن باشد. در این صورت بهرهمندی از تحقیقات تربیتی و تجربیات دیگر کشورها برای ارتقا و بهبود کیفیت تربیت رسمی و عمومی امکان پذیر و مطلوب

بنابراین نظام تربیت رسمی وعمومی می تواند با دیگر کشورها و نهادهای بین المللی همکاریهای علمی و تحقیقاتی داشته و از تجارب جهانی آنان، با عنایت به شروط فوق الذکر، بهره گیرد. به عبارت دیگر، نمی توان و نباید در نظام تربیت رسمی و عمومی به شکل بی حساب و کتاب و بدون ملاحظهٔ تناسب بین تجارب و ایدههای مورد استفاده با مفروضات اسلامی ومقتضیات بومی، به اقتباس وتقلید محض از دیگران اقدام کرد یا در جهت مقابل هر گونه استفاده از تجارب دیگران را ممنوع ساخت. لذا، یا باید از ایده هاو تجارب جهانی متناسب با اقتصائات بومی استفاده کرد و یا الگوها وراهکارهایی را، متناسب با مقتضیات فرهنگ اسلامی ایرانی و شرایط بومی، برای نظام تربیت رسمی و عمومی خلق و ابداع نمود ۱.

# ۲-۲-۳ ویژگیهای اختصاصی تربیت رسمی وعمومی

برای الگوی مطلوب، علاوه بر ویژگیهای ذکر شده، باید ویژگیهای دیگری در نظر گرفت که متمايز كنندهٔ آن از ديگر الگوهاي رقيب و نشان دهندهٔ ارتباط اين الگو با مباني انديشــهٔ اسلامي و به ویژه با خصوصیات نظام جمهوری اسلامی ایران باشد.

# • دین مداری (انطباق همهٔ ابعاد و مؤلفهها با نظام معیاراسلامی)

این ویژگی، نکتهٔ محوری و اساسی در مفهوم مورد نظر از تربیت رسمی و عمومی است. به سخن دیگر این ویژگی در مقایسه با دیگر ویژگیها بیشتر جنبهٔ تأسیسی دارد؛ در حالی که ویژگیهای

۱. چنین مضمونی در بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار با فرهنگیان رشت درتاریخ ۸۰/۲/۲۲ دیده میشود که فرمودند:" راه حل حقیقی، راه حل بومی است. باید بذر سالم خودمان را بپاشیم و مراقبت کنیم تا سبز شود؛ دنبال تقلید از این و آن نباشـیم؛ دنبال سـخن گفتن با زبان و لغت بیگانه و عاریه گرفتن از تجربههای دسـت چندم آنها نباشـیم. نه این که از فرآوردههای علمی دیگران بهره نبریم؛ چرا، صددرصد معتقدم که باید از همهٔ تجربههای علمی بشری بهره برد. پنجرهها را نمی بندیم؛ هرکس که در دنیا کار خوبی کرده، آن را انتخاب می کنیم... راه حلّ واقعی این است که یک ملتْ خودش باشد؛ با مغز خودش فكر كند؛ با چشـم خودش ببيند؛ با ارادهٔ خودش انتخاب كند؛ آنچه را هم انتخاب مي كند، چيزي باشــد كه برایش مفید است."



قبلی به سبب تناسب و سازگاری با مفاد فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران مورد قبول واقع شدهاند و بیشتر جنبهٔ امضایی دارند.

پیش از این، در بخش مبانی اساسی فلسفهٔ تربیت، بهویژه در بخش مبانی دینشناختی و همچنین رویکرد مختار در مواجهه با مسئلهٔ سنت و مدرنیته؛ یعنی رویکرد «تمدنسازی» و رد سکولاریسم (که در بخش مبانی سیاسی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی بیان شده است) در انطباق تربیت رسمی و عمومی جمهوری اسلامی ایران با نظام معیار دینی، اشارات متعددی شده است. همان گونه که سکولاریسم ویژگی اساسی و به نوعی ایدئولوژی مسلط بر بسیاری از الگوهای تربیت رسمی و عمومی در جهان است، دینمحوری نیز ویژگی ممتاز تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران است. اگرچه دربرخی از نظامهای تربیت رسمی و عمومی مانند انگلستان و آلمان تربیت دینی(به معنای تربیت برای تقویت دینداری نسبت به دین و مذهب خاص) مشاهده میشود؛ اما هرگز کل جریان تربیت براساس معیارهای دینی تنظیم و هدایت نمیشود. این بدان سبب است که سکولاریسم اساساً دینست؛ بلکه دین را در مقولهٔ مسائل شخصی را در مدارس برمی تابد. البته در برخی نظامهای تربیت رسمی و عمومی مانند آمریکا و فرانسه ممنوعیت تربیت دینی (در مدارس دولتی که با بودجهٔ عمومی اداره میشوند) مشهود است. ممنوعیت تربیت دینی (در مدارس دولتی که با بودجهٔ عمومی اداره میشوند) مشهود است. هرچند در این کشورها نیز در خصوص آموزش «دربارهٔ دین» منعی وجود ندارد.

اما در مقابل این رویکردهای سـکولار، وقتی انطباق با نظام معیار دینی ویژگی اساسـی تربیت رسمی و عمومی تلقی میشود که همهٔ ابعاد و عناصر این نوع تربیت، بر مبانی و ارزشهای بنیادی برگرفته از دین مبین اسلام استوار یا با آنها سازگار باشند.

# • تکیه برفرهنگ و تمدن اسلامی ایرانی و تناسب با جامعهٔ امروز ایران

بر اساس این ویژگی، الگوی مطلوب تربیت رسمی و عمومی باید نشانههای بارزی از وابستگی به تمدن اسلامی-ایرانی را نیز به همراه داشته باشد. در بحثهای پیش، از تاریخمند بودن تربیت رسمی و عمومی سخن به میان آمد. منظور از تاریخمند بودن یعنی با ظرف مکانی و زمانی تناسب داشتن. با این حساب، الگوی مطلوب تربیت رسمی و عمومی باید با مقتضیات فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و تاریخی و حتی اقتصادی کشور ایران تناسب داشته باشد. این ویژگی نیز الگوی مطلوب را به جامعهٔ ایران امروز اختصاص می دهد. بنابراین ابنتا بر فرهنگ، زبان و ادب فارسی و تأکید بر هویت ملی ایرانی نیز باید از وجوه تمایز تربیت رسمی و عمومی محسوب شود.

به این ترتیب، بعد از تشریح و تبیین ویژگیهای الگوی مورد نظر، می توان گفت که الگوی



م ورد نظر از تربیت رسمی و عمومی برای جامعهٔ اسلامی ایران، ویژگیهای عام و مشترکی با دیگر الگوهای رایج (نظیر الزامی بودن، نظاممندی، همگانی بودن، مدرسهمداری و...) دارد که این ویژگیها با مبانی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی سازگار است. در عین حال، این الگو ویژگیهای متمایز کنندهای از الگوهای رایج نیز دارد. برخی خصوصیات نظیر «عدالت محوری» و «تأکید بر وحدت ملی و انسجام اجتماعی ضمن پذیرش کثرت و تنوع» به لحاظ میزان تأکید و برجستهسازی از وجوه تمایز این الگوست. لیکن «نطباق با نظام معیار دینی» و «تناسب با فرهنگ اسلامی – ایرانی و پاسخگویی نسبت به مقتضیات جامعه امروز ایران» وجوه اختصاصی این الگو و تمایز بخش الگوی مطلوب از مدلهای رایج تربیت رسمی وعمومی بهشمار میآید که از یک سو ناظر به نقش کلیدی و هدایتگری است که نظام معیار اسلامی در همهٔ ابعاد و مؤلفههای تربیت رسمی و عمومی ایفا مینماید و از سوی دیگر معطوف به ویژگی تاریخمندی این الگوست.

# ۳- تبیین چرایی تربیت رسمی وعمومی

در این بخش، فلسفهٔ وجودی این بخش خاص از فرآیند تربیت و غایت ونتایج مورد انتظار از این شکل معین از تربیت مورد بحث قرار می گیرد. مراد ازاین گونه تبیین، طرح مباحث زیر در زمینهٔ تربیت رسمی و عمومی است.

- اهمیت و ضرورت
- نتیجهٔ اختصاصی و هدف کلی
  - اهداف

#### ۱\_۳. اهمیت و ضرورت

افزون بر دلایلی که در فلسفهٔ تربیت برای اهمیت و ضرورت تربیت (در معنای عام) و جایگاه نهاد تربیت در اجتماع مطرح شدهاند<sup>۱</sup>، موارد ذیل را نیز میتوان از وجوه اهمیت و ضرورت شکل خاص تربیت رسمی و عمومی در جامعه اسلامیدانست:

• رسالت پیامبران الهی و جانشینان آنها، هدایت عموم مردم برای اقامهٔ عدالت اجتماعی است. به سخن دیگر، هدف انبیا برقراری عدالت(توسط خود ایشان) نبوده بلکه هدایت و برانگیختن انسانها بوده است تا برای برپایی عدالت اقدام کنند<sup>۲</sup>. در قرآن کریم به کرات از فضیلت قسط و عدالت سخن گفته شده است (مانند آیهٔ ۱۳۵ سورهٔ نساء و آیهٔ ۲۹ سورهٔ اعراف<sup>۳</sup>). همچنین در سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۲۱، جرم کسانی را که مروجین و برپاکنندگان قسط را می کشند در حد گناه کشتن پیامبران قرارداده است. بیشک، تربیت رسمی و عمومی، در صورتی که بر اساس معیارهای دینی جهت داده شود، در هدایت عموم مردم نقشی، اساسی خواهد یافت؛ چه اینکه اقامهٔ قسط و عدالت اجتماعی برگونهای از تربیت عموم افراد جامعه متوقف است که خواستار عدالت و پایبندی به لوازم آن (در سطح شخصی)

۱. در فلسفهٔ تربیت جمهوری اسلامی ایران به مهم ترین وجوه اهمیت و ضرورت تربیت در معنای عام آن و جایگاه محوری تربیت در تحقق غایت زندگی (حیات طیبه) اشاره شده است.

۲. سورهٔ حدید، آیهٔ ۲۵

۳. ای کسانی که ایمان آوردهاید پیوسته به عدالت قیام کنید و برای خدا گواهی دهید، هرچند به زیان خودتان یا [به زیان] پدر و مادر و خویشاوندان [شما] باشد. اگر [یکی از دو طرف دعوا] توانگر یا نیازمند باشد باز خدا به آن دو [از شما] سزاوارتر است پس از پی هوس نروید که [درنتیجه از حق] عدول کنید و اگر به انحراف گرایید یا اعراض نمایید قطعا خدا به آنچه انجام میدهید آگاه است (نسا/ ۱۳۵).

بگو پروردگارم به دادگری فرمان داده است و [اینکه] در هر مسجدی روی خود را مستقیم [به سوی قبله] کنید و در حالی که دین خود را برای او خالص گردانیده اید وی را بخوانید، همان گونه که شما را پدید آورد [به سوی او] برمی گردید (اعراف/۲۹).



797

باشند و از برپایی عدالت و قسط (در سطح اجتماعی) حمایت کنند. تحقق آرمان هدایت و عدالت در نظام اسلامی، متوقف بر وجود نظام و تشکیلاتی با این کار کرد است. لذا «تربیت رسمی و عمومی» برای تحقق زمینههای مناسب هدایت عموم وآماده سازی آنان برای اقامهٔ عدالت اجتماعی منطبق با معیارهای اسلامی ساز و کاری مناسب و ضروری است.

- انسان در کشاکش دو جریان متضاد زشتی و زیبایی و خیر و شر در حرکت است. او بالقوه، امکان روی آوردن به خیر یا شـر را در خود دارد. الذا حرکت استکمالی او در مسیر خیر، همواره در معرض خطر و آسیباست. این مخاطرات برخی منشــأ بیرونی و برخی منشأ درونی ٔ دارند. شیطان وسوسه گریکی از مهم ترین عوامل بیرونی است. بر اساس آیات قرآن، ابلیس از خداوند تا قیامت مهلت خواست تا در کار وسوسه و فریب فرزندان آدم بکوشد . انسانهای تربیت ناشده و زشت کار (انسانهایی که ظرفیتهای مثبت وجودی آنان محقق نشده است و به قول قرآن مانند چهارپایان و حتی پستتر از آن هایند) از عوامل دیگر این دسته از مخاطرات اند. برخی تمایلات و مشتهیات نفسانی از موانع درونی پیشروی انسان برای رسیدن به کمالاند.
- بر این اساس، جریان تربیت برای افزایش فرصت و امکان حرکت متعالی انسانی و رفع امکان حرکت به سوی زشت کاری و سقوط از حد انسانیت ضرورت می یابد. به سخن دیگر، باید قابلیتها و شایستگیهایی در انسانها تحقق یابد تا آدمی از درون، آگاهانه و آزادانه در برابر مخاطرات بیرونی و درونی موضع بگیرد. تربیت از این منظر در زمرهٔ زمینه سازی سلبي أقرار مي گيرد. مراد از جنبهٔ سلبي تربيت، رفع (نه صرفاً دفع) مخاطراتي است كه عمدتاً نقش بازدارندگی دارند و متربی را از رسیدن به مرتبهٔ انسانی فاعل آگاه، آزاد و اخلاقی دور میسازند. تربیت رسمی و عمومی در این راستا (هدایت عموم آحاد جامعه) بهمثابهٔ جریانی فراگیر و گسترده ضرورت می یابد. در حقیقت خردمندان اجتماع با طراحی و تدبیر این جریان، در مقابل مخاطرات درون و بیرون از نسل نوخاسته مراقبت می کنند. • نهاد اجتماعی<sup>۵</sup> تربیت، از گذشتههای دور، به طور درهمتنیده با دیگر نهادها، کارکردهای

۱. سورهٔ شمس، ۷ تا ∘ ۱.

۲. قـرآن حتى از قول حضرت يوسـف صديـق (ع) مىفرمايد كه «من خود را تبرئه نمى كنم؛ كه نفـس اماره، مرا به بدى و زشت کاری دعوت می کند؛ مگر آن که لطف پروزدگار شامل حالم شود.» یوسف، ۵۳.

٣.سورهٔ ص، آيهٔ ٨٢

۴. این نوع زمینهسازی از منظر برخی صاحبنظران، «تأدیب» نامیده شده است (شکوهی، ۱۳۸۶).

۵. نهاد اجتماعی عبارت است از مجموعهای سازمان یافته از روابط اجتماعی که متضمن ارزشها و رویّههای معینی است و نیازهای اساسی خاصی را از جامعه برمی آورد. نهاد اجتماعی تربیت ساختارها و شیوههایی است که از طریق آن وظایف اساسی تربیت آحاد جامعه عملی و محقق می شود.

ویژهٔ خود در تداوم و توسعهٔ حیات فردی و اجتماعی ارائه داده است. این نهاد در قرون اخیر، به سبب تغییرات و تحولات جوامع در توسعهٔ دانش و فناوری، شکل گیری دولت و دیگر نهادهای مدنی و پیچیده تر شدن زندگی اجتماعی، با جلوهای سازمان یافته تر، ساختاری سلسله مراتبی، تشکیلات و اهدافی مشخصو قانونمند (تربیت رسمی)، به منظور تداوم و توسعهٔ جریان تربیت در همهٔ جوامع، شکل گرفت. ضرورت تربیت رسمی، به ویژه بخش عمومی آن، در تمامی جوامع امروزی مورد تأکید و تأیید است؛ به گونهای که قوانین بینالمللی و قانون اساسی همهٔ کشورها(از جمله قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران) برخورداری از آن را اجباری و رایگان کردهاند.

- در جهان امروز، امنیت، استقلال، توسعه و تعالی کشورها و ملتها به وجود انسانهای شایسته و کارآمدی وابسته است که در شرایط پیچیده و همواره متغیر امروزین، بتوانند موجب بقا و توسعهٔ جامعه شوند. این موضوع چنان اساسی و مهم است که نمی توان آن را به فعالیتهای غیر عمدی و نامنظم و صرفاً جریان تربیت غیررسمی واگذاشت؛ بلکه باید تمهیداتی قانون مند و سازوکاری مناسب (تربیت رسمیِ نظام مند) برای تربیت آحاد اجتماع اندیشید. از این رو نمی توان تعالیِ جامعه را به تربیت گروهی نخبه منوط و متکی ساخت بلکه این امر منوط به توسعه و تعالیِ بیش ترین ظرفیتهای وجودی افراد اجتماع است.
- به نسبتی که زندگی پیچیده تر می شود، ضرورت فعلیت بخشیدن به امکانات و استعدادهای بالقوهٔ انسانها برای حضور در جامعه بیش تر می شود. به بیان دیگر، جوامع امروزه به انسانهایی نیاز دارند که تواناییهای انسانی وسیع تری در آنها تحقق یافته باشد. به همین دلیل است که واگذاری این امر به سازوکارهای معمول اجتماعی (تربیت غیررسمی یا محیطی) امری نامعقول به نظر می رسد، زیرا موجب می شود بسیاری از آحاد اجتماع برای زندگی و مشارکت در حیات فردی، خانوادگی و اجتماعی به شایستگیهای ضروری مجهز نشوند و ارزشهای پذیرفتهٔ جامعه را چنان که باید درونی نکنند و برای برقراری روابط مطلوب با خدا، جامعه و طبیعت قادر نگردند.
- بدیهی است تداوم چنین وضعیتی زمینه ساز رکود است و فروپاشی جامعه را به دنبال دارد. برای جلوگیری از این امر و تربیت انسانهایی متناسب با ضروریات زندگی اجتماعی، باید مجموعهای از امکانات و زمینه های الزامی و نظام مند (سازمان یافته) در دسترس آحاد جامعه قرار گیرد تا ضمن فهم و درک و مواجههٔ فعال با تجربیات متراکم فرهنگی، حد نصابی از شایستگیهای لازم را برای حضور فعال و مؤثر در عرصهٔ حیات فردی و

خانوادگی و اجتماعی کسب کنند.

• انسجام و وحدت دریک جامعه مستلزم تربیت انسانهایی است که زمینههای باهمزیستن و انسـجام اجتماعی ارا داشـته باشند. این مهم با شـکل گیری عناصر معرفتی و گرایشی مشترک در هویت گروهی افرادی تحقق مییابد که در چهارچوبی رسمی و اعتباری تحتعنوان «ملت» یا «امت» با همدیگر زندگی می کنند. البته این انسجام اجتماعی امری تشکیکی است، به طوری که از خانواده و جامعهٔ محلی شروع می شود و به جامعهٔ جهانی میرسد. از آنجا که هویت ملی ماهیتی معرفتی و گرایشی وعملی دارد. لذا مهمترین عامل شکل گیری آن، نه ساز و کارهای صرفاً سیاسی بلکه ساز و کارهای فرهنگی و به ویژه تربیتی است. از جمله ساز و کارهای تربیت، شکل سازمان دهی شده و قانونمندآن، یعنی تربیت رسمی و عمومی است. بنابراین، نهاد تربیت رسمی و عمومی، از عوامل اصلی زمینه ساز تکوین و تعالی هویت مشترک و انسجام اجتماعی در سطح ملی به شمار می رود. ● عناصر فرهنگی جوامع، همه، وضع مطلوب ندارند و دچار نقایص و مشکلاتی هستند، موضوعی که به ویژه می تواند در جریان تربیت غیررسمی تأثیر منفی بگذارد. سازوکار تربیت رسمی و عمومی با پیرایش شرایط محیطی، فضایی را فراهم میآورد که تکوین هویت نسل نوخاستهٔ اجتماع، تا حد ممکن، بهدور از تأثیرات منفی نقایص و مشکلات فرهنگی موجود در جامعه صورت پذیرد.

#### ۳-۲. نتیجه و هدف کلی تربیت رسمی وعمومی

چنانچه در بخش پیشین اشاره شد از منظر اسلامی، تربیت در میان تمامی ساز و کارهای اجتماعی، که زمینه ساز تحقق حیات طیبه اند، نقشی مهم و اساسی را ایفا می کند. تربیت در انواع و اقسام آن با ایجاد زمینههای مناسب کسب آمادگی در آحاد مردم برای تحقق حیات طیبه چنین نقشی را برعهده می گیرد. کسب آمادگی برای تحقق حیات طیبه مقتضیاتی دارد. اقتضای این آمادگی آن است که آحاد جامعه آزادانه و آگاهانه در جهت تکوین و تعالی هویت خویش، که در واقع بزرگترین دستاورد حیات هر فرد است، در تکایو باشند. به عبارت دیگر، فراتر از تاثیرپذیری صرف از عوامل محیطی ووراثتی، نخست واقعیت سیال و ناتمام هستی خویش را از طریق انتخابهای آگاهانه و عمل فردی وجمعی شکل دهند و سپس فرایند زندگی خود و بالمآل مظهر جمعی حیات طیبه، یعنی جامعهٔ صالح را شکل دهند.

تكوين و تعالى هويت به نوبهٔ خود نيز اقتضائاتي دارد. اقتضائش اين است كه انسانها قادر باشـند در فراینـد زندگی و حرکـت تعالی جویانه، موقعیت خویش ودیگران را بشناسـند و آن را

1. Social coherence

پیوسته با عمل آگاهانه اصلاح کنند و بهبود بخشند. این نیز مستلزم کسب شایستگیهایی (صفات، توانمندیها ومهارت هایی) است که آدمی را قادر سازد تا در فرایند مستمر قبض و بسط موقعیتهای زندگی، آنها را بشناسند و برای بهبود و اصلاح، پیوسته عمل متناسب را به کار بندند.

بر این اساس سازو کار تربیت، صرف نظر از نوع آن، چنین ساختاری از اهداف را دنبال می نماید. تفاوت در محتوا و روشهاست. البته بر این اساس می توان گفت بر بنیاد مبانی معرفت شناختی آن چه در این فرایند نقش حیاتی و اساسی دارد معرفت متربی است. معرفت، بنیاد هر شایستگی و هر تحول وجودی است و درک و بهبود موقعیت، مستلزم معرفت است.

این نگاه به ساختار اهداف تربیت موجب انسجام و هماهنگی درونی بین اَشکال و انواع مختلف تربیت میشود و روابط بین آنها را نظم میبخشد و علی الاصول به جریان وفاق و انسجام اجتماعی نیز یاری میرساند.

از آنجا که تربیت رسمی و عمومی، بخشی از جریان تربیت در شکل عمومی آن است، لذا نتیجهٔ خاص تربیت عمومی (اعم از رسمی و غیررسمی) – منتج از تعریف تربیت عمومی در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و با توجه به مفاهیم کلیدی و ویژگیهای آن و همچنین ویژگیهای تربیت عمومی در این چهارچوب – عبارت خواهد بود از این که متربیان مرتبهای از آمادگی را برای تحقق حیات طیبه در ابعاد فردی، خانوادگی واجتماعی به دست آورندکه تحصیل آن مرتبه از آمادگی برای عموم افراد جامعه لازم و شایسته باشد.

بر این اساس هدف کلی تربیت عمومی (اعم از رسمی و غیررسمی) نیز عبارت است از:

«تکوین و تعالی هویت مشترک (انسانی، اسلامی، ایرانی) متربیان، همراه با توجه به وجوه اختصاصی هویت فردی و غیر مشترکِ (به خصوص هویت جنسیتی) ایشان به صورتی یک پارچه در راستای شکلگیری جامعهٔ صالح واعتلای مداوم آن براساس نظام معیار اسلامی که از طریق کسب شایستگیهای لازم (پایه وویژه) صورت می گیرد».

هویت، به مثابهٔ مفهوم کلیدی هدف کلی تربیت عمومی، نیازمند توضیح و تشریح بیشتر است. هویت، بخش نامتعین و سیال و ناتمام و در عین حال یک پارچهٔ وجود آدمی است که در جریان قبض و بسط زنجیرهٔ موقعیتهای زندگی توسعه و تعالی می یابد. هویت دارای دو جنبهٔ فعال و منفعل است ۲. جنبهٔ فعال آن بخش خلاق و مولّد و زایای هویت است که بر اساس آگاهی و قدرت انتخابگری انسان عمل می کند و بر عناصر موقعیت تأثیر می گذارد و آن را اصلاح و بهبود می بخشد. اما تکوین و تحول هویت در جنبهٔ منفعل، از عناصر فطرت و طبیعت از یک سو و از سوی

۱. بومی و محلی/ قومی، دینی/ مذهبی و فرهنگی/ خانوادگی

۲. افروغ، ۱۳۸۷

دیگر از عناصر موقعیت تأثیر می پذیرد.

همچنین هویت امری چندلایه است. این لایهها وابسته به حلقههای تودرتوی حیات اجتماعی و فردی بشـر و شـامل لایههای جهانی(انسـانی)، دینی، ملی، جنسی/ جنسـیتی، قومی/ محلی، خانوادگی و فردی است. این لایهها متعامل و متداخلاند و نمی توان به صورت ایستا و مستقل به آنها نگریست.

گفتنی است، اگرچه هویت در وهلهٔ نخست امری فردی به نظر می رسد که موجب تشخص و تمایــز افراد از یکدیگر می گردد، اما در نگاهی عمیق تر، فرایند تربیت، به ویژه تربیت رســمی و عمومی، متوجه لایههای مشترک هویت است. توجه به لایههای مشترک هویت وتحقق اوصاف جمعی متربیان، بُعد اجتماعی کار کرد تربیت رسمی و عمومی را در راستای تشکیل جامعهٔ صالح واعتلای مدام آن مورد توجه قرار می دهد. هم چنان که در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران بیان شد، تربیت برای تحقق حیات طیبه، در متربیان ایجاد آمادگی می کند و این آمادگی، با تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت فردی وجمعی متربیان در راستای شکل گیری واعتلای مداوم جامعهٔ صالح براساس نظام معيار اسلامي، حاصل مي شود.

هم چنین توجه به لایههای مشترک هویت یا به عبارت دیگر، محور قرار گرفتن هویت مشترک (که در واقع برای فرایند تربیت رسمی و عمومی هدف تلقی میشود)، به این معنی نیست که لایههای فردی و خاص هویت به طور کلی از منظر توجه مربیان خارج شوند. برعکس، به دلیل یک پارچه بودن هویت، لایههای فردی و خاص هویت نیز مورد توجه این بخش از فرایند تربیت قرار می گیرد. اما تربیت رسمی و عمومی باید در راستای تکوین و توسعهٔ هویت مشترک متربیان به این لایهها توجه نماید:

اولین لایه، لایهٔ جهانی(انسانی) هویت است. این لایه بر آن دسته از مشترکات انسانی تأکید می کند اکه در آن، متربی به چشم عضوی از جامعهٔ انسانی نگریسته می شود. شکل گیری پدیدهٔ جهانی شدن و تبدیل شدن جامعهٔ بشری به یک مجموعهٔ نزدیک بههم (با تعابیری نظیر دهکدهٔ جهانی) ضرورت توجه به این جنبه از هویت متربیان را بیشتر آشکار میسازد.

۱. به نظر می رسید خطاب قرآن با کلماتی مانند: «انسیان» و «ناس» بر مبنای همین مشیر کات بشری است. علامه محمد تقی جعفری به "فرهنگ مشترک بشری" اعتقاد دارد. از نظر وی "فرهنگهای بشری، در ریشههای فوق ظاهری خویش با همدیگر اشــتراک داشــته، پیوندهای زوال ناپذیر دارند که عوامل محیطی و جغرافیایی نمیتوانند برآنها دسترســی پیدا نموده و تأثیر انفعالی در آن بر جای بگذارند.''(وبگاه استاد محمد تقی جعفری، بخش زندگی نامه، تاریخ استخراج ۸۹/۷/۱۰ www.ostad-jafari.com). به نظر می رسد که بر اساس نظریهٔ ادراکات اعتباری علامه طباطبایی نیز بتوان به چنین فرهنگ مشترک بین انسانها رسید. به رغم این که شرایط محیطی و تجارب متفاوت اقوام و ملل به فرهنگهای متفاوت و متمایز منجر شده است اما بستر مشترک انسانی یعنی طبیعت و فطرت می تواند برای توجیه این مشترکات غیر قابل انکار ابنای بشر زمینه گردد.

توجه به این جنبهٔ انسانی از هویت در منابع دینی بسیار به چشم می خورد. پیامبر اکرم(ص) در حدیث معروف «کسـی که فریاد کمک کسی را بشـنود و به کمک او نشتابد او مسلمان نیست به بر این جنبه از مشـترکات انسـانی و همزیستی انسـانها عنایت نموده است. امام علی(ع) نیز در عهدنامهٔ مالک اشتر در زمینهٔ رعایت حقوق آحاد جامعه به مالک می فرماید: «... انسانها یا در دین با تو برادرند، یا در خلقت با تو شبیه.» این سخن والا نشان می دهد که ایشان مشترکات انسانی را عنصری مهم در حیات انسانها و روابط بین آنها می دانستند  $^{7}$ .

فردِ دارای هویت انسانی می تواند در جریان همزیستی مسالمت آمیز با انسانهای دیگر، که از فرهنگها، ملل و اقوام و نژادهای دیگرند، تعاملی مثبت نشان دهد و در ایجاد شرایط مساعد برای حیات عالیهٔ بشری بکوشد. در عین حال، توجه به این جنبه از هویت، امکان توسعه و تعالی ارزشهای عالی معنوی انسانی را، که مورد تأیید دین اسلام نیز هست، فراهم می آورد.

در لایهٔ بعدی هویت، عنصر دین و مذهب مورد عنایت قرار می گیرد. اعتقادات و ارزشهای دینی و مذهبی، از اساسی ترین نیازهای بشر و محور اصلی در شکل گیری لایهٔ دوم است. این لایه نیز جنبهٔ فراملّی دارد و در آن هویت جمعی متربیان فراتر از مرزهای سیاسی و ملی مد نظر است.

لایهٔ بعدی هویت مشترک، جنبهٔ ملی (ایرانی) دارد که در آن ارزشها و هنجارها، آداب و رسوم و دیگر مؤلفههای هویت ملی مورد توجه قرار می گیرد. همان طور که پیش تر اشاره شد، تربیت رسمی و عمومی در شکل گیری یک ملت و تداوم حیات آن از اهمیت ویژهای برخوردار است؛ لذا در تربیت رسمی و عمومی، این لایه از هویت نیز باید مورد توجه قرار گیرد.

تأکید بر این جنبه از هویت نیز با اندیشه و تفکر اسلامی سازگار است. پیامبر اکرم (ص) در حدیثی معروف می فرماید: «دوستی وطن از ایمان است.» اسلام با این که دینی جهانی است، هیچگاه توجه به تفاوتهای ملی و قومی را به طور کلی رد نکرده است. لذا فرهنگ و تمدن اسلامی با عنایت به همین ویژگی، اقوام و ملل متعددی از اندونزی در شرق کشورهای اسلامی تا مراکش در غرب را در خود جای داده است.

علاوه بر وجوه انسانی، اسلامی و ملی(ایرانی) هویت، که زمینه ساز تثبیت اخوت و همدلی و تعاون و مشارکت میان افراد جامعه اسلامی میباشد و نیز رابطه مسالمت آمیز، حق محورانه

١. من سمع رجلا ينادى يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم.

۲. همین مضمون در شعر مشهور سعدی علیهالرحمه مورد عنایت بوده است:

که در آفرینش زیک گوهرند

بنی آدم اعضای یکپیکرند

دگر عضوها را نماند قرار

چو عضوی به درد آورد روزگار

نشاید که نامت نهند آدمی

تو کز محنت دیگرا ن بیغمی

هويت است.

۳ بــه نظر میرســد خطاب قرآن به «مؤمنان» با عناوینی نظیر (یا ایهاالذین آمنــوا..... ) معطوف به این لایهٔ مهم از لایههای

وعدالت گستر بین ایشان با دیگر اقوام وملل را در چهارچوب نظام معیار اسلامی فراهم میسازد، توجه به خصوصیات جنسی/جنسیتی هویت لایهٔ دیگری از شخصیت متربیان را شکل می دهد که افزون برایجاد آمادگی در متربیان (جهت ایفای نقش جنسیتی مناسب در حیات خانوادگی واجتماعی)، نوعی فهم، علاقه، نگرش و هنجار مشترک بین افراد یک جنس به وجود می آورد. البت در تکوین این لایه از هویت متربیان باید به نقش مکمل وضروری افراد جنس مقابل در حیات بشری توجه نمود تا مردان و زنان در خانواده واجتماع خود را، نه در برابر یکدیگر ویا رقیب هم، بلکه به منزلهٔ دو بخش ضروری و تکامل بخش (هرچند متمایز) از یک حقیقت واحد بدانند. بنابراین هویت جنسیتی از جمله مهم ترین لایههایی از هویت است که در نظام تربیت رسمی و عمومی و در تداوم روند تکوین وتعالی هویت مشترک متربیان باید به آن توجه جدّی شود. زیرا به سبب اهمیت نهاد خانواده و نقش آن در تحقق جامعهٔ صالح، تکوین وتعالی هویت جنسیتی می تواند در این نظام برای کسب شایستگیهای لازم جهت درک وبهبود مداوم موقعیت خود می تودیگران کانون توجه قرار گیرد، که مواردی نظیر نقشهای جنسیتی و آمادگی برای تشکیل ودیگران کانون توجه قرار گیرد، که مواردی نظیر نقشهای جنسیتی و آمادگی برای تشکیل خانواده از جمله این شایستگی هاست.

شایان یاد آوری است که تکوین وتعالی هویت جنسی/ جنسیتی، مانند ابعاد دیگر هویت، امری عمدتا انتخابی واختیاری وآگاهانه است و تربیت رسمی و عمومی می تواند تنها برخی از زمینههای مهم آن را فراهم سازد؛ چه این که بخشی مهم از زمینههای کسب شایستگیهای مرتبط با هویت جنسی/ جنسیتی باید توسط نهادهای دیگر مانند خانواده، رسانه و نهادهای دینی فراهم گردد.

#### ٣\_٣. اهداف تربيت رسمي وعمومي

اهداف تربیت رسمی و عمومی در راستای تحقق نتیجهٔ اختصاصی و هدف کلی تربیت تعریف می شود. این اهداف مجموعهای از شایستگیهای مربوط به درک موقعیت خود ودیگران و اصلاح مداوم آن هاست که عموم افراد جامعه در جهت تحصیل آمادگی برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد، برای تکوین و تعالی هویت خویش وشکل گیری واعتلای جامعهٔ صالح، باید آنها را کسب کنند. این هدفها شامل دو سطح اهداف مشترک و اهداف ویژهاند:

#### ۱-۳-۳.اهداف مشترک

اهداف مشترک تربیت رسمی و عمومی آن دسته از شایستگیهای پایه است که عموم افراد جامعه، مجموعهای جامعه باید آنها را کسب کنند. منظور از شایستگیهای پایه برای عموم افراد جامعه، مجموعهای از صفات، و توانمندی ها و مهارتهای فردی وجمعی ناظر به همهٔ جنبه های هویت (عقلانی،

759

عاطفی، ارادی و عملی) ومعطوف به همهٔ مؤلفههای جامعه صالح است که همهٔ آحاد اجتماع جهت درک و بهبود مستمر موقعیت خود ودیگران برای تحقق مرتبهٔ قابل قبول حیات طیبه باید آنها را داشته باشند.

شایان ذکر است که این شایستگیها در راستای تکوین و توسعهٔ هویت متربیان (با تأکید بر وجوه مشترک انسانی، اسلامی وایرانی ضمن توجه مناسب به هویت اختصاصی) وشکلگیری واعتلای جامعهٔ صالح براساس نظام معیار اسلامی توسط متربیان کسب میشوند. جریان تربیت رسمی و عمومی به دنبال تحقق شایستگیهای (تواناییها، مهارتها و صفات) مشترکی درآحاد جامعه است تا، با توجه به انواع تربیت (بر حسب شئون گوناگون حیات طیبه)، در ساحتهای شششگانهٔ تربیت (دینی و اخلاقی، علمی و فناوری، اقتصادی و حرفهای، سیاسی و اجتماعی، زیباییشناختی و هنری) بیان شوند.

البته شایستگیهای پایه مطلوب و تعریف مرتبهٔ قابل قبول و حد نصاب هر یک از آنها توسط بالاترین مرجع سیاستگذار جریان تربیت در سطح ملی، دربازههای زمانی دراز مدت(ده یا بیست ساله)، با توجه به ملاکهای ذیل، تعیین خواهد شد:

- تناسب با غایت و اهداف تربیت و به تبع آن با غایت و هدف کلی تربیت؛
  - قابلیت تحقق؛
- تناسب با شرایط و نیازهای کشور و چشمانداز توسعه بر اساس مطالعات آیندهنگر؛
- تناسب با ویژگیها و مراحل رشدو خصوصیات مشترک جنسی /جنسیتی متربیان براساس
  - نتایج پژوهشهای علمی؛
- تناسب با اصول و رویکردهای مربوط به ساحتهای شش گانهٔ تربیت بر اساس نظام معیار اسلامی.

#### ۲-۳-۳.اهداف ویژهٔ تربیت رسمی وعمومی

نظام تربیت رسمی و عمومی برمبنای اهداف مشترک و تحلیل آنها، اهداف ویژهای نیز دارد که همان شایستگیهای ویژهٔ ناظر به خصوصیات فردی، جنسی اجنسیتی، خانوادگی، قومی، دینی ا مذهبی و بومی و محلی متربیان اند که به شکل گیری هویتهای ویژهٔ آحادا جتماع می انجامد. البته عنایت به شایستگیهای ویژه در کنار شایستگیهای پایه، به معنی در حاشیه قرار گرفتن



۱. تعیین اهداف ویژهٔ تربیت رسمی و عمومی، با توجه به معیارهای مذکور در این مجموعه، در سطوح ملی، استانی، منظقهای و محلی و حتی مدرسهای و به شکلهای گوناگون بر حسب مورد انجام خواهد گرفت.

۲. برای مثال، توسعهٔ استعدادهای فردی، تسلط بر زبان بومی و محلی، معرفت به دین و مذهب خود (برای پیروان مذاهب و ادیان رسمی)، آگاهی و درک مناسب از آداب رسوم و سنتهای پسندیدهٔ محلی و مانند اینها.



آنها درنظام تربیت رسمی و عمومی نیست، بلکه برعکس، کسب این دسته از شایستگی ها(ی ویـژه) نقش مهمی در شـکلگیری جامعهٔ صالح و تحقق حیات طیبه دارد ولذا تربیت رسمی و عمومی باید سازوکارهای مناسب تحقق آنها را تدبیر نماید.

به هر حال این دسته از شایستگیها در چهارچوب شایستگیهای پایهٔ مشترک (بر اساس اصل وحدت گرایی، ضمن پذیرش کثرت)، توسط نهادهای ذی صلاح در سطوح مختلف نظام تربیت رسمی و عمومی بر حسب معیارهای زیر تعریف میشوند:

- مرحلهٔ رشد متربیان؛
- خصوصیات فردی و مشتر ک جنسی *اجنسیتی*، فرهنگی *ا خانوادگی*، قومی و دینی *ا* مذهبی متربیان؛
  - علائق متربيان ونيازهاي جامعهٔ محلي؛
  - موقعیت زمانی و مکانی متربیان و شرایط اجتماعی حاکم بر زندگی ایشان؛
    - آمادگی لازم برای ورود به انواع تربیت تخصصی.

# ٤. تبيين چگونگي تربيت رسمي وعمومي

مفهوم چگونگی، ناظر به نحوهٔ عملی شدن جریان تربیت رسمی و عمومی، در جهت تحقق رسالت و اهداف آن است. این مفهوم، به چند موضوع خُردتر اما مهم و اساسی تحلیل میشود که عبارتاند از: اصول كلي، خصوصيات مدرسـه صالح (به مثابهٔ مظهر تحقق فرايند تربيت رسـمي و عمومی)، الگوهای نظری(اصول و رویکردهای) حاکم بر ساحتهای تربیت و عوامل سهیم و مؤثر در تربیت رسمی و عمومی.

#### ۱ـ۴. اصول کلی تربیت رسمی وعمومی

نظام تربیت رسمی و عمومی، به منزلهٔ یک نهاد اجتماعی و فرهنگی سازمان یافته، متولی تحقق شایستهٔ جریان «تربیت رسمی و عمومی» در همهٔ سطوح سیاست گذاری، برنامهریزی، پشتیبانی، هماهنگی، سامان دهی و اجرا، نظارت، ارزشیابی و اصلاح است. این نهاد، مشتمل بر مجموعهای از بخشهای اصلی و عناصری است که علاوه بر کارکرد ویژه، در جهت تحقق رسالت و اهداف نظام و بهبود جریان تربیت در ساحتهای مختلف، با همدیگر در تعامل اند. کار کرد هماهنگ بخشها و اجزای متعدد نظام تربیت رسمی و عمومی و تعامل سازندهٔ آنها با یکدیگر و با سایر عوامل سهیم و تأثیر گذار در جهت تحقق اهداف و رسالت آن، مستلزم اتکا بر اصولی معین (قواعد و ملاکهایی مشخص و سازگار برای راهنمایی عموم سیاستگذاران وکارگزاران این نهاد) است.

اصول تربیت رسمی و عمومی، قواعد و ضوابطی (و در واقع معیار و راهنمای چگونگی تحقق اهداف، رسالت و کار کردهای نظام تربیت رسمی و عمومی) هستند که مبنای عمل قرار می گیرند و از اصول کلی حاکم بر جریان تربیت و مبانی برشمردهٔ تربیت رسمی و عمومی استنباط شدهاند؛ لذا در تمامی سطوح تصمیم گیری و عمل تربیتی کاربرد دارند و اجزای نهاد را در راستای تحقق اهداف، رسالت و کارکردهای آن هماهنگ میکنند.

بر این اساس می توان گفت اصول تربیت رسمی و عمومی از یک منظر شامل دو دسته اصول است: نخست اصول ناظر به روابط درونی بخشها و اجزای نهاد تربیت رسمی و عمومی و دوم اصولی که ناظر به روابط بیرونی این نهاد با عوامل سهیم و تأثیر گذار است.در ادامه، به تشریح این دو دسته از اصول می پردازیم.

۱. تعریف دقیق تری از نظام تربیت رسمی و عمومی و رسالت و کارکردهای آن در بخش رهنامه از این مجموعه ارائه میشود. ۲. برای مشخص کردن ارتباط این اصول با اصول مندرج در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، در ذیل هر اصل، به اصول ناظر و مبانی مرتبط با آن اشاره شده است.





# • الف) اصول ناظر به روابط درونی تربیت رسمی و عمومی

#### ۱-۱-۴.انطباق با نظام معیار اسلامی۱

دین به مثابهٔ «آیین حیات طیبه» بر همهٔ شهون و سازو کارهای فردی و اجتماعی انسان تأثیر می گذارد. فرایند تربیت رسمی و عمومی یکی از سازوکارهای اجتماعی است که زمینه ساز تحقق حیات طیبه است. از این رو به طریق اولی ضرورت دارد با مبانی وارزشهای اساسی دین متناسب، هماهنگ و منطبق باشد. مصادیق این اصل در تربیت رسمی و عمومی عبارتاند از:

- سازگاری سیاستها و برنامهها و روشهای تربیت رسمی و عمومی با نظام معیار اسلامی؛
- محوریت و اولویت تربیت اعتقادی و عبادی در برنامههای تربیت رسمی و عمومی برای زمینه سازی انتخاب و التزام اختیاری و آگاهانهٔ نظام معیاراسلامی؛
  - اولویت تربیت اخلاقی در تمام برنامههای درسی تربیت رسمی و عمومی.<sup>۲</sup>

#### $^{7}$ عدالت تربیتی

عدالت اساسی ترین ارزش اخلاقی و اجتماعی در نظام اسلامی و به نوعی عامل بقای جامعه است. همچنین یکی از مأموریتهای محوری انبیا تلاش برای بسط عدالت و قسط در جامعه بوده است. بر این اساس، عدالت ارزشی فراگیر است که باید در تمامی جنبهها و شئون حیات اجتماعی تجلی داشته باشد و تمامی سازو کارهای اجتماعی در راستای آن حرکت کنند.

تربیت رسمی و عمومی شامل این قاعدهٔ عام است. تعریف مصداقی این اصل در تربیت رسمی

۱. مبتنی بر اصل انطباق با نظام معیار دینی و اولویت تربیت اعتقادی عبادی و اخلاقی فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران؛ همچنین متکی بر مبانی فلسفی و دینی تربیت در جمهوری اسلامی ایران (تعریف تربیت و ویژگیهای آن).
 ۲. پیامبر میفرماید "انی بعثت لاتمم مکارم الاخلاق" ازاین رو میتوان گفت که به تبع نظام تربیتی اسلامی و هم چنین

۲. پیامبر میفرماید "انی بعثت لاتمم مکارم الاخلاق" ازاین رو می توان گفت که به تبع نظام تربیتی اسلامی و هم چنین
 نظام تربیت رسمی و عمومی لازم است تربیت اخلاقی را در اولویتهای خود قرار دهد.

همچنین مقام معظم رهبری در جمع روسای وزارت آموزش و پرورش در تاریخ ۶۳/۵/۱۱ در این باره فرمودند: اولین چیزی که من روی آن تکیه میکنم، کیفیت اخلاقی و تربیتی بچههاست. اگر نقش محوری تربیت معنوی و اخلاقی در مدارس ما به فراموشی سپرده بشود یا مورد کم اعتنایی قرار بگیرد، ما آیندهٔ انقلابمان را دچار تهدید جدی کردیم... اگر از لحاظ تربیت اخلاقی بچهها هدایت لازم نشوند، رعایت لازم نسبت به آنها انجام نگیرد، اگر سطح درس هم بیاید بالا شما چیز مطلوبی را تولید نکردید.

همچنین در دیداربا مسئولین وزارت آموزش و پرورش در تاریخ ۸۲/۴/۳ فرمودند: "عدهای تصور می کنند نباید به مسئلهٔ اخلاق و تربیت اخلاقی و دینی جوانان توجهی کرد و آنها را باید آزاد گذاشت؛ در صورتی که این سهل انگاری و بی اهتمامی نسبت به آیندهٔ نسل جوان است. البته معلوم است که تربیت اخلاقی غیر از تحمیل اخلاقی است. تحمیل اخلاقیات امر مطلوبی نیست؛ اسلام هم این را به ما نگفته و از ما نخواسته است. تربیت آدم هایی که بر اساس تحمیل و فشار، ریاکار و یا دورو و منافق بار بیایند، امر مطلوبی نیست؛ اما تربیت، مقولهٔ بسیار مهمی است. "

۳. مبتنی براصل عدالت تربیتی و اصل کرامت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران؛ این اصل همچنین ضمن اتکا بر مبانی فلسفی و دینی (ارزششناختی)، مبانی سیاسی و برخی موارد مندرج در مبانی حقوقی و مبانی جامعهشناختی دارد.

#### و عمومی به شرح زیر است:

- ایجاد فرصت حضور در تربیت رسمی برای فرزندان آحاد جامعه، صرف نظر از ویژگیهای فرهنگی، قومی، دینی و اقتصادی؛
- فراهم کردن فرصتهای برابر دسترسی به تربیت عمومی و رسمی (برابری در توزیع منابع و امکانات) برای تمامی آحاد جامعه ۱؛
  - ارائهٔ تربیت عمومی و رسمی با کیفیت قابل قبول ۲۰
- توجـه تربیـت عمومی و رسـمی به تفاوتهای متربیان در سـطح فـردی و خانوادگی و اجتماعی؛

مواردی مانند توجه به نیازها و تفاوتهای فرهنگی (دین و مذهب و زبان)، اقتصادی و اجتماعی، از جمله عنایت به آموزش زبان مادری در کنار آموزش زبان رسمی کشور (زبان وادبیات فارسی)، آموزش دینی و مذهبی پیروان ادیان و مذاهب رسمی، توجه به مناطق محروم، عشایر، روستائیان و مانند اینها. در عین حال، این اصل ناظر به مسئلهٔ مهم تفاوتهای فردی و توجه به هویت ویژه متربیان نیز هست. بر این اساس نظام تربیت رسمی و عمومی تلاش می کند در کنار تأکید بر کسب شایستگیهای پایه، برای تکوین هویت مشترک به زمینه سازی برای کسب شایستگیهای ویژه نیز همت گمارد.

- تنوع بخشی به فرصتهای تربیتی، متناسب با استعدادهای مختلف متربیان؛
- توجه به نیازهای ویژهٔ تربیتی گروههای مختلفآحاد اجتماع، با توجه به تفاوتهای فردی؛
- بر اساس مبانی روانشناختی پذیرفته شده، گاهی تفاوتها و شباهتهای آحاد متربیان به گونهای است که می توان آنها را در گروههایی دسته بندی کرد و خدمات تربیتی ویژه و کیفی تری به آنها ارائه کرد. برای مثال می توان از گروههایی مانند متربیان با استعداد ویژه، متربیان دارای ناتواناییهای ذهنی و جسمی، متربیان محروم از تحصیل، متربیان دور از وطن، متربیان محروم از خانواده نام برد.
  - توجه هماهنگ و متعادل به همهٔ ساحتهای تربیت.
- برقراری روابط عادلانه و منصفانه در محیط مدرسـه (که زمینهای است برای شکل گیری فضیلت عدالت در متربیان و شکل گیری فضایل و توانمندیهای اخلاقی دیگر در آنان)؛
  - برقراری روابط عادلانه در محیطهای سازمانی و مدارس بین معلمان و مدیران.

۲. تناسب جریان تربیت رسمی و عمومی با و پژگیهای عمومی متربیان در سطوح مختلف.



۱. افزایش شمول اجتماعی تربیت رسمی و عمومی یا به بیان دیگر افزایش برابری فرصتها، در یکسانی ارائهٔ خدمات نیست؛
 بلکه این برابری در حد مطلوب خود از طریق تنوعبخشی به روشهای ارائهٔ تربیت رسمی و عمومی منوط است (مرتبهٔ چهارم عدالت تربیتی).

# -1-3. تأکید بر فرهنگ اسلامی ایرانی و زبان وادب فارسی

با توجه به ضرورت پرداختن به «هویت ملی»، که از لایههای جمعی هویت متربیان است، باید در همهٔ مراحل تربیت رسمی و عمومی بهرهمندی از ذخایر ارزشمند فرهنگ و تمدن اسلامی ایرانی و ارتقای آن در تعامل با سایر فرهنگها مدّ نظر قرار گیرد. در این خصوص با عنایت به مفاد قانون اساسی، زبان و ادب فارسی تجلی بخش وحدت ملی و زمینه ساز شکل گیری هویت ملی متربیان خواهد بود. برخی از مصادیق این اصل عبارتاند از:

- تأکید بر استفاده از ذخایر زبان و ادب فارسی در همه سطوح تربیت رسمی و عمومی
- معرفی نمادهای فرهنگ و تمدن اســلامی ایرانی و توجه دادن به نقش برجســته آنها در برنامههای درسی

#### ۴-۱-۴.انسجام اجتماعی ۲

مهم ترین مؤلفهٔ قوام بخش هر جامعه، انسـجام اسـت. بدون وجود این فرایند، آحاد و گروههایی که در یک تجمع انسانی گرد هم آمده اند، تداوم و استمرار نخواهد داشت. لذا پیش فرض تحقق حیات طیبه و جامعه صالح ایجاد انسجام است. نهادها و بخشهای مختلف جامعه با وجود تفاوت در کارکردهای ویژه و اهداف و اغراض در راستای انسجام اجتماعی حرکت مینمایند. از این رو انسـجام اجتماعی اصل حاکم بر کلیه فرایندهای تربیت اسـت. یکی از عوامل انسـجام بخش شکل گیری هویت ملی است. هویت ملی بخشی از مفهوم هویت است که عبارت است از آن ویژگی یا ویژگیهایی که ملتها را قابل شناسایی می کند و ابزاری است برای برای تفکیک یک ملت از ملت دیگر با تکیه بر آگاهی مشترک حول مفهوم یا مفاهیم تعریف شدهٔ جمعی. بهطور کلی عناصری که به شکل گیری هویت ملی کمک می کنند عبارتاند از: سرزمین و قلمرو، دین و مذهب، زبان، حکومت و دولت، نژاد و قومیت، سنتها و آیینها، میراث فرهنگی، اسطورهها و قهرمانان. مصاديق اين اصل عبار تند از:

- تأکید بر عناصر وحدت ملی مانند زبان و ادب فارسی و تاریخ و فرهنگ اسلامی-ایرانی و نمادهای دیگر هویت بخش در راستای شکل گیری هویت مشترک ملی؛
- تأكيد بر هم زيستي مسالمت آميز و توأم با تفاهم پيروان اديان، مذاهب و اقوام در كشور و جهان.
  - وحدت در سیاست گذاری و تصمیم گیری کلان عناصر نظام تربیت رسمی و عمومی؛

۱. این اصل بر مبنای اصل مشابه در فلسفه تربیت رسمی و عمومی و ویژگی اختصاصی تربیت رسمی و عمومی تعریف شده است. ۲. ناظـر به اصل وحدتگرایی ضمن پذیرش کثرتگرایی در فلسـفهٔ تربیت در جمهوری اسـلامی ایـران؛ همچنین ناظر به تعریف تربیت و ویژگیهای آن در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و برخی موارد مندرج در مبانی حقوقی و مبانی جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی.

#### ۵-۱-۴.تنوع و کثرت<sup>۱</sup>

از منظر انسان شناسی و روان شناسی تفرد، تنوع و تفاوت در ابنای بشر واقعیتی در خور توجه است. خداوند در سـورهٔ حجرات، آیهٔ سـیزدهم میفرماید: "ای مردم، ما شما را از مرد و زنی آفریدیم و شما را ملت ملت و قبیله قبیله گردانیدیم تا با یکدیگر شناسایی متقابل حاصل کنید. در حقیقت ارجمندترین شما نزد خدا پرهیزگارترین شماست؛ بی تردید خداوند دانای آگاه است».

سیاق این آیه از آن حکایت دارد که تفاوت و تنوع در ابنای بشر امری طبیعی و سودمند است. از این رو، این واقعیت باید در جمیع جهاتِ خود در فرایند تربیت نیز مورد توجه قرار گیرد.

از منظر جامعه شناسی در کنار فرایند انسجام بخشی، فرایند تمایز یافتگی نیز رخ می دهد. این فرایند نیز طبیعی است و ناظر به شکل گیری هویتهای متمایز آحاد و گروهها، اقشار مختلف جامعه و خرده فرهنگ هاست. از این رو تفاوت و تمایز و تنوع در حیات انسانها به اندازهٔ تشابه واقعیت دارد و جامعه نیز باید آن را به صورت یک ضرورت در نظر بگیرد.

تربیت رسمی و عمومی نیز، که یک جریان مهم و فرهنگی جامعه تلقی می شود، باید این واقعیت را بر ساز و کارهای خود حاکم سازد. مصادیق این اصل عبارت اند از:

- قبول تنوع و تکثر (در چهارچوب اصول) در مقام برنامهریزی و اجرا؛
  - تأکید بر حفظ و بالندگی خرده فرهنگها؛
- توجه به زمینه سازی برای شکل گیری هویت های ویژهٔ (مخصوصاً هویت فردی جنسی/ جنسیتی) متربیان در کنار هویت مشترک؛
- تنوع و کثرت گرایی روشی در مواجهه با مسائل و مشکلات نظام تربیت رسمی و عمومی؛
- تنوع بخشی به موقعیتها و فرصتهای تربیتی در چهارچوب اهداف تربیت رسمی و عمومی با هدف بهره گیری از موقعیتهای بالقوهٔ موجود در جامعه و ایجاد فرصتهای جدید با استفاده از امکانات موجود.

۱. ناظر به اصل پویایی و انعطاف پذیری و اصل پذیرش وحدت گرایی در عین توجه به کثرت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران؛ همچنین متکی بر تعریف تربیت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و مبانی حقوقی و بندهایی مبانی روان شناختی و بندهایی از مبانی جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی.



#### ۶-۱-۴.خرد ورزی<sup>۱</sup>

تلاش و تکاپو برای رسیدن به غایت زندگی در گرو بهره گیری و به کا رگیری ظرفیتهای سازنده و تعالی بخش آدمی است. از جمله ظرفیتهای خدادادی تعقل و خردورزی است. آدمی به کمک عقل قادر خواهد بود واقعیتها و حقایق تربیت و لوازم عملی مرتبط با آنها را بشناسد. لذا اساسا عمل تربیت، عملی خردورزانه و مستلزم آگاهی است. تربیت رسمی و عمومی در مسیر تکاپوی تعالی بخش خود، همواره با چالشهای بسیار مواجه است و راهکارهای برون رفت از این چالشها و مسائل پیش رو بی شک مستلزم مواجههٔ خردمندانه با آن هاست. مصادیق این اصل در تربیت رسمی و عمومی عبارتاند از:

- پژوهشمحوری و بهرهمندی از نتایج پژوهشها در حوزههای مرتبط و نظریههای علمی در روند سیاست گذاری، تصمیم گیری، اصلاح و هدایت تربیت رسمی و عمومی؛
- بهرهمندی مناسب از تجارب بینالمللی درعرصهٔ اعتلای نظام تربیت رسمی و عمومی (مشارکت در طرحهای مطالعاتی و تحقیقاتی بینالمللی در جهت توسعه و بهبود کیفیت  $T_{\text{ربیت}}$  رسمی و عمومی  $T_{\text{ربیت}}$
- بهره گیری از فناوری اطلاعات و ارتباطات به مثابهٔ یکی از محورهای توسعه کمّی و کیفی فرصتهای تربیتی با توجه به نظام معیار اسلامی؛
- توسعه و ارتقای توانمندیهای فکری و عقلانی مربیان(کارگزاران) تربیت رسمی و عمومی؛
  - توجه به شورا و خرد جمعی در سطوح مختلف نظام تربیت رسمی و عمومی؛
    - ارتقای توانمندیهای فکری و عقلانی متربیان؛
    - بهرهگیری از حوزههای معرفتی مرتبط با تربیت به صورت میان رشته ای.

# ۷-۱-۴. حفظ وارتقای آزادی ۳

انسان موجود مختار آفریده شده است.از این رو انسانها ذاتاً میل به آزادی دارند. یعنی این میل در طبیعت و فطرت آنان به صورت خدا دادی موجود است. امام علی(ع) در وصیتش به امام



۱. ناظر به اصول عقلانیت تدریجی و تعالی مرتبتی در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و همچنین مبتنی بر تعریف تربیت و ویژگیهای آن و بندهایی از مبانی سیاسی و برخی موارد مندرج در مبانی حقوقی و بندهایی از مبانی جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی.

۲. توجیه این بند از مشارکت در مبحث ویژگیهای تربیت رسمی و عمومی مطرح شده است.

۳. مبتنیی بر اصل آزادی و اصل وحدت گرایی، ضمن پذیرش کثرت و اصل پویایی و انعطاف پذیری در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران؛ همچنین ناظر به تعریف تربیت و ویژگیهای آن در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و مبانی سیاسی و برخی موارد مندرج در مبانی حقوقی است.

حسن(ع) می فرماید: بندهٔ دیگری مباش که خداوند تو را آزاد افریده است از آزادی یکی از شروط شناخت و تحقق ظرفیتهای گوناگون آدمی و به طریق اولی شرط لازم تکوین و تعالی هویت آدمی است. آزادی، در واقع شرط دین ورزی و تخلق (تعالی) آحاد جامعه و به تبع آن دین ورزی و تخلق جامعه است.

در همین حال، چگونگی بهره گیری از نعمت آزادی امری فطری و ذاتی نیست و امری یاد گرفتنی است<sup>۲</sup>. چنان که شاهد هستیم این میل ذاتی، به سادگی به رهایی از هر بند و قید ترجمه و تبدیل می شـود. لذا انسـان باید، چگونگی بهره گیری از آن را تجربه کنـد و در موقعیتهای زندگی یاد بگیرد. نتیجهٔ چنین مقدماتی آن اسـت که جامعه و نهادهای مرتبط به ویژهٔ تربیت، این زمینهها را فراهم آورد.

از ایسن رو، یادگیری شیوهٔ بهرهمندی از آزادی خداددادی از طریق عمل اختیاری و آگاهانه رخ می دهد. لذا اقتدار گرایی، صرف در موقعیتهای تربیتی، مانع می شود از این که شایستگی بهره گیری از آزادی و حتی از معرفت و شناخت مؤثر حاصل گردد. موقعیتهای تربیتی باید سرشار از فرصتهایی باشد که متربیان به تمرین و تجربهٔ انتخاب و گزینش دست بزنند تا انواع شایستگیها از جمله آزادگی، به مثابهٔ فضیلت اخلاقی مرآنان توسعه و تعالی یابد.

تربیت رسمی و عمومی، این سازو کار اثر گذار در زندگی عصر حاضر، باید حفظ و ارتقای آزادی را اصل راهنما در عمل مربی در نظر بگیرد. تحقق اصل آزادی در موقعیتهای تربیت رسمی و عمومی امری تشکیکی است. به این معنا که از جنبش و فعالیت جسمانی تا فعالیتهای پژوهشی و فکری و خردورزانه را در بر می گیرد. تردیدی نیست که مطابق با اصول فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و مباحث مربوط به ویژگیهای تربیت رسمی و عمومی آزادی موردنظر صرفاً "آزادی از" نیست بلکه با توجه به شرایط مدرسه "آزادی در" است.که اولی جنبهٔ سلبی آزادی است و دومی جنبهٔ ایجابی آن.

از سـوی دیگر، از آنجا که بر مبنای فلسـفهٔ اسلامی در شناخت، شناسنده (عالم) نقشی مؤثر دارد. لذا می توان گفت که عمل و فعالیت یادگیرنده در موقعیتهای تربیتی ضروری و با اهمیت اسـت. به سخن دیگر، یادگیری عمل متربی است و این عمل، عملی اختیاری وآگاهانه است و قصد وجهد متربیان، شـرط لازمی بـرای آن اسـت. براساس این مبانی، کسـب معـرفت و شـایستگیهای پـایه برای تعالی وجودی متربی مسـتلزم مواجههٔ فعال متربی با جهان هسـتی و به سخن عام تر،

۱. و لا تكن عبد غيرك و قد جعلك الله حرا (نهج البلاغه، نامهٔ ۳۱)

۲.غلامحسین شکوهی، ۱۳۸۶

۳.آزادگی به مثابهٔ فضیلتی است که خود می تواند زمینه ساز و عامل بر ثمر نشستن تربیت دینی باشد. امام حسین(ع) در روز عاشورا، ضمن انتقاد از عملکرد پیروان آل ابوسفیان، می فرماید اگر دین ندارید لااقل آزاده باشید.

با موقعیتهای زندگی است.

مصادیق این اصل عبارتاند از:

- تکیه بر آزادی عمل و تجربهٔ فردی متربیان، متناسب با شرایط رشد آنها در جهت کسب شایستگیها در چهار چوب موقعیت مدرسه؛
  - تأکید بر مسئولیت متربی در امر یادگیری (زیرا لازمهٔ تحقق اصل آزادی است)؛
    - زمینه سازی برای تحقق آزادی معنوی متربیان؛
    - فراهم نمودن تجربهٔ گزینش، انتخاب و ترجیح برای متربیان؛
    - بهرهگیری از روشهای فعال در جریان مدیریت فرایند یاددهی یادگیری.

# ۸-۱-۴.سندیت شایستگی محور مربیان

اصل آزادی نباید مانع وجود حدمعقولی از سندیت ومرجعیت برای مربیان باشد. چه این که شـناخت حـدود و رعایت آزادی (آزادی در) متناسب با شرایط رشدی متربیان و فراهم کردن فرصتهایی برای عمل آزادانهٔ متربیان، بودن اقتدار حقیقی در مربی بستگی دارد. به سخن دیگر، سندیت مربی هیچ منافاتی با آزادی متربی ندارد. زیرا مربی می تواند با درک درست از شرایط رشدی متربی برای او شرایط انجام عمل اختیاری و آگاهانه را فراهم آورد. روشــن است که این مرجعیت بایـد اساساً از تعالـی و اشتداد وجودی مربیـان برخاسته باشد، نه صرفاً از اقتدار رسمی و قانونی ایشان.

پیامبر(ص)که خود مربی بزرگ بشریت است، نیز به بیان قرآن، (آیات هشتاد و هفت و هشتاد و هشت سورهٔ مبارکهٔ غاشیه ٔ) بر مردم این سیطره را نداشت، بلکه ایشان تنها تذکردهنده و هدایتگر بوده اند. انتخاب راه هدایت با مردم بوده است. ائمهٔ معصومین (ع) نیز به تبع آن هدایتگر بوده و با وجود داشتن مرجعیت و سندیت الهی آزادی انسانها را در پذیرفتن و نپذیرفتن هدایت محدود نکرده اند. اگرچه در وجود این بزرگواران ویژگیهایی بوده است که مردم به سوی آنها جذب مے شدہ اند.

این سندیت و اقتدار مربی در تربیت رسمی و عمومی واجد چند ویژگی مهم است: نخست این که انعطاف دارد، یعنی تابع شرایط رشدی متربی، ساحت تربیتی و انواع تربیت است. همچنین این گونه سندیت و مرجعیت مربیان با عنایت به اصل حفظ و ارتقای آزادی متربیان، محرک مشارکت و تعامل با متربیان است. مصادیق این اصل عبارتاند از:

• توجه به اقتدار شخصیتی مربی ناشی از احراز شایستگی اخلاقی و حرفه ای، به ویژه در فرایند گزینش و تربیت معلم؛

۱. پس تذکر ده که تو تنها تذکردهنده ای/بر آنها تسلطی نداری. (غاشیه آیات ۸۷ و ۸۸)

• فراهم نمودن فرصتهای عمل آزادانه و خلاقانه برای مربیان در ارائهٔ برنامههای تربیتی در چهارچوب اصول و سیاستهای مصوب.

#### ۹-۱-۹. محبوبیت و مقبولیت مربیان

بی تردید برخورداری از محبوبیت و مقبولیت از عوامل اساسی در تربیت رسمی و عمومی مربیان است. تأثیرگذاری مربیان در فرایند تربیت و رشد تعالی هویتی متربیان مشروط به شرایطی است. یکی از این شرایط مهم در اصل پیش، یعنی اصل سندیتِ مبتنی بر شایستگی مربیان گفته شد. اما علاوه بر آن، محبوبیت و مقبولیت آنان نیز نقش مهمی در هدایت فرایند تربیت دارد. پذیرش حقیقی(نه رسمی) مربیان، تحت عنوان «مربی» توسط متربیان، مشروط به وجود این اصل است. داشتن نقش الگویی نیز در محیط مدرسه برای مربیان به این اصل وابسته است.

محبوبیت و مقبولیت مربیان منوط به برقراری رابطهٔ احسان و عدالت است. زیرا رابطهٔ عدالت و احسان که از اصول حاکم بر روابط بین افراد در مدرسه است مانع از تحقق این احتمال خواهد شد که اقتدار وسندیت مربی یا کارگزاران مدرسه به سختگیری و خشونت علیه متربیان و به حاکمیت جَوّی استبداد منشانه در مدرسه بینجامد. در واقع سندیت مربی، با توجه به رابطهٔ عدالت و احسان که حاکم بر روابط درون مدرسهٔ اسلامی است، تعدیل می گردد. به سخن دیگر، جوّ عاطفی، اخلاقی و مهرورزانهای در محیط تربیت رسمی و عمومی به وجود می آید که ناشی از محبوبیت و مقبولیت مربیان است.

در قرآن بر این رابطهٔ مهروزرانهٔ پیامبر با مؤمنین اشاره شده است. عامل اصلی جذب مؤمنین به ایشان و انجذاب شخصیتی پیامبر(ص) همانا مهر و محبت بوده است. خداوند در آیهٔ یکصد و پنجاه و نه سورهٔ مبارکهٔ آل عمران می فرماید: "پس به برکت رحمت الهی، با آنان نرم خو شدی و اگر تندخو و سخت دل بودی قطعاً از پیرامون تو پراکنده می شدند. پس از آنان در گذر و برایشان آمرزش بخواه و در کارها باآنها مشورت کن " و نیز در آیهٔ یکصد و بیست و هشت سورهٔ مبارکهٔ توبه می فرماید: "قطعاً برای شما پیامبری از خودتان آمد که بر او دشوار است شما در رنج بیفتید و به [هدایت] شما حریص و نسبت به مؤمنان دلسوز و مهربان است".

این به آن معناست که مربی نیز باید در کنار سندیت، چنین محبوبیتی را دارا باشد تا نقش وی، که زمینه ساز تحولات رشد یابندهٔ هویت متربیان است، به درستی تحقق یابد. به نظر میرسد اثر بخشی نقش اُسوه بودن حضرت رسول(ص) با این ویژگی محبوبیت و پذیرش در قلبهای مؤمنین تحقق خارجی می یابد و معلمان نیز که چه به نحو توصیفی و چه تجویزی اُسوه و الگو شدهاند



بدون داشتن این محبوبیت و مقبولیت نمی توانند این نقش را به درستی ایفا نمایند. شایان ذکر است که نقش الگو و تأسّی بر معلمان و به نحو اُولی بر پیامبر(ص) و ائمهٔ معصومین (ع) تأسی آگاهانه است. در این نظام تربیتی تأسی کورکورانه هیچ ارجی و ارزشی ندارد. مصداق این اصل عبارت است از:

• تأکید بر شایستگیهای اخلاقی مربیان در هنگام گزینش و تربیت نیروی انسانی

#### ۱-۱-۴-تعامل همه جانبه <sup>۲</sup>

فراهم آوردن زمینهٔ مناسب برای تکوین و تعالی هویت متربیان در فرایند تربیت رسمی و عمومی نیازمند تعامل و همکاری بین عناصر اصلی و محوری آن است. تعامل در معنای عام ناظر به عمل متقابل و همفکرانهٔ تمامی عناصر تربیت رسمی و عمومی است و در معنای خاص ناظر به رابطهٔ بین مربی و متربی است. مربیان و متربیان باید در تعامل مستمر باشند. این تعامل از سوی مربیان شامل زمینه سازی (در دو بُعد سلبی و ایجابی) و از سوی متربیان بهرهگیری و عمل برای تحقق ظرفیتهای وجودی است.

تعامل در واقع، به تشریک مساعی متقابل در موقعیت تربیتی بر می گردد. مربی و متربی به فراهم کردن شرایط مناسب و مساعدی در موقعیتهای تربیتی اقدام می کنند که تعالی و رشد متربی و حتی مربی را به دنبال دارد. درحقیقت تعامل مربی و متربی در موقعیتهای تربیتی، تعاملي استعلايي يعني تعالى بخش است. شروط تحقق چنين تعاملي اصول پيش گفتهٔ آزادي و سندیت و همچنین حاکمیت اصل عدل و احسان بر روابط درون مدرسهای است.

این تعالی، نخست در موقعیت نمود می یابد و سپس در متربی و مربی. البته، تراز تعامل بین مربی و متربی در موقعیتهای تربیت رسـمی و عمومی، یکسـان و برابر نیست٬ بلکه تراز تعامل، موضوعی تشکیکی و تابع شرایط رشدی متربیان است، با این توضیح که در فرایند تعامل بین مربیان و متربیان، سندیت و مرجعیت نسبی (ناشی از شایستگیهای کسب شدهٔ مربی) از آن مربيان است. مصاديق اين اصل عبار تاند از:

۱. برخی پژوهشها نشان دادهاند که حرف شانوی متربیان از معلمان به عواملی نظیر علاقهمندی به معلم و رابطهٔ اعتماد متقابل بستگی دارد. علاقهٔ به معلم موجب بهبود ارزشهای اخلاقی متربی میشود (شیخی، ۱۳۸۰). رابطهٔ اعتماد متقابل بیـن متربی و معلم موجب افزایش حرف شـنوی (اطاعت) متربی میشـود. این شـرایط پیروی از قواعد اخلاقی راتشـدید میکند.(نژاد انسان، ۱۳۸۰).

۲. ناظر به اصل عقلانیت، اصل کرامت و اصل وحدت گرایی ضمن پذیرش کثرت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران؛ همچنین متکی بر تعریف تربیت و ویژگیهای آن در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران. بهطور کلی این اصل ناظر به روابط درونی مؤلفههای نظام تربیت رسمی و عمومی است.

٣. باقرى خسرو (١٣٨٨)



- همکاری متربیان در تصمیم گیریها و برنامهریزیهای تربیتی مدرسـه، متناسب با سطح رشد آنها؛
- همکاری مربیان در تولید طرحها و برنامههای تربیتی و اصلاحی، تولید محتوا، تصمیم گیریها در سطح مدارس مناطق و کشور، از طریق تشکلها و انجمنهای علمی و حرفهای؛
- تعامــل متربیان و مربیان در هدایت روند یاددهی- یادگیری در فرایند فرصتهای تربیتی مدرسه.

# ۱۱-۱-۴.همهجانبهنگری<sup>۱</sup>

از یک سو موضوع تربیت انسان است که موجودی پیچیده و دارای شئون مختلف وجودی است و از دیگر سـو فرایند تربیت که برای تحقق ظرفیتهای مختلف و متداخل متربیان شـکل می گیرد خود فرایندی پیچیده اسـت و عوامل و علل گوناگونی در آن حضور و نفوذ دارند. بر این اسـاس شـناخت ظرفیتهای وجودی انسـان، فهم و درک عوامل و علتهـای مداخله گر و ذی نفوذ در فرایند تربیت به نحو عام و در تربیت رسـمی و عمومی به نحو خاص و هدایت آن مسـتلزم نگاهی باز و جامع و همه جانبه نگر است. از این رو نگاه کاهش گرایانه به موضوع و فرایند تربیت مقبول نیست. مصادیق این اصل عبارتاند از:

- توجه به تمامی شئون وجودی متربیان در طراحی برنامهها و فعالیتهای تربیتی؛
  - توجه به همهٔ ابعاد و لایههای هویت (انسانی، اسلامی، ایرانی و....)؛
  - نگرش نظاممند در هدایت تحولات در نظام تربیت رسمی و عمومی؛
    - توجه به ساحتهای مختلف تربیت

# ۲-۱-۱۲.یک یارچگی<sup>۲</sup>

فرایند تربیت در عین دارا بودن عناصر، اجزا و فرایندها امری واحد و یک پارچه است. لذا باید از کاهش گرایی یا توجه افراطی به برخی فرایندها و مؤلفهها و نادیده گرفتن برخی اجزا، دوری کرد. مصادیق این اصل در تربیت رسمی و عمومی عبارتاند از:

 ۲. ناظر به اصل یکپارچگی و انسجام در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و مبانی روان شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی.



۱. مبتنــی بــر اصل وحدتگرایی در عین توجه به کثرت و اصل تعامل و اصل مشــارکت ارکان تربیت در فلسـفهٔ تربیت در جمهوری اســلامی ایران؛ همچنین ناظر به بندهایی از مبانی سیاســی و مبانی روانشــناختی و مبانی جامعهشناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی.

- توجه به وحدت هویت متربیان؛
- توجه به وحدت مراحل رشد و پیشرفت متربیان؛
- توجه به یکپارچگی برنامهها و فعالیتهای تربیتی در طول مراحل و سطوح تربیت رسمی و عمومی؛
  - هماهنگی ارکان و مؤلفههای تربیت رسمی و عمومی.

# ۱-۱-۱۳.حق محوری و مسئولیت پذیری

علاوه بر این که فرایند تربیت رسمی و عمومی در کلیت خود (به مثابهٔ فرایند سازنده و تعالی بخش) در کلیت خود بر اساس حق و حقوق متقابل انسانی و کرامت او شکل می گیرد، سازو کارهای درونی و روابط بیرونی آن نیز با نظام حقوقی جامعه ارتباط وثیق و مستحکمی دارد. از این رو رعایت حقوق دیگران یکی از ملاکها و معیارهای راهنمای عمل مربیان و کارگزاران تربیت رسمی و عمومی است. همان گونه که در مبانی حقوقی بحث شد رابطهٔ حقوقی رابطهای متقابل است. به این صورت که اگر برای متربی حقی وجود دارد برای مربی تکلیف و مسئولیتی است و اگر برای مربی حقی است برای متربی نیز مسئولیتی در قبال آن حق در نظر گرفته میشود. مصاديق اين اصل عبارتاند از:

- رعایت حقوق و تکریم متربیان در عین مسئولیت پذیری آنها نسبت به تکالیف؛
- رعایت حقوق و تکریم مربیان همراه با لزوم پاسخ گویی ایشان نسبت به وظایف محوله؛
- رعایت حقوق و تکریم اولیا در عین پاسخ گو دانستن ایشان در خصوص انجام وظایف تربیتی خود نسبت به فرزندان؛
  - برقراری رابطهٔ مسئولیت و احترام متقابل بین مربیان، متربیان و اولیا.
- مراقبت و دیدبانی فرایندها و جریانهای تربیت رسمی و عمومی از منظر حقوقی توسط نهاد ویژه و مستقل.

# $^{1}$ یویایی و آینده نگری $^{1}$

از یک منظر تربیت رسـمی و عمومی به دلیل دارا بودن اهداف کوتاه مدت و بلند مدت، نشـان از پویایی یک جامعه دارد. در واقع، سازو کار عقلایی برای عطف توجه به آینده است. این نگرش به آینده نه از جنس آینده نگری بلکه از جنس آینده سازی است. یعنی جوامع با ابداع و تعریف ساز و کار نهادینه شده تربیت رسمی و عمومی نشان میدهند که قصد دارند آیندهای را با طرحی

۱. ناظر به اصل کرامت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران و مبانی حقوقی سیاسی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی. ۲. مبتنی بر اصل پویایی و انعطافپذیری در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران.



تعریف شده و با توجه به تجارب گذشته- هر چند نه با تعیین جزئیات- بسازند.

اما با وجود این همه تلاش و کوشـش ابنای بشـر و جوامع آنها، تغییر و تحول در ساختارهای اقتصادی، فناوری، دانشها، فرهنگ و هنر و روابط سیاسی جلوهٔ برجستهٔ جهان و حیات اجتماعی بشر امروزی است. سازوکارهای اجتماعی متناسب با مقتضیات و شرایط تحول یافته، ظهور و بروز می مییابند. نهادها و مؤسسـات اجتماعی نیز در تناسب با تحولات اقدام به بازسازی خود مینمایند. تربیت رسـمی و عمومی، که نماد پویایی هر جامعه و یکی از سـازوکارهای نهادینه شدهٔ اجتماعی است، باید در مواجهه با تغییرات و تحولاتی که در عصر حاضر بسیار سریع و روز افزون اند، فعال باشد. یعنی ضمن در نظرداشتن چهارچوبهای مشخص متناسب با مقتضیات تحولات، در اجزا و عناصر خود تغییر ایجاد کند.

شرایط جهان امروز، توسعه و تسهیل ارتباطات و تبادل اطلاعات و تعاملات فرهنگی بین کشورها را افزایـش داده و اسـتفاده از فرصتهـای موجود در عرصهٔ بینالملل و شـناخت تهدیدات آن و ارتباط با کشـورها و نهادهای بینالمللی را ضروری کرده اسـت. همچنین، پدیدهٔ جهانی شـدن بی تردید آثار و تبعاتی فرهنگی برای کشـور ما به همراه خواهد داشـت که لازم است با این پدیده فعالانه مواجه شد و از فرصتهای به وجود آمده استفاده برد و تهدیدات آن را کاهش داد.

آثار این اصل در تربیت رسمی و عمومی عبارتاند از:

- انعطافپذیری در اهداف، سیاستها، برنامهها و روشها در چهارچوب اصول متناسب با نیازهای جدید متربیان و تحولات جامعه برای افزایش پیوستهٔ کیفیت؛
- توجه به نیازها و شرایط جدید و آیندهٔ جامعهٔ محلی، ملی، جهانیِ متربیان و اتخاذ تصمیم مناسب در قبال آن؛
- بومیسازی رویکردهای جدید جهانی در تربیت رسمی و عمومی، از طریق انطباق با اصول فلسفهٔ تربیت و فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی؛
  - آیندهنگری و توجه به روندهای آینده در حوزههای مختلف معرفت بشری؛
    - بهبود مستمر کیفیت فرآیند و نتایج تربیت رسمی و عمومی؛
    - نظارت و ارزش یابی مستمراز فرایند تربیت رسمی و عمومی.

# ۱۵-۱-۴-استمرار<sup>۱</sup>

انسان موجودی رشد یابنده است، هرچند این رشد جریانی واحد و دارای مراتبی تشکیکی است. به سخن دقیق تر، رشد جریانی است که دارای وحدت تشکیکی است. به تبع این واقعیت فرایند

۱. ناظر به اصل اسـتمرار و پیوسـتگی در فلسـفهٔ تربیت در جمهوری اسـلامی ایران و مبانی روان شناختی فلسفهٔ تربیت ر سمی و عمومی



تربیت امری مراتبی، چند جانبه و در عین حال پیوسته است. رعایت این اصل در تربیت رسمی و عمومی شامل مصادیق زیر است:

- توجه به مراتب مختلف اهداف تربیت در سطوح و مراحل تربیت رسمی و عمومی؛
  - پیوستگی و انسجام محتوایی بین سطوح و مراحل تربیت رسمی و عمومی؛
  - توجه به فراهم کردن زمینههای لازم برای استمرار یادگیری در طول زندگی؛
    - توجه به پیوستگی تجارب یادگیری و معنادار شدن آنها برای متربیان.

#### ب) اصول ناظر به روابط بیرونی تربیت رسمی و عمومی

هیئت کلی و عرض عریض جامعه مشتمل بر جریانها، نهادها و مؤسساتی است که در عرض یا طول همدیگر و در راســتای غرض و غایت اجتماع حرکتی مســتمر دارند. به همین رو این اجزا و عناصر جامعه، نسبتها و روابطی را با همدیگر بر قرار مینمایند و در شکل مطلوب آن، این نهادها کار کرد همدیگر را در راستای غایت جامعه تنظیم، تکمیل و هماهنگ مینمایند. یکی از اشکال این روابط، مطالباتی است که اجزا و عناصر اجتماع از همدیگر دارند. اصول ناظر به روابط بیرونی تربیت رسمی و عمومی ناظر به این روابط و مطالبات است.

# ۱-۱۶-۱-۴. یاسخ گویی<sup>۱</sup>

یکی از آشکال روابط بیرونی تربیت رسمی و عمومی پاسخ گویی است که در جهت اصلاح، بهبود و هماهنگــی فرایندهای آن با هیئت کلی جامعه صورت میگیرد. نقش آفرینی تربیت رســمی و عمومی در راستای زمینه سازی نظام مند و قانون مند به منظور کسب آمادگی متربیان برای تحقق حیات طیبه لازم است مورد پایش مستمر قرار گیرد. از این رو، نهاد تربیت رسمی و عمومی باید نسبت به عملکرد خود در راستای اهداف جامعه مسئول باشد. کارگزاران تربیت رسمی و عمومی در تمامی سطوح و اجزا باید این موارد را راهنمای عمل خود قرار دهند:

- پاسخ گویی نظام تربیت رسمی و عمومی و عناصر آن نسبت به انجام رسالت، کار کردها و وظایف خود؛
- ارزشیابی عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی در مراحل مختلف در جهت بهبود و توسعه عملكرد نظام؛
  - نظارت متقابل ارکان نظام تربیت رسمی و عمومی در جهت پشتیبانی از نظام.

۱. مبتنی بر اصل پاسـخ گویی و نظارت در فلسـفهٔ تربیت در جمهوری اســلامی ایران. این اصل همچنین بر مبانی سیاسی و برخی موارد مندرج در مبانی حقوقی و مبانی جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی اتکا دارد.

#### 1-17-۸-مشارکت

همان گونه که در مبانی جامعه شناختی بحث شد، نظامهای اجتماعی در خلأ عمل نمی کنند. آنها جزئی از کل جامعه و فرهنگاند و با سایر نهادها و نظامهای اجتماعی روابط و کنش متقابل دارند. عملکرد درست یک نظام، به برقراری روابط صحیح و اصولی با دیگر نهاد و نظامهای اجتماعی نیز وابسته است. بر این اساس، نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت خود به روابط صحیح با دیگر نهادهای مؤثر و سهیم در جریان تربیت نیاز دارد. لذا برای تحقق رسالت و اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت و اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی، همگان به نوعی مسئولیت دارند. سخن دیگر، نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت و اهداف خود باید از ظرفیتهای جامعه حداکثر استفاده را ببرد. بر این اساس، این اصل ناظر بر روابط نظام تربیت رسمی و عمومی با عوامل و محیطهای ببرد. بر این اساس، این اصل ناظر بر روابط نظام تربیت رسمی و عمومی با عوامل و محیطهای ببردنی نظام است.

تربیت رسمی و عمومی به مثابهٔ «یک نهاد اجتماعی» به سبب عمومیت داشتن، پیچیدگی و تعدد عوامل ذی مدخل درآن بخشها وگروههای گوناگون از جامعه را در گیر می کند و تحت تأثیر خود قرار می دهد. لذا برای پیشبرد اهداف خود در جامعه نیازمند همکاری و مشارکت تمامی نهادها و عوامل سهیم و مؤثر است. بی شک، مشارکت جویی یک اصل مهم و حاکم بر روابط بیرونی تربیت رسمی و عمومی با دیگر بخشهای جامعه است. مصادیق این اصل عبارتاند از:

- هماهنگی نظام تربیت رسمی و عمومی با نظام تربیت رسمی و تخصصی (آموزش عالی)
   در تدوین اهداف دورهٔ متوسطه و سیاستهای گزینش دانشجو<sup>۱</sup>؛
- همکاری با نظام تربیت رسمی و تخصصی (آموزش عالی) و نهادهای پژوهشی کشور در امر پژوهش، ارزشیابی، نظارت و تربیت نیروی متخصص؛
- هماهنگی نظام تربیت رسمی و عمومی با نهادهای متولی فرهنگ عمومی(نظیر رسانه و مساجد ) در فرایند اصلاح اجتماعی؛
- همکاری با نهادهای بینالمللی و نهادهای منطقهای در زمینهٔ تربیت رسمی و عمومی در راستای کسب و انتقال تجربیات تربیتی؛
- هماهنگی نظام تربیت رسمی و عمومی با نظام بازار و صنعت در تدوین اهداف، بهویژه در
   دوره متوسطه؛
- هماهنگی و پشتیبانی نهادهای فرهنگی مؤثر در تربیت با نظام تربیت رسمی و عمومی در تحقق اهداف عام تربیت عمومی و رسمی؛
- پشــتیبانی و هماهنگــی حقوقی و قضایــی نهاد قضا از نظام تربیت رســمی و عمومی، در

۱. به طور کلی این اصل بر مبنای اصل مشارکت ارکان تربیت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران استوار و هم چنین ناظر به برخی مبانی سیاسی ومبانی حقوقی و جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی است.



712



- اجرای تحقق کامل حق بر تربیت رسمی و عمومی؛
- پشتیبانی تقنینی قوهٔ مقننه از فرایند تربیت رسمی و عمومی؛
- مشارکت خانوادهها، اصحاب رسانه و نهادها و سازمانهای غیر دولتی و تشکلهای مردمنهاد (جامعهی مدنی) در سیاستگذاری، برنامهریزی، پشتیبانی و هماهنگی، اجرا و نظارت و ارزش یابی در جهت تحقق رسالت و اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی؛
- شناخت و بهرهمندی از ظرفیتهای تربیتی رسانه در راستای تقویت و گسترش دامنهٔ اثر گذاری تربیت رسمی و عمومی.

#### ۱-۱۸-۴-تقدم مصالح تربیتی

«تربیت»، در واقع جریانی فراگیر، جهتدهنده و اساس دیگر نهادهای اجتماعی محسوب می شود. پس از حیث اجتماعی، تمامی نهادهای جامعه برای تداوم و فراهم کردن شرایط حیات طیبهٔ انسان و نقش آفرینی در تداوم، ارتقا و تعالی حیات جامعه به نهاد تربیت وابستهاند. تربیت، محور اساسی توسعهٔ حیات آدمی است. در نتیجه باید مصالح تربیتی در تمام تصمیم گیریها و برنامهریزی های اجتماعی، مورد نظر قرار گیرد و کمک به جریان تربیت، مهم ترین معیار در سیاست گذاریها و تعیین اولویتهای اجتماعی به شمار می رود. بر این اساس و به نحو اولی، تربیت رسمی و عمومی نیز اهمیت ویژهای دارد. لذا نهادهای محوری جامعه، در هدایت و تحقق شایستهٔ آن، لازم است در تصمیم گیریهای خود ملاحظات تربیتی را جدا مد نظر داشته باشند. مصادیق این اصل عبارتاند از:

- اولویت قرار دادن مصالح تربیتی در راستای اهداف غایی و کلے تربیت در تعامل بین نهادهای سهیم و تأثیرگذار بر تربیت رسمی و عمومی؛
- توجه به اولویتهای تربیتی جامعه و پشتیبانی مناسب از نظام تربیت رسمی وعمومی در سیاست گذاریها و برنامه ریزیهای کلان اجتماعی.

۱. این اصل، بر اصل تقدم مصالح تربیتی در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران تکیه دارد و ناظر به بندهای (۱-۲-۱) و ((8-7-1) مبانی سیاسی و بند ((8-1-1) جامعه شناختی فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی است.

# $^{1}$ -۴. مدرسهٔ صالح؛ بستری برای تحقق تربیت رسمی و عمومی مطلوب $^{1}$ -۲-۱. تعریف مدرسه صالح

همچنان که در تعریف تربیت رسمی و عمومی و ویژگیهای آن گفته شد، این شکل از تربیت در شرایط و زمینهٔ ویـژهای رخ میدهد که «مدرسه» نـام دارد و از دیربـاز و در همهٔ جوامع وجود داشـته است. اما بنا برفلسفهٔ تربیتی جامعهٔ اسلامی، مدرسه محیط اجتماعی سازمان یافته ای (مشـتمل برمجموعهای از افراد و روابط و سـاختارهای منظم) است برای کسب مجموعهای از شایسـتگیهای لازم(فردی، خانوادگی، اجتماعی) که متربیـان برای وصول به مرتبهای از آمادگی جهت تحقق حیات طیبه در همهٔ ابعاد فردی، خانوادگی و اجتماعی باید آنها را به دسـت آورند. از این رو «مدرسه فضای اجتماعی(جامعه)هدفمندی اسـت که از طریق زنجیرهای از موقعیتها، فرصت حرکتِ رشـدیابنده و تعالیبخش را برای متربیان فراهم میسازد که در آن شایستگیهای لازم برای درک و بهبود موقعیت خود ودیگران از طریق یادگیریهای رسـمی وغیر رسمی کسب می شود».

به طور کلی برخورداری از حیات طیبه در بعد جمعی و تحقق جامعهٔ صالح نیازمند مدرسهٔ صالح است. یعنی در کنار خانوادهٔ صالح، بقا و توسعهٔ جامعهٔ صالح به وجود مدرسهٔ صالح نیز وابسته است. لذا با عنایت به غایت جریان تربیت در دیدگاه اسلامی یعنی آماده شدن متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در همهٔ ابعاد فردی، خانوادگی واجتماعی و نیز با توجه به اصل عقلانی تناسب بین وسیله و هدف- لازم است فضاهایهای تربیتی و به خصوص، مدرسه و زندگی مدرسهای، که در واقع زمینهٔ اجتماعی سامان یافتهای برای تحقق حیات طیبه است، از ویژگیهای جمعی حیات طیبه برخوردار باشد تا به مثابهٔ کانون تجلی بخش حیات طیبه، امکان تجربهٔ این نوع زندگانی را برای همهٔ متربیان فراهم آورد.

۱. استفاده از تعبیر مدرسـهٔ صالح ممکن است در بدو امر نامأنوس به نظر برسـد. زیرا وصف «صالح» بیشتر برای توصیف فرد انسـان و یا اعمال او به کار میرود. اما از آنجا که جامعه در نگرش اسـالامی شـأن و واقعیتی مستقل از افراد دارد وشامل سـاختارها وروابط جمعی نیز می شـود، استفاده از وصف صالح برای جامعه مطلوب و زیرمجموعههای آن بر این اساس امری مدلل وموجه به نظر میرسـد. لذا در بخش مفاهیم کلیدی فلسـفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، عنوان جامعهٔ صالح بر اسـاس مبانی دینی برای اشاره به شـأن جمعی وبعد اجتماعی حیات طیبه انتخاب شده است. به همین منوال و متناسب با آن نیز در «فلسـفه تربیت رسـمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران» نیز تعبیر مدرسهٔ صالح به عنوان جلوه جامعهٔ صالح برای مدرسـه مطلوب به مثابه کانون تحقق حیات طیبه انتخاب گردید. البته کاربرد این نوع اصطلاحات در ادبیات علمی و تربیتی چندان بی سـابقه نیست. فی المثل اسـتفاده از اصطلاح سازمان یادگیرنده در منابع مدیریتی یا مدرسهٔ یادگیرنده و مراجع تربیتی امری شـایع وپذیرفته شده میباشـد. (در حالی که به نظر میرسد یادگیرنده نیز در وهله نخست صفت افراد انسان و به سازمان ویا مدرسه است).





## ۲-۲-۴خصوصیات مدرسهٔ صالح

بنا برآنچه گذشت، مدرسه باید محل تجربهٔ حیات طیبه و آماده شدن متربیان برای تحقق مراتب آن در همهٔ ابعاد و ورود به جامعه صالح باشد.

لذا مدرسهٔ صالح باید چند ویژگی مهم و اساسی زیر را داشته باشد:

۱- نخستین ویژگی «ساده سازی» است؛ به این معنی که تجربیات مدرسهای باید شکل ساده شده (و نه پیچیده)ای از تجربیات و اَشکال واقعی حیات طیبه باشد. روابط واقعی در زندگی اجتماعی پیچیده است و میتواند مانعی بر سر راه یادگیری و رشد و تعالی و بروز استعدادهای متربیان گردد. لذا محیط مدرسه، با عنایت به شرایط رشد آنان، باید ساده باشد تا فرایند تربیت باموانع کمتری مواجه گردد. این ویژگی به معنای تصنعی کردن موقعیتها و تجارب نیست، بلکه تجارب مدرسهای متربیان باید تا حد امکان با تجارب زندگی واقعی نزدیک باشد و حتی فعالیتها و تجارب تربیتی طراحی شده در مدرسه باید ناظر به چالشها و مسائل واقعی زندگی متربیان باشد.

7- ویژگی دوم «پالایش» است. مراد از پالایش، زدودن برخی عوارض و نتایج ناخوشایند نامطلوب احتمالی از برخی تجربیات مدرسه است. جریان رشد متربیان جریانی است که نسبت به عوارض و مخاطرات محیطی و تغییرات نامطلوب محیط بسیار حساس است و به شدت تحت تأثیر قرار می گیرد. بنابراین برای این که عوارض، مخاطرات و تغییرات نامطلوب موجود بر جریان رشد متربیان کمترین اثر را داشته باشد، محیط مدرسه باید مورد پایش و مراقبت دائم قرارگیرد و حتیالامکان از عناصر و عوامل مخل و نامطلوبی که مانع رشد و تعالی متربیان می شوند به دور باشد، اما از آنجا که این پالایش به قصد حمایت از رشد و تعالی متربیان صورت می گیرد، نباید به شکل تحمیل و تهدید یا محدود سازی افراطی متربیان ظاهر شود.

باید با اقدامات و تدابیر تربیتی اثباتی(ایجاد مقتضیات) در محیط مدرسه، زمینهٔ بروز و ظهور موانع درونی تربیت ونیز تأثیر موانع برونی را از میان برداریم، نه این که با برخوردی انفعالی، تنها پس از بروز موانع، در صدد حذف و مبارزه با آثار آنها باشیم. از سوی دیگر، در جریان رفع موانع تربیت نیز نباید محیط مدرسه به محیطی کاملاً قرنطینه و سـترون تبدل شـود؛ به صورتـی که ایجاد توانمندی در متربیان را بـرای مواجههٔ مآلاً اختیاری با موانع رشـد و کمال خویش مد نظر قرار ندهد و امکان مصونسـازی ایشان را برای حضور در محیط واقعی همراه با خطر از میان بردارد. بنابراین در محیط مدرسه تدابیر و اقدامات پیش گیرانه برای پالایش محیط مدرسه باید متناسب با میزان رشد متربیان باشد و ایشان

را برای مواجههٔ اختیاری با خطرات و موانع رشد در شرایط واقعی زندگی(پس از رسیدن به مراحل بلوغ)آماده سازد.

معنی این بیان به عبارت دیگر چنین است که مدرسه باید محیطی حمایت گر و امن باشد. شرط نشو و نمای مطلوب متربیان در فضای مدرسه، امنیت خاطر آنان است. زیرا نیاز به ایمنی از نیازهای اساسی بشر به ویژه متربیان است. لذا مدرسه، که برای زمینه سازی تعالی وجودی متربیان اهتمام جدی دارد، باید به تأمین امنیت آن توجه کافی مبذول داشت. در قرآن کریم نیز ایمان و تعالی روحی و وجودی در کنار محیط امن به کار برده شده است. ازسیاق آیات یکصد و بیست و شش از سورهٔ مبارکهٔ بقره و آیهٔ سی و پنج از سورهٔ مبارکهٔ ابراهیم چنین بر می آید که محیط امن را لازمهٔ ایمان به خدا و دوری از شرک قرار داده است.

مدرسهٔ صالح از دو منظر به امنیت خاطر متربیان و اولیای آنان توجه دارد. در واقع محیط مدرسه، که زمینهٔ مناسب برای رشد و تعالی متربیان تلقی می شود، باید از نظر "جسمانی" و "روانی" امـن(دور از خطـر) بـاشـد. از منظـر نخست، مدرسـهٔ صالـح به امنیت متـربیان در فضای کالبدی می اندیشد یعنی فضای فیزیکی مدرسه باید به گونهای طراحی شود که با مقتضیات رشـدی آنان متناسب و فاقد عوامل خطرآفرین جسمی باشد. از منظر دوم به امنیت روانی توجه می نماید. از این منظر متربیان باید در فضای مدرسه احساس آرامش و راحتی نمایند و با شوق و انگیزهٔ درونی به مدرسه وارد شوند و در آن به تجربه بپردازند. در مدرسه نباید هیچ عاملی برای نگرانی و ترس و هر گونه فشار نامساعد روانی وجود داشته باشد. مدرسه نباید هیچ عاملی برای نگرانی و ترس و هر گونه فشار نامساعد روانی وجود داشته باشد. رشـدی متربیان در همهٔ ابعاد، متناسب باشـد. متناسبسازی به سایر ابعاد مدرسه مانند مدیریـت، مربیان، فضا و تجهیزات نیز تعمیم داده می شـود. ایـن اصل ناظر به یک اصل محوری در منابع و متون تربیتی است که به پیروی از طبیعت مشهور است. این اصل در نظریهٔ دانشمندان سلف مسلمان نیز نمود دارد آ. منظور از این اصل آن است که در تنظیم سـازوکارهـای تـربیتـی یـا به بیـان دیگر، فـراهم کردن زمینههای مناسـب و تجارب سـاز و کارهـای تـربیتـی یـا به بیـان دیگر، فـراهم کردن زمینههای مناسـب و تجارب سـازوکارهـای تـربیتـی یـا به بیـان دیگر، فـراهم کردن زمینههای مناسـب و تجارب

۱. و [یاد کین] هنگامی که ابراهیم گفت پروردگارا این شهر را ایمن گردان و مرا و فرزندانم را از پرستیدن بتان دور دار. (سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۳۵)

و چون ابراهیم گفت پروردگارها این[سـرزمین] را شـهری امن گردان و مردمش را هرکس از آنان به خدا و بازپسـین ایمان بیاورد فـراوردهای روزی بخش عطا فرما. (سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۲۶)

۲.این اصل در آرای تربیتی ابو علی سینا، خواجه نصیرالدین و غزالی دیده می شود. (جمعی از نویسندگان، فلسفهٔ تعلیم و تربیت اسلامی انتشارت سمت، ۱۳۷۴). در دوران معاصر این بحث به روسو بر می گردد. وی را می توان راوی قرائت جدید از این اصل دانست.

تربیتی باید چگونگی رشدی شئون مختلف حیات متربیان را در نظر گرفت. لذا در تنظیم موقعیتهای تربیتی باید این چگونگیها را در نظر داشت.

۴- ویژگی چهارم «تعادل» است. مراد از تعادل، تناسب با اصول همه جانبه نگری و یک پارچگی است و تعریف مختار تربیت در فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران در توجه متوازن به جنبههای مختلف حیات انسانی است. صرف توجه به یک بُعد، موجب غفلت از ابعاد دیگر می شود. از این دیدگاه، مدرسه نه تنها به توسعهٔ بُعد عقلانی و مهارتهای فکری، بلکه به ابعاد مختلف و ساحتهای گوناگون حیات انسانی توجه مینماید. اگرچه هستهٔ اصلی اقدامات تربیتی مدرسه، بر بُعد عقلانی استوار است، اما به سبب یکپارچگی وجود انسانی، غفلت از ابعاد دیگر حیات انسانی برای مدرسه ناروا ست. حتی در بعد شناختی نیز از توجه صرف به سطوح پایین توانشهای شناختی متربیان، مانند حافظه، خودداری میشود. یعنی یکی از محرمات مدرسهٔ صالح پرهیز از حافظه گرایی است.

در منابع اسلامی توجه به رشد عقلانی و درک و فهم متربی از جهت گیریهای اساسی بوده است. درآیات قرآن، بسیاری موارد یافت می شود که انسانها را به تدبر و تعقل دعوت نموده است. شلبی مورخ تاریخ آموزش و پرورش اسلامی در خصوص توجه به فهم، درک متربی در اسلام مینویسد: " ابن عربی می گوید از اینان (شاگردان) که بیشتر چنین است، کسانی هستند که قران را از بر ندارند و حال آن که فقه و حدیث و آنچه را خدا بخواهد یاد می گیرند و چه بسا پیشوایند ولی قرآن را از بر ندارند و من به چشم خـود پیشـوایی ندیده ام که قـرآن از برکند و فقیهی ندیده ام که جـز دو آیهٔ قرآن از بر باشد" دانش یژوهان این نگرش را دریافت کردهاند زیرا در این آیهٔ قرآن که می گوید" ما این کتاب فرخنده را فرو فرستادیم تا در آیههای آن به تدبیر بنشینی" (سورهٔ ۳۸، آیهٔ ۲۷) پاسخ خود را شنیدهاند و دریافتهاند که مقصود از برکردن نیست که درنگ است و اندیشیدن و دستورهای قرآن را به کار بستن $^{7}$ .

. برمبنای این ویژگی باید گفت رویکرد رئالیستی صرف، در خصوص کارکرد مدرسه مورد پذیرش نیست. بر اساس رویکرد رئالیستی، "مدرسه نهاد ویژهای است که رسالت اصلی آن توسعهٔ بُعد عقلانی، یعنی انتقال دانش بشری و ایجاد مهارتهای پژوهشی است؛ لذا نباید وظایف و احیانا جبران ضعف کار کرد دیگر نهادها، که عمدتاً در فعالیتهای فوق برنامهٔ مدرسه متجلی می شود، موجب کاهش توجه مدرسه به این بُعد اساسی شود.

۱. و آسـمان و زمین و آنچه را که میان این دو اسـت به باطل نیافریدیم این گمان کسـانی است که کافر شده [و حق پوشی کرده]اند پس وای از آتش بر کسانی که کافر شدهاند

۲. احمد شلبی، تاریخ آموزش در اسلام ترجمه محمد حسین ساکت ۱۳۷۰، انتشارت دفتر نشرفرهنگ اسلامی

یس دغدغهٔ اصلی مدرسه، آکادمیک و آزادی آکادمیک است' ". همچنین بر این اساس، رويكرد ايدئاليستى نيز مورد تأييد نيست." بر اساس اين رويكرد، مدرسه وظيفهٔ انتقال میراث فرهنگی (ارزشها وگنجینهٔ معارف بشری) را به شکل برنامهای و منظم (متوالی و متراکم) برعهده دارد $^{7}$ . لذا مدرسه باید به ارزیابی و توسعه و گسترش آن نیز دست زند. همچنین در مقابل دو نگاه انتقال دانش و مهارت گرایی، رعایت اعتدال در تربیت رسمی و عمومی ضرورت می یابد. به این صورت که کسب حدی از دانش معتبر و همچنین تأکید بر مهارتهای شناختی از یک سو و اکتساب توانمندیها و مهارتهای عملی برای زندگی از سوی دیگر، دو بخش مکملاند و باید برای شایستگیهای لازم مورد تأکید قرار گیرد. لذا می توان گفت که در مدرسهٔ صالح باید دو نکته، توأمان مد نظر باشد: نخست این که کسب معرفت (به معنای اعم آن)و اعتلای معرفت یکی از محور اصلی فعالیت است، زيرا براسـاس مباني معرفت شناختي، كسب معرفت اساس اشتداد وجودي آدمي است و هرگونه تحول در هویت و کسب شایستگیها برای تحقق حیات طیبه، نخست ناظر به درک و فهم موقعیت و بنابراین اساساً معرفت محور است (هرچند بر اساس مبانی معرفت شناختی این معرفت به صورت انتقال دانش صرف نیست. بلکه روند کسب معرفت معتبر و دست یابی متربیان به معرفت همچنین تولید معرفت نیز مهم و کانون توجه است). دوم این که معرفت حاصل شده، باید به صورت دستمایهٔ عمل برای اصلاح بهبود موقعیت خود و دیگران، به کار رود. ازاین رو، بین معرفت و عمل نسبت وثیقی بر قرار است.

در واقع نسبتی دوسویه بین عمل و شناخت وجود دارد. زیرا شکوفایی استعدادهای متربیان در حین عمل صورت می گیرد و عمل خود از یک سو به شناخت می انجامد و از سوی دیگر شناخت به عمل معتبر منجر می شود ۳. توجه به این امر در تربیت رسمی



۱. گوتک، ترجمهٔ یاک سرشت، ۱۳۸۰

۲. منبع پیشین

۳. در فرهنگ اسلامی و آیات قران و روایت معصومین(ع) جایگاه و شأن والایی به عمل داده شده است. برخی ازاین آیات و روایات به این شرح اند:

هرکسی گروگان کردههای خویش است. مدثر، آیهٔ ۳۸

انسان را جز آنچه خود در آن کوشیده است چیزی نیست. نجم، آیهٔ ۳۹

برای هریک از آنان از روی کاری که کردهاند درجاتی است و پروردگار تو از آنچه می کنند غافل نیست. انعام، آیهٔ ۱۳۲ امام صادق (ع): تفاوت درجات مردمان تنها و تنها به اعمال است(ترجمهٔ الحیات، ج ۱، ص ۳۵۷)

امام علی(ع): آن کس که علم خود را به کار نبندد چیزی نمی داند (همان، ص۳۴۶).

امام على(ع): ملاك علم، عمل كردن به أن است (همان).

امام على(ع): علم مؤمن در عمل اوست(همان).

امام باقر(ع): هیچ عملی جز به معرفت وشناخت پذیرفته نمی شود و هیچ معرفتی و شناختی جز به عمل حاصل نمی شود (همان).

وعمومی دلالتهای مهمی به همراه دارد. یعنی مدرسه، که عرصهٔ این نوع تربیت است، صرفاً محل کسب دانش و فهم امور نیست، بلکه در آن زمینه سازی برای عمل شایسته نیزجایگاه و شـأنی درخوردارد. در واقع یکی از راههای اساسـی و مهم کسـب شناخت و ارتقای معرفت، انجام اعمال شایسته است. یعنی متربی باید در گیر موقعیتهایی باشد که او را به اقدام و عمل مناسب فراخواند تا از قبَل این در گیری و اقدام، به معرفت حقیقی نایل شود و هویتش تعالی یابد.

۵- ویژگی دیگر مدرسـهٔ صالح، «انعطافپذیری» اسـت. بـر مبنــای اصـل کثرت گـرایی و اصل تفاوتهای فردی، نظام مدرسهای باید از حدی از انعطاف برخوردار باشد تا برنامهها و رویه های جاری در آن دچار جمود و تصلب نگردد. به سخن دیگر، مدرسهٔ صالح از یک سو بر شباهتهای انسانی تأکید داردو در واقع بیشتر سازو کارهای مدرسه بر مبنای چنین شباهتهایی شکل می گیرد. از سوی دیگر با توجه به وجود تفاوتهای فردی، سازو کارهای خود را منعطف میسازد تا زمینهٔ تعالی وجودی بیشتر متربیان را فراهم آورد. از یک منظر مراد از این ویژگی، تلاش مدرسه برای ارتباط هرچه بیشتر آحاد متربیان با شرايط اجتماعي محيط پيرامون است؛ به اين معنى كه مدرسه بايد تا حد امكان با شرايط متنوع زندگی متربیان سازگار شود و بکوشد از طریق فراهم آوردن موقعیتهای متنوع تربیتی، تمامی متربیان (جامعهٔ هدف) را به سطح مطلوبی از شایستگیهای پایه (ضمن توجه به شایستگیهای ویژه) برساند. براین اساس تنوع مدارس در شرایط خاص و مبتنی بر نیاز متربیان ضروری به نظر می رسد. ۱

بر اساس آنچه گفته شد، تربیت رسمی و عمومی به هرحال در مدرسه و تحت مدیریت مدرسـه صورت می پذیرد؛ هرچند ممکن است مدرسـه برای نیل به این مقصود، از دیگر موقعیتهای جامعه، که می توانند کار کرد تربیتی داشته باشند، استفاده برد. البته این امر نیز با مدیریت مدرسه در سامان دهی موقعیتها و فرصتهای تربیتی (در چهارچوب معنای موسّع برنامهٔ درسی) میسر است؛ لذا مدرسه از تمامی ظرفیتهای محیط اجتماعی، در راستای تحقق اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی و عملی شدن رسالت آن کمک می گیرد و حتی اشکال گوناگون تربیت غیررسمی و ظرفیتهای فضای مجازی را به صورت فضای مکمل مورد استفاده قرار میدهد. لذا تربیت رسمی و عمومی، کلاً در

امام صادق (ع) آنکه بدون علم به عمل بر خیزد، بیش از آنکه اصلاح کند سبب تباهی شود (همان ص۱۴۴). با ملاحظهٔ این آیات و روایات ملاحظه می شود که در فرهنگ اسلامی برقراری رابطهٔ بین علم و عمل بسیار جدی است. ۱. مانند مدارس عشایری، مدارس کودکان کمتوان ذهنی و معلولیتهای جسمی و حرکتی، مدارس مکاتبهای و مدارس نيمه حضوري.

فضایی با محوریت فرهنگ و اهداف مدرسه صورت می گیرد؛ مگر در مواردی که برخی از مخاطبان تربیت رسمی و عمومی (افراد در سنین خاص) نتوانند در مدرسه (از جهت فضای فیزیکی) حاضر شوند مانند افراد دارای بیماریهای صعبالعلاج، کودکان ساکن در مناطق دور افتاده، کودکان ساکن در کشورهایی که به مدرسهٔ ایرانی دسترسی ندارند که در این صورت باید اَشکال مناسب و مختلفی برای بهرهمندی ایشان از فرصتهای تربیتی مدرسهای فراهم آورد.

به سخن دیگر، می توان گفت مدرسهٔ صالح را نه به صورت یک مکان ایا یک فضا الله به صورت ترکیبی از فضا و مکان باید دید. منظور از "مکان" محیط مادی و کالبد مدرسه است. اگر تلقی از مدرسه تنها کالبد باشد، محدویتهای زیادی در کارکرد و تأثیر گذاری مدرسه ایجادخواهد شد. در این صورت تجارب متربیان تنها در چهارچوب فضای کالبدی مدرسه رخ می دهد و به حدود مادی مدرسه مربوط می شود. منظور از "فضا" نیز ارزشها، هنجار، رویّهها و فرهنگ حاکم بر مدرسه است. این بُعد از مدرسه با وجود اهمیت زیادی که دارد نیز نباید جدای از مکان و کالبد مدرسه دیده شود. با نگاه ترکیبی به مدرسه امکان بهره گیری از فرصتها و زمینههای دیگر اجتماعی را پیدا می کنیم که دارای خصوصیات بالقوه یا بالفعل تربیتی هستند. هم چنین برای افرادی که، بنابردلایل مختلف، امکان حضور درمدرسه به صورت مکان ندارند فرصتی فراهم می شود تا برای حضور فعال در عرصههای اجتماع به کسب شایستگیهای پایه بپردازند.

یکی از این فرصتها و زمینهها، فضای مجازی است. کسب دانش و معرفت از طریق فضای مجازی و فناوری اطلاعات و ارتباطات مکان محور نیست و آنچه به این فرصت بها و ارزش میبخشد مفهوم فضای مدرسه است، یعنی همان هنجارها و روندهای حاکم بر مدرسه است که از فرصت تربیتی فضای مجازی و فناوری اطلاعات و ارتباطات استفاده می کند. ازاین رو، می توان به رهیافتی مهم در خصوص مواجهه با تحولات اخیر در توسعهٔ حیرت انگیز فناوری اطلاعات و ارتباطات اشاره کرد.

برمبنای این استدلال، فناوری را باید یک فضای مکمل و ابزار مناسب برای تحقق بهتر اهداف تربیت رسمی و عمومی به شمار آورد. تردیدی نیست که کسب مهارتهای عملی و اخلاقی و بهرهگیری از این فضای مجازی در دستور کار مدرسه نیز قرار دارد، اما با این توضیح که ماهیت تأثیر تربیتی، به ویژه تربیت رسمی و عمومی، در ارتباط حضوری و رو در رو است. لذا

تعامل و ارتباط مجاری در تربیت رسمی و عمومی اساساً محور قرار نمی گیرد.

۶-ویژگی ششــم مدرسهٔ صالح، حاکمیت «رابطهٔ احســان و عدالت» بین مربیان ومتربیان در مدرسـه اسـت زیرا اساسـاً خداوند مبنای رابطهٔ انسـانها را با همدیگر بر اساس عدل و احسان قرار داده است. درآیهٔ نود سورهٔ نحل، انسانها به عدل و احسان نسبت به یکدیگر امر شده اندا. از این رو می توان گفت رابطهٔ انسان با انسان در تفکر اسلامی رابطهٔ عدل و احسان است. به بيان امام (ع) عدالت اصلاح كنندهٔ انسان هاست ً. گسترش رابطهٔ عدل و پاگرفتن آن در روابط انسانها با یکدیگر، حاصل پختگی فکری و پیشرفت فرهنگی است و پیامد نبود رابطهٔ عدل، عقب ماندگی فکری و فرهنگی و ناتوانی و تکیه بر دیگران است. در جامعهای که عدالت در آن فراگیر باشد فرصت برای افراد هوشمند و توانا فراهم است تا برای این که پیشرفت و سازندگی را رهبری کنند". سیاق آیهٔ ۷۶ سورهٔ نحل ٔ نشان می دهد که از ویژگیهای اهل داد، از جمله پیشرفت در دانش و شناخت توانایی تولید، تحقیق، استقلال و وابسته نبودن به دیگران و سیاست جذب خیر و دفع شر است.

برقراری روابط عدل و احسان در سطح مدرسه، در واقع زمینه سازی برای تربیت افراد عادل و محسن است، كه از اهداف بعثت انبيا و از لوازم تحقق حيات طيبه در جامعهٔ صالح است. به سخن دیگر، تحقق هدف انبیا به تربیت انسانهایی نیازمند است که عادل بوده و انگیزه سرشاری برای تحقق عدالت و احسان در جامعه داشته باشند. اما با توجه به این که ماهیت تربیت اساسا زمینه سازی است، حاکمیت عدل و احسان بر روابط درون مدرسه نیز کارکردی تربیتی خواهد داشت. به سخن دیگر، روابط عادلانه و مبتنی براحسان از لوازم ضروری تحقق اهداف تربیت رسمی و عمومی در مدرسه است و خود، هدف و غایت تربیت نیز هست. حاکمیت این رابطه در بین آحاد مدرسهٔ صالح، مدرسه را به فضایی احترام بر انگیز و شوق آور برای کسب شایستگیها تبدیل میکند.

برقراری روابط عادلانه و مبتنی براحسان در مدرسه خود لوازمی دارد. از جمله مهمترین این لوازم، محوریت اخلاق و تحقق عینی ارزشهای اخلاقی در مدرسه است. اخلاق در

۱. آیات بسـیاری دیگر در قرآن مصادیق متفاوت روابط عادلانهٔ بین انسـانها را بر شمرده است مانند: مائده، آیهٔ ۸ و شوری، آبهٔ ۱۵ و نساء، آبات ۵۸، ۱۳۵، ۳.

٢.عدالت اصلاح كنندهٔ انسان است (غررالحكم، به نقل از مصطفى دلشاد تهراني، ١٣٨٧ ماه مهر پرور، انتشارات دريا ) ۳. شایدبه واسطه همین رابطه است که رسول مکرم اسلام(ص) شرط دوام و قوام ملک و مملکت را عدل میداند و حاکمیت ظالمانه ناگزیر از فرو پاشی و نابودی است. امام علی (ع) فرمود: عدالت نگه دارندهٔ مردمان است (غررالحکم، به نقل از مصطفی دلشاد تهرانی، ماه مهر پرور، انتشارت دریا ۱۳۷۹).

۴. دو مردند که یکی از آنان لال است و هیچ کاری از او بر نمی آید و سربار مولای خویش است و هر جا که او را می فر ستد خیری به همراه نمیآورد. آیا او با کسی که به عدالت فرمان میدهد و خود بر راه راست است یک سان است؟

مدرسهٔ صالح به مانند عدالت کارکردی دوگانه دارد: اخلاق از یک سو هدف است، زیرا که متخلق شدن متربیان از پیامدهای مورد نظر یک نظام تربیتی به ویژه نظام تربیت اسلامی است و از سوی دیگر، روش است، زیرا که خود بستری است برای تحقق اهداف دیگر. بی شک، در فضای اخلاق مدار مدرسه، شایستگیهای مورد نظر توسط متربیان بهتر وبیشتر تعقیب و کسب می گردد. در این فضا آزادی متربی و سندیت مربی بدون وجود تعارض، آثار تربیتی به همراه خواهد داشت. بنابراین، فضای مدرسه باید سرشار از ارزشهای انسانی و اسلامی باشد تا متربیان آنها را به صورت مستقیم و غیرمستقیم به دست آورند و تجربه کنند. در این خصوص، یکی از رویکردهای مدرسهٔ صالح ایجاد جَوّ اخلاقی است و از این طریق زمینهٔ تحقق حیات طیبه و تحقق تجارب متعالی و معنوی متربیان در تمامی مؤلفهها و سازو کارهای مدرسهٔ صالح فراهم می گردد. یکی از ملاکهای مهم ارزیابی تربیت در مدرسهٔ صالح این است که همهٔ سازو کارهای آن با ارزشهای اخلاقی هماهنگ و مطابق باشد. لذا باید این سازو کارها به نحو درونی و بیرونی با ارزشهای اخلاقی معتبر نقد شود و محک بخورد.

۷- یکی دیگر از خصوصیات مهم فضای مدرسهٔ صالح، مشارکت و تعاون است.. از آن جا که انسانها در جامعه متولد می شوند و در جامعه رشد می کنند، تربیت آنها نیز باید اساساً اجتماعی باشد. لذا فضای حاکم بر محیطهای تربیتی، به ویژه محیطهای تربیت رسمی، باید به گونه ای باشد که شخصیت متربیان را از شکل گیری فردگرایی و رقابت گرایی مخرب دور نگه دارد. لذا محیطهای تربیتی باید به جای تأکید بر مقایسهٔ فردی و رقابت با دیگران در یادگیری، به ایجاد فضای رفاقت سالم و تعامل سازنده و مؤثر با دیگران و رقابت هر فرد با خودش (برای تعالی مداوم ظرفیتهای وجودی خویش) روی آورند.

اگر بپذیریم که مدرسـهٔ صالح وضعیتی است که شکل سادهای از حیات طیبه را به ظهور میرسـاند تا متربیان آن را تجربه کنند، می توان گفت که مدرسـه وضعیتی سامان یافته برای انجام "اعمال خیر و مسـابقه و شـتاب کردن در خیرات" اسـت. به سخن دیگر در نگرش اسلامی، مفهوم "خیر" مفهوم اساسی و بنیاد عمل مدرسهٔ صالح در مفهوم اسلامی است. در این صورت بر مبنای آیهٔ دوم از سورهٔ مائده می توان نتیجه گرفت که تعاون در امور نیک نیز از ویژگیهای اساسـی مدرسـهٔ مطلوب است. از آنجا که بنای مدرسه اساساً بر مبنای خیر و در راسـتای زمینه سـازی برای انجام اعمال خیر است ازاین رو همکاری در انجام خیرات اساساً بر تمامی ساز و کارهای مدرسهٔ صالح حاکم است. این همکاری در

١. مائده، آيهٔ ۴۸ و بقره، آيهٔ ۱۴۸ و آل عمران، آيهٔ ۱۱۴

٢. تعاونوا على البر والتقوى

مدرسه در دو بُعد درونی و بیرونی نمود مییابد:

- در بُعـد درونی این همـکاری بین مربیان و متربیان صورت می گیرد. گفتنی است که به سـبب تفاوت سـطح تأثیر گذاری متربیان و مربیان در فرایند تربیت رسـمی و عمومی و مراحل آن، سازو کارهای همکاری و تعاون در بعد درونی با اجتماع تفاوت خواهد داشت. ایـن تفاوت در ویژگیِ «سـاده سـازی و انعطاف» مورد توجه قـرار می گیرد. به طور کلی تعاون در مدرسـه امری تشکیکی اسـت و مراتبی دارد، که به تناسب سطح رشد متربیان تنظیم میشود. نمود همکاری در مدرسه می تواند برای تحقق حیات طیبه و آمادگی برای تحقق آن در عرصهٔ اجتماع تجربهٔ سـازندهای باشد. این ویژگی مصداق اصل تعامل است. همکاری در این بعد مسـتلزم احترام متقابل و مسـئولیت متقابل اولیا، مربیان و متربیان مدرسه است.
- در بُعد بیرونی همکاری، مدرسه، که در واقع بخشی از جامعهٔ محلیِ متناسب با ویژگیهای پیش گفته است، می تواند در جریانهای اجتماعی ِ ناظر به اصلاح مداوم موقعیت، فعال باشد، و مشارکت نماید و مشارکت بپذیرد. این مشارکت با نهادهای محلی و همچنین با مدارس هم جوار صورت می گیرد. یک بعد از این مشارکت به این صورت است که مدرسه محور توسعهٔ جامعهٔ محلی باشد. بعددیگر این که مدرسه از همکاری نهادها و مؤسسات، اشخاص حقیقی و حقوقی، که فراهم کنندهٔ فرصتهای مکمل و جانبی برای توسعه و تعالی تجارب ارزندهٔ یادگیری هستند، بهره مند گردد.

این گونه مشارکت، علاوه بر این که فرصتهای تربیتی را برای مدرسه توسعه می دهد، باعث خواهد شد تا مدرسه محور توسعهٔ محلی تلقی شود و نقش اصلی را در هدایت تغییرات اجتماعی (در راستای اصلاح مداوم موقعیت و پیشرفت و تعالیِ جامعهٔ صالح) برعهده گیرد. این به آن معناست که، علاوه بر نقش کلان فرایند تربیت در شکل گیری جامعهٔ صالح، توسعهٔ اجتماع صالح محلی، نیز تربیت محور باشد و ومدرسه در آن نقش نخست را برعهده دارد.

اگرچه تلاش مدرسه، در مجموع، برای فراهم آوردن زمینههای مناسب رشد و توسعهٔ استعدادهای متربیان صورت می گیرد اما کاملاً مشخص است که مدرسه در این راستا قادر مطلق نیست و به یاری و مشارکت دیگر نهادهای دولتی و غیردولتی نیازمند است. لذا ضرورت دارد برای تحقق تربیت همه جانبه، درحاشیه و جنب مدرسه مؤسسات و نهادهای مکمل و جانبی شکل بگیرند تا با فراهم کردن فرصتهای تربیتی مضاعف، در تحقق اهداف تربیت رسمی و عمومی یاریگر مدرسه باشند.

یکی از جلوههای کانونی همکاری وتعاون در مدرسه، در نسبت وثیقی است که مدرسه و خانواده

برقرار می کنند. در این نگرش، خانواده و مدرسه دو فضای تربیتی مکمل همدیگر خواهند بود. به ویژه با توجه به این که والدین، براساس مبانی حقوقی پیش گفته، باید نقش تعیین کنندهای در سازو کارهای اجرایی تربیت رسمی داشته باشند، لازم است اولیا با معلمان و مدیریت مدرسه ارتباط مستمر داشته باشند و همواره مدرسه محل تردد آنان باشد.

این به آن معناست که حساسیت تربیتی والدین افزایش یابد و مسئولیت کل تربیت رسمی و عمومی یک سره به مدرسه واگذار نگردد. لذا سازو کارهای تربیت رسمی و عمومی باید به گونهای تربیب داده شود که حق خانواده، به مثابهٔ یکی از ارکان تربیب، رعایت گردد. گرچه ممکن است در شرایطی، به دلیل تخصصی شدن امر تربیت رسمی و عمومی، این دخالت کاهش یابد اما می توان انتظار داشت که با افزایش آگاهی تربیتی آحاد جامعه، مشارکت خانواده ها در تربیت رسمی و عمومی تلقی گردد.

## ۳-۴. الگوی نظری ساحتهای تربیت

در ادامـهٔ بحـثِ از چگونگی تربیت رسـمی وعمومی، موضوع چگونگی عمـل مربیان را باتوجه به سـاحتهای مختلف وجودی متربیان، پی می گیریـم. همان گونه که از اصل همه جانبه نگری در تربیت رسـمی وعمومی برداشت می شود، تربیت در مدرسه باید به ابعاد مختلف وجودی متربیان توجه نماید. در مباحث مربوط به انواع تربیت در فلسفهٔ تربیت جمهوری اسلامی ایران این موضوع مورد اشاره قرار گرفت که می توان تربیت را براساس ابعاد و ساحتهای وجودی متربیان و توجه به شئون مختلف حیات طیبه به شش ساحت تقسیم کرد. از این رو در این بخش از بحثِ چگونگی تربیت رسـمی وعمومی به بیان ساحتهای شـش گانه و تشریح چگونگی مواجههٔ مربیان با روند زمینه سازی برای کسب شایستگیهای لازم و متناسب با هر ساحت، می پردازیم.

برای رسیدن به این مقصود، الگوهای نظری، مربوط به ساحتهای شش گانه تربیت تشریح و تبیین می شوند. منظور از الگوی نظری "طرحوارهٔ مفهومی نظام مندی است، متشکل از عناصر مربوط به جریان تربیت و روابط میان آنها که پاسخهای مستدل و عامی را برای هدایت مربیان در عمل تربیتی فراهم می آورد". هر الگوی نظری شامل سه دسته مؤلفه است («حدود و قلمرو»، «رویکرد» و «اصول»).

شایان ذکر است که اصول عام و کلی پیش گفته بر عمل مربیان، در این ساحتها نیز حاکماند لذا در بیان اصول، از تکرار عام آنها خودداری شده و به اصول خاص هر ساحت و با تأکید ویژه پرداخته شده است. بنابراین در این بخش، الگوی نظری مربوط به هر یک از ساحتهای شش گانهٔ تربیت تشریح می شود و در آن «حدود و قلمرو»، «رویکرد» و «اصول» مربوط به هر ساحت تبیین می گردد.



# الف) حدود و قلمرو

چنان که در فلسفهٔ تربیت گذشت(ذیل بحث انواع تربیت)، بهطور کلی دوگونه تربیت دینی قابل تصور است: نخست تربیتی که چهارچوب بنیادی و اصول آن بر اساس دین و آموزههای دینی باشد. این شکل از تربیت دینی در مقابل تربیت سکولار قرار دارد و همهٔ ابعاد یک نظام را براساس مبانی معیارهای دینی شامل میشود. در مجموعهٔ حاضر از این مفهوم با تعبیر تربیت اسلامی یاد شده است وهمه ساحتهای تربیت را در بر می گیرد. دوم، بخش خاصی از تربیت که برای تقویت روند دینداری و دینورزی متربیان صورت میپذیرد. در این شکل از تربیت، اعتقادات و مناسک دین خاصی مورد توجه قرار می گیرد و متربی برای رسیدن به ایمان و باور و عمل به آنها تربیت می شـود (البته مطابق قانون اساسی کشـور ما، اقلیتهای دینی و مذهبی رسمی در تعلیم دین و مذهب خود به فرزندانشان آزادند).. به همین دلیل و برای تمایز این دو شکل از تربیت دینی، نوع اخیر را تربیت ساحت اعتقادی و عبادی نام نهاده ایم و به سبب نزدیکی و خویشاوندی اخلاق و دین، در مجموع ساحت تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی نام گذاری شد

ساحت تربیت اعتقادی، عبادی واخلاقی بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است، ناظر به رشد و تقویت مرتبهٔ قابل قبولی از جنبهٔ دینی و اخلاقی حیات طیبه در وجود متربیان و شــامل همهٔ تدابیر و اقداماتی که جهت پرورش ایمان و التزام آگاهانه و اختیاری متربیان نســبت به مجموعهای از باورها، ارزشها، اعمال و صفات اعتقادی عبادی و اخلاقی و در راستای تکوین و تعالى هويت ديني و اخلاقي ايشان صورت مي پذيرد. لذا قلمرو ساحت تربيت اعتقادي، عبادي واخلاقی، ناظر به خودشناسی و معرفت نسبت به خداوند متعال، معاد، نبوت و پذیرش ولایت رهبران دینی (پیامبر(ص) و ائمهٔ معصومین(ع)) و پیروی از ایشان است، که به حق برترین انسانهای کامل در طول تاریخ هستند..

هم چنین این ساحت ناظر به سایر عقائد و ارزشهای دینی، ایمان (انتخاب و التزام آگاهانه و آزادانــهٔ دین حق یعنی آیین زندگی و نظام معیار)، تقید عملی به احکام، مناســک و ارزشهای دینی و رعایت اصول و آداب اخلاقی در زندگی روزمره (در همهٔ ابعاد فردی و اجتماعی) و تلاش پیوسته برای خودسازی بر اساس نظام معیار (مهار غرائز طبیعی، تعدیل عواطف و خویشتن داری، حفظ کرامت و عزت نفس، کسب صفات و فضایل اخلاقی و پیش گیری از تکوین صفات و رذایل اخلاقي) است.

۱.در این بخش از نتایج تحقیق صادق زاده (۱۳۸۷) - از مجموعهٔ مطالعات نظری سنند ملی آموزش ویرورش - استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

## ب) رویکرد

جهت گیری ساحت تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی دارای این خصوصیات است:

- فطرتمداری(شروع از معرفت و میل ربوبی سرشته در وجود متربیان)؛
- تعالی مرتبتی (رعایت مراتب تشکیکی تدیّن و تخلّق، با توجه به مراتب دین داری و اخلاق)؛
- جامع بودن بین روش موضوعی (در بُعد بینش و دانش دینی) و روش تلفیقی (با سایر ساحتهای تربیت و در بُعد نگرش و عمل دینی)؛
- عقلانیت محوری (اصالت دادن به تعقل و عقلانیت، که اسکلت و محور تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی تلقی می شود)، ضمن توجه به ابعاد عاطفی و عملی (پرهیز از مواجههٔ صرفاً احساســي یا انتخاب دین بر اسـاس اکراه و اجبار و تلقیــن محض)؛ یعنی تأکید بر کسب بصیرت دینی<sup>۱</sup>؛
  - مشارکت و همراهی همهٔ عوامل (تقسیم کار بین خانواده، مدرسه، مسجد و رسانه)؛
  - انعطافپذیری، تنوع و پویایی (توجه به مقتضیات زمان و مکان، ضمن حفظ اصول)؛
    - فعال بودن(تأکید بر نقش اصلی متربیان در فرایند و نتیجه)؛
    - مسئله محوری (توجه به موضوعات و مسائل زندگی روزمره)؛
- توجـه به بعد عاطفی و ولایی دین (بهرهمندی مناسـب از عواطف، احساسـات و تجارب شخصی برای تعمیق و گسترش تدین)، تولاً و تبرّا؛
  - چند بعدی بودن(پرهیز از تحویل دینداری به یکی از ابعاد آن)؛
- بهره گیری از میراث غنی و ارزشمند ادب پارسی برای توسعه و تعالی ارزشهای دینی و اخلاقي.

# ج) اصول

در اینجا اصول ایجابی مطرح می شود. رعایت این اصول مستلزم برخی نبایدهای کلی در این زمینه است از جمله: پرهیز از تحویل تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی به یکی از ابعاد شناختی، عاطفی، رفتاری دینداری (پرهیز از یکسونگری و تحویلانگاری)؛ پرهیز از تلقین، اکراه و اجبار در بعد اعتقادی و نگرشی تربیت دینی؛ پرهیز از تقارن دعوت به اصل دین و اخلاق با دفاع از عملکرد همهٔ

۱. در قرآن کریم سـورهٔ یوسـف، آیهٔ یکصد و هشتم بر دعوت به خدا و دین حق بر مبنای بصیرت تأکید شده است (قُلْ هَذه سَـبيلي اَدْعُو إِلَى الله عَلَى بَصِيرَهُ أَنَاْ وَمَن اتَّبعَني وَسُـبْحَانَ الله وَمَا أَنَاْ مِنَ الْمُشْركينَ) يعني بگو اين است راه من كه من و هر کس را که پیرویام کرد با بینایی به سوی خدا دعوت میکنیم و منزه استخدا و من از مشرکان نیستم.





مدعیان دین واخلاق؛ پرهیز از رویکرد عاطفه گرایی وایمان گروی صرف (به معنای واگذاشتن عقل و معرفت)؛ پرهیز از تکفیر و تفسیق (تأکید بر اقناع، شرح صدر و گفت وگو و مدارا)؛ پرهیز از ارائهٔ حجم زیاد مطالب دینی (بدون توجه به ظرفیت فکری مخاطب)؛ پرهیز از تحجر و خرافه گرایی و بدعت گذاری و التقاط و پرهیز از تطویل و تکرار ممل خاطر.

## اصل تحول مداوم

مصاديق اين اصل عبارتاند از:

- حرکت از اصلاح ظاهر به تحول باطن؛
- حرکت از پیامدگرایی به تکلیفمداری؛
- حرکت از تلقین و عادت به تبیین و انتخاب و استدلال؛
  - حرکت از ظن به اطمینان و یقین؛
- حرکت از ارزیابی بیرونی به ارزشیابی توسط خود شخص؛
- حرکت از اصلاح محیط (محدودسازی) به سوی مقاومت در مقابل محیط (مصونسازی) و سپس تأثیر گذاری بر آن؛
  - حرکت از انگیزههای دنیوی مشروع به انگیزههای اخروی (تصعید)؛
    - حرکت از اصلاح فردی به اصلاح اجتماعی؛
    - حرکت از ارزشهای عام انسانی به ارزشهای الهی؛
      - حرکت از اجبار برنامهای به انتخاب فردی؛
        - حركت از الزام بيروني به التزام شخصي.

# اصل ایجاد توازن

مصاديق اين اصل عبارتاند از:

- تأکید بر پرورش روحیهٔ نقادی، هم نسبت به مدرنیته و هم، نسبت به سنت؛
- انعطاف پذیری نسبت به واقعیات متنوع محیطی و خرده فرهنگها و خانوادهها (ضمن حفظ اصول)؛
  - توازن بین ظاهر و باطن؛
  - توازن و تلفیق میان اخلاق و دین؛
  - تلفیق و ترکیب مناسب و هماهنگ تعلیم و تزکیه؛
  - توجه به خصوصیات فردی و جنسی متربیان، ضمن تأکید بر مشترکات میان آنها؛

- رعایت اعتدال (پرهیز از افراط و تفریط)؛
- تأکید متوازن و سازوار بر استفاد از روشهای مختلف تربیت اخلاقی و دینی؛
  - تأکید متوازن بر تبیین، استدلال، حساسیت و عمل اخلاقی ۱؛
- جمع بین حفظ امور ثابت دینی و پویایی، نسبت به مقتضیات زمان و مکان.

# اصل رعايت اولويتها (الأهم فالأهم)

مصادیق این اصل عبارتاند از:

- اولویت استدلال بر تعبّد؛
- تقدم پیشگیری بر درمان (تقدم مبارزه با علت نسبت به برخورد با معلول)؛
  - دفع افسد به فاسد؛
  - تقدم پیرایش از زشتیهای اخلاقی بر آراسته شدن نسبت به زیباییها؛
    - تقدم رفع بر دفع رذایل و عوامل مؤثردرآن؛
    - تقدم فضل بر عدل (تقدم رحمت بر غضب)؛
      - اصالت مصونیت بر محدودیت؛
- تأکید برکاربرد دین و اخلاق در زندگی فردی و اجتماعی (با تأکید بر مسائل واقعی زندگی متربیان).

بعد پیامدی اخلاق و دین باید از این روش مورد توجه قرار گیرد که اخلاق و دین با مسائل زندگی روزانه مرتبط شود. برای مثال، با توجه به گسترده شدن کاربرد فاوا، اخلاق در حوزهٔ تربیت اخلاقی باید مورد توجه قرار گیرد و بیان مهارتهای کاربرد اخلاق مدارانه را در این محیط مجازی در نظر بگیرند. همچنین است رعایت اخلاق زیست محیطی و مانند آن.

# ۲\_۳\_۴. ساحت تربیت اجتماعی و سیاسی ۲

# الف) حدود و قلمرو

ساحت تربیت اجتماعی و سیاسی بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی ناظر به کسب شایستگیهایی است که متربیان را قادر میسازد تا شهروندانی فعال و آگاه باشند و در فعالیتهای سیاسی واجتماعی مشارکت کنند. قلمرو ساحت تربیت اجتماعی سیاسی شامل موارد زیر است:



۱. این رویکرد نه شناخت گرایی صرف است و نه گرایش به رفتار گرایی دارد بلکه تأکید هماهنگ و متوازنی بر شناخت و عمل اخلاقی و استعلای عواطف دارد.

۲.در این بخش، از نتایج تحقیق فرمهینی فراهانی (۱۳۸۷) از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش - استفاده شده است. برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

ارتباط مناسب با دیگران (اعضای خانواده، خویشاوندان، دوستان، همسایگان و همکاران و...)، تعامل شایسته با نهاد دولت و سایر نهادهای مدنی و سیاسی (رعایت قانون، مسئولیت پذیری، مشارکت اجتماعی و سیاسی، پاسداشت ارزشهای اجتماعی)، کسب دانش و اخلاق اجتماعی و مهارتهای ارتباطی (بردباری، وفاق و همدلی، درک و فهم اجتماعی، مسالمتجویی، درک و فهم سیاسی، عدالت اجتماعی، درک و تعامل میان فرهنگی، تفاهم بینالمللی، حفظ وحدت و تفاهم، تواناییهای زبان ملی(فارسی) محلی، جهانی (عربی، انگلیسی و...) است.

## ب) رویکرد

جهت گیری ساحت تربیت اجتماعی و سیاسی، تربیت برای عضویت فضیلت مدارانه در "خانواده صالح وجامعهٔ صالح" است.

ارتباط با خانواده یکی از اساسی ترین مؤلفههای ارتباط است که در شکل گیری بنیادیهای هویت انسانها نقشی انکار نشدنی دارد. بر این اساس، زندگی خانوادگی، آمادگی برای آن و شکل گیری و تداوم این شکل از حیات اجتماعی از مؤلفهای اصلی و اساسی تربیت اجتماعی است. در تربیت رسمی و عمومی، صرف نظر از تأکید بر شایستگیهای پایه(عواملی که به تقویت نهاد خانواده منجر میشوند و از لوازم استحکام خانواده محسوب می گردند، به نقشهای جنسیتی مانند نقش پدری و نقش مادری نیز توجه جدی می شود.

در واقع آمادگی برای زندگی مشترک خانوادگی از شایستگیهای مشترکی است که چنانچه گذشت در کانون توجه تربیت رسمی و عمومی نیز قرار می گیرد، اما رویکرد تربیت جنسیتی در تربیت رسمی و عمومی یک رویکرد نرم است. منظور از رویکرد نرم توجه به سطح رشدی است و این که وظیفهٔ اصلی ایجاد آمادگی برای تشکیل خانواده(ازدواج) برعهدهٔ نهادهای ذی ربط خواهد بود. اما به هر حال تربیت رسمی و عمومی آمادگیهای لازم را برای کسب صفات وتوانمندیها و مهارت های لازم را برای زندگی خانوادگی و در واقع، تکوین هویت جنسیتی متربیان فراهم می آورد. به طور کلی تربیت رسمی و عمومی، باتوجه به ظرفیتهای خود، برای دنبال کردن سیاست تشکیل و حفظ خانوادهٔ صالح و در راستای شکل گیری جامعهٔ صالح، زمینههای لازم را دنبال خواهد نمود

ایجاد به آمادگی برای عضویت در جامعهٔ صالح، به لحاظ اهمیت کلیدی واژهٔ شهروندی، در مباحث مربوط به تربیت اجتماعی و سیاسی مورد توجه قرار گرفته است. بی گمان تربیت شهروندان خوب یکی از دل مشغولی های اکثر نظامهای تربیتی در بسیاری از کشورهای دنیاست. مسائل و مشکلاتی هم که در حوزهٔ اجتماعی در کشورمان پدید میآید ضرورت باز اندیشی در تربیت

شهروندی را میطلبد.

به کار گیری واژهٔ فضیلت مدار در این رویکرد نیز حاکی از اهمیت توجه کردن به مباحث ارزشی و اخلاقی و لحاظ کردن آنها در این نوع تربیت است. اخلاق به منزلهٔ آیین نامه ای است که انسان را، به لحاظ انسان بودن، موظف می سازد آن را رعایت کند. چنین دستورالعملها و آیین نامههای اخلاقی در دین و دستورات دینی، به بهترین نحو مورد تأکید قرار گرفته اند. دین که در واقع سپهرِ فراگیرِ تمام ساختارها و سازو کارهای اجتماعی و سیاسی و منبع هنجار فرست (نظام معیار) در تربیت اجتماعی و سیاسی و منبع میدیل خود را در هدایت و اعتلای مناسبات اجتماعی در سطح خانوادگی و اجتماعی ایفا کند؛ چرا که اصلاح رابطهٔ با خدا که اصلاح رابطهٔ با خود، دیگران و طبیعت را نیز به همراه خواهد داشت در تربیت اجتماعی و سیاسی عنصری کلیدی است و به آن جهت خواهد داد. ا

## ج) اصول

- توجه به روابط سازندهٔ متربی و جامعه<sup>۲</sup>؛
- فراهم ساختن زمینهٔ خروج متربی از خودمحوری، خودکامگی و استبداد $^{7}$ ؛
- نگریستن به حقوق و مسئولیتهای خانوادگی واجتماعی به صورت دو عنصر مکمل<sup>†</sup>؛
  - مورد نظر قرار گرفتن فردیت ممتاز و متمایز آدمی و عزت متربی و جامعه  $^{\circ}$ ؛
- تأکید بر قانونمندی و قانون مداری(پذیرش قانون اساسی کشور به مثابهٔ میثاق ملی) ً؛
- توجه به شایستگیهای پایه برای مشارکت فعال (عمل آگاهانه و آزادانه) متربیان در حیات خانوادگی، مدرسهای، اجتماعی و سیاسی (مدیریت زندگی فردی و اجتماعی)؛
- توجه به شایستگیهای پایه و ویژه(با رویکرد نرم) برای تشکیل خانواده صالح به مثابهٔ مولفه اساسی و تداوم بخش حیات جامعهٔ صالح؛
- توجه به بازیابی موقعیت خود در دامنهٔ سنتهای اجتماعی و در بستر فرهنگ و روابط



۱. این رویکرد با هدف کلی تربیت یعنی «آماده شدن متربیان برای تحقق حیات طیبه، در همهٔ مراتب و ابعاد»، تناسب دارد. همچنین با اصل انطباق با نظام معیار دینی، از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی، سازگار است.

۲. ناظر به اصل همه جانبه نگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۳. ناظر به اصل انطباق با نظام معیار دینی و همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۴. ناظر به اصل پاسخ گویی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۵. ناظر به اصل کرامت از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۶. ناظر به اصل مشارکت از اصول حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی.

۷. ناظر به اصل مشارکت از اصول حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی.

اجتماعی و خانوادگی با نگاهی گزینشی و اقدام برای اصلاح و بهبود مستمر آن ا

- $\vec{r}$   $\vec{r}$ 
  - تأکید بر اصل تولا و تبرّا و ولایت پذیری؛
  - تأکید بر ظلم ستیزی و عدم ظلم پذیری؛
  - تأکید بر رسالت جهانی و مسئولیت بشری وگسترش عدالت در جهان؛
  - تأکید بر مدارا و تحمل عقاید مخالف و خرده فرهنگها در سطح ملی و جهانی؛
    - تأکید بر پرورش منش آزادگی در هویت متربیان؛
  - طرد تفکیک میان دین و سیاست، حق و تکلیف، اختیار و وظیفه و عبادت و کار $^{7}$ ؛
    - توجه به میراث ادبیات فارسی در جهت انتقال ارزشهای اصیل اخلاقی؛
- توجه به میراث ارزشمند فرهنگ و تمدن اسلامی و ایرانی درراستای ایجاد هویت مشترک ايراني و اسلامي.

# ۳\_۳\_۴. ساحت تربیت زیستی و بدنی ٔ الف) حدود و قلمرو

ساحت تربیت زیستی و بدنی بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است که ناظر به حفظ و ارتقای سلامت و رعایت بهداشت جسمی و روانی متربیان در قبال خود و دیگران، تقویت قوای جسمی و روانی، مبارزه با عوامل ضعف و بیماری، حفاظت از محیط زیست و احترام به طبیعت است. قلمرو این ساحت (پرورش قوای بدنی و تأمین سلامت جسمی)موارد زیر را پوشش می دهد: تربیت جنسے، سلامت فردی و اجتماعی (تأمین نیازهای اساسے، حفظ شادابی در زندگی، برخورداری از رفاه و سلامت، استفاده از تفریحات سالم و اوقات فراغت، مراقبت از جسم و روح و پاکیز گی و آراستگی فردی)، بهداشت زیستمحیطی، قلمروهای زیستبوم شهری (احساس مسئولیت در قبال حفظ زیستبوم شهری، آگاهی از الگوهای صحیح تولید و مصرف و یادگیری عادتها و گرایشها در حفظ پاکیزگی و سلامت محیط شهری) و منابع طبیعی (شناخت طبیعت و احترام قائل شدن براي آن). در واقع همهٔ اين موارد به جنبههايي مهم ومغفول از حيات طيبه در وجه کامل آن اشاره دارد.

۱. ناظر به اصول خردورزی، کرامت و آزادی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۲. ناظر به اصل همه جانبه نگری و اصل و حدت گرایی از اصول حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی.

۳. ناظر به اصول اصل انطباق با نظام معیار دینی و همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

٣.در اين بخش، از نتايج تحقيق اســكندري (١٣٨٧) از مجموعه مطالعات نظري سند ملي آموزش ويرورش – استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

## ب) رویکرد

مهم ترین جهت گیری ساحت تربیت زیستی و بدنی عبارت است از: تعامل مستمر روح وبدن، با این توضیح که در این جهت گیری رابطهٔ روح و بدن  $^{7}$  رابطهٔ یا بنیادین، عمیق و در اصلِ هستی است (نظریهٔ جسمانی قالحدوث و روحانی قالبقا)، به این معنا که مادهٔ جسمانی بر پایهٔ حرکت اشتدادی وجود، در ذات و جوهر خود کامل می شود. در چنین فضای فکری، مفهوم سلامت در این ساحت معنای گسترده تری می یابد و ابعاد روانی را نیز شامل می شود. از این رو می توان گفت که رویکرد این ساحت از تربیت نیز نگاهی کل نگر و تلفیقی است.

## ج) اصول

- توجه هماهنگ و مستمر به تربیت زیستی و بدنی متربیان<sup>۳</sup>؛
- امروزه بحث رفتارهای پرخطر در جوامع جهانی به شدت مطرح است لذا از تربیت رسمی و عمومی این انتظار میرود که متربیان را در مواجهه با فرصتهای خطرساز زندگی آنان مراقبت کنند و با ارزیابی آگاهی و خویشتن داری با آنها مواجه شوند. این موضوع در اخلاق اسلامی مورد تأکید است و ارزش تقوا مورد توجه جدّی جامعهٔ صالح است.
- توجه هماهنگ و متعادل به ابعاد جسمانی، روانی، زیستی، اجتماعی، محیطی و معنوی رشد متربیان در تربیت زیستی و بدنی آن ها<sup>۵</sup>؛
- توجه به کسب شایستگی ایجاد رابطهٔ سالم با محیط، یعنی احترام به محیط زیست به مثابهٔ آیهای از آیات الهی(نگاه آیه ای) و در عین حال، بهرهمندی معقول و اخلاقی از ظرفیتهای آن (نگاه وسیله ای) برای اعتلای سطح کیفی حیات بشری؛
- توجه به ایجاد روحیهٔ تعهد و مسئولیت پذیری نسبت به آفریدههای خداوند، اعم از انسانها و طبیعت در متربیان؛



۱. این همان «نفخهٔ الهی» است که خداوند به آدمی بردمیده است. در قرآن کریم، از آن با تعبیر نفس و در زبان فارسی با واژهٔ جان و روان یاد میشود. ن. ک. به مؤمنون: ۱۴، اسراء: ۸۵ و حجر: ۲۸ و ۲۹.

۲. در قرآن تعبیرات مختلفی برای آن به کار رفته است؛ مانند: روم:۲، مؤمنون:۱۲، حجر:۲۸، طارق:۶ و ۷، آل عمران: ۵۹، صافات: ۱۱، انعام:۲، حج: ۵ و فاطر:۱۱.

۳. ناظر به اصول یک پارچهنگری و استمرار پیوستگی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۴. ناظر به اصل خردورزی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۵. متناظر با اصل همه جانبه نگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

- توجه به تربیت جنسی با توجه به تفاوتهای جنسی متربیان؛
- توجه به مشارکت و تعامل همهٔ نهادها و عوامل سهیم و مؤثر در زمینهٔ سلامت و تربیت بدنی متربیان ۱؛
- توجه به ایجاد زمینهٔ مناسب کسب شایستگیهای پایه، مرتبط با ابعاد زیستی زندگی خانوادگی برای متربیان؛
- امروزه مهارتهای زندگی بخشی از موضوعات مورد توجه نظامهای تربیت رسمی و عمومی است. این موضوع را میتوان در همهٔ ساحتهای تربیت مورد نظر قرار داد. در اینجا بر مهارتهای ناظر بر بُعد سلامت جسمانی و مراقبت از آن تأکید میشود؛
- توجه به زمینه سازی برای کسب شایستگیهای لازم درسطح تربیت همگانی بدنی و در عین حال توجه به زمینه سازی برای کسب شایستگیهای لازم، بویژه تربیت بدنی، در سطوح قهرماني؛
- توجه به ظرفیتهای تربیت غیررسمی برای زمینه سازی کسب شایستگیهای پایه و ویژه در حوزهٔ سلامت و تربیت بدنی.

## ۴-۳-۴. ساحت تربیت زیبایی شناختی و هنری۲

## الف) حدود و قلمرو

ساحت تربیت زیبایی شناختی و هنری بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است که ناظر به رشد قوهٔ خیال و پرورش عواطف، احساسات و ذوق زیبایی شناختی متربیان (توان درک موضوعــات و افعــال دارای زیبایــی مادی یــا معنوی توان خلق آثــار هنری و قدردانــی از آثار و ارزشهای هنری) است.

## ب) رویکرد

در ساحت تربیت **زیبایی شناختی و هنری**، تربیت هنری موضوع محور، به مثابهٔ رویکرد اصلی و رویکرد دریافت احساس و معنا به منزلهٔ رویکرد مکمل و به مثابهٔ جهت گیری کلی این ساحت انتخاب شده است.

رویکرد تربیت هنری موضوع محور در مقایسه با رویکردهای دیگر، جامعیت بیشتری دارد.این رویکرد، ضمن برخورداری از سه قلمرو معرفتی تولید هنر، تاریخ هنر و زیبایی شناسی که فصل

۱. ناظر به اصول مشارکت و تعامل از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۲. در این بخش از نتایج تحقیق رضایی (۱۳۸۷)- از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش- استفاده شده است. برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

مشترک سـه رویکرد مطرح در ساحت زیبایی شـناختی و هنری شمرده میشود شامل قلمرو معرفتی نقد هنر نیز هست که وجه تمایز این رویکرد نسبت به رویکردهای دیگر بهشمار می آید. اتخاذ رویکرد دریافت احساس و معنا شامل دو فرآیند خلق معنا و کشف معناست. به عبارت دیگر، خلق هنر، نوعی رمز گذاری یا رمز گردانی و درک و دریافت هنر، نوعی رمز گشایی است. خلق معنا یا رمز گذاری، خاص هنرمند و کشف معنا یا رمز گشایی، مختص به افراد عادی و غیراهل فن است؛ مشروط به آن که ادراک زیبایی شناسی آنها پرورش یافته باشد. از اینرو هدف تربیت هنری، نه پرورش هنرمند حرفه ای، که پرورش ادراک زیبایی شناسی در همهٔ متربیان است. لذا لازم است در کنار رویکرد تربیت هنری موضوع محور، به رویکرد ادراکی دریافت احساس و معنا هم توجه شود و این دو رویکرد مبنای سیاست *گذاری، تصمیم گیری، و برنامهریزی واقع شوند*. <sup>۱</sup>

# ج) اصول

- تأكيد برپرورش حواس؛
- فراهم سازی زمینههای مناسب پرورش تخیل و قوهٔ خیال $^{7}$ ؛
- تأکید بر فراهم سازی زمینههای کسب شایستگی رمزگذاری و رمزگشایی برای متربیان<sup>۳</sup>؛
  - تلقى تربيت زيبايى شناختى و هنرى بهمثابهٔ تربيت همگانى ً؛
  - تأکید بر فراهم سازی زمینهها و شرایط آفرینشگری و خلاقیت برای متربیان<sup>۵</sup>؛
- تأکید بر تربیت زیبایی شناختی و هنری بهمنزلهٔ یک فرابرنامهٔ درسی و روح حاکم بر کل برنامههای درسی ٔ؛
  - تأکید بر انعطافیذیری تربیت زیبایی شناختی و هنری؛
  - ullet تأکید بر فراهم آوردن زمینهٔ گرایش و تخصص هنری در متربیان $ilde{V}$ .

۱. رویکردهای منتخب با مبانی، اهداف و اصول مطرح شده در فلسفهٔ تربیت و همچنین با اهداف مورد نظر ساحت تربیت زیباشناختی و هنری سازگاری دارد. همچنین با مبانی ارزش شناختی «زیبایی ارزشی است دارای دو جنبهٔ عینی و ذهنی و ناظر به غایت زندگی آدمی.» و «طبیعت، توأمان ارزش ابزاری و آیهای دارد.» هماهنگ است. در راستای غایت تربیت، یعنی آماده شدن متربیان برای تحقق حیات طیبهٔ متناظر با اصول تدریج و تعالی مرتبتی، عقلانیت، عدالت تربیتی، یک پارچگی و انسجام، پویایی و انعطافپذیری، استمرار و پیوستگی از اصول عام تربیت و همچنین ترکیب این دو رویکرد ساحت تربیت زیبایی شناختی و هنری با اصول همه جانبه نگری و یک پارچه نگری فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی نیز سازگاری دارد. ۲. ناظر به اصل همه جانبه نگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۳. ناظر به اصل انطباق با نظام معیار دینی و اصل همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۴. ناظر به اصل عدالت و اصل همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۵. ناظر به اصل تکیه بر نظام معیار و خردورزی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۶. ناظر به اصل استمرار و پیوستگی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۷. ناظر به اصل پویایی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

## ۵\_۳\_4. ساحت تربیت اقتصادی و حرفهای ا

## الف) حدود و قلمرو

ساحت تربیت اقتصادی و حرفهای بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است که ناظر به یکی از ابعاد مهم زندگی آدمی یعنی بُعد اقتصادی و معیشتی انسانهاست. این ساحت ناظر به رشد تواناییهای متربیان در تدبیر امر معاش و تلاش اقتصادی و حرفهای است (اموری نظیر درک و فهم مسائل اقتصادی، درک و مهارت حرفهای، التزام به اخلاق حرفهای، توان کارآفرینی، پرهیز از بطالت و بیکاری، رعایت بهرهوری، تلاش جهت حفظ و توسعهٔ ثروت، اهتمام به بسط عدالت اقتصادی، مراعات قوانین کسب و کار و احکام معاملات و التزام به اخلاق و ارزشها در روابط اقتصادي).

## ب)روپکرد

مهم ترین جهت گیری ساحت تربیت اقتصادی و حرفهای جهت گیری کلنگر و تلفیقی است که برخی مشخصههای آن عبارتاند از:

- توسعهٔ متوازن و متعادل ابعاد و ساحتهای وجودی فرد در راستای تحقق حیات طیبه در ابعاد فردی و اجتماعی؛
- درونیسازی ارزشهای اصیل دینی و اخلاقی در زمینهٔ اقتصادی و حرفهای، مانند ارزش کار و تلاش، کسب حلال، انصاف و عدالت، تعاون، وفای به عهد، پرهیز از اسراف و تبذیر؛
  - گرایش به ایجاد و توسعهٔ شایستگیهای متربیان برای یادگیری مادامالعمر؛
    - توجه به شکل گیری و توسعهٔ الگوی مصرف مبتنی بر نظام معیار اسلامی؛
- رفع موانع بین مراحل تربیت رسمی و عمومی و ساحتهای تربیت و بین نظام تربیت رسمی و عمومی و نیازهای جامعه و بین مدرسه و جامعه از طریق:
- تلفیق مناسب تربیت اقتصادی و حرفهای با تربیت رسمی و عمومی در همهٔ مراحل تربیت رسمی و عمومی؛
  - به حساب آوردن نیازهای فردی، تحول مشاغل و حرفهها در جامعه؛
    - و توجه به تجربهٔ کاری (که بخشی از فرآیند یادگیری است).
- ایجاد شایســتگی یادگیری مادامالعمر، به گونهای که به متربیان اجازه دهد برای شــناخت و اصلاح مستمر موقعیت اقتصادی خود در جامعه بپردازند شایستگیهای حرفهای عام را

۱. در این بخش، از نتایج تحقیق علی اصغر خلاقی (۱۳۸۷) - از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش - استفاده شده است. برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

۲. این رویکرد متناسب با اصل همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی است.

به طور مداوم توسعه دهند.

در نتیجه، به جای رویکردهای دانشمحور یا مهارتمدارِ خشک و محصور شده در یک دورهٔ زمانیِ مشخص، به رویکردی کلگرا و تلفیقی از تربیت در ساحت تربیت اقتصادی و حرفهای نیاز خواهد بود که نتیجهٔ آن توسعه و تعالی کلیهٔ ظرفیتهای وجودی متربیان در راستای اصلاح و بهبود مستمر موقعیت خود و دیگران در همهٔ ساحتها، بهویژه تربیت اقتصادی و حرفهای است و بی تردید یکی از زمینههای تحقق حیات طیبه در ابعاد فردی و اجتماعی به شمار می آید.

## ج) اصول

- انعطافپذیری (هم در ساختار نظام تربیت رسمی و عمومی از طریق هماهنگی ساختار نظام تربیت رسمی و عمومی با ساختار اقتصادی کشور و هم در برنامهٔ درسی از طریق هماهنگی آن با ایجاد شایستگیهای جدید در متربیان و بهروزسازی مستمر آن)؛
- تأکید بر تربیت مستمر و مداوم (تربیتی که متربیان شایستگیهای لازم را با خودآموزی مستمر و بهروزسازی توانمندیهای خود به دست آورند)؛
- توجـه به کارآفرینی<sup>۳</sup> (برنامههای درسـی باید تا حد امکان بتوانـد متربیان را کارآفرین و توانمند تربیت کند، به نحوی که راههای آشنایی و پاسخ گویی به نیازهای متنوع جامعه و بازار کار را فرا گیرند و بتوانند برای خود و دیگران کار تولید کنند)؛
- توجه به تفاوتهای فردی و تنوع علایق و استعدادهای متربیان در تولید برنامههای درسی و روشهای تدریس<sup>۴</sup>؛
  - توجه به کسب شایستگیهای عام، پیش نیاز رشد حرفهای و اقتصادی؛
- تأکید برکسب شایستگیهای اخلاقی در بهره گیری از طبیعت در چهار چوب نظام معیار اسلامی؛
- کسب شایستگیهای مناسب در متربیان به منظور حل مسائل فردی و گروهی آنها درارتباط با خانواده، جامعه و محیط کار<sup>۵</sup>؛
  - استفادهٔ مطلوب از فناوری اطلاعات و ارتباطات در تربیت اقتصادی و حرفهای. ۶



۱. ناظر به اصل پویایی و انعطافپذیری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۲. ناظر به اصل استمرار و پیوستگی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۳. ناظر به اصل پویایی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۴. ناظر به اصل عدالت تربیتی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۵. ناظر به اصول پویایی و خردورزی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۶. ناظر به اصول پویایی و خردورزی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

# مبانی نظری تحول بنیادین ، نظام تعلیم وتربت رسمی عمومی حمهوری اسلامی آ

## $^{1}$ ساحت تربیت علمی و فناوری $^{1}$

## الف) حدود و قلمرو

ساحت تربیت تربیت علمی و فناوری بخشی از جریان تربیت رسمی و عمومی است که ناظر به کسب شایستگیها (صفات و توانمندیها ومهارتها)یی است که متربیان را در شناخت و بهره گیری و توسعهٔ نتایج تجارب متراکم بشری در عرصهٔ علم و فناوری یاری کند تا بر اساس آن متربیان قادر شوند، با عنایت به تغییرات و تحولات آینده، نسبت به جهان هستی (نگاه آیهای به هستی) و استفاده و تصرف مسئولانه در طبیعت (نگاه ابزاری<sup>۲</sup>)، بینشی ارزشمدار کسب کنند. ترکیب نگاه آیهای و ابزاری منجر به تصرف و بهره گیری مسئولانهٔ از طبیعت منجرخواهد شد، که می تواند به یک راهبرد اساسی در نگاه انسان به طبیعت و حفظ و مراقبت از آن بینجامد.

لذا این ساحت از تربیت ناظر به رشد توانمندی افراد جامعه در راستای فهم و درک دانشهای پایه و عمومی، کسب مهارت دانشافزایی، به کارگیری شیوهٔ تفکر علمی و منطقی، توان تفکر انتقادی، آمادگی جهت بروز خلاقیت و نوآوری و نیز ناظر به کسب دانش، بینش و تفکر فناورانه برای بهبود کیفیت زندگی است.

## ب) رویکرد

مهم ترین جهت گیری ساحت تربیت علمی و فناوری، جهت گیری کلنگر و تلفیقی تدر چهارچوب نظام معیار اسلامی است که برخی از مشخصههای آن عبارتاند از:

- تلفیق نظر و عمل یا توجه همزمان به تربیت نظری و عملی که در معنای وسیعتر، ناظر به تلفیق علم و فناوری است؛
- تلفیق نگاه آیهای به طبیعت و نگرش ابزاری و شناخت آن با همدیگر(یعنی ضمن شناخت طبیعت به مفهوم آیهای از آیات جمال و جلال الهی، تلاش می شود به صورت روشمند و اخلاقی از آن بهره گرفته شود)؛
  - تأکید بر هماهنگی علم و دین؛
  - توجه متعادل و متوازن به رویکردهای پژوهش کمّی و کیفی؛
- ملاحظـه درهـم تنیدگی مرزهای علوم و رشـتههای علمی؛ که طی آن تلاش میشـود

5

۱. در ایــن بخــش، از نتایج تحقیق محمود امانی تهرانی (۱۳۸۷)- از مجموعه مطالعات نظری ســند ملی آموزش وپرورش-استفاده شده است. برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

۲. بر اساس مبانی «نگاه توأمان آیهای و ابزاری به طبیعت» از مجموعهٔ مبانی ارزش شاختی فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران..

۳. این رویکرد متناسب با اصل همهجانبهنگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی است.

- متربیان دیدگاه و نگرشی جامع نسبت به جهان هستی بیابند؛
- توجه به ارزشمداری محتوا که این مسئله عمدتاً ناظر به چرایی آموختههاست، نه صرفاً چیستی آنها. از اینرو شایستگیهای کسب شده (یادگیریها) باید مفید و سودمند باشند؛ یعنی در راستای غایت و هدف تربیت و همچنین متناسب با نیازها و مرتبط با زندگی یادگیرندهها باشند و به آنها کمک کنند تا مستمراً به شناخت و عمل برای اصلاح و بهبود موقعیت خود و دیگران بپردازند؛
- تلفیــق مهارتها، دانشها و نگرشهای علمی بهویژه تلفیق بین مهارتهای فرآیندی، در تربیت علمی و فناوری و به کارگیری مهارتهای مربوط به ســواد اطلاعاتی و ارتباطی در جریان یادگیری محتوا، بهمنزلهٔ روشی و ابزاری برای یاددهی و یادگیری عمیقتر و بهتر.

# ج) اصول

- توجـه به درک متربیان از جهان هسـتی، از منظر ارتباط بـا خدا (درک عظمت خلقت و تعظیم خالق)<sup>۱</sup>؛
- توجـه متعادل و متوازن به عرصههای علوم نظری(انسـانی ریاضی و تجربی) وکاربردی و حوزهٔ فناوری؛
  - ارتباط محتوای یادگیری با زندگی فردی و اجتماعی حال و آیندهٔ متربیان<sup>۲</sup>؛
    - l(max) = l(max) + l(max) +
    - رشد توانمندیهای تفکر منطقی، خلاق، نقاد و حل مسئله $^{\dagger}$ ؛
- زمینه سازی برای تولید علم از طریق تکوین و تعالی توانمندی ها ومهارتهای عملی (کمّی و کیفی)متناسب با نیازها و زندگی متربیان ۹۰۰ (کمّی و کیفی)
  - توجه به چشمانداز آیندهٔ رشد و توسعهٔ علم و فناوری در زندگی بشر ً.

# ۴\_۴. ارکان تربیت رسمی وعمومی

ارکان تربیت رسمی و عمومی، همان عناصر اصلی(سهیم و مؤثر) در تحقق شایستهٔ جریان تربیت رسمی و عمومیاند که به ترتیب میزان نقش آفرینی در این نوع تربیت عبارتاند از: دولت اسلامی

۱. ناظر به اصل انطباق نظام معیار دینی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۲۲۰۶. ناظر به اصول خردورزی، عدالت و پویایی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۳. ناظر به اصل انطباق نظام معيار ديني از اصول حاكم بر تربيت رسمي و عمومي.

۴. ناظر به اصول خردورزی، و آزادی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۵. ناظر به اصل همه جانبه نگری از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.

۶. ناظر به اصل خردورزی از اصول حاکم بر تربیت رسمی و عمومی.



(حاکمیت)، خانواده، رسانه، نهادها و سازمانهای غیر دولتی. البته این عوامل نسبت به یکدیگر نقش مکمل و متعادل کننده دارند.

اینک با تفصیل بیشتر به تبیین نقش این ارکان در تربیت رسمی وعمومی می پردازیم:

## دولت اسلامی (حاکمیت)

الگوهای رایج تربیت رسمی و عمومی برخاسته از ضرورتهای جامعهٔ صنعتی با خصلتهای جامعهٔ صنعتی نیز عجین شده است. از اینرو، تمرکز نهادی ویژگی برجستهٔ در این الگوهاست. از آنجا که در الگوهای رایج تربیت رسمی، معیارها (استانداردها) و رفتارهای معیار شده برای هدایت رفتارهای آحاد جامعه ارائه می شود، مدیریت و برنامه ریزی آن ضرور تا متمر کز و تحت کنترل نظام سیاسی صورت می گیرد. هرچند در مدیریت و برنامهریزی (کنترل) تربیت رسمی، عوامل متعددی مانند فرهنگ عمومی، ساختار اقتصادی، تحولات علمی و فناورانه، محیط سیاسی بینالمللی، جهانی شدن و مانند اینها دخالت دارند. به سخن دیگر، در عصر جهانی شدن بی تردید این نظارت و کنترل بر چگونگیهای تربیت رسمی و عمومی کاهش می یابد. با این حال نقش دولت و حاکمیت در این میان بسیار حساس است؛ زیرا به نوعی تأثیر عوامل دیگر را كنترل مىكند يا به آنها جهت مىدهد.

رابطهٔ نظام سیاسی با تربیت رسمی، مورد نقد و نظر فراوان واقع گردیده و به سبب ویژگیهای تربیت رسمی، این رابطه، بطور کلی ومطلق نفی یا تأیید نشده است. در واقع هیچ یک از دیدگاههای رقیب ٔ مداخلهٔ دولت را در جریان تربیت رسمی رد نمی کنند. آن چه مهم است، چگونگی دخالت دولت در تربیت رسمی و جایگاه عوامل دیگر در تربیت مانند نهادهای مدنی و... است که موضوعی چالش انگیز محسوب می شود. اینک باید از منظر فلسفهٔ سیاسی اسلامی این رابطه تبیین و تجویز گردد.

هدف از تشکیل حکومت در اسلام یا حکومت منطبق با ملاکهای دینی، زمینهسازی برای هدایت مردم به سوی کمال و برپایی عدالت است.<sup>۲</sup> از اینرو، ضروری است لوازم و عوامل زمینهساز تحقق اهداف مذکور به تناسب شرایط زمانی و مکانی، مورد توجه قرار گیرد. یکی از لوازم حکومت زمینه ساز هدایت و بریاکننده عدالت «تربیت» است. ٔ تربیت بیش ترین نقش را در برپایی و تداوم ۱. دو دیدگاه کلی رقیب در فلسفهٔ سیاسی در خصوص رابطهٔ دولت و تربیت رسمی وجود دارد که عبارتاند از: لیبرال دمکراسے و سوسیال دمکراسے. هر دو نوعی با مداخلهٔ دولت در تربیت رسمی موافق اند؛ گرچه هر یک دغدغههای خاص خود را دارند؛ اولی دغدغهٔ آزادی فردی و دومی دغدغهٔ عدالت. لذا این دو در نحوهٔ دخالت دولت در تربیت رسـمی اختلاف نظر دارند.

٢. سورة حديد، آية ٢۵

٣. ســورهٔ جمعه، آيهٔ ٢. حضرت امام خميني(ره) نيز در كتاب ولايت فقيه تصريح دارند كه توجه اســلام و انبيا به حكومت و

چنین حکومتی دارد. در روایات و سیرهٔ معصومین (ع)، به ویژه پیامبر اکرم(ص) و علی(ع)، اشارات فراوانی مبنی بر دخات دولت در تربیت آحاد جامعه وجود دارد. دستور پیامبر(ص) مبنی تعلیم سواد به مسلمانان توسط اسرای جنگ بدر و عهدنامهٔ حضرت به معاذ، همچنین در عهدنامهٔ امام علی(ع) به مالک اشتر این وظیفه استنباط می شود. ۱

اما علاوه بر شواهد نقلی مذکور، از منظر عقلی نیز، ورود دولت اسلامی به مدیریت فرایند تربیت رسمی و عمومی قابل توجه است. دولت اسلامی به منظور لزوم مداخله در تحقق حقِ بر تربیت، بنابر دلایلی که در بحث ضرورت تربیت رسمی و عمومی مطرح شد، در این نوع تربیت بیشتر و اثر گذار تر خواهد بود. دلائل حضور اثر گذار تر دولت در تربیت رسمی و عمومی عبارتاند از:

- رسـمیت داشـتن و قانونی بودن این شکل از تربیت و نیاز به حضور نهاد قدرتمندی برای اعتبار آن؛
- وحدت بخشی تربیت رسمی و عمومی و فراهم آوردن زمینهٔ شکل گیری هویت مشترک؛
- اجتناب ناپذیربودن حضور نهاد قدرت در تدبیر و مدیریت آن در صورتی که تربیت رسمی و عمومی از واجبات نظامیه تلقی گردد.

از اینرو در برقراری جریان تربیت و سازو کارهای تحقق تربیت، به ویژه تربیت رسمی و عمومی، به مثابهٔ یک حق اساسی در جامعهٔ اسلامی، دولت اسلامی یکی از ارکان است و ضرورت دارد که در مدیریت آن دخالتی آشکار و وسیع داشته باشد. به طور کلی یکی از ویژگی بنیادی انسانها داشتن توانایی دانستن در پی آن داشتن حق دانستن است. مطابق بند اول از اصل سوم قانون اساسی، دولت موظف است تمامی امکانات کشور را برای رشد و تعالی افکار و اندیشههای افراد به کارگیرد و با این کار موجبات تحقق عدالت را درجامعه فراهم آورد. در بندهای اول تا چهاردهم اصل سوم و اصل بیستم قانون اساسی بر این حقوق و احقاق آن در جامعهٔ اسلامی تأکید شده است.

بنابر دلایل فوق و مبانی حقوقی پیش گفته، دولت اسلامی نسبت به حقِ بر تربیت آحاد مردم تعهداتی دارد که عبارتاند از:

1. روایات بسیاری مبنی بر لزوم دخالت حکومت اسلامی در حوزهٔ تربیت آحاد جامعه وجود دارد. از آن جمله، فرمایش امیرالمؤمنین(ع) دربارهٔ حقوق متقابل مردم و ولی بر یکدیگر است. ایشان می فرماید: «إن لی علیکم حقاً و لکم علی حق؛ فاما حقکم علی فالنصحیة لکم و توفیر فیئکم و تعلیمکم لکیلا تجهلوا و تأدیبکم لکیلا تعلموا.» (نهج البلاغه، ۱۱۴) همچنین در غرر از ایشان نقل شده است که «علی الامام أن یعلّم أهل ولایته حدود الاسلام و الإیمان» (غرر، ص ۹۹۱). در روایتی دیگر آمده است: «و قد قلّد محمد رسول الله(ص) عتاب بن اسید احکامکم و مصالحکم و قد فوّض الیه تعلیم جاهلکم» (الحیاه، ۲: ۶۸۶) و باز در عهدنامهٔ حضرت رسول(ص) به معاذ برای اعزام به یمن آمده است: «.. ثم بثّ فیهم المعلّمین» (تحف العقول، ۲۵). (به نقل از علم الهدی ۱۳۸۶).

سیاست به این دلیل است که تمام شرایط برای تربیت انسانها فراهم آید.

الف) تعهد به رعایت؛ به این معنا که دولت اسلامی خود باید از نقض حق تربیت رسمی و عمومی اجتناب کند و آن را محترم شمارد. بر این اساس، دولت اسلامی باید دست کم سه دسته از آزادیها را محترم شمارد: آزادی افراد یا انجمنها برای ایجاد مدرسه و مدیریت آن مدرسـه در چهارچوب مقررات وقوانین، آزادی والدین نسبت به انتخاب مدرسهای که از نظر فلسفی یا مذهبی برای تربیت فرزند خود مناسب میدانند و آزادی هر کودک در برخورداری از آموزشهایی که بر اساس اهداف مقرر در اسناد معتبر راجع به آموزش به شکوفایی شخصیت او منجر می شود.

ب) تعهد به حمایت؛ به این معنا که دولت اسلامی باید از نقض حق تربیت رسمی و عمومی توسط اشخاص ثالث (اشخاصی غیر از حاکمیت) جلوگیری کند؛ بر این اساس، دولت باید مراقب باشد تا شهروندان آزاد و مسئولش در گزینشهای تربیتی فرزندان خود توسط دیگران گمراه نشوند. به همین منظور، دولت باید اطلاعات عینی و کامل درخصوص مسائل آموزشی و تربیتی در اختیار والدین یا کودکان قرار دهد. به نظر میرسد این تعهد دولت مستلزم شکل دادن به نهادی است که پیوسته روندهای جاری تربیتی جامعه را، به ویژه تربیت رسـمی و عمومی، از منظر قوانین و اصول اساسی تربیتی رصد نماید و آن را اطلاع رسانی کند.

ج) تعهد به تحقق کامل آن؛ یعنی دولت اسلامی باید در جهات تحقق حقوق فوقالذکر سیاست گذاری، برنامه ریزی و نظارت کند. حقوق افراد، بهویژه در خصوص حق بر تربیت رسمی و عمومی، به گونهای است که نباید با نقض حقوق دیگر همراه باشد. به سخن دیگر، باید تربیتی ارائه شود که موجب ضایع شدن حقوق دیگر، از جمله «حق بر امنیت» نباشد. به طور کلی تأکید بر وابستگی درونی حقوق است و یک جانبه گرایی در تقدم حقوق مطرود است. به سخن دیگر، نباید نحوهٔ تحقق حقوق مختلف با همدیگر تعارض داشته باشد. ا هم چنین در صورت تحقق نیافتن وظیفهٔ تربیتی توسط والدین، دولت موظف است این وظیفه را به عهده بگیرد.

حق بر تربیت، بهویژه نوع رسمی آن، در زمرهٔ حقوقی است که دارای دو جنبهٔ فردی و اجتماعی است که جنبهٔ اجتماعی آن بر جنبهٔ فردی غلبه دارد. درخصوص حقوق اجتماعی، دخالت دولت (به نمایندگی از اجتماع) برای فراهم آوردن زمینهٔ لازم، جهت تحقق این حقوق لازم است.

دولـت باید بر برخوداری آحاد جامعه از این حقوق پایش و نظارت جدی داشـته باشــد تا همهٔ جامعه به دور از تبعیض، از حقوق مذکور برخوردار شوند. اگر برخی از افراد جامعه امکانات مادی یا تواناییهای جسمی و فکری لازم را برای بهرهمندی از حقوق مذکور نداشته باشند، دولت مکلف ۱. در اعلامیهٔ حق بر توسعه و برنامهٔ عمل کنفرانس وین نیز بر پرهیز از اولویت گذاری بین حقوق گوناگون تأکید شده است.

710

است شرایط مناسبی برای آنها ایجاد کند و از حقوق آنها بیش از دیگران حمایت نماید. جنبهٔ اجتماعی حقِ بر تربیت رسمی و عمومی همچنین ایجاب می کند دولت پایش آن را در جامعه یک حق اجتماعی تلقی کند و اجرای آن را بر عهده گیرد. این وظیفه را می توان شامل طیف گسترده ای از فرآیندها و فعالیتها، مانند هدف گذاری، سیاست گذاری، برنامه ریزی، اجرا و نظارت، ارزشیابی و اصلاح نظام تربیت رسمی و عمومی به شمار آورد.

جنبهی فردیِ حقِ بر تربیت نیز ایجاب می کند که دولت آزادی افراد را در انتخاب نوع تربیت و مدرسه محترم شمارد و مانع از ایجاد مدارس غیر دولتی نشود. در واقع در این جنبه، افراد آزادانه، و متناسب با علائق و استعدادهای خود به کسب شایستگیهای ویژه و گسترش و اعتلای وجه فردی هویت خویش اقدام می کنند.

به طور کلی دولت در جنبهٔ اجتماعی تربیت رسمی و عمومی مسئولیت مستقیم به عهده دارد و در جنبهٔ فردی آن نقش پشتیبانی، نظارت وهمکاری را ایفا می کند.

## خانواده

در اسلام، طبق روایات و احادیث فراوان، تربیت فرزندان وظیفه و تکلیف والدین است. در قرآن کریم برخی آیات به صراحت یا غیرمستقیم بر مسئولیت تربیتی خانواده تأکید دارد. از جمله: آیات ۶ سورهٔ حریم، ۱، آیهٔ ۳۲۳ سورهٔ بقره آ، آیهٔ ۱۳۲ سورهٔ طه و آیهٔ ۵۵ سورهٔ مریم شهرهٔ هم چنین روایات زیادی دال بر این معنا دیده می شود و از جمله فرموده های مکرر حضرت رسول اکرم(ص) و امام علی(ع) که بر مسئولیت تربیتی خانواده صراحت دارند. در قوانین رسمی کشور نیز تربیت فرزندان تکلیف والدین دانسته شده است و زیرا والدین اند که با جلب منافع و دفع زیان از فرزندان، موجبات رشد و تعالی آنان را فراهم می آورند.

تربیت تکلیفی است برای خانواده که قابل فروگذاشتن نیست. رشد و تعالی نوباوگان و نسل

718

<sup>1. «</sup>يا ايها الذين آمنوا قُوا انفسكم و أهليكم ناراً وَقودها الناس و الحجارةُ»

<sup>7. «</sup>لا تُضارَّ والدهَّ بِوَلدها و لا مولودً لَه بِولدهِ»

٣. وأمر أهلك بالصلوةِ واصطَبِر عليها

۴. وكان يأمر اهله بالصلوة و الزكوة و كان عند ربه مرضيا

۵. برخی از فرمودههای حضرت رسول(ص) به این شرح اند:

<sup>«</sup>حق الولد على والده ان يحسن اسمه و يحسن من موضعه و يحسن ادبه.»

<sup>«</sup>ما ورّث والداّ ولداً خيراً من ادب حسن»

<sup>«</sup>ما نحل والدّ ولداً من نحل افضل من ادب حسن» و

<sup>«</sup>ادبوا اولادكم على ثلاث خصال: حب نبيكم، و حب أهل بيته، و قرائـة القرآن، فإن حملـة القرآن في ظل الله يوم لا ظل إلا ظله مع أنبيائه و أصفيائه.» (به نقل از علم الهدى، ١٣٨٤)

٤. امام على(ع): علموا صبيانكم من علمنا ما ينفعهم الله به (به نقل از علم الهدى، ١٣٨٤).

مبانی نظری تحول بنیادین نظام تعلیم وترست رسمی عمومی جمهوری اسلامی او نوخاستهٔ جامعه، متوقف برادای بهموقع و درست این تکلیف است و گرنه جامعه از آن آسیبهای زیاد جامعه خواهد دید. اهمیت این تکلیف تا جایی است که دولت اسلامی به هنگام فقدان والدین یا ضعف و سستی آنها، وظیفهٔ تربیت را خود به عهده می گیرد. دولت اسلامی باید هر گونه که کاری والدین را در تکلیفهای تربیتی به آنان متذکر شود و در صورت لزوم آن را از طریق مراجع قضایی پی گیری کند.

با عنایت به تلازم حق و تکلیف، در دیدگاه اسلامی (مذکور در مبانی حقوقی تربیت رسمی و عمومی)، مشارکت والدین در مدیریت تربیت رسمی و عمومی حق آنهاست و دولت اسلامی موظف است در استیفای این حق بکوشد و سازوکارهای ضروری آن را فراهم آورد. بنابراین، رابطهٔ حاکمیت و خانواده در امر تربیت، بهویژه تربیت رسمی و عمومی، رابط، طولی و تعاملی است و دولتها باید نسبت به دیدگاه و نقد والدین نسبت به چگونگیهای تربیت رسمی و عمومی حساس و یاسخ گو باشند.

نقش والدین در تحققِ حقِ بر تربیت فرزندان، در تمامی سطوح و انواع تربیت، یکسان نیست. بیشک، این نقش به سبب شرایط رشد کودکان در سنین آغازین زندگی برجسته تر، حساس تر و ضروری تر است. اما با توجه به پیچیدگیهای فرایند تربیت و تخصصی بودن آن در عصر حاضر، به به یب در تربیت رسمی و عمومی، خانواده ها نمی توانند به تنهایی از پس این وظیفهٔ خطیر اجتماعی برآیند؛ لذا چنان که پیش تر بیان شد، دولت اسلامی نقش فعال تری را به عهده گرفته است؛ اما این به معنای رفع تکلیف از خانواده ها و واگذاری تمام و کمال آن بر گردن حکومت نست.

از مجموع قوانین و مقررات کنونی کشور ما برمی آید که مسئولیت اصلی تربیت کودک در نظام حقوقی ایران با والدین یا سرپرست قانونی کودک است و نقش دولت در این زمینه، تکمیلی و ثانوی است. (مواد ۱۱۲۸، ۱۱۷۸، ۱۱۷۵ و ۱۱۷۲ قانون مدنی). بند الف مادهٔ ۷ اعلامیهٔ اسلامی حقوق بشر اسلامی نیز مقرر می دارد که «هر کودکی از بدو تولد، حقوقی برگردن والدین، جامعه و دولت در محافظت و تربیت و تأمین نیازمندی های مادی و بهداشتی و تربیتی خود دارد...، والدین و کسانی که از نظر قانون شرع بهمنزلهٔ والدین هستند، حق انتخاب نوع تربیتی را برای فرزندان خود خواهند داشت که منافع و آیندهٔ آنان را در پرتو ارزشهای اخلاقی و احکام شرعی تأمین کند آ».

به هرحال، با وجود ورود کودکان به مدارس، یعنی کانون تحقق تربیت رسمی و عمومی و هم

۱. تحقیقات و بررسیهای روان شناختی و جامعه شناختی بسیاری، برجستگی تأثیرات مثبت والدین را در روند رشد کودکان نشان میدهد.

۲.انصاری ۱۳۸۶

چنین واگذار شدن فرآیند هدفگذاری، سیاستگذاری، برنامهریزی، اجرا و نظارت، ارزشیابی و اصلاح نظام تربیت رسمی و عمومی به دولت، مسئولیت تربیت همچنان به دوش والدین است. تداوم تکلیف والدین در تمامی مراحل تربیت و انواع آن، تعامل و مشارکت بین دولت اسلامی (حاکمیت) و خانوادهها را در تحقق حق بر تربیت اجتناب ناپذیر نموده است.

نظامهای حقوقی کشورهای جهان، با توجه به تأکید قوانین و پیمانهای بینالمللی بر مشارکت والدین در تربیت فرزندان، در خصوص چگونکی تعامل و میزان مشارکت خانوادهها در جریان تربیت رسمی، قوانین و سازوکارهای گوناگونی وضع کردهاند. در نظام حقوقی اسلامی نیز مشارکت و نظارت حق والدین است و دولت باید زمینههای تحقق این حق را برآورده سازد. به نظر میرسد در مواردی مانند تدوین مقررات آموزشی و برنامهها، انتخاب محتوا و تهیهٔ منابع آموزشی و کمک آموزشی، تأمین هزینهها، و نحوهٔ مصرف اعتبارات، جلب مشارکت مادی و معنوی والدین لازم است. از اینرو باید سازوکارهای قانونی برای تحقق این حق توسط دولت تهیه و توسط مراجع ذی صلاح تصویب شود.

به طور کلی خانواده در راستای تحقق حقِ بر تربیت رسمی و عمومی می تواند این نقشها را نسبت به فرزندان ایفا کند:

- انتخاب نوع مدرسه برای فرزندان؛
  - نظارت بر کارکرد مدرسه؛
- مشارکت در فعالیتهای مدرسه ای، مانندمشارکت در طراحی و اجرای برنامههای درسی غیر الزامی؛
- حضور درسیاستگذاریها و برنامهریزیهای نظام تربیت رسمی و عمومی، مانند حضور نمایندگان نهاد خانواده درشوراهای در سطوح مختلف؛
- انتخاب سطوع عالی تری از تربیت برای فرزندان خود در ساحتهای مختلف از طریق نظامهای جانبی و مکمل؛
  - مشاوره و راهنمایی فرزندان؛
  - ایجاد تشکیلات مردم نهاد برای توسعهٔ کمّی و کیفی نظام تربیت رسمی و عمومی.

به هرحال حضور رکن خانواده در فرایند تربیت رسمی و عمومی، روشی مطمئن برای پیش گیری از دولتی شدن کامل نظام تربیت رسمی و عمومی و کنترل سلطهٔ نامحدود دولت برروند تکوین هویت افراد و ابزاری شدن آن و راهکاری مناسب در برابر انتقادهای جدی وارد بر تربیت رسمی دراین باره است.



## رسانه

امروزه نقش وجایگاه رسانهها در تمامی جوامع افزایش یافته است و به دلیل گستره و حوزهٔ پوشش وسیع این رسانهها در داخل و خارج از کشورها و جذابیت و مقبولیت آنها در بین مردم، امروزه تلاش دولتها در این راستا قرار گرفته است که از این رسانهها در جهت تحقق اهداف تربیتی خویش استفاده کند. از آنجائی که استفاده متربیان ومربیان از رسانههای ملی(نظیر صدا و سیما) همچنان بیشتر از فناوریهای جدید (مانند شبکه تارنمای جهانی) است، بنابراین نظام تربیت رسـمی وعمومی در جهت بهرهمندی از ظرفیت تربیتی رسـانه میتواند و باید با سـفارش ساخت برنامههای تربیتی متنوع و مفید به رسانهٔ ملی و یا با طراحی سایتهای مناسب، در جهت ارتقای سطح تربیتی مخاطبان خود بکوشد.

اصولاً در عصر حاضر رسانه یکی از عوامل قدرتمند و تأثیر گذار بر جریانهای اجتماعی است. به طریق اولی این نهاد عظیم اجتماعی بر فرایند تربیت و تربیت رسمی و عمومی اثر گذاراست. سیاستهای حاکم بر نهاد تربیت رسمی و عمومی باید به گونهای باشد که از ظرفیتهای نهاد رسانهٔ ملی در توسعه وتقویت تجارب تربیتی بهره گرفته شود. اگرچه هم سویی سیاستهای کلان این دو نهاد فراتر از توان تصمیم گیری ونفوذ سیاست گذاران دو نهاد است اما در مجموع رسانهٔ ملی ظرفیتهای فراوانی برای توسعه و بهبود کمّی و کیفی تربیت رسمی و عمومی دارد که بایدمورد توجه قرار گیرد. به علاوه رسانهٔ ملی به مثابهٔ مهم ترین عامل تربیت عمومی غیررسمی در جوامع معاصر، باید با تربیت رسمی وعمومی هماهنگ باشد و بین این دو نهاد تربیتی نوعی تقسیم کار و وظایف صورت پذیرد.

اما در خصوص دیگر انواع رسانه به نظر می رسد باید نظام تربیت رسمی وعمومی رویکر د مواجهه فعال و مثبت اندیشانه وهوشمندانه با این رسانهها را در پیش گیرد وبا تاکید برآمادهسازی متربیان جهت مواجهه خردورزانه با انواع رسانه، ایشان را برای حضور ارزش مدار و عقلانی در عصر رسانه و بهره گیری از ظرفیتهای رسانه و مصون سازی نسبت به تهدیدات انواع روزافزون رسانه (به جای برخورد محدود کننده و تکفیری ) آماده سازد.

# نهادها و سازمانهای غیردولتی

اگرچه در ادبیات سنتی اسلامی کمتر اثری از این مفاهیم جدید روز گار ماست، اما هستهٔ اولیهٔ این ادبیات را در دیدگاه دینی می توان یافت. اساساً وقتی به منابع اسلامی (قرآن و احادیث) مراجعه

۱. در قرآن آیات فراوانی در این خصوص وارد شده است، از جمله:

١ - وَالْمُؤْمنُ ـ وِنَ وَالْمُؤْمنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولْلِيَاء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (توبه/٧١ )يعنى: مردان و زنان با ايمان دوستان يكديگرند كه به كارهاى

می شود اهمیت توجه به نهادها و سازمانهای غیر دولتی در فرایند تربیت روشن می شود. در قرآن درآیات متعددی براین مضمون اشاره شده است که این وظیفه باید درجامعهٔ اسلامی توسط جمعي از افراد داراي هدف مشــترک (ولتکن منکم امه يدعون الي الخير يامرون بالمعرف وينهون عن المنکر)جاری و ساری شود. با این فرایند انسانهای مؤمن با روش پسندیده به گسترش نیکی و خیردرجامعه کمک میکنند. براساس مضمون آیهٔ ۷۱ سورهٔ توبه این وظیفهٔ مؤمنان است که به نحو متقابل همدیگر را به نیکی و دوری از بدی سفارش کنند وهمچنین توجه به آیهٔ ۱۱۰ سورهٔ آل عمران این مضمون را به ذهن متبادر می کند که شیوع و هنجاری بودن این رفتار در یک جامعه، شاخصی برای شناخت امتهای نیک است.

همچنین در روایات زیادی بر اصل امر به معروف تأکید شده است. پیامبراکرم (ص) برحضور همگانی مردم در عرصهٔ اجتماع و همکاری در تمشیت امور جامعه تأکید فراوان داشته است.

پسندیده وا میدارند و از کارهای ناپسند باز میدارند و نماز را بر پا میکنند و زکات میدهند و از خدا و پیامبرش فرمان میبرند. آناناند که خدا به زودی مشمول رحمتشان قرار خواهد داد که خدا توانا و حکیم است.

٢- وَلْتَكُن مِّنكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنكَر وَأُولْئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(ال عمران/١٠٤) يعنى: و باید از میان شما گروهی [مردم را] به نیکی دعوت کنند و به کار شایسته وادارند و از زشتی بازدارند و آنان همان رستگاران

٣- يُؤْمنُــونَ بالله وَالْيَــوْم الآخر وَيَأْمُرُونَ بالْمَعْــرُوف وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنكَر وَيُسَــارعُونَ في الْخَيْرَات وَأُولَئــکَ منَ الصَّالحينَ (ال عمـران/۱۱۶) یعنـی: به خدا و روز قیامت ایمان دارند و به کار پسـندیده فرمان میدهند و از کار ناپسـند باز میدارند و در کارهای نیک شتاب میکنند و آنان از شایستگان اند.

۴- يَـا بُنَــيَّ أَقِم الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَـا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم الْأُمُور(لقمان/ ١٧ ) يعنى: اي پسرک من نماز را برپا دار و به کار پسندیده وادار و از کار ناپسند باز دار و بر آسیبی که بر تو وارد آمده استشکیبا باش این [حاكى] از عزم [و اراده تو در] امور است.

۵-الذيــنَ إن مَّكَّنَّاهُــمْ في الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَـُـوا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بالْمَعْــرُوف وَنَهَوْا عَن الْمُنكَــر وَللَّه عَاقبَةُ الْأُمُور(حج/ ٤١) یعنی:همان کسانی که چون در زمین به آنان توانایی دهیم نماز برپا میدارند و زکات میدهند و به کارهای پسندیده وامی دارند و از کارهای ناپسند باز می دارند و فرجام همه کارها از آن خداست.

٤-كُنتُــمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّـاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَــوْ آمَنَ أُهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مِّنْهُمُ الْمُؤْمنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاســقُونَ (آل عمران/ ١١٠) يعنى:شــما بهترين امتى هستيد كه براى مردم پديدار شدهايد به كار پسندیده فرمان میدهید و از کار ناپسند بازمیدارید و به خدا ایمان دارید و اگر اهل کتاب ایمان آورده بودند قطعا برایشان بهتر بود برخى از آنان مؤمناند و[لي] بيشترشان نافرمان اند.

۱. رسول گرامی اسلام(ص) می فرماید:

كلكم راع وكلكم مسئول.

من اصبح و لم يهتم به امور المسلمين فليس بمسلم.

من سمع رجلاً ينادي يا للمسلمين فلم يجبه فليس بمسلم.

آفریدگان همه عیال و نان خور خدایند، پس محبوبترین آنان نزدی خدا کسی است که برای عیال خدا سودمندتر باشد(الحيات، ج١، ص ٤٤٣)

اگر خدا یک تن را به دست تو راهنمایی کند برای تو بهتر است از دنیا و هر آنچه در آن است (همان منبع).

مباني نظري تحول بنيادين



به ویژه تأمل در خطبههای حضرت علی(ع) در دورهٔ زمامداری اش بر امور مسلمین، نیز نشان می دهد که اساساً حاکم و حاکمیت اسلامی، دأب چیر گی و تسلط بر همهٔ بخشهای زندگی اجتماعی مردم را ندارد، بلکه بخش مهمی از امور جاری زندگی مردم بایدتوسط خود مردم دنبال شود. شاید وجوب امر به معروف و نهی از منکر ۱، که یک اصل مهم و اساسی در حیات اجتماعی جوامع اسلامی است، مؤید این برداشت باشد. معنی موسّع امر به معروف و نهی از منکر به نوعی نظارت عمومی بر احوال و امور جامعه باز می گردد. دامنهٔ اصل امر به معروف و نهی از منکر حتی به صاحبان قدرت نیز میرسد. کی یعنی با این توسّع معنایی می توان گفت مردم در بسیاری از امور جامعه مسئولیت دارند و باید مشارکت نمایند. در اصل هشتم قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران نیز به نوعی بر مشارکت متقابل مردم در حاکمیت در اصلاح و بهبود امور جامعه تأکید نموده است: «در جمهوری اسلامی ایران دعوت به خیر، امر به معروف و نهی از منکر وظیفهای است همگانی و متقابل بر عهدهٔ مردم نسبت به یکدیگر، دولت نسبت به مردم و مردم نسبت به دولت. شرایط و حدود و کیفیت آن را قانون معین می کند.» بنابراین وقتی آیات الهی، روایات و سیرهٔ معصومین علیهم السلام در کنار هم مورد تأمل قرارگیرد روشن می شود که خدمت به جامعه و تلاش برای تمشیت امور مردم برای بر آوردن حوایج مادی و معنوی آنها عبادت است و چنین رویکردی در زندگی وظیفهٔ همهٔ آحاد جامعه است. از این رو حضور مردم درعرصههای مختلف زندگی اجتماعی برای برای هدایت، اصلاح، بهبود وحرکت و تکاپوی متعالی جامعه امری ضروری و انكارناشدني است.

باتوجه به شـرایط عصر حاضر، این موضوع از حساسـیت والایی برخودار اسـت. اصلاح جوامع پیچیدهٔ امروزی و حرکت تعالی بخش آن به سوی حیات طیبه وشکل گیری جامعهٔ صالح نیازمند نهادینه شدن این جریان حیاتی درجامعه است. بنابر آیهٔ شریفهٔ ۴ ۱۰ سورهٔ آل عمران که میفرماید: "از میان شـما گروهی باید مردم را به نیکی دعوت کنند..." میتوان اسـتنباط کرد که درشرایط

ا. امام على: لاَ تَتْرُكُوا الأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْىَ عَنِ الْمُنْكَرِ فَيُولَّى عَلَيْكُمْ شِرَارُكُمْ، ثُمَّ تَدْعُونَ فَلاَ يُسْتَجَابُ لَكُمْ: امر به معروف و نهى از منكر را ترک نكنيد كه اشرار بر شما مسلّط خواهند شد سپس هر چه دعا كنيد مستجاب نمى گردد. در حديثى از امام باقر (عليه السلام) مى خوانيم: «إِنَّ الأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْىَ عَنِ الْمُنْكَرِ سَبِيلُ الأَنْبِيَاءِ وَمِنْهَاجُ الصُّلَحَاءِ فَرِيضَةٌ عَظِيمَةٌ بِهَا المام باقر (عليه السلام) مى خوانيم: «إِنَّ الأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْىَ عَنِ الْمُنْكَرِ سَبِيلُ الأَنْبِيَاءِ وَمِنْهَاجُ الصُّلَحَاءِ فَرِيضَةٌ عَظِيمَةٌ بِهَا تُقَامُ الْفَرَائِضُ وَتَأْمَنُ الْمُذَاهِبُ وَتَحِلُّ الْمُكَاسِبُ وَتُرَدُّ الْمَظَالِمُ وَتُعْمَرُ الأَرْضُ وَيُنْتَصَفُ مِنَ الأَعْدَاءِ وَيَسْتَقِيمُ الأَمْر: امر به معروف تُقامُ الْفَرَائِضُ وَتَأْمَنُ الْمُذَاهِبُ وَتَحِلُّ الْمُكَاسِبُ وَتُرَدُّ الْمَظَالِمُ وَتُعْمَرُ الأَرْضُ وَيُنْتَصَفُ مِنَ الأَعْدَاءِ وَيَسْتَقِيمُ الأَمْر: امر به معروف و نهى از منكر راه انبيا و طريقه صالحان است. فريضة بزرگى است كه با آن ساير فرايض برپا مى گردد، جادّه ها امن و امان و امان و كسب ها حلال مى شود، حقوق غصب شده به صاحبانش بازگردانده مىشود و زمين ها آباد مى گردد و از دشمنان انتقام گرفته خواهد شد و تمام امور سامان مى يابد». (كافى، ج ۵، ص ۵۵، ح ۱ به نقل از مكارم شيرازى، تفسير نامه ۴۷ نهج البلاغه، تاريخ استخراج ۸۹/۷۱۷ وبگاه آيتالله مكارم شيرازى به نشانى، (Www.makaremshirazi.org)

۲.همهٔ کارهای نیک و جهاد در راه خدا در برابر امر به معروف و نهی از منکر، همچون ترشح آب دهان درجنب دریای موج خیز بی کران است.... برتر از اینها سخن عدالت و عدالت خواهی فراروی پیشوای ستمگراست (نهج البلاغه، حکمت ۳۷۴، به نقل از مصطفی دلشاد تهرانی، ۱۳۸۷ماه مهر پرور، انتشارات دریا).

امروزی که مسائل جامعه بسیار و جریانهای اجتماعی نیز بسیار پیچیده شده است گروههایی از مردم- دانشوران در عرصه هاو حوزههای مختلف حیات اجتماعی- باید به این موضوع توجه نمایند.

به زبان امروزی، این گروهها می توانند به صورت نهاد و سازمانهایی و با داشتن تشکیلات و نظم خاص و ذیل قوانین موضوعه به این امر مبادرت ورزند. به بیان دیگر، تحقق این اصل اساسی قرآنی و دینی با روشهای سنتی در جوامع پیچیده امروزی به سختی امکان پذیر است. لذا با توجه به رویکرد تمدن سازی، که در بخش پیش به آن اشاره شد، نیاز است که ساختارهای اجتماعی و نهادهای ویژهای برای این مسئولیت عمومی طراحی شود تا این حرکت تعالی بخش در جامعهٔ اسلامی به صورت رفتاری نهادینه شده در آید.

از منظر تاریخی، می توان به پیمان «حلف الفضول» در دوران جاهلیت اشاره نمود که گروهی از جوانان خیرخواه برای گسترش خیر در جامعه هم پیمان شدند و مهم این که رسول گرامی اسلام در جوانی عضو این گروه بوده است. بعدها پیامبر اکرم (ص) از این پیمان، به نیکی یاد می کرد، از جمله فرمود: " در خانهٔ عبدالله جدعان شاهد پیمانی شدم که اگر حالا هم - پس از بعثت به پیامبری - مرا به آن پیمان دعوت کنند قبول می کنم. یعنی حالا نیز به عهد و پیمان خود وفادارم. محمد (ص) در بیست سالگی به این پیمان پیوست، اما پیش از آن - همچنان که بعد از آن نیز - به اشخاص فقیر و بینوا و کودکان یتیم و زنانی که شوهرانشان را در جنگها از دست داده بودند، محبت بسیار می کرد و هر چه می توانست از کمک نسبت به محرومان خودداری نمی نمود "».

به طریق اولی می توان ثابت کرد یکی از حوزههای حساس و در خور توجه در این زمینه، نهاد تربیت به معنای عام و تربیت رسمی و عمومی به معنای خاص است. زیرا نباید تصور کرد که این حوزه، به ویژه تربیت رسمی و عمومی، حوزهٔ انحصاری عمل دولتها و تشکیلات دولتی است. بر اساس بحثی که در سطور قبل طرح شد، می توان گفت که تمام آحاد جامعه نسبت به تربیت نسل آینده مسئولیت دارند و سخن رسول گرامی اسلام (ص) مبنی بر مسئولیت عمومی آحاد اجتماع بر این امر نیز تعلق می گیرد.

یکی از جلوههای ممتاز اصل امر به معروف و نهی از منکر نقد سازو کارهای موجود جامعه است. اصولاً توسعهٔ این نقد عمومی، جامعه را به سوی خیر و سعادت پیش میبرد. امام علی(ع) در نامهٔ شمارهٔ ۴۷ میفرماید: « مبادا فریضهٔ مراقبت از عملکرد حاکمان و انتقاد از انحرافات(امر به معروف ونهی از منکر) راترک کنید که اشرارتان بر شما ولایت خواهند کرد، آن گاه (برای خلاص شدن از شر آنها) دعا خواهید کرد و هرگز مستجاب نخواهد شد». امروزه کارشناسان بر این باورند که

١. وبگاه تبيان، حلف الفضول يا پيمان جوانمردان (تاريخ استخراج ٩٠/۴/١٥)



حضور نهادهای مدنی با رویکرد انتقادی نسبت به وضع موجود، موجب یوپایی و افزایش کیفیت و تحقق بهتر و کامل تر کار کردهای نظام تربیت رسمی وعمومی خواهد شد.

ملاحظهٔ تاریخ آموزش وپرورش ایران و اسلام نشان میدهد که توسعهٔ نهادهای تربیتی مانند مدرسه، مکتب و اُشکال دیگر این نهاد، بیشتر تحت تأثیر این احساس مسئولیت از سوی آحاد جامعــه بوده اســت تا دولت ها. اگرچه حاکمان مسلمان نیز در مواردی خــود در این وادی وارد شدهاند و به کارتوسعهٔ آموزش و پرورش پرداخته اند، اما به نظر میرسد که این اقدام را بیشتر وظیفه و مسئولیت انسانی و دینی خود تلقی می کردهاند تا مسئولیت سیاسی خود. بررسی تاریخ تحولات نظام آموزشی نشان میدهد که دولتها در حوزهٔ تربیت عمومی و پایه، حضور چشم گیری نداشتهاند و بیشتر مردم در این عرصه فعال بوده اندا.

به طور کلی پیچیدگی و گسـتردگی جریان تحقق حق بر تربیت رسمی و عمومی و همچنیـن جنبهٔ اجتماعی حق بر تربیت رسمی و عمومی، نباید موجب سلطهٔ انحصاری دولت بر تربیت شود؛ زیرا این انحصار ممکن است به انحراف جریان تربیت رسمی و عمومی بینجامد و تحقق مطلوب رسالت، کارکردها و اهداف آن را با مشکل روبهرو سازد. تعهد حاکمیت به رعایت، حمایت و تحقق کامل حق بر تربیت رسمی و عمومی دلالت بر این دارد که به افراد و گروهها و انجمنهای غیردولتی اجازه داده می شود در راستای تحقق کامل این حق، به صورت قانونمند مشارکت جویند. لذا، علاوه برحضور خانواده در جریان تربیت رسمی و عمومی، باید فضایی نیز برای مشارکت اشخاص حقیقی و حقوقی، که در حوزهٔ تربیت رسمی و عمومی علاقه یا تخصص دارند، فراهم گردد.

طیف گستردهای از نهادها و سازمانهای غیردولتی در جامعه ظرفیت پاسخ گویی به دعوت مشارکت جویانهٔ تربیت رسمی و عمومی را دارند. برخی از این سازمانها و نهادها عبارتاند از:

## نهاد وقف۲؛

۱. سعدی در باب هفتم گلستان داستان معلم مکتبی را تعریف می کند که بسیار سخت گیر بوده است و والدین با دخالت در تغییر این معلم دیگری را برای فرزندانشان انتخاب می کنند. این داستان نشان میدهد که این فرصت برای دخالت در روند تربیت کودکان برای والدین بوده است. شاید دلیل آن این بوده است که هزینهٔ تعلیم فرزندان در مکتب خانه به عهدهٔ والدین بوده است. در جامعهٔ امروزی نیز که هزینهٔ تربیت رسمی و عمومی علی الاصول از محل مالیات شهروندان پرداخت می شود. این حق برای والدین محفوظ است که در امر تربیت فرزندانشان نظارت نمایند.

۲. بررسی تاریخ تربیت در ایران و اسلام نشان می دهد که نظام تربیت عمومی در ایران و جهان اسلام از نهادهای مدنی، به ویژه وقف، بسیار بهره برده است. نهضت مدرسهسازی در جهان اسلام در قرون میانه و شکل گیری تمدن اسلامی، بر بنیاد توسعهٔ نهاد وقف شکل گرفته است و دولتها رسماً خیلی کم در ایجاد مدارس دخالت کردهاند و اقدامات دولتمردان و درباریها با توجه به احساس مسئولیت دینی نیز اغلب به شکل غیردولتی و با تنظیم وقفنامه انجام شده است. دارالحکمهها، نظامیهها، نوریهها، المسـتنصری، با وجود بهره گیری از منابع مالی یا اقتدار حکومتی در جریان تأسـیس، در خصوص مسائل اقتصادي و تداوم حيات مؤسسه، مستقل وخودكفا بودند. عبدالرحيم غنيمه، تاريخ دانشگاههاي بزرگ اسلامي، ترجمهٔ نورالله کسایی، ۱۳۷۲ انتشارات دانشگاه تهران.

- مساجد و نهادهای مذهبی؛
- انجمنهای خیریه در زمینههای مختلف اما مرتبط با تربیت رسمی و عمومی؛
  - انجمنهای علمی معلمان و متخصصان علوم تربیتی؛
    - موسسات علمی و پژوهشی با علائق تربیتی؛
  - انجمنهای معلمان و کار گزاران تربیت رسمی و عمومی؛
  - مؤسسات و شرکتهای ارائه دهندهٔ خدمات تربیتی (جنبی و اصلی)؛
    - اشخاص حقیقی علاقمند به حوزه تربیت رسمی و عمومی؛
    - انجمنها و مؤسسات فرهنگی در حوزهٔ علوم، فنون و هنر.

مشارکت نهادها و سازمانهای غیر دولتی در فرایند تربیت رسمی وعمومی میتواند در جنبهها و ابعاد مختلف باشد، از جمله:

- اجرای برنامهها و فعالیت ها؛
- ارائهٔ خدمات جانبی و مکمل به مدارس، به ویژه در بخش برنامههای غیر تجویزی؛
- ارائه خدمات مشاورهای به مدارس و خانوادهها و عناصر و مؤلفههای تربیت رسمی و عمومی؛
  - ارائهٔ طرحها و پیشنهادهایی برای توسعه و بهبود فرایندهای تربیت رسمی و عمومی؛
    - ارزش یابی و نقد ساز و کارهای موجود.

البته میزانو چگونگی مشارکت و تعیین سازو کارهای حاکم بر این جریان باید قانونمند باشد و شیوه نامهٔ قانونی متناسب آن توسط مراجع ذییصلاح تهیه و تصویب گردد.



بخش سوم رهنامه نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران



#### ۱-مقدمه

چنانچه در پیش گفتار این مجموعه اشاره کردیم آسیبشناسی روند تغییرات در نظام تربیت رسمی وعمومی(آموزش وپرورش) ایران طی سده اخیر نشان میدهد که سازمان دهی و گسترش نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی بدون تکیه بر الگوی نظری جامعی با دو ویژگی اسلامی و ایرانی انجام یافته است؛ زیرا در این صورت بایستی نخست تکلیف برخی مباحث مهم و اساسی دربارهٔ این نظام (نظیر تعیین رسالت و کارکردها، حدود مسئولیت، نقش ارکان جریان تربیت در این نظام و نحوهٔ ارتباط آن با دیگر عوامل سهیم و مؤثر)، بر مبنای فلسفهٔ خاص تربیت رسمی و عمومی (با دو ویژگی اسلامی و ایرانی)، و با تـوجه به مقتضیات اجتماعی و شرایط زمانی و بومی مشخص میشد و سپس با توجه به این مباحث، طراحی ساختار و سامان دهی اجزا و مؤلفه های نظام تربیت رسمی و عمومی در چهارچوب نظری منسجم و سازگار با چنین فلسفهای انجام می گرفت. متأسفانه، به سبب غفلت از ضرورت تدوین چنین الگوی نظری جامعی برای نظام فعلی تربیت رسمی و عمومی، بیشتر طرحها و برنامههای این نظام و اصلاحات و تحولات کلی و جزیی مورد نظر در بخشهای مختلف آن، برمبنای نظریههای غیر بومی و با اقتباس محض از دیگر نظامهای آموزشی جهان(بی توجه به اقتضائات فرهنگی و بومی) و یا با التقاط ناموزون بدون ملاحظهٔ تناسب و هماهنگی میان همهٔ اجزا و یا ارتباط معنادار با دیگر عوامل سهیم و تأثیر گذار در موفقیت جریان تربیت انجام گرفتهاند و حتی اقتباس برنامهها و طرحهای تربیتی در این نظام به صورت ناموزون و نامتناسب با همدیگر، در قالب اقدامات ناهماهنگ (وبعضا متضاد) و بدون ملاحظه مبانی ارزشی و فکری جامعه به اجرا در آمده است. به سخن دیگر تاکنون یک چارچوب فکری منسجم ومبتنی بر بنیادهای نظری مستحکم (بویژه متکی بر مبانی وارزشهای اسلامی)، برای سامان دهی حرکتهای تحول آفرین یا اصلاحی در این نظام وجود نداشته است. این مسئله موجب بیماری مزمن نظام تربیت رسمی وعمومی و در واقع نوعی غفلت تاریخی نسبت به یکی از لوازم مهم تحول بنیادین در این نظام شده است ۱. در حالی

۱۳۴۶. نفیسی، عبدالحسین، (۱۳۷۸ص ۱۶۱، ۱۶۲)؛ صاحبنظران دیگری نیز در خصوص فقر بنیانهای نظری حوزه تربیت در ایران-به خصوص فقدان مبانی نظری مناسب برای نظام تربیت رسمی (اعم از آموزش وپرورش و آموزش عالی )-هشدار دادهاند.(باقری، ۱۳۸۲) (زیباکلام، ۱۳۸۴)، (کاردان، ۱۳۸۵)، (محسن یور، ۱۳۸۶) و (آقازاده ۱۳۸۳) که بررسی تجارب جهانی درزمینه تحولات و اصلاحات بنیادی نظامهای آموزشی کشورهای موفق نشان میدهد که در این کشورها ابتدا چهارچوب نظری مناسبی برای تجدید سازمان و تغییرات گسترده در اهداف و برنامههای تربیتی پدید آوردهاند و سپس با یاری اهرمهای مدیریتی مناسب و ضمانتهای قانونی و اجرایی و مالی به سوی بازسازی نظام تربیتی خود حرکت کردهاند. براین اساس تحول در نظام تربیت رسمی وعمومی کشور، نیازمند چارچوب نظری جامعی است که جهت گیریهای اساسی آینده این نظام را متناسب بامبانی واهداف وارزشهای اسلامی ترسیم نماید.

## ۱-۱.تعریف رهنامه

بنا بر آنچه گذشت ساماندهی نظام تربیت رسمی و عمومی در جامعه اسلامی ایران، علاوه بر تکیه بر «فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اتکیه بر «فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران»، نیازمند تدوین الگوی نظری ۲ جامعی است که لوازم ودلالتهای این دو مجموعه فلسفی رادر عرصه عمل مشخص کند.ازاین الگو در این مجموعه به عنوان «رهنامه (دکترین) فلسفی رادر عرصه عمومی در جمهوری اسلامی ایران» یادشده است. به بیان دیگر رهنامه عبارت است از طرحوارهای مفهومی و نظام مند که لوازم و دلالتهای مبانی فلسفی تربیت رسمی وعمومی را با بهره مندی مناسب از یافتههای علوم تربیتی در عرصه سیاست و عمل در نظام تربیت رسمی وعمومی مشخص میکند. این الگویِ نظری جامع، خصوصیات وضعیت مطلوب این نظام را، با بیان تعریف، قلمرو، رسالت، اهداف، کارکردها، رهیافت، رویکرد، ساختار و روابط این نظام مشخص میکند و همچنین با بیان تعریف، وظایف، رویکرد، اصول و روابط هریک از زیرنظامهای اصلی آن، چگونگی تحقق تعریف، وظایف، رویکرد، اصول و روابط هریک از زیرنظامهای اصلی آن، چگونگی تحقق علمی آنها را ترسیم مینماید تا هرگونه تحول اساسی در این نظام با توجه به عناصر این الگوی کلان، بر مبانی نظری و دلالتهای فلسفه تربیت اسلامی استواری باشد.

# ۲-۱.ضرورت تدوین رهنامه:

برای تبیین ضرورت تهیه و تدوین رهنامه افزون برآنچه گذشت - میتوان دلایلی به شرح زیر ارائه نمود:

#### ۱۳۴۷. آقازاده، ص ۲۱۲

۲۳۴۸. منظ ور از الگوی نظری، در این مجموعه طرحواره مفهومی نظام مندی - متشکل از عناصر مربوط به جریان تربیت و روابط میان آنها - است که پاسخهای مستدل و نسبتا عامی را، براساس مبانی نظری استوار، برای هدایت نظام تربیت رسمی و عمومی، زیرنظامهای اصلی ودیگر مولفههای آن فراهم می آورد (برای آشنایی با مقصود ومعنای مورد نظر از سایر اصطلاحات بکار رفته در این مجموعه رجوع کنید به پیوست ۲.)



771

● فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی عمومی، اگرچه مبانی نظری مستحکم و منسجمی را برای هدایت تحولات نظام تربیت رسمی و عمومی فراهم میآورند، اما این دو مجموعه نمى توانند مستقيماً راهنماي عمل براي روند اصلاح وتحول اين نظام باشند، زيرا ايده آلها و آرمانهای تربیتی جامعه اسلامی و چگونگی آنها را در سطحی کلی (فراتراز تبیین تفصیلی نحوه تحقق تدابیر واعمال تربیتی ) بیان وترسیم مینمایند. از این رو لازم است چارچوبی نظری فراهم شود که در عین اتکاء به پشتوانههای نظری مذکور با استفاده مناسب از دستاوردهای نظری علوم تربیتی، به صحنه عمل نزدیکتر بوده و در عین حال با نگاه به واقعیتهای موجود در عرصه نظام تربیت رسمی و عمومی، جهت گیریهای کلی تحول در این نظام را هدایت و رهبری نماید و منبعی الهامبخش سیاستها و برنامههای اجرایی باشد. به سخن دیگر، ضرورت ایجاد ارتباط میان نظریه و عمل، سازو کاری را طلب مینماید تا سیاست گذاری و برنامهریزی هر گونه تحول در نظام تربیت رسمی و عمومی، هم از خطرات نظریهپردازی محض (توقف در برج عاج آرمان گرایی و بی توجهی به واقعیات) دور شده و هم به دام عمل گرایی خام (بدون تکیه بر مبانی نظری استوار) گرفتار نشود. بنابراین رهنامه به مثابه چهارچوب نظری جهتدهنده به سیاست و عمل در عرصه نظام تربیت رسمی و عمومی، حد واسطی بین مباحث نظری (در شکل نظریههای آکادمیک محض فارغ از توجه به شرایط محیطی و بومی خاص ویا در حدّ الگوهای نظری کلان پیشنهادی برای شرایط خاص نظیرفلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران) و سیاست گذاریها وبرنامه ریزیهای اجرایی است.

■ یکی از کارکردهای اساسی فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران، زمینه سازی برای ایجاد انسجام در کلیت نظام تربیت رسمی و عمومی و هماهنگی آن با سایر عوامل ونهادهای سهیم وموثر در جریان تربیت و ارایه معیارهای سازواری برای نقد وضع موجود است. این کارکرد عملاً از طریق رهنامه صورت می گیرد. رهنامه با تکیه بر مبانی نظری (مندرج در فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران) می تواند هم در ارائه ملاکهایی منسجم برای بررسی وضع موجود نظام تربیت رسمی و عمومی وهم در سیاست گذاری وطراحی برنامههای هماهنگ برای تحقق این گونه انسجام وهماهنگی موثر باشد.

- تحولات بنیادی نظامهای رسمی عمومابا منطق و تفکر راهبردی قابل هدایت میباشندو با سازو کار سیاست گذاری وبرنامه ریزی راهبردی محقق می شوند. ترسیم وضع مطلوب نظام متناسب با ارزشهای معتبر و مقبول در اجتماع وشرایط بومی از لوازم اساسی وپیش نیاز ضروری هر گونه برنامه ریزی راهبردی است تا با توجه به این وضعیت آرمانی (مندرج در بیانیه ارزشها و بیانیه ماموریت نظام)، در وهله نخست با نگاهی آسیب شناسانه نقاط ضعف و قوت و فرصتها و تهدیدهای نظام (در شرایط کنونی) شناسایی و تبیین شود، آنگاه چالشهای پیش رو و چشم انداز میسور نظام (وضعیت مطلوبِ قابل تحقق در افق درازمدت) ترسیم گشته وسپس برای مواجهه هوشمندانه با این چالشها و تحقق چشم انداز، راهبردهای اصلی وپشتیبان مشخص شوند؛ تدوین رهنامه به مثابه تلاشی در راستای ترسیم وضع مطلوب نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران (البته بدون تقیید این وضع به افق زمانی خاص )، پیش نیاز اصلی هر گونه برنامه ریزی راهبردی برای وصول به چشم انداز قابل تحقق این نظام در افق بیست ساله جمهوری اسلامی ایران وصول به چشم انداز قابل تحقق این نظام در افق بیست ساله جمهوری اسلامی ایران میباشد.
- در جهان امروز موفقیت هرنظام تربیتی مرهون بهره گیری از نظریههای جدید و تجارب کشـورهای دیگرمی باشـد، اما بدیهی اسـت که این بهره گیری باید هوشمندانه ومناسب (بدور از التقاط وتقلید صرف) بوده و برچهارچوبهای نظری مسـتحکمی اسـتوار باشـد. رهنامه می تواند چهارچوبی روشـمندومبتنی بر نظام معیار اسـلامی را برای بهره گیری از نظریههای جدید و تجارب جهانی- به عنوان مبنایی قابل اعتماد برای کاربسـت مناسـب این نظریات و تجارب و بومیسازی آنها- باشد.
- هر نظام تربیتی برای مواجهه مناسب با تغییرات وتحولات پیرامون خود، باید بر مجموعهای ازمعیارها و سیاستهای پایدار وحتی الگوهای نظری نسبتا ثابت تکیه نماید تا برای ایفای رسالت وماموریت خویش در حرکت به سوی غایت جریان تربیت، دچار روزمرگی و تغییرپیوسته جهت گیریهای اساسی (ودر نتیجه ایجاد سردرگمی و ابهام یادوباره کاری وسعی و خطای مکرر) نگردد. تدوین رهنامه برمبنای فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران، والتزام به مفاد اصلی



44.

۱۰ پرهیز از دچارشدن به روزمرگی در سیاستها وبرنامههای تربیتی، نکته مهمی است که اخیرا در بیانات مقام معظم رهبری(دام ظله) (۱۳۸۵ و۱۳۸۶) با مدیران ارشد آموزش وپرورش مورد تاکید قرار گرفته واز آن به عنوان اساس تحول مطلوب در نظام آموزش وپرورش یاد شده است.

آنها از سوی سیاست گذاران، مدیران ارشد وبرنامه ریزان ستادی وآحاد مدیران، معلمان ومربیان مدارس، موجب ایجاد نوعی ثبات وپایائی مطلوب در این نظام میشود.

• با وجودی که کارگزاران نظام تربیت رسمی بطور طبیعی دارای دیدگاههای متنوعی در زمينه چگونگي تحقق جريان تربيت هسـتند-وبايد على الاصول چنين تنوعي را از جانب کارگزاران فکور این نظام به رسمیت شناخت و از آن استقبال نمود-، لیکن سازمان یافتگی نظام تربیت رسمی وعمومی، مستلزم سیاستگذاری وبرنامهریزی هماهنگ و وجود حـدودي از وحدت رویه عملي در بین مولفهها وعناصر متعدد این نظام اسـت. وصول به چنین وحدت وهمسوئی در میان عوامل و کارگزاران نظام تربیتی، تنها از رهگذر صدور بخشـنامه وآئين نامه قانوني ونظارت سـازماني براي رعايت آنها بدست نمي آيد؛ تدوين و اعتبار بخشی رهنامه و توافق عموم سیاست گذاران ومدیران ارشد نظام تربیت رسمی وعمومی نسبت به مفاد رهنامه وپذیرش مبانی نظری آن (فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران) گامی عملی برای ایجاد هم فکری و وحدت رویه (درمقام عمل) در بین کارگزاران فکور این نظام خواهد بود.

با وجود این ادله آشکار، باید خاطر نشان ساخت که از آغاز بنیان گذاری نظام آموزش ویرورش در ایران تا کنون هیچ گونه تلاش پژوهشی مستقلی ابرای تدوین چنین الگوی نظری جامعی انجام نشده است و تلاش حاضر را باید به عنوان نخستین گام روشمند در این زمینه تلقی نمود که تدوین چنین مجموعهای از جمله نوآوریهای سند ملی آموزش ویرورش به شمار می آید.

## ۳-۱.نتایج و پیامدهای تدوین رهنامه

با توجه به مباحث پیش، می توان به موارد زیر به عنوان پیامدهای مثبت تدوین رهنامه برای اصلاح وتحول اساسي نظام كنوني تربيت رسمي وعمومي اشاره نمود:

• ارایه معیارهای مفهومی منسجم ومبتنی بر نظام معیار اسلامی برای نقد وضع موجود نظام تربیت رسمی وعمومی (در حوزه عملکرد نظام و زیرنظامهای اصلی وروابط درونی وبیرونی)

۱.البتـه باید طرح کلیات تغییر بنیادی نظام آموزش وپرورش جمهوری اســلامی ایران (مصوب شــورای تغییر بنیادی نظام آموزش وپرورش۱۳۶۷)را به منزله گام مقدماتی ارزشـمندی در این جهت به شـمار آورد که کوشیده تا با بیان اصول حاکم برنظام آموزش وپرورش وترسيم ساختار اين نظام، متناسب با مباني واهداف تعليم وتربيت اسلامي، وضع مطلوب نظام آموزش وپرورش در کشور ما را پس از پیروزی انقلاب اسلامی ترسیم نماید؛ لذا در تدوین رهنامه، با وجود نقدهای وارد براین آن طرح (از جمله انتقادات باقری ۱۳۸۰ )، کوشیدهایم تا حتی الامکان از نکات ارزشمند آن بهره گیریم.



- ایجاد نوعی هم گرائی ذهنی وفکری بین تمام دست اندر کاران نظام تربیت رسمی وعمومی اعم از سیاست گذاران، مدیران ارشد، برنامه ریزان، کارشناسان و مدیران ومربیان مدارس
- ایجاد انسـجام میان عناصر و اجزاء مختلف نظام تربیت رسمی وعمومی و تعیین شفافیت در روابط مطلوب بین این نظام با سایر عوامل سهیم وموثر در جریان تربیت
- ترسیم وضع مطلوب نظام تربیت رسمی وعمومی بر اساس آموزههای دینی و با عنایت به شرایط فرهنگی و اجتماعی نظام جمهوری اسلامی ایران
- متناسبسازی خصوصیات عناصر و مولفههای نظام تربیت رسمی وعمومی با مضامین بیان شده در فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران
- ایجاد ثبات نسبی در روند تحولات ضروری نظام تربیت رسمی وعمومی وزمینهسازی برای مدیریت وراهبری تربیتی و مدیریت هوشمندانه این تغییرات
- ایجاد هم فکری و توافق بیشتر میان کار گزاران ارشد نظام تربیت رسمی وعمومی در سطوح مختلف مدیریت و راهبری تربیتی، مدیریت وبرنامهریزی زیر نظامها ومولفههای گوناگون آن

# ۴-۱. ملاحظات روششناسی ویژه در تدوین رهنامه

در تدوین رهنامه سـعی شـده تا ملاحظات روشی عام حاکم بر مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش، مراعات گردد. در اینجا پس از اشاره به اهم این ملاحظات، توضیحاتی درباره چگونگی نحوه رعایت آنها ارائه میشود:

- نقش محوری و بنیادی فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در تدوین رهنامه در تدوین رهنامه سعی بر آن بوده است تا اجزاء رهنامه- بیان تعریف وخصوصیات، رسالت، اهداف، کار کردها، رهیافت، رویکردها و ساختارنظام تربیت رسمی و عمومی، همچنین تعریف، بیان وظایف، اصول و رویکردها و روابط هریک از زیر نظامهای اصلی - به لحاظ نظری بر مفاد فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی تکیه کنند ویا با مضامین اصلی این دو مجموعه سازگار باشند.
  - تکیه بر آموزههای بنیادی اسلام و سازگاری با آن ها

در تدوین رهنامه کوشـش برآن بوده اسـت تـا مفاد آن علیالاصول بر آموزههای بنیادی اســلام اســتوار ويا با آنها ساز گارباشــد. اين تلاش در جريان طراحي وانجام مطالعات نظري (محورهاي سـوم و چهارم ناظر به تدوین الگوهای نظری سـاحتها وزیرنظامها) با ارایه چهار چوب فلسـفی-





دینی(برگرفته از مبانی اسلامی) به محققان و همچنین برگزاری جلسات و نشستهای متعدد بین محققان برای اســتماع و بررسی گزارش یافتههای پژوهش " فلسفه تعلیم وتربیت رسمی در اســلام''صورت گرفته اســت. همچنين نتايج اين پژوهشها (يعني الگوهاي نظري تدوين شــده) علاوه بر بررسی توسط ناظران، در جلسات کمیته تدوین رهنامه و کارگروه تدوین باتوجه به ملاکهای متعدد از جمله تناسب مفروضات ومحتوا با تعالیم اسلامی مورد بررسی و نقد وبازبینی واصلاح واقع شده است. افزون بر این، درفرآیند تلفیق نتایج پژوهشهای نظری، از یافتههای ارزشمند مطالعه'' تدوین بنیادهای فلسفی ودینی سند ملی آموزش وپرورش'' وسایر منابع معتبر اسلامی نیز استفاده شده است.

# • استفاده از آخرین یافتههای معتبر علمی

تمامی تحقیقات انجام شده(در محورهای سوم وچهارم مطالعات نظری)، طبق روششناسی مصوب میبایست بر یافتههای جدید هریک از حوزهها توجه داشته باشند. همچنین در چهارچوب مطالعات سند ملى آموزش وپرورش، گزارش نتايج مطالعه'' بنيانهاي روانشناختي سند ملي آموزش وپرورش وگزارش نتایج مطالعه " بنیانهای جامعهشــناختی سند ملی آموزش وپرورش ٔ نیز به اطلاع محققان در حوزه ساحتها و زیرنظامها رسیده است.

- ملاحظه واقع گرایانه ظرفیتهای موجود و محدودیتهای نظام تربیت رسمی و عمومی مطالعات مربوط به هر زیرنظام با نقد وضع موجود و بررسی رویکردهای جاری در هر حوزه(با استفاده از نتایج مطالعات انجام یافته در کمیته مطالعاتی محیطی و کمیته مولفههای اصلی سند ملى آموزش وپرورش ونيز مجموعه مطالعات استاني سند ملى وفراتحليل آنها) صورت گرفته است. همچنین نقد وبررسی مکرر اجزاء و بخشهای رهنامه توسط کار شناسان مجرب حوزه ســتادی وزارت آموزش وپرورش ومدیران ارشد این نظام، باعث شده تا ترسیم وضع مطلوب نظام تربیت رسمی وعمومی در رهنامه، حتی الامکان با توجه به مسائل و واقعیتهای موجود وپیش روی نظام آموزش وپرورش کشور ما صورت گیرد لذا می توان گفت که تدوین الگوی نظری در این مطالعات در عین معطوف بودن به وضع مطلوب با عنایت به شرایط موجود انجام یافته است.
- بهرهمندی از تجربیات موفق سایر نظامهای آموزشی درچارچوب نظام معیار اسلامی بخـش مهمی از مطالعات ناظر به سـاحتها و زیرنظامها، بررسی تطبیقی تجارب کشـورها و نمونههای موفق در عرصه بینالملل البته با توجه به سازگاری آنها با نظام معیار اسلامی و تناسب

با شرایط بومی بوده است. لذا تدوین هر الگوی مدون از سویی با توجه به مسائل بومی و از یک سو ناظر به تجربیات موفق، معتبر و منطبق با نظام معیار اسلامی در عرصه بینالملل بوده است.

# • انسجام و سازواری میان اجزاء و مؤلفههای رهنامه

نتاییج مطالعات در حوزه سیاحتها و زیرنظامها از طریق حضور یکی از اعضاء کارگروه تدوین برای تطبیق وتعدیل این نتایج با لوازم فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران وفلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران متناسبسازی شده و همچنین سعی بر آن بوده تا یافتههای هریک از مطالعات با نتایج دیگر مطالعات هماهنگ شود. یعنی کوشیدهایم تا اصول یا رویکردهای ساحتها وزیرنظامها ضمن متناسبسازی با مبانی واصول فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران حتی الامکان با اصول ورویکردها در ساحتها وزیرنظامهای دیگر هماهنگ و متناسبسازی شود تا ضمن قرار گرفتن در چهارچوب کلی فلسفه تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران با اصول ورویکردهای دیگرزیرنظامها سازگار باشند یا حداقل بین آنها ناسازگاری مشاهده نشود.

## ۵-۱. جایگاه رهنامه

در مطالعات طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش، براساس مدل مفهومی این مطالعات، نتایج دیگر فعالیتهای طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش - ناظر به آسیب شناسی و نقد وضع موجود و تدوین فهرست نقاط ضعف و قوت و فرصتها و تهدیدها، تعیین چالشها، ترسیم چشم انداز و پیش بینی راهبردهای اصلی وپشتیبان برای تحقق چشم انداز بیست ساله نظام - بر اساس مفاد رهنامه تعدیل گشته و نهائی می گردند.

بنابرایـن رهنامه، محکهای مفهومی مورد نیاز برای تدوین سـند تحول راهبردی نظام تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران را در موارد ذیل فراهم خواهد آورد:

- تدوین بیانیه مأموریت نظام
- شناسایی نقاط قوت و ضعف و تهدیدها و فرصتهای نظام (بر اساس نقد درونی و بیرونی آن)
  - تعیین چالشهای اساسی نظام (طی دو دهه آینده)
    - تعیین موقعیت راهبردی نظام
  - ترسیم چشمانداز نظام در افق بیست ساله(۱۴۰۴–۱۳۸۴)
  - تنظیم راهبردها و تعیین سیاستهای کلی توسعه راهبردی نظام
    - تدوین اهداف عملیاتی وراهکارهای اجرایی



افزون بر این، رهنامه به عنوان سند بالادستی برای هرگونه برنامه تحول آفرین و دراز مدت و طرح جامع و آینده نگر در نظام فعلی تربیت رسمی وعمومی ایفای نقش مینماید.

بنا براین رهنامه نظام تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران را باید به مثابه بنیان اصلی هر گونه قانون گذاری، سیاستگذاری و برنامهریزی جهت ایجاد تحول اساسی وراهبردی در نظام فعلی تربیت رسمی وعمومی به شمار آورد.

# ۲- مشخصات کلی نظام تربیت رسمی و عمومی

## ۱-۲. تعریف و قلمرو

تحقق تربیت رسمی و عمومی با عنایت به ویژگیهای آن که در فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران بیان شد مستلزم آن است که نهادی اجتماعی وفرهنگی، به عنوان مولفه اصلی بخش فرهنگ عمومی جامعه اسلامی - در جهت گسترش وتعالی مداوم ظرفیتهای وجودی نسل آینده و بسط و اعتلای تجارب متراکم اجتماعی ، با تکیه بر ارکان جریان تربیت ومشارکت فعال همه عوامل سهیم وموثر، متولی ومسئول تحقق شایسته تربیت رسمی و عمومی در همه سطوح کلان و خرد شود. لذا این نهاد به منظور تعالی کیفیت حیات فردی و اجتماعی آحاد جامعه و آماده شدن ایشان جهت تحقق مرتبه لازم وشایستهای از حیات طیبه، زمینه ساز تکوین وتعالی پیوسته هویت نسل آینده با تاکید بر تکوین وتعالی وجوه مشترک هویت در راستای شکل گیری واعتلای مداوم جامعه صالح براساس نظام معیار اسلامی خواهد بود.

بنابراین، تعریف " نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران " عبارت است از:

«نهاد اجتماعی و فرهنگی اسازمان یافته ای که، به عنوان مهم تربی عامل انتقال،

بسط واعتلاء فرهنگ عمومی در جامعه اسلامی ایران، مسئولیت فراهم آوردن زمینه

نظام مند وعادلانه کسب آمادگی متربیان جهت تحقق مرتبه ای از حیات طیبه در همه

ابعاد را برعهده دارد که تحصیل آن مرتبه برای عموم افراد جامعه، لازم یا شایسته

باشد". دستیابی به این مرتبه از آمادگی جهت تکوین وتعالی پیوسته هویت متربیان (با

تاکید برهویت مشترک انسانی اسلامی وایرانی ایشان) در راستای شکل گیری واعتلای

مداوم جامعه صالح براساس نظام معیار اسلامی مستلزم آن است که تربیت یافتگان

ایس نظام، شایستگیهای لازم جهت درک واصلاح مداوم موقعیت خود ودیگران را

کسب نمایند.»



۳۳۶

۱. کـه در مجموعـه باورها، نگرش هاو هنجارهای مقبول افراد جامعه، انواع دانش، هنر و فناوری محصول خرد جمعی و ارزشهای نهادینه حاکم بر روابط فردی، مدنی و اجتماعی تجلی مییابند

۲. نکته مهم وشایان تذکر این است که کلیت نظام تربیت رسمی وعمومی را، با توجه به لزوم نقش فعال همه ارکان اجتماع از جمله دولت اسلامی در آن، نهادی اجتماعی وفرهنگی - نه به منزله نهادی صرفا دولتی و نه به مثابه نهادی کاملاخصوصی وغیر دولتی - در نظر گرفته ایم هرچند بخشهای سیاست گذاری وبرنامه ریزی ونظارت از این نظام (نظیر وزارت تربیت رسمی وعمومی) عمدتا وابسته به دولت و تحت نظر نظام سیاسی و مولفه هایی از آن (نظیر شرکتها وموسسات پشتیبان یا برخی مدارس) خصوصی وبرخی نیز (نظیر شوراها وانجمنها) در زمره نهادهای مدنی (غیر دولتی) می باشند.

۳ - تعیین این مرتبه در طی بازههای زمانی توسط شـورای عالی تربیت رسمی وعمومی مشخص میشود. (رک به تعریف و وظایف این شورا)

ایـن نهـاد اجتماعی و فرهنگـی، با محوریت دولت اسـلامی (به لحاظ نقـش حاکمیتی آن در هدایت وپشتیبانی از جنبه بارز اجتماعی این نهاد) و با مشارکت فعال خانوادهها، رسانه ، نهادها و سازمانهای غیر دولتی، متولی تحقق شایستهی « جریان تربیت رسمی و عمومی » در همه سطوح سیاست گذاری؛ برنامه ریزی؛ پشتیبانی؛ هماهنگی و ساماندهی؛ اجرا و نظارت، ارزشیابی و اصلاح مى باشد.

با توجه مبانی حقوقی و روان شـناختی مذکور در فلسفه تربیت رسمی و عمومی قلمرو فعالیت نظام تربیت رسمی و عمومی (جامعه هدف) همه افراد<sup>۱</sup> تابع نظام جمهوری اسلامی ایران میباشند که بنا برقانون(به لحاظ دامنه سنی) مشمول ورود به نظام تربیت رسمی وعمومی هستند.

### ۲-۲. رسالت

بر بنیاد" فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران" و در راستای تحقق غایت و هدف کلی تربیت عمومی؛ رسالتِ ٔ "نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران " عبارت است از: «فراهــم آوردن زمینه تنظام مند و عادلانه کســب شایسـتگیهای فـردی، خانوادگی وجمعی لازم برای عموم افراد ٔجامعه ٔ به منظور دستیابی به مرتبه قابل قبولی از آمادگی جهت تحقق حیات طیبه در همه ابعاد.»

بدیهی است نظام تربیت رسمی وعمومی، هم باید از امکانات و اختیارات لازم برای انجام این رسالت مهم برخوردار باشد و هم نسبت به چگونگی ایفای آن در برابر جامعه، پاسخگو باشد. این نظام با ایفای چنین رسالتی، افزون بر تمهید شرایط لازم جهت تحقق غایت وهدف کلی تربیت

۱. شایان ذکر است این دامنه سنی بر حسب نیازهای ویژه واستعدادهای خاص متربیان و ضرورت بسط فرصتهای یادگیری تا تحقق حد نصاب قابل قبولی از شایستگیهای لازم، قابل انعطاف میباشد.

۲- رسـالت (یا ماموریت)عبارت اسـت از: ''کزاره معطوف به بیان مسـئولیت اصلی و مورد انتظار از هر یک از نهادهای سهیم در جریان تربیت"

۳- این زمینه سازی نظام مند هرچند عموما با نوعی الزام و اجبار برنامه ای(خصوصا در در مراحل آغازین تربیت) همراه است ولی باید به شکلی طراحی وانجام شود که متربیان با آگاهی واختیار اهداف نظام تربیتی را درخود محقق سازند

۴ - شــمول عموم افراد جامعه در تربیت رســمی و عمومی، شمول در زمانی است و محدوده سنی مشمولان این نظام حسب قانون و شرایط اجتماعی در اسناد بالا دستی تعیین میشود

۵. طبق قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران صرف نظر از ویژگیهای قومی، دینی و مذهبی از حق برابر بر تربیت برخوردارند، لذا تمامی افراد تابع نظام جمهوری اسلامی ایران که بر اساس قانون دارای حقوق و تکالیف تربیتی مشخص هستند باید از طریق نظام تربیت رسمی وعمومی، شایستگیهای لازم را برای حضور شایسته در حیات فردی وجمعی کسب کنند. بنا بر قوانین فعلی تمامی افراد کودک ونوجوان(۶-۱۸ سـاله) شـهروند جمهوری اسـلامی ایران باید از تربیت رسمی وعمومي بهره مند شـوند(يعني افراد لازم التعليم محسـوب ميشوند) ودر صورت محروميت از اين نوع تربيت، بايد حتى در سنین بزرگسالی ازنوعی تربیت عمومی جبرانی مناسب (آموزش بزرگسالان) بهره مند شوند.

رسمی وعمومی (نسبت به آحاد متربیان )، در قبال جامعه نیز به مثابه نهادی اجتماعی وفرهنگی، کار کرد اهای مشخصی خواهد داشت که می توان وباید با توجه به این کار کردها، عملکرد واقعی این نظام وعوامل سهیم وموثر در آن را مورد ارزیابی قرارداد.

#### ٣-٢.اهداف

در راستای تحقق غایت و هدف کلی تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران(که همان دستیابی به مرتبهای از آمادگی برای تحقق حیات طیبه در همه ابعاد است)، مجموعهای از شایستگیهای اساسی به عنوان اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی تعریف میشوند که شامل دو دسته اهداف مشترک و اهداف ویژه میباشد.

با توجه به هدف کلے جریان تربیت در جامعه ی اسلامی که «تکوین وتعالی پیوستهی هویت متربیان به گونهای است که بتوانند موقعیت خود ودیگران (نسبت به خود، خدا، دیگر انسانها و طبیعت)را به درستی درک و آن را بهطور مستمر با عمل صالح فردی وجمعی متناسب با نظام معیار اسلامی اصلاح نمایند.»

اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی به این شرح است:

## اهداف مشترک

انتظار میرود تربیت یافتگان نظام تربیت رسمی و عمومی برای ورود مطلوب به زندگی فردی، خانوادگی واجتماعی دارای شایستگیهای زیرباشند:

- دیندار<sup>۲</sup> (مومن به باورهای اسلام ناب، علاقه مند به ارزش های اصیل و عامل به دستورات و احكام اسلامي)؛
  - مودب و متخلق به آداب و اخلاق انسانی و اسلامی؛
    - حقیقت جو، خردورز و پرسشگر؛
      - انتخاب گر و آزاد منش؛
  - حق محور و مسئولیت پذیر نسبت به خدا، خود، جامعه و طبیعت؛
    - عدالت ورز، ظلم ستيز، مهربان و صلح جو؛
      - سالم و با نشاط؛
  - امیدوار نسبت به آینده و منتظر برپایی عدل جهانی(جامعه مهدوی)؛



۱. کار کرد عبارت است از اثر و نتیجه مطلوب از فعالیت هر یک از عوامل ونهادهای تربیتی که جهت تحقق رسالت آنها مورد انتظار و برای تحقق غایت واهداف تربیت ضروری باشد

۲ - البته دینداری نسبت به فرزندان اقلیتهای دینی ومذهبی رسمی مصرح در قانون اساسی با توجه به مفاد اعتقادت و احكام خود ايشان تعريف مىشود



- قانون گرا، منضبط و نظم پذیر؛
- خودباور، دارای عزت نفس، مصمم و با اراده؛
  - پاکدامن، باحیا، امین، بصیر و حق شناس؛
    - وطن دوست و استقلال طلب؛
      - جهادگر، شجاع و ایثارگر؛
      - مقتصد، خلاق و کار آفرین؛
      - جمع گرا و جهانی اندیش؛
    - دارای ذائقه هنری و زیبایی شناختی.

البته مرتبه قابل قبول و حد نصاب هر یک از شایستگی های پایه یادشده، توسط بالاترین مرجع سیاستگذار در نظام یعنی شورای عالی تربیت رسمی وعمومی دربازههای زمانی ده یا بیست ساله با توجه به ملاکهای یادشده در «فلسفه تربیت رسمی و عمومی درجمهوری اسلامی ایران» تعیین خواهد شد.

### اهداف ويژه

باتوجه به لزوم ملاحظه تفاوتهای متربیان، اهداف ویژه نظام تربیت رسمی و عمومی، در سطوح ملی، منطقهای و مدرسهای و برحسب نیازها و ویژگیهای فردی و اجتماعی وملاحظات جنسی، جنسیتی و سطح رشد متربیان توسط مراجع ذی صلاح (البته در چهار چوب اهداف مشترک تربیت رسمی وعمومی) تعیین می شوند.

# ۴-۲.کارکردها۱

باتحلیل غایت، هدف کلی و اهداف تربیت رسمی وعمومی و با توجه به رسالت نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران، میتوان موارد ذیل را به عنوان مهمترین کارکرد های این نظام در نظر گرفت:

# کارکردهای اختصاصی۲

• زمینهسازی برای شناخت ظرفیتهای وجودی متربیان و کمک به تکوین وتعالی پیوسته هویت آن - با تاکید بر ابعاد مشترک انسانی، اسلامی وایرانی -بر اساس نظام معیار اسلامی

۱. تربیت رسمی و عمومی از منظر کارکردها یا نتایج وپیامدها مورد بررسیهای زیادی قرار گرفته است در اینجا مقصود از کارکردها، آثار قصد شده ومطلوب نظام تربیت رسمی وعمومی است.

۲. منظور از کارکرد اختصاصی، پیامد واثر مطلوبی است که عمدتاً از فعالیت نظام تربیت رسمی وعمومی بدست آید.

- بستر سازی برای کسب شایستگیهای اساسی و پایه در متربیان برای دستیابی به مراتبی ازحیات طیبه و پاسخ گویی به نیازهای حال و آینده خود و جامعه
- فراهم آوردن زمینههای لازم برای ورود تربیت یافتگان به انواع تربیت تخصصی (آموزش عالی و تربیت حرفه ای)
- اشاعه و ترویج عادلانه دانش پایه و کاربردی و فنآوریهای مورد نیاز جامعه و زمینهسازی برای اعتلای آنها

# کارکردهای مشترک<sup>۱</sup>

نظام تربیت رسمی و عمومی همراه با سایر عوامل سهیم در تربیت عمومی دارای کارکردهای مشترکی نیز میباشد که اهم آنها عبارتند از:

- تقویت هویت انسانی، اسلامی-ایرانی متربیان وارتقاء سطح فرهنگ عمومی(باورها و ارزشهای مشترک انسانی، اسلامی، ملی) افراد جامعه؛
  - حفظ، ارزیابی و تعالی میراث فرهنگی (اسلامی و ایرانی) و انتقال آن به نسل جوان
- گسترش عدالت اجتماعی و تحرک اجتماعی طبقات محروم بر اساس کسب شایستگی ها؛
  - گسترش اعتماد عمومی و امنیت اجتماعی (و دیگر مصادیق سرمایه اجتماعی)؛
    - ایجاد انسجام اجتماعی و تحکیم وحدت ملی؛
- بسط مشارکت سازنده و نقش آفرینی عموم آحاد مردم در تحولات اجتماعی و سیاسی مورد انتظار در نظام اجتماعی-سیاسی مبتنی بر مردم سالاری دینی؛
  - تنظیم وگسترش روابط فردی، خانوادگی و اجتماعی بر مبنای نظام معیاراسلامی؛
    - گسترش روحیه استقلال طلبی، آزادی خواهی و ظلم ستیزی بین آحادجامعه
- ارتباط برادرانه با جوامع اسلامی در جهت شکل گیری امت واحده اسلامی وبرپایی جامعه عدل مهدوی(عج)
- بسط روابط انسانی ومسالمت آمیز وحق محورانه ومبتنی برعدالت با مردم دیگر کشورهای جهان.

# $^{7}$ رهیافت.

با عنایت به مبانی دین شناختی مندرج در فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران از آنجا که



۱. مقصود از کارکردهای مشترک آثار مطلوبی است که محصول فعالیت همه عوامل سهیم در جریان تربیت عمومی باشند و توجه به آنها، زمینه مشارکت وهمسوئی وتقسیم کار ملی بین این عوامل را فراهم میآورد

۲. منظـور از رهیافت، جهتگیری کلان حاکم بر کلیت نظام تربیت رسـمی و عمومی اسـت کـه رویکرد اصلی کل نظام و زیرنظامهای اصلی در مواجهه با مسائل و موضوعات مهم، از این رهیافت الهام می گیرند.

باید به دین به مثابه آئین زندگی وجاری و ساری در متن زندگی فردی و خانوادگی واجتماعی، توجه داشت، نظام تربیت رسمی و عمومی و همه مولفههای آن باید بر اساس آموزههای اسلامی کـه ازمنابع معرفتی معتبر اســلام(قرآن، ســنت پیامبر اکرم (ص) و معصومیــن (ع) وعقل) یا در چهارچوب آنها سامان پابند که براساس احکام اولی، ثانوی و ولائی مربوط به جریان تربیت حسب فرایند اجتهاد وبا استفاده از یافتههای علمی و کارشناسی سازگار با این آموزههای اسلامی برگرفته شده اند..

لذا، رهیافت حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران، دین محوری است.

بنابراین با آنکه در شناخت وجهت دهی جریان تربیت در نظام تربیت رسمی و عمومی بایدازیافته هاو نتایج انواع دانش و خرد متراکم بشری استفاده شود، لیکن کلیت این نظام باید بر اساس مبانی وارزشهای دینی سازمان یافته و با نظام معیار اسلامی سازگار و هماهنگ باشد.

# ۶-۲.روپکرد اساسی

رویکرد اساسی نظام تربیت رسمی و عمومی سازگار با رهیافت دین محوری به این شرح است: موقعیت شناسی و موقعیت آفرینی براساس نظام معیار اسلامی؛

با توجه به نقش مهمی که درک و اصلاح موقعیت در تکوین وتعالی هویت متربیان ' خصوصا در دوره تربیت رسمی و عمومی دارد، باید نظام تربیت رسمی وعمومی را به مثابه نظامی دانست که با داشــتن خصوصیاتی- نظیر پویایی، آینده نگری وتحــول آفرینی، توجه به اقتضائات بومی و ملی وبهره مندی از کارگزارانی فکور ومتعهد به نظام معیار اسلامی- زمینه ساز درک شایسته مربیان ومتربیان از موقعیت خویش ودیگران و عمل برای اصلاح مداوم آن براساس انتخاب والتزام اختیاری و آگاهانه نظام معیاراسلامی میشود.

تحقق این رویکرد مستلزم تغییرات هماهنگ و منظمی در تمامی ابعاد و سطوح تصمیم گیری

۱ - گروههایی از متربیان مخاطب نظام تربیت رسـمی وعمومی نیازهای تربیتی خاصی دارند(افراد دارای نیازهای یادگیری ویژه؛ دارای استعدادهای ویژه؛ ساکن مناطق محروم و کم برخوردار(روستایی، عشایر و حاشیه نشین ) فاقد سرپرست یا دارای سرپرست نا صالح) بر اساس رویکرد بسط عدالت تربیتی سازو کارهای خاصی درون جریان اصلی تربیت درنظام تربیت رسمی و عمومی طراحی و اجرا میشود. اگرچه، رویکرد اساسی نظام تربیت رسمی و عمومی در راستای تربیت گروههای با نیاز های خاص این است که علی الاصول تربیت مورد نیازو ویژه این گروهها در شرایط معمول و در کنار گروههای عادی متربیان انجام گیرد اما در صورت ضرورت(عدم امکان حضور در میان دیگران یا رعایت مصلحتهای تربیتی ) جداسازی وتفکیک این گروه از متربیان می تواند با نظر والدین و بررسی کارشناسی صورت پذیرد..

## ٧-٢. روابط

از آنجا که نظامهای اجتماعی در خلاء عمل نمینمایند و با سایر نهادها و نظامهای اجتماعی روابط و کنش متقابل دارند، عملکرد درست یک نظام به برقراری روابط صحیح و اصولی با دیگر نهادها و نظامهای اجتماعی نیز وابسته است. بر این اساس نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت خود نیازمند روابط صحیح با ارکان تربیت و دیگر عوامل موثر و سهیم در جریان تربیت میباشد چرا که برای تحقق رسالت و اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی، همگان به نوعی مسئولیت دارند. به سخن دیگر نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت و اهداف خود باید از ظرفیتهای جامعه حداکثر استفاده را بنماید.

به بیان دیگرتمام نهادهاودستگاههای اجتماعی مسولیت دارند تا زمینه هدایت آحاد جامعه رابرای دستیابی به آمادگی جهت تحقق حیات طیبه در راستای وصول به مقام قرب الهی وجایگاه رفیع خلیفه الهی فراهم آورند که تجلی این رسالت خطیر کمک به نهادهای تربیتی برای زمینه سازی تربیت همگان (به ویژه نسل آینده) درچارچوب نظام معیاراسلامی میباشد.

# ۱-۷-۱. روابط با ارکان

نظام تربیت رسمی و عمومی برای تحقق رسالت و کارکردهای خود از مشارکت همه عوامل سهیم و موثر در جریان تربیت بهره مند می شود، اما در این میان به طور کلی بر چهار رکن مهم و اساسی اتکا دارد که عبارتند از: دولت اسلامی (حاکمیت) نخانواده، ، رسانه و نهادها، سازمانهای غیر دولتی؛ که این چهار رکن نقش تکمیل کننده و متعادل کننده یکدیگر را دارند  $^{3}$ :

# دولت اسلامی (حاکمیت)

• در نظام تربیت رسمی و عمومی مسئولیت اصلی سیاستگذاری، نظارت و پشتیبانی از امر تربیت رسمی وعمومی بر عهده دولت اسلامی (حاکمیت) است. بنابراین با توجه به قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران همه عناصر دولت اسلامی (حاکمیت) – از رهبری و مقام ولایت فقیه ونهادهای سیاستگذار، نظارتی، قضایی، و تبلیغی تحت نظر ایشان (نظیر مجمع تشخیص مصلحت، شورای عالی انقلاب فرهنگی، صدا وسیما، قو ه قضائیه

۱.. منظور از رکن در نظام تربیت رسمی و عمومی، عامل اصلی(سمهیم) در تحقق شایسته جریان تربیت رسمی و عمومی است.

منظور از حاکمیت در اینجا همه نهادها و سازمانهای مربوط به نظام سیاسی حاکم (Government) است نه خصوص قوه مجریه یادولت در اصطلاح رایج(=State)

۳ - چگونگی ارتباط ارکان تربیت و تعامل آنها در وظایف شـورای تربیت رسـمی وعمومی به عنوان یکی از مولفههای این نظام تبیین شده است.



)تا قوه مقننه(مجلس شـوراي اسـلامي وشـوراي نگهبان) وقوه مجریه(همه وزار تخانهها وسازمانهای وابسته) - بایدبه نحوی در ایفای این مسئولیت سترگ متناسب با اختیارات قانونی و امکانات خودمشارکت داشته باشندکه با توجه به شأن هدایتی حاکمیت اسلامی (بر اساس فلسفه سیاسی تشکیل حکومت اسلامی) این امر، مهمترین مسئولیت فرهنگی آنها به شمار می آید.

### خانواده

• خانواده در نظام تربیت رسمی وعمومی (در تداوم نقش آفرینی تربیتی خود در مرحله پیـش از ورودفرزندان به نظام تربیت رسـمی وعمومی ) نقش اصلی را برعهده دارد وباید با کسب شایستگیهای لازم، در امر تربیت فرزندان خود مشارکت فعال داشته باشد وبایددانش ومهارت لازم نسبت به اهداف، برنامهها، اصول وروشهای حاکم درمدرسه، توانائی تعامل اثربخش وتعالی جویانه بانظام تربیت رسمی وعمومی را کسب نماید. ازسوی دیگر، نظام تربیت رسمی و عمومی نیز باید زمینه حضور فعال خانوادهها و مشارکت همه جانبه آنان را درتمام سطوح تصمیم گیریها و فعالیتها (البته در چهارچوب مبانی، اصول و سیاستهای کلان نظام) فراهم کند تا از این طریق بسیاری از کاستی هارا جبران کند، که ناشیی از دوگانگی فرهنگ خانه ومدرسه وناهماهنگی اهداف وتفاوت اولویتها و روشهای تربیتی خانواده و مدرسه وسیاستها و برنامههای نظام تربیت رسمی و عمومی مى باشد.

در راستای تحقق حق وتکلیف والدین نسبت به تربیت فرزندان، خانواده در نظام تربیت رسمی و عمومی نقشهای زیر را بر عهده دارد:

- انتخاب آگاهانه نوع مدرسه برای فرزندان خود
- کسب آگاهی فزونتر نسبت به مسئولیت تربیتی خویش وعدم واگذاری تمامیت این مسئولیت به دیگران
  - نظارت بر کارکرد مدرسه وارائه بازخوردهای لازم وبموقع به مدیران ومربیان
- مشارکت در فعالیتهای مدرسهای مانندمشارکت در طراحی و اجرای برنامههای درسی وتربيتي غير الزامي درساعات درسي وغير أن
- حضورفعال واثربخش درسیاستگذاریها و برنامهریزیهای نظام تربیت رسمی و عمومی مانند حضور نمایندگان نهاد خانواده درشوراهای در سطوح مختلف

- انتخاب سطوح بالاتری از تربیت برای فرزندان خود در ساحتهای مختلف ازطریق نظامهای تربیتی جانبی و مکمل
  - مشاوره ور اهنمایی فرزندان برای همراهی وتحقق اهداف وبرنامههای مدرسه
  - ایجاد تشکیلات مردم نهاد برای توسعه کمی و کیفی نظام تربیت رسمی و عمومی

# نهادها و سازمانهای غیر دولتی

• با آنکه نهادها و سازمانهای غیر دولتی طیف گستردهای از موسسات ونهادهای عمومی وخصوصی مانند رسانههای جمعی مساجد و حوزههای علمیه، شوراها، شهرداریها،دانشگاهها ومراکز پژوهشی، انجمنهای علمی وحرفه ای، نهاد وقف و سایر سازمانهای مردم نهاد را در برمی گیرند که همه آنهارا میتوان به عنوان عوامل سهیم ویا موثر، درپشتیبانی از نظام تربیت رسمی وعمومی دخیل دانست، چنانچه بنگاهها وموسسات خصوصی نیز میتوانند و باید - با رعایت ضوابط - در جریان تربیت رسمی وعمومی مداخله موثر داشته باشند؛ اما منظور از نهادها وسازمانهای غیر دولتی به عنوان رکن نظام تربیت رسمی وعمومی به ویژه آن دسته از این نهادها وسازمانهای غیر دولتی به دولتی است که به صورت سازمان یافته یا داوطلبانه در جریان تربیت نقش آفرین بوده و بطور مشخص عهده دار مسئولیت خاصی در زمینه کمک به نظام تربیت رسمی وعمومی میشوند (نظیر انجمنهای اولیاء ومربیان، انجمنهای علمی مربوط به متخصصان تربیتی، تشکلهای حرفهای مربیان، جامعه خیرین مدرسه ساز)

### رسانه

همانگونه که در فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی ذکر شد با توجه به نقش رسانه و تحولات فناوری اطلاعات وار تباطات و گستره نفوذ و تاثیر گذاری آن در فرآیند تربیت، می باید از رسانه نیب به عنوان یکی از عوامل بسیار سهیم و موثر در فرآیند تربیت وحتی به مثابه رکن آن نام برده شود. زیرا در عصر حاضر با تأسیس شاهراه هاوشبکههای اطلاعاتی و ایجاد ابر متنها و فرا زبانها، زندگی انسان متحول شده و معنای تازهای از زندگی پدید آمده است. البته از مجموعه رویکردهایی که در زمینه ورود فناوری اطلاعات وار تباطات به عرصه تربیت وجود دارد، اتخاذ رویکرد اصلاح گرانه و کل گرانه در مواجهه با تغییرات حاصل از فناوری کارساز تر است. یعنی در عین هشیاری و توجه به تبعات منفی ناشی از فناوری، باید اثرات مثبت آن را مورد توجه قرار داد و تعاملی سازنده بین فرهنگ و فناوری را پذیرفت.





برای ایجاد هماهنگی وهم سوئی میان عوامل متعدد سهیم در تربیت رسمی وعمومی، عموم افراد جامعه باید هم غایت، هدف کلی واهداف مشترکی برای انواع تربیت عمومی -اعم از رسمی وغير رسمى - تعيين شود وهم با تقسيم كار و وظايف ميان عوامل سهيم، زمينه هم افزائي وتعامل سازنده بین آنها فراهم شود. در این میان باید بطور ویژه در سطح ملی نوعی تعامل، هماهنگی وتقسیم وظایف با نهادهای ذیل به عمل آید:

- خانواده
- نظام آموزش عالى
- رسانه ملی و سایر شبکههای ارتباطی ملی
  - حوزههای علمیه
- نهادهای تبلیغات دینی(مساجدومؤسسات مذهبی، سازمان تبلیغات اسلامی و....)
  - نهادهای تربیت غیر رسمی (مطبوعات، هنرهای نمایشی ومراکز فرهنگی)
    - نظام آموزش فنی و حرفه ای(وزارت کار وامور اجتماعی، و..)

# ٣-٧-٢.روابط با ساير عوامل موثر

موفقیت و ناکامی نظام تربیت رسمی وعمومی متاثر از عملکرد دیگر عوامل اجتماعی میباشد که در این زمینه حاکمیت اســلامی (به مثابه دولت زمینه ساز هدایت) نه تنها باید با اتخاذ تدابیر لازم این عوامل و نهادها را در فراهم آوردن دیگر زمینه های تحقق مراتب حیات طیبه در همه ابعادجهت دهی نماید، بلکه لازم است با تنظیم سیاستهای مناسب عملکرد آنها را حتی الامکان دارای صبغه وعملکردتربیتی نماید و (در صورت عدم امکان )راهبردهای مناسبی برای جهت دادن به پیامدهای عملکرد آنها اتخاذ نماید.

• محیط فرهنگی(نهاد دین و حوزههای علمیه، نهاد علم و پژوهش، نهاد ارتباطات و نهاد هنر) محیط فرهنگی بالاترین سطح تعامل را با نظام تربیت رسمی و عمومی دارد و به عنوان اصلی ترین عامل اثر گذار در امر تربیت باید همسویی و هماهنگی لازم را با سیاستها و برنامههای نظام تربیت رسمی و عمومی داشته باشد و از این طریق بستر مناسبی را برای تحقق اهداف تربیت (چـه قبل از ورود متربی به نظام تربیت رسـمی و عمومـی و چه بعد از آن) فراهم کند. نظارت بر عملکرد دستگاههای فرهنگی و هماهنگی بین سیاستها و برنامههای آنها بر عهده شورای عالی تربیت است.

• محیط اقتصادی(بخش تولید، بخش خدمات و بخش خصوصی...)

نهادهای اقتصادی(دولتی وغیر دولتی) به عنوان عامل پشتیبان سهم تعیین کنندهای در تحقق اهداف تربیت دارند و باید در تأمین و تخصیص منابع اولویتهای نظام تربیت رسمی و عمومی را مد نظر قرار دهند. اولویت تخصیص منابع در تمامی ابعاد جهت تحقق عدالت تربیتی خصوصاً در مناطق/ اقشار محروم یا متربیانی با نیازهای ویـژه باید یکی از جهت گیریهای کلان برنامههای اقتصادی باشد.

• محیط رسانهای و فن آوری(رسانه ملی، مطبوعات، اینترنت، ماهواره، رایانه وانواع نرم افزار)

ظرفیت محیط رسانه ای و فناوری باید در راستای اهداف، سیاستها و برنامههای نظام تربیت رسمی و عمومی مورد استفاده قرار گیرد، به گونه ای که زمینه رشد توانمندیهای متربیان در شناخت و بهره گیری و توسعه نتایج تجارب متراکم بشری در عرصه علم و فنآوری را امکان پذیر نماید. این جهت گیری نه تنها متربیان راقادر مینماید تا با عنایت به تغییرات و تحولات آینده با کسب دانش لازم و بینش ارزشمدار نسبت به جهان هستی و پدیدههایش احترام قائل شوند بلکه، روش مسئولانه ای در مواجهه با آن اتخاذ نمایند. بدیهی است تأثیرات نا مطلوب محیط رسانه ی و فناوری با توجه به رویکرد مصون سازی بجای محدود سازی در نظام تربیت رسمی و عمومی ظرفیتهای لازم را در متربیان برای برخورد سازنده فراهم می کند.

• جامعه محلی(مساجد، شوراها، شهرداریها، تشکلها وسازمانهای اجتماعی...)
مدرسه به عنوان کانون تربیت برای تدارک فرصتهای تربیتی غنی و متنوع نیاز مند مشارکت
جامعه محلی و ایفای نقش مسئولانه آن در بسترسازی و پشتیبانی از جریان تربیت در سطح
مدرسه است. شوراهای شهر، شهرداریها، مساجد و سایر تشکلهای محلی باید بخشی از منابع
و فعالیتها خود را در راستای تحقق انتظارات مدارس سازماندهی نمایند و پاسخگویی به نیاز
مدارس را در اولویت برنامههای خود قرار دهند.متقابلا نظام تربیت رسمی وعمومی ومدارس
نیزباید تدابیری اتخاذنمایندتابتوانند خدمات فرهنگی، علمی، تربیتی واجتماعی به جامعه محلی
ارائه دهند.



مباری کی در نظام تعلیم و ترا

• محیط سیاسی و اجتماعی(دولت، احـزاب، نهادهای مدنی غیـر دولتی و عمومی وسـازمانهای مردم نهاد – نظیرهلال احمر، بسـیج، انجمنهای اسلامی، انجمنهای علمی و موسسات فرهنگی وسازمانهای خیریه –..)

لازمه مشارکت فعالانه مدرسه به عنوان کانون تربیت، مشارکت کلیه عوامل و تصمیم گیری جمعی است، وجود یک نظام نیمه متمرکزمدیریتی برای تحقق اهداف تربیت رسمی وعمومی، شرط لازم است (گرچه شرط کافی نیست). توجه به ویژگیهای قومی و فرهنگی و جغرافیایی در مناطق مختلف برای پاسخگویی به نیاز متربیان نیازمند کاهش تمرکز در تصمیمات و افزایش مشارکت عوامل سهیم و مؤثر در سیاستها و برنامههای تربیتی است. دولت و سایر نهادهای سیاسی واجتماعی بایدضمن رعایت جنبههای حاکمیتی تربیت رسمی وعمومی، بستر این گونه مشارکت را در همه سطوح تصمیم سازی و تصمیم گیری به تناسب فراهم کنند.

## • محیط قضایی وامنیتی

از آنجا که زمینه سازی برای دستیابی متربیان به اهداف تربیت در محیط امن و دور از عوامل هستی زدا رخ می دهد لذا محیط قضایی و امنیتی با وضع قوانین و تأسیس واحدهای نظارت و کنترل از "حق و مسئولیت تربیت" دیده بانی نموده و زمینه شکل گیری رفتارهای آسیب زای تربیتی را در جامعه در تمامی مراحل تربیت کاهش دهد.باتوجه به نقش بی بدیل و تعیین کننده نظام تربیت رسمی و عمومی ومربیان آن درپیشگیری از ووقوع جرایم و آسیبهای اجتماعی و نیز تامین و پایدارسازی امنیت ملی و مقابله با خطراتی فرهنگی (نظیر جنگ نرم و تهاجم فرهنگی)، نهادهای مذکور باید مساعدت و مشارکت لازم برای ارتقای کیفیت برنامه هاوفعالیتهای تربیتی مدارس رامعمول دارند.

• محیط بین المللی (سیاست و اقتصاد جهانی، قوانین و معاهدات بین المللی و...) نظام تربیت رسـمی و عمومی باید در مواجهه با تحولات و چالشهای محیط بینالمللی نسبت به شـناخت راهبردهاو سیاسـتهای بینالمللی اقدام نموده و بسـتر تغییرات متاثر از این امور را در عرصههای تأثیر گذار بر جریان تربیت شناسـایی نموده و با تحلیل محیط پیرامونی و فهم منطق حاکـم بر موقعیتهای بینالمللی به بازتعریف راهبردهایش اقدام نماید. این امر باید در راسـتای اهداف تربیت و رعایت نظام معیاراسـلامی صورت گیرد. البته در عین حال، دستیابی به تجربیات علمـی جدیـد و تبیین نقش نظام تربیت رسـمی و عمومی در سـطح بینالمللـی وحضور فعال درمحافل علمی وپژوهشی بین المللی وارائه نظریات وتجربیات اسلامی وبومی در این عرصهها باید در اولویت قرار گیرد.

## ۸-۲. ساختار نظام تربیت رسمی و عمومی

بحث درباره ساختار نظام تربیت رسمی و عمومی مشتمل است بر توصیف و تبیین مراحل تربیت (دورههای تربیت ) و اصول حاکم بر آنها، تعریف مولفهها و زیر نظامهای اصلی و بیان نقش و وظایف آنها که در ذیل به آنها می پردازیم.

# ۱-۸-۲. دورهها و مراحل تربیت دورههای تربیت و اصول حاکم بر آنها

براساس یافتههای فلسفه تربیت در جمهوری اسلامی ایران، مسئولیت امر تربیت پیش از آغاز تربیت رسمی، بر عهده خانواده است و سایر نهادها باید به خانواده در تدارک زمینههای لازم کمک نمایند. اما با توجه به اهمیت مراحل اولیه رشد در حیات آدمی و تأثیرات آن در مراحل بعدی در صورتی که خانواده نتواند شرایط لازم را برای رشد کودک فراهم نماید یا بنا به دلایلی کودک از سرپرستی خانواده محروم باشد، حاکمیت وظیفه حمایت از خانواده و یا ایجاد شرایط لازم برای رشد همه جانبه کودک را بر عهده خواهد داشت.

لذا شروع زمان تربیت رسمی و عمومی مرتبط با سن بوده و همه متربیان یک سن خاص در آغاز هر سال تحصیلی را دربرمی گیرد و از متربیان انتظار میرود در پایان هر مرحله به سطوح معینی از شایستگی ها(توانایی و صفات) دست پیدا کنند. ارزیابی از سطح شایستگیها در درون و پایان هر مرحله با هدف درک و بهبود موقعیت بر اساس انتخاب و التزام نظام معیار اسلامی از سوی متربی و به منظور رشد همه جانبه ومتعادل ظرفیتهای وجودی متربیان، صورت می گیرد.

# اصول و ویژگی حاکم بر دوره ها

با توجه به آنچه گذشت اصول ٔ حاکم بر تمامی دورههای تربیت و نیز ویژگیهای هر یک از دورههای تربیت در نظام تربیت رسمی وعمومی عبارتند از:

اصول

• در تعیین زمان شروع و پایان، سطوح و مراحل کلیدی/گذر در هر یک از دورههای تربیت باید ویژگیهای رشدی متربیان ٔ مورد توجه قرار گیرد.

۱. در ارائه این اصول، از اصول عام حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی استفاده شده است.

۲ - برای تبیین رشد و مراحل آن نظریههای مختلفی از سوی صاحبنظران مطرح شده که هیچ کدام به تنهایی قادر به تبیین تمام و کمال رشد و ابعاد آن نبوده است. به نظر بسیاری طبیعت و تربیت برای تأثیر گذاری بر رشد با هم تر کیب می شوند و تغییرات رشدی برآمد اکتساب و اضافه شدن ویژگیهای جدید به ویژگیهای قبلی و مستلزم میزانی از ثبات و پایداری است. این مراحل در منابع دینی شامل: مرحله اول کودکی (هفت سال اول زندگی) مرحله دوم کودکی (هفت سال دوم زندگی مرحله نوجوانی و بلوغ (هفت سال سوم زندگی) است. مرحله اول کودکی خود به دو مرحله تقسیم می شود، که





- در وضعیت فعلی سن ورود به مدرسه ۲ سال تمام میباشد که (با عنایت به شـواهد تجربی و) درصورت فراهم آمدن شـرایط لازم و مناسب میتوان آن را به
   ۵ سال تمام تقلیل داد. متربیان میتوانند بنا به تشخیص خانوادهها در ماه تولد یا هر زمانی که کودک آمادگی ورود به مدرسـه را داشته باشد در مرحله مقدماتی نظام تربیت رسمی و عمومی پذیرفته شوند.
- برنامه درسی دورهها تابع نیازها و ویژگیهای رشدی در هر یک از سطوح و مراحل کلیدی اگذر است و باید در طراحی و تدوین آن به طیف تفاوت های رشدی توجه شده و برنامه درسی از انعطاف لازم برای پاسخگویی به نیازهای متربیان برخوردار باشد.
- ارزشیابی از وضعیت تربیتی متربیان در مراحل کلیدی/گذر از هر دوره به دوره بعد بر اساس سطح شایستگیهای تعیین شده برای هر مرحله بر اساس سن، شرایط بلوغ جسمی، رشد اجتماعی، استانداردهای برنامه درسی و نظر مربیان صورت می گیرد. در مروارد خاصی که تصمیم گیری متوجه متربیان با نیازهای ویژه یا افراد مستعد است، مشارکت اولیاء برای تصمیم گیری ضروری است.
- متربیان علی الاصول دوره آموزش رسمی و عمومی را در ۱۲ سال طی مینمایند. این زمان برای متربیان مستعد یا افرادی که داری نیازهای ویژه ٔ میباشند متناسب با سطح توانایی آنان سازماندهی خواهد شد.
- ارزشیابی در مورد میزان کارآیی نظام تربیتی در سطح ملی در مراحل کلیدی اگذر صورت می گیرد و اطلاعات لازم را برای قضاوت در اختیار تصمیم گیرندگان در سطوح مختلف نظام تربیت رسمی و عمومی قرار می دهد.
- مشاوره و هدایت تربیتی، شامل تمامی مراحل تربیت است و معطوف به تمامی فعالیتهای مرتبط با سـه بخش تجویزی(الزامی)، نیمـه تجویزی(انتخابی)، و غیر تجویزی(اختیاری) برنامههای درسی است.

تربیت در مرحله اول بر عهده خانواده میباشد. اما به دلیل این که مطالعات میدانی در خصوص تعیین ویژگیهای رشدی متربیان ایرانی وسن ورود آنان به مدرسه انجام نشده است، لذا در تعیین ساختار از نتایج مطالعات بینالمللی که خصوصیات رشدی متربیان را در بین کشورهای مختلف بررسی نموده متناسب با اقتضائات فلسفه تربیت رسمی وعمومی وشرایط کشوراستفاده شده است.

۱. ضمناً در شرایط اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی خاص که کودک با محرومیتهایی روبرو است یا در مواردی که خانواده توان سرپرستی کودک را ندارند ورود کودکان به نظام تربیت رسمی و عمومی از پایان سن ۴ سالگی است. البته این نوع تربیت جنبه غیر رسمی داشته و با هدف کمک به متربیان برای ورود به دوره تربیت رسمی وعمومی همراه با آمادگیهای لازم صورت می گیرد.

۲ - اعم از تجهیزات، منابع آموزشی، مربی و....

- فرایند تربیت در پایان دوره متوسطه باید امکان ورود متربیان به دوره های(متنوع تربیت شغلی را برای اشتغال ونیازهای بازار کار و سایر فعالیتهای علمی، اقتصادی، اجتماعی در سطح جامعه را متناسب با تواناییها، علایق آنان فراهم نماید.
- ارائه خدمات حمایتی و مشاورهای به خانوادهها در تمامی دوره ها به ویژه برای کودکان در مناطق دوزبانه، خانوادههای محروم از اهمیت واولویت بیشتری برخوردار است.

# ویژگی مراحل تربیت مرحله اول تربیت<sup>۲</sup>

- توجه به محوریت نقش خانواده در تدوین واجرای برنامههای تربیتی
- وجود ارتباط و هماهنگی کامل میان عوامل ونهادهای تربیت رسمی و غیر رسمی ّ
- انعطاف پذیر بودن برنامهها و تدارک فرصتهای تربیتی برای کسب آداب (رفتارها و مهارتهای شایسته اخلاقی و دینی جهت زندگی مطلوب، فردی خانوادگی و اجتماعی،) و کنترل امیال آنی از طریق تنظیم بیرونی.
- رشد جنبههای طبیعی، بینش هاوگرایشهای فطری با توجه به جنبههای شهودی و روحیه کاوش گرانه متربی در برنامههای تربیتی .
- توجـه به تعامل پیچیده عوامل درونی و بیرونـی در فرآیندتربیت و تدارک محیطی غنی وشاداب و متنوع برای بروز تفاوتهای فردی در ابعاد مختلف وجودی .
- توجـه به آزادی عمل متربی در برنامهها وفعالیتهای یادگیری و ارتباط آن با تجربیات روزمره زندگی و چشیدن لذت دانایی.
  - توجه به پرورش حواس، بکارگیری تخیل و آغاز شکل گیری منش کودک.
- ایجاد زمینههای عاطفی برای انس وموانست بامفاهیم قرآنی و ارزشهای اسلامی متناسب باشرایط سنی متربیان.



۱ - ارائه این خدمات قبل از ورود متربیان به دوره تربیت رسمی و عمومی به دلیل اهمیت زاید الوصف آن درجریان تربیت و مداخلاتی که در این دوره طلایی برای کمک به متربیان میتوان انجام داد حائز اهمیت زیادی است.

۲ - مرحله اول و دوم در محدوده دوره تمهید و معادل دوره کودکی اول و دوم محسوب میشود.

مرحله اول شامل دوره پیش دبستان/آمادگی و سالهای اول و دوم دبستان (در نظام فعلی) است. این مرحله در طرح کلیات تغییربنیادی نظام(۱۳۶۷) شامل دوره اساس بوده است.

۳ - تمامی مراکزی که به نوعی وظیفه ارائه خدمات تربیتی به متربیان را در سطح جامعه قبل از ورود به تربیت رسمی و عمومی بر عهده دارند.باید همچنان در جریان تربیت کودکان مشارکت جدی (البته با هماهنگی و وحدت هدف)داشته باشند

## مرحله دوم تربیت ۱

- وجود هماهنگی و همسویی رابطه میان خانواده، مدرسه و سایر نهادهای سهیم برای تدارک تجربیات غنی و متنوع فردی و گروهی در داخل و خارج از محیط مدرسه.
- تـدارک برنامهها و فرصتهای تربیتی برای فراهم آوردن امکان کسب تجربیات عملی مختلف، بـه منظور پرورش مهارتها، باورها و گرایشهایی که زمینه ساز عمل و تداوم عمل فرد در آینده برای دستیابی به هویت یکپارچه میباشند.
- پرورش روحیه کارجمعی و مسئولیت پذیری، قدرت تشخیص و باز شناسی ارزش ها-خوب و بد و زشت و زیبا- در متربیان.
- توجه به تفاوت متربیان و محدودیت آنها در کسب دانشهای پایه وایجاد شرایط مناسب برای یادگیری مفاهیم اساسی و درک روابط علت و معلولی جهت دستیابی به تفکر منطقی و علمی .
- تـدارک فرصتهای تربیتی که امکان بکارگیری و پرورش ظرفیت شـناختی را از طریق فعالیت و تلاش متربی فراهم کند.
- زمینه سازی برای شناخت علاقهٔ شخصی و پرورش خلاقیت وقوه تخیل متربیان جهت دستیابی به ظرفیتهای وجودی ایشان (با تکیه بر قوه ابتکار و تلاش شخصی) .

# مرحله سوم تربیت

- وجود هماهنگی و همسویی میان خانواده و سایر نهادهای سهیم در جریان تربیت رسمی و عمومی، برای کمک به فرد در شناخت وانتخاب آگاهانه نظام معیاراسلامی و التزام به آن
- توجه به عنصر اختیار) در تربیت اعتقادی، عبادی واخلاقی(برای انتخاب آگاهانه و آزادانه بر اساس نظام معیار اسلامی - با لحاظ نمودن تفاوتهای جنسیتی در پذیرش تکلیف شرعی- به گونهای کـه متربی به تدریج رابطـه میان حق و تکلیف، اختیـار و وظیفه و مسئولیت پذیری برای کسب شایستگیها و رشد و تعالی خویش را درک کند.
- پرورش استعدادهای فردی و امکان انتخابهای مختلف و بکارگیری آن در موقعیتهای فردی برای شناسایی هویت ویژه.
- توجه به توانایی ومهارت متربیان در ساختار بندی و سازماندهی دانش برای رمز گشایی و كسب دانش سازمان يافته .

۱ - این مرحله شامل سالهای سوم، چهارم وپنجم نظام فعلی دوره ابتدائی است.

۲ - این مرحله حدوداً همزمان با رسیدن متربیان به بلوغ جنسی (دختران در آغاز این مرحله وپسران در اواخر آن) است و معادل سال های اول، دوم وسوم راهنمایی فعلی میباشد.

- زمینه سازی برای شاخت علائق شخصی و پرورش قدرت تخیل و ابتکار متربیان و بهره گیری از آن برای حل مسائل واقعی و پیچیده.
- توجـه بـه توانایی متربیان در ارزیابـی فرایندهای تفکر، یادگیــری و بهرهگیری از آن در شناخت و اصلاح موقعیت بر اساس نظام معیار اسلامی.

# مرحله چهارم تربیتا

- وجود هماهنگی و همسویی میان برنامهها و فعالیتهای عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت (اعم از تربیت رسمی و غیر رسمی، تخصصی و عمومی) برای مشارکت سازنده متربی در فعالیتهای اجتماعی و اقتصادی جامعه .
- ایجاد شرایط لازم برای کسب تجربیاتی که به فرد در تجزیه و تحلیل موقعیت، موضع گیری شایسته نسبت به فراموقعیت و انتخاب راههای مناسب برای اصلاح مداوم موقعیت به گونهای که به سبک زندگی شخصی مبتنی بر نظام معیاراسلامی دست یابد.
- تـدارک شـرایطی کـه امکان برقـراری رابطـه وپیوسـتگی عمیـق و ژرف میـان ابعاد وجودی(جسـمانی، عقلانی، عاطفی، اجتماعی و معنوی) شـکل گیری، یکپارچهسازی و تکوین وتعالی هویت ویژه فرد را فراهم کند .
- ایجاد فرصتهای تربیتی متنوع برای رویارویی متربیان با مسائل پیچیده در ابعاد مختلف زندگی فردی و اجتماعی و کسب تجربیات واقعی در بکارگیری تواناییهای ذهنی، قدرت تخیل و ابتکار در یافتن راه حلهایی مناسب برای مشارکت سازنده در جامعه صالح.
- زمینه سازی برای انتخابهای متنوع بین عناصر سه گانه برنامه در سی و گستر ده جهت و حدت بخشی میان نقشهای و جودی و اجتماعی متربیان همسو با نیازهای حال و آینده جامعه.
- با توجه به اهمیت رکن خانواده در نظام اجتماعی، برنامهها و فرصتهای تربیتی باید ضمن توجه به تفاوتهای خُلقی و خُلقی متربیان به گونهای تدارک دیده شود که مهارتهای ورود به زندگی مستقل، زندگی خانوادگی، تربیت فرزند، زندگی حرفهای را ایجاد نماید.

با مشارکت عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت در پایان دوره تربیت رسمی و عمومی بر حسب علایق و توانایی و تجربیات کسب شده متربیان در طول تربیت رسمی و عمومی دوره یک



۱ - شامل سالهای ده، یازده، دوازده دوره متوسطه نظام فعلی می باشد.

۲ - ویژگی تربیت در این دوره؛ هماندیشی، وزارت، مشارکت و ملازمت است که باید مبنای فعالیتهای خودجوش و برانگیختگی درونی متربی قرار گیرد.

۳ - مصوبـه ۱۳۸۱/۸/۱ - ۳۱۳۴ - دش- شــورای عالــی انقلاب فرهنگــی؛ تبیین حکمت الهی دربــاره زن و مرد در خصوص تفاوتهای خُلقی و خُلقی آنان به عنوان راز تداوم حیات بشر و زدودن تفکر غلط برتری یکی بر دیگری.



تا دوسالهای برای تکمیل فرآیند بکارگیری آموختههای کسب شده در فرصتهای واقعی زندگی سازماندهی خواهد شد. این دوره متناسب با جهتگیری اختیاری آنان برای ورود به زندگی خانوادگی، زندگی حرفهای یا ادامه تحصیل وکسب تخصص خواهد بود

# ۲-۸-۲. مولفههای اصلی (نقش، جایگاه و روابط)

منظور از مولفههای اصلی نظام تربیت رسمی و عمومی اجزا یی است که برای کمک به تحقق رسالت و اهداف آن (در سطوح سیاستگذاری؛ برنامه ریزی؛ پشتیبانی هماهنگی؛اجرا و نظارت، ارزشیابی و اصلاح) شکل گرفته اند. این اجزاء مجرای عمل ارکان سه گانه (حاکمیت، خانواده و نهادهای اجتماعی و مدنی) در چار چوب زیر نظامهای اصلی این نظام میباشند. ارتباط مؤلفههای نظام تربیت رسمی و عمومی با زیر نظامها رابطهای چند وجهی و چند گانه است و هر یک از زیر نظامها بر حسب کارکرد و وظایف خود با مؤلفهها ارتباط برقرار مینمایند.

فهرست مقدماتی انواع مولفههای این نظام و شرح مختصری از نقش و وظایف آنها عبارتند از:

# شورای عالی تربیت رسمی وعمومی ۱

شورای عالی تربیت رسمی وعمومی زیر نظر شورای عالی تربیت شکل می گیرد که تحت نظر مقام رهبری(با حضور نماینده مستقیم ایشان) و به ریاست رئیس جمهور و با شرکت نمایندگان ارکان جریان تربیت و جمعی از متخصصان و صاحبنظران تربیتی تشکیل می شود. شورای عالی تربیت مسئولیت سیاستگذاری، هماهنگی و نظارت بر عملکرد همه نهادها و عواملی را بر عهده دارد که در جریان شایسته تربیت سهیم و شریک هستند. همچنین نظارت عالیه بر شـورای عالی تربیت رسـمی وعمومی و وزارت تربیت رسـمی وعمومی بر عهده این شورا است.

اما عمده ترین وظایف شورای عالی تربیت رسمی وعمومی عبار تند از:

• تعیین معیارها وشاخصهای مرتبه ی لازم وشایسته آمادگی عموم متربیان برای تحقق حیات طیبه و به روز نمودن آن در بازه های زمانی درازمدت (تعیین اهداف مشترک تربیت

۱. البته این شورا صورتی توسعه یافته از "شورای عالی آموزش وپرورش" فعلی است که با سابقه فعالیت بیش از صد سال هم اکنون اختصاص به فعالیتهای نظام فعلی تربیت رسمی وعمومی دارد اما شورای عالی تربیت با ترکیبی گسترده تر، شورایی فرابخشی(زیر نظرمقام رهبری ونهادهای سیاستگذار وناظرمربوط به ایشان) بوده وتصمیمات آن برای همه نهادها وعوامل تربیتی (اعم از تربیت عمومی و تخصصی و تربیت رسمی وغیر رسمی) نافذ خواهد بود. براساس این توضیح، شورای عالی تربیت، حلقه اصلی ارتباط وهماهنگی میان انواع نهادها وعوامل تربیت خواهد بود و قلمرو فعالیت آن صرفا به نظام تربیت رسمی وعمومی محدود نمی شود.به نظر می رسد در شرایط فعلی کشور ما همین نفش ومسئولیت راشورای عالی انقلاب فرهنگی می تواند برعهده بگیرد.

عمده ترین وظایف شورای عالی تربیت عبار تند از:

سیاست گذاری در زمینه ایجاد فرصتهای عادلانه تربیتی در ابعاد فردی و اجتماعی برای آحاد افراد جامعه،

تعیین چشم انداز و راهبردهای کلان تحول در همه نظامهای تربیت رسمی،

تقسیم کار وایجاد همسویی و هماهنگی بین عملکرد همه نهادهای سهیم در انواع تربیت(رسمی وغیر رسمی، عمومی واختصاصی)،

بررســـی و تصویب سیاســتها، خط مشـــیها، راهبردهای کلان مربوط به انواع تربیت در سطح ملی در چهار چوب قوانین و سیاستهای کلان کشور ،

بررســی و تایید پیش نویس سیاســتهای کلی و قوانین مربوط به نهادهای تربیتی (قبل از تصویب در مراجع ذیربط نظیر مجمع تشخیص مصلحت نظام، شورای عالی انقلاب فرهنگی و مجلس شورای اسلامی)،

بررســـی صلاحیت تخصصی وزرای تربیت رســمی و عمومی و تربیت رسمی و اختصاصی و ارائه مشورت به رئیس جمهور در این باره قبل از پیشنهاد به مجلس شورای اسلامی ،

نظارت بر عملکرد همه عوامل سهیم در جریان تربیت در سطوح گوناگون از منظر چگونگی اجرای سیاستها و قوانین مصوب وانطباق آنها با مقتضیات نظام معیار اسلامی در قلمرو جریان تربیت،

تعیین معیارها وشاخصهای ارزیابی از عملکرد نهادهای مختلف تربیت،

ارزشیابی از کارکردهای اختصاصی و مشترک همه نهادهای تربیت بر اساس معیارها و شاخصهای مصوب.



- رسمی وعمومی در سطح ملی)،
- نظارت بر عملکرد شـوراهای تربیت رسمی وعمومی در سطح استان و منطقه(که از دیگر مولفههای فرا بخشی نظام تربیت رسمی وعمومی محسوب میشوند)،
- بازنگری و باز تولید و به روز آمد کردن اسناد تحول راهبردی نظام تربیت رسمی وعمومی که از سوی دستگاههای ذی بط تربیتی تهیه می شود،
- جهت دهی به فعالیت عوامل مؤثر در جریان تربیت رسمی وعمومی برای بهره گیری از ظرفیتهای بالفعل و فعلیت بخشیدن به ظرفیتهای بالقوه آنها برای کمک به تحقق اهداف نظام تربیت رسمی وعمومی ،
- مسئولیت دیده بانی از سازو کارهای بکار گرفته شده از سوی عوامل سهیم و مؤثر از منظر حقوق و تکالیف تربیتی هر یک از آنها در قبال متربیان و پیگیری ایفای این حقوق وتكاليف.

# • وزارت تربیت رسمی و عمومی و سازمانهای وابسته

وزارت تربیت رسمی وعمومی نماینده حاکمیت در نظام تربیت رسمی و عمومی است و براساس سیاستها وراهبردهای تعیین شده از سوی شورای عالی تربیت رسمی وعمومی عمل مینماید. مســئولیت اصلی وزارت تربیت رسمی وعمومی، برنامهریزی، پشــتیبانی، نظارت و ارزشیابی برای تحقق شایسته جریان تربیت در کلیه دوره تربیت رسمی وعمومی است. لذا عمدهترین وظایف آن عبارتند از:

- تدوین برنامههای بلند مدت و میان مدت بر اساس انجام مطالعات آینده نگر و راهبردی برای تحقق اهداف تربیت رسمی و عمومی متناسب با هر یک از مراحل تربیت در قالب برنامههای توسعه کشور و پاسخگویی به مراجع ذیربط در خصوص میزان تحقق اهداف،
- افزایش مداوم ظرفیتهای سازمانی در سطوح مختلف برای ایجاد فرصتهای تربیتی مطلوب و متنوع، متناسب با نیازها و تحولات در سطح ملی و بین المللی،
- تقویت سیستمهای نظارت و ارزیابی برای تضمین کیفیت و تنوع در ارائه خدمات تربیتی در سطوح مختلف،
- برنامهریزی در زمینه جذب، نگهداشت، بکارگیری و رشد مداوم ظرفیتهای وجودی منابع انسانی نظام تربیت رسمی و عمومی (با توجه به تفاوتهای فردی) دردستیابی به مراتب حيات طيبه،
- ایجاد ارتباط موثر با عوامل سهیم و مؤثر در تربیت رسمی وعمومی و برنامهریزی برای



بهره گیری از ظرفیتهای بالفعل و بالقوه آنان (خصوصاً رکن خانواده) جهت تحقق اهداف سازمانی،

- تمهید مقدمات برای تصویب قوانین ومقررات و آئین نامههای لازم جهت ایجاد ساختار ونظام تشکیلاتی منعطف و چابک، باحیطه نظارتی گسترده وردههای مدیریتی محدود،
- تلاش برای تأمین و تخصیص عادلانه ومدیریت بهینه منابع مالی لازم جهت تحقق اهداف نظام ،
- نظارت بر عملکرد واحدهای استانی/ منطقهای با توجه به حدود اختیارات واگذار شده به آنان از سوی شورای عالی تربیت رسمی وعمومی.

# • سازمانهای استانی وادارات مناطق

سازمانهای استانی و ادارات مناطق به عنوان یک سازمان متعالی، پویا و چابک مسئولیت اجرای سیاستها و برنامههای تعیین شده از سوی شورای عالی تربیت رسمی وعمومی را زیر نظر وزارت تربیت رسمی و عمومی بر عهده خواهند داشت. مشارکت ارکان تربیت در سطح استان و منطقه و نیز هماهنگی با سایر عوامل سهیم و مؤثر از طریق شوراهای استانی، منطقهای تربیت رسمی وعمومی که زیر نظر شورای عالی تربیت رسمی وعمومی قرار دارند صورت می گیرد. عمده ترین وظایف این سازمانها وادارات عبارتند از:

- تعیین راهبردها و برنامهریزی عملیاتی در زمینه اجرای مصوبات قانونی متناسب با ظرفیتهای منطقهای، آمایش سرزمین و با رعایت شاخصها،
- شناسایی ظرفیتهای بالقوه محیطی محلی (در سطح استان ومنطقه) و تدوین و تصویب آئیننامهها و مقررات برای بهره گیری از آنها،
- ایجاد ارتباط با عوامل سهیم و مؤثر در تربیت و برنامهریزی برای بهره گیری از ظرفیتهای بالقوه آنان(خصوصاً رکن خانواده) جهت تحقق اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی،
- ایجاد فرصتهایی برای رشد ظرفیتهای وجودی کلیه عوامل سهیم و مؤثر -خصوصاً مربیان- در جریان تربیت برای دستیابی به مراتب حیات طیبه ،
  - تأمین، تخصیص و توزیع منابع با رعایت اصل عدالت تربیتی ،
- نظارت و ارزیابی و اصلاح مداوم برنامههای تربیتی در تحقق ظرفیتهای بالقوه متربیان در سه سطح محصول، برونداد و پیامد،
- ایجاد فرصت برای مشارکت موثرنهاد هاو سازمانهای غیر دولتی در ارائه خدمات تربیتی،



#### مدرسه صالح

مدرسـه صالح به عنوان کانون عمل و جلوه عینی نظام تربیت رسـمی و عمومی، فضایی منعطف، پویا، بالنده وهدفمند است که میتواند زمینه کسب شایستگیهای لازم را در متربیان برای درک و اصلاح مداوم موقعیت بر اساس نظام معیاراسلامی فراهم می کند. مدرسه صالح به عنوان سازمان یادگیرنده با ایجاد فضایی تعاملی میان مربیان و متربیان (با سطوح خبرگی متفاوت) امکان ترکیب و بهم پیوستن تجربیات برای شناخت نقاط هستی بخش و هستی زدا و راههای مواجهه با آن را متناسب با تفاوتهای فردی متربیان تدارک بیند.

سامان دهی مداوم زمینه های تربیتی در فضای مدر سـه صالح، در گرو تغییرات هویتی کلیه عوامـل تربیت (اعـم از معلم، مدیر و همه عواملی اسـت که به نوعی با متربیان سـروکار دارند) و ارتقاء پیوسته مراتب وجودی آنان و نیز سامان دهی مداوم روابط و ساختارها و شکل گیری فرهنگ سازمانی مدرسه صالح بر اساس نظام معیاراسلامی است. در چنین فضایی برنامهها در عین سازمان یافتگی مملو از فرصتهای گزینش، ترجیح وانتخاب آزادانه وآگاهانه بوده، به گونهای که هر یک

۱ مربیان: مجموعه ای ازافراد نسبتا رشدیافته، دلسوز و خیرخواهی که به لحاظ کسب شایستگیهای فردی وجمعی و تحقق مراتب قابل توجهی از حیات طیبه در وجود خویش، مسئولیت سنگین کمک به هدایت دیگران و زمینه سازی برای رشد و تحول وجودی افراد دیگر را در راستای شکل گیری وییشرفت مداوم جامعه صالح بر عهده گرفته اند.

متربیان: افرادی که به مثابه مخاطبان اصلی فرآیند دوسویه تربیت، دارای استعداد و توانایی بالقوه برای حرکت آگاهانه واختیاری به سوی مراتب کمال بوده ولی در حال حاضرفاقد شایستگیهای لازم جهت درک و بهبود موقعیت خود ودیگران میباشند ولذا نیازمند راهنمایی ومساعدت دیگران در این زمینه در راستای تکوین وتعالی پیوسته هویت خویش هستند.

۲ - هویت بهطور کلی بر آیند تعامل اختیاری آدمی با مجموعهای از عوامل و موانع موثر بر وجود اوست که در قالب ترکیبی از بینشها، باورها، گرایشها، تصمیمات، اعمال مداوم(فردی وجمعی) و آثار تدریجی آنها به تدریج در درون خود فرد شکل گرفته و به همین منوال متحول می گردد. از این رو درنتیجه هویت متمایز هر انسان در نهایت محصول اکتساب برخی صفات وتوانمندیها ومهارتها، توسط خود او است و از اینرو، نه تنها امری ثابت و از پیش تعیین شده نیست، بلکه حاصل تلاش و توفیق شخص -در پرتو اراده و عنایات الهی و البته تا حدودی متأثر از شرایط حاکم بر زندگی فرد-است.

٣ - با اينكه براسـاس ربوبيت الهي وبا مشــيت و تقدير رب العالمين، درجريان تكوين هويت آدمي وهر گونه تحول در آن، اراده و عمل اختیــاری هــر فرد نقش اصلی را برعهده دارد، ولی از آنجا که عوامل پیدا وپنهان بســـیاری نیــز در این روند -بطور آگاهانه و عمدی یا به صــورت تکوینی(غیــر عمدی و حتی ناآگاهانه) - با اذن الهی تاثیر گذارهســتند؛ لذا در این زمینه، با توجه بــه تعالیم دینی و با پیروی از سیره مربیان الهی و بر اساس سنت الهی لزوم تکیه بر اسباب و علل، نمی توانیم از تمهید عامدانه شرایط اجتماعی مناسب برای کمک به حرکت آگاهانه و اختیاری دیگران به سـوی کمال (یعنی قرب الی الله و تحقق مراتب حیات طیبه در همهی ابعاد)غافل شـویم، بنا براین باید، جمعی از افراد نسبتا رشد یافته هر جامعه، زمینههای اجتماعی وهدفمند هدایت افراد جامعه خودرا با ایجاد مقتضیات و رفع موانع تکوین و تعالی پیوســتهی هویت ایشــان در راستای شــکل گیری جامعهای صالح براساس نظام معیار دینی فراهم آورند تا ایشان با کسب شایستگیهای فردی وجمعی لازم جهت درک موقعیت خود ودیگران و اصلاح مداوم آن بر این اساس، آمادهی تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همهی ابعاد شوند.هر چند هرگونه توفیق در این مسیر، از سویی منوط به انتخاب واراده خود فرد و از دیگر سو در گرو اراده و مشــيت الهي و در حقيقت وابســته به امداد وتاييد حضرت حق و لطف وعنايت ربوبي او به منزله مربي حقيقي آدميان اســت؛ چنانچه قرآن کریم میفرماید: «انک لاتهدی من احببت و لکن الله یهدی من یشاء» قصص/۵۶.

404

از متربیان بر اساس استعدادها و تواناییهای خویش، از فرصتهای متنوع تربیتی برای درک و اصلاح مداوم موقعیت خود براساس نظام معیاراسلامی برخوردار خواهند شد.

برنامهریزی و تدارک فرصتهای تربیتی با رعایت ویژگی هر یک از مراحل تربیت رسمی وعمومی و با مشارکت ارکان تربیت صورت می گیرد. مشارکت مستقیم خانواده(یا از طریق نمایندگان رسمی آنان)در برنامهریزی و اداره امور مدرسه صالح با هدف هماهنگی و همسویی روشها و اهداف تربیت ضروری است.

خانـواده می تواند همسـو با اهـداف تربیت در هر یـک از مراحل و تحت نظارت مدرسـه (یا با هماهنگی مدرسـه) نسبت به غنیسـازی برنامهها و تدارک فرصتهای متنوع تربیتی در داخل یا خارج از ساعات رسمی اقدام نماید. علاوه بر خانواده می توان از مشارکت جامعه محلی یا فرصتها و امکاناتـی که از سـوی دیگرنهادهای اجتماعی و مؤسسـات مدنی تدارک دیده می شـود جهت غنیسـازی فرصتهای تربیتی برای پاسـخگویی به ظرفیتهای وجودی متنوع متربیان استفاده نمود.

عموم مدارس در صورت امکان توسط هیأت امنا اداره می شوند. مسئولیت پشتیبانی همه جانبه از اداره شایسته مدرسه، و سازماندهی منابع(اعم از انسانی، مالی، مادی) برای پاسخگویی به نیازهای متربیان بر عهده هیأت امنا مدرسه است. شایسته است هر مدرسه دارای شورای علمی مستقلی باشد که زیر نظر هیأت امنا وظیفه ارزیابی عملکرد معلمان و سایر کارکنان و به روز رسانی شایستگیهای عمومی و حرفهای آنان را بر عهده خواهد داشت. پیشنهاد انتخاب مدیر از سوی هیأت امنا می باشد که با نظر و مشورت شورای علمی مدرسه صورت می گیرد. البته مدارس در قبال ادارات مناطق برای حفظ استانداردهای نظام تربیت رسمی و عمومی و نیز انواع شوراها در درون مدرسه) پاسخگو می باشند. نظارت بر عملکرد مدارس و ارزیابی کیفیت برنامهها و فعالیتها بطور سالیانه بر عهده مراجع ذیربط خواهد بود.

سامان دهی مداوم و متنوع فرصتهای تربیتی در مدرسه صالح در چهار چوب اصول و مقررات مصوب با لحاظ نمودن موارد زیر صورت می گیرد:

- تنوع در زمان: زمان ورود و پایان، زمان ارائه برنامه(زمان رسمی و غیر رسمی) و سرعت متفاوت ،
- تنوع درمحیط تربیتی: مدرسـه، خانه، مسـجد، مراکز فرهنگی، علمی و پژوهشی، مراکز شغلی، صنعتی،
- تنوع درطراحی انواع برنامههای درسی: برنامههای غنی سازی، آموزشهای خاص، گروهبندیهای منعطف در درون سطح، پایه، یا کلاس، تنوع در روش ونحوه اجرای



برنامههای درسی: گروه کلاسی، سطح مدرسه، گروههای کوچک، پژوهشفردی و گروهی، کارآموزی، کارورزی، و مربی گری در محیط واقعی، مجازی و الکترو نیکی.

تجلیات سازمانی مدرسه صالح عبارت است از:

- جلوهای از تحقق مراتب حیات طیبه و نمونهای آشکار از جامعه صالح اسلامی ،
- نقطه اتکای دولت و ملت در رشد و تعالی و پیشرفت کشور و کانون تربیتی محله ،
- برخورداری از یک چشم انداز آرمانی اختصاصی در راستای دستیابی به مراتب حیات طیبه و همسو با چشمانداز نظام تربیت رسمی عمومی،
  - عشق به تربیت و جدی انگاشتن آن در تمامی فعالیتها و شئون مدرسه،
- مقابله با یاس و نومیدی و حمایت از نوآوری و نواندیشی در راستای شکل گیری ظرفیت تصمیم سازی در نظام تربیت رسمی و عمومی،
- برخورداری از روح علمی و پژوهشی در یکایک افراد و در درون گروه برای درک و اصلاح مداوم موقعیت خود و کمک به متربیان در دستیابی ظرفیتهای جدید،
  - رواج روحیه خلاقیت و نوآوری برای نیل به مراتب حیات طیبه،
- حاكميت مناسبات اخلاقي واعتقادي، رابطه احسان و عدالت، فضايي باز و منعطف، ارتباط متقابل سازنده مبتنی بر مشارکت فعال مشارکت کنندگان،
- تقویت کننده شایستگیهای پایه مورد نیاز برای حضورفعال، بانشاط واثربخش متربیان درزندگی فردی، خانوادگی واجتماعی،
- درک و اصلاح مداوم عملکرد مدرسـه صالح در پرتو تمرکز بر برآیند رویدادها و روندها به

۱ - در تحقق حیات طیبه به مثابه امری ذومراتب ودارای ابعاد فردی وجمعی که در طول زندگی انسان در دنیا صورت میپذیرد، نیاز آدمی به راهنمایی وهدایت دین حق نه تنها در شناسایی و ترسیم هدف و مقصد، بلکه در تعیین معیارها وضوابط مشخص و داشتن اسوههای برحق و قابل پیروی است که تبعیت از آنها وصول این حرکت پیچیده و دشوار به مقصدرا تضمین نماید؛ لذا در راستای تمهید مهمترين مقدمه تحقق حيات طيبه يعني فرآيند آمادهسازي افراد جامعه براي تحقق مراتب حيات طيبه، علاوه براينكه نياز مند تكيه برنظـام معیار ربوبی مبتنی بر دین حق هسـتیم - که در این خصوص تعالیم دینی اسـلام و معـارف مبتنی بر این تعالیم(در چهارچوب سازوکار اجتهاد) نقش اصلی را برعهده دارند-لازم است پذیرش ولایت پیامبر(ص) و پیشوایان معصوم(س) و تأسی به سیره ایشان در همه ابعاد زندگی را - به منزله برترین مصادیق انسان کامل و والاترین مربیان حقیقی و همیشگی انسان- مهمترین راهکار بدانیم.

۲ - مفهوم علم در اسلام، بسی گسترده تر از مفهوم محدود ومصطلح از واژه علم (Science )در دنیای معاصر است که تنها بر دانشهای تجربی و آن هم معمولا بر معارف ومعلومات مفید برای اصلاح زندگی دنیایی انسان اطلاق میشود، هر چند بدون شک گستره این مفهوم ارزشمند در فرهنگ اسلامی شامل تمام دانشهای تجربی وانسانی کاشف ازواقعیات وحقائق هستی و نیز علوم کاربردی مفید در شـناخت و حل مسـائل پیچیده زندگی انسان معاصر میباشد. بنابراین مفهوم گســترده، در مقام ارزش گذاری به علم وعالم هم باید انواع علوم تجربی ونقش غیرقابل انکار آنها در کشف واقعیات عالم و شناخت وحل مشکلات زندگی بشر همچنان مورد عنایت باشد و هم لازم است انواع معارف معتبر عقلی ونقلی(اعم از فلسفه وعلوم دینی و سایر علوم انسانی) با توجه به نقش برجسته آنها در شناخت وهدایت واقعیات و حقائق مورد نیاز انسان، با عنوان «علم» شناخته شده و مورد تقدیر قرار گیرند. جای رخدادهای موردی (اعم از پیش رونده یا پس رونده).

- برنامهریــزی و تعیین چشــم انداز مطلوب در زمینه ایجــاد فرصتهای متنوع و پویا برای یکایک متربیان در درک و اصلاح موقعیت خویش با توجه به اهداف تربیت رسمی وعمومی و مقتضیات بومی ومحلی،
- شناسایی ظرفیتهای بالقوه خانواده و جامعه محلی در تدارک فرصتهای تربیتی و بهره گیری از آن،
- ایجاد فرصتهایی برای هماهنگی، مشارکت مربیان در درک و بهبود موقعیت خود و متربیان در جریان تربیت برای دستیابی به مراتب حیات طیبه ،
- تأمین منابع با رعایت اصل عدالت تربیتی /نظارت و ارزیابی و اصلاح مداوم برنامهها در تحقق ظرفیتهای بالقوه متربیان در سه سطح محصول، برونداد و پیامد،
- ایجاد فرصتهایی برای مشارکت نهادهای مردمی در ارائه خدمات متنوع و با کیفیت در جهت تحقق اهداف تربیت رسمی و عمومی ،
- مشارکت در فعالیتهای فرهنگی و اجتماعی در سطوح مختلف به منظور ارتقاء سطح عملکرد مدرسه و جامعه در راستای اهداف تربیت رسمی و عمومی،
- ارزیابی مداوم عملکرد خود با توجه به تحولات حوزه تربیت در سطح ملی و بیالمللی و برنامهریزی برای ارتقاء سطح عملکرد خود،
- مشارکت با سایر عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت برای تحقق اهداف در سطح جامعه محلی و ملی،
- مشارکت در اجرای پروژههای علمی- پژوهشی در تولید علم و اجرای طرحهای پژوهشی با مشارکت عوامل تربیت در سطح ،
- تـدارک فرصتهای تربیتی غنی با بهره گیری از فرهنگ و تمدن اســلامی و ایرانی و ادب فارسی برای کمک به تقویت ارزشهای اصیل اخلاقی،
- ایجاد فضایی هدفمند از تجربیات و اشـکال واقعی حیات طیبـه با تدارک مجموعهای از موقعیتها، فرصتِ حرکتِ رشـدیابنده و تعالیبخش برای متربیان؛ به این معنی که تجربیات مدرسـهای باید شکل ساده شده (و نه پیچیده)ای از تجربه حیات طیبه باشد.
- تدارک فضای تربیتی که در آن نه تنها موانع و محدودیتهای تربیت از میان برداشته شود،



39

مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم وتربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی بلکه زمینههای بروز برخی از محدودیتهایی که به صورت بالفعل در سنین مدرسهای در انسان حضور دارد و در شرایط خاصی آشکار می گردد را با اتخاذ راهکارهای تربیتی به بستری برای رشد ارزشهای اخلاقی و تواناییهای فردی تبدیل نماید،

- لحاظ نمودن شایســتگیهای ضروری در برنامه درســی برای تشــکیل خانواده صالح که زمینه استحکام بنیان خانواده را فراهم می آورد،
- با توجه به نقش محوری متربی در کسب شایستگیها و اصلاح موقعیت، مدرسه باید زمینهی خودارزیابی مداوم متربیان را فراهم آورد و ملاکهای ارزیابی از انعطاف لازم برای پاسخگویی به شرایط و نیازهای متنوع متربیان برخوردار باشد.
- انجمنهای علمی حرفهای و تشکلهای مردم نهاد(دارای عملکرد تربیتی) این انجمنها و تشکلها از مصادیق نهادهاو سازمانهای غیردولتی (به عنوان یکی از ارکان نظام تربیت رسمی و عمومی )محسوب می شوند که در تعامل با سه رکن دیگر یعنی حاکمیت و خانواده ورسانه در تحقق رسالت و کارکردهای نظام تربیت رسمی و عمومی نقش برجستهای را به عهده دارند. قلمرو عملکرد این انجمنها کمک به تصمیم سازی، مشارکت در اتخاذ تصمیمات، اجرای سیاستها و برنامهها و نظارت بر اجرای تصمیمات، قوانین و مقررات در سطح ملی و محلی برای تحقق اهداف تربیت است.

#### . وظایف آنها می تواند به شرح زیر باشد:

- مشارکت در تهیه و اجرای برنامهها در راستای ارتقاء صلاحیتهای حرفهای مربیان درک و اصلاح موقعیت یکا یک مربیان در دستیابی به مراتب حیات طیبه،
- مشارکت در نطریه پردازی، تبین بنیانهای نطری در حوزه علوم تربیتی مبتنی برآموزههای اسلامي ومتناسب با اقتضائات بومي،
- مشارکت سازنده با مراکز علمی و یژوهشی که به نوع شریک یا سهیم در جریان تربیت می باشند، در سطح ملی، منطقهای و جهانی،
- ارزیابی مداوم عملکرد خود و دیگر مولفههای نظام تربیت رسمی و عمومی برای پذیرش مسئولیت بیشتر و ایفای نقش مؤثر تر در جریان تربیت،
- برگزاری نشستهای علمی- تربیتی به منظور ارتقاء سطح خدمات تربیتی ارائه شده به خانوادهها، مربیان، متربیان وکارکنان(نظام تربیت رسمی و عمومی) و بالا بردن سطح انتظار جامعه در ارائه این خدمات،
- مشارکت در تولید واعتبار بخشی تجربیات تربیتی بومی (متناسب با اهداف و جهت گیریهای

فلسفه تربیت) و مبادله این تجارب موفق در سطح ملی، منطقهای و جهانی

- مشارکت در ارزیابی عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی در سطح ملی و محلی.
- موسسات ارائه کننده خدمات تربیتی جانبی و مکمل(تحت نظارت نظام تربیت رسمی و عمومی)

این مؤسسات شامل همه مراکز علمی- تربیتی است که به عنوان مصداقی از نهادهای اجتماعی نسبت به ارائه خدمات جانبی و تکمیلی(همسو با آرمان و اهداف فلسفه تربیت رسمی وعمومی در دستیابی متربیان به مراتب حیات طیبه)مر تبط با بخشهای سه گانه برنامه درسی تجویزی(الزامی)، نیمـه تجویزی(انتخابی) غیر تجویزی(اختیاری)، تحت نظارت نظام تربیت رسـمی و عمومی و در راستای اهداف و سیاستهای این نظام در اشکال متنوع آن در سطح جامعه اقدام مینمایند. اهم وظایف این مؤسسات به شرح زیر می باشد:

- ایجاد روحیه علمی و پژوهشی برای درک و اصلاح مداوم موقعیت سازمانی جهت ارائه خدمات تربیتی به جامعه،
- ارزیابی از عملکرد بر اساس نیازهای حال و آینده جامعه و ایجاد فضایی باز و منعطف برای مشارکت سایر عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت ،
- تولید منابع و ارائه خدمات تربیتی به خانوادهها و مدارس و مربیان برای تنوع بخشـیدن به فرصتهای تربیتی ،
- مشارکت در فعالیتهای اجتماعی در سطوح مختلف به منظور ارتقاء سطح عملکرد مدرسه و جامعه در راستای اهداف تربیت رسمی و عمومی،
- برنامهریــزی برای در ک و اصلاح مداوم موقعیت توسـط یکا یک متربیان در جهت تحقق مراتب حیات طیبه ،
- مشارکت سازنده با مراکر علمی و پژوهشی که به نوع شریک یا سهیم در جریان تربیت میباشند، (در سطح ملی، منطقهای و جهانی)،
- ارزیابی مداوم عملکرد سازمانی مولفهها وزیرنظامها وموسسات وابسته در نظام تربیت رسمی و عمومی برای پذیرش مسئولیت بیشتر و ایفای نقش مؤثر تر در جریان تربیت رسمی وعمومی ،
- مشارکت در برگزاری نشستهای علمی- تربیتی و مستندسازی تجربههای تربیتی و مبادله آن در سطح ملی، منطقهای و جهانی .





#### موسسات، شرکتها و اشخاص حقیقی ارائهدهنده خدمات پشتیبانی

مؤسسات، شرکتها و اشخاص حقیقی ارائهدهنده خدمات پشتیبانی به عنوان مصداق دیگری از نهادهاو سازمانهای غیر دولتی هستند که خدمات تربیتی مورد نیاز بخشهای مختلف نظام تربیت رسمی و عمومی، مدارس، مؤسسات تربیتی (تحت نظارت) و سایر مراکز و نهادهای علمی را در زمینه فضا، امکانات، تجهیزات و منابع ارائه مینمایند.

عمده ترین وظایف این موسسات به شرح زیر است:

- مشارکت سازنده با کلیه عوامل سهیم در جریان تربیت در زمینه ساخت واداره شایسته فضاهای تربیتی مورد نیاز (پارکهای علمی، کتابخانهها، مراکز یادگیری انواع مهارتهای زندگی، اردو گاه هامراکز تفریحی، و....) و تجهیز آنها،
- مطالعه و بررسی نیازهای خاص تربیتی متربیان (گروههای با نیازهای ویژه) در سطوح ملی، محلی و مدرسهای و برنامهریزی برای پاسخگویی به این نیاز ها(مطابق با استانداردهای تربیتی در سطح ملی و بین المللی)،
- تولید بستههای آموزشی، نرم افزارها، کتابهای درسی، نشریات و مواد کمک آموزشی، تجهیزات علمی و آزمایشگاهی و سایر منابع متناسب با نیازهای مربیان و متربیان در دورههای مختلف تربیت(همسو با تجربیات علمی در سطح ملی، منطقهای و جهانی)
- تولید منابع و تجهیزات آموزشی برای کمک به خانوادهها در تنوع بخشیدن به فرصتهای تربیتی قبل و بعد از ورود متربیان به نظام تربیت رسمی و عمومی(با مشارکت سایر نهادهای سهیم)،
- مشارکت سازنده با مراکز علمی و پژوهشی که منجر به ارتقاء سطح خدمات این سازمانها می شود.

#### • حوزههای علمیه

- شناسایی ابعاد ومولفههای گوناگون نظام معیار اسلامی، متناسب با مقتضیات وشرایط نظام تربیت رسمی وعمومی و یافتن راهکارهایی برای حل مسائل این نظام، براین اساس:
- کمک به ایجاد کرسیهای نظریه پردازی برای ارائه نظریات جدید در حوزه علوم تربیتی
   با رویکرد اسلامی و در ابعاد مختلف نظام تربیت رسمی و عمومی،
- کمک به شناسایی موانع و محدودیتهای نظام تربیت رسمی و عمومی و ارائه راهبردها و راه کارهای اجرایی مبتنی بر معارف اسلامی،
- اجرای پژوهشهای بنیادی در راستای اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی برای شناسایی

- مشارکت در برنامهریزی و تدوین برنامههای درسی مبتنی بر آموزههای اسلامی بویژه در حوزه علوم انسانی،
- برگزاری نشستهای تخصصی در زمینه مسائل و مشکلات نظام تربیت رسمی و عمومی برای ارائه راهکارها به ویژه در قلمرو تربیت اعتقادی عبادی واخلاقی ،
- مشارکت در تولید واعتبار بخشی تجربیات تربیتی بومی (متناسب با اهداف و جهت گیریهای فلسفه تربیت) و مبادله این تجارب موفق در سطح ملی، منطقهای و جهانی ،
- مشارکت در سیاستگذاری، و نظارت بر اجرای طرحهایی که برای ارتقاء سطح عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی تهیه میشود،
- مشارکت در تربیت و توانمندسازی منابع انسانی نظام تربیت رسمی و عمومی به ویژه در حوزه علوم انسانی.

### • دانشگاهها، و مراکز تربیت مربی وارتقاء و ارزیابی مستمر منابع انسانی

- طراحی واجرای برنامههای مکمل در جهت همسو یی فعالیتهای نظام تربیت رسمی و تخصصی با سایر اشکال تربیت در راستای دستیابی مربیان به مراتب بالاتری از حیات طیبه،
- تدوین واجرای برنامههای درسی برای دستیابی مربیان به مراتب حیات طیبه و ایجاد یکپارچگی در ابعاد مختلف وجودی آنان را جهت ایفای نقش تربیتی، حمایتی، مشاورهای نسبت به متربیان،
- اختصاص بخشی از ظرفیت نظام تربیت رسمی و تأمین و تخصیص منابع مالی و مادی مورد نیاز برای تربیت نیروهای واجد شرایط جهت اشتغال در پستهای مختلف مورد نیاز نظام تربیت رسمی و عمومی،
- ایجاد و تجهیز مراکزی به منظور به روز نگهداشتن منابع انسانی در سطح استانها و مناطق و ایجاد فرصتهای برای بحث و تبادل نظر در خصوص یافتههای معلمان، مدیران و سایر عوامل سهیم در جریان تربیت رسمی وعمومی برای شناسایی راهکارهایی جهت کمک به متربیان در دستیابی به مراتب حیات طیبه ،
- کمک به رشد حرفهای منابع انسانی نظام تربیت رسمی (اعم ازعمومی و تخصصی) به منظور ارتقاء مداوم ظرفیت وجودی اساتید دانشگاهها و مراکز تربیت معلم و ایجاد یکپارچگی میان فعالیتهای نظام تربیت رسمی (اعم از عمومی و تخصصی)،
- مشارکت در تدوین شاخصهای صلاحیت حرفهای مربیان و ارزیابی از ایشان بر اساس





دلالتهای فلسفه تربیت رسمی و عمومی و ایجاد ساز و کارهایی برای کمک به نظام تربیت رسمی و عمومی دراین خصوص.

#### • موسسات و مراکز پژوهش و ارزشیابی

مؤسسات و مراکز پژوهش و ارزشیابی که وابسته به سطوح مختلف حاکمیت میباشند یا به طور مستقل فعالیت مینمایند وظیفه دارند در راستای اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی، این نظام را از طریق بررسی نیازها، آسیب شناسی وضع موجود و سنجش نتایج در دو سطح برونداد و پیامد یاری رسانند. عمده ترین وظایف این مؤسسات عبار تند از:

- انجام طرحهای پژوهشی در سطح منطقهای، ملی، بینالمللی و در اختیار قرار دادن نتایج به منظور تصمیم گیری در خصوص کیفیت سرمایههای انسانی جامعه و ارتقاء مراتب وجودی آنان متناسب با نظام معیاراسلامی ،
- انجام پژوهشهایی به منظور بررسی عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی در دورههای زمانی خاص و ارائه پیشنهاداتی به عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت رسمی وعمومی برای کمک به بهبود و ارتقاء عملکرد این نظام در دستیابی به مراتب حیات طیبه،
- برگزاری نشستهای مشترک با سطوح مختلف مدیریتی در نظام تربیت رسمی و عمومی برای بررسی موانع موفقیت جریان تربیت،
- برسی و شناسایی راههای اداره خردمندانه عوامل رانشی و کششی در فرایند تربیت و ارائه
   راهکارهایی مناسب با توجه به نقش هر یک از عوامل سهیم و مؤثر در آن ،
- ارزیابی مستمر نتایج، عملکرد وپیامدهای فعالیت نظام تربیت رسمی و عمومی به منظور بهبود عملکرد این نظام در فرایند توسعه ظرفیتهای وجودی متربیان با توجه به تفاوتهای فردی ایشان و اقتضائات اجرایی ،
- ارزیابی مستمر تأثیر فعالیتها در زمینه تأمین منابع و تجهیز مدارس و مراکز علمی تحت پوشش نظام و همسویی اقدامات با اهداف در نظام تربیت رسمی و عمومی ،
- اجرای طرحهای پژوهشی به منظور ارتقاء سطح استانداردها در ارائه خدمات تربیتی به نظام تربیت رسمی و عمومی، مدارس و مراکز علمی و پژوهشی،
- اجرای طرحهای پژوهشی بنیادی، کاربردی و تجربی به منظور روشن سازی ابعاد نظری و تبیین زمینه های اجرایی کسب مراتب حیات طیبه برای به کارگیری یافته ها در عرصه عمل تربیت،
- اجرای پروژههای علمی و پژوهشی با مشارکت عوامل سهیم و مؤثر در جریان تربیت در سطح ملی و ارائه یافتهها به مجامع علمی و پژوهشی در سطح بینالمللی،

#### ۳-۸-۳. زیرنظامهای اصلی(نقش، جایگاه و روابط)

زیرنظامهای اصلی نظام تربیت رسمی و عمومی، بخشهای اساسی این نظام در جهت پشتیبانی از جریان تربیت، انجام رسالت نظام و کمک به تحقق اهداف و کارکردهای آن هستند. عملکرداین زیرنظامها تمامی مولفههای نظام تربیت رسمی و عمومی را تحت تاثیر خود قرار میدهند و عبارتند از:

- راهبری ومدیریت تربیتی؛
  - برنامه درسی؛
- تربیت معلم و تامین منابع انسانی؛
  - تأمين وتخصيص منابع مالي؛
  - تامین فضا، تجهیزات وفن آوری؛
    - پژوهش و ارزشیابی.

البته ترتیب عناوین زیر نظامهای اصلی ناظر به اولویت و تقدم آنها برهمدیگر نیست. بلکه این زیر نظامها به منزله وجوه مختلف پشتیبان نظام تربیت رسمی و عمومی به شمار میآیند که بطور پیوسته برای تحقق رسالت وکارکرد این نظام، در تعامل و تبادل با همدیگر هستند.

۱.در شناسایی بخشهای اساسی نظام تربیت رسمی و عمومی تلاش شده است تا موضوعات مرتبط با هر زیر نظام به گونهای تعریف شـود که بیشـترین شمول را نسـبت به موضوعات عام نظام تربیت رسمی و عمومی دارا باشد و همه کار کردهای این نظام از طریق این زیر نظامها محقق گردد.

# ۳.الگوهای نظری زیر نظامهای اصلی

رهیافت، رویکرد و اصول نظام تربیت رسمی و عمومی مبنای سازماندهی چهارچوب نظری هریک از زیر نظامهای اصلی است. این چهار چوب شامل وظایف، جهت گیریها و اصول خاص مربوط به هر زیر نظام می باشد.در تبیین جهت گیری و اصول هر زیر نظام بر حسب قلمرو و وظایف آن تبیین شده است. وظایف زیر نظامها گزارههای معطوف به بیان دستاوردهای مطلوب زیر نظامه رویکرد ناظر به جهت گیری کلی مشخص و منسجم درباره ماهیت زیر نظام و چگونگی مواجهه با مسائل و موضوعات آن است، که باتوجه به مجموعهای از مفروضات نظری و رهیافت و رویکرد کلان نظام تربیت رسمی و عمومی، تعیین شده والتزام به آن موجب ایجاد هم گرایی و هماهنگی در انتخاب اصول، معیارها و روشهای خاصی هر زیر نظام خواهد شد. اصول خاص، قواعد تجویزی کلی است که در جهت بیان چگونگی تحقق وظایف زیر نظام به مثابه معیار و راهنمای عمل کار گزاران قرار می گیرند تا هر یک وظایف خود را به نحو مطلوب انجام دهند. این اصول، که به یک معنا اصول خاص تربیت (در قلمرو زیرنظام مربوطه) میباشند، با نظر به مبانی دینی، فلسفی و علمی و اصول مندرج در فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران و همچنین خصوصیات زیر نظام مربوطه وضع شده اند. به سخن دیگر محدوده این اصول چهار چوب عمل هر زیر نظام را در بر می گیرد.

# ۱-۳. الگوی نظری زیر نظام راهبری و مدیریت تربیتی ۱

# ۱-۱-۳. تعریف و قلمرو

زیر نظام راهبری و مدیریت تربیتی نظامی است جامع وچابک در سطوح مختلف کلان، عالی، میانی واجرایی که ضمن برخورداری از ویژگیهای سازمان یادگیرنده، قادر است با هوشمندی همه نیروهای تغییر<sup>۲</sup> را بطورهماهنگ، کارا و اثربخش در جهت غایت تربیت یعنی "**تحقق مراتب** حیات طیبه در همهی ابعاد" و اهداف تربیت، یعنی « آمادگی متربیان برای تحقق آگاهانه واختیاری مراتب حیات طیبه در همه ابعاد »رهنمون سازد.

«منابع انسانی، مالی، فیزیکی، اطلاعاتی وزمان، فرایندهای مدیریت و برنامهریزی درسی، پژوهشها، سبکها، نقشها و فنون اداره و اعمال تغییرات لازم و به موقع و سازماندهی و اصلاح

۱..در این بخش از نتایج تحقیق قهرمانی (۱۳۸۷) وتورانی(۱۳۸۸)– از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش– استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

 Change Forces .۲ منظــور از نیروهــای تغییر، همــه عوامل، عناصر، مولفهها و اقدامات تغییری هســتند که موجب كارآيي واثربخشي سازمان ميشوند. تشکیلات و روشها»، از جمله این نیروها هستند که درزیر نظام راهبری و مدیریت تربیتی مورد توجه قرار گرفتهاند

به بیان دیگراین زیرنظام بابرنامه ریزی، سازماندهی، رهبری، نظارت و کنترل، تمام عوامل، مولفهها، منابع وفرصت هارابرای تربیت شایسته متربیان، همسووهماهنگ، کرده وازبروز یااثربخشی موانع، تهدیدهاوآسیب هاجلوگیری به عمل میآورد.

# ۲-۱-۳.وظایف

- تضمیان کارآمدی و اثربخشی: استفاده بهینه از امکانات و دستیابی به اهداف بویژه پیامدهای نظام تربیت رسمی و عمومی به کمک وظایف اصلی مدیر(برنامهریزی، سازماندهی، هماهنگی، فرماندهی، کنترل) و کاهش تمرکز به معنای واگذاری امور و اختیارات به سطوح اجرایی مدیریت در عین مسئولیت پذیری و پاسخگویی همراه با وضع قوانین و مقررات متناسب با میزان واگذاری اختیارات.
- راهبری عوامل برای دستیابی به اهداف تربیت:بر اساس دلالتهای فلسفه تربیت رسمی و عمومی جمهوری اسلامی ایران زیر نظام تربیتی و مدیریت، مسئولیت دارد تا همه عوامل موثر درون و برون سازمانی و فرآیندهای محیطی را به گونهای هماهنگ و همسو نماید تا زمینه تربیت متربیان در راستای تحقق اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی فراهم آید. از این منظر راهبران ومدیران تربیتی با اسوه قرار دادن پیامبر اکرم(ص) و ائمه معصومین (ع) و بهرهمندی از سیره هدایتی و سبک رهبری و مدیریتی ایشان در صدد هستند تا دستیابی به اهداف تربیتی و هدایتی نظام را تسریع و تسهیل نماید.
- توسعه وتقویت مشارکت میان افراد سازمان براساس اخوت اسلامی: مشارکت تاثیر گذار کارکنان و کارگزاران نظام تربیت رسمی و عمومی در امور مختلف از جهات فکر و اندیشه، استعداد، توانایی، وقت و منابع مالی به همراه افزایش حق انتخاب آنها و همچنین زمینه سازی و احیای مشارکتهای بیرونی دستگاهها ومراجع تاثیر گذار.
- نظارت: نظارت بر منابع مختلف سازمانی از ابعاد مختلف هزینهای، کارکردی و عملکردی در سطح و در سطوح مختلف مدیریت و حیطه نظارتی متفاوت از نظر کیفیت و کمیت (سطح و گستره نظارت)، بهره گیری از سبکهای مدیریت مشارکتی، حمایتی، تفویضی و حتی دستوری بنا به اقتضا و شرایط محیطی و سازمانی.
- برقراری انسـجام، تعامل و همافزایی:یکپارچگی سیسـتم به مثابـه فرایند کلان و در هم تنیدگی خروجیهای یک فرایند با ورودیهای فرایند یا فرایندهای دیگر و اسـتمرار این



روند باتوجه به سه عامل کلیدی پژوهش، یادگیری و اقدامات تغییر.

- بهبود وارتقای فرهنگ سازمانی: تغییر الگوهای رفتاری منابع انسانی به صورت فردی و گروهی از طریق ارتقاء سطح شایستگی آنان وحاکمیت فضای ارزشی و اخلاقی مبتنی برنظام معیاراسلامی.
- توسعه خلاقیت فردی وسازمانی: توانایی وقابلیتهای ذهنی رهبر و سیستم سازمانی یادگیرنده و هوشمند در ایجاد و بروز نوآوری و نوباوری وحاکمیت و توسعه ارزشهای اسلامی و ایرانی در بین کارکنان و کارگزاران در راستای دستیابی به حیات طیبه

#### ۳-۱-۳.رویکرد ها

در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی و عمومی جهت گیریهای کلان این زیر نظام به شرح زیر است:

- برنامهریــزی راهبردی وآینده پژوهانه: نگاه بــه آینده و تضمین کیفیت همراه با مدیریت تغییرات، برای دســتیابی به سـطح قابل قبولی از مراتب حیات طیبه، تبدیل تهدیدها به فرصتهاو شــکاریا کشـف فرصتها از طریق خلق راهبردهای ناظـر بر برنامهریزیهای عملیاتی.
- فرایند مداری و پیامد محوری ٔ: نگاه به فرایندها به جای درجا زدن و توقف در ورودیهای

۱ کشف فرصتها: مدیران زمان خود را بیشتر به حل مسئله اختصاص میدهند در حالی که یافتن مسائل و کشف فرصتها و بهره گیری از آنها اهمیت بیشتری دارد. «پیتر دراکر» معتقد است که: کشف فرصتها رمز اصلی موفقیت مدیران و سازمان است. زیرا با بهره گیری از فرصتها، نتایج سودمندی حاصل میشود. در حالیکه با حل مسئله فقط وضعیت به حال عادی بر می گردد. در دل هر مسئله فرصتی نهفته است (استونر، ۱۹۸۳) مسئله چیزی است که توان سازمان را در نیل به اهداف به خطر می اندازد اما فرصت چیزی است که امکان دستیابی به اهداف را افزایش میدهد و زمینه جلو افتادن از اهداف و افزایش توان سازمان را فراهم می کند. وقتی تغییرات متناسب و سازگار را مسئلهها و حل آنها و نیز کشف فرصتها جهت دستیابی به اهداف نباشد اعتراض و نارضایتی گیرندگان اصلی خدمات (مشتریان) نظام تربیت رسمی و عمومی افزایش می یابد به اهداف نباشد اعتراض و نارضایتی گیرندگان اصلی خدمات (مشتریان) نظام تربیت رسمی و عمومی افزایش می یابد که طی می شود تا ورودیها به خروجی تبدیل شوند. در این مسیر عملیات و فعالیتهایی اتفاق می افتد تا بر ورودیها اثر گذاشته و آنها را معطوف و مرتبط به هدف و نتیجه که همانا خروجی ها با برونداد سیستم نام دارد برساند. هر آنچه که در این مسیر اتفاق می افتد تا بهترین محصول نصیب سازمان، شرکت یا موسسهای شود «فرایند» نام دارد.

-مدیریت فرایند مدار (Process Oriented management): مفهوم مدیریت فرایند مداری بهبود مستمر کیفیت و رضایت گیرندگان خدمات سازمان (نظام تربیت رسمی و عمومی - مدرسه) از طریق بهبود فرایند است. مدیریت فرایند یعنی این که بدانیم و باور کنیم که نتیجه از فرایند حاصل میشود، سپس برای حصول نتیجه مطلوب، فرایند مناسب را ایجاد کنیم. و بالاخره فرایند ایجاد شده را طوری به اجرا در آوریم که بعداً بتوانیم نشان دهیم که چرا و چگونه نتیجه حاصل شده است. و وقتی خواستیم همان فرایند را برای بار دوم به کار بندیم، از تجربیات و شناخت قبلی برای بهبود فرایند استفاده کنیم. (تورانی، حیدر،)

نظام تربیت رسمی و عمومی و دیدن اجزا و مولفههای آن به مثابه یک فرایند کلان در عین توجه به اهداف و انتظارات درون و برون سازمانی تربیت رسمی و عمومی و رسیدن به اثر بخشی به مثابه یک سازمان یادگیرنده ۱٬ رقابتی؛مدیریت فرایند با هدف ارتقای مستمر کیفیت جامع، بهسازی روشها، هم افزائی منابع وامکانات، استفاده مطلوب از امکانات موجود (محدود) وبهره گیری از راهبردهای فرایندی، عملکرد سازمان را بهبود می بخشد.

- مخاطب محوری: اطمینان از کسب رضایت متربیان، مربیان و والدین و اهتمام در برنامه ریزی ها برای پاسخگویی به نیازهای به حق آنان در عین احترام و توجه به رقابت پذیری و تفاوتهای فردی.
- مدرسه محوری:اخذ تصمیمات ناظر بر مدرسه، مربی و کلاس درس، واگذاری اختیارات و قدرت تصمیم گیری، هدف گذاری، استخدام و... به مدرسه، به همراه کوچکسازی حوزه ستادی و میانی و استفاده از سبکهای مدیریت تفویضی مشارکتی.
- عدالت مداری: همگانی شـدن تربیت رسـمی و عمومی، رعایت عدالـت تربیتی در عین توجه به تفاوتهای فردی و جنسـیتی، بهرهمندی همگان از منابع وامکانات انسانی، مالی و مادی.
- افزایش بهروری واستفاده آگاهانه ازیافتههای پژوهشی وفناوریهای نوین درچارچوب نظام معیار اسلامی: گسترش وتقویت پژوهشهای معتبروبهرهمندی ازیافتههای آنها، شناسایی وبکارگیری هوشمندانه فناوریهای نوین، توانمندسازی منابع انسانی، مدیریت بهینه منابع ومصارف.

#### ۴-۱-۳.اصول

- دین محوری و بسط عدالت تربیتی
- سازگاری رویکردها، اهداف، برنامهها و روشهای مدیریت با نظام معیار اسلامی.
- اولویت نگرش دینی و عدالت خواهانه در تدوین و اجرای برنامهها در سطوح مختلف مدیریت.
  - توزیع عادلانه منابع، امکانات و توجهات به مدارس و مناطق پشتیبان.
    - مسئولیت پذیری و پاسخگویی

۱. سازمان یادگیرنده، سازمانی است که افراد آن ضمن کنار گذاشتن شیوههای قدیمی اندیشیدن، خود آگاه بوده و به طور باز با یکدیگر تعامل دارند.همه اعضای آن با شناخت کاملا ازاهداف و کارکردسازمان به شناسایی وتعریف برنامههای عملیاتی خود پرداخته ودر مورد آنها توافق حاصل می کنند.آنان در اجرای برنامههای مورد توافق، همکاری لازم را دارند.





- مسئولیت پذیری و پاسخگویی نظام راهبری و مدیریت تربیتی نسبت به کار کردها، وظایف، چشمانداز و راهبردهای خود .
  - مسئولیت پذیری و پاسخگویی مدیران در برابر عملکردهای خود.
  - حسن اجرای وظایف و فعالیتهای مدیران در سطوح مختلف مدیریت.
    - شايسته سالاري
- استفاده از افراد با صلاحیتهای دینی، اخلاقی، علمی و تجربی درتمام سطوح رهبری و مدیریت تربیتی رسمی و عمومی.
  - ضابطه گرایی وتبین دقیق وظایف، کارکردها، سیستمهای پرداختی وپشتیبان.
- توجه به شایستگی هاواستعدادهای منابع انسانی وپرهیز از انتصابهای سلیقهای و مبتنی بر ارتباطات بین فردی .
  - توانمندسازی وبالندگی شغلی منابع انسانی.
    - مشارکت جویی
- توجه به شـور و مشـورت و خـرد جمعی (هم افزایی) در همه سـطوح تصمیمسـازی و تصمیمگیری.
  - مشارکت متربیان، مربیان و والدین در فرآیند ارتقای کیفیت مدرسه .
- مشارکت مردم، خانوادهها و نهادهاو سازمانهاو تشکلهای مردم نهاد و غیر دولتی در فرآیند سیاست گذاری، تصمیم گیری، تصمیم سازی و برنامه ریزی و اجرا برای تحقق اهداف.
  - پژوهش محوری
  - تصمیم گیری رهبران و مدیران براساس یافتههای علمی و پژوهشی .
  - تصمیمسازی و اتخاذ تصمیم به کمک سیستمهای اطلاعاتی مدیریت .
    - تصمیمسازی به کمک قضاوتهای ایمانی و شهودی خبرگان تربیت.
      - همه جانبهنگری
  - توجه به همه ابعاد سازمانی (متغیرهای محتوایی و ساختاری)وتمام ابعادتربیت.
    - نگرش نظام مند در مدیریت تغییرات و نوآوریها.
    - استفاده توأمان از نگاه پیرامونی و مستقیم در هدایت و رهبری.
      - شفافیت در امور.
      - برنامه محوری وقانون گرایی.
- استقرار سیستم نظارت و ارزشیابی و ارائه مستمر گزارش عملکرد به روش مکانیزه و تحت وب

271

- تبیین سیاستها و دلایل انجام تصمیمات کلان در سطوح مختلف سازمانی وابهام زدایی دربرابر بدفهمیها .
  - شفاف سازی قوانین ومقررات ونظامهای مالی وپرداختها.
    - استمرار و پیوستگی
- پیوســـتگی و انســجام در ســطوح مختلف مدیریــت عالی، میانی و اجرایــی جهت تحقق تصمیمات مصوب .
- استمرار و پیوستگی در فرایند مدیریت بر مبنای موفقیت ها، تجارب و زحمات مدیران گذشته وتقویت انسجام فکری وفرهنگی سازمان.
- پیوستگی و انسجام در محتوای برنامهها و تعهد به آن در همه سطوح راهبری و مدیریت و دورههای مدیریت .

# ۲-۳. الگوی نظری زیر نظام برنامه درسی

### ۱-۲-۳. تعریف و قلمرو

برنامه درسی به مجموعه فرصتهای تربیتی نظام مند و طرحریزی شده (از سطح ملی، منطقهای و محلی تا مدرسه و کلاس درس با طیف مخاطبان بسیار گسترده و فراگیر تا بسیار محدود) و نتایج مترتب بر آنها اطلاق می شود که متربیان برای کسب شایستگیهای لازم جهت در ک و اصلاح موقعیت بر اساس نظام معیار اسلامی در معرض آنها قرار می گیرند تا با تکوین وتعالی پیوسته هویت خویش مرتبه قابل قبولی از آمادگی برای تحقق حیات طیبه در همه ابعاد را به دست آورند. زیر نظام برنامه درسی تشامل ابعاد چهار گانه طراحی، تدوین، اجرا و ارزشیابی تدست آورند. زیر نظام برنامه درسی شامل ابعاد چهار گانه طراحی، تدوین، اجرا و ارزشیابی تدوین و تعالی از آمادگی برای تحقو به از ایر نظام برنامه درسی تشامل ابعاد به از گانه طراحی، تدوین و تعالی از شام برنامه درسی تشامل ابعاد به از گانه طراحی و تدوین و تعلی از آماد گیروند.

۱..در این بخش از نتایج تحقیق مهرمحمدی (۱۳۸۷)- از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش- استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

۲.الگـوی نظـری (مفهومی) ارائه شـده ناظر به وضع مطلوب "زیر نظام برنامه درسـی" در نظام تربیت رسـمی و عمومی جمهوری اسـلامی ایران اسـت. البته هدف این الگو تعیین تکلیف برای برای مقولههای اساسـی (همچون اهداف یادگیری، حوزههای یادگیری واولویت آنها) نیسـت -که تکلیف آنها را فلسـفه تربیت رسـمی وعمومی تعیین نموده است. گرچه این مقولهها از اجزاء لاینفک برنامه درسی(به معنای بیشتر شناخته شده جوهری یا محتوائی)تلقی میشوند.

۳ ابعاد زیر نظام برنامه درسی شامل:

طراحی، در درجه نخست ناظر به ویژگیهای عام طرح یا نقشه حاکم بر برنامه درسی است که دیدگاه یا خاستگاه ارزشی برنامه در سبی مانند تشخیص نیاز و برنامه درستی را تبیین مینمایدو در درجه دوم با ابتناء به چنین پایگاهی برای عناصر برنامه در سبی مانند تشخیص نیاز و تدوین اهداف، انتخاب محتوی، سازماندهی محتوی، راهبردهای تدریس/ فرصتها و فعالیتهای یادگیری، سنجش پیشرفت تحصیلی و زمان تعیین تکلیف مینماید.

تدوین، ناظر به فرایند ساخت و تولید برنامه در سی است و شامل ابعادی مانند خاستگاه برنامه ریزی در سی ا تمرکز و عدم تمرکز، میزان انعطاف و ترکیب گروههای تصمیم گیرنده درباره عناصر برنامه در سی می باشد.



است، که با توجه به "عوامل مؤثر بر کیفیت' " در یک بافت منسجم و یک یارچه هم سو و هم آهنگ با غایت و اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی سامان دهی میشود.

#### ۲-۲-۳.وظائف:

زیر نظام برنامه درسی ماموریتهای زیر را در نظام تربیت رسمی و عمومی بر عهده دارد:

 زمینهسازی برای اتخاذ تصمیمات مناسب در خصوص ابعاد مختلف برنامه درسی در سطوح ملى تا محلى ..

اجرا، ناظر به رخدادهایی است که چگونگی عملیاتی ساختن برنامه درسی را در کانون توجه داشته و شامل ابعادی همچون منشا/ مبدا تغییر، واحد/ عامل تغییر و پیامدهای تغییر می شود.

ارزشیابی، ناظر به فرایند دریافت دادههای معتبر برای بازسازی و بهسازی مداوم برنامه درسی است وشامل ابعادی مانند سطوح، روش و منابع اطلاعاتی می شود.

۱. عوامل چهارگانه موثر بر کیفیت عبارتند از: بخش کلان نیمه تجویزی و غیر تجویزی(موسـوم به فوق برنامه)، مشـاوره و راهنمائی، زمان تدریس و بالاخره زبان تدریس. عوامل موثر بر کیفیت برنامه درسی است.

بخـش کلان نیمه تجویزی و غیرتجویزی، شـامل انواع فعالیت های(انتخابی و اختیـاری) فوق برنامه، مکمل و اوقات فراغت است که به تعیین تکلیف برای عاملان طراحی، اجرا، ارزشیابی و زمان این فعالیتها میپردازد.

استفاده از فناوری اطلاعات و ارتباطات، ناظر به فناوری در ابعاد نرم افزاری و سخت افزاری است و به تعیین تکلیف برای رسانهها و ابزارهای تسهیل کننده یادگیری و توانمندسازی آن می پردازد.

مشاوره و راهنمائی، ناظر به جریان معین و مکمل اصل جریان تربیت است. این جریان معین و مکمل شامل ابعادی همچون اهداف، عاملان، مخاطبان، روشها و ابزار مشاوره و راهنمائی میباشد.

زمان آموزش، به عنوان یک مقوله کلان تاثیر گذار بر جهت گیریها، فرایند و محصول تربیت(نه یک عنصر برنامه درسیی) و به عبارت دیگر به عنوان ظرف تدریس (نه ابزار تدریس) مطمح نظر است.

زبان آموزش، ناظر به تعیین تکلیف برای پیش نیازهای اساسی تربیت از جمله تدریس زبان فارسی به عنوان زبان ملی، زبان فارسی برای متربیان غیر فارسی زبان و همچنین تدریس زبانهای خارجی در نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران است..

برنامه درسی شامل سه دسته عنصر به شرح ذیل میباشد:

-الزامی یا تجویزی(core)بخشی از برنامه درسی که برای پرورش " هویت مشترک" متربیان کاربرد دارد. به صورت -uni form یا "تک وضعیتی" تعریف می شود. ناظر به قابلیتها یا شایستگیهای پایه، آمادهسازی یرای حرفه به صورت عام (در قالب شایستگیهای اساسی و عمدتا شناختی و نگرشی و نه مهارتی) در این بخش اتفاق میافتد.... می تواند یکی از فقرات core باشد.

انتخابی یا نیمه تجویزی(core/elective)بخشی از برنامه درسی که علاوه به کمک به پرورش "هویت مشترک" متربیان، پرورش " هویت اختصاصی" آنان را نیز در کانون توجه قرار میدهد. به صورت چند وضعیتی (یعنی متناسب با وضعیتهای گوناگونی که متربیان از نظر شغلی و تحصیلی برای آینده خود متصورند) تعریف و طراحی میشوند تا امکان انتخاب از میان اشكال و انواع وجود داشته باشد.

اختیاری یا غیر تجویزی(elective )برخی از حوزهها یا فعالیتهای یادگیری در برنامه درسی که کاملا تحت تاثیر موقعیتهای خاص زمانی، مکانی و انسانی اختصاصا بـرای پرورش " هویت (های) اختصاصی" کاربـرد دارد. دامنه تنوع حداکثری یا وضعیتهای نامحدود.



- استقرار سازو کارهای مناسب طراحی، تدوین، اجرا و ارزشیابی از برنامههای درسی در سطوح ملى تا محلى
- مشارکت فعال در تصمیم سازیهای مرتبط با سایرکلیه زیرنظامها به دلیل تاثیرگذاری مستقیم آنها بر کیفیت اجرا و بهسازی برنامه درسی در سطوح ملی تا محلی

#### ۳-۲-۳.رویکرد

در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی و عمومی، جهت گیری کلان این زیر نظام با توجه به قلمرو آن "موقعیت محوری" و "یکپارچه نگری" است.

- موقعیت محوری، هم سو با هدف کلی تربیت رسمی و عمومی ۱، ویژگی برنامههای درسی است که در تصمیم گیریهای مربوط به ابعاد مختلف آن(اعم از طراحی، تدوین، اجرا و ارزشیابی )، موقعیت در کانون توجه قرار می گیرد.
- یکپارچه نگری، همسو با اصول آزادی، وحدت گرائی و همه جانبه نگری در فلسفه تربیت رسمی و عمومی، بدین معناست که مفاهیمی مانند " برنامه و فوق برنامه"، " دانش سازمان یافته و دانش آموز"، " آموزش و پرورش"، " حال گرائی و آینده گرائی"، "تمرکز و عدم تمرکز"، " منابع درسی و کمک درسی"، " تخصص گرائی و عام گرائی"، " موضوع محوری و مضمون محوری" و "حیطههای شناختی، عاطفی " ضرورتا متقابل و غیر قابل جمع تفسیر نمی شوند، بلکه می توانند لازم و ملزوم و مکمل یکدیگر تلقی شده و زیر نظام برنامه درسی باید در جهت وحدت بخشیدن به آنها حرکت نماید.
- تأکید بر جهت دهی تمامی عناصر برنامه درسی در راستای تکوین و تعالی هویت متربیان برای دستیابی به مراتبی از حیات طیبه.

اتخاذ این رویکرد اصلی از جمله دلالتهای زیر را داراست:

تاکید بر مضامین فرارشتهای: مرزهای شناخته شده میان حوزههای مختلف دانش بشری در طراحی برنامه درسی مبنا نیست. برنامه درسی با تاکید بر مضامین فرارشتهای یا پیامدها به سمت یکپارچگی(تلفیق برنامههای آموزشی و فوق برنامه(فعالیتهای پرورشی) هر چه بیشــتر و رویاروئی موثرتر عناصر برنامه درسی با موقعیتها بر اساس'' نظام معیار اسلامي'' سوق يابد.

تاکید بر "کارکردهای ثانوی" و" فرا برنامه درسی ":در مواقعی که حفظ ساختار رشته ای(موضوعی) مواد درسی ضرورت می یابد، ارتباط نظام مند میان حوزههای یادگیری با

۱ شناخت و اصلاح مستمر موقعیت با توجه به نظام معیار.

۲ منظور همان تقابل مشهور میان مطالبات رشتههای علمی و تقاضاهای یادگیرندگان است.



استفاده از تلقیق متکی به اصل "کارکردهای ثانوی" در دستور کار فرار می گیرد. تلفیق از نوع فرا برنامه درسي، به عنوان شــکل فراگير و بسط يافته تلفيق از نوع کار کرد ثانوي، نيز باعنايت به انتخاب والتزام به نظام معيار اسلامي مورد تاكيد ميباشد.

تاکید بر انعطاف در عین ثبات:سیاستها، برنامهها و روشها در کلیه ابعاد زیرنظام برنامه درسی بایدضمن ابتناء بر مبانی فلسفی، ارزشی و دینی قدرت انطباق با تغییرات و تحولات در کلیه سطوح جهانی تا محلی را داشته باشد تا کفایت و کارآیی آن به مخاطره نیفتد. همه جانبه نگری: برنامه درسی رشد همه جانبه استعدادهای فطری و طبیعی و ایجاد تعادل در امیال و عواطف متربیان را در جهت تکوین و تعالی هویت ایشان را به عنوان یک "کل" مد نظر قرار می دهد تا دست یابی به آمادگی تحقق مرتبه قابل قبول" حیات طیبه" در تمامی ساحتها که غایت تربیت رسمی و عمومی است فراهم شود.

توجه به ابعاد، لا يهها و انواع هويت: برنامه درسي ابعاد، همه لا يهها و انواع هويت (فردي، جنسیتی، دینی، قومی، ملی و جهانی) را نیز چون لازمه دست یابی به حیات طیبه می باشند، مورد تاکید قرار می دهد. بدین ترتیب هرچند تکوین و تعالی هویت مشترک(انسانی، اسلامی وایرانی) و هویت اختصاصی(مذهبی، قومی، شغلی وجنسیتی) متربیان هر دوموردتوجه برنامه درسی است اما تاکید برنامه درسی همچون نظام تربیت رسمی و عمومی بر هویت مشترک انسانی، اسلامی وایرانی خواهد بود ولی با فراهم نمودن فرصتهای مناسب -به خصوص درابعاد غیر تجویزی (انتخابی واختیاری) برنامه درسیی-زمینه مقدماتی تکوین وتعالی هویت اختصاصی متربیان را نیز متناسب با خصوصیات فردى آنان فراهم مى آورد.

#### ۴-۲-۳-اصول

#### اصول طراحی برنامه درسی

 ساختار کلان برنامه درسی ضمن برخورداری از بخش تجویزی یا الزامی(تک وضعیتی و تعیین تکلیف شده به شکل پیشینی)، از بخش نیمه تجویزی یا انتخابی(چند وضعیتی) وغیر تجویزی یا اختیاری (بی وضعیتی یا باز) نیز برخوردار خواهد بود ۲. این ساختار مثلثی ثابت بوده ولی باید در ارتباط با هریک از دورههای تربیت و برای دستیابی متربیان به هویت مشترک و ویژه و لحاظ تمودن سایر متغیرهای ذی مدخل به شکل متناسب

1. prescriptive

۲. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی، وحدت ملی و انسـجام اجتماعی؛ تنوع و کثرت، آزادی مشـار کت جویی، همه جانبه نگری و پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی



عملياتي شود.

- برنامه درسی در سطح خرد (هر یک از حوزههای یادگیری) نیز از بخشهای تجویزی یا الزامی، نیمه تجویزی یا اختیاری و غیر تجویزی یا انتخابی تشکیل می شود.
- در طراحی برنامه درسی از حیث جهتگیری کلان زمانی یا تعیین "محیط زمانی"،

  "حال گرائی" (معنا بخشیدن به فرایتد تربیت و تجربیات تربیتی برای متربیان در حال

  یا در حال زیستن ) و "آینده گرائی" (معنا بخشیدن به فرایتد تربیت و تجربیات تربیتی

  برای متربیان در آینده یا برای آینده زیستن) باید توامان در کانون توجه باشد. حال گرائی

  منهای آینده گرائی و آینده گرائی منهای حال گرائی هر دو فاقد وجاهت تربیتی است.
- برای تدارک فرصتهای تربیتی اتکاء به رویکرد رفتاری یا قالب رفتاری در تدوین اهداف برنامه درسی تجویزی باید به حداقل ممکن تنزل یابد تا دست یابی به هویت مشترک(انسانی، اسلامی ایرانی) و تداوم آن در ابعاد/ ساحتهای مختلف امکان پذیر گردد ۲.
- برنامه درسی تجویزی یا الزامی باید با استفاده از رویکرد حل مساله یا قالب حل مساله در تدوین هدفها، از انعطاف برخوردار شده و فرصتهای تربیتی از عمق و غنای بیشتری برخوردار شود<sup>4</sup>.
- تدارک فرصتهای تربیتی متنوعی که در آن امکان درک و اصلاح مداوم موقعیت بر اساس نظام معیار اسلامی برای تمامی متربیان فراهم شـود، مسـتلزم آن است که نیاز سنجی، متناسـب با کثرت و تنوع پذیرفته شـده در خاستگاه تصمیم گیری(آزاد سازی) به صورت چند لایه ای(چند مرحله ای) ادراک شده و از انحصار تشکیلات مرکزی خارج شود<sup>۵</sup>.
- سازماندهی محتوای برنامه درسی باید با اتکا بر رویکرد تلفیقی و مسئله محور و تأکید بر مفاهیم، مهارتها و ایده های اساسی در هر یک از ساحتهای تربیت صورت گیرد، تا فرصت تجربیات دست اول برای کسب شایستگیها جهت درک و اصلاح مداوم موقعیت از سوی متربیان بر اساس نظام معیار اسلامی را فراهم کند.

۱.این مفاهیم گرچه با آن چه در سطح کلان طراحی برنامه درسی مطرح شد دارای روح مشابه اند، لیکن به طور طبیعی تفاوت هائی نیز دارند.

۲. توضیح این که با توجه به این معنا از محیط زمانی، "گذشته گرائی" که علی الظاهر بایستی بـرای رویاروئی همه جانبه با موضوع مورد توجه قرار گیرد، معنا نخواهد داشت. همچنین این اصل مبتنی بر اصل پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی میباشد ۳. این اصل مبتنی بر اصل پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی است

۴. مبتنی بر اصول استمرار و پیوستگی و خردورزی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی
 ۵ مبتنی بر اصول مشارکت، آزادی و تنوع و کثرت مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

STYS STATE OF THE STATE OF THE



- در برنامه درسی مرحله دوم دوره متوسطه باید "گرایش تخصصی نرم" را تعریف و تعبیه نمود و از شـکل گیری" افتراق کامل برنامه ای "یا ایجاد شـاخههای تخصصی مجزا" به صـورت از پیش طراحی شـده جلوگیری کرد<sup>†</sup> و توجه به هویـت ویژه متربیان و نیازهای جامعـه را در اولویت قرار دهد، به گونهای که آنان آماده ورود به زندگی فردی، خانوادگی و اجتماعی شوند.
- بـا توجـه به مفهوم برنامه درسـی "مغفول" (پـوچ)، باید از تکیه انحصـاری به الگوها و روشهـای رایج در تعیین اولویتهای محتوائی پرهیز نموده و رقابتهای درون موضوعی و میان موضوعی برای حضور در برنامه درسی را به رسمیت شناخت<sup>۵</sup>. (همه جانبه نگری؛ پویایی)

#### • اصول تدوین برنامه درسی

- برای آن که عاملان تربیت در کلیه سطوح نظام تربیت رسمی و عمومی در قبال کیفیت تربیت و نتایج آن مسئول و پاسخگو باشند و بستر لازم را برای مشارکت موثر ارکان و عوامل سهیم و موثر در فرآیند تربیت فراهم آید، ضروری است متناسب با نقش ارکان و عوامل سهیم وموثر در سطوح مختلف به تناسب، و به "آزاد سازی" معقول به عنوان یک اصل مبنائی نگریسته شود.
- نـگاه قطبــی (صفر و یکی، همـه یا هیچ) بـه تمرکززدائی از نظام برنامهریزی درســی یا آزادســازی پاسـخگو نبوده و منجر به بیفعلی (بی عملی) از یک ســو یــا اقدامات عملی نســنجیده و مخرّب از سوی دیگر میشود.در نگاه غیرقطبی، شناخت سطوح آزادسازی از یک ســو، شــرایط و ظرفیتهای گوناگون و متغیر عوامل سهیم وموثر در مناطق مختلف کشور از سوی دیگر ضروری است.
- شـش سطح آزادسازی <sup>۶</sup>(که با بخشهای سـه گانه برنامه درسی هماهنگ است) باید به
- 1. soft specialization
- 2. curriculum differentiation
- 3. tracking

۴ به نظر می رسید اتخاذ چنین جهت گیری در برنامه درسی مرحله دوم دوره متوسطه می تواند به نیکوئی پاسخ گوی نفدها و مناقشههای فراوانی باشد که در سطح جهان در ارتباط با این مرحله مطرح می باشد. محور این مناقشه طراحی برنامههای درسی هم سو با اندیشه افتراق از یک سو و طراحی برنامههای درسی برخوردار از وحدت و یکپارچگی از سوی دیگر است. عدهای از صاحب نظران بنا به ملاحظات عمدتا عمل گرایانه قائل به افتراق برنامهای و عدهای دیگر بنا به ملاحظات عمدتا جامعه شناختی و سیاسی قائل به حفظ یکپارچگی و یکنواختی در ساختار برنامه درسی این مرحله هستند.

۵ این اصل مبتنی بر اصل تعامل مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی میباشد.

۶ – این سطوح عبارتند از:

۱-آزادسازی نا محسوس یا در حد صفر که معرف دخل و تصرفهای قصد نشده، اراده نشده یا سیاستگذاری نشده است (که در ارتباط با بخش تجویزی یا الزامی برنامه درسی است)و حکایت از جرح و تعدیلهایی در برنامه درسی دارد که معمولا در مقیاس بسیار محدود و بر اساس مقتضیات محیط اجرا به وقوع می پیوندد. این سطح از آزادسازی به این معنا ست که تمر کزگرایی به معنای مطلق در نظامهای برنامه ریزی درسی امری موهوم و تحقق نایافتنی است. دلالت این سطح از آزادسازی برای تربیت معلمان حرفهای است که باید از صلاحیت برنامه ریزی درسی و طراحی آموزشی برخوردار باشند تا دخل و تصرف هایشان در جهت ارتقاء کیفیت برنامه و کیفیت آموزش و یادگیری باشد (معلم فکور، معلم پژوهنده)

۲ - آزادسازی تولید منابع یادگیری، این سطح دلالت بر اکتفا به تولید سند اصلی برنامه یا همان راهنمای برنامه درسی توسط تشکیلات مرکزی برنامهریزی درسی در ارتباط با بخش تجویزی یا الزامی دارد. در این سند جهت گیری کلی برنامه وهمچنین تکلیف عناصر واجزا آن(اهداف، محتوا، روشها و سنجش آموختهها و...)به صورت کلی مشخص میشود. این سطح از آزادسازی با مفهوم چند تالیفی و اعطاء حق انتخاب به مدارس و مناطق برای انتخاب هماهنگ است. این سیاست را میتوان به شکل یکسان و همزمان در سراسر کشور به مورد اجرا گذاشت. چنانچه سیاست چند تالیفی بخواهد از طریق راهبرد "کتاب باز" به مورد اجرا گذاشته شود(که به معنای فراهم کردن زمینه ورود آحاد معلمان به عرصه تولید / تعدیل / تکمیل منابع یادگیری به صورت محدود یا گسترده است)، آن گاه باید گفت این سیاست در سطح اجرا دستخوش تغییر و تنوع خواهد شد. یادگیری به صورت محدود یا گسترده است)، آن گاه باید گفت این سیاست در سطح اجرا دستخوش بنیامه برنامه درسی، موازی، حاکی از آن است که تشکیلات مرکزی برنامه درسی، میتواند مبادرت به تولید بیش از یک راهنمای برنامه درسی در ارتباط با بخش تجویزی یا الزامی برنامه بنماید و سطوح اجرایی را در انتخاب از میان آنها آزاد بگذارد. این سیاست ثابت می تواند به طور طبیعی صور مختلف اجرا را به ارمغان آورد وبه یکی از جلوههای رقابت در نظام تربیتی محسوب شود.

۴- آزادسازی ناظر به بخش نیمه تجویزی یا انتخابی برنامه درسی:

الف: در سطح خرد یا یک حوزه خاص یادگیری، براساس تعریفی که پیش تر ارائه شد.به طور یکسان (ثابت) در برنامههای درسی گنجانده می شود. لازم است آموزشهای لازم به معلمان داده شود تا از این فرصت به شکل صحیح بهرهبرداری شود. اجرای این سیاست به شکل سراسری باید تعقیب شود.

ب: در سطح کلان یا کل برنامه درسی پایه یا دوره، براساس تعریفی که پیش تر ارائه شد. اجرای آن قطعا نیازمند آمادگی از نظر منابع انسانی است که بتوانند از عهده ارائه دروس چند وضعیتی برآیند.(البته در تربیت معلم پیش از خدمت باید این شکل خاص از آمادگی لحاظ شود).علاوه بر این در موارد و مواقعی که ارائه دروس چند وضعیتی مستلزم داشتن تخصصهای گوناگون است(مانند هنر، تربیت بدنی) باید این امکان در محیط اجرا فراهم شود. به هر حال لازم است زمینه اجرای این سطح از آزادسازی (این بخش از برنامه درسی) در کل کشور به طور یکسان فراهم شود.

۵- آزادسازی ناظر به بخش غیرتجویزی یا اختیاری برنامه درسی:

الف: در سطح خرد یا یک حوزه خاص یادگیری (براساس تعریفی که پیش تر ارائه شد) همانند سطح پیشین یا آزادسازی ناظر به بخش نیمه تجویزی است. چون آزادی و انتخاب در حوزهای قرار است اتفاق بیفتد که معلم علی الاصول در آن تخصص دارد، به شرط برخورداری از توانمندیهای حرفهای لازم (نگرش و مهارتهای ناظر به بهره برداری صحیح از این فرصت تربیتی) قابل اجرا به شکل سراسرس میباشد.

ب: در سطح کلان یا کل برنامه درسی پایه یا دوره(براساس تعریفی که پیش تر ارائه شد) نیازمند امکانات بسیار از جهات مختلف است. چون اولا هر گز دامنه انتخابهای متربیان قابل پیش بینی نیست، ثانیا باید در درون مدرسه تجهیز منابع و امکانات اتفاق بیفتد و در بیرون مدرسه نیز مدیریت منابع محلی صورت پذیرد. به هر روی این سطح از آزادسازی (بخش از برنامه درسی) را نمی توان به طور کلی از مدارس و مناطق دریغ کرد.طبیعی است که هرچه مدرسه و منطقه بهتر تدارک شده باشند، دامنه این بخش به حداکثر پیش بینی شده نزدیک تر می شود و بالعکس. این عرصه هم یکی از جلوههای بارز رقابت مدارس خواهد بود ←



طور هم زمان در نظام برنامه ریزی در سے بکار گرفته شده و به در ستی مدیریت شود. سیاست آزادسازی در این سطوح، سیاست واحد و اجرای آن در مناطق و مدارس ثابت يا متغير است.

• تمرکز زدائی از برنامههای درسی باید زمینه رقابت سازنده در جهت افزایش کیفیت و كارآئي نظام تربيت رسمي وعمومي رادرچارچوب نظام معياراسلامي نيز فراهم سازد. به برنامهریزی درسی باید به مثابه یک فرایند پژوهشی (پژوهش از نوع عمل فکورانه ٔ) که دارای اهمیت ویژهای است و منجر به ابداع یک محصول فرهنگی - تربیتی می شود نگریسته شود.

# اصول اجرای برنامه درسی(آموزش)

- اجرای برنامه درسی(جدید) با نگاه کل نگرانه یا بوم شناختی و با توجه به تأثیرات آن بر رویههای جاری، اندیشـهها و انگارههای رایج در درون و برون مدرسه باید در کانون توجه باشد. به دیگر سخن، طراحی وتدوین برنامه درسی مطلوب نباید شرط لازم و کافی برای تحقق تغییرات یا اجرای آن در محیطهای مختلف دانسته شود و بازآفرینی وهنگ مدرسه صالح به عنوان مقصد نهایی باید در صدر اقدامات قرار گیرد.
- مسئولیت پذیری جمعی تمامی عوامل سهیم وموثر در کلیه سطوح، برای بهره گیری هم زمان از ظرفیتهای ملی و محلی برای استقرار برنامههای درسی جدید.
- در تغییر با منشا بیرونی، انتظار اجرای وفادارانه (منفعلانه) باید جای خود را به رویکرد "انطباق متقابل ""داده و در فرایند اجرا به مربی به منزله "کار گزار / مجری فکور"نگریسته

- 1. deliberative inquiry
- 2. ecologic
- 3. Reculturing
- 4. Mutualadaptation

کے آزادسازی کل برنامه درسی، در این سطح از آزاد سازی، رسالت تشکیلات مرکزی برنامهریزی به تدوین استانداردهای عملکردی ho - 
ho - 
hoیا یادگیری در هر یک از حوزههای یادگیری تقلیل پیدا می کند و حتی مسئولیت تدوین راهنمای برنامه درسی در آن حوزه یادگیری به عهده مراجع غیر مرکزی است. این سطح مرتبط با بخش تجویزی و در سطح خرد برنامه درسی (یک حوزه یادگیری) است. بر این اساس پاسـخگوئی مناطق و مدارس بر اسـاس توانمندی و کیفیت عوامل درون دادی مورد نیاز در درون و بیرون مدرسـه و همچنین نظارت بر کیفیت فرایندهای مورد عمل در جهت دسـتیابی به استانداردهای یادگیری مورد نظر و البته پاسخگوئی نسبت به کیفیت خروجیها در زمینه مورد نظر با تکیه بر سنجشها و ارزیابیهای معتبری که توسط متولیان (مثلا در سطح منطقه یا استان) انجام میشود. این سطح از آزادســازی هم می تواند جلوه دیگری از رقابتی شــدن آموزش و پرورش و مدارس باشــد.(یعنی مدارسی که مجازند در حوزههای کمتر یا بیشتری با اتکاء به استانداردها عمل کنند. بدین ترتیب سیاست آزادسازی در این سطح نمی تواند به شکل سراسری و یکنواخت به مورد اجرا گذاشته شود.

- در تغییر با منشا بیرونی، هر چه تغییر از تازگی بیشتر یا وضوح کمتری برای عاملان اجرا برخوردار باشد، ضرورت نگاه انسانی و فردی(انفرادی) به فرایند تغییر و اعمال انعطاف در آن بیشتر میشود. تنها در اینصورت میتوان به استقرار نوآوری و تغییر (عدم رجعت به گذشته) امیدوار بود<sup>†</sup>.
- اجرای تغییرات متاثر از تصمیمات سطوح غیر مرکزی، در چارچوب "سطوح آزاد سازی" برنامه درسی، به میزان نزدیکی خاستگاه تصمیم گیری به محیط اجرا، میتواند با رویکرد "وفادارانه" یا بی نیاز از انطباق تعقیب شود<sup>۵</sup>.
- تغییرات برنامه درسی باید در قالب یک طرح کلان پردازش شده و در یک فرایند مرحلهای و گام به گام  $^{7}$  به اجرا گذاشته شود. (خرد در عین کلان) $^{7}$ .
- از نگاه تک ساحتی به ماهیت تدریس باید پرهیز نموده و نسبت به صبغه هنری(زیبا شناختی) آن علاوه بر صبغه علمی و فنی توجه خاص مبذول داشت. (ایده معلم به عنوان کارگزار فکور)(اصل ۳).
- به کسب شایستگیها باید به عنوان فرایند دستیابی به معنا نگریست که در آن متربی عاملیت داشته و مربی راهنماست(اصل ۳).
- در فرایند کسب شایستگیها لازم است پرسشگری متربیان (از آن جا که پرسش انرژی متراکم یادگیری است ) مورد تاکید و تشویق قرار گیرد(اصل ۴).
- وجه رقابت زائی یا رقابت جوئی ارزشیابی باید به حداقل ممکن تقلیل یافته و ارزشیابی گروهی(مشارکتی) مورد تاکید قرار گیرد(اصل ۷).
- در سنجش شایستگیها (صفات و توانمندیها)، تمامیت تجارب تربیتی کسب شده(متاثر

۱. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی؛ تنوع و تکثر؛ مشارکت مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

2. event

۳. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی؛تنوع و تکثر؛مشارکت و پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی. ۴.(عدالت تربیتی؛تنوع و تکثر؛مشارکت؛ وپویایی).

۵. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی؛تنوع و تکثر؛مشارکت و پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

6. increment

۷. مبتنی بر اصول پویایی؛ آزادی، تنوع و تکثر مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.



٣٨

مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم وتربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ا



از برنامه درسی صریح و برنامه درسی ضمنی/ پنهان) باید مورد توجه و تاکید باشد'.

- با توجه به تأکید برنامه درسی بر کسب شایستگیهای پایه، ارزیابی از این شایستگیها در مقایسه با شایستگیهای ویژه باید در اولویت قرار گیرد.
- ارزشیابی از شایستگیها (توانمندیها مهارتها و صفات)متربیان باید درخدمت یادگیری قرار داشته و فرایند ارزشیابی تا سرحد امکان در فرایند یاددهی-یادگیری منحل گردد (ارزشیابی تکوینی/تدریجی/فرایندی)<sup>۲</sup>.
- در ارزشیابی از شایستگیها (توانمندیها مهارتها و صفات) متربیان (اعم ازتکوینی یا مجموعی/پایانی) باید اصل "ارزشیابی منصفانه" که ازبه رسمیت شناختن تفاوتهای فردی متربیان به ویژه از نظرهوش(استعداد های) آنان سرچشمه می گیرد در کانون توجه قرار گیرد".
- مفهوم ارزشیابی نباید به مفهوم اندازه گیری تقلیل داده شود.ارزشیابی باید آئینه تمام نمای اهداف(برنامه درسی و نظام تربیت رسمی و عمومی )باشد. ارزشیابی "مغناطیس توجه" است و عدم هماهنگی، به معطل ماندن هدف منجر می شود \*.

#### • اصول ارزشیابی برنامه درسی

- ارزشیابی برنامه درسی باید در مراحل سه گانه فرایند تدوین (تکوین)، اجرای آزمایشی
   (تکوینی) و پایانی (مجموعی) برای ارزیابی میزان موفقیت نظام تربیت رسمی وعمومی
   در دستیابی متربیان به مراتب حیات طیبه انجام شود<sup>۵</sup>.
- ارزشیابی باید با شناخت کیفیت اجرای برنامه درسی در سطوح مختلف ملی، منطقهای و محلی میزان ارزشمندی، جامعیت، کارآمدی و اثربخشی شایستگیها را (در سه سطح محصول، بروندادو پیامد) تعیین نماید ً.
- ارزشیابی برنامه درسی باید فراهم کننده اطلاعات معتبر، مفید و به موقع برای کلیه عوامل سهیم (اعم از سیاستگذاران، کارکنان، کارشناسان، برنامه ریزان درسی، مدیران، مربیان، اولیاء، مشاوران و سایر افراد ذینفع) باشد و مشارکت موثر تمامی عوامل سهیم را

۱. مبتنی بر اصول آزادی؛ همه جانبه نگری؛پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۲. مبتنی بر اصل استمرار و پیوستگی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۳.مبتنی بر اصول کرامت؛ آزادی؛ تنوع و تکثر مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۴. مبتنی بر اصل پاسخگویی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۵. مبتنی بر اصول پاسخگویی؛ خردورزی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

ع. مبتنی بر اصول پاسخگویی؛ خردورزی؛ همه جانبه نگری؛ پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

- در بهرهبرداری از نتایج در سطوح مختلف به دنبال داشته باشد'.
- از آنجا که هدف فرصتهای تربیتی تدارک دیده شده در برنامه درسی درک و اصلاح مداوم موقعیت از سوی متربیان است، لذا ارزشیابی برنامه درسی باید با استفاده از ظرفیت طیف رویکرد مربوطه، به ویژه رویکرد "هدف آزاد" و "هدف گرا"، انجام شود تا بتواند کلیه واقعیتهای اجرای برنامه درسی را در فرآیند دستیابی به مراتب حیات طیبه به تصویر بکشد ۲.
- ارزشیابی از برنامه درسی باید نسبت به دستیابی متربیان به هویت مشترک و هویت ویژه(اقتضائات بخش تجویزی، نیمه تجویزی و غیر تجویزی برنامه درسی) حساس بوده و رویکردهای مناسب هریک را مورد توجه قرار دهد<sup>۲</sup>.
- ارزشیابی باید به تناسب با استفاده از دادههای کمی و کیفی یا ترکیبی از آنها انجام شود تا به نتایج دقیق تر و سـودمندتری برای اصلاح مداوم نظام تربیت رسـمی بر اساس نظام معیار اسلامی دست یابد<sup>4</sup>.
  - اصول ناظر به عوامل موثر در کیفیت زیرنظام

# اصول بخش غیر تجویزی (انتخابی واختیاری )در ساختار کلان برنامه درسی<sup>۵</sup>

- توجه به طیف ظرفیتهای وجودی (علائق و استعدادها و نیازهای) متربیان در طراحی برنامهها و فعالیت ها<sup>ع</sup>.
- توزیع بهینه فرصتهای تربیتی میان انواع سه گانه (مکمل، فوق برنامه و اوقات فراغت) و انواع اهداف در ساحتهای تربیت(اعتقادی عبادی و واخلاقی //جتماعی و سیاسی /بدنی و زیستی //قتصادی و حرفه ای/ علمی وفناوری/ زیبایی شناختی و هنری).
- اصالت قائل شدن برای هویت ویژه (نیازها، علایق و رغبت) متربیان در استفاده از برنامهها و فعالیت ها^.
- کوشش در جهت برقراری تعامل سازنده میان برنامه درسی تجویزی(الزامی) و برنامه نیمه

۱. مبتنی بر اصول مشارکت؛ خردورزی؛ همه جانبه نگری؛ پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۲. مبتنی بر اصول خردورزی؛ همه جانبه نگری مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۳.مبتنی بر اصول تنوع و کثرت؛ همه جانبه نگری؛ پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۴. مبتنی بر اصل خرد ورزی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۵ همان بخشی که از آن با عنوان "فوق برنامه" یاد میشود.

۶. مبتنی بر اصول تنوع و کثرت؛ آزادی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۷. مبتنی بر اصول همه جانبه نگری؛تنوع و کثرت، انطباق با نظام معیار دینی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۸. مبتنی بر اصول تنوع و کثرت؛آزادی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی



تجویزی(انتخابی) وغیر تجویزی (اختیاری) و ایجاد هم افزائی میان این اجزاء سه گانه در نیل به شایستگیها ۱.

- اصالت قائل شدن برای ارزشیابی فرایندی، غیر رسمی و درونی(اثر بخشی)<sup>۲</sup>.
- بهره مندی از همه عوامل تربیتی درون مدرسه تحت نظارت مدیریت برای طراحی واجرای فرصتهای تربیتی غیر تجویزی(انتخابی و اختیاری) برنامه درسی همسو با بخش تجویزی آن
- توجـه به هویت ویژه در بخش نیمه تجویزی و غیر تجویزی برنامه درسـی برای تأمین و ارتقاء سطح سلامت و توانمندسازی متربیان با عنایت به ملاحظات جنسیتی ۳ آنان.

# اصول زبان آموزش

- در تدریس متکی به منابع زبانی (مکتوب) باید نسبت به سطح زبانی (کلامی ) متربیان کاملا هوشـیار بود و تناسب دشواری متن با سطح توانائی زبانی خوانندگان را مورد توجه قرا داد.
- کسب آگاهی از اشتراک زبانی و واژگا نی متربیان در مناطق مختلف کشور (در زبان فارسی) و تلاش برای استفاده از واژگان مشترک و آشنای متربیان ایران زمین باید در کا نون توجه تولید کنندگاه مواد و منابع یادگیری قرار گیرد.
- برای حمایت از یادگیری کودکان متعلق به اقوام غیر فارس زبان ایرانی و برخورداری آنان از فرصت برابر در کسب شایستگیها، نظام برنامه درسی باید یک دوره تعریف شده ''انتقال'' از زبان مادری به چرخه زبان رسمی(فارسیی) را در کانون توجه قرار دهد. ویژگی های فرهنگی و زبانی مناطق محتلف در برنامه های درسی این دوره محوریت خواهد داشت ً.
- ایجاد تنوع در رسانهها و تاکید بر استفاده از رسانههای غیر کلامی در فرایند یاددهی - یادگیری هماهنگ با اهـداف گوناگون یادگیری و همچنین انـواع دانش (معرفت) که آموختن آنها در دستور کار نظام تربیتی قرار دارد بایددر کانون توجه قرار گیرد.

۱. مبتنی بر اصول وحدت ملی و انسجام ویکپارچگی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۲. مبتنی بر اصل پاسخگویی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۳ - بر اسـاس مصوبه شــوراي عالى انقلاب فرهنگي ۸۶/۹/۱۱ - ابلاغيه ۵۳۹۹ - دش حق سلامت زنان به معناي بر خور داري از سلامت جسمی، روانی، اجتماعی و معنوی در زندگی فردی، اجتماعی و خانوادگی با توجه به مراحل مختلف زندگی بوده و از جمله حقوق طبیعی همگانی محسوب میشود و مسئولیت تأمین آن بر عهده دولتها میباشد. ارتقاء سلامت عبارت است از فرآیند توانمندسازی افراد جهت افزایش تسلط بر سلامت خود و بهبود آن. .

۴. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی؛ تنوع و کثرت؛ پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

- با توجه به خزانه واژگان غیر مشترک فارسی میان متربیان مناطق مختلف کشور، تولید منابع یادگیری زبانی متناسب با ویژگیهای زبانی (فارسی) خاص مناطق مختلف در دستور کار قرار گیرد.
- تدریـس زبانهای فارسـی و عربی در چارچـوب بخش الزامی (تجویزی) برنامه درسـی متناسـب با ضرورت تقویت و تحکیم هویت اسـلامی و ایرانی و پیش نیاز آنها در کانون توجه خواهد بود.
- زبان خارجی اول در چارچوب بخش اختیاری (نیمه تجویزی) برنامه درسی متناسب با تقویت و تثبیت هویت انسانی و پیش نیاز آن در کانون توجه خواهد بود. در این رابطه حفظ هویت ملی و دینی متربیان باید مورد اهتمام باشد.
- زبان خارجی دوم نیز در چارچوب بخش انتخابی (غیر تجویزی) برنامه درسی و با همان هدف تدریس زبان خارجی اول در دستور کار خواهد بود.

# • اصول زمان آموزش

- پیوستگی زمان تحصیل باید پاس داشته شده و از بروز "شکاف زمانی" در طول سال تحصیلی جلوگیری شود ا
- سازماندهی زمانی حوزههای یادگیری باید به گونهای باشد که امکان تمرکز بر حداقل حوزههای یادگیری در زمان واحد را فراهم سازد<sup>۲</sup>.
- زمان تدریس متناظر با ساختار کلان و خرد برنامه درسی باید دارای مولفه تجویزی یا الزامی، نیمه تجویزی یا انتخابی و غیر تجویزی یا اختیاری باشد ۳.
- زمان تدریس علاوه بر بعد درون مدرسهای دارای بعد برون مدرسهای نیز باید شناخته شـود تا اصل استمرار کسـب شایستگیها و محدود نشـدن آن به محیط مدرسه رعایت شود ...
  شود ...

# اصول راهنمائی و مشاوره

• راهنمائی یک جریان پیوسته و متوالی تربیتی است که از پیش از دبستان آغاز میشود و در دورههای بعدی تربیت با هدف تسهیل فرآیند دستیابی متربیان به مرتبهای از حیات



۱. مبتنی بر اصل وحدت ملی و انسجام اجتماعی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۲. مبتنی بر اصل تنوع و کثرت مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۳. مبتنی بر اصول عدالت تربیتی؛ تنوع و کثرت و پویایی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

۴. مبتنی بر اصل وحدت ملی و انسجام اجتماعی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی.

- طيبه ادامه مي يابدا.
- انواع راهنمائی و مشاوره شامل تحصیلی، تربیتی (سازشی) و شغلی باید در کانون توجه نظام تربیت رسمی و عمومی قرار گیرد٬
- در راهنمائے و مشاورہ باید هویت ویژه متربیان وتنوع فرهنگها به ویــژه نظام معیار اسلامی مورد توجه قرار گیرد".
- تنوع هویت ویژه (علائق، استعدادها و نیازهای فردی و اجتماعی) متربیان، انعطاف فزاینده در برنامههای درسی در مراحل تربیت را طلب مینماید<sup>†</sup>.
  - فرایند یاددهی و یادگیری باید با نگاه مشاوره و راهنمائی- محور سامان یابد.

# ٣-٣. الگوي نظري زير نظام تربيت معلم و تامين منابع انساني^

#### ۱-۳-۳. تعریف، قلمرو

زیر نظام تربیت معلم و تأمین منابع انسانی(معلم و پیرامعلم) به عنوان یکی از شـش زیر نظام تربیت رسمی و عمومی جمهوری اسلامی ایران وظیفه تأمین منابع انسانی از سطح ستاد تا سطح مدرسه را بر عهده دارد. معلم و پیرا معلم (مربیان)شامل تمام افرادی است که به نوعی مسئولیت زمینه سازی در نظام تربیت رسمی و عمومی را بر عهده دارند. با عنایت به یافته های فلسفه تربیت و نیــز با توجه به معنای تربیت ٔ در مطالعــات نظری، می توان نقش مربی را در ادامه نقش تربیتی انبیاء و اولیاء الهی، اسوهای امین، راهنمایی بصیروعالمی توانا دانست که وظیفه هدایت، روشنگری، برنامهریزی، آموزش، پشتیبانی، مشورت، بازخورد دادن، و ترغیب متربیان برای به چالش کشاندن

۱. مبتنی بر اصول تنوع و کثرت و آزادی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۲. مبتنی بر اصل تنوع و کثرت مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۳. مبتنی بر اصول تنوع و کثرت و آزادی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۴. مبتنی بر اصول تنوع و کثرت و آزادی مندرج در فلسفه تربیت رسمی و عمومی

۵..در ایـن بخش از نتایج تحقیق فانی (۱۳۸۷) واحمدی(۱۳۸۸)- از مجموعه مطالعات نظری سـند ملی آموزش وپرورش-استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این دو تحقیق رجوع کنید.

۶ - تربیت تنها کار خداست که ذیل تدبیرات حضرت باری وتوسط انسانهای کامل رخ میدهد. آدمی نه تنها برای مظهریت حق محتاج هدایت و تربیت است, بلکه تربیت او مستلزم ملاحظه تحول دائمی و آزادی ذاتی او میباشد. به رغم اینکه مصداق كامل خليفه خداوند, انبيا و اوليا معرفي شـدهاند ولي از آيه «و جعلناكم خلائف في الارض» اسـتنباط ميشـود كه ماموریتهای خلیفه کامل خداوند به درجات متنوع ودرسطوح گوناگون به دیگران نیز نسبت داده می شود. پس هر کس به میزانی و تاحدودی خلافت حق را برعهده دارد و تاهمان حدود نیز در هدایت مردمان مؤثر است. یعنی هدایت که اصالتا کار خدا و ماموریت رسولان اوست بطور فرعی یا اعتباری و به درجات مختلف توسط افراد و گروههایی از مردم محقق می گردد. البته نكته مهم اين است كه هر گزتربيت تفويض نشده و دخالت يا وساطت افراد در امر تربيت فارغ ازتدبير الهي و دور از چشم خلیفه کامل او رخ نمی دهد. از این رو فعالیتهای تربیتی در صورتی که بتوانندمصداق هدایت باشند تنها مقدمهای برای هدایت الهی تلقی میشوند.(علم الهدی ۱۳۸۶)



موقعیت های کنونی/ فعلی جهت بسط و توسعه ظرفیتهای وجودی را برای کسب شایستگیها و دستیابی به حیات طیبه بر عهده دارد.

#### ۲-۳-۳.وظایف

زیر نظام تربیت معلم و تأمین منابع انسانی شامل جذب، آماده سازی، حفظ و ارتقاء، و ارزشیابی معلم و سایر منابع انسانی است و دربر گیرنده تمامی افرادی است که از سطح ستاد تا سطح مدرسه مسئولیت تربیت متربیان در نظام تربیت رسمی و عمومی را بر عهده دارند. مأموریت اصلی این زیــر نظام ایجاد زمینه ها و فرایندهایی اســت که از طریق آن مربیان قادر به تشـخیص موقعیت، نقاط قوت و ضعف، سـطح بلوغ فکری و روانی خود بوده و بتوانند تکالیفی را برای رشــد و توسعه ظرفیتهای وجودی و دســتیابی متربیان به مراتب حیـات طیبه فراهم نمایند. وظایف این خرده نظام عبارت است از:

- برنامهریزی به منظور رشد و ساماندهی وتعالی مراتب هستی شناختی وارتقای شایستگیهای اعتقادی، اخلاقی، حرفهای وتخصصی و ایجاد یکپارچگی در نقش اجتماعی و هستی شناختی مربیان از طریق تغییر در معرفت ۱، میل، اراده، عمل و تکرار عمل تا سطح تکوین صفات و هویت حرفه ای آنان.
- استقرار سازو کارهای لازم برای رشد شایستگیهای پایه در جهت تقویت هویت مشترک(اعتقادی، اخلاقی، دانش پایه....) و شایستگیهای ویژه در جهت هویت حرفهای مربیان(دانش تخصصی و دانش و مهارت تربیتی) مربیان از طریق تدارک فرصتهای متنوعی که در آن امکان انتخاب، اولویت بندی و بکارگیری آموختهها در عرصه عمل، متناسب با استعدادها و توانمندیهای فردی و نوع مسئولیت حرفهای فراهم گردد.
- سیاست گذاری، پشتیبانی، نظارت و ارزشیابی از کلیه فعالیتهایی که برای جذب، آماده سازی، حفظ و ارتقاء منابع انسانی از سوی نظام تربیت رسمی و عمومی صورت می گیرد.
- ارزشیابی از عملکرد دانشگاهها و مراکز علمی- پژوهشی که به عنوان عوامل سهیم در

۱ - انواع معرفت/ دانش شامل: دانش گزارهای propositional Knowledge؛ دانستن چیستی Know that؛ دانش بیانی Procedural Knowledge ؛ دانستن چگونگی Know How، دانش روش کار Declarative Knowledge با تاکید بر ۲ - بر اساس یافتههای فلسفه تربیت، هویت دارای لایهها و ابعاد مختلف است، لذا در بحث تربیت معلم نیز با تأکید بر تعمیق هویت مربیان در ابعاد فردی، انسانی، اسلامی و ایرانی می باید بر تکوین همه مولفههای هویت حرفهای (اخلاق و تعهد حرفهای، دانش تخصصی، دانش تربیتی، ومهارتهای تربیتی) ایشان به صورت یکپارچه برنامه ریزی نمود.





جریان تربیت مسئولیت تربیت و به روز نگهداری منابع انسانی مبورد نیاز نظام تربیت رسمی و عمومی را بر عهده دارند.

• مشارکت با کلیه زیر نظامها در تحقق اهداف تربیت و همسویی و هماهنگی با جهت گیریها و فعالیتهای زیر نظام برنامه درسی در ابعاد و مؤلفههای اصلی و فرعی آن

#### ۳-۳-۸.رویکرد

- جهت گیری کلان زیر نظام تربیت معلم و تامین منابع انسانی -در جذب، آماده سازی، نگهداشت و ارتقاء، ارزشیابی از منابع انسانی در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی و عمومی درک واصلاح مداوم موقعیت بر اساس نظام معیار اسلامی (با تأسی از پیامبران و امامان(ع) به عنوان بهترین الگوهای نظری و عملی تربیت) است. در این رویکرد:
- موقعیت امری لایه است و هر موقعیتخاصی در ذیل موقعیتهای بزرگتر و تمامی موقعیتها ذیل خواست, نظارت و تدبیر الهی شکل می گیرد و هر کسی مجاز و بلکه مجبور به ایجاد تغییراتی در موقعیت خویش میباشد. تغییر و اصلاح موقعیت متضمن سروکار داشتن با مسئلههای پیچیده و واقعی، پایبندی شخصی، و تعامل با افرادی با سطوح متفاوت شایستگی است.
- توجه به موقعیت نیازمند گشودگی مداوم در برابر تجربیات جدید؛ یادگیری خود آغازگر<sup>۱</sup>، سازگاری میان قابلیتهای وجودی(احساس، شهود، تخیل، تعقل، اراده، و عمل)؛ نقادی و ارزیابیمداوم عملکردخود بر اساس نظام معیاراسلامی، و یکی شدن خود و فرایند درک و اصلاح موقعیت؛ است.
- بهبود مداوم موقعیت متضمن کسب معرفت، عمل، و تأمل در خصوص نتایج آن به صورت فردی و گروهی است، که نهایتاً منجر به تحقق هویت منحصر به فرد در زندگی شخصی وحرفهای میشود. قرار گرفتن در فرایند کسب و توسعه شایستگیهای حرفهای امکان ایجاد انسجام، هماهنگی و پیوند میان رشد شخصی هویت حرفهای را فراهم مینماید.

#### ۴-۳-۳.اصول

#### اصول کلی

- از آنجا که ارائه خدمات آموزش کیفی(عادلانه) از وظایف حاکمیت میباشد لذا برای انتخاب، آمادهسازی و نگهداشت منابع انسانی باید سرمایه گذاری مادی ومعنوی مکفی از سوی عوامل سهیم در امر تربیت صورت گیرد.دراین فرایند، جایگاه ومنزلت اجتماعی مربیان ارتقاءیابدومعلم ومربی به منزله نیروی فرهنگی وفکری جامعه ومولدسرمایه اجتماعی-نه به مثابه کارمند اداری درنظام دولتی-منظور گردد.
- از آنجا که شرایط اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی که مربیان در آن ایفای نقش و مسئولیت می کنند بسیار متفاوت می باشد، لذا با عنایت به اصل عدالت تربیتی، این تفاوت باید در جذب، آماده سازی، حفظ و ارتقاء و ارزشیابی منابع انسانی، مورد توجه قرار گرفته و در نوع امتیازات، خدمات و امکاناتی که در اختیار آنان قرار می گیرد لحاظ شود.
- کرامت انسانی مربیان در تمامی مراحل جذب، آماده سازی، حفظ و ارتقاء، و ارزشیابی از منابع انسانی باید مورد توجه برنامه ریزان و مجریان قرار گرفته و زمینه حفظ شأن و مرتبت آنان را در مقایسه با سایر ردههای شغلی در سطح جامعه فراهم نماید.
- از أُنجا که در تربیت مربیان باید بین فعالیتها و اقدامات عوامل سهیم و مؤثر در درون و بیرون از نظام تربیت رسمی وعمومی هماهنگی و همسویی لازم وجود داشته باشد، لذا ضروری است شورای سیاستگذاری مرکب از نمایند گان عوامل سهیم و مؤثر (خصوصاً دانشگاهها و مراکز علمی و پژوهشی) مسئولیت برنامهریزی، نظارت و ارزشیابی از اقدامات و فعالیتها را بر عهده داشته باشد.
- از آنجا که در تربیت مربیان باید بین فعالیتها و اقدامات عوامل سهیم و مؤثر در درون و بیرون از نظام تربیت رسمی وعمومی هماهنگی و همسویی لازم وجود داشته باشد، لذا ضروری است شورای سیاستگذاری زیر نظام تربیت معلم مرکب از نمایند گان عوامل سهیم و مؤثر (خصوصاً دانشگاهها و مراکز علمی و پژوهشی) تشکیل و مسئولیت برنامهریزی، نظارت و ارزشیابی از اقدامات و فعالیتها را بر عهده داشته باشد.

# • اصول مؤلفه جذب

• سیاستهای حاکم بر جذب و تربیت منابع انسانی باید از تنوع کافی برخوردار بوده و منجر به تأمین و ذخیرهسازی منابع انسانی شده و امکان انتخاب افرادی که دارای صفات و ملکات،



711

توانمندیهای ذهنی و جسمی، دانش و مهارت حرفهای سطح بالا هستند را فراهم نماید.

- پذیرش در مؤسسات تربیت مربی(معلم) یا دانشگاهها باید پس از اتمام تحصیلات در نظام تربیت رسمی و عمومی و با سنجش صلاحیتهای عمومی و حرفه ای بدو ورود صورت گیرد. پذیرش در این مؤسسات منجر به استخدام نخواهد شد.
- کلیه کارکنان در نظام تربیت رسمی و عمومی متناسب با نقش و وظایف خود در فرآیند تربیت، باید در دورههای آموزشی بدو خدمتی که به منظور آشنایی مربیان با اهداف و راهبردهای تربیتی تشکیل میشود شرکت نموده و صلاحیت آنان برای کمک به متربیان در دستیابی به مراتب حیات طیبه احراز شود.
- دریافت پروانه اشتغال برای ورود به خدمت -که پس از طی دورههای آموزشی، کارآموزی و مربی گری و شـرکت در امتحان و مصاحبه- صورت می گیرد ضروری است. علاوه بر آن کلیه مربیان برحسب دوره تحصیلی باید گواهینامه ویژه دوره ذیربط را دریافت و با حضور در دورههای علمی- پژوهشی و انجام مأموریتهایی در سطح مدرسه به طور مداوم دانش و تجربیات خود را به روز نمایند.
- سیاستها و قوانین حاکم در زمینه جذب منابع انسانی باید از انعطاف لازم برخوردار بوده و به صورت دورهای مورد بازنگری قرار گیرد. علاوه بر این باید به گونهای تنظیم شود که امکان تغییر موقعیت شغلی مربیان در آن امکان پذیر باشد.

# اصول مؤلفه آماده سازي

• از آنجا که تعالی مرتبه وجودی مربیان از طریق حرکتهای رفت و برگشت متوالی رخ میدهد(ساختار دایرهای باز) کا لذا برنامههای آمادهسازی مربیان باید از انعطاف لازم برخوردار بوده و امکان دستیابی و توسعه هویت حرفهای مبتنی بر نظام معیار اسلامی را

۱ - صفات و شایستگیهای حرفهای مربیات شامل دانش تخصصی، اخلاق حرفه ای، دانش حرفهای است.

۲ - الگوی فنری ضمن ارائه تبیینی از تعامل صفات انسانی یا اهداف تربیتی در هر حُلقه، نشان میدهد که تکوین صفات انسانی در حلقههای متوالی تداوم داردودر یک حلقه پایان نمییابد، بلکه تاثیر آنها از یک حلقه به حلقههای بعدی وقبلی سرایت می کند. اگرچه سطوح متوالی حلقههای فنر ایدهای از ردهبندی و سطح گزاری در اهداف تربیتی یا اعتقاد به تقدم وتاخر یادگیریهای ارزشی را نمایان میسازد ولی با ایده توالی ساختاری جزء به کل که در روابط اهداف عینی(جزئی) و اهداف کلی رایج در تعلیم و تربیت جاری، مطرح است اساسا متفاوت می باشد.

درالگوی فنری حلقههای باز ویژگی امکانی اهداف تربیتی و گشودگی ارزشهای آموخته شده به تغییرات یا ناتمامی یادگیری هنجاری را نشان میدهد. درعین حال هر حلقه فنر یا هر دور حلزون نسبت به ماقبل خود در سطحی بالاتر قرار دارد که این خصیصه نمایان کننده ویژگی تکاملی اهداف تربیتی و کل جریان تعلیم وتربیت است. در حقیقت هر حلقه فنر نماینده برآیند ارزشهای آموختهشده و تعاملهای مثبت و منفی آنها با یکدیگر و با عوامل محیطی و درونی یادگیرنده است(علم الهدی، ۲۰۲).

براى يكا يك مربيان - متناسب با تفاوتهاى فردى و مبتنى بر نقش الگويى انبياء واولياء الهى فراهم نمايد.

- آمادهسازی مربیان باید به صورت آزادانه و از طریق درک موقعیت ویژه، تعیین نظام معیار اسلامی صورت گیرد. در فرایند کسب شایستگیها توسط مربیان باید مراحل ترسیم، مفهوم پردازی، باور و عمل به واقعیت مد نظر قرار گیرد تا آنان را برای کمک به خود و متربیان جهت دستیابی به مراتب حیات طیبه یاری رساند.
- فرایند آماده سازی مربیان باید امکان کشف موقعیت را متناسب با نیازها و چالشهای واقعی کلاس درس و محیط آموزشی در حال و آینده برای متربیان فراهم کند.
- از آنجا که آرمان تربیت تحقق ذات واقعیت در وجود خویشتن وزمینه سازی برای کسب شایستگی جهت دستیابی به مراتبی ازحیات طیبه است، لذا برنامهها و فرایندهای تربیت مربیان باید به صورت همه جانبه ابعاد مختلف رشد حرفهای را در پنج سطح دانش، گرایش، رفتار، صفات و هویت مورد توجه قرار دهد.
- برنامه و فرایند آمادهسازی باید با رشد ظرفیتهای حرفهای مربیان، امکان مشارکت آنان در فرایند برنامهریزی درسی را تسهیل نموده، آزادی عمل آنان را افزایش داده و قدرت تطبیق برنامه درسی (پرورش هویت مشترک و ویژه متربیان در قالب تحویزی، نیمه تجویزی، غیر تجویزی) با نیازهای حال و آینده متربیان را فراهم نماید.
- برنامهها باید کلیه دست اندر کاران امر تربیت در هر یک از سطوح، دورهها یا انواع مدارس را متناسب با نیازها و وظایف حرفهای خود آماده نماید. این برنامهها باید مبتنی بر کسب تجربیات عملی و مطالعه موردی در موقعیتهای پیچیده واقعی باشد.
- نظام تربیت رسمی و عمومی باید از طریق تأسیس مدارس تجربی یا مدارس همجوار دانشگاهها و مؤسسات آموزش عالی امکان کسب تجارب عملی و واقعی مورد نیاز را برای مربیان فراهم نماید.

# اصول مؤلفه حفظ و ارتقاء

- آموزش حین خدمت باید به صورت نظامند و با هدف بهبود مستمر شایستگیهای عمومی و حرفهای مربیان برنامهریزی شود و بخش جدایی ناپذیر از فرایند ارتقاء شغلی منابع انسانی در همه سطوح تلقی شود.
- شرایط کار مربیان در تمامی مراحل تربیت باید به گونهای سازمان یابد که امکان رشد و ارتقاء مستمر شایستگیها را به منظور ایفای وظایف حرفهای در طول خدمت فراهم کند. به این



منظور ایجاد فرصتهایی برای کسب و به مشارکت گذاردن تجربیات جدید در سطح مدرسه، محلی، ملی و بین المللی ضروری است. این فرصتها باید تبدیل به فرهنگ سازمانی در کلیه سطوح شده و ارتقاء مداوم عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی را به دنبال داشته باشد.

- برنامهریزی کوتاه مدت و بلند مدت رشد منابع انسانی باید امکان دستیابی مربیان به منابع اطلاعاتی و یادگیری مستمر را به گونهای که درک و اصلاح مداوم موقعیت مربیان را به دنبال داشته و احساس خود کارآمدی آنان را افزایش دهد.
- سیاستها و برنامههای رشد حرفهای باید امکان انجام فعالیتهای تحقیقاتی و پژوهشی تبادل آن. در سطح مدرسه، محلی، ملی و بین المللی را به منظور تولید دانش و ارتقاء و توسعه هویت حرفهای مربیان فراهم کند. به این منظور نظام آموزش رسمی و عمومی باید فعالیتهایی که از سوی انجمنهای علمی ویژوهشی یا از هر طریق دیگر برای ارتقاء سطح خدمات تربیتی انجام می شود را به رسمیت بشناسد.
- اشتغال مربیان در سطح مدرسه به صورت تمام وقت بوده و کلیه مربیان باید برای ارتقاء شغلی و باقی ماندن در خدمت در فرصتهای متنوعی که برای رشد مداوم حرفهای آنان در سطح مدرسه، مراکز علمی و دانشگاهی تشکیل می شود حضور یابند.
- سازماندهی نیروها در نظام تربیت رسمی و عمومی باید با رعایت استانداردهای حرفهای هـر یک از مشاغل در دوره تحصیلی ذی ربط صورت گیرد. توصیه می شود با توجه به ویژگیهای متربیان در دوره ابتدایی، سازماندهی نیروها در این دوره با استفاده از راهبرد همراهی مربی با متربیان ۱ انجام شود.
- مدارس باید از آزادی عمل برای بکار گیری نیرو برخوردار باشند، اما این مسئله نباید ثبات و امنیت شغلی و حرفهای مربیان را به خطر اندازد.
- مسئولیتهایی مانند مدیریت در سطوح مختلف، نظارت تربیتی، راهنما/سرپرست تربیتی در سطح مدرسه باید براساس شایستگیهای حرفهای و با مشارکت سازمان/انجمن صنفی معلمی به مربیان با تجربه سیرده شود.
- کلیـه مربیان باید در بدو ورود و نیز به صورت دورهای مجاناً تحت آزمایشهای پزشـکی قرار گیرند و در طول خدمت نیز از سوی سازمانهای قانونی تحت حمایتهای درمانی قرار داشته باشند.
- در بکارگیری مربیان در نظام تربیت رسمی و عمومی باید تدابیری اتخاذ شود که مربیان



۱. looping در این راهبرد آموزش متربیان به طور پیوسته و تا زمانی که مرحله اول دوره ابتدایی آنان خاتمه یافته و وارد دوره دوم ابتدائی شوند با یک معلم دنبال می شود. معلم دراداره کلاس از کمک سایر معلمان با توجه به تخصص آنان در موضوعات مختلف استفاد مى كند.

• برای پیشبرد اهداف تربیت باید همکاری نزدیکی بین نهادهای سهیم در جریان تربیت (اولیاء و مربیان، نهادهای مردمی)وجود داشته باشد اما باید از مربیان در قبال مداخلههایی که اساساً در حیطه مسئولیتهای حرفهای آنان است، توسط نظام تربیت رسمی و عمومی حمایت شود.

#### اصول مولفه ارزشیابی

- ارزشیابی از عملکرد مربیان در طول دوره آموزش، پایان دوره و در حین خدمت باید مبتنی بر میزان کارآمدی و اثربخشی نتایج کار مربیان در سه سطح محصول، برونداد و پیامد در نظام تربیت رسمی و عمومی باشد.
- عملکرد دانشگاهها یا مؤسسات آموزش عالی که مسئولیت تربیت منابع انسانی را بر عهده دارند باید به صورت مستمر و بر اساس استانداردها در سطح ملی مورد ارزیابی قرار گیرند. سطح این استانداردها نباید از سطح استانداردهای بین المللی پایین تر باشد.
- مربیان باید بتوانند نسبت به تشکیل سازمانها و انجمنهای علمی که امکان مشارکت قانونی آنان را در تصمیم گیریها فراهم مینماید، اقدام کنند. مسئولیت ارزیابی و صدور پروانه اشتغال یا تمدید آن بر عهده انجمن علمی مربیان است. این انجمن تحت نظارت شـورای سیاسـتگذاری اسـت و اعضای آن به صورت دوره ای(هر ۴ سـال یکبار) توسط مربيان انتخاب مي شوند.
- وجود یک دوره آزمایشی به عنوان فرصتی برای درک و کسب صلاحیتهای لازم در بدو خدمت ضروری است. در پایان این دوره باید صلاحیتهای حرفهای و کارایی افراد بر اساس استانداردهای حرفهای مورد ارزشیابی قرار گیرد و مجوز ورود به دوره ذی ربط برای آنان صادر شود. این مجوز دائمی نبوده و اعتبار آن در فواصل زمانی مشخص باید تمدید شود.
- به منظور حفظ و ارتقاء استانداردها در نظام تربیت رسمی وعمومی، باید عملکرد مربیان به صورت دورهای از جهت مورد ارزشیابی قرار گیرد و حمایتها و پشتیبانیهای لازم در سطح مدرسـه به منظور حفظ کیفیت در اختیارآنان قرار گیرد. نتایج این ارزشیابیها در تمدید پروانه اشتغال(باقی ماندن در خدمت) و ارتقاء مربیان مورد استفاده قرار خواهد گرفت. مربیان بر اساس امتیازاتی که از این ارزشیابیها کسب میکنند رتبه بندی خواهند شد.
- ضوابط و شاخصهای ارزشیابی از عملکرد کارکنان در سطوح مختلف باید بر اساس اهداف فلسفه تربیت رسمی و عمومی و یافتههای علمی با مشارکت مؤثر سازمان/انجمن علمی



مربیان و نیز سایر عوامل سهیم مورد بررسی قرار گیرد تا زمینه ارتقاء استانداردهای تربیتی و به روز نمودن آن را فراهم کند. این استانداردها علاوه بر رعایت شاخصهای علمی باید مبتنی بر سیره نظری و عملی قول و فعل و تقریر انبیاء واولیاء الهی باشد.

# ۴-۳. الگوی نظری زیر نظام تامین و تخصیص منابع مالی ا ۱-۴-۳. تعریف و قلمرو

زیرنظام تأمین و تخصیص منابع مالی مسئولیت تأمین منابع مالی از راههای متنوع و تخصیص آن بـرای تدویـن واجرای برنامههای تربیتی و درسـی، تأمین فضای تربیتـی و اداری، بکار گیری مربیان، تهیه تجهیزات، فن آوری و کتابهای درسی و کمک درسی، پژوهش وارزشیابی، و راهبری و مدیریت تربیتی و اداره امور مدارس در نظام تربیت رسمی و عمومی را بر عهده دارد. علاوهبر این زیر نظام مسئول ساماندهی چگونگی بخرج گرفتن منابع تخصیص یافته است که بر عملیات مالی و نگهداری حسابها و نظارت برآنها متمرکز است. این زیر نظام، ضمن آن که خود یک سیستم (یا زیر سیستم) مستقل بشمار می آید، به لحاظ ماهیت سیاست یذیری خود، جزیی از زیرنظام رهبری تربیتی و مدیریت نظام تربیت رسمی و عمومی، که مهمترین وظیفه آن سیاست گذاری است، محسوب میشوند.

ماهیت دو گانه وظایف این زیرنظام موجب می شود که عملکرد آن، از یک سو، بطور مستقیم و مؤثــر بــر عملکرد هر یک از دیگر اجزای نظام تربیت رســمی و عمومی تأثیر گذارد و حتی، در صورت بروز نارسایی در عملکرد آن، فعالیتهای دیگر زیرنظامها را از هدفهای مورد نظر منحرف کرده و یا جریان تحقق آنها را مختل کند، و از سوی دیگر بر روابط دولت، نهاد خانواده رسانه و نهادها وسازمانهای غیر دولتی (عمومی، انتفاعی و غیرانتفاعی) با نظام تربیت رسمی و عمومی تأثير گذارد.

ارکان مذکور، به همراه نهادهای بینالمللی و خارجی (بهشکل کمکهای بلاعوض، وام، سرمایه گذاری)، از طریق این زیر نظام در تأمین منابع مالی برای فعالیتهای نظام تربیت رسمی و عمومی مشارکت دارند و این زیرنظام با تأمین نهادهها (درون دادها)ی مالی در حد کفایت و با بکارگیری ســازو کارهای تخصیص، حصول به کارایی فرایندها را در حد مطلوب تسهیل کرده و در ۱..در این بخش از نتایج تحقیق نادری (۱۳۸۷)- ونفیسی(۱۳۸۸) از مجموعه مطالعات سند ملی آموزش وپرورش- استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این دو تحقیق رجوع کنید.

۲ - البته منابع مالی از نظر ماهیت یک نهاده (درون داد) برای نظام تربیت رسمی و عمومی بشمار می آید، ولی سازو کارهای بـکار گرفته شـده برای تأمین این منابع توسـط نهادهای مختلف جامعه و ســازوکارهای تخصیص ایــن منابع به برنامهها و فعالیتهای مختلف درون نظام تربیت رسـمی و عمومی، از ابزارهای مؤثر سیاســتگذاری و اعمال مدیریت کار آمد محسوب مىشود.

این زیر نظام دارای سه مؤلفه ''تأمین منابع مالی''، ''تخصیص منابع مالی'' و ''مصرف منابع مالی" برای نظام تربیت رسمی و عمومی کشور است.

نهایت به افزایش اثر بخشی در ستاندهها و نتیجههای نظام تربیت رسمی و عمومی کمک می کند.

- وظیفه مؤلفه تأمین منابع مالی آن است که برای تحقق هدفهای نظام تربیت عمومی و رسمی، با رعایت سه ویژگی کارآمدی، عادلانه و متناسب بودن، منابع مالی را در حد کفایت در اختیار آن نظام قراردهد.
- وظیف مؤلف تخصیص منابع مالی آن است که سازوکار لازم برای تخصیص منابع میان واحدهای تربیتی، نواحی یا مناطق، انواع تربیت، مراحل تربیت و انواع برنامهها و سیاستهای حاکم بر آنها را بهترتیبی فراهم آورد که کارآیی (درونی و بیرونی) را بیشینه و برابری در دسترسی به امکانات تربیتی و عدالت در دستیابی به کیفیت مناسب تربیت را به بهترین وجه ممکن محقق سازد. شرط تحقق این وظیفه، تأمین نیازهای تربیتی در حد كفايت مياشد.
- وظیفه مؤلفه مصرف منابع مالی و نظارت برآن مشتمل است بر تنظیم بودجه، اجرای بودجه و نظارت بر فرایند عملیات مالی، و نگهداری حسابهای مالی متناسب با دادههای مورد نیاز در سیاست گذاریهای تربیتی و مالی با رعایت دقت، سرعت و صحت در عملیات مالی است بطوری که کارایی درونی نظام تربیت عمومی و رسمی را بییشینه سازد.

# ۳-۴-۳.رویکردها

در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی و عمومی جهت گیری کلان این زیر نظام محوریت وجه سیاستگذاری منابع (و ابزارهای) مالی در تأمین و تخصیص منابع مالی است<sup>۱۰</sup>

• وجه سیاست گذاری منابع مالی، بمراتب بیش تر و پررنگ تر از وجه نهادهای آن است. یعنی به کمک ابزارهای مالی، تمام امور و مسایل تربیت عمومی و رسمی بطور مؤثر و کارآمد مدیریت و راهبری میشوند٬ در این رویکرد، دولت باید، علاوه بر هدایت موثر قیمت

۱ منابع مالی از منظر بسیاری از ذینفعان نظام تربیت عمومی و رسمی ایران (حتی در بین صاحبنظران و سیاستگذاران) عموماً بصورت یک نهاده یا عامل ضروری برای تحقق فعالیتهای تربیتی میباشد. تلقی غالب اینگونه است که تربیت عمومی و رسمی نیازمند انجام فعالیتها و امور مختلفی است که اجرای آنها مستلزم منابع مالی میباشد. در این راستا، ابتدا در مورد نوع کار و فعالیتها تصمیم گرفته می شود و سپس منابع مالی مورد نیاز درخواست و مآلا" (در حد امکانات) تأمین می گردد. در چنین رویکردی، منابع مالی به هیچوجه خاصیت سیاستگذاری ندارند.

۲.نادری، پیش گفته ص۶۵ و انصاری پیش گفته ص۲۱

نهاده، در میزان نیازهای تربیتی نیز نقش آفرینی نماید بگونهای که در بستر انعکاس نیازها، نیازهای «واقعی و اولویتدار» عموما" به نحو مطلوبی بروز و ظهور نمایند. تحقق این مهم، مسـتلزم تقویت سازوکار و مناسـباتی است که در آن (تمام یا بخشی از) نفع و ضرر حاصل از تصمیم افراد به خود آنها برگردد. در چنین مناسباتی، سازوکار بازار بطور هدایت شده نقش پُر رنگتری خواهد داشت به گونهای که هم تحقق عدالت در بهرهمندی تربیتی و هم کارآیی تخصیص منابع به بهترین وجه ممکن تأمین و حاصل شود.

- تنوع بخشی بهمنابع در تأمین منابع مالی،: علاوه بر تقویت نقش دولت، بهویژه مدیریتهای محلی، پذیرفتن نقش خانواده و نهادهای غیر دولتی و مشارکتهای داوطلبانه در تأمین منابع مالی برای نظام تربیت عمومی و رسمی.
- ۱) عرضهمدار و تقاضامدار و ۲) سـتانده (کمیت و کیفیت) و نتیجهمحور بودن تخصیص منابع در تخصیص منابع مالی در درون نظام تربیت عمومی و رسمی، :

، تخصيـص منابع در نظام فعلى تربيت عمومي و رسـمي ايران عمدتا" عرضهمدار ميباشـد. بنابراین، اولین تحول جدی، مستلزم توسعه و تنوعبخشی به سازوکارها میباشد که طرف تقاضای تربیت یعنی افراد و خانوادهها را نیز دربرداشته باشد. مشارکت و توسعه فعالیتهای بخش خصوص در توسعه کمی و کیفی تربیت عمومی و رسمی زمانی مناسب و مطلوب خواهد بود که رقابت در فعالیتهای تربیتی (برای جذب متقاضیان بیشتر از طریق عملکرد بهتر) را تشدید نماید.

تغییر سازوکارهای تخصیص از نهادهمحور بودن به ستانده و نتیجه محور بودن، می تواند تحولی اساسی در کارآمدی واحدهای تربیتی ایجاد نماید. یعنی تخصیص منابع به عنوان نمونه بر حسب تعداد «متربیان موفق» به همراه قدرت سپاری برای انتخاب عوامل تربیتی، مجموعه عناصریک واحد تربیتی را برای ارتقای عملکرد تربیتی بسیج خواهد کرد. بدین ترتیب، ایجاد این تحول یک ضرورت اساسی و سرنوشتساز برای نظام فعلی آموزش وپرورش ایران میباشد. ٔ

• ، "رویکرد حسابرسی" بجای دخالت ذیحسابی در تصمیم گیری در خرج منابع مالی تخصيص يافته

- 1. Input-based
- 2. Output-based
- 3. Outcome-based

۴.بایســتی تأکید نمود که تحولات مورد انتظار در این راســتا، مستلزم همکاری و تعامل نزدیک و سازنده بین زیرنظام تأمین وتخصيص منابع مالي با ساير زيرنظامها (مخصوصا" رهبري و مديريت و تربيت معلم وتامين منابع انساني، فضا و تجهيزات وفن آوری) میباشد.



#### ۴-۴-۳. اصول

#### اصول مؤلفه تأمين منابع مالي

- ضمانت تأمین منابع مالی: استفاده از درآمد نفت به عنوان یک منبع بین نسلی برای توسعه انسانی و تربیت واجد اولویت بوده و سیاستهای کلان تخصیص منابع به امور تربیت لازم است تصویب و به دولت و مجلس ابلاغ شود. با اتخاذ این شیوه تضمین می شود که منابع اختصاص یافته به تربیت، با رعایت شرایط و مقتضییات حاکم بر کشور و با حفظ ارزش واقعی پول ملی، متناسب با نیازها تأمین شده و از ثبات برخوردار شود. حد کفایت منابع مالی، براساس استانداردهای نظام تربیت عمومی و رسمی و متناسب با سطح توسعه و امکانات کشور برای دورههای پنجساله، در سیاستهای کلی برنامههای توسعه کشور تعیین خواهد شد.
- صیانت از کیفیت تربیت: مأموریت اصلی نهادهای حاکمیتی سیاستگذار و ناظر بر عملکرد نظام تربیت عمومی و رسمی، مانند شورای عالی تربیت، برعهده گرفتن وظایف حکومتی و فرادولتی و عامل ابلاغ رسالت و خواستههای ملت به نظام تربیت رسمی وعمومی در راستای تأمین اصول و الزامهای رفتار بین نسلی و صیانت از کیفیت تربیت و رعایت حقوق هویتهای فردی در زمینه تربیت رسمی و عمومی، و متقابلاً، حصول اطمینان از کفایت منابع تخصیص یافته به این نظام است ا
- ضرورت ایجاد تحول در نقش دولت اسلامی (حاکمیت): دولت اسلامی (حاکمیت) تأمین کننده اصلی منابع مالی تربیت عمومی و رسمی است ب. در کیفیت ایفای این نقش، دو تحول اساسی باید در آینده صورت پذیرد: نخست در گیرشدن شهرداریها واستانداریها در مسایل تربیت عمومی و رسمی (بویژه مسایل مالی) است و دوم ایجاد تحول در کیفیت دخالت دولت مرکزی و تغییر آن از تأمین کننده صرف منابع مالی به تأمین و هدایت کننده مؤثر منابع حاصل با استفاده از ابزارهای مالی و بودجهای است.
- تأمیــن نیازهای تربیتی افراد متناســب با اصل ۳۰ قانون اساســی؛ بر مبنای این اصل، حاکمیت مکلف اســت تربیت عمومی و رسمی رایگان را برای آحاد ایرانیان تا پایان دوره متوسطه تربیت ارائه نماید. با توجه به گستردگی، و بلکه نامحدود بودن ابعاد تربیت



۱. این اصل در مبانی نظری اقتصاد سیاسی ۱۷-۱۸ گزارش تلفیق مطالعات نظری در زیر نظام تامین و تخصیص منابع مالی مورد تأکید قرار گرفته است

۲. مبتنی بر اصل عدالت تربیتی (فلسفه تربیت رسمی و عمومی) و مبانی فقهی ذیل وظایف حاکم اسلامی و انصاری، پیش
 گفته ص۵۳ و مبانی نظری اقتصاد سیاسی و اقتصاد آموزش صص ۱۰-۱۸ گزارش تلفیق مطالعات نظری در زیر نظام تامین
 و تخصیص منابع مالی

عمومی و رسمی (بویژه از لحاظ کیفیت و گستره تربیت عمومی و رسمی) و ضرورت مشارکت ارکان وعوامل سهیم وموثر، باید دو سطح یا گستره را تفکیک نمود: یکی تأمین حدنصابهای نیازهای تربیتی و دیگری ورای حدنصابهای لازم. دولت، در درجه اول، مکلف به تأمین حدنصابها می باشد. بار مالی تربیت عمومی و رسمی اضافی را می توان به متقاضیان و خانوادهها منتقل نمود. برای خانوادههایی که توانایی مشارکت در تأمین منابع را نداشته باشند، وجه تقاضامداری سازوکارهای تخصیص منابع مالی، بایستی با ارائه کمکهای جبرانی دولت به متقاضیان، موانع پیشروی بهرهمندی آنان را برطرف نماید.

• گسترش دامنه مشارکتهای داوطلبانه: یکی از ویژگیهای اصلی جامعهٔ ایرانی-اسلامی، وجود و استمرار رسم و عرف خیرات و موقوفات است. ضمن توسعه فرهنگ مشارکتهای داوطلبانه ضروری است، هدایت یا توسعه آنها، افزون بر ایجاد فضاهای تربیتی، به سـمت ابعاد کیفی در تربیت عمومی و رسـمی، از قبیل تأمین منابع کتابخانه، ارتقاء ظرفیتهای عمومی و حرفهای مربیان، درسی و نوشتافزار، تجهیزات و برنامههای کمک آموزشی، گسترده شود.

#### • اصول مؤلفه تخصيص منابع مالي

- استفاده از سازوکارهای تخصیص منابع مالی در برقراری عدالت و ارتقای كارایي: سازوكار لازم براي تخصيص منابع ميان واحدهاي تربيتي، نواحي يا مناطق تربیتی، انواع تربیت، مراحل تربیت و انواع برنامهها و سیاستهای مرتبط با آنها را باید بهترتیبی فراهم آید که کارآیی (درونی و بیرونی) را بیشینه و برابری در دسترسی به امکانات تربیتی و عدالت در دستیابی به کیفیت مناسب تربیت را به بهترین وجه ممکن محقق سازد.
- پذیرش منطق اقتصادی اندیشیدن (تحلیل هزینه-منفعت) در تصمیمگیری برای مبنای تخصیص منابع: یکی از اصول اساسی تحلیلهای اقتصادی این است که تصمیم گیران و تخصیص دهندگان منابع، تصمیمات خود را با اتکا به تحلیل هزینه-فایده ا انجام میدهند. در نظام تربیت عمومی و رسمی لازم است این اصل به عنوان مبنای تصمیم گیری و توانمندیهای متناسب با آن و با مشارکت عوامل سهیم و موثر بکار گرفته شود.



۱ در اینجا، منظور از تحلیل هزینه-فایده، مقایسـه نمودن فواید (اعم از مالی و غیرمالی) و هزینههای یک تصمیم میباشـد نـه لزومـا" انجام تحلیل هزینه-فایده مطابق با آنچه که در برخی از متون علـم اقتصاد آمده و صرفا" بر منافع و هزینههای مالی تأکید کردهاند.

• برقراری رقابت سازنده در نظام تربیت عمومی و رسمی: رقابت و شرایط رقابتی، نقـش تعیین کنندهای در کارآمـد کردن نظام تربیت عمومی و رسمی دارد. این رقابت، دارای دو وجـه اسـت: رقابت برای جذب منابع و عوامل تربیتـی، و رقابت در جذب افراد تحت تربیت (یعنی متربیان). توسعه رقابت، یک رویکرد جدی برای ارتقای کارآیی نظام تربیت عمومی و رسمی محسوب میشود. در این مسیر دولت مجاز به مخدوش ساختن حوزه عملکرد سازوکارهای بازار که میتوانند به بهبود کیفیت خدمات تربیتی منجر شوند، نمیباشـد. ضمن آن که برخورد دولت نسـبت به مدارس خصوصی نباید با رویکرد شانه خالی کردن از مسئولیت صورت گیرد.

#### • اصول مؤلفه مصرف منابع مالي

- رعایت مبانی نظری و رویکردها در اجرا: طراحی و تنظیم سامانه بودجهریزی نظام تربیت رسمی و عمومی براساس مبانی نظری و رویکردهای پذیرفته شده در مؤلفههای تأمین و تخصیص منابع مالی؛
- تحول در نظارت بر مصرف: نظارت بر فرایند عملیات مالی با رویکرد حسابرسی پس از خرج و نه دخالت ذیحسابی در فرایند سیاستگذاری، تصمیم گیری و خرج منابع؛
- تولید اطلاعات مناسب برای سیاستگذاری: نگهداری حسابهای مالی، در سطح ملی، منطقه و مدرسه به ترتیبی که داده های مورد نیاز برای سیاستگذاری ها و برنامه ریزی های تربیتی و مالی در جریان اجرای عملیات تولید، طبقه بندی و ذخیره شود؛ و اعمال حداکثر دقت، سرعت و صحت در عملیات مالی که لازمه بییشینه سازی کارایی داخلی نظام تربیت عمومی و رسمی است.



## $^{1}$ وری نظام تامین فضا، تجهیزات و فن آوری $^{-3}$

#### $1-\Delta-1$ . تعریف و قلمرو

زیر نظام فضا، تجهیزات و فین آوری <sup>۲</sup>کلیه فعالیتهای برنامهریزی، سامان دهی، طراحی، اجرا، نظارت و پشتیبانی مربوط به تامین کالبد <sup>۳</sup> نظام تربیت رسمی وعمومی و تدارک تجهیزات و فن آوری آن را متناسب با ساحتهای تربیت و هماهنگ با مولفههای معماری <sup>۴</sup> و طراحی شهری، تکنولوژی ساخت، لوازم و تجهیزات، منابع (انسانی – مادی – مالی) ومدیریت فنی ومهندسی در راستای دستیابی به اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی به عهده دارد.

تأمین کالبدی فضاهای تربیتی از طرفی تبیین کننده وپاسـخگوی نظری در امر طراحی فضاو تولید و تامین تجهیزات و فن آوری مبتنی بر فلسـفه تربیت رسـمی و عمومی متناسب با شرایط جسـمی، روحی، جنسیتی، اقلیمی، برنامه درسـی و... بوده وازطرف دیگر تسهیل کننده فرایند یاددهی – یادگیری وتحقق اهداف تربیتی برای رشدوپیشـرفت کشـور میباشـد وبه اموری چون تنوع فضاها، اثربخشی و روز آمدی، تولید و تامین تجهیزات و فن آوری، زیباسازی و با نشاطسازی محیـط درونی وبیرونی، نحوه تامین منابع وتوسـعه مشـارکتهای مردمی، مشـارکت فراگیران وکاربران درنگهداری فضا، تجهیزات و فن آوری توجه دارد.

دراین زیر نظام، فضای تربیتی به کلاس درس خلاصه نمی شود بلکه تربیت، در محیط تربیتی

۱..در ایــن بخــش از نتایج تحقیق غفــاری (۱۳۸۷) ونویدادهم(۱۳۸۸)- از مجموعه مطالعات ســند ملی آموزش وپرورش-استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این دو تحقیق رجوع کنید.

7. منظور از فن آوری جنبه سخت آن است که به سخت افزارها و نرم افزارهائی اطلاق می شود که از آموزش و یادگیری موثر پشتیبانی می نماید و شامل اقلامی مانند مواد و منابع متنی اعم از کتاب و مجله، اینترنت (فرامتن)، مولتی مدیا، بازی ها، موثر پشتیبانی می نماید و شامل اقلامی مانند مواد و حتی موجودات زنده می شود. در این جا کاربرد TCT جریان یاددهی و یادگیری با تسامح به عنوان مظهر اعلا (و شاید یگانه) کاربرد فن اوری در محیط مدرسه و در جریان تربیت رسمی و عمومی در عصر عدید مد نظر قرار گرفته است. که شامل مواد و رسانههای online و online است. برای این داعیه توجیهات فراوانی در متون تخصصی می توان یافت. از جمله اینکه در برخی متون جدید علمی این حوزه تعابیری مانند TCT is the road ناوری است که مراد از فن آوری در اینجا همان فن آوری است که مراد از فن آوری در اینجا همان فن آوری آموزشی است که کلمه آموزشی آن عمدا حذف شده است.

۳ كالبد: به معنى كالب (قالب هر چيز )، سرپوشيده

۴. معماری وطراحی مقولهای است جامع که با ابعاد گوناگون حیات انسانی، از جنبه فردی تا جنبه اجتماعی و از نیازهای مادی تا نیازهای متعالی انسان مرتبط است. لذا ساختمان وفضای مصنوع انسان به مثابه بستر زندگی، فعالیت و رشد انسان و جامعه از دو وجه ظاهر و باطن و یا آشکار و پنهان تشکیل شده است. وجه ظاهری ناشی از عوامل مادی و محیطی و تحت تأثیر عوامل زیست محیطی، کارکردی و نوع فعالیتی است که در آن رخ میدهد. در حالی که وجه پنهان آن متأثر از باورها، اعتقادات و فرهنگ انسان و جامعه به بیان دیگر معماری تجسم وتجسد باورها و فرهنگ مردم در هرعصروزمان ودر هرمکان است.درنتیجه معماری وطراحی فضاهای تربیتی باید بازتاب فلسفه تربیت اسلامی ومتناسب با شرایط واقتضائات زمان ومکان و نیاز متربیان باشد. غفاری، علی(۱۳۸۷)

490

اتفاق میافتد که شامل کلاس درس، حیاط مدرسه، آزمایشگاهها، کارگاهها و حتی محیط خارج از مدرسه میباشد. در تمام این محیطها، پیامهای تربیتی به متربیان منتقل میشود. لذا برای دست یابی و تحقق اهداف تربیتی، باید تمام این محیطها مدیریت و هماهنگ شوند. زیرا از منظر فلسفه تربیت رسمی و عمومی، مدرسه کانون تربیتی محله و تجلیبخش حیات طیبه است بنابراین باید در طراحی و ساخت مدرسه تدابیری اتخاذ کرد تا ارتباطات مدرسه با محیط تسهیل شود و زمینه ارائهی خدمات مؤثر به محیط در آن تدارک شود.

### ۲-۵-۳-وظایف

- تامین فضاهای کالبدی، تجهیزات و فن آوری مناسب ومعتبر برای زمینهسازی تحقق اهداف ساحتهای تربیتی، رسالت و کارکردهای نظام تربیت رسمی و عمومی و متناسب با نیازهای زیر نظام برنامه درسی
- مکان یابی و استقرار مناسب فضا برای تربیت رسمی و عمومی با توجه به اصول شهرسازی و تحولات جمعیتی
- برنامهریزی، ساماندهی، طراحی، اجرا، نظارت و پشتیبانی جهت ساخت و ساز فضاهای مناسب نظام تربیت رسمی و عمومی و متناسب با نیازها و ویژگیهای حیات طیبه
- طراحی فضای مناسب وایمن برای دورههای تربیت رسمی وعمومی، با توجه به عوامل مختلف کارکردی، اقلیمی، روان شناختی، فرهنگی، زیست محیطی، فنی، اقتصادی و...
  - هویت بخشی به معماری فضاهای تربیتی با توجه به فرهنگ ایرانی- اسلامی
- تولید و تامین فن آوری (فناوری اطلاعات و ارتباطات) متناسب با اهداف ساحتهای تربیت در زیر نظام برنامه درسی
- تامین و تجهیز فضا به تجهیزات متناسب با اهداف مراحل تربیت در نظام تربیت رسمی و عمومی و زیر نظام برنامه درسی جهت تسریع، تسهیل و ارتقای فرایند کسب شایستگی ها
- مشارکت فعال در تصمیمسازی مرتبط با کلیه زیر نظامها به دلیل تاثیر گذاری وتاثیر پذیری بر عملکرد این زیر نظام وسایرزیرنظام ها
- زمینه سازی برای ایجاد نشاط وشادابی در متربیان وتقویت سلامت آنان با لحاظ نمودن عناصرهنری در فضاهای تربیتی
- تأمین هویت ویژه مدرسه صالح از طریق طراحی فضای مدرسه مبتنی بر اصول فرهنگ و معماری اسلامی و زیبایی شناختی با توجه اقتضائات بومی



#### ۳-۵-۳.رویکرد

در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی وعمومی جهت گیری کلان این زیر نظام ساماندهی موقعیتهای تربیتی است. یعنی طراحی و ساخت فضا و تولید و تامین تجهیزات و فناوری در تربیت رسمی و عمومی تابعی از عناصر موقعیت ' است که در آن، ویژگی میان رشته ای'، تعاملی''، و فرهنگی بودن ٔ به شکل جامع و همه جانبه..مد نظر قرا می گیرد. در سامان دهی موقعیتهای تربیتی در مدرسه صالح ویژگیهای زیر مورد تأکید است:

- اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی
- ۱ عناصر موقعیت در فلسفه تربیت شامل زمان، مکان و....

- 2. Interdisciplinary approach
- 3. Interactional approach

۴ - امروزه طراحی وســاخت فضا و تولید و تامین تجهیزات و فناوری در تربیت رســمی و عمومی موضوعی میان رشــتهای است و دخالت دانشهای مختلف را طلب می کند و می بایست به صورت جامع نگر به آن پرداخته شدو و از نگر شهای یک بعدي وكاهش گرایانه تخصصي دوري نمود. هرچند دانش ومهارت فني ومهندسيي درطراحي وساخت فضاهاي تربيتي لازم وضروری است لیکن کافی نیست زیرا فضا و تجهیزات و فناوری به مثابه ظرف جریان تربیت باید با ویژگیها وشرایط مظروف خود هماهنگی وهمخوانی داشته باشد تازمینه تحقق اهداف تربیتی مندرج در فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی درآن فراهم آید.ازسوی دیگر، هم چنانکه جو حاکم بر نظام تربیت رسمی و عمومی و بالاخص مدرسه، باید زمینه تربیت پذیری نسل جوان متناسب با فرهنگ اسلامی - ایرانی را مهیا کند. فضای کالبدی و تجهیزات و فنآوری نیز باید چنین ویژگی را داشته باشد و درطراحی وساخت آن به به جنبههای فرهنگی و تربیتی توجه شود لذا در این زیر نظام ضرورت دارد دانشهایی به کار گرفته شـوند که به عنوان ارکان مهم و تاثیر گذار در طراحی و سـاخت فضا کالبدی و تولید و تامین تجهیزات و فناوری در تربیت رسمی و عمومی موثر تر باشند. عوامل و دانشهای تاثیر گذار دراین بخش در هفت گروه طبقه

زیست محیطی، که حوزه تاثیر گذاری آن حفاظت از منابع طبیعی - به حداقل رساندن استفاده از انرژیهای تجدید میباشد. کالبدی، که حوزه تاثیر گذاری آن مکان یابی و استقرار مناسب فضاهای تربیتی – با بکار گیری ویژگیهای معماری ایرانی اسلامی- براساس دستاوردهای دانش فنی ومهندسی (معماری، عمران، سازه)- است.

روان شناختی، که حوزه تاثیر گذاری آن توجه به ویژگیها و نیازهای مختلف سنی، جنسی، جسمی وعاطفی کاربران - با عنایت به تاثیر و تاثر فضای کالبدی، تجهیزات و فناوری بر جریان تربیت و متربیان - میباشد.

کارکردی، که حوزه تاثیرگذاری آن پاسخگویی به نیازهای نظام تربیت رسمی و عمومی کشور - دورههای تربیت و تحولات آن و فضاهای جانبی تربیتی مورد نیاز - با توجه به فلسفه تربیت و نظریههای تربیتی متناسب با آن است

دانش تربیتی و فلسفه تربیت حاکم بر جامعه

جامعه شـناختی(فرهنگی و اجتماعی)که حـوزه تاثیرگذاری آن توجه بـه ارزش هاوهنجارهاواقتضائات فرهنگی واجتماعی متناسب با هرم سنی وترکیب جمعیت متربیان است.

اقتصادی، که حـوزه تاثیر گذاری آن مدیریت بر منابع دولتی، جذب مشار کتهای مردمی، افزایش بهره وری وبهینهسازی فرايندساخت وتجهيز مدارس ميباشد.

تمامی این هفت تخصص در یک شبکه پیوسته و سازمان دهی شده با یکدیگر مرتبط بوده وهمکاری وتعامل پویای متخصصان مختلف ومرتبط با هریک از عوامل ذکر شده به تحقق کارکردهای آن منجر می شود وقطعاً کمک شایانی درتحقق نظام تربیتی کشور خواهند داشت.

- سطح رشد مخاطبان و شرایط جسمی و روانی آنها
  - مقتضیات جغرافیای محلی
  - مقتضیات فرهنگی و اجتماعی و اقتصادی
- اهداف نظام تربیت رسمی و عمومی در مراحل و ساحتهای تربیت
  - استلزامات زیر نظام برنامه درسی
    - مقتضیات عصری و زمانی
- دانـش و فنـاوری روز (قابلیت جابجایی مواد و تجهیزات، سـبکی مواد، سـطح الایندگی، کیفیت مواد، نوع رنگ)

## ۴-۵-۳ اصول

اصول ناظر بر زیر نظام فضا، تجهیزات و فن آوری به تفکیک مولفههای مربوط عبارتنداز:

- اصول معماری وطراحی شهری
- هماهنگی وتناسب فضا با اهداف و ویژگیهای جریان تربیت رسمی و عمومی و ویژگیهای حیات طیبه
  - متناسبسازی فضا با لوازم تحقق کارکردها و وظایف زیر نظام برنامهریزی درسی
  - هماهنگی وتناسب فضا با ویژگیهای روانی، جسمانی، جنسیت و مراحل رشد متربیان
    - ارتباط منطقی با طبیعت، تنظیم شرایط محیطی و رابطه ادراکی با عناصر طبیعت
- استفاده از زمینهای بزرگ و وسیع برای ساخت مجتمعهای تربیتی و تأمین نیازهای محیط تربیتی مطلوب
  - معماری همساز با اقلیم و شرایط اقلیمی و اصول معماری ایرانی اسلامی
    - توجه به الگوهای توسعه پایدارو آمایش سرزمین
  - الویت قائل شدن برای نمادهای ارزشی دینی و فرهنگی در طراحی وساخت فضا...
    - حفظ زیبایی و نشاط انگیزی فضا و انطباق آن با رویکردهای ساحتهای تربیتی
  - ارتباط و هماهنگی فضا با محیط و عوامل فرهنگی و اجتماعی محله، شهروروستا
    - انعطاف پذیری طراحی و ساخت فضا نسبت به تحولات محیطی
    - حفظ محیط زیست و جلوگیری از افزایش آلایندهها در محیطهای تربیتی
  - افزایش بهره وری در فرایند طراحی، ساخت و بهرهبرداری ازفضا، تجهیزات و فنآوری
- توجه به ایجاد مجموعه مکان های آموزشی و پرورشی متناسب با استلزامات ساحتهای تربیت





هرطرح، ابتکار، ابزار و وسیلهای که تعامل میان مربی و متربی را در جهت کسب شایستگی هادر كانون توجه داشته باشــد(حيث التفات جمعي فناوري أموزشي)، مصداق فناوري أموزشي است'. اصول استفاده از فناوری اطلاعات و ارتباطات عبارتند از:

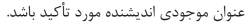
- با استفاده از ظرفیت ممتاز فناوری اطلاعات و ارتباطات  $^{7}$  باید تحول در کیفیت یاددهی -یادگیری و در نتیجه ارتقاء سطح اثر بخشی نظام تربیت رسمی و عمومی را به طور جدی تعقیب نمود.
- با تغییر نگاه به متربی به عنوان مصرف کننده صرف اطلاعات و دانش، برای ورود متربیان به جریان تولید محتوای الکترونیکی نیز باید بسترسازی شود.
- استفاده از فناوری اطلاعات وارتباطات در برنامه درسی با نگاه تقویتی و تکمیلی یا توانمند سازی $^{4}$ ، و نه نـگاه جایگزینی $^{0}$  و واگذاری ٔ دنبال شـود. بدیـن معنا که تحولات فناورانه موجب حذف یادگیری حضوری (رو در رو میان مربی ومتربی)از برنامههای درسی و نظام تربیت رسمی وعمومی نمی شود و مدرسه و مربی به عنوان مرکز ثقل ارائه خدمات تربیتی محوریت خود را حفظ خواهد نمود. البته استفاده از رویکرد جایگزین یا واگذاری برای گروههای خاصی که به هر دلیل دسترسی به مدرسه ندارند باید در کانون توجه قرار
- توسعه فاوا باید بستر تحقق شایستگیها در تمامی ساحتهای تربیت را تسهیل نماید. خصوصا در استفاده از فاوا جایگاه ارزشهای دینی و انسانی و موضوع کرامت آدمی به

۱ - همچنین فناوری آموزشی دارای دو گونه اساسی سخت و نرم است. فناوری نرم دارای تقدم رتبی نسبت به فناوری سـخت میباشـد. فناوری آموزشـی نرم ناظر به طرحها و ابداعات و ابتکاراتی اسـت که در " طراحی آموزشی " یا تعیین و تدبیر رویکردها و الگوهای آموزشی تبلور می ابد، خواه مستلزم به کارگیری نرم افزار و سخت افزار خاصی باشد یا خیر. امافناوری آموزشی سخت به سخت افزارها و نرم افزارهائی اطلاق میشود که از آموزش و یادگیری موثر پشتیبانی مینماید و شامل اقلامی مانند مواد و منابع متنی اعم از کتاب و مجله، اینتر نت(فرامتن)، مولتی مدیا، بازیها، LOها، اجسام و اشیاء، دستگاهها، مواد و حتی موجودات زنده می شود.

۲. در این جا کاربرد ICT در نظام تربیت رسمی و عمومی (زیر نظام برنامه درسی) با تسامح به عنوان مظهر اعلا (و شاید یگانه) فناوری آموزشیی در عصر جدید مد نظر قرار گرفته است. برای معادل انگاری فناوری آموزشی با کاربرد ICT در نظام تربیت رسمی و عمومی (شــامل مواد و رســانههای onlineو offline) توجیهات فراوانی در متون تخصصی می توان یافت. از جمله اینکه در برخی متون جدید علمی این حوزه تعابیری مانند "ICT is the road ahead in educational technology" مطرح شده است که بسیار گویاست.

- 3. enrichment
- 4. empowerment
- 5. replacement
- 6. delegation





- متربیان بایداز خلال برنامه درسی ضرورت نگاه انتقادی به اطلاعات را دریابند. این خطر که منابع شناسایی شده از طریق شبکه به دلیل منشاء اینترنتی قابل اعتماد و دارای اعتبار تلفی شوند و پدیده "مرجعیت اینترنتی " شکل بگیرد جدی است. بر این اساس در استفاده از فناوری حرکت باید از محدودیت در بهره گیری از منابع اطلاعاتی به استفاده معقول از منابع و مبتنی بر نظام معیار اسلامی باشد.
- توسعه فاوا در برنامه درسی باید به گونهای باشد که متربیان از تجربه مستقیم، مشاهده و تماس با طبیعت محروم نشوند.
- توسعه فاوا در برنامه درسی باید تا حدی ادامه یابد که پرورش روحیه اجتماعی متربیان را به مخاطره نیندازد.
- . کاربرد فاوا باید متکی به رویکردهای یادگیری باشد که ظرفیت تحقق اهداف جامعه دانائی محور یعنی خلاقیت و آفرینش گری را دارند.. (به عنوان نمونه رویکرد رفتار گرایی با این اهداف سازگار نیست)
- در استفاده از فاوا دربرنامه درسی باید با خطر تبدیل کردن حوزههای یادگیری به حوزههای "دست اول" و "دست دوم" را مطرح ساخته است مقابله شود.این احتمال که در اثر توسعه فاوا علوم محض و فنی بیش از هنر و علوم انسانی ارج و قرب بیابند باید جدی گرفته شود.

# • اصول فناوری ساخت

- رعایت ضوابط و مقررات ملی ساختمان در ایجاد فض
- رعایت اصول ایمنی و پایداری لازم در فضا و تجهیزات
- بهرهگیری از فناوریهای نوین در ایجاد فضا و تجهیزات ضمن تاکید برفناوریهای بومی
  - تناسب تاسیسات با فضاهای تربیتی وشرایط اقلیمی
  - استفاده از انرژیهای پاک در طراحی تاسیسات فضا
  - تقدم استفاده از مصالح بومی ومتناسب بازیست بوم منطقه

# اصول تامین لوازم، تجهیزات و فناوری

• هماهنگی و متناسبسازی لوازم و تجهیزات با اهداف ساحتهای تربیت و اصول طراحی و تدوین برنامههای تربیتی و درسی



- جامع نگری درطراحی، تولید تجهیز آت و تولید و تامین فناوری در پاسخگویی به نیازساحتهای تربیتی وعدم انحصارمحیط یادگیری به کلاس درس
- و تجهیز محیط تربیتی به رسانههای دیداری، شنیداری، الکترونیکی و فناوریهای تربیتی
  - تجهیز محیطهای تربیتی به کتاب و کتابخانه و دیگر منابع تربیتی
- هماهنگی تجهیزات و فناوری با ویژگیهای روانی و جسمانی متربیان در سطوح مختلف
- رعایت ضوابط و استانداردهای چیدمان مبلمان، تجهیزات وتولید و تامین و استقرار فناوری در فضاهای تربیتی
  - تناسب تامین وتولید فناوری با اصول وضوابط برنامه درسی
    - تقدم و اصالت تولید فن اوری نرم بر فناوری سخت

## اصول تأمین منابع مالی

- مشارکت بهره برداران و متخصصان درفرایند طراحی، ساخت، تعمیر و نگهداری فضا، تجهیزات و فناوری
- اقتصادی کردن فرایند طراحی وساخت فضا، تجهیزات فناوری و بهره برداری بهینه از امكانات وظرفيتهاى موجود
- انتخاب زمین و مکان یابی فضاهای تربیتی متناسب با ضوابط و معیارهای فضاهای تربیتی و ملاحظات اقتصادی
  - تقویت مشارکتهای مردمی درفرایند ساخت فضا و تجهیزات و تولید و استقرار فناوری
    - جامع نگری در تربیت نیروی انسانی ماهر ومتخصص موردنیاز
- گسترش فرهنگ وقف و نیک اندیشی دینی در جامعه و حمایت مادی و معنوی از جریان فرهنگی خیرین مدرسه ساز

## • اصول مديريت فني مهندسي

- پژوهش محوری واستفاده از آخرین یافتههای علمی وپژوهشی داخلی وخارجی
  - توجه به مهندسی ارزش در ساخت و ساز و تجهیزفضاهای تربیتی
  - نظارت و ارزیابی مستمردر احداث، توسعه و تعمیر ونگهداری فضا و تجهیزات
    - رعایت عدالت در توزیع فضا و تجهیزات وفناوری
- کاهش تصدی گری اجرایی و مشارکت پذیری وحمایت از تشکلهای مردمی وخیرین مدرسه ساز درفرایند ساخت وتجهیز فضاهای تربیتی



- مدیریت برفرایند طراحی، ساخت وتجهیز و واگذاری اموراجرایی به بخش غیردولتی
- همکاری وهماهنگی باسایر دستگاهها، نهادها، موسسات برای استفاده بهینه از منابع وامکانات موجود جهت تحقق ا هداف تربیت رسمی وعمومی
  - اصول کاربرد تجهیزات و فناوری
  - تجهیزات به عنوان تسهیل کننده فرایند یاد دهی یادگیری
    - تقویت عدالت تربیتی و جلوگیری از ایجاد شکاف دیجیتالی
- نگاه پارادایمی به فناوریهای نوین و هوشیاری نسبت به آثار و پیامدهای مثبت و منفی آن در محیطهای تربیتی
- توانمند سازی مربیان و معلمان و مدیران برای استفاده از فرصت تجهیزات و فناوریها جهت دست یابی به جایگاه برتر علمی و فناوری در سطح منطقه و جهان
- جلوگیری از فروکاستن جایگاه و نقش تربیتی مربیان با ورود فناوریهای نوین به محیطهای یادگیری
- صیانت از امنیت متربیان، مربیان و محیطهای تربیتی در دنیای الکترونیکی و افزایش هوشیاری متربیان در مواجهه با جنگ نرم دشمنان و مخاطرات فناوریهای نوین (مانند بیوتروریسم و ضد ارزشهای اخلاقی)

# ۶-۳. زیر نظام پژوهش و ارزشیابی ۱

# ۱-۶-۳. تعریف و قلمرو

پژوهش و ارزشیابی در نظام تربیت رسمی و عمومی <sup>۲</sup> به عنوان یک فعالیت ماموریت گرا، بر مبانی، رسالت، اهداف و ماموریتهای نظام تربیت رسمی وعمومی استوار است. در ک و بهبود مستمر موقعیت نظام تربیت رسمی و عمومی در سطح ملی و جهانی در قالب چرخه تولید دانش کاربردی، اشاعه، کاربست و ارزشیابی از یافتهها صورت میپذیرد.

## ۲-۶-۳.وظایف

زیر نظام پژوهش و ارزشیابی از طریق تولید دانش کاربردی مبتنی بر فلسفه تربیت اسلامی و در سطوح مختلف و انجام فعالیتهای مرتبط با آن، وظایف زیر را دنبال می کند:

۱..در این بخش از نتایج تحقیق ساکی (۱۳۸۷)- از مجموعه مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش- استفاده شده است برای توضیحات بیشتر به اصل این تحقیق رجوع کنید.

۲. مبانی توجیه این زیر نظام در فلسفه تربیت در زمینه انسان شناسی توجه به توانایی عقل ورزی و اختیار و آزادی و در مبانی دین شناختی نسبت مکمل بودن دین و عقل در راستای هدایت آدمی به رستگاری و حیات طیبه است.



## • توسعه، تحول و ارتقاء پیوسته کیفیت

نظام تربیت رسمی و عمومی به عنوان یک موقعیت گسترده و فراگیر نیازمند اصلاح و بهبود مستمر خود میباشد. پژوهش و ارزشیابی در راستای تحقق این جریان اساسی و حیات بخش می کوشد تا سطح نظام تربیت رسمی وعمومی را در تدارک فرصتهای تربیت برای دستیابی متربیان به مراتب حیات طیبه بر اساس تغییر و تحولات در عرصههای مختلف و با توجه به شاخصهای دینی، ملی و بین المللی ارتقاء بخشیده، آن را با انتظارات در حال رشد، نوسازی، بهسازی، به روز و متناسب سازد و به نظریه پردازی در حوزهی علوم تربیتی مبتنی بر معارف اسلامی و بومیسازی وعملیاتی نمودن نظریههای تربیتی، فراهم کردن زمینههای آزمایش نظریهها وتدوین الگوهای نظری بومی، رصد نوآوریها و رویکردهای جدید، در درون و بیرون نظام تربیت رسمی مبادرت نماید.

## پیشبینی چالشها، مسائل و بحرانهای پیش رو (وظیفه پیشگیرانه)

یکی از وظایف زیر نظام پژوهش و ارزشیابی، انجام فعالیت برای پیشگیری از بروز مسائل و بحرانها در نظام تربیت رسمی و عمومی است. زیر نظام پژوهش و ارزشیابی با پایش مداوم نحوه عملکرد نظام تربیت رسمی و عمومی مدیران و دست اندر کاران نظام تربیتی را در انجام ماموریتها و وظایف مختلف هشیار میسازد و به این ترتیب با روشنگری وهدایت امور، پیشاپیش و به موقع مانع از بروز مسئله و بحران در نظام تربیتی می شود.

زیر نظام پژوهش و ارزشیابی تلاش می کند با خردمندی و پویایی مسایل و چالشهای پیش روی نظام تربیت رسمی و عمومی را رصد نموده و برای آن راه حلهای موثر ارائه دهد.

# تشخیص مسائل و بحرانهای تربیتی و راههای مقابله با آنها (وظیفه درمانی)،

بخش دیگری از وظایف حوزه پژوهش و ارزشیابی ناظر بر تشخیص مسائل و مشکلات و راههای مرتفع ساختن آنها است. پژوهش و ارزشیابی در این بخش با پی گیری روندهای تربیت و مقایسه آن با شاخصهای کسب شایستگی از سوی متربیان، اطلاعات لازم را درباره میزان درستی عملکرد نظام در ابعاد مختلف و تعیین کاستیها و راههای مواجهه با آنها را به تصمیم گیران ارایه کند. در این راستا زیر نظام پژوهش و ارزشیابی از ظرفیت سایر عوامل سهیم وموثر نیز بهره خواهد برد.

# توسعه فرهنگ پژوهش

کسب و توسعه شایستگیهای مرتبط با پژوهش از سوی کارگزاران و مربیان از سطح ستاد تا سطح مدرسه و ایجاد فضای مناسب برای تحقق، توسعه و تعالی این جریان در تمامی ابعاد و مولفههای نظام تربیت رسمی و عمومی و نیز گسترش و تقویت فرهنگ پرسش گری و پژوهش در بین متربیان و مشارکت تربیت متربی پژوهنده از وظایف خرده نظام پژوهش و ارزشیابی محسوب می شود ۱.

#### ۳-۶-۳. رویکردها

در راستای رویکرد نظام تربیت رسمی و عمومی زیر نظام پژوهش و ارزشیابی دو جهت گیری جامع و کل نگر و مأموریت گرایی  $^{7}$  را برای پاسخ به دامنه وسیع و متنوعی از مسائل و مشکلات

۱ - زیر نظام پژوهش و ارزشیابی به سه دلیل اساسی باید به توسعه و تعالی فرهنگ پژوهش در نظام تربیت رسمی و عمومی همت گمارد.

۱- تحقق اصل "خردورزی"، اصل "مسئولیت" و اصل "پویایی" در تمامی ابعاد و اجراة نظام تربیت رسمی و عمومی محتاج توسعه پژوهش و ارزشیابی در این نظام میباشد.

۲- پژوهش و ارزشیابی بدون برخورداری از یک فضای فرهنگی مساعد، ثمر چندانی را عاید نظام نخواهد ساخت. فرهنگ به عنوان زیست بوم مناسب پژوهش و ارزشیابی عمل مینماید و از این رو با گسترش آن در میان مدیران و سایر کارگزاران نظام تربیت رسمی و عمومی، زمینه توسعه و تاثیرگذاری یافتههای پژوهش و ارزشیابی بر نظام ارتقاء می یابد.

۳-دلیل دیگر، پیوند ذاتی فرایند پژوهش و ارزشیابی با فرایند درک، اصلاح و بهبود موقعیت به عنوان یک ازشایستگیهای ضروری در جریان تربیت است از این منظر در سطوح کارگزاران (مربیان) و متربیان توجه به توسعه این امر ضروری مینماید. بدینسان مربیان ضمن کسب شایستگیهای پژوهشی و با تکیه بر روش پژوهش به درک بهتر موقعیت خود و اصلاح و بهبود آن به عنوان یکی از عوامل موثر در هدایت و پرورش استعدادهای متربیان تعمیق یادگیری و تقویت روحیه پژوهش و جستجوگری در آنها کمک میکنند.

بر این اساس نظام پژوهش و ارزشیابی بخشی از ظرفیت خود را به گسترش فرهنگ پژوهش در میان مربیان، مدیران و تصمیم گیران، پژوهشگران تربیتی، متربیان و خانواده آنها و سایر افراد مرتبط با تربیت اختصاص می دهد. که حاصل آن به تسهیل اجرای کارکردها و تحقق اهداف نظام تربیت رسمی وعمومی و زیرنظام پژوهش و ارزشیابی کمک خواهد کرد. بدیهی است که کارکردهای چهارگانه یادشده نظام پژوهش و ارزشیابی بصورتی در هم تنیده و در تعامل با یکدیگر عمل می نمایند با تبیجه و اثر عمل زیر نظام پژوهش و ارزشیابی تربیتی در جهت بهبود و تسهیل رسالت و کارکردهای نظام تربیت رسمی وعمومی – بویژه درسطح مدرسه به عنوان زمینهای برای تحقق اهداف تربیت در ساحتهای مختلف بوده است. بر این اساس، زیر نظام پژوهش و ارزشیابی متعهد به بهبود عمل تربیتی بر اساس اهداف و آرمانهای محوله است و موضوعیت و مشروعیت زیر نظام پژوهش و ارزشیابی متعهد به بهبود عمل تربیتی بر اساس اهداف و آرمانهای محوله است و موضوعیت و مشروعیت آن به ویژه در سطح نظام تربیت رسمی و عمومی منوط به حرکت در این چارچوب و جهت است. در طی دهههای اخیر عبارت پژوهش برای عمل، رایجترین و پر کاربردترین عبارتی است که از پس دغدغههای موجود برای بکارگیری یافتههای عبارت پژوهش برای عمل، رایجترین و پر کاربردترین عبارتی است که از پس دغدغههای موجود برای بکارگیری یافتههای پژوهش تربیتی شنیده میشود.

بر این اساس مدیریت حوزه پژوهش هدایت منابع را در مسیر تولید دانشی بر عهده دارد که بتواند سرانجام در مسیر تأثیر گذاری بر عملیات تربیتی مورد استفاده کارگزاران قرار گیرد و به تسهیل کارکردهای نظام تربیت رسمی و عمومی کمک روشنی کند(دانش کاربردی). به این ترتیب، ارزش عمده پژوهش نیز متعاقبا برحسب این ملاک مورد قضاوت قرار می گیرد. و اصولا درستی پژوهش و ارزشیابی خوب با فراهمسازی زمینه برای توسعه کارکردهای نظام تربیت رسمی و عمومی، نقش و تاثیر خود را نمایان میسازد.

تحقق این هدف و کوشش در انجام این تعهد در نظام تربیت رسمی و عمومی، به نوبه خود مستلزم توجه اصلی پژوهش و ارزشیابی به بهبود کیفیت تربیت رسمی و عمومی و بهبود کیفیت تدریس در درون کلاسهای در ساست. بنابر این ار تباط بخش پژوهش و ارزشیابی با مدرسه (بعنوان کانون عمل نظام تربیت رسمی و عمومی) باید بیش از پیش و بصور تینظام مند تعریف و مورد توجه قرار گیرد.



اتخاذ نموده است. در این رابطه کثرتگرایی روشی۱، وحدتگرایی درسیاستگذاری و کثرتگرایی در مدیریت و اجرا۲، در سطوح مختلف مورد تأکید است و پیامد چنین جهت گیری در عرصه سیاست گذاری پژوهشی، گرایش اساسی به انجام تحقیقات کاربردی و ماموریت گرا است که برای شناسایی و ایجاد موقعیتهای جدید در راستای تحقق کار کردهای مدرسه صالح طراحی و اجرا

پژوهش و ارزشیابی زمانی که توسط و برای نظام تربیت رسمی و عمومی انجام میشود، یک پژوهش پیمان کاریاست که با پژوهش آکادمیک کاملا متفاوت است. در پژوهش پیمان کاری، حمایت کننده پژوهش به دلیل نیاز به نتایج پژوهش در این حوزه ســر مایه گذاری می کند و از این رو مطالعات باید دقیقا مطابق با نیازهای حمایتگران طراحی و اجرا شــود. سرانجام نیز یافتههای پژوهش مبتنی بر توصیههایی کاربردی و قابل درک، برای بهبود عمل به کاربران و تصمیم گیران ارایه می گردد. پیامد چنین رویکردی در عرصه سیاست گذاری پژوهشی، گرایش اساسی به انجام تحقیقات کاربردی و ماموریت گرا است که بر محور تحقق کارکردهای مدرسه طراحی و اجرا میشوند. بر این اساس قاعده عرضه و تقاضا در پژوهش مورد توجه قرار گیرد. به این ترتیب نیاز مخاطب (به ویژه در درون مدرسه ) مهمترین شرط برای انجام پژوهش خواهد شد و عرضه گرایی با تقاضا / کاربرگرایی به تعادل خواهد رسید.

۱ - اگر چه نظام تربیت رســمی و عمومی به مثابه یک نظام وحدت یافته موردنظر میباشــد. اما تنوع پدیدهها و موقعیتهای تربیتی که به صورت مراتبی از پدیده های بسیار پیچیده و کمتر پیچیده و به لحاظ موضوع تنوع بین رشته و چند رشتهای بروز و ظهور پیدا می کنند نیاز مند آن است که در حوزه روش پژوهش با رویکردی کثرت گرا اقدام شود. با پذیرش رویکرد کثرت گرا در حوزه پژوهش و ارزشیابی، عرصه عمل بر دایرهای متنوع از روشهای مطرح گشوده میشود. طیف متنوعی از روشهای پژوهشی از تحقیقات آزمایشی کاملا تحت کنترل، تا اقدام پژوهی و درس پژوهی ناظر بر نیازهای بومی و روشهایی دیگر نظیر تحقیق و توسعه، مطالعات موردی، مطالعات تاریخی و قوم نگاری، تحلیل محتوا و ارزشیابی در ابعاد و سطوح مختلف خود در چنین عرصهای فرصت بروز می یابند. چنین دامنهای وسیع در بر گیرنده همه رویکردها و روشهای پژوهشی اعم از کمی و کیفی خواهد بود و به سمت ارایه نظریهای جامع از پژوهشهای تربیتی گرایش دارد. متناسب با این رویکرد فراگیر، روشهای پژوهش تربیتی نه تنها در تعارض با یکدیگر نیستند بلکه هر یک ضعف دیگری را میپوشانند. ماهیت متنوع و گسـترده تربیت با پذیرش صرف یک روش پژوهشـی سـازگاری ندارد. به سخن دیگر کثرت روشی گذرگاهی برای رسیدن به چشم اندازی کل گرایانه است.

۲.دامنه نیازهای پژوهشی در نظام تربیتی بسیار وسیع است و متناسب با آن نیز زمینههای متعددی در درون جامعه برای تامین این نیازها وجود دارد که باید از همه آنها استفاده نمود. ابتدا ظرفیتهای درون نظام تربیت رسمی و عمومی است که در سطح ستاد و استانها و... باید به درستی سازماندهی شوند تا با فراهمسازی فرصت رقابت و بر حسب توانمندی از آنها استفاده نمود. اما گستردگی نیازهای موجود با تکیه صرف به توان پژوهشی رسمی در درون نظام تربیتی قابل پاسخگویی نمی باشد. دانشگاهها وحوزههای علمیه از جمله ظرفیتهای موجود در جامعه هستند که قادرند بخشی از نیازهای موجود را پاسخ دهند. علاوه بر این برای تامین بخشی از نیازها در جامعه نیز ظرفیتهایی غیر دولتی و مردم نهاد متناسب با سیاستهای نظام جمهوری اسلامی ایران در زمینه پژوهش و ارزشیابی تربیتی تعریف و پیش بینی شده است که می توان ظرفیت آنها را در خدمت به بخشی از ماموریتهای پژوهشی نظام تربیتی به کمک گرفت. برون سیاری همراه با سیاست گذاری و نظارت دقیق می تواند با ایجاد رقابت کیفیت گرا به استقلال و توسعه نظام پژوهش و ارزشیابی کمک کند. برون ســپاری همچنین می تواند در برخی موارد به کاهش هزینههای بخش پژوهش و ارزشــیابی منجر و از این رو کارآمدی این زیر نظام را تقویت کند.

در میانــه طیف مدیریت دولتی و مدیریت مردم نهاد برای انجام پژوهش و ارزشــیابی تربیتــی، نیز گونههای فراوانی از انواع مدیریت قابل ترسیم هستند که به فراخور نیاز در اجرای ماموریتهای پژوهشی میتوان از آنها استفاده کرد.



می شوند. بر این اساس قاعده عرضه و تقاضا در پژوهش مورد توجه قرار می گیرد. به این ترتیب نیاز مخاطب (به ویژه در درون مدرسه) مهمترین شرط برای انجام پژوهش خواهد شد و عرضه گرایی با تقاضا / کاربر گرایی به تعادل خواهد رسید.

#### ۴-۶-۳.اصول

#### تنوع و کثرت

- در روش پژوهش: کمی و کیفی
- در سطوح اجرا (خرد و کلان ): از درس پژوهی و اقدام پژوهی تا پژوهشهایی با وسعت ملی و بین المللی
- در نـوع پژوهـش: پژوهش بنیادی، راهبـردی، کاربـردی و تحقیق و توسـعه(با اولویت پژوهشهای راهبردی وکاربردی)، و ارزشیابی در سطوح مختلف
- در زمان پژوهش و ارزشیابی: از پژوهش و ارزشیابیهای مقطعی و کوتاه مدت تا پژوهش و ارزشیابیهای تداومی و دراز مدت
- در موضوعات و اولویتها (گستره موضوعات): موضوعات واولویتهایی مرتبط با نظریههای تربیتی با رویکرد اسلامی، سیاستگذاری و برنامهریزی آموزشی و درسی، مدیریت آموزشی، مدیریت منابع انسانی، راهنمایی و مشاوره، روان شناسی تربیتی و جامعه شناسی نظام تربیت رسمی و عمومی...
  - در برنامهریزی، مدیریت و اجرا(دولتی، مردم نهاد و مشارکتی)
    - در سطوح پژوهشگران و مخاطبان
      - در روشهای اشاعه و کاربست

# • وحدت و هماهنگی

- در سیاستگذاری
- در تمرکز بر نیازهای اساسی نظام تربیت رسمی و عمومی (با تاکید بر نیازهای مدرسه )

# • مشارکت و تعامل

- بین بخشهای پژوهش درون نظام تربیت رسمی و عمومی
- بین بخش پژوهش و اجرا (پژوهشگران و کارگزاران آموزشی در سطوح مختلف)،



<sup>1.</sup> Supply-oriented

<sup>2.</sup> User/demand-oriented

- بین بخش یژوهش در نظام تربیت رسمی و عمومی با دانشگاهها و مراکز علمی و یژوهشی داخل و خارج،
  - بین بخش پژوهش با موسسات و انجمنهای پژوهشی غیر دولتی و مردم نهاد،

#### • اخلاق گرایی

- رعایت کرامت و حقوق شرکت کنندگان در پژوهش
- مراقبت از شئون اخلاقی در اجرای فعالیتهای پژوهش (صیانت از صحت دادهها، انتشار و اشاعهی یافتهها و...)
  - مسوولیت پذیری و پاسخگویی

## • نو آوری وپویایی

- هدایت به موقع تحولات در بخش پژوهش با توجه به نوآوریها، شرایط و نیازها ملی وجهاني،
- انعطاف پذیری در اهداف، سیاستها، برنامهها و روشها در چهارچوب اصول برای افزایش کیفیت پژوهش و ارزشیابی،
  - حمایت از اندیشههای انتقادی، نو و تحول آفرین در حوزه پژوهش و ارزشیابی،
    - بهبود مستمر:

نظام پژوهش و ارزشیابی بطور مستمر فرایند بهسازی را طی می کند و در جهت نیل به این هدف با پیش بینی اهرمهای نظارت و ارزشـیابی سـازمانی، مسیرهای مورد نیاز برای بهبود را شناسایی می کند. نظارت و ارزشیابی هم در مرحله استقرار سازمان پژوهشی و تولید دانش پژوهشی بعنوان یک فعالیت مستمر و تکوینی مورد توجه قرار گرفته و هم بعنوان یک فعالیت تراکمی و نهایی مطرح می شود، که عملکرد بخش پژوهش (بصورت درونی و بیرونی )را در فواصل و دورههایی نسبتا طولانی تر بصورتی جامع و فراگیر مورد ارزیابی قرار می دهد

# • استمرار و پیوستگی

• پژوهش و ارزشیابی تربیتی بعنوان یک جریان ارتقایی و تکاملی پیوسته دیرینه دارای گذشــته اســت که در بردارنده تجارب و دستاوردهای ارزشمند پیشینیان در سطح ملی و جهانی است که باید در جهت گیریهای آینده عمل پژوهشو ارزشیابی به مثابه پشیبان و با نگاهی انتقادی به آنها توجه شود.



#### • همه جانبه نگری

#### الف. در تعیین اولویتها:

- در پوشش نیاز همه دورههای مختلف
- درپوشش ساحتهای تربیت تمامی ابعاد وجودی متربیان
- در پوشش تمامی عناصر وزیرنظامهای اصلی نظام تربیت رسمی وعمومی
- در اجرای پژوهشهای بین رشتهای و مشترک با سایر مراکز علمی، نهادها و سازمانها
- در پوشـش دادن به انواع نیازهای مخاطبـان پژوهش تربیتی (متربیان، مربیان، کارکنان، سیاست گذاران و مدیران، کارشناسان، خانوادهها )،

#### ب. در مدیریت و اجرا

- استفاده از ظرفیتهای درون نظام تربیت رسمی و عمومی
  - استفاده از ظرفیت دانشگاهها وحوزههای علمیه
  - استفاده از ظرفیت بخشهای پژوهشی غیر دولتی

#### ۷-۳. روابط میان زیر نظامهای اصلی و مؤلفه ها.

ارتباط میان مؤلفه ها و زیر نظامهای اصلی یک رابطه سیستماتیک و بهم پیوسته است و هر یک از زیر نظامها بر حسب قلمرو، وظایف و کارکردهای خود ارتباط مستقیمی با برخی از مؤلفههای نظام تربیت رسمی وعمومی و ارتباط غیر مستقیمی را با برخی دیگراز مؤلفه ها بر عهده دارد. تمامی زیر نظامهای اصلی زیر نظر وزارت تربیت رسمی وعمومی وتحت اشراف شورای عالی تربیت مسئولیت پاسخ گویی به انواع نیازهای مدارس را برای ایجاد فرصتهای تربیتی برای یکایک متربیان بر عهده دارند



بخش پایانی چرخشهای تحول آفرین



دلالتهاي يافتههاي مطالعات نظري جهت تحول بنيادين درنظام تربيت رسمي وعمومي

همانگونه که در ضرورت فلسفه تربیت و فلسفه تربیت رسمی و عمومی مطرح شد استقرار نظام تربیتی مبتنی بر اقتضائات جامعه اسلامی- ایرانی مستلزم آن است که تغییرات بنیادین در تمامی ابعاد و مولفههای نظام موجود آموزش و پرورش صورت پذیرد. بدیهی است اصلاحات و تغییرات ایجاد شده در ساختار و فرآیندهای این نظام پس از پیروزی انقلاب اسلامی، باوجود آنکه در زمان خود حرکت سازندهای بشمار می آمد اما به دلایل مختلف از جمله مشکلات اجرایی پس از پیروزی انقلاب و فقدان فلسفه مدون برای نظام تربیتی با ویژگیهای اسلامی- ایرانی نتوانسته است منجر به تحقق آرمانهای فرهنگی تربیتی انقلاب اسلامی شود. بر این اساس مقتضی است که نظام تربیت رسمی وعمومی در یک بازده زمانی معقول حرکتهای تحولی نظاممندی را در راستای تغییر بنیادین آغاز نما ید.

... تحولات بنیادین در نظام تربیت رسمی وعمومی شامل تغییرات هماهنگ و منظمی است که بر اســاس یافتههای مطالعــات نظری باید تمامی عناصر، مولفههــا وفرآیندها و روابط درون و بیرون نظام تربیت رسمی وعمومی وعملکرد ارکان و عوامل سهیم وموثر را دربر گیرد. این سلسله تغییرات منظم که از آنها در اینجا تحت عنوان "چرخشها از وضع موجود به سمت وضع مطلوب" نام برده می شود، از سویی مبتنی بر یافته های مطالعات نظری است و از دیگر سو با توجه به نتایج پژوهشهای توصیفی- تحلیلی انجام شده در سند ملی آموزش و پرورش در کمیته مطالعات محیطی و مولفههای نظام آموزش و پرورش طراحی وتدوین شده است.

بر این اساس مهم ترین چرخشها از وضع موجود به وضع مطلوب، **تبدیل نهاد فعلی با** کارکرد صرفا آموزشــی به نهادی اســت که وظیفه و رسالت اصلی آن ّبستر سازی برای دستیابی نسل آینده به مربته قابل قبولی از آمادگی جهت تحقق حیات طیبه در تمام ابعاد مي باشد،

اهم این چرخشها عبارتند از:

- از نهادی آموزشی به نهادی فرهنگی اجتماعی و مولد سرمایه انسانی
- از کنتـرل بیرونـی و ایجاد محدودیت، به خویشــتن بانی(تقــوا)، ارزش مداری

#### عقلانی و مسئولیت پذیری

- از انحصاریانگاذی در تربیت، به مشارکت و مسئولیت پذیری ارکان و عوامل سهیم و موثر
- از یکسان نگری و تولید انبوه، به پذیرش تنوع و تکثر در چارچوب نظام
   معیاراسلامی
- از نـگاه تجزیهای و تفکیکی به نگاه یکپارچه نگر وتلفیقی به هویت انسـان در تمام ابعاد و ساحتهای تربیت
  - از دانشآموز منفعل در کلاس درس به متربی فعال در محیطهای تربیتی
  - از روشهای خشک، فردی و انعطافناپذیر به روشهای خلاق، فعال و گروهی
    - از رقابتهای فردی و تنشزا به رفاقتهای جمعی و تعالی بخش
- از انباشت اطلاعات و حافظه محوری، به کسب شایستگیها در تمام ساحتهای تربیت
- از سازگاری با شرایط محیطی، به هویت یابی و مقاومت در برابرشرایط نا مساعد و تغییر آنها

از آنجا که زیرنظامهای تربیت رسمی وعمومی مسیر اجرایی و عملی تحقق چرخشها را نشان میدهد برخی از این چرخشهای اساسی در هر یک از زیر نظامها عبارتند از:

# زیر نظام راهبری تربیتی و مدیریت

- از مدیریت اداری و کنترلی به راهبری تربیتی مبتنی برنظام معیار اسلامی
- از تمرکز گرایی به مشارکت جویی و مسئولیت پذیری مبتنی برخرد جمعی
- از برنامه ریزیهای موردی و پراکنده به برنامه ریزیهای راهبردی و آینده نگر
- از حاکمیت نگاه جزیرهای در حوزههای اجرایی به تاکیدبرفرایندهاو پیامدها بر اساس نظام معیار اسلامی
  - از انتصاب سلیقهای مدیران بر اساس ضوابط اداری به شایسته سالاری در مدیریت

# زیر نظام برنامه درسی

- از برنامه درسی موضوع محور به برنامه درسی مبتنی بر ساحتهای تربیت برای کسب شایستگی ها
- از برنامهریزی درسے کاملا متمرکز به برنامهریزی درسی متکی برمشارکت موثرارکان و





- عوامل سهیم در تربیت در تمام سطوح
- از برنامه درسی تک وجهی به برنامه درسی چندوجهی(ساختار مثلثی)
- از برنامه درسی نتیجه محور به برنامه درسی پیامد محور (تحقق شایستگیها در سطح محصول و سطح برونداد نظام و پیامد آن در سطح جامعه)
  - از یادگیری موضوعات به فرآیند دستیابی به اندیشه ورزی و درک معنا
    - از جداسازی برنامههای آموزشی و پرورشی به برنامه درسی یکپارچه

## زيرنظام تربيت معلم و تأمين منابع انساني

- از معلم به عنوان انتقال دهنده دانش به معلم به عنوان مربی واسوه تربیتی و سازمان دهنده فرصتهای تربیتی متنوع برای احیا و ارتقاء مراتب حیات طیبه متربیان
- از معلم بعنوان مجری تصمیمات برنامه درسی به معلم تصمیم ساز در فرآیند برنامهریزی درسی
- از برنامههای صلب و بسته در تربیت مربیان به برنامههایی منعطف برای دستیابی آنان به هویت حرفهای منحصر بفرد و توسعه آن مبتنی بر نظام معیار اسلامی
- از ارتقاء خودبخودی سطح حرفهای مربیان به ارزیابی عملکرد و صدور درجه مربی گری بر اساس میزان کارآمدی و اثربخشی
- از فرهنگ سازمانی بسته (محصورنمودن مربیان در فضای مدرسه) به مشارکت جویی علمی و انتقال تجربیات در سطوح مختلف (مدرسه، محلی، ملی و بین المللی)
  - از نگاه به معلم به عنوان کارمنداداری به معلم به عنوان شخصیتی علمی و تربیتی

# زير نظام تأمين و تخصيص منابع مالي

- از انحصار در تأمین منابع به مشارکت در تأمین منابع
- از هزینه کرد منابع به مدیریت وسیاستگذاری بهینه منابع و مصارف
  - از عرضه مدار و نهاده محور به ستاندهمدار و نتیجه محور
    - از توزیع یکسان منابع به تنوع منابع وتوزیع عادلانه آن
- از نگاه به نظام تربیت رسمی و عمومی به مثابه دستگاهی مصرفی به دستگاه سرمایهای و مولد منابع انسانی
  - از تغییر در روش نظارت بر هزینه توسط ذیحسابی به حسابرسی پس از خرج

#### زیرنظام فضا، تجهیزات و فناوری

- از تأمین کلاس درس به ساماندهی موقعیتهای یادگیری
- از انحصار یادگیری در کلاس درس به تنوع بخشی به محیطهای تربیتی ویادگیری
- از نگاه تفکیکی به فضای فیزیکی مدارس به نگاه فرآیندی به تربیت و ساخت مجتمعهای تربیتی
  - از معماری بی هویت و وارداتی به معماری اسلامی ایرانی
- از مدارس بی هویت وفاقدامکانات وفناوریها به مدارسی با هویت مدرسه صالح و کانون تربیتی محله
- از طراحی مدارس توسط مهندسین فنی به طراحی تیمی با لحاظ نمودن ابعاد مدرسه صالح
- از نگاه ابزاری به فناوریها به استفاده هوشمندانه از فناوریهای نوین متناسب با نظام معیار اسلامی

## زیر نظام پژوهش و ارزشیابی

- از نگاه جزیینگر به نگاه آینده نگر و کل نگرانه برای مواجهه سازنده با چالشهای نظام
  - از تمرکز بر روشهای کمی در پژوهش به تنوع و کثرت در روشهای پژوهش
- از پژوهشهای توصیفی، موردی وپراکنده به پژوهشهای.. نظام مند، نوآورانه و تحول آفرین در راستای عملیاتی نمودن اهداف و کار کردهای نظام تربیت رسمی و عمومی
- از پراکندگی و جدایی مراکزپژوهشی به وحدت و یکپارچگی عملکرد مراکزپژوهشی سهیم و موثر در امر تربیت
- از تخصیص فرصتهای پژوهشی به مراکز رسمی و پژوهشگران حرفهای در سطوح کلان به ایجاد فرصتهای پژوهشی و جاری و ساری شدن پژوهش در تمامی سطوح
  - از تصدی گری در امر پژوهش به مدیریت، نظارت و بهرهگیری از نتایج پژوهش ها
- از رویکرد آکادمیک ونظری در پژوهشهای تربیتی و پژوهش برای پژوهش به جهتگیری
   عمل مدار، تشخیصی ودرمانی، تصمیم ساز وکاربستی









# پیوست۱:روششناسی مطالعات نظری سند ملی آموزش وپرورش

#### 1\_1. مفروضات روششناختی

- امکان و ضرورت ارتباط میان انواع معارف بشری (کثرتگرایی معرفتشناختی)؛
  - پذیرش وحی به عنوان یکی از منابع معرفتی مستقل بشر؛
- لزوم استفاده از وحی و معارف وحیانی بهمثابهٔ مکمل (و نه جای گزین) عقل و تجربهٔ بشر در همهٔ موارد مربوط به هدایت آدمی به ساحت ربوبی؛
  - توافق و هم گرایی عقل و وحی و نیاز توأمان بشر به هر دو منبع؛
  - گزیده گویی متن دین، در عین جامعیت بیان آن در همهٔ امور مربوط به هدایت آدمی؛
    - اتکای انواع معارف بشری بر مفروضات متافیزیکی و نظامهای ارزشی خاص؛
    - ضرورت سازگاری جریان تربیت با معیارهای دینی و اسلامی (رد تربیت سکولار)؛
- لـزوم ارتباط و سـازگاری مباحث نظری تربیت با حقایق وحیانــی دین(نفی علوم تربیتی سکولار)؛
  - لزوم ایجاد هماهنگی و یکپارچگی در انواع فعالیتها و برنامههای تربیتی؛
- ضرورت ایجاد هماهنگی میان رشتههای مختلف علوم تربیتی و نظریهها و الگوهای نظری برخاسته از آنها؛
- لزوم تکیهٔ نظریههای تربیتی و الگوهای نظری برخاسته ازآنها بر مجموعهای هماهنگ و سازوار از مفروضات متافیزیکی و ارزشی.

## ۱-۲. ملاحظات روششناختی

- مطالعات نظری طرح تدوین سند ملی آموزشوپرورش، با توجه به اهداف مورد نظر، از نوع تحقیقات «بنیادی راهبردی»ای محسوب میشوند که با لحاظ کردن افق راهبردی و به منظور فراهم ساختن زمینهٔ علمی لازم، برای حل مسائل جاری و آتی انجام پذیرفته اند.
- رویکرد اصلی مطالعات نظری، بررسی انتقادی نظریههای مطرح شده در حوزهٔ

علوم تربیتی و تلفیق و ترکیب یافتههای این تحقیقات، به صورتی سازگار با مبانی و ارزشهای اسلامی و دارای انسجام درونی بوده است.

- مطالعات نظری طرح تدوین سند ملی آموزشوپرورش با پرهیز از رویکرد نظریهپردازی محض(آکادمیک) و رویکرد کاربستی صِرف (بدون تکیه بر مباحث نظری) در وهلهٔ نخست برای ایجاد واسطه بین مباحث نظری و واقعیتهای نظام آموزشوپرورش، معطوف به پردازش الگوهای نظری متناسب با خصوصیات مطلوب نظام آموزشوپرورش در جمهوری اسلامی ایران بوده اند.
- نظریههای تربیتی والگوهای نظری مبتنی برآنها، دارای ساختاری پیچیده ومرکباند؛ بهطوری که در بخش هستهای و محوری آنها میتواند مجموعهای سازوار از مفاهیم و گزارههای توصیفی و تجویزی بهمنزلهٔ سختهسته قرار گیرد. این سختهسته با الهامبخشی مثبت و منفی نسبت به سایر اجزای نظریه یا الگو، زمینهٔ ایجاد انسجام و سازگاری بین اجزا و عناصر آن را فراهم میآورد.
- در مواجهه با واقعیت غیرقابل انکار تأثیرپذیری نظریههای تربیتی و الگوهای نظری مبتنی برآنها از انواع جهانبینی و ایدئولوژی، راهحل مناسب آن است که (به جای رد مطلق، پذیرش مطلق یا بی توجهی) آن را به صورت مشروط بپذیریم. یعنی سعی کنیم تا با قراردادن مجموعهای از گزارههای هماهنگ و منسجم در سختهستهٔ نظریه یا الگوی نظری و التزام به الهام بخشی مثبت و منفی این سختهسته، سایر اجزای نظریه یا الگو را با آن، هم سو و هماهنگ سازیم.
- بهرهمندی از نظریهها و دستاوردهای علوم تربیتی فعلی (غیرمبتنی بر آموزههای دینی) با وجودی که در شرایط کنونی از آن گریزی نیست میتواند تنها در صورتی به ثمرهٔ مطلوب منجر شود که مفروضات اصلی آنها با چهارچوب فلسفی و ارزشی برگرفته از جهانبینی و نظام ارزشی اسلامی، سازگار (یا حداقل نامتعارض) باشند.
- با توجه به رویکرد یادشده، مطالعات نظری به شکل منسجم در چهارچوب بنیانهای فلسفی وارزشی معینی صورت پذیرفته است که در عین انسجام و هماهنگی، در پشتیبانی محتوایی از فرایند الگوپردازی نظری، از توانمندی لازم برخوردار بوده اند. التزام به این چهارچوب منسجم و نسبتاً جامع، بهمنزلهٔ سختهسته، به هنگام تلفیق نتایج این مطالعات (در تدوین فلسفهٔ تربیت، فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی و رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی) اولاً باعث شده است تا نوعی انسجام و هماهنگی بین عناصر و مؤلفههای مختلف مبانی نظری سند ملی پدید آید (در غیر این صورت، به لحاظ تأثیرپذیری از



رشتههای علمی مختلف، اختلاف و ناسازگاری میان آنها امری اجتناب ناپذیر وقابل پیش بینی بود)؛ ثانیاً با پرتوافکنی یک نظام جامع ارزشی هماهنگ بر «فلسفهٔ تربیت، فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی»، سعی شده است حتی الامکان از تعارض یا خلاً ارزشی محتمل، به هنگام تدوین عناصر تجویزی سند ملی آموزش وپرورش، پیشگیری شود.

- نقش چهارچوب مورد نیاز برای تلفیق نتایج مطالعات نظری، برعهدهٔ مجموعهای متشکل از مبانی، اصول و مفروضاتی (بنیانهایی) قرار گرفته است که محصول استنطاق از تعالیم بنیادی اسلام، تعالیم تربیتی اسلام، فلسفهٔ اسلامی(حکمت متعالیه)، مباحث معتبر علمی (بهویــژه دو دانش مهم روانشناســی و جامعهشناســی) و نیز برآمــده از متون حقوقی و سیاســی معتبر در جمهوری اسلامی ایران (بهویژه، قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران و سیاستهای کلی این نظام) هستند.
  - اعتباربخشی نتایج مطالعات نظری در دو مرحلهانجام می گیرد:

## الف) طي فرآيندانجام مطالعات

- نظرخواهی مستمر از متخصصان برجسته ای که به عنوان ناظر از سوی کمیتهٔ مطالعات نظری انتخاب شده اند.
- در بخـش مطالعـات ناظر بـه شناسـایی و تدوین عناصر اصلی فلسـفهٔ تربیت، فلسـفهٔ تربیت، فلسـفهٔ تربیت رسـمی و عمومی، از کارشناسـان خبرهٔ آموزشوپرورش و دیگر صاحبنظران نیز به تناسب استفاده شده است.

## ب) پس از تلفیق نتایج مطالعات

- در این مرحله، با استفاده از روش مصاحبه با متخصصان و نظرسنجی از کارشناسان،
   نسبت به اعتباربخشی فلسفهٔ تربیت، فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی و رهنامهٔ نظام تربیت
   رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران اقدام خواهد شد.
- برای پرهیز از ایجاد شـکاف بین نتایج مطالعات نظری با مؤلفههای سـند ملی، لازم است بنیانها و مفروضات دیگر تحقیقات مربوط به تدوین سند ملی آموزشوپرورش بر اساس این نتایج، نقد و ارزیابی شـوند و تفسیر و تلفیق یافتههای آنها نیز باید بر این پایه انجام شود.
- ملاکهای مورد نظر، در تلفیق نتایج مطالعات نظری و تدوین فلسفهٔ تربیت، فلسفهٔ

تربیت رسمی و عمومی و رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران عبارتاند از:

- تکیه بر مُفاد آموزههای بنیادی اسلام و سازگاری با رهنمودهای معیاری تعالیم تربیتی اسلام؛
- نقش محوری «فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران» و «فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران» در تدوین «رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران»؛
- ســازگاری و تناسب با خصوصیات فرهنگی، تاریخی و اجتماعی جامعهٔ اسلامی ایران (که این خصوصیات بیش از همه در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران متجلی است)؛
- تکیه بر آخرین دستاوردهای معتبر تحقیقات نظــری (رشتهای و بین رشتهای) در جهت شناخت و هدایت فرایند پیچیده و گستردهٔ تربیت در رشتههای مختلف علوم تربیتی؛
- ملاحظــهٔ ظرفیتهــا و امکانات و محدودیتهــای نظام آموزشوپــرورش بهمنزلهٔ نهادی اجتماعی و نیز نحوهٔ تعامل و مشــارکت سایر سازمانها و نهادهای سهیم و مؤثر درجریان تربیت با این نظام؛
- داشتن رویکردی آیندهنگر، واقعبین و پویا در مواجهه با تحولات روزافزون ملی و جهانی (در عرصههایی نظیر فناوری اطلاعات، اقتصاد، فرهنگ و سیاست)؛
- بهرهمندی مناسب از تجارب موفق سایر نظامهای آموزشی جهان با پرهیز از تقلید صرف یا التقاط ناموزون؛
- دارا بودن عناصر و مؤلفههای منسجم، سازوار و به هم پیوسته و وجود ارتباط معنادار و منطقی میان همهٔ اجزا و ابعاد؛
- توانایی برای پشتیبانی از ارائهٔ راه حلهای واقعبینانه و کارآمد برای مهمترین چالشها و بحرانهای فعلی و در پیشروی نظام آموزشوپرورش؛
- هماهنگی با اسناد بالادستی، مانند سند چشمانداز بیست سالهٔ جمهوری اسلامی ایران.
- تلفیق نتایج مطالعات نظری با تأکید بر استفاده و بهرهبری حداکثر از مطالعات نظری و مصاحبههای انجام یافته در طرح سند ملی آموزشوپرورش و با استفاده از سایر منابع پژوهشی و مستندات قانونی به صورتی هماهنگ و منسجم با تأکید بر یافتههای معتبر تحقیق «تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام» شناسایی و تدوین می گردد.
- متن پیشنهادی نتایج مطالعات نظری مجموعهای از گزارههای توصیفی و تجویزی مدلل خواهد بود که مستندات اصلی آن به صورت پینوشتهای توضیحی و ارجاعی ارائه



ميشود.

• اعتباربخشے محصول تلفیق نتایج مطالعات نظری، صرفاً با توجه به ملاکهای یاد شده انجام خواهد شد و بر همین اساس نیز می توان و باید نسبت به بازنگری و اصلاح آن، برحسب نتایج تحقیقات نظری معتبر و متناسب با شرایط جدید و مقتضیات آن، اقدام نمود.

#### ۲. محورهای اصلی، عناوین و مشخصات مطالعات نظری

به منظور شناسایی و تبیین عناصر فلسفهٔ تربیت، فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی و رهنامهٔ نظام تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران و استخراج دلالتهای آن برای سند ملی آموزشوپرورش، مجموع مطالعات نظری در پنج محور اصلی به شرح ذیل طراحی و اجرا شدهاند:

## ۱-۲. تبیین بنیانهای دینی، فلسفی و علمی سند ملی آموزش وپرورش

در این محور محققان در پی شناسایی و تبیین مهم ترین بنیان هایی (پیش فرض ها، مفروضات، یافتههای پژوهشی معتبر و نظریهها) بودهاند که متناسب با نوع مطالعه از مرور انتقادی بر منابع معتبر، با عنایت به خصوصیات فرهنگی و ارزشی جمهوری اسلامی ایران به دست آید.

• تدوین بنیانهای دینی و فلسفی سند ملی آموزش وپرورش مجرى: حجت الاسلام دكتر عباسعلى شاملي (عضو هيئت علمي مؤسسة آموزشي پژوهشي امام خمینی (°)

ناظر: حجت الاسلام دكتر عليرضا اعرافي

این پژوهش حاوی ده عنوان پژوهش فرعی است که با همکاری محققان مؤسسهٔ پژوهشی امام خمینی و پژوهشگاه حوزه و دانشگاه انجام یافته است.

- تدوین بنیانهای روانشناختی سند ملی آموزش وپرورش مجرى: دكتر حسين لطف آبادي (عضو هيئت علمي دانشگاه شهيد بهشتي) ناظر: دكتر على محمد كاردان
  - تدوین بنیانهای جامعهشناختی سند ملی آموزش وپرورش مجری: دکتر اوطمیشی (عضو هیئت علمی دانشگاه پیام نور)
- x = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y = x + y

۱. البتـه علاوه بـر مطالعات نظری محورهـای پنج گانه، تحقیقی مسـتقل و مقدماتی نیز تحت عنوان «بررسـی ویژگیهای انسان مطلوب آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران» صورت گرفته است.

۲ شایان ذکر است پیش از تدوین «بنیانهای دینی و فلسفی» و «تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام»،



مجری: دکتر محمد حسنی (عضو هیئت علمی مؤسسهٔ پژوهشی برنامهریزی درسی و نوآوریهای آموزشی)

ناظر: حجت الاسلام دكتر عليرضا صادق زاده

## ۲\_۲. تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام

دراین محور، محقق برآن بوده است تا با تکیه بر مبانی فلسفهٔ اسلامی (رویکرد صدرایی)، فلسفهٔ تعلیم و تربیت (به معنای عام) با رویکرد اسلامی، فلسفهٔ سیاسی اسلام (مباحث مربوط به تعیین وظایف دولت اسلامی)، فقهالتربیه، حقوق اسلامی، اقتصاد اسلامی و سایر مبانی نظری مورد نیاز، فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی (ناظر به بیان چیستی، چرایی و چگونگی آن) را به لحاظ ماهیت، ساختار، اهداف و عملکرد این نوع تربیت، تدوین و تبیین نماید.

- مجری: دکتر جمیله علمالهدی (عضو هیئت علمی دانشگاه شهید بهشتی)
  - ناظر: حجت الاسلام عليرضا اعرافي

این پژوهش، شامل شسش پژوهش فرعی در زمینهٔ تبین مبانی فلسفی و دینی (رویکرد صدرایی و تفسیر قرآن و احادیث)، تدوین فلسفهٔ تعلیم و تربیت اسلامی، تعیین وظایف دولت اسلامی و خانواده در حوزهٔ آموزش وپرورش، تعیین مبانی حقوقی آموزش وپرورش و تعیین مبانی فقهی اقتصاد آموزش وپرورش، تبیین تعلیم و تربیت رسمی و ویژگیها و اقتضائات آن (براساس رویکرد اسلامی) است که نتایج آن طی چهار فصل ارائه گردیده است.

# ۳-۲. مطالعات نظری در حوزهٔ ساحتهای تربیت

دراین محور محققان بر آن بودهاند تا الگوهای نظری ساحتهای ششگانهٔ تربیت (مشتمل بر مبانی، عناصر مفهومی، اهداف، اصول و رویکردها) را به صورتی منسجم و سازگار با فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران تدوین نمایند و سپس، لوازم و مقتضیات هر الگو را برای زیر نظامهای اصلی نظام آموزش وپرورش استخراج کنند.

# روششناسی مطالعات نظری در حوزهٔ ساحتهای تربیت

دراین محور، بهطور کلی با استفاده از رویکرد تلفیقی و روش تحلیل کیفی، جمعبندی و مرور

چهار چوب فلسفی و دینی یاد شده با اتکا به مطالعات پیشین مدون شد و در اختیار همهٔ محققان سند ملی آموزش وپرورش قرار گرفت تا التزام به آن باعث ایجاد انسـجام درونی میان مجموعهٔ مطالعات نظری و هماهنگی نسـبیِ بین این مطالعات با مطالعات محیطی (ناظر به تعیین فرصتها و تهدیدها) و مطالعات مربوط به مؤلفههای اصلیِ (ناظر به تعیین نقاط قوت و ضعف) نظام آموزش وپرورش شود.



انتقادی تحقیقات پیشین و مطالعات اسنادی مرتبط و عمدتاً با روشهای زیر، دادههای مورد نیاز بهدست آمده است:

- مرور انتقادی بر پیشینهٔ مباحث نظری در زمینهٔ ساحت موردنظر؛
- فراتحلیل مطالعات ناظر به توصیف و تبیین وضع موجود نظام آموزشــی در زمینهٔ ساحت موردنظر؛
  - بررسی تطبیقی اسناد و برنامههای نظام آموزشی دیگر کشورها؛
- مصاحبه با صاحبنظران و کارشناسان خبرهٔ نظام آموزشی در زمینهٔ ساحت موردنظر؛ در این محور محققان از یافتههای سایر مطالعات طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش (بهویژه محور تبیین بنیانهای فلسفی، دینی و علمی و نتایج به دست آمده از طرح «تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام» و نیز مطالعات توصیفی تبیینی مربوط به ساحت موردنظر) نیز استفاده کردهاند.

## فهرست مطالعات نظری در حوزهٔ ساحتهای تربیت

- تدویت الگوی نظری تربیت دینی و اخلاقی در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی
   ایران؛
  - مجرى: حجت الاسلام دكتر عليرضا صادق زاده (عضو هيئت علمى دانشگاه تربيت مدرس)؛ ناظر: حجت الاسلام دكتر عباسعلى شاملى؛
- تدوین الگوی نظری تربیت هنری و زیبایی شناختی در آموز شوپرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجری: دکتر منیره رضایی (عضو هیئت علمی پژوهشگاه مطالعات آموزشوپرورش)؛ ناظر: دکتر محمود مهرمحمدی (عضو هیئت علمی دانشگاه تربیت مدرس)؛
- تدوین الگوی نظری تربیت زیستی و بدنی در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی
   ایران؛
  - مجری: دکتر حسین اسکندری (عضو هیئت علمی دانشگاه علامه طباطبایی)؛ ناظر: دکتر حسین لطفآبادی (عضو هیئت علمی دانشگاه شهید بهشتی)؛
- تدوین الگوی نظری تربیت سیاسی و اجتماعی در آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجری: دکتر محسن فرمهینی فراهانی (عضو هیئت علمی دانشگاه شاهد)؛ ناظر: دکتر مرتضی منطقی (عضو هیئت علمی دانشگاه تربیت معلم تهران)؛

• تدوین الگوی نظری تربیت علمی و فناوری در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران؛

مجری: آقای محمود امانی طهرانی (کارشناس ارشد سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی)؛ ناظر: مهندس علیزرافشان (عضو کمیتهٔ مطالعات نظری و مدیرکل سابق دفتر برنامهریزی و تألیف کتب درسی)؛

تدویت الگوی نظری تربیت اقتصادی و حرفهای در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران؛

مجری: دکتر علی اصغر خلّاقی (عضو هیئت علمی دانشگاه شهید رجایی)؛ ناظر: دکتر مهناز مرجانی (عضو هیئت علمی سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی).

## ۴-۲. مطالعات نظری در حوزهٔ زیر نظامهای اصلی

دراین محور، محققان الگوهای نظریِ (مشتمل بر مبانی، عناصر مفهومی، کارکردها، اصول و رویکردها) جهتدهنده به زیرنظامهای اصلی آموزشوپرورش را تدوین نموده و سپس نحوهٔ ارتباط میان این زیرنظامها را با یکدیگر و با عوامل محیطی (بیرون از نظام آموزشوپرورش)، مشخص کردهاند.

## روششناسی مطالعات نظری در حوزهٔ زیر نظامهای اصلی

در این محور، به طور کلی با استفاده از رویکرد تلفیقی و روش تحلیل کیفی، جمع بندی و مرور انتقادی تحقیقات پیشین و مطالعات اسنادی مرتبط و عمدتاً با روشهای زیر، دادههای مورد نیاز بهدست آمده است:

- مرور انتقادی بر پیشینهٔ مباحث نظری در زمینهٔ زیرنظام مورد نظر؛
- فراتحلیل مطالعات ناظر به توصیف و تبیین وضع موجود نظام آموزشی در زمینهٔ زیر نظام مورد نظر؛
- بررسی تطبیقی اسناد و برنامههای نظام آموزشی دیگر کشورها در زمینهٔ زیرنظام مورد نظر؛
- مصاحبه با صاحبنظران و کارشناسان خبرهٔ نظام آموزشی در زمینهٔ زیرنظام مورد نظر. در این محور نیز محققان از یافتههای سایر مطالعات طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش (بهویژه محور تبیین بنیانهای فلسفی، دینی و علمی و نتایج به دست آمده از طرح «تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام» و نیز مطالعات توصیفی تبیینی مربوط به زیرنظام





مورد نظر و دلالتهای برگرفته از مطالعات محور ساحتها) استفاده کردهاند.

#### فهرست مطالعات نظری در حوزهٔ زیر نظامهای اصلی

- تدویـن الگـوی نظری زیر نظـام مدیریت و رهبـری در آموزشوپـرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجرى: دكتر محمد قهرماني (عضو هيئت علمي دانشگاه شهيد بهشتي)؛
- ناظر: دکتر حیدر تورانی (عضو هیئت علمی مؤسسهٔ پژوهشی برنامهریزی درسی و نوآوریهای آموزشی)؛
- تدوین الگوی نظری زیر نظام تحقیق و توسعه در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجری: دکتر رضا ساکی (عضو هیئت علمی پژوهشگاه مطالعات آموزش وپرورش)؛ ناظر: دکتر علیرضا کیامنش (عضو هیئت علمی دانشگاه تربیت معلم تهران)؛
- تدوین الگوی نظری زیر نظام تربیت معلم و تأمین منابع انسانی در آموزشوپرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجری: دکتر علی اصغر فانی (عضو هیئت علمی دانشگاه تربیت مدرس)؛
  - ناظر: دكتر محمدرضا بهرنگى (عضو هيئت علمي دانشگاه تربيت معلم تهران)؛
- تدوین الگوی نظری زیر نظام تأمین و تخصیص منابع مالی در آموزشوپرورش
   جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجرى: دكتر ابوالقاسم نادرى (عضو هيئت علمي دانشگاه تهران)؛
    - ناظر: مهندس عبدالحسين نفيسى؛
- تدوین الگوی نظری زیر نظام برنامه ریزی در سی و فناوری آموزشی در آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران؛
  - مجری: دکتر محمود مهرمحمدی (عضو هیئت علمی دانشگاه تربیت مدرس)؛ ناظر: دکتر حسن ملکی (عضو هیئت علمی دانشگاه علامه طباطبایی).

۵-۲. تلفیق یافتههای مطالعات نظری(برای تدوین فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران، فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران و رهنامهٔ نظام تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران) و استنتاج دلالتهای آنها

در این محور با جمعبندی و تلفیق یافتههای مطالعات نظری انجام یافته در چهار محور پیشین

با تأكيد بر نتايج معتبر مطالعهٔ «تبيين فلسفهٔ تعليم و تربيت رسمى در اسلام» (و استفاده از ساير منابع معتبر)، مبانى نظرى سندملى آموزش وپرورش (مشتمل بر فلسفهٔ تربيت، فلسفهٔ تربيت رسمى و عمومى در جمهورى اسلامى ايران) با ويژگىهاى مورد نظر تدوين شده اند. سپس دلالتهاى اين سه مجموعه براى ساير مطالعات معطوف به تدوين سند ملى آموزشوپرورش استخراج مىشود و تفسير و تركيب يافتههاى آنها بر اين اساس انجام خواهد گرفت. آن گاه دلالتهاى سه مجموعه ياد شده براى مؤلفههاى اصلى سند ملى آموزشوپرورش استخراج خواهد شد.

- مجری: کار گروه تدوین مبانی نظری: حجتالاسلام دکتر علیرضا صادق زاده، دکتر محمد حسنی، دکتر سوسن کشاورز و سرکار خانم آمنه احمدی
- همکاران: دکتر جمیله علمالهدی، دکتر محمود مهرمحمدی و مهندس مهدی نویدادهم
  - ناظران: دکتر خسرو باقری و حجتالاسلام علیرضا اعرافی



# پیوست ۲: تعاریف، مفاهیم و اصطلاحات

اركان جريان تربيت هر عامل اجتماعي سهيم و مؤثر در جريان تربيت كه تحقق شايســتهٔ اين جریان، تنها با پشتیبانی و مشارکت فعال آن عامل امکان پذیر باشد.

## اصول تربيت

اصول تربیت قواعدی تجویزی و کلی اند، که جهت بیان چگونگی تحقق غایت تربیت (به مثابهٔ معیار و راهنمای عمل عوامل سهیم و تأثیر گذار) در جریان تربیت قرار می گیرند تا هر یک وظایف تربیتی خود را به نحو مطلوب انجام دهند. توجه و التزام به اصول تربیت، به همهٔ کارگزاران تربیتی كمــک مى كند تــا تمامى مؤلفههاى جريان تربيت را به نحو شايســته، جهت تحقق غايت تربيت، سامان دهی نمایند. هر چند، این «اصول» ماهیتی ثابت و نسبتا پایدار دارند؛ ولی محدودهٔ کاربرد آنها ممکن است عام باشد (اصول عام که در انواع تربیت ونسبت به همه عوامل ونهادهای سهیم وتأثیر گذار در این جریان اعتبار دارند ) یا تنها در محدودهٔ خاصی به کار گرفته و معتبر شمرده شوند(اصول خاص)

# انواع تربيت

## ۱- بر اساس نحوهی حضور متربیان

**تربیت الزامی:** بخشے از جریان تربیت که متربیان باید بر حسب ضوابط قانونی، در آن حضور

تربیت اختیاری: بخشی از جریان تربیت که شرکت متربیان در آن داوطلبانه است.

# ۲-بر اساس نوع سازمان دهی و اعتبار قانونی

تربیت رسمی: بخشی از جریان تربیت که به شکل قانونی، سازمان دهی شده (دارای مخاطبان مشخص و اهداف، ساختار و برنامهی معین)، ضمن حفظ انعطاف پذیری

(برحسب خصوصیات متربیان) در جهت آمادهسازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف، متناسب با نیازهای متنوع جامعه، طراحی و اجرا شده و پس از کسب شایستگیهای لازم (جهت درک موقعیت و اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیار) به اعطای گواهینامهٔ موفقیت (مدرک معتبر) میانجامد.

تربیت غیررسمی: شکلی از جریان تربیت که در آن انواع شایستگیهای لازم جهت درک موقعیت و اصلاح مداوم آن بر اساس نظام معیار، در جهت آماده سازی متربیان برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد گوناگون، بدون سازمان دهی مشخص و از طریق تجارب داوطلبانه متربیان (مانند مطالعهٔ کتاب و روزنامه، تماشای فیلم و تلویزیون، مشارکت در فعالیت گروهها و انجمنها، شرکت در مساجد و محافل مذهبی) کسب می شود.

## ۳-بر اساس میزان و نحوهٔ شمول

تربیت عمومی: بخشی از جریان تربیت که در جهت تکوین و تعالی مداوم هویت متربیان با تأکید بر وجوه مشترک (انسانی، اسلامی و ایرانی) هویت، ضمن ملاحظهٔ ویژگیهای فردی ومشترک (، جنسی/ جنسیتی، خانوادگی، فرهنگی، دینی/ مذهبی، قومی و بومی/ محلی) ایشان، انجام میشود تا متربیان مرتبهای از آمادگی برای تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون را به دست آورند که تحصیل آن مرتبه، برای عموم افراد جامعه لازم یا شاسته باشد.

تربیت تخصصی: بخشی از جریان تربیت که در راستای تکوین و تعالی پیوستهٔ وجوه اختصاصی هویت بر بنیاد تکوین وجوه مشترک هویت (انسانی، اسلامی و ایرانی) انجام می گردد تا متربیان مرتبهای از آمادگی را برای تحقق مراتب حیات طیبه در ابعاد مختلف به دست آورند که وصول به آن مرتبه از آمادگی، تنها برای بخشی از افراد جامعه لازم یا شایسته باشد.

# ۴-بر اساس حیثیتها یا شئون حیات آدمی

تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی؛ ناظر به آمادهسازی متربیان در مسیر تحقق شان اعتقادی، عبادی و اخلاقی حیات طیبه؛

**تربیت زیستی و بدنی**؛ ناظر به آمادهسازی متربیان در مسیر تحقق شأن زیستی و بدنی حیات طبیه؛

**تربیت اجتماعی و سیاسی؛** ناظر به آمادهسازی متربیان در مسیر تحقق شأن اجتماعی و سیاسی حیات طیبه (در ارتباط با دیگران و تعامل با نهاد خانواده و سایر نهادهای مدنی



و سیاسی بر اساس نظام معیار)؛

تربیت اقتصادی و حرفهای؛ ناظر به آمادهسازی متربیان در مسیر تحقق شأن اقتصادی و حرفهای حیات طیبه؛

**تربیت علمی و فناوری**؛ ناظر به آمادهسازی متربیان در مسیر تحقق شان علم و فناوری حيات طيبه؛

تربیت زیبایی شناختی و هنری؛ ناظر به رشد قوهٔ خیال و پرورش عواطف و احساسات زیبایی شناختی (ذوق زیباییشناسی) شامل درک، قدردانی و خلق آثار هنری و قدردانی از آثار و ارزشهای هنری ایرانی اسلامی.

#### اهداف تربيت

گزارههای تجویزی ناظر به تعیین وضع مطلوب متربیان در پایان مراحلی از فرآیند تربیت که تحقق هر یک از آنها گامی درجهت وصول به غایت تربیت محسوب می شود.

#### -هدف کلی تربیت

گـزاره ناظر به بیان خصوصیت مطلوب و مـورد انتظار از هر متربی و نتیجهٔ هر نوع تربیت در جهت تحقق غایت تربیت.

### -اهداف مشترک تربیت

آن دســته از شایســتگیهای لازم برای عموم آحاد جامعه که از تحلیل غایت تربیت و هدف کلی آن به دست آیند.

## اهداف ویژه تربیت

آن دسته از شایستگیهایی که با تحلیل اهداف مشترک (برحسب معیارهایی نظیر مرحلهٔ رشد و ویژگیها و نیازهای متربیان، موقعیت و شرایط اجتماعی، آمادگی لازم برای ورود به انواع تربیت تخصصی) برای گروه یا فرد خاصی در سطوح ملی، استانی، منظقهای و محلی و مدرسهای (به شکلهای گوناگون بر حسب مورد ) تعیین گردد.

## الگوی نظری

طرحــوارهٔ مفهومی نظام مند، متشــکل از عناصر مربوط به جریان تربیــت و روابط میان آنها که پاسخهای مستدل و عامی را برای هدایت نظام تربیت رسمی و عمومی وساحتها، زیرنظامهای اصلی ودیگرمؤلفههای آن فراهم میآورد.

#### تربیت:

در این مجموعه، «تربیت» شاملِ تمام فرایندهای زمینهساز تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی تلقی شده است که به عنوان امری واحد و یک پارچه، با تمام ابعاد و جودی انسان، به مثابهٔ یک کل، سروکار دارد. بدیهی است که هیچیک از فرایندهای زیرمجموعهٔ این عنوان جامع، نمی تواند در عرض آن مطرح یا رقیب آن تلقی شود. آنچه باید رخ دهد، همانا تربیت با ابزارها و روشهای متفاوت است. به بیان دیگر، مراد از «تربیت» در این مجموعه، مفاد همان اصطلاح مرکب «تعلیم و تربیت» است که به غلط رایج شده و کاربرد فراوان یافته است. لذا واژهٔ «تربیت» شامل تمام ابعاد و جنبههای فرایندی می شود که زمینه ساز تحول اختیاری و آگاهانهٔ آدمی است و لذا نیاز به واژهٔ مکملی مانند تعلیم، ترکیه، تأدیب، تدریس و مهارت آموزی) است؛

## تربیت (تعریف برگزیده)

تربیت عبارت است از: «فرایند تعاملی زمینه ساز تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت متربیان، به صورتی یک پارچه و مبتنی بر نظام معیار اسلامی، به منظور هدایت ایشان در مسیرآماده شدن جهت تحقق آگاهانه و اختیاری مراتب حیات طیبه در همه ابعاد.»

طی این جریان دو سویه مربیان با طراحی وانجام مجموعهٔ تدابیر واقداماتی هدفمند وهماهنگنظیر اصلاح شرایط محیطی، پرستاری، مراقبت وتأدیب؛تعلیم (تبیین واقعیات، حقائق وارزشها)،
تذکر، موعظه و گفت و گو؛ هشدار و تشویق؛ ابتلاء، پاداش ومجازات – متناسب با خصوصیات متربیان
ونوع وهدف تربیت، زمینهٔ شکوفایی فطرت و رشد همهجانبه و متعادل استعدادهای طبیعی ایشان
در مسیرقرب الی الله را فراهم میسازند؛ و متربیان نیز با حضور فعال در این فرایند، شایستگیهای
لازم را، جهت درک و بهبود مداوم موقعیت خود و دیگران، بر اساس انتخاب و التزام آگاهانه و
آزادانهی نظام معیار اسلامی، اکسب می کنند.

#### جامعة صالح

حیات طیبه در نگرش اسلامی تنها در بُعد فردی زندگی و رابطهٔ فردی وشخصی انسان با خداوند و نظام معیار ربوبی خلاصه نمی شود بلکه بُعد دیگر مهم حیات طیبه، بعد اجتماعی این نوع زندگانی است که در مفهوم «جامعهٔ صالح» تجلی می یابد. جامعهٔ صالح در نگرش اسلامی، اجتماعی است که بر روی نمودن به خدا در حالت تسلیم و رضا استوار می شود نه بر روابط نژادی، خویشاوندی یا قبیلهای و نه روابط انتفاعی وستمگرانه یا روابط قراردادی، که رویکرد استخدامی دارد و بر





منفعتهای یک طرف یا دو طرف قرارداد متکی است. در جامعهٔ صالح که مظهر تحقق بعد اجتماعی حیات طیبه به شمار می آید، «پیوندها» خشونت آمیز(ناشی از ترس وتهدید وارعاب) یا انتفاعی (ناشی از سودگرایی واستثمار یا استخدام دیگران) نیست بلکه ارتباط میان اعضای جامعه به ارزشهای انسانی واخلاقی، معرفت، محبت واطاعت از خدا (پیروی آگاهانه واختیاری از نظام معیار دینی) معطوف است. در چنین جامعهای روابط ظالمانه و تعصبات نژادپرستانه طرد می شود و بر توحید ربوبی که اساس تکوین وگسترش روابط اجتماعی است تأکید می گردد.

#### حبات طبيه

وضع مطلوب زندگی بشر در همهٔ ابعاد و مراتب، بر اساس نظام معیار اسلامی (مبانی و ارزشهای مقبول دین الهی) است که تحقق آن باعث دستیابی به غایت زندگی یعنی قربالی الله خواهد شد. این گونه زندگانی مستلزم ارتباط آگاهانه و اختیاری با حقیقت هستی و تشدید رابطهٔ با او در همهٔ شئون فردی و اجتماعی زندگی است که باید بر اساس انتخاب و التزام آگاهانه و آزادانهٔ نظام معیارِ مناسب با دینِ اسلام باشد. بنابراین، یکی از مشخصات اصلی حیات طیبه، تکیه بر ارزش غایی زندگی قرب الی الله و نظام معیار متناسب با آن یعنی مبانی و ارزشهای مقبولِ دینِ ارزش غایی زندگی قرب الی الله و نظام معیار متناسب با آن یعنی مبانی و ارزشهای مقبولِ دینِ حق (اسلام) است. زیرا با توجه به لزوم پذیرش ربوبیت خداوند متعال، به عنوان یگانه رب حقیقی جهان و انسان، این نظام معیار، جهت اساسی نحوهٔ تحقق حیات طیبه را در همهٔ مراتب و ابعاد آن مشخص مینماید. لذا، انتخاب و التزام آگاهانه و آزادانهٔ نظام معیار ربوبی و انطباق همهٔ ابعاد زندگی غیردینی (=سکولار) رایج محسوب میشود.

# رسالت(مأموريت)

گزارهٔ معطوف به بیان مسئولیت اصلی مورد انتظار از هر یک از نهادهای سهیم در جریان تربیت

# رويكرد

جهت گیری کلی، مشخص و منسجمی دربارهٔ ماهیت و چگونگی مواجهه با موضوع مورد نظر، که باتوجه به مجموعهای از مفروضات نظری سازوار، تعیین میشود والتزام به آن موجب ایجاد هم گرایی و هماهنگی در انتخاب اصول، معیارها و روشهای خاصی در عرصهٔ عمل خواهد شد.

#### رهيافت

جهت گیری کلان حاکم بر کلیت نظام تربیت رسمی و عمومی که همهٔ رویکردهای اصلی کل نظام و زیرنظامهای اصلی در مواجهه با مسائل و موضوعات مهم، از این جهت گیری الهام می گیرند.

## رهنامهٔ نظام تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران

الگوی نظری جامعی که بر اساس فلسفهٔ تربیت رسمی وعمومی در جمهوری اسلامی ایران موضعیت آرمانی نظام تربیت رسمی وعمومی را با تبیین اصول و رویکردهای مربوط به ساحتهای تربیت، تبیین کارکردها، رویکردها و اصول مربوط به زیر نظامهای اصلی و تعیین و ظایف عناصر این نظام ترسیم می نماید.

#### زمینهسازی

طراحی و اجرای مجموعهای از تدابیر و اقدامات هماهنگ، سنجیده و عمدی، برای کمک به هرگونه تحول شایسته در انسان که، با توجه به لزوم حرکت آزادانه و آگاهانهٔ آدمی، باید آنها را تنها به مثابهٔ مقدمات لازم (و نه شرط لازم وکافی) برای حرکت آزاد و آگاهانهٔ آدمی در نظر گرفت که از سوی متولیان جریان تربیت (مربیان) باید انجام شوند. فراهم نمودن شرایط مورد نیاز (مقتضیات و عوامل اعدادی) برای حرکت آزاد و آگاهانهٔ افراد جامعه به سوی هدف مطلوب، جنبهٔ ایجابی این گونه زمینهسازی است؛ چه این که زمینهسازی در بعد سلبی معطوف به رفع موانع این حرکت است. بنابراین در جریان تربیت، که زمینهساز تحول اختیاری انسان است، باید علاوه بر ایجاد مقتضیات و برداشتن موانع (به مثابهٔ امری ضروری از سوی مربی و جامعه) لزوم کوشش اختیاری متربی را برای استفادهٔ مناسب از این زمینهسازی مورد ملاحظه قرار داد، که این امر تعامل متربی و مربی و مربی را برای موفقیت جریان تربیت ایجاب مینماید.

# زیرنظامهای اصلی (نظام تربیت رسمی و عمومی)

بخشهای اساسی نظام تربیت رسمی و عمومی در جهت پشتیبانی از جریان تربیت، انجام رسالت و کمک به تحقق اهداف این نظام، که عبارتاند از: رهبری و مدیریت، پژوهش و ارزش یابی، تربیت معلم و تأمین منابع انسانی، تأمین و تخصیص منابع مالی، تأمین فضا و تجهیزات و فناوری و برنامهٔ درسی.



#### شايستگىھا

منظـور از شایسـتگی مجموعـهای ترکیبـی از صفات، توانمندیهـا و مهارتهـای ناظر به همهٔ جنبههای هویت (عقلانی، عاطفی، ارادی و عملی) است، که متربیان در جهت درک و عمل برای بهبود مستمر موقعیت خود (برای دستیابی به مراتب حیات طیبه) باید آنها را «کسب» کنند. شایستگیها را می توان برحسب سطح و لزوم کسب آنها توسط عموم افراد جامعه به دو گروه شایستگیهای پایه و شایستگیهای ویژه تقسیم نمود. شایستگیهای پایه آن دسته از صفات و توانمندیها ومهارتها هستند، که متربیان باید آنها را برای وصول به مرتبهای لازم یا شایسته از آمادگی عموم افراد جامعه برای تحقق حیات طیبه کسب کنند؛ ولی شایستگیهای ویژه آن گروه از صفات و توانمندی هاست که در سطحی بالاتر از سطح مورد انتظار از آمادگی همگان جهت تحقق حیات طیبه است و افراد برحسب علاقه و استعداد فعلیت یافتهٔ خود و نیازهای خاص جامعه آنها را کسب میکنند.

### عوامل سهیم در تربیت

انجام فعالیتهای تربیتی (یعنی زمینهسازی مناسب برای هدایت افراد به سوی تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت خویش) در فهرست کار کردهای این دسته عوامل صریحاً در نظر گرفته شده است؛ لذا، عوامل اصلی جریان تربیت در اجتماع محسوب میشوند. هر چند در نوع تربیت مورد نظر (عمومی، تخصصی، رسمی و غیررسمی) و در نتیجه درخصوص مخاطبان، در اهداف و وظایف، رویکرد و محتوا و روشهای تأثیر گذاری بر متربیان با همدیگر تفاوتهای قابل ملاحظهای دارند در بین این عوامل، برخی از آنها، تربیت را تنها کار کرد اصلی و رسالت سازمانی خود قرار دادهاند (مؤسساتی مانند مدرسه، دانشگاه و حوزهٔ علمیه که غرض اصلی اجتماع از تأسیس و تداوم فعالیت آنها، انجام فعالیت تربیتی در سطوح متفاوت است؛ ولو آن که پیامدهای فرعی دیگری نیز برعمل آنها مترتب شود)؛ اما بعضی دیگر از عوامل تربیت، نهادهایی اجتماعی با کار کردهای متعددند (نظیر خانواده، رسانه، مسجد و دیگر نهادهای فرهنگی) که با توجه به امکانات و ظرفیتهای خود، می توانند و بلکه باید، نقش مؤثری را نیز در جریان تربیت برعهده گیرند. بنابراین، اطلاق عنوان «عامـل جریان تربیت» به این گروه از نهادهای اجتماعی، منوط و محدود به حیثیت نقش آفرینی عملی آنها در این جریان است و لذا می توان و بلکه باید آنها را از حیثیتی دیگر نیز جزء عوامل مؤثر بر تربیت دانست.

### عوامل مؤثر در تربیت

مداخلهٔ مستقیم در امر تربیت، از زمرهٔ کارکردهای این دسته از عوامل اجتماعی به شمار نمی آید؛ اما به سبب ایفای نقش اساسی در فراهم نمودن دیگر مقدمات تحقق حیات طیبه در ابعاد گوناگون برای آحاد اجتماع، یا به دلیل تأثیرپذیری عمل مربیان و متربیان و فرایند از این عوامل اجتماعی (به مثابهٔ محیط بیرونی)، در چگونگی تحقق جریان تربیت و موفقیت آن اثرگذارند. البته به لحاظ نقـش و جایگاه متفاوت این عوامل در زندگی اجتماعی و بر حسب میزان و نحوهٔ ارتباط آنها با عوامل و مؤلفههای سهیم در جریان تربیت، طبیعی است که تأثیر این عوامل برکامیابی یا ناکامی جریان تربیت، طیف وسیعی از جریان تربیت، طیف وسیعی از نهادها، سازمانها، بنگاهها و گروههای رسمی یا غیررسمی فعال در جامعهرا در بر می گیرند.

#### عقل

قابلیتی خداداد در نوع بشر که به وسیلهٔ آن میتواند در مقام ادراک واقعیتها و حقائق، صلاح و فساد و حـق و باطـل و صدق و كذب را از هم تميز دهد و در مقـام عمل اختياري نيز به لوازم فهم و درک خویش ملتزم باشد. این فعالیت عقل در عین محدود و مخاطره آمیز بودن، امکان دست یافتن آدمی به برخی حقایق فراتاریخی در مورد واقعیت هستی و موقعیت آدمی را در آن فراهم میآورد. بنا براین، عقل، قابلیتی است که آدمی به وسیلهٔ آن میتواند در مقام شناخت واقعیتهای هستی (با ادراک مفاهیم کلی و استنتاج گزارههای توصیفی از بدیهیات و یقینیات) با روش استدلال و برهان، برخی از آنها را به صورت یقینی درک کند. همچنین، قضایای صادق را از کاذب تشخیص دهد (عقل نظری و استکشافی) و در مقام تبییان علّی یا پیشبینی وقایع مشاهده پذیر (با ابداع مفاهیم و سازهها و فرضیه پردازی و آزمون تجربی آنها) نظریههای ظنی معتبر ارائه کند. یا در مقام مداخله و مهار واقعیتهای طبیعی و اجتماعی و رسیدن به اهدافی مشخص، ابزارها، برنامهها و روشهای مناسب را به اتکای قدرت تخیل، خلاقیت و ابتکار خویش ابداع نماید و به کار گیرد (عقل تجربی، مولد و ابزاری). علاوه بر این، بشر به کمک عقل می تواند در مقام درک حقایق و ارزشها (بایدها و نبایدهای مربوط به عمل اختیاری انسان)، صلاح و فساد، حق و باطل، درست و نادرست و خوب و بد را از هم تمیز دهد(عقل نظری) و در مقام عمل اختیاری نیز به لوازم فهم و درک خویش التزام داشته باشد (عقل عملی). پس، عقل قادر است هم در دو حوزهٔ ادراکات نظری (یعنی شناخت واقعیتها و هستها) و ادراکات عملی (یعنی شناخت خـوب و بدها، یا بایـد و نبایدها) و هم در مقام التزام عملی (اراده و عمل) به لوازم ادراکات نظری و عملی خود وارد شود.





#### فرايند

حرکتی تعاملی، مستمر و تدریجی، هدفمند، یک پارچه (دارای انسجام و سازواری درونی)، پویا و انعطاف پذیر که متناسب با مراحل تحول وجودی افراد جامعه توسط عوامل گوناگون، در قالب انواع مختلف و به صورت هماهنگ با دیگر عوامل اجتماعی، صورت می پذیرد.

#### فطرت

معرفت وگرایشی اصیل نسبت به خداوند که قابلیّت شکوفایی دارد و می تواند به فراموشی سیرده شـود، اما هر گز نابود نخواهد شـد. وجود فطرت الهي در انسـان زمينهٔ بسـيار مساعدي است كه مى تواند بـ همهٔ شـناختها، گرایشها و اعمـال وى جهتى الهى دهد و در صيـرورت آدمى به موجودی والا، ممتاز، هدفدار و جهتدار، او را صاحب نقش اصلی گرداند.

## فلسفهٔ تربیت در جمهوری اسلامی ایران

«مجموعهای از گزارههای مدلل و مدون که به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، در جامعهٔ اسلامی ایران به شکلی جامع، سازوار، به هم پیوسته و مبتنی بر مبانی اساسی معتبر ومتناسب با نظام فکری و ارزشی مقبول در جمهوری اسلامی ایران میپردازد تا به مثابهٔ "چهار چوب نظری کلان برای هدایت انواع تربیت و سامان دهی فرایند تربیت در جامعهی اسلامی ایران'' نقش آفرین ىاشد.».

# فلسفهٔ تربیت رسمی و عمومی در جمهوری اسلامی ایران

مجموعهای جامع، سازوار، به هم پیوسته، مدلل و مدون، که برپایهٔ فلسفهٔ تربیت درجمهوری اسلامی ایران " به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت رسمی و عمومی درجمهوری اسلامی ایران می پردازد.

#### فلسفة تربيتي جامعه

چهارچوب نظری استوار و مورد وفاقی برای هدایت و سامان دهی انواع تربیت در جامعه است که به منزلهٔ «مجموعهای مدون، از گزارههای ناظر به تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت(در معنای عام )، به شکلی مدلل و معتبر مورد وفاق عموم متصدیان جریان تربیت در جامعه قرار گیرد»چنین مجموعهای لازم است بر مبانی فکری و ارزشی مقبول عموم افراد آن جامعه مبتنی باشد، تا به منزلهٔ «چهارچوب نظری راهنمای هدایت و سامان دهی انواع تربیت»، در ایجاد هماهنگی و انسـجام بین انواع فعالیتها و برنامههای گوناگون تربیتی(و برقراری رابطهٔ شایسـتهٔ میان آنها با فرهنگ و نظام فکری و ارزشی و مقتضیات بومی جامعه) نقش آفرین باشد.

### قرب الى الله

مصداق اتم غایت زندگی انسان از منظر دین که تحصیل همهٔ کمالات مقدمهٔ قرب به خدا و انسانیت انسان در گرو رسیدن به مراتب آن است. مراد از قرب، نزدیکی زمانی و مکانی نیست؛ بلکه مقصود از آن رابطهای حقیقی(واقعی) بین خدا و انسان است؛ به گونهای که روح انسان در اثر باور و اعمال خاصی (متناسب با غایت آفرینش خویش) رابطهای وجودی با خدای متعال برقرار و بهطور مداوم آن را تشدید کند و در نتیجهٔ چنین ارتباطی مراتب کمال را در وجود خویش محقق سازد. این ارتباط، واقعیتی تکوینی، ولی حصول آن امری اختیاری و اکتسابی است. البته این ارتباط وجودی با خداوند (به عنوان کمال مطلق وموجود بینهایت) امری دارای مراتب و درجات است، که می تواند به طور مدام تشدید شود یا تنزل یابد.

#### کسب

مفهوم کسب ناظر به عمل آگاهانه و آزادانهٔ متربی است. در واقع کسب تلاشی آگاهانه و ارادی است که متربی در زمینههای فراهم شده برای تحقق و پیشرفت ظرفیتهای وجودی خویش انجام می دهد. ولی از آنجا که ظرفیتهای وجودی آدمی امری از پیش تعیین شده نیست ودر دو جهت سقوط وصعود، به انتخاب فرد، شکل می گیرد جهت گیری ارزشی این تلاش همان تحقق شایستگیهای لازم در ساحتهای وجودی فرد است. لذا کسب شایستگیها دارای این ویژگیهاست:

- -موقعیت محور (شکل گیری تحت تأثیر و در تعامل با عناصر موقعیت و برای درک و اصلاح مداوم آن)
  - -متربی محور (برخلاف زمینهسازی که نقش اصلی در آن برعهدهٔ مربی است)
    - -مداوم و مستمر (با توجه به روند تکوین و تعالی پیوستهٔ هویت)
      - -آگاهانه و ارادی (متناسب با سطح رشد و آمادگی متربی)

# کارکرد

گـزارهٔ ناظر به بیان اثر ونتیجهٔ مطلـوب (مورد انتظار) از فعالیت نظام (یا زیرنظام) که برای تحقق غایت وانجام رسالت هر یک عوامل ونهادهای تربیتی ضروری باشند

### مبانی اساسی تربیت (=مبانی دینی وفلسفی تربیت)

مجموعهٔ قضایای مدللی هستند که تبیین چیستی، چرایی و چگونگی تربیت، بر اساس دیدگاه اسلامی، با توجه به آنها صورت می پذیرد و از آموزههای وحیانی اسلام و معارف اصیل اسلامی یا از تبیینهای مدلل در دانش فلسفه با رویکرد اسلامی، به دست آمدهاند.

#### مبانی دین شناختی

گزارههای بیانگر مواضع دینشناختی بر اساس دیدگاه اسلامی معتبر و مقبول در جامعهٔ ایران که صرفاً به مباحثی دربارهٔ دین (چیستی و چرایی دین، جایگاه دین در زندگی و نسبتی که انسان با آن دارد، نحوهٔ فهم دین، قلمرو دین و ارتباط آن با سایر معارف و...) می پردازند و در حیطهٔ دانش فلسفى مضاف «فلسفهٔ دين» (Philosophy of Religion) يا بعضاً در حوزهٔ مباحث كلام جدید قرار می گیرند ولذا با "مبانی دینی" متفاوت هستند.

#### مباني هستي شناختي

بخشــی از مهم تریــن گزارههای توصیفی تبیینی دربــارهٔ حقیقت وجود و احــکام کلی آن که در مباحث جهان بینی اسلامی یا در حوزهٔ دانش فلسفهٔ اسلامی بهطور مدلل و مبرهن مطرح شده یا مفروض قرار گرفتهاند.

مبانی انسان شناختی: آن دسته از گزارههای توصیفی تبیینی مدلل دربارهٔ واقعیت وجود انسان که از متون معتبر اسلامی یا معارف اصیل اسلامی یا از مباحث مربوط به تعریف انسان در فلسفهٔ اسلامی (علمالنفس فلسفی) استخراج شدهاند و باید آنها را به لحاظ نقش محوری تبیین و ترسیم ســیمای انســان در هر نظریهٔ فلسفی تربیت، سنگ بنای اصلی هر گونه توصیف و تبیینی از فلسفهٔ تربیت با رویکرد اسلامی دانست.

# مباني معرفت شناختي

بخشی از مهم ترین گزارههای توصیفی و تبیینی دربارهٔ شناخت آدمی و حدود و ثغور آن، که بنا بر سـنت متعارف در مباحث فلسـفي معاصر و با توجه به اهميت بسـيار عرصهٔ معرفتشناسي در تبيين فلسفهٔ تربيت، مباني مربوط به اين عرصه از مباني عام انسان شناختي متمايز گشته است (هر چند در متون رایج فلسفهٔ اسلامی با وجود پرداختن به بسیاری از مباحث این عرصهی مهم، چنین تمایزی وجود ندارد).



### مبانى ارزش شناختى

مباحثی دربارهٔ ماهیت ارزشها و نحوهٔ درک و اعتباربخشی آنها و نیز بخشی از گزارههای مربوط به بیان مصادیق مهمترین ارزشهای معتبر و چگونگی تحقق آنها بر اساس نظام معیار معتبر و مقبول در جامعهٔ اسلامی (مبانی وارزشهای مبتنی بر دین حق یا سازگار با آن) است، که عموماً از حوزهٔ فلسفهٔ اخلاق و حکمت علمی با رویکرد اسلامی یا از منابع بیانگر نظام ارزشی و اعتقادی اسلام، به عنوان اصول موضوعه، اخذ شدهاند.»

#### مقتضيات تربيت

منظور از مقتضیات تربیت هر گونه اقدام و تدبیر هدفمندی است که مربیان در فرایند تربیت برای تحقق اهداف این فرایند نسبت به متربیان طراحی واجرا میکنند.

## موانع تربيت

عنوان موانع تربیت به امور و پدیدههایی اطلاق می شود که در تحقق اهداف فرایند تربیت می توانند تأثیری منفی داشته باشند. البته این موانع ممکن است بیرونی یا درونی، در اختیار مربیان و یا خارج از اختیارایشان باشند.

### موقعيت

منظور از موقعیت وضعیت مشخص، پویا، قابل درک و تغییری است که حاصل تعامل پیوستهٔ فرد به منزلهٔ عنصری آگاه، آزاد و فعال با خداوند و گسترهای از جهان هستی(خود، طبیعت وجامعه) در محضر خداوند متعال است (که حقیقتی برتر وخالق همهٔ جهان و فرا تراز همهٔ موقعیت هاست). انسان همواره در موقعیت قرار دارد و می تواند آن را درک کند و تغییر دهد.

# مؤلفه ها(نظام تربیت رسمی و عمومی)

اجزای نظام تربیت رسمی و عمومی برای انجام رسالت و کمک به تحقق اهداف آن.

# نظام معیاراسلامی (دینی / ربوبی)

مبانی وارزشهای مبتنی بردینِ حق یا سازگار با آن؛ نظام معیار حیات طیبه، مشتمل برسلسله مراتبی از ارزشها ست که نه تنها همهٔ آنها به لحاظ اهمیت واولویت تحقق در یک سطح ومرتبه نیستند، بلکه پذیرش برخی از ارزشهای اساسی نظام معیاردینی متوقف به شناخت وانتخاب دین



حق نیز نیست؛ لذا شکل گیری این نوع زندگی در ابعاد مختلف، دارای مراتب متعدد است. این نظام معیار دینی ناظر به همهٔ ابعاد زندگی انسان است؛ هرچند نسبت به پارهای از این عرصهها، به عرضهٔ کلیات اکتفا و نسبت به بخشی دیگر، جزئیات را نیز ذکر کرده است، اما در عین حال، با توجه به توانایی عقل و تجربهٔ بشری، دین هر گز درصدد پاسخ گویی به همهٔ نیازهای انسان، بدون تکیه بر این توانایی، برنمی آید و نقش مکمل (و نه جای گزین) را برای عقل و تجربهٔ بشر ايفا مىنمايد.

### نتيجهٔ اختصاصی (جریان تربیت)

هدف نهایی و نتیجهٔ پایانی است که بهطور ویژه از جریان تربیت (البته در جهت غایت مشترک همهٔ فعالیتها و اقدامات نهادهای مختلف جامعهٔ اسلامی) مورد انتظار است.

## نظام تربیت رسمی و عمومی

نهاد اجتماعی وفرهنگی سازمان یافتهای که به عنوان مهمترین عامل انتقال، بسط و پیشرفت فرهنگ عمومی در جامعهٔ اســـلامی ایران، مســئولیت آمادهسازی عموم افراد(۶–۱۸ سال) را برای تحقق مرتبهٔ قابل قبولی از حیات طیبه در همهٔ ابعاد، از طریق زمینه سازی برای تکوین وتعالی پیوستهٔ هویت ایشان(با تأکید بر جنبههای مشترک انسانی، اسلامی وایرانی)برعهده دارد.

#### هدایت

جهتدهی به حرکت آزادانه و آگاهانهٔ متربی در مسیر دستیابی به هر نوع کمال شایستهای است که بتواند در راستای غایت زندگی انسان (قربالی الله) و مراتب مختلف آن قرار گیرد.

#### هويت

به طور کلی برآیند مجموعه ای از بینش ها، باورها، گرایشها، اعمال و صفات آدمی است و از این رو، نه تنها امری ثابت و از پیش تعیین شده نیست، بلکه حاصل تلاش و توفیق شخص و البته تا حدودی متأثر از شـرایط اجتماعی اسـت. انسان، در واقع موجودی تلقی میشود که میتواند با تکیه بر فطرت و استعدادهای طبیعی خود و با استفاده از عقل و نیروی اختیار و ارادهٔ خویش، و در تعامل با موقعیت خویش به معرفت دست یابد. معرفت ایجاد شده می تواند زمینهٔ میل و گرایش را در او فراهم سازد. بینش و گرایش درونی، زمینهٔ باور (ایمان) و تکوین اراده (تصمیم معطوف به عمل) را در وی فراهم میآورد و با عمل و تکرار آن، بهتدریج هویتش شکل می گیرد. همین امور



## وظايف

گزارههای معطوف به بیان وضع مطلوب فعالیت عوامل، ومؤلفههای زیرمجموعهٔ هر یک از نهادهای سهیم در جریان تربیت که برای تحقق رسالت عوامل ونهادهای تربیت ضروری باشند.



444

در نظام تعليم وتربيت رسمي عمومي جمهوري اسلامي ايرا



# اهم منابع و مآخذا

- "قرآن کریم"،
- "نهج الفصاحه"،
  - "نهج البلاغه"،
- کلینی رازی. ''اصول کافی''،
- " صحيفه سجاديه به همراه رسالهٔ حقوق امام زين العابدين ۱۳۸۶" ترجمه لطيف راشدی، چاپ چهارم تهران شرکت چاپ و نشر بین الملل،
  - امام خمینی، روح ا.... "صحیفهٔ نور"، تهران، مرکز نشر آثار امام خمینی
  - امام خمینی، روح ا... "ولایت فقیه"، تهران مرکز نشر آثار امام خمینی
- آیتالله خامنهای، سیدعلی، (حدیث ولایت، مجموعه رهنمودهای مقام معظم رهبری) مركز چاپ نشر دفتر تبليغات اسلامي، قم.
- آراسته، رضا ۱۳۴۸. "تجزیه و تحلیل تعلیم و تربیت ایران"، مقالات و سخنرانیهای تربیتی، انتشارات دهخدا .
  - آقا زاده احمد۱۳۸۳، مسائل آموزش و پرورش ایران، تهران انتشارات سمت،
    - آل احمد، جلال. "مدير مدرسه"،
- اسکندری حسین ۱۳۸۷ "الگوی نظری تربیت زیستی و بدنی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
  - ابراهیم زاده، عیسی. ۱۳۸۳ فلسفه تربیت، تهران: انتشارات دانشگاه پیام نور.
- امانی، محمود ۱۳۸۷ "الگوی نظری تربیت علمی و فناوری در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری

۱. شایان ذکر است که نظر به ماهیت فراتحلیلی تحقیق حاضر و تکیه آن برمجموعه ای از مطالعات پیشین از آنجا که بسیاری از منابع دسـت اول این تحقیقات اعم از فارسـی عربی ولاتین در جای خود مطرح شـدهاند در این گزارش به ذکر مهم ترین منابع وماخذ استفاده شده در خود این تحقیق بسنده شده است وتنها در برخی موارد ناچار به بیان منابع دست اول (نظیر آیات قرآن وروایات ومنابع ناظر به بیان معارف اصیل دینی وفلسفی )به نقل از تحقیقات پیشین واحیانا تکمیل آنها ازسوی خود شده ایم.

- افروغ، عماد. ۱۳۸۷. ''حقوق شهروندی و عدالت''، تهران: انتشارات سوره مهر،
- افروغ، عماد. ۱۳۸۷"هویت ایرانی و حقوق فرهنگی"، تهران انتشارات سوره مهر،
- انصاری، باقر ۱۳۸۶، مبانی حقوقی آموزش و پرورش، طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری،
- اوطمیشی، عمر. ۱۳۸۵ "تدوین بنیانهای جامعه شناختی سند ملی آموزش و پرورش"
  طرح تدوین سند ملی آموزش وپرورش، کمیته مطالعات نظری، .
- باقری، خسـرو۱۳۸۸. "الگـوی مطلوب یادگیری در جمهوری اسـلامی ایـران"، مرکز مطالعات فرهنگی و اجتماعی،
- باقری، خسـرو. ۱۳۸۵. "بررسـی نظام ارزشـی و اعتقادی در جمهوری اسـلامی ایران و تدوین مبانی فلسـفه برنامهریزی متناسب با آن " سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی، موسسه پژوهشی برنامهریزی درسی و نواوریهای آموزشی منتشر نشده،
- باقری، خسـرو ۱۳۸۰. "پژوهشـی برای دستیابی به فلسـفهٔ آموزش و پرورش جمهوری اسـلامی ایران"، سـازمان پژوهش و برنامهریزی اموزشی، موسسـه پژوهشی برنامهریزی درسی و نواوریهای آموزشی.
- باقری، خسرو. ۱۳۸۷ "درآمدی بر فلسفهٔ تعلیم و تربیت جمهوری اسلامی ایران "، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.
- بهشتی، محمد حسین ۱۳۸۶.. "شناخت اسلام" بنیاد نشر آثار و اندیشههای شهید بهشتی تهران: نشر بقعه،
- بهشتی، محمد. ۱۳۷۸ مبانی تربیت در قران تهران پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی..
- پاک سرشت، محمد جعفر. "فلسفه آموزش و پرورش"، مندرج در "علوم تربیتی، ماهیت و قلمرو آن"، ویراستار علیمحمد کاردان، ۱۳۸۰تهران انتشارات سمت.
  - تورانی، حیدر. ۱۳۸۷ مدیریت فرایند مدار، تهران انتشارات تزکیه
- تورانی حیدر، ۱۳۸۷ الگوی نظری زیر نظام مدیریت و رهبری در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا.، طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
  - جعفری، محمد تقی. ۱۳۷۵ "انسان در افق دید قرآن"، انتشارات بنیاد بعثت،
- جعفری، محمد تقی۱۳۸۸. "زیبایی و هنر از دیدگاه اسلام"، تهران: موسسه تدوین و نشر آثار استاد علامه محمد تقی جعفری
- جعفری، محمد تقی۱۳۸۷.. حیات معقول تهران: موسسـه تدوین و نشر آثار استاد علامه
   محمد تقی جعفری



- حاجی ده آبادی، محمد علی ۱۳۸۶. "حقوق تربیتی کودک"، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، .
- حایری یزدی، مهدی ۱۳۶۱، کاوشهای عقل عملی، موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی،
- حسنی، محمد. ۱۳۸۵ "تدوین چهارچوب فلسفی و دینی سند ملی آموزش و پرورش "کمیته مطالعات نظری"،
- حداف، وادی و دراکسلر، الکساندرا، فناوری برای آموزش، ترجمه محمدرضا سرکار آرانی و علیرضا مقدم، تهران، نشر نی.
  - حسین بستان، ۱۳۸۲ نابرابری جنسی، قم: انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
- محمـد رضا حکیمی، محمد حکیمی، علی حکیمی "الحیات"، ترجمه احمد آرام، ۱۳۶۳ ج ۱و ۲ قم: مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی.
- خامنه ای، سید محمد. ۱۳۸۴"روح و نفس"، تهران انتشارات انجمن حکمت اسلامی صدرا
- خلاقی، علی اصغر. ۱۳۸۷ ''الگوی نظری تربیت حرفهای و اقتصادی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. '' طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- دفتر همکاری حوزه و دانشگاه. ۱۳۷۲. "درآمدی بر فلسفهٔ تعلیم و تربیت اسلامی"، تهران: سمت،
- دفت ر همکاری حوزه و دانشگاه. ۱۳۷۴ "درآمدی به جامعه شناسی اسلامی"، تهران: انتشارات سمت
- به کوشـش درونه، جعفر؛ رضایی، محمد حسـین ۱۳۸۶ منشور تحول بنیادین آموزش و پرورش از نگاه مقام معظم رهبری، تهران: دبیرخانه اجرایی سـتاد تحول بنیادین آموزش و پرورش.
- رحمانی، قاعده نفی سبیل از نظر فریقین، تاریخ استخراج ۲۵/ ۶/ ۸۹ وبگاه حوزه www.hawzah.net
- رحمانی، حسن قاعده نفی سبیل، تاریخ استخراج ۲۹/ ۱۶ ۸۹ وبگاه پژوهشکده باقرالعلوم
- رضایی منیره ۱۳۸۷ ''الگوی نظری ساحت تربیت هنری و زیبایی شناسی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. '' طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- رینگر، ام، مونیکا. ۱۳۸۵. آموزش، دین و گفتمان اصلاح فرهنگی در دوران قاجار، ترجمه حقیقت خواه. تهران: انتشارات ققنوس
- رودگر مجمد، جوا ۱۳۸۸، عدالت جنسیتی از دیدگاه علامه طباطبایی و شهید مطهری،
   مطالعات راهبردی زنان زمستان ۸۸.

- زیبا کلام، فاطمه ۱۳۸۴، مبانی فلسفی آموزش و پرورش در ایران، انتشارات دانشگاه تفرش.
  - سادات اسدی، لیلا ۱۳۸۸ حریم خصوصی کودک و حق والدین بر تربیت کودک.
- ساکی رضا، ۱۳۸۷ الگوی نظری زیر نظام پژوهش و ارزشیابی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا.، طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- سـبحانی، محمد تقی. ۱۳۸۵. "درآمدی بر جریان شناسی اندیشه اجتماعی دینی در ایران معاصر"، فصلنامهٔ نقد و نظر، شمارهٔ سوم و چهارم،
- ســروش، محمــد.، ۱۳۸۸ نقش دولت اســلامی در آموزش وپــرورش، دوفصلنامهٔ تربیت اسلامی، شمارهٔ ۵، .
  - سیف، سوسن و همکاران ۱۳۸۵.. "روانشناسی رشد(۱)"، تهران: انتشارات سمت،
- شاتو، ژان. ۱۳۸۶. "مربیان بزرگ"، ترجمهٔ غلامحسین شکوهی، تهران انتشارات دانشگاه تهران،
- شاملی، عباسعلی. ۱۳۸۸ "تدوین بنیانهای فلسفی و دینی سند ملی آموزش و پرورش " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری،
  - شریعتمداری، علی.۱۳۷۳ "روانشناسی تربیتی"، تهران انتشارات امیر کبیر
    - شریعتمداری، علی۱۳۶۷. "فلسفه"، تهران: انتشارات جهاد دانشگاهی.
- شکوهی، غلامحسین. ۱۳۸۶. "مبانی و اصول آموزش و پرورش"، مشهد: انتشارات آستان قدس رضوی،
- شلبی، احمد ۱۳۷۰ تاریخ آموزش و پرورش در اسالام، ترجمه محمد حسین ساکت، انتشارات دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- صادق زاده علیرضا ۱۳۸۷ ''الگوی نظری تربیت دینی و اخلاقی در نظام آموزش و پرورش جرا.ا. '' طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- صادق زاده علیرضا و محمد حسنی ۱۳۸۸ «طرح بررسی واعتبار بخشی به نتایج تلفیق مطالعات نظری سند ملی آموزش و پرورش» طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش،
   کمیته مطالعات نظری
  - طباطبایی، محمد حسین ۱۳۷۰، "تفسیر المیزان"، ج ۳- ۴- ۷- ۸- ۱۲- ۳۱
- طباطبایی، محمد حسین۱۳۵۹اصول فلسفه و روش رئالیسم، سه جلد نخست، دفتر تبلیغات حوزه علمیه قم، قم.
- عرسان گیلانی، ماجد ۱۳۸۹، فلسفه تربیت اسلای، ترجمه بهروز رفیعی، قم: انتشارات





یژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

- علم الهدی، جمیله. ۱۳۸۷''تبیین فلسفهٔ تعلیم و تربیت رسمی در اسلام'' طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری،
- غزالی، ابو حامد محمد احیاء علوم الدین، ترجمه مویدالدین خوارزمی، تصحیح حسین خدیو جم. ۱۳۵۲ تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
- غفاری، علی. ۱۳۸۷ "الگوی نظری زیر نظام فضا و تجهیزات در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- غنیمه، عبدالرحیم ۱۳۷۲. تاریخ دانشگاه های بزرگ اسلامی، ترجمه نورالله کسایی،
   تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
- فانی، اصغر، ۱۳۸۶ الگوی نظری زیر نظام تربیت معلم و تامین منابع انسانی نظام تربیت رسمی و عمومی، طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- فرمهینی فراهانی، محسن. ۱۳۸۷ "الگوی نظری تربیت اجتماعی سیاسی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
  - کدیور، پروین. ۱۳۸۵ "روانشناسی تربیتی"، تهران انتشارات سمت
- گاردنــر، ویلیام ۱۳۸۶، جنــگ علیه خانواده، ترجمه معصومه محمــدی، دفتر مطالعات و تحقیقات زنان.
- گوتـک، جرالـد ال ۱۳۸۶. ''مکاتب فلسـفی و آرای تربیتی''، ترجمـهٔ محمد جعفر پاک سرشت، تهران: انتشارات سمت،
- لطف آبادی، حسین ۱۳۸۶.. "تدوین بنیانهای روان شناختی طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری،
  - لطف آبادی، حسین. ۱۳۸۵. "روانشناسی تربیتی"، تهران: انتشارات سمت،
  - لطف آبادی، حسین. ۱۳۸۵ "روانشناسی رشد(۲)"، تهران: انتشارات سمت، .
- محســن پور، بهرام ۱۳۸۳ ضرورت تدوین نظریه برنامه درســی بــرای آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران، مجله نوآوریهای آموزش، بهار ۱۳۸۳، شماره ۷.
  - مصباح یزدی، محمد نقی ۱۳۶۷ دروس فلسفه اخلاق، اطلاعات، تهران.
    - مطهری، مرتضی ۱۳۶۰.. "جهان بینی توحیدی "، قم انشارات صدرا
      - مطهری، مرتضی ۱۳۶۵. "ختم نبوت" قم: انتشارات صدرا،
- مكارم شيرازى، ناصر، شرح خطبه ۲۱۶، تاريخ استخراج ۸۹/۶/۲۹ و تفسير نامه ۲۷ نهجالبلاغه .

- منیرالدین، احمد (۱۹۶۸) نهاد آموزش اسلامی، ترجمه محمد حسین ساکت (۱۳۸۴)
   تهران، نشر نگاه معاصر.
- مهـر محمدی محمـود. ۱۳۸۷ "الگوی نظری زیر نظام برنامه درسـی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا. " طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- میالاره، گاسـتون ۱۳۷۰. "معنا و حدود علوم تربیتـی"، ترجمهٔ علیمحمد کاردان، تهران انتشارات دانشگاه تهران
- نــادری، ابولقاســـم، ۱۳۸۶ الگوی نظری زیر نظــام تامین منابع مالــی در نظام آموزش و پرورش ج.ا.ا.، طرح تدوین سند ملی آموزش و پرورش، کمیته مطالعات نظری
- نایینی ، میرزا محمد حسین (۱۳۳۴) تنبیه الامه و تنزیه المله تهران ، شـرکت سهامی انتشار.
- نفیسی، عبدالحسین ۱۳۷۸، آموزش فنی بررسی پارهای از جنبههای بهبود کیفیت، تهران مدرسه برهان.