





# TURKOLOGIK TADQIQOTLAR

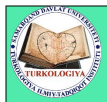
XALQARO ILMIY JURNALI

"TURKOLOGICAL RESEARCH" INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL ULUSLARARASI "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" DERGİSİ МЕЖДУНАРОДНЫЙ НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ "ТЮРКОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ"



Jurnal rasmiy sayti: https://turkologiya.samdu.uz/

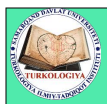




## "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI

INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL "TURKOLOGICAL RESEARCH" ULUSLARARASI "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" BİLİMSEL DERGİSİ МЕЖДУНАРОДНЫЙ НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ "ТЮРКОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ"

| Bosh muharrir:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Bosh muharrir oʻrinbosari:                            |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|
| Juliboy ELTAZAROV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Roxila RUZMANOVA                                      |  |
| f.f.d., professor (Oʻzbekiston)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | f.f.n., dotsent (Oʻzbekiston)                         |  |
| TAHRIRIYAT KENGASHI:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                       |  |
| Rustam XALMURADOV - t.f.d., professor,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>Qosimjon SODIQOV</b> – f.f.d., professor           |  |
| Sh.Rashidov nomidagi Samarqand davlat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (O'zbekiston);                                        |  |
| universiteti rektori (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Hamidulla DADABOYEV – f.f.d., professor               |  |
| Hakim XUSHVAQTOV - f-m.f.d., professor,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (O'zbekiston);                                        |  |
| Sh.Rashidov nomidagi Samarqand davlat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Hotam UMUROV – f.f.d., professor (O'zbekiston);       |  |
| universiteti ilmiy ishlar va innovatsiyalar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Mardon BOLTAYEV – dotsent (O'zbekiston);              |  |
| boʻyicha prorektori (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ali AKAR – f.f.d., professor (Turkiya);               |  |
| <b>Akmal AHATOV</b> – t.f.d., professor,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>Abduselam ARVAS</b> – f.f.d., professor (Turkiya); |  |
| Sh.Rashidov nomidagi Samarqand davlat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Funda TOPRAK – f.f.d., professor (Turkiya);           |  |
| universiteti xalqaro hamkorlik boʻyicha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Musa Shamil YUKSEL – f.f.d., professor (Turkiya);     |  |
| prorektori (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Temur KOJAO'G'LI – f.f.d., professor (AQSH);          |  |
| in a series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of t |                                                       |  |
| (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Hayrunnisa ALAN – f.f.d., professor (Turkiya);        |  |
| the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract o | Varis CHAKAN – f.f.d., professor (Turkiya);           |  |
| (O'zbekiston); Shubrat SIROJIDDINOV ffd professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Almaz ULVI – f.f.d., professor (Ozarbayjon);          |  |
| <b>Shuhrat SIROJIDDINOV</b> – f.f.d., professor (O'zbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                       |  |
| Suyun KARIMOV – f.f.d., professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Foziljon SHUKUROV – Phd, dotsent (O'zbekiston);       |  |
| (O'zbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>Dilshod XURSANOV</b> – Phd, dotsent (O'zbekiston); |  |
| Murodqosim ABDIYEV – f.f.d., professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Shahnoza XUSHMURODOVA – Phd, dotsent                  |  |
| (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (Oʻzbekiston);                                        |  |
| Azamat PARDAYEV – f.f.d., professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>Dinara ISLAMOVA</b> – Phd, dotsent (O'zbekiston);  |  |
| (Oʻzbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Feruza JUMANIYAZOVA – Phd, dotsent                    |  |
| Musa YULDASHEV – f.f.n., professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (O'zbekiston);                                        |  |
| (O'zbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Feruza MANUKYAN – Phd (O'zbekiston);                  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Mas'ul muharrir: PhD Zokir BAYNAZAROV                 |  |
| (O'zbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (Oʻzbekiston);                                        |  |
| <b>Aftondil ERKINOV</b> – f.f.d., professor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                       |  |
| (O'zbekiston);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (Oʻzbekiston).                                        |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |  |



## "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI

INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF "TURKOLOGICAL RESEARCH" ULUSLARARASI "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" BİLİMSEL DERGİSİ МЕЖДУНАРОДНЫЙ НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ "ТЮРКОЛОГИЧЕСКИЕ

| ІССЛЕДОВАНИ | Я" |
|-------------|----|
|-------------|----|



(Uzbekistan)

### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI

INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF "TURKOLOGICAL RESEARCH"

| ULUSLARARASI "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" BİLİMSEL DERGİSİ<br>МЕЖДУНАРОДНЫЙ НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ "ТЮРКОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ" |                                                         |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--|
| Chief Editor:/ Deputy Chief Editor:                                                                                    | Baş Editör:/ Baş Editör Yardımcısı:                     |  |
| Prof. Dr. Juliboy ELTAZAROV (Uzbekistan)                                                                               | Prof. Dr. Juliboy ELTAZAROV (Özbekistan)                |  |
| Ass. Prof. Dr. Rokhila RUZMANOVA (Uzbekistan)                                                                          | Doç. Dr. Rohila RUZMANOVA (Özbekistan)                  |  |
| ,                                                                                                                      | M:/ BİLİM KURULU:                                       |  |
| Prof. Dr. Rustam KHALMURADOV – Rector of                                                                               |                                                         |  |
| Samarkand State University named after Sh.Rashidov                                                                     | Semerkant Devlet Üniversitesi Rektörü (Özbekistan);     |  |
| (Uzbekistan);                                                                                                          | Prof. Dr. Hakim HUŞVAKTOV — Ş.Raşidov adına             |  |
| <i>Prof. Dr.</i> Hakim KHUSHVAKTOV – Vice-Rector                                                                       | Semerkant Devlet Üniversitesi Araştırma ve İnovasyondan |  |
| for Research and Innovation, Samarkand State                                                                           | Sorumlu Rektör Yardımcısı (Özbekistan);                 |  |
| University named after Sh.Rashidov (Uzbekistan);                                                                       |                                                         |  |
| Prof. Dr. Akmal AKHATOV – Vice-Rector for                                                                              | Prof. Dr. Akmal AHATOV – Ş.Raşidov adına Semerkant      |  |
| International Cooperation of Samarkand State                                                                           | Devlet Üniversitesi Uluslararası İşbirliğinden Sorumlu  |  |
| University named after Sh.Rashidov (Uzbekistan);                                                                       | Rektör Yardımcısı (Özbekistan);                         |  |
| Prof. Dr. Muslihiddin MUKHIDDINOV (Uzbekistan)                                                                         | Prof. Dr. Muslihiddin MUHİDDİNOV (Özbekistan);          |  |
| Prof. Dr. Ibodulla MIRZAEV (Uzbekistan);                                                                               | Prof. Dr. ibodulla MİRZAYEV (Özbekistan);               |  |
| Prof. Dr. Shukhrat SIROJIDDINOV (Uzbekistan);                                                                          | Prof. Dr. Şuhrat SİROCİDDİNOV (Özbekistan);             |  |
| Prof. Dr. Suyun KARIMOV (Uzbekistan);                                                                                  | Prof. Dr. Suyun KARİMOV (Özbekistan);                   |  |
| Prof. Dr. Murodkasim ABDIEV (Uzbekistan);                                                                              | Prof. Dr. Murodkasım ABDİYEV (Özbekistan);              |  |
| Prof. Dr. Azamat PARDAEV (Uzbekistan);                                                                                 | Prof. Dr. Azamat PARDAYEV (Özbekistan);                 |  |
| Prof. Dr. Musa YULDASHEV (Uzbekistan);                                                                                 | Prof. Dr. Musa YULDAŞEV (Özbekistan);                   |  |
| Ass. Prof. Dr. Dilfuza DJURAKULOVA (Uzbekistan);                                                                       | Doç. Dr. Dilfuza CURAKULOVA (Özbekistan);               |  |
| Prof. Dr. Aftondil ERKINOV (Uzbekistan);                                                                               | Prof. Dr. Aftondil ERKİNOV (Özbekistan);                |  |
| Prof. Dr. Kasimjon SODIKOV (Uzbekistan);                                                                               | Prof. Dr. Kasimcon SODİKOV (Özbekistan);                |  |
| Prof. Dr. Khamidulla DADABOEV (Uzbekistan);                                                                            | Prof. Dr. Hamidulla DADABOYEV (Özbekistan);             |  |
| Prof. Dr. Khotam UMUROV (Uzbekistan);                                                                                  | Prof. Dr. Hotam UMUROV (Özbekistan);                    |  |
| Ass. Prof. Mardon BOLTAEV (Uzbekistan);                                                                                | Doç. Dr. Mardon BOLTAYEV (Özbekistan);                  |  |
| Prof. Dr. Ali AKAR (Turkey);                                                                                           | Prof. Dr. Ali AKAR (Türkiye);                           |  |
| Prof. Dr. Abduselam ARVAS (Turkey);                                                                                    | Prof. Dr. Abdusalem ARVAS (Türkiye);                    |  |
| Prof. Dr. Funda TOPRAK (Turkey);                                                                                       | Prof. Dr. Funda TOPRAK (Türkiye);                       |  |
| Prof. Dr. Musa Shamil YUKSEL (Turkey);                                                                                 | Prof. Dr. Musa Şamil YÜKSEL (Türkiye);                  |  |
| Prof. Dr. Temur KOJAOGLU (USA);<br>Prof. Dr. Hayrunnisa ALAN (Turkey);                                                 | Prof. Dr. Timur KOCAOĞLU (ABD);                         |  |
| Prof. Dr. Varis CHAKAN (Turkey);                                                                                       | Prof. Dr. Hayrunnisa ALAN (Türkiye);                    |  |
| Prof. Dr. Almaz ULVI (Azerbaijan):                                                                                     | Prof. Dr. Varis ÇAKAN (Türkiye);                        |  |
| Ass. Prof. PhD. Emrah YILMAZ (Turkey);                                                                                 | Prof. Dr. Almaz ÜLVİ (Azerbaycan);                      |  |
| Ass. Prof. PhD. Foziljon SHUKUROV (Uzbekistan);                                                                        | Doç. Dr. Emrah YILMAZ (Türkiye);                        |  |
| Ass. Prof. PhD. Dilshod KHURSANOV (Uzbekistan);                                                                        | Doç. Dr. Fozilcon ŞUKUROV (Özbekistan);                 |  |
| Ass. Prof. PhD. Shakhnoza KHUSHMURODOVA                                                                                | Doç. Dr. Dilşod HURSAVOV (Özbekistan);                  |  |
| (Uzbekistan);                                                                                                          | Doç. Dr. Şahnoza HUŞMURODOVA (Özbekistan);              |  |
| Ass. Prof. PhD. Dinara ISLAMOVA (Uzbekistan);                                                                          | Doç. Dr. Dinara İSLAMOVA (Özbekistan);                  |  |
| Doç. Dr. Feruza CUMANIYAZOVA (Özbekistan);                                                                             | Doç. Dr. Feruza CUMANIYAZOVA (Özbekistan);              |  |
| Dr. Feruza MANUKYAN (Özbekistan);                                                                                      | Dr. Feruza MANUKYAN (Özbekistan);                       |  |
| Managing editor: Ass. Prof. PhD. Zokir                                                                                 |                                                         |  |
| BAYNAZAROV (Uzbekistan)                                                                                                | Briting Editor. Dog., Dr. Zohn Briting                  |  |
| Technical staff: Rakhmatulla SHOKIROV                                                                                  | (Özbekistan)                                            |  |
| (Uzbekistan)                                                                                                           | Teknik Personel: Rahmatullah ŞOKİROV (Özbekistan)       |  |

#### MUNDARIJA | CONTENT | İÇERİK | СОДЕРЖАНИЕ "DEVONU LUGʻOTIT TURK" ASARIGA OID TADQIQOTLAR

| Qosimjon SODIQOV                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------|
| «DEVONU LUGʻATI-T-TURK» MATNIDAGI HARAKAT BELGILARI VA TURKIY             |
| SOʻZLARNING OʻQILISHI MASALASI9                                           |
| Hamidulla DADABOYEV                                                       |
| "DEVONU LUGʻOTIT TURK"DA QORAXONIYLAR DAVRI SAVDO-MOLIYA ISTILOHLARI      |
| TIZIMINING AKS ETISHI                                                     |
| Shuhrat SIROJIDDINOV, Zulxumor XOLMANOVA                                  |
| "DEVONU LUGʻOTIT TURK"NING ADABIY-MA'RIFIY QIYMATI27                      |
| Joʻra XUDOYBERDIYEV                                                       |
| "DEVONU LUGʻOTIT TURK"NING OʻZBEK TARJIMONLARI VA ULARNING                |
| TARJIMALARI NASHRLARI HAQIDA35                                            |
| Baxtiyor ABDUSHUKUROV                                                     |
| "DEVONU LUGʻOTIT TURK"DAGI OʻGʻUZCHA SOʻZLAR49                            |
| Vazira ALIMBEKOVA                                                         |
| JANUBI-SHARQIY ANDIJON LINGVOAREALI LEKSIKASINING "DEVONU LUG'OTIT        |
| TURK" ASARIGA MUNOSABATI58                                                |
| Alima PIRNIYAZOVA                                                         |
| MAHMUD KOSHGʻARIYNING "DEVONU LUGʻAT-IT-TURK" ASARI VA QORAQALPOQ         |
| TILI71                                                                    |
| Umurzoq JUMANAZAROV                                                       |
| FITRAT "DEVONU LUGʻATIT TURK" TADQIQOTCHISI78                             |
| Shuxrat ABDULLAYEV                                                        |
| "DEVONU LUGʻATI-T-TURK"NING OʻZBEK VA QORAQALPOQ TILI LEKSIKASIDA         |
| TUTGAN O'RNI86                                                            |
| Ahrorbek AZIZOV                                                           |
| "DEVONU LUG'OTIT TURK"DA XALQ O'YINLARI TALQINI93                         |
| Sarvar QO'LDOSHEV                                                         |
| "DEVONU LUG'OTIT TURK" DA DAVLATCHILIK BELGILARI103                       |
| Ozoda SHARIPOVA                                                           |
| "DEVONU LUG'OT-AT TURK" ASARIDA KELTIRILGAN VATAN VA VATANPARVARLIK       |
| MAVZUSIDAGI PAREMALARNING SEMANTIK TADQIQI111                             |
| TURK DUNYOSI TADQIQOTLARI                                                 |
| Sirojiddin XOʻJAQULOV                                                     |
| TOJIK MA'RIFATPARVARLIK VA JADID ADABIYOTIDA TURK TANZIMAT DAVRI          |
| ADABIYOTINING TA'SIRI117                                                  |
| Osman EMIN                                                                |
| BALKAN TÜRK EDEBİYATI'NDA TÜRK DÜNYASI128                                 |
| Muso YULDASHEV                                                            |
| LOTIN YOZUVIGA ASOSLANGAN YANGI OʻZBEK ALIFBOSI VA TURK-RUN YOZUVI        |
| TARIXIGA BIR NAZAR139                                                     |
| Shohista JUMANOVA                                                         |
| CHOʻLPON POETIKASI (UNING NASRIY ASARI : "KECHA VA KUNDUZ" ASOSIDA)145    |
|                                                                           |
| TURKIY AXALQLARNING IJTIMOIY-MADANIY ALOQALARI TARIXI                     |
| Мирвари ИСМАЙЛОВА                                                         |
| КУЛИНАРНЫЙ КУЛЬТ АЗЕРБАЙДЖАНСКОГО НАРОДА В КОНТЕКСТЕ                      |
| НАЦИОНАЛЬНЫХ МАТЕРИАЛЬНО-ДУХОВНЫХ ЦЕННОСТЕЙ152                            |
| Oybek BARZIYEV                                                            |
| HİJRON MAVZUSI BILAN BOGʻLIQ AN'ANAVIY POETIK TURKUMLAR (Milliy uygʻonish |
| davri oʻzbek, qozoq, arman she'riyati misolida)162                        |
| KITOB TANITUVI / KITAP TANYŞDYRYŞ / BOOK REVIEW168                        |



#### **AZIZ MUSHTARIY!**

Qadim oʻtmishga ega boʻlgan har bir xalqning madaniyat va sivilizatsiya hamjamiyatida oʻz izini qoldirgan asarlar mavjud. Shu jihatdan turkiy sivilizatsiyaning madaniy kodlarini ochib beruvchi va har oʻqilganida yangidan yangi ma'nolar olamini ochuvchi turkologiyaning durdona asarlaridan biri "Devonu Lugʻotit Turk"dir. Ma'lumki, YUNESKO Bosh Assambleyasining 42-sessiyasida qabul qilingan qaror bilan 2024-yil Mahmud Koshgʻariyning "Devonu Lugʻotit Turk" asari yozilganining 950 yilligi sifatida nishonlash belgilandi. Shu nuqtai nazardan, Ilmiy kengashimiz qalam va minnatdorchilik qarzi sifatida jurnalimizning 4-sonini Turk dunyosining bu noyob xazinasini yana bir bor kashf etish va uning muallifini hurmat bilan yodga olish maqsadida uni maxsus son sifatida nashr etishga qaror qildi.

Bu sonda "Devonu Lugʻotit Turk" da xalq oʻyinlari, Janubi-Sharqiy Andijon leksikologiyasining "Devonu Lugʻotit Turk" bilan aloqasi, Qoraxoniylar davri savdo-iqtisodiy leksikasining devonda aks ettirilishi, devonning oʻzbekcha tarjimalari va tarjimonlar, devon matnidagi harakat belgilari va turkiy soʻzlarni oʻqish masalalari, devondagi davlatchilik tamoyillari, asarning oʻzbek va qoraqalpoq tillari leksikologiyasidagi oʻrni, vatan, vatanparvarlik haqidagi paremalarning semantik tahlili, kitobning adabiy-pedagogik ahamiyati, oʻgʻuzcha soʻzlar, tojik va jadid adabiyotida turk tanzimat davri adabiyotining ta'siri mavzusiga oid maqolalar oʻrin olgan.

#### **TAHRIRIYAT**

#### DEAR READER!

Each nation with a rich history has works that have profoundly influenced its cultural and civilizational landscape. Among such treasures in Turkology is the masterpiece Devonu Lugatit Turk, which unveils the cultural codes of Turkish civilization and reveals new layers of meaning with every read. In recognition of its significance, the 42nd UNESCO General Assembly designated 2024 as the 950th anniversary of Mahmud Kashgari's Devonu Lugatit Turk. In celebration, our Scientific

Council has decided to dedicate the 4th issue of our magazine to honoring this unparalleled work and its esteemed author.

This issue will explore various topics related to Devonu Lugatit Turk, including traditional folk games, the relationship between Southeast Andijan lexicology and the divan, reflections of the trade and economic lexicon of the Karakhanid period, Uzbek translations and their translators, interpretations of Turkic words in the divan, principles of statehood, and semantic analysis of poems focused on homeland and patriotism. Also featured are articles on the book's literary-pedagogical value, the presence of Ugz words, and the influence of Turkish Tanzimat-era literature on Tajik and contemporary literature.

#### EDITORIAL BOARD

#### SEVGİLİ OKUYUCU!

Kadim geçmişi olan her milletin kültür ve medeniyet camiasına damgasını vurmuş eserleri vardır. O bakımdan Türk medeniyetinin kültürel kodlarını ortaya koyan ve muhtevasıyla her okunuşta yeni açılımlar sağlayan Türkolojinin başyapıtlarından biri de asırlar boyu elden ele dilden dile dolaştırılan **Kitâbu Dîvânu Lugâti't-Türk** adlı eserdir. Bilindiği üzere UNESCO Genel Kurulu'nun 42. oturumunda alınan kararla 2024 yılı, Kâşgarlı Mahmut'un Dîvânu Lugâti't-Türk adlı eserinin yazılışının 950. yıl dönümü olarak kutlanmaktadır. Bu kapsamda Bilim Kurulumuz, bir kalem ve gönül borcu olarak dergimizin 4. sayısını; Türk dünyasının bu eşsiz hazinesini bir kez daha keşfetmek ve müellifini saygıyla hatırlamak adına özel sayı olarak yayımlamaya karar vermiştir.

Bu sayıda "Dîvânu Lugâti't-Türk'te halk oyunları, Güneydoğu Andican leksikolojisinin Dîvânu Lugâti't-Türk ile ilişkisi, Karahanlılar Dönemi ticari-iktisadi ıstılahların dîvâna yansımaları, dîvânın Özbekçe tercümeleri ve tercümanlar, dîvân metnindeki hareket fiilleri, işaretler ve Türkçe sözlerin okunma sorunları, dîvânda devletçilik prensipleri, eserin Özbek ve Karakalpak dilleri leksikolojisindeki yeri, dîvânda geçen vatan ve vatanperverlik konularındaki paremilerin (atasözlerinin) semantik tahlili, kitabın edebî ve pedagojik kıymeti, Oğuzca sözler, Tacik ve Cedit Edebiyatı'na Tanzimat dönemi Türk Edebiyatı'nın etkisi, Türk Bitig Taşları'nın Semerkant vilayeti Karluk şiveleriyle münasebeti, Çolpan'ın poetikası, hicran temasıyla ilgili geleneksel poetik birlikler" gibi konu başlıklarına yer verilmiştir.

#### YAYIN KURULU

#### УВАЖАЕМЫЙ ЧИТАТЕЛЬ!

У каждого народа с древней историей есть произведения, оставившие след в общности культуры и цивилизации. В этом отношении раскрываются культурные коды турецкой цивилизации, шедевры тюркологии, открывающие мир новых смыслов каждый раз, когда его читают, одним из таких произведений можно назвать- «Диван лугат-ат-турк». Как известно на 42 сессии Генеральной Ассамблее ЮНЕСКО принято решение о праздновании 950-летия сборника тюркских наречий Махмуда Кошгари «Диван лугат-ат-турк» в 2024 году.

С целью почтить память великого ученого наш научный совет решил посвятить 4 -й номер журнала этому уникальному сокровищу турецкого мира и опубликовать его в виде специального выпуска. Статьи этого сборника посвящены народным играм, представленным в «Диван лугат-ат-турк»; связь Южно-Шарайской Андижанской лексикологии с «Диван лугат-ат-турк», отражению в торгово-экономической лексики эпохи Караханидов в словаре; узбекским переводам и переводчикам словаря, принципам государственности, месту узбекской, каракалпакской лексики в произведении; семантическому анализу паремий о родине и патриотизме, значению литературно-педагогической составляющей книги; исследованию огузских слов в таджикской и джадидской литературе; тюркской литературе периода танзимата.

#### РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИИ

#### "DEVONU LUG'OTIT TURK" ASARI HAQIDA!

Eng qadimgi turkiy til tadqiqotchilaridan biri boʻlgan Mahmud Koshgʻariy, oʻzining yuksak lingvistik bilimlari bilan turkologiyaga beqiyos hissa qoʻshgan. U Turk dunyosining til, adabiyot va umuman madaniyat jihatdan Markaziy Osiyodagi eng yorqin davri hisoblangan Qoraxoniylar davrida yashagan. Madrasayi Hamidiyye va Madrasayi Sajiyyeda tahsil olgan olim, turk dunyosiga ikkita noyob xazinani taqdim etgan boʻlib, bular "Devonu lugʻotit Turk" va "Javoqir un-Nahvi fi Lugʻotit Turk" asarlaridir. "Devonu lugʻotit Turk"ning asl qoʻlyozmasi bizgacha yetib kelmagan. Dunyodagi yagona nusxasi Muhammad b. Abu Bakr ibni Abulfath Damashqiy tomonidan koʻchirilgan. Bu nusxani Ali al-Emiriy qoʻlga kiritgan. Koshgʻariyning devonda tilga olingan, ammo bugungi kungacha yetib kelmagan "Javoqirun-Nahvi fi Lugʻotit Turk" asari esa yoʻqolgan. Xuddi bir paytlar turklar orasida tarqalgan "Buyuk Xon Ato Bitig" va "Oʻgʻuznoma" asarlari kabi bu kitob ham turkologiyaning yoʻqolgan asarlaridan boʻlib, bugungi Ali Amiri Afandilarni, haqiqiy kitob doʻstlarini kutmoqda...

"Devonu lugʻotit Turk" asari Qoraxoniylar davri turk olimi va yozuvchisi Mahmud Koshgʻariy tomonidan 1072-1074-yillar orasida yozilgan. Oʻz davrining eng mashhur olimlaridan hisoblangan Mahmud Koshgʻariy bu asarni yozgan davrida arab tilining turk tilidan koʻra mavqei yuqori til ekanligi iddaosiga qaramay, turk tilining boy til ekanligini isbotlash maqsadida "Lugʻat" kitobi uslubida yaratgan. Bu yuksak til salohiyatining ikkinchi misolini buyuk shoir, mutafakkir va davlat arbobi Alisher Navoiy tomonidan turk tilining boshqa tillardan kam emasligini dalillash maqsadida yozilgan "Muhokamat ul-lugʻatayn" asari misolida koʻrish mumkin. Xullas, Abdulla Oripov e'tirof etganidek, Temurning qilichi yetmagan joyga qalami bilan yetgan, jang maydonida emas, balki ilm-fan va tafakkur yoʻlida kurash olib borgan ikki buyuk alloma sifatida butun turk dunyosining diqqat markazidadir.

Koshgʻariy yillar davomida turk mamlakatlarini kezib, oʻzi ilmiy sohalarda tadqiqot olib borgan va soʻzdan tortib etimologiyasigacha koʻrgan deyarli barcha madaniy elementlarini yozib olgan. Koshgʻariy oʻz soʻzlari bilan: "Men turklar, turkmanlar, oʻgʻuzlar, chigillar, yagʻmolar, qirqizlarning (qirgʻizlarning) shaharlarini, qishloq va yaylovlarini koʻp yillar kezib chiqdim, lugʻatlarini toʻpladim, turli xil soʻz xususiyatlarini oʻrganib, aniqlab chiqdim."-deydi. Binobarin, Koshgʻariy turk qabilalari, madaniyati va urf-odatlari haqida katta hajmli material toʻplash orqali arab muhitiga turk tili va madaniyatini olib kirish, turk tili haqida yozgan grammatikasi bilan arablarga turk tilini oʻrgatishni maqsad qilgan. Shunday qilib, devon; arablarga turk tilini oʻrgatish va turk tilining arab tili kabi boy til ekanligini va undan kam emasligini koʻrsatish maqsadida yozilgan ilk turkcha lugʻat sifatida ma'lum.

Devonu Lugʻotit Turk madaniyatimiz va sivilizatsiyamizni ko'p jihatdan aks ettirish nuqtai nazaridan turkiylikning asosiy asarlaridan biridir. Kitobning yaratilishida turkiy soʻzlar arab qoidalariga koʻra tartibga solingan va arabcha muqobillari bilan ma'nosini topgan. Koshgʻariy bu asarni yozganidan uch yil oʻtib, Abbosiylar xalifasi Muqtadiy Billohga taqdim etadi. Uning bu xattiharakatini turkiy tilning ustunliklarini davlat tomonidan ma'qullash sifatida baholash mumkin. Bundan uch yuz yil oʻtib, lugʻat ilk bor Kilisli Rifatning tuzatishi bilan nashr etilgan; 1943-yili Turk tillari jamiyati a'zosi Besim Atalay tomonidan arab harflari lotin harflarida oʻz muqobilligini topgan. Devonning oʻzbek nashrlari boʻyicha ilk tadqiqotlar 1940-yillarda boshlangan. Oʻzbekistondagi nashrlar haqida batafsil ma'lumotni ushbu sondagi maqolalardan olishingiz mumkin.

Koshgʻariy madrasada tahsil olgani uchun oʻqigan dars materiallari formatini oʻzlashtirib, ijodida mumtoz arab kitoblaridagi usulga amal qilgan. Boshqacha aytganda, Devonu Lugʻotit Turk nomli asar; Muqaddima hamd, salovat va salom bilan boshlanib, ish oxirida duo bilan yakunlanadi. Asar nafaqat lugʻat, balki hikmatlar, she'rlar, ayot va hadislar, turkiy qabilalarga oid belgilar, sheva farqlariga oid muhim topilmalar, lingvistik materiallar mazmuni bilan ensiklopediya hisoblanadi. Buyuk turk olimi Mahmud Koshgʻariyni asar yozilganining 950 yilligi munosabati bilan hurmat bilan yod etamiz.

#### "DEVONU LUG'OTIT TURK" ASARIGA OID TADQIQOTLAR

#### «DEVONU LUGʻATI-T-TURK» MATNIDAGI HARAKAT BELGILARI VA TURKIY SOʻZLARNING OʻQILISHI MASALASI

#### **Qosimjon SODIQOV**,

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti professori, filologiya fanlari doktori

**Qisqa anglami:** Mahmud Koshgʻariy «Devonu lugʻati-t-turk» asarining qoʻlyozmasida ayrim oʻrinlarda muayyan harf ustiga va ostiga biryoʻla ikki harakat belgisi: *fatḥa* va *kasra* yoki *damma* va *kasra* qoʻyib ketilgan. Bugina emas, bir soʻzning oʻzi biryoʻla ikki xil harf bilan ham yozilgan oʻrinlar ham bor. Harfiy ishoratlarning bunday tarzda qoʻyib ketilgani, bir soʻzning ikki xil yozilgani bejiz emas. Ushbu soʻzlar eski turkiy tilda ikki xil talaffuz qilingan; lugʻatchi soʻzning yozma adabiy tildagi koʻrinishi bilan bir qatorda, uning boshqa bir talaffuzi, shevalardagi fonetik variantini ham koʻzda tutgan.

Ushbu maqolada lingvistik lugʻatlarda ikki xil harakat belgilari va harflarning biryoʻla qoʻsha qollanishiga tayanib, ularning fonetik vazifasi, eski turkiy soʻzlarning oʻqilishi va fonetik transformatsiya masalalari toʻgrisida fikr yuritiladi.

**Tayanch soʻzlar va birikmalar:** eski turkiy til, qoʻlyozma, turkiy soʻzlar, harakat belgilari, fonetik transformatsiya, harf, tovush, harf va tovush munosabati, soʻzning fonetik variantlari, soʻzning shevadagi shakli.

## ДИАКРИТИЧЕСКИЕ ЗНАКИ В ТЕКСТЕ "ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК" И ВОПРОСЫ ПРОЧТЕНИЯ ТЮРКСКИХ СЛОВ

Аннотация: В тексте рукописи «Девону-луготит турк» Махмуда Кашгари, местами имеются по два диакретических знаков над и под буквами: фатха и касра или же дамма и касра. Кроме этого, в некоторых случаях одно и то же слово написано разными буквами. Приведение одновременно двух диакритических наков или двойное написание слов не являются случайными. Эти слова в старотюркском языке произносились двояко: составитель, наряду с письменно-литературными формами слов, подразумевал их разные произношения и диалектные фонетические варианты.

В данной статье на основе использования разных диакритических знаков в лингвистических словарях и двойных букв, раскрываются фонетические функции данных явлений, вопросы произношения старотюркских слов и их фонетической трансформации.

**Ключевые слова и выражения:** старотюркский язык, рукопись, тюркские слова, диакритические знаки, фонетическая трансформация, буква, звук, соотношение буквы и звука, фонетический вариант слова, диалектный вариант слова.

## THE PROBLEM OF READING ACTION SIGNS AND TURKISH WORDS IN THE TEXT "DEVONU LUGATIT-TURK"

**Summary:** In the text of the manuscript «Divan lugat at-Turk» by Mahmud Kashgari, in accordance with the rules of Turkic spelling, some letters are accompanied by double diacretic

signs: *fatḥa* and *kesra* or *ḍamma* and *kesra*. In addition, some words are displayed with different letters. These facts recorded in the dictionary are not accidental. And they are connected with the fact that the compiler, along with written literary forms of words, used different phonetic variants of these forms, as well as their dialect correspondences.

This article reveals the reasons for these facts, issues of their phonetic interpretation and transformation.

**Key words and phrases:** Old Turkic language, manuscript, Turkic words, diacritics, phonetic interpretation and transformation, letter, sound, letter-sound relationship, phonetic version of a word, dialect pronunciation of words.

**Soʻzboshi.** Ulugʻ tilshunos Mahmud Koshgʻariy (*Maḥmūd bin-al-Ḥusayn bin-Muḥammad al-Kāšyarî*) qalamiga tegishli «Turk soʻzlari devoni kitobi» [«*Kitābu dīvāni luyāti-t-turki*»] turkiy tilshunoslikning bizga ma'lum boʻlgan ilk yirik, shuning bilan birga, tengi yoʻq yodgorligidir. Asar *dīvān* atalganining sababi, unda turkiy soʻzlar muayyan izchillikda, qoidasi bilan keltirilganidadir. Yana oʻrta asrlar turkiy kitobatchiligida yirik asarlarni *kitāb* [ya'ni «asar; kitob»] deb atash rusum boʻlib, bu narsa ularning sarlavhasida ham aks etgan. Muallif turkiy kitobatchilik an'anasini yaxshi bilgan va oʻz asarini *kitāb* degan (MK.1a).

Oʻz zamonida asar arablarga, qolaversa, arab tili orqali Sharqu Gʻarb ilm ahliga qadimgi turklarning tili, madaniyati, tarixi toʻgʻrisida toʻliq xabar beruvchi qomusiy kitob sifatida yaratilgan.

Fanda «Devonu lugʻati-t-turk» asarining bitta qoʻlyozmasi ma'lum, u ham bolsa, ilkin emas, keyingi davrga tegishli. Uni Muhammad bin-Abu Bakr Damashqiy otli kotib Shomda hijriy 664-yil, shavval oyining yigirma yettinchi kuni (=milodiy 1266-yil avgustining birinchisida), oʻzi yozishiga qaraganda, Mahmud Koshgʻariy oʻz qoʻli bilan yozgan qoʻlyozmadan koʻchirib tugallagan (ТСД.760–761). Ushbu nodir qoʻlyozma hozir Istanbuldagi Millat kutubxonasida (Millet Genel Kütüphanesi. Kayıt No. Ar. 4189) saqlanmoqda (*qoʻlyozmaning tavsifiga qarang:* DLT.XXXVI–XLII).

Qoʻlyozma 320 varaqli (639 sahifadan iborat). Har betiga oʻn yetti qatordan qilib matn bitilgan. Xati chiroyli, nasxda. Aytarli butun boshli matn qorada; oradagi bob va fasllarning sarlavhasi, boshlanishda turkiy misollar, shuningdek, sarlavha qilib berilgan harflar qizilda. Ba'zi sarlavhalar toʻq qorada ajratib yozilgan. Matn boʻylab turkiy misollar qorada yozilib, ustiga qizil chiziq tortib qoʻyilibdi.

Toʻgʻri oʻqilishini ta'minlash uchun turkiy oʻrnaklarga harakat belgilari izchil qoʻyib ketilgan. Soʻz-maqolalar oʻrtasi nuqtali yaproqsimon belgi bilan, toʻrtlik-oʻrnaklarning qatorlari esa doirachalar bilan ajratilgan.

«Devonu lugʻati-t-turk» asari qoraxoniylar davri turkiy tilining, turkiy lugʻatchiligining ajoyib kashfiyoti. Ushbu asari bilan olim turkiy leksikografiya ilmining tamal toshini qoʻyish bilan birga, ushbu sohani yuqori bosqichga olib chiqdi. Qolaversa, Mahmud Koshgʻariy turkiy tilshunoslik rivojigagina emas, Sharq tilshunosligi, xususan, lugʻatshunosligiga ham ulkan hissa qoʻshgan olimlardan.

Asar turkiy tilshunoslikning yirik tarixiy grammatikasi, shuning bilan birga, qomusiy yodgorligi hamdir. Asarda turkiy tillar ilk bor arab tilshunosligi metodologiyasi doirasida bayon qilingan. Kitobning ilmiy qiymati, muallifning yutuqlari shularning oʻzi bilan cheklanmaydi. Ta'kidlamoq kerak, olim turkiy soʻzlarning tuzilishi, tilning oʻziga xosligini inobatga olib, lugʻat tuzishning oʻziga yarasha yangi bir usulini ishlab chiqdi. Shuning bilan u lugʻatchilik amaliyotida

katta kashfiyot qildi. Yutuqlaridan yana biri, asarda eski turkiy tillarning lugʻat boyligi etnolingvistik, lingvomadaniy, qiyosiy-tipologik yoʻnalishlarda tadqiq etilgan.

Yana bir jihati, muallif turkiy oʻrnaklarni keltirishda arab alifbosi asosidagi eski turkiy yozuvning bor imkoniyatini ishga solib, soʻzlarning talaffuzi, fonetik-fonologik xususiyatini toʻliq aks ettirishga erishgan.

Turkiy soʻzlarning fonetik-fonologik transformatsiyasi. Ba'zi ilmiy tadqiqotlarda, qoʻlyozmada turkiy oʻrnaklarning yozilishida xatolar koʻp; uni turkiy tilni yaxshi bilmagan kishi koʻchirgan, degan qarashlarni ham oʻqib qolamiz. Bunday qarashlarga butkul qoʻshilib boʻlmaydi. Aksincha, kotib eski turkiyni juda yaxshi bilgan, oʻzi ham turkiylardan ekani aniq (buni kotibning asarga bitgan soʻzboshisidan ham bilsa boʻladi). Matn qunt bilan koʻchirilgan, bilimli va malakali xattotning ishi bu. Aftidan, bitguchi asarni koʻchirib boʻlgandan keyin ham, turkiy oʻrnaklarni qayta-qayta koʻrib chiqqan koʻrinadi; tuzatish kiritilgan oʻrinlar ham bor. Xattot hatto eski uygʻur xatini ham yaxshi bilgan, deya olamiz: bir-ikki oʻrinda yozgan misollari juda chiroyli; har kimsa ham bunday yoza olmaydi uygʻur xatini. Alloh rahmat qilsin u kishini, qoʻlyozmani koʻchirishda uzoq ishlagani, ancha ter toʻkkani bilinib turibdi.

Eng muhimi, qoʻlyozmada turkiy soʻzlarning toʻgʻri oʻqilishini ta'minlash uchun ularga turli diakritik belgilar (harakatlar) izchil qoʻyib borilgan. Ushbu grafik ishoratlar soʻzlar talaffuzini, ularning toʻgʻri oʻqilishini aniqlashda qoʻl keladi, qoʻlyozma qadrini yanada oshiradi.

Shu oʻrinda matn imlosi, turkiy soʻzlarga qoʻyib ketilgan diakritik belgilar bilan bogʻliq bir xususiyatga e'tibor qaratmoqchimiz. Qizigʻi shundaki, qoʻlyozmada ayrim oʻrinlarda muayyan harf ustiga va ostiga biryoʻla ikki harakat belgisi: *fatḥa* va *kasra* yoki *ḍamma* va *kasra* qoʻyib ketilgan. Bugina emas, bir soʻzning oʻzi biryoʻla ikki xil harf bilan yozilgan oʻrinlar ham bor (*qarang*: ДЛТ.7–9; ТСД.12–15).

«Devonu lugʻati-t-turk»ning hozirgi zamon nashrlarida, qoʻlyozmadagisini yanglish sanab, ulardan biri qabul qilinayotir. Lugʻatda berilgan soʻzlarning bir xilligini saqlash, oʻquvchining koʻpda chalgʻimasligi uchun bu yaxshidir. Lekin qoʻlyozmada soʻzga berib ketilgan ikkinchi ishoratning ma'nisi nima? Muallif nimaga ishora qilmoqda buning bilan? Bizningcha, harfiy ishoratlarning bunday tarzda qoʻyib ketilgani, bir soʻzning ikki xil yozilgani bejiz emas. Chamasi, ushbu soʻzlar ikki xil talaffuz qilingan; muallif soʻzning yozma adabiy tildagi koʻrinishi bilan bir qatorda, uning boshqa bir shakli, shevalardagi fonetik variantini ham koʻzda tutgan chogʻi. Matnda turli harakatlar aralash ishlatilganining sababi ham shu. Qoʻlyozmani koʻchirish chogʻida kotib yanglishgan emas.

Endi buni misollarda koʻrib chiqamiz.

Birinchisi, bir harfga biryoʻla fatḥa va kasra belgilarining qoʻyilish holati.

Soʻz boshida *alif* harfiga *fatḥa* va *kasra* belgisi qoʻyilgan. Bu ishorat ikki xil vazifani oʻtaydi. Birinchisi, u ingichka [e] tovushining ifodasi boʻlib, bir soʻzni ikki xil — unday ham, bunday ham yozish mumkinligiga ishora qiladi. Masalan: **ewäk** (اَقَاكُ / اِلْوَكُ / اِلْوَكُ / اللهِ عَلَى اللهِ ( الْوَكُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

Ikkinchisi, yoʻgʻon oʻzakli soʻzlarda ushbu ishora bir soʻzning [a] bilan ham, [i] bilan ham talaffuz etilganini anglatadi. Buning misoli: atïnču / تَنْجُو لَانَكُ ) — «tashlangan, otilgan narsa» (MK.40a).

*tašīqtī* («tashqari chiqdi») soʻzini yozishda soʻz boshidagi *ta* harfiga biryoʻla ham *fatḥa*, ham *kasra* belgisi qoʻyib ketilgan. Shunga koʻra, bu soʻzni *tašïqtī* hamda *tïšïqtī* shakllarida oʻqish mumkin boʻladi. Mana misoli:

er ewdin tašiqtï / tïšiqtï (اَرْ اَقْدِنْ تَشْقْتِي / تِشْقْتِي / يَشْقْتِي / اللهِ «kishi uydan tashqari chiqdi» (MK.163b).

taš soʻzining [i] li variant hozirgi ayrim turkiy tillarda ham saqlangan. Jumladan, turk tilida tiš soʻzining [d]- lashgan varianti keng qoʻllanadi: «tashqari chiqdi»ni turklar dışarıya çıktı / dışarı çıktı deydi; yoki Dıš İšler Bakanlığı — «Tashqi ishlar vazirligi» degani; yoki havo yoʻllarida: «ichki yoʻllar» — ič hatlar, «tashqi yoʻllar» esa dıš hatlar boʻladi. Yana chogʻishtiring, Xorazm toponimlaridan: İčänqala — «ichki qal'a» degani; Dišanqala — «tashqi qal'a», ya'ni «shahardan tashqaridagi oʻrda».

Bir harfga biryoʻla damma va kasra belgilarining qoʻyilish holati. Bunda damma lisi soʻzning lablangan [u], [ü], [o], [ö] tovushlari bilan, kasra lisi esa [i] yoki [i] bilan oʻqilishiga ishora qiladi. Bularning misoli:

ol anï eliklädi / elüklädi (أَلُ اَنِي اَلِكُلادِي / الْكُلادِي ) – «u uni masxara qildi, mazah qildi». Buning kelasi zamon shakli va masdari: eliklär / elüklär (اَلِكُلارُ / اَلْكُلارُ), eliklämäk / elüklämäk / elüklämäk / elüklämäk / elüklämäk / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامُلامُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلامَاكُ / الْكُلْمُلامُ الْكُلْمُ الْكُلْمُلامُ الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْمُ الْكُلْمُلْكِ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكِ / الْكُلْمُلْكِ / الْكُلْمُلامِ الْكِلْمُلْكِ / الْكُلْمُلْكِ الْكِلْمُلْكِ / الْكُلْمُلْكِ / الْكُلْمُلِكِ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْكِ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُ الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلِكُ / الْكُلْمُلْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُمْلِكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْمُلْكُ / الْكُلْم

Yoki yana:

ol bu ašīγ čiwkünländi / čiwkinländi (وَفُكُنْلَنْدِي / جِفُكُنْلَنْدِي / جِفُكُنْلَنْدِي / جِفُكُنْلَنْدِي / جِفُكُنْلَنْدِي / جِفُكُنْلَنْدِي / جِفْكُنْلَنْدِي / جِفْكُنْلَنْدِي / جِفْكُنْلُنْدِي / جِفْكُنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جِفْكِنْلُنُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جُفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكِنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْكُنْلُورْ / جَفْلُلُورْ / جَفْلُورْ / جَفْلُولْ / بَعْلُولْ / بَعْلُولْ / بَعْلُولْ / بَعْلِلْلْمُ مُنْلُورْ / جَلْلْلْمُ مُلْلْلْلْلْلْلْمُ مُنْلُورْ / جَلْلْلْمُ مُنْلُورْ / جَلْلْلْمُ مُنْلُورُ / بَعْلِلْمُ مُعْلِلْمُ مُنْلُولُ / بَعْلُولْ / بُعْلُولْ / بَعْلِلْمُ مُنْلُورْ / جَلْلْلْمُ مُنْلُولُ مُ

**öŋük** / **öŋik** (أَنكُتْ / أَنكِكْ ) — «popuk; yostiqning ipaklik quloqlari, bogʻichlari» (MK.40b).  $turu\gamma$  /  $turï\gamma$  (ثُرُغ / ثُرغ / شُرغ ) — «togʻlardagi qal'a; turar joy» (MK.94a).

s**ïruq / suruq** (سِرُقْ / سُرُقْ ) — «chodirning ustuni» (MK.96b).

Matnda bir harf ustiga ostin-ustun fatḥa va damma belgilarini qoʻyish holati ham uchraydi. Masalan, tat soʻzini yozishda soʻz boshidagi  $t\bar{a}$  harfining ustiga fatḥa va damma qoʻyilgan. Bu ishora ushbu soʻzning [a] bilan ham, [u] bilan ham talaffuz qilinganini anglatadi:

tat / tut (ثَتْ / ثَتْ) – qilich va pichoqlar ustida paydo boʻladigan zang (MK.204a).

Yana bir e'tiborli jihati, ayrim oʻrinlarda muayyan bir soʻz ikkita harf bilan ham yozilgan. Masalan, qoy soʻzi tushum kelishigida kelganda  $y\bar{a}$  harfining ustiga  $n\bar{u}n$  ning nuqtasini qoʻyib, undan keyin damma belgisi qoʻyilgan. Shunga koʻra, ushbu soʻzni doy va don shakllarida oʻqish mumkin:

ol qoyuγ / qonuγ özüklädi (اُلْ قُوبُغْ / قُونُغْ أَرُكْلادِى) – «u qoʻyning oʻq tomirini kesdi» (MK.77b);

ol qoyuγ / qonuγ baturdï (اللهُ قُويُغْ / قُونُغْ بَاتُرْدِى) — «u qoʻyni bogʻlatdi» (MK.265a);

er qonu $\gamma$  / qoyu $\gamma$  soydï (اَرْ قُونُغْ / قُويُغْ سُیْدِی) – «kishi qoʻy terisini shildi» (MK.276b);

er qonu $\gamma$  / qoyu $\gamma$  sadï (اَرْ قُونُغُ / قُويُغُ سَادِى) – «kishi qoʻyni sanadi» (MK.277b).

Eski turkiy shevalarda bunday soʻzlarning ikki xil ishlatilishini Mahmud Koshgʻariyning oʻzi ham alohida ta'kidlab oʻtgan. Jumladan, *butaq* soʻziga izoh berar ekan, yozadi: *butaq / butïq* (ثَنِقُ / بُنِقُ / «butoq»; bir shevada. Bu soʻzdagi *tā* harfining *fatḥa* li oʻqiladigan turi boʻlganidek, *kasra* li oʻqiladigan turi ham bor [ya'ni *butïq* (ثَنِقُ) va *butaq* (بُنُقُ) tarzidagi talaffuzlari] (MK.95a).

Yoki yana:

sarqïyïq / sarqïnïq (سَرْقِيقٌ / سَرْقِيقٌ / سَرْقِيقٌ / سَرْقِيقٌ / سَرْقِيقٌ / سَرْقِيقٌ soʻzning nūn bilan yoziladigan sarqïnïq (سَرُقِتقٌ) shakli ham bor (MK.262a).

Mahmud Koshgʻariy oʻz davridagi turkiy tillarni ikkiga ajratadi: biri, barcha turkiy qavmlar uchun tushunarli boʻlgan, rasmiy ishlarda va yozma adabiyotda qoʻllanuvchi, oʻtmish yozma til an'analarini saqlab kelayotgan qoraxoniylar davri *yozma-adabiy tili*, buni muallif «turkcha» (ثركيّه) atamasi bilan bir qatorda «xoqoniya turkchasi» (*at-turkiyyatu-l-xāqāniyya*) deb

ham atagan edi: «Shahar oʻrtasida turuvchilar xoqoniy turkchasida (بالتُركيّة الخاقانيّة) soʻzlaydilar» deb yozadi u (ТСД.40). Muhimi shundaki, buni «turk tili» atamasining oʻrnida ishlatgan.

Olim asar davomida oʻz davri yetakchi dialektlarini (sharqiy dialektlarni) umumlashtirib «turk tili», qolganlarini esa oʻz otlari (oʻgʻuzcha, qipchoqcha va b.) bilan atagan. Lugʻatga asos qilib yozma adabiy tilda qoʻllanuvchi soʻzlar olingan. Dialektal leksika esa ana shu lugʻat qatlami tevaragida, unga chogʻishtirib boriladi (Содиков 2020,191).

Matn davomida bir harfga qoʻyilgan harakatlar soʻzning har turli talaffuzi, shevalardagi oʻziga xosligi, tovush oʻzgarishlari amal qilganini koʻrsatadi.

Shunga koʻra, eski turkiy tilning unlilar tizimida quyidagi fonetik hodisalar amal qilgan: [a] > [i] hodisasi:

aylīnč / تَالِنَجْ بُولْ) —«qingʻir-qiyshiq yoʻl, tekis boʻlmagan yoʻl». Har bir notekis narsaga ham shu soʻz qoʻllanadi (MK.40a).

atīnču / تَتْجُو النِّجُو النِّجُونَانِكُ ) —«tashlangan, otilgan narsa» (MK.40a).

adašlīg / adīšlīg (اَدَشْلِقْ / اَلِشْلِقْ ) —«sodiglik; samimiylik» (MK.43b).

 $\check{c}aydam$  /  $\check{c}iydam$  (جَيْدُمْ / جِيْدُمْ) – uyga toʻshaladigan, yomgʻirga qarshi yopinchiq qilinadigan bir turli yengil namat (MK.261b).

sarïčγa / sïrïčγa (سَرِجْعًا / سِرِجْعًا / سِرِجْعًا / سِرِجْعًا / سِرِجْعًا / wchigirtka». Unga oʻxshatilib, «zaif kishi»ga ham sarïčγa / sïrïčγa er (سَرِجْغًا / mychigirtka).

er ewdin tašīqtī / tīšīqtī (اَرْ اَقْدِن تَشِقْتِي / تِشْفَتِي / تِشْفَتِي ) — «kishi uydan tashqari chiqdi»; tašīqtī / tīšīqtī (اَتْشِقْتِي / يَشِقْتِي ) yag'mo, tuxsi, qipchoq, yabaqu va ba'zi turkman urug'lari tilidadir. Ko'pchilik turklar čīqtī (جِقْتِي ) deydilar. (Buning kelasi zamoni va masdari): tašīqar / tīšīqar (تَشْفَانُ / تِشْفَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَسْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَسْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَسْفُمُانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمُانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تِشْفُمَانُ / تَشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تَشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تَشْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تَشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تِشْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تَشْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تَسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُانُ / تُسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْمُ رَبْعُ مِسْفُلُ مِسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُلُهُ مِسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُ / تُسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُلُ مُسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُمُ مُسْفُلُهُ مِسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسُفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُلُهُ مُسْفُل

[a] > [u] hodisasi:

*uðmaq / uðmuq* (أَذْمُقُ / أَنْمُقُ / eergashuvchi; yollangan kishi» (MK.31b).

 $[\ddot{a}] > [i]$  hodisasi:

teräklik / teriklik (تَرَكَلِکُ / تِرِكِلِکُ) – «terakzor, terak oʻsadigan yer». Jarangli kāf (ya'ni [g]) bilan (بالكاف الرقيقة) tugaganda ega ma'nosida qoʻllanadi (MK.127b).

bekmäs / bekmis (بَكْمَسْ / بَكْمِسْ) – «shinni» (oʻgʻuzcha) (MK.116a).

Maqolda (shunday kelgan): *Tewäy / tewi yük kötürsä, qamïč yemä kötürür* ( تَقَيْ / يَقِي يُكُ ). Ma'nosi: «Hamma yukni ko'targan tuya cho'michni ham ko'taradi» (MK.153b). [e] > [i] hodisasi:

elänč / ilänč (اَلْنَجْ / اِلْنَجْ ) —maslahat beruvchi kishining maslahatida yanglishlik ma'lum boʻlgach, uni ayblash (MK.40a).

ewäk / iwäk er (اَقَاكُ / اِقَاكُ أَرْ) – «shoshqaloq kishi» (MK.37a).

elük / ilük (أُلُوكْ/ اِلْوكْ)— «masxara; hazil» (MK.37a).

ertä / irtä (اُرْتًا / اِرْتًا / الرِّتًا ) – «erta, tong, sahar vaqti» (MK.37b).

ketmän / kitmän (كَثْمَانْ / كِتْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كِثْمَانْ / كُثْمَانْ / كِثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمَانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُانْ / كُثْمُ لَعْلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُل

 $[e] > [\ddot{o}]$  hodisasi:

er etmäk / ötmäk sirkäkä mandï (اَرْ اَتُمَاکُ / اُتُمَاکُ / اُتُمَاکُ سِرْکَکَا مَنْدِي) — «kishi nonni sirkaga surdi, buladi» (MK.140a).

 $[e] > [\ddot{o}]$  yoki [e] //  $[\ddot{o}]$  hodisasi turkiy yozma yodgorliklarda keng uchraydi. Chogʻishtiring:  $esr\ddot{u}k$  (SD.463) //  $\ddot{o}sr\ddot{u}k$  (SD.459) – «sarxush»; yoki «Qutadgʻu bilig»da:  $etm\ddot{a}k$  – «non» (QBN.97b,5) // Navoiy asarlarida:  $\ddot{o}tm\ddot{a}k$  – «non» (NMb.37a,15). Yoki yana:  $tuz-\ddot{o}tm\ddot{a}k$  – «tuznon» (NMb.48a,24).

Mirzo Mehdixon oʻzining «Sangloh» lugʻatida urgʻulashicha, turkchada «non»ni *etmäk* yoki *ötmäk* deyilgan. Soʻzning ushbu variantlari lugʻatda shunday izohlanadi:

etmäk (اتماك) – «sukūn li tā va fatḥa li mīm bilan» (besukūn-e tā va fatḥ-e mīm) aytilgan; ötmäk (وتماك) esa «damma li alif bilan» (beḍamm-e alif) aytilgan (Sang.85a).

[i] > [e] hodisasi:

ilärsük / elärsük (الرسكث / الرسكث / ilársük / elärsük (الرسكث / الرسكث / ilő (MK.44a)

[i] > [ii] hodisasi:

böktir / böktür (بُكْتِرْ / بُكْثُر) – togʻlardagi baland-past yer (MK.115a).

[i] > [a] hodisasi:

 $m{qus}$  säqirdi / saqirdi (فُش سِقِرْدِی / سَقِرْدِی / سَقِرْدِی / سَقِرْدِی / سَقِرْدِی / «qush chugʻur-chugʻur qilib sayradi» (MK.155b);  $[\ddot{o}] > [i]$  hodisasi:

 $\ddot{o}$  "oŋik (أنځک / أنځک / أنځک) –«popuk; yostiqning ipaklik quloqlari, bogʻichlari» (MK.40b). [u] > [ $\ddot{i}$ ] hodisasi:

qusγač / qïsγač (قُسْغَاجُ / قِسْغَاجُ) – kichkina qora jonivor, kishini tishlaydi (oʻgʻuzcha) (MK.115a).

Maqolda (shunday kelgan): *Ermägükä bulït / bulut yük bolur* (اَرْمَكُوكَا بُلِتْ / بُلُتْ يُکْ بُلُورْ). Ma'nosi: «Yalqovga bulut soyasi ham yuk bo'ladi» (MK.41a).

kün tu $\gamma su\gamma$  / tu $\gamma s$ ü $\gamma$  (گونْ ثُغْسُغْ / ثُغْسِغْ / «kunchiqar; Sharq» (MK.117a).

 $o\gamma uršuq / o\gamma \ddot{i}ršuq$  (اُغُرْشُقُ / اُغِرْشُقُ ) —«urchuq»; ip yigiradigan charx dugini tutib turadigan ayrili choʻp-chalmak (MK.43a).

 $\it uyulmuq / uyulmüq$  (أُغُلِّمُقْ / أُغُلِّمُقْ / الْغُلِّمَى –ustiga toʻsin qoʻyish uchun tik turgʻazilgan yogʻoch (MK.43a).

suyayu /  $s\ddot{i}yayu$  (سُيَاغُو / سِيَاغُو ) – xoʻrozlar oyogʻidagi pix (MK.261a).

*bïldur / bĭldïr* (بِلْكِرْ / بِلْدِرْ ) – «bultur, oʻtgan yil» (MK.115a).

ewkä suqru / sïqru kirdim (اَقْكَا سُقْرُو / سِقْرُو كِرْدِمْ) – «uyga ruxsatsiz kirdim» (MK.106a). tutma / titma (تُثُمَّا / تِثْمًا / تِثْمًا / تِثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُتُمْ / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تَثْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تَعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تَعْمًا / تُعْمًا / تَعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا / تُعْمًا /

bu er-ol išiy anutyan / anityan (بُو اَرْ أَلْ اِيشِغْ اَنْتُغَانْ / اَنِتُغَانْ / اَنِتُغَانْ ) — «bu, ishga yaxshi hozirlanadigan kishidir» (MK.45a).

 $b\ddot{o}z$  čuyland $\ddot{i}$  / č $\ddot{i}$ yland $\ddot{i}$  (بُوزْ جُغُلَنْدِی / جِغُلَنْدِی / «boʻz va boshqa matolar oʻlchandi» (MK.266b).

 $[\ddot{u}] > [i]$  hodisasi:

 $men\ ani\ \ddot{u}\delta\ddot{a}rdim\ /\ i\delta\ddot{a}rdim\ /\ lécés / الأرْدِمْ / الأرْدِمْ / الأرْدِمْ / المن أنى — «men uning izidan bordim». (Buning kelasi zamon shakli va masdari): <math>\ddot{u}\delta\ddot{a}r\ddot{u}r$ -men  $/\ i\delta\ddot{a}r\ddot{u}r$ -men  $/\ i\delta\ddot{a}r\ddot{u}r$ -men (اُذَرُمَانُ / اِذَرُمَاکُ / اِذَرُمَاکُ / اِذَرُمَاکُ / اِذَرُمَاکُ / اِذَرُمَاکُ / الْمَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَلِمُ الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ الْمُحَاکِ الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ الْمُحَاکِ الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکُ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاکِ / الْمُحَاكِ / الْمُحَاكِ / الْمُحَاكِ / ا

erük / erik (اَرُکْ / اَرِکْ) – terini oshlaydigan har bir narsa; teri erüklädi / eriklädi ( نَرَى ) – «terini oshladi» (MK.24b).

" wuchburchak; uch boʻlak; uch qirrali narsa» (MK.33a). (أَجْكُلُ / أَجْكِلُ / أَجْكِلُ ) – «uchburchak; uch boʻlak; uch qirrali narsa» (MK.33a).

Lab uygʻunligining kuchsizlanishi natijasida lablangan unlilarning lablanmagan unlilarga oʻzgarishi. Misollar:

ογurluγ / ογurliγ ϊš (أُغُرْلُغْ / أُغُرْلُغْ إِيشْ) – «oʻz vaqtida, mahalida boʻlgan ish» (MK.42b).

azuqliy / azïqliy er (اَزُقُلِغْ / اَزِقُلِغْ / اَزَقُلِغْ / اَزَقُلِغْ اَرْ) — «ozigʻi bor er». Maqolda (shunday kelgan): Azuqlïy / azïqlïy aruq armas (اَزُقُلِغْ / اَزِقُلِغْ اَرُقْ اَرْمَاسُ). Ma'nosi: «Ozigʻi bor er safarda tolmaydi, charchamaydi» (MK.43a).

azuqliq / aziqliq (اَزُقْلِقُ / اَزِقْلِقُ ) — «oziqliq, ovqat» (MK.43b).

bu näŋ-ol tutčī ügülgän / ügilgän (ألْكَانْ / أَلْكَانْ / أَلْكَانْ / أَلْكَانْ ) — «bu, doim uyuladigan narsadir» (MK.45b).

Maqolda (shunday kelgan): *Tayyan yügrükün / yügrükin tilkü sewmäs* ( تَيْغَانْ يُكْرُكُنْ / يُكْرُكِنْ ). Ma'nosi: «Tulki yugurik tozini sevmaydi» (MK.261a).

Undoshlar tizimida quyidagi fonetik hodisalar kuzatiladi:

[n] > [y] hodisasi:

 $ol\ qoyu\gamma$  /  $qonu\gamma\ quyqaladi'$  (الله هُونُغْ الْحِيّ) — «u qoʻy terisini qaynoq suvda tozaladi; teri tukdan butunlay tozalandi» (MK.261a).

sarqiyiq / sarqiniq (سَرْقِنِقْ / سَرْقِنِقْ ) — «har qanday narsaning ichi». Bu soʻzning  $n\bar{u}n$  bilan sarqiniq (سَرْقِنِقْ) shakli ham bor (MK.262a).

Yuqoridagi misollardan Mahmud Koshgʻariy turkiy oʻrnaklarni berishda soʻzlarning fonetik variantlari, ularning shevalardagi talaffuz shakllariga alohida urgʻu bergani koʻrinib turibdi. Ushbu tovush hodisalarini u turli grafik vositalar, ishoratlar bilan aniq va ixcham koʻrinishda oʻz lugʻatida aks ettira olgan. Shunga koʻra, turkiy oʻrnaklarni oʻqiganda, ayniqsa, asarning ilmiy nashrlarini yaratishda ularning ikkala shakli ham e'tiborga olinmogʻi kerak.

Lugʻatchilik tarixida shunga oʻxshash holatlar uchrab turadi. Jumladan, Mirzo Mehdixon tuzgan «Sangloh» lugʻatining qoʻlyozmasida bir qator soʻzlar bir paytda ikki xil harf bilan berilgan: unda  $q\bar{a}f$  bilan tugagan soʻzlar ketidan  $\gamma ayn$  harfi ham yozib qoʻyilgan. Demak, bunday holatda soʻzning ikki xil oʻqilishiga ishora qilinayotir: balalamaq / balalamaq (خالاماق غوزلاتماق) (Sang.196b,6); buzmaq / buzmaq (بوزماق غ) (Sang.207a,9);  $bo\gamma uzlatmaq / bo\gamma uzlatmaq$  (خ) (Sang.211b,9) singari.

Hoshiyadagi kiritmalar va matn toʻliqligi masalasi. Yana bir jihati, «Devonu ligʻati-turk»ning qoʻlyozmasida koʻp oʻrinda hoshiyaga ham yonboshlatib misol va jumlalar yozib qoʻyilibdi (MK.: 15a,b, 16a, 18a, 20b, 24a, 58b, 66a, 75b, 80b, 87a, 95b, 110a, 114b, 123a, 128b, 144a,b, 147a, 152b, 160b, 161b, 165a, 171a, 173b, 183b, 186a,b, 190a, 193a, 197b, 200b, 203b, 205a, 212a, 213a,b, 214a, 215b, 217b, 222b, 274b, 289b, 292a, 295a betlarda). Bularni tasodifan tushib qolgan, ustidan oʻqish chogʻida tuzatib chiqilgan, deb boʻlmaydi. Toʻgʻri, bunday yerlari ham bor: matnda tasodifan tushib qolgan ayrim soʻzlar hoshiyaga ham chiqarib qoʻyilgan. Yoki sahifa yakuniga sigʻmay qolgan bir-ikki soʻz hoshiyaga qiyalatib yozib qoʻyilgan.

Masalan: *oyušdī* (ya'ni qovunni chaqmoqlashdi) so'zi keltirilar ekan, ma'nosi misol bilan ochiqlangan. Biroq, bu fe'lning kelasi zamon va masdar shakllari – *oyušur* va *oyušmaq* so'zlari, joy yetmagani uchun, sahifaning oxiriga qiyalatib kiritib qo'yilgan (MK.69a).

Yoki: *enüčlädi* («davoladi») fe'lining ma'nosi ochiqlangan yerda ham uning kelasi zamon va masdar shakli – *enüčlär* va *enüčlämäk* so'zlari sahifaning oxiriga qiyalatib kiritib qo'yilgan (MK.76a).

Lekin, biz soʻz yuritayotganimiz yozuvlar lugʻatning butun boshli soʻz-maqolalari yoki yirik jumlalardir. Ularni yoʻl-yoʻlakay unutib qoldirib, keyin qoʻshib qoʻyiluvi mumkin emas.

Masalan: To'rt harfli fe'llar bobida o'rtasi va oxiri *sukūn* li bo'lgan so'zlar bo'limida *ettürdi* fe'li keltirilgan. Uning bir ma'nosiga shunday misol berilgan: *ol meniŋ išim ettürdi* deydilar, «u mening ishimni tuzatishga buyurdi» degani. Muhimi shundaki, ushbu so'zning boshqa bir ma'nosiga keltirilgan misol hoshiyaga bitilib, belgi bilan yuqoridagi matnga ulab qo'yilgan.

Mana oʻsha misol: *ol etük ettürdi* deydilar, «u maxsini, etikni va boshqa narsalarni yamashga buyurdi» degani. (Buning kelasi zamon shakli va masdari): *ettürür ettürmäk* (MK.58b).

Yoki: besh harflilarning *muḍā'af* bobida *iglāldi* («ogʻridi, kasallandi»), *emlāldi* («emlandi, davolandi») soʻz-maqolalari keltirilgan. Biroq *imlāldi* soʻz-maqolasi hoshiyaga yozilib, belgi bilan ularning yakuniga kiritib qoʻyilgan. Mana oʻsha soʻz-maqola:

*kiši imläldi* deydilar, bu «kishi koʻz qiri va boshqa harakat bilan imlandi» deganidir. (Buning kelasi zamoni va masdari): *imlälür, imlälmäk* (MK.75b).

Buning singari qoʻshimcha matnlar keyinchalik boshqa olimlar tarafidan toʻldirilgan deb ham boʻlmaydi: tili, xat uslubi bir. Demak, hoshiyadagi yozuvlarni kotibning oʻzi keyinchalik asarning boshqa bir qoʻlyozmasidan olib toʻldirgani oydinlashadi.

Taxminimizcha, kotib ushbu qoʻlyozmani koʻchirish jarayonida uning ikki qoʻlyozma nusxasiga tayangan koʻrinadi. Boshda u asarni bir qoʻlyozma boʻyicha toʻliq koʻchirib chiqqan. Qoʻlyozmani koʻchirib tugatgach, uning qoʻliga asarning boshqa bir eski va burungiga qaraganda toʻliqroq nucxasi tushib qolgan. Bu nusxa, harqalay, uning oʻzi asar yakunida ta'kidlaganidek, lugʻat egasi oʻz qoʻli bilan tuzgan ilkin qoʻlyozma boʻluvi kerak. Kotib ana shu ilkin qoʻlyozmaga tayanib, oʻzi koʻchirgan matn ustidan qayta koʻrib, burungisida uchramagan, tushib qolgan oʻrinlarni ana shu yangi topilgan nusxadan olib, hoshiyalarga yozib chiqqan (ДЛТ.9; ТСД.15—16). Hatto, bir harfga qoʻyilgan ikki xil diakritik belgini ham koʻproq oʻsha, oʻzi ta'kidlagan, muallif nusxasiga tayanib qoʻyib chiqqan boʻluvi ham mumkin. Bular masalaning bir tarafi.

Yuqorida aytilgan mulohazalar boshqa bir toʻxtamga ham olib keladi. Kotib Muhammad bin-Abu Bakr Damashqiy foydalangan ikkita qoʻlyozmani asarning ikki xil varianti desa ham boʻladi. Damashqiy koʻchirgan qoʻlyozmaga kiritilgan qoʻshimcha jumlalarga (bu oʻrinda hoshiyaga bitilgan matnlar koʻzda tutilayotir) qaraganda, ularning orasida farq bor. Chamasi, muallif asarni yozib tugatgach, undan nusxalar koʻchirilgan. Oradan bir muddat oʻtib, asarni toʻldirish, matnga qoʻshimchalar kiritishga ehtiyoj tugʻilgan. Natijada asarning yangi bir varianti ham yuzaga kelgan chogʻi. Mahmud Koshgʻariy oʻz qoʻli bilan yozgan qoʻlyozma ularning toʻligʻi va qayta ishlangan varianti edi. Damashqiy ham ana shu nusxadan olib, oʻzi koʻchirgan matniga qoʻshimchalar kiritgan. Shunday qilib, «Devonu lugʻati-t-turk»ning fanga taniqli, hozircha yolgʻiz sanalayotgan ishonchli qoʻlyozmasi yaratildi.

**Tuganchi.** Mahmud Koshgʻariy turkiy fonetika va fonologiyaning oʻtkir bilimdoni, oʻz davrining buyuk fonetistlaridan edi. U arab xatini turkiy tilga birinchilardan boʻlib tatbiq etgan, arab xati asosidagi turkiy yozuvning imlo qoidalarini ishlab chiqqan, uning ilmiy asoslarini bayon etgan olim. Mahmud Koshgʻariy tarafidan ishlab chiqilgan va amaliyotga joriy qilingan yozuv prinsiplari yuzyillar osha to XX yuzyilning boshlariga qadar aytarli oʻzgarishsiz ishlatildi. Turkiy tillar tarixida toʻqqiz asrdan ortiqroq davr mobaynida yaratilgan arab yozuvi asosidagi matnchilik amaliyoti ana shu an'anaga suyangan.

Qadimgi xalq maqollari, xalq dostonlari va qoʻshiqlaridan olingan uzindilar, iboralar, koʻplab misollar, shuningdek, sheva materiallari asar uchun manba boʻlib xizmat qilgan. Ishda soʻz ma'nosini ochiqlash maqsadida tarixiy va etnografik ma'lumotlar, soʻz bilan bogʻliq rivoyatlar ham keltiriladi.

Yana bir jihati, «Devonu lugʻati-t-turk»da turkiy soʻzlar, oʻrni bilan, fonetik va fonologik, leksik-semantik, morfologik, stilistik, ba'zan etimologik jihatdan ham tahlil etilgan. Buning singari xususiyatiga koʻra oʻtmishda yaratilgan lugʻatlar orasida turkshunoslikdagina emas, butun sharq leksikografiyasi, lugʻatshunosligida unga tenglashadigani topilmaydi.

«Devonu lugʻati-t-turk» qoʻlyozmasida ayrim oʻrinlarda muayyan harf ustiga va ostiga biryoʻla ikki xil harakat belgisi: *fatḥa* va *kasra* yoki *ḍamma* va *kasra* qoʻyib ketilgani, hatto bir soʻzning oʻzi biryoʻla ikki xil harf bilan yozilgani bejiz emas. Ushbu soʻzlar ikki xil talaffuz qilingan; muallif soʻzning yozma adabiy tildagi koʻrinishi bilan bir qatorda, uning boshqa bir talaffuzi, shevalardagi fonetik variantini ham koʻzda tutgan. Matnda bir paytda turli harakatlar birga ishlatilganining sababi ham shunda. Qoʻlyozmani koʻchirish chogʻida kotib ham yanglishgan emas. Matn qunt bilan koʻchirilgan, bilimli va malakali xattotning ishi bu. Aftidan, bitigchi asarni koʻchirish jarayonida turkiy oʻrnaklarni qayta-qayta koʻrib chiqqan koʻrinadi; matnda tuzatish kiritilgan oʻrinlar ham bor.

Fikrimizcha, kotib ushbu qoʻlyozmani koʻchirishda asarning ikki qoʻlyozma nusxasiga tayangan. Boshda u asarni bir qoʻlyozmadan olib, toʻliq koʻchirib chiqqan. Qoʻlyozmani koʻchirib boʻlgach, uning qoʻliga asarning boshqa bir eski, burungisiga qaraganda toʻliqroq nusxasi kelib tushgan. Bitigchi ana shu nusxaga tayanib, oʻzi koʻchirgan matn ustidan qayta koʻrib, burungisida uchramagan, tushib qolgan oʻrinlarni ana shu nusxadan olib, hoshiyalarga yozib chiqqan koʻrinadi. Shuning oʻzidanoq asarning bizgacha yetib kelmagan yana ikki nusxasi boʻlgani ayon; hozir fanga tanilgan toʻliq qoʻlyozma esa uning uchinchi nusxasidir. Bulardan tashqari, asarning yana qancha nusxasi boʻlgani biz uchun yashirin. Lekin ochiq ayta olamizki, Mahmud Koshgʻariyning «Devonu lugʻati-t-turk» asari ilk va oʻrta asrlar tilshunosligida dovrugʻ qozongan va uning qoʻlyozmalari ham keng tarqalgan edi.

Asar fanga ma'lum boʻlgandan buyon, oʻtgan yuzyil oraligʻida tekstologiyada, xususan, uning oʻgirma nashrlarini yaratish borasida oʻzgarishlar, siljishlar yuz berdi. Asarning ilk nashlari bilan hozirgilari oʻrtasida sezilarli farq bor: matn bir, lekin unga yondashuv prinsiplari turlicha; keyingilarida turkologiyada erishilgan soʻnggi yutuqlar, bilim kishilarining asar tili, qoraxoniylar davri yozma adabiy tili va shevalariga boʻlgan yangicha yondashuvlarini kuzatish mumkin. Nashrlar borgan sayin oʻsha davr tilini oʻzida aniqroq aks ettira boshladi. Asardagi turkcha matnlarni transkripsiya yoki transliteratsiyaga oʻgirish, soʻzlar va jumlalar ma'nosini ochiqlash, maqol va she'riy uzindilarni talqin qilish borasida oʻziga xos qarashlar, yangi-yangi talqinlar yuzaga chiqmoqda. Kezi kelganda, devon tekstologiyasi borasidagi ishlar ham mukammallasha borayotganini ham tan olmoq kerak.

#### Foydalanilgan yozma manbalar va ilmiy asarlar:

- 1. MK Kaşgarlı Mahmud. Dīvānü Lūgati't-Türk. Tıpkıbasım / Facsimile. Ankara, 1990.
- 2. *DLT Kâşgarlı Mahnud.* Dîvânu Lugâti't-Türk. Giriş Metin Çeviri Notlar Dizin. Hazırlayanlar: A.B. Ercilasun Z. Akkoyunlu. Ankara, 2014.
- 3. ДЛТ Маҳмуд Кошгарий. Девону луғати-т-турк [Туркий сўзлар девони]. Нашрга тайёрловчи Қ. Содиков. Тошкент, 2017.
- 4. TCД Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони [Dīvānu luγāti-t-türk]. Нашрга тайёрловчи Қ. Содиқов. Истанбул, 2021.
- 5. *QBN* «Qutadgʻu bilig»ning Namangan (Fargʻona) nusxasi: Oʻzbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasining Sharqshunoslik instituti, 1809 koʻrsatkichli qoʻlyozma. *Yusuf Has Hacib*. Kutadgu Bilig. B. Fergana Nüshası (Tıpkıbasım). Ankara, 2015.

- 6. NMb «Nasoyimu-l-muhabbat»: Fransiya Milliy kutubxonasida saqlanayotgan Suppl. Turc. 316/1513 koʻrsatkichli Navoiy kulliyotida (22b–154a).
- 7. Sang. Mirzo Mehdixonning «Sangloh» lugʻati qoʻlyozmasi: Fransiya Milliy kutubxonasi: Suppl.Turc.1000.
- 8. *SD* Mevlâna Sekkâkî divanı. Hazırlayan K. Eraslan. Ankara, 1999.
- 9. Coduқов 2020 Coduқов Қ. Эски ўзбек ёзма адабий тили. Тошкент, 2020.

## "DEVONU LUGʻOTIT TURK"DA QORAXONIYLAR DAVRI SAVDO-MOLIYA ISTILOHLARI TIZIMINING AKS ETISHI

#### Hamidulla Dadaboyev

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti professori, filologiya fanlari doktori

E-mail: h\_dadaboyev@mail.ru ORCID: 0000-0002-6298-2965

Annotatsiya: Qoraxoniylar saltanatida iqtisodiy munosabatlarning yuqori darajaga chiqqani qiyosiy-tarixiy tilshunoslik va turkiyshunoslikka asos solgan Mahmud Koshgʻariyning koʻp yillik mehnati evaziga dunyo yuzini koʻrgan "Devonu lugʻotit turk"da yaqqol namoyon boʻlgan. Moliya va iqtisod sohasida qoʻllanishda boʻlgan istilohlarni izohlash asnosida lugʻat tuzuvchi XI-XII asrlarda shakllangan ilk eski turkiy tilda soha terminologiyasining rangbarangligi, asosan, oʻz qatlamdan iborat boʻlganligini koʻrsatgan. Lugʻatda keltirilgan moliyasavdo istilohlarining keyingi davrlarda ishlatilishda qolgani, ularning mustahkam poydevorga qurilganini dalillaydi.

Kalit soʻzlar: savdo-moliya, terminologiya, eski turkiy til, ma'no-sema, fonetik shakl, istiloh, yasama, derivat, eski oʻzbek adabiy tili.

#### ОТРАЖЕНИЕ СИСТЕМЫ ТОРГОВО-ФИНАНСОВЫХ ТЕРМИНОВ КАРАХАНИДСКОГО ПЕРИОДА В «ДИВАНУ ЛУГАТИТ ТУРК»

Аннотация. Высокий уровень экономических связей в Караханидском государстве ярко отражён в многолетнем кровопотливом труде «Дивану лугатит турк» Махмуда Кашгари — основателя сравнительно-исторического языкознания и тюркологии. В ходе толкования терминов в области финансов и экономики создатель словаря удостоверяется в разнообразии терминологии этой области, основа которой состоит из исконно тюркского пласта, сформировавшегося в XI-XII вв. Употребление терминов финансов и торговли, упомянутых в словаре, и в более поздние периоды, свидетельствует о незыблемом фундаменте данной терминологической системы.

**Ключевые слова:** торговля и финансы, терминология, старотюркский язык, значение-сема, фонетическая форма, термин, производное, дериват, староузбекский литературный язык.

## REFLECTION OF TRADE AND FINANCIAL TERMS FROM THE KARAKHANID PERIOD IN THE "DEVONU LUGOTIT TURK"

**Abstract.** The high level of economic ties in the Karakhanid Kingdom was clearly demonstrated in the "Devonu lugotit turk" published thanks to the long-term work of Mahmud Koshgari, the founder of comparative-historical linguistics and Turkology. In the course of interpreting the terms used in the field of finance and economics, the creator of the dictionary revealed that the diversity of terminology in this area mainly consists of its own layer in the primary ancient Turkic language, formed in the 11th-12th centuries. The fact that the financial and trade terms mentioned in the dictionary came into use in later periods proves that they were built on a solid foundation.

**Keywords:** trade and finance, terminology, Old Turkic language, meaning, phonetic form, term, construction, derivative, Old Uzbek literary language.

#### DÎVÂNU LUGÂTI'T-TÜRK'TE KARAHANLILAR DÖNEMI TİCARİ-İKTİSADİ ISTILAHATLAR SİSTEMİNİN YANSIMASI

Özet: Karahanlılardaki ekonomik ilişkiler yüksek bir seviyeye ulaştı ve bu karşılaştırmalıtarihsel dil bilimi ve Türkoloji araştırmalarının temelini atmış Kâşgarlı Mahmut'un uzun süreli çalışmaları sayesinde yayınlanan "Dîvânu Lugâti't-Türk" adlı eserinde açıkça ortaya konmuştur. Sözlük yazarı, maliye ve ekonomi alanında kullanılan inkılâpları anlatırken, XI-XII. yüzyıllarda oluşan eski Türk dilindeki alan terminolojisinin çeşitliliğinin esas olarak kendi katmanından oluştuğunu göstermiştir. Sözlükte adı geçen mali ve ticari terimlerin daha sonraki dönemlerde kullanılmaya başlanması, bunların sağlam bir temel üzerine inşa edildiğini kanıtlamaktadır.

**Anahtar Kelimeler:** Ticaret-finans, terminoloji, eski Türk dili, anlam-semantik, fonetik şekil, terim, eski Özbek edebî dili.

Kirish. Qoraxoniylar saltanatida savdo-sotiq sohasi muhim ahamiyat kasb etgani davr manbalari, xususan, Yusuf Xos Hojibning "Qutadgʻu bilig" pandnomasi hamda Mahmud Koshgʻariyning "Turkiy soʻzlar devoni" matnida qayd etilgan ashyoviy materiallarda yaqqol namoyon boʻlgan (7.82102). Savdo-sotiq munosabatlarining shakllanishi va rivojlanishi tijoratga oid meyorlarning qaror topishini ta'minladi. Shaharlarning kengayishi va taraqqiy etishi natijasida bozor faollashgan, turli-tuman tovap va mahsulotlarni sotish va olish bilan shugʻullanuvchi savdogarlarning iqtisodiy-moliyaviy munosabatlardagi oʻrni sezilarli tus olgan, xalqaro oldi-sotdi ishlari yoʻlga qoʻyilgan. Sharq va Gʻarb davlatlaridan tijorat maqsadida kelgan tojirlar kundalik turmush uchun zarur mahsulotlar bilan savdo qilishgan.

Mahalliy zodagonlar va mulkdorlarning maishiy hayot tarzida chetdan keltirilgan tovarlar muayyan ahamiyatga ega boʻlgan. Ayni chogʻda, Kunchiqar va Kunbotar yoʻnalishida harakat qilgan savdogarlar xonlikda tayyorlangan tovar va mollarni oʻz yurtlariga eltib, sotish bilan mashgʻul boʻlishgan.

Ijtimoiy-iqtisodiy sohaga xos bunday ijobiy jarayon, umuman, iqtisodiy, xususan, savdomoliya sohasiga doir istilohlar tizimining yuzaga kelishi va rivojlanishiga jiddiy ta'sir oʻtkazgan.

Kunimizdan 950 yil oldin qashqarlik Mahmudning uzoq yillik mashaqqatli mehnati evaziga dunyo yuzini koʻrgan, ensiklopedik xarakterdagi lugʻatda Yusuf Xos Hojibning "Qutadgʻu bilig" pandnomasidek, savdo-moliya tushunchalarini qamrab olgan va izohlangan oʻz qatlamdan iborat leksik-semantik guruh alohida ajralib turadi.

Lugʻatda ma'no-mazmuni ochib berilgan savdo-moliya terminologiyasini quyidagi besh, ya'ni 1) savdo karvoni; 2) turfa savdo va moliya munosabatlari; 3) olti-sotdi sohasida faoliyat yurituvchi kishilar; 4) savdo tashkilotlari, oʻrinlari; 5) pul birliklari, toʻlov, muomala turlarini anglatuvchi mavzuiy guruhlarga boʻlgan holda tadqiq etish zarurligini koʻrsatgan. Tabiiy, ushbu maqolada yuqorida zikr yuritilgan mavzu guruhlariga xos istilohlar toʻgʻrisida batafsil mulohaza yuritishning imkoni yoʻqligidan kelib chiqib, ularning ayrimlarigagina toʻxtalishni maqsadga muvofiq sanadik.

XI-XVI yuzyil eski turkiy til obidalarida "savdo karvoni" ma'nosi **arqïš, karván** va **qáfila** istilohlari yordamida ifodalangan. Tub turkcha **arqïš** istilohi birinchi bor Kulteginga bagʻishlangan qadimgi turkiy Oʻrxun bitigida **arqïš terkiš** juft soʻzi tarkibida koʻzga tashlanadi

(10.KTm8). Turfon hamda uygʻur huquqiy hujjatlari matnida **arqïš** "chopar, jarchi" ma'nosida ishlatilgan (8,54). Mahmud Koshgʻariy lugʻatida "savdo karvoni" semasidagi **arqïš** qatori: *Yïraq yer savïn arqïš keldürür* —Karvon yiroq yurtlardan mujda keltiradi (11.I,122), "chopar, jarchi" ma'nosini bildirgan shakldoshi ham oʻrin olgan: *Anïn arqïšï keldi* —Uning chopari keldi (11.I,122). Lugʻat tuzuvchisining ta'kidlashicha, ushbu istiloh shuningdek, "xabar, jar'ni ham ifodalagan (11.I,123). Yusuf Xos Hojibning masnaviysida **arqïš** istilohi faqat "karvon" ma'nosida qoʻllangani kuzatiladi: *Ajun tezginigli Xïtay arqïšī* - Dunyo boʻylab kezib yuruvchi Xitoy (savdo) karvoni (20,206b12). Ushbu istiloh XVI yuzyil manbasi "Qisasi Rabgʻuziy" matnida ham qoʻllanishda qolib "karvon" ma'nosini ifodalashda davom etgan: *Qamuğ qurayšlar anïn arqïšī birlä barur erdilär* (12.186v15). Boshqa eski turkiy til yodgorliklarida bu asl turkiy istiloh uchramaydi. U Alisher Navoiy, uning salaflari va izdoshlari asarlarida ham yoʻq. V.Radlovning e'tiroficha, eski oʻzbek tilida **argïš** istilohi "karvon" hamda "yer mahsulotlari bilan savdo qilish" ma'nolarini anglatgan (13.I,301-302). Keyingi yuzyilliklarda sof turkcha istilohning eski oʻzbek adabiy tilida favqulodda sust qoʻllanishini forscha-tojikcha **karván** va arabcha **qáfila** oʻzlashmalarining faollashuvi omili bilan izohlash mumkin.

"Savdo-sotiq, sotuv, tijorat" ma'nosi Mahmud Koshgʻariy lugʻatida **satïğ** ( < *sat*= sotmoq) yasamasi yordamida ifodalangan (11. I,355). Istiloh boshqa eski turkiy til manbalari, chunonchi "Qutadgʻu bilig": *Satïğda onay bolsa qïlqï köni* – Agar tijoratda rost, hulqda odil boʻlsa (20.105a I) , "Tafsir": *Satīği ezgü bolğay* – Ularning savdosi yaxshi boʻladi (4.83a13), **satuq** // **satux** shakllari esa "savdo-sotiq, tijorat" ma'nosida "Codex Cumanicus"da qoʻllangan (5.21,16-18).

"Kirim, tushum, foyda, daromad" ma'nosi lugʻatda asl turkcha **asïğ** istilohi bilan ifodalangan: *Iš yarağinda sart asïğinda* - Ishga omad-sotuvchiga kirim (foyda) (11.III,13). Ilk marta Turfon matnlarida qayd etiladigan bu birlik "Qutadgʻu bilig": *Yīl ay kūn tūgäsä asīğ yumdadur* — Yil, oy, haftada (savdogar) kirim (foyda)ni yigʻadi (20,111b3), "Tafsir" (4.38,7), "Tarjumon" (17.28-2) singari XI-XIV asr manbalari, Alisher Navoiy asarlari soʻz boyligida (1.I,125) keng qoʻllangan. Istilohning "foiz" semasida ishlatilgani faqat Uygʻur huquqiy hujjatllarida koʻzga tashlanadi (8.60). Zamaxshariyning "Muqaddimat ul-adab" lugʻatida istilohning **asïq** fonetik shakli "foyda, kirim, tushum" semasida voqelangan (14.982).

**Kir**= fe'lidan –(i)**m** affiksi ishtirokida yuzaga chiqqan **kirim** yasama termini "foyda, daromad, tushum" ma'nosida ilk marta aynan Mahmud Koshgʻariy lugʻati (11.I,351) hamda "Qutadgʻu bilig''da qayd etilgani diqqatga sazovor: *Kiriškä yarasi čiqiš qil yaqin* - Foydaga yarasha harajat qil (20.164b5). Mazkur istilohning keyingi davr yodgorliklari, xususan, Alisher Navoiy salaflari, Bobur, Muhammad Solih, Abulgʻozi, Ogahiy kabi izdoshlari asarlarida ishlatilmagani taajjubli. Zero, hozirgi oʻzbek moliya terminologiyasida **kirim** "foyda, tushum, daromad" ma'nosida faol qoʻllanayotgani yangilik emas.

Sof turkcha **čiqiš** (< **čiq**=) derivati "ziyon, chiqim" ma'nosida ilk bor "Qutadg'u bilig" so'z xazinasida qayd etilgan: *Čiqiš bolsa terkin kiriškä baqin* - Chiqim bo'lishi zahoti kirimga boq (20.164b5). Ushbu moliya istilohi Mahmud Koshg'ariy lug'atida teskari, ya'ni "foyda, naf" ma'nosida izohlangan: *Ol ištä čiqiš yoq* – U ishdan foyda yo'q (11.I,349). **Čiqiš** yasamasi savdosotiqda qo'llanadigan ma'noda o'zga obidalarda uchramaydi. Hozirgi o'zbek moliya sohasiga oid "ziyon" semasi **ciqim** termini bilan ifodalanmoqda.

Asl turkcha *ötünč* yasamasi moliya sohasi istilohi sifatida birinchi marta Mahmud Koshgʻariy lugʻatida qayd etilib, "suda, zayom, qarz" ma'nosini ifodalashi ta'kidlangan: *Men anar yarmaq ötünč berdim*- Men unga pulni qarzga berdim (11.I, 151). ötün= "iltimos qilmoq, oʻtinmoq" fe'lidan -č qoʻshimchasi bilan hosil qilingan *ötünč* soʻzi qadimgi turkiy run bitiglaridan

Toʻnyuquq yodgorligida "iltimos, oʻtunch" ma'nosida ishlatilgan (10.Toʻn,15). "Muqaddimat uladab" da "qarz, zayom" ma'nosidagi istiloh *öntüč* fonetik shaklida kuzatiladi: *öntüč aldī andīn yarmaqlarnī* — Undan qarzga pul oldi (14.594). Eski oʻzbek adabiy tilida *ötünč* yasamasining 1) "iltimos, oʻtinch hamda 2) qarz, zayom ma'nosida qoʻllanishda boʻlgani V. Radlov tomonidan e'tirof etilgan (13. I, 1266). Hozirgi oʻzbek adabiy tilida **oʻtunch** "iltimos" ma'nosini ifodalamoqda (2.II,518), lekin moliya terminologiyasida ishlatilmaydi. Uning oʻrnini **qarz, suda, zayom** terminlari egallagan.

"Qaytarib olinadigan qarz" ma'nosini ifodalashda ajdodlar **al**= fe'lidan – (**i**)**m** affiksi ishtirokida yuzaga chiqqan **alïm** istilohidan istifoda etishganini Mahmud Koshgʻariy lugʻatidagi ashyoviy misol tasdiqlaydi: *Ol anïn alïmïn ötädi*- U uning qarzini berdi (yopdi) (11.III,268). "Qutadgʻu bilig" matnida ushbu yasama istiloh "kirim, foyda, daromad" ma'nosini kasb etgan: *Qayusï berim—teg qayusï alïm* – Ulardan biri chiqimdek, boshqasi kirim singari (20. 18a10). Hozirgi qipchoq tillarida **alïm** leksemasi "oʻlpon, soliq; pora; qabul; usul; qudrat, kuch" ma'nolarini ifodalashi "Turkiy tillarning etimologik lugʻati''da ta'kidlangan (16. I, 128).

Ber= "bermoq, hadya etmoq" fe'l-leksemasidan (-i)m qoʻshimchasi bilan yasalgan berim istilohi "toʻlov, qarz" ma'nosida uygʻur, yuridik hujjatlari (8. 96), "Qutadgʻu bilig" (20. 303), shuningdek, "Devon"da ishlatilgan (11.I,382). "Qutadgʻu bilig" matnida qoʻllangan va "qarzlar boʻyicha hisob-kitoblar" ma'nosini bildirilgan alim berim juft soʻzi Mahmud Koshgʻariy tomonidan ham chetlab oʻtilmagan: Alim berimni satğadi-Soliqni toʻlash boʻyicha hisob-kitobni amalga oshirdi (11.III,302). Uygʻur yuridik xujjatlarida oʻrganilayotgan istiloh berim alim shaklida yuqorida zikr etilgan semada ishlatilgan (8. 86). Tahlilga tortilgan har ikki istiloh eski oʻzbek adabiy tili va hozirgi oʻzbek moliya terminlari tizimida kuzatilmaydi. Jonli soʻzlashuvda tez-tez istefoda etiluvchi oldi berdi, olish berish juft soʻzlari alim berim istilohi zaminida shakllangani aniq. Qirgʻiz tilida berim soʻzi "pora" ma'nosini anglatishi V.Radlov lugʻatida urgʻulangan (13. IV, 1601).

**Bergü** (< **ber**= bermoq, topshirmoq) istilohi "Devon"da "qarz" ma'nosida qo'llangan: *Anïŋ meŋä bir at bergüsi bar*- U mendan bitta ot qarz (I,403). Qadimgi turkiy lugʻat tuzuvchilari ushbu soʻzni "hadya" tarzida izohlashgan (8.95). Alisher Navoiy asarlari soʻz boyligida aks etgan **alğu bergü** juft soʻzi "oʻzaro ayirbosh" ma'nosida ishlatilgan (1. I, 271).

Tar istilohi "mukofot, sovrin, tuhfa" (11.III,162) hamda "Yollanma mehnat, yollanma ish" (11.III,226) ma'nolarini ifodalashda qo'l kelgani Mahmud Koshgʻariy lugʻatida ta'kidlangan. "Qutadgʻu bilig" pandnomasi matnida ayni ma'noni bildirgan. Zamaxshariy lugʻatida ter "yollanma; maosh, oylik ish haqi" semasida uchraydi. Ushbu birlik alğuči yasamasi bilan birikib, (ter alğuči) "yollovchi" ma'nosini anglatgan (14.1025). "Nahj ul-farodis" matnida tar "xizmat"(18.174b9) "Qisasi Rabgʻuziy"da esa "yollanma xizmat" (12.186v9) hamda "xizmat uchun toʻlov" (12.191r7) ma'nolarini ifodalagan. "At-tuhfa"da "omonat" ma'nosini anglatish uchun tusnaq (9.16b4), tutsaq (9.16bM) va tutu (9.16b4) derivatlari qoʻllangan. Soʻnggi istiloh "omonat" ma'nosida "Tarjumon"da (17.36-20) ham uchraydi. V.Radlovning guvohlik berishicha, tusnax "omonat" ma'nosida qaraimlar tilida mavjud (13.III,1501). Turkiya turkchasida tutu leksemasi 1) "bahs"; 2) "saqlash va omonatga topshirilgan buyum" ma'nolarida qoʻllangan (13.III,1482).

Qoraxoniylar davri eski turkiy tilda "tojir, savdogar" ma'nosini ifodalashda asosan **satiğči** istilohi xizmat qilganini Yusuf Xos Hojib pandnomasi misolida ta'kidlash mumkin: *Satiğči keräk bilsä türlüg satiğ* — Savdogar (tojir) savdo (tijorat)ning turlarini bilishi lozim (20.105a11). Zamaxshariy lugʻati hamda "Nahj ul-farodis"da ushbu istiloh **satğucï** shaklida qoʻllangani

kuzatiladi (18.186a6). Istilohning ayni shakli Alisher Navoiy asarlarida ham aksini topgan (1.III,106) boʻlib, hozirgi oʻzbek adabiy tilida **sotuvchi** tarzida ishlatilmoqda. Shu oʻrinda, tahlilga tortilgan asl turkcha derivatning Mahmud Koshgʻariy luqʻatidan joy olmaganligini e'tirof etish lozim.

"Devon"da "sherik, do'st" ma'nosi tub turkcha **ortaq** yasamasi yordamida anglashilgan: Ortag erdän artug almas – Sherik sherikdan ortigcha olmaydi (11.I,125). Motivlangan istiloh Zamaxshariy lugʻati (14.517;789) va "Tafsir"da ishlatilgan: Barmu anlarğa ortaqlar? –Ularning sheriklari bormi? (4.10b18), XIV asr Xorazm manbalari (18.II,72) hamda arab tilida bitilgan filologik risolalar matnida "ishtirokchi, oʻrtoq' (17.32-11; 15.11) semasida koʻzga tashlanadi. V.Bartold ortaq "muayyan shirkat (kompaniya)", muayyan ish, yumush ishtirokchisi" ma'nosi bilah arabcha **šarik** istilohiga mos kelishini alohida ta'kidlagan. Dastlab "do'st, birodar" ma'nosini ahglatgan ortaq leksemasi keyinchalik "savdogar, tojir" semasini bildirish vazifasini bajargan. Ushbu jihat savdo-sotiq qiluvchi kishilarning yuqori darajada shakllantirilgan tashkilotga uyushgani, birlashganidan dalolat beradi (3.700). Oltin Oʻrda va Xulagular saltanatida savdo bilan band bo'lgan tojirlar sharq manbalarida ortaq deb atalgan. To'xtamishxonning Polsha qiroli Yagayloga yoʻllagan yorligʻida **ortaq** istilohi "sherik (kompanon)"ni ifodalagan: Burunği yosunča bázirgán ortaglarin daği yürüssünlär – Yana oldingi qoidaga binoan tojir va sheriklaring oʻzaro borish-kelish qilsinlar (20). Eski oʻzbek moliya terminologiyasida **ortaq** "doʻst, sherik" semasiga nisbatan faol ishlatilgan (1.III,613). **Orta** "o'rta, markaz" so'zidan yasalgan **ortaq** derivati hozirgi oʻzbek adabiy tilida moliya-iqtisod termini sifatida qoʻllanmasa-da, uning birlamchi semasi "O'rtoqlik uyushmasi", "O'rtoq konfet fabrikasi" singari birikmalarda saqlanib qolgan.

Sanskrit tilidan oʻta erta oʻzlashgan **sart** istilohi savdo-moliya terminlari tizimida "savdogar, savdo-sotiq qiluvchi, tijoratchi" ma'nosida ilk bor qoraxoniylar davri eski turkiy til obidalarida qayd etilgan. Mahmud Koshgʻariy lugʻatida quyidagi maqol mavjid: *Sart aziği ariğ bolsa yolda yer* — Tojirning yemishi sof (halol) boʻlsa, yoʻlda tanavvul qiladi (11.I,328). Yusuf Xos Hojib masnaviysida **sartlar baši** izofasi "savdogar yetakchisi, tojirlar boshligʻi" ma'nosini anglatgan: *Nekü ter ešit emdi sartlar baši*- Eshit, endi tojirlar boshligʻi nima deydi (20,206b12). "At-tuhfa"da sart "omma, avom"ni ifodalab, yangi ma'no kasb etgan. V.Bartoldning ta'kidlashicha, **sart** leksemasi "savdogar, tojir" ma'nosi bilan turkiy xalqlar tiliga Hindistondan kirib kelgan va XI yuzyilda faqat "savdogar, tijoratchi" semasida ishlatilgan. Keyingi asrlarda **sart** turkiy hamda moʻgʻul tillarida etnik ma'no kasb etib, turkiylar tomonidan savdogarlar sifatida qaralgan oʻrtaosiyolik eroniylarga nisbatan qoʻllangan (3.48).

XIII yuzyilda Moʻgʻulistonda **sart** oʻzlashmasi zaminida voqelangan **sartak** hamda **sartaul** soʻzlari "tojik" va "musulmon" ma'nolarida iste'molda boʻlgan. Moʻgʻullar **sartak** soʻzi bilan hafaqat eronliklar, shuningdek, turk-musulmonlarni ham atashgan (6.131). XVI asr boshida saltanat sahnasiga kelgan Shayboniylar Movarounnahrda yashovchi barcha oʻtroq aholini, u turkiy boʻladimi yoki eroniy **sart** deyishgan. Keyinchalik *sart* leksemasi adabiyotda "shaharlik" yoxud "turk tilida gaplashuvchi qishloq kishisi" ma'nosi bilan oʻz ona tilini saqlab qolgan tojik millati vakillariga nisban ishlatilgan (3.197).

XI-XII yuzyillarda Oʻrta Osiyo bozorlarida turfa tovar va mollar sotish bilan mashgʻul sotuvchilar faoliyat yuritgani ayni haqiqat. Bu xususda davr manbalaridan yetarli ma'lumotlar oʻrin olgan. Garchi Mahmud Koshgʻariy lugʻatida sof tukcha **satqučï** istilohi qayd etilmasa-da, biroq ushbu yasamaning "sotuvchi" semasida keng qamrovda qoʻllanishda boʻlganini Zamaxshariyning lugʻatida izohlangan quyidagi ashyoviy materiallar toʻliq tasdiqlaydi: **yïğač satqučï** (17); **otun satqučï** (63); **yaš ot satqučï** (59): **kömür satqučï** (199); **ištan bağï satqučï** 

(231); tüz satqučī (38); ip satqucī (196): munčaq satqučī (38); mamuq satqučī (205); čağīr satqučī (205); buğday satqučī (53); daru satqučī (39); xalva satqučī (223); balīq satqučī (47); yemiš (xoʻl meva) satqučī (216); üzüm širäsini satqučī (216); sabun satqučī (219); saqsïq (idish) satquci (105); sirčä(oyna)satqučī (105); sirka satqučī (225); süt satqučī (225); šorba satqučī (220). "Muqaddimat ul-adab" da zikr etilgan birikmalarning deyarli barchasi hozirgi kunda, ayrim harfiy va leksik oʻzgarishlarni hisobga olmaganda, qoʻllanishda qolmoqda.

"Qarzdor, qarz olgan" ma'nosidan tashqari "yordamchi, izdosh' semasini anglatgan **turbï** leksemasi Koshgʻariy lugʻatidagina qayd etiladi (11.I,393). **Turbï** soʻzi ifodalagan ma'no Zamaxshariy lugʻatida **öntüčlük** derivati ishtirokida anglashilgan; *Boljal berdi öntüčlükkä* — Qarzdorga muhlat berdi (14.952).

Ta'kidlash joizki, "Devon" tuzuvchisi muayyan ma'noni turli urugʻlar tilida turlicha ifodalanishi masalasiga ham alohida diqqat qaratgan. Bunday holat umum tilda ma'nodoshlik qarorlarining shakllanishiga olib kelgan. Fikrni tasdiqlash uchun "qarzdor" ma'nosining "Devon"da **ber**= "bermoq" fe'li asosida shakllangan **berimči** istilohi qoʻllangan matalni keltirish oʻrinli: <u>Alïmči-arslan, berimči-sičğan-</u> Qarz beruvchi (kredit egasi) – arslon, qarzdor (kredit oluvchi) – sichqon (11.I,105). Lugʻatda tahlil qilinayotgan semaning, shuningdek, **berimlig** dubleti yordamida ham anglashilishi ashyoviy material bilan tasdiqlangan: *Alïmliğ berimlikdin üzlüšdi* – Qarz beruvchi va qarzdor oʻzaro munosabatlarni uzishdi (11.I, 242).

Yuqorida keltirilgan mataldan <u>alīmčī</u> (al+(im)+chi) derivatining davr moliya terminologiyasi tizimida "sudxoʻr, qarz (kredit) beruvchi" ma'nosida qoʻllanganini anglash qiyin emas. Mahmud Koshgʻariy qayd etgan bu istiloh uygʻur yuridik hujjatlarida ham yuqoridagi ma'noda ishlatilgan: Alīmčīlarīm —ma telim bolur — Köp qarz beruvchilarim bor (8. 85). <u>Alīmčī</u> derevati dastlab "Oltin yoruq" matnida "jon oluvchi" ma'nosida ishlatilgan (8. 385).

"Qarz, foyda" ma'nosi bilan harakat nomidan butunlay ot turkumiga oʻtgan <u>alim</u> yasamasidan hosil qilingan <u>alimči</u> va <u>alimliğ</u> istilohlari oʻzga eski turkiy til yodgorliklari soʻz boyligida mavjud emas. Zamaxshariy lugʻatida "qarz beruvchi, sudxoʻr" semasining <u>borč bergüči</u> birikmasi bilan ifodalanishiga diqqat qaratgan: <u>Ötädi borčluq borč bergüčini</u> - Qarzdor, sudxoʻr (qarz beruvchiga qarzni) toʻladi (14.368). Jumladagi <u>borčluq</u> derevati "qarzdor, qarz oluvchi" ma'nosini anglatayotganiga shubha yoʻq.

Al= "olmoq" fe'lidan +ğu+čï qo'shimchasi bilan yasalgan alğučï derevatining "sotib oluvchi, qarzdor" ma'noda ilk bor qo'llanishi Zamaxshariy lugʻatida qayd etiladi: Bir-biridin aldülar satğučï dağï alğučï bahanï raxtnï – Xaridor va sotuvchi bir-biridan pul va tovar olishdi (14. 1008). Ushbu motivlangan istiloh XIV yuzyil yodgorliklaridan "Qisasi Rabgʻuziy" (12.75r7) hamda "Nahj ul-Farodis" soʻz boyligida aks etgan: Qul algʻuchi aydi – Qul sotib oluvchi dedi (18.192a14). Eski oʻzbek adabiy tili manbalari, jumladan, Alisher Navoiy asarlari soʻz boyligida algʻuchi uchramaydi. Zotan, ushbu asl turkcha yasama va tashqi omil, ya'ni forscha-tojikcha xaridár soʻzining oʻta faollashuvi oqibatida moliya istilohlari tizimidan chiqib ketishga majbur boʻlgan.

"Devon"da boshqa birorta manbada qayd etilmaydigan **satïlïq nän** birikmasi izohlangan boʻlib, "sotiladigan narsa-buyumlar" ma'nosini ifodalagan.

Savdo-sotiq jarayonini muomalada yuruvchi pul birliklarisiz tasavvur qilish ancha qiyin. Qachonlardir tovar ayirboshlash (barter) negizida shakllangan bozor keyinchalik turli ma'danlardan zarb qilingan pul birliklari yordamida hisob-kitob qilish bosqichiga oʻtgan. Oldisotdi amaliyotida muomalada boʻlgan "pul" ma'nosi Mahmud Koshgʻariy lugʻatida **yarmaq** istilohi bilan anglashilgan (11.III, 50). Mazkur istiloh Yusuf Xos Hojib tomonidan ham qoʻllangan

(20. 382-4). Ushbu asl turkiy birlik "Tafsir"da "pul, mablag" qatori, "tanga, chaqa"ni ham anglatgan: Ötmäkči ol yarmaqqa baqdï – *Nonvoy u chaqa(tanga)ga qaradi (9b19). Zamaxshariy lug* 'atida **yaman yarmaq** birikmasi "qalbaki tanga" ma'nosida ishlatilgan (4. 687).

Bozor va do'kon(**kebit**)larda sotiladigan turfa mahsulot hamda tovarlar narx-navosining qandayligi, ya'ni baland-pastligini anglatuvchi soha istilohlari ham "Devon"dan joy olgan. Chunonchi, "arzon" ma'nosini ifodalash uchun ajdodlar **učuz** terminidan istifoda etishgan: *Učuz neŋ* – Arzon narsa (11.I,54). "At-tuhfa"da bu istiloh **ušuz** fonetik shaklida qayd etilgan (9,16b9). Hozirgi turk tilida keng ishlatiluvchi moliya terminlari sirasida **ucuz** "arzon" istilohining borligini alohida ta'kidlash lozim (19,877). **Učuz** asosida voqelangan **učuzluq** derivati "arzonchilik" semasida ilk bor "Devon"da aksini topgan (11.II,140). Hozirgi turk tilida **ucuzluk** "arzonchilik, past baho" ma'nosini ifodalashda davom etmoqda (19.877).

"Qimmat, qimmatbaho" ma'nosining ikki ma'nodosh istiloh bilan anglashilgani XI-XII yuzyil eski turkiy til manbalarida kuzatiladi. Qayd etilgan semaning "Devon"da **qïz**: *Bu atnï qïz aldīm* - Bu otni qimmat oldim (11.I,326) hamda **ağïr** istilohlari yordamida ifodalanganini qaydlash mumkin: *Ağïr neŋ* - Qimmat buyum. Mazkur terminning eski turkiy tilda mustahkam oʻringa ega boʻlganligini unig "Qutadgʻu bilig"da ishlatilgani ham tasdiqlaydi: *Ağï čuz ağïr boldī tördā yatur* -Ipak mato va parcha qimmatbaho boʻldi, shu bois(ular) uyning toʻrida turadi (20.75-13). "Tarjumon" matnida **qïz** "qimmat, qimmatbaho" qatori (17.26v8), **qïzlïq** "qimmatchilik" yasamasi ham aks etgan (17,28b9). **Ağïr** istilohining eski oʻzbek adabiy tili moliya terminlari tarkibida ham qoʻllanganini Alisher Navoiyning "Mahbub ul-qulub" asaridagi quyidagi ashyoviy misol tasdiqlaydi: *Elgä anïŋ sudī oŋgay alīb ağïr satmaq anīŋ maqsadī* (2.34-350). Jumladagi *oŋay* leksemasi "arzon" ma'nosini bildirmoqda.

Xulosa: Savdo-sotiq, tijoratning Markaziy Osiyo xalqlari hayotida muhim ahamiyat kasb etgani tarixdan yaxshi ma'lum. Qadimda Markaziy Osiyo orqali oʻtgan karvon-Buyuk Ipak yoʻli Gʻarbi-sharqiy Evropa, Oltin Oʻrda, Eron, Kavkaz kabi hududlarni Moʻgʻuliston va Xitoy bilan bogʻlagan. XI-XII yuzyillar siyosat sahnasida hukm surgan Qoraxoniylar saltanati ham qoʻshni yoxud uzoq davlatlar va mamlakatlar bilan ijtimoiy-siyosiy munosabatlar negizida iqtisodiy aloqalarni jips oʻrnatishdan manfaat koʻrgan. Tijorat ishlarining talab darajasida boʻlishi Birinchi va Ikkinchi Turk Qagʻanligi davrida muayyan darajada shakllangan iqtisodiy—moliya terminlari tizimining yuqoriroq bosqichda rivojlanishini ta'minladi. Ilgari surilgan fikr oʻz dalilini eski turkiy til obidalari, xossatan, Mahmud Koshgʻariynig qomusiy xarakterdagi lugʻati, Yusuf Xos Hojibning "Qutadgʻu bilig" pandnomasi, Zamaxshariyning "Muqaddimat ul-adab" asari kabi manbalarda qayd etilgan ma'lumotlarda toʻliq topgan. Zikr etilgan yodgorliklarda kuzatilgan soha istilohlarining salmoqli ulushi qardosh turkiy tillar, jumladan, oʻzbek moliya terminologiyasida qoʻllanishda qolayotgani e'tiborga molik.

#### Iqtiboslar/Сноска/References/Kaynaklar:

- 1. Alisher Navoiy asarlari tilining izohli lugʻati. I-IV. Toshkent: Fan, 1983-1985.
- 2. Alisher Navoiy. MAT. O'n to'rtinchi tom.-Toshkent, 1988.
- 3. Bartold V. Turkestan v epoxu mongolskogo nashestviya. Sochineniya. T.I.-M.: Nauka, 1963.
- 4. Borovkov A.K. Leksika spedneaziatskogo tefsira XII-XIII vv.-M.: Vostochnaya literature, 1963.
- 5. Gronbech K. Komanisches Worterbuch. Turkischer Wortindex in Codex Cumanucus-Kopenhagen, 1942.
- 6. Vladimirsov B.Ya. Obshestvenniy story mongolov: Mongolskiy kochevoy feodalizm. L., 1934.

- 7. Dadabayev X. Obshestvenno-politicheskaya i sotsialno-ekonomicheskaya terminologiya v turkoyazichnix pismennix pamyatnikax XI-XIV vv.-Tashkent: Yozuvchi, 1981.
- 8. Drevnetyurkskiy slovar- L.: Nauka, 1969.
- 9. Iziskanniy dar turkskomy yaziku: Grammaticheskiy traktat XIV v. na arabskom yazike. Vvedeniye, leksiko-grammaticheskiy ocherk, perevod, glossariy, grammaticheskiy ukazatel E.I. Fazilova i M.T. Ziyayevoy-Tashkent,1978.
- 10. Malov S.E. Pamyatniki drevneturkskoy pismennosti: Teksti i issledovaniya.-M.-L.: AN SSSR, 1951.
- 11. Mahmud Koshgʻariy. Devonu lugʻotit turk. Tarjimon va nashrga tayyorlovchi S.M.Mutallibov. I-III.-Toshkent: Fan, 1060; 1961;1963.
- 12. Rabghuzi. Narrationes de Prophetis. Reproduced in Facsimile. Wirt an introduction by K.Gronbech .-Copenhagen, 1948.
- 13. Radlov V.V. Opit slovarya turkskix narechiy.I-IV. -SPb, 1998-1911.
- 14. Rasulova N. Issledovaniya yazika "Kitab al-idrak li-lisan al-atrak" Abu Hayyana. Morfologiya, leksika i glossariy. Diss.kand.filol.nauk.-Tashkent, 1969.
- 15. Poppe N. Mongolskiy slovar Mukaddimat al-adab. Ch.I-II.-M.-L.: AN SSSR, 1938.
- 16. Sevortyan E.V. Etimologicheskiy slovar turkskix yazikov: Obsheturkskiye i mejturkskiye osnovi na glasniye.-M.: Nauka, 1974.
- 17. "Tarjumon" XIV asr yozma obidasi.-Nashrga tayyorlovchi A.Yunusov.-Toshkent: Fan, 1980.
- 18. Fazilov E.I. Starozbekskiy yazik. Xorezmiyskiye pamyatniki XIV veka.-I-II.-Tashkent: Fan, 1966; 1971.
- 19. Turetsko-russkiy slovar. M.: Russkiy yazik, 1977.
- 20. Yusuf Xos Hojib. Qutadgʻu bilig.-Transkripsiya va hozirgi oʻzbek tiliga tafsif. Nashrga tayyorlivchi f.f.n. Q. Karimov-Toshkent, 1971.
- 21. O 'zbek tilining izohli lug 'ati. I-II.-M.: Russkiy yazik, 1981.

#### "DEVONU LUG'OTIT TURK"NING ADABIY-MA'RIFIY QIYMATI

#### SIROJIDDINOV Shuhrat Samariddinovich,

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti rektori, akademik

E-mail: shsirojiddinov1961@gmail.com ORCID: 0009-0000-9359-5418

#### XOLMANOVA Zulxumor Turdiyevna,

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti professori, filologiya fanlari doktori

E-mail: zulxumor-uzmu@mail.ru ORCID: 0000-0001-6634-5165

**Annotatsiya:** Maqolada turkiy xalqlarning qomusiy yozma yodgorligi — "Devonu lugʻotit turk"ning adabiy-ma'rifiy qiymati, ma'naviyat va axloq masalalarini yoritishdagi oʻrni tahlil qilingan.

"Devonu lugʻotit turk" qomusiy manba sifatida dunyo tillariga tarjima qilingan va katta qiziqish bilan oʻrganilmoqda. Asarning adabiy-ma'rifiy qiymati uni yanada kengroq doirada tarjima qilish va tadqiq qilishni taqozo etadi. "Devonu lugʻotit turk" oʻzbek adabiyotshunosligi va adabiyoti taraqqiyotida ham nazariy, ham amaliy jihatdan muhim manba hisoblanadi. Devondagi she'rlar soʻzlarning ma'nosini oydinlashtirivchi matn sifatida keltirilgan boʻlib, turli mavzularga bagʻishlangan. Turkiy xalqlarning qiziqishlarini, dunyoqarashi, ijtimoiy-madaniy munosabatlarini aks ettirgan. Devondagi she'rlarda milliy va umuminsoniy qadriyatlar ulugʻlangan boʻlib, ularni tahlil qilish, ma'no-mazmunini turkiy xalqlarga va boshqa dunyo xalqlariga yetkazish ma'naviy-ma'rifiy maqsadlarga xizmat qiladi.

Kalit soʻzlar: qomusiy manba, lugʻat, tarjima, tadqiqot, adabiyotshunoslik, adabiyot, toʻrtlik, she'r, vazn, qofiya, turoq, folklor, ijtimoiy-madaniy munosabat.

## ЛИТЕРАТУРНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ЦЕННОСТЬ «ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК»

**Аннотация:** В статье проанализированы литературно-просветительская ценность энциклопедического письменного памятника тюркских народов «Девону луготит турк», а также его роль в освещении вопросов духовности и нравственности.

Как энциклопедический источник «Девону луготит турк» переведен на мировые языки и изучается с большим интересом. Литературно-просветительская ценность произведения требует его перевода и исследования в более широком масштабе. «Девону луготит тюрк» является важным источником в развитии узбекского литературоведения и литературы как в теоретическом, так и в практическом плане. Стихи в Девоне представлены в виде текста, проясняющего значение слов, и посвящены различным темам.

В стихах отражены интересы, мировоззрение, социально-культурные связи тюркских народов. В стихах Девона воспеваются национальные и общечеловеческие ценности, а их

анализ и донесение их смысла до тюркских и других народов мира служат духовнопросветительским целям.

**Ключевые слова:** энциклопедический источник, словарь, перевод, исследование, литературоведение, литература, четыре, стихотворение, вес, рифма, поселение, фольклор, социокультурная установка.

#### LITERARY AND EDUCATIONAL VALUE OF "DEVON LUGOTI TURK"

**Abstract:** The article analyzes the literary and educational value of the encyclopedic written monument of the Turkic peoples - "The Turk Lugotit Devon", as well as its role in highlighting issues of spirituality and morality.

As an encyclopedic resource, "Devonu Lugatit Turk" has been translated into world languages and is studied with great interest. The literary and educational value of the work requires its translation and research on a larger scale. "Devonu Lugotit Turk" is an important source in the development of Uzbek literary studies and literature, both theoretically and practically. Poems in Devon are presented in the form of text, clarifying the meaning of the words, and are devoted to various topics.

The poems reflect the interests, worldview, social and cultural ties of the Turkic peoples. Devon's poems glorify national and universal values, and their analysis and communication of their meaning to the Turkic peoples and other peoples of the world serve spiritual and educational purposes.

**Key words:** *encyclopedic source, dictionary, translation, research, literary criticism, literature, four, poem, weight, rhyme, settlement, folklore, sociocultural setting.* 

**Kirish.** Turkiy xalqlarning, xususan, oʻzbek xalqining madaniy taraqqiyot darajasi eng qadimgi davrlardan hozirga qadar dunyo ilm ahlini hayratga solib keladi. Buyuk mutafakkirlarimizning teran idrok mahsuli boʻlgan ma'naviy merosi din va dunyo, axloq, qadriyat masalalari jamlangan manba sifatida alohida e'tiborga molikdir.

Mahmud ibn Husayn ibn Muhammad al-Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asari XI asrda til siyosati negizida yaratilgan manba boʻlib, jahon filologik ilmi taraqqiyotida alohida oʻringa egadir. "Devonu lugʻotit turk"ning oʻzbek tiliga tarjima qilinishi va nashr etilishi uni ommalashtirishdagi dastlabki qadam boʻldi [18,21]. Mazkur yodgorlik yuzasidan A.Aliyev, Q.Sodiqov, B.Valixoʻjayev, M.Xayrullayev, M.Joʻrayev, Q.Karimov, N.Rahmonov, Turon Usmon, U.Tursunov, B.Oʻrinboyev, Gʻ.Abdurahmonov, Gʻ.Boboyorov, J.Xudoyberdiyev kabi oʻzbek olimlari izlanish olib borib, yozma yodgorlikning adabiy-ma'rifiy ahamiyatini, oʻz davriga oid ijtimoiy-madaniy manzarani yaqqol aks ettirgan manba sifatidagi qiymatini ilmiy jihatdan asoslaganlar.

"Devonu lugʻotit turk"ning boy mazmuni uning koʻplab tillarga tarjima qilinishini ta'minladi. Lugʻat tarjima matnlar orqali keng jamoatchilikka kirib bordi. Asar fanga ma'lum boʻlgan davridanoq uni ommalashtirish uchun harakatlar boshlandi. Lugʻat turk, oʻzbek, uygʻur, ozarbayjon, qozoq, ingliz, nemis, xitoy, rus va fors tillariga tarjima qilindi. Xorij miqyosida devon tarjimasini nemis olimlari boshlab berdi. Tarjimonlar transliteratsiya usulida yondashib, ayrim tushunarsiz soʻzlarni aynan keltirib, izohlaganlar. Xususan, Karl Brokelmann ma'nosi qiyin

boʻlgan soʻzlarni alifbo boʻyicha tartiblab, "Devon"dagi asosiy tushunchalar koʻrsatkichini yaratgan [11,41].

"Devonu lugʻotit turk" uygʻur tiliga tarjima qilingan, Urumchida oʻn ming nusxada nashr etilgan. Uygʻurcha tarjima ham sharh va izohlar bilan boyitilgan. "Devon" qoʻlyozmasining fotonusxasi ham e'lon qilingan va devonning tarjimasi berilgan [14, 98; 17,33]. S.Y.Malov qadimgi turkiy til manbasi sifatida "Devonu lugʻotit turk"dan bir qator parchalarning tarjimasini keltirgan va izohlagan. Rus tilshunoslari "Devonu lugʻotit turk"dagi she'riy qismlarni tarjima qilib, qadimgi turkiy yozma yodgorliklarga bagʻishlangan majmuada e'lon qilganlar [9,9].

"Devonu lugʻotit turk"ning ozarbayjon va turk tillariga qilingan tarjimalari ham, ayrim kamchiliklardan xoli boʻlmasa-da, lugʻatning turkiy tillarda keng yoyilishidagi muvaffaqiyatli qadamlardan biri boʻldi [7,8]. Asarning ommalashtirilishi, qoʻlyozma nusxalari, kotiblar tomonidan koʻchirilgan nusxalari haqida batafsil ma'lumot berilgan [15, 36].

"Devonu lugʻotit turk" 1966- yilda Muhammad Dabir Siyoqiy tomonidan Tehronda fors tilida nashr etilgan. Tarjima jarayonida koʻplab tushunarsiz soʻzlarga izoh berilgan [4,51]. 2002-yilda xitoy tiliga tarjima qilingan, Pekin shahridagi Millatlar nashriyotida uch jildda nashr etilgan [16,17].

"Devonu lugʻotit turk"ning ilmiy-ma'rifiy qiymati bugungi kunda tarjimalar koʻlami va sarhadlarini yanada kengaytirishni taqozo etadi. Lugʻat turkiy xalqlar madaniy taraqqiyot darajasini koʻrsatish bilan bir qatorda umuminsoniy qadriyatlar aks etgan tarixiy manba sifatida ham qiymatlidir. Ushbu asar hozirgi turkiy tillarning barchasiga tarjima qilinishi va oʻrganilishi lozim. Shuning barobarida dunyoning rivojlangan tillariga tarjima qilinishi va tadqiq qilinishi zarur. Bu jarayonda dunyo turkologlari qatorida oʻzbek olimlarining ham faolligi talab qilinadi, albatta. Hurmatli yurtboshimiz qayd etganlaridek, "Buyuk ajdodlarimizning betakror va noyob ilmiy-ma'naviy merosi biz uchun doimiy harakatdagi hayotiy dasturga aylanishi kerak. Bu oʻlmas meros hamisha yonimizda boʻlib, bizga doimo kuch-quvvat va ilhom bagʻishlashi lozim".

G.Vamberi "Yevropada ibtidoiy tuzum hukm surgan bir davrda turkiy xalqlarda adabiyot va san'at gullab-yashnagan edi", deganda qoraxoniylar davridagi madaniyat, adabiyot va san'atni nazarda tutgan edi. XI asrlarda yaratilgan boʻlsa-da, "Devonu lugʻotit turk" shu davrdagi badiiy ijod namunalari bilan bir qatorda turkiy xalqlar madaniy taraqqiyotining eng qadimgi tarixiy bosqichlariga xos boʻlgan she'rlar va maqollarni ham oʻz ichiga olgan. Abdurauf Fitrat devonda qayd etilgan she'rlarni "toʻqqiz-oʻn asr burungʻi, islomdan burungʻi turk adabiyotining eng qimmatli namunalari" deb tavsiflaydi [3,119]. Bundan shu haqiqat ma'lum boʻladiki, G. Vamberini hayratlantirgan adabiyot va san'at ildizlari XI asrlardan ancha ilgarigi davrlarga borib taqaladi.

Tahlil va natijalar. "Devonu lugʻotit turk" Mahmud Koshgʻariyning mashaqqatli mehnati, qomusiy bilimi, teran tafakkuri mahsuli sifatida yuzaga kelgan. Lugʻat qomusiy manba sifatida til, tarix, geografiya, etnografiya, tibbiyot, astronomiyaga hamda dehqonchilik, chorvachilik, hunarmandchilikka va boshqa qator sohalarga oid bilimlarni oʻzida mujassamlantirgan. Hattoki, hozirgi oʻyinlarning, jumladan suv sportining ildizlari ham shu tarixiy manbada qayd etilgan. Mahmud Koshgʻariy suvda shoʻngʻish musobaqasi haqidagi ma'lumotlarni yozib qoldirgan [9, 241]. Asar ensiklopedik manba sifatida turli xususiyatlariga koʻra tadqiq etilgan [16,3].

Qayd etilganidek, "Devonu lugʻotit turk" adabiyotshunoslikka oid manba hamdir. Mahmud Koshgʻariy 14 yil davomida shahar va qishloqlarni kezib, qabila va elatlar tilini oʻrganish maqsadida boy material toʻpladi. Faol iste'molda boʻlgan 7000ga yaqin turkiy soʻzni toʻplab, arab

tili morfologik qonuniyati boʻyicha tizimlashtirdi. Faktik material sifatida xalq ogʻzaki ijodi namunalarini jamladi. Xususan, lugʻatdan 242 ta she'r, 262 ta maqol va matal oʻrin olgan.

Mahmud Koshgʻariy lugʻatida keltirilgan she'riyat, xalq ogʻzaki ijodi namunalari turkiy adabiyotshunoslik, tilshunoslik, folklor va dialektologiya taraqqiyoti uchun nazariy asos va amaliy manba vazifasini oʻtaydi. Turkiy she'riyat rivojida "Devon"da qayd etilgan lirik janrlarning alohida oʻrni bor. "Devon"da keltirilgan parchalarning aslida yaxlit she'riy tizmalardan iborat ekanligi, bu esa tugallangan, mukammal koʻrinishdagi folklor janrlari mavjud boʻlganini koʻrsatishi asoslangan.

Devondagi she'rlarda lirik qahramon hissiyotiga nisbatan voqelik tasviri ustun boʻlib, eng qadimgi she'r tuzilishiga xos xususiyatlarni namoyon etadi. She'rlar peyzaj tasviri, mehnat qoʻshiqlari, jang qoʻshiqlari koʻrinishida ifodalangan. Xalqimizda oʻyin qoʻshiqlari ham mavjud boʻlganki, bu haqda devondan keng ma'lumot olish mumkin. Suvliklar yonida oʻynalgan "Munguz-munguz" oʻyini xalqimizning intellektual salohiyatidan dalolat beradi [1,15]. Bolalarning tafakkurini charxlashga, aqlini rivojlantirishga qaratilgan mazkur oʻyin turi savoljavob, aqliy hujum metodlariga asoslangan. Ayrim oyinlar she'riy aytishuvlarni oʻz ichiga olgan.

Mahmud Koshgʻariy yetuk adabiyotshunos sifatida "vazn, adabiy janrlar, istiora, tashbeh va boshqa she'riy xususiyatlar haqida toʻxtalgan" [8,33]. Bu ma'lumotlar qadimgi she'r tuzilishi, turkiy she'riyat yoʻnalishlari, xalqona ohang, ritmika, she'riy nutq, she'r oʻlchovi haqidagi nazariy bilimlarni aks ettiradi. Devonda keltirilgan she'rlar adabiyotshunoslik nuqtayi nazaridan ilmiyma'rifiy qiymatga egadir. Turkiy she'riyatning ilk yozma namunalari sifatida qofiya ilmi, badiiy san'at, tilning tasviriy vositalari, lirik qahramon qiyofasi va olam manzarasining badiiy ifodasi haqida yaqqol tasavvur beradi. Mahmud Koshgʻariy qayd etgan she'riy misralar turkiy tilning emotsional-ekspressiv funksiyasini yorituvchi faktik material sifatida ham ahamiyatlidir.

Devonda keltirilgan she'rlar adabiy-ma'rifiy ahamiyatga ham egadir. Adabiyotning bosh maqsadi insonda estetik didni, tafakkurni shakllantirish, nafosatni, intuitiv qobiliyatni uygʻotish, ezgu fazilatlarni, qadriyat, an'analarga mehr-muhabbatni tarbiyalashdan iborat. Devondagi she'rlarda turkiy xalqlarga xos qadriyatlar ulugʻlangan, illatlar qoralangan. Masalan, quyidagi she'riy parchada otini tashlab ketib, muhtoj boʻlganidan keyin yana qaytib, unga egalik qilishni istagan yigit timsolida xiyonat qoralangan:

Qanča bardin aj oğul.

Êrdiң munda inč amul,

Attin êmdi sên toŋül,

Qildin êrsä qilmağu [8,104].

Fozil, bilimli insonlarni qadrlash, umuman, oʻtganlarni yod olish asosiy insoniy fazilatlardan biri sifatida ulugʻlangan:

Êrdi üzä êränlär,

Êrdäm bêgi bilig tağ.

Ajdï öküš ögütlär,

Könlüm bolur anar sağ [8,116].

Devondagi she'rlar turli mavzuga bagʻishlangani, ijtimoiy-siyosiy masalalar qalamga olingani, jang manzaralari aks etgani bilan ham e'tiborga molikdir. Devonda keltirilgan jangnomalarni ilk harbiy qoʻshiqlar sifatida e'tirof etish mumkin. Jangnoma xarakteridagi she'rlarda jangchining ruhiy kechinmalari, dushmaniga boʻlgan rahmdillik munosabatlari harbiy tizimdagi ruhiyat, da'vat, shiorlarning ijtimoiy davr, tarixiy taraqqiyot bilan hamnafas ravishda takomillashib borganini koʻrsatadi:

Körüb nêčük qačmadin,

Jamar suwin kêčmädïn,

Tawarinni sačmadin

Jêsên sêni a:r böri.

[Nega meni koʻrish bilanoq qochmading, nega Yamar suvini kechmading, nega boshingni qutqarish uchun mollaringni tashlab keta qolmading, mana endi oʻldirilding. Endi seni sirtlon yesin]; [8,108].

Quyidagi misralarda harbiy taktikalardan biri – dushmanni oʻrab olib, sarosimaga solish usuli aks etgan:

Tëgrä alib êgrälim

Attin tüšüb jügrälim.

Arslanlaju kökrälim

Küči aniŋ këwilsün [Atrofni oʻrab olib, dushman yoʻlini kesib qoʻyaylik. Otdan tushib, gʻazab bilan (dushmanga) hamla qilaylik. Arslonlardek na'ra tortaylik, bu harakatimizdan dushman kuchi kesilib, zaiflashsin]; [9,20]. She'rda jang hayqiriqlari haqida ham soʻz yuritilganki, bu tasvirlar baqir-chaqirlarning vahimaga solish xususiyatidan ajdodlarimiz strategik vosita sifatida qadimdan foydalanib kelganini koʻrsatadi.

Fuod Koʻpruluzoda "Devonu lugʻotit turk"dagi she'rlarni "turk adabiyotining mansha'i" sifatida baholab, vazn, qofiya, mavzu jihatidan muhimligini ta'kidlagani haqida alohida toʻxtalgan. Devondagi she'riy tizmalarni ikki qismga ajratgan: birinchi qismga 1,2,3 bandlari qofiyadosh boʻlgan toʻrtliklarni, ikkinchi qismga oʻzaro qofiyadosh boʻlgan ikkiliklarni kiritgan. Birinchi qismga mansub she'rlarni "qisqa vaznli tasviriy xarakterdagi asarlar", ikkinchi qismga mansub she'rlarni "uzun vaznli ta'limiy-axloqiy asar" deb ta'riflagan [3,121].

"Devonu lugʻotit turk"dagi she'rlarda xalqning turmush tajribasi natijasidagi xulosalar aks etgan boʻlib, koʻpgina she'riy misralar mazmuni maqollarda oʻz ifodasini topgan:

Kichik bolub jağïnï jêrgü êmäs

*Êzgürmäzib kuzsa anī êlni qunar* [Dushman kichik boʻlsa ham, nazarga ilmaslik yaxshi emas, uni nazarga ilmay, mensimay qoʻyilsa, shaharni sendan tortib oladi]; [9,37]. Ushbu she'rning mazmuni "Dushmaning xas boʻlsa ham qoʻrq" maqolida aks etgan.

Mahmud Koshgʻariy she'riy misralarni keltirishda "shoir yozadi, shoir aytadi" degan ifodalarni ishlatgan:

Tüңür qazin bulušti

Qïrqïn taqï qoluštï.

Êmdi tišim gamašti.

Altī turumtajīmnī [Shoir va'dasiga vafo qilmaydigan, aldamchi bir kishi haqida shunday yozadi: u men bilan qudalashishga va'dalashdi. Mening qizimni ayttirdi. Men uning qizini soʻratdim. Soʻng va'dani buzdi. Turumtoy otliq qulimni olib ketdi, shuning uchun tishimning dami qirqildi, tishim oʻtmas boʻlib qoldi]; [9,123]. Tishimning dami qirqildi, tishim oʻtmas boʻlib qoldi arxaik iborasi qanoti qayrilmoq, shashti qaytmoq barqaror birikmalarining mazmunini anglatgan. Mahmud Koshgʻariy she'rlarning muayyan mualliflari haqida yozgan. Bu esa xalq ogʻzaki ijodi namunalarining aniq shaxslar yomonidan yaratilganini asoslaydi. Keyinchalik, muallif unutilib, anonimlik yuzaga kelgan. Xalq ogʻzaki ijodi namunalarining muallifi noma'lum boʻlishi, anonim xarakterga egaligi shartli ravishda berilgan tavsifdir.

"Devonu lugʻotit turk"da keltirilgan she'rlar axloqiy-ma'naviy jihatdan ham amaliy ahamiyat kasb etadi.

Körklüğtonugʻ özünä Tatliğ ašiğ azinqa, Tutğil qonuq ağirligʻ,

Jazsun jawiŋ buzunqa [Koʻrkam, chiroyli toʻning oʻzingga, shirin ovqatingni boshqalarga ata; qoʻnoqlarni hurmatla, toki hurmating el-yurtga taralsin [8,80]. She'rda goʻzal koʻrinish, chiroyli libos targʻib qilinmoqda. Xalqimizning tashqi koʻrinishga boʻlgan bu ma'naviy talabi maqollarda ham oʻz ifodasini topgan: Otangga onangni bepardoz koʻrsatma. Totli oshni mehmonga tutish da'vati orqali, avvalo, mehmonni ulugʻlash, e'zozlash, qolaversa, nafsni tiyish targʻib qilinmoqda.

Axborot asri, globallashuv jarayoni madaniyatlararo muloqotni takomillashtirib, ayrim milliy qadriyatlarning unutilishiga olib kelmoqda. Shunday sharoitda oʻzlikni anglash, milliy qadriyatlarni saqlab qolishda "Devonu lugʻotit turk"dagi she'r va maqollarni oʻrganish, bugungi kun voqeligiga bogʻlash, yosh avlodni har tomonlama barkamol inson sifatida tarbiyalashda foydalanish amaliy ahamiyat kasb etadi.

Devondagi koʻpgina she'rlarda oddiy tasvir ustunlik qiladi. Shunga qaramay, badiiy jihatdan oʻziga xos obrazli ifodalar ham koʻp uchraydi:

Aqturur közüm jolaq,

Tüšlänür ürdäk juğaq. Ushbu misralarda lirik qahramon holati tashbeh, mubolagʻa orqali ta'sirchan aks ettirilgan. She'riy misralar barmoq vaznida yozilgan boʻlib, 4+3=7 boʻgʻinli turoqlar tartibiga asoslangan. Bu vazn yengilligi, oʻzlashtirish osonligi, oʻynoqiligi bilan ajralib turadi va xalq ogʻzaki ijodi namunalarida faol qoʻllangan she'r qolipi hisoblanadi. Koʻpgina she'riy parchalardagi a-b-a-b qofiya tartibi qadimgi she'r tuzilishining oson oʻzlashtirilishini va ogʻizdan ogʻizga oʻtishini ta'minlagan.

"Devonu lug'otit turk" dagi she'rlar tadqiqi quyidagilarda ahamiyatlidir:

-eng qadimgi lirik janrlar, she'r tuzilishi, she'r vazni haqida ma'lumot beradi;

-davrning oʻziga xos tarixiy-ijtimoiy masalalarini, ijtimoiy-madaniy munosabatlarni aks ettirgan;

-qomusiylik devon matnidagi she'rlarga ham xos boʻlib, turli mavzular va yoʻnalishlar oʻz ifodasini topgan;

-devondagi she'rlar hikmat mazmunida boʻlib, axloq masalalarini qamrab olgan; qadriyatlar ulugʻlangan; aksqadriyatlar qoralangan;

-devondagi she'rlar badiiy jihatdan rivojlangan koʻrinishdagi ijod mahsulidir, badiiy san'at, oʻxshatish, istioraning yetuk namunalari sifatida ilmiy-ma'rifiy qiymatga ega.

"Devonu lugʻotit turk" asarining hozirgi kundagi ahamiyatiga e'tibor qaratish, xalqaro doiradagi tadqiqotlarda aks ettirish lozimdir. Asar yuzasidan amalga oshirilgan tadqiqotlar statistikasi hali bu borada koʻplab izlanishlar olib borish lozimligini koʻrsatadi [17].

Adabiyot ezgulikka da'vat qilish, estetik didni tarbiyalash vositasidir. Oʻzbekiston Prezidenti murojaatnomalarida, turli yillarda e'lon qilingan farmonlar, qarorlarida ajdodlar merosini oʻrganish, bugungi kun muammolariga aloqador qarashlarni tatbiq qilishga oid vazifalar belgilangan. Buyuk mutafakkirlar ijodiy merosini oʻrganish va targʻib qilishdan asosiy maqsad yosh avlodni ma'naviy barkamol shaxs sifatida shaklantirishdan iborat. Zero, yurboshimiz qayd etganlaridek, "Butun dunyoda yosh avlodning ongi va qalbi uchun kurash ketayotgan bugungi kunda biz Markaziy Osiyoning kelajagi boʻlmish yoshlarimizni vatanparvarlik, milliy va umuminsoniy qadriyatlarga hurmat ruhida tarbiyalashimiz lozim".

Xulosa va takliflar. "Devonu lugʻotit turk" turkologiyada atroflicha tadqiq etilgan, tilshunoslik, dialektologiya masalalari nuqtayi nazaridan oʻrganilgan. Devonning ilmiy-amaliy, ma'naviy-ma'rifiy qiymati hali toʻla ochib berilgani yoʻq. Asar adabiyotshunoslik, she'r tuzilishi, lirik janrning mavzuiy rang-barangligi, ifoda usuli, badiiy san'atlar, obrazlilik nuqtayi nazaridan yanada kengroq doirada tadqiq etishni taqozo etadi.

"Devonu lugʻotit turk"dagi she'rlarning bugungi kundagi amaliy ahamiyati monografik planda chuqur tadqiq etilishi, mavzuiy rang-barangligi va uslubiy jihatdan oʻziga xosligi yangi misollar tahlili asosida koʻrsatib berilishi maqsadga muvofiq.

Devonda keltirilgan she'rlarda targʻib qilingan milliy va umuminsoniy qadriyatlarni keng doirada ommalashtirish, yoshlar ma'naviyati bilan uygʻunlashtirish, turkiy xalqlarning, xususan, oʻzbek xalqining asrlar silsilasida toblangan hayotiy haqiqatlarini e'tirof etish va tatbiq qilish davr taqozosidir.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Абдулаҳатов Н. ва б. Маҳмуд Кошғарийнинг "Девону луғотит турк" асаридаги лексик бирликлар тадқиқи. –Тошкент: Янги аср авлоди, 2013.
- 2. Абдулқосимов А. Маҳмуд Кошғарийнинг картографик мероси / Маҳмуд Кошғарийнинг "Девону луғотит турк" асари ва унинг туркий халқлар маданияти ҳамда жаҳон цивилизациясида тутган ўрни. Халқаро конференция материаллари. Самарқанд, 2002. Б. 92-93.
- 3. Абдурауф Фитрат. Танланган асарлар. IV. Тошкент: Маънавият, 2006. 336 б.
- 4. Абдураҳмонов Ғ. "Девону луғотит турк" асарининг ўрганилиш тарихидан //Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2009. –№6. –Б.49-51.
- 5. Abbosov S. Mahmud Koshgʻariyning geografik merosi / Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asari va uning turkiy xalqlar madaniyati hamda jahon sivilizatsiyasida tutgan oʻrni. Xalqaro konferensiya materiallari. —Samarqand, 2002. B. 102-103.
- 6. Boboyorov Gʻ. Biruni ve Kaşgarlı Mahmud'un Bazı Orta Asya Yer Adlarını Türklerle İlişkilendirmesi Üzerine // Mahmüd al-Kaşğari'nin 1000 Doğum Yıldönümü Dolaysıyla Uluslararası Divanu Luğatı't-Turk Sempozyumu Ayrıbasım. Istanbul 2008. S. 313-321.
- 7. Дадабоев Х. "Девону луғотит турк" даги туркий тилларга хос фонетик ва лексиксемантик хусусиятлар ҳақида // Тилшуносликнинг долзарб масалалари. Тошкент, 2008
- 8. Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк (ДЛТ). І.-Тошкент: ФАН, 1960. –500 б.
- 9. Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк (ДЛТ). ІІ.-Тошкент: ФАН, 1960. –428 б.
- 10. Махмуд ал-Кашгари. Диван лугат ат-Турк. Казахстанские востоковедные исследования. Перевод, предисловие и комментарии 3. А. М. Ауезовой. Индексы составлены Р. Эрмерсом. Алматы: Дайк-Пресс, 2005. 1288 с.
- 11. Муталлибов С. "Девону луғотит турк" ва унинг таржимаси // Ўзбек тили ва адабиёти, 1971. № 5.
- 12. Саидбобоев З.А. Историография изучения карты мира Махмуда Кашгари // «Маҳмыт Кашғарлы теркология ылмыны есасландырыжыдыр» атлы Ҳалкара ылмы маслаҳаты. Ашгабат, 2008. С.21-22.
- 13. Содиков Қ. Маҳмуд Кошғарий харитаси ҳақида // Шарқ филологиясининг тугун ва ечимлари. Тошкент, 2005 Б. 1-14.
- 14. Фозилов Э. Шарқнинг машхур филологлари. Маҳмуд Кошғарий, Аду Ҳайён, Жамолиддин Туркий. –Тошкент, 1971.

- 15. Фозилов Э. Махмуд Кошғарий ва унинг девони // Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 1971. –№ 5. Б. 35-36.
- 16. Xudoyberdiev J. Mahmud Koshgʻariy hayoti va uning "Devonu lugʻotit turk" asarining oʻrganilishi. Toshkent, 2010.
- 17. Xudoyberdiev J. Mahmud Koshgʻariy hayoti va "Devonu lugʻotit turk" boʻyicha yaratilgan asarlar koʻrsatkichi. Toshkent: Akademnashr, 2011. 160 b.
- 18. Хасанов Х. Махмуд Кошғарий. Тошкент, 1963.

#### "DEVONU LUGʻOTIT TURK"NING OʻZBEK TARJIMONLARI VA ULARNING TARJIMALARI NASHRLARI HAQIDA

#### Jo'ra Ochilovich XUDOYBERDIYEV

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti katta oʻqituvchisi

E-mail: Jxudayberdi@mail.ru

Annotatsiya: Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asari qoʻlyozmasi 1913-yilda Istanbul shahrida topilgan. Ushbu nusxa Muhammad ibn Abu Bakr ibni Abulfath Damashqiy tomonidan 1266-yil 1-avgustda koʻchirib tugatilgan. Qoʻlyozma asosida asarning birinchi, ikkinchi jildlari 1915-yilda, uchinchi jildi 1917-yilda chop etilgan. Shundan keyin "Devonu lugʻotit turk" oʻzbek, turk, ozarbayjon, uygʻur, qozoq, ingliz, nemis, xitoy, rus, fors va boshqa tillarga tarjima qilingan. Mazkur maqolada "Devonu lugʻotit turk"ning oʻzbek tarjimonlari tomonidan amalga oshirilgan ozarbayjoncha, oʻzbekcha, ruscha tarjimalari va ularning ayrim xususiyatlari haqida ma'lumot berilgan.

**Kalit soʻzlar:** "Devonu lugʻotit turk", qoʻlyozma, chop etish, tarjimalar, ozarbayjoncha, oʻzbekcha, ruscha, Xolid Said Xoʻjayev, Solih Mutallibov, Alibek Rustamov.

### ABOUT UZBEK TRANSLATORS OF "DEVONU LUGATIT TURK" AND PUBLICATIONS OF THEIR TRANSLATIONS

Abstract: The manuscript of "Devonu Lugatit Turk" by Mahmud Koshgari was discovered in Istanbul in 1913. This particular copy was transcribed by Muhammad ibn Abu Bakr ibn Abulfat in Damascus on August 1, 1266. Utilizing this manuscript, the first and second volumes of the work were published in 1915, followed by the third volume in 1917. Subsequently, "Devonu Lugatit Turk" has been translated into a variety of languages, including Uzbek, Turkish, Uyghur, Azerbaijani, Kazakh, English, German, Chinese, Russian, and Persian. This article examines the Azerbaijani, Uzbek, and Russian translations, with a focus on the distinct features of these translations as rendered by Uzbek scholars.

**Key words**: "Devonu Lugatit Turk", manuscript, print, translations, Azerbaijani, Uzbek, Russian, Khalid Said Khojayev, Salih Mutalibov, Alibek Rustamov.

## ОБ УЗБЕКСКИХ ПЕРЕВОДЧИКАХ "ДЕВОНУ ЛУГАТИТ ТУРК" И ИЗДАНИЯХ ИХ ПЕРЕВОДОВ

Аннотация: Рукопись "Девону луготит турк" Махмуда Кошгари была найдена в Стамбуле в 1913 году. Данный список был переписан Мухаммадом ибн Абу Бакром ибн Абулфатом Дамашки 1 августа 1266 года. На основе рукописи в 1915 году были изданы первый и второй тома произведения, а в 1917 году — третий том. После этого "Девону луготит турк" перевели на узбекский, турецкий, уйгурский, азербайджанский, казахский, английский, немецкий, китайский, русский, персидский и другие языки. В данной статье представлена информация об азербайджанском, узбекском и русском переводах "Девону луготит турк", выполненных узбекскими переводчиками, и некоторых особенностях данных переводах.

**Ключевые слова:** «Девону луготит турк», рукопись, печать, переводы, азербайджанский, узбекский, русский, Халид Саид Хаджаев, Салих Муталибов, Алибек Рустамов.

**Kirish.** Tarixda insoniyat taraqqiyoti bosqichlarini aks ettirgan asarlar, manbalar koʻplab yaratilgan. Ularda insoniyat tarixi, erishgan yutuq va kashfiyotlari, kamchilik va xatolari aks etgan. Bunday asarlar, topildiqlar ma'lum bir xalqqa yoki bir hududdagi xalqlarga tegishli boʻlishi bilan birga, butun bashariyatning ham bebaho mulki hisoblanadi. Ana shunday noyob asarlardan biri Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugotit turk" (keyingi oʻrinlarda DLT deb beriladi) asari hisoblanadi. Unda XI yuzyillikkacha Markaziy Osiyoda yashagan ajdodlarimiz hayoti bilan bogʻliq barcha ma'lumotlar atroflicha qamrab olingan.

Mahmud Koshgʻariy hayoti va uning DLT asarining oʻrganilishi boʻyicha Oʻzbekistonda muhim ishlar amalga oshirilganligi xorijiy davlatlardagi tadqiqotlarda e'tirof etib kelinmoqda. Ayniqsa, keyingi davrlarda A.Rustamovning DLTning rus tilidagi tarjimasining Moskvada chop etilishi [28], A.Rustamov, H.Boltaboyev, B.Isabekovlar tomonidan 2016-yilda DLTning 3 jild holida [34; 35; 36], Q.Sodiqovning 2017-yilda DLTning 1 jildda [33] nashrga tayyorlanib qayta chop etilishi oʻzbek koshgʻariyshunosligidagi muhim ishlardan boʻldi.

Bugungi kunda Mahmud Koshgʻariy hayoti va DLTning xorijlik olimlar tomonidan oʻrganilishi va ularning Oʻzbekistonda amalga oshirilgan ishlar bilan mushtarak hamda oʻziga xos xususiyatlarini oʻrganish, yutuq va kamchiliklarini aniqlash, tegishli xulosalar chiqarib, bajariladigan tadqiqotlar yoʻnalishlarini belgilash zarur. Shuningdek, DLT asari tarjimalarining qiyosiy tadqiqiga ham katta ehtiyoj bor. Shu ma'noda, DLTning oʻzbek tarjimonlari va ularning tarjimalari nashrlari ayrim masalalariga toʻxtalib oʻtish ham muhim ahamiyatga ega.

"Devonu lugʻotit turk"ning X.S.Xoʻjayev tarjimasi va uning nashri. X.S.Xoʻjayev hayoti va faoliyati, uning DLT asarini tarjima qilishi ham tarjima qoʻlyozmasi taqdiri bilan bogʻliq turli fikrlar e'lon qilingan [2; 8; 9; 16; 17; 18; 19; 37; 40; 44; 45; 46; 51; 52; 53].

A.N.Kononovning ma'lumotiga ko'ra, Mahmud Koshg'ariyning DLT asarini ozarbayjon tiliga tarjima qilish bo'yicha XX asrning 30-yillari o'rtalarida asli o'zbek millatiga mansub X.S.Xo'jayev rahbarligida hay'at tuzilgan. Tarjima 1935-yilda boshlanib, 1937-yilda tugatilgan. Shu yili S.E.Malov va A.N.Kononovlar tomonidan tahrir qilingan. 60-yillarda mazkur tarjimani takomillashtirish ustida A.Demirchizoda, A.Jafar va J.Afandiyevlar ish olib borishgan va nashrga topshirilgan:

"В середине 30-х годов Азербайджанский филиал Академии наук СССР создал во главе с X.С.Ходжаевым комиссию по переводу "Дивана" Махмуда Кашгарского на азербайджанский язык. К 1939 г. перевод был завершен и в том же году отредактирован С.Е.Маловым и А.Н.Кононовым.

В 60-х годах продолжалась работа по совершенствованию азербайджанского перевода и введению русских соответствий; эту работу выполнили известные азербайджанские филологи: А.Демирчизаде, А.Джафар, Дж.Эфендиев (работа находится в печати)" [24.4].

"Qatagʻon qilingan turkologiya" asarida A.N.Kononov noaniqlikka yoʻl qoʻyganligi qayd etilgan: "А.Н.Кононов допустил неточность, говоря о "комиссии во главе с X.С.Ходжаевым"" [19.101].

Ushbu tarjima qoʻlyozmasi hozirda Ozarbayjon Milliy Fanlar akademiyasi Tilshunoslik institutida saqlanmoqda [14.52; 40.96].

Ozarbayjonlik olim A.Quliyev yozadi: "SSSR Fanlar akademiyasi Ozarbayjon filialining maxsus koʻrsatmasi bilan M.Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asarining tarjimasi unga topshirilgan edi. 1936-yil aprelda muallif 70-80 bosma taboq hajmida boʻladigan bu lugʻatning birinchi jildi tayyor boʻlganligi, qolgan jildlar ustida ish olib borayotgani haqida ma'lumot beradi. Xuddi shu yilda Akademiya "Asarlari"da (31-tom) X.Saidning tarjimachilik bilan bogʻliq salmoqli bir maqolasi chop etiladi.

1937-yil 1-iyunda X.Said Kabarda-Bolqor Viloyat Komitetiga — Kulukov nomiga yozgan xatida "Devon" haqida ma'lumot beradi...

X.Said tarjimasining keyingi taqdiri nima boʻldi?

Bir ma'lumotga koʻra, 1939-yilda "Devon" toʻliq tarjima qilingan va shu yili S.Malov hamda A.Kononov tomonidan tahrir qilingan. Hatto nashrga ham berilgan. Lekin 60-yillarda tarjima ustida yangidan takomillashtirish ishlari (A.Temirchizoda, A.Ja'far, A.Afandiyev) olib borilgan (qarang ST.1973, № 1. 4-bet).

Oʻshandan beri "Devon"ning tarjimasi har zamonda bir nufuzli "komissiyalar" tomonidan yoʻqlangan, "takomillashtirishlar" asnosida tarjimonlar roʻyxati xiyla familiyalar ilova qilina-qilina uzayib borgan... X.Saidning nomi roʻyxatda hamon saqlanib qolganiga hayronsan kishi" [18.24-25]

Shorasul Zunnun xotiralarida Xolid Said 1922-yildan DLT tarjimasi bilan shugʻllangani qayd etilgan: "Xolid Saidni 1921-yildan beri bilardim. U Munavvarqorining yaqin doʻsti boʻlib, men u kishining qoʻllarida Toshkent oliy muallimlar institutida tahsil koʻrganman. Elbek, Majid Qodiriy, Nosir Saidiylar ham Xolid Saidning shogirdlari sanaladi. Domla oʻta zukko boʻlib, arab, fors, oʻris, turk, nemis, ingliz tillarini bilardilar. Davr allomalari — Asatullo Xoʻjaxonov, Shahid Ehson Musayev, Gʻozi Olim, Ashurali Zohiriy, Fitrat, Abdurahmon Sa'diy, Mahmudxoʻja Behbudiy, Laziz Azizzodalar Xolid Saidni juda hurmat qilishardi.

Men olimni oxirgi marta 1922-yilda koʻrgandim. Bu paytda domla "Inpros"da ishlardi. Oʻshanda "Devonu lugʻotit turk"ning 1-jildini arab tilidan ozarbayjon tiliga oʻgirayotganini aytgandi. Bokuga – oldingi ishlagan joyiga qaytajagini ham birrov ta'kidlab oʻtgandi" [53].

A.Tagirzoda Xolid Said "Devon" tarjimasi bilan 1935-yildan shugʻullanganini qayd etadi [40.96].

"Qatag'on qilingan turkologiya" kitobining mualliflaricha, X.S.Xo'jayevning barcha ishlari Ozarbayjon NKVDsi tomonidan yoʻqotilgan, lugʻat kontrrevolyutsion asar, deb e'lon gilingan. 1939-yilda Ozarbayjon Fanlar Akademiyasi DLTni qayta tarjima etmoqchi boʻlib, komissiya tuzgan. Asarning tarjimonlari ham, tahrirchilari ham o'zgargan. Akram Jafarning 1983yil 25-dekabrda F.D.Ashninga yozgan xatidagi ma'lumotga ko'ra, komissiyaga P.K.Juze rahbarlik qilgan, tarjimonlar orasida Said Nizomiy, Ismixanov, A.Demirchizoda, A.Aliasqarzoda boʻlgan, Jalol Afandiyev va M.P.Askarli tarjimani tahrir qilishda qatnashgan. 1941-yilda tarjima yakunlangan hamda S.Y.Malov va A.N.Kononovlar tomonidan tahrir qilingan. Lekin ushbu tarjimani nashr qilish maqsadga muvofiq emas deb topilgan. 1946-1947-yillarda hamda 1958yilda tarjima qoʻlyozmasi yana chop etishga tayyorlangan, lekin nashr qilinmasdan qolgan: "Остается сказать о переводе словаря Махмуда Кашгарского. Весь труд Ходжаева погиб, НКВД Азербайджана. Словарь объявлялся уничтоженный В на "контрреволюционным", однако в 1939 г. В АзФАН решили заново начать его перевод. Именно тогда и была создана комиссия, о которой упоминает А.Н.Кононов. Как свидетельствовал Акрем Джафар в письме Ф.Д.Ашнину от 25.12.1983, коллектив возглавил старейший Бакинский востоковед профессор П.К.Жузе; среди переводчиков были Саид Низами, Исмиханов, А.Демирчи-заде, А.Алиаскер-заде, в редактировании участвовали Джалал Эфендиев и М.Р.Эскерли. Именно этот перевод, а не Ходжаева и редактировал А.Н.Кононов вместе с С.Е.Маловым. Новый перевод был завершен в 1941 г., но, как писал Акрем Джафар, "печатание этой книги было сочтено нецелесообразным". В 1946-1947 гг. перевод вновь готовился к печати, но и тогда его не издали. Наконец в 1958 г., как сказано в том же письме, "вопрос об издании перевода "Дивана" опять был выдвинут, и новая редакция с учетом норм современного азербайджанского литературного языка, его новой орфаграфии, терминологии и т.д., была поручена А.Демирчи-заде, Акрему Джафару, Дж. Эфендиеву. В основу новой редакции положена фотокопия рукописи "Дивана". Новый вариант был закончен, но азербайджанскому переводу словаря фатально не везло: как писал Акрем Джафар "почему он не был издан, об этом я должен написать целый роман". В итоге первым и единственным переводом словаря в СССР стал узбекский, изданный в 1960-1963 гг. а азербайджанского (как и русского) издания нет и по сей день" [19.105-106].

DLTning ozarbayjon tiliga qilingan tarjimasi xususida asarning turkcha tarjimoni Besim Atalay toʻxtalib, SSSR Fanlar akademiyasi Ozarbayjom filiali olti yil avval Xolid Said rahbarligida bir tarjima komissiyasi tuzib, ish boshlagani, ular tarjimani amalga oshirish uchun dastur tuzib, namunalarini e'lon qilishganini qayd etib oʻtgan. Tarjimaning kamchiligi sifatida "Lotin harflari bilan yozilgan ushbu namunalarning yozilishi xato boʻlganligi koʻrinmoqda. Soʻzlar hoqoniya turkchasi — eski koshgʻar tilida yozilish oʻrniga bugungi Turkiston xalqi shaharlari aholisining jonli soʻzlashuv tiliga moslab yozilgan", degan fikrni bildirgan [3.XXXI].

Bizningcha, Besim Atalayning ushbu fikri munozaralidir. Chunki Mahmud Koshgʻariyning oʻzi asardagi soʻzlarni turkiy qabilalar yashayotgan hududlardan yillar davomida toʻplagani, ularning til xususiyatlarini tahlil qilgani, tillarning eng kichik farqli jihatlariga ham jiddiy e'tibor bergani, natijada bu tillarni juda yaxshi oʻrgangani, puxta tartibga solganini urgʻulab oʻtgan. U yozadi: "Men turklar, turkmanlar, oʻgʻuzlar, chigillar, yagʻmolar, qirqizlarning (qirgʻizlarning) shaharlarini, qishloq va yaylovlarini koʻp yillar kezib chiqdim, lugʻatlarini toʻpladim, turli xil soʻz xususiyatlarini oʻrganib, aniqlab chiqdim. Men bu ishlarni til bilmaganligim uchun emas, balki bu tillardagi har bir kichik farqlarni ham aniqlah uchun qildim... Ularga shuncha diqqat qildimki, turklar, turkmanlar, oʻgʻuzlar, chigillar, yagʻmolar va qirqiz qabilalarining tillari butunlay dilimga jo boʻldi. Ularni har tomonlama puxta bir asosda tartibga soldim" [30.44]. Koshgʻariyning yozishicha, asarga faqat iste'molda boʻlgan soʻzlargina kiritilgan: "Men iste'moldagi soʻzlarnigina berdim, iste'moldan chiqqanlarini tashladim" [30.46].

DLTdagi soʻzlarni Turkiston hududida yashayotgan, xususan oʻzbek shevalari bilan qiyoslab oʻrganilganda koʻpchilik soʻzlar oʻzbek adabiy tilida, oʻzbek shevalarida mavjudligini kuzatish mumkin. Shu ma'noda, Besim Atalayning "Soʻzlar hoqoniya turkchasi — eski koshgʻar tilida yozilish oʻrniga bugungi Turkiston xalqi shaharlari aholisining jonli soʻzlashuv tiliga moslab yozilgan", degan qarashi ilmiy jihatdan asoslanmagan. Bu muammoga DLTdagi aniq dalillar bilan mavjud shevalardagi soʻzlarni solishtirib, xolis tahlil qilish orqali aniqlik kiritish mumkin.

X.S.Xoʻjayevning 1937-yilining 1-iyunida Qabarda—Bolqor viloyati qoʻmitasiga — Kumikovga yozgan xatida tarjimani X.S.Xoʻ jayevning oʻzi 1935-yil 1-sentabrda boshlab 1937-yilning aprelida tugatgani, hozirda uni nashrga tayyorlash bilan bandligi hamda tarjima matnini mashhur sharqshunos I.Krachkovskiy va taniqli turkolog S.Malovlarga tahrir ettirmoqchi boʻlganligi aniq qayd etilgan:

"Письмо Ваше от 4/III 37 г. получил и с большим удовлетворением прочел его. Извиняясь за поздний ответ, сообщаю для Вашего сведения следующее:

Единственный экземпляр труда Махмуда Кашгарского найден в Стамбуле и там размножен.

- 1. Я приступил к переводу и переработке этого труда с 1-го сентября 1935 года и закончил его в апреле месяце с.г.
- 2. В настоящее время я занят подготовкой к печати этого труда и к 1-му июля с.г. надеюс препроводить редакторам в Ленинград академику Крачковскому и профессору Малову.
- 3. В. АзФАНе имеется только один экземпляр этого труда и поэтому не могу послать такового. Для ознакомления же Вас с характером и содержанием этого труда посылаю Вам свою статью по этому вопросу.
- 4. Проездом в Ленинград (25 июня) я с удовольствием могу сделать остановку в Нальчике и сделать подробное сообщение, если Вас будет желание и интерес по подробнее ознакомиться с содержанием этой книги в связи с отношением этой книги к кумыкскому и карачаево-балкарскому языкам. Заранее прошу известить меня об этом.

Заканчивая свое письмо, выражаю свою готовность быть всячески полезным Вам в этом деле.

**Ходжаев Ч.С.**» [19.102-103].

X.S.Xoʻjayev 1935-yil 19-noyabrda yozgan hisobotida tarjima taxminan 70-80 bosma taboq boʻlib, birinchi marotaba tarjima qilingani, SSSR Fanlar akademiyasining Ozarbayjon filiali topshirigʻi bilan nashrga tayyorlanayotgani, I jild tayyor boʻlib, qolgan jildlari nashrga tayyorlanayotgani va oʻzining Koshgʻariy haqidagi maqolasi berilayotganini qayd etgan. Mashinkada koʻchirilgan ushbu 11 sahifali maqola X.S.Xoʻjayevning qiziga taqdim etilgan [19.101].

Ushbu masalalarga DLTning X.S.Xoʻjayev tarjimasi nashr qilinishi va undagi materiallar oydinlik kiritadi [8]. Asarga Ozarbayjon Milliy Fanlar Akademiyasining prezidenti Isa Habibbayli oʻng soʻz yozgan. [8.5-14]. Olim DLTning X.S.Xoʻjayev tomonidan amalga oshirilgan tarjima lotin alifbosidagi ilk tarjima ekanligini urgʻulagan.

Asarni tartiblagan, kirish va sharhlar muallifi Ozarbayjon Milliy Fanlar Akademiyasi Nizomiy nomidagi Tilshunoslik instituti direktori, professor Nodi Mammadali. Ilmiy muharrir Turk Tili Qurumi boshligʻi professor Osman Mert.

Nodir Mammadalining "Kirish"ida Mahmud Koshgʻariy, uning DLT asari, yozilgan davri, DLTning tadqiq qilinishi tarixi, Xolid Said Xoʻjayev va DLT, Xolid Said Xoʻjayevning tarjimasi, tarjima qoʻlyozmasining taqdiri bilan bogʻliq masalalarni tahlil qilingan [8.15-65].

N.Mammadalining yozishicha, 2021-yilda Tilshunoslik institutiga direktor etib tayinlanganining ilk kunlaridan akademik Isa Habibbaylining tashabbusi bilan X.S.Xoʻjayev tarjimasi qoʻlozmasini izlab topish harakati boshlangan. 2023-yil 19-yanvar kuni X.S.Xoʻjayev tarjimasi qoʻlozmasi topilgan.

Qoʻlyozma oʻsha davr lotin alifbosida sariq rangli qogʻozga mashinkada yozilgan, turli boʻyoqlarda tahrir qilinganligi uchun hech kimning diqqatini tortmagan, kutubxona kartotekalarida ham qayd etilmagan. 2016-yili kutubxonaga yangi direktor lavozimiga tayinlangan Sevil Zulfiqorova yoʻqotiladigan yoki makilaturaga topshiriladigan bogʻlamlarni institutga topshirgan. Shularning ichida DLTning Xolid Said Xoʻjayev tomonidan qilingan tarjima qoʻlyozmasi ham boʻlgan.

315 sahifalik birinchi jildni S.Y.Malov va A.N.Kononov 1939-yil 16-mayda tahrir qilib boʻlganliklari haqida rus tilida qayd etilgan: "Все 315 стр. отредактировали научн. редакторы

чл-кор. Ан СССР проф. Сер.Малов, А.Кононов" [8.44-45]. Hatto bu yerda taniqli ozarbayjon olimlari tarjimonlar sifatida koʻrsatilgan: "ПЕРЕВОДИЛИ: 1. Профессор П.К.Жузе 2. А.Алескерзаде 3. Ф.Исмиханов 4. А.Демирчизаде РЕДАКТОРЫ: Профессор С.М.Малов" [8.46]. Isa Habibbaylining taxmin qilishicha bu A.N.Kononov va S.Y.Malovlarning ilovalaridir. Chunki yuqorida qayd etilgan olimlarning na shaxsiy qaydlarida, na ilmiy ishlarida DLTni tarjima etganliklari haqida biror qayd uchramaydi. [8.46-47]. Undan tashqari, tarjimonlar sifatida koʻrsatilgan Mirza Askarli va R.K.Juze qoʻlyozmani tahrir etganlari haqida qayd etilgan: "315 sahifadan iborat ozarbayjoncha tarjimani arabchasi bilan muqoyasa etib tahrir etdik. Tahrirchilar: M.Askarli va Juze. 25.IV.1940" [8.47].

DLT tarjimasi qoʻlyozmasini turli davrlarda turli olimlar tomonidan tahrir qilingani haqida qoʻlyozmaning oʻzida rus va ozarbayjon tillarida qayd etilgan: "Стр. 316-630 отредактировали научн. редакторы проф. Сер. Малов, А.Кононов. Баку, 1 авг., 1939". "316 sahifadan 630-sahifaga qadar ozarbayjoncha matnini arabchasi bilan qiyoslab tahrir etdik. Tahrirchilar: 1. М.Аskarli 2. Juze". "Стр. 631-861 отредактировали проф. Сер. Малов, А.Кононов. 16. VIII.39". "631-861-sahifaga qadar arabcha matni bilan tarjiimasi va leksikografik jihatdan tahrir etildi. Tahrirchilar: N.Askarli va boshqa tahrirchilarning imzosi. 20.V.1940. Kech soat 10". "1-861-sahifalarni arabcha matni bilan birlikda yana lugʻatni tahrir etdik. 27.XII.1946-yil. Tahrirchilar: Ask M.R. (Askarli M.R.), Afandiyev C., Xalifazoda" [45-51].

Tarjima qoʻlyozmasini tahrir etganlar tomonidan qilingan ushbu qaydlar va boshqa materiallar DLTning ozarbayjon tiliga qilingan tarjimasi X.S.Xoʻjayev tomonidan amalga oshirilganini isbotlaydi.

64-65-sahifalar orasida DLT ozarbayjon tilidagi tarjimasi qoʻlyozmasining 16 betlik rangli rasmi namuna sifatida berilgan. Undan tarjima qoʻlyozmasi qay shaklda tahrir qilinganini bilish mumkim.

67-72-betlarda Xolid Said Xoʻjayevning SSSR Fanlar akademiyasi Ozarbayjon filiali nashrida, "Sovetskaya turkologiya" jurnalining 1988-yil 3-sonida qayta e'lon qilingan rus tilidagi maqolasi ozarbayjon tiliga tarjima qilib berilgan.

75-544-betlarda DLTning tarjimasi berilgan.

DLTdagi maqolalar bosh soʻzlari rus tiliga ham tarjima qilingan, har bir maqola raqamlangan.

Nodir Mammadli tomonidan yozilgan "Kirish"da ayrim aniqlashtirilishi kerak boʻlgan oʻrinlar ham bor. Masalan Istanbul kutubxonasida saqlangan DLTning asl nusxasi asosida Kilisli Rifat 1917-yilda arab yozuvida nashrga tayyorlagani haqida ma'lumot berilgan [8.31]. Aslida Kilisli Rifat nashri hijriy 1333-1335, milodiy 1915-1917-yillarda amalga oshirilgan [14.48; 45.192; 46.84]. 2. Kilisli Rifat DLT qoʻlyozmasining arab alifbosidagi faksimilesini 3 jildda nashr qilgani yozilgan, lekin bu faksimile boʻlmasdan, davlat bosmaxonasi orqali chop etilgani, chop etish jarayoni bilan bogʻliq vujudga kelgan muammolar, ularning bartaraf etilishi haqida Kilisli Rifat xotiralarida atroflicha yoritilgan [23.186-187].

22 daftar hajmida boʻlgan bu asar Maorif Nozirligi tomonidan 120 liraga sotib olingani, Turkiya Respublikasi e'lon qilingandan keyin Otaturkning koʻrgatmasi bilan lotin alifbosida nashr etish uchun Chanqaya saroyiga keltirilgani, ammo daftarlar noma'lum sabablarga koʻra yoʻqolgani qayd etilgan [8.32]. Amalda Kilisli Rifat 22 daftardagi matnni chop ettirmagan. U Ali Amiriy topgan asar qoʻlyozmasini tartiblab, betlarini qoʻyib, ayrim oʻchib ketgan, oʻqilishi qiyin boʻlgan soʻzlarni tiklagan va nashrga tayyorlagan. 22 daftardagi matn esa Kilisli Rifat tomonidan DLTning turk tiliga qilingan birinchi tarjima qoʻlyozmasi edi. U bu haqda shunday yozadi: "Kitobni bir

tarafdan tartiblab yozganim, ikkinchi tarafdan matbaada vaqtdan yutqazganim uchun asarni tarjima qilishga vaqt topa olmagan edim. Kitob bosilib chiqqanidan keyin fursat topib, asar tarjimasi bilan shugʻullandim. Tarjimani bitirdim. 22 daftar boʻldi" [4; 23.187]. Ushbu daftarlar sotib olingandan keyin tarjima hay'atiga koʻrib chiqish uchun yuborilgan. Tarjima hay'ati tugatilgandan keyin esa daftarlar universitet kutubxonasiga berilgan.

Keyinchalik DLTni Kilisli Rifatga tarjima qildirishmoqchi boʻlishadi va unga goʻyoki oʻz daftarlarini pochta orqali yuborishadi. Bu haqda Kilisli Rifatning oʻzi shunday xotirlaydi: "Koʻrib chiqdim. Bu daftarlardagi tarjima mening daftarlarimdan koʻchirib olingan. Faqat oʻta tajribasiz yoki bir necha kotib tomonidan boshdan oxirigacha xatolar bilan birga satrlar, hatto, sahifalar tashlab yozilgan edi. Buni koʻrib tarjimaning qanday holga tushganiga achindim" [23.189-190].

Kilisli Rifat xotiralaridagi ma'lumotga koʻra, ushbu daftarlarni Turk tili qurumining birinchi rahbari boʻlgan Samihbeydan Otaturk soʻrab oldirgan, u yoʻqolmagan. Samihbey Kilisli Rifatga shunday ma'lumot bergan: "Men daftarlarni olib kotiblarga berdim. Bir suratini ham oldirdim. Daftarlaringizning aslini Gʻozi posho hazratlariga taqdim etdim. Gʻozi posho hazratlari mendan "Sizda bu daftarlarning bir surati bormi?" deb soʻradilar. Men ham "bor" dedim. "Unday boʻlsa, bu daftarlar meniki boʻlsin. Men ora-sira oʻqiyman", dedilar. Sizning daftarlaringiz Gʻozi posho hazratlarining shaxsiy kutubxonalarida. Tabiiyki, ularni qidirmaysiz, dedi" [23.190].

"Kirish"ning 34-betida "Devon"ning ruscha tarjimasi 1969-yilda V.M.Nadelyayev, D.M.Nasilov, E.R.Tenishev va A.M.Shcherbakning redaktorligi bilan Leningradda nashr qilingan" [34], degan ma'lumot keltirilgan va A.N.Kononovning maqolasiga (Кононов А.Н. Изучение "Диванÿ лÿгат ит-тÿрк" Махмуда Кашгарского в Советском Союзе // Советская тюркология. –Баку. 1973. № 1. –С. 3-6) havola berilgan. Kononovning koʻrsatilgan maqolasida esa bunday ma'lumot yoʻq.

"Devonu lugʻotit turk"ning S.Mutallibov tarjimasi va uning nashrlari. XX yuzyillikning qirqinchi yillari boshlaridan DLTni oʻzbek tiliga tarjima qilish ustida Solih Mutallibov ishlay boshlaydi. Olimning tarjimasi 1960-1963-yillar orasida Toshkentda "Fan" nashriyotida 3000 nusxada chop etilgan [30; 31; 32]. Asar A.K.Borovkov, GʻA.Abdurahmonov, O.Usmonov, T.Salimov, X.Komilov, J.Tojiboyev, U.Karimovlarning katta yordam va maslahatlari, Til va adabiyot institutining direktori lavozimida ishlagan A.Qayumovning gʻamxoʻrligi, shuningdek, I.Qoʻchqortoyev, H.Nizomov, M.Turobova, Gʻ.Karimov, R.Baxtiyorova, Gʻ.Salomov, S.Nizomiddinova, S.Ferdouslarning nashrga tayyorlashda qunt bilan ishlaganliklari, H.Sulaymonovning arabcha matnlar ustiga zeru zabar qoʻyishdagi xizmatlari bilan chop etilgan.

Asarning birinchi jildida S.Mutallibovning "XI asr buyuk filologlari va ularning noyob asarlari" nomli katta hajmli maqolasi [30.7-39], DLTning muqaddimasi [30.43-69], lugʻat [30.70-482], qabila va shaharlar, ayrim joy nomlari haqidagi izohlar [30.485-492] berilgan.

2-jildda S.Mutallibovning "So'z boshi o'rnida" nomli maqolasi [31.5-7], lug'at [31.9-421], jildning oxirida "Devon"da qabilalar masalasi [31.422-424], "Jikil qabilasi" [31.425-426], "Tot" [31.427] maqolachalari joy olgan.

DLTning 3-jildida tarjimonning "Bir necha soʻz" nomdagi maqolasi [32.5-7], lugʻat [32.8-453], oxirida "Izohlar" [32.454-457], "Qabilalar haqida"gi [32.458-461] ma'lumotlar keltirilgan.

DLTning oʻzbek tilidagi tarjimasi mutaxassislar tomonidan yuqori baholangan, munosabat bildirilgan [24; 25; 41; 44; 45; 46; 50]. DLTni ozarbayjon tiliga tarjima qilgan Ramiz Askar S.Mutallibov tarjimasining ahamiyati va sifati haqida shunday yozgan: "Asar olimlar va keng kitobxonlar tomonidan kata ragʻbat koʻrdi, uzoq yillar davomida sovet turkologlari orasida yagona

manba boʻlib xizmat qildi, oxirgi jildi 40 yil oldin nashr qilinganiga qaramasdan, bu tarjima hanuz "Devonu lugʻotit turk"ning eng goʻzal tarjimalaridan biri boʻlib qolmoqdadir" [13.33-44].

Ozarbayjon Milliy fanlar akademiyasining prezidenti, akademik Isa Habibbayli S.Mutallibov tarjimasini "Devonu lugʻot-it-turk" kitobini sovet hokimiyati davrida, 1967-yilda Solih Mutallibov tomonidan oʻzbek tiliga tarjima etilib Toshkentda chop etilishi faqat ilmiy jihatdan emas, ijtimoiy-siyosiy jihatdan ham juda ahamiyatli hodisadir, buyuk fidokorlik namunasidir" [2.5-9], deb baholagan.

DLTni uygʻur tiliga tarjima qilganlar esa S.Mutallibov tarjimasi haqida shunday yozishgan:

"Toshkentda, 1960-yildan e'tiboran "Devonu lugʻat-it-turk"ning Solih Mutallibov tarafidan oʻzbek tiliga tarjima qilingan nusxasi nashr qilina boshlandi. Bu tarjimon oʻzbek tiliga tarjima qilishda "Devonu lugʻat-it-turk"ning 1933-1935-yillari Istanbulda bosilgan bosma nusxasini asos qilib va Besim Atalayning turkcha tarjima nusxasidan toʻliq foydalangan. Oʻzbek tilidagi bu tarjima nusxasining I jildiga Solih Mutallibov "XI asrning buyuk filologlari va ularning noyob asarlari" degan mavzuda uzun maqola, II jild boshiga "Soʻzboshi oʻrnida" deb kirish soʻz bergandan boshqa, oxiriga yer, qabila, shaxs nomlari va ayrim soʻzlar haqida birmuncha izohlar bergan. S.Mutallibov oʻzining bu maqola va izohlarida Mahmud Koshgʻariyning oʻzini oʻzbek va uning asarini faqat oʻzbek tilining namunasi deb "isbotlash"ga nooʻrin aqliy kuch sarf qilgan. "Devonu lugʻat-it-turk"ning morfologik, dialektologik, leksikologik va grammatik tarafidan puxta tekshirib, uning asos qilingan tilini "uygʻur tili" deb hukm chiqargan Brokelmann va boshqalarni ayblagan. Bundan tashqari, S.Mutallibov ba'zi "qadimgi turkiy ibora"larni yaxshi tushunmaganligi, ba'zi soʻzlarning arabcha izohini yaxshi farq etolmaganligi uchun, birmuncha joylarda xatolikka yoʻl qoʻygan" [1.46-47.].

Ushbu fikrlarda aniqlik kiritish zarur boʻlgan oʻrinlar bor.

1. "Tarjimon oʻzbek tiliga tarjima qilishda "Devonu lugʻat-it-turk"ning 1933-1935-yillari Istanbulda bosilgan bosma nusxasini asos qilib va Besim Atalayning turkcha tarjima nusxasidan toʻliq foydalangan" degan jumladagi DLTning Istanbulda bosilgan nusxasi 1933-1935-yillarda emas, hijriy 1333-1335, milodiy 1915-1917-yillar ekanligi koʻplab ilmiy ishlarda qayd etilgan. Solih Mutallibov u haqda shunday ma'lumot bergan: "Biz oʻz tarjimamizda (Devon tarjimasida) Istanbulda bosilgan bosma nusxa asosida ish koʻrdik. Bosma nusxa katta hajimli uch tomlikdir.

I tom – 436 bet, II tom – 294 bet, III tom - 333 bet. I – II tomlar hijriy hisobda 1333-yilda, III tom 1335-yilda bosilgandir. Bu qimmatli asarni bostirish qanchalik muhim boʻlsa, bu ishda u yagona nusxaning butun xususiyatlarini toʻla berish, zarur oʻrinlarni izohlash va nihoyat ehtiyotkorlik bilan ish olib borish shuncha muhim va zarur edi. Lekin bosma nusxada bu asosiy qoida unutilgan. Biz oʻz tarjimamizni Basim Atalay nusxasiga solishtirib katta foyda oldik" [30.27-28]. S. Mutallibov keyinroq DLT tarjimasini Brokellman va Basim Atalay tarjimalariga qiyoslagani haqida ma'lumot bergan [30.37]. Bosma nusxadagi xatolik va kamchiliklar haqida T.A. Borovkov ham oʻz tadqiqotlarida toʻxtalib oʻtgan [20; 21.133-135.]

2. "S. Mutallibov oʻzining bu maqola va izohlarida Mahmud Koshgʻariyning oʻzini oʻzbek va uning asarini faqat oʻzbek tilining namunasi deb "isbotlash"ga nooʻrin aqliy kuch sarf qilgan" gapidagi fikr ham toʻgʻri emas. S. Mutallibov qayd etilgan maqola va izohlarida "Mahmud Koshgʻariy oʻzbek, uning asari faqat oʻzbek tili namunasi" degan fikr uchramaydi. Oʻzbek adabiy tili, tarixiy asarlari hamda shevalaridagi aniq dalillar asosida "XI asr yozma yodgorliklari til faktlarining asosiy qismi hozirgi oʻzbek tilida barqarordir" [30.35-37]. "Devondagi koʻpchilik

soʻzlar hozirgi oʻzbek adabiy tilida mavjud boʻlsa ham, ba'zilari faqat ayrim dialektlarda yoki qadimgi klassik adabiyotlarda saqlanib qolgan" [31.6.], degan xulosani bergan.

"Turkiy soʻzlar devoni" ("Devonu lugʻoti-t-turk")ning Alibek Rustamov, Hamidulla Boltaboyev va Baxtiyor Isabekov nashri. Ushbu nashr "Mumtoz soʻz" nashriyotida 300 nusxada chop etilgan. Tarjimon Solihqori Mutallibov. Asarning I jildini Alibek Rustamov va Hamidulla Boltaboyev nashrga tayyorlagan. Mas'ul muharrir Hamidulla Dadaboyev, ilmiy muharrir Baxtiyor Isabekov. Taqrizchilar Abdulhamid Nurmonov, Baxtiyor Abdushukurov.

Hamidulla Boltaboyevning "Ilmi adab ibtidosi" nomli maqolasi [34.3-18], "Ushbu nashrda qo'llanilgan transkripsiya va belgilarga izohlar" [34.1920], "Devon"ning matni [34.21-345], S.Mutallibov nashrining 483-499-betlaridagi "Izohlar"i, "Ilovalar" berilgan.

DLTning xos xususiyati haqida shunday fikrlar bildirilgan: "Mahmud Koshgʻariy oʻlmas asarining mazkur nashri Solihqori Mutallibov domlaning tarjimasi va nashriga asoslangan holda tayyorlandi va izohlari, asosan saqlandi. Shu bilan birga "Devon"ning qoʻlyozma nusxasi bilan solishtirish natijasida ayrim oʻzgarishlarni amalga oshirishga toʻgʻri keldi. A.Rustamov S.Mutallibov tarjimasini asliyat bilan solishtirib, matnda tushirib qoldirilgan jumla, soʻz va iboralar hamda harflarni tikladi... S.Mutallibov nashrida arab tilida kelgan oyati karima, hadis va ayrim she'rlarning oʻqilishi va tarjimasi berilmagan edi, ularning kirill yozuvidagi transliteratsiyasi bilan birga tarjimasi ham ushbu nashrda keltirildi...

"Devon"ning 1-jildi A.Rustamov tomonidan umumiy tahrir qilindi va nashrga tayyor boʻlganidan soʻng f.f.n. B.Isabekov matnni Olmaota nashri va V.Radlov tarjimasi bilan solishtirib chiqdi va zarur oʻzgarishlarni qayd etib, ularni izohlarda (B.I. tarzida) koʻrsatib bordi. Shuningdek matnni qayta tahrirdan oʻtkazdi va tarjimadagi ayrim saktaliklarni isloh qilishga muvaffaq boʻldi" [34.16-17].

II jild. Tarjimon Solihqori Mutallibov. Hamidulla Boltaboyev va Baxtiyor Isabekov nashrga tayyorlagan. Mas'ul muharrir Hamidulla Dadaboyev, ilmiy muharrir Mahkam Mahmudov. Taqrizchilar Nizomiddin Mahmudov, Abdulhay Sobirov.

S.Mutallibov nashrining 5-7-betlarida berilgan "Bir necha so'z" nashrning 299-300-betlarida, S.Mutallibov nashrining 5-7-betlaridagi izohlar 296-298-betlarda keltirilgan.

Nashrning Hamidulla Boltaboyev tomonidan yozilgan "Nashriyotdan: ikkinchi jild nashri haqida" nomli maqola 3-5-betlarda keltirilgan. Unda nashrning ayrim oʻziga xos xususiyatlari shunday qayd etilgan:

"Asliyat bilan solishtirish natijasida matnda tushirib qoldirilgan jumla, soʻz va iboralar hamda harflar tiklandi. Asl nusxaning sahifa raqamlari (42) tarzda matn orasiga qoʻyib chiqildi (asl nusxa sahifalanmagani uchun varaqlar boʻyicha emas, sahifalar boʻyicha raqamlandi). S.Mutallibov nashrida arab tilida kelgan oyati karima, hadis va ayrim she'rlarning oʻqilishi va tarjimasi berilmagan edi, ularning kirill yozuvidagi transliteratsiyasi bilan birga tarjimasi ham ushbu nashrda keltirildi" 7-bet "Devon..."ning 2-jildi H.Boltaboyev tomonidan umumiy tahrir qilindi va va f.f.n. B.Isabekov matnni Olmaota nashri va "Деревнетюркский словарь" bilan solishtirib chiqdi va zarur oʻzgarishlarni qayd etib, ularni izohlarda (B.I.) tarzida koʻrsatib bordi. Shuningdek matnni qayta tahrirdan oʻtkazdi va tarjimadagi ayrim saktaliklarni isloh qilishga muvaffaq boʻldi" [35.4].

"Mahmud Koshgʻariy tomonidan tuzilgan "Musulmon olami xaritasi" 1-jildning ichki muqovasi (forzats)ida berilgani uchun mazkur jildda xaritaning rus tilidagi tarjimasi nusxasi Olmaota nashridan olib, ilova qilindi" [35.5].

7-243-betlarda "Devon" matni, 244-278-betlarda S. Mutallibovning "XI asr buyuk filologlari va ularning noyob asarlari" maqolasi, shuningdek, "Devon"da qabilalar masalasi" (278-283-betlar), "Ba'zi qabilalar haqida" (283-286-betlar) maqolalari joy olgan.

III jild. Tarjimon Solihqori Mutallibov. Hamidulla Boltaboyev va Baxtiyor Isabekov nashrga tayyorlagan. Mas'ul muharrir Hamidulla Dadaboyev, ilmiy muharrir Mahkam Mahmudov. Taqrizchilar Nizomiddin Mahmudov, Samixon Ashurboyev. DLTning matni 3-295-betlarda, S. Mutallibovning izohlari (296-298-betlarda) hamda "Bir necha so'z" (299-300-betlar) maqolasi berilgan [36].

"Turkiy soʻzlar devoni" ("Devonu lugʻoti-t-turk")ning Qosimjon Sodiqov nashri. Ushbu nashr Solih Mutallibov tarjimasi asosida qayta ishlangan, toʻldirilgan, oʻzgartirishlar kiritilgan. Nashrga tayyorlovchi Qosimjon Sodiqov. Mas'ul muharrir Ne'matulloh Ibrohimov. Tahrir kengashi Alibek Rustamiy, Erkin Vohidov, Nurislom Toʻxliyev, Zokirjon Oripov. Taqrizchilar Azizxon Qayumov, Salimaxon Rustamiy.

Nashrni tayyorlashda asar qoʻlyozmasiga tayanilgan. Turkshunoslikda oʻsha davr tiliga boʻlgan yangicha qarashlar, asarning soʻnggi yillardagi talqinlari inobatga olingan, avvalgi nashrda yoʻl qoʻyilgan kamchiliklar tuzatilgan, tushib qolgan oʻrinlar tiklangan. Asarda soʻzlarni izohlash uchun berilgan misollar qoʻlyozmaga solishtirilib, transkripsiyaga qayta oʻgirib chiqilgan. Arabcha matndagi kishi, joy, suv otlari, tilshunoslikka oid arabcha atamalar transkripsiyada berilgan [33.10].

Qosimjon Sodiqov S.Mutallibov nashridagi Toshkentning eski nomi yanglish oʻqilgani va u aslida qanday boʻlishi kerakligi haqida shunday yozadi: "Masalan Toshkentning eski nomi *Tärkän* deb yanglish berilgan. Nashrda shunday:

*Tärkän* – Shosh [Toshkent]ning ismi. Uning asli *Taš kand* boʻlib, toshdan qurilgan shahar demakdir (I tom, 414-b.).

Aslida Toshkentning *Tärkän* degan oti boʻlmagan. Lugʻatdagi soʻz *terkin* dir; u "toʻplangan, yigʻilgan" degani. Lugʻatda bu soʻz *Taškän* soʻz maqolasidan avval berilgan boʻlib, *Taškän* ga bogʻliqligi yoʻq. Arabcha "Toʻplangan har narsaga ham *terkin* soʻzi qoʻllanadi" jumlasida *terkin* soʻzi jumla yakunida turadi. Tarjimada esa ana shu soʻz keyingi *Taškän* bilan bogʻliq jumlaga qoʻshib yuborilgan.

Buning qoʻlyozma boʻyicha tuzatilgani shunday boʻladi:

[terkin (terkin)] terkin sü toʻplangan askar. Toʻplangan har narsaga ham terkin soʻzi qoʻllanadi.

*Taškän* (**Tashkan**) – *Šaš* ning oti. Uning asli *Taškend* boʻlib, "toshdan qurilgan shahar" demakdir. *Abu Bakr Qaffāl Šašì* shu shaharda tugʻilib oʻsgan (111 b)" [33.10-11].

DLTning Qosimjon Sodiqov nashrida maqolachalarda soʻzlarni izohlash uchun berilgan namunalarning arab yozuvidagi matnlari berilmagan.

"Devonu lug'otit turk"ning Alibek Rustamov tarjimasi va uning nashri. A. Kononov 1973-yilda Alibek Rustamov DLTni ruschaga tarjima qilib yakunlagani va u yaqin bir-ikki yil ichida nashr etilishi haqida yozgan edi: "Одной из первоочередных задач, стоящих перед советской тюркологией, является перевод "Дивана" на русский язык. Данная задача успешно решается: узбекский филолог А. Рустамов завершил перевод этого памятника на русский язык; причем его перевод основывается на микрофильме с рукописи "Дивана", хранящейся в Стамбуле в Millet Kütüphanesi, так как издание Килисли Рифата, которому тюркологи обязаны первым типографским воспроизведением "Дивана", грешит

некоторыми ошибками. Следует надеяться, что перевод А.Рустамова будет издан в ближайшие два-три года". [24.6]

A.Rustamov DLTni Istanbuldagi Millat kutubxonasida saqlanayotgan yagona qoʻlyozma mikrofilmi asosida tarjima qilgan. Shuningdek tarjima jarayonida Kilisli Rifat nashridan, oʻzbek tilidagi S.Mutallibov, turk tilidagi Basim Atalay, nemis tilidagi K.Brokelmann tarjimalaridan ham foydalangan. A.Rustamov Kilisli Rifat tomonidan tushirib qoldirilgan soʻzlarni, ba'zi soʻzlarning oʻqilishida yoʻl qoʻyilgan kamchiliklarni aniqlagan, S.Mutallibov, Basim Atalay, K.Brokelmann tarjimalaridagi xatoliklarni toʻgʻrilagan.

A.Rustamov tarjimasining I jildi 2010-yilda Moskvadagi "Vostochnaya literatura" nashriyotida chop etilgan. Uni turkshunos olim I.V.Kormushin tahrir qilgan. Ushbu nashrning 15-20-betlarida I.V.Kormushinning "So'z boshi"si va 21-52-betlarida "Kirish"i berilgan.

"Kirish"da "Devon" qoʻlyozmasining topilishi, 1915-1917-yillarda Kilisli Rifat tomonidan chop etilishi, K.Brokelmann, Basim Atalay va S.Mutallibovlarning tarjimalari, "Qadimgi turkiy til lugʻati"ning nashr qilinishi va bu nashrlar ruscha tarjimaga turtki boʻlganligi haqida keng ma'lumot berilgan.

I.V.Kormushin DLT ruscha tarjimasining amalga oshirilishi, uning ishtirokchilari, tarjima qoʻlyozmasining qayta-qayta tahrir etilishiga ham toʻxtalib oʻtgan. Uning yozishicha, sobiq ittifoq Fanlar akademiyasi DLTning ruscha tarjimasiga rahbarlik qilishni akademik Andrey Nikolayevich Kononovga topshirgan. Shuningdek, tahrir hay'atiga professor Nikolay Aleksandrovich Baskakov, professor Viktor Vasilevich Reshetov, "Nauka" nashriyotining tahririyat mudiri Sergey Sergeyevich Selniker, mazkur nashriyot tahrirchisi Yevgeniy Aleksandrovich Potseluyevskiy kiritilgan.

Asarni tarjima qilish oʻzbek olimi Alibek Rustamovga topshirilgan. 1979-yilda tarjima tugallanib, "Nauka" nashriyotining sharq adabiyotlari tahririyatiga chop etish uchun topshirilgan. Tarjima qoʻlyozmasi 1215 bet boʻlib, uning boshida Alibek Rustamov tomonidan yozilgan "Tarjimondan" degan tarjima jarayoni haqidagi ma'lumot, A.N.Kononovning kirish maqolasi boʻlgan. 1980-yilda Y.A.Potseluyevskiyning DLT tarjimasi qoʻlyozmasini chop etish haqidagi ichki taqrizi olingan.

1980-yillarning boshida DLTning uygʻur [10; 11; 12] va ingliz [5; 6; 7] tillaridagi tarjimalari nashr etilgan. Lugʻatning ingliz tilidagi tarjimasida oldingi nashrlardan farqli oʻlaroq, anchagina soʻzlarning yozilishiga tahrir kiritilgan. Shu bois asarning ruscha tarjimasi qoʻlyozmasini ingliz tilidagi tarjima bilan solishtirib chiqish va shu asosda tahrir qilish lozim boʻlgan. Bu ish I.V.Kormushin va Y.A.Potseluyevskiyga topshirilib, uning tahriri 1990-yilgacha choʻzilgan. 1990-yillardagi siyosiy va iqtisodiy jarayonlar DLTning ruscha tarjimasi chop etilishini orqaga surgan.

I.V.Kormushin "Kirish"da "Devon"ning yozilish sabablari, Mahmud Koshgʻariyning tugʻilishi va dafn qilingan joyi toʻgʻrisidagi farazlar, olimning kelib chiqishi va tugʻilgan sanasi haqida, hayoti, DLTning yozilish bosqichlari, asl nusxa va koʻchirilgan nusxa taqdiri, asarda tillarni qayd etish tamoyillari kabi masalalarni ham tahlil etgan.

DLTning ruscha tarjimalari tarixini kuzatadigan bo'lsak, hozirgacha bu borada anchagina ishlar amalga oshirilganini koʻrish mumkin. S.Y.Malov 1926-yilda asardagi she'riy parchalarning bir qismini tarjima qilgan [26], keyinchalik ularning tarjimasini yana kengaytirgan [27]. I.V. Stebleva asardagi she'riy parchalar tanqidiy matni bilan birga ularning tarjimasini ham e'lon qilgan [39].

Z.A. Avezova 2005-yilda DLTning rus tilidagi toʻla tarjimasini chop ettirgan [29]. Mazkur tarjimaning erishilgan yutuqlari bilan birga, kamchiliklari borligi ham mutaxassislar tomonidan qayd etilgan.

Shu ma'noda, Alibek Rustamov tomonidan amalga oshirilgan DLT ruscha tarjimasining Moskvada chop etilishi muhim ahamiyatga ega bo'ldi.

#### Xulosa

- 1. Mahmud Koshgʻariyning arab tilidagi DLT asari uch nafar oʻzbek tarjimonlari tomonidan: Xolid Said Xoʻjayev ozarbayjon tiliga, Solih Mutallibov oʻzbek tiliga, Alibek Rustamov rus tiliga tarjima qilgan.
  - 2. Har uchala tarjima ham mutaxassislar tomonidan yuqori baholangan.
- 3. Har uchala tarjimaning oʻziga xos xususiyatlari mavjud (Masalan, Xolid Said Xoʻjayev DLTni ozarbayjon tiliga tarjimasida maqolalardagi bosh soʻzlarni, bosh soʻz misollar tarkibida kelgan boʻlsa ularni rus tiliga ham tarjima qilgan. Bunday holat asarning boshqa tarjimalarida uchramaydi. Lugʻat maqolalari raqamlangan. Solih Mutallibov tarjimasida misollarni izohlash uchun Alisher Navoiy asarlaridan yoki shevalardan olingan soʻzlar bilan qiyoslashga harakat qilingan).
- 4. Ushbu tarjimalarni, nashrlarni qiyoslab tadqiq qilish, ularning yutuq va kamchiliklarini aniqlash, DLTdagi turkiy matnlarni esa oʻzbek shevalari, mumtoz asarlar til xususiyatlari bilan qiyoslab oʻrganishga katta ehtiyoj bor.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Atoqli uygʻur olimi Mahmud Koshgʻariy va uning oʻlmas asari "Turkiy tillar devoni" // Mahmut Qashqariy. Turkiy tillar divani (Divanu lugat-it-turk). Urumchi: Shinjong xalq nashriyoti. 1981. I tom. —B. 46-47.
- 2. Həbibbəyli Isa. Ön söz. Mahmud Kaşğari, "Divanü lüğat-it-türk" və Xalid Səid Xocayevin orijinaldan tərjcüməsi // Mahmud Kaşğari. "Divanü lüğat-it-türk". 3 cilddə. 1 cild. Bakı: "Elm" 2024. –S. 7. 5-9.
- 3. Kâşgarlı Mahmud. Divanü lûgat-it-türk. (Çeviri). Çeviren: Besim Atalay. 5 Baskı. Cilt I. S. XXXI.
- 4. Kilisli Muallim Rifat Bilge. Bildiklerim // Muhtar Tevfîkoğlu. Ali Emîrî effendi. –Ankara: Kültür Bakanlığı 1082. 1989. S. 173-196.
- 5. Mahmūd Al-Kāšrarī, Compendium of Turkic Dialekts (Dîvān Lugaāt at-Turk). Edited and Traslation with Introduction and Indices by Robert Dankoff, in collaboration with James Kelly. Harvard: Harvard University Printing Office, 1984. Part I. P. XI+416.
- 6. Mahmūd Al-Kāšrarī, Compendium of Turkic Dialekts (Dîvān Lugaāt at-Turk). Edited and Traslation with Introduction and Indices by Robert Dankoff, in collaboration with James Kelly. Harvard: Harvard University Printing Office, 1984. Part II. P. III+381.
- 7. Mahmūd Al-Kāšrarī, Compendium of Turkic Dialekts (Dîvān Lugaāt at-Turk). Edited and Traslation with Introduction and Indices by Robert Dankoff, in collaboration with James Kelly. Harvard: Harvard University Printing Office, 1985. Part III. P. 337.
- 8. Mahmud Kaşğari əməyindən yararlanmaq imkani. "Divanü lüğat-it-türk" // Mahmud Kaşğari. "Divanü lüğat-it-türk" (Xalid Səid Xocayevin tərcüməsində). 3 cilddə. 1 cild. Bakı: "Elm" 2024. —S. 67-72.
- 9. Məmmədli Nadir. Giriş // Mahmud Kaşğari. "Divanü lüğat-it-türk". 3 cilddə. 1 cild. Bakı: "Elm" 2024. —S. 15-65.

#### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 10. Qashgari Maxmut. Turkiy tillar divani Divanü lüğat-it-türk. Urumchi: Shinjong Xalk nashriyoti. 1981. I. 62+687 (arab alifbosida).
- 11. Qashgari Maxmut. Turkiy tillar divani Divanü lüğat-it-türk. Urumchi: Shinjong Xalk nashriyoti. 1983. II. 533 (arab alifbosida).
- 12. Qashgari Maxmut. Turkiy tillar divani Divanü lüğat-it-türk. Urumchi: Shinjong Xalk nashriyoti. 1984. III. 612 (arab alifbosida).
- 13. Ramiz Asker. Divanü Lügat-it-Türk Istatistikleri // 2. Uludlararası Türkiyat Araştırmaları Bilgi Şöleni Bildirilari. Kasgarlı Mahmud ve Dönemi. 28-30 Mayis 2008. Ankara, 2009. –S. 33-44.
- 14. Ramiz Əskər. Mahmud Kaşğari və onun "Divanü lüğat-it-türk" əsəri. Bakı: "MBM", 2008, 432 b.
- 15. Son söz əvəzi // Mahmud Kaşğari. "Divanü lüğat-it-türk". 3 cilddə. 1 cild. Bakı: "Elm" 2024. –S. 73.
- 16. Али Шомил Хусайн ўғли. Қатағон қурбони // Жахон адабиёти. 2008. 1-сон. –Б. 111-118.
- 17. Алмаз Улви Биннатова. Тилшунос ва шарқшунос олим Холид Саид Хўжаев // Сўз санъати журнали. 2018. 1-сон. –Б. 39-47.
- 18. Асқар Қулиев. Икки халқ фарзанди // Гулистон. 1988. 11-сон. 24-25-бет
- 19. Ашнин Ф.Д., Алпатов В.М., Насилов Д.М. Репрессированная тюркология. М.: Восточная литература, 2002.
- 20. Боровкова Т.А. Грамматический очерк языка "Див $\bar{a}$ н-у лугат ит-турк" Махмуда Кашгари. АКД. М. –С. 15.
- 21. Боровкова Т.А. Относительнонового издания словаря Махмуда Кашгарского // Народы Азии и Африки. –М. 1964. № 5. –С. 133-135.
- 22. Бүнјадов 3. Гырмызы террор. Ваки: Azərbaycan dövlət nəşriyyatı. 1993.
- 23. Килисли муаллим Рифат. Билганларим. Jahon adabiyoti. 2022. 11-son. В. 174-191.
- 24. Кононов А.Н. Изучение "Диванў лўгат ит-тўрк" Махмуда Кашгарского в Советском Союзе // Советская тюркология. –Баку. 1973. № 1. –С. 3-9.
- 25. Кононов А.Н. Махмуд кашгарский и его "Дивану лурат ит-турк" // Советская тюркология. –Баку. 1972. № 1. –С. 3-17.
- 26. Малов С.Е. Образцы древнетурецкой письменности, спредисловием и словарем. Ташкент, 1926.
- 27. Малов С.Е. Памятники древнетурецкой письменности. М.-Л., 1951.
- 28. 25. Махмуд ал-Кашгари. Диван лугат-турк. В 3-х томах. Т. І / Перевод А.Рустамова, предисловие И.В.Кормушина. М.: Восточная литература. 2010.
- 29. Махмуд ал-Кашгари. Диван Лугат-Турк / Перевод и пердсловие 3.-А.М.Авезовой, индексы Р.Эрмерса. Алматы: Дайк-Пресс, 2005. –С. 1288 +2 вкл.
- 30. Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). І том. / Таржимон ва нашрга тайёрловчи Солих Муталлибов. –Тошкент: Ўзбекистон ССР Фанлар академияси нашриёти. 1960. –Б. 499.
- 31. Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). ІІ том. / Таржимон ва нашрга тайёрловчи Солиҳ Муталлибов. –Тошкент: Ўзбекистон ССР Фанлар академияси нашриёти. 1961. –Б. 427.
- 32. Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). III том. / Таржимон ва нашрга тайёрловчи Солих Муталлибов. –Тошкент: Ўзбекистон ССР Фанлар академияси нашриёти. 1963. –Б. 461.

- 33. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғоти-т-турк (Туркий сўзлар девони). / Таржимон Солиҳ Муталлибов. Нашрга тайёрловчи Қосимжон Содиқов. –Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи. 2017. –Б. 488.
- 34. Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғоти-т-турк). І жилд. / Таржимон Солиҳқори Муталлибов. Нашрга тайёрловчилар Алибек Рустамов, Ҳамидулла Болтабоев. Тошкент: Mumtoz soʻz. 2016. —Б. 388.
- 35. Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғоти-т-турк). ІІ жилд. / Таржимон Солиҳқори Муталлибов. Нашрга тайёрловчилар Ҳамидулла Болтабоев, Бахтиёр Исабеков. —Тошкент: Mumtoz soʻz. 2016. —Б. 292.
- 36. Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғоти-т-турк). III жилд. / Таржимон Солиҳқори Муталлибов. Нашрга тайёрловчилар Ҳамидулла Болтабоев, Бахтиёр Исабеков. –Тошкент: Mumtoz soʻz. 2016. –Б. 308.
- 37. Олмос УЛВИЙ. Тилшунос ва шаркшунос олим Холид Саидхўжаев. // Tamaddun nuri. 2018-yil, 2-son. –В. 35-39.
- 38. Рустамов А. О переводе "Дивану лугат-ит-тюрк" Махмуда Кашгарн на русский язык. // Советская тюркология, –Баку. 1972, № 1, –С. 129-139.
- 39. Стеблева И.В.Развитие тюркских поэтических форм в XI веке. Москва: Наука. 1971. С. 299.
- 40. Тагирзаде А. Халид Саид Ходжаев // Советская тюркология, –Баку. 1988, № 3, с. 96-97.
- 41. Фитрат. Энг эски турк адабиёти намуналари. -Самарқанд. 1927.
- 42. Халид Саид Ходжаев. Дивани лугати тюрк Махмуда Кашгарского // Советская тюркология. –Баку. 1988. № 3. –С. 97-103.
- 43. Халид Саид Ходжаев. Дивани лугати тюрк Махмуда Кашгарского // Труды Азербайджанского филиала АН СССР, № 31. Серия лингвистическая. –Баку, 1936, –С. 105-112.
- 44. Худойбердиев Ж. "Девону луғотит турк": топилиши, таржималари ва ўрганилиши // Туркология масалалари 1. –Тошкент. 2006. –Б. 60-65.
- 45. Худойбердиев Ж. "Девону луғотит турк"нинг таржималари // ЎзМУ хабарлари. Тошкент. 2010. № 3/1. —Б. 192-198.
- 46. Худойбердиев Ж. Жаҳон туркологияси шоҳ асарининг таржималари // Ilmiy xabarnoma. –Андижон. 2010. № 4. –Б. 84-90.
- 47. Худойбердиев Ж. Ўзбек туркологиясининг халқаро микёсидаги эътирофи // Академик Алибек Рустамов. Тошкент. 2011. 24-28
- 48. Худойбердиев Ж. Ўзбек туркологиясининг халқаро микёсидаги эътирофи // Одамийлик ва олимлик фазилатлари мужассам инсон. –Тошкент. 2014. –Б. 185-188.
- 49. Қадимий хикматлар. Тошкент: Адабиёт ва санъат. 1987. Б. 59-88.
- 50. Қаюмов А. Қадимият қомуси // Совет Ўзбекистони. 1966 йил 27 июль;
- 51. Қулиев А. Икки халқ фарзанди // Гулистон, 1988, № 11, –Б. 25.
- 52. Қўчқорова М. Холид Саид ҳаёти ва фаолияти: "Ўтган кунлар" озар тилида // Шарқ юлдузи. 2014. № 1. –Б. 127-130.
- 53. Хайдарали Узоков. Гунохсиз отилган олим // Мехнат. 1994 йил 21 январ.

### "DEVONU LUG'OTIT TURK"DAGI O'G'UZCHA SO'ZLAR

#### **Baxtiyor ABDUSHUKUROV**

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti professori, filologiya fanlari doktori (DSc)

E-pochta: abdushukurov@navoiy-uni.uz

ORCID: 0000-0002-6964-0714

Annotasiya: Ushbu ilmiy maqola qadimiy va nufuzli qabilalardan biri sifatida Oʻrta Osiyo xalqlari va ularning tili tarixida muhim oʻrin tutgan oʻgʻuzlar qoʻllagan soʻzlar tahliliga bagʻishlanadi. "Devonu lugʻotit turk" asarida ifodalangan oʻgʻuzcha soʻzlar doirasida kechgan fonetik, leksik oʻzgarishlar, oʻzlashmalar misollar hamda qiyosiy tahlillar yordamida yoritilgan. Shuningdek, oʻgʻuzcha soʻzlarning ayrim oʻzbek shevalari hamda hozirgi turk va ozarbayjon tillariga munosabati, oʻgʻuz urugʻlari haqida fikr yuritilgan. Shuningdek, maqolada oʻgʻuzcha soʻzlar Turfon matnlari, eski turkiy til ("At-tuhfa", "Kitob ul-idrok", "Tarjumon", "Kitob ulbulgʻot", "Guliston bit-turkiy", "Qisasi Rabgʻuziy"), eski oʻzbek adabiy tili manbalari (Alisher Navoiy asarlari)da aks etgan leksik birliklar bilan qiyosiy oʻrganilgan. Natijada bu soʻzlarning davrlar oʻtishi bilan rivojlanishi, oʻzgarishi va zamonaviy adabiy tilga koʻchishi, faol qoʻllangan leksema turli omillar bois arxaiklashib qolishi, u oʻrnini boshqa tillardan oʻzlashgan soʻzlarga boʻshatib berishi singari masalalarga oydinlik kiritiladi.

**Kalit soʻzlar:** oʻgʻuz, eski turkiy adabiy til, turk, turkman, soʻgʻd, umumturkiy, qipchoq, argʻu, bajanak, gʻarbiy dialekt, sharqiy dialekt, adabiy til, sheva, arabcha, forscha, fonetik oʻzgarish.

#### ОГУЗСКИЕ СЛОВА В «ДИВАНУ ЛУГАТИТ ТУРК»

Аннотация: Данная научная статья посвящена анализу слов, используемых огузами - одного из древних и влиятельных племен, сыграли важную роль в истории народов Центральной Азии и их языков. С помощью примеров и сравнительного анализа освещены фонетические, лексические изменения в огузских словах в произведении «Девону луготит турк», а также заимствования. Также обсуждены связь узбекских слов с некоторыми узбекскими диалектами и современными турецким и азербайджанским языками, а также вопросы огузских племён. Кроме того в статье проведено сравнительное изучение огузских слов и турфанских текстов, древнетюркского языка («Ат-тухфа», «Китаб ул-идрок», «Таржумон», «Китаб ул-булгот», «Гюлистан бит-тюрки», «Кисасы Рабгузий»), лексических единиц, встречающихся в источниках староузбекского литературного языка (произведения Алишера Навои). В результате установлено, что слова со временем развиваются, преобразовкваются и переходят в современный литературный язык, активно используемые лексемы в силу различных факторов архаизируются, уступают место заимствованным из других языков словам.

**Ключевые слова:** огуз, старотюркский литературный язык, тюрк, туркмен, согд, общетюркский, кипчак, аргу, баджанак, западный диалект, восточный диалект, литературный язык, диалект, арабский, фарси, фонетическое изменение.

#### OGHUZ WORDS IN "DEVONU LUGOTIT TURK"

Annotation: This scientific article is devoted to the analysis of the words used by the Oghuz, who, as one of the ancient and influential tribes, played an important role in the history of the peoples of Central Asia and their language. The phonetic, lexical changes, assimilations of the Ughuz words expressed in the work "Devonu Lugatit Turk" are highlighted with the help of examples and comparative analysis. Also, the relationship of Uzbek words to some Uzbek dialects and the modern Turkish and Azerbaijani languages, and the Ughuz clans are discussed. Also in the article, Ughur words Turfan texts, old Turkic language ("At-tuhfa", "Kitab ul-idork", "Tarjumon", "Kitab ul-bulgot", "Gulistan bit-turki", "Qisasi Rabguziy"), compared with the lexical units found in the sources of the old Uzbek literary language (the works of Alisher Navoi). As a result, these words develop over time, change and move to the modern literary language, actively used lexemes become archaic due to various factors, and it was clarifies that they changed their place to borrowed words from other languages.

**Key words:** Oghuz, old Turkish literary language, Turkish, Turkmen, Sogdian, general, Kipchak, argu, Western dialect, Eastern dialect, literary language, dialect, Arabic, Persian, phonetic changes.

#### Kirish

Qadimgi turkiy qavmlar koʻhna zamonlardan buyon mavjuddir. Ayrim mutaxassislar ularning shakllanish davrini miloddan oldingi oʻninchi ming yillik bilan bogʻlashadi. Binobarin, turkiy soʻzlashuv tili ham shu davrga borib taqaladi. Ammo qadimgi turkiy adabiy til yozma manbalarda aks etgani bois yozuv paydo boʻlgunga qadar yetib kelgan ogʻzaki ijod namunalari adabiy tilning mezonlarini belgilay olmaydi. Shu oʻrinda Mahmud Koshgʻariyning turkiy tilning keng hududda tarqalgani, oʻsha paytdagi mavqeini koʻrsatuvchi quyidagi fikri e'tiborlidir: Ishonchli bir buxorolik olimdan va nishopurlik boshqa bir olimdan shunday eshitgan edim, ular bu soʻzni paygʻambarga nisbat berib aytgan edilar: paygʻambar qiyomatning belgilari, oxir zamon fitnalari va oʻgʻuz turklarining xuruji haqida gapirganda, shunday degan edi: «turk tilini oʻrganing, chunki ularning hukmronligi uzoq davom etadi" [1.43-44]. Bu turkiy qavmlar va ularning tillariga alohida ahamiyat berilganiga dalil sanaladi. Qolaversa, turkiy tilda goʻzal badiiy asarlar, yilnomalar yaratish mumkinligiga asosdir.

Oʻgʻuz qadimiy va nufuzli qabilalardan biri sifatida Oʻrta Osiyo xalqlari va ularning tili tarixida muhim oʻrin tutadi. «Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi»da oʻgʻuzlar borasidagi ikkita ma'lumot aks etgan: 1) Toʻqquz Oʻgʻuz qabila ittifoqi 8-asrda Oʻrxun Yenisey manbalarida qayd etilgan. 7-asr boshida Turk xoqonligi tarkibida paydo boʻlgan. 744-45 yillarda Turk xoqonligi tormor etilgach, hozirgi Moʻgʻiliston hududida oʻz davlatlarini tuzgan uygʻurlar qabila ittifoqida yetakchi mavqega ega boʻlishgan. 840-866 yillarda qirgʻizlar tomonidan siqib chiqarilgan toʻqquz oʻgʻuz hozirgi Sinszyan va Gansu viloyatiga koʻchib oʻtishgan, Ganchjou davlati va Turfon davlatini (850-1250) barpo etganlar. Bu yerda toʻqqiz oʻgʻuz nomi uygʻur etnonimi bilan almashgan.

2) IX-XI asrlarda Orol va Kaspiy dengizi boʻylaridagi koʻchmanchi va yarim oʻtroq qabilalar ittifoqi (gʻuzlar); Yangikent Oʻgʻuz yabgʻusi qarorgohi boʻlgan. XI asrning 50-60-yillarida oʻgʻuzlarning bir qismi Yaroslav Mudriyning oʻgʻillari tomonidan tormor qilinib, Kiev knyazlarining vassallari sifatida Ros daryosi boʻylarida joylashgan; Sirdaryo oʻgʻuzlarining boshqa qismi X-XI asr boshida Buxoro va Xuroson yerlari tomon siljigan. 1040-yildan soʻng saljuqiylar bosh boʻlgan oʻgʻuzlar Gʻarbiy Osiyo mamlakatlarini bosib olganlar. XI\_XIII asrlarda

oʻgʻuz etnonimi Oʻrta Osiyo va Eronda turkman, Yaqin Sharqda esa turk etnonimi bilan almashgan. Oʻgʻuz turkman, ozarbayjon, turk hamda gagauz va qoraqalpoqlar etnogenezida muhim rol oʻynagan [2.564].

Darhaqiqat, qabilaning tarixi va tili koʻpgina tarixchi hamda tilshunoslar tomonidan tadqiq etilgan boʻlsa-da, oʻgʻuz atamasining kelib chiqishi, etimologiyasi boʻyicha aniq bir toʻxtamga kelingani yoʻq. Shular qatori Mahmud Koshgʻariy ham ushbu etnonimning dastlab shaxs oti sifatida yuzaga kelgani, soʻngra qabila nomiga aylangani murakkab jarayon ekanligi bois oʻgʻuzlarning turkiy qabilalar orasida tutgan oʻrni, urugʻlari, yashash joylari, ularning belgilari, tamgʻalari xususida ma'lumot berish bilan cheklanadi: ogʻuz – turklarning bir qabilasi. Ular turkmanlardir. Ular yigirma ikki urugʻdir; ularning har birining maxsus belgilari, mollariga xos tamgʻalari bordirki, urugʻlarni shu tamgʻalariga qarab ayiradilar [1.54].

Mahmud Koshgʻariy turkiy tabaqa va qabilalar xususida yozar ekan, ularning 22 ta qabiladan iborat boʻlib, ularning hammasi Nuh paygʻambarning oʻgʻli Yofas, Yofas oʻgʻli (Abut) Turkka borib taqalishini, har bir qabilaning sanoqsiz urugʻlari mavjud boʻlib, asosiylarini bayon qilganini alohida qayd etib oʻtadi. Soʻngra Rumdan kunchiqargacha boʻlgan qabilalarni zikr qilib, bechänäk, qifchaq qabilalari qatorida uchinchi oʻrinda ogʻuzlarni tilga oladi.

Mahmud Koshgʻariy asarda oʻgʻuzlarning *qiniq* – qiniq, *qajigʻ* – qayigʻ, *bajundur* – bayun, *iwa* – iva, *salgʻur* – solgʻur, *afshar* – afshar, *begtili* – begtili, *b\vec{vidy}* — buktuz, *bajat* – boyot, *jazgʻir* – yozgʻir, *ejmyr* – eymur, *qaraböl\vec{v}* — qoraboʻluk, *alqaböl\vec{v}* — olqaboʻluk, *igdär* — igdar, *yrägir* — urakir, *tutirqa* — toʻtirqa, *ulajundlugʻ* — ulayundlugʻ, *tögär* — toʻgar, *bejenek* — bajanak, *juvaldar* — juvoldor, *jepni* — japni, *jaruqlugʻ* — jarugʻluq kabi urugʻlari va ularning tamgʻalarini nima uchun qayd etganini quyidagicha izohlaydi: Bu qabilalarni bilishga odamlarning ehtiyojlari borligi uchun birma-bir izoh qildim. Bu tamgʻalar ularning mollari va podalarining belgisidir. Mollari aralashib ketganda har qabila oʻz molini shu tamgʻalardan ayirib oladi.

Bular asosiy qabilalardir. Ulardan har birining aymoqlari bor. Qisqartirish uchun ularni yozmadim. Bu nomlar u qabila-urugʻlarning eng qadimgi bobolarining ismidir. Arablarda Banu Salim, ya'ni Salim avlodlari, Banu Xafoja, ya'ni Xafoja avlodlari deb yuritilgani kabi bular ham qadimgi otalariga nisbat berib yuritadilar [1.90-91]. Endi bevosita umumturkiy lugʻatchilikning mukammal namunasi sanalgan "Devon"da qoʻllangan oʻgʻuzcha soʻzlar tahliliga oʻtamiz:

 $\ddot{y}$ jäz – kichik chivin [1.112]. Dastlab Mahmud Koshgʻariy lugʻatida kelgan mazkur oʻgʻuzcha soʻz Abu Hayyonning "Kitob ul-idrok" (10), Jamoliddin Turkiyning "Kitob ul-bulgʻat" (15a3), "Tarjumon" (10-12) asarlarida ayni shaklda koʻzga tashlandi. "At-tuhfa"da **öyäz** (36a3), **äyäz** (7a8), **iyäz** fonetik variantlari qoʻllanishda boʻlgan. Zoonim, bizningcha, **iy**= "chaqmoq" (hasharotga xos) fe'lidan yuzaga kelgan.

Känd – oʻgʻuzlar va ular bilan yaqin turuvchilar tilida qishloq. Mahmud Koshgʻariy ushbu leksema xususida quyidagilarni bayon qiladi: Känd – oʻgʻuzlar va ular bilan yaqin turuvchilar tilida qishloq. Koʻpchilik turklar nazdida viloyatdir. Shuning uchun Fargʻonani Özkänd – oʻz shahrimiz deydilar. Samarqandni kattaligi uchun Semizkänd – semiz shahar deydilar. Buni forsiylar Samarqand tarzida qoʻllaydilar [1.330]. Tärkän – Shosh (Toshkent) ning ismi. Uning asli Tash kand boʻlib, toshdan qurilgan shahar demakdir [1.414]. Bu soʻz ilk bor Turfon matnlarida "shahar" ma'nosini anglatgan. Ma'lum boʻladiki, qoraxoniylar davrida atama "qishloq", "viloyat", "shahar" ma'nolarini bildirgan. "Tafsir" asarida kend (39,17), kent (61,9) shakllarida "qishloq", "shahar" semalarida ishlatilgan. "Guliston bit turkiy"da kent "shahar" ma'nosida kelgan: Bir qul kentgä bardi (30b1). "Qisasi Rabgʻuziy"da atamaning kend, kent fonetik variantlari koʻzga tashlanadi: Yolda kelürdä Aynuš-šams atliğ bir kend bar erdi (96r7); Meni bu siğirğa mindürgil

seniŋ birlä kentgä barayin (128v8). Atama qoʻshma soʻz tarkibida kelgan holatni ham kuzatish mumkin: Bağdādğa keldilär xalifağa ayttilar: yana qayturda Semüzkent (Samarqand)gä säkiz yiğačliq yerdin kečib keldük tedilär (176r7). Alisher Navoiy asarlarida "qishloq", "shahar" ma'nolari koʻzga tashlanadi [3.108].

Mazkur soʻzning qaysi tilga oidligi xususida turli fikrlar mavjud. Masalan, ayrim manbalarda uning sugʻd tiliga mansubligi qayd etiladi. Mahmud Koshgʻariy esa bu haqda shunday yozadi: Butun Movarounnahr, Yankanddan Sharqqacha boʻlgan oʻlkalarni turk shaharlaridan deb hisoblashning asosi shuki, Samarqand, Semizkänd, Taškänd — Šaš, Özkänd, Tünkänd nomlarining hammasi turkchadir. Känd turkcha shahar demakdir. Ular bu shaharni qurdilar va shunday nom qoʻydilar. Hozirgacha ham shunday kelmoqda. Bu yerlarda forslar koʻpaygach, soʻng ular Ajam shaharlari kabi boʻlgan [1.164]. Qayd etilgan ma'lumotlar Movarounnahrning sanab oʻtilgan oʻlkalari turklar tomonidan bunyod etilgani, keyinchalik bu yerlarda forsiyzabonlar nufuzining ham oshganligi, joy nomlarining esa forscha atab ketilganidan dalolat beradi[4.46]. "Oʻzbek xalq shevalari lugʻati"da qayd etilishicha, Janubiy Xorazm va Qoramurt shevalarida atamaning kənt [5.141] varianti "qishloq, aholi punkti" qoʻllanadi. Bu kalima hozirda turk tilida kent tarzida "shahar"ni ifodalasa[6.325], ozarbayjon tilida esa uning känd shakli "qishloq" ma'nosini anglatadi [7.128].

Qoch — qoʻchqor. Bu oʻgʻuzcha, asli qochüqardir [1.311]. Ushbu zoonim uygʻur yozuvidagi koʻhna yodgorliklarda qočuqar shaklida kelgan, ya'ni "erkak qoʻy, qoʻchqor" ma'nosini kasb etgan [8.451]. XII-XIV asr uygʻur yozuvidagi huquqiy hujjatlarda qočqar varianti qoʻllangan [8.454]. XIV asrga oid arabiy-turkiy manbalarda ushbu termin quyidagi tarzda qoʻllangan: a) qočqar (At-tuhfa,30a13; Abu Hayyon,69; Tarjumon,14-23; Jamoliddin Turkiy,12a8; G,167b9; QR,13v10): bir qočqar uluğ moynuzluğ... (NF,169a3); b) qoč (Tarjumon,15-1; Abu Hayyon,69; Jamoliddin Turkiy,12a8): Jabrāil kördi bir qoč alīb kelür (QR,37v15). Qrim, usmoniy turk tillarida qoč, karaim, usmoniy turk tillarida qočqar, qirgʻiz, taranchin tillarida qošqar [9.615,617,643] fonetik shakllari ishlatilganini Radlov lugʻatidan bilib olish mumkin. Mahmud Koshgʻariyning yozishicha, qočiqar termini qadimiy boʻlib, oʻgʻuzcha qoč uning qisqargan shaklidir [10.32]. K.Sharipovaning ta'kidlashicha, qon, qon, qon, qoy, qoyun//goon, qoč, qočqar kelib chiqishi jihatidan bir-biriga bogʻliq soʻzlar boʻlib, turkiy tillardagi turli davrlarda roʻy bergan konvergensiya η>n, η>j, j>č jarayoniga asosan nomlarning qon, qon, qon, qoy, qoy>qoč variantlari hosil boʻlgan [11.20].

Qurt: (hashorat), barcha turklar shunday deydi, faqat oʻgʻuzlar boʻrini qurt deydilar [1.328]. Ilk marta "Devon"da kuzatilgan "boʻri" ma'nosidagi qurt (Abu Hayyon, 70; Tarjumon, 11-3; Jamoliddin Turkiy,15a7; QR,80v12; Navoiy lugʻat,172; RSL,II, 946) kalimasi Sayfi Saroyining "Guliston bit-turkiy" asarida oʻzining asl ma'nosida voqelangan: Qoylarğa qurt hargiz čuban bolurmü... (G,16a1). Mazkur termin "Tafsir"da "yirtqich hayvon" ma'nosini ifodalashga xizmat qilgan:...anï kizärlär gordä qurt quš yemäsün teyü (125,12). Zoonim hosila ma'nosida antroponim sifatida XII-XIV asr uygʻur huquqiy hujjatlarida "atoqli ot" ma'nosini anglatgan: Idi Qurt [9.203]. Shu oʻrinda eski turkiy obidalar tilida "boʻri" ma'nosining böri//börü va qurt sinonimlari bilan ifodalanganligi, böri// börü dominanta vazifasini bajarganligini ta'kidlash lozim boʻladi.

 $\ddot{O}tr\ddot{y}k$  – hiylagar, aldamchi, ayyor, yolgʻonchi [1.82]. Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asarida  $\ddot{o}tr\ddot{u}k$  soʻziga quyidagicha izoh beriladi:  $\ddot{o}tr\ddot{y}k$  – hiylagar, aldamchi, ayyor, yolgʻonchi:

Ötrük ötün ağrïlayu yüzgä baqar,

Elkin tašub bermiš ašiğ bašqa qaqar.

Erlarning hiylakori, pasti, baxili qoldi, mehmon uning oldida oʻgʻridek koʻrinadi, musofir mehmonga yeydigan narsani minnat qilib, bergan narsasi bilan mehmonning boshiga uradi (qoqadi) [1.82]. Hozirda mazkur soʻzning Qirq, Qoʻngʻirot shevalarida **etyryk**//**etryk**//γ**etrik**, Surxondaryo, Qoʻngʻirot shevalarida **etrik** fonetik variantlari "yolgʻon" ma'nosini anglatishi "Oʻzbek xalq shevalari lugʻati"da e'tirof etilgan: *etrik selləmə, adam bolaman desəң* [5.55].

Chägikä — chigirtka. Turklar bu soʻzni uning uchmasdan oldingi holiga qoʻllaydilar. Koʻp bolalar va askarlar shunga oʻxshatiladi, chägikä täk sÿ — chigirtkadek koʻp askar [1.317]. Toʻgʻri qanotlilar turkumiga mansub hasharot nomini beruvchi bu soʻz Abu Hayyonning "Kitob ul-idrok" asarida čükürkä (45), "Nahjul-farodis" va "Qisasi Rabgʻuziy" (114ch9) asarlarida čäkürkä shaklida berilgan: Bir čäkürkä bu ekindin qačmiš ärdi (NF,168a10). "Tafsir"da, shuningdek, Jamoliddin Turkiyning "Kitob ul-bulgʻat" risolasida (15a3) čäkürgä variantini koʻrish mumkin: Tamam anlar čäkürgä kabi tağlmiiš (62,4;15a3). "Tarjumon"da turkmancha čäkirgä (10-18), "Attuhfa"da čäkürtkä (11a5), čäkürgä (11a7), Alisher Navoiy asarlarida čegürtgä, čüvürtkä, čökürtkä, čügürtkä fonetik shakllari kuzatiladi: yāt yurtda čügürtkädek sabza va yafrağni yalamaq [12.459]. Chigʻatoy tilida čigürtkä, teleut tilida čägärtki [13.1957,2115] shakllari ifodalangani qayd etilgan. Hozirgi oʻzbek adabiy tilida chigirtka shakli mavjud [14.365]. Zoonim, bizningcha, "č…r" tovushga taqlid oʻzagi yoki "č…rq" tovushga taqlid asosidan hosil boʻlgan.

Qarinchaq — chumoli, qarincha talaffuzi ham bor [1.324]. "Chumoli" ma'nosidagi oʻgʻuzcha qarinča terminini XIV asr manbalarida (Jamoliddin Turkiy,15a7; QR,10ch12; Tarjumon,11-20) ham uchratdik: küč bilä bir qarinčani bassaŋ bilki hali ne bolğay alqinda (G,33b4). "At-tuhfa"da qarinčaq (36a2) variantini koʻramiz. Chigʻatoy tilida qarinčqa, qrim tilida qarinja [9.174], ozarbayjon tilida qarišqa [10.181] fonetik shakllari ishlatilganini Radlov oʻz vaqtida qayd etgan. Qarыnja hozirda janubiy Xorazm shevalarida oʻzining asl ma'nosida ishlatilmoqda [5.157]. Fikrimizcha, termin qarin "qorin", "qursaq" [11.427] soʻzi bilan -ča-čaq kichraytirish affiksidan yasalgan.

Shahar va qishloqlarning madaniy landshaftlari - parklar, bogʻlar, shuningdek, oʻtloq va dalalarda barchaga eng yaxshi tanish boʻlgan qushlar yashaydi. Ana shunday qushlardan biri hisoblanmish chumchuq Mahmud Koshgʻariyning koʻrsatishicha, oʻgʻuzlar tilida **säčä** [12.238] deb nomlangan. "Qisasi Rabgʻuziy" asarida **säčä**//**sečä** (QR,13ch12-13), **sečäk** shakllarini uchratdik: *sečäk čop tašïdī* (QR,43ch3). "At-tuhfa"da **seršä** (24bm), **šäršä**, **šeršä** (24b10) fonetik variantlarini kuzatdik. Jamoliddin Turkiyning "Kitob bulgʻat" asarida **serčä** (16b3), "Tarjumon"da turkmancha **särčä** (10-7) shakllarini koʻramiz. Zoonim eski oʻzbek tili manbalarida uchramasada, bugungi kunga kelib oʻzbek tilining Urganch, Xiva, Xonqa, Hazorasp shevalarida *sechə*, ozarbayjon tilida *särçä* [7.491] shakllarida oʻzining asl ma'nosini saqlab qolgan: *azam bilən sechə qonar tu:tlara, getmə dəp yegʻladыm alыs yurtlara* [5.237].

Xalq tili bilan adabiy til qadimgi davrlardanoq farqlangan. Biz hozirda "Eski turkiy adabiy til" deb atayotgan til yozma manbalarda xalq tilidan farqli oʻlaroq, bir qancha nom bilan yuritilgan. XI asrda turkiy tillarning gʻarbiy dialektlari sharqiy dialektlardan oʻzaro fonetik, leksik, morfologik, uslubiy jihatdan farq qilar edi. Mahmud Koshgʻariy dialektlar orasidan ana shu oʻziga xoslikni koʻrdi va tasnif qildi. U gʻarbiy dialektni "oʻgʻuz tili", sharqiy dialektlarni "turk tili" nomi ostida umumlashtirib, ularning oʻziga xos jihatlarini tahlil qilgan. Xususan, *elkin* — turklar musofirni *jelkin* desalar, oʻgʻuzlar *elkin* deydilar; turklar *jiligʻsuw* desalar, ular *iligʻsuw* deydilar. Shuningdek, turklar dur, marvaridni *jinjÿ* desalar, oʻgʻuzlar *jinju* deydilar. Turklar tuyaning uzun yungini *jugʻdu* desalar, ular *jugʻdu* deydilar [1.36].

brÿ — turklar shoʻrvani mrÿ desalar, ular brÿ deydilar. Soʻzdagi ini oʻgʻuzlar va ular yaqinidagilar i (d) ga aylantiradilar. Chunonchi, tuyani tevej desalar, oʻgʻuzlar devej deydilar. Turklar teshikni öt desalar, ular öd deydilar [1.36].

ev — bilan ن maxrajlari orasidagi پوa (w)ni oʻgʻuzlar va ularga yaqin turuvchilar yga aylantiradilar. Chunonchi, turklar uyni ف deydilar. Chunonchi, turklar uyni ف deydilar. Turklar ovni ف deydilar. Turklar ovni ف deydilar, ular آڤ deydilar. Men eng toʻgʻri shakllarnigina beraman. Ayrim qabilalarning tillarida harflarning almashinib kelishini oʻquvchining oʻzi shunga qiyos qilib aniqlay oladi [1.36-37].

*Tes* – oshirish qoʻshimchasidir. Oʻgʻuzlar yumaloq narsa toʻgʻrisida oshirib soʻzlamoqchi boʻlganda *tes tegirmä* deydilar, bu – dum-dumaloq demakdir. Bu qoidaga xilofdir. Chunki narsalarning ranglarini tavsiflashda soʻzning boshiga *b* qoʻshish butun turk tillari uchun qoidadir. Oʻgʻuzlar esa *m* qoʻshadilar. Toʻq koʻk rangli narsani turklar *köp-kök* (desalar), oʻgʻuzlar *köm-kök* deydilar. Ya'ni turklar "kök" soʻziga *b* ni qoʻshib, oshirish soʻzi – "köb" shaklini hosil qiladilar. Rang ma'nosidagi "kök" soʻziga *b* ni qoʻyib "köb-kök" tarzida qoʻllaydilar. Oʻgʻuzlar *b* ni *m* ga almashtirib: "köm-kök" tarzida qoʻllaydilar. *sarig*ʻ soʻzining oshirma sifatini *sap-sarig*ʻ tarzida qoʻllaydilar. "Sarigʻ" soʻzining oldidagi *s* ni olib unga *b* ni qoʻshish orqali yasaldi. Undan keyin rangi aytilayotgan narsaning ismi keltiriladi. Shuning kabi boʻsh yer, ochiq yer ma'nosidagi *jazi* soʻzining oshirma sifatini *jap-jazi* deyiladi. Butun oshirma sifatlar shu tarzda yasaladi, ammo *b* oʻrnida *s* qoʻllash qoidaga yotdir [1.316].

Alisher Navoiy tildagi bu xususiyat haqida "Muhokamatul-lugʻatayn" da shunday yozadi: Va yana bir rang yo bir sifatning humuli holigʻa mubolagʻa uchun aning avvalida, avval harfiga bir "p" yo "mim" izofa qilib, ul shayʻgʻa zoid qilurlar: "p" misoli: op-oq, qop-qora, qip-qizil, sap-sariq, yum-yumaloq, yap-yassi, op-ochugʻ, chup-chuqur, bu nav' xili ham topilur: "mim" misoli: koʻm-koʻk, yam-yashil, boʻm-boʻz [15.524]. Demak, Navoiy b, p va m qoʻshilib, juft soʻz yasalishi qoidasini yaxshi bilgan. Bu oʻz navbatida, hozirgi oʻzbek adabiy tilidagi belgining me'yordan ortiqligini bildirgan sifat shakli, ya'ni sifatning birinchi boʻgʻini tovush oʻzgarishi bilan takrorlanish natijasida yuzaga keladigan hodisaning shakllanishi uzoq tarixga ega ekanligini koʻrsatadi.

Mahmud Koshgʻariy lugʻatida tahlilga tortilgan leksik birliklardan tashqari, yana bir qator soʻzlar uchraydiki, ular ajdodlarimizning tarixi, oʻgʻuzlarning turmushi, hayot tutumi, kasbiy faoliyati, boshqa xalqlar bilan aloqasi, oʻsimlik va hayvonot olami bilan munosabati kabilardan voqif qiladi:

```
ämir – tuman; bulut [1.88].
```

og'ur – badal, evaz; o'rinma-o'rin, boshma-bosh;  $atqa\ og'ur\ ald\ddot{u}m$  – ot evaziga [boshma-bosh] oldim [1.87].

```
ögÿ: jagʻögÿri – kunjut [1.88].

aligʻ – har narsaning qaytarilishi [1.85].

ashaq – togʻ etagi [1.97].

aluq – johillilik; aluq er – johil kishi [1.98].

aliq – qush tumshugʻi [1.97].
```

*örän* – har narsaning yomoni, buzilgani, vayron boʻlgani. Bu soʻzni men forschadan olingan deb gumon qilaman. Chunki harob boʻlgan narsaga forschada *vajran* deydilar. Oʻgʻuzlar forslar bilan juda aralashib ketganligi uchun bir qancha turkcha soʻzlarni unutib, ularning oʻrniga forscha soʻzlarni qoʻllaydilar. Bu ham shundaydir [1.106].

ajaq – idish; kosa; piyola; oʻgʻuzlar buni bilmaydilar. Ular ajaq oʻrnida chanaq (janaq) deydilar [1.112].

#### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

```
ujuq – xayol (sharpa; soya; qora); belgi toshi [1.112].
       örchi − oʻrilgan soch; bu soʻz örköh [soʻzi]ning oʻzgartirilganidir [1.128].
       endäk – sath: bir narsaning yuzi, ust tomoni [1.130].
       ĵar – vaqt bu ĵarlikdä kel – bu vaqtda kel [1.312].
        tas – vomon, past narsa: bu at tas t\ddot{x} il – bu ot vomon emas [1.317].
       sÿn – juda: sÿm sÿchÿk neң – juda shirin narsa, chup-chuchuk narsa [1.325].
       baliq – loy. Argʻu va ba'zi oʻgʻuzlar soʻzi. Ba'zi argʻular uch undosh tovushni yonma-yon
qoʻyib balq deydilar. Holbuki, turkchada ikki undoshgina qator kelishi mumkin. Argʻular tilida
buzuglik, zaiflik bor [1.360].
       bitik – tumor [1.366].
       chärik – har narsaning ro'parasi, vaqti [1.369].
        chiÿ äk – kulcha [1.359].
       sïndu – qaychi [1.395].
       chufg'a – yo'l boshlovchi, rahbar. Maqolda shunday kelgan: qulan chufg'asiz bolmas –
mollar podasi yoʻlboshchisiz boʻlmaydi. Bu maqol ulugʻ ishda boshqalarga ergashish va itoat
qilishga buyurilgan kishilarga nisbatan aytiladi [1.400].
       qusgʻach – kichik qora jonivor, odamni tishlaydi [1.424].
       mandar – daraxtlarga oʻralib, koʻpincha daraxtni quritadigan oʻsimlik, zarpechak [1.426].
       tugʻragʻ – xonning muhri. Turklar bilmaydilar, men ham bu soʻzning aslini bilmayman
[1.430].
       balchiq – balchiq, loy [1.434].
       qushluq – kun chiqqandan keyingi vaqt [1.439].
       tömrki – doira, childirma [1.443].
       ikit – yolg'on: ikit söz – yolg'on so'z [1.51].
       agʻil – ogʻil: qoʻy ogʻilxonasi; oʻgʻuzlar qoʻyning qiyini agʻil deydilar. Bir-biriga yaqin
turishi natijasida kelib chiqqan. Chunonchi, yomgʻirni ham, bulutni ham sämä deb aytilgani kabi
[1.64].
       ekin – ekin; ekin ekiladigan yer [1.66].
       ezä – opa [1.74].
       eträk – rangi sariq odam [1.82].
       örgän – qayish [1.86].
       andan – soʻng, keyin: andan ajdim – undan keyin aytdim. Turklar anda deydilar, "u yerda"
demakdir: men anda erdim – men u yerda edim [1.87].
       ajruq – "boshqa, ayrim" [1.89].
       öμdiÿ – toʻgʻridan, oldindan; oʻgʻuzlar ⊃va ὑni tashlab, öμ deydilar. Oʻgʻuzlar uchun bu
bir qoidadir. öңdÿn jurït — [otingni] toʻgʻridan sol, oldindan yurgiz demakdir [1.91].
       arsu – har bir joʻn narsa [1.99].
       urg'a – katta daraxt; Arg'u tilida ham shundaydir [1.99].
       usdum – gumon qildim, oʻyladim: men äjlä usdum men shunday gumon qildim. Masdar formasi
yuqoridagilar kabidir [1.125].
       utandi – uyaldi: ol mendin utandi – u mendan uyaldi [1.82].
       cher – ro'para: anïң ewi cherlikdä – uning uyi bu narsaning ro'parasidadir. Ikki
urushayotgan askar safiga ham erik deydilar. Chunki ular ham bir-biriga roʻpara turadilar [1.216].
       bart – suv ichiladigan idish: bart burt tutti – har tarafdan birdaniga oldi [1.226].
       kärish – yuqorisiga chiqish mumkin boʻlgan har bir togʻning boshi [1.242].
```

*tarīg* '– bug'doy. Bu ko'pchilik turk qabilalarida (qo'llanadi). Faqat o'g'uzlardagina tariq ma'nosidadir. Bu yanglishdir. Bular bug'doyni *ashlïq* deydilar [1.245].

bkiji: bkiji etki – xotinlar kiyadigan etik, maxsi. Oʻgʻuzlardan boshqalar mkim, mkin deydilar.  $\psi$  (b)  $\varphi$  (m) ga va  $\psi$  (n)  $\varphi$  (m) ga almashgandir. Men buni toza turkcha deb hisoblamayman. Lekin qipchoq va boshqa qabilalarning (oddiy kishilari) shunday ataydilar [1.261].

*bäkmäs* – shinni [1.299].

bazram – odamlar orasida shodlik va kulgi. Gullar ochilgan joylarga bazram jer deyiladi, ya'ni yoqimli yer demakdir. Asli nima ekanini men bilmayman, chunki men buni forslar ogʻzidan eshitdim. Lekin oʻgʻuzlar hayit kunini barjam deydilar. Ya'ni shodlik va yoqimli kun. Demak, ular odatdagicha ʻz (z) ni z (y)ga almashtirganlar. Yoki oʻzi shunday z (y) li soʻzdir. Yoki bu oʻzi maxsus bir soʻzdir [1.313-314].

```
kävigän – togʻ piyozi [1.324]. 
tamaq – tomoq [1.42].
```

kizri – sabzi (argʻuliklar tilida). Bu soʻzni ular forsiylarning äzär soʻzidan buzib olganlar. Oʻgʻuzlar uni keshiy deydilar. Ular ham bu soʻzni forslardan olganlar. Oʻgʻuzlar forslar bilan aralashgach, ba'zi soʻzlarni unutdilar va ularning oʻrniga forscha soʻzlar qoʻllay boshladilar. Masalan, ular turkcha kumgʻan oʻrnida forscha oftoba; baqan – boʻyin tumor oʻrnida qalida soʻzini qoʻllaydi, buning arabchasi qilada [1.405].

```
sawchi – sovchi [16.45].
```

Xulosa. Tahlillar shuni koʻrsatadiki, oʻgʻuzlarning forslar bilan aralashib, ayrim turkiy leksemalar oʻrnida forsiy soʻzlarni qoʻllash jarayoni X-XI asrlarda boshlangan. Bu qoraxoniylar davrida ularga tegishli hududlarda yashagan turkiy qabila va elatlarning birlashishi, koʻchmanchi oʻzbeklarning oʻtroqlashishi, turkiy qabilalarning eroniy, soʻgʻdiy qabilalar bilan aralashib ketishi jarayoni bilan bevosita bogʻliq. Qolaversa, qariyb X asr vaqt oʻtgan boʻlsa-da, qayd etilgan tariq, sovchi, tamaq, agʻil kabi soʻzlar hozirgi oʻzbek adabiy tilida faol ishlatib kelinmoqda. Qurt, ashaq, qarunja, känt, sarcha singari leksemalar juz'iy fonetik oʻzgarishlar bilan Xorazm shevalari, turk va ozarbayjon tillarida saqlanib qolganini "Oʻzbek xalq shevalari lugʻati", shuningdek, turk va ozarbayjon tillari soʻzluklaridan bilib olish mumkin. Shuningdek, Xorazm shevalarida ba'zi soʻzlar ma'no oʻzgarishiga uchragan: tamaq "ovqat", a:gʻul "molxona", chanaq "zarang tovoq", ötrÿk "yolgʻon".

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Уч томлик. І том. Т.: Ўзфанакаднашр, 1960; Девону луғотит турк. Уч томлик. І том. Т.: Mumtoz so`z, 2016.
- 2. Ўзбекистон миллий энциклопедияси. 10-жилд. –Тошкент: Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2005.
- 3. Алишер Навоий асарлари тилининг изохли луғати. Т. І. Э.Фозилов тахрири остида. -Т.: Фан, 1983.
- 4. Содиков Қ. Туркий ёзма ёдгорликлар тили: адабий тилнинг юзага келиши ва тикланиши.
- -Т.: Тошкент давлат шақшунослик институти, 2006.
- 5. Ўзбек халқ шевалари луғати. Тошкент: ФАН, 1971.
- 6. Yusupova N. Türkçe Özbekçe sözlük. Ankara, 2018.
- 7. Azərbaycanca-özbəkcə özbəkcə –azərbaycanca lügət. –Baki, Savad, 2019.
- 8. Древнетюркский словарь. –Л.: Наука, 1969.
- 9. Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. Т. ІІ. –СПБ, 1895.
- 10. Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Уч томлик. ІІІ том. Т.: Ўзфанакаднашр,

## "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

1963.

- 11. Базарова Д.Х., Шварипова К.Л. Развитие лексики тюрских языков Средний Азии и Казахстан. Ташкент: ФАН, 1990.
- 12. Алишер Навоий асарлари тилининг изохли луғати . Т. ІІІ. Тошкент: ФАН, 1984.
- 13. Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. Т. III. –СПБ, 1898.
- 14. Ўзбек тилининг изоҳли луғати. ІІ. Русский язык, 1981.
- 15. Навоий Алишер. Тўла асарлар тўплами: 10 жилдлик. –Т.: Ғафур Ғулом, 2011.
- 16. Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Т.ІІІ. –Т.: Фан, 1963.

# JANUBI-SHARQIY ANDIJON LINGVOAREALI LEKSIKASINING "DEVONU LUG'OTIT TURK" ASARIGA MUNOSABATI

#### ALIMBEKOVA Vazira Xalimjon qizi

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti tayanch doktoranti.

E-mail: vaziraalimbekova96@gmail.com

Annotatsiya: Tilshunoslikning bir qismi boʻlgan areal lingvistika bugungi kunda oʻrganilishi dolzarb boʻlayotgan yoʻnalishlardan biridir. Dunyo tilshunosligida ham areal lingvistika yoʻnalishida koʻplab ilmiy tadqiqotlar qilinayotgani hech kimga sir emas. Oʻzbek shevalarining areal tadqiq qilinayotgani va bu sohada koʻplab darslik va qoʻllanmalar yaratilayotgani yurtimizda ushbu sohaning ham rivojlanib borayotganidan darak beradi. Oʻzbek shevalarining dialektal zonalarini, azonalarini va fokus nuqtalarini aniqlash va ularni lingvistik kartalarga joylashtirish hozirda dialektologlarning oʻz oldiga qoʻygan asosiy maqsadlaridan biridir.

Maqolada "Devonu lugʻotit turk" asaridagi qadimgi turkiy til leksikasining janubi-sharqiy Andijon shevalariga munosabati: tarixiy-etimologik tamoyilga asoslangan holda devonda va shevalarda shaklan va mazmunan bir xil soʻzlar, devondagi soʻzlarning qisman fonetik oʻzgarishga uchrab shevalarda aynan shu ma'noda qoʻllanishi va devondagi ayrim soʻzlarning shevalarda mano ottenkalarining farqlanishi haqida shaxsiy kuzatish va xulosalar berilgan. Ushbu maqola dialektologiya sohasida hali areal lingvistika nuqtai nazaridan oʻrganilmagan janubi-sharqiy Andijon lingvoareali leksikasining tarixiy qatlamga munosabati koʻrsatilganligi bilan ham ahamiyatli ekanligi ta'kidlanadi.

**Kalit soʻzlar:** *sheva, dialekt, areal, leksika, lingvoareal, areal lingvistika, tarixiy qatlam.* 

# THE ATTITUDE OF SOUTHEASTERN ANDIJAN LINGVO-AREAL LEXICON TO THE WORK "DEVONU LUG'OTIT TURK"

**Abstract:** Areal linguistics, which is a part of linguistics, is one of the directions that are being studied today. It is no secret that many scientific studies are being conducted in the field of areal linguistics in world linguistics. The fact that Uzbek dialects are being researched and many textbooks and manuals are being created in this field indicates that this field is also developing in our country. Determining dialectal zones, zones and focal points of Uzbek dialects and placing them on linguistic maps is one of the main goals of dialectologists.

In the article, the relationship of the lexicon of the ancient Turkish language in the work "Devonu lug'otit turk" to the dialects of southeastern Andijan: based on the historical and etymological principle, the words are the same in form and content in the Devon and the dialects, and the words in the Devon undergo a partial phonetic change in the dialects. In this sense, personal observations and conclusions are given about the use of certain words in the devan and the difference in meanings in the dialects. It is emphasized that this article is significant because it shows the relationship of the linguo-areal lexicon of southeastern Andijan to the historical layer, which has not yet been studied from the point of view of areal linguistics in the field of dialectology.

**Key words:** dialect, area, lexicon, linguo-area, areal linguistics, historical layer.

### ОТНОШЕНИЕ ЛИНГВОАРЕАЛА ЮГО-ВОСТОЧНОГО АНДИЖАНА К ПРОИЗВЕДЕНИЮ "ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК".

**Аннотация:** Ареальная лингвистика — часть языкознания, является одним из актуальных направлений. Не секрет, что в мировой лингвистике проводится множество научных исследований в области ареальной лингвистики. Ареальное исследование узбекских диалектов и создание множества учебников и пособий свидетельствует о развитии данной отрасли и в нашей стране. Установление диалектных зон, азон и фокусных точек узбекских диалектов и расположение их на лингвистических картах является одной из основных задач диалектологов.

В статье рассматривается соотношение лексики древнетюркского языка в произведении «Девону лугъотит тюрк» с диалектами юго-восточного Андижана: исходя из историко-этимологического принципа, одинаковые по форме и содержанию слова в Девон и диалектах и слова из Девона, претерпевшие частичное фонетическое изменение в диалектах. В этом смысле приводятся личные наблюдения и выводы об употреблении отдельных слов в диване и различии значений в диалектах. В данной статье показано отношение к историческому пласту лингвоареальной лексики юго-восточного Андижана, еще не изученного с точки зрения ареального языкознания в диалектологии.

**Ключевые слова:** диалект, говор, ареал, лексика, лингвоареал, ареальное языкознание, исторический пласт.

# GÜNEYDOĞU ANDICAN DILBILIM SÖZLÜĞÜ'NÜN "DEVONU LUGATIT TÜRK" ESERIYLE ILIŞKISI

**Soyut:** Dilbilimin bir parçası olan alansal dilbilim, bugün üzerinde çalışılan alanlardan biridir. Dünya dilbiliminde alansal dilbilim alanında pek çok bilimsel çalışmanın yapıldığı bir sır değil. Özbek lehçelerinin araştırılıyor olması ve bu alanda birçok ders kitabı ve el kitabının oluşturulması, ülkemizde de bu alanın gelişmekte olduğunu göstermektedir. Özbek lehçelerinin ağız bölgelerini, bölgelerini ve odak noktalarını belirleyip dil haritalarına yerleştirmek diyalektologların temel amaçlarından biridir.

Makalede, "Devonu lug'otit turk" adlı eserde yer alan eski Türk dilinin söz varlığının güneydoğu Andican lehçeleriyle ilişkisi: tarihsel ve etimolojik prensiplere dayanarak, eserdeki kelimelerin şekil ve içerik bakımından aynı olduğu ortaya konmuştur. Devon ve lehçeleri ile Devon'daki kelimelerin lehçelerde kısmi bir fonetik değişikliğe uğraması bu anlamda bazı kelimelerin divandaki kullanımları ve lehçelerdeki anlam farklılıkları hakkında kişisel gözlem ve çıkarımlara yer verilmiştir. Bu makalenin diyalektoloji alanında alansal dilbilim açısından henüz incelenmemiş olan Güneydoğu Andican'ın dilsel-bölgesel sözlüğünün tarihsel katmanla ilişkisini göstermesi açısından önemli olduğu vurgulanmaktadır.

Anahtar kelimeler: lehçe, lehçe, alan, sözlük, dil alanı, alansal dilbilim, tarihsel katman.

**Kirish.** Bugungi fan va texnika rivojlangan zamonda narsa va predmetlarning nomlari oʻzi bilan yoʻq boʻlib ketayotgani, yoxud mohiyati saqlangan holda boshqa nom bilan ifodalanayotganligining guvohi boʻlmoqdamiz. Shunday boʻlsa-da, ayrim areallarda bizga tariximiz, ajdodlarimizning turmush tarzi, urf-odatlarini yodga solib turuvchi soʻzlarning hali

hamon iste'molda ekani qadimgi turkiy til va shevalarni qiyosiy oʻrganishga boʻlgan qiziqishni yanada oshiradi.

Adabiyotlar tahlili. Umuman tilda, jumladan, shevalarda leksik ma'nolarning yaxlitligi katta roʻl oʻynaydi. "Leksik ma'nolarning yaxlitligi haqida gapirganda, fonetik oʻzgarishlar emas, tub hamda tipologik oʻzgarishlar koʻzda tutiladi. Har bir turkiy til oʻz leksemasi, shuningdek, morfologiya va fonetikasida oʻzining spetsifik xususiyatlariga ega boʻlsa-da, tilning lugʻat fondi va grammatik qurilishida umumiylikni saqlab qoladi"[1,17].

Tilshunos olim A. Ishayev "Devoni lugʻotit turk" va oʻzbek shevalari" nomli tadqiqotida shunday yozadi: "Turkiy tillarni qiyosiy oʻrganishga asos solgan ulugʻ tilshunos olim Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻotit turk" asarida boshqa koʻpgina turkiy tillarga nisbatan oʻzbek tiliga, xususan, oʻzbek tilining komponentlari boʻlgan qipchoq, oʻgʻuz hamda qorluq-chigil-uygʻur lahjalariga (aniqrogʻi, mazkur lahjalarning sheva, dialektlariga) oid turli xil fonetik, grammatik, ayniqsa, leksik faktlar koʻproq uchraydi. Bu birinchidan oʻzbek xalqining tashkil topishida koʻpgina urugʻ-qabilalar (masalan, 92 bovli oʻzbek elati) ishtirok qilganligi, ikkinchidan esa turkiy tillardan birontasi oʻzbek tili singari koʻp va xilma-xil sheva, dialektlarga ega emasligi bilan izohlanadi. Biri ikkinchisining taqozosi boʻlgan bu ikki faktor tufayli oʻzbek shevalarida turkiy yozma yodgorliklarda qayd etilgan va qayd etilmagan, shuningdek, umumturkiy tillar uchun mushtarak boʻlgan va mushtarak boʻlmagan koʻpgina lingvistik faktlar saqlanib qolgan" [2, 63-67].

Shevalarni oʻrganish jarayonida tilshunoslar koʻpgina metodlardan atrolicha foydalanishadi. "Oʻzbek shevalarini oʻrganishda shevalarga xos xususiyatlarni birgina tasviriytavsifiy jihatdan emas, balki aniq tarixiy-etimologik, turkiy va boshqa tillarning faktik elementlari asosida qiyosan tadqiq qilinishi va shu nuqtai nazardan baholanishi koʻplab tarixiy-lingvistik, dialektologik, lingvogeografik, arealogik va hozirgi adabiy tildagi nazariy va amaliy muammolarning yechimini topishda juda katta yordam beradi" [3, 19].

**Asosiy qism.** Ma'lumki, "Devonu lugʻatit turk" asari tilshunoslikdagi juda koʻp masalalarni oydinlashtirishga yordam beruvchi birlamchi tarixiy manbalardan biridir [4, 105]. Ana shunday masalalardan biri bu bugungi kunda janubi-sharqiy Andijon areallarida qoʻllanayotgan shevaga xos boʻlgan soʻzlarni "Devonu lugʻotit turk" asaridagi qadimgi turkiy tildagi soʻzlar bilan solishtirish.

"Devonu lugʻotit turk" asarini quyidagi bandlarda janubi-sharqiy Andijon shevalari bilan qiyoslaymiz:

- 1. "Devonu lugʻotit turk" asaridagi soʻzlar bilan shevalardagi shaklan va mazmunan bir xil soʻzlar.
- 2. "Devonu lugʻotit turk"dagi soʻzlar bilan talaffuzda qisman farq qiluvchi, ammo ma'nosi bir xil boʻlgan shevalardagi soʻzlar.
- 3. "Devonu lugʻotit turk" asaridagi soʻzlarning ma'no ottenkalari oʻzgargan shaklda shevalarda qoʻllanishi.

"Devonu lugʻotit turk" asaridagi soʻzlar bilan shevalardagi shaklan va mazmunan bir xil soʻzlar. Ancha – shuncha [Индекс, 20], anladi – angladi [Индекс, 21], araladï – orasidan oʻtdi [Индекс, 21], apa – ona [Индекс, 21], arï – ari [Индекс, 21], arïq – oriq, zaif [Индекс, 22], arpa – arpa [22], atadï – 1. atadi 2. laqab berdi [Индекс, 26], axsadï – oqsadi [Индекс, 28], Ačïdï – 1. Achidi. 2. achishdi [Индекс, 28], ačïttï – 1. achitdi. 2. koʻnglini ranjitdi [Индекс, 28], ačïšdï – achish paydo boʻldi [Индекс, 28], egdï – egdi [Индекс, 38], egri – egri [Индекс, 38], ezgu –

ezgu, yaxshi [39], ekildi – ekildi, sepildi [Индекс, 41], erkäk – erkak [Индекс, 47], ertä – erta [Индекс, 48], esdi – esdi [Индекс, 49], eski – eski [Индекс, 49], Esnädi – esnadi [Индекс, 49], esssiz – essiz [Индекс, 50], et – et, goʻsht [Индекс, 50], etäk – etak [50], etik – oyoq kiyim [Индекс, 50], bayram – bayram [Индекс, 54], balčiq – balchiq [Индекс, 55], barcha – barcha, butun, hamma [Индекс, 55], baqa – baqa [Индекс, 60], baqïrdï – baqirdi [Индекс, 61], bezädi – bezadi, boʻyadi [Индекс, 63], bezäk – bezak [Индекс, 63], bezändi – bezandi [Индекс, 63], bezitti- tiratti qaltiratdi [Индекс, 63], belädi – beladi (chaqaloqni beshikka) [Индекс, 64], kömäč – koʻmoch [Индекс, 167].

"Devonu lugʻotit turk" asaridagi soʻzlarning koʻp qismi bugungi kunda shevalarimizda ancha faol qoʻllanayotgani uchun ham, biz ulardan yuqoridagi namunalarni keltirish bilangina cheklandik.

"Devonu lugʻotit turk"dagi soʻzlar bilan talaffuzda qisman farq qiluvchi, ammo ma'nosi bir xil boʻlgan shevalardagi soʻzlar. Shunday soʻzlardan biri devondagi ašuq soʻzi boʻlib ʻodam toʻpigʻi' ma'nosini anglatgan [Индекс, 30]. Bugungi kunda janubi-sharqiy Andijon shevalarida qizil + oshiq = qiziloshiq toʻpiq ma'nosida qoʻllanmoqda. Oshiq soʻzi izohli lugʻatda ʻayrim hayvonlarning orqa oyogi tizza boʻgʻimidagi biriktiruvhi chorqirra suyakcha' degan ma'noni bildiradi (OʻTIL, 3, 599).

Em [Индекс, 42] soʻzi shevalarda emi-doʻmi shaklida shu ma'nolarda qoʻllanmoqda. Qadimgi turkiy tilda 'em' soʻzi 'dori, darmon, shifobaxsh oʻsimlik' ma'nosini anglatgan boʻlib, 'davo' ma'nosi shundan oʻsib chiqqan [5,463]. Bugungi kunga kelib janubi-sharqiy Andijon shevalarida bolaga biror narsa chiqsa yoxud bola ogʻrisa, shu bilan yoʻqolib ketsin degan ma'noda irim qilib yurak koʻtargizish, domlaga dam soldirish yoki shifobaxsh damlama ichirish jarayonlarida qadimgi em soʻzidan keyin 'dom' soʻzini qoʻshib emi-doʻmi shu boʻlsin degan ibora qoʻllanadi. Qiyos: Oʻsh-Oʻzgan oʻzbek shevalarida emi-dimi soʻzi naridan beri, yashirin degan ma'nolarini ifodalaydi [6, 90], janubiy Qozogʻistondagi oʻzbek shevalarida em soʻzi belgi qoʻymoq, belgilamoq ma'nolarida ishlatiladi[7, 91].

"Devonu lugʻotit turk" asarida eng qadimgi ovqat nomlari ham keltirilgan boʻlib, ulardan biri **büškäl** [86] taomidir. Ushbu taom adabiy tilimizda *lochira* nomi bilan atalib kelinmoqda (OʻTIL, 3, 57). Devondagi **büškäl** taomi bugungi kunda janubi-sharqiy Andijon shevalarida qisman fonetik oʻzgarish bilan **pöškäl** (Индекс, poʻshkal) deb yuritilmoqda.

Insonning kichkina barmogʻi "Devon"da **jijalaq** [Индекс, 90] deb atalgan. Hozirda bu soʻz adabiy tilda *jimjiloq*, oʻrganilayotgan shevalarda esa *čimčalaq* (chimchalaq) deb qoʻllanmoqda. Insonning ushbu a'zosi shevalarimizda turlicha ataladi: Qarnoq shevasida *činčalaq* (Xolmedova 2005: 47), Qorabuloq shevasida *kičkinä buban, böbäk, čurmältäk* (Begaliyev, 2002:145), Namangan shevasida *žinžäläq*) (Abdullayev 1955:180), Xorazm shevalarida *žilinčäk* (Raximov 1985:80) kabi. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida **čimčälāq, žimžālāq** shakllari amalda qoʻllanadi. Ma'lumot oʻrnida aytish oʻrinliki, T.Qudratovning fikricha "*chimchiloq, jimjiloq* soʻzlari biroz murakkabroq oʻzgarishga duch kelgan. Bunda ma'noni kuchaytirish maqsadida leksik belgi ustiga morfologik belgi ham orttirilgan. Demak, *kičkinäčä qol* > *činäčä qol*. Keyin [q], [l] tovushlari oʻz oʻrinlarini almashtirganlar va *činäčälāq* > *činäčä > (l) āq* > *činäčāq* > *činäčāq* | *činäččäy* oʻzgarishi kechgan.  $n \sim m$ ,  $č \sim t$ ,  $č \sim j$  mosligi *tinäčäq*; *čimčilāq*, *žimžilāq* formalarini keltirib chiqargan"[8, 40].

Izohli lugʻatda *'Bulturgi, qari (ikki uch yillik), tullagan, tullab chiqqan; koʻchma ma'noda firibgar, ayyor* 'ma'nolarini bildirgan **tullak** (OʻTIL, 5, 414) soʻzi Devonda *tüläk* shaklida shu

ma'noni bildirib kelgan [Индекс, 293]. Oʻrganilayotgan shevalarda ushbu soʻz *ayyor, mugʻombir* ma'nolarini ifodalab keladi.

Devonda 'kurashdi, zidlashdi, keklashdi, olishdi' mazmunini ifodalab kelgan **igäšdi** [Индекс, 95] soʻzi hozirda shevalarda fonetik jihatdan i > e ga oʻzgarib **egäšmāq** (egashmoq) shaklida kurashmoq, zidlashmoq, keklashmoq, oʻchakishmoq ma'nolarida qoʻllanadi.

Kömäč (ko'mach) qozonda yoki o'tda pishirilgan non. Ushbu mahsulot nonning bir turi boʻlib, asosan, Mushkulkushot, Buseshanbi kabi marosimda pishiriladi. Shartiga koʻra koʻmach non achitqi solinmasdan, marosim shartlariga koʻra irim qilib yettita qoʻshni xonadonlardan tilangan undan tul ayol tomonidan tayyorlanadi. Yoshi ulugʻ momolarning aytishiga qaraganda, ko'mach nonni faqat tul ayollar va oila qurmagan qizlargina yeyishi mumkin. Yoshi ulug'lar marosimning bu shartini shunday izohlashadi: beva ayol muhtoj bo'ladi, muhtoj ayolning va qizlarning duosi ijobat bo'ladi degan umidda taom faqat mazkur shaxslar tomonidan iste'mol qilinadi. Ushbu non turi. Bu ot qadimgi turkiy tilda 'chuqurga joylab, ustini tuproq bilan berkit' ma'nosini anglatuvchi  $k\ddot{o}m$  fe'lidan  $-(\ddot{a})\check{c}$  qo'shimchasi bilan yasalgan. O'zbek tilida  $\ddot{o}$  unlisining yumshoqlik belgisi yoʻqolgan:  $k\ddot{o}m - + \ddot{a}c = k\ddot{o}m\ddot{a}c > kom\ddot{a}c / 5,227$  shakliga kelgan. Ma'lumot oʻrnida aytib oʻtish joizki, "qovurilgan bugʻdoy"ga nisbatan Qashqadaryo shevalarida "koʻrmach" soʻzi qoʻllanadi [9, 57]. Janubiy Fargʻona shevalarida fonetik jihatdan oʻzgarishga uchrab komoč [10,210] (ko'mo'ch), Xorazm shevalarida kömäč [11, 111] "qozonda pishirilgan non", Surxondaryo o'zbek shevalarida kömmä shakllarida shu ma'noda qo'llanadi [12, 67]. Janubiy Qoraqalpog'istondagi o'zbek shevalarida kömäč (ko'mach) so'zi "chig'irning g'ildirak shaklidagi tigʻli asbobi" ma'nosini bildiradi [13, 94]. Ma'lumot oʻrnida aytish oʻrinliki, "Qadimiy yozma yodgorliklarda va eski oʻzbek adabiyotida uchrashidan bu soʻzning uzoq tarixga egaligi koʻrinadi. Chunonchi "Devonu lugʻotit turk" da kömäč – koʻmoch. Oʻchoqda chogʻga koʻmib pishiriladigan non (ДЛТ, I, 341). Mahmud Koshgʻariy bu soʻzning boshqa sinonimlari borligidan ham darak bergan: 'közmän – ko'rda pishirilgan non', 'ičbiri – issiq kulda pishirilib, yoqqa to'g'rab, ustiga shakar sepib yeyiladigan non' (ДЛТ, I, 159), 'ulma – kulda pishiriladigan non' ma'nolarida ham qoʻllanishi mumkin. Bu ovqat nomi XIV asrda Alisher Navoiy asarlarida koʻmoch shaklida uchraydi (Mahb.qulub, 1940, 150-bet)" [14, 33-38].

'Yungdan bosib tayyorlanadigan qalin, pishiq palos, namat' adabiy tilda **kigiz** deyiladi. Devonda shu mazmundagi narsa-buyum **küvüz** deb nomlangan [Индекс, 171]. Janubi-sharqiy Andijon hududida esa **kijiz** (kiyiz) deb ataladi. Tadqiqot natijalari shuni koʻrsatadiki, **küvüz** soʻzi talaffuz jihatidan adabiy tildan koʻra shevalarda ancha asliga yaqinroq talaffuz qilinadi.

Qadimgi turkiy tilda *istamoq, xohlamoq* ma'nolarini bildirgan **küsädi** [Индекс, 175] soʻzi bugungi kunga kelib ham adabiy tilda va shevalarda shu ma'noda qoʻllanmoqda.

Devonda adabiy tildagi *'urib yanchish, tuyish uchun ishlatiladigan, yogʻoch yoki metaldan yasalgan maxsus idish' hovoncha* deyiladi (OʻTIL, 6, 423). Devonda shu vazifani bajaruvchi predmet **suqu** [Индекс, 235] deb nomlangan. Tadqiqot ishi olib borilayotgan areallarda esa **soqï** deyiladi. "Oʻzbek tilining izohli lugʻati" ga *soʻqi* soʻzi *shv*. belgisi ostida kiritilgan.

Izohli lugʻatga *shv. Toʻqoch* soʻzi: *1. Katta boʻgʻirsoq. 2. Kulcha non* semalarini anglatib kelishi yozilgan. Mazkur soʻz "Devonu lugʻotit turk" asarida **Toquč** shaklida [Индекс, 277], oʻrganilayotgan hududlarda esa *toqāč* shaklida *kichkina non, kulcha* ma'nolarida qoʻllanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida **üšik** – qattiq sovuq [Индекс, 317], **üšidi** – ushidi junjikdi ma'nolarini ifodalab kelgan[Индекс, 317]. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida **üšük urdi** birikmasi bilan qoʻllanuvchi adabiy tildagi *sovuq yedi* iborasi devonda **üšüklädi** shaklida *sovuq urdi, sovuq yedi* ma'nolarida qoʻllanishi aytilgan [Индекс, 317]. Qiyos: mazkur soʻz Qorabuloq

shevasida *üšümäk* [21, 103], Qoraqalpogʻistondagi oʻzbek shevalarida *ušimāq* koʻrinishlarida qoʻllanadi [14, 106].

Qish kunlarida qattiq sovuq boʻlganda meva va sabzavotlarni ichiga muz kirib qoladi. Bunday holatni ifodalash uchun adabiy tilimizda sovuq urmoq iborasi ishlatiladi. Janubi-sharqiy Andijon lingvoarealida bu ibora bilan bir qatorda **üšük ürmāq** (ushug urmoq) iborasi qoʻllaniladi. Kärtiškä, sävzlärdi paxal bilän oräp qojiš, üšüg ürüp ketmäsin. Ettädän čillä kirädi. Qišti čilläsi heš närsäni äjämäjdi. Qiyos: mazkur soʻz qattiq sovuq ma'nosida Turkistondagi oʻzbek shevalarida ham ushuk [15, 329], sovuq ma'nosida Surxondaryo oʻzbek shevalarida ušuk, Xorazm shevalarida ušuq shaklida sovuq ma'nosida qoʻllanadi. Sh.Rahmatullayev ushimoq fe'li haqida shunday deydi: "Bu ot qadimgi turkiy tildagi 'sovuq qot' ma'nosini anglatgan —üši fe'lidan —k qoʻshimchasi bilan yasalgan. Qadimgi turkiy tildayoq bu fe'lning üšü- shakli ham shunga koʻra üšik otining üšük shakli ham mavjud boʻlgan. Keyinchalik oʻzbek tilida ü unlisining yumshoqlik belgisi yoʻqolgan: üšü- + k = üšük > ushuk [5, 397] shakliga kelgan. Shevaga xos boʻlgan soʻz **ushuk I shv.** Sovuq. tarzida izohli lugʻatga kiritilgan (OʻTIL, 5, 636).

Bugungi kunda tadqiqot ishi olib borilayotgan hududlarda *hoʻl, ingichka daraxt novdasiga* nisbatan qoʻllanayotgan **čuvuq** soʻzi qadimgi turkiy tilda **čibïq** shaklida *hoʻl novda* ma'nosida qoʻllangan [Индекс, 327].

"Devonu lugʻotit turk" asarida *namlandi* ma'nosida qoʻllangan **čïlandï** [Индекс, 327] soʻzi janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida **čilämāq** shaklida *suvga boʻktirmoq, suvga aralashtirmoq* ma'nosida qoʻllanadi: *kömirdi mäjdäsini jaxšilap čilap pečkägä sāl*.

Adabiy tilda va izohli lugʻatda *tugmoq, bogʻlamoq* soʻzlari janubi-sharqiy Andijon shevalarida **čigmāq** (chigmoq) shaklida qoʻllanadi. "Devonu lugʻotit turk" asarida **čigildi** soʻzi *bogʻlandi* ma'nosini ifodalab kelgan [Индекс, 331]. Koʻp tilshunoslar shevalardagi *chigmoq* soʻzi *tugmoq* soʻzining fonetik jihatdan oʻzgargan shakli deb hisoblashadi. Yuqoridagi fikrlar haqiqatga yaqin ekanligi asosli, ammo bizning fikrimizga koʻra, mazkur soʻz "Devonu lugʻotit turk" asarida *bogʻlamoq* mazmunidagi *chigmoq* soʻzining ayni oʻzi. Chunki *tugmoq* soʻzida *bogʻlamoq, chigmoq* ya'ni ikki predmetni, masalan tugunning yoki arqon uchlarini biriktirmoq semasi toʻlaligicha anglashilmaydiganday nazarimizda.

Janubi-sharqiy Andijon shevalarida *kir juda koʻp boʻlganidan biror tigʻli asbob (pichoq)* yordamida qirib tozalanadigan darajadagi kir **qaqač** deyiladi. Odatda, bu turdagi kir yogʻlama ustiga chang qoʻnishi natijasida hosil boʻladi. "Devonu lugʻotit turk" asarida ham **Qaqač** soʻzi *kir* [Индекс, 259] ma'nosida kelgan.

Izohli lugʻatda *'yolvorib yigʻlamoq'* ma'nosida qoʻllanuvchi **siqtamoq** (OʻTIL, 6, 657) fe'li qadimgi turkiy tilda quyidagi shakllarda qoʻllangan: **sïxït** – yigʻi, **sïxtatï** – yigʻlatdi, [Индекс, 221]. Tadqiqot olib borilayotgan shevalarda ham shu ma'noda qoʻllanmoqda.

Izohli lugʻatda biror ish-harakat qilishga botinolmay istihola qilmoq, tortinmoq, iymanmoq qimtinmoq moddiy qiyinchilikda yashamoq (OʻTIL, 4, 153) ma'nolarini ifodalab kelgan **qisinmoq** soʻzi janubi-sharqiy Andijon shevalarida izohli lugʻatdagi ma'nodan birmuncha farq qiladi. Shevalardagi **qïsïndï** (qisindi) soʻzi tejamoq soʻzining salbiy ma'no ottenkasini oʻzida saqlovchi qurumsoqlik qildi ma'nolarida qoʻllanadi. "Devonu lugʻotit turk" asarida ham **qïsïndï** soʻzi qurumsoqlik qildi ma'nosini ifodalab kelgan [Индекс, 366].

Oʻrganilayotgan shevalarda **qujqälämaq** (quyqalamoq) soʻzi, asosan, *qoʻy va sigirning kalla va tuyoqlarini (xolodes va shu kabi yaxna taomlar pishirish uchun), parrandalar soʻyilganda (tovuq, kurka) ularning tuklarini kuydirishga nisbatan qoʻllanadi. Izohli lugʻatda mavjud boʻlmagan ushbu soʻz devonda qujqaladi shaklida <i>terisini qaynatib tozaladi* ma'nosida kelgan

[Индекс, 375]. Demak, koʻrinib turibdiki, devondagi mazkur soʻz ham janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida ma'nosi kengaygan holda qoʻllanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida berilgan soʻzlarning bugungi kunda janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida boshqa ma'noda qoʻllanishi. "Devonu lugʻotit turk" asarida adaš soʻzi doʻst, oʻrtoq ma'nolarini ifodalab kelgan [Индекс, 11]. Bugungi kunda adash soʻzi ismlari bir xil boʻlgan shaxslarga nisbatan qoʻllanadi.

**Alīšdī** soʻzi devonda *undirishdi* ma'nosini bildirgan [Индекс, 17]. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida esa *narsalarni bir-biriga ayirboshladi* ma'nosida qoʻllanadi.

"Devon lugʻotit turk" asarida **arïdï** soʻzi *tozalandi* ma'nosida qoʻllangan [Индекс, 22]. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda *nihoyasiga yetdi, tugadi, oxirladi* kabi ma'nolarda qoʻllanadi "Oʻzbek tilining izohli lugʻati"da ushbu soʻz ma'nosi *borligi ketmoq, yoʻqolmoq (bor holda davom etayotgan narsalar haqida)* deya ifodalangan (OʻTIL, 1, 134).

Oʻrganilayotgan shevalarda va adabiy tilda *oʻtin aralash uchun foydalaniladigan mehnat quroli* nomini atab kelgan *arra* soʻzi qadimgi turkiy tilda shu shaklda *1. Peshob. 2. Eshaklarni sugʻorishda qoʻllanadigan soʻz* ma'nolarini ifodalab kelgan [Индекс, 23].

*'Badaniga et bitmagan; ozgʻin, kamgoʻsht'* ma'nolarini ifodalab keluvchi adabiy tildagi **oriq** soʻzi oʻrganilayotgan areallarda fonetik jihatdan oʻzgarish bilan **arrïq** (arriq) shaklida qoʻllanadi. Qadimgi turkiy tilda **arrïy** soʻzi *juda toza narsa* ma'nosida qoʻllangan [Индекс, 23].

"Devonu lugʻotit turk" asarida **art** soʻzi *1. Togʻ tepasi, dovon. 2. Orqa boʻyin* ma'nolarini ifodalagan [Индекс, 23]. Qadimgi turkiy tildagi *art* soʻziga omonim sifatida bugungi kunda **art** soʻzi *tozalamoq, artmoq* kabi ma'nolarda qoʻllanadi.

Qadimgi turkiy tilda *ortdi* mazmunidagi **artïndï** soʻzi [Индекс, 23] bugungi kunda *artmoq* fe'lining oʻzlik nisbati boʻlib qoʻllanadi: *sochiq bilan artindi*.

Devonda **axtardi** – 1. agʻdardi. 2. yer agʻdardi kabi ma'nolarni ifodalab keladi [Индекс, 28]. Janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida **āxtarmoq** (oxtarmoq) shaklida *izladi, axtardi* ma'nolarini ifodalaydi.

*Yaxshi boqdi, yaxshi asradi* ma'nolaridagi "Devonu lugʻotit turk"dagi **ačindï** [Индекс, 28] soʻzi bugungi kunda shevalarda *rahmi keldi* ma'nosida qoʻllanadi.

Qadimgi turkiy tilda *chiqmoq istadi* ma'nosini ifodalagan **aysadï** [Индекс, 33] so'zi janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida *oyog'i og'riyotganligi sababli* **oqsadi**, ko'chma ma'noda esa **qiynaldi** ma'nosida qo'llanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida mehnat ma'nosini ifodalab kelgan **emgak** [Индекс, 43] soʻzi oʻzbek tilining koʻp shevalarida *mehnat, qiyinchilik, azob-uqubat* kabi ma'nolarda qoʻllanadi. Ammo janubi-sharqiy Andijon shevalarida *liqildoq* ma'nosini bildiradi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida **en** soʻzi *oʻnqir-choʻnqir* [Индекс, 44] ma'nosini bildirishi koʻrsatilgan. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda *libos tikish uchun ma'lum miqdorda qirqib qoʻyilgan* **mato** ma'nosini bildiradi. Izohli lugʻatda esa *en* soʻzi *narsaning koʻndalang yoʻnalishdagi kattaligi, kengligi*; *Bir kiyimlik gazlama*; *belgi, tamgʻa* (adashtirmaslik uchun qoramol yoki qoʻy qulogʻida hosil qilingan kesik) ma'nolarini ifodalab keladi (OʻTIL, 2, 39).

Qadimgi turkiy tilda *kuchaytiruv yuklamasi*ni bildirgan **ep** soʻzi [Индекс, 45] adabiy tilda va oʻrganilayotgan shevalarda *oʻziga munosib bilmoq, ma'qul koʻrmoq* kabi ma'nolarda qoʻllanadi. Izohli lugʻatda *ep* soʻzi *bajarish, uddalash qobiliyati, bilmoq* fe'li bilan birga qoʻllanib, asosan, boʻlishsiz shaklda *oʻziga ma'qul, munosib bilmoq* shakllarida qoʻllanishi aytilgan (OʻTIL, 2, 46).

Bugungi kunda adabiy tilda va shevalarda *qiynalmay, qiyinchiliksiz, bemalol* (OʻTIL, 2, 56) ma'nolarida qoʻllanayotgan **erkin** soʻzi qadimgi turkiy tilda **toʻplangan** degan ma'noda berilgan [Индекс, 47].

'Eshiladigan, cho'ziladigan' kabi ma'nolarni atab keluvchi qadimgi turkiy tildagi **ešilgän** [Индекс, 52] so'zi adabiy tilda **eshilmoq** shaklida *aylantirib*, *burab*, *tovlab pishiq qilmoq*; *kokil kabi taralmoq*, *ipakday mayin osilib sochilmoq*, *muloyim harakat*, *holat kasb etmoq* kabi ma'nolarni ifodalab keladi (O'TIL, 2, 84). Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda esa *o'zini ko'rsatmoq*, *o'zida bor narsalarini ko'z-ko'z qilmoq*, *ular bilan maqtanmoq* kabi ma'nolarni ifodalab keladi.

Qadimgi turkiy tilda **baldïr** *togʻning koʻtarilib chiqqan joyi; erta, oldin* kabi ma'nolarni ifodalagan [Индекс, 54]. Bugungi kunga kelib *ï* unlisining qattiqligi yoʻqolgan **boldir** shaklida yuqoridagi ma'nolarda qoʻllanmaydi, balkim oyoqning tizzadan toʻpiqqacha boʻlgan qismini atab keladi.

Qadimgi turkiy tilda **bašaq** soʻzi *oʻq va nayza uchidagi temir; oʻqning uchi; boshmoq toʻpuq* [Индекс, 59] kabi ma'nolarni ifodalab kelgan. Bugungi kunda esa fonetik jihatdan oʻzgarishga uchrab **boshoq** shaklida **bugʻdoy boshogʻi** ma'nosida qoʻllanmoqda.

"Devonu lugʻotit turk" asarida *boʻlishdi, yon berdi; ahd qildi* ma'nolarini ifodalab kelgan **bolušdï** [Индекс, 72] soʻzi **bölišdi** (boʻlishdi) shaklida janubi-sharqiy Andijon shevalarida yuqoridagi *yon berdi* ma'nosi bilan bir qatorda **unashtirdi** ma'nosida ham qoʻllanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida *bir xil ovqat turi*ni atab kelgan **bulyama** soʻzi [Индекс, 78] adabiy tilda va shevalarda *'biror narsani iflos, kir narsaga belamoq, botirmoq, hamma yogʻini iflos qilmoq* mazmunini ifodalovchi **bulgʻamoq** soʻzining boʻlishsiz shakli hisoblanadi va *yomon qilma* ma'nosida qoʻllanadi.

**But** soʻzi qadimgi turkiy tilda quyidagi: *1. son, oyoq. 2. taqiladigan firuza tosh. 3. katta bir sovgʻani keltiradigan kishiga beriladigan mukofot* kabi ma'nolarda qoʻllangan [Индекс, 80]. Adabiy tilda va shevalarda *toʻliq, hech qanday kamchiligi yoʻq; bekam-u koʻst, yetarli; ta'min etilgan; Sinmagan, butun, shikastlanmagan sogʻ kabi ma'nolarda qoʻllanadi.* 

*Umurtqa yoki koʻkrak qafasining qiyshayib oʻsishi natijasida hosil boʻladigan doʻmboqlik*ni atab kelgan adabiy tildagi va shevalardagi **bukur** soʻzi qadimgi turkiy tilda inson tana a'zolaridan biri boʻlgan **buyrak** nomini atab kelgan [Индекс, 84].

*Ikki chiziqning bir nuqtada tutashib hosil boʻladigan oraliq* ma'nosini bildiruvchi **bürčäk** soʻzi "Devonu lugʻotit turk" asarida *1. odamning kokili. 2. Otning yoli* kabi ma'nolarni bildirgan [Индекс, 85].

Qadimgi turkiy tilda **bütä** soʻzi *koʻp, moʻl* kabi ma'nolarni ifodalagan [Индекс, 85]. Adabiy tilda va shevalarda *tagidan shoxlab oʻsadigan mayda pastak daraxt; oʻsimlik* ma'nosida qoʻllanadi.

**Bütti** soʻzi "Devonu lugʻotit turk" asarida: *1. Tuzaldi. 2. Iqror boʻldi; 1. Soʻndi 2. Isbotlandi; 1. Tugʻildi 2. Yaratildi* kabi ma'nolarni bildirib keladi [Индекс, 85-86]. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida *tugadi, nihoyasiga yetdi* kabi ma'nolarda qoʻllanadi.

Devonda **ïrq** soʻzi *moʻljal qilish, fol ochish* kabi ma'nolarni ifodalashi keltirilgan [Индекс, 93]. "Oʻzbek tilining izohli lugʻati" da **irq** soʻzi *nasl, zot; kishilarning yuz, soch va teri rangi; yuz yonoq* ma'nolarini ifodalab kelishi koʻrsatilgan (OʻTIL, 2, 542). Janubi-sharqiy Andijon shevalarida *irq* soʻzi *munosabat, harakter* ma'nolarida ham qoʻllanadi: *hič senlärdi ïrqiŋ kelišmädi*.

**Iskädi** - *titdi, moʻyini yuldi* [Индекс, 100]. Adabiy tilda va shevalarda **hidladi** ma'nosida qoʻllanadi.

Adabiy tilda va shevalarda *me'yoriy darajasiga yetmoq, tobiga kelmoq, pishib iste'mol qilish darajasiga kelmoq* ma'nosini ifodalovchi **jetildi** (yetildi) (OʻTIL, 6, 179) soʻzi "Devon"da *yetib olindi* ma'nosini ifodalab kelgan [Индекс, 127].

**Jupandi** – *tortindi, chetlashdi* [Индекс, 142]. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda *yigʻlashdan toʻxtadi; rozi boʻldi, koʻndi* ma'nolarida qoʻllanadi.

Koʻnib oʻrganib qolmoq; qanoat qilmoq; tan bermoq, rozi boʻlmoq ma'nolarida qoʻllanuvchi **koʻnikmoq** (OʻTIL, 2, 989) soʻzi qadimgi turkiy tilda **könikti** (koʻnikti) shaklida **charchadi** ma'nosida qoʻllanadi [Индекс, 168].

**Ičikti** - oʻz xohishi bilan taslim boʻldi, dushman tomonga oʻtdi [Индекс, 102]. Adabiy tilda va oʻrganilayotgan shevalarda kuchli darajada koʻrishish ishtiyoqida kasal boʻlib qolmoq ma'nosida qoʻllanadi (OʻTIL, 2, 604).

Adabiy tilda va shevalarda *hadeb gapiraverdi, vaysadi* mazmunini ifodalovchi **žavradi** soʻzi qadimgi turkiy tilda *quvvatli boʻldi* ma'nosida qoʻllangan [Индекс, 104].

"Devonu lugʻotit turk" asarida **jaladï** soʻzi *shubhalandi* ma'nosini ifodalashi koʻrsatilgan [Индекс, 108]. Adabiy til va shevalarda *ta'mini bilish uchun tilini tekkizdi* ma'nosida qoʻllanadi.

Izohli lugʻatda *biror narsa yasash, toʻgʻrilash maqsadida qirqmoq, kesmoq, tarashmoq* mazmunidagi **yoʻnmoq** (OʻTIL, 6, 312) soʻzi "Devonu lugʻotit turk" da **jondi** (yoʻndi) shaklida *qusdi* ma'nosida qoʻllanadi [Индекс, 135]. Janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida *yoʻnmoq* soʻzi *ozaytirmoq* ma'nosida qoʻllanadi.

"Devon"da *bino qoldigʻi; idish ogʻzi* ma'nosidagi **jurt** soʻzi [Индекс, 143] bugungi kunda **vatan** ma'nosida qoʻllanmoqda.

Adabiy tilda va shevalarda *'ikki tomonga tortib orasini ochmoq; ko'chma maqtanmoq, g'ururlanmoq'* ma'nolarini ifodalovchi **kerilmoq** so'zi "Devon"da *esnadi, kerishdi* kabi ma'nolarda keladi [Индекс, 155]. Bizningcha, "Devon"da mazkur so'zning izohlanishiga e'tibor qaratadigan bo'lsak, mohiyatan kerishmoq so'zi bilan ayni bir xil. Chunki kerishish harakati amalga oshirilganda ham qo'llar yuqoriga ko'tariladi va ikki tomonga yoziladi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida **maraz** — 1. Qorongʻu kecha. 2. Yollangan ishchi ma'nolarida keladi [Индекс, 179]. Izohli lugʻatda yiring olgan, fasod bogʻlagan yara; yaramas, zararli nuqson, illat kabi ma'nolarni ifodalaydi. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida 'narsasini birovdan ayaydigan, bermaydigan' ma'nosini bildiruvchi qizgʻonchiq soʻziga sinonim qoʻllanadi.

Qadimgi turkiy tilda **tarïndï** soʻzi *1. Kishi ekin ekdi. 2. Kishi oʻzini ekin ekayotganday qilib koʻrsatdi* kabi ma'nolarda keladi [Индекс, 249]. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida **tārinmāq** (torinmoq) shaklida *arazlamoq* ma'nosida qoʻllanadi.

"Devon"da belning ichki qismidagi tomir mazmunini ifodalovchi **özäk** soʻzi [Индекс, 194] janubi-sharqiy Andijon shevalarida sabzavotlarning oʻrtasidagi qattiq qismiga nisbatan: karam oʻzagi, sabzi oʻzagi kabi (ЎХШЛ, 202). Qadimgi turkiy tildagi **oʻzak** soʻzi va bugungi kunda qoʻllanayotgan **oʻzak** soʻzi mohiyatan bir-biriga yaqin ma'noni bildiradi. Oʻzak ham sabzavotlarning oʻrtasida joylashadi, "Devon"dagi oʻzak soʻzi ham belning ichki qismida joylashgan tomir ma'nosini anglatadi. Har ikki sema ham narsaning asosi hisoblanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asaridagi soʻzlarning ma'no ottenkalari va qisman talaffuzi oʻzgargan holda shevalarda qoʻllanishi. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda ičirkändi (ichirkandi) soʻzi *jirkandi, seskandi* ma'nolarida qoʻllanadi. "Devonu lugʻotit turk" Isirkändi — qizilcha toshdi [Индекс, 100].

Yigitlar va qizlarning peshonasidagi kesilgan sochi bugungi kunda shahar shevalarida rus tilidan kirib kelgan čölkä (choʻlka) soʻzi orqali ifodalanadi. Andijon shevasida esa pät (pat) deyiladi. Shevaga xos boʻlgan bu soʻz izohli lugʻatdagi parrandaning dum va qanotlarini tashkil qilgan, muguzsimon uzun naychaning ikki yonida ikki qator boʻlib oʻsib chiqadigan parlardan iborat a'zosi mazmunidagi pat soʻzi bilan omonim qoʻllanadi (OʻTIL, 3,677). Shevada bu bilan bogʻliq pat kesish, pat qirqish, pat tushirish kabi soʻz birikmalari ham mavjud. Oʻzbek tilining izohli lugʻatida ham bu soʻz bergan ma'noni ifodalovchi leksema mavjud emas. "Devonu lugʻotit turk" asarida qirqilgan zulf, soch ma'nolarini ifodalab kesmä soʻzi keltirilgan [Индекс, 157].

"Devonu lugʻotit turk" asarida *qatiq uyitish uchun olib qoʻyilgan ozgina qatiq* semasini bildiruvchi *tomizgʻi* mazmunida berilgan **qor** soʻzi (Индекс, 371) janubi-sharqiy Andijon shevalarida **ujitqi** (*uyitqi*) soʻzi bilan ifodalanadi. Shevalarni yondosh tillarga va shevalarga solishtirish shevalarni yanada oson oʻrganishimizni ta'minlaydi: Adabiy tilda bu vazifadagi soʻz *ivitqi, tomizgʻi, oqliq* kabi leksemalar bilan yuritiladi. Qurama oʻzbek shevalarida **ujutqï** (uyutqi) (6, 171), Pop shevalarida *äxliq* [16, 187], Sayram oʻzbek shevalarida tamizyi (3.C. 135), Turkiston shevalarida *achitqi* [17, 279], janubiy Qozogʻistondagi oʻzbek shevalarida *tamizyi* [7,150], Qoraqalpogʻistondagi oʻzbek shevalarida *tamiziq, tamizyi*, Navoiy viloyati shevalarida *tāmizyi* [18, 59], Forish shevalarida *qor* [19, 51-54]shaklida qoʻllanadi.

"Devonu lugʻotit turk" da **toŋmāq** (Индекс, 275) soʻzining ma'nosi quyidagicha izohlangan: I. Muzlamoq. II. Sovuq qotmoq. Janubi-shaqriy Andijon lingvoareallarida ushbu soʻz sovqotmoq (issiq kijin suuqta toŋib qālasan), muzlamoq (kärtiškäni orap qoj kečqurun toŋip qāladi) kabi "Devon"dagi ma'nolar bilan bir qatorda, asosan, hayvon (jizza qilingandan keyingi, yoki qaynatma shoʻrvadagi qoʻy yogʻi) yoki oʻsimliklardan olingan (saryogʻ, margarin) yogʻiga nisbatan qotmoq ma'nosida ham qoʻllanadi: šörväŋi tezrāq ič, jāyī toŋip qāladi. Shu oʻrinda aytishingiz mumkin, yogʻ mahsulotlari sovugandan keyin toʻnglaydi deb. Yoʻq, bizningcha yogʻning sovushi va toʻnglashi orasida oz boʻlsa-da farq bor. Sovugan yogʻ yoyilgan xamirga suziladi, ammo toʻnglagan yogʻ xamirda qotib qoladi, yoyilmaydi (buni pazanda ayollar yaxshi biladi). Shu sababli ham surilmay qotib qolingan yogʻsemasini ifodalash uchun shevada toʻnglamoq soʻzi qoʻllanadi. Qoʻshimcha qilib aytadigan boʻlsak, "Qutadgʻu bilig" asarida ham toʻngmoq soʻzi muzlamoq ma'nosida qoʻllanadi [22, 7]. Qiyos: Qoraqalpogʻistondagi oʻzbek shevalarida ham toʻngmoq soʻzi muzlamoq va sovuq qotmoq ma'nolarida qoʻllanadi [23, 77-79].

Devonda **alqindi** soʻzi *tugadi, tamom boʻldi* ma'nolarini ifodalab kelgan [Индекс, 18]. Bugungi kunga kelib **ālqindi** (olqindi) shaklida shevalarda ushbu soʻzning ma'nosi torayib faqatgina *koʻp foydalanish natijasida yeyilib oz qolgan sovun qoldigʻi*ga nisbatan qoʻllanadi.

Qadimgi turkiy tilda **aqur** soʻzi *otxona* ma'nosini ifodalagan [Индекс, 31]. Fikrimizcha, hayvonlar yemish yeyishi uchun moʻljallangan temir, yogʻoch, yoxud boshqa predmetlardan yasalgan buyum "Devonu lugʻotit turk"dagi aqur soʻzidan hosil boʻlgan. Tadqiqot ishi olib borilayotgan hududlarda fonetik oʻzgarishga uchrab a > o ga, q > x ga almashib **oxur** tarzda hayvonlarga yem beradigan idish ma'nosini bildiradi.

Qadimgi turkiy tilda **buladï** soʻzi *pishirdi* ma'nosini ifodalab keladi [Индекс, 77]. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida *pishirmoq* ma'nosida emas, balkim, *biror narsaga botirmoq* ma'nosida qoʻllanadi.

"Devonu lugʻotit turk" asarida *'tezakning bir biriga aralashib, yopishib ketgani'* semasini ifodalovchi **göŋüz** shaklida berilgan [Индекс, 86]. Ushbu soʻz bugungi kunga kelib fonetik jihatdan oʻzgarishga uchrab **göŋ** shaklida devondagi ma'no bilan bir qatorda, asosan, oʻsimliklar uchun *chirindi, oʻgʻit* ma'nosida ham qoʻllanmoqda.

Devonda **qurč** soʻzi *chidamli*, *pishiq* ma'nolarini ifodalab kelgan [Индекс, 379]. Oʻrganilayotgan janubi-sharqiy Andijon lingvoareallarida **qurč (qurch)** metaldan yasalgan mehnat qurollari (bolta, tesha, oʻroq) va uy-roʻzgʻor buyumlari (qaychi, pichoq)ga nisbatan *oʻtkir* ma'nosida qoʻllanadi. Tadqiqot natijalari shuni koʻrsatadiki, ushbu soʻzning shevalarda qoʻllanishi ham devonda izohlangan semadan uzoqlashmagan. Shevalardan birmuncha farqli ravishda "Oʻzbek tilining izohli lugʻati"da **Qurch I** *esk. ayn. bronza*. **Qurch II** *'tigʻiz, niq; tarang; zarang*' kabi ma'nolarda kelishi aytilgan (OʻTIL, 4, 297).

"Devonu lugʻotit turk" asarida **ešik** soʻzi *eshik ostonasi* ma'nosini bildirgan [Индекс, 52]. Adabiy tilda *uy yoki xonaning oʻrnatiladigan, ochib-yopib turiladigan qurilish buyumi; umuman odam, narsalar joylashadigan qurilmaning kirib-chiqiladigan qismi kabi ma'nolarni ifodalab keladi (OʻTIL, 2, 82). Tadqiqot olib borilayotgan shevalarda eshik soʻzi yuqoridagi semalarni ifodalash bilan bir qatorda <i>butun boshli bir uy, hovli, turmush qurgan qizlar uchun ota uyi, boshqa uyga koʻchib chiqqan oilalar uchun esa ota-onasi istiqomat qiladigan uy* nazarda tutiladi.

Qadimgi turkiy tilda **em** - *davo*, **emladim** – davo qildim [Индекс, 44] ma'nosini bildiradi. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda esa emladim soʻzi *ozgina boʻlsa ham (nimadandir) berdim* ma'nosida, adabiy tilda esa biror kasallikka chalinmasligi uchun vaksina qabul qilindi ma'nolarida qoʻllanadi.

Qadimgi turkiy tilda **iridi** soʻzi *chiridi* ma'nosida qoʻllangan [Индекс, 99] **irimoq** soʻzi adabiy tilda barcha mahsulotlarga nisbatan *yaroqsiz holatga kelmoq* ma'nosida qoʻllanadi. Janubi-sharqiy Andijon shevalarida ma'no jihatdan torayib **irimāq** (*irimoq*) faqat **sut mahsuloti**ga nisbatan qoʻllanadi. Bu fe'l qadimgi turkiy tildagi *buzilib, tabiiy sifatini yoʻqotgan narsa* ma'nosini anglatgan *yir* otidan -i qoʻshimchasi bilan yasalgan. Keyinchalik soʻz boshlanishidagi y undoshi talaffuz qilinmay qoʻygan: yir + i = yiri > iri [5,1 21]shakliga kelgan.

"Devon"da **eritdi** mazmunidagi **sïzyurdï** [Индекс, 219] soʻzi tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda **sïzyïrmāq** (sizgʻirmoq) shaklida sariyogʻ soʻzi bilan birga qoʻllanib qaymoqni olovda qizdirib sariyogʻ olish jarayoniga nisbatan **sariyogʻ qilmoq** ma'nosida qoʻllanadi. Bizning fikrimizcha, ushbu soʻzning anglatib kelayotgan semasi ham devondagi mazmundan uzoqlashmagan.

Qadimgi turkiy tilda *Narsaning boʻlagi, parchasi* ma'nolarini ifodalaydigan **kesäk** (kesak) [Индекс, 157] soʻzining ma'nosi torayib bugungi kunda *qotgan, qurigan loy boʻlagi*ni atab keladi.

"Devon"da *suvga shoʻngʻidi* ma'nosini ifodalaydigan **kirindi** [Индекс, 161] soʻzi bugungi kunda ham janubi-sharqiy Andijon shevalarida *choʻmilib olmoq, yuvinmoq* kabi ma'nolarda qoʻllanadi. Fikrimizcha, *kirinmoq* soʻzining *choʻmilmoq* ma'nosini ifodalashi ham asosli, ushbu soʻz *kir* + *in* shaklida yasalgan. Qadimgi turkiy tilda *inmoq* soʻzi *yuqoridan pastga harakatlan; yuqoridan pastga harakatlanib biror sathni egalla* [5, 117] kabi ma'nolarda qoʻllangan. Shevada mazkur soʻz inson tanasidan kirlarning suv yordamida pastga tushishiga nisbatan qoʻllanmoqda.

Janubi-sharqiy Andijon sheva vakillari nutqida **söl** (soʻl) leksemasi ikki xil ma'noda qoʻllanadi:

- 1. Quyuq ovqatlarga nisbatan suvi koʻproq boʻlishiga nisbatan ishlatiladi. *Bugun kečka solli šävlä qilärkämmiz enäm äjtti*.
- 2. Qovurilgan goʻshtga nisbatan ham ishlatiladi. *Baläŋi sāvuyī āšip ketipti, közini qärä, qoj gošini ālip žindej söl qïber*.

Devonu lugʻotit turk" asarida ham sel soʻzi goʻshtdan oqqan suv ma'nosini ifodalagan

(Индекс, 148). Qiyos: Janubiy Fargʻona shevalarida söl soʻzi tuzlangan goʻshtdan oqqan qizil suv [10, 198], Xorazm shevalarida goʻshtning seli ma'nosida [20, 83], Surxondaryo shevalarida kuch, darmon degan ma'nolarda qoʻllanadi [21, 75].

**Sundï** soʻzi qadimgi turkiy tilda va adabiy tilda *uzatdi, sundi* ma'nolarida qoʻllangan [Индекс, 232]. Tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda ushbu soʻz ma'nosi torayib faqat *oyogʻini uzatib oʻtirmoq* degan ma'noda qoʻllanadi.

**Taŋ** (tang) qolmoq soʻzi tadqiqot ishi olib borilayotgan shevalarda *hayratda qolmoq*, *hayron qolmoq* kabi ma'nolarda qoʻllanadi. "Devonu lugʻotit turk" asarida *taŋ – ajoyib*, *gʻalati taajub* kabi ma'nolarni ifodalaydi [Индекс, 247]. Fikrimizcha ushbu soʻzning shevalarda qoʻllanishi ham qadimgi turkiy tildagi mazmun bilan deyarli bir xil.

Xulosa qilib aytadigan boʻlsak, shevalarimizni tarixiy-etimologik tamoyilga asoslangan holda oʻrganish orqali biz "Devonu lugʻotit turk" asarida qoʻllangan salmoqli soʻzlar hamon shevalarda mazmun va mohiyatini yoʻqotmagan, koʻpgina qismi esa qisman fonetik oʻzgarishga uchrab shevalar leksikasining bir qismini tashkil etayotganligining guvohi boʻldik. Fikrimizcha, shevalarni ajdodlarimiz oʻtmishda foydalangan soʻzlarga solishtirib oʻrganish nafaqat insonlarga qadimiy urf-odatlar va an'analarni bilish, oʻtmish bilan bogʻlab unda faxr, iftixor tuygʻularini shakllantirish bilan bir qatorda oʻzbek tili, oʻzbek dialektologiyasi, areal lingvistika va tarix fanlariga ham qimmatli ma'lumotlar beradi.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Содиков Т. Тошкент область шевалари лексикаси. Дисс. Тошкент. 1968. Б 17
- 2. Ишаев А. "Девону луғотит турк" ва ўзбек шевалари. ЎТА, 5, 1971. –Б 63-67.
- 3. Darveshov I. Areal tilshunoslik: Janubi-gʻarbiy Namangan shevalarining fonetik-fonologik xususiyatlari. Namangan, 2019. 19-b.
- 4. Xidiraliyeva Z. Oʻzbek tilining Iqon shevasi. diss. Toshkent. 2023. –B 105.
- 5. Рахматуллаев Ш. Ўзбек тилининг этимологик луғати. Тошкент.: "Университет". 2000. –Б 463.
- 6. Фармонов И. Ўзбек тили Ўш-Ўзган диалектининг баьзи лексик хусусиятлари. Тошкент. -1983. Б 90.
- 7. Муҳаммаджонов Қ. Жанубий Қозоғистондаги ўзбек шевалари. Тошкент, Фан. 1981. Б. 91.
- 8. Қудратов Т. Кичкина қўл...жимжилоқ. ЎТА, 5, 1967. Б 40.
- 9. Шоимова Н. Ўрта Қашқадарё желовчи қипчоқ шевалари лексикаси. Тошкент. 1999 Б 57
- 10. Узоков Х. Ўзбек тилининг жанубий Фарғона шевалари. Дисс. Тошкент. 1965. –Б 210.
- 11. Абдуллаев Ф. Ўзбек тилининг Хоразм шевалари. Тошкент. -1960. –Б 111.
- 12. Рахимов С. Сурхондарё областидаги ўзбек шевалари лексикаси. Тошкент. 1974. Б 67.
- 13. Ўрозов Э.Ю. Қорақалпоғистондаги ўзбек шевалари. Тошент: Фан.- 1978. 94 б.,
- 14. Шоабдурахмонов Ш. Ўзбек тилининг диалектологик атласи, ЎТА, 3, 1969, 33-38 Бет.
- 15. Муҳаммеджонов Қ. Туркистон шевасининг лексик состави. /Қорлуқ группа шевалари материаллари асосида/. Тошкент. 1970. Б 329.
- 16. Шарипов О. Ўзбек тилининг Поп шеваси. Дисс.- Тошкент. 1962. –Б 187.
- 17. Муҳаммеджонов Қ. Туркистон шевасининг лексик состави. /Қорлуқ группа шевалари материаллари асосида/. Тошкент. 1970. Б 279.

## "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 18. Муродова Н. Ўзбек тили Навоий вилояти шеваларининг лингво-ареал талқини. Дисс. Тошкент. 2007. Б 59.
- 19. Юсупов Б. Фориш шеваси ва "Девону луғотит турк". ЎТА, 3, 1981. 51-54.
- 20. Абдуллаев Ф. Ўзбек тилининг Хоразм шевалари. Тошкент. -1960. –Б 83.
- 21. Рахимов С. Ўзбек тили Сурхондарё шевалари. Тошкент, Фан. 1985. –Б.75.
- 22. Юсуф Хос Хожиб. Қутадғу билиг (Саодатга йўлловчи билим). Транскрипсия ва хозирги ўзбек тилига тавсиф. Нашрга тайёрловчи Қ.Каримов. Тошкент, 1972, Б.78.
- 23. Аметова О. Шевалар қадимий созлар хазинаси сифатида. ЎТА. 2, 2009. Б 77-79.
- 24. Бегалиев М. Ўзбек тили Қорабулоқ шеваси лексикаси. Дисс. Тошкент. 2002.
- 25. Девону луғотит турк. Индекс-луғат. Тошкент: Фан. 1967.
- 26. Ўзбек халқ шевалари луғати. Тошкент Фан: 1971.
- 27. O'zbek tilining izohli lug'ati. 6 jildlik. Toshkent: G'afur G'ulom. 2022.
- 28. Кошғарий М. Девону луғатит турк. Тошкент: І. Тошкент: Фан, 1961.
- 29. Кошғарий М. Девону луғатит турк. Тошкент: ІІ. Тошкент: Фан, 1963.
- 30. Кошғарий М. Девону луғатит турк. Тошкент: ІІІ. Тошкент: Фан, 1963.

# MAHMUD KOSHGʻARIYNING "DEVONU LUGʻAT-IT-TURK" ASARI VA QORAQALPOQ TILI

#### PIRNIYAZOVA Alima Kudiyarovna

Ajiniyoz nomidagi Nukus davlat pedagogika instituti dotsenti, filologiya fanlari doktori (DSc).

E-mail: alimapir@rambler.ru

Annotatsiya: Maqola qoraqalpoq tilining lugʻaviy tarkibi va M.Koshgʻariyning "Devonulugʻat-it turk" asarini qiyosiy oʻrganishga bagʻishlangan. Qoraqalpoq tilidagi aksariyat maqol va matallar, frazeologik birliklar, alohida soʻzlar ma'no jihatdan "Devonu- lugʻat-it turk" lugʻaviy tarkibiga mos keladi. Hozirgi til nuqtayi nazaridan ma'nosini yoʻqotgan deb hisoblanuvchi va faqat frazeologik birliklar tarkibidagi ayrim soʻzlar va juftlashgan soʻzlar "Devonu-lugʻat-it turk"da alohida soʻz sifatida qoʻllanilgan. Bu lugʻat turkiy soʻzlar etimologiyasining oʻzgarmas manbasidir. Maqolada qoraqalpoq tilidagi ayrim soʻz va frazeologik birliklar "Devonu-lugʻat-it turk" asaridagi til birliklari bilan qiyosiy tahlil qilingan. Shuningdek maqolada frazeologizm tarkibidagi ayrim soʻzlarning maʻnolari tahlil qilingan. M.Koshgʻariyning "Devonu-lugʻat-it turk" asari qoraqalpoq tili frazeologizmlarining tarixiy-davriy tavsifini aniqlashda, etimologik tahlilda ahamiyati katta.

Kalit soʻzlar: Lugʻat, soʻz maʻnosi, maqol-matallar, frazeologizmlar, atama, etimologiya, ma'no, dialekt, turkiy tillar, tovush.

# ПРОИЗВЕДЕНИЕ МАХМУДА КАШГАРИ «ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК» И КАРАКАЛПАКСКИЙ ЯЗЫК

Аннотация: Статья посвящена сравнительному изучению лексического состава каракалпакского языка и лексики произведения «Девону луготит турк» М. Кашгари. Большинство пословиц и поговорок, фразеологизмов, отдельных слов каракалпакского языка по смыслу и значению совпадают с лексическим составом «Девону луготит турк». Некоторые слова, потерявшие свои значения с точки зрения современного языка и употребляющиеся только в составе фразеологизмов и парных слов, используются в «Девану луготит турк» как отдельные слова. Данный словарь является неизменным источником этимологии тюркских слов. В статье в сопоставительном аспекте проанализированы некоторые слова и фразеологизмы каракалпакского языка и словарь «Девону луготит турк». Также в статье анализируется семантика отдельных слов в составе фразеологизмов каракалпакского языка. «Девону луготит турк» Махмуда Кашгари является источником в определений значений слов, фразеологизмов для историко-временного, этимологического анализа.

**Ключевые слова:** Словарь, значение слова, пословицы и поговорки, фразеологизмы, термин, этимология, значение, диалект, тюркские языки, звук.

## MAHMUD KAŞGARI'NIN "DEVÖNÜ LUG'AT-IT-TÜRK" ADLI ESERI VE KARAKALAKH DILI

Özet: Makale Karakalpak dilinin sözlük yapısına ve M. Kaşgari'nin "Devon - sözlük - it Türk" ilişkisine ayrılmıştır. Karakalpak dilindeki atasözleri ve atasözlerinin çoğu, deyim birimleri, tek tek kelimeler anlamsal olarak "Devanu - sözlük - it Türk" sözlüğüyle uyumludur. Günümüz

dili açısından anlamını yitirdiği düşünülen ve yalnızca deyimsel birimlerin bir parçası olarak kullanılan bazı kelimeler ve eşleştirilmiş kelimeler "Devon - sözlük - köpek Türkü"nde ayrı kelimeler olarak kullanılmaktadır. Bu sözlük Türkçe kelimelerin etimolojisi konusunda değişmez bir kaynaktır. Makalede Karakalpak dilinin bazı kelime ve deyim birimleri "Devanu - sözlük - köpek Türkü" ile karşılaştırılmaktadır. Makale ayrıca Karakalpak dilinin deyim birimlerinin bir parçası olarak tek tek kelimelerin anlambilimini de analiz ediyor. M. Kashgarsky'nin "Devonu lugat-it Türk"ü, tarihsel, zamansal, etimolojik analiz için kelimelerin anlamlarını, deyimsel birimlerini tanımlayan bir kaynaktır.

**Anahtar kelimeler:** Sözlük, kelime anlamı, atasözleri, deyim, terim, etimoloji, anlam, lehçe, Türk dilleri, ses.

# MAHMUD KASHGARI'S WORK "DEVONU LUGAT-IT-TURK" AND THE KARAKALPAKH LANGUAGE

Annotation: The article is devoted to the lexical composition of the Karakalpak language and their relationship to "Devonu lugat it turk" by M. Kashgari. Most proverbs and sayings, phraseological units, individual words in the Karakalpak language are semantically compatible with the vocabulary of "Devonu-lugat-it turk". Some words that have lost their meanings and are used only as part of phraseological units and paired words from the point of view of modern language are used in "Devonu - lugat - it turk" as separate words. This dictionary is an invariable source of the etymology of Turkic words. The article analyzes some words and phraseological units of the Karakalpak language in a comparative manner with "Devonu - lugat - it turk". The given article deals with semantics of isolated words in the structure of the Karakalpak phraseological units. «Devonu lugat-it turk» by M. Kashkariy is of great importance in determining the historical-periodic description of Karakalpak phraseology and in etymological analysis.

**Keywords:** Dictionary, word meaning, proverbs, phraseology, term, etymology, meaning, dialect, Turkic languages, sound.

Har bir xalqning adabiy tili ogʻzaki nutq asosida paydo boʻladi. Tilning lugʻat tarkibida shu tilda gapiruvchi xalqning, uning tilining tarixiga bogʻliq boy tarixiy ma'lumotlar uzoq saqlanadi. Haqiqatdan ham «лексический состав любого языка это - сокровищница, в которой хранятся богатейшие сведения, относящиеся к истории народа носителя языка, в лексике находит отражение генезис и развитие народа, его жизнь, в развитии общечеловеческой культуры» [2: c.1].

XI asrda yozilgan Mahmud Koshgʻariyning asari turkiy xalqlari, shular bilan birgalikda qoraqalpoq tilining tarixini oʻrganishda ham muhim asar hisoblanadi. "Devonu lugʻat-it-turk" faqatgina shu davr uchun katta voqea boʻlibgina qolmasdan, bugungi tilshunoslik uchun ham ahamiyatli asar.

Mahmud Koshgʻariyning bu asari barcha turkiy xalqlarga juda ham qimmatli boʻlganligi uchun, turkiy tildosh xalqlari undan oʻz ona tillariga mos jihatlarini, belgilarini topa oladi. Bu – xalqlarning oʻtmishdagi tarixidan, urf-odatidan, til faktlaridan ma'lumot beradigan qimmatli asar.

Mahmud Koshgʻariy turkiylarning buyuk til arbobi, turkiy tilning darsligini ishlagan, grammatikasini tuzib, barcha turk olamining til hunarining rivojini kengaytirib, dunyoga tanitgan olim. Turkologiya tarixida u birinchi boʻlib tarixiy qiyosiy usulni qoʻllab, turkiy tillarning tarixiy

dialektologiyasining asosini yaratdi. Unung shu tillarni solishtirib qiyosiy tarzda olib borgan ilmiy usuli butun Sharq tilshunoslariga ilmiy tahliliy usul sifatida alohida bir maktab boʻlib shakllandi.

Turkiy xalqlarning boy tarixi, geografik holati, adabiyoti bilan hunari, etnografik oʻzgachaliklari "Devonu lugʻat-it-turk" asarida haqiqiy tarixiy dalillar bilan keltirilgan. U koʻplab urugʻlarning, qabilalarning til xususiyatlarini tanlab, turkiy tillarning ma'nosini solishtirib tushuntiradi, turmush tarzini, urf-odatini tavsiflaydi, shu davrdagi bir qator yozuvchilarning, alloma va tarixiy shaxslarning ismlari bilan hayoti va ijodiy ma'lumotlarini, turkiy xalqlarning afsona va rivoyatlarini, maqol-matallarini keltiradi. Shu bilan bir qatorda u oʻtgan davrdagi turkiy olamning xaritasini ishlab, unda Barisxan, Balasagʻun, Taraz, Ikki ogʻiz, Qashgʻardan boshlab turk dunyosining oldingi shaharlarini, xalqlarning yashash manzillarni toʻliq koʻrsatib beradi. Bu yerda uni turkiy olamning ilk izohlovchi ensiklopedik asari desak ham toʻgʻri boʻladi.

Mahmud Koshgʻariyning ushbu devoni, oʻzining keltirishicha, "oldin hech kim tuzmagan va hech kimga ma'lum boʻlmagan oʻzgacha bir tartibda" tuzilgan. Ushbu asarda koʻp oʻrinlarda dialektologiyaga tegishli izohlovchi qoidalar, grammatik, leksik, morfologik, semantik belgilar koʻrsatilgan. Asar oʻrganuvchilarga oson boʻlishi uchun oddiy va tushunarli yozilgan. Unda qadimgi turk alifbosi, fonetik yozuv qoidalari, orfoepik va orfografik qoidalar puxta tushuntirilib berilgan. Devonda turkiy soʻzlarning tuzilish tartibi, masalan, soʻz tartibi, fe'lning turlari, soʻzning etimologiyasiga bogʻliq fikrlar bayon etilgan. Muallifning keltirishicha, kitob 8 boʻlimdan, kirish va xulosa qismlaridan iborat.

Har bir boʻlimda atamalar va ism soʻzlar, fe'llar alohida ajratib berilganligi oʻquvchilarga oson oʻzlashtirishiga yordam beradi. Asarda 7500 dan ortiq turkiy soʻzlarning ma'nolari tushuntirilgan. "Devonu lugʻat-it-turk" ham adabiy til ham asosiy turkiy dialektlarni oʻz ichiga olgan, undagi adabiy til va shevalar ma'nolari boʻyicha oʻrtacha adabiy tildagi 10-12 soʻzga, shevadagi bir soʻzga toʻgʻri keladi, ya'ni umumiy adabiy tilga alohida ahamiyat berilgan. Bu holat oʻsha davrda islom olamida turkiy adabiy tilning qanchalik keng tarqalganligini va katta darajaga ega boʻlganligini tasdiqlovchi dalil boʻlib hisoblanadi.

Asarda yuzlab insonlarning ismlari, shahar va qishloq, oʻlkalarning atamalari, daryo, togʻ, yaylov, vodiy, koʻl, soy kabi geografik atamalar, turli urugʻ, qabila, davlat, planeta, yulduzlar, mavsumlar tilga olinadi. Unda ta'riflangan grammatik koʻrsatgichlar, morfemalarning hisobi mingga yaqin.

She'riy satrlar parchalarining ko'plab bo'limi turkiy xalqlarning og'zaki ijodlariga mos to'rtliklardan iborat. Biroq, asarda keltirilgan she'r qatorlarining 150ga yaqini islom davri she'riyatiga xos bo'lgan "bayt" tilidagi parchalar bo'lib, ularni Koshg'ariyning o'zi ham ko'p o'rinlarda "bayt" deb keltirgan. Kitobda 7 ta epik doston, muhabbat mavzusidagi she'rlar, koinotning yaratilishiga bog'liq satrlar, qo'shiqlar, tabiat ko'rinishlarining ta'rifi, madhiyalar, falsafiy fikrlar uchraydi.

Mahmud Koshgʻariy quyidagicha maqsad qoʻyadi: faqat turk tiliga tegishli soʻzlarnigina koʻrib chiqish, shuning uchun ham asarda kiyimni, uy buyumlarini, qishloq chorvachilik mahsulotlarini, qurollarni, musiqaviy asboblarni, urugʻ va yana qabilaviy atamalarni, oziq-ovqat nomlarini, ovchilikni, oʻsimliklarni, kun, oy, yil atamalarini, shaharlarni, kasallik nomlarini, dorilarni atab keladigan soʻzlarni uchratamiz. Bunda 29 ta tur uchraydi.

"Devonu lugʻat-it-turk" asarini tarjima qilish boʻyicha dastlab oʻzbek tilshunoslari ish olib borgan boʻlib, filologiya fanlari nomzodi Solih Mutallibov tarafidan 1960-1967-yillar oraligʻida IV tom boʻlib oʻzbek tilidagi tarjimasi bosilib chiqdi. 1967-yili S.Mutallibov "Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asari" degan mavzuda doktorlik dissertatsiyasini himoya

qildi [7]. Bundan tashqari asar uygʻur, qozoq, nemis, turk tillariga tarjima qilingan. Bu asar hozirgi vaqtda qoraqalpoq tiliga tarjima qilinmoqda.

Turkiy tillar ilmida Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" nomli ushbu asari ustida koʻplab ilmiy ishlar olib borildi, qoraqalpoq tilshunosligida professorlar Sh.Abdinazimov, K.Mambetov, D.Nasirov, akademik X.Xamidov, professor A.Pirniyazova v.b asarlarida turkiy xalqlariga doir yozma yodgorliklarning tili va uning qoraqalpoq tiliga bogʻliqligi toʻgʻrisidagi ma'lumotlar berilgan [1;6;8;9;11;12].

"Devonu lugʻat-it-turk"da 7500 dan ortiq turkiy soʻzlarning ma'nolari izohlangan. Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarida 300 dan ortiq maqol-matallar keltirilgan [10:56].

Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarining leksik xususiyatlarini oʻrganganimizda ularning kelib chiqishi, ma'nolari, ayrim soʻzlarning qoraqalpoq tilida qoʻllanilishi yoki qoʻllanilmasligi, soʻz ma'nolarining torayishi yoki kengayishi haqida koʻplab ma'lumotlar olish mumkin. Professor D.S.Nosirov qoraqalpoq tilining dialektlariga munosabati boʻyicha toʻliq lingvistik tahlil qilib, fonetik, morfologik, leksik-semantik yoʻnalishdagi bir xillik va oʻzgachaliklarni ta'kidlab oʻtadi [9:160-173].

"Devonu lugʻat-it-turk"dagi ayrim soʻzlarning qoraqalpoq tilidagi soʻzlarga leksik-semantik munosabati toʻgʻrisida gapirganimizda asosiy quyidagi toʻrtta guruhni keltirishmiz mumkin:

1). Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarida va hozirgi qoraqalpoq tilida shakliy va ma'noviy jihatdan mos keladigan soʻzlar:

Qız-qız (1,315), til-til (1,323), men-men (1,327), qımız-qımız, jılqı súti (1.346), qulaq-qulaq (1,364), keklik-keklik (1,444), arqar-arqar, urgʻashı taw eshkisi (1,139), tili-tili (3,147), siz -kattalarga hurmat uchun *sen* soʻzining oʻrniga qoʻllaniladi (3,136), soʻz-sóz (3,136).

- 2) Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarida ham hozirgi qoraqalpoq tilida bor, biroq tovush jihatidan oʻzgarishga uchragan soʻzlar: sumurgan-semirgan (1,477), terakliktereklik (1,466), tumshuq tumsıq qus tumsığı (1,435), batman-batpan (1,415), quzgʻun- quzgʻun (1,412), tilak-tilek (1,390).
- 3) Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarida ham hozirgi qoraqalpoq tilida ham shakli va tuzilishi birdek, lekin ma'nolari oʻzgarishga uchragan soʻzlar: *matigʻ- tarı, dan, tuqım.* Bu soʻz donli ekinlarning hammasiga umumiy turda qoʻllaniladi. (1:354). *Jigit jigit*, har narsaning yoshi. Hozirgi qoraqalpoq tilida yosh erkak kishi *yigit* deb ataladi. Oldingi vaqtlari hamma narsalarning yosh, pishmagan turiga aytilgan.

Jilqi – *jılqı* toʻrt oyoqli hayvonlarga berilgan nom. Hozirgi qoraqalpoq tilida faqat toʻrt turli molning bir turini *yilqi-jilqi* deb ataydilar.

Ań – qush nomi, unung yogʻidan dori sifatida foydalaniladi. Ań – hozirgi qoraqalpoq tilida barcha ovlanadigan qush va hayvonlarga nisbatan qoʻllaniladi.

4) Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarida ham hozirgi qoraqalpoq tilining shevalarida uchraydigan soʻzlar: idim – kese, qadaq (1,92), ajaq-idish, kesa (1,112), ajaq – ayaq, azaq deb ham aytiladi (1,112), qoraqalpoq tilidagi juft soʻzlarning tarkibida idish-ayaq tarzida qoʻllaniladi, aba – ana (1,115), almila –alma (1,156), ellik-eliw, elli (1,160).

Professor D.Nosirov yana beshinchi turni ham taklif qiladi: "Devonu lugʻat-it-turk"da alohida ma'noga ega soʻzlar qoraqalpoq tilining shevalarida faqat soʻz birikmalarining tarkibida uchraydi [9:172].

Bu guruhga kiradi: alp – asarda yolgʻiz soʻz shaklida qoʻllaniladi, qoraqalpoq tilida esa – alp anadan tuwadı – maqolining tarkibida keladi; aran – asarda qora ma'nosida kelsa, qoraqalpoq tilida awzin aranday ashiw – frazeologizmning tarkibida keladi.

Qoraqalpoq tilining leksikasi, uning ajralmas va boshqacha bir boʻlagi boʻlgan frazeologizmlar tilning paydo boʻlgan davridan hozirgi vaqtga qadar rivojlanishi haqida maʻlumot beradi. Frazeologizmlar semantik jihatdan ham, emotsional-ekspressiv oʻtkirligi jihatdan ham tilning qaymogʻi, magʻizi sifatida tanilishi bilan bir qatorda har qanday milliy tilning oʻzgacha leksik-semantik boyligi boʻlib hisoblanadi. Tilning lugʻat tarkibidagi frazeologizmlarning oʻrni va ahamiyatini koʻzda tutib V.G.Belinskiy shunday degan edi: Tilning, xalqning koʻrinishi, uning haqiqiy oʻzgacha bir boyligini, qaymogʻini umuman xalq tomonidan asrlar davomida paydo etgan va qoʻllanilib kelgan idiomalar tashkil etadi [3:260].

Turkiy tillar, uning ichida qoraqalpoq tili ham frazeologizmlarga boy. Erta davrlardan boshlab xalq tilida qoʻllanilib kelayotgan frazeologizmlarning oʻziga xos ekspressivlik boʻyoqlari, chuqur maʻnoligi va taʻsirchanligi bilan aytmoqchi boʻlgan fikrga funksional jihatdan aniqlik va oʻzgacha bir tus beradi. Frazeologizmlar tarkibidagi soʻzlar bir necha asrlarning guvohi boʻlib, hozirga qadar yetib kelgan. Hattoki, ayrim soʻzlarning maʻnolarini faqat etimologik tahlil yordamidagina aniqlash mumkin.

Frazeologizmlar tilning soʻz tarkibi, uning rivojlanish yoʻli haqida keng maʻlumot beradi. XI asrda yozilgan M.Koshgʻariyning «Devonu lugʻat-it-turk» asarida keltirilgan maqollar hozirgi qoraqalpoq tilida oʻzgarishsiz shu maʻnoda qoʻllaniladi:

Jaln`us qaz ötmäs.

Jalg'ız tuyaqtıń shańı shıqpas. /III t., 394-b./

Artuq azaq kiki ä ihiji.

Kórpeńe garap ayag soz. /II t., 158-b./

Ayrim soʻzlarning ma'nosi hozirga kelib butkul oʻzgargan. Misol:

As(osh) - so'zi. 1) ovqat, osh ichish; 2) diniy sadaqa (8:105-b.)

M.Koshgʻariy lugʻatida bu soʻz yirtqich hayvonlarga tekkan goʻsht boʻlagi, uloqcha maʻnosida qoʻllanilgan. Bu soʻzning ma'nosi «iyt ası qara bılamıq» (it oshi qora bulamiq) degan qoraqalpoq maqolida XI asrdagi maʻnosi bilan oʻxshash.

Frazeologizmlar tarkibidagi ayrim soʻz maʻnolari hozirgi qoraqalpoq tilida semantikasi oʻzgargan holda qoʻllaniladi. Ularning semantikasida yuz bergan oʻzgarishlarni anglashga, soʻzlarning etimologiyasini aniqlashga M.Koshgʻariy lugʻati yordam beradi. Lugʻatda naqlmaqollar tarkibidagi frazeologizmlar hozirgi qoraqalpoq tilida oʻzgarishsiz shu holida qoʻllaniladi:

Joldasıńdı húrmet qıl,

Ózgelerge *kóz tikpe. /III* t., 18-b./

*Kóz tigiw (koʻz tikmoq)* – koʻzini uzmasdan qaramoq, boshqaga nazar solmoq. Bundagi maʻnosi - oʻzga, birovlarga ixlos qoʻyish. Mazkur frazeologizm hozirgi qoraqalpoq tilida shu maʻnoda oʻzgarishsiz qoʻllaniladi.

Ol kishi ol joldan azitgan.

Bul adam kisini joldan azdıradı. /I t., 170-b./

(Bu odam kishini yoʻldan ozgʻirdi)

Joldan azdırıw (yo'ldan ozdirish) – azgırıw (ozg'irish) shaklida ham qo'llaniladi. Yani to'g'ri yo'ldan chiqarish, noto'g'ri yo'lga boshlash ma'nosini anglatadi.

Samal taw shoqqısına tiyedi, qıyınshılıq adamnıń basına túsedi. /III t., 372-b./ (Shamol togʻ choʻqqisiga tegadi, qiyinchilik odam boshiga tushadi).

Basına qıyınshılıq túsiw - basına is túsiw shaklida ham qo'llaniladi.

Erdamsizdän qut chertiliä.

Óneri hám ádebi bolmagʻan adamnan baxıt hám dáwlet ketedi. /II t.,266-b./

(Hunari va odobi boʻlmagan odamdan baxt va davlat ketadi).

Dáwleti ketiw (davlati ketmoq) – dáwleti qaytıw (davlati qaytmoq) shaklida ham uchraydi.

Frazeologizmlar M.Koshgʻariy asaridagi sheʻrlarda ham uchraydi. Misoli:

Teńut xani jubiladi,

Ölijn birlä törlijädi,

Qazashlari tabaladi,

Ölÿm körÿp jÿzi agʻdï.

Tangut xanı hiyle qıldı,

Joldasları bunı bildi,

Oniń moynin qılısh tildi,

Ájel sezip, reńi óshti /III t., 340-b./

Bu yerdagi *reńi óshti* (rangi oʻchdi) – frazeologizmi hozirgi qoraqalpoq tilida - *túsi ózgeriw* (tusi oʻzgarmoq), óli shıray eniw (oʻlik tusiga kirmoq) – shakllarida ham qoʻllaniladi. Maʻnolari yaqin, tur-tusi oʻzgarmoq, oʻchmoq maʻnosini anglatadi.

Quruq qashuq agʻizqa jaramas,

Quruq söz quloqqa jaqishmas.

Quri qasiq awizgʻa jaqpas,

Quri sóz qulaqqa jaqpas. /I t.,364-b./

Qulaqqa jaqpaw (quloqqa yoqmaslik) — qulaqqa jagʻiw (quloqqa yoqmoq) boʻlishli va boʻlishsiz shakllarda qoʻllaniladi, unamaw (yoqmaslik) maʻnosini bildiradi.

Qoraqalpoq tilidagi maqol-matallarning, frazeologizmlarning, juft soʻzlarning tarkibida uchraydigan ayrim soʻzlar hozirgi til nazaridan qaraganda tushunarsizdek boʻlib koʻringani bilan, M.Koshgʻariyning asarida ma'noli soʻzlar ekanligini koʻrish mumkin. Shuningdek, asar ayrim soʻzlarning etimologiyasini aniqlashda ham yordam beradi. Masalan, qoraqalpoq tilida *«Palapan basına, turımtay tusına»* degan frazeologizm bor. Uning tarkibidagi *«turımtay»* soʻzi hozirgi til nuqtayi nazaridan tushunarsiz. Ammo, M.Koshgʻariyning lugʻatida *«turımtay»* soʻziga *«yirtqich qushlardan birining nomi»* (III t. 261-b.) deb izoh beriladi. Demak, oʻsha davrda *«turımtay»* soʻzi qushning nomini bildirgan [1:126-b.]. Bu soʻz hozirgacha qoʻllanilib kelayotgan frazeologizmning tarkibida saqlanib qolgan.

Qoraqalpoq tilidagi frazeologizmlar til tarixi, soʻz maʻnolari, ularning rivojlanish xususiyatlari haqida maʻlumot beradigan birdan-bir darak boʻlib hisoblanadi. Shunday qilib, ularning maʻnolarini, tarixiy-davriy tavsifini aniqlashda Mahmud Koshgʻariyning «Devonu lugʻat-it turk» nomli asarining ahamiyati katta.

Turkiy xalqlarning yozma yodgorliklari, buyuk mutafakkirlarning meroslarini lingvistik tahlil qilish til tarixini, frazeologizmlarni, soʻz maʻnolarini oʻrganish – kelajakda oʻz yechimini kutib turgan masalalardan.

Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asari XI asrda yozilishiga qaramasdan undagi soʻzlarning koʻpchiligi hozirgi qoraqalpoq tiliga yaqinligi koʻrinib turadi. Tarixni toʻliq oʻrganmay turib tilning rivojlanish yoʻlini belgilash mumkin emas. Shuning uchun turkiy xalqlarning merosiy qoʻlyozma asarlaridan biri boʻlgan Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asarining leksikasi hozirgi qoraqalpoq tilining leksikasi bilan solishtirib koʻrilib chiqildi.

Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻat-it-turk" asari — qadimgi davrdagi turk dialekti, uning oʻzgachaliklari bilan fonetik va yana morfologik tuzilishlari haqida ma'lumot beradigan yagona yodgorlik. Oʻrta Osiyoning, Sharqiy Turkistonning, Povoljienning, Priuraliening turkiy xalqlari bilan turli ogʻzaki ijodiy asarlari bor. Arab tilshunosligining qoidalari bilan yozilgan Mahmud Koshgʻariyning asari, tilshunoslar, folklor-adabiyotshunoslar uchun bugungi kunda ham oʻz ahamiyatini yoʻqotmagan.

# Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Абдиназимов Ш. Махмуд Қашғарийдиң «Девону луғат-ит түрк» мийнети ҳәм қарақалпақ тилиндеги айырым нақыл-мақаллар // Өзбекстан Республикасы ИА Қарақалпақстан бөлиминиң Хабаршысы. Нөкис, 2006, №4.
- 2. Баскаков Н.А. Каракалпакский язык. IV, Лексика. Нукус, 1996.
- 3. Белинский В.Г. Полное собрание сочинений. М-Л., 1980
- 4. Махмуд Кашғарий «Девану луғат-ит-турк». Тошкент, т. І 1960, т. ІІ 1961, т. ІІ 1963, т. ІV 1967.
- 5. Махмұт Қашқари Түрік сөздігі. Үш томдық. Алматы «ХАНТ» баспасы, 1997-1998.
- 6. Мәмбетов К. Ерте дәўирдеги қарақалпақ әдебияты. Нөкис, 1992.
- 7. Муталлибов С. М. Кашгарский «Девану луғат-ит турк» АДД. Ташкент, 1967.
- 8. Насыров Д. Основные особенности диалектов каракалпакского языка и их отношения к «Девану-луғат-ит турк» М.Кашгари. // Вестник КК ФАН сыпатында // ӨзИАҚҚ филиалының Хабаршысы, №1,2, 2004.
- 9. Насыров Д. Становление каракалпакского общенародкого разговорного языка и его диалектная система. Нукус-Казань: Каракалпакстан, 1976. 398 С.
- 10. Нурмаханов А. Нақыл-мақаллар фразеологизмлердиң ажыралмас бөлеги сыпатында. ӨзИАҚҚ филиалының Хабаршысы, №1,2, 2004.
- 11. Пирниязова А.К. Қорақалпоқ тили фразеологизмларининг тарихий-даврий тавсифини аниқлашда Махмуд Қошғарийнинг лингвистик мероси аҳамияти. «Махмуд Замахшарий, Махмуд Қошғарий ва Алишер Навоийнинг лингвистик мероси ҳамда унинг туркий тилларни ўрганишдаги ўрни» халқаро илмий конференция материаллари. Самарқанд, 2018. 207-210 б.

### FITRAT "DEVONU LUG'ATIT TURK" TADQIQOTCHISI

# JUMANAZAROV Umurzoq Abdurazzoqovich

Jizzax davlat pedagogika universiteti professori, filologiya fanlari doktori.

E-mail: guljahon1980@mail.ru

Anotatsiya: Fitrat oʻzbek folklorshunosligida va adabiyotshunosligi tarixida birinchilardan boʻlib, eramizning V–VI asrlari turkiy xalqlar adabiyoti, xususan, folklori namunalarini mavjud manbalar asosida tiklash va shu orqali qadimgi turkiy xalqlar adabiyotining eng qadimiy namunalari haqida muayyan tasavvurlar tugʻdirishga harakat qildi. Uning «Eng eski turk adabiyoti namunalari» asarida berilgan adabiy-badiiy materiallar fikrimizning tasdigʻi boʻla oladi.

Ushbu maqolada "Devonu lugʻatit turk" asarining Fitrat tomonidan tadqiq qilinganligi xususida yoritiladi.

**Tayanch soʻzlar:** Fitrat, "Devonu lugʻatit turk", tadqiqot, tadqiqotchi, adabiyot, folklor, toʻrtlik, turkiy til, namuna, xalq ogʻzaki ijodi, asar.

# ФИТРАТ – ИССЛЕДОВАТЕЛЬ "ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК"

**Аннотация:** Фитрат был одним из первых в истории узбекского фольклора и литературоведения попытался на основе имеющихся источников восстановить образцы литературы тюркских народов V-VI веков нашей эры, в частности фольклора, и тем самым создать определенные представления о древнейших образцах литературы древних тюркских народов. Подтверждением могут служить литературно-художественные материалы, приведенные в его работе «Образцы древнейшей тюркской литературы».

В данной статье речь идёт об исследовании Фитратом «Девону луготит турк».

**Ключевые слова:** Фитрат, «Девону луготит турк», исследование, исследователь, литература, фольклор, четверостишие, тюркский язык, образец, фольклор, произведение.

# FITRAT, A RESEARCHER OF "DEVONU LUGATIT TURK"

**Annotation:** Fitrat was one of the pioneers in Uzbek folklore and literary studies; he tried to restore the examples of the literature of the Turkic peoples of the 5th-6th centuries AD, in particular, folklore, based on the available sources, and thereby create specific ideas about the oldest examples of the literature of the ancient Turkic peoples. The literary and artistic materials in his work "Examples of the Oldest Turkish Literature" can confirm our opinion.

This article covers the research of "Devonu Lugatit Turk" by Fitrat.

**Key words:** Fitrat, "Devonu Lugatit Turk", research, researcher, literature, folklore, quartet, Turkish language, example, folklore, work.

**Kirish.** Fitrat arab istilosiga qadar boʻlgan turk adabiyoti namunalarini tiklashda Mahmud Qoshgʻariyning «Devonu lugʻatit turk» asaridagi toʻrtliklarni vazn, qofiya va mavzu nuqtai nazaridan bir—biriga ulab, muayyan izchil syujetga ega boʻlgan epik asarlar ekanligini kashf etadi. Bunday natijaga u professor Koʻpruluzoda izidan borib erishadi. Koʻpruluzodaning ana shunday yoʻl bilan «Devon»da keltirilgan toʻrtliklar asosida toʻrtta marsiyani tiklaganligini ilmiy

jamoatchilik yaxshi biladi. Bular: «Alp Artunga marsiyasi», Yaboqu qabilasi bilan boʻlgan bir voqeaga bogʻliq marsiya, adresati noma'lum boʻlgan bir marsiya, Tanqut amiriga oid bir marsiyadan iborat. Fitrat «Devon»dagi she'riy namunalarni vazn, qofiya va mavzu jihatidan muayyan tartibda birlashtirib, ikkita marsiya va bir qancha epik asarlarni tiklaydi.

Bu asarlardagi aksariyat soʻzlarning turkiy tilga oidligi, arabcha soʻzlarning ozligiga asoslanib, Fitrat tizmalarni eramizning VI–VII asrlarida yaratilgan, - degan xulosaga keladi, u bu haqda shunday yozadi: «Shu kitobning birinchi qismidagi sakkizinchi asar (uygʻurlar bilan urush)ning musulmon turklarining urushlari tasvir qilgʻonini Mahmud Qoshgʻariy xabar beradir. Yana shu birinchi qismidagi beshinchi asarda «ivriq» soʻzi borkim, u arabcha «ibriq» demakdir. Yana shul birinchi qismdogʻi birinchi asarda (Alp Artunga marsiyasida) za'faron ma'nosida arabcha «koʻrkum» soʻzi bordir. Mana bular mazkur asarlarning turk, arablarning birinchi uchrash zamonlarigʻa oid boʻlgʻonin koʻrsatadir. Demak, u asarlarning har holda milodiy 6–7 nchi mulchar (asr)ning adabiy emishlari ekaniga hukm etmak mumkindir».

Fitratning bu xulosasi biz uchun bir necha jihatdan qimmatli. Birinchidan, «Devonu lugʻatit turk», garchi XI asrda yaratilgan boʻlsa-da, biroq u yoki bu soʻzni izohlash maqsadida jalb etilgan misollar, ayniqsa, she'riy parchalar VI–VII asrlarda yaratilgan turkiy xalqlar ogʻzaki ijodidan olingan. Demak, bevosita mana shu misollar asosida arablar istilosidan oldingi turkiy xalqlar ogʻzaki ijodi asarlarining janr mansubiyati, muayyan janrlarning tasvir prinsiplari, ularning uslubiy xossalari haqida ba'zi bir xulosalarga kelish mumkin. Ikkinchidan, Fitrat «Devon»dagi she'riy toʻrtliklarni vazn, qofiya va mavzu asosida birlashtirar ekan, yuzaga kelgan asarlar xalq ijodiga taalluqli ekanligini his qilgan holda 20-yillar adabiyotshunosligi talab va ehtiyojlaridan kelib chiqib, ularni «Eng eski turk adabiyoti namunalari», - deb nom qoʻya qoladi va chop ettiradi. Biz uchun Fitratning oʻzi tiklagan asarlarga ogʻzaki yoki yozma adabiyot namunalari sifatida qarash emas, balki u birlashtirgan toʻrtliklar qachonlardir yaxlit holda boʻlgan asarlarning parchalari ekanligini tasdiqlashi ahamiyatli. Ularning ogʻzaki ijodga, eng avvalo, tarixiy dostonlarga yoki xalq tarixiy qoʻshiqlariga taalluqli ekanligini esa asarlarning mavzui, poetik xususiyatlarini tahlil qilish orqali aniqlash mumkin.

Xullas, Fitrat tomonidan tiklangan «Bir urush maydoni haqida», «Ovdan urushgʻa», «Tangʻut begining urushi», «Uygʻurlar bilan urush», «Uch urush» kabi asarlarga biz turkiy xalqlar qadimgi folklorining qoldiqlari va ayni paytda tarixiy-qahramonlik qoʻshiqlarining ajoyib namunalari sifatida qarab, biz quyida ularning ayrimlaridagi turkiy xalqlar tarixiy folkloriga xos uslubiy jihatlarni yoritishga harakat qilamiz.

Asosiy qism. «Bir urush maydoni haqida». Mazkur asarga oid toʻrtliklardan oʻn beshtasini Fitrat epik asar mantigʻiga mos keladigan bir tarzda birlashtirgan. Birinchi toʻrtlikning mazmunidan, unda qayd etilgan qabila nomlaridan kelib chiqilsa, bu asar tarixan mavjud boʻlgan Oʻgʻush qabilasining tashqi dushmandan oʻzini himoya qilish maqsadida olib borgan jangu jadallarini aks ettirganligini anglab olish mumkin:

Kuchi tangi toʻqishti, Oʻgʻush qunum oʻqushti. Charik tobo yoqishti, Bizga kelib uch oʻtor.

Ma'lum bo'ladiki, kuch-qudrati teng qabilalar bir-birlarini bo'ysundirib, kuchsizlarini o'zlariga tobe qilish uchun urushadilar. Mana shunday teng kuchga ega bo'lgan qabilalardan biri bir kuni O'g'ush qabilasi ustiga qo'shin tortadi. Shunda o'zini mudofaa qilish maqsadida O'g'ush

qabilasi barcha aymoqlariga xabar berib tezgina qoʻshin toʻplaydi. Oʻch olmoq uchun kelgan qabila lashkari esa tobora yaqinlashib qoladi:

Tirgʻoqlanib sakratti, Arin, otin yugurtti. Bizni qomugʻangitti, Ondogʻsuga kim yatar?

Mazmuni: dushman qoʻshini shiddat bilan otini choptirib, botirlarini yayov, otli holda olgʻa yugurtiradi. Biz (Oʻgʻushlar) ularning hollarin koʻrgach, bunday qoʻshinga kim teng kela oladi, deb hayron qoldik.

Darhaqiqat, dushman lashkarlarining shiddat bilan bostirib kelishi, gʻayratiga sabri chidamagan bahodirlarning otli va yayov holda dushmanga qarshi tashlanishi, dushman lashkarlarining koʻpligi hamda kuchsizligidan hayron qolish kabi tasvir xalq ogʻzaki ijodi uchun juda ham mos keladi. Chunki son-sanoqsiz dushman lashkarlarini tor-mor etgan Rustam, Goʻroʻgʻli, Avaz, Hasan, Ravshan kabi xalq epik bahodirlarining har qanday jang oldidan biroz ikkilanib, xavfsirab turish holatlari yuqoridagi toʻrtlikda bayon etilgan tasvirga juda yaqin va hamohangdir.

Mang bila kenkashdi (kengashdi), Bilki manko (mongo) tengashdi (tenglashdi) Aran bila sunkashdi (sungashdi) Olplar boshin ul yuvor.

Mazmuni: u men bilan kengashib, urush toʻgʻrisida oʻz bilimlarini mening bilganlarim bilan tenglashtirdi. Erlar bilan nayzabozlik qilib, botirlarning boshlarini yumalatmoqdadir.

Mazkur toʻrtlikda ikki xil holat, vaziyat bayon etilgan. Birinchisi - u (qabila boshligʻi) jang oldidan oʻz bahodirlari bilan urushni olib borish haqida kengashib olishganliklari haqida ma'lumot berganligidan iborat. Bu narsa xalq ogʻzaki ijodi uchun ham tipologik hol boʻlib, bostirib kelayotgan yovga qarshi chiqish uchun qabila boshliqlari, lashkarboshilar kengashib oladilarki, mana shu dalilning oʻzi qadimgi folklor namunalari bevosita real voqelik dalillariga asoslanganligini tasdiqlaydi.

Ikkinchisi - toʻrtliklarning keyingi ikki misrasida uzoq oʻtmishda koʻp xalqlarda mavjud boʻlgan qadimgi bir an'ananing tasviridan iborat. Bu an'anaga koʻra, ikki tomonda tizilib turgan qoʻshin toʻgʻridan toʻgʻri jangga tashlanmay, avval ularning nomdor botirlari oʻzaro kuch sinashadilar, qaysi tomonning botiri magʻlub boʻlsa, oʻsha tomonning lashkari mavh etilgan hisoblanadi. Mana shu narsaga boʻysunmagan taqdirdagina lashkarlar jangga tashlanadilar. Toʻrtlikning keyingi ikki misrasida ikki tomon botirlarining oʻzaro kuch sinash janglari bayon etilganga oʻxshaydi. Bu fikrimizni esa navbatdagi toʻrtlik tasdiqlaydi:

Aran origʻ urnashur Uchin, kakin irtashur Soqol tutib tortishur Koʻksi oro oʻt tutor.

Mazmuni: botirlar butun gʻazablanadilar, gina (dushmanlik) ham oʻchlarini istab maydonga kirdilar. Bir-birovining soqollarin tutdilar, tortdilar. Yuraklarida olovlar tutashgʻon edi.

Demak, ikki lashkar tomonlaridan maydonga tushgan botirlarning gʻazab va nafrat bilan bir-birlariga tashlanishi yuqoridagi toʻrtlikning asosiy mazmunini tashkil etadi. Soʻnggi toʻrtlikda ham mana shu jangning kechish jarayoni tasvirlanadi:

Olplar origʻ olqashur Kuch bir qilib orqashur Bir-bir uza olqoshur Azgarlaazib oʻq otor.

Mazmuni: botirlar bir-birlarini butunlay yoʻq etadilar, kuchlarini birlashtirmoq uchun bir-birlariga orqa tayanadilar. «Hay barakalla» deb bir-birlarini alqaydilar, hech oʻylamasdan oʻq otishadilar.

Koʻrinib turibdiki, maydonga tushgan botirlar bir-birlari bilan basma-bas kelib jang qilmoqdalar. Taraflar charchab qolganlarida sheriklariga tayanib kuch yigʻib oladilar, soʻngra kamon otish jangiga oʻtadilar va bir-birlariga ayamay oʻq ota boshlaydilar. Tasvir oʻz xarakteri bilan Oʻgʻush qabilasining oʻzini himoya qilish uchun olib borgan tarixiy janglarning real ifodasidir.

Oʻpkam kalib oʻgʻrodim Orslonloyu koʻkradim Olplar boshin toʻgʻrodim Amdi mani kim tutor?

Mazmuni: mening ham gʻazabim keldi, maydonga yuzlandim, arslonlar kabi na'ra tortdim, botirlarning boshlarini toʻgʻradim, emdi meni kim toʻxtata olur, «kim saqlay olur», -deb qichqirdim.

Toʻrtlikda gʻazabga kelgan bahodirning maydonga tushishi va dushmanlarga arslonday tashlanib, oʻz qabilasining himoyasi uchun bir oʻch olish epizodi tasvirlangan. Bayon bevosita bahodir jangchi tilidan monolog nutq shaklida olib borilganki, nutqning bu shakli turkiy xalqlar folklori uchun juda ham xarakterlidir:

To 'qush ichra urushtim Ulugʻ birla qorishtim To 'quz otin yorishtim Oydom amdi ol «oʻtar!».

Mazmuni: jang maydonida urusha-urusha yovning ulugʻiga roʻbaroʻboʻldim. Qoshqa otni chopib borayotgan oti ketida «payga» qoʻygʻon kabi choptirdim-da, «oʻtar botir!» Mana ol emdi», -dedim.

Olp aranni oʻzurdim Boʻynin oning qozurdim Oltun, kumush yuzurdim Susi, qalin kim oʻtar?

Mazmuni: yovning botir erlarini bir-birlaridan ajratib tarqatdim, uning (yov kattasining) boʻynini tovladim, oltin-kumushlarini yuklab tashidim, qoʻshini koʻp boʻlmoq bilan har kim urushda yenga olmaydi.

Mazkur toʻrtlikda bevosita qahramonning jangda koʻrsatgan xatti-harakatlari, jasorati xalq eposi ruhida bayon etilgan.

Boshi oning oyiqti Qoni yuzub turuqti Boligʻ boʻlub togʻiqti Amdi oni kim yatar.

Mazmuni: uning boshining yarasi yomonlashdi, yarasi qon yigʻib qabarib turdi, ul yaralangʻach toqqa qochib ketdi, emdi uni quvib borib qoʻlgʻa tushurmak qiyindir.

Toʻrtlikda jangda yaralangan bahodirning dushman qoʻliga tushmaslik uchun toqqa chiqib ketishi tasvirlangan. Bu epik motiv oʻzbek xalq eposida juda koʻp uchraydi. Masalan, Islom shoirdan yozib olingan «Orzigul» dostonida dushman bilan jang qilib yaralangan Suvonning toqqa chiqib ketishi, «Goʻroʻgʻli» turkumiga oid koʻplab dostonlarda Avazxonning yaralanib toqqa chiqib ketishi motivlari fikrimizning dalilidir. Epik motivning mumtoz oʻzbek xalq eposidagi motivlar bilan uygʻunligi Fitrat keltirgan bu toʻrtliklar qadimgi turkiy xalqlar tarixiy eposining qoldiqlaridan yoki tarixiy-qahramonlik qoʻshiqlarining ajoyib namunalaridan iboratligini yana bir karra tasdiqlaydi. Quyidagi toʻrtlikda esa dushman qoʻshinlarining shiddat bilan bostirib kelishi, alplarning zarbalariga bardosh bera olmay sharmandalarcha qochib ketishlari bayon etiladi:

Su keladi er yobo, Qiror qirigʻ ot tabo, Qochti ankor «olp Oy» Uvut boʻlub ul yoshar.

Mazmuni: Qoʻshin yer yuzini tutib keladi, otlar qirni tepa-tepa qirib keladilar. «Alp Oy» bu qoʻshindan qochdi. U endi sharmandalik bilan yashaydi.

Ma'lumki, xalq tarixiy folklori namunalarida urugʻ, qabila yoki el ozodligi yoʻlida jonfido qiladigan bahodirlar ulugʻlanib, qoʻrqoq va xiyonatkorlar nafrat bilan tilga olinadi. Yuqoridagi toʻrtlikda chigirtkaday yer yuzini tutib kelayotgan dushman qoʻshinidan qoʻrqib qochgan Olp Oy ismli bahodir haqida soʻz yuritilgan. Toʻrtlik mazmunidan ma'lum boʻlishicha, Olp Oy mana shu qochoqlikdan keyin sharmandalik bilan yashashga mahkum. Demak, toʻrtlik mazmun, tasvir ruhi bilan xalq eposining an'analariga mos keladi.

Alp Oy qochoqlikka yuz burgach, qabila boshligʻining ipak chodiri tikilib, barcha qoʻshinlar bilan bostirib kelayotgan dushmanni daf etishga qat'iy ahd qiladilar. Navbatdagi toʻrtlikda ana shular haqida soʻz yuritilgan:

Qurvi juvaj quruldi, Tugʻum tikib uruldi. Susi otin uruldi, Qontuq qochoq ul tutor.

Mazmuni: mening keng ipak chodirim qurildi, toʻgʻom tikilib, dovullar urila boshladi. Yovning qoʻshinini otlari bilan oʻray boshladilar. Endi uning oʻzi qochmoq bila qutila olmaydi.

Qabila tugʻi-bayrogʻi eng muqaddas hisoblangan. Binobarin, koʻpgina oʻzbek xalq dostonlarida bostirib kelayotgan dushman ham, oʻzini mudofaa etayotgan tomon ham tugʻ koʻtarib jangga kiradilar. Dushman tugʻini yerga qorish, yoʻq qilish uning butunlay tor-mor boʻlganligini anglatadi. Ammo biror tomon qattiq turib oʻzini himoya qilmoqchi boʻlsa, uning podshosi yoki sarkardasi chodir tikib, tugʻ oʻrnatib oʻtirsa, shu tomonning endi chekinishga yoki qochishga haqqi yoʻqoladi. Yuqoridagi toʻrtlikdan ma'lum boʻlishicha, eng ishongan alplari qochishga yuz tutgan qabila boshligʻi oʻzining ipak chodirini tikib, tugʻini baland qilib oʻrnatib, oʻzini himoya qilishga bel bogʻlaydi. Qabila boshligʻining bunday qat'iy qarorini bilgan bahodirlari oʻzlarining otliq qoʻshinlari bilan dushmanning atrofini oʻray boshlaydilar. Qamalda qolish xavfini sezgan dushman lashkarlari asta—sekin qochishga yuz tuta boshlaydi. Koʻrinib turibdiki, ovdan endigina qaytgan Oʻgʻush qabilasi nogahon bostirib kelgan dushman zarbidan dastlab gangib qoladi. Bir qancha nomdor alplar yarador boʻlib, toqqa chiqib ketadilar va jon saqlab qoladilar, nomdor Olp Oy esa zarbaga dosh bera olmay qochishga yuz tutadi. Vaziyatning bunday keskinlashganidan gʻazablangan qabila oqsoqoli oʻz oʻtovini tikib, tugʻini baland koʻtarib, dushmanni daf etishga va shu bilan qabila sarhadlarini bosqinchilardan tozalashga ahd qiladi. Shu bois otliq qoʻshinlar

dushmanni qamrab olib qirgʻin qilmoqchi boʻladilar. Ammo dushman oʻz gʻanimlarining maqsadini toʻgʻri anglab, vaziyatning murakkabligini hisobga olib orqaga chekinadi. Demak, koʻrinib turibdiki, Fitrat tomonidan «Devon»ning uch jildligidan terib olingan va ma'lum mantiqiy izchillik bilan tortib berilgan bu parchalar qachonlardir kuylanib yurgan qabila eposining saqlanib qolgan parchalaridan yoki tarixiy-qahramonlik qoʻshiqlarining ajoyib namunalaridan boshqa narsa emas. Endi navbatdagi toʻrtlikka oʻtamiz:

Qaldi baru oʻrturu, Bardi alin ortiru. Munda qolib oʻlturu Buki boʻlib un butar.

Mazmuni: qabul qilib bizning tomonga keldi, elini, yurtini, orttirib bizga berdi, oʻzini oldimizda oʻltirib qolibdirlar-da, bukri boʻlib turadir, tovushi chiqmaydir.

Dushman ortga chekinish bilan qutila olmasligini anglab, bosh egib kelib taslim boʻla boshlaydi. Taslim boʻlgan kishining esa qaddi bukilgan, ovozi siniq boʻladi. Toʻrtlik mazmunidan ma'lum boʻladiki, Oʻgʻush qabilasi oʻzining mardligi, jasorati tufayli qarshisida turgan dushmanni taslim boʻlishga majbur qilgan:

...Manga ilindi, Amgak karu ulandi. Qilmishinga ilandi, Tutgʻun boʻlub ul qotor.

Mazmuni: koʻp emgaklar, mehnatlar koʻrib bezgandan keyin qilmishlariga pushaymon boʻlib ... menga ilindi, qoʻlga tushdi. Tutqun boʻlgandan keyin qattiqlik koʻrsatib turadi.

Ushbu toʻrtlik oldingi toʻrtlikning mazmunini tinglovchi, kuchaytiruvchi mazmunga ega boʻlib, dushmanning avval katta kuch sarflab, jang qilib Oʻgʻush qabilasini bosib olishga uringanligi, ammo buning uddasidan chiqa olmay taslim boʻlganligini bayon etishi bilan xarakterli. Demak, dushmanning taslim boʻlishini bayon etuvchi parchalar ham anchagina boʻlib, tasvirning batafsilligi, davomiyligi ham xalq tarixiy folklori talablariga mos keladi. Quyidagi toʻrtlikda esa Oʻgʻush qabilasini bosib olgandan keyin dushmanning rejalari qanday boʻlganligini bayon etishga bagʻishlangan:

Ishi ong ortoshib, Oʻgʻroq bila urtoshib. Boʻynin olib qozrishib, Tutgʻun olib ul sotar.

Mazmuni: Uning ishlari endi buzilishdi. Yoʻqsa, ul Oʻgʻroq qabilasi bilan urush ochib, bir-birlarining yurtlarin yondiradilar. Ularning boʻyinlarin tovlagʻon, ulardan tutqun qilib olgʻonlarini qul qilib sotar edi.

Koʻrinib turibdiki, toʻrtliklar – adabiy parchalar bosqinchi bir qabilaning urush rejalarini bir boshidan bayon qilmoqda. Agar u Oʻgʻushlarni jangda yengsa, keyin Oʻgʻroq qabilasiga hujum qilib, uning yerlarini bosib olib, odamlarini qul qilib sotishni moʻljallagan. Biroq bosqinchi bu qabilaning yovuz rejalari amalga oshmay qoladi. Chunki endigina ovdan qaytgan Oʻgʻush qabilasi tez fursatda oʻzini oʻnglab olib, dushmanga zarba beradi va uning barcha rejalarini buzib tashlaydi. Natijada, Oʻgʻroq qabilasi ham dushman hujumidan qutulib qoladi. Navbatdagi toʻrtlikda esa yovuz niyatiga yarasha jazo topgan dushmanning afsus – nadomati bayon etilgan:

Amdi oʻzin uzundi, Kidin talim unundi, El boʻlgʻoli ekandi, Ondogʻ Arin kim oʻtar.

Mazmuni: u endi uyqudan uygʻondi (koʻzi ochildi)da, keyin qilgʻonlariga koʻp pushaymon boʻldi. Yoʻqsa, ul bizga El boʻlmoqdan bosh tortgʻon edi. Unday erni utub (yengib) bu holga solmoq bizdan boshqa kimning qoʻlidan keladir?

Oʻgʻush qabilasining endi har qancha maqtansa ham haqqi bor, chunki bu qabila hech kimga boʻysunmagan, doʻst tutinmagan urushqoq qabila ustidan gʻalaba qozondi. Bunday hol maqtovu shuhratlarga loyiq. Toʻrtlikda mana shu holat, gʻalaba gashti ulugʻlangan:

Tini yimo ujukti, Ari, oti ijakti. Ashi toqi julukti, Soʻzin oning kim tutor?

Mazmuni: endi nafasi kesilgan, yerlari, otlari berilgan, yoʻldoshlari, eshlari soʻlib ishdan chiqqan. Endi uning soʻzini hech kim tinglamaydir, tutmaydi.

Albatta, xalq ogʻzaki ijodi adolat va haqiqatni tarannum etganligi sababli unda haqiqat uchun kurash olib borayotganlar gʻolib chiqishi tabiiy. Folklordagi mana shu xususiyat xalq ijodkorlari tomonidan oʻylab topilgan sun'iy yechim emas. U asrlar mobaynida xalqning adolat, erk va ozodlik uchun kurashida har doim gʻolib chiqishini kuzatishlar oqibatida yuzaga kelgan yechimdan iborat. Gʻolibning soʻzi soʻz, ishi-ish, magʻlubining esa na ishida, na soʻzida qadri bor. Mana shu hayotiy yechim toʻrtlikda juda ham tabiiy bayon etilgan:

Qoni oqib yushuldi, Qobi qomugʻteshildi. Oʻluk bilan qoʻshuldi, Tugʻilish kuni ush botor.

Mazmuni: qoni qaynab oqti, qon toʻla bir qopga oʻxshagan tani butunlay teshildi. Uning tutqon quyoshi shu topda botmoqda. Ul emdi oʻluklarga qoʻshulgʻon.

Natijalar va muhokama. Xalq eposi dushmanning taslim boʻlishi uning pushaymon bilan halok boʻlishi, ezgulikning tantanasi tasviri bilan yakunlanadi. «Bir urush maydoni haqida» deb shartli nom berilgan bu adabiy parchalar ham xuddi ana shu an'anaga amal qilgan holda yakunlangan. Aytish mumkinki, bunday epik yakun juda qadimiy tarixiy an'analarga tayangan holda bizga qadar yetib kelgan. Demak, professor Fitrat tiklagan «Bir urush maydoni haqida» asari qadimgi turkiy xalqlar qabilachilik davri tarixiy folklori namunasidan iborat boʻlib, u toʻliq boʻlmasa ham, xalq tarixiy folklorining barcha tasvir prinsiplariga toʻla javob beradi. Ammo bu asar oʻzidagi tarixiylik prinsiplariga koʻra, xalq eposining aniqrogʻi, tarixiy folklorining qaysi bir tipiga mansub ekanligini aniqlash lozimki, bizning bu haqda dastlabki fikr-mulohazalarimiz quyidagilardan iborat:

Fikrimizcha, «Bir urush maydoni haqida» nomli asar qabilachilik davri xalq tarixiy eposining qoldigʻi yoki tarixiy-qahramonlik qoʻshigʻining ajoyib namunasi hisoblanadi. Bu fikrning qay darajada haqiqatga yaqin ekanligini isbotlash uchun xalq eposi uslubiga xos quyidagi jihatlarga e'tibor berish zarur.

**Xulosalar.** Ma'lumki, xalq eposi syujeti oʻziga xos uslubiy tizimga ega. Bu tizim esa oʻz navbatida syujetning maxsus boshlama, epik tugun, voqealar rivoji, gʻalaba madhiyasining epik yakunidan iborat tuzilishga ega ekanligida koʻzga tashlanadi.

Xalq eposidagi boshlamalar ikki xil xarakterga ega: a) epik dunyo konkret tarixiylikdan uzoq boʻlgan epos namunalarida voqealar kechadigan xronotop: epik personajlar, vaziyat va epik

muhit mavhum boʻladi. Bunday epos namunalarida tarixiylik oʻta darajada keng boʻlib, epik dunyo komponentlarini muayyan aniq tarixiy davr, xronotop bilan bogʻliq holda izohlab boʻlmaydi; b) epik dunyo konkret tarixiylik prinsiplari doirasida tashkil topgan boʻladi. Bunday epos namunalarida epik dunyo komponentlari — xronotop, personaj, vaziyat va muhit nisbiy aniq xarakter kasb etadi. «Devon» materiallari asosida professor Fitrat tiklagan «Bir urush maydoni haqida»gi asarni shu jihatdan ham tarixiy epos parchasidan yoki tarixiy-qahramonlik qoʻshigʻining ajoyib namunasidan iboratdir, deyish mumkin.

Mahmud Qoshgʻariy ma'lum soʻz yoki iboralarni izohlash maqsadida keltirgan toʻrtliklari yaxlit folklor asarining turli joylaridan olingan boʻlsa ham, biroq tiklangan namunada tarixiy epos syujetiga xos uslubiy tizim ma'lum darajada saqlanib qolgan. Masalan, kuch — qudratda teng boʻlgan qabilalarning bir-biriga hujum qilishlari, yengilganlarni esa tobe qilib olishlari qabilachilik tuzumiga xos iqtisodiy — siyosiy tuzumning qoidasi hisoblanadi. Bundan ma'lum boʻladiki, asar voqealari qabilachilik tuzumi davri voqealariga aloqador. Oʻzini himoya qilishga majbur boʻlgan qabila esa endigina ovdan qaytib kelgan konkret tarixiy Oʻgʻush qabilasi hisoblanadi. Birinchi toʻrtlikda berilgan ana shu ikki ma'lumot «Bir urush maydoni haqida» asarining tarixiy doston namunasining parchasi yoki tarixiy-qahramonlik qoʻshiqlarining ajoyib namunalari ekanligini toʻla tasdiqlaydi. Keyingi toʻrtliklar esa voqealar rivojini, asar voqealaridagi dramatizmning tarangligini, qabila sha'nini himoya qilishning muqaddasligini, oʻz ozodligi uchun olib borilgan jangda gʻalaba qozonishning muqarrarligini koʻrsatib turadi. Asar esa gʻalaba nashidasini tarannum etish kabi tantanavorlik bilan yakunlanadi. Xullas, «Bir urush maydoni haqida» asari qadimgi turkiy xalqlar tarixiy folklorining tuzilishini muayyan darajada aks ettirgan asardir.

## Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Гумилёв Л. М, Древние тюрки. Москва; 1967.
- 2. Imomov K. O'zbek xalq prozasi. Toshkent, 1981.
- 3. История и культура народов Средней Азии, М., 1976, стр. 101.
- 4. История Узбекистана в источниках. Составитель Б. В. Лунин. Ташкент, 1984.
- 5. Jumanazarov U. Jasorat va saodat talqini. Toshkent: Gʻ.Gʻulom nomidagi Adabiyot va san'at nashriyoti, 1989-yil.
- 6. Jumanazarov U. Tarixiy voqelik va oʻzbk folklori. Toshknt: Fan, 1991. 260 b.
- 7. Mahmud Koshgʻariy. Devonu lugʻatit-turk. Uch tomlik, 3-tom, Toshkent, 1963, 168-bet.
- 8. Толстова Л. С. Исторические предания Южного Приаралья. М., 1984.
- 9. Fitrat. Eski turk adabiyoti namunalari. Samarqand, 1928.
- 10. Qayumov A. Qadimiyat obidalari. Toshkent, 1972, 165-bet.
- 11. O'zbek folklorining epik janrlari. Toshkent: "Fan", 1981.

# "DEVONU LUGʻATI-T-TURK"NING OʻZBEK VA QORAQALPOQ TILI LEKSIKASIDA TUTGAN OʻRNI

#### **ABDULLAYEV Shuxrat Dauletbayevich**

Berdaq nomidagi Qoraqalpoq davlat universiteti Oʻzbek tilshunosligi kafedrasi dotsenti, Filologiya fanlari nomzodi.

Annotatsiya: Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻati-t-turk" asari XI asrda nashr etilgan tilshunoslik sohasidagi salmoqli asardir. U turkiy tilning eng qadimgi lugʻatlaridan biri boʻlib, 1072 ga yaqin soʻz va tushunchalardan iborat. "Devonu lugʻati-t-turk" asari butun turkiy xalqlar tilining boyligini, goʻzalligini aks ettiradigan asar hisoblanadi. Unda turkiy tillarning leksikasi, etnografiyasi, madaniyati haqida bebaho ma'lumotlar berilgan. Jumladan, oʻzbek va qoraqalpoq tilining lugʻat qatlamiga ta'siri juda katta hisoblanadi. Ikki til leksikasining bugungi kundagi rivoji uchun eng muhim asarlardan biridir. Asardagi juda koʻp soʻzlar hozirga qadar oʻzbek tilida ham qoraqalpoq tilida ham faol qoʻllanilib kelinmoqda. Qolaversa, ba'zi soʻzlar va tushunchalarning izohini topish uchun shu asarga murojaat qilinadi.

Kalit soʻzlar: "Devonu lugʻati-t-turk", soʻz, leksika, leksema, tushuncha, adabiy til, lugʻat sathi.

# "DÎVÂNU LUGÂT-İT TÜRK"ÜN ÖZBEK VE KARAKALPAK DİLİ LEKSİKOLOJİSİNDEKİ YERİ

Özet: Kâşgarlı Mahmut'un "Dîvânu Lugât-it Türk" adlı eseri 11. yüzyılda yayınlanmış dil bilimi alanında önemli bir eserdir. Türk dilinin en eski sözlüklerinden biridir ve yaklaşık 1072 kelime ve kavramı içermektedir. "Dîvânu Lugât-it Türk", tüm Türk halklarının dilinin zenginliğini ve güzelliğini yansıtan bir eserdir. Türk dillerinin sözlüğü, etnografyası ve kültürü hakkında çok değerli bilgiler içermektedir. Özellikle Özbekçe ve Karakalpak dillerinin söz varlığı katmanına etkisi oldukça büyüktür. Günümüzde iki dilin sözlüğünün geliştirilmesi adına yapılan en önemli çalışmalardan biridir. Eserde yer alan pek çok kelime Özbekçe ve Karakalpak dillerinde halen aktif olarak kullanılmaktadır. Ayrıca bazı kelime ve kavramların açıklamasını bulmak amacıyla da bu esere başvurulmuştur.

Anahtar kelimeler: "Dîvânu Lugât-it Türk", kelime, sözlük, sözlük birimi, kavram, edebi dil, söz varlığı düzeyi.

# THE PLACE OF "DEVONU LUGATIT-TURK" IN THE LEXICON OF THE UZBEK AND KARAKALPAK LANGUAGES

**Abstract:** Mahmud Koshgari's "Devonu Lug'ati-t-Turk" is an important work in the field of linguistics published in the 11th century. It is one of the oldest dictionaries of the Turkish language and contains about 1072 words and concepts. "Devonu Lug'ati-t-Turk" is a work that reflects the richness and beauty of the language of all Turkic peoples. It contains invaluable information about the lexicon, ethnography, and culture of Turkic languages. In particular, the impact of the Uzbek and Karakalpak languages on the vocabulary layer is very large. It is one of the most important works for the development of the lexicon of two languages today. Many words

from the work are still actively used in Uzbek and Karakalpak languages. In addition, this work is referred to in order to find the explanation of some words and concepts.

**Key words:** "Devonu Lug'ati-t-Turk", word, lexicon, lexeme, concept, literary language, vocabulary level.

# РОЛЬ "ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК" В ЛЕКСИКЕ УЗБЕКСКОГО И КАРАКАЛПАКСКОГО ЯЗЫКОВ

Аннотация: Произведение Махмуда Кашгари «Девону луготит турк» является весомым трудом XI века в области языкознания. Это один из древнейших словарей тюркского языка, содержащий около 1072 слов и понятий. «Девону луготит турк» считается произведением, отражающим богатство, изысканность языка всех тюркских народов. Он содержит бесценные сведения о лексике, этнографии, культуре тюркских языков. В частности, значительно его влияние на словарный запас узбекского и каракалпакского языков. Это одна из самых важных работ для современного развития лексики двух языков. Многие слова в произведении до сих пор активно используются в каракалпакском и узбекском языках. Кроме того, к этой работе обращаются для толкования некоторых слов и понятий.

**Ключевые слова:** «Девону луготит турк», слово, лексика, лексема, понятие, литературный язык, лексический ярус.

Kirish. IX-X asrlarda jamiyat hayotida boshlangan tarixiy oʻzgarishlar tilda ham oʻz aksini topa boshladi. Bu davr soʻzlarning oʻzlashish va soʻzlarning iste'moldan chiqib ketish jarayonining tezlashgan davri bo'ldi. Mahmud Qoshg'ariyning "Devoni lug'oti-t-turk" asarida keltirilgan ma'lumotlarga ko'ra, turkiy xalqlarning leksikasi rang-barang bo'lishi bilan birga, ulardagi soʻzlarning umumiy, oʻxshash jihatlari mavjud boʻlib, ular soʻzlardagina emas, balki ularning m'nolarida ham o'z ifodasini topgan. Mahmud Qoshg'ariyning, "Devonu lug'ati-t-turk " asari tilshunoslikning juda koʻp sohalarini qamrab olgan, xususan, bu asar ustida bir necha yil mashaqqat bilan ishlab turkiy tilshunoslikning tarixiy grammatikasi hamda qomusiy xarakterdagi yetuk bir asarni dunyoga keltirishga sabab bo'ladi. Mahmud Qoshg'ariy ushbu asari orqali tilshunoslikning tarixiy – qiyosiy fonetika, fonologiya, leksikologiya, leksikografiya, lingvogeografiya sohalarida diqqatga sazovor ishlarni amalga oshirgan. Bundan tashqari olim sarf va nahf ilmining asoschisi hamdir. Asarda turkiy tillar ilk bor arab tili metodologiyasi doirasida bayon qilingan. Shu bilan birgalikda Qoshgʻariy turkiyshunoslikda ilk bor imlo talaffuzidagi tovushlarni ifodalashdan arab yozuvi asosidagi alifbo turkiy til uchun ojiz ekanini ochib berdi va o'z davrida birinchi bo'lib yozuvdagi kamchilikni to'ldirish maqsadida ayrim harflarni belgilaydi. Mahmud Qoshgʻariyning soʻzlar yuzasidan keltirgan ma'lumotlaridan oʻtroqlashgan turkiy xalqlarning an'anaviy so'zlari, asosan, dehqonchilik mahsulotlaridan, don mahsulotlari, sabzavot va mevalardan iborat boʻlgan boʻlsa, koʻchmanchilik turmush tarzi bilan hayot kechiruvchi turkiy xalqlar taomlarida koʻproq chorva, sut va oʻtov kabi soʻzlardan foydalanganliklarini aniqlash mumkin boʻladi. Lugʻat alifbo tartibida tuzilgan va soʻzlardan foydalanishning koʻplab misollari bilan 8000 ga yaqin yozuvlarni o'z ichiga oladi. "Devoni lug'atit turk"ning eng muhim mavzularidan biri soʻz yasalishi, ya'ni mavjud soʻzlardan yangi soʻz yasash jarayonidir. Soʻz yasash har qanday tilning muhim qismi bo'lib, uning so'z boyligini kengaytirishda muhim rol oʻynaydi. "Devoni lugʻatit turk" mazmunida soʻz yasalishi turkiy tilda yangi soʻz yasash jarayoniga taalluqlidir. Qoshg'ariyning "Devoni lug'atit turk" asari turkiy so'zlarning to'liq ro'yxatini taqdim etibgina qolmay, turk tili grammatikasi va sintaksisining turli jihatlarini ham tadqiq qiladi. Demak, lugʻat faqat alohida soʻz ma'nolarini emas, balki ularning grammatik shakllarini, hol qoʻshimchalarini, fe'l kelishiklarini ham oʻz ichiga oladi. Lugʻatda ikki yoki undan ortiq soʻzlarning qoʻshilib yangi soʻz yasalishi natijasida hosil boʻladigan qoʻshma soʻzlarning yasalishi haqida ham qimmatli ma'lumotlar berilgan. Turk tilida qo'shma so'zlar qo'shimcha, old qoʻshimcha yoki ikkalasining birikmasini qoʻshish orqali ham yasaladi. Qoshgʻariy qoʻshma soʻzlarning keng doirasini, jumladan, ikki yoki undan ortiq fe'l, ikki yoki undan ortiq ot yoki fe'l va otning qoʻshilib yasalishi bilan yaratilgan soʻzlarni oʻrganadi. Qoshgʻariy oʻz asarida yoritgan so'z yasalishining yana bir muhim jihati - mavjud so'zga morfema (affiks) qo'shilishi natijasida hosil bo'lgan so'zlar bo'lgan hosila so'zlarning yasalishidir. Turk tilida hosila so'zlar qoʻshimchalar yordamida yoki soʻz oʻzagini oʻzgartirish orqali yasalishi mumkin. Qoshgʻariy hosila soʻzlarga, jumladan, fe'l va otlarga koʻplab misollar keltiradi. Qoshgʻariyni tashvishga solgan yana bir muhim soha turkiy soʻzlarning kelib chiqishi edi. U Oʻrta Osiyo boʻylab koʻp kezgan, turli turkiy qabilalardan ma'lumot to'plagan va ularning lug'atini yozib olgan. U turkiy soʻzlarning kelib chiqishini mahalliy lugʻat yoki qoʻshni tillardan fors, arab, moʻgʻul tillaridan oʻzlashtirilgan lugʻat deb tasniflashga harakat qilgan. Mahmud Koshgʻariyning "Devoni lugʻatit turk" asari turkiy tilshunoslik adabiyotiga qoʻshilgan qimmatli hissadir. Qoshgʻariy bu asarida soʻz yasalishining turli mexanizmlarini, jumladan, affiksatsiya, birikma va takrorlanishni oʻrganadi.

Mavzuga doir adabiyotlar sharhi. Qadimgi turkiy tillar leksikasi haqida "Devonu lugʻoti-t-turk" bilan bir qatorda "Oltun yorugʻ", "Qutadgʻu bilig" asarlari ham muhim manbadir. Maqola oʻzbek va qoraqalpoq tillari leksikasida "Devonu lugʻoti-t-turk"ning ilmiy va amaliy ahamiyatiga bagʻishlangan. Mahmud Qoshgʻariy turkiy til arab tilidan hech bir tomoni bilan qolishmasligi ayon boʻlishi uchun Halil ibn Ahmadning "Kitobul ayn" asarida tutgan tartibini qoʻllash, iste'moldan chiqqan soʻzlarni ham keltirib oʻtish fikri tugʻilganligini aytib oʻtadi. Hozirga qadar turk tilida buning kabi kitob yozilgani yoʻq. Bu kitobning haqiqiy bahosini aniqlamoqchi boʻlsangiz, jahonning xazinalari bunga teng kelolmas. Xususan, ushbu qomus yangi davr olimlari tomonidan qizgʻin tadqiq etilib, uning ilmiy qimmati haqida koʻplab fikrlar bayon etilgan. Masalan, bular orasida mashhur sharqshunos olim P.K.Juzenning "Devonu lugʻatit turk" asari haqidagi quyidagi fikrlar xarakterlidir: "Mahmudnning bu tekshirishlari keng va chuqurki, hatto bu asar XIX asrda yozilganda ham unga shon-sharaf boʻlardi. Mahmud Qoshgʻariyning devoni singari asar fan olamida keyingi asrlarda ham yaratilgan emas. Uning asari bamisoli turkiy qomusdir". Haqiqatdan ham, bu asar necha yillar oʻtsa ham oʻzining bebaholigini yoʻqotmaydi.

**Tadqiqot metodologiyasi.** Maqolada keltirilgan ilmiy-nazariy ma'lumotlarni amaliy jihatdan tadqiq qilishda qiyosiy-tarixiy, chogʻishtirma va deduksiya metodlaridan foydalanilgan. Oʻzbek va qoraqalpoq tilining leksik sathiga asarning ta'siri, oʻrni va ahamiyatini yoritish hamda bugungi kunda ham qoʻllaniladigan ba'zi soʻzlarning izohini yoritish maqsad qilingan.

**Tahlillar va natijalar.** "Devonu lugʻati-t-turk" asarida keltirilgan bugungi kunda ham oʻzbek va qoraqalpoq tilida keng iste'moldagi koʻp ma'noli *oʻq* soʻzining bosh ma'nosi deb lugʻatlarda "yoyga qoʻyib otiladigan narsa" ma'nosi tushuniladi. Bu soʻzning "yoy yoki miltiq kabi qurollardan otiladigan predmet" ma'nosi yuqoridagi ma'nodan oʻsib chiqqan: "Yoyning oʻqi" – "miltiqning oʻqi". Oʻzbek tilida "ikki uchi doira shaklida silliq yoʻnilib, gʻildiraklar oʻrnatishga xizmat qiladigan mustahkam gʻoʻla" ma'nosini anglatuvchi oʻq soʻzi ham mavjud. Qoraqalpoq tilidagi "woq" soʻzi ham aynan shu ma'noni bildiradi.

"Devonu lugʻati-t-turk" asarida keltirilgan *ang* soʻziga quyidagicha izoh berilgan: "ang – qush nomi, uning yogʻidan dori sifatida foydalaniladi. Agar yogʻi kaftning yuziga surilsa, kaftning orqasidan ham yoyilib ketadi. [DLT; III tom, 425].

Qoraqalpoq tilida ang soʻzi "ov", "ov qilish" ma'nosida qoʻllaniladi. Navoiy asarlari izohli lugʻatida ham "ov" ma'nosida qoʻllanilgan.

Mahmud Qoshgʻariyning "Devoni lugʻatit turk" asarida qayd etilgan koʻpgina soʻzlarimizning hozir ham tilimizda ishlatilishda davom etayotganligi shevalarni tilning 34 oziqlantiruvchi manba sifatida xizmat qilishini ta'kidlaydi. Mahmud Qoshgʻariyning "Devoni lugʻatit turk"ida yigʻilgan soʻzlarning koʻplari hozirgi oʻzbek va qoraqalpoq adabiy tilida faol qoʻllanadi: *qatlama* (yogʻda pishirilgan qat-qat non), supurgi (*sipse*). Asarda uch turkumga ajralgan barchasining grammatik xossalarini oʻsha davr nuqtayi nazaridan kelib chiqib aniq ravshan holda yoritib bergan.

Til xususiyatlariga koʻra turkiy tillarni guruhlarga tasniflash imkoniyatiga ega boʻldi. Mahmud Qoshgʻariyning oʻzi bu haqida shunday deydi: "Puxta qoʻllanma boʻlsin deb, har bir qabilaning oʻziga xos xususiyatlariga qiyosiy qoidalar tuzdim...". Turkiy tillarni farqli belgilariga koʻra dastlabki ikki guruhga ajratadi: turklar chigil, qoshgʻar, argʻu, barsogʻon, uygʻur), oʻgʻuz va qipchoq qabilalari tillari. "Devoni lugʻatit turk" turkiy tilshunos olim Mahmud Qoshgʻariy tomonidan XI asrda yozilgan turkiy tillarning toʻliq lugʻatidir. Kitob turkiy tillar tarixida muhim oʻrin tutadi va turkiy tilshunoslik uchun muhim manba hisoblanadi. Kitobning asosiy jihatlaridan biri bu soʻz yasashga munosabatidir.

Qoshgʻariy turkiy tillarda soʻzlarning qanday yasalishini ularning tuzilishidagi qoliplarni aniqlash va kelib chiqishini tahlil qilish orqali oʻrganadi, bu esa til grammatikasi va lugʻat boyligi haqida tushuncha berishga yordam beradi. Turkiy tilda soʻz yasashning eng keng tarqalgan usuli asosni qoʻshimcha va old qoʻshimchalar bilan birlashtirishdir. Qoshgʻariy bu jarayonni asos ma'nosini oʻzgartiruvchi qoʻshimcha va old qoʻshimchalarning turli kontekstlarda qoʻllanilishini tahlil qilib tasvirlaydi. Masalan, "-li" qoʻshimchasi mansublik yoki sifatni bildiradi, chunki "guzel"da "guzelli" (goʻzallikka mansub) yoki "guzeldir" (goʻzal, suluv) boʻlishi mumkin. Qolaversa, Qoshgʻariy soʻz yasalishida turli qoliplarni aniqlab, ot, sifat va fe'llarning oʻzagi, infikslari va oxiri bilan roʻyxatini taqdim etadi. Shuningdek, u arab, fors, xitoy kabi turkiy lugʻatning turli etimologik manbalariga izoh beradi. Qoshgʻariy soʻz yasalishi tahlili bilan bir qatorda turli sotsiolingvistik omillarni ham koʻrib chiqdi. U turkiy tilning turli dialektlari va sotsiolektlarini aniqlab, tilga moʻgʻullar, turklar, arablar va forslar kabi turli etnik guruhlar va madaniyatlar ta'sirida qanday boʻlganini tushuntirib berdi.

Yuqorida "qarindosh-urug'chilik bilan bog'liq atamalarni o'zbek tili yaxshi saqlab qolgan" dedik. "Ota-ona", "aka-uka", "opa-singil", "togʻa-jiyan" kabi eng yaqin kishilarimiz uchun qoʻllaniladigan, ayrimlarining negizi Turk xoqonligi (552–744) chogʻiga, ayrimlari esa qoraxoniylar (942–1212) chogʻiga borib taqaladigan tub turkiy soʻzlarning bugungi turkiy tillarda qanchalik saqlanib qolganiga koʻz yugurtiradigan boʻlsak, bu borada ular bizning tilimiz bilan bellasha olmasligiga taniq — guvoh boʻlamiz. Turkiy ellar orasida, masalan, yaqin qoʻshnilarimiz — qozoqlar va turkmanlarda koʻplab oʻziga xos qarindosh-urugʻchilik atamalari bor, biroq ularda bu kabi soʻzlar oʻrnini boshqa tillardan oʻzlashgan soʻzlar, yo boʻlmasa, bunday soʻzlarning eski turkcha chogʻida — ming yillar burun oz qoʻllanilgan turlari ishlatilayotganiga koʻzimiz tushadi.

Oʻrnak uchun: turkmanlar "ona"ni "eje", "ota"ni "qaqa" desalar, qozoqlar esa ulardan birini koʻpincha "apa", ikkinchisini "ake" deb chaqiradilar. Onani "anne", otani "bobo" deydigan onadoʻlilik turk qardoshlarimiz "aka-uka", "opa-singil", "togʻa-jiyan" soʻzlarini "agʻabey-

qardosh", "abla-kichik qiz qardosh", "dayi-yiyen" deb birmuncha boshqacharoq koʻrinishda qoʻllaydilar. Qozoq bovurlarimiz "jiyan" soʻzini yaxshi saqlab qolgan boʻlsalar-da, "togʻa" oʻrniga moʻgʻulchadan oʻzlashgan "nagʻashi" soʻzini qoʻllashlari bizni tong qoldiradi. Toʻgʻri, oʻzbek tilining turli shevalarida qarindosh-urugʻchilik atamalarining ayrimlari birmuncha boshqacharoq koʻrinishda, yuqorida qardosh ellar oʻrnagida keltirilgan soʻzlarga oʻxshashroq koʻrinishdagi soʻzlar ishlatiladi.

"bala" – qush bolasi. Shuningdek, yirtqich va boshqa hayvonlarning bolasiga nisbatan ham istiora ravishda qoʻllanadi; ishlarda odamga yordam beradigan yordamchi. Bu soʻz koʻpincha dehqonchilik ishlarida yordam berishga qoʻllanadi" [DLT 1963, III: 250-251]. Bu soʻzning ikkinchi ma'nosi oʻzbek tilida "malay – 1. xoʻjayin yoki boshqa birovning xizmatlarini bajaruvchi kishi, xizmatkor. 2. Birovning manfaati uchun koʻr-koʻrona xizmat qiluvchi odam" soʻziga toʻgʻri keladi [qar. OʻTIL 2006: 533].

*"baldīz"* – xotinning singlisi. Erning singlisiga baldīz deyilmaydi, singil deyiladi" [DLT 1960, I: 426]. "Devon"ning koʻrsatkichida bu soʻz "baldīz – xotinning singlisi (boldiz)" deb keltirilgan [DLT 1967: 54]. Koʻplab oʻzbek shevalarida (Toshkent, Jizzax, Xorazm va b.) "baldīz – qayinsingil (xotinning singlisi)" ma'nosida uchraydi [OʻXSHL 1971: 335; Toʻychiboyev, Qashqirli 2012: 199]. Qozoqcha va boshqa turkiy tillarda bu soʻz shunday anglamda keng tarqalgan boʻlsa-da, qozoqchaning ayrim shevalarida "baldiz – qayinini, qayinuka" koʻrinishida ham ishlatiladi.

*"bat"* – tez, darrov" [DLT 1960, I: 461]. Bu soʻz boshqa turkiy tillarga qaraganda oʻzbek tilida "båt (bot) – oradan koʻp vaqt oʻtmay yoki oʻtkazmay, tez", "båt-båt (bot-bot) – damba-dam, tez-tez, birin-ketin" koʻrinishlarida yaxshi saqlangani koʻzga tashlanadi [OʻTIL 2006: 327–328]. Shunga qaramay "Devon"ning oʻzbekcha oʻgirmalarida bunga e'tibor berilmagan. Qirgʻizchada "bat", uygʻurchada "pat – "tez, tez orada, yaqin" soʻzlaridan tashqari [Yudaxin 1985: 116; DLT 2014: 140, n. 594], turkiy tillarning koʻpchiligida bu soʻz saqlanib qolmagan.

"başmaq" — toʻpiq" [DLT 1960, I: 433]. "Devon"ning turkcha oʻgirmalarida bu soʻz "boshmoq (oyoq kiyim)" deb berilgan [DLT 2014: 162, 578]. Asar oʻzbekcha nashrining koʻrsatkichida uning "başaq" koʻrinishiga shu ma'noda "boshmoq" deb ochiqlama berilgan [DLT 1967: 59]. Oʻzbek tilining izohli lugʻatida "boshmoq — kigiz etik, piyma; umuman oyoq kiyimi" deb ochiqlangan [OʻTIL 2006: 342]. Turkiy tillarning bir nechasida "oyoq kiyim turi" ma'nosida qoʻllaniladigan [ESTYA 1978: 93-94] bu soʻz "Devon"ning oʻzbekcha oʻgirmalarida "toʻpiq (oʻgʻuzcha soʻz)" deb keltirilgan [DLT 1960, I: 433]. Asarning keyingi oʻgirmalarida ham bunday ochiqlamaning qaytarilishi [DLT 2017: 185] oʻzbek tilida bu soʻz saqlanmagan degan qarashni keltirib chiqaradi. Bunday yondashuvlar ayniqsa, "Devon"ning turkcha, qozoqcha, qirgʻizcha yoyinlarida va asar boʻyicha olib borilayotgan ayrim izlanishlarda koʻzga tashlanadi [Osonaliyeva 1972:97–99; DLT 1998; DLT 2014].

Jupattī - ishga gʻofillik qildi, boshqaga yukladi. Ol ïšiğ jupattī - u ishni bilmaslikka soldi, boshqa birovga toʻnkadi. Asli aldash ma'nosidadir. Oʻgʻuzlar ol anï jupïladī deydilar - u uni aldadi demakdir [DLT, II, 364]. Buni oʻqir ekanmiz, bu yerda dastlab Mahmud Koshgʻariyning soʻz ma'nosi haqidagi qarashi muhim ekanligini koʻramiz. Uning bu soʻz ma'nosi haqidagi izohi, Mahmud Koshgʻariyning soʻz ma'nosi alohida sharoit talabi bilan biror funksiyadagi munosabatga muvofiq oʻzgaruvchi hodisadir degan qarashiga ishorat bor. Olimning soʻz ma'nosining har xil xususiyatlariga doir ishoratlari ham "Devon"da tez uchraydi. Bu fe'l ma'nosi bizga *ovuntirmoq* ma'nosida oʻzgarib yetib kelishi ham semantik qonuniyatga mosdir. Oʻzbek Xorazm

oʻgʻuzchasida, Oʻshda "yohtəməq – toʻnkamoq" anglamidadir: pulni ozi yoqatip qoyip, məngə yohtəydi. [DLT, II, 135].

Xulosa va takliflar. Xulosa qilib aytganda, oradan deyarli ming yil oʻtgan boʻlishiga qaramay, Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻati-t-turk" asarida uchrab, kundalik turmushda koʻp qoʻllaniladigan koʻplab soʻzlarning oʻzbek tilida deyarli qanday boʻlsa, shunday koʻrinishda saqlanib qolgani olqishlarga arzigulik. Toʻgʻri, ayrim soʻzlar bugun kundalik turmushda qoʻllanilmasligi yoki ularning oʻrnida yot soʻzlarning ishlatilayotgani hollari koʻp. Shunga qaramay "Devon"da keltirilgan bir necha minglab soʻzlar bugungacha yetib kelgani turkiy tillarning, ayniqsa, oʻzbek tilining qanchalik kuchga, teran ildizga ega til ekanini koʻrsatadi.

Ming yillardan beri turli tillarda soʻzlashuvchi el-uluslar bilan qoʻshni yoki aralash yashab, ularning tillaridan koʻplab soʻzlar oʻzlashtirganiga qaramay oʻzbek va qoraqalpoq tilining "Devon"dagi soʻzlarni eng koʻp saqlagan turkiy tillardan biri oʻlaroq bilinishi oʻz-oʻzidan boʻlmay, bu tutum ming yillar kesimida elimizdan Mahmud Koshgʻariy, Alisher Navoiy, Zahiriddin Muhammad Bobur, Abdurauf Fitrat, Abdulhamid Sulaymon oʻgʻli Choʻlpon, Abdulla Qodiriy singari til jonkuyarlari chiqqanligi va chiqayotganligi bilan ochiqlanadi.

"Devonu lugʻati-t-turk" asari turkiy tillar, jumladan, oʻzbek va qoraqalpoq tillarining leksik boyligiga sezilarli ta'sir koʻrsatgan asar sifatida baholanadi. Undagi bir qancha soʻzlar oʻzbek va qoraqalpoq tilida hozirda ham saqlanib, faol holda qoʻllanilib kelinmoqda. Ikki tilning lugʻat sohasi uchun mukammal qoʻllanma hisoblanib, uning ahamiyati va oʻrganilishi dolzarb masalalardan biridir. Lugʻat turkiy til haqidagi tushunchamizni shakllantirishga yordam berdi va uning soʻz boyligini kengaytirishda muhim rol oʻynadi. Kitob turkiy til va tilshunoslikni oʻrganishga qiziquvchilar uchun muhim manba hisoblanadi. Qoshgʻariyning "Devoni lugʻatit turk" asari turkiy tilshunoslik uchun qimmatli manba boʻlib, turkiy tilni shakllantirgan soʻz yasalishi, tuzilishi va ijtimoiy lingvistik omillar haqida tushuncha beradi. Uning hissasi boshqa tilshunoslar va akademiklarga ta'sir koʻrsatdi va uning tadqiqoti turkiy tilshunoslik sohasidagi zamonaviy tadqiqotchilar uchun muhim ma'lumotnoma boʻlib qolmoqda.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. ДЛТ 1960, І Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк)/ Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. 1- том. Тошкент: Фан, 1960.
- 2. ДЛТ 1963, II Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. 2- том. Тошкент: Фан, 1963.
- 3. ДЛТ 1963, III Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов.
- 4. ДЛТ 1967 Девону луғотит турк. Индекс-луғат. Ғ. Абдураҳмонов ва С. Муталлибовлар иштироки ва таҳрири остида. Тошкент: Фан, 1967.
- 5. ДЛТ 2005 Кашгари, М. Дивану лугат ат-тюрк [Текст] / М. Кашгари; пер., предисл. 3.- А. М. Ауэзовой. Алматы: Дайк-Пресс, 2005.
- 6. Уфимцева А. Опыт изучения лексики как системы. -М.: ЛИ СССР, 1962. -С. 17.
- 7. Ўзбек адабий тилининг тараққиёти. Уч жилдлик. -Т.: ФАН, |УУ І Г. 128.
- 8. Турсунов У., Мухторов Ж., Рахматуллаев Ш. Хозирги ўзбек адабий тили. -Т.: Ўзбекистон, 1992. -Б. 173.
- 9. И.Қучқортоев, Б.Исабеков Туркий филологияга кириш. Тошкент, "Уқитувчи" 1984. 8-б 10. Абдураҳмонов, С. Муталлибов. Девону луғатит турк индекс-луғат. Тошкент. 1967. 165-йил

- 12. Хожиев А. Ўзбек тили морфологияси, морфемикаси ва сўз ясалишининг назарий масалалари, -Т.: ФАН, 2010. 124-бет
- 13. Рахматуллаев Ш., Маматов Н., Шукуров Р. Ўзбек тили антонимларининг изоҳли луғати. -Т.: Ўқитувчи,1980. 9-бет.
- 14. Азизов А. Тилшуносликка кириш. -Т.: 1996. 74-бет.
- 15. Муталлибов С.М. Махмуд Қошғарий. Туркий сўзлар девони /Девону луғотит турк/. Таржимон ва нашрга тайёрловчи Муталлибов С.М. –Т.2. –Тошкент: ЎзССР ФА, 1961. Б.427.

#### "DEVONU LUG'OTIT TURK"DA XALQ O'YINLARI TALQINI

# Ahrorbek A'zamjonovich AZIZOV

Oʻzbekiston Fanlar akademiyasi Tarix instituti kichik ilmiy xodimi, t.f.f.d.

> E-mail: aahazizov@gmail.com ORCID: 0000-0001-9951-7429

Annotatsiya: Ushbu maqolada "Devonu lugʻotit turk"da qayd etilgan xalq oʻyinlari boʻyicha ma'lumotlar elshunoslik jihatidan tahlil etilgan. Devonda keltirib oʻtilgan oʻyinlarning turlari, oʻyin vositalari, oʻyin qoidalari, oʻziga xosliklari va madaniy hayotdagi ahamiyati ochib berilgan. Turon xalqlari turmush tarzida uchragan oʻyinlarning devonda qayd etilgan koʻrinishlari yoritib berilgan.

Milodning VIII-XII yuzyilliklaridagi xalq oʻyinlarining shaxs tarbiyasidagi oʻrni, ahamiyati va aholi oʻrtasidagi tasavvurlarda aks etishi yoritib berilgan. Shuningdek, xalq oʻyinlarining insonlar turmush tarzi va madaniyatidagi talqini shu davrga oid boshqa tarixiy manbalar bilan qiyoslangan.

Manbada qayd etilgan xalq oʻyinlarining shakllanish maqsad va vazifalari ochib berilgan. Shuningdek, turkiy qavmlar orasida mavjud boʻlgan ayrim oʻyinlarning keyingi asrlardagi koʻrinishlari hamda qoidalariga oid ayrim qarashlar qoʻshimcha tarixiy manbalar yordamida qiyoslab, tahlil etilgan. Oʻyinlarning madaniy vazifalari va farzand tarbiyasidagi ahamiyati yoritib berishga harakat qilingan. Turkiy xalqlar orasidagi xalq oʻyinlarining tasniflanishiga oid tahlil amalga oshirilgan boʻlib, xulosa va takliflar qismida mavzuga oid tadqiqotlar yoʻnalishlari uchun aniq takliflar ilgari surilgan.

Kalit soʻzlar: kamon, yarish, amachliq, talas, qarin atmaq, tebuk, yuksak, toʻqoq.

#### ИНТЕРПРЕТАЦИЯ НАРОДНЫХ ИГР В «ДЕВАНУ ЛУГАТИТ ТУРК»

**Аннотация:** В данной статье приводится этнографический анализ данных о народных играх в «Девону луготит турк». Приведены сведения о видах, средств и правилах игр, зафиксированных в диване, их особенностях и значении в культурной жизни. Освещены виды игр, приведённых в диване и свойственных быту народов Турана.

Освещена роль народных игр в VIII–XIII вв. н. э. в воспитании личности, их значение и отражение в представлениях народа. Кроме того, приведён сравнительный анализ толкований народных игр в образе жизни и культуре народа и других исторических источников этого периода.

Раскрыты цели и задачи формирования народных игр, упомянутых в источнике. Также с помощью дополнительных исторических источников сравнены и проанализированы некоторые размышления о более поздних версиях и правилах отдельных игр тюркских народов. Выделены культурологические функции и значение игр в воспитании детей. Проведен анализ классификации народных игр у тюркских народов, а в заключении и предложениях выдвинуты конкретные предложения по исследовательским направлениям на данную тему.

Ключевые слова: лук, борьба, амачлык, талас, карин атмак, тебук, юксук, тукак.

# "DÎVÂNU LUGÂTI'T TÜRK"TE HALK OYUNLARININ YORUMLANMASI

Özet: Bu makalede "Dîvânu Lugâti't-Türk" adlı eserde kayıtlı halk oyunlarına ilişkin bilgiler filoloji açısından incelenmektedir. Dîvân'da bahsedilen oyun türleri, oyun araçları, oyun kuralları, özellikleri ve kültürel yaşamdaki önemi ortaya konulmaktadır. Dîvânda kayıtlı oyun biçimleri Turan halklarının yaşam tarzında ön plana çıkmaktadır.

MS 8. - 13. yüzyıllarda halk oyunlarının kişisel eğitimdeki rolü, önemi ve halkın hayal gücüne yansıması anlatılmaktadır. Ayrıca halk oyunlarının insanların yaşam tarzı ve kültüründeki yorumu bu dönemin diğer tarihi kaynaklarıyla karşılaştırılmıştır.

Kaynakta bahsedilen halk oyunlarının oluşum amaç ve hedefleri açıklanmaktadır. Ayrıca Türk halkları arasında daha sonraki yüzyıllarda var olan bazı oyunların ortaya çıkışı ve kurallarına ilişkin görüşler, ek tarihi kaynaklar yardımıyla karşılaştırılmış ve analiz edilmiştir. Oyunun çocuk eğitimindeki kültürel işlevleri ve önemi vurgulanmaya çalışıldı. Halk oyunlarının Türk halkları arasında sınıflandırılmasına ilişkin bir analiz yapılmış, sonuç ve öneriler kısmında konuyla ilgili yapılacak araştırmalara yönelik belirli öneriler ileri sürülmüştür.

**Anahtar kelimeler:** Yay, yariş, amaçlık, talas, karin atmak, tebuk, yuksuk, tokoq.

#### INTERPRETATION OF FOLK GAMES IN "DEVANU LUGHATIT TURK"

**Annotation:** In this article, the information on folk games recorded in "Devonu lug'otit turk" is analyzed from the point of view of philology. The types of games mentioned in Devon, game tools, game rules, peculiarities, and importance in cultural life are revealed. The forms of games recorded in the divan are highlighted in the lifestyle of Turanian peoples.

The role of folk games in the 8th–13th centuries AD in personal education, their importance, and their reflection in the imaginations of the population are explained. Also, the interpretation of folk games in people's lifestyle and culture is compared with other historical sources of this period.

The goals and objectives of the formation of folk games mentioned in the source are disclosed. Also, some views on the appearance and rules of some games existing among the Turkic peoples in the following centuries are compared and analyzed with the help of additional historical sources. An attempt was made to highlight the cultural functions and importance of games in child education. An analysis of the classification of folk games among the Turkic peoples was carried out, and in the conclusion and suggestion's part, specific proposals were put forward for the directions of research on the topic.

**Key words:** bow, yarish, amachliq, talas, karin atmak, tebuk, yuksuk, tokoq.

**Kirish.** Qadimdan Turon hududi tamaddun oʻchoqlaridan biri boʻlib, insoniyat taraqqiyotida muhim ahamiyat kasb etgan. Ayniqsa, farzand tarbiyasi, jamiyatga toʻlaqonli mos boʻlgan yigit va qizlarni shakllantirish boʻyicha oʻziga xos tizim yaratilgan hamda ushbu tizim dunyoning boshqa xalqlari tomonidan qabul qilingan. Xususan, milodning VIII- XIII yuzyilliklarida turkiy xalqlar tomonidan ushbu maqsadlarda yaratilgan tizimda xalq oʻyinlari dolzarb ahamiyat kasb etadi.

Xalq oʻyinlari bilan bogʻliq ma'lumotlar milodning VIII-XIII yuzyilliklaridagi turli tarixiy manbalarda qayd etilgan. Ushbu tarixiy manbalar orasida "Devonu lugʻotit turk" elshunoslik jihatidan boy ma'lumotlarga egaligi bilan ajralib turadi. Ushbu manbada keltirilgan qator

ma'lumotlar ichida xalq o'yinlarining turlari, o'yin jihozlari, qoidalari, me'yorlari va madaniy hayotda aks etishi qayd etib o'tilgan.

Ma'lumki, xalq o'yinlari katta tarixiy ijtimoiy jarayon bo'lib, xalq turmush tarzi, mashg'ulotlari, xulq-atvori, olam, tabiat, insoniyat to'g'risidagi tasavvurlari, diniy qarashlari, jamiyat qonun-qoidalari, insonparvarlik, vatanparvarlik, oilaparvarlik va shaxsiy sifatlarni shakllantiruvchi majmua hisoblanadi. Ushbu jihatlarni o'zida mujassam etgan tarixiy madaniy yodgorliklardan biri sifatida "Devonu lug'otit turk" dolzarb bo'lib, uning elshunoslik jihatidan tahlili turkiy dunyoning tarixini tadqiq etishda muhimdir.

Mavzuga oid adabiyotlarning sharhi. "Devonu lugʻotit turk"da xalq oʻyinlariga oid turli qimmatli ma'lumotlar qayd etilgan boʻlib, ushbu muammo doirasida qator izlanishlar amalga oshirilgan. Bunday tadqiqotlar asosan, xoʻjalik, moddiy madaniyat, diniy qarashlar, turkiy xalqlar taqvimiga oid xalq bilimlari, xalq tabobati koʻnikmalari bilan bogʻliq boʻlib, xalq oʻyinlariga bagʻishlangan elshunoslik jihatidan tahlil birgina izlanishda bajarilgan. Ushbu tadqiqot ishlari A. Ashirov, A. Sarimsoqov, Z. Isoqov, X. Jumanazarov kabi olimlar tomonidan oʻrganilgan. Xalq oʻyinlari bilan bogʻliq elshunoslik tadqiqot S. Yoʻldoshev tomonidan bajarilgan hisoblanadi.

Yuqorida bajarilgan tadqiqotlar bevosita xalq oʻyinlariga bagʻishlanmagan boʻlib, milodning dastlabki yuzyilliklardagi turkiy xalqlarning etnografiyasi doirasida bajarilgan turli ilmiy muammolar atrofida koʻrib chiqilgan. Xalq oʻyinlari boʻyicha tadqiqotlarda devonga bevosita murojaat qilingan ishlar sanoqligina boʻlib, ushbu davr aholi turmush tarzini yanada chuqurroq tadqiq etish va anglash uchun ushbu jihat dolzarb hisoblanadi.

**Tadqiqot metodologiyasi.** Ushbu izlanish "Devonu lugʻotit turk"da qayd etilgan ma'lumotlarni shu davrda yozilgan boshqa tarixiy va adabiy manbalar bilan qiyosiy tahlil etish asosida bajarilgan. Shuningdek, maqolada milodning dastlabki yuzyilliklarida mavjud boʻlgan xalq oʻyinlarining bugungi kundagi saqlanib qolgan koʻrinishlari dala tadqiqotlari ma'lumotlari yordamida madaniy tahlil etilgan.

Tahlil va natijalar. Milodning dastlabki yuzyilliklarida turkiy xalqlar hayoti, turmush tarzida farzand tarbiyasi muhim ahamiyat kasb etgan. Yigit va qizlarni oʻzlarining mashgʻulotlari bilan tanishtirish, ularga ushbu mashgʻulotlarni bajarishni oʻrgatish, Vatanni himoya qiluvchi baquvvat, aqlan yetuk, jamiyat va insonlar uchun xizmat qiluvchi shaxslarni shakllantirishda oʻyinlarning oʻrni beqiyos boʻlgan. Ushbu davr turkiy dunyo xalqlari oʻyinlari hamda ularning jamiyatdagi ahamiyatini ochib berishda "Devonu lugʻotit turk"da bitilgan ma'lumotlar tahlili yaqindan yordam beradi.

Devonda qayd etilgan ma'lumotlarga koʻra, xalq oʻyinlarining bir qancha turlari mavjud boʻlgan. Ushbu ma'lumotlarga tayangan holda oʻyinlarni quyidagi guruhlarga boʻlish mumkin: bolalar oʻyinlari, sport oʻyinlari va hayvonlar bilan bogʻliq oʻyinlar.

Devonda keltirilgan bolalar oʻyinlari aqliy, harakatli va taqlidiy guruhlariga boʻlinib, turkiy qavmlar orasida keng tarqalgan. Birinchi guruhga kiruvchi oʻyinlardan biriga "moʻnguz-moʻnguz" (Кошғарий, 2017: 446) oʻyinini misol tariqasida keltirish mumkin. Bu oʻyin qoidasiga koʻra, bolalar daryo yoqasiga toʻplangan holda daryo yoki biror suv havzasi yoqasiga oʻtiradilar va sonlari orasiga qum solib toʻldiradilar. Ishtirokchilardan biri oʻyin boshi etib tanlanadi. Barcha oʻz oyoqlari orasidagi qumga uradi va oʻyin boshi moʻnguz-moʻnguz (hayvon shoxi) deb aytadi. Shundan soʻng qolgan ishtirokchilar ne moʻnguz (nimaning shoxi) deb soʻraydilar. Oʻyin boshi birin-ketin shoxli hayvonlarni sanay beradi. Qolgan ishtirokchilar esa ushbu hayvonlarning monlarini oʻyin boshi ketidan qaytarishi kerak. Soʻng oʻyin boshi chalgʻitish uchun shoxli hayvonlarni nomlaridan birini aytadi. Agar ishtirokchilardan kimdir ushbu shoxi yoʻq tuya,

eshshak yoki ot kabi hayvonlardan birining nomini oʻyin boshi ketidan takrorlab yuborsa, uni suvga itarib yuboradilar. Bu aqliy oʻyindan koʻzlangan maqsad shundan iboratki, bolalarni hayvonlarning turlari bilan yaqindan tanishtirish va ularning ziyrakliklarini oshirish hisoblanadi.

Bolalarga nafaqat tabiatni, balki, osmon jismlarini ham yaqindan nomlari hamda koʻrinishlari bilan turli oʻyinlar orqali oʻrgatilgan boʻlishi mumkin. Chunki, Mahmud Koshgʻariy tomonidan deyarli barcha qavmlarda osmon jismlarining nomlari deyarli bir xil tarzda keltirilgan. Xususan, devonda Mushtariy (Yupiter) yulduzi — Erantuz, Mizon yulduzi — Qaraqush, Surayyo yulduzi — Ulkar, Yetti qaroqchi — Yetikan, Qutb yulduzi — Temurqazuq, Mirrix yulduzi — Baqirsoqim kabi yulduzlarning nomlari va ular bilan bogʻliq topishmoqlar qayd etilgan (Кошғарий, 1963. III: 47).

Bu davrdagi turkiylarning turmush tarzi va dunyoqarashiga oid boshqa manbalarda yana aqliy oʻyinlardan shaxmat kabi taxtada oʻynaluvchi donali oʻyinlar mavjud boʻlganligi qayd etilgan (Yusuf Xos Hojib, 2007: 85-86). Lekin boshqa bu kabi aqliy oʻyinlar xususida devonda axborot uchramaydi. Shunga qaramay, turli maqollar, topishmoqlar yoki hayvonlarning nomlari devonda qayd etilgan boʻlib, fikrimizcha ushbu tushunchalar aqliy rivojlantiruvchi oʻyinlarning ma'lumot zahirasi sifatida xizmat qilgan. Shuningdek, turli maqollar yoki topishmoqlarning aytishuvlari yigit va qizlarning hozirjavob boʻlishiga yoki oʻz fikrlarini maqsadli yetkazib bera oladigan boʻlib ulgʻayishlariga yordam bergan.

Bolalarning harakatli oʻyinlaridan ayrimlari toʻgʻrisida qiziqarli ma'lumotlar keltirilgan. Masalan, manbada "koʻchurma oʻyin", "qaragʻuni" kabi oʻyinlar haqida barafsil axborot berilgan. Unga koʻra, "koʻchurma oʻyin" yana boshqa oʻn toʻrt (Кошғарий, 1960: 452) nomi bilan qayd etilgan. Ushbu oʻyinni oʻynash uchun yerga qoʻrgʻonga oʻxshatib toʻrt chiziq chizib, unga eshik qilingan va yumaloq tosh yoki yongʻoq tashlab oʻynalgan. Bunday harakatli oʻyin bolalarni nishonni aniq olishga oʻrgatgan va chaqqonroq boʻlishga undagan. Shuningdek, ushbu oʻyin oʻzgarishlarga uchragan holda hozirgi kungacha yetib kelgan.

"Devonu lugʻotit tukr" sahifalarida harakatli oʻyinlardan yana biri boʻlgan "qaragʻuni" qayd etib oʻtilgan. Keltirilgan ma'lumotlardan ushbu jarayon bolalar tomonidan kechasi oʻynalganini tushunish mumkin (Кошғарий, 1960: 143).

Manbada qizlarga xos boʻlgan taqlidiy oʻyinlardan qoʻgʻirchoq oʻyini haqida ma'lumot mavjud. Unga koʻra qoʻgʻirchoq (Кошғарий, 2017: 198)ning odam suratida boʻlganligi tilga olinadi. Tabiiyki, qoʻgʻirchoq vositasida turli taqlidiy oʻyinlar asrlar osha oʻynab kelingan va ushbu oʻyinlar bolalarning ham aqliy taraqqiyotiga ham ijtimoiy qonun-qoidalarni oʻzlashtirishiga yaqindan yordam bergan.

Devonda yana bir qator bolalar oʻyinlari toʻgʻrisida ma'lumotlar uchraydi. Ammo ularning qoidalari, shartlari yoki tafsilotlari aniq hamda toʻliq tarzda keltirib oʻtilmagan. Xususan, "changli" (Кошғарий, 2017: 452) oʻyini shular jumlasidandir.

Turkiy xalqlar orasida qator sport turlari shakllangan boʻlib, ularda asosan, voyaga yetgan yigitlar, qizlar yoki yoshi kattalar qatnasha olgan. Bunday oʻyinlar qatorida kurash, ot poygasi, chavgon, kamondan oʻq uzish, oshiq, toʻpiq kabilarni kiritish mumkin. Turkiy xalqlar orasida eng qadimgi va eng ommaviy oʻyinlardan biri kurash boʻlib, bu oʻyin bayramlarda, toʻylarda turli rasmiy tadbirlarda oʻynalgan. Kurashdan yoshlarni sinash, saralash, chiniqtirish va janglardan avval harbiy tayyorgarlikni koʻzdan kechirish maqsadida qoʻllab kelingan. Shuningdek, kurashga yoshlarni oʻrgatish ijtimoiy tabaqa doirasida valiahdlikka tayyorlash talabiga aylangan. Shu tarzda ularni jasur va qoʻrqmas qilib tarbiyalash mukin deb qaralgan (Рашид-ад-дин, 1952: 262). Kurash qadimdan kuyovlarni sinash maqsadida ham toʻy kuni oʻtkazib kelingan boʻlib, magʻlub boʻlgan

yigitlar oʻzlari tanlab kurash tushgan qizga uylana olmagan yoki eng qadimgi davrlarda qizning ixtiyoriga toʻliq oʻtgan (Элиан, 1963: 93). Xususan, devonda xoqoniya qizlarining mohir kurashchi ekanliklari va toʻy kechasi boʻlajak kuyov bilan kurash tushish odati boʻlganligi qayd etilgan (Кошғарий, 1960: 439). Ushbu bellashuv turi yosh va jins tanlamaganligi hamda bir necha maqsadlarga oʻtkazilganligini devondagi ma'lumotlar dalillaydi. Bundan tashqari, eng qadimgi davrdan mavjud boʻlgan hamda marosimiy ahamiyat kasb etgan yakkakurash turining turkiy xalqlar hayotidagi oʻrnini koʻrsatib beradi.

Harakatli oʻyinlar bolalarni ham jismonan va ham ruhan yetuk boʻlib yetishishlariga asos boʻlib xizmat qilgan. Ayniqsa, zarur vaqtda oʻrinli qaror qabul qilishda yoki jismoniy chaqqonlikni talab etuvchi hollarda yengilmas qilib tarbiyalagan. Yoki turkiylarda yoshlar tarbiyasidagi eng muhim jihat — jamoaviylikni anglab yetishlariga yaqindan yordam bergan hamda ushbu tuygʻularni his qilishlariga yordam bergan. Bundan tashqari, harakatli oʻyinlar albatta qaysidir kundalik mashgʻulot yoki harbiy ishning bolalarga moʻljallangan muqobil koʻrinishi sifatida qaralgan.

Turkiy xalqlar orasida chorvachilik, ayniqsa, yilqichilik qadimdan taraqqiy etib kelgan mashgʻulot sanalgan. Ushbu mashgʻulot ta'sirida ot bilan bogʻliq qator oʻyinlar shakllangan va ommaviy bellashuv – sport darajasiga koʻtarilgan. Ulardan biri "yarish" (Кошғарий, 1963. III: 17) – ot poygasi hisoblanadi. Ushbu oʻyin yilqini saralash, toʻqnashuvlardan avval askarlarni harbiy koʻrikdan oʻtkazish va yilqini jismonan hamda ruhan tushinib olish uchun amalga oshirilgan. Chunki jang maydonida ot va uning ustidagi askarning uygʻun harakatlanishi muhim jarayon hisoblangan.

Ot poygasi orqali yilqining chidamliligi, tezligi va abjirligi sinalib, zotni yaxshilashda bu oʻyin alohida ahamiyat kasb etgan. Natijada, yanada tezroq va abjir otni yetishtirish yoʻllari oʻylab topilgan. Ushbu usullardan biri yovvoyi otdan olingan qulun boʻlib, bunday qulun eng chopqir ot boʻlib yetishgan. Bunday chopqir qulun "arqun" deb atalgan (Кошғарий, 1960: 132).

Ot ishtirokida oʻynaluvchi yana bir oʻyin "chavgon" (Кошғарий, 1960: 382) sanalib, yilqichilikda otlarni saralash, harbiy sohada tayyorgarlik mashqi maqsadida oʻtkaziluvchi va keyinchalik hukmron ijtimoiy tabaqa tomonidan oʻynaluvchi oʻyinga aylandi. Ushbu oʻyin keyingi davrlarda ham keng omma va ayniqsa, yuqori tabaqa vakillari bilishi shart boʻlgan oʻyinlardan biri sanalgan (Кайковус, 2016: 84). Chigʻatoy ulusi davri (Мирзо Улуғбек, 1993: 73), temuriylar (Кадыров, 2013: 103) va keyingi sulolalar davrida ham bu oʻyin muhim ijtimoiy jarayon sifatida qaralgan.

Chorvachilik sohalari ichida qoʻychilik alohida iqtisodiy ahamiyat kasb etgan. Shuning uchun zotli qoʻchqorlarni otarga qoʻshish maqsadida saralash usuli sifatida "qoʻchqor urishtirish" oʻyinidan foydalanilgan. Devonda bu oʻyin nomi "qoch susturdi" tarzida qayd etilgan (Кошғарий, 1963. II: 214). Bunday oʻyinlar asosan bahor fasli boshida oʻtkazilgan boʻlib, manbada koʻp oʻrinlarda bu haqda ma'lumot keltirib oʻtilgan.

Xalq oʻyinlaridan manbada tilga olingan yana bir turi boʻlib, ushbu oʻyinni barcha oʻynashi mumkin boʻlgan. Bu oʻyin yosh, jins yoki ijtimoiy cheklovlardan holi tarzda oʻynalgan va bugungi kunda ham oʻynalib keladi. Bu "qarab tepar" yoki "lanka" oʻyini hisoblanib, asarda "tebuk" tarzida yozib qoldirilgan. "Tebuk" (Кошғарий, 1960: 367) — echki yungi bogʻlangan gʻildirak yoki gʻaltak shaklidagi tepib oʻynaluvchi oʻyin boʻlganligi xususida esga olinadi. Ushbu oʻyin hozirgi kunda ham chorvador aholi orasida saqlanib kelmoqda.

Kishining ziyrakligi, diqqatini va hushyorligini oshiruvchi yana bir oʻyin haqida Devonda ma'lumot beriladi. "Toʻpiq osish" tarzida keltirilgan oʻyin katta kishilar tomonidan oʻynalgan

(Кошғарий, 1960: 198). "To'piq o'yini" ikki kishining kelishuviga ko'ra berkituvchi uni hamisha yonida olib yurishi shart bo'lgan va eng nozik joyda (hammomda) so'ralganda ham ko'rsata olishi talab etilgan. So'ralgan vaqtda va joyda to'piqni ko'rsata olgan ishtirokchi yutgan hisoblangan.

Eng qadimdan muhim ahamiyat kasb etgan va ovchilik mahsuli sifatida paydo boʻlgan oʻyin "kamon otish" hisoblanadi. Manbada ushbu oʻyinga oid juda ham qimmatli axborotlar keltirib oʻtilgan. Xususan, oʻq otishga moʻljallangan nishon – "amach" (Кошғарий, 1960: 117) va otish mashqi uchun alohida maydon tayyorlangan hamda bunday yer "amachliq yer" deb atalgan (Кошғарий, 1960: 166). Shuningdek, merganlikni sinash maqsadida turkiy xalqlar oʻrtasida kamon bilan bogʻliq boshqa oʻyinlar ham shakllangan. "Qarin atish" oʻyini maxsus jarayon boʻlib, soʻyilgan hayvon qorni nishon tarzida osilgan va uni aniq nishonga olgan qatnashchi soʻyilgan hayvon goʻshtidan ulush olish huqiqiga ega boʻlgan (Кошғарий, 1960: 383).

Kamonbozlik mahoratini charxlovchi bunday oʻyinlarning turi va oʻynalish usullari turlicha shakllangan. Masalan, kamonbozlik oʻyinlari turkiy xalqlar orasida ot ustida harakatlanib ketish vaqtida otish bilan amalga oshiriluvchi jarayon ham hisoblangan. Keyingi davrlarda bunday oʻyin "qovoq chopish" (Xondamir, 2011: 15) deb ham atalgan. Bunda qovoqni yuqori joyga qoʻyilib, ot choptirib kelib kamondan oʻq uzilgan. Bu oʻyin "oltin qovoq otish" deb ham aytilgan va harbiy amaliyotlar oldidan oʻtkaziluvchi hamda harbiy tayyorgarlikni oshiruvchi yoki turli mamlakatlardan elchilar kelganda rasmiy marosimlarda namoyish etiluvchi jarayon ham hisoblangan.

Kamondan oʻq uzishning uzoqlikka va balandlikka kabi shartli oʻyinlari ham turkiy xalqlar orasida mavjud boʻlganligi devonda aks ettirilgan. Masalan, uzoq masofaga oʻq yetib borishi maqsadida otish usuli "churam" deb atalgan. Bu usulda kamonchi yerga chalqancha yotgan holda oʻq otadi va bunday usulda otilgan oʻq "churam oʻqi" deb yuritilgan (Кошғарий, 1960: 391). Yuqoriga oʻq otishda bellashish esa "angar qazlashuv" (Кошғарий, 1963. II: 260) tarzida yozilgan boʻlib, kamondan oʻq uzishning koʻplab turli oʻyinlari boʻlganini tasdiqlaydi. Kamondan oʻq uzishni mashq qilib bo'sh vaqtda o'yin o'ynash boburiy malikalarning ham sevimli mashg'uloti hisoblangan. Bu oʻyin "Humoyunnoma"da "zaxgirtaroshlik" (Гулбаданбегим, 1998: 51) deb qayd etilgan. Devonda uchraydigan kamondan oʻq uzishga oid yana bir ma'lumotda yuksak nomli jihoz tilga olinib, u kamonchilar barmoqlariga kiyadigan barmoq qopi (Кошғарий, 1963. III: 53) ekanligi tushuntiriladi. Bu jihoz ta'rifida uni tikuvchilar barmoqlariga nina botmasligi uchun barmoqlariga kiyib ishlashi qayd etilgan. Ushbu ma'lumotdan anglash mumkinki, kamonbozlikning yana bir turi bevosita ushbu oʻyinda ishlatiluvchi jihoz nomi bilan ham atalgan. Chunki, "Humoyunnoma"da keltirilgan "zixgir" soʻzi angishvona ma'nosini anglatadi. Devonda yozib qoldirilgan atama ham aynan shu ma'noni anglatgan va ushbu jihozning mis yoki teridan yasalganligini e'tirof etib o'tilgan. Demak, ushbu jihoz nomi bilan atalgan kamondan o'q uzish oʻyini keyinchalik aynan shu mazmundagi boshqa soʻz bilan atalgan.

"Devonu lugʻotit turk"da yozib qoldirilgan yana bir oʻyin "oshiq oʻyini" boʻlib, aslida aqliy oʻyinlar sirasiga kirgan. Vaqt oʻtishi bilan tavakkalchilikka asoslangan oʻyin sifatida tanilgan. Asarda oshiq suyagini tashlaganda tushishi mumkin boʻlgan ikki xil holat mavjudligi tilga olingan. Bu holatlar quyidagicha keltirilgan: "chik" — oʻyinda oshiqning qorni bilan tushishi, chiki (Кошғарий, 1960: 321) va "puk" — oʻyinda oshiqning orqasi bilan tushishi, pukka holati. Shuning uchun bu oʻyin — "chik-puk" deb atalgan (Кошғарий, 2017: 367). Bu oʻyin biror narsani garovga qoʻyish orqali oʻynalgan.

Turli oʻyinlar shakllanishi natijasida qoidalar, me'yorlar hamda ularga xos boʻlgan talablarning vujudga kelishiga olib kelgan. Deyarli barcha oʻyinlarda oʻziga xos qoidalar va xalq

fe'l-atvorini koʻrsatuvchi yoki shakllantiruvchi me'yorlar qabul qilingan. Oʻyinlarda halollikka, tenglikka va ijtimoiy adolat tamoyillariga e'tibor qaratilgan. Inson omili eng oliy tushuncha sifatida qaralgan hamda hayvonlarga ozor bermaslikka harakat qilingan. Ushbu jihatlar ayniqsa, devonda koʻrsatib oʻtilgan oʻyinlarning qonun-qoidalarida yaqqol koʻzga tashlanadi. Xususan, "yarish" ("ot poygasi") va "chavgon" oʻyinlarida maydon arqon yoki chiziq bilan aniq belgilab olingan. Bunday arqon tortilgan chegara "talas" (Кошғарий, 1960: 347) deb atalgan. Ushbu atama ayrim qavmlarda "tasal" (Кошғарий, 1960: 373) tarzida iste'molda boʻlgan. Ushbu ma'lumotlardan koʻrinadiki, turkiylar turli oʻyinlarni oʻtkazishda jarayonga mos maydon va me'yorlarni qat'iy oʻrnatib olganlar. Masalan, qanday oʻyin boʻlishiga qaramay jarayonga mos tanlangan maydon boʻlib, u "oynagʻu yer" (Кошғарий, 1960: 142) deb atalgan.

Oʻyinlarni tashkillashtirishda va oʻtkazishda ijtimoiy tenglikni saqlash muhim ahamiyat kasb etgan. "Chavgon", "chillak" yoki "kamondan oʻq uzish" kabi oʻyinlarda qaysi jamoa yoki ishtirokchi oʻyinni boshlab berishini belgilashda qur'a tashlangan. Bu jarayon "cheklashuv" (Кошғарий, 1963. II: 244) deb atalgan. Shunday jarayonlar orqali oʻyinlarda xolislik va adolatni saqlashga hamda oʻyinboshilar yoki hakamlar tomonidan ishtirokchilar oʻrtasidagi adolatni saqlashga harakat qilingan.

Xalq oʻyinlari bilan bogʻliq manbada keltirilgan qimmatli ma'lumotlarning yana bir guruhi oʻyin jihozlari va vositalari e'tiborga olingan qaydlardir. Ushbu atamalar sirasiga "tobiq" (Кошғарий, 1960: 360) yoki "topiq" – chavgon oʻynaladigan koptok (Кошғарий, 1963. III: 81), "qurman" – oʻgʻuz va qipchoqlarda oʻq-yoy solinadigan idish (Кошғарий, 1960: 416), "kiyish" – oʻqdon (Кошғарий, 1963. III: 140), "qurshagʻ" – "chalish" sport turida muhim boʻlgan belbogʻ (Кошғарий, 1960: 432), "saqalduq" – "chavgon" yoki "yarish" kabi oʻyinlarda qalpoq boshdan tushib ketmasligi uchun unga bogʻlanib, chagʻ ostidan oʻtkazib qoʻyiladigan chizimcha (Кошғарий, 1960: 482), "azri" – "chavgon" yoki "chillak" oʻyinlarida koptokni urish uchun moʻljallangan yogʻoch (Кошғарий, 1963. II: 31), "bandal" – bosh qismi choʻqmoqli yogʻoch (Кошғарий, 1960: 445) kabi jihozlar nomlari kiradi.

Turkiy qavmlarning xalq oʻyinlari va ularning jihozlari madaniyatda oʻziga xos tarzda aks etgan yoki aholi turmush tarziga turlicha koʻrinishlarda ta'sir etgan. Masalan, masofa oʻlchov birliklariga "ot poygasi" yoki "kamondan oʻq uzish" oʻyinlari ta'sir oʻtkazgan. Bir choparlik masofa "yarshim" (Кошғарий, 1963. III: 54) deb atalsa, kamon oʻqi uchib oʻtishiga teng masofa "gʻalva" (338) deb atalgan hamda keng masofa birligi sifatida iste'molda boʻlgan. Bundan tashqari, ayrim jihozlarning nomlari kishilarning atoqli ismi sifatida ham qoʻyilgan. Bunday isimlardan ushbu davrdagi eng mashhuri "Toʻqoq" boʻlib, uning mazmuni temir kamon mazmunini anglatgan. Bu nom ushbu shaxsning kamon otishdagi mohirligi tufayli laqab sifatida berilgan nomi ham boʻlishi mumkin (Садр ад-дин Али ал-Хусайни, 1980: 171).

Turli musobaqa va bellashuvlar uyushtirilib, gʻoliblarni taqdirlash dolzarb ahamiyatga ega boʻlgan. Yutuq sifatida qimmatli buyumlar, ot va hattoki qalliq (Кошғарий, 1963. II: 257) belgilanishi mumkin boʻlgan. Gʻoliblarga tortiq etilgan mukofotlardan biri sifatida "tanguk" – chavgon oʻyinida koptokni tortilgan oʻrovdan oʻtkazganga beriladigan ipak kiyimlik boʻlganligi qayd etilgan.

Bu davrda adabiy asarlarda yoy yoki oʻqni ta'riflash asnosida madaniy hayotda ushbu jihozlarning insonga qay darajada bogʻliqligi aks ettirilgan. Xususan, kamon ta'rifi quyidagicha keltiriladi: Yoyning shaklini falak qismlaridan olganlar, chunki olimlar falak doirasining qismlarini qavs, ya'ni yoy deganlar. Qavsning bir uchini ikkinchi uchi bilan birlashtiruvchi toʻgʻri chiziq vatar, ya'ni kerish deyiladi, falak doirasining markazidan chiqib qavs kengligining

oʻrtasidan oʻtadigan chiziqni sahm, ya'ni oʻq deydilar. Aytishlaricha kavkablarning ta'siridan va boriy taoloning irodasi-yu amri bilan yerga yuborilgan yaxshilik va yomonlik shu vatar va qavslar orqali oʻtib, xuddi mergan qoʻlidagi oʻq kerish va yoydan oʻtib ovga tekkandek nishondagi insonga qadaladi (Умар Хайём, 1990: 34).

Yosh avlodni yetuk qilib tarbiyalashda yoki ularni jamiyatning toʻlaqonli a'zosi sifatida shakllantirishda oʻyinlarning ahamiyatiga alohida e'tibor berilgan. Ular bilan bogʻliq ibratli hikmatlar, maqollar aholi orasida keng tarqalgan. Ayniqsa, oʻgʻil bolalarni tarbiyalashda oʻq otishni oʻrgatish muhim ekanligi qayd etilgan (Абу Бакр ар-Розий, 1994: 28). Bu oʻyin yigitlarni sabrli va qaror qabul qilishda irodali boʻlishini ta'minlashi yozib qoldirilgan (Геркавец, 2015: 75). Shuningdek, xalq qarashlarida mohir mergan boʻlish uchun koʻp mashq qilish va shunda ham u oʻq otishda yanglishishi mumkinligi ham inobatga olingan (67). Demak, turkiylarning xalq oʻyinlari aholi madaniyatida katta ta'sirga ega boʻlgan va turmush tarzida dolzarb ahamiyat kasb etgan.

# Xulosa va takliflar. Xulosa sifatida quyidagi fikrlarni bildirish mumkin:

Birinchidan, "Devonu lugʻotit turk" juda katta elshunoslik manbasi sifatida milodning dastlabki yuzyilliklaridagi aholining kundalik hayoti, mashgʻulotlari, turmush tarzi va tasavvurlarida xalq oʻyinlarining oʻrni hamda ahamiyatini ochib berishda asosiy tarixiy, madaniy asar hisoblanadi;

Manbada qayd etilgan ma'lumotlarning ushbu davrga mansub boshqa tarixiy asarlar bilan qiyosiy tahlili shuni koʻrsatadiki, turkiy xalqlarda shaxs tarbiyasi, mashgʻulotlarida saralash jarayoni, marosimiy hayotida, harbiy mashqlarida va keyinchalik siyosiy qurol sifatida xalq oʻyinlaridan oʻziga xos tizimni yaratganlar;

Xalq oʻyinlari, sport turlari qoidalari va me'yorlarini Turon aholisi madaniyatining hamda fe'l-atvorining mahsuli sifatida insonparvarlik, tabiatni asrash, ijtimoiy adolat, joʻmardlik tamoillarini tashuvchi ijtimoiy hodisa sifatida dolzarb ahamiyat kasb etganligi devonda batafsil aks ettirilgan. Ushbu tushunchalarning elshunoslik tahlili asosidagi tadqiqi ushbu davr aholi dunyoqarashini batafsil oʻrganish hamda tushunish imkonini beradi.

"Devonu lugʻotit turk"da tilga olingan ma'lumotlar Turon aholisining shu davrdagi qadriyatlarini yanada yaxshiroq anglashga, milliy oʻyinlarni qayta tiklashga yaqindan yordam beradi;

Milodning dastlabki yuzyilliklarida mavjud boʻlgan xalq oʻyinlarining aholi oʻrtasidagi oʻtkazilish maqsadlari va vazifalari turlicha boʻlib, adabiy hayotga hamda xalq ogʻzaki ijodiga katta ta'sir oʻtkazgan. Ushbu ta'sir na'munalarini "Devonu lugʻotit turk" asosida yanada chuqurroq tadqiq etish talab etiladi.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- [1] Махмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк (туркий сўзлар девони). Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017, 488 б.
- [2] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463 б.
- [3] Yusuf Xos Hojib. Qutadgʻu bilig (Saodatda eltuvchi bilim). Toshkent. Choʻlpon nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2007. 200 b.
- [4] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [5] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том.  $500~\rm f$ .

- [6] Махмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк (туркий сўзлар девони). Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017, 488 б.
- [7] Махмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк (туркий сўзлар девони). Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017, -488 б.
- [8] Рашид-ад-дин. Сборник летописей. Том І. книга первая. Москва: Издательство академии наук СССР, 1952. 316 с.
- [9] Клавдий Элиан. Пестрые рассказы. Москва, 1963. 186 с.
- [10] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [11] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463 б.
- [12] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [13] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том.  $500~\rm fc$ .
- [14] Кайковус. Қобуснома. Тошкент: Янги аср авлоди, 2016. 224 б.
- [15] Мирзо Улуғбек. Тўрт улус тарихи. Тошкент: Чўлпон, 1993. 352 б.
- [16] М.Х. Кадыров. Труды по истории зрелещных искусств Узбекистана в-X томах. Том III. Ташкент 2013.-384 с.
- [17] Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. II том. 428 б.
- [18] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [19] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [20] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [21] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [22] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [23] Ғиёсиддин бин Хумомиддин Хондамир. Буюклик хислати. Тошкент: Sharq, 2011. 304 б.
- [24] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [25] Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. II том. 428 б.
- [26] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463-бет.
- [27] Махмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк (туркий сўзлар девони). Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017, 488 б.
- [28] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [29] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.

- [30] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [31] Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. II том. 428 б.
- [32] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [33] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463-бет.
- [34] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том.  $500~\rm fc$ .
- [35] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463-бет.
- [36] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [37] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том.  $500~\rm f$ .
- [38] Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. II том. 428 б.
- [39] Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: ЎзССР фанлар академияси нашриёти, 1960. І том. 500 б.
- [40] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463-бет.
- [41] Истахрий. Хуросон ва Мовароуннахр. Тошкент: Фан, 2019. 480 б.
- [42] Садр ад-Дин Али ал-Хусайни. Ахбар ад-даулат ас-селджукиййа (ЗУБДАТ АТ-ТАВАРЙХ ФИ АХБАР АЛ-УМАРА ВА-А-МУЛУК АС-СЕЛДЖУКЙЙЙА). Москва: Главная редакция восточной литературы, 1980. 273 с.
- [43] Махмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. II том. 428 б.
- [44] Умар Хайём. Наврўзнома. Тошкент: Мехнат, 1990. 79 б.
- [45] Абу Бакр ар-Розий. Касалликлар тарихи. Тошкент: Абдулла Қодирий номидаги халқ мероси нашриёти, 1994. 256 б.
- [46] Геркавец А.Н. Codex Cumanicus. Алматы: Баур, 2015. 1348 с.
- [47] Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Тошкент: Ўзбекистон ССР фанлар академияси нашриёти, 1963. III том. 463-бет.

#### "DEVONU LUG'OTIT TURK"DA DAVLATCHILIK BELGILARI

## QO'LDOSHEV Sarvar Mahmudovich

Fanlar akademiyasi Tarix instiutit tayanch doktoranti

E-mail: quldashevsarvar@mail.ru ORCID: 0009-0009-9693-7896

Annotatsiya: Oʻzbek davlatchiligi uch mingyillik tarixga ega boʻlib unda turli sulolalar hukmronlik qilishgan. Har bir sulola oʻziga xos davlatchilik belgilariga ega boʻlgan. Davlat mavjudligining belgilari davlatning nomi, sulola, markaz va boshqa ramziy belgilardan iborat boʻlgan. XI asrda hukmronlik qilgan qoraxoniylar sulolasiga oid tarixiy ma'lumotlar oʻrta asr manbalarida uzuq-yuluq tarzda uchraydi. Bu esa sulola boshqaruvini oʻrganishda biroz qiyinchiliklar tugʻdiradi. Shunday boʻlsada bu davrda yashagan Mahmud Koshgʻariynig "Devonu lugʻotit turk" asarida berilgan ma'lumotlar qoraxoniylar sulolasining davlatchilik belgilariga ega ekanligidan dalolat beradi.

Kalit soʻzlar: Mahmud Koshgʻariy, "Devonu lugʻotut turk", xoqoniya, Samarqand, Qoshgʻar, Bolasogʻun, saroy, chodir, bayroq, tugʻ, nogʻora

# ПРИЗНАКИ ГОСУДАРСТВЕННОСТИ В "ДИВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК"

Аннотация: Узбекская государственность имеет трехтысячелетнюю историю, и династиями. управлялась разными Каждая династия имела свои символы государственности. К признакам существования государства относятся название государства, династии, центра и другие символические знаки. В средневековых источниках имеются скудные исторические сведения о династии Караханидов, правившей в XI веке. Это порождает некоторые трудности в изучении управления династией. Тем не менее, сведения, приведенные в произведении "Девону луготит турк" Махмуда Кашгари, жившего в этот период, свидетельствуют о том, что династия караханидов имела признаки государственности.

**Ключевые слова:** Махмуд Кашгари, "Девану луготит турк", хагания, Самарканд, Кашгар, Баласогун, дворец, шатер, флаг, знамя, литавры.

#### STATE SIGNS IN "DIWAN LUGAT AT TURK"

Annotation: Uzbek statehood has a history of three thousand years and was ruled by different dynasties. Each dynasty had its own symbols of statehood. The signs of the existence of the state include the name of the state, the dynasty, the center and other symbolic signs. Historical information about the Karakhanid dynasty, which ruled in the 11th century, can be found insufficient information in medieval sources. This creates some difficulties in studying dynasty management. Nevertheless, the information given in the work "Diwan lugat at turk" by Mahmood Kashgari, who lived in this period, indicates that the Karakhanid dynasty had the characteristics of a state.

**Keywords**: Mahmood Kashgari, "Diwan lugat at turk", khaganiya, Samarkand, Kashgar, Balasogun, the palace, the tent, the flag, tugh, noghara

Mahmud Koshgʻariy oʻzi yashayotgan davrdagi davlatning nomi toʻgʻrisida ba'zi ma'lumotlarni berib oʻtgan. Davlatning nomi manbada aynan *Xoqoniya* deb berilmagan boʻlsada, biroq unda berilgan atamalardan davlat nomi Xoqoniya deb yuritilgani anglashiladi. Mahmud Koshgʻariy *Qodir* soʻziga ta'rif berib, xoqoniyaliklar xoni *Qodirxon* deydi [1, 147]. Yana faqat xoqoniya toifasidagi viloyat hukmdorlariga *tarkan* unvoni berilganini yozadi. Qoraxoniylar va gʻaznaviylar oʻrtasidagi ittifoq sulola vakillari oʻrtasidagi nikohlar orqali mustahkamlangan [2, 189]. "Devonu lugʻotit turk"da ham sulton Ma'sud xoqoniya qizlaridan birini olgani keltirilib oʻtilgan [1, 188].

Davlat hududida turli qabilalar yashagan boʻlib, ularning tillarida ham ma'lum farqlar mavjud boʻlgan. Ularning orasida barchaga tushunarli til deb Mahmud *xoqoniya* tilini keltirgan [3, 400]. Mahmud Koshgʻariy *qora* soʻziga ta'rif berar ekan bu masala yanada oydinlashadi. Xoqoniya shohlari *qora* deb ataladi; *Bugʻroxon* deyilgani kabi[1, 400]. Buning alohida hikoyasi bor. Biroq bu hikoya qandayligini muallif keltirmagan.

Qoraxoniylar atamasi *qora* va *xon* yoki *qora* va *xoqon* soʻzidan olingan boʻlib, sulola hukmdorlarining orasida eng yuqori turuvchi unvon hisoblangan. Qadimgi turkiy tilda *qora* atamasi *buyuk*, *ulug* 'ma'nosini beradi. Shundan kelib chiqib oliy hukmdor *qoraxon* deyilgan [4, 113]. Bu atamani XIX asrda yevropalik tarixchilar muomalaga olib kirgan [5, 18].

Arab manbalarida bu sulola *al-Xoqoniya* yoki *al-Muluk ul-Xoniya atrak* deb atalgan [6]. Fors manbalarida Ali-Afrosiyob, Afrosiyob xonadoni yoki yana boshqa bir nom Ilakxoniylar ham deb atalgan [7, 621-628]. Xitoy yilnomalarida esa bu sulola Kalahan deb yuritilgan [8, 77-89].

Odatda Oʻrta asrlarda hukmronlik qilgan **sulolalar** nomlari sulola asoschisi nomidan yoki sulola hukmronlik qilayotgan hudud nomidan kelib chiqadi. Mahmud Koshgʻariy yashagan davrda uchta yirik turkiy sulolalardan biri sulola nomidan — saljuqiylar, hudud nomidan — gʻaznaviylar kelib chiqqan. Qoraxoniylar nomining kelib chiqishi esa bu ikkala jarayonga ham aloqador emas. Bu sulola nomi ham turli nomlar bilan atalgan. Mahmud Koshgʻariy asarida qoraxoniylar sulolasi haqida ba'zi ma'lumotlar berilgan.

Mahmud Koshgʻariy ham asarda sulola nomini turli atamalar izohi bilan berib oʻtgan. Asarda keltirilgan ma'lumotlarga tayanib davlat tepasida turgan sulola oʻzlarini Afrosiyob xonadoni, davlatni esa Xoqoniya deb ataganini koʻrishimiz mumkin.

Davlat hukmdorlari Afrosiyob xonadonidan boʻlib, ular turgan Qoshgʻarni *Oʻrdukend – xon turadigan shahar* deb ta'riflagan [3, 329]. Afrosiyob *xoqon*, uning oʻgʻillari esa *xon* deb yuritilgan [9, 172]. Afrosiyob avlodlari ham boshqalarga qaraganda alohida mavqega ega boʻlgan. Ba'zi joylarda Afrosiyobning oʻgʻillari *tegin*[1, 166] – unvoni bilan boshqalardan ajratilgan boʻlsa, Afrosiyobning qizlari *xatun*[3, 388], Afrosiyob avlodidan boʻlgan xotin va boshqalarga, xoh katta, xoh kichik boʻlsin, *tarim* soʻzi ishlatgan. Xoqoniya podsholaridan boshqalar qancha katta boʻlsalar ham, *tarim* ularga nisbatan ishlatilmaydi. Podsho xotinlarining laqabi oʻrnida *altun tarim* soʻzi ishlatiladi[1, 159].

Boshqa oʻrta asr manbalarida ham Afrosiyob turklari hukmdori ekanligi toʻgʻrisida ayrim ma'lumotlar uchraydi. Ibn al-Asirning yozishicha: Turkiston oʻlkasi, ya'ni Qoshgʻar, Bolasogʻun, Xoʻtan, Taroz va chegaradosh boʻlgan boshqa shaharlar, jumladan, Movarounnahr turklar xonlari qoʻlida boʻlgan. Ular Afrosiyob avlodlaridan boʻlgan musulmonlardir[2, 242]. Jamol Qarshiy ham oʻzining asarining ikki yerida Afrosiyob toʻgʻrisida toʻxtalib oʻtgan. Unga koʻra, Turon hududiga tar'if berayotganda "Turon — turklar yurti. Uning hukumdori buyuk xoqon boʻlib, Afrosiyob avlodlaridan boʻlganlar boshqaradi"[10, 63] deydi. Yana Sotuq Bugʻroxonni ham Afrosiyob avlodi deb ma'lumot bergan[10, 101]. Saljuqiylar ham Afrosiyobning avlodi ekanligi haqida ba'zi

manbalarda qayd etilgan [40, 290]. Qoraxoniy hukmdorlar oʻzlarining kelib chiqishini Arosiyob xonadoniga borib taqaydi. Mahmud Koshgʻariy ham buni oʻz asarida bergan ma'lumotlari bilan tasdiqlaydi.

XI asrda davlatning mavjudligi belgilaridan biri bu hukmdorning qarorgohi joylashgan **markaz** hisoblangan. Somoniylar Buxoroni, gʻaznaviylar Gʻaznani, Saljuqiylar Marv kabi shaharlarni oʻzlariga markaz etib tanlagan. Qoraxoniylar sulolasi davrida dastlab ikki markaz Qoshgʻar va Bolasogʻun boʻlgan boʻlsa keyinchalik gʻarbiy hududlar makazi boʻlgan Samarqand shahrini nufuzi oshadi. Aholi gavjumlashib shahar eniga ham kengayadi. Mahmud Koshgʻariy ham Samarqandni "Semiz kent" – semiz, katta shahar deb tariflaydi[3, 30].

Mahmud Koshgʻariy oʻz asarida havosi toza boʻlganligi uchun hukmdor turadigan Koshgʻar shahrini *Oʻrdukent* deb tariflaydi[3, 329]. *Oʻrda* – hukmdorlar turadigan joy, qarorgoh boʻlsa, *kent* soʻzi esa shahar ma'nosini anglatadi. Shu bilan birga Qoshgʻarda chigil, sugʻd, argʻular yashagan[3, 334]. Bu shaharni Barxan – quyi Chinda joylashgan deb, ma'lumot berib oʻtgan[3, 423].

Qoraxoniylar sulolasining ilk davrida poytaxt Qoshgʻar boʻlib, shaharning nomi manbalarda turli nom bilan berilgan. Sanskrit tilida *Srikritati*[11], xitoy manbalarida *Su-le*[41, 109] va *Khu-sha*[12, 7-9; 13, 105-110], fors manbalarida *Kashiger* ya'ni naqsh yasaladigan joy[14, 168], arab manbalarida esa *Qoshgʻar* nomi bilan uchraydi[15, 280; 16, 109].

Muallif shuningdek yana bir shahar Bolasogʻunni ham ta'rif berib, bu shaharni "Quz Oʻrdu[15, 145] " yoki "Quz ulush"[15, 94] deb atalishini keltirib oʻtgan.

Bolasogʻun haqida ma'lumotlar arab, fors va xitoy manbalarida uchraydi. Arab sayyohi Muqaddasiyning yozishicha Bolasogʻun aholi koʻp yirik shahar boʻlgan[17, 275]. Ibn Xurdodbek esa Bolasogʻunni Turgeshlar markazi boʻlganligini yozadi[18, 182-185]. Mahmud Koshgʻariy ham Bolasogʻun shahrini Iskandar Zulqarnayn kelgan vaqtlarda mavjud emasligini, uning atrofida esa turklar hukmdori Shu tomonidan qurilgan qal'a borligini eslatadi[9, 419-420]. Bolasogʻunliklar turkcha va sugʻdcha soʻzlashini qayd etgan[3, 66].

*Oʻrdu* atamasi shoh turadigan qarorgoh deb qaraydigan boʻlsak, qoraxoniylarning markazi ikkita shahar boʻlganini koʻramiz. Muallif ikkala shaharga ham *oʻrdu* soʻzini qoʻshib ta'riflagan. Shundan kelib chiqib dastlab Qoshgʻar poytaxt boʻlib bu joy hukmdorning qishki qarorgohi hisoblangan boʻlsa, Bolasogʻun esa shimoliy markaz vazifasini oʻtagan. Keyingi davrda esa qoraxoniylar markazi sifatida Samarqand shahri oʻrni va ahamiyati oshgan.

Mahmud Koshgʻariy yashagan davrda hukmdor sulola oʻtiradigan joy **saroy** va chodir boʻlgan. "Devonu lugʻotit turk"da ham saroy va chodir haqida bir nechta ma'lumotlar keltirilgan. Mahmud Koshgʻariy saroyni hukmdor qarorgohi deb aniq ta'rif berib oʻtgan[9, 399]. Shuningdek ba'zida *saroy* atamasi qoʻllanilgan gaplardan oʻsha vaqtdagi hukmdor qarorgohi haqida tasavvur qilishimiz mumkin. Saroy eng avvalo hukmdorlarning hordiq chiqaradigan joyi vazifasini oʻtagan. Bu haqida "Devonu lugʻotit turk" da "Xon saroyga charchab qiynalib keldi" iborasi keltirilgan[3, 256]. Tarixiy manbalarda Buxoroning Shamsiobod mahallasida qoraxoniy hukmdor oʻziga saroy qurdirgani haqida ma'lumotlar uchraydi[19, 33]. Gohida poytaxt Samarqanddan bu yerga hordiq olgani qoraxoniy hukmdor tashrif buyurgan[19, 33].

Saroy atamasi qadimgi fors tilida "srada" soʻzidan olingan boʻlib, X yuz yillikda turkiy sulolalar hukmronlik qilgan hududlarda saroy deb atalgan[20, 499-500][42, 84-91]. Islom davlatlarida saroy hukmdor oilasi bilan yashaydigan shaxsiy hudud va davlat ishlari olib boriladigan, marosimlar oʻtkaziladigan joy hisoblangan. Bu saroy inshootlarining barchasining

umumiy jihati shundaki, ular ham davlat markazi vazifasini bajargan. Turk xoqonligi va qoraxoniylarda xoqonlarning ikki saroyi boʻlgan: yozgi va qishki saroylar.

Turli manbalarda saroy yoki chodir hukmdorning qarorgohi deb togʻridan-toʻgʻri ta'rif berilishi kam uchraydi. Oʻsha davr manbalarida saroy hukmdorning qarorgohi ekanligiga urgʻu berganlari ham bor[21].

Bir vaqtning oʻzida turkiylar hukmdor oʻtiradigan qarorgohini yana bir turi **chodir** boʻlgan[22, 201] [23, 144] [24, 120]. Chodir turkiy xalqlarda azaldan mavjud boʻlib, oʻziga xos vazifalarni bajargan; kengash oʻtkazgan, toʻy hasham, elchilarni qabul qilish va hokazolar. Hukmdorning chodirlari boshqa chodirlardan rangi va kattaligi bilan farq qilgan. Har bir chodirning koʻrinishi uni kimga tegishli ekanligidan dalolat berib turgan.

"Devonu lugʻotit turk"da chodir turli nomlar bilan: *chatir*[3, 385], *chachir*[3, 386], *yuvach*[25, 14], *keragu*[3, 418] deb ataladi. Chodirlarning rangi va hajmi bilan bir-biridan ajralib turishi, ular kimga tegishli ekanligidan dalolat bergan. Misol uchun, xonning chodiri ipakdan ishlanib, qattiq issiqdan va qor-yomgʻirdan saqlash uchun chidamli qilib qurilgan[3, 203]. Yoki xondan keyingi darajada turuvchi amaldor "yugrush"ning chodiri ham issiqqa, sovuqqa, yomgʻir va qorga chidamli boʻlib uning rangi qora boʻlgan[9, 47-48]. Askarlarning ham chodirlari boʻlib unga ma'lum sondagi askarlar joylashtirilgan[9, 226]. Shu bilan birga yolgʻiz askar oʻzi uchun ham kichik chodir olib yurgan[9,222]. Chodirlar kigiz va namatdan qilingan[9, 278]. Chodir oʻsha vaqtdagi odamlarning ijtimoiy hayotida muhim ahamiyat kasb etadi. Bu "Devonu lugʻotit turk"da keltirib oʻtilgan maqol va ibratli soʻzlarda ham koʻrinadi. Misol uchun, mehmon kelishidan choʻchib sharpani ham mehmon deb chodirni buzib oladigan insonlarni ziqna odam deb ta'riflagan[3, 365].

Qoraxoniylar, saljuqiylar, gʻaznaviylar sulolalarida saroylar bilan birga chodirlar ham ishlatilgan[23, 124]. Hukmdor yashash joylaridan tashqari, bu chodirlarda rasmiy ish yuritish uchun taxt xonasi yoki qabulxona ham mavjud boʻlgan. Kengash majlislari uchun qoʻshimcha chodirlar oʻrnatilgan.

Shunday qilib "Devonu lugʻotit turk" da hukmdor qarorgohi deb ham saroy, ham hukmdor chodiri tushunilgan. Saroy koʻpincha hukmdorlarning hordiq chiqaradigan joy vazifasini oʻtagan.

Har bir davlat oʻzining mustaqillik ramzlariga ega boʻlgan. Mahmud Koshgʻariy ham ramzlardan: bayroq, tugʻ va nogʻora toʻgʻrisida ba'zi ma'lumotlarni keltirib oʻtgan.

Davlatning mustaqilligi ramzlaridan biri boʻlgan **bayroq** toʻgʻrisida Mahmud Koshgʻariy ham ta'riflab oʻtgan[9, 140]. Asarda bayroq ranglari, bayroqning tepasiga osiladigan ipaklik matolari haqida yozadi. U musulmon turkiylar va Sharqiy Turkistondagi boshqa din vakillari oʻrtasidagi urushlar haqida yozib olgan she'riy parchasida quyidagilarni aytadi:

Musulmon askarlarining qizil bayroqlari koʻtarildi.

Qora tuproq yuqori koʻtarildi.

Bizlarga oʻgʻroq otliqlari ham kelib qoʻshildilar.

Hammamiz qoʻshilishib jang qildik.

Shuning uchun qaytishda kechikdik[9, 199].

Bu yozuvdan yaqqol koʻrinib turibdiki, bayroq oʻsha davrda ham hozirgi nomi bilan qoʻllanilgan va urush paytida qizil bayroqlar koʻtarilganligi, shuning uchun bayroqlar tugʻ bilan birga jangovar qoʻshinda albatta mavjud boʻlganligi qayd etilgan. Yana Mahmud Koshgʻariy bayroqni tilga olib, *toʻlqinlanmoq* ma'nosidagi fe'lga misol keltirgan[25, 238]. Bu bayroq turkiylar orasida davlat mustaqilligi ramzi sifatida keng qoʻllanilganligini koʻrsatadi. Bundan tashqari muallif bergan ma'lumotlarga qaraganda bayroqlar toʻq sariq ipakdan ham qilingan. Lekin bu

davlatning asosiy bayrogʻi emas ma'lum bir vazifani bajargan. Undan soʻng bayroq sifatida ishlatgan matoni boshqa narsalarga ishlatgan, otlar ustiga yopinchiq sifatida ham foydalanishgan[3, 110].

Bayroq matodan yasalgan ramz yoki belgi hisoblanib, biror bayroqni koʻtargan yoki osib qoʻygan odam shu tarzda ma'lum bir mamlakat yoki tashkilotga aloqador ekanini koʻrsatgan. Bayroq gʻoyasi ming yillar oldin qadimgi ovchi va jangchilar orasida paydo boʻlib, keyinchalik ular hukmdorlar, lashkarboshilarning hukmronligini bildiradigan ramzga aylangan. Bayroq soʻzining asli "batrak" boʻlib, qadimgi turkiy tilda botirilgan, sanchilgan ma'nosini anglatgan[26, 209-239]. Qadimgi turklarda yerga tiqilgan yoki sanchilgan nayzaga sulolani ifodalovchi rangdagi mato va iplar osilgan[27] [28, 146]. Nayzaning uchiga oltin yoki qimmatbaho metallardan yasalgan boʻri boshi kabi hukmronik ramzi yopishtirilgan. "Yerga botgan nayza" ma'nosini anglatuvchi bayroq soʻzining ma'nosi vaqt oʻtishi bilan "milliy timsol" ma'nosiga oʻtgan. Bayroqlar togʻrisida turli manbalarda ma'lumotlar keltirilgan. Arablar qora bayroqlardan foydalangan[29, 167-168], boʻlsa ularga qarshi Ozarbayjondagi qoʻzgʻolonchilar jang vaqtida dushman askarlaridan farqlanib turish uchun qizil bayroqlardan foydalangan[30, 226].

Turkiy sulolalarning davlatchilik ramzlaridan biri boʻlgan **tugʻ** — qadimgi turklarning mustaqillik timsollaridan biri boʻlgan va deyarli barcha turkiy davlatlarda keng qoʻllaniladigan tugʻdan muallif yashagan davrda ham davlat ramzi sifatida qoʻllanganini keltirib oʻtgan.

"Devonu lugʻotit turk"da ham tugʻ bir necha bor tilga olingan. "Xonning qubbali chodiri qurilgan. Bu chodir ipakdan ishlanib, qattiq issiqdan va qor-yomgʻirdan saqlash uchun foydalaniladi; jang tugʻlari tikilib, navbat dovullari chalinib, dushman askarlari ekindek oʻriladi. Endi (u vaqt) dushmanning boshligʻi mendan qanday qocha oladi[3, 203]". Bu yerda urush vaqtida ishlatiladigan tugʻlar haqida soʻz bormoqda. Oʻz navbatida tugʻlar jang vaqtida ahamiyati katta boʻlgan. Tugʻlardan ham bayroqlar kabi jangni boshqarishda foydalanishgan. Tugʻlarning jang vaqtidagi ahamiyati haqida Bobur ham oʻzining asarida keltirib oʻtgan[31, 87].

Shu bilan birga muallif turkcha *tugʻ* atamasini arabcha dovul atamasi bilan birga ishlatgan. Bu <u>Xan tugʻ urdi</u> – xon dovul (nogʻora) qoqdi[9, 140]. Mahmud Koshgʻariyning yozishicha tugʻ toʻq sariq rangli shoyidan yoki ipakdan qilingan[1, 366]. Qaramogʻida shahar va oʻlkalar toʻqqiztadan koʻp boʻlgan hukmdorlarni <u>Toʻquz tugʻluq xan</u> —toʻqqiz tugʻliq xon yoki xoqon deyilgan[1, 366]. Xonning yuqori martabasi toʻqqiz bilan fol qilinadi. Xuddi shunday toʻqqiz tugʻ hukmdorlikning ramzi sifatida "Boburnoma"da ham keltirilib oʻtilgan. Ahmad Tanbalga qarshi urush arafasida Bobur toʻqqiz tugʻni koʻtarishni buyurib bu yerda kim xon ekanligini koʻrsatib qoʻymoqchi boʻlgan[31, 157].

Tugʻlardan dastlab Hun sarkardalari foydalanishgan. Keyinchalik Turk xoqonligida ham boʻri tasviri tushirilgan tugʻlar keng qoʻllangan[32, 142-159]. Somoniylar davrida turk gʻulomlaridan tuzilgan harbiy qismlar boshqalardan ajralib turishlari uchun maxsus tugʻlardan foydalanishgan[33, 167-198]. Muallif yashagan davrda turkiy sulolalarda ham oʻz tugʻlari boʻlgan[23, 520-504] [28, 146] [34, 117] [35, 317]. Bu an'ana moʻgʻullar va temuriylar davrida ham davom etgan.

Tugʻlarning tepasida maxsus mato yoki ipaklik boʻlib "Devonu lugʻotit turk"da "tanuq"[9, 376] deb atalgan. Bu *tanuqlar* har bir sulola, sarkarda, viloyat hukmdorlari, beklarda alohida boʻlgan. Bu esa hukmdorlar, sarkardalarning oʻz tugʻlari borligiga ishora qiladi[36] [37, 738]. "Devonu lugʻotit turk" va boshqa manbalarda berilgan ma'lumotlarga qaraganda tugʻ turkiy sulolalarda mustaqillik, hukmronlik ramzi sifatida namoyon boʻlib u qadimgi xunlardan boshlab mavjud boʻlgan.

XI asrda hukmronlik qilgan sulolalarda davlatchilik belgilaridan biri bu **nogʻora** hisoblangan. Shundan kelib chiqib Mahmud Koshgʻariy ham oʻz asarida bu toʻgʻrisida toʻxtalib oʻtgan. U buni "Devonu lugʻatit turk"da "Xonning qubbali chodiri qurildi, tugʻ-bayroqlar tikilib, dovullar chalindi. Dushman askari oʻtdek oʻrildi, qayerga qochsa ham tutadi"[9, 340] kabi atamalar izohi bilan tasdiqlaydi. Bu yerda urush arafasida hukmdorning qarorgohi oʻrnatilib dushman askarlarini sarosimaga solish uchun dovul nogora chalinganini yozgan. Bundan tashqari oʻz jangchilarini ham ruhlantirgan. Jang vaqtlarida dushmanni sarosimaga solish uchun nogʻora chalish keyinchalik ham davom etganini temuriylarda ham koʻramiz[38]. "Boburnoma"da ham nogʻora togʻrisida bir qancha ma'lumotlar berilgan. Unda berilgan ma'lumotlarga qaraganda nogʻoradan turli vaziyatlarda dushman hujumidan ogohlantirish, dushmanga hujum qilishda ularni sarosimaga solishda foydalanishgan[31, 160].

Nogʻora bu musiqa asbobi boʻlib bayramlarda, toʻy-tomoshalarda chalingan. Bundan tashqari qadimdan hukmdorlar taxtga chiqayotganida, safarga otlanganida, urush vaqtlari chalinadigan nogʻoralar ham boʻlgan. Har bir sulolaning oʻziga xos alohida nogʻorasi boʻlgan. Harbiy boʻlinmalarning noʻgʻoralari ham bir-biridan farq qilgan. Urush vaqtlari nogʻora ovozlariga qarab qanday boʻlinma yoki qanday buyruqlar berilayotgani tushunilgan.

Bayhaqiyning bergan ma'lumotlariga qaraganda, gʻaznaviylar sulolasi qoʻl ostidagi hukmdorlar besh mahal namoz vaqtlarida nogʻora chalishni buyurgan ekanlar[36, 157]. Xuddi shunday vaziyat saljuqiylarda ham kuzatilgan boʻlib, unda askarlar uchun besh mahal namoz vaqtlarida, elchilarni qabul qilishda, toʻy va turli marosimlarda nogʻora chalishgan[39].

**Xulosa.** Har bir davlat mustaqillik ramzlariga ega boʻlgan. Xuddi shunday ramzlar oʻzbek davlatchiligida hukmronlik qilgan qoraxoniylar sulolasida ham mavjudligini Mahmud Koshgʻariy bergan ma'lumotlar tasdiqlaydi. Qoraxoniylar sulolasi davlatchilik va hukmronlik belgilarini oʻrganishda "Devonu lugʻotit turk" asarining ahamiyati shundaki, unda sulola va davlatning nomi, markaz, ramzlar va oliy unvonlar kabi masalalar bayon qilingan. Bu asarda davlat va hukmronlik ramzlariga oid ma'lumotlar aniq ta'rif berilishi bilan boshqa manbalarda berilgan ma'lumotlardan farq qiladi. Mavzuga oid boshqa oʻrta asr manbalarida kelgan har xil uzuq-yuluq ma'lumotlarni aniqlashtirishda qoʻl keladi.

### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғоти-т-турк [Туркий сўзлар девони]. Нашрга тайёрловчи: Қ.Содиқов. –Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа уйи, 2017.
- 2. Ибн ал-Асир. Ал-камил фи-т-тарих. Полный свод истории. Ташкент. 2006.
- 3. Махмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи С.М.Муталлибов. І том. 1960.
- 4. Азамат Зиё. Ўзбек давлатчилиги тарихи. Т. 2001.
- 5. Григорьев, В. В. Караханиды в Мавераннагре по Тарихи Мунедджимбаши. 1874.
- 6. El-Mas'udi's. Meadows of gold and mines of gems. Translated from the Arabic Aloys Sprencer. London. 1841.
- 7. Michal Biran. "Ilak-khanids (or Qarakhanids)." In Encyclopedia Iranica. Volume XII. Columbia University Press. New York. 2005.
- 8. Michal Biran. Qarakhanid Studies A View from the Qara Khitai Edge. Cahiers d'Asie centrale.9. 2001.
- 9. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи С.М.Муталлибов. III том. 1960.

### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 10. Джамал ал-Карши. Ал-Мулхакат би-с-сурах // История Казахстана в персидских источниках. Т. І. Алматы,
- 11. The Western Regions according to the Hou Hanshu. The Xiyu juan. "Chapter on the Western Regions" from Hou Hanshu. Section 21: The Kingdom of Shule (Kashgar). Translated by John E. Hill.
- 12. Hitchins Kith. Kaşgar. DİA. Cilt 25. İstanbul. 2002.
- 13. Özerdim, Muhaddere N. Çin Kaynaklarına Göre Çin Türkistanı'nın Şehirleri. DTCF. cilt 9. Ankara. 1951.
- 14. Kaşgarlı Sultan Mahmut. Uygur Türkleri Kültürü ve Türk Dünyası. İstanbul. 2004.
- 15. Hudud al-'Alam, The Regions of the World a persian geography, 372 a.h. 982 a.d. translated and explained by V. Minorsky. London. 1937.
- 16. Alaaddin Ata Melik Cüveyni. Tarih-i Cihan Güşa. Çev. Mürsel Öztürk. Ankara. 2013..
- 17. Al-Muqaddasi. Aḥsanu-t-taqāsīm fī ma'rifati-l-aqālīm. Translated from the arabic and edited by G.S.A. Ranking and R.F. Azoo. Calcutta. 1897.
- 18. Ибн Хордадбех. Книга путей и стран. Перевод с арабского, комментарии, исследование, указатели и карты Наили Велихановой. Баку. 1986.
- 19. Абу Бакр Мухаммад ибн Жаъфар ан-Наршахий. Бухоро тарихи. Тошкент. 2022.
- 20. Bosworth C. E. The Ghaznavids. Pp 102-124. History of civilizations of Central Asia. Volume
- IV. The age of achievement: A. D. 750 to the end of the fifteenth century. Part One. The historical, social and economic setting. Paris. 1998.
- 21. Юсуф Хос Хожиб. Кутадғу билиг (Саодатга йўлловчи билим). Тошкент. 1971 й
- 22. Peacock A.C.S. The Great Seljuk Empire. Edinburgh. 2015.
- 23. Erdoğan Merçil. Selçuklular'da Saraylar ve Saray Teşkilatı. İstanbul. 2011.
- 24. Tetley G. E. The Ghaznavid and Seljuk turks. Poetry as a source for Iranian history. London. 2009.
- 25. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи С.М.Муталлибов. II том. 1963.
- 26. Mahmut Enes. Tarihsel süreçte bayrak ve sancaklarimiz. A. Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. TAED 42. 2010.
- 27. Orkun H. Nihat. Eski Türklerde Bayrak. Çınar altı Yayınları. İstanbul. 1942.
- 28. Koca Salim, Eski Türklerde Devlet Geleneği ve Teşkilâtı, Türkler Ans. Cilt 2. Yeni Türkiye Yay. Ankara. 2002.
- 29. Miskeveyh Ebü Ali Ahmed b. Muhammed. Tecaribü'l-ümem. tercüme Kivameddin Burslan. Ankara. 2016.
- 30. Mesudi. Murüc ez-zeheb (Altin bozkirlar). Arapcadan Çevira ve notlar Ahsen Batur. Istanbul. 2004.
- 31. Захириддин Мухаммад Бобур. Бобурнома. Тошкент. 2008.
- 32. Sefa Özkaya. Türk askeri kültürü. Tarih, strateji, istihbarat, teşkila, teknoloji. Kültür Bakanliği Yayincilik. Istanbul. 2019.
- 33. Juergen Paul. The State and the Military: The Samanid Case. Indiana University, Research Institute for Inner Asian Studies, 1994.
- 34. Erdoğan Merçil. Gazneliler devleti tarihi. Ankara. 1989.
- 35. Kafesoğlu, İbrahim. Harezmşahlar Devleti Tarihi (485-617/1092-1229). Ankara. 1972.
- 36. Ebu'l-Fazl Muhammed b. Hüseyin-i Beyhaki. Tarih-i Beyhaki. 2019. Ankara.
- 37. Hamdullah Müstevfi-yi Kazvini Tarih-i Güzide. Çevirmen Mürsel Öztürk. 2018.

### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 38. Шарафуддин Али Йаздий. Зафарнома. Шарқ. Тошкент. 1997.
- 39. Turan, Osman, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, Ötüken Yay., İstanbul 2008.
- 40. Абд ал-Кадир ибн Мухаммад-Амин. Маджма' ал-ансаб ва-л-ашджар. // История Казахстана в персидских источниках. Т. II. Алматы, 2005.
- 41. Аблат Ходжаев. Буюк Ипак йўли: муносабатлар ва такдирлар. Тошкент. 2007.
- 42. Агаджанов С. Г. Сельджукиды II туркмения в XI—XII вв. Ашхабад. 1973.

### "DEVONU LUGʻOTI-T TURK" ASARIDA KELTIRILGAN VATAN VA VATANPARVARLIK MAVZUSIDAGI PAREMALARNING SEMANTIK TADQIQI

#### SHARIPOVA Ozoda Xolmurodovna

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti E-mail: ozodaxon925@gmail.com

ORCID: 0009-0001-6107-6020

Annotatsiya: Har bir etnik guruhning oʻziga xosligini, oʻtmishi-yu bugunini, madaniyatini, ong-u shuurini oʻrganishda maqollar asosiy vositalardan biri boʻlib xizmat qiladi. Xalq donoligining mahsuli boʻlgan maqollarda ijtimoiy hayotdagi turli mavzularga oid fikrlar bayon etilgan. Mazkur tadqiqotda buyuk qomusiy olim Mahmud Koshgʻariyning "Devoni lugʻotit turk" asarida keltirilgan vatan va vatanparvarlik mavzusidagi paremalar toʻplangan va konseptual doirada semantik tahlil qilingan. Tahlil davomida paremalardagi lingvokulturologik belgilar izohiga alohida e'tibor qaratilib, turkiy xalqlar tarixida ayni tushunchalar qanday mazmunmohiyatga ega boʻlganligi ochib berilgan. Uzoq tarixiy taraqqiyot davomida bunday purmazmun hikmatnomalarning ayrimlari iste'moldan chiqib ketgan boʻlsa, ayrimlari shaklan oʻzgarishga uchragan holda ijtimoiy hayotda faol qoʻllanib kelinmoqda. Maqolada ularga alohida-alohida toʻxtalinib, bugungi kun kishisi uchun tushunarli tarzda izohlangan — tabdil va tahlili keltirilgan. Maqollarni tahlil qilish jarayonida ilmiy bilishning mantiqiylik, tarixiylik, izchillik va obyektivlik usullaridan keng foydalanildi.

**Kalit soʻzlar:** Mahmud Koshgʻariy, «Devonu lugʻot-at turk», vatan, vatanparvarlik, maqolshunoslik, etnografiya, konseptual tahlil, lingvokulturologik tahlil, semantik tahlil, tarix, madaniyat.

# СЕМАНТИЧЕСКОЕ ИЗУЧЕНИЕ ПАРЕМ «ДЕВОНУ ЛУГОТИТ ТУРК» НА ТЕМУ РОДИНЫ И ПАТРИОТИЗМА

Аннотация: Пословицы служат одним из основных инструментов изучения самобытности, прошлого и настоящего, культуры, сознания каждого этноса. Пословицы — зеркало народной мудрости содержат размышления на различные темы общественной жизни. В данном исследовании собраны и концептуально проанализированы паремы на тему родины и патриотизма, приведённые в труде великого учёного-энциклопедиста Махмуда Кошгари «Девони луготит турк». В ходе анализа особое внимание уделено толкованию лингвокультурных знаков в стихотворениях, раскрыта роль этих понятий в истории тюркских народов. В ходе длительного исторического развития некоторые из этих мудрых изречений вышли из употребления, а другие активно используются в общественной жизни, претерпев некоторые формальные изменения. В статье им уделено отдельное внимание, истолковано на доступном современному человеку форме, представлены транслитерация и анализ. В процессе анализа пословиц широко использованы методы научного познания, логики, историчности, последовательности и объективности.

**Ключевые слова:** Махмуд Кошгари, «Девону луготит турк», родина, патриотизм, паремоведение, этнография, концептуальный анализ, лингвокультурологический анализ, семантический анализ, история, культура.

# SEMANTIC STUDY OF PAREMAS ON THE THEME OF HOMELAND AND PATRIOTISM CITED IN THE WORK "DIVANU LUGAT-IT-TURK"

Annotation: Proverbs serve as one of the main tools for studying the uniqueness, past and present, culture, consciousness of each ethnic group. Proverbs, which are the product of folk wisdom, express opinions on various topics in social life. In this research, the passages on the topic of homeland and patriotism, which are presented in the work of the great encyclopedist Mahmud Koshgari, "Devoni Lugatit Turk", were collected and semantically analyzed in a conceptual framework. During the analysis, special attention was paid to the interpretation of linguistic and cultural signs in the poems, and the meaning of these concepts in the history of the Turkic peoples was revealed. During the long historical development, some of these full-text wisdoms have fallen out of use, while others have been actively used in social life, having undergone a change in form. The article focuses on them separately, explains them in a way that is understandable for today's people - transformation and analysis is given. In the process of analyzing proverbs, the methods of scientific knowledge, logic, historicity, consistency and objectivity were widely used.

**Key words:** *Mahmud Koshgari, "Devonu lugʻot-at turk", homeland, patriotism, proverbs, ethnography, conceptual analysis, linguocultural analysis, semantic analysis, history, culture.* 

### "DĪWĀN LUGHĀT AL-TURK" ESERİNDE ALINTILAN VATAN VE YURTSEVERLİK TEMALI PAREMAS'IN SEMANTİK ÇALIŞMASI

Özet: Atasözleri, her etnik grubun benzersizliğini, geçmişini ve bugününü, kültürünü ve bilincini incelemek için ana araçlardan biri olarak hizmet eder. Halk bilgeliğinin ürünü olan atasözleri toplumsal hayatta çeşitli konularda görüş bildirir. Bu çalışmada büyük ansiklopedici Mahmud Koshgari'nin "Devoni Lughot-at Türk" adlı eserinde sunulan vatan ve vatanseverlik konulu pasajlar kavramsal bir çerçevede toplanıp analiz edilmiştir. Analiz sırasında şiirlerdeki dilsel ve kültürel göstergelerin yorumlanmasına özellikle dikkat edilmiş ve bu kavramların Türk halklarının tarihindeki anlamı ortaya çıkarılmıştır. Uzun tarihsel gelişim süreci içerisinde bu tam metin hikmetlerin bir kısmı kullanım dışı kalmış, bir kısmı ise şekil değişikliğine uğrayarak sosyal hayatta aktif olarak kullanılmıştır. Makalede bunlar ayrı ayrı ele alınmakta, günümüz insanının anlayabileceği şekilde açıklanmakta, dönüşüm ve analiz sunulmaktadır. Atasözlerinin incelenmesi sürecinde bilimsel bilgi, mantık, tarihsellik, tutarlılık ve nesnellik yöntemlerinden yaygın olarak yararlanılmıştır.

**Anahtar kelimeler:** *Mahmud Koshgari, "Devonu lugʻot-at türk", vatan, vatanseverlik, atasözleri, etnografya, kavramsal analiz, dil-kültürel analiz, anlamsal analiz, tarih, kültür.* 

Hozirgi globallashuv davrida yoshlarni zamonlar sinovidan oʻtgan milliy qadriyatlarga hurmat ruhida oʻz mustaqil fikriga, sogʻlom dunyoqarashga ega, boy ma'naviyatli, har qanday mafkuraviy tazyiq va ma'naviy tahdidlarga zarba berishga tayyor insonlar qilib tarbiyalash dolzarb vazifalardan biridir. Shu yoʻnalishda bugungi kunda mamlakatimizda azaliy qadriyatlarni tiklash va mustahkamlash, ijtimoiy-iqtisodiy hamda siyosiy sohani yanada yaxshilash maqsadida bir qator tizimli ishlar amalga oshirilmoqda. Qadriyatlarga mustaqillikni mustahkamlashning ma'naviy omillaridan biri sifatida qaralishi, jamiyat a'zolarining kamoloti hamda yoshlar tarbiyasidagi ahamiyatini hisobga olgan holda ularning ijtimoiy va ma'naviy yangilanishi masalalariga davlat miqyosida yuksak e'tibor koʻrsatilayotganligi mazkur sohadagi tadqiqotlarni koʻpaytirish, ularga nisbatan mas'uliyatni yanada oshirishni taqozo qilmoqda. Bugun mustaqil davlatimizda milliy

qadriyatlarning tiklanishiga katta e'tibor berilayotgan bir davrda o'tmish hayotimiz haqida hikoya qiluvchi asarlarni, daho ajdodlarimizning hayotiy xulosalarini o'zida aks ettiruvchi maqollarni o'rganish, ularni kelgusi avlodlarga mukammal tarzda yetkazish g'oyat muhim masalalardan biri bo'lib qolmoqda. Ayni maqsadda maqollar hajman ixcham, ma'no jihatdan salmoqdor birliklar bo'lib, uni yaratuvchi bo'lgan xalqning urf-odatlari, an'analari, ishonch-e'tiqodlarini o'zida ifoda etishi bilan ham qimmatlidir.

Milodiy asr avvalida yashagan turkiy xalqlarning tili, etnomadaniy holati haqida ma'lumot beruvchi asarlarning eng mukammallaridan biri Mahmud Koshgʻariyning "Devonu lugʻati-t-turk" asari hisoblanadi. Asar XI asrda yaratilgan boʻlsa-da, xalq ogʻzaki ijodi, qadriyatlari, qarashlari asrlar davomida shakllanadi, ogʻizdan ogʻizga, avloddan avlodga oʻtib, mukammal holga keltiriladi. Demakki, bu asar oʻzi yaratilgan davrdan bir necha asrlar oldin yashagan turkiy xalqlar madaniyatini oʻzida aks ettiradi.

"Devon"ning nashr ettirilishi hozirgi zamon turkologiya fanining taraqqiyotida juda katta ahamiyatga ega hodisalardan biri boʻldi. Bugunga qadar "Devonu lugʻoti-t turk" asari ilm-fanning turli sohalari nuqtayi nazaridan dunyoning koʻplab olimlari tomonidan oʻrganilgan. Asar tadqiqining dastlabki bosqichlaridayoq unda keltirilgan qadimgi turkiy maqollarni yigʻish va oʻrganish borasida bir qator ishlar amalga oshirilgan. Oʻzbek olimlaridan birinchilardan boʻlib Abdurauf Fitrat bu asar ustida ilmiy izlanishlarni boshladi. Uning oʻzbekcha tarjimasi yirik adabiyotshunos olim Soli Mutallibov tomonidan 1960-1963-yillar mobaynida amalga oshirildi.

Nikolay Baskakov, Andrey Kononov, Ergash Fozilov, Zeynep Korkmaz, Kemal Eraslan, M.Avezova, Gʻ.Abdurahmonov, I.Mirzaaliyev va boshqa bir qator olimlar mazkur devon va uning tarkibidagi maqollarni toʻplash, nashrga tayyorlash va tadqiq qilish ishlariga oʻzlarining munosib hissalarini qoʻshganlar. XX asrning 50-yillaridan bugungi kungacha "Devon"ning Anadoʻli turkchasi [Atalay 1941–1944; Erdi, Yurteser 2005; Ercilasun 2014], ruscha [Auezova 2005; Rustamov 2010, oʻzbekcha [Mutallibov 1960–1963; Boltaboyev, Isabekov 2016; Sodiqov 2017] va boshqa bir necha oʻgirmalari kun yuzini koʻrgan boʻlib, ularning har birida eski turkiy soʻzlar bilan bogʻliq yuzlab chigalliklarga aniqlik kiritilayotgani koʻzga tashlanadi. Bu olimlarning ishlarida asarning turli tomonlama mukammal tadqiqi amalga oshirilgan boʻlsa-da, unda keltirilgan "vatan" konsepti qoʻllangan maqollarni tashkil etgan leksik komponentlar ichki mazmun-mohiyati bilan batafsil yoritib berilmagan. Mazkur tadqiqotda ayni mavzudagi paremalarning leksik, semantik, lingvomadaniy tahliliga toʻxtalingan.

Bundan qariyb oʻn asr oldin Mahmud Koshgʻariy tomonidan yaratilgan «Devonu lugʻoti-t turk» asarida qoʻllangan maqollar hali-hanuz oʻz qiymatini, tarbiyaviy ahamiyatini yoʻqotmagan. Bu asarda keltirilgan maqollar turkiy xalqlarning koʻp ming yillik tarixini, etnografiyasi va maishiy hayotini, madaniy va ma'naviy olamini oʻzida aks ettirganligi bilan ham qimmatlidir.

Asarda olim turli ijtimoiy guruhlarga mansub, asosan koʻchmanchi tarzda hayot kechiruvchi chorvador qabilalar tilida keng qoʻllanilgan maqollarni koʻplab keltiradi. Bu esa muallif fikr yuritayotgan mavzu mohiyatining keng ommaga tushunarli boʻlishini ta'minlagan. "Devonu lugʻoti-t turk" boʻyicha tuzilgan indeks-lugʻatda oʻzbekcha-ruscha lugʻat maqolalardan keyin ilova sifatida asar tarkibida kelgan maqollar vatanparvarlik, doʻstlik, donolik va nodonlik, mehnat, odob va tarbiya... sarlavhali qator semantik guruhlarga ajratib koʻrsatilgan. Har bir xalqning paremiologik fondi oʻziga xos boʻlganligi boisidan jahon tilshunosligida paremalarga tilning madaniy belgilarini, shu tilda soʻzlashuvchi kishilar tafakkur tarzini, psixologik holatini namoyon qiluvchi vositalardan biri sifatida qaraladi. Paremalarda uni yaratuvchi xalq e'tiqodining tarixiy izlari, turmush tarzi, hayotiy kuzatishlar va tajribalar asosida chiqargan xulosalari, atrof

olam hodisotlariga bildirgan munosabatlari, ruhiy-emotsional kechinmalari ixcham, mazmundor shaklda aks etadi.

Asarda keltirilgan "Vatan va vatanparvarlik" mavzusidagi maqollarni tadqiq qilish asnosida ularning ba'zilari bugungi kunda ishlatilmasligini, ayrimlarining esa oʻzgarish bilan yashayotganligini kuzatish mumkin.

Tilkü öz yinikä ürsä, uδuz bolur. Maqolning eski turkiy tildan hozirgi oʻzbek adabiy tiliga qilingan soʻzma-soʻz tabdili asar uchun tuzilgan indeks-lugʻatda *Tulki iniga qarab hursa*, *qoʻtir boʻladi* tarzida berilgan.

Tulki zoomorfizmi oʻzbek xalq ogʻzaki ijodida keng tarqalgan obrazlardan biri. Bugungi kunda boʻrisimonlar oilasiga kiritiluvchi hayvonlarga qadimda tulkining bir turi sifatida qarash mavjud boʻlgan. Masalan, boʻri ma'nosini beruvchi *qarsoq* soʻzi «Devonu lugʻoti-t turk»da tulkining bir turi deya izohlanadi. Shuni hisobga olgan holda maqolda qoʻllangan tulki obrazida turklar yashaydigan hududda bu tur jonzodlar koʻp uchrashi bilan birga oʻzbeklar qadim ajdodlarining ovchilik va chorvachilikdan iborat turmush tarziga ham ishora mavjud deyish mumkin. Bularda tulki obrazi orqali majozan *vataniga tosh otgan vatangado boʻladi*, noliganing bilan sendagi salbiy holatlarni birov tuzatib bermaydi, aksincha, zaif tomoningni bilib, boringni ham tortib olishga harakat qiladi. Natijada yurting bosqinchilar qoʻlida qolib, vatanjudolik fonida ogʻir hayot kechirishga mahkum boʻlasan, qabilidagi xulosa ifodalangan.

Asar tarkibida yana qator xalqni vatanparvarlikka undovchi, uning himoyasiga doimo shay turishga chaqiruvchi koʻplab paremalar keltirilgan boʻlib, ular anglatgan mazmun-mohiyat hamisha dolzarb va ahamiyatlidir.

Yatnıñ yaglıg tiküsinden, öznüñ kanlıg yuyruk yeğ (Yotning yogʻlik ovqavidan yaqinlarning mushti yaxshi). Bu maqol bilan ona-yurtning oʻzga yurtlardan har tomonlama afzalligi koʻrsatiladi. Bugungi kunda uning bir nechta variantlari tilimizda ishlatiladi: "Yot yurtning donosi boʻlguncha, Oʻz yurtingning nodoni boʻl", "Uzoqning qozisi boʻlguncha, Yaqinning tozisi boʻl"; "Chet yurtning gulidan oʻz yurtingning tikoni yaxshi", "Oʻzganing toq-u ravoqidan oʻzingning ayvoning yaxshi" va b.

**Orï qopsa, oğuš aqlïšur,yağï kelsä,imräm tebräšür** (Faryod koʻtarilsa, urugʻlar toʻplanadilar, Dushman kelsa hamma yigʻiladi). *Vatan* konsepti madaniyatning asosiy konseptlari qatoridan oʻrin olgan va deyarli barcha xalqlar tafakkurida qadriyat darajasidagi tushunchalar bilan assotsiatsiyalanadi. Biroq bu qarash asosan oʻz tugʻilib oʻsgan yurtiga qaratilgan boʻlib, uni barcha mamlakatlarga nisbatan birdek ijobiy ma'noda baholab boʻlmaydi. Ayni matalda ham *dushman* soʻzini qoʻllash orqali oʻzga mamlakatlar nazarda tutilgan hamda ularga nisbatan hujumga shaylangan raqibga yoxud begona kimsaga qilingudek hushyorlik va sergaklik holatida turish, agar hujum uyushtirsa, butun xalq birlashib kurashishi zarurligi uqtirilgan.

Neča yitig pičäk ersä, öz sapïn yonumas (Pichoq qanchalik oʻtkir boʻlsa ham, oʻz sopini yoʻnmaydi). Bu maqol bilan majozan: "Kuching har qancha oshib-toshib ketgan boʻlsa ham, oʻz yaqinlaringga, yor-birodarlaringga, vatandoshlaringga kuchingni koʻrsatma; har qancha gapga chechan boʻlsang ham, oʻz yaqinlaringning dilini ogʻritadigan, ranjitadigan, koʻpchilik oldida obroʻyini toʻkadigan gap-soʻz qilma. Har qancha kuching, gap-soʻzing boʻlsa, dushmanga ishlat!" degan ma'noda nasihat qiladilar.

Yer basruqï – tağ, boðun basruqï – beg (Yerning ogʻirligi togʻ bilan, xalqning ogʻirligi beklar bilan). Maqol orqali mamlakat rivoji, undagi hukmron mafkuraning toʻgʻri shakllanishi va xalq farovonligiga erishishda rahbarning xulq-atvori va siyosati muhim ahamiyatga ega ekanligi ta'kidlangan. Agar biror jamiyatga zolim hukmdor rahbarlik qiladigan boʻlsa, u yerda xalq

qiyinchilik, azob-uqubatda yashaydi, mamlakat falokatga uchraydi. Adolatli podshoh qoʻl ostidagi yurtda esa tinchlik va farovonlik hukm suradi, mamlakat taraqqiy qilib, xalq osuda hayot kechiradi.

Jagʻïnï ashaqlasa, bashqa chiqar (Dushmanni kichik hisoblansa, boshga chiqadi). Bu maqol orqali dushman kichkina, kuchsiz, qoʻlidan nima ham kelardi, deb gʻaflatda qolma. Dushman ustidan soʻzsiz gʻalaba qozonmoq uchun sodir boʻlishi ehtimoldan holi boʻlmagan urushga oldindan puxta hozirlik koʻr. Ehtiyot boʻl va dushmanni kichik hisoblama, demoqchi boʻladilar.

**Eδgülügni suw aδaqında kemiš bašında tilä** (Xalqqa yaxshilik qil, uni suv tagiga tashlasang-da suv ustida koʻrasan). Xalq ichida kundalik turmushda turli muammolar yuz berib turadi, ijtimoiy mas'uliyatni yaxshi his qilgan, xalq dardiga befarq boʻlmagan kishilar bunday muammolarni oʻz oʻrnida bartaraf qilishga harakat qiladi. Aslida ularning bu harakatlari obroʻ-e'tibor qozonish uchun emas, balki insongarchilik yuzasidan qilingan samimiy xizmat boʻlsa-da unday kishilar xalq tomonidan e'zozlanib, katta-yu kichik tomonidan hurmat qilinadi, soʻzi soʻz, hukmi oliy koʻriladi.

Xulosa qilib aytganda, har bir tilning paremiologik fondi shu tilda soʻzlashuvchi xalqning madaniyatini, an'analari va tarixini, milliy oʻzligi va oʻziga xosligini namoyon qiluvchi qimmatli merosidir. Ularda alohida shaxsdan tortib butun bir insoniyat jamiyati uchun daxldor boʻlgan barcha masalalarga yechim, turli sohalarga munosabat bildirilgan deyish mumkin. Shu sababli ham paremiologiyaga tilshunoslar bilan bir qatorda adabiyotshunos, folklorshunos, etnograf, sotsiolog, psixolog kabi turli soha mutaxassislari tadqiqot olib borishlari mumkin boʻlgan "hosildor maydon" sifatida qaraladi. Paremalar uchun tanlangan rang-barang mavzular barcha xalqlar uchun umumiy boʻlsa-da, ular ichki mazmuni, muayyan vaziyat yoki tushunchaga turli xalqlarning ijtimoiy holati va dunyoqarashlaridan kelib chiqqan holda bergan bahosi nuqtayi nazaridan bir-biridan farq qiladi. "Vatan" shunday mavzulardan biridir. Mahmud Koshgʻariy toʻplagan maqollar eng qadimgi turkiy xalqlarning til xususiyatlarini, etnomadaniy holatini oʻrganishda katta ahamiyat kasb etadi. Ular hozirgi oʻzbek adabiy tilining rivojlanishida ham oʻziga xos muhim oʻringa ega. Bu maqollar til taraqqiyoti natijasida ayrim lugʻaviy, fonetik va morfologik oʻzgarishlar bilan bizgacha etib kelgan boʻlsa-da, tilga olingan mavzular va ulardagi hayot haqiqati barcha davrlar uchun oʻzgarmas dolzarb boʻlib qolmoqda.

### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. 1- том. Тошкент: Фан, 1960.
- 2. Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. 2- том. Тошкент: Фан, 1963.
- 3. Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов.
- 4. Девону луғотит турк. Индекс-луғат. Ғ. Абдураҳмонов ва С. Муталлибовлар иштироки ва таҳрири остида. Тошкент: Фан, 1967.
- 5. ДЛТ 2016 Кошғарий, Маҳмуд. Девону-луғати-т-турк (Туркий сўзлар девони) / Таржимон ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. Нашрга тайёрл. Ҳ. Болтабоев, Б. Исабеков. Масъул муҳаррир.: Ҳ. Дадабоев. Тошкент, МUMTOZ SOʻZ, 2016.
- 6. ДЛТ 2017 Кошғарий, Маҳмуд. Девону-луғати-т-турк (Туркий сўзлар девони) / Нашрга тайёрловчи Қ. Содиков. Тошкент: Ғ. Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 2017.
- 7. Осмоналиева Б. Об отражении лексики киргизского языка в словаре Махмуда Кашгари «Дивану лугат-ит-тюрк» // Советская тюркология,1, 1972. С. 97-99.

### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 8. Ўзбек халқ шевалари луғати. Масъул муҳаррир Ш.Ш. Шоабдураҳмонов. Тошкент: Фан, 1971.
- 9. Этимологический словарь тюркских языков: Общетюркские и межтюркские основы на букву 'Б' / Сост. Э.В. Севортян. Москва: Наука, 1978.
- 10. Togʻayev T. Turkiy yozma yodgorliklar tilidagi soʻzlarning oʻzbek shevalarida qoʻllanishi // Oltin bitiglar Golden scripts, 2019/3. Toshkent, 2019. B. 107-127.
- 11. Abdurahmonov X. Oʻzbek xalq ogʻzaki ijodi asarlarining sintaktik xususiyatlari boʻyicha kuzatishlar. -T., «Fan», 1971.
- 12. Berdiyorov H., Rasulov R. Oʻzbek tilining paremiologik lugʻati. -T., «Oʻqituvchi», 1984.
- 13. Шомақсудов Ш., Шораҳмедов Ш. Ўзбек мақолларининг изоҳли луғати. Нега шундай деймиз. –Тошкент, 1988. -352 б.
- 14. Шомақсудов Ш., Шорахмедов Ш. Хикматнома. Тошкент, 1990. -528б.
- 15. https://oyina.uz/uz/article/1510

### **TURK DUNYOSI TADQIQOTLARI**

# TOJIK MA'RIFATPARVARLIK VA JADID ADABIYOTIGA TURK TANZIMAT DAVRI ADABIYOTINING TA'SIRI

### XO'JAQULOV Sirojiddin Xolmahmatovich

Samarqand davlat universiteti Tojik tili va adabiyoti kafedrasi professori, flologiya fanlari doktori

E-mail: sirojiddinxujaqulov1976@gmail.com

ORCID 0000-0002-6974-1988

Annotatsiya: Maqolada XIX asrning II yarmi va XX asr boshlarida Oʻrta Osiyo xalqlari adabiyotidagi lirik janrlarning shakllanish tamoyillari, ulardagi shakliy oʻzgarishlar, bu davrdagi mumtoz poetik me'yorlari va uning evolyutsiyasi, mazkur davr adabiy oqimlarida badiiy tafakkurning rivojlanishi, an'anaviy lirik janrlarning kompozitsion oʻzgarishlari, tojik va oʻzbek ma'rifatparvarlik va jadid adabiyotida turk tanzimat davri adabiyoti, Eron mashrutiyat davri adabiyoti, afgʻon rushanfikrlik adabiy yoʻnalishlarining ta'siri va ularning umumiy tipologik xususiyatlari qiyoslanadi va yoritiladi.

**Kalit soʻzlar:** adabiy oqim, lirika, ma'rifat, jadidchilik, lirik she'rlar turkumi, tanzimat, mashrutiyat, rushanfikrlik, poetika, she'riyat.

## THE TURKISH LITERATURE OF THE TANZIMAT PERIOD AND THE TAJIK ENLIGHTENMENT LITERARY FLOW

**Abstract:** In the article, the structure of lyric genres in the literature of the peoples of Central Asia in the second half of the 19th century and the beginning of the 20th century, the principles of its formation, poetic standards and their evolution during this period, the development of artistic thinking in the literary flow of this period, compositional changes of traditional lyric genres, Tajik and Uzbek enlightenment and Jadid literature and the literature of the Turkish Tanzimat period, the literature of the Iranian Mashrutiyat period, and the general typological features of the literary trends of the Afghan literary enlightenment are compared and highlighted.

**Key words**: literary flow, lyrics, enlightenment, jadidism, series of lyrical poems, tanzimat, mashrutiyat $^{1}$ , intellectualism, poetics, poetry.

# TANZİMAT DÖNEMİ TÜRK EDEBİYATININ TACİK AYDINLANMA EDEBİ AKIMINA ETKİLERİ

Özet: makalede 19. yüzyılın ikinci yarısı ile 20. yüzyılın başlarında Orta Asya halklarının edebiyatındaki lirik türlerin yapısı, oluşum ilkeleri, şiirsel standartları ve bu dönemdeki gelişimi, bu dönemin edebî akımlarında sanatsal düşüncenin gelişimi, geleneksel lirik türlerin kompozisyon değişimleri hususunda bilgiler beyan edilmiştir. Bunun yanı sıra, Türk Tanzimat dönemi ve İran Meşrutiyet dönemi edebiyatının Tacik ve Özbek aydınlanma ve Cedid edebiyatına etkileri analiz edilmektedir.

**Anahtar kelimeler:** edebî akım, lirik, aydınlanma, ceditçilik, lirik şiirler dizisi, tanzimat, meşrutiyet, entelektüalizm, poetika, şiir.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iranian literary process, enlightenment

Ma'rifatparvarlik va jadid adabiyoti hamda uning janr xususiyatlari yuzasidan jahondagi bir qator ilmiy markazlarda, xususan, Columbia University, Indiana University (USA), Humbold Universitât (Germany), Tokio University (Japan), İstanbul Üniversitesi (Turkiya), Balx davlat universiteti (Afgʻoniston), Azerbaycan milli elmler akademiyasi Nizami adına ədəbiyyat İnstitutu (Ozarbayjon); Institut Vostokovedeniya, Vostochnoy fakultet pri SPBGU, Institut vostochnox rukopisey v Sankt-Peterburge (Rossiya); A.Roʻdakiy nomidagi til va adabiyot instituti, Tojikiston milliy universiteti, Xoʻjand davlat universiteti (Tojikiston), Oʻzbekiston Fanlar akademiyasi Oʻzbek tili, adabiyoti va folklori instituti, Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat oʻzbek tili va adabiyoti universiteti, Toshkent davlat sharqshunoslik universitetida ilmiy tadqiqotlar olib borilmoqda.

Oʻzbek adabiyotshunoslari B.Qosimovning "Mirmuxsin Fikri i ego literaturnaya sreda", **U.Dolimovning** "Jizn i tvorchestvo uzbekskogo poeta-prosvititelya P.Musamuhammedovning "Jizn i tvorchestvo Fikiri" kabi tadqiqotlari XIX asrning oxiri va XX asr boshlaridagi ma'rifatparvar adiblarning hayot yoʻlini tadqiq etishdagi jiddiy qadam hisoblanadi. I.G'aniev va N.Afoqovalar tomonidan yaratilgan "Jadid adabiyoti va adabiyotshunosligi bibliografiyasi"da 5307 ta mahalliy hamda xorijiy olimlarning tadqiqot ishlari jamlangan. Bu esa, mustaqillik davrida ma'rifatparvarlik va jadid adabiyoti tadqiqi yangi bosqichga koʻtarilganligidan dalolatdir. Bu borada B.Qosimov, N.Karimov, Gʻ.Karimov, E.Karimov, O.Sharofiddinov, H.Boltaboev, Sh.Rizaev, Sh.Yusupov, U.Dolimov, N.Jabborov, I.G'aniev, N.Afoqova, U.Hamdam, G'.Mahmudov, R.Inomxo'jaev, B.Muxiddinova. M.Tojiboeva kabi oʻzbek tadqiqotchilarining ishlari muhim oʻrin tutadi.

XIX asrning oxiri va XX asr boshlari adabiyotining oʻziga xosligini toʻliq idrok etish, mahalliy xalqning ijtimoiy-siyosiy hayoti, adabiy oqimlar, tarixiy tendensiyalar, yangi adabiy jarayon, badiiy asarning mazmundorligi, tematik gʻoya, poetik shakl va mazmun takomili, badiiy asar tili va uslubi, janr xususiyatlari, Movarounnahr, Xuroson va qadimgi Turonning mahalliy xalqlari, ayniqsa, qardosh tojik va oʻzbek hamda Eron va afgʻon xalqlari adabiyotining oʻzaro mushtarak va tipologik xususiyatlarini tadqiq etish jarayoni yangicha tamoyillar va yondashuvlarni taqozo etadi.

XIX asrning ikkinchi yarmida Oʻrta Osiyo hududidagi uch davlat - Buxoro amirligi, Qoʻqon va Xiva xonligi siyosiy va iqtisodiy zaifligi, dunyodan ajralib qolgani, boshqaruv tizimining zamondan ortda qolishi, uzoq muddat davom etayotgan ma'naviy va siyosiy turgʻunlik, oʻzaro ichki nizolar, iqtisodiy inqiroz, adolatsizlik va zulmning kuchayib borishi, inqirozga sabab boʻlgan edi. Mintaqaning bu tarixiy davri xorijlik olimlar nazaridan ham chetda qolmagan. Tarixchi olim J.Kunits ziddiyatli davr haqida bunday yozadi: "Amir hukmdorligi daxlsiz va mutlaq edi. Barcha davlat muassasalari rahbarlari, viloyat va tuman hokimlari u tomonidan tayinlanar edi va ular faqat amirga boʻysunar va hisobot berar edi" [7,23]. Anglo-amerikalik tarixchi Ueller fikricha: "Buxoroning ma'muriy tizimi juda sodda, hukumatning asosiy vazifasi soliq yigʻishdir" [15,43]. Ingliz olimi Meri Xoldsvordning "Turkestan in the nineteenth centure" ("XIX asrda Turkiston") [14,10] risolasida esa, Hindiston, Misr, Eron va Afgʻonistondan Oʻrta Osiyoning eng yirik shaharlariga katta miqdordagi tijoriy mahsulotlar bilan bir qatorda, turli xil nashrlar, xat va gazetalar yetkazilgan. Bu esa hayotning barcha sohalarida turli xil oʻzgarishlar, adabiy va madaniy jarayonda yangicha yondashuvlarning yuzaga kelishiga zamin tayyorlagan.

Tadqiqotlarda qayd etilishicha, Rossiya imperiyasining Oʻrta Osiyoni bosib olishi "buyuk oʻyin" mafkurasining oʻziga xos bir koʻrinishi, anglo-rus raqobati natijasi edi [7,13]. Bu

davrga doir eng ishonchli manba ushbu zamindan yetishgan shoiru adiblarning tarixiy, ilmiyadabiy asarlari hisoblanadi. Jumladan, Ahmad Donish asarlaridagi asosiy printsipga koʻra, "viloyatdorlik va hukumat boshqaruvining asl mohiyati ilm va amaldadir". Uningcha, faqat aql davlat boshqaruvining adolatli poydevori va mezonlarini mustahkamlaydi: "Aksincha gʻazab va shahvat aqlni tasxirlovchi manba boʻlmasligi lozim. Zero, adolat aqlning kamolotidan vujudga keladi" [2,54].

Yangicha ma'rifatparvarlik va jadid adabiyoti shakllanishining ikki omilini ajratib ko'rsatish zarur:

- 1. Ijtimoiy-tarixiy vaziyat taqozosi oʻlaroq jamiyat hayotining barcha jabhalarini isloh etish zarurati yetilgani.
  - 2. Adabiyotning ijtimoiylashuvi, xalq hayotiga yaqinlashuvi.

M.Rajabiy fikricha: "Jadidchilik uchun qadimiy madaniyat xalqni ma'naviy qoloqlik va turg'unlikdan xalos etish hamda g'arbona dunyoviy bilimlar fazosi bilan tanishtirish vositasi edi. Ushbu maqsadga erishish uchun ilmiy-tarixiy nuqtai nazardan G'arb olimlarining so'nggi asrlardagi fikriy yutuqlari Sharq mutafakkirlarining ilmiy ishlarini qayta-qayta o'qib-o'rganish va ularning izlanishlarini davom ettirish orqali erishilganini va bu kabi taraqqiyparvarlik esa aslida ham haqiqiy Islomga zid kelmasligini ko'rsatdi" [9,33]. Aynan shu tavajjuh va ta'sirlar orqali Evropaning ayrim mamlakatlarida, xususan yaqin Sharq mamalakatlaridan Turkiya va Eron davlatlari san'at va madaniyati rivojlandi, ilm-fan yuksaldi.

XIX asrning ikkinchi yarmidan boshlab yangicha ma'rifatparvarlik harakati Oʻrta Osiyoda ijtimoiy harakat sifatida, keyinchalik adabiy jarayon sifatida muhim mavqega ega boʻldi. Shu tariqa, XIX asrning oxiri va XX asr boshlaridagi tarixiy, siyosiy, ijtimoiy-iqtisodiy hodisalar, rus-yapon urushi voqealari, 1905-1907 yillardagi inqiloblar, Turkiya, Eron, Serbiya, Albaniya, Oʻrta Osiyo mintaqalaridagi inqilobiy harakatlar, fan va madaniyatning rivojlanishi, ta'lim va tarbiya, maktab va ma'rifatga boʻlgan e'tibor, davriy matbuotning yuzaga kelishi, badiiy ijoddagi yangicha yondashuvlar, yangicha ma'rifatparvarlik va jadidchilik gʻoyalarining yoyilishi, Osiyodagi mahalliy xalqlar orasida; turk, tojik, fors, arab, rus, fransuz, nemis, ingliz tillarining keng miqyosda e'tibor qozonishi, mahalliy xalqning ma'naviy va ma'rifiy yuksalishida alohida ahamiyat kasb etdi.

Evropa mamlakatlarida yuzaga kelgan inqilobiy harakatlarning kuchayishi, ayniqsa, 1905-1907 yillardagi Rossiya inqilobi, Sharqiy mamlakatlarning, xususan, Turkiya va Eronda kapitalistik tuzumning rivojlanishiga boʻlgan ijobiy moyilliklar, XIX asrning birinchi yarmida Eron mashrutiyat davri siyosiy-ijtimoiy harakati, XIX asrning 70-90-yillaridagi Turkiyadagi tanzimat davri inqilobiy-siyosiy, adabiy oqimlar va keyinchalik Usmonli Turkiyadagi "yosh turklar"ning ijtimoiy-ma'rifiy harakatlari, Oʻrta Osiyoda milliy uygʻonishning yuzaga kelishi XX asr boshlaridagi yangi ijtimoiy-siyosiy, madaniy-ma'rifiy tendensiyalar shakllanishiga zamin yaratdi.

XX asrning boshlarida, ayrim ob'ektiv va sub'ektiv omillar, jumladan, Russiyada Ismoil Gaspirinskiy asos solgan jadidchilik gʻoyalari ta'siri ostida, milliy ozodlik harakatlari, mahalliy xalqlarning ilmiy, adabiy, madaniy va ijtimoiy hayotida tub oʻzgarishlar, milliy tiklanish va tarixiy oʻzlikni anglash gʻoyalari avj oldi. Shu asosda, Buxoroda jadidchilik harakati ta'siri ostida "javonbuxoriyon" (buxorolik yoshlar) milliy-tiklanish harakati yuzaga keldi. Javonbuxoriylarning asl gʻoyaviy maslagi taraqqiyot, ma'rifatni yuksaltirish, milliy nashrlarni yoʻlga qoʻyish edi. Harakat a'zolari asosan yosh jadidlardan tarkib topgani bois, Turkiyaning "yosh turklar" jamiyatiga taassub qilib, oʻzlarini "javonbuxoriylar" deb atadilar [13,70]. Ushbu tashkilot va uning

a'zolari turli manbalarda: "yosh mutafakkirlar", "jadidlar", "islohotchilar", "yangi fikrlovchilar", "taraqqiyparvar", "ma'rifatparvar", "erkin fikrlovchilar" tarzida qayd etilgan.

Tabiiyki, mustamlakachi davlat tobe' millat vakillarining birlashuviga, oʻz milliy manfaatlari yoʻlida islohotlar qilishiga yoʻl qoʻymaydi. Bu - mustamlakachilikning xarakterli xususiyati. Bu oʻrinda eng yomoni millat ziyolilarining boʻlinishi edi. Fitrat jadid va qadim mojarosining sabablarini quyidagicha tushuntiradi: "Buxoroning najib millatidan yashirin emaski, jadid va qadim oʻrtasidagi bahs va munozaralar va ma'naviy munoqashalar toʻrt-beshta millat xoinining xatolik va fasodkorlik ishidan boshqa narsa emas. Bu illat bizning muqaddas vatanimizni toʻliq qamrab olgan va butun boshli bir jamiyatni ikki firqa va ikki mazhabga ajratdi va ularning har birini ikkinchisining dushmaniga aylantirdi" [47,7].

Rus sharqshunosi A.N.Samoylovich 1910-yilda "XX asr boshlarida Turkistonda mutlaqo yangi adabiyot paydo boʻlgan"ini ta'kidlaydi. Olim bu yangilikni drama janrining yuzaga kelishi bilan bogʻlaydi. Lekin chuqurroq razm solinsa, XIX asrning oxiri XX asr boshlarida mumtoz adabiyotning an'anaviy va barqaror badiiy-estetik kanonlari oʻrniga, gʻoyaviy mundarija, shakl unsurlari va ijodiy uslub jihatidan yangi shakl va mazmundagi adabiyot vujudga kelgani kuzatiladi. Qisqa bir vaqt ichida adabiyot yangilandi. Poetik shakl va mazmun, poetik obraz va badiiy asar tili, ijodiy uslub va tamoyillar oʻzgardi. Bularning barchasi yuqorida koʻrsatilgan omillar bilan chambarchas bogʻliq.

Afsuski, uzoq yillar davomida jadidchilik harakati adabiyotshunoslik tarixida salbiy hodisa sifatida baholandi. Yaqin vaqtlargacha bu harakat "mahalliy tijoriy burjua harakati" va uning a'zolari "millatchi ziyolilar" deb qaralgan. Bunday yondashuv tarixni soxtalashtirish yoki nigilistik qarash natijasi edi. Aslida, jadidchilik tojik adabiyotida shaklan va mazmunan yangilanish, adabiyotning ijtimoiylashuvi va xalq hayotiga yaqinlashuvi omili sifatida alohida bir tarixiy davrning yuzaga kelishini ta'minladi. M.Shukurov bu jarayonni quyidagicha ta'riflaydi: "Ziyoli ma'rifatparvarlar qadimgi va oʻtmish tuzumning konservatorlariga nisbatan oʻzlarini jadidlar deb atadi va jamiyatni yangilashni, millatni taassublar, bidʻatlar, jaholat va xurofotlar girdobidan chiqarib, yangi tarixiy bosqichga yoʻnaltirishni xohladi, toki xalq va millat yangi asrning zamonaviy ilm-fan yutuqlaridan bahramand boʻlsin" [196,327].

Darhaqiqat, millatni qoloqlik va jaholat changalidan qutqarish, dunyoning taraqqiy etgan xalqlari darajasiga yuksaltirish jadidchilikning asosiy maqsadi edi. Shuning uchun ular yagona "najot yoʻli — ilm" deb tushunishgan. "Ilm", "ma'rifat", "bilim", "maorif", "aql", "irfon", "irshod", "islohot", "tajaddud", "taraddud" mazkur davr she'riyatida eng muhim istilohlar, bu davr badiiy asarlarining gʻoyaviy asosi, javhari hamda eng muhim xossalaridan hisoblanadi.

Agar XIX asrda badiiy-estetik tafakkur rivoji Buxoro adabiy muhiti bilan bevosita bogʻliq boʻlsa, XIX asrning ikkinchi yarmi va XX asr boshlaridan Gʻarbiy Evropa va Rossiya ilm-fani, sivilizatsiyasi ta'sirida Samarqand ijtimoiy-siyosiy, madaniy-adabiy hayotning markaziga aylana bordi. Azaldan she'r va adabiyot diyori boʻlgan bu mintaqada adabiyot va san'atning ikki asrlik sukutidan keyin ma'naviy uygʻonish yuz berdi. Bu boradagi eng muhim omil, avvalambor, davrning muhim tarixiy, siyosiy, ijtimoiy va madaniy voqealaridir. Samarqand har doim Sharqda adabiy va ilmiy markazlardan biri boʻlgani sababli bu yerda adabiyot, san'at va insoniyat sivilizatsiyasining mustahkam ildizlarini qayta tiklash, uning yangi qirralari va yoʻnalishlarini bunyod etish ishlari jadallashdi. Yuksak saviyadagi badiiy asarlar bilan davr voqeligining eng muhim belgilari va xususiyatlarini ifoda etgan Mahmudxoʻja Behbudiy, Sipandiy Samarqandiy, Faxriddin Rojiy, Saidahmad Siddiqiy Ajziy, Shakuriy Samarqandiy, Hoji Muin, Naqibxon Tugʻral, Saidahmad Vasliy, Ibrohim Jur'at, Abdulgʻani Javdat, Tamhid va boshqa ijodkorlar

adabiy hayot rivojiga munosib hissa qoʻshdi. Keyinchalik Abdurrauf Fitrat va Sadriddin Ayniylar ham ushbu adabiy muhitda faoliyat koʻrsatdi. S.Sa'dievning ta'kidlashicha, bu davrda Samarqand adabiy muhiti nafaqat mazmun va gʻoyaviy mundarija takomili jihatidan Buxoro adabiy muhitiga tenglashdi, balki ayrim xususiyatlariga koʻra undan yuqoriroq maqomga ega boʻldi.

XX asr boshlari tojik milliy uygʻonish adabiyotida yangi adabiy janrlar, poetik shakl va mazmun yangilanishi, badiiy tafakkur tadriji masalasida dunyo xalqlari, shu jumladan Rossiya va Evropa adabiyotining eng ilgʻor an'analari, xususan, "Turk tanzimat", tatar ma'rifatparvarlik, Eron "mashrutiyat davri", afg'on "ro'shanfikrlik" hamda o'zbek ma'rifatparvarlik adabiyotlari bilan oʻzaro mustahkam aloqada boʻlgan va oʻz navbatida, ulardan bahramand boʻlgan. Ma'lumki, XIX asrning ikkinchi yarmida barcha Sharq mamlakatlarida yangi ma'rifatparvarlik g'oyalarining paydo bo'lishi bevosita sifat jihatidan yangi tipdagi badiiy adabiyotning paydo bo'lishiga asos boʻldi. Movarounnahrda, jumladan tojik va oʻzbek xalqlari hayotida ma'rifatparvarlik jarayoni bevosita oʻzining ustuvor, barqaror tarixiy ildizlariga, manbalariga tayanadi. Uning tarixiy, genetik asoslari, chuqur, mustahkam falsafiy, axloqiy, ma'naviy va ma'rifiy ildizlarga bog'lanadi. Demak, Movarounnahrda yuzaga kelgan ma'rifatparvarlik harakati insoniyatning ma'naviy borlig'i, milliy oʻzlikni anglash va tarixiy iftixor kabi chuqur antroposentrik hamda gumanistik falsafa bilan bogʻliq ijtimoiy, siyosiy, iqtisodiy va madaniy masalalar negizida shakllandi. Abdurrauf Fitratning "Hind sayyohi bayonoti"da ham uchratamiz: "Mirzojon Sheroziy daxolati bilan Buxoro ulamosi havoshiy o'qish, ya'ni lafz va kalom ilmiga mansub qoidalarni o'zlashtirishga mayl va ruju' qildilar va foydasiz ilmlar majmuasini tahqiq etishga urindilar. Shu tariqa, Buxoroda tahsil olgan boshqa turkistonliklar ham buxoroliklar bilan birgalikda nodonlik va jaholat tubsizligiga tushib qolishdi va nihoyat madaniyat osmonining yorqin yulduzi, insoniyat kitobining munavvar sahifasi sanalmish Turkistonni do'st tili aylanmaydigan va dushman qulog'i eshitishdan sharmandali holatga tushadigan darajada kasiflikka olib kelishdi" [10,23].

XIX asrning ikkinchi yarmi adabiyotining yana bir muhim xususiyati shundaki, u muayyan maqsadlarga qaratilgan, chuqur adresli hajviyotni yuzaga keltirdi. Hajv va yumorning maqsadob'ekti aniq, real va hayotiy edi. Ma'rifatparvar adiblarning asarlarida satira nafaqat majlis ahli dilxushligi va xushholligi uchun, balki ma'naviy chandiqlarni davolash va kamchiliklarni fosh qilish, jamiyatning axloqiy buzuqligini, undagi illatlarni ochiq ko'rsatishga qaratilgan edi. Adabiyotda hajviy talqinning kuchayishi va qizgʻin satirik motivlarning paydo boʻlishi ijodkor shaxsning dunyoqarashi, ijtimoiy va tanqidiy ongi oʻsganidan dalolatdir.

Yangi davr adabiyotining paydo boʻlishidagi muhim tarixiy-genetik asoslaridan biri bu zamon voqeligi va achchiq saboqlaridan oʻz vaqtida toʻgʻri va mantiqiy xulosalar chiqarilganidadir. Bu davr she'riyatida adabiyotning yetakchi vakillari hayotning ma'muliy-panegrik mazmuni (maqtash, ulugʻlash, ta'riflash va tavsiflash)dan voz kechgan va ba'zan uni butunlay rad etgan. Zamonaviy psixoanalitik va adabiyotshunoslik ilmida bu "adabiyotning ijtimoiy mohiyati va uning asl tabiatiga qaytish" yoki adabiyotga ijtimoiy yondashuvlar nuqtai nazaridan baho berish harakati sifatida qaraladi. Bu davrda vujudga kelgan ikkinchi hodisa - lirik asarlarda mafkuraviylik va ideologik tamoyillarning kuchayishi bilan izohlash oʻrinlidir. Oʻzbek adabiyotshunos olimlaridan biri U.Hamdam bu masalani haqli ravishda koʻrib chiqib, XX asr boshlarida, jadidlar badiiy adabiyotning mohiyatini, "eng avvalo, oʻz mafkuralarini ommaga singdirish vositasi" sifatida koʻrganini qayd etadi. Agar jadid nashrlarida chop etilgan she'rlar koʻzdan kechirilsa, ular she'riyatni jadidchilik gʻoyalarini targʻibu tashviq etishga toʻla safarbar qilganiga amin boʻlishimiz mumkin". Agar ushbu mavzuni talqin qilishning umumiy natijasini yangi davr shoirlarining she'rlaridan izlasak, "oʻsha davrdagi ijtimoiy vaziyatdan norozilik

tuygʻularining barqarorligini" koʻrish mumkin [15,17-18]. Bu nazariy qarashlar esa davr shoirlari lirik asarlarining eng muhim xarakter hamda xususiyatini belgilaydigan juda aniq, ob'ektiv xulosadir.

Milliy uygʻonish davri shoirlarining ilhom manbai hayotning voqeiy, siyosiy va ijtimoiy hodisalaridir. Shu bilan birga, ushbu davr shoirining falsafiy, ilmiy va diniy dunyoqarashi oʻzaro ijodiy uygʻunlikda va garmonik holatda sodir boʻladi, ya'ni ayrim shoir va adiblarning tashqi olam, ijtimoiy va tabiiy muhitga nisbatan qarashlari tubdan oʻzgardi. Ushbu toifadagi ijodkorlar hayotni va uning barcha unsurlarini abstrakt, mavhum va xayoliy tarzda emas, balki aniq maqsadlarga muvofiq, hayot haqiqatlari bilan bogʻliq holda tasvirlash va ifodalash yoʻllarini izlashdi. Ushbu tasvir usuli qanchalik yangi boʻlsa, u mahalliy millat va xalqlarning azaliy madaniyat ildizlari va qadimiy e'tiqodlaridan boshlanadi, ushbu ezgu maqsadlarni roʻyobga chiqarish uchun yanada muhimroq rol oʻynaydi va uning eng uzoq va chuqur ma'naviy-genetik manbalari, aslida, tarixiy oʻzlik va milliyatga borib taqaladi.

Shuning uchun yangi davr Sharq xalqlari adabiyotida ma'rifatparvar va madaniy shaxsning har bir soʻzi va uning tafakkurida, sharq she'riyatining asl javhari, soʻz va kalom mas'uliyati, tasavvufiy-irfoniy vahdat, noziklik va latofat, eng zamonaviy modernistik qarash, mantiqiy tahlil, faylasufona ijobiy tafakkur tarzi va islomiy ma'rifat ruhiyati uygʻun holatda mujassamdir. Shu tarzda ular gʻarbona gʻoyalar va milliyatga yot boʻlgan mafkuralarga koʻr-koʻrona ergashmagan. Darhaqiqat, ularning tabiatida azaliy ma'rifat uchqunlari, ma'naviyat, ilm-fan va madaniyat sohalarida tarixning olovli va joʻshqin oqimi mavjudligini unutmaslik kerak. Ular ma'nan va ruhan ma'rifat, ilm, irshod, irfon, isloh, tajaddud kabi yangicha ideologiyalar hamda keng koʻlamli ijtimoiy-madaniy islohotlarni qabul qilish zarurligini anglab ulgurgan edi.

Tojik va oʻzbek xalqlari yangi adabiyotining shakllanishi va taraqqiyotida Evropa adabiyestetik tafakkuri ta'sirini haddan ortiq boʻrttirish toʻgʻri ish emas. Bu davr adabiyotida eng avvalo, zamonaviy adabiy tendensiyalarning paydo boʻlishi, mazmun va gʻoyaviy mundarija tadriji, til va uslubning takrorlanmasligi mumtoz Sharq adabiyoti ildizlari bilan chambarchas bogʻliqlikda shakllanib kelgan. Zero, ushbu davrning eng ilgʻor tendensiyasi - "ma'rifatparvarlik adabiyoti" sanalmish tushunchaning mohiyatini aniqlash masalasi zamonaviy adabiyotshunoslikning eng muhim va dolzarb masalalaridan biridir.

Movarounnahrdagi tojik va oʻzbek ma'rifatparvarlari oʻsha davrdagi fors, turk va tatar ziyolilarining yangicha qarashlari va gʻoyalari singdirilgan asarlaridan namunalar olish imkoniyatiga ega edi. Ma'rifatparvarlik adabiyoti, xususan, XX asr boshlaridagi jadid adabiyoti takomillashuvi, uning yangilanishi va evrilishida - xorijiy va mahalliy davriy matbuotning hal qiluvchi mavqeini yana bir muhim omil sifatida qarash kerak. Yangi adabiy jarayon rivoji, uning tadrijiy takomili va kengayishida boshqa bir tashqi omil - Eron, Turkiya va Afgʻonistonda yaratilgan bayozlar va kitoblar muhim oʻrin tutgan.

Shuningdek, ajdodlar merosiga munosabat oʻzgardi, ijtimoiy hayotdan Gʻarb va rus tamadduni unsurlari keng oʻrin ola boshladi. Bu esa, adabiyotga yangi badiiy obraz va timsollar kirib kelishi hamda dunyoviy ilm-fan va madaniyatga intilish kuchayishiga sabab boʻldi. Bizningcha, ushbu hodisani soʻnggi yillar tadqiqotlaridagi kabi salbiy baholash, davr ijodkorlarini Gʻarb madaniyati targʻibotchilari sifatida ayblash mantiqqa ziddir. Chunki bu narsa favqulodda holat emas, balki zamon talablari va taqozosi asosida oʻzbek, arab, turkman, qozoq, tatar, misr, fors, afgʻon va tojik adabiyotida mushtarak hodisa sifatida yuzaga keldi va XX asr boshlaridan badiiy adabiyotda keng aks etdi. Ushbu holatni adabiyot shakllanishidagi ijobiy voqea, qadimiy va ustuvor an'analarni qayta kashf etish bosqichi, ijtimoiy ong va mafkuraning tiklanishi, adabiy

jarayonni rivojlantirish, yangi she'riy shakllarning vujudga kelishi, ana'naviy janrlarning sintezlashuvi, publitsistik va dramatik janrlarning paydo boʻlishi, mumtoz adabiyotning ayrim lirik va epik janrlaridagi mazmun va shakl yangilanishi borasidagi muhim qadam sifatida izohlash mumkin.

Bu davrda tojik hamda fors, turk va afgʻon ma'rifatparvarlik adabiyotlarida tipologik hodisa sifatida turkum mavzular; jumladan, milliy birlik, taraqqiyot, haqiqat va haqiqatparastlik, sinfiy kurashlar, milliy oʻzlikni anglash va tarixiy iftixor, milliy erkinlik va ozodlik, dunyoviy ilmfanning qadr-qiymati, adolat, jaholat va xurofotga qarshi kurash, ijtimoiy illatlarni tanqid qilish va boshqalar paydo boʻldi. Bu davr shoirlari lirik asarlar yaratish, ularning asosiy mazmundorligini ta'minlash bobida oʻrta asrlar mumtoz adabiyoti an'analaridan ma'lum darajada uzoqlashib, romantizmdan realizm tomon jiddiy qadamlar qoʻyishdi. Ushbu mavzular silsilasi talqini haqiqat va haqiqiy hayot mohiyatini tushunib yetishga asos boʻldi.

Fitratning "Sayha" toʻplamida olti bandli tarkibband mavjud boʻlib, Sadriddin Ayniy undan ikki bandini "Namunai adabiyoti tojik" tazkirasiga kiritgan. "Tavofi Vatan" toʻplamida she'r ikkita sarlavha ostida, ya'ni "Ey bodi sabo!" va "Vatani man" tarzida boʻlingan holda berilgan. Afsuski, ushbu tarkibbandning boshqa bandlari topilmadi. "Mening Vatanim" nomi bilan mashhur ushbu tarkibbandda eng avvalo koʻzga tashlanadigan "Ey bodi sabo!" undalmasi negizida shoir muqaddas ona yurtiga boʻlgan hayotiy va haqqoniy muhabbatini ifoda etadi. Ikkinchi bandda Vatanning xorligi va ayanchli ahvoli ta'sirli ifodalangan:

Binmo saharū azmi tavofi vatani man,
Ax-ax, chū vatan, sajdagohi jonu tani man.
Ham ma'mani osoishi izzu sharafi man,
Ham Ka'bai man, qiblai man, ham chamani man.
On k-az g'ami oshuftagii holi xarobash,
Ogʻushta ba xun astu xarob ast, tani man.
To panjai zulmi digaron dod xaroshash,
Chok ast zi sarpanjai gʻam pirahani man.
On k-az payi taxlisi gireboni hayotash
Derest fitodast ba doʻsham, kafani man.
Rav, jabhai tabjil furoʻ mol ba xokash,
Zan boʻsa ba devoru darash az dahani man.
Avval birason az tarafam arzi duoro,
V-on gah binamo lobavu bargoʻy: "Buxoro!" [12,23]

Ya'ni, Ey sabo! Sen sahar chog'i mening Vatanim tavofiga yo'l ol, ul mening sajdagohimdir, jonim oromi o'sha manzilda, mening izzat va shonu sharafim posboni o'sha joy, ul makon mening Ka'bam, mening qiblam, mening chamanim, Ul joy kim, uning xarobligidan, mening tanim qonga belangan, to ki bul makon tanida o'zgalar panjasining zaxmi izi bor, mening pirohanim, mening jismim chok-chok erur, bul Vatan ozodligi va erki va hayoti men uchun asl muddaodir, garchi bu ozodlik yo'li meni qabr va kafangacha olib borsada. Ey sabo, borgil peshonangni uning to'proqlariga qo'ygil, uning devorlari va eshiklariga mening nomimdan o'pichlar bergil. Avval mendin duolar yetkaz va keyin faryodlar ila "Buxoro" deb na'ra sol!

She'rning ushbu bandida lirik qahramon qalbidagi kechinmalarni, orzu-armonlarini, yoniq tuygʻularini ifodalash barobarida, koʻnglidagi uqubatga qaramay, jondan aziz Vatanini yurakdan madh etadi, vatandoshlarini uygʻonishga va oʻzlikni anglashga chorlaydi. Buxoro shoirning "men"i uchun tariqat yoʻliga yurgan solik tanlagan muqaddas ma'vo va ibodat makoni, xavfsiz

boshpana, ruhning forigʻlik manzili va shon-sharaf manbai, deb ta'riflangan. Mustamlakachi bosqinchilarning zulmi millatga ulkan qaygʻu keltirdi va gʻanimlar zulmi ostida qoldirdi.

Bu she'r zamon shoirlarining koʻplab she'rlari bilan bir qatorda milliy va tarixiy oʻzlikni anglash gʻoyasini ifoda etgan. Uning uslub bayoni an'anaviy boʻlsa-da, gʻoya va mazmun zamon ruhiga monand. Fitratning "Vatani man" she'ri millat birdamligi va hamjihatligi, Buxoro qismatini oʻz qismati deb bilish tuygʻusi bilan yoʻgʻrilgan. Ikkinchi bandda ohang va nutq holatining oʻzgarishi yaqqol seziladi. Shoir yuksak mahorat bilan maqtovdan xitobatga oʻtadi. U soʻzlarining zahrini barcha ijtimoiy nuqson va kamchiliklarga qarshi qaratgan. Shu jihatdan, Fitratning zamon dardlarini mujassam etgan ushbu she'rida mazkur davr turk shoirlaridan Mahmad Emin Yurdaqul (1869-1944), Tavfiq Fikret (1868-1915), Ziyo Goʻkalp (1875-1924) kabi islohotchi adiblar bilan oʻzaro adabiy aloqalari ta'siri seziladi.

Ammo tarkibbandning yangiligi faqat uning tarkibi va uslubidagina emas. She'rning boshidan oxirigacha harakat va amaliyotning dinamik holati, tasvirlash usuli, shoir yoki lirik qahramoni - "men"ining xayoliy obrazi, "andisha"ning mavhum va tasavvuriy timsoli orqali ifodalangan. Biroq bu ikki timsol bir-biriga doʻst ham, dushman ham emas, aksincha, bir-biriga tayanadi, oʻzaro yaqindir. Uslub jihatdan ushbu she'rda musohaba shakli, ikki tomon - lirik qahramon va "mutafakkir"ning maxfiy savol-javobi kuzatiladi:

Dishab ba kunji g'amkadai tangu tori man,
Otash girifta bud dili beqarori man.
Bo girya doshtam qadare hasbi hol, lek
Andesha - on rafiqi shafoqatshiori man,
Bo qomati xamidavu bo chehrai anif,
Doxil shudu nishast hame dar kanori man.
Gufto: "Chū gunaū, ba chū korū va hol chist,
Bozat chunin rasida malolu kadar zi kist"? [12,29]

Mazmuni: Kecha mening qorongʻu va torgina kulbamda qalbim beqarorligi, yigʻi bilan dardlashayotganimda, "andisha" mening shafoqatli doʻstim sifatida gʻamgin chehra va egilgan qomat bilan oldimga kirib keldi va mendan hol va ahvol soʻradi.

Shoir lirik qahramonining ruhiy holatini tashxis san'ati orqali oʻziga xos yondashuv va uslublar bilan ochib beradi. Ma'rifatparvar shaxs - "men" nidosining ikkinchi tasavvuriy qahramon-"andisha"dan farqi shundaki, oʻzining ritorik soʻroqlari mazmunli va moʻjazligi bilan ilm-fan va madaniyatga intiluvchi tipologik obrazni mujassam etgan. "Andisha"-zamon shoirlari uchun tarixiy-azaliy-"mushki Xoʻtan", "bodi sabo", "nakhat", "piri murshid", "piri ma'naviy", "piri hakim" kabi ramziy xarakterga ega. Davr she'riyatida aynan shu kabi timsollarga tayanildi. Bunda shoir hayot haqiqatlaridan xulosa chiqarib, muayyan shaxsga emas, balki "fikr", "xayol orzu" va "tafakkur"ga murojaat qiladi. Lirik qahramon hamdardini avval "yoniga oʻtqazib", unga olam taraqqiyoti haqida arz qiladi va quyidagi javobni oladi:

Insof deh, mulohiza kun, binshin, bigoʻy,
K-az qavmi mo baroi chū gardond baxt roʻy?!
"Andesha" z-in savoli man aftod dar shigift,
Xandidu girya kardu sukute namudu guft:
Algʻofil az daqoiqi qonuni zindagū,
V-ey monda peshi chashmi tu sirri jahon nuhuft.
Donū, ki dahr ma'razi sa'y astu ijtihod,
In jo namedihand ba kas obu noni muft.

Har kas ba qadri har chū bikoʻshad, k-az oʻ barad, Gandum fishonda, gandumu jav kishta, jav barad [12,29].

Mazmuni: Insof ila mulohaza qil, oʻtirgin ayt, nima uchun bizning qavmimizdan baxt yuz oʻgirdi. "Andisha" mening bu savolimdan hayratda qoldi, kuldiyu, yigʻladi va ayladi sukut. Nihoyat javob qaytardi, ey turmush oniy lahzalarining gʻofili, ey, sening koʻzlaringdan pinhon qolgan dunyo sirlari, bilurmisan bu olam ijtihod va sa'yu harakatlar zaminidir, bu joyda kishiga tekinga nonu suv bermaslar. Har kim harakatlari evaziga bu dunyodan oʻz sa'mini olar, bugʻdoy ekkan, bugʻdoy oʻrar, arpa ekkan, arpa.

Fitrat adabiy-estetik tafakkurida yangicha mazmunning "andisha" timsoli orqali ifodalanganida koʻrinadi. Shoir zamonning eng muhim va dardli mavzulariga, Donish, Shohin, Savdo, Mirzo Hayit Sahbo, Ajziy, Asiriy kabi shoirlar asarlarida aks etgan adolatsizlik va tengsizlik, mangʻitiya amirligi davridagi tanazzul, turgʻunlik va axloqiy buzuqlik holatlari, Buxoro xalqining nochorligi va qashshoqliklarga dosh berib yashaganlaridan nadomatlarini yuksak mahorat bilan tasvirlagan.

Fitrat poeziyasi nafaqat oʻzining zamonaviy she'riyat talablariga, balki jahon adabiyoti durdonalari mezonlariga ham javob bera oladi. S.Tabarovning fikricha, bu she'riyat sabk va uslub jihatidan Ajziy, Ayniy, Munzim, Hamdiy, Sarvar va boshqalar poeziyasidan ma'lum darajada farq qiladi [165,188]. Muhaqqiq ushbu tafovutni shoirning ijodiy muhiti hamda ma'naviy, adabiy, siyosiy va ijtimoiy hayotiga, ya'ni Fitratning Turkiyada tahsil olgan yillariga zamonaviy turk adabiyotidan ta'sirlanishi bogʻlaydi. Shu munosabat bilan uning lirikasida zamonaviy usmonli turk va Evropa shoirlari poeziyasidagi gʻoyalar mumtoz poetikaga xos shakl va oʻziga xos uslubda namoyon boʻladi. Shoir nazmida ramziylik, emotsionalizm va psixoanaliz aspektlari kuzatiladi. Tarkibbanddagi "andisha" ramziy obrazi, tashxisning mukammalligi, she'rdagi badiiy-poetik qiymatning yuqoriligi ham buni tasdiqlaydi.

Agar Fitrat bitta tarkibbandda toʻliq "andisha"ga tayangan boʻlsa, Ajziy kichik bir she'riy parchada oʻta muhim va mavhum soʻzlar qatorini mohirlik bilan izma iz tizimlashtiradi:

Ey fikri bosavod, biyo, anjuman kunem! Ey aql, yor shav, ki salohi Vatan kunem! Ey guftugoʻ, biyo, zi maorif suxan kunem! Ey justujoʻ, rafiq shav, ogʻozi fan kunem! Andesha pesh o, zi ulumi jadid goʻy, Asri nav ast, tarki xayoli kuhan kunem! [10,8]

Mazmuni: Ey savodli fikr, kelgin majlis qilaylik, ey aql, bizga yor boʻlgin, Vatan salohiyati yoʻlida jadal qilaylik, ey soʻz menga hamdam boʻl, ma'rifatdan soʻzlaylik, ey izlanish kelgin ilmu fanga yoʻlboshchi boʻlaylik, andisha yaqin kel, yangilanish ilmidan xabardor qil, bu yangi asrdir, eskilik xayolini tark aylaylik.

Shoir davr mafkurasining yangilanish ashyosi boʻlgan "fikr", "aql", "suhbat", "izlanish", "andisha" ramziy belgilari asosida yangi milliy hayot haqidagi orzularini ifodalaydi. Ajziy soʻz nisbatlarini birlashtirish vositasida "sogʻlom tafakkur"siz jamiyatni, Vatan obodligini "sogʻ aql"siz, ma'rifat yuksalishini, "mashvaratsiz", ta'lim yutuqlarini, "izlanishsiz", yangilanish va yangi hayot yaratishni "andishasiz", "eski aqidalardan qutilishni esa "yangilanishlarsiz" tasavvur qila olmaydi.

Kuzatish va tahlillar shuni koʻrsatdiki, tadqiqotchilarning bu boradagi qarashlari haqiqatga yaqinroq, biroq boshqa tomondan, ayrim shoirlarning sayru sayohatlari, ularning badiiy tafakkur tadriji, dunyoqarashi koʻlamiga bogʻliq holda yangi she'riy shakllarning paydo boʻlishiga ham

muayyan zamin yaratildi. Jumladan, Abdurrauf Fitrat lirik asarlaridagi uning oʻzigagina xos poetik chizgilarni turk tanzimat davri adabiyotining ta'sirisiz tasavvur qilishning iloji yoʻq. Estetik ong va tanqidiy qarashlarini rivojlantirishga bilvosita ta'sir koʻrsatgan fransuz va nemis adabiyoti hamda bevosita Eron adabiyotidagi muhim adabiy hodisalar ta'sirida boʻlgan Mirzo Siroj Hakimning hayot va ijodiy faoliyati borasida ham xuddi shunday fikrlarni ilgari surish mumkin. Poeziyada yangi mavzular silsilasi, gʻarbona motiv va ritmlar, adabiy janrlarning konstruktiv va qolipiy tuzilishidagi jiddiy oʻzgarishlar maxsus shakllarini taqozo etganligi tabiiy holat hisoblanadi.

Zero shoirlar jamiyatning siyosiy ongini yuksaltirish maqsadida va ushbu mas'uliyatni o'z zimmalariga olganliklari bois, ham muntazam siyosiy, ijtimoiy, maishiy hayotda uchrab turadigan so'z va istilohlaridan foydalanishga majbur bo'lishdi. Boshqa tomondan, hurfikrli ijodkor, uning hurriyatparstlik fitrati, erkin fikrlovchi insonning yangi davrdagi to'zonlar singari shov-shuvli va tug'yonli uyg'oq qalbidan kelib chiqadigan his-tuyg'ular to'lqinlari, shoirona falsafiy aqidalari, hayotning og'riqli nuqtalarini fosh etishga urinish, yangilikka intilish va izlanishlar, uning hasratlari va qayg'ulari mumtoz fors-tojik adabiyotining qat'iy adabiy shakllariga sig'madi. Shu bois, ular an'anaviy she'riy qoliplarni buzgan holda, zamon haqiqatlarini oshkor etishga intiladilar. She'rda shoir uchun uning qofiyalanish tizimining an'anaviy ustuvor shaklidan ko'ra, qalbning yashirin dardlari, haqiqat tuyg'usi, fikr teranligi, ruhiy holat ifodasi, mazmun va mavzuni aniq ifoda etish, jamiyat illat va nuqsonlarini fosh etish muhimroqdek. Ushbu she'rning yana bir muhim jihati shundaki, unda ilk satrlardanoq *qalam, ko'z, yurak, qalb, sabr, toqat, yig'i, maktub va she'rga* murojaat qilinadi va bu jihat yangi ijodiy tamoyillarning she'riy satrlarga tadrijiy ravishda o'tayotganligidan dalolat beradi va bu borada milliy she'riyatga Evropa, Turkiya hamda Eron shoirlari she'riyatining muayyan darajadagi ta'siri ham seziladi.

### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Afoqova N. Jadid she'riyati poetikasi.-Toshkent: Fan, 2005.
- 2. Ahmadi Donish. Navodir-ul-vaqoe'. Muharrironi mas'ul: R.Hodizoda, A.Devonaqulov. Iborat az du kitob. Kitobi yakum. Dushanbe: Donish, 1988. 286 sah.; Kitobi duvvum. Dushanbe: Donish, 1989. 370 sah.
- 3. Boltaboev H. XX asr boshlari oʻzbek adabiyotshunosligi va Fitratning ilmiy merosi. // Filol.f.d. dissertatsiya avtoreferati. Toshkent: 1996.
- 4. Boltaboev H. Fitrat va jadidchilik. //Ilmiy tadqiqiy maqolalar. Alisher Navoiy nomidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi.-Toshkent: 2007.
- 5. Inomxoʻjaev R. Afgʻoniston ma'rifatparvarlik adabiyoti ocherklari. Toshkent: ToshDShI, 1999. -189 b.
- 6. Karimov N. XX asr adabiyoti manzaralari.-Toshkent: Oʻzbekiston, 2008.
- 7. Kunits J. Dawn over Samarkand. The rebirth of Central Asia. New York. 1935. P.23
- 8. Qosimov B., Yusupov Sh., Dolimov U., Rizaev Sh., Ahmedov S. Milliy uygʻonish davri oʻzbek adabiyoti. Toshkent: Ma'naviyat, 2004. 461 b.
- 9. Rajabov M. Islom: jadidiya va inqilob. Dushanbe: Donish, 1997. 245 sah.
- 10. Sa'diev S. Markazi adabii Samarqand dar shohrohi ta'rix. Toshkent: O'zbekiston milliy ensiklopediyasi, 2012. -398 sah.
- 11. Tabarov S. Jahoni andeshahoi Abdurraufi Fitrat. Jildi I Dushanbe: Donish, 2008. 714 sah.
- 12. Fitrat A. Sayha. She'rhoi milliy. Istanbul: 1329 h / 1911m. 16 b.
- 13. Shukurov M. Nigohe ba adabiyoti tojikii sadai XX. Dushanbe: Payvand, 2006. 455 sah.

### "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO ILMIY JURNALI 2024- YIL 2-SON (4)

- 14. Holdsworth. M. Turkestan in the nineteenth centure. A brief History of the khanatos of Bukhara, Kokand and Khiva. Oxford, 1959. -P.10
- 15. Wheeler G. The modern histori of Soviet Central Asia. London: Weidenffeld and Nicolson, 1966. -P. 43
- 16. Hamdamov U. XX asr she'riyati badiiy tafakkur tadrijining ijtimoiy psixologik xususiyatlari. DDA. Toshkent: 2017. 67 b.

### BALKAN TÜRK EDEBİYATI'NDA TÜRK DÜNYASI

Prof. Dr. Osman EMIN

Üsküp Aziz Kiril ve Metodi Üniversitesi, Filoloji Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü

> E-mail: osmanemin@flf.ukim.edu.mk ORCID: 0000-0001-6975-8221

Özet: Balkanlarda yetişen edebiyaçıların Türk edebiyatına getirdikleri yenilikler az değildir. Rumeli şairlerinin şiirleri bazı noktalarda öncülük ederek Türk edebiyatına yeni bir yön verdikleri ve Türk edebiyatına önemli katkılar sağladıkları görülmektedir. Bir dönem Balkanlar'da yaşanan siyasi olaylar, Türkçe'nin konuşma dili olarak yasaklanmasına yol açmıştır. Türk dilinin kullanımına karşı yapılan bu kısıtlama Balkan Türklerini, edebiyata yöneltmiştir ve milli hisler edebiyata yansıtılmıştır. Zamanın bir getirisi olan direniş gücü ile Türkçe, tüm kısıtlayıcı baskılara göğüs germiş ve sahada eser dili olmaya devam etmiştir. Sonraki aşamalarda ise coğrafi özellikleri ile önemli bir yer edinen ve kültürel bağlamda bir merkez konumunda olan Balkanlar, Balkan Türk edebiyatına şair ve yazarlar kazandırma yolunda adımlarını atmaya başlamışlardır. Balkanların yeniden şekillendirilmesi ve Türk edebiyatının temel taşları 1944 yılında atılmıştı. O dönemden itibaren Türk dünyası devletleri arasında diplomasi alanında ilişkiler kurulmuştur. İlişkiler kurulduğu andan itibaren karşılıklı dostluk ve anlaşma isikametinde olmuştur. Siyasi ilişkilerle beraber, kuşkusuz edebi ve kültürel alanda ilişkilerimizin düzeyi çok önemlidir. Türk unsuruna gelince Osmanlı-Türk kültürünün gerçek mirasçıları olan Balkan Türkleri, millî benlikleri ile eğitimlerini, dilini, edebiyatını ve kültürünü koruyup geliştirmekle yetinmeyerek, Türk Dünyası arasında her yanlı ilişkilerin gelişmesinde adeta altın bir köprü rolünü oynamaktadır.

Anahtar kelimeler: Balkanlar, Türk Edebiyatı, Kültür, Türk Dünyası, Orta Asya.

### **BOLQON TURK ADABIYOTIDA TURK DUNYOSI**

Anotatsiya: Bolqonlarda yetishib chiqqan adabiyotshunoslarning turk adabiyotiga qoʻshgan yangiliklari kam emas. Rumeli shoirlarining she'rlari ba'zi nuqtalarda peshqadamlik qilgani, turk adabiyotiga yangi yoʻnalish bergani va turk adabiyotiga salmoqli hissa qoʻshgani koʻrinadi. Bir davr Bolqonlardagi siyosiy voqealar turk tilining soʻzlashuv tili sifatida taqiqlanishiga sabab bo'lgan. Turk tilidan foydalanishga nisbatan bu cheklov Bolqon turklarini adabiyotga yoʻnaltirgan va milliy tuygʻular adabiyotda oʻz aksini topgan. Zamon bilan birga kelgan qarshilik kuchi bilan turkcha barcha cheklovchi bosimlarga dosh bergan va sohada ish tili boʻlib davom etgan. Keyingi bosqichlarda esa geografik xususiyatlari bilan muhim o'ringa ega bo'lgan va madaniy kontekstda markaz bo'lgan Bolqonlar, Bolqon turk adabiyotiga shoir va yozuvchilarni olib kirish yoʻlida qadam tashlay boshlagan. Bolqon va turk adabiyoti oʻzgarishining tamal toshlari 1944-yilda qoʻyilgan. Oʻsha davrdan boshlab Turk dunyosi davlatlari oʻrtasida diplomatiya sohasida aloqalar oʻrnatilgan. Aloqalar oʻrnatilgan paytdan boshlab oʻzaro do'stlik va o'zaro hamkorlik yo'nalishida. Siyosiy aloqalar bilan bir qatorda adabiy-madaniy sohalardagi aloqalarimiz darajasi, shubhasiz, juda muhim. Turk unsuriga kelsak, Usmonli turk madaniyatining haqiqiy vorislari boʻlgan Bolqon turklari oʻz milliy oʻzligi va ta'limi, tili, adabiyoti va madaniyatini asrab-avaylash va rivojlantirish bilan kifoyalanib qolmay, Turk dunyosi oʻrtasidagi koʻp qirrali munosabatlarning rivojlanishida oltin koʻprik rolini oʻynagan.

Kalit soʻzlar: Bolgonlar, turk adabiyoti, madaniyat, turk dunyosi, Markaziy Osiyo.

#### TURKIC WORLD IN BALKAN TURKISH LITERATURE

**Abstract:** The innovations brought to Turkish literature by the writers who grew up in the Balkans are not few. It is seen that the poems of Rumelian poets pioneered in some points, gave a new direction to Turkish literature and made important contributions to Turkish literature. The political events experienced in the Balkans for a period led to the prohibition of Turkish as a spoken language. This restriction against the use of the Turkish language directed the Balkan Turks towards literature and national feelings were reflected in literature. With the power of resistance that is a product of time, Turkish has resisted all restrictive pressures and continued to be the language of works in the field. In the following stages, the Balkans, which have an important place with their geographical features and are a center in the cultural context, have begun to take steps towards providing poets and writers to the Balkan Turkish literature. The reshaping of the Balkans and the foundation stones of Turkish literature were laid in 1944. From that period onwards, diplomatic relations have been established between the states of the Turkish world. From the moment the relations were established, they have been in the direction of mutual friendship and agreement. Along with political relations, the level of our relations in the literary and cultural fields is undoubtedly very important. As for the Turkish element, the Balkan Turks, who are the true heirs of the Ottoman-Turkish culture, are not content with preserving and developing their national identity, education, language, literature and culture, but also play the role of a golden bridge in the development of all-sided relations between the Turkish World.

Key words: Balkans, Turkish Literature, Culture, Turkish World, Central Asia.

### ТЮРКСКИЙ МИР В БАЛКАНСКОЙ ТУРЕЦКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

Аннотация: новшества, которые воспитанные на Балканах эдебиятцы привносят в турецкую эдебият, не редкость. Поэзия поэтов Румели в некоторых моментах является новаторской, придавая турецкой литературе новое направление и придавая турецкой литературе важное значение. Политические события, происходящие на Балканах, проложили путь к запрету тюркского языка как языка общения. Эта акцентуация против использования турецкого языка направлена на балканских тюрков, edebiyata и отражена в edebiyata milli hisler. С течением времени тюркский язык, наряду с тюркским, тюркским и тюркским языками, продолжал оставаться языком эсеров. В более поздних ашамах Балканы, занимающие важное место в географическом и культурном контексте, сделали свой шаг на пути к завоеванию поэтов и писателей Балканской турецкой литературы. Реконструкция Балкан и краеугольные камни турецкой литературы были брошены в 1944 году. С этого момента между государствами тюркского мира были установлены дипломатические отношения. С момента установления отношений itibaren находился в состоянии взаимной дружбы и взаимопонимания. Порядок наших отношений очень важен, когда мы получаем политические отношения с берабером, эдеби без кушкуса и культ. Балканские турки, которые являются истинными наследниками Османско-турецкой культуры, играют важную роль в развитии взаимоотношений между национальными меньшинствами и турецким миром, сохраняя и развивая свои знания, язык, образование и культуру.

**Ключевые слова:** балканы, турецкая литература, культура, турецкий мир, Средняя Азия.

Giriş. Üsküplü Yahya Kemal Beyatlı'nın dediği gibi "Türkçenin çekilmediği yerler vatandır". Ömer Seyfettin'e göre Türklerin vatanları *Millî vatan, Dini vatan, Fiilî vatan* olarak üçe ayrılmaktadır. Kırımlı İsmail Gaspıralı'nın da zikrettiği "Dilde, fikirde, işte birlik" ülküsünü devam ettirmek Türk dünyası için olmazsa olmaz bir durumdur. Türkçenin çekilmediği yerler vatandır derken asıl anlatılmak istenilen konunun dil üzerine olduğu yadsınamaz bir gerçektir. Yahya Kemal, bunu "Bizi ezelden ebede kadar bir millet hâlinde koruyan, birbirimize bağlayan bu Türkçedir, bu bağ öyle metin bir bağdır ki vatanın hudutları koptuğu zaman bile kopmaz, hudutlar aşırı yine bizi birbirimize bağlı tutar; Türkçenin çekilmediği yerler vatandır, ancak çekildiği yerler vatanlıktan çıkar, vatanın gövdesi ve ruhu Türkçedir." diyerek açıklamıştır. İşte bu sebepten ötürü dilde birlik bir millet için çok önemli bir unsurdur.

Balkan coğrafyası içerisinde yüzyıllardan beri gelişim sürecinde olan Balkan Türk edebiyatı, Türk edebiyatını kapsamlı bir çalışma düzeni içerisinde incelememize yardımcı olan bir oluşumdur. Türk kavimleri XIV. yüzyıldan itibaren Balkan coğrafyasına yerleşme yolunda adımlar atmıştır ve Osmanlı hâkimiyeti altında uzun bir dönem yaşamışlardır. Bu süreç Balkan edebiyatını önemli ölçüde etkilemiş ve Balkan Türk edebiyatı alanında üretilen eserlerin zihniyetinin belirlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Ayrıyeten Osmanlı döneminde ortaya çıkan şair ve yazarların tarihi süreci incelendiğinde, Osmanlı döneminde yaşamış olan şair ve yazarların birçoğunun Balkan topraklarından çıktığı görülmektedir. Türk edebiyatının gelişimine katkı sağlayan bu Balkan asıllı şair ve yazarların önemli çalışma merkezleri bulunmaktadır. Arnavutluk, Bosna- Hersek, Bulgaristan, Karadağ, Kosova, Makedonya ve Sırbistan Balkan Türk edebiyatının önemli merkezleri arasındadır. Tüm bu yerlerin yanı sıra Balkan Türk Edebiyatı'nın gelişimine katkı sağlayan kuruluşlar da mevcuttur.

Bir dönem Balkanlar'da yaşanan siyasi olaylar, Türkçe'nin konuşma dili olarak yasaklanmasına yol açmıştır. Türk dilinin kullanımına karşı yapılan bu kısıtlama Balkan Türklerini edebiyata yöneltmiştir ve hisler edebiyata yansıtılmıştır. Zamanın bir getirisi olan direniş gücü ile Türkçe, tüm kısıtlayıcı baskılara göğüs germiş ve Balkan sahasında eser dili olmaya devam etmiştir. Daha sonraki aşamalarda ise coğrafi özellikleri ile önemli bir yer edinen ve kültürel bağlamda bir merkez konumunda olan Balkanlar, Balkan Türk edebiyatına şair ve yazarlar kazandırma yolunda adımlarını atmaya başlamışlardır.

İçerisinde farklı kültürlerin birliğini yaşatan Balkanlar, dil ve edebiyat konu olunca da bu özverili yapısını korumuştur. Arnavutça, Boşnakça, Hırvatça, Sırpça, Yunanca vb. dilleri kullanan Balkanlar'ın söz dizimini oluşturan dil Türkçe olmuştur. Balkan Türk edebiyatı, Türk dünyasının kültürel ve edebi zenginliklerini yansıtan önemli bir alandır. Bu edebiyatın kökleri, Osmanlı İmparatorluğu'nun Balkanlar'da kurduğu derin kültürel ve tarihi bağlara dayanmaktadır. Balkanlar, Osmanlı döneminde önemli bir Türk yerleşim bölgesi haline gelmiş, burada Türk kültürü, dili ve edebiyatı zamanla kökleşmiştir. Bu bağlamda, Balkan Türk edebiyatı, Türk dünyasının bir parçası olarak hem yerel kültürle hem de genel Türk kültürüyle etkileşim içinde şekillenmiştir. Türk dünyası, geniş bir coğrafyaya yayılmış farklı Türk topluluklarını, dillerini, geleneklerini ve tarihlerini kapsamaktadır. Bu geniş dünya içinde, Balkan Türkleri, diğer Türk topluluklarıyla kültürel, dilsel ve tarihi bağlarını korumuş ve bu bağlar edebiyatlarında da güçlü bir şekilde yansımıştır. Balkan Türk edebiyatında, Türk dünyasının ortak motifleri, kahramanlık destanları, halk hikayeleri ve şiirleri sıkça işlenir. Bu edebi eserler, Türk dünyasının ortak değerlerini ve geçmişini hatırlatırken, aynı zamanda Balkanlardaki yerel özellikleri de taşır.

Balkan Türk edebiyatı, Türk dünyasının çeşitliliğini ve zenginliğini yansıtan bir mozaik gibidir. Bu edebiyat, Türkiye'deki ve diğer Türk devletlerindeki edebî akımlarla da etkileşim

halindedir. Örneğin, Cumhuriyet dönemi Türkiye edebiyatının etkileri, Balkan Türk yazarları üzerinde belirgin bir şekilde görülmektedir. Ayrıca, çağdaş Türk dünyasının edebi gelişmeleri de Balkan Türk yazarlarını etkilemiş ve bu etkileşim, edebi eserlerde kendini göstermiştir. Balkan Türk yazarları, hem kendi yerel kimliklerini korurken hem de Türk dünyasının ortak kültürel değerlerini yaşatmaktadır. Bu bağlamda, Balkan Türk edebiyatı, Türk dünyasının kültürel birliği ve sürekliliği açısından büyük bir öneme sahiptir. Sonuç olarak, Balkan Türk edebiyatı, Türk dünyasının ayrılmaz bir parçası olup, bu geniş kültürel coğrafyanın bir yansımasıdır. Hem yerel hem de genel Türk edebi unsurlarını bir araya getirerek, Balkan Türk yazarları, Türk dünyasının zengin kültürel mirasını gelecek nesillere aktarmaktadır. Bu edebiyatın incelenmesi, Türk dünyasının kültürel ve edebî birliğini anlamak açısından da büyük bir değer taşımaktadır.

Ana Hatlarıyla Balkan Türk Edebiyatı. Balkan coğrafyasında oluşumundan günümüze kadar varlığını sürdürmekte olan Türk dili, günümüze kadar eserlerini vermeye devam etmiştir. Balkan Türk edebiyatı her ne kadar Osmanlı döneminden sonra yapılandırma sürecine girse de oluşum yıllarında Balkan devletlerinin edebiyatından etkilenmiştir. Yaşadığımız devirde halen devam etmekte olan bu etkileşim süreci varlığını korumaya devam etmektedir. Balkan Türk edebiyatındaki çeviriler bu etkileşim sürecindeki eserlere bir örnek teşkil etmektedir. Balkan Türk edebiyatının ilk örneği olan çeviriler bir süre için taklitten öteye gidememişlerdir. Daha sonraki evrelerde ise Balkan Türk şiirinin sesine ulaşılmış, şiirlerde türkünün ve ağıtın kullanımına tanık olunmuştur. Bu tarz şairlerin yanı sıra şiire ironik bir hava katmaya çabalayan şairlerden tutun şiirde tekrara ve soyutlamaya başvurarak, kendine has bir şiir tarzı oluşturmaya çalışan şairler de mevcuttur. Tüm bu gelişime açık özelliklerinin yanı sıra Balkan Türk dili, kendi coğrafyasının dışına çıkmayı başaramayan bir dildir. Kapalı bir biçimde varlığını sürdürmekte olan Balkan dili gelişim göstermeye açık değildir. Bu durum da Balkan Türk dilinin günümüz Türkçesinden ayrı düşüren nedenler arasında yer almaktadır. Çünkü Balkan dili yalnız kendi coğrafyasından etkilenmeyi tercih etmiş bu durum da dili zorlamıştır. Üretim zorluğu yaşayan dil anlatımı karmaşık bir duruma sürüklemiş, şiirin temelini kapsayan eksiklik, duygu aktarımını engellemiştir. Şairler ve yazarlar eserlerinde bir bütünlük yakalayamadıkları için gereksiz anlatımlara sıkça yer vermiş, eser anlatmak istediğini yakalayamamıştır. Eserlerde genellikle edebiyatın gizemli havası bulunmaz ve siir türünde günlük konusma dili kullanılmıstır.

Balkan Türk Edebiyatı, Orta Asya'dan gelen edebi ve kültürel unsurları bünyesinde barındırarak, bu iki bölge arasında önemli bir bağlantı oluşturur. Orta Asya'nın zengin edebi mirası, Balkanlar'a göç eden Türk toplulukları tarafından taşınmış ve burada yeni bir form kazanmıştır. Bu bağlamda, Orta Asya'nın edebi gelenekleri ile Balkan Türk Edebiyatı arasında köprü kuran önemli bir kaynak da "Divânu Lugât-it Türk" adlı eserdir. "Divânu Lugât-it Türk", 11. yüzyılda Kaşgarlı Mahmut tarafından kaleme alınan ve Orta Asya'nın Türk kültürünü yansıtan önemli bir sözlü ve yazılı kültür kaynağıdır. Bu eser, Orta Asya Türklerinin dilini, kültürünü, geleneklerini ve toplumsal yapısını anlamak için büyük bir öneme sahiptir. Balkan Türk Edebiyatı'nda Orta Asya etkilerini incelemede bu eserin sağladığı bilgiler, iki bölge arasındaki kültürel ve edebi bağları anlamak açısından önemli bir anahtar sunar. Orta Asya'nın çeşitli yerlerinden derlenen kelimeler, deyimler ve atasözleri, Balkan Türk Edebiyatı'ndaki benzer ögelerin kökenlerini anlamak için kıymetli ipuçları sunar. Bu eser, Orta Asya'nın edebi ve kültürel değerlerinin Balkanlar'daki Türk toplulukları tarafından nasıl benimsendiğini ve nasıl bir dönüşüme uğradığını anlamamıza yardımcı olur.

Balkan Türk Edebiyatı'nda Orta Asya'dan gelen bu mirası görmek, özellikle halk edebiyatında ve geleneksel şiirlerde mümkündür. Eserde yer alan destanlar ve masallar,

Balkanlar'da benzer temalarla ve biçimlerle karşımıza çıkar. Özellikle kahramanlık, aşk ve doğa gibi evrensel temalar, Orta Asya'dan Balkanlar'a geçerken yeni biçimlere bürünmüştür. Bu eser, iki bölge arasındaki kültürel ve edebi etkileşimin izlerini sürmemize olanak tanır ve Balkan Türk Edebiyatı'nın kökenlerinde Orta Asya'nın derin izlerini görmemizi sağlar. Bu etkileşim, Balkanlar'daki Türk edebiyatının zenginliğini ve çeşitliliğini artırmış, iki bölge arasındaki kültürel bağları kuvvetlendirmiştir.

Bulgaristan'da Türk Edebiyatı. Tarihi oldukça eskiye dayanan Bulgaristan Türk edebiyatı, Türklerin Rumeli'ne geçişine kadar uzanmaktadır. Bundan dolayıdır ki Türk dilinin Bulgarca'ya olan etkisi, fark edilir bir biçimde gözlenmektedir. Türkçe kelimeler, deyimler, atasözleri ve özlü sözler Bulgarca'da sıkça karşımıza çıkan öbeklerdir. Günümüz zamanına yaklaştıkça da Bulgaristan Türk edebiyatının zaman zaman üretiminin yavaşladığını görmekteyiz. Bu durum karşısında da sanatçılar şiire yönelmeyi tercih etmişlerdir. Çünkü şiir soyut anlatımın temelini oluşturmaktadır. Hayal dünyasına yatkın olan şiir de Bulgaristan Türk edebiyatında ön plana çıkmış olan bir türdür. Bulgaristan Türk Edebiyatı aynı zamanda Rumeli Türk Edebiyatının devamı olup, Osmanlı-Rus Savaşı sonrası (1877-1878) Bulgaristan'da kurulan Bulgaristan Devleti sınırları içinde kalan Türklerin edebiyatıdır. Bu edebiyat, bir azınlık konumuna düşen Türklerin edebiyatı olarak yaşanılan zor şartlar nedeniyle düzenli bir gelişme gösterememiş, güdümlü bir edebiyat olmuştur. Sözlü ve yazılı biçimde gelişerek, oradaki Türklerin Türk kültür ve edebiyatına sahip çıkmaları nedeniyle günümüze kadar varlığını koruyabilmiştir.

Bulgaristan Türklerinin zengin bir edebiyata sahip olmasının katkısında Azerbaycan Türklerinin rolü bulunmaktadır. Yirminci yüzyılın ortalarına doğru başlayan bu ilişkiler bir nevi Stalin'in sayesinde başlamıştır. Stalin'in Türklerin eğitim seviyesinin yükseltilmesi amacıyla Türkçe okullar açtırması sonrasında Azerbaycan'dan gönderdiği eğitimciler, edebiyatçılar, kültür çalışanları Bulgaristan Türklerinin bilim, kültür yolunda ışığı oldular. (Rehimli, 2019:36)

Bu etkileşimin sonucunda Azerbaycan sanatçıların makaleleri ders kitaplarına geçmiştir. "Tahir ve Zühre", "Aşık Garib", "Aslı ve Kerem", "Koroğlu" gibi destanlar, M. Fuzuli'nin "Leyli ve Mecnun" eseri Sofya'da yayınlandı (Rehimli, 2019:37).

Elbette duygu ve düşüncelerin, Türk dünyasındaki beraberliklerin edebiyata yansımasının çok büyük önemi vardır. Fakat bir yandan bunu uygulamalı biçimde ortaya koymak da mühim bir meseledir. Yaşamı ve çalışmalarıyla ilgili hiç denecek kadar az bilgimiz olan, değerli bir bilim adamı Halid Seid'in (1888-1937) "Yeni Elifba Yollarında Eski Hatıra ve Duygularım" adlı yapıtı, abece görüşmelerinin kendi tanığı tarafından kaleme alınmış olması ve 1926'da Bakû'de düzenlenen I. Türkoloji Kurultayı'nda kabul edilmiş olan "Birleşik Türk Alfabesi" (Lâtin) ile basılan ilk yapıt olması bakımından son derece önemlidir. Halid Seid, bu kurultay' da tüm Türklerin ortak yazınsal bir dil kullanmalarının mümkün olup olmadığının araştırılması gerektiğini anlattıktan sonra: Eğer doğrudan böyle bir şey mümkün olursa, niçin buna girişmeyelim? Batıda yazılan Türkçe bir yapıttan, doğuda olan Türklerin de yararlanmasına niye fırsat vermeyelim? Sorusunu ortaya koymuştur. Bulgaristan Türkleri elbette zengin bir edebiyata sahip olmasına rağmen zorlu yollardan geçmişlerdir. Bulgaristan Türkleri arasında Sosyalizmin gerçek yüzünü göstermesi ve azınlıklara yönelik baskıcı uygulamalarından sonrasında bu kez diktatör yönetimlerin baskısı altında kalan Türk azınlığın edebi ürünlerinde Bulgar algısı da değişime uğramıştır. Buna örnek olarak verilebilecek tepkiyi Mehmet Çavuş "Tuna" adlı şiirinde yansıtmıştır. Bulgaristan Türklerinin yaşadığı soy ve boy meselelerini şiirinde eleştirerek kendisinin her zaman Türk olduğunu ve öyle kalacağını kelimelerle ifade etmiştir.

Kuzey Makedonya'da Türk Edebiyatı. Makedonya'da Türk edebiyatı çeşitlilik bakımından daha çok üreten bir alan olarak karşımıza çıkar. Şiir, roman, hikaye, tiyatro gibi alanlarda eser üretilmiş; dergi, gazete gibi yayınlarda yerini almıştır. Bu çeşitliliğin sebebi geçmişte Balkan Savaşları'ndan dolayı yaşanılan göç ve savaşın getirdiği sorunlardır. Edebiyata karsı neredeyse hevesli konumda olup edebiyatı yeniden canlandırmak için ellerinden geleni yapmışlardır. Halk edebiyatının ürünü olan türkü, mani çekme gibi alanlarda kendilerini geliştirmişlerdir. Osmanlı döneminde divan edebiyatında bir Âşık Çelebi, Mutasavvıf Muhammed Nur-ul Arabi ile Şeyh Sadedin Efendi, Yahya Kemal Beyatlı, Yaşar Nabi, Şefket Rado ile Makedonya doğumlu ya da kökenli daha yüzlerce Türk yazar ve sanatçılar vardır. Daha sonraki aşamalarda ise coğrafi özellikleri ile önemli bir yer edinen ve kültürel bağlamda bir merkez konumunda olan Balkanlar, Balkan Türk edebiyatına şair ve yazarlar kazandırma yolunda adımlarını atmaya başlamışlardır. Kuzey Makedonya Türk edebiyatında, 1965 yılında "Sesler" dergisinin yayımlanmasına kadar çocuk edebiyatı ön plandadır. Bu dönemde neredeyse bütün yazarların çocuk edebiyatına ait bir eseri bulunmaktadır. Makedonya Türk edebiyatının 1944-1991 yılları arasında edebiyat üzerine ürünleri bulunan bazı yazar ve şairlerini birçoğunun sanattan çok eğitim ve öğretimdeki ihtiyacı karşılamak maksadıyla şair ve yazarlığa başladığı görülmektedir.

Kuzey Makedonya, atalarımızın Osmanlının sunmuş olduğu renkliliğinden, renksizliğe geçme veya haritaların karıştığı yeniden çizildiği bir bölge oldu. Kuzey Makedonya Cumhuriyeti'nde yaşayan Türk unsuruna gelince Osmanlı-Türk kültürünün gerçek mirasçıları olan Makedonya Türkleri, milli benlikleri ile eğitimlerini, dilini edebiyatını kültürünü koruyup geliştirmekle yetinmeyerek, Kuzey Makedonya ile Türk Dünyası arasında her yanlı ilişkilerin gelişmesinde adeta altın bir köprü rolünü oynamaktadır. K. Makedonya hâlen Türk dünyası ve edebiyatlarının batı kanadını temsil etmeye devam etmektedir. Orta Asya veya Türkistan bölgesinden Adriyatik denizine kadar "kıtalararası" diye nitelenebilecek geniş bir coğrafyaya yayılmış olan Türk dünyasının birbirleriyle olan münasebetleri de, sayısız badirelere rağmen tarihin her döneminde farklı yoğunlukta devam etmiştir.

Fahri Ali (1995) "Zaman Gücüne İnanıyorum" adlı şiirinde şöyle der;

öze dönmenin varlığını Tanrı dağlarında buldum kar altı sığınmış ama yüzü ak güneş vardı yakardı yıkardı içimi "atımı bağladım ben bir ormana" orta asya'da gözümü gördüm ben bu diyarda orta asya'da adım kazak azeri uygur türkmen nogay tatar çuvaş özbek adımız türk hep yüreğimde zaman gücüyle zaman gücüne inanıyorum.

Şiirdeki "öze dönmenin varlığını/Tanrı dağlarında buldum" dizeleri aslında yıllar süren mecburi bir özden uzaklaşmanın da itirafı gibidir. "Atımı bağladım ben bir ormana" ifadeleriyle de "Ötüken"e gönderme yapılır. Şair bu hasretin tesiriyle Türk topluluklarının ismini "Kazak Azeri Uygur Türkmen Nogay Tatar Çuvaş Özbek" şeklinde tek tek sayarak bir dize oluşturma ihtiyacı duyar.

Bir dilin dünya dilleri arasındaki yeri ve değeri; dünya çapındaki yaygınlığı, diplomasi dili, uygarlık dili, geçer bölge dili, resmî dil, ulusal dil ve yazı dili olmasıyla ölçülür. Bu ölçütlerin yaygınlığı, eskiliği ve geçerliliği bir dilin diğer diller arasındaki yerini, konumunu, işlevselliğini ve değerini belirler. Türkçe çok eski tarihlerden beri yukarıda sayılan bütün özelliklere sahip bir dil olarak yaşayagelmiştir. Türkçenin sahip olduğu bu özelliklerin tümüne birden sahip olan dillerin sayısı oldukça azdır. Dolayısıyla Türkçe dünya çapında itibarlı, yaygın ve işlevselliği yüksek bir dildir.

Nusret Dişo Ülkü (1992) "Türkçem" adlı şiirinde şöyle der:

Bir ben varım,

Benimle birlikte Türkçem,

Türkçemle Birlikte bir ben varım.

Ne başında ne sonunda gelir uygar dillerin.

Azeri'den tut, Balkanlara çık,

O Türkçe benim, ben o Türkçenin.

Bir ulusum var,

Ulusumla birlikte Türkçem,

Türkçemle birlikte bir ulusum var.

Şairimiz Türkistan'dan Balkanlara Türkçenin birleştiriciliğini büyük bir coşku ile vurgulamaktadır. İşte şairin Türkçe konuşuyor olması gurur kaynağıdır. "Türkçe varsa, ben de varım", "Türkçe benim kimliğimdir" diyen şair farklı coğrafyalarda yaşayan milletlerin ortak dillerini Türkçe olduğuna, onların bu güzel dili konuşmanın ortak noktaları olduğuna dikkat çeker.

Tanzimat döneminde dil ve tarih bilinci üzerinde büyük bir duyarlık gösterenlerden biri olan Süleyman Paşa 1876'da "İlm-i Sarf-t Türki" başlıklı bir kitap yayımlayarak Türk diline verdiği değeri göstermiştir. Tanzimat döneminde, ayrıca dil üzerinde çalışan Ahmet Vefik Paşa'nın (1845-1936) 1876 yılında yayımladığı "Lehçe-i Osmani" adlı sözlüğü ile Türkçeye verdiği önemi de büyüktür. Ancak gerek yazıları gerek sözlüğü ile Türk dili üzerinde çalışan bir yazar Şemsettin Sami (1850-1904), o zamana kadar çıkan sözlüklere "Kamus-i Osmani" adı verilmişken "Kamus-i Türki" (1899-1900) adını kullanmıştır.

Daha sonra (1908) Selanik'te Türkçecilik hareketlerinin temeli atılarak "Türk Yurdu", "Genç Kalemler" gibi kimi dergiler yayımlanmıştır. 1911'de Ömer Seyfettin'in önderliğinde sesini duyuran" Genç Kalemler" hareketi, Türk dilindeki yayınlarında şu ilkeyi temel alıyordu: "Dilde ve Edebiyatta milli benliğe dönüş". Ziya Gökalp (1876-1924) da 1909'dan sonra "Genç Kalemler"e katılmış, Ömer Seyfettin ve Ali Canip'le iş birliği yapmış ve "Dilde Türkçülük" üstüne çalışmaya başladıktan sonra bu tür etkinliğini genişletmiş ve "Türkçülüğün Esasları" (1923) kitabında Türk dili özleştirilmesinin ilkelerini ortaya atmaya çalışmıştır. Türk dilinde esas güçlü değişim, ancak Ulu Önder Mustafa Kemal Atatürk'ün girişimiyle, 1928 yılında gerçekleştirilen Harf Devrimi ile olmuştur. Türk ulusunun okuma yazmayı daha kolay öğrenmesini sağlamayı önceleyerek yapılan Harf Devriminin ardından 26 Eylül 1932 tarihinde ilk Türk dil Kurultayı toplanmış, böylece yazı devrimini bütünleyen dil devriminin de başlatılmasıyla, Türk dilinin edebiyattan bilim ve kültüre pek çok alanda çağdaş kavramlarla tanışması sağlanmıştır.

Türk dili tarih boyunca özleştirilmesinden kısaca söz etmemizin nedeni, günümüzde pek çok ülkelerde farklı egemen kimlik, dil, din ve kültür altında yaşayan Türkler ile Türk devletlerinde yaşayan soydaşlar arasında bir yakınlık, bağlılık kurmak, Türkçeye Türk Dünyası yazı dili niteliğini kazandırmakla bir katkıda bulunmaktır. Bu amaca tamamıyla varmak için Türk Dünyası dil sorunlarının incelenme, araştırılma ve derlenmesi doğrultusunda çalışmalarını son dönemde hızlandırdığı görülmektedir. Türk Dünyası devletlerini birbirine en güzel yakınlaştıracak ve bağlayacak araç, gördüğümüz gibi tarih boyunca emekleri geçen Türk dilbilimcilerinin göstermiş oldukları çabalarıdır. Ulu Önder Atatürk, Türk dilinin, Türk Dünyasında son derece önemli bir rol oynayacağını çok önceden sezmiş gibi bu gereksinimi de şu sözleriyle belirtmiştir: "Kat'i olarak bilinmelidir ki, Türk milletinin millî dili ve millî benliği bütün hayatınca hâkim ve esas kalacaktır. Bu nedenle Türk dilinin her alanda incelenmesi, derlenmesi, genişletilmesi, yaygınlaştırılması başta gelen en büyük ulusal görevimizdir."

Kültür, sosyal miras ve gelenekler birliği, yaşam biçimi, idealler, değerler ve davranışlar, çevreye uyum, geniş anlamda eğitim, sosyal etkileşim ürünü, düşünüş, sembol sistemin yansıması olarak tanımlanmaktadır. Ancak kavram, kullanımı itibariyle, içinde yaşanılan bölgenin değerleriyle benzemiş ve toplumlara özgü olma özelliğini de taşımaktadır. Kültür, İnsanların bilişsel yapılanmasıyla ilgili fikir verir; değerleri, inançları, algısı ve tutumları gibi yapılabilecek en yaygın tanımlamalardan biri "kültür, tarihsel olarak değişen ve gelişen ve sonraki nesille aktarılan bir yaşama biçimidir".

Makedonya doğumlu ya da kökenli Türk eğitimciler, yazar ve sanatçılar, şairler Türk kültürüne, Türk düşüncesine, ses bayrağımız olan Türkçemize, Türk edebiyatına ve insanlığa eserleriyle ve yapmış oldukları çalışmalarıyla hizmet etmiş, yön vermiştir. Yazılar aslında Makedonya'da yaşayan Türk halkına yaşanılmışları, onların bir bakıma bakış açısıdır. İlhami Emin de "Göktayın Rüyası" adlı şiirinde Altay dağlarından başka diyara uçan bir tayın tekrardan geri dönme hikayesini anlatmıştır. Geri dönerken kullanılan motif "anne özlemi" olarak yansıtılmıştır. Burada aslında anne bir metafordur, anlatılmak istenilen durum vatan sevdası, anavatan özlemi, memleket gibi derin duygular içeren konulardır.

Kosova'da Türk Edebiyatı. Kosova Türk edebiyatına bakıldığında diğer Balkan ülkelerine nazaran daha çok üretimsizlik karşımıza çıkmaktadır. Kosova'nın hem kültürel hem de ekonomik bakımdan geride kalması edebiyatın gelişmesine de engel olmuştur. Fakat daha sonradan Türk diline gösterilen önemle birlikte dergi, gazete, şiir alanlarında gelişmeler yaşanmıştır. Kuzey Makedonya ve Kosova Türk şiirinde Türk dünyasını konu alan eserlere rastlanmaktadır. İskender Muzbeg ''Köşe'' adlı şiirinde

...Hanımşah Türkçeyle vurulunca Memo'ya Hora teper alnındaki tülbentinde her oya Burada Tuna Seyhun'dur akar Adriya dalgalanan bir başka Hazar. Bu köşede yabangülü, mor menekşe dillenir Bin bir yıllık dilim, törem birilerince ellenir Çünkü karga denizde, balık göktedir...

...Buna rağmen destanlarım çocuklarca söylenir.

Bu şiirden anlaşılacağı üzere Türkçe mevzubahis olunca Balkanların ve Türk tarihinin simge nehri Tuna, Türkistan coğrafyasının temel unsurlarından Seyhun ile birleşir. Genellikle "Adriyatik'ten Çin'e kadar" ifadesiyle Türk dünyasının bir ucunu tasvir eden "Adriya", da, Hazar ile birleştirir ve şair numu bir beraberlik veya bütünleyicilik ile sağladığını görebiliriz.

Batı Trakya Türk Edebiyatı. Batı Trakya Türk edebiyatında ele alınan asıl tema ''huzursuzluk'' teması olmuştur. Bunun sebebi Türklere uygulanan dini, siyasi, etnik ve ekonomik baskıların sonucudur. Bununla birlikte ele alınan konular ayrılık, ölüm gibi temalardır. Şiirden sonra en çok işlenen tür hikaye olarak geçmektedir. Hikayelerde ise karşımıza göç ve toprak konuları çıkmaktadır. Batı Trakyada yetişen şair ve yazarlar incelendiğinde onların Türklüğü ilk planda işledikleri, Batı Trakyalılığı ikinci planda ele aldıkları görülür (Amet, 2019:24).

1923 ile 1960 yılları arası Batı Trakya'nın Osmanlı hakimiyetinden çıkıp Yunan yönetimine girdiği bir dönemdir. Bu dönemde yaşanan olaylar burada yaşayayan Türkleri de derinden etkilemiştir. Yazılı bir edebiyatın oluşumu için erken olan bu dönemde, edebiyat faaliyetleri sözlü olarak devam etmiştir. 1980 ve sonrası Batı Trakya Türk edebiyatında büyük yeniliklerin olduğu bir dönemdir. Bir edebiyat ve sanat dergisi olan "Şafak" yayın hayatına bu dönemde başlamıştır. "Şafak Dergisi" ile birlikte edebiyat halkın içine kolayca girebilmeyi başarmıştır. Bu dönemde Batı Trakya'da yetişen şair ve yazarların eserleri Bulgaristan, Yugoslavya ve Azerbaycan gibi ülkelerde yayınlanmaya başlanmış böylelikle Batı Trakya Türk edebiyatının tanınmasının önü açılmıştır. Bu topraklarda doğmuş olan edebî kişilikler arasında divan şâirlerimizden Avni, Selanikli Mustafa, Aka Gündüz Kutbay, Nazım Hikmet ve halk edebiyatı sahasında Prof. Pertev Nail Boratav'ı örnek olarak gösterebiliriz. Şâir Alirıza Saraçoğlu kaleme aldığı "Türküz" şiirinde ise Türk olmanın nasıl asil bir duygu olduğunu dile getirmektedir. Şâir, Türk kimlikliklerini inkâr edenlere karşı Batı Trakya Türk Azınlığının nasıl hep bir ağızdan Türküz diye haykırmaya devam ettiğine şöyle vurgu yapmıştır:

"Bu azınlığın asildir insanı

Tümü taşır Türk kanı

Tümü Türktür Tanrı Dağı kadar...

Ne mutlu bize; Türküz biz

İnkâr edene, Türküm diye sesleniriz

Nabzımız Türküm diye atar..."

Şâir, ayrıca Batı Trakya'da bulunan Türk azınlığın Fatih Sultan Mehmet'in torunları olduklarını hatırlatarak Türklerin şanlı soylarına da gönderme yapmaktadır:

"Evlad-1 Fatihan'ız biz

Şanlı bir milletin ahfadıyız biz

Bizde soylu Ecdat kanı var..."

Batı Trakya Türklerinin imanlı birer Müslüman olduğunu da belirten şâir, bu halkın sinesinde imanı, dilinde ve özünde Türklüğün vermiş olduğu gururla yaşadığını da dile getirir:

"Hira dağı kadar müslüman

Tanrı dağı kadar Türküz; temiz kan

Sükür! Sinemiz İman dolu Soydaslar...

Göğsünü gere gere Türküm! deyin

Herkes hürdür din, dil ve milliyetinde! Bilin

Benliğinizi mertçe koruyun arkadaşlar...

Bizler ki: Türkçe konuşur

Türkçe okur

Türkçe yazarız...

Türk'e yaraşır şekilde yaşarız..."

Üzerinde durulması gereken bir diğer konu ise Balkan Türk edebiyatında Türk dünyasının önemi olacaktır. Bilindiği üzere milletler her zaman birbirlerinden etkilenmişlerdir. Bu etkilenme

kimi zaman olumlu kimi zaman olumsuz durumları ön plana çıkarmaktadır. Farklı yerlerde olsalar dahi birbirinden kopmama sonucu doğan ilişkiler edebiyata da yansımıştır. Balkanlar da halen Türk dünyası ve edebiyatlarının batı kanadını temsil etmeye devam etmektedir. Orta Asya veya Türkistan bölgesinden Adriyatik denizine kadar "kıtalararası" diye nitelenebilecek geniş bir coğrafyaya yayılmış olan Türk dünyasının birbirleriyle olan münasebetleri de, sayısız badirelere rağmen tarihin her döneminde farklı yoğunlukta devam etmiştir.

Sonuc. Balkan Türklerinin siirlerinde "Türkistan" ve "Türk dünyası" temaları sıklıkla işlenmiştir. Bu temalar, coğrafi, siyasi ve tarihî yakınlıklar nedeniyle önemli bir yer tutar. Son 70 yılda yapılan araştırmalar, bu temaların Balkan Türk şiirinde farklı yönleriyle ele alındığını ve Türkistan-Balkan ilişkilerinin günümüzde de büyüyerek devam ettiğini göstermektedir. Türk dünyasının ortak kültürel değerlerini korumak ve geleceğe taşımak, Türk milletinin ortak sorumluluğudur. Balkanlarda yaşayan Türklerin kültürü, ümumtürk kültürünü zenginleştirir ve kültürel mirasın korunması önemlidir. Türk şair ve edebiyatçıların eserleri, Türk kültürünün kılavuzu olarak işlev görür ve geçmişe, Osmanlı dönemine dair bilgiler sunar. Balkan Türk edebiyatı, Balkan coğrafyasındaki Türk dilinin bir yansımasıdır ve Osmanlı döneminden günümüze kadar gelişmiştir. Bu edebiyat, Balkan devletlerinin edebiyatlarından etkilenmiş ve zamanla kendine özgü bir yapıya kavuşmuştur. İlk dönem çeviriler, taklitten öteye gitmemiştir. Ancak zamanla Balkan Türk siirinde özgün bir ses bulunmus, siirlerde türküler ve ağıtlar yer almıştır. Şairler, şiirlerinde ironik bir hava ve soyutlamaya yer vermişlerdir. Balkan Türk dili, genellikle kapalı kalmış ve gelişim göstermekte zorlanmıştır. Bu durum, Balkan Türk edebiyatının günümüz Türkçesinden ayrılmasına neden olmuştur. Dil, kendi coğrafyasından etkilenmeyi tercih etmiş ve bu da anlatım zorluklarına ve eserlerin okuyucunun yorumuna kapalı olmasına yol açmıştır.

Türk dünyasının Balkanlar için önemi, hem tarihsel derinlik hem de kültürel ve toplumsal bağlar açısından büyük bir değer taşır. Türk dili, Balkanlar'da yaşayan Türk toplulukları için kimliklerini ve kültürel bağlarını koruma aracı olmuştur. Balkan Türk edebiyatı, bu dilin ve kültürün canlı bir yansımasıdır. Türk dünyasının farklı bölgelerinden gelen edebi etkiler, Balkan Türk edebiyatını zenginleştirmiş ve bu edebiyatın Türk dünyası içindeki yerini pekiştirmiştir. Orta Asyanın Balkanlar için önemi, sadece geçmişe dayalı değildir. Günümüzde de bu bağlar, eğitim, kültürel, edebiyat ile canlı tutulmaktadır. Balkanlar'daki Türk toplulukları, Türk dünyasının bir parçası olarak kimliklerini koruma ve gelecek nesillere aktarma konusunda kararlıdır. Balkan Türk Edebiyatında Orta Asya konusu, tarihsel bağlar, kimlik arayışı ve kültürel mirasın bir ifadesi olarak önemli bir yer tutar. Şairler, bu temayı hem geçmişle bir hesaplaşma hem de gelecek için bir rehber olarak işler. Orta Asya, Balkan Türk şiirinde bir kökene dönüş ve Türk dünyasıyla bütünleşmenin bir sembolü olarak güçlü bir şekilde varlık gösterir. Bu tema, hem geleneksel hem de modern şiirlerde işlenmeye devam eden zengin bir kaynaktır. Balkan Türk Edebiyatı, Orta Asya'dan gelen edebi ve kültürel unsurları barındırarak zenginleşmiş bir edebi geleneği temsil eder. Orta Asya'nın etkileri, bu edebiyatın şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamıştır. Bu bağlamda, Orta Asya'nın edebi mirasını yansıtan önemli bir kaynak olan "Divânu Lugât-it Türk", Balkan Türk Edebiyatı üzerindeki etkileri anlamak açısından önemli bir anahtar sağlar.

"Divânu Lügât-it Türk", 11. yüzyılda Kaşgarlı Mahmut tarafından kaleme alınmış olup, Orta Asya Türklerinin dilini, kültürünü ve toplumsal yapısını ayrıntılı bir şekilde sunar. Bu eser, sadece bir dil bilgisi ve sözlük olmanın ötesinde, Orta Asya'nın kültürel ve edebi değerlerini de yansıtır. Balkan Türk Edebiyatı'nda Orta Asya etkilerini izlemek için bu eserin sunduğu bilgiler oldukça kıymetlidir.

Balkan Türk Edebiyatı'nda Orta Asya etkilerini görmek, özellikle halk edebiyatı ve geleneksel şiirlerde belirginleşir. "Divânu Lügât-it Türk"te yer alan kelimeler, deyimler ve anlatım biçimleri, Balkanlar'daki Türk toplulukları tarafından benimsenmiş ve adapte edilmiştir. Eserdeki destanlar, masallar ve şiir biçimleri, Balkan Türk Edebiyatı'nda benzer temalarla karşılık bulur. Özellikle kahramanlık, aşk ve doğa gibi temalar, Orta Asya'dan Balkanlar'a geçerken yeni biçimlere bürünmüş ve yerel kültüre uyum sağlamıştır. "Dîvânu Lugât-it Türk", Orta Asya'nın edebi mirasının Balkan Türk Edebiyatı'ndaki etkilerini anlamak için temel bir kaynak sağlar. Bu eser, iki bölge arasındaki kültürel ve edebi etkileşimi gözler önüne serer ve Balkan Türk Edebiyatı'nın Orta Asya'nın derin izlerini nasıl taşıdığını anlamamıza yardımcı olur. Orta Asya'nın zengin edebi gelenekleri, Balkanlar'da da devam etmiş, iki bölge arasındaki kültürel bağları güçlendirmiştir. Bu etkileşim, Balkan Türk Edebiyatı'nın zenginliğini ve çeşitliliğini artırarak, iki farklı coğrafya arasındaki derin kültürel bağlantıları ortaya koymuştur.

### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Vedad Ahmet, Mehmet Fikri Şiir ve Hikayeler, Bursa, Yayınevi Belirtilmemiş, 2003
- 2. Abdülkadir Hayber, Makedonya ve Kosova Türklerinin Edebiyatı, Ankara: MEB, 2011
- 3. Balkan Ülkelerinde Türkçe Eğitim Ve Yayın Hayatı Bilgi Şöleni Bildirileri, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1999
- 4. Hakan Baş, Unutulan Batı Trakya Türkleri, Umay Yayınları, İzmir 2005.
- 5. Hasan Mercan, Balkanlarda Çağdaş Türk Çocuk Edebiyatı Antolojisi, Ankara, Ümit Basımevi Başbakanlık Basın Yayın Enformasyon Genel Müdürlüğü, 2002
- 6. İlhami, "Kimliğimiz Kültür Varlığımız." Sesler Dergisi, 1995, sayı 294,33
- 7. İrfan Ünver Nasrattınoğlu, Özbekistan. Sesler, 1988, 316-317, s. 103-111.
- 8. Makedonya, İstanbul, Harp Akademileri Komutanlığı Yayınlarından, 1993
- 9. Mehman Musaoğlu, Türkoloji'nin Çeşitli Sorunları Üzerine Makaleler İncelemeler, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 2002
- 10. Mehmet Çavuş, Bulgaristan Türklerinin Edebiyatı, Ankara, Türk Dünyası El Kitabı, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü yayınları, 3. cilt, 2. baskı, 1992, s. 574-585
- 11. Mustafa İsen, Varayım gideyim Urumeli'ne-Türk edebiyatının Balkan Boyutu. İstanbul: Kapı, 2009
- 12. Mustafa Özbalcı, Yahya Kemal'in Duygu ve Düşünce Dünyası, Akçağ Yayınları, Ankara 2006.
- 13. Müzeyyen, Bulgaristan Türk Edebiyatı, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2005, Cilt: 6 Sayı: 2
- 14. Nermin, Batı Trakya Türk Şairlerinin Duygu ve Düşünce Dünyası, 2019, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Edebiyatı Bilim Dalı
- 15. Rahmi Ali, Batı Trakya'da Türk Edebiyatına Gönül Verenler, Bengü Yayınları, Ankara 2015.
- 16. Terane Turan, Azerbaycan ve Balkan Türkleri Arasındaki Edebî İlişkiler, Balkanlarda Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 2019, Cilt: 1 Sayı: 2
- 17. Yusuf, Atatürk Ve Makedonya'da Yaşayan Türkler Ve Azınlıklar, Çevrem Dergisi, 1991.
- 18. Yusuf Hamzaoğlu, Balkan Türklüğü (Makedonya. Hırvatistan. Osmanlı Öncesi Balkan Müslümanlığı), C: I, Üsküp: Logos-A, 2010
- Zeynel Beksaç, Azerbaycan, Türk Dünyası Şiir Güldestesi (Metinler/Bildiriler/Seçmeler), Ankara: Türkiye Yazarlar Birliği, 2009, s. 53.

# LOTIN YOZUVIGA ASOSLANGAN YANGI OʻZBEK ALIFBOSI VA TURK-RUN YOZUVI TARIXIGA BIR NAZAR

Muso Muhammadiyevich YULDASHEV,

Sharof Rashidov nomidagi Samarqand davlat universiteti professori,

E-mail: muso.yuldoshev@mail.ru

Annotatsiya: Insoniyatning olis tarixida nutqni yozib olish uchun bir necha ming yil ilgarigina belgilar qoʻllanila boshlagan. Bu davrning boshlanishi eramizdan oldingi beshinchi ming yillikka toʻgʻri keladi. Dastlabki yozuvlar piktograflardan iborat boʻlib, ular zamonaviy yozuvlarning shakllanishida asosiy manba boʻlib xizmat qilgan.

Qadimgi turkiy qabilalar bilan qadimgi etrusklar oʻrtasida qondoshlik aloqasi boʻlganmi, agar shunday boʻlsa fargʻonalik qomusiy olim Ahmad ibn Muhammad Fargʻoniy (X asr) Gʻarbda al Fraganus nomi bilan mashhur boʻlgani kabi, "Etrusk" atamasi ham El (Er) Turk soʻzining yunoncha shakli boʻlishi mumkin, degan taxmin tugʻiladi. Qadimgi Oʻrxun-Enasoy yozuvidagi belgilar bugun yoki soʻzlarni ifodalamay qadimgi lotin (etrusk) yozuvidagi belgilar kabi tovushlarni ifodalash va oʻngdan chapga qarab, yuqoridan pastga – vertikal bustrofedon usulda yozilishi va belgilarning yuzaki oʻxshashligi hamda ba'zi bir belgilar aynan bir xil tovushni ifodalashiga asoslanib, bu kabilar oʻrtasida aloqa boʻlgan, degan taxmin qiladigan boʻlsak, Oʻrxun-Enasoy yozuvi bilan lotin (etrusk) yozuvlarining asosi bir boʻlgan, degan xulosaga kelishimiz mumkin.

Kalit soʻzlar: piktograflar, finikiyaliklar tili, semit tillari, yahudiy va arab tillari, Kivirinal tepaligi, Turk-run yozuvi, turk yozuvi, soʻgʻd yozuvi, Enasoy yozuvlari, Elbeyalik yunonlar, L.V. Shcherba, Gerodot, E. Mayani, etrusklar, alban.

# NEW UZBEK ALPHABET BASED ON LATIN SCRIPT AND AT A GLANCE AT THE HISTORY OF TURK-RUN SCRIPT

**Annotation:** The use of symbols was only a few thousand years ago to record speech. The beginning of this period corresponds to the fifth millennium BC. The first writings consisted of pictographs, which served as the main source for the formation of modern writings.

Was there a blood relationship between the ancient Turkic tribes and the ancient Etruscans, and if so, the Ferghanaian encyclopedist Ahmad ibn Muhammad Farghani (10th century) as known in the West as al Fraganus, the Etruscan term It is also speculated that El (Er) may be the Greek form of the Turkish word. The signs in the ancient Orhun-Enasoy script do not express words today, but express sounds like the signs in the ancient Latin (Etruscan) script, and are written from right to left, from top to bottom - in the vertical bustrophedon method, and the surface similarity of the signs and some signs are exactly the same. if we assume that there was a connection between them based on the fact that they express a different sound, we can conclude that the base of the Orhun-Enasoy script and the Latin (Etruscan) script was the same.

**Key words:** pictographs, Phoenicians, Semitic languages, Jewish and Arabic languages, Kivirinal hill, Turkic-run script, Turkic script, Sogdian script, Enasoi inscriptions, Elbeian Greeks, L.V. shcherba, Herodotus, Mayan, Etruscans, Albanian.

# НОВЫЙ УЗБЕКСКИЙ АЛФАВИТ НА ОСНОВЕ ЛАТИНСКОГО ПИСЬМА И ВЗГЛЯД НА ИСТОРИЮ ТЮРКО- РУНИЧЕСКИЙ ПИСЬМЕННОСТИ

**Аннотация:** Символы использовались всего несколько тысяч лет назад для записи речи. Начало этого периода соответствует пятому тысячелетию до нашей эры. Первые

письмена состояли из пиктограмм, которые послужили основным источником формирования современных письменностей. Было ли кровное родство между древними тюркскими племенами и древними этрусками, если Ферганский ученый-камуси Ахмад ибн Мухаммад Фергани (X век), известный на Западе как Аль Фраганус, предполагает, что термин "этруск" может быть греческой формой турецкого слова El (Er) Turk.

Знаки в древнем Орхун-Енисейском письме сегодня не выражают слова, а выражают звуки, подобно знакам древнего латинского (этрусского) письма, и пишутся справа налево, сверху вниз - методом вертикального бустрофедона, и поверхностное сходство знаков и некоторых знаков совершенно одинаково, если предположить, что между ними существовала связь на основании того, что они выражают разный звук, то можно заключить, что основой Орхун-Енисейской письменности является латынь. Этрусское письмо было таким же.

**Ключевые слова:** пиктограммы, финикийцы, семитские языки, еврейский и арабский языки, холм Кивиринал, тюркская письменность, согдийская письменность, Енисейские надписи, эльбейские греки, Л.В. Щерба, Геродот, майя, этруски, албанцы.

Kishilik jamiyati oʻz tarixining koʻproq davrini yozuvsiz oʻtkazgan va rivojlangan davrlargacha yetib kelguncha uzoq yoʻlni bosib oʻtgan. Nutqni yozib olish uchun esa bir necha ming yil ilgarigina belgilar qoʻllanila boshlagan. Bu davrning boshlanishi eramizdan oldingi beshinchi ming yillikka toʻgʻri keladi. Dastlabki yozuvlar piktograflardan iborat boʻlib, zamonaviy yozuvlarning shakllanishida asosiy manba boʻlib xizmat qilgan.

Birinchi alifboni eramizdan oldingi ikkinchi ming yillikda finikiyaliklar yaratgan. Bu alifbo 22 harfdan iborat boʻlib, harflar faqat undosh tovushlardangina tashkil topgan hamda oʻngdan chapga qarab yozilgan va oʻqilgan. Finikiyaliklar tilikabi semit tillari guruhiga kiruvchi yahudiy va arab yozuvlariga finikiyaliklaryozuvi asos qilib olingan. Chunki bu tillarda ham finikiyaliklar tili kabi soʻzlarningildizi undosh tovushlardan iborat boʻlgan. Shu bilan bir qatorda, hozirgi yahudiy vaarab tillarida qadimgi finikiyaliklardagidek oʻngdan chapga qarab yozilish usuli saqlanib qolgan. Shunisi diqqatga sazovorki, Rimdagi Kivirinal tepaligidan topilgan, eramizdan oldingi 450-yilga mansub boʻlgan Duyen yozuvlari deb nom olgan sopol idishlardagi lotin yozuvlari ham oʻngdan chapga qarab yozilgan.

1993-yilning ikkinchi sentabrida Oʻzbekiston Respublikasining birinchi Prezidenti Islom Abdugʻaniyevich Karimovning farmoniga asosan qabul qilingan lotin yozuvi asosidagi yangi oʻzbek alifbosining oʻtmishi ham finikiyaliklar yozuvibilan bogʻlangandir.

Taxminan, eramizdan oldingi IX asrda, yunonlar alifboni finikiyaliklardan oʻzlashtirib olgan va unli tovushlarni ifodalovchi belgilar qoʻshib, ancha takomillashtirgan. Chunki finikiyaliklar alifbosi faqat undosh tovushlardan iborat boʻlgan.

Eramizdan oldingi V asrning boshlariga kelib bu yozuv ikki tarmoqqa —sharqiy yozuv, ya'ni eramizdan oldingi 403-yilda qabul qilingan umumgrek yozuvi va gʻarbiy, ya'ni eramizdan oldingi yettinchi asrda qabul qilingan, grek yozuvidan ancha farq qilgan lotin yozuviga airalgan.

Tarixiy manbalarda berilishicha, lotin grafikasi nomi bilan mashhur boʻlgan yozuvni rimliklarga eramizdan oldingi birinchi ming yillikning birinchi yarmidayoq Appenin yarim orolida yashovchi qabilalar orasida yetakchi rol oʻynagan etrusklar olib kirgan.

Qadimda oʻta kuchli madaniyatga ega boʻlgan va juda katta hududda shaharlar barpo etgan, yozuv va haykaltaroshlik san'ati rivojlangan, hozirgi davrga kelib unutilgan etrusklarning asl kelib chiqqan hududi qayerda ekanligi hozirgacha jumboq boʻlib kelmoqda. Tarixchilar etrusklarning

asl kelib chiqishi haqida uch xilfikr bildirishganlar. Rim adibi Dionisiy (er. oldin. birinchi asrda yashagan) etrusklarni Rimdagi mahalliy qabilalarga qoʻshgan boʻlsa, Tit Liviy (imperator Avgust davrida yashagan) etrusklarni shimoldan koʻchib kelgan degan fikrni bildirgan, lekin koʻpchilik olimlar qadimgi yunon tarixchisi Gerodotning (er. oldin 484-425 yillar) etrusklar sharqdan kelgan degan nazariyaga qoʻshilmoqda. Fransuz tadqiqotchisi E.Meyeni etrusklar alban (hozirgi Ozarbayjonda yashagan qadimgi xalq) xalqiga yaqin qarindoshlar degan, fikrni bildirgan (Viktor Drachuk, 185 bet).

Bizga ma'lumki, yozuvlarning ko'pchiligi qadimgi finikiyaliklardan olingan,degan xulosa bor. Shunday ekan, 1889-yil O'rxun va Enasoy daryolari qirg'oqlarida rus sayyohi N.Yadrinsev tomonidan topilgan va Daniyalik olim W.Tomsen tomonidan oʻqilgan sirli Oʻrxun-Enasoy yozuvlari bilan qadimgi lotin (etrusk) yozuvlari oʻrtasida oʻxshashlik bormi, degan savol tugʻiladi. Dastlab, W.Tomsen O'rxun-Enasoy yozuvini boshqa tadqiqotchilar kabi chapdan o'ngga emas, balki oʻngdan chapga qarab oʻqish kerak, deb oʻylaydi. Keyin, boshqa har qanday sirli yozuvlarni oʻqish qobiliyatiga ega boʻlgan olimlar kabi, yozuvlarda qancha belgi uchrashini hisoblab chiqib, bu harfli yozuvdir degan fikrga keldi (V.Drachuk, 151-bet). Xullas, W. Tomsen sirli O'rxun-Enasoy yozuvini oʻqishga muyassar boʻldi. Olim bu yozuvni oʻqish bilan birga bu yozuv san'ati qadimgi turkiy xalqqa tegishli ekanligini isbotladi. Lekin Oʻrxun-Enasoy yozuvlarining asosida ganday yozuv yotishi hozirgacha jumboq boʻlib kelmoqda. Jumladan, Gʻ. Abdurahmonov va A. Rustamovlar O'rxun harflarining qadimgi german xalqlariga mansub Run deb ataluvchi yozuvga tashqi jihatdan bir oz oʻxshashligini e'tiborga olib, turkiy run yozuvi deb atagan boʻlsa (G. Abdurahmonov va A. Rustamov, 11-bet), N. Abduraxmonov, I. Kormushinning «Turk-run yozuvi oʻngdan chapga qaratib yozilgan, mazkur yozuvning kelib chiqishi toʻgʻrisida turkologiya adabiyotlarida har xil fikrlar uchraydi. Ba'zilar turkyozuvi so'g'd yozuvidan kelib chiqqan desalar, ayrimlari pahlaviy yozuvidan olinganligini qayd qiladilar", degan fikrni keltirgan va shu nazariya tarafdori ekanligi sezilmoqda (N. Abduraxmonov, 19-bet). Ba'zi olimlar O'rxun-Enasoy yozuvi xitoyliklar iyerogliflaridan olingan degan fikrni ham bildirishganlar. Bunga sabab Oʻrxun – Enasoy yozuvining yuqoridan pastga qarab yozilishi koʻzda tutilgan boʻlishi mumkin. Shu kabi bustrofedon usulidagi yozuvlarni Rim yozuvlarida ham uchratish mumkin. Masalan: eramizdan oldingi VI asrga mansub Rimda topilgan "qora tosh" deb nomlangan ustundagi qadimgi lotin yozuvi ham yuqoridan pastga – vertikal bustrofedon usulda yozilgan.

Xitoy iyerogliflari alohida bir tovushni emas, balki boʻgʻin yoki toʻliq bir soʻzni ifodalaydi. Olimlarning isbotlashicha, boʻgʻinli yozuv sistemasida 50 yoki undan ortiq belgilar boʻlgan. Oʻrxun –Enasoy yozuvi esa V. Drachukda 38 belgidan, Gʻ. Abdurahmonov va A. Rustamovlarda 41, N. Abduraxmonovda esa 29 belgidan iborat deyilgan va har bir belgi alohida bir tovushni ifodalagan. Shu nuqtai nazardan kelib chiqib eramizdan oldingi VIII asrga tegishli boʻlgan "Marsilian alifbosi", "Pompey kursivi" deb nomlangan qadimgi lotin (etrusk) yozuvlaridan va qadimgi Oʻrxun – Enasoy yozuvlaridan olingan namunalarni koʻzdan kechirar ekanmiz, ular oʻrtasidagi oʻxshashlik bu yozuvlarning kelib chiqish tarixida yaqinlik bormi? - degan savol tugʻiladi.

Tovushni ifodalovchi maxsus belgilar (harflar)ning yuzaga kelish tarixini yoritishda XIX asr va XX asrning boshlarida topilgan va deshifrovka qilingan juda koʻp yodgorliklar fanning muhim yutugʻi boʻldi. Fanning bu yutugʻi yozuv tarixini tilshunoslik fanining mustaqil bir boʻlimi sifatida ajralishiga olib keldi. Bu davrda asosan, toʻrt guruh (qadimgi Misr giyeroglif yozuvi, mixxat yozuvi, finikiy va xanaan yozuvlari, yunon va lotin alifbolarining qadimiy shakli, Oʻrxun -Enasoy yozuvlari) qadimgi yozuvlar deshifrovka qilindi. Hozirgi dunyo aholisining 35 foiziga

yaqini foydalanayotgan lotin alifbosining tarixi qadimgi yunon alifbosi bilan bogʻliqligi va bu ikkala yozuvham qadimgi finikiylardan olinganligi ma'lum. Lekin, qadimgi turkiy xalqlarning yozuvi boʻlmish Oʻrxun-Enasoy yozuvlarining kelib chiqish tarixi haqida har xil ilmiy yoʻnalishlar mavjud.

Maqolada shu oʻqilgan yozuvlardan qadimgi yunon, lotin va Oʻrxun -Enasoy yozuvlari asosida fikr yuritamiz.

Qadimda Evbeyalik (Markaziy Yunonistonning sharqiy chegarasida joylashgan orol mil.avval 700-650 yillar) yunonlar janubiy Italiya hududlarini bosib olish jarayonida Italiya sivilizatsiyaning taraqqiy etishida katta rol oʻynadi. Elbeyalik yunonlardan lotinlar birinchi marta yozuv san'atini oʻrganganlar.

Bu shuni koʻrsatadiki, lotinlar Elbeyalik yunonlarning tovush, boʻgʻin va soʻzlarini ifodalagan belgilarini toʻligʻicha oʻzlashtirib olgan. Lekin, yunon tilidagi harflar lotin tilidagi tovushlarni aynan ifoda etolmas edi. Shu sabali davr oʻtishi bilan lotinlar yunonlardan olgan harflarni oʻzgartirib, oʻzlarining tovushlariga toʻligʻicha moslashtira boshladilar.

Yunonlarning *g*, *k* tovushlarini talaffuz qilishda sezilarli farq boʻlmagan. Chunki bu ikkila belgi ham "x" ga yaqin talaffuz qilingan. Shuning uchun ham yunonlar bu tovushlarni talaffuz qilganda Rimliklar farqlay olmagan. Natijada uchinchi belgi *S* yuzaga kelgan. Bu harfning yozilishi va talaffuzi lotinlar uchun qulay boʻlgan.

Yunon tilidagi h ikki harfning birikuvi boʻlib W(v) tovushini ifodalagan. Davr oʻtishi bilan h tushib qolgan va f shaklida yozilgan. Keyinchalik asl ma'nosini yoʻqotib f deb talaffuz qilingan. Qadimda "u" unlisini ifodalagan v belgi "v" deb talaffuz qilina boshlagan.

Shunday qilib, yunon alifbosidan qabul qilingan birinchi olti belgidan ikkitasi vaqt oʻtishi jarayonida umuman boshqa tovushlarni ifodalay boshladi: c "x", c "k", f "v", f "f". Yettinchi harf s jarangli "z" tovushini ifodalagan. Til taraqqiyoti jarayonida ikki unli oʻrtasida kelgan jarangli s(z) - r(r) ga aylangan. Ornase < ornare va Z tovushi iste'moldan chiqarilgan.

Qolgan yunon harflarini lotinlar toʻligʻicha oʻzlarining tovushlariga moslashtirib olgan. Lekin hozirgi lotin alifbosi tarkibiga *x*, *y*, *z* harflari kiritilgan boʻlsa ham faqat yunon tilidan kirib kelgan soʻzlarda ishlatiladi.

Bizga ma'lumki, hozirgi lotin, yunon, arab, ivrit va boshqa shu kabi yozuvlarning asosida qadimgi finikiyaliklar yaratgan belgilar yotadi. Shu sababli qadimgi Yunon va Lotin yozuvlarining yuzaga kelish davri miloddan avval VIII- VII asrlar deb aytildi. Ammo manbalarda qadimgi turkiy xalqlar tomonidan ixtiro qilingan Oʻrxun -Enasoy yozuvlari milodning V-VII asrlarida yuzaga kelgan deb ta'kidlangan. Lekin, qadimgi Evbey va Oʻrxun-Enasoy yozuvlarini taqqoslaganda aynan bir xil tovushni ifodalamasa-da, belgilarning umumiyligi yaqqol koʻzga tashlanadi.

Bizning nazarimizda finikiyaliklar tomonidan ixtiro qilingan tovush belgilari gʻarb va sharqqa bir davrda tarqalgan boʻlishi mumkin.

Yozuvlardan namunalar keltiramiz:

### Qadimgi yunon alifbosi





Qadimgi Evbey (Yunonistonda yashagan xalq) alifbosi



Qadimgi turk va Sarmat (Miloddan oldingi IV-I asrlarda SharqiyYevropada yashagan xalq) alifbolari



Shunday ekan qadimgi Oʻrxun Enasoy yozuvlarining yuzaga kelish davri milodning V-VII asrlari emas, balki miloddan avvalgi VI-V asrlar boʻlishi mumkin.

Bu nodir yozuvlarni bir-biriga taqqoslab, shundan taxminiy xulosaga keldik:

1. Qadimgi turkiy qabilalar bilan qadimgi etrusklar oʻrtasida qondoshlik aloqasi boʻlganmi, agar shunday boʻlsa fargʻonalik qomusiy olim Ahmad ibn Muhammad Fargʻoniy (X asr) Gʻarbda al Fraganus nomi bilan mashhur boʻlgani kabi, *Etrusk* atamasi ham *El (Er) Turk* soʻzining yunoncha shakli boʻlishi mumkin, degan taxmin tugʻiladi.

Mashhur tarixchi L.N. Gumilev turkiy xalqlarning tarixi bilan shugʻullanib, bu xalqni Irtish, Enasoy daryolaridan to Alp togʻlarigacha boʻlgan hududda oʻtroq boʻlmay, koʻchib yurganligi haqida yozadi. Shu bilan bir qatorda olim turkiylardagi "Oʻrda" soʻzi bilan lotin tilidagi orda (sulola, otryad, tartib, istehkom, orden) soʻzlari shakl va ma'no jihatidan bir xilligini aytib

oʻtadi. Shunday ekan, gʻarbdagi eng baland Alp togʻlarining atamasi ham turkiy soʻz boʻlishi mumkin. Chunki turkiyda alp qomat, alp yurak, Alpomish kabi soʻzlar keng tarqalgan boʻlib, ulkan, baquvvat, bahaybat degan ma'nolarni beradi.

- 2. Qadimgi Oʻrxun-Enasoy yozuvidagi belgilar bugun yoki soʻzlarniifodalamay qadimgi lotin (etrusk) yozuvidagi belgilar kabi tovushlarni ifodalash va oʻngdan chapga qarab, yuqoridan pastga vertikal bustrofedon usulda yozilishi va belgilarning yuzaki oʻxshashligi hamda ba'zi bir belgilar aynan bir xil tovushni ifodalashiga asoslanib, bu kabilar oʻrtasida aloqa boʻlgan, degan taxmin qiladigan boʻlsak, Oʻrxun-Enasoy yozuvi bilan lotin (etrusk) yozuvlarining asosi bir boʻlgan, degan xulosaga kelishimiz mumkin.
- 3. Bu taxminlar kelgusida ilmiy jihatdan isbotlansa, lotin yozuviga asoslangan oʻzbek alifbosiga oʻtish qadimda ajdodlarimiz foydalangan oʻzalifbomizning takomillashtirilgan shakliga oʻtish, degan tabiiy xulosaga olib keladi.

Shu oʻrinda akademik L.V. Shcherbaning quyidagi soʻzlarini yozishni lozim topdik: «Men oʻzgalarning fikri yuzasidan bahslashishni yoqtirmayman, chunki men mukammal bir fikrga kelgan boʻlsam, fikrimga qoʻshilmaganlar xijolat boʻlishi mumkin. Asosli aytilgan fikr, agar u notoʻgʻri boʻlsa ham, haqiqat yoʻlida sochilgan urugʻ hisoblanadi".

## Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Древнетюркский словарь. -Л.: Наука, 1969.
- 2. Федорова Е.В. Введение в латинскую эпиграфику. Изд-во МГУ, 1982 г.
- 3. Словарь античности. -М.: Прогресс, 1989.
- 4. Драчук В. С. Ёзувлар ўтмиш сирлари шохиди. Русча нашрдан таржима. -Т.: Ўзбекистон, 1982.
- 5. Абдурахманов Г., Рустамов А. Қадимги туркий тил. Т.: Ўқитувчи, 1982.
- 6. Щерба Л.В. Языковая система. -Л., 1974.
- 7. Гумилев Л.Н. Тысячелетие вокруг Каспия. Баку, 1991.

# CHOʻLPON POETIKASI (UNING NASRIY ASARI : "KECHA VA KUNDUZ" ASOSIDA)

JUMANOVA Shohista,

Samarqand davlat universitetining 3-bosqich tayanch-doktoranti,

E-mail: shohistarofievna@gmail.com

**Annotatsiya:** Ushbu maqolada Choʻlponning "Kecha va kunduz" romanidagi she'rlar va ularning tarjimalari qiyosiy tahlil qilinmoqda. Ma'lumki, Choʻlpon she'rlari jadidchilik gʻoyalari targʻib etilgan muhim manba boʻlib xizmat qiladi. Choʻlpon yaratgan she'riyat namunalari rangli dunyoni aks ettirishda oʻziga xos oʻringa ega.

Bilamizki, she'riy matn tili sifatida tushuniladigan poetik til oʻzining funksional amalga oshirilishi nuqtayi nazaridan, ogʻzaki nutqning alohida turidir. She'riy tilni oʻrganish, boshqa san'at turlari kabi, uning materialini va ushbu materialdan she'riy asar yaratish usullarini aniqlashni oʻz ichiga oladi. She'riy tilning asosiy vazifasini - oʻquvchiga (yoki tinglovchiga) estetik ta'sir koʻrsatishni amalga oshirish nuqtayi nazaridan, uning pragmatik xususiyatlari alohida e'tiborga loyiqdir, uning tahlili muallif va oʻquvchi oʻrtasidagi oʻzaro ta'sirni ochib beradi. She'riy tilning funksionalligini oʻrganish uning lingvistik oʻziga xosligini ochib beradi, uning asosini semantikaning polisemiyasi va talqinlarning koʻpligi tashkil etadi; Shu nuqtayi nazardan, she'riy matn tili tarjimashunoslik sohasidagi lingvistik tadqiqotlar obyekti sifatida ulkan imkoniyatlarni ifodalaydi. Oʻzbekistonda she'riy tarjima doimo umumiy til va adabiy jarayonning muhim qismi boʻlib kelgan va uning yutuqlari umume'tirof etilgan, bu esa she'riy tarjimani mamlakat milliy madaniy merosining ajralmas qismi sifatida har tomonlama oʻrganishga loyiq deb hisoblashga asos beradi.

**Kalit soʻzlar:** poetika, she'riy shakl, tarjima, konsept, polisemiya, nasriy asar, ekvivalentlik, adekvatlik.

#### THE POETICS OF CHULPON (BASED ON HIS PROSE WORK: "NIGHT AND DAY").

**Annotation:** In this article, a comparative analysis of poems and their translations from Cholpon's novel "Night and Day" is being analyzed. It should be noted that Cholpon's poems serve as an important source of propaganda of modernist ideas. The examples of poetry created by Cholpon have a special place in reflecting the colorful world.

It is known that the poetic language understood as the language of poetic text is a special type of oral speech from the point of view of its functional implementation. The study of poetic language, like other forms of art, involves the identification of its material and the methods of creating a poetic work from this material. From the point of view of performing the main task of poetic language - to have an aesthetic effect on the reader (or listener), its pragmatic features deserve special attention, its analysis is based on the interaction between the author and the reader reveals the secret. The study of the functionality of the poetic language reveals its linguistic uniqueness, which is based on the polysemy of semantics and the multitude of interpretations; From this point of view, the language of the poetic text represents great opportunities as an object of linguistic research in the field of translation studies. In Uzbekistan, poetic translation has always been an important part of the common language and literary process, and its achievements are universally recognized, which gives reason to consider poetic translation worthy of comprehensive study as an integral part of the country's national cultural heritage.

**Key words**: poetics, poetic form, translation, concept, polysemy, prose work, equivalence, adequacy.

# ПОЭТИКА ЧУЛПАН (НА ОСНОВЕ ЕГО ПРОЗАИЧЕСКОГО ПРОИЗВЕДЕНИЯ "НОЧЬ И ДЕНЬ"

**Аннотация:** В данной статье проведён сопоставительный анализ стихотворений и их переводов из романа Чулпана «Ночь и День». Следует отметить, что стихи Чулпана служат важным источником пропаганды идей джадидизма. Образцы поэзии Чулпана занимают особое место в отображении красочного мира.

Известно, что поэтический язык, понимаемый как язык поэтического текста, представляет собой особый тип устной речи с точки зрения его функциональной реализации. Изучение поэтического языка, как и других видов искусства, предполагает выявление его материала и способов создания из этого материала поэтического произведения. С точки зрения выполнения основной задачи поэтического языка — эстетического воздействия на читателя (или слушателя), особого внимания заслуживают его прагматические особенности; его анализ раскрывает взаимодействие автора и читателя. Изучение функциональности поэтического языка выявляет его лингвистическое своеобразие, основанное на многозначности семантики и множественности интерпретаций; С этой точки зрения язык поэтического текста представляет большие возможности как объект лингвистических исследований в области переводоведения. В Узбекистане поэтический перевод всегда был важной частью общеязыкового и литературного процесса, а его достижения общепризнаны, что дает основание считать поэтический перевод достойным всестороннего изучения как неотъемлемая часть национального культурного наследия страны.

**Ключевые слова:** поэтика, поэтическая форма, перевод, понятие, многозначность, прозаическое произведение, эквивалентность, адекватность.

Ohang jihatdan tartibga solingan hissiy nutq she'r deyiladi. She'riyat haqida so'z yuritganimizda, avvalo, koʻz oʻngimizda musiqiylikka ega boʻlgan kechinmalar, hissiyotga toʻla bo'lgan nozik misralar bilan berilgan voqealanish namoyon bo'ladi. Poetika atamasini birinchi marta Arastu asarida qo'llagan [1;26]. Faylasuf adabiyotni epos, lirika, drama kabi uch turga ajratish barobarida ularning badiiy xususiyatlariga xos jihatlarni ham tahlilga tortadi. Shundan soʻng Sharq va Gʻarbda poetika bilan bogʻliq koʻplab ilmiy asarlar yuzaga keladi. Rus olimi A.A.Potebnya (1835 – 1891) fan tarixida birinchilardan bo'lib, poetikaning nazariy asoslari haqida ilmiy asarlar yozgan [5; 61]. U «Tarixiy poetika» kitobida nazm va nasr, badiiy tasvir vositalari, poetik va mifologik tafakkur, stilistik figuralar haqida ilmiy-nazariy xulosalarini beradi. Uning adabiyotshunoslikka doir ayrim izlanishlarini keyinchalik rus olimi M.Baxtin davom ettirgan [2;69]. Joʻraqulovning ta'kidlashicha, yirik nazariyotchi olim M.M.Baxtin asarlarining birortasi ham tarixiy va nazariy poetika sintezisiz amalga oshirilmagan [3; 55]. «Poetika» – yunonchadan olingan bo'lib, «san'at, yaratuvchanlik, mahorat» degan ma'nolarni bildiradi. Rus olimi V.M. Jirmunskiyning fikricha, poetika poeziyani san'at darajasida o'rganadigan fandir. Shu jihatdan olimning "adabiyot haqidagi fan poetika belgisi ostida rivojlanadi" degan fikri hozir ham dolzarbligini yoʻqotmagan [4; 12].

She'r nasriy asarlarning ta'sirchanligini, o'qishliligini ta'minlab beruvchi vositalardan biri sanaladi. Bular: bayt, g'azal, to'rtliklar, xalq og'zaki ijodi namunalari - xalq qo'shiqlari bo'lishi mumkin. "Kecha va kunduz" romanida xalq qo'shiqlaridan tortib to mashhur shoirlarning ijod namunalari o'rin egallagan. Bu esa asarning musiqiyligini ta'minlagan. Biz ushbu o'rinda Cho'lponning "Kecha va kunduz" romanida keltirilgan she'riy namunalarni keltiramiz. Ular Kristofor Fort tarjimasida qanday aks etadi? Asar tarjimasiga yuzlanamiz: Avvalambor, keltirilgan xalq og'zaki ijodi namunasini strukturaviy jihatdan tahlil qilamiz: Ularning turoqlanish tartibi quyidagicha:

#### Tarjima matni:

Uzun-uzun argʻamchi yo...(8)

...Halinchakka, (4)

Chakan koʻylak yarashar (7)

Kelinchakka. (4)

Chakan koʻynak yengiga (7)

Tut qoqaylik... (4) [9; 26]

## Kristofor Fort tarjimasi:

A long, long rope... (4)

For the swing. (3)

A little dress for (4)

The bride. (2)

Fill the sleeves (3)

With mulberry. (4) [8; 62]

Ushbu she'r matni tarjimasida ohangdorlik tarjima matnida qisman saqlangan. Turoqlanish tartibi: asliyat matnida a-b-c-b-c-b tarzida bo'lsa, tarjima matnida esa a-b-a-c-b-a tarzidadir. Hijolar sonini misralar yonida qavs ichida keltirib o'tdik. Shu o'rinda "Qiyosiy adabiyotshunoslik" kitobida keltirilgan fikrlarni eslatib o'tamiz: "She'riy tarjimada asliyatning poetik parametrlari hisoblangan shakl (qofiya, vazn, turoq, hijolar soni, ohangdorlik, musiqiylik) va mazmunga (timsoliylik, leksik resurslar va stilistik figuralar) adekvat yoki ekvivalentlik darajasida yaqinlasha olish muallif fikr va tuygʻusining, maqsad va gʻoyasining qayta in'ikos etishini ta'minlaydi" [10; 119]

Ushbu she'rning mazmuniga e'tibor qaratadigan boʻlsak, unda agar "Halinchak" (argʻimchoq) ka uzun arqon yarashsa, kelinchakka ixcham koʻylak yarashadi, yengimizni tut bilan toʻldiraylik deyiladi she'riy matnda. Ushbu ma'no tarjima matnida asliyat bilan solishtirganda toʻliq ma'noni beradi. Adabiyotshunos Sh.Sirojiddinov monografiyasida shunday ta'rif beradi: "Tarjima vazifalaridan biri – tarjima matni asliyatning toʻliq kommunikativ oʻrnini egallashi va asliyat oʻquvchisi imkoniyatiga teng darajadagi badiiy zavq mazmuniy va mundarijaviy (strukturaviy) uygʻun muvozanatni (muvofiqlik) tarjima oʻquvchisiga taqdim etilishidir" [7;16] .

Миtaxassislar qisman, toʻliq, mutlaq va nisbiy ekvivalentlik kabi turlarni farqlaydilar. Chunonchi, professor Ya.Retsker "Tarjima nazariyasi va tarjima amaliyoti" ("Теория перевода и переводческая практика") darsligida "qisman va toʻliq" yoki "nisbiy va mutlaq" ("частичный и полный", "относительный и абсолютный") ekvivalent turlari toʻgʻrisida ma'lumot berarkan, mutlaq va toʻliq ekvivalentlikni quyidagicha izohlaydi: "Toʻliq ekvivalentlik – soʻzning ma'nosiga tarjimada toʻliq mos tushuvchi soʻzni qoʻllashdir." ("Полными эквивалентами являются так, как охватывают полностью значение всего слова, а не одного из его значений".) Ya.Retsker nazariyasida L.Nelyubin ta'riflagan asliyat mazmuniga maksimal darajadagi muvofiqlik aynan mutlaq ekvivalentlik shartlari bilan mos keladi [6;15]. Xuddi shuningdek, adekvatlikda "asliyat til birliklarining toʻgʻri yetkazilishi"ni talab etadigan shartlari qisman yoki nisbiy ekvivalentlik me'yorlari bilan tenglasha oladi. Chunki ekvivalentlikning qisman yoki nisbiy kategoriyalari asliyatning qaysidir atributlarini (belgilarini), unsurlarini muqobillik darajasida tarjimaga yaqinlashtira olsa, mutlaq va toʻliq ekvivalentlik, aksincha, asliyatning jami – janriy, vazniy, mazmuniy, ma'noviy va shakliy unsurlariga teng qiymatda muqobillasha olishi kerak. Ushbu

taxminlardan kelib chiqib aytish mumkinki, she'riy tarjimada ijodiy erkinlik faqat nisbiy va qisman ekvivalentlikda qoʻl keladi. Ikki til sistemasi va ikki ijtimoiy-madaniy hayotning turli ekanligi bois, she'r vazni, shakli, ohangdorligi, milliyligi, davr koloriti kabi nazmiy belgilarning barchasini birdek saqlab qolish ma'lum tafovutlar tufayli adekvat — "aynan" va mutlaq ekvivalentlik tarjimani aks ettirmasligi tabiiy. Bunday vaziyatda har qanday she'riy tarjima tartib-qoidalarining qat'iy belgilanmaganini nazarda tutib, tarjimon asliyatning qaysidir jihatlarini oʻzgartirishga majbur. Aksariyat holatlarda she'r shakli saqlanadi, biroq ma'lum miqdorda mazmun oʻzgartiriladi yoki aksincha, asliyat mazmuniy xususiyatlari toʻliq ekvivalentlikka ega boʻlib, shakliy unsurlarni qayta yaratishda ijodiy erkinlikka yondashiladi. Yuqorida keltirilgan tarjimada "yarashar" soʻzi tushirib qoldirilgan. Uzun arqon argʻimchoq uchun, kichik koʻylak kelinchak uchun tarzida berilgan. Bundan kelib chiqib aytishimiz mumkinki, qisman ekvivalentlikka erishilgan. Albatta, bir tildan ikkinchi tilga tarjima qilishda toʻliq ekvivalentlikka erishish mushkul. Negaki, bunda tillarning oilasi, grammatikasi, madaniyatlararo toʻqnashuv kabi omillar hisobga olinishi lozim.

"Kecha va kunduz" romanida shoir Muhammad Aminxoʻja Muqimiy yaratgan satrlarga ham murojaat qilinganligining guvohi boʻlishimiz mumkin:

## Asliyat matni: Tarjima matni:

Fatonatlik ey yaxshilar sarvari, (Fatonat-o'tkir, zehnli) (11)

Basharmusen yo maloyik, yo pari, (11)

Jafo qilsang, koʻp oshiqning daftari, (11)

Ne gunohim, menga tanho aylading,- (11) (Muqimiydan, 241-b)

Dardingizda ezilib ado bo'ldim, (11)

Koʻrishmak iloji bormikin? (9) (242-b.)

O ruler of charm and commander of beauty, (12)

Are you genie, angel, or fairy? (9)

Did you exhaust the book of love with your pen, (11)

What have I done for you to condemn me to loneliness? (14)

I have suffered in all your pain, (8)

Is there a way to see you again? (10) (210-211page)

# I.M.To'xtasinov, U.R. Yo'ldoshev, A.A. Hamidov tarjimasi:

Oh, you, the best of the best I wonderno word can express If you wish, I would write books Why you let be alone without you I am sick for you all days long Wondering the reason to see you. (162 page)

Ushbu she'r matnida asliyat matnida berilgan sarvari, pari kabi so'zlar takibidagi "i" tovushi tarjima matnida beauty, fairy kabi inglizcha so'zlar bilan ohangdorlik hosil qiladi va qaytariladi. Berilgan tarjimaga ekvivalentlikka erishishga urinish deya baholash mumkin, fikri ojizimizcha. Qofiya tarjima matnida qaytarilmaydi, turli turoqlanish tartibiga ega. Tarjima matnida "Did you exhaust the book of love with your pen", so'zma-so'z tarjima qilganimizda, Muhabbat kitobi bilan qalamdan toliqqanmiding deya o'giriladi. Asliyatda esa "Jafo qilsang, ko'p oshiqning daftari", kabi beriladi. Ne gunohim, menga tanho aylading,- What have I done for you to condemn me to loneliness? (Muqimiydan. 241-bet) kabi ifodalanmoqda. Ma'no jihatdan Senga ne qildimki, yolg'izlikka hukm qilding meni deya tarjima qilinadi. Ushbu she'riy tarjimada qisman

ekvivalentlikka erishilganligini koʻrishimiz mumkin. Romanda ikkiliklarning goʻzal namunasi berilgan. Masalan, Soʻfi Olloyordan dalil keltiriladi:

## Asliyat matni:

Xalillullo uchun yondirdilar nor, (11)

Qadam qoʻymay oʻshal oʻt boʻldi gulzor (11)

Asarda ushbu baytning tahlili berilgan. "Jadid domla xursand bo'lib ketdi: "Shunday haqiqiy ulamolar bo'lsa, millat taraqqiy qiladi", dedi. Shu "millat" degan so'z tufaylidan yana jindak munozara qilib olishdik. Abdurahmon ponsod nog'oy domladan "Millatingiz nima?" deb so'rab qoldi", no'g'oy domla avval "Islom millati", dedi, undan keyin negadir "Islom va turk millati", deb "turk" degan toifani ham qo'shib qo'ydi. Men chidayolmadim: "Yo'q, dedim, musulmon odamdan "millating nima?" deb so'ralsa, "Millatim Ibrohim Xalillullo" deb javob berishi vojib. Dinimiz- Islom, millatimiz — millati Ibrohim Halillullo. "Turk" degan toifa O'zgan taraflarida bor, o'zlari elatiyadan, bizning sartiyadek kasir ul-adad emas, uning millatga hech bir daxli yo'q!" dedim". (Kasir ul-adad — ko'p sonli)

#### Kristofor Fort tarjimasi matni:

They built a great fire to burn Ibrahim, (11)

But before he could step in, the fire turned to green pastures. (15)

#### I.M. To'xtasinov, U.R. Yo'ldoshev, A.A. Hamidov tarjimasi:

The stick had been burned up for Halilullo,

Soon that burning turned into a flower field.

Soʻzma- soʻz tarjima: Ular Ibrohimni yoqish uchun ulkan olov yoqdilar, biroq qadam qoʻymasdan ushbu oʻt yashil gulzorga aylandi. Ushbu she'riy tarjimada toʻliq moslikka erishilgan. Negaki, asliyatda berilgan mazmun tarjimada oʻz ifodasini bera olgan. Qofiyalanish tartibi asliyatda a-a tarzida boʻlsa, tarjima matnida a-b tarzidadir.

Yana boshqa misolda "Kecha va kunduz" romanidagi bir she'rda:

#### Asliyat matni:

Foniy dunyo be-esh kundir, be-esh kundir, ho-ov, 11

So'filik ahdi-in sindur, ahdin sindur, ho-ov. 12

Billur qada-ahlar birla may soʻngil, soqe-e,12

Xonago garo-o tundur, garo-o tundur, ho-ov. 12 (323-b.)

#### Kristofor Fort tarjimasi matni:

This ephemeral world is ours for five days, only five days, ho-ov, 17

Break your Sufi oath, break it quickly now, ho-ov!11

Let our crystal glasses overflow with wine, wine bearer hey! 16

Otherwise, our lodge will be dark as night, as night, ho-ov. 13 (267 page)

Ushbu she'riy tarjimani tahlil qilar ekanmiz, unda asliyatda berilgan *ho-ov* undov soʻzi tarjimada aslicha qoldiriladi. *Otherwise* (*aks holda*) va *ours* (*bizniki*) soʻzlari tarjima matnida orttiriladi. Qofiyalanish tartibi tarjima matnida turlichadir, asliyatdan farq qiladi. Ma'noviy jihatdan tarjima muvofiq.

#### Asliyat matni:

Zebi, Zebi, Zebona, (7)

Men koʻyingda Devona. (7)

Seni sotdi o'z otang, (7)

Men bo'layin sadag'ang! (7)

Zahar qilib oshingni, (7)

#### Kristofor Fort tarjimasi matni:

Zebi, Zebi, my Zebi, 7

I am the fool on your path.7

Your father sold you, 5

Let me be your grave! 5

They poisoned your food, 6

Pirim yedi boshingni! (7)
Zebi, Zebi, Zebonam! (7)
Qayda qolding, dilbarim?.. (7)

My master ate your head 6 Zebi, Zebi, my Zebi, 7 Where are you now, my baby?! 7 ( 271 page)

I.M.To'xtasinov, U.R. Yo'ldoshev, A.A.

Hamidov tarjimasi:

Zebi, Zebi, Zebona

I am mad about you

Eshon threw you into trouble
You were sold by father
I am your poor mother...

Destroying your life

Eshon threw you into trouble
Zebi, Zebi, Zebonam
Where are you, my dear...?

(217 page)

Asliyat matnida "boshini yemoq" iborasi tarjima matnida soʻzma-soʻz tarjima qilinadi. Ushbu ibora oʻzbek tilida "oʻldirmoq", "umriga zavol yetkazmoq" tarzida tushuniladi. Ingliz tilida esa bu ibora soʻzma-soʻz berilgan. Qofiyalanish tartibi - asliyatda a-a-a-a-a-a-a tarzida boʻlsa, tarjima matnida aabbeedd kabidir. Asliyat matnidagi "Men boʻlayin sadagʻang", "Men senga qurbon boʻlay" tarzida izohlanadi. Tarjima matnida ushbu ibora "Let me be your grave" "qabring boʻlayin" kabi beriladi. Ushbu misollardan koʻrinadiki, tarjima qisman muvofiqlikka ega.

She'riy asar muallifi fikrini, his-tuygʻularini nasrdagi kabi emas, balki she'riy shakl bilan bogʻliq holda ifoda etadi. She'riy shakl mazmunni ifoda qilish imkoniyatlarini biroz cheklab qoʻyadi: mazmun muayyan vaznda, muayyan tartibda yoritilishi kerak boʻlib qoladi. Ammo xuddi mana shu she'riy vazn, ritm, musiqiylik soʻzlar salmogʻini oshiradi. Ikki qarama-qarshi harakat, ya'ni hajmni cheklash va ma'noni kengaytirish, kuchaytirish natijasida aytilishi kerak boʻlgan fikr, mazmun she'riyatda nasrga qaraganda siqiqroq, loʻndaroq ifoda qilinadi. Nazmning bu xususiyati uning tarjimasida ham aks etishi lozim, aks holda tarjima bilan asliyat oʻrtasida nomutanosiblik kuzatiladi.

She'r tarjimasi nasr tarjimasiga qaraganda ancha murakkab ijodiy jarayon, buni tan olish kerak. Yaxshi tarjimalar yaratishda til bilishning oʻzigina kifoya qilmaydi. Soʻz san'atini egallash, soʻzlar zamiridagi ma'nolarni ilgʻash, yurakdan his qilish, sabr-toqat, mashaqqatli mehnat tarjimon uchun zarur omil hisoblanadi. Bu masalaning bir tomoni.

Masalaning ikkinchi tomonida badiiy tarjima boʻyicha tarjimonlar malakasini oshirish, ularni xorijiy davlatlarga tajriba almashishga yuborish, tarjimonlar mehnatiga munosib haq toʻlash kabi yechimini kutayotgan muammolar turibdi. Ishonchimiz komilki, yaqin kelajakda bu sohadagi masalalar hal etilib, yurtimizda badiiy tarjima taraqqiyot bosqichiga koʻtariladi.

Ma'lumki, she'riy matn tili sifatida tushuniladigan poetik til oʻzining funksional amalga oshirilishi nuqtayi nazaridan, ogʻzaki nutqning alohida turidir. She'riy tilni oʻrganish, boshqa san'at turlari kabi, uning materialini va ushbu materialdan she'riy asar yaratish usullarini aniqlashni oʻz ichiga oladi. She'riy tilning asosiy vazifasini - oʻquvchiga (yoki tinglovchiga) estetik ta'sir koʻrsatishni amalga oshirish nuqtayi nazaridan, uning pragmatik xususiyatlari alohida e'tiborga loyiqdir, uning tahlili muallif va oʻquvchi oʻrtasidagi oʻzaro ta'sirni ochib beradi, kitobxonga qaratilgan she'riy matn estetik ma'lumotlarning oʻlchovini aniqlaydi. She'riy tilning funksionalligini oʻrganish uning lingvistik oʻziga xosligini ochib beradi, uning asosini

semantikaning polisemiyasi va talqinlarning koʻpligi tashkil etadi. Shu nuqtayi nazardan, she'riy matn tili tarjimashunoslik sohasidagi lingvistik tadqiqotlar obyekti sifatida ulkan imkoniyatlarni ifodalaydi. Oʻzbekistonda she'riy tarjima doimo umumiy til va adabiy jarayonning muhim qismi boʻlib kelgan va uning yutuqlari umume'tirof etilgan, bu esa she'riy tarjimani mamlakat milliy madaniy merosining ajralmas qismi sifatida har tomonlama oʻrganishga loyiq deb hisoblashga asos beradi.

Ijodkor adib she'r yaratadimi yoki nasriy janrdagi biror qissa yoki roman yozadimi bunda stilistik qurilmalardan unumli foydalanish uning mahoratidan dalolatdir. Tarjima qilinayotgan asarlarda, masalan, Abdulhamid Sulaymon oʻgʻli Choʻlponning "Kecha va kunduz" romani qahramonlari Akbarali mingboshi, Miryoqub epaqa, Razzoq soʻfi kabi obrazlarning xarakter xususiyatlari, ularning kechinmalari, his-tuygʻularini ifodalashda leksik birliklarning muhim jihatlarni tasvirlashda metafora, metonimiya, sinekdoxa, oʻxshatish kabilardan unumli foydalanilgan. Bu esa yozuvchi mahoratining nechogʻli yuksak darajada aks etganidan dalolat beradi.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Аристотель. Поэтика. Об искусстве поэзии. М., 1961.-С.234.
- 2. Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. М.: Искусство, 1979.-С.445
- 3. Бахтин М. Романда замон ва хронотоп шакллари. Тарихий поэтикадан очерклар / Рустилидан У.Жўракулов таржимаси. Тошкент, 2015. С. 355.
- 4. Жирмунский В.М. Задачи поэтики / Теория литературы. Поэтика. Стилистика. Л., 1977. С.15; Историческая поэтика: Итоги и перспективы изучения. М., 1986. С.12.
- 5. Потебня А.А. Эстетика и поэтика. М., 1976; Теоретическая поэтика. М., 1990. C.616.
- 6. Рецкер Я. Теория перевода и переводческая практика. Очерки лингвистической теории перевода (Наше наследие). М.: Валент, 2007. С.15.
- 7. Сирожиддинов Ш., Одилова Г. Бадиий таржима асослари. Тошкент: Мумтоз сўз, 2011. Б.16
- 8. Christophor Fort. Night and day. US: Academic studies Press, 2019. P.62
- 9. Choʻlpon. Kecha va kunduz. Toshkent: Gʻafur Gʻulom nomidagi nashriyot matbaa ijodiy uyi, 2021.– B.26
- 10. Gulnoz Xalliyeva. Qiyosiy adabiyotshunoslik. T: Akademnashr, 2020. B. 119.

#### TURKIY AXALQLARNING IJTIMOIY-MADANIY ALOQALARI TARIXI

# КУЛИНАРНЫЙ КУЛЬТ АЗЕРБАЙДЖАНСКОГО НАРОДА В КОНТЕКСТЕ НАЦИОНАЛЬНЫХ МАТЕРИАЛЬНО-ДУХОВНЫХ ЦЕННОСТЕЙ

# ИСМАЙЛОВА Мирвари Аббас кызы

Доктор филологических наук, профессор Азербайджанский государственный педагогический университет, Тюркологический Центр

E-mail: ismayilova.mirvari1960@gmail.com

ORCID: 0000-0002-2085-544X

Аннотация: Кулинарная культура формируется на основе национальных материальных и духовных ценностей каждого народа, поскольку, помимо того, что еда является материальным и духовным благом, она еще регулируется географией проживания людей, их образом жизни, традициями, верованиями и мировоззрением. Кулинарная культура, являющаяся неотъемлемой частью материальной культуры Азербайджана, также является показателем деятельности, образа мышления, философии взглядов на жизнь и высокой культуры азербайджанских тюрков и имеет очень древние корни. Азербайджанцы своими историческими достижениями сделали его образцом тонкого вкуса, философской мысли и высокой культуры, возвели его до уровня культа. Азербайджанская кулинарная культура достигла высокого уровня развития и включает в себя сведения по многим отраслям науки. В нем отражены исторические традиции, философия, этнография, верования, медицинские знания, психология, физиология и гигиена, правила технологии приготовления, педагогика, эстетическая красота, этические нормы азербайджанских тюрков. Азербайджанские блюда охраняются как наши национальные культурные ценности и передаются из поколения в поколение. Правительство приняло специальные меры в этой области и включило лаваш, долму и плов в Репрезентативный список нематериального культурного наследия ЮНЕСКО. Историко-этимологический анализ лексики азербайджанского кулинарного культа и ее интеграция в диалекты тюркских языков доказывают древность азербайджанской истории.

**Ключевые слова:** Азербайджанская культура, кулинарная философия, турецкая мысль, очаг, гость, культ хлеба, национальные блюда, названия продуктов питания, нематериальное культурное наследие, ЮНЕСКО, репрезентативный список.

# MILLIY MODDIY-MA'NAVIY QADRIYATLAR KONTEKSTIDA OZARBAYJON XALQINING OZIQ-OVQAT KULTI

Annotatsiya: Oziq-ovqat madaniyati har bir xalqning milliy moddiy va ma'naviy qadriyatlari asosida shakllanadi, chunki oziq-ovqat moddiy va ma'naviy ne'mat boʻlishidan tashqari, u odamlarning yashash geografiyasi, ularning turmush tarzi, urf-odatlari, e'tiqodlari va dunyoqarashi bilan ham tartibga solinadi. Ozarbayjon moddiy madaniyatining ajralmas qismi boʻlgan oshpazlik madaniyati, shuningdek, Ozarbayjon turklarining faoliyati, fikrlash tarzi, hayotga qarashlar falsafasi va yuksak madaniyati koʻrsatkichi boʻlib, ildizlari qadimga borib taqaladi. Ozarbayjonlar tarixiy yutuqlari bilan uni nozik did, falsafiy fikr va yuksak madaniyat

namunasiga aylantirdilar, uni kult darajasiga koʻtardilar. Ozarbayjon oziq-ovqat madaniyati rivojlanishining yuqori choʻqqisiga erishib, koʻplab fan tarmoqlari boʻyicha ma'lumotlarni qamrab oladi. Unda tarixiy an'analar, falsafa, etnografiya, e'tiqodlar, tibbiy bilimlar, psixologiya, fiziologiya va gigiyena, pishirish texnologiyasi qoidalari, pedagogika, estetik goʻzallik, Ozarbayjon turkiylarining axloqiy me'yorlari aks ettirilgan. Ozarbayjon taomlari bizning milliy madaniy qadriyatlarimiz sifatida himoyalangan va avloddan-avlodga oʻtib kelmoqda. Hukumat ushbu sohada maxsus choralar koʻrdi va lavash, doʻlma va palovni YUNESKOning nomoddiy madaniy merosining madaniy meros roʻyxatiga kiritdi. Ozarbayjon oziq-ovqat kulti leksikasining tarixiy-etimologik tahlili va uning turkiy tillar shevalariga integratsiyalashuvi Ozarbayjon tarixining qadimiyligini dalillaydi.

**Kalit soʻzlar:** Ozarbayjon madaniyati, oziq-ovqat falsafasi, turkcha mulohaza, oʻchoq, mehmon, non kulti, milliy taomlar, oziq-ovqat nomlari, nomoddiy madaniy meros, YUNESKO, madaniy meros roʻyxati.

# NATIONAL MATERIAL AND SPIRIRUAL VALUES OF AZERBAIJANI PEOPLE IN THE CONTEXT OF CULINARY CULT

**Summary:** Culinary culture is formed based on the national material and spiritual values of each nation. In addition to being a material and spiritual blessing, food is also regulated by the geography where people live, their lifestyle, traditions, beliefs and worldview. Culinary culture, an integral part of Azerbaijan's material culture, is also an indicator of the profession, way of thinking, philosophy of outlook on life and high culture of Azerbaijani Turks and has very ancient roots. Azerbaijanis with their historical achievements have made it an example of fine taste, philosophical thought and high culture and raised it to the level of a cult. Azerbaijani culinary culture has reached a high level of development and includes information on many branches of science. It reflects the historical traditions, philosophy, ethnography, beliefs, medical knowledge, physiology and hygiene, rules of preparation technology, pedagogy, aesthetic beauty, and ethical norms of the Azerbaijani Turks. Azerbaijani dishes are protected as our national cultural values and are passed on from generation to generation. The government took special measures in this area and included lavash, dolma and plov in UNESCO's Intangible Cultural Heritage Presentation List. Historical-etymological analysis of the lexicon of the Azerbaijani culinary cult and its integration into the dialects of Turkic languages prove the antiquity of Azerbaijani history.

**Key Words:** Azerbaijani culture, culinary philosophy, Turkish thought, hearth, guest, bread cult, national dishes, food names, Intangible cultural heritage, UNESCO, representative list.

Создающие впечатляющие культурные паттерны на протяжении тысячелетий, первый алфавит и языка литературы, искусства, площадных представлений, массовых фестивалей, источник мировой философии, книги веры, убеждении и морали, автора книги «Авеста», а также центр человеческой цивилизации, один из старейших культурных центров мира - Азербайджан всегда был в центре внимания (1; 2). На протяжении всей истории были предприняты попытки ассимилировать эту область, ее материальные и духовные ресурсы, добиться ее успехов, совершенствоваться и самореализоваться.

Высокие достижения азербайджанского общества в области производства, социальной и духовной жизни в определенные периоды истории всегда обогащали его

культуру. Кулинарная культура, являющаяся неотъемлемой частью азербайджанской материальной культуры, является показателем активности, мышления, философии и высокой культуры тюрков Азербайджана и связана с очень древними корнями. Наличие 9 климатических зон в Азербайджане, то есть плодородных географических условий, а также подземных, поверхностных ресурсов, богатой флоры и фауны, привело к чистой, богатой еде.

Азербайджан всегда был страной с богатыми землями, обширными площадями пахотных земель, пастбищами, красочным климатом, флорой и фауной. Эти факторы также сыграли решающую роль в формировании и развитии его кухне (кулинарии). Азербайджанцы сделали это примером тонкого вкуса, философского мышления и высокой культуры своими историческими достижениями и подняли его культовый уровень.

Азербайджанская национальная кухня воплощает в себе изобилие, высокую культуру и процветание. Вкусные, изысканные, универсальные и красочные пищевые продукты также являются символом богатства. Это богатство основывается на древней истории Азербайджана. Археологические раскопки на холме Чалаган в Агдамском районе Азербайджана доказывают, что в VI-V вв. до н.э. местное население развивало земледелие и скотоводство в этих районах и произведенные продукты всегда были в изобилии. В свое время здесь находился самый старый экспонат Музея хлеба - окаменевшие зерна пшеницы, которые относились к VII тысячелетию до нашей эры. Жаль, что злобные армяне разрушили и музей хлеба, который считается очень редким в мире. Судя по всему, древняя и богатая азербайджанская кухня является неотъемлемой частью культурного достижения нашего народа. Кулинарная культура Азербайджана достигает высокого уровня развития и охватывает знания, относящиеся ко многим областям науки. Она включает в себя исторические традиции, философию жизни азербайджанских тюрок, этнографию, верования и убеждения, медицинские знания (правильное питание, лечебная ценность пищи), психологию (влияние психосоциального статуса на приготовление и приема пищи, физиологию и гигиену, технологию приготовления), отражает этические нормы, такие, как: педагогика, эстетическая красота и культура стола.

В Авесте, который является ценным вкладом сокровищницы человеческой культуры, а также началом (первоисточником) азербайджанского литературнофилософского мышления и одновременно философской мысли был назван напиток под названием Хаома. В настоящее время он используется в форме Хемешере (həməşərə//həməşirə). Хемешере (Həməşərə) был древним названием города Джалилабад. А также известен сорт винограда Хемешере (Həməşərə). Хаома считался священным, золотисто-желтым напитком и использовался во время зороастрийских ритуалов. Это был напиток, который давал силу и могущество.

В краеведческом музее Джалилабадского района Азербайджана хранятся различные посуды, ступки, кувшины, мундштуки для кувшинов и др. для питья Хаома. В «Авесте» говорится, что напиток Хаома имеет очень древнюю историю, он был изобретен отцом легендарного правителя шумерской эпохи Йимом и дал жизнь великим, бессмертным верховным людям мира (2, 129). Большую лечебную ценность имеют также виноградный уксус и абгора. В наше время в медицине рекомендуют использовать разные сорта вин при лечении различных заболеваний.

Азербайджанские национальные блюда разнообразны, вкусны и красочны, являясь символом изобилия, высокой культуры, богатства, процветания, гордости. Сведения об

этом отражены во многих древних и средневековых источниках: в исторической книге «Китаби-Диярбакрия», написанной на имя Узуна Хасана Аггоюнлу, говорится, что зимним лагерем Баяндыр-хана была Карабахская степь, берега Гейчинского моря (озеро Гейча). Баяндыр-хан построил здесь золотую комнату под названием «бан ев» (поставил палатку), зарезал 120 тысяч баранов, 9 тысяч бесплодных овец, 18 тысяч крупного рогатого скота, построил три больших озера и бассейна, наполнил одно сиропом, одно молоком, одно с фильтрованным медом и созвал великое собрание, великий (большой Курултай (съезд)). (3, 441).

В «Дастани-Ахмед Харами», считающемся азербайджанским памятником XIII века, встречаются следующие названия блюд и напитков: яхни (жаркое из мяса), ариш (аришта) (лапша), тутурган (тутургу), галъя, борани (тыква, овощи с рисом и йогуртом), зарда, плов, шербет, аби-ангур, шир (молоко), ширин (сладкое), канд (растительный сахар), аш, данэ (зерно, вареная, лущенная пшеница) и др. Здесь показано многообразие застольных даров и культур Азербайджана.

Оценка, которую иностранные путешественники дают нашей еде и гостеприимству, всегда была высокой. Английский путешественник XVII века А. Дженкинсон писал о бесчисленных азербайджанских блюдах, кулинарной культуре и гостеприимстве: «Сначала они принесли 140 видов еды. Затем скатерть была взята, и свежая скатерть была накрыта, и они принесли еще 150 блюд и закусок».

Еще один фактор стоит в основе философии азербайджанской кухни. Это культ гостя. Гость сидит во главе стола в доме азербайджанцев. Самый богатый стол открывается для гостей, самые вкусные, изысканные блюда подаются для гостей. Гость также является символом изобилия, символом пропитания. Гостевой дом благословлен плодородием. Без гостиной (комнаты для гостя) дом похож на охлажденную мельницу. Поэтому к гостю относятся с особым уважением как к символу богатства и изобилия. Гость также является символом престижа, сбережений, доверия, искренности и дружбы. Азербайджанцы настолько серезно относятся к приезду гостя что, человек, даже если он враг приехавший в гость, будет под прикрытием хозяина, в безопасности пока он в гостях, и никто не осмелится посягать на него. Это азербайджанская философия с очень глубоким смыслом. Приезд гостя расценивается как уважение к дому, семье, а также ассоциируется с честью, безопасностью, доверием Бога. Самый уважаемый гость посещает старейшину, избранного человека земли, семью верующего, доверяет ему. Это, в свою очередь, является показателем репутации человека и семьи.

Гостевой культ является одним из основных факторов в философии азербайджанской кухни и служит основой и составной частью философии жизни азербайджанцев.

Чистота, честность, любовь к священному огню, преданность к дружбе и многие другие материальные и духовные ценности, изложенные в «Авесте», считались началом (первоисточником) мировой философии, в то же время философия азербайджанских тюрок оказала влияние на нашу кулинарную культуру, произвела сильное впечатление и сформировала ее. Этот эффект был настолько мощным, что, несмотря на тысячи лет, он был защищен от вымирания и передавался из поколения в поколение. В этом смысле азербайджанская кухня отличается консерватизмом.

Кулинарные традиции наших предков охраняются как культ. Азербайджанская кухня оказала значительное влияние на кухню других народов, только около 60 кулинарных

терминов были переведены на персидский язык, (9) сохранила свою специфику, сумела сохранить свою кухню, а также свой язык, традиции и убеждения, оказывая влияние на другие культуры и кухню. Азербайджанская кухня сумела сохранить свою специфику, свою кулинарию, а также свой язык, традиции и убеждения, оказывая значительное влияние на другие культуры и кухню других народов, только около 60 кулинарных терминов были переведены на персидский язык (9). Небольшое количество блюд, которое было перенесено в нашу кухню и в дом, коренным образом изменилось людьми.

С древних времен наши предки, которые научились создавать огонь, кардинально изменили свою жизнь, научившись готовить хлеб и другие блюда в камине. Различные виды хлеба юха (лаваш), расслоенная юха, толстый (противоположность лаваша), йайма, сенгек (его готовят на маленькой кирпичной плите из красного кирпича, приготовленный для жирной пищи как бозбаш, пити), пищевой хлеб, сметана хлеб, хлеб кузнечик, хлеб с отрубями, булочки, Шекинская овма (фетир), кюллеме, кезлеме, галынча, келефетир (быстро испеченное, пресное тесто, быстро выпекающий хлеб). Азербайджанцы считают огонь свяшенным и с древних времен поклянались огню, Азербайджан называется страна Огней.

В азербайджанском мышлении хлеб и огонь священными. Сюда добавляются вода и соль. Тот, кто замешивает теста для хлеба, должен быть физически и духовно чист. Понятие «халал очаг» и «халал чорек» имеет большое значение, и азербайджанцы уделяют этому особое внимание. Очаг также использовался, чтобы испечь хлеб и собираться вокруг него и согреваться. Фраза «собираться у очага» в смысле собираться вместе в кругу семьи и консультироваться в решающие моменты. В этом смысле слово «очаг» интегрировано в тюркские языки и также означает «поколение, племя».

Семья несет ответственность за воспитание детей (кулинарная культура и застольный этикет - не сидеть за столом перед взрослым, не растягиваться, не разговаривать во время еды, столовая гигиена, освящение хлеба и огня, личная гигиена, уважение и забота к пожилым и т.д.). Воспитание детей в азербайджанской семье было одной из главных задач каждой молодой семьи. Матери научили своих дочерей особым правилам и секретам приготовления пищи и эти секреты сохраняются и передаются из поколения в поколение. "Хамса" Низами Гянджеви, "Ахлак-и-Насир" Насреддина Туси (10, 176-188) и другие работы дают подробную информацию о культуре стола и этикете.

Происхождение названий блюд на азербайджанском языке связано с особенностями и закономерностями азербайджанской кухни. Факторы, влияющие на названия блюд, различны: названия блюд - с названием района, где они готовятся. Надо отметить, что блюда, приготовленные в разных регионах Азербайджана, отличаются друг от друга формами и методами приготовления и славятся своими именами: Карабахская басдырма, Бакинская пахлава, Гянджинская пахлава, Губинская пахлава, Шекинская пахлава, Бакинская шекербура, Губинская шекербура, Шекинская пити, Гекчейский хенгел (Западный Азербайджан), Чоратский гутаб, Иреванская кете, Нахчыванский чоче, Ханлыг плов, Шамахинская мютекке и т.д.).

С названием продуктов, используемых в приготовлении пищи: молочный плов, молочная каша, ичалат, себзи плов, сырдаг с золотой рыбой, плов с укропом, нарданча (гранатовая) плов (Агдам), рисовый чинкуру, гурут келечиси, гранатовая говурма, рыбная долма, рыбная буглама, гарын гутаб, мясной гутаб, гутаб с зеленю, тыквенный гутаб, яичная гюрза (Загатала, Гах), гюрзе крапивник // гирс (Балакен).

В соответствии с технологией, используемой при приготовлении блюд: «чертме, басдырма, бозартма, партлама (Ленкорань), обжарка, охлаждение, портлеме, доймедошеме плов, басдырма плов (Ардебиль), дашма плов.

В соответствии с формой приготовления блюда: юха, галын, люле кабаб, тонколистный хангал, диндили кюфте, дюрмек (дюрум), парча бозбаш).

В соответствии с типом печи: тандыр-шашлык, салат-барбекю, тандыр-хлеб, сач говурма, сач лавашы, крабовый хлеб, газан-кебаб (сковородные шашлыки), тас-кебаб (тас-шашлык), фрикадельки на камне, шашлыки на камне.

В соответствии с техническими правилами, используемыми при приготовлении блюд: долма, гатлама, дограмач, езме.

В соответствии со вкусом блюд, органолептическими свойствами: сладкая долма, кислая говурма, сладкая говурма, шоргогал, острый хлеб зенги (с имбирем, Западный Азербайджан), острая лапша, ачытерели плов, кислый плов (туршу плов), кислые шашлыки (туршу кабаб) и т. д.

А также по имени человека, который готовит блюдо - блюдо Гасымбей (Масаллы, Баку) // Блюдо Мирзагасым (Южный Азербайджан), езна-галин, беим хлеб; наименование блюд по профессии — чобанбастырма, чобанашы (пастушеский плов), чобансалаты (пастушеский салат), чобан дюрмек, пастушеский пирог, рыбацкий плов.

К пищевым продуктам, занимающим особое место в азербайджанской кухне, относятся продукты, приготовленные из молока: молочный суп, молочный хлеб, молочный плов, гирто (древнее Шушинское блюдо) и др.

Также существует много разных видов сыра, украшающих стол: граненый, безликий, гашар, мотал, растекающийся, ищущий, натирающий, бьющийся, острый, головной и т.д.

Одним из факторов, подчеркивающих богатство, разнообразие и универсальность азербайджанской кухни, является то, что блюда включают в себя ежедневные, праздничные, торжественные банкетные блюда, сезонные, а также блюда, относящиеся к различным церемониям, событиям и т.д.

Например, в Азербайджане более 200-250 разновидностей плова: шах плов, бюкме плов, фруктовый плов, плов из вишни, халим плов (приготовленный из пшеницы, Западный Азербайджан), шилеплов, пахла плов, мюсенбе плов (Западный Азербайджан), парча дошеме плов, ярма плов, шешренгли плов (Шуша), укропный плов (Шуша), ирза плов (рис, морковь, горох, мелкие фрикадели, орехи, изюм, тонко нарезанный лук), чипову плов (рис, масло, лук, барбарис, укроп – Гафан: Довус - Западный Азербайджан) и т.д. Одним из них является шешендаз плов. Шешендаз плов — это особый вид плова, который готовится только на празднике Новруз со многими яйцами в хуруш (смесь альбухары, каштана, изюма, кураги с дичью или бараниной (6).

Азербайджанский народ очень любит Новруз – древний национальный и народный праздник, который отмечается с приходом весны и никак не свазано религией. Новруз, как праздник национального единства, отражает образ жизни, мышление и философию Азербайджанского народа с древних времен. Поэтому праздник Новруз имеет свои ритуалы, еду и сладости. Азербайджанцы специально готовятся к приходу весны. Сначала проводятся большие работы по уборке дома, затем специально отмечаются в последние четыре чершенбе - четыре вторника - (олицетворяющие стихии огоня, воды, ветра, земли) до праздника Новруз. Особые блюда готовятся каждый вторник.

Есть много специальных блюд, пловов и сладостей, приготовленных во время праздника Новруз. Например: семени халва, дашма плов, запеченный в илахыр чершенбе, пиши (юха- приготовленные в масле- Аштарак, Хамамлы — это бывшие села в Западном Азербайджане), говурга, шекербура в слоях (Губа) и т.д. В Азербайджане «хешил или плов» готовят в «Зимный праздник» (за 6 недель до Новруза), называемом «Кичик Чилле или Хыдыр Наби // Хызыр Неби». В Западном Азербайджане готовят «говут» на праздник под названием «Хидир Эллез» (в середине зимы) (14,124-144). Анатолийские турки также называют это блюдо говут. «Хыдыр Еллаз» это «Весенний праздник» в Турции и Македонии в отличие от Азербайджана.

У М. Кашгарли это блюдо подавалось в виде кагута. Древние формы этого слова, такие как кагут/когут, сохранились в тюркских языках и диалектах. Айран широко используется в кухне тюркских народов. Слово, используемое в форме ойран/орен в некоторых тюркских языках имеет такие варианты, как чанггит, ак, акча, катык, чалкама, чалкамак, гёвертмеч, катык, тутма и т.д. Этот термин, употребляемый в кыргызском языке как айран, в некоторых кыргызских диалектах употребляется как чалап, в монгольском языке как «айран» (Радлов показал, что монголы называют айран айраном), в монгольских диалектах как «ээрг», у татар как «эйран». По-монгольски это слово означает «напиток». Название блюда айранаши произошло от смеси риса и айрана (пахты) – древнего турецкого слова. В карабахском и губинском диалектах азербайджанского языка айранаши (блюдо из пахты) также называют довгой. В Гейче, Амасии (Западный Азербайджан), как и в Ленкорани, довгу называют айраном (пахтой). С.Мамедова в своей работе «Кулинарная терминология азербайджанского языка» отмечает, что в настоящее время айранаши, в основном, отражает названия блюд из айрана (пахты), а довги из простокваши (гатыга, йогурта) (15, 41).

(Супы) занимают особое место в азербайджанской кухне, и многие названия блюд происходят от того, что они водянистые (жидкие, то есть в их приготовлении используется вода): сулу хангал, кашиг хангалы и т. д. или вообще названия других жидких блюд (душбара, авеликли исти (щавелевый суп Западного Азербайджана), мясной бульон (тангов, шорсу, исгане, джигата - Нахчыванский диалект), каллапача, гупа, хан атланди, мясной шамис, ган бозбаши, и т. д. их названия в силу своего происхождения входят в лексикон азербайджанского языка, а классификация этих названий продуктов питания на основе диалектов позволяет получить правильные исторические и этимологические результаты.

Азербайджанцы делают особые приготовления для гостя и составляют специальное меню. Это включает в себя шашлыки, плов, долма, дичь, рыбные блюда, салаты, специальные сладости и многое другое.

Эти виды блюд, предусмотренные для гостей, выбираются специально. Например, на таких собраниях не подают на стол «капустную долму (голубцы), яланчы долма».

В азербайджанском менталитете понятие «гостеприимство» имеет широкое значение и связано с древними корнями. Согласно обычаю огузов, описанному в «Китаби-Деде Коркуде», во время «шулен» в жертвоприношение жертвуют барана (акча койун), а на свадьбе для гостей верблюда или овна: "Dəpə kibi ət yığ, göl kibi qımız sağdır". Многие из названий блюд и напитков, упомянутых в «Китаби-Деде Коркуд», памятнике родного языка Азербайджана, широко используются диалекты тюрского языка, а также в литературе и кухне.

А также есть ритуальные приемы пищи (хедик, гуймаг, халва, умач халва, тер халва); сезонные блюда: говут, дограмач, летний дограмач; при переходе на лето: агыз сулугу (освежающая), гар коремези // снежный коремез (свежее молоко черных овец, смешанное со снегом) и т.д. Злобные соседи всегда пытались присвоить нашу музыку, наши ковры, нашу национальную кухню, как они стремятся захватить на наши земли, и представить их миру в качестве своих культурных достижений. Конечно, можно извлечь пользу из вклада, богатства и духовных ценностей, которые любая нация внесла в историю человечества. Но невозможно ассимилировать, украсть или завоевать достижения других. Поэтому по инициативе Мехрибан ханум Алиевой в список нематериального наследия ЮНЕСКО входят азербайджанский мугам, ковер, келагайы, Девичья башня, дворец Ширваншахов, Ичери Шехер, музыкальные инструменты, а также блюда национальной кухни Азербайджана, как лаваш, долма, плов. Собрать все национальные блюда азербайджанской кухни с богатой древней историей из каждого региона Азербайджана, объяснить формы и значения названий этих блюд и напитков на диалектах и акцентах азербайджанского языка, а также на других тюркских языках, указав правила их приготовления очень важно.

Одним из незаменимых блюд азербайджанской кухни является «лаваш». В лингвистике в происхождении «лаваша» слово «лав» интерпретируется как две части "lav//lay" qat; "aş" означает пищу на турецком языке, то есть «лаваш» означает слои пищи. Лаваш всегда играл особую роль в тюркской диете. Тюрки использовали этот тип хлеба во время военных походов и путешествий. Приготовление лаваша не сложно. Вы можете приготовить его на природе в открытом воздухе, в любом месте. Для этой цели тюрки использовали *сач (садж)*, которые было несложно носить. Самый старый образец, сача найденный в Азербайджане относится к IV тысячелетию до нашей эры (сач из глины).

Железный садж относится к более позднему периоду. Приготовленный в садже лаваш даже после нескольких недель и месяцев не теряет своего качества. Можно побрызгать немного воды и приготовить его к обеду. По дороге вы можете съесть сыр, творог, сметану, масло на лаваше с комфортом, не спускаясь с лошади. Это блюдо называют дюрмек (дюрум) как азербайджанцы, так и другие тюрки. Лаваш, приготовленный на садже, вкуснее, чем выпечка в духовке или тандыре. Запеченный как зимний корм, лаваш, приготовленный на садже, отличается также технологией приготовления и тем что, может храниться неделями и месяцами, не теряя своего качества. Это особенно актуально для суровых районов Азербайджана. Сегодня армяне выдумывают всевозможную ложь, чтобы сделать лаваш своим собственным. Однако армяне не готовят лаваш на саче. Этот факт доказывает, что традиция выпечки лаваша в саче заключается в том, что она принадлежит азербайджанцам - тюркам. Азербайджанцы смогли жить в гармонии с природой. Запеченные на саче кутабы и кете из разных трав по дороге, собранных с гор, бывают очень вкусные и сытные. Сач также используется для приготовления пищи. Блюда, которые приготовлены на саче, называются сачичи. Самое старое и самое популярное блюдо сачичи -это сач говурмасы. Лаваш — это название «вида хлеба с широким диалектным диапазоном» (4,116), который принадлежит всем тюркам, а не только азербайджанцам. В древнем чагатайском языке слово «лаваш» также относится ко многим вещам и продуктам. Тонкий хлеб также включен сюда. В Азербайджане кислый, пряный сок из вишни, сливы, кукурузы и других фруктов также называют лаваш (туршу-лаваш). В словаре М. Кашгарли это означает слоистая, многослойнаяя булочка (4, 118).

Долма — одно из названий турецкой кухни. Долма из бараньих кишков (приготовленный из печени или сухого мяса, набитого в бараньих кишках) занимал большое место в рационе древних тюрков. Долму из бараньих кишков они также именовали сугук или сокту. Хотя долма из бараньих кишков широко распространена в Средней Азии, как сокта, в древности это блюдо называли тогрул. У М. Кашгарли этот вид начинки употребляется как ёргей, а в других источниках — как ёргемеч, и смысл его — такая начинка. Уйгуры называли долму как «что-то заворачивать и накрывать». Название долма, древнего и любимого национального блюда азербайджанцев, является настоящим азербайджанским словом и связано с глаголом «наполнять». В настоящее время это блюдо широко распространено на Южном Кавказе именно через азербайджанцев. В Турции это блюдо известно как сарма (в смысле обертка). В азербайджанском и других тюркских языках и диалектах слово долма встречается в форме долмо (Зангиланский диалект), долма (шувский диалект талышского языка), толма (Казахстан). Среди кыргызов распространена долма из печени.

Одно из древних названий азербайджанских блюд — балыгмутанджами (рыбный мутанджам) (4, 34). Всемирно известный азербайджанский повар Т. Амирасланов рассказал интересные факты об этом древнем названии блюда. Оказывается, мутанджам готовил еще дворцовый повар шаха Исмаила Хатаи (мясо или курица, лук, каштаны, масло, бехмез, абгора в глиняном горшке). Следует отметить, что название этого блюда также используется в форме мутайджем в бакинском диалекте. При его приготовлении используют рыбу, лук, масло, изюм, грецкие орехи, дошаб, наршараб, зелень. Обращают на себя внимание и несколько других названий продуктов питания, упомянутых в книге придворного повара Шаха Исмаила 1521 года. Например, долма-кебаб (долма-шашлык (долма Шах Исмаила), салат лерма и т.д. Фисинджан здесь подают под названием «черный плов».

Названия еды, приготовленные в азербайджанской кухне, имеют долгую историю и этимологию. Вот почему так важно собирать каждое из них с древних времен до наших дней с учетом диалектов и акцентов. Названия блюд, используемых в «Китаби-Деде Коркуд» *яхни (говурма), гара говурма, шишлик, йогурт, базламач, кумеч, етмек, гымыз.* Однако эти блюда в настоящее время широко используются в кухне большинства тюркских народов, а также в кухне всего мира (йогурт // йогурт, голбасар // колбаса, сому).

Названия еды и напитков, использованные в эпосе, вошли в диалекты большинства тюркских языков. Например, слово кымыз означает «лошадиное молоко» (напиток). В Карабахе (Агдаме) слово «гымыз» используется в значении «кислый» и в основном связано с йогуртом и пахтой (айраном). В Балакане оно употребляется в значении «молоко без дрожжей».

Примечательно, что названия продуктов и напитков на азербайджанском языке изучаются также на уровне диалектов и акцентов. Тот факт, что эти диалекты и акценты, которые исторически сохранились во многих регионах, сохраняют древнюю лексику языка, что еще раз доказывает, что эти названия продуктов питания и напитков являются примерами кулинарной культуры, которая является неотъемлемой частью нашей культуры.

Анализ названий азербайджанских блюд и напитков с кухнями тюркских народов, особенно Турции (больше, чем Карс, Анатолия) и других тюркских народов, показывает, что названия азербайджанских блюд и напитков являются частью тюрской кухни. В своей работе «Историко-этимологический словарь названий блюд и напитков азербайджанского

языка» М. Гусейнова попыталась исследовать названия продуктов питания и напитков в общем тюркском контексте. Для этого она сослалась на «Древнетюркский словарь», «Диван лугат ат-турк» М.Кашгарлы и многие другие источники и дала этимологию названий блюд. Например, авзури- архаичный вид хлеба (4, 55); агыз-название блюда на вкус как сыр (4, 17); аш - любая еда; прием, банкет, как название блюда. (4, 23-24-25).

Наши злобные соседи всегда стремятся присвоить наше богатство и овладеть ими. Тот факт, что около 30 лет более 20% нашей исторической земли находились под оккупацией, также означает разрушение и забвение наших огромных материальных и духовных памятников. Однако наша цель - не только собрать и сохранить наши исторические памятники, материальные и духовные ценности, разрушенные в условиях оккупации, но и защитить все ценности, связанные с историей, языком и культурным наследием Азербайджана. Азербайджанская национальная кухня должна быть защищена как материальное и духовное богатство народа. Надо отметить любовь, привязанность, консервативность Азербайджанского народа к своей кулинарной культуре. Беженцы из Карабаха, (а также с Западного Азербайджана) во время оккупации 30 лет как чтиво сохраняли свои обряды, также и кулинарную культуру.

Знакомство с азербайджанской кухней, с богатыми и красочными названиями блюд, дает нам смелость сказать, как и с образованием языка, первой миграцией, первым диалектным фрагментом современного человеческого типа, кулинарная культура связана с древней Передней Азией - Азербайджаном, одним из древнейших культурных центров мира.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. История Азербайджана (с древних времен до 20 века). І в., Баку, Азербайджанское Государственное Издательство, 1994
- 2. Алибайзаде Э. «Авеста» это история духовной культуры азербайджанского народа. Баку, Юрд НПБ, 2005
- 3. Казимов Г. История азербайджанского языка. (с древнейших времен до 13 века). Баку, Образование, 2003.
- 4. Исмайлова М. Вопросы интеграции и дифференсиации в диалектах тюркских языков. Анкара, 2022
- 5. Гусейнова М. Историко-этимологический словарь названий блюд и напитков азербайджанского языка. Баку, АДПУ, 2018
- 6. Азизов Е. Историческая диалектология азербайджанского языка. Баку, Наука и образование, 2016
- 7. Элили Э. По этимологии слова «лаваш». www.caucasianhistory.info.
- 8. Энциклопедия Новруз. Баку, Восток-Запад, 2008
- 9. Древнетюркский словарь. Ленинград. Наука, 1969
- 10. Джавад Х. Обзор истории и культуры турок. Баку, Азербайджан, 1993
- 11. Туси Н. Ахлак-и-Насир. Баку, Лидер, 2005
- 12. Персидско-русский словарь. Т ІІ. Москва, русский язык, 1983
- 13. Амирасланов Т., Амирасланова А. Кухня Карабаха. Баку, Нурлан, 2012.
- 14. Сула Б. Как прожить до сто лет. Баку, Писатель, 1989
- 15. Джафаров С. Словарь Гамамлинского акцента//Современный азербайджанский язык (лексикология, морфология, синтаксис). Баку, Орхан, 2016 (124-144)

#### HIJRON MAVZUSI BILAN BOGʻLIQ AN'ANAVIY POETIK TURKUMLAR

(Milliy uygʻonish davri oʻzbek, qozoq, arman she'riyati misolida)

#### BARZIYEV Oybek Xabibullayevich,

Filologiya fanlari boʻyicha falsafa doktori, (PhD) Fargʻona davlat universiteti oʻzbek tili va adabiyoti kafedrasi dotsenti

E-mail: barziyevoybek@8486.mail.ru

Annotatsiya: Maqolada milliy uygʻonish davri Fargʻona viloyati Quva tumanida tavallud topgan shoir va xattot Tursunali Qalandarxoji oʻgʻli Nadimiyning ijodida farzandidan bevaqt judo boʻlganlik haqidagi ayanchli voqea haqida gap boradi. Uning she'riyatida ifodalangan chin otalik mehr va muhabbat tuygʻusi qozoq shoiri Abay (Ibrohim Qoʻnonboyev) va arman ijodkori Avetik Isaakyan she'rlarining gʻoyaviy yoʻnalishi va badiiyati tomonlariga qiyoslangan holda tekshiriladi.

Ma'lumki, XIX asrning oxiri – XX asr boshlaridagi Turkiston hayoti ulkan oʻzgarishlar, ijtimoiy hayotdagi evrilishlarni boshidan kechirganligi bilan xarakterlanadi. Tobora tanazzul botqogʻiga yuz tutib borayotgan muhitning qurboniga aylangan ayrim shoirlarning norasida farzandlari muayyan sabablarga koʻra bevaqt vafot etishlari shoir-otalarning behad iztirob chekishlariga sabab boʻldi hamda ularning sogʻligʻiga jiddiy ta'sir koʻrsatdi. Natijada ayriliq motivlari bilan bogʻliq boʻlgan ta'rix-marsiyalar, bagʻishlov, marsiya janrlarida koʻtarilgan ayriliq tipidagi mavzular davr she'riyatining an'anaviy poetik turkumlilik mazmunining boyib borishiga sabab boʻldi.

Kalit soʻzlar: ota va oʻgʻil munosabatlari, ayriliq azoblari, "Ikki kunlardan beri" radifli gʻazali, shoir-otalar ruhiyati tasviri, qizamiq kasalligi, "Qalb mantigʻi" maqolasi, Mari opa qismati, 24 raqami ostidagi ramziylik.

#### ТРАДИЦИОННЫЕ ПОЭТИЧЕСКИЕ ЦИКЛЫ НА ТЕМУ РАЗЛУКИ

(На примере узбекской, казахской, армянской поэзий периода национального возрождения)

Аннотация: В статье речь идёт о трагических обстоятельствах преждевременной разлуки с ребенком в творчестве поэта и каллиграфа Турсунали Каландарходжи сын Надими, родившийся в Кувинском районе Ферганской области в период национального возрождения. Чувство истинной отцовской нежности и любви, выраженное в его поэзии, рассматривается путем сопоставления его с поэтическим и художественным аспектом стихов казахского поэта Абая (Ибрагим Кононбаев) и армянского автора Аветика Исаакяна. Известно, что жизнь Туркестана в конце XIX и начале XX веков характеризуется большими переменами и преобразованиями в общественной жизни. В случае с некоторыми поэтами, ставшими жертвами все более упадочной среды, безвременная смерть их детей по определенным причинам большие страдания их родителям и серьезно отразилась на их здоровые. В результате тема разлуки, поднятая в жанрах погребальных песен, посвящений, связанных с мотивами разлуки, обусловили обогащение содержания традиционных поэтических циклов поэзии того периода.

**Ключевые слова:** отношения отца и сына, боль разлуки, газель с редифом "Ikki kunlardan beri", изображение психики поэтов-отцов, болезнь корь, статья «Логика сердца», судьба сестры Мари, символика под числом 24.

#### TRADITIONAL POETIC SERIES RELATED TO THE SUBJECT OF SEPARATION

(On the example of Uzbek, Kazakh, Armenian of the period of national renaissance)

Annotation: The article talks about the tragic story of the premature separation of a child in the work of Nadimi, the son of the poet and calligrapher Tursunali Qalandarhoji, who was born in the Kuva district of the Fergana region during the period of national renaissance. The feeling of true paternal affection and love expressed in his poetry is compared to the ideological direction and artistic aspects of the poems of the Kazakh poet Abay (Ibrahim Kononbayev) and the Armenian artist Avetik Isaakyan.

It is known that the life of Turkestan in the late 19th and early 20th centuries was characterized by great changes and evolutions in social life. In the case of some poets, who became victims of the increasingly decadent environment, the untimely death of their children due to certain reasons caused great suffering to their parents and had a serious impact on their health. As a result, the topics of the separation type, raised in the genres of historical laments, dedications, and laments related to the motives of separation, caused the enrichment of the content of the traditional poetic series of the poetry of the period.

**Key words:** relationship between father and son, pain of separation, ghazal for two days, depiction of the poet-fathers' psyche, measles disease, article on the logic of the heart, sister Marie's fate, symbolism under the number 24.

**Kirish.** Oʻzbek mumtoz adabiyoti tarixidan farzandni komil inson sifatida tarbiyalash, uni haqiqiy vatanparvar va oliyjanob qilib voyaga yetkazish masalalari murakkab va dolzarb ahamiyat kasb etib kelgan. Ayniqsa, bu muhim masala koʻplab badiiy asarlarning asosiy gʻoyaviy mazmunini yoritib kelganligi bilan xarakterlanadi.

Mumtoz adabiyotimizning yirik vakili, shoh va shoir zurriyodi Xumoyunmirzoning betoblik chogʻida unga oʻz jonini sadqa qilishlari farzand nechogʻli aziz ne'mat ekanligiga yana bir bor amin boʻlamiz.

Yoki sevimli adibimiz Said Ahmadning "Ufq" romanining "Qochoq" boʻlimidagi soʻnggi ota va oʻgʻil oʻrtasida boʻlib oʻtgan ta'sirli voqeliklar kishi qalbini junbushga keltirmasligining iloji yoʻq. Shu tariqa ota va oʻgʻil munosabatlarini aks ettruvchi, ularning ayrimlari real voqe'likka asoslanuvchi mavzu vujudga kelgan boʻlib, ularning tadrijiy takomili milliy uygʻonish davri oʻzbek adabiyoti davrida ham davom etdi.

Asosiy qism. Milliy uygʻonish adabiyotining Fargʻona viloyati, Quva tumanidan yetishib chiqqan chiroyli xat sohibi, shoir Tursunali Qalandarxoji oʻgʻlining hayoti achinarli va alamli kunlarga toʻla oʻtganligi bilan ajralib turadi. Shoir umrbayoni bilan tanishish asnosida uning koʻrgan kuni nihoyatda tahlikali, ogʻir yoʻqotishlarga duchor boʻlganligi va qolaversa, oʻzi yashab turgan xonadonidan ham ajrab qolganligi achinarli hol, albatta.

Shoirning bir vaqtlar oʻzidan tahsil olgan shogirdlaridan koʻp marta alam va aziyat tortganligi haqida yozilgan ma'lumotlar shu paytgacha saqlanib qolgan. Ushbu manbalarning birida yozilishicha, "Kunlarning birida Nadimiy xonadoniga bir guruh amaldorlar kirib kelishadi va uning yashab turgan uyi musodara qilinganligini aytishadi. Ertasi kuni esa bir qancha olomonni

toʻplab, roʻparasida yashaydigan bir mulla shogirdi uyni "Kim oshdi," savdosiga qoʻyib sotmoqchi boʻladi" [Aliyeva 2020:7] tarzida berilgan realistik voqealar mavjud.

Shovqin-surondan koʻchaga chiqqan shoir boʻlgan voqeadan xabardor boʻladi. Keyinchalik Mulla Jalil ismli bu shogirdidan Nadimiy oʻzi yashab turgan uyini qarindoshurugʻlaridan, yaqinlaridan va boshqa shogirdlaridan qarz olib sotib olgan ekan.

Oradan vaqtlar oʻtgach, shoir oʻzi sotib olgan uyiga bir kuni NKVD xodimlari kelishib, bu uy davlat ixtiyoriga oʻtganligini, uni 3 kunda boʻshatib qoʻyishlarini talab qilib ketishadi. Shundan soʻng noiloj qolgan shoir qishloqdagi bir shogirdini chaqirtirib, uydagi barcha koʻch-koʻronlarini aravaga yuklab, Xoʻja Hasan qishlogʻidagi masjidga koʻchib borib u yerda oilasi bilan yashay boshlaydi. Kech kuz fasli, qolaversa, sovuqning tafti va masjid derazalarining oynalari yoʻqligi, xonalarining zaxligi kenja farzandi Mirzahamdamning qattiq shamollashiga sabab boʻladi. Endi 7 oylik boʻlgan chaqaloqqa doktorlarning qilgan muolajalari ta'sir qilmay, shoir farzandidan tez orada ayriladi. Tez orada farzand dogʻi ota qaddini bukib qoʻyadi va shundan soʻng Mirzahamdamga atab "Ikki kunlardan beri" radifli bagʻishlov mazmunidagi gʻazalini yozadi:

Bulbulim qoʻnmas gulimga ikki kunlardan beri, Hamdamim kelmas uyimga ikki kunlardan beri. Dogʻi hijronida koʻksim chok-chok boʻldi bu tong, Bir jilo kirmas dilimga ikki kunlardan beri [Ahmedov 2015:258].

Shu tariqa milliy uygʻonish davri she'riyatida otalarning oʻz farzandlaridan bevaqt ayrilganlik haqidagi ruhiy holatlarni ifodalashga bagʻishlab yozilgan she'rlar turkumi yuzaga kelgan. Nadimiyning bu ayriliqdagi ogʻir holati qozoq shoiri Abay (Ibrohim Qoʻnanboyev) hayotida ham yuz berganligi, u ham bir emas, ikki oʻgʻlini ma'lum sabablarga koʻra ularning balogʻat yoshlariga yetganida erta yoʻqotganligi achchiq haqiqatlardan sanaladi.

Darhaqiqat, shoir umri davomida koʻp jabr-u jafolarni boshidan kechiradi. U oʻz davrida oʻtkir qalami va haqiqatgoʻylik tarafdori boʻlib, xalq manfaati, uning jonkuyar kuychisi sifatida yashab ijod qilishi oqibatida koʻp alamlar koʻrdi. Shu bilan birga shaxsiy hayotida ketma-ket yuz bergan ayriliqlar shoir sogʻligʻiga jiddiy ta'sir koʻrsatdi. Uning tanlangan asarlarining birida: "1895-yili Peterburgda, harbiy maktabda oʻqib yurgan Abdurahmon degan oʻgʻli sil kasaliga yoʻliqib vafot etadi. Shoir oʻgʻliga qattiq qaygʻuradi, oʻz oʻgʻli boʻlgani uchun emas, uning kelajagi zoʻr boʻlgani uchun:

Yangi yilning boshchisi u, Men eskining soʻnggi edim, deb qaygʻuradi.

Buning ustiga (1904-yil 14-mayda) shoirning eng yaxshi koʻrgan oʻgʻli Magʻaviyaning bevaqt vafoti qoʻshiladi va Abayning xastalanib toʻshakda yotib qolishiga sabab boʻladi. U hech kim bilan gaplashmaydi, hatto, oʻzini tabiblarga koʻrsatmaydi ham. Bularning hammasini bekor deb hisoblaydi. Shunday qilib, Abay 1904-yilning 23-iyulida oʻzi tugʻilib oʻsgan sahroda vafot etadi" [Fozilov 1961:18].

Qozoq adabiyotshunosi Qaldibek Saydanovning "Abay abadiyati' nomli risolasida shoirning oʻgʻli Abdurahmonning oʻlimi munosabati bilan 1921-yili "Aqjol" gazetasining 19-iyun sonida uning "Abdurahmonga" deb nomlangan bagʻishlov she'ri chop etilganligi haqida ma'lumot beradi.

Shoir 1895-yilda ikki nafar oʻgʻlidan judo boʻlganidan keyin uning ijodida ayriliq va hijron motivlari bilan yoʻgʻrilgan qator she'rlar vujudga keldi. Shoir ularda yurakda yigʻilib qolgan dardlarini aytish bilan birga bu dunyodan koʻngil qolishi, inson zoti bu dunyoga mehmon

ekanligini bayon etadi. Oʻz jigargoʻshalarini erta yoʻqotgan shoir koʻngli jimlik va osudalikni qumsab yashab oʻtdi.

Mohir tarjimon Gʻulom Shodi tomonidan oʻzbek tiliga oʻgirilgan "Jim-jim koʻnglim, jim koʻnglim..." deb boshlanuvchi she'ri shoirning xastaligida yozilgan boʻlib, unda lirik qahramon, ya'ni Abayning ruhiy holati toʻla-toʻkis ochib berilishiga qaratilgan:

Oqin suvday toʻlqinlab,

O'tayotir hayotim.

Kasal emas, sog' emas,

Quridi hol, quvvatim!

Shoir she'rining keyingi satrlari orqali ajalning haq ekanligiga, umr baribir o'tkinchi ekanligiga amin bo'lgan holda yozadi:

Jim-jim koʻnglim, jim koʻnglim,

Hech o'ylanma, yetadi!

Bu oʻylardan foyda yoʻq,

Umr ma'lum o'tadi.

Ajal ham tez yetadi.

Oʻrni kelganda savol tugʻiladi. Shoir koʻngli nega jimlikni istaydi? Bu dunyoda bir kuni inson zoti jimlik va sukunat qa'riga mahkum boʻlishini, hoyu havaslar, jamiki narsalar oʻtkinchi ekanligiga, barcha ishlarning amri yolgʻiz Ollohga bogʻliq ekanligiga amin boʻlgan shoir qalbi jimjitlikni xohlaydi. Shu bilan birga insonning bu dunyoga kelib bir kuni u yerdan ketishi muqarrar ekanligi haqida falsafiy mushohadalar qilishni istaydi.

Abay 1897-yilda yozilgan "Butun tunga tarqalar..." deb boshlanuvchi she'ri

Boz meni alday boshlar –

Har muttaham va har quv.

Olamda men ichmagan -

Ayting qoldimu ogʻu?

deya savol mazmuni bilan yakunlanadi. She'rda keksayib borgungacha bo'lgan dard va hasrat, alamlarini og'u ichganlikka qiyoslagan holda poetik mushohadalarini ifodalaydi. 1898-yilda yozilgan "Men ko'rdim uzun qayin qulaganin..." deb boshlanuvchi she'rida insonlarga nisbatan "ko'pini sirti butun, ichi tutun" deb ta'rif bersa, shu yili yozilgan yana bir she'rida "ichida qayg'usi ko'pligini, ko'z yoshi kamligini" aytgan holda ruhiy holatlari bilan o'rtoqlashadi. Bu holat she'rning tugallanmasida yanada oydinlashadi:

Koʻnglingga ma'lumdurki holim mening,

G'azablaring bo'shagandir endi sening.

Agar mening ichimni yorib koʻrsang,

Yig'lashingni unutib, cho'chir eding.

Shoir oʻgʻillaridan erta judo boʻlganligini ifodalovchi she'rlari 1900-yildan e'tiboran yurak dardini ifodalab keluvchi an'anaviy mavzu bilan bogʻliq holda uchraydi. Ayriliq azoblari va sogʻinch tuygʻulari uning yuragini bezovta qilgan holatlar yuragining xasta qilganligi bilan bogʻliq mavzudagi bir qator she'rlarida kuzatiladi:

Xasta yurak tepadi asta-sekin,

Charchab qolgan gavdamda jo'sh urolmay.

Goho uni issiq qon bosib ketar,

Qiynalar uzun tunda dam ololmay.

Yoki 1899-yilda bitilgan she'rida:

Yuragim mening qirq yamoq,

Xiyonatkor olamdan.

Qanday qilib bo'lsin sog',

Koʻngil qolgan hammadan

deya yozgani holda bu dunyoda topganlari dushman va yoʻliga gʻov boʻlib chiqqanligini yoritadi. 1900-yilda yozilgan she'ri ham yurakka murojaat qilish bilan boshlanadi:

Yuragim, nima sezasan,

Sendan boshqa jon yoʻqmi?

Dunyoni koʻnglim kezasan,

Tayanch yoʻqmi qoʻy, toʻxta!

1902-yilda yozilgan she'rida esa yurakdagi mavjud harorat alomatlari bilan oʻrtoqlashadi. Uni dengizga qiyoslagan holda oʻziga xos tasnif etadi:

Yurak – dengiz, asl toshdir qalb olovi,

Shu olovsiz yurak boʻlmas baxt garovi.

Yurakda o't, dard, harorat bo'lmas ekan,

U yurakning na do'sti bor va na yovi! [Abay 1970:109]

Arman xalq shoiri Avetik Isaakyan ijoida ham bevaqt vafot etgan oʻgʻil farzand qismatiga bagʻishlab yozilgan she'r mavjud. She'rning yozilishida shoirning hayot yoʻlida yuz bergan real voqe'liklar asos qilib olingan.

Ijodkorning 1923-yilda Venetsiyada yozilgan "Qalb mantig'i" nomli realistik hikoyasi mohir tarjimon Umid Ali tomonidan o'zbek tiliga o'girilgan. Hikoyaning bosh qahramoni arman ayoli Mari opa bo'lib, u shoirning xonadonida xizmatkor bo'lib ishlaydi. Hikoyada oltmish yoshlarni qoralagan Mari opa Avetik Isaakyanning onasining yordamchisi, oilaviy yumushlarni bajaradigan oqsoch sifatida tasvir etiladi.

Bechora ona boshqalar qatori bir donagina oʻgʻlini frontga urushga yuboradi. Endi yigirma uch yoshni qarshilagan, barvasta yigit dushman oʻqidan nobud boʻlib urushdan uning jasadi keltiriladi. Hikoyada: urush tugagach, bir yil oʻtib, frontda halok boʻlgan jangchilarning qolganqutgan jasadini yigʻib keltirishib, ona zaminga dafn etishdi. Mari opa oʻgʻli garchu hayot boʻlmasa-da, jasad shu zaminda, Venetsiyada, marhumlar orom olayotgan goʻshaning gʻarbiy qismida sarvlar bilan hoshiyalangan, 24 raqam oʻyib yozilgan katta tosh ostida yotganidan xotirjam edi. Jangchi yigitdan qolgan yagona nishon edi",[Umid Ali 2015:2] tarzida tasvirlar mavjud.

Ona uch yil mobaynida haftaning bir kunini oʻgʻlining xotirasiga bagʻishlab kun kechiradi. Har gal qabrtosh yoniga kelib, sham yoqadi, gullar qoʻyadi. Shu tariqa uch yil oʻtadi. Bir kuni qabrtoshlarni boshqaradigan uyushma rahbari oʻng tomonda joylashgan, 24 raqami oʻyib yozilgan qabrtosh uning oʻgʻliniki emasligini, anglashilmovchilik sababli ona boshqa qabrga sham yoqib, gul qoʻyayotganligini aytadi. Rahbariyat tekshiruv oʻtkazganidan soʻng haqiqatan ham, oʻng tomondagi qabr emas, balki chap tomonda ham ana shunday 24 raqami oʻyib yozilgan sagʻana oʻgʻliniki ekanligi aniqlanadi.

Anglashilmovchilikdan bir oz hayajonlangan Mari opa endi bir emas, ikki qabr sagʻanasiga sham yoqib, gullar qoʻyadigan, uni supurib-sidiradigan odatiga kiradi. Bu bilan u har qanday ona uchun farzandning begonasi boʻlmaydi, tarzidagi qarorni qabul qilgandek boʻladi.

Arman shoirining yoshligida eshitgan va oʻzi guvoh boʻlgan mazkur realistik voqe'liklar uning otalik tuygʻusini junbushga kelishiga sabab boʻladi. U ham boshqa zamondosh shoirlari kabi

Mari opaning oʻgʻil farzandiga "bulbulim" soʻzi bilan murojaat qiladi. She'r esa bizga goʻyo Mari opa nutqidan yozilganidek taassurot uygʻotadi:

Qaygʻurarman, dilim abgor, Yigʻla, gulim, sumbulim. Yigʻla, osmon, yigʻla, zangor, Yigʻla, sen ham bulbulim.

She'rning oxirgi bandida farzand dog'i uning eng yaqin kishisiga qay darajada qattiq ta'sir etganligi haqida bo'lib, bu ruhiy holat boshqa ijodkorlar ijodida ham aynan kuzatilganligi jihatidan mushtarak sanaladi:

Dilimga oʻt yoqdi jonim, Oʻzi ketdi yiroqqa. Koʻksim yara, oqar qonim, Tashlab ketdi firoqqa.[Xurshid Davron 2022:7]

**Natijalar va muhokama.** Milliy uygʻonish davri adabiyotining oʻzbek, qozoq, arman shoirlari oʻz farzandlarining boshiga tushgan ogʻir musibatlardan barobar aziyat chekdilar. Ular tortgan gʻam-alamlar davr adabiyotining she'riy asarlarida kuchli ifodalangan holda shoirotalarning ruhiy olamini yoritishga xizmat qildi.

Mazkur davr adabiyotida vafot etgan farzandlarning dardiga davo topilmasligi, ularning bu dunyodan juda erta koʻz yumishlariga sababchi bu mavjud chirkin tuzum va muhit sanalishiga she'riy janrlar orqali ishora qilinadi. Sababi, oʻz davrida aynan kambagʻallarning yoki ijodkor shaxslarning farzandlarini boshiga tushgan bu ogʻir savdolarning ijobiy yechimining topilishi amri mahol hodisalardan sanaldi.

**Xulosalar.** Ma'lumki, Sharq milliy mentalitetiga koʻra, farzand oilaning mazmuni va quvonchi, barakasi sanaladi. Milliy uygʻonish davri Fargʻona vodiysi shoirlari she'riyatida oʻz jigarbandlaridan juda erta judo boʻlgan shoir-otalarning ijodi ularning yuraklarini oʻrtagan ayriliq tufayli yuzaga kelgan ayanchli hijron mavzularidan sanaladi. Bu an'anaviy mavzu har uch millat she'riyatida barobar ifodalanganligi ularning yozgan she'rlaridagi gʻoya, soʻz qoʻllash jarayoni, ruhiyat hamda koʻtarinki pafosning mushtarak ekanligi bilan xarakterlanadi.

#### Iqtiboslar/Сноски/References/Kaynaklar:

- 1. Nadimiy kim edi? Shoirning nabirasi Zuhro Aliyeva xonadonida saqlanayotgan qoʻlyozma manba. Quva, 2020.
- 2. Ahmedov M. Quva chinorlari. Toshkent, 2015.
- 3. Abay Qunonboyev. Tanlangan asarlar / Toʻplovchi: Fozilov N. Toshkent: Oʻzbekiston Davlat badiiy adabiyot nashriyoti, 1961.
- 4. Abay. She'rlar va poemalar. To'ldirilgan, tuzatilgan ikkinchi nashri. Toshkent: G'. G'ulom nomidagi Adabiyot va san'at nashriyoti, 1970.
- 5. www.ziyo.uz.com. Ziyo istagan qalblar uchun. Umid Ali tarjimasi. 29.06.2015.
- 6. <a href="www.ziyo.uz.com">www.ziyo.uz.com</a>. Avetik Isaakyan. She'rlar. Xurshid Davron tarjimalari & Qalb mantig'i. 31.10.2022

#### KITOB TANITUVI / KITAP TANYŞDYRYŞ / BOOK REVIEW

Mustafa Demirci (Mustapa Demirji), *Gara Gahar: Orta Asyr Yslam Dünyäsinde Negr Gullaryň Gozgalaňy (869-883)*, Çizgi Kitabevi neşriýaty, 3-nji neşir, Konýa 2021, 318 Saypa, ISBN: 9786051960272 (Mustafo Demirji, Gara Gahar: Oʻrta asr islom dunyosida negr qullarning qoʻzgʻoloni (869-883), chizgi kitobuyi nashriyoti, 3-nashr, Konya 2021, 318 sahifa, ISBN: 9786051960272)

Qisqacha mazmuni: Abbosiylar davrida milodiy 869-883-yillar oraligʻida sodir boʻlgan va Shayiylar rahbari Ali b. Muhammad boshchiligidagi "Negr qo'zg'oloni" haqida Professor Mustafo Demirji tomonidan yozilgan "Qora g'azab: o'rta asr islom olamida negr qullarining qo'zg'oloni" (869-883) nomli monografiya; mavzusi, muallifning munosabati va dunyoqarashi jihatidan eng muhim asarlardan biridir. Bu ish asosiy manbalardan va mavzu boʻyicha zamonaviy tadqiqotlardan foydalangan holda boy akademik adabiyotlar asosida tayyorlangan; voqea sodir boʻlgan geografiya, qoʻzgʻolonning sabablari va tarqalishi, qoʻzgʻolonni bostirish uchun urushlar va urush texnikasi, qoʻzgʻolondan keyin qolgan zararning qisqa va uzoq muddatli oqibatlari kabi masalalar, xronologik tartibda akademik nuqtai nazardan muhokama qilingan. Qora qoʻzgʻolon asli oq irqdan bo'lgan va Hz. Alining avlodi ekanligini da'vo qilib, Ali b. U 869-yilda Basra botqoqlarida Muhammad (v.883) Basra va uning atrofidagi yirik xoʻjaliklarda ogʻir sharoitlarda mehnat qilgan qora tanli qullarni uyushtirishi natijasida boshlanib, qoʻzgʻolon qisqa vaqt ichida kuchayib, keng tarqalgan. Qoʻzgʻolonni bostirish vazifasi topshirilgan abbosiylar xalifasi Mutemid Ollohning (843-892) ukasi Muvaffak Billoh (843-891) qattiq kurashlardan soʻng qo'zg'olonchilar ustidan g'alaba qozongan va qo'zg'olon rahbari Ali b. Qo'zg'olon 883-yilda Muhammadning oʻlimi bilan yakunlandi.

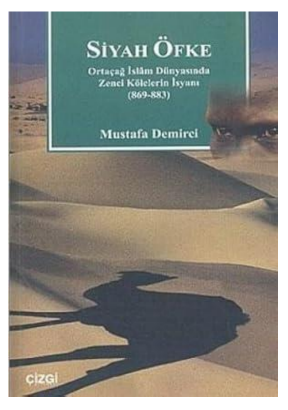
Kalit soʻzlar: Abbosiylar, Ali bin Muhammad, qora nigga, qoʻzgʻolon, qul.

Gysgaça mazmuny: Apbaslylar döwründe 869-883-nji ýyllar aralygynda bolup geçen we Şaýy lideri Ali b. Muhammetiň ýolbaşçylygyndaky "Negr gozgalaňy" barada Professor Mustafa Demirji tarapyndan ýazylan "Gara Gahar: Orta Asyr Yslam Dünýäsinde Negr Gullaryň Gozgalaňy" (869-883) atly monografiýa; mowzugy we ýazyjynyň bu meselä bolan garaýsy we nukdaýnazaryndan iň möhüm eserleriň biridir. Esasy çeşmeler we häzirki zaman gözlegleri ulanylyp, baý akademiki edebiýat bilen taýýarlanan bu işde; wakanyň bolan geografiýasy, gozgalaňyň sebäpleri we ýaýramagy, gozgalaňy basyp ýatyrmak üçin edilen uruşlar we söweş usullary, gozgalaňyň yzynda galdyran zyýanyň gysga we uzak möhletli netijeleri ýaly mowzuklar hronologiki tertipde akademiki nukdaýnazardan ara alnyp maslahatlasyldy. Gara gozgalaň aslynda ak urugdan bolan adamlar we Hz. Alynyň neslidigini öňe süren Ali b. Muhammetiň (883-nji ýylda aradan çykan) Basradaky we onuň töweregindäki iri fermalarda kyn şertlerde işleýän gara gullary guramak netijesinde 869-njy ýylda Basranyň batgalarynda başlandy we gozgalaň gysga wagtyň içinde ulaldy we ýaýrady. Gozgalaňy basyp ýatyrmak üçin bellenen Apbasly halyf Mugtemid Alallanyň (843-892) dogany Muwaffak Billah (843-891), agyr söweşlerden soň gozgalaňçylara garşy ýeňiş gazandy we gozgalaňyň lideri Ali b. Muhammetiň 883-nji ýylda öldürilmegi bilen gozgalaň gutarandyr.

Açar sözler: Apbaslylar, Ali bin Muhammet, gara negr, gozgalaň, gul.

**Abstract:** During the Abbasîd period, Prof. Dr. Mustafa Demirci's monograph on the 'black rebellion' that took place between 869-883 A.D. and was led by the Shiite leader Ali b. Muhammad, titled "Black Rage: The Rebellion of Zanj Slaves in the Medieval Islamic World (869-883)" by Prof. Dr. Mustafa Demirci is one of the most important studies both in terms of its subject matter and the author's approach and perspective on the subject. The study, which was prepared with a rich academic literature using basic sources and modern research on the subject, deals with issues such as the geography of the event, the causes and spread of the rebellion, the wars and warfare techniques to suppress the rebellion, the short and long-term effects of the damage left behind by the rebellion from an academic perspective in chronological order. The zanj rebellion started in the marshes of Basra in 869 as a result of Ali b. Muhammad (d. 883), who was originally white and claimed to be a descendant of the Prophet Ali (d. 883), organizing black slaves working under difficult conditions in the large farms in and around Basra, and the rebellion grew and spread in a short time. Muwaffak Billāh (843-891), the brother of the Abbasid Caliph Mu'temid Alallah'ın (843-892), who was assigned to suppress the rebellion, was victorious against the rebels after tough struggles, and the rebellion ended with the killing of the leader of the rebellion, Ali b. Muhammad, in 883.

Keywords: Abbasids, Ali ibn Muhammad, Zanj, Rebellion, Slave.



Apbasylar döwründe köplenç Bagdatda, hususan-da, Basra, Samarra we Ahwaz ýaly sebitlerde ilkinji gezek ýüze çykan negr gozgalaňyň ýüze çykmagy işçi güýjüniň zerurlygyndan gelip çykypdyr. Bu döwürde Zengibar, Sudan, Mombasa (Keniýa), Mozambik (Somali), Madagaskar, Efiopiýa we Liberiýa ýaly ýerlerden getirilen negr gullaryň köpüsi Basrada onuň töwereginde fermalarda, meýdanlarda, duz gaplarynda we beýleki agyr islerde işleýärdi. Örän erbet durmuş şertlerinde işleýän negrle ekspluatasiýa sezewar boluşlary mümkin ahwalda bolganlar.

Negr gozgalaňy aslynda ak urugdan bolan we hezreti Alynyň neslidigini öňe süren Ali b. Muhammetiň ýolbaşçylygynda geçirilendir. Asly negr bolmadyk biriniň negr gozgalaňynda esasy rol oýnamagy hem taryhyň çäginde jemgyýetiň içindäki güýç göreşiniň iň gowy mysalydyr hem-de Afrikanyň etniki toparynyň bu güýç göreşinde döwrüň Bagdat

kosmopolitizmindäki passiw roluna düşünmek taýdan örän möhümdir.

Derňew edilip tanyşdyrylan bu eser; başlangyç, dört bap we netijeden ybarat:

Girişde (sah. 1-32); Gözlegiň maksady, ähmiýeti, esaslandyrylmagy, ýerine ýetirilen usul we ulanylýan çeşmeler barada maglumat berlipdir; mundan başga-da, negr gozgalaňyndan ozal Apbasy döwletiniň ýagdaýy agzalypdyr.

Birinji bapda (sah. 33-88); "Gozgalaňyň Sebäpleri we Kökleri" ady bilen, ilki bilen gozgalaňyň dörän geografiýasy, batgalyk sebitiň tebigy aýratynlyklary, bu tebigy aýratynlyklar bilen üpjün edilen ykdysady mümkinçilikler we bular tarapyndan döredilen jemgyýetçilik

toparlary we gurluşlary mümkinçilikleri ýüze çykarylmaga synanyşylýar. Umaýýadlar döwründe Basranyň golaýyndaky batganyň guramagy netijesinde döredilen uly fermalaryň döremegine ünsi çekilip, ondan soň, Apbasylar döwründe täjirçilik maýasynyň hem sebitdäki topraga gönükdirilişi bilen bagly söwda fermalarynyň döredilmegi we bu fermalarda zerur işçi güýjüni kanagatlandyrmak üçin sebite gullaryň getirilmegi we işe alynmagy gözden geçirilýär.

Ikinji bölümde (sah. 89-166); "Gozgalaňyň Başlangyjy we Iň Ýagty Ýyllary" ady bilen gozgalaňyň lideri Ali b. Muhammetiň durmuşy barada gysga maglumat berlenden soň, ony şeýle gozgalaňa getiren wakalaryň, gozgalaňyň öň ýanynda Apbaslylaryň başdan geçirenleri bilen baglanyşykly bolup geçenleriň ýüze çykarylmagyna synanyşylýar. Soňra Ali b. Muhammetiň Bahreýine gitmegi, ilkinji synanyşyklaryndan başlap, gozgalaňy başlaýança bäş ýyllyk döwürde bolup geçen wakalar ara alnyp maslahatlaşyldy. Soňra gozgalaňyň hakyky başlangyjy, gozgalaňçylaryň güýçlenmegi we Apbaslylara garşy ýeňilmezek güýje öwrülmegi we Yragyň aşaky şäherlerini weýran etmegi hronologiki tertipde gözden geçirildi.

Üçünji bölüm (167-222 sah.); "Gozgalaňyň Basyp Ýatyrmagy" atly bu bölümde gozgalaňy basyp ýatyrmak bilen baglanyşykly çeşmeler tarapyndan berlen jikme-jik maglumat gysgaça düşündirilýär. Negrleriň döreden şäherleriň Apbaslylar tarapyndan gabawy bilen başlaýan we dört ýyl dowam eden kyn göreşiň düşündirişli beýany berlipdir.

Muwaffak-Billanyň ýolbaşçylygyndaky Apbasy goşuny, gowy strategiýa eýerip, gozgalaňçy negrler tarapyndan döredilen Muhtare atly paýtagtda gozgalaňçylary gabap emele gelen güýçli çaknyşyklardan soň şäheriň ele salynmagy we negr lideri Ali b. Muhammetiň öldürilmegi bilen gozgalaň gutarýança ötgen möhletde (üç ýyl) bolup geçen wakalar beýan edilipdir. Ýene bu bölümde bolup geçen wakalary aýdyň beýan etmek bilen, edil okyjyny başdan geçen wakalara taryhyň nukdaýnazaryndan şol döwrüň şertlerine çekmek mümkinçiligi berilýär.

Dördünji bapda (223-276 sah.); "Negr gozgalaňyň Guramaçylyk Gurluşy we Täsirleri" ady bilen gozgalaňçylaryň içerki tertibi we guramaçylyk gurluşlary barada maglumat berilýär. Bu bölümde negr lideriniň pikirleri, maksatnamasy we mezhep garaýyşlary ara alnyp maslahatlaşyldy we şaýylyk mezhebiniň we kawarijizmiň garyndysy baradaky pikirleri öňe süren negrleriň hakyky ynanjynyň nämedigini kesgitlemek synanyşygy edilipdir. Soň gozgalaňçylaryň syýasy, harby we dolandyryş guramalary we olaryň bu ugurdaky aýratynlyklary derňelipdir. Gozgalaňçylaryň ykdysady çeşmeleri; çölde ýaşaýan beduinler, daýhanlar we täjirler ýaly beýleki jemgyýetçilik toparlary bilen döreden ykdysady gatnaşyklary gözden geçirilipdir.

Gözlegiň netije (277-280 sah.) bölüminde bolsa gözlege umumy baha berlenden soň eser gutarylýar.

Netijede bu işiň; baý akademiki edebiýaty ulanyp taýýarlanylmagy, bu ugurda ilkinji gözlegleriň biri bolansoň meselä bitewi we yzygiderli çemeleşmegi, awtoryň meselä özboluşly garaýyşlar bilen baha bermegi, geljekki akademiki gözleglere çynlakaý bilim we edebiýat goşant goşmak babatda gyzyklanýan alymlar we gözlegçiler üçin öz pudagynda möhüm salgylanma bolýandygy nygtalýar.

Şeýle hem bu iş; wakalara nähili garalýandygy, hronologiki tertipiň yzygiderliligi, hadysalarda agzalnan şahs, wagt we ýer ýaly elementlerin edil janly beýan edilmegi nukdaýnazaryndan hem möhümdir.

**Türkmenceye Aktaran**: Emrah YILMAZ, Doç. Dr., Semerkant Devlet Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Enstitüsü, E-mail: emraylmz@gmail.com ORCID: 0000-0002-8062-116X.

Mehmet DERİ, Uzm., Editör., Yazar, Rağbet Yayınları, İstanbul/ TÜRKİYE. E-mail: mehmet.deri@gmail.com. ORCID: 0000-0002-2287-9330.

# BULLETIN OF THE INTERNATIONAL JOURNAL "TURKOLOGICAL RESEARCH"

In order to implement programs and projects developed to accelerate the relationship envisaged at the summit of the Organization of Turkic States held in Samarkand, as well as to coordinate and highlight the research work carried out in the field of Turkic studies. the International Journal "Turkological Research" Samarkand at State Sharof University named after Rashidov passed the state registration. The journal is intended to publish the results of scientific research in the field of Turkic languages and dialects, the history of linguistic and literary relations of the Turkic peoples of Central Asia, the socio-cultural field. There are such headings as a young researcher, memory and our anniversaries. Articles written in Uzbek, Turkish, Russian, English and all Turkic languages are accepted.

The scientific journal is based on the decision of the Higher Attestation Commission of the Ministry of Higher Education. Science and Innovation of the Republic of Uzbekistan dated May 8, 2024 and numbered 354/5; It is included in the list of scientific publications that are recommended for candidates to receive the Doctor of Philosophy (PhD) and Doctor of Science (DSc) academic degrees in the fields of history and philology to publish their scientific results due to their theses.



# THE JOURNAL PUBLISHES ARTICLES IN THE FOLLOWING AREAS:

- ✓ History of socio-cultural relations of the Turkic peoples;
- ✓ Research of the Turkic World;
- ✓ Dialectology of Turkic languages;
- ✓ Geopolitics of the Turkic World;
- ✓ Folklore Studies:
- ✓ Comparative Linguistics and Literary Studies;
- ✓ Literary Relations and Translation Studies.

#### **CONTACT ADDRESS:**

#### **Mailing Address:**

140104, University boulevard, 15. Samarkand, Uzbekistan,

Research Institute of Turkology under Samarkand State University named after Sharof Rashidov

#### Phone:

+998 99 582 93 81

+998 97 911 93 81

## **Telegram ID:**

@turkologiya1

#### **Email:**

turkologiya.samdu@gmail.com

#### Website:

https://turkologiya.samdu.uz



#### **REQUIREMENTS FOR ARTICLES:**

- 1. The article is presented on 8-10 pages;
- 2. Article structure:
- 1. The text of the article should be prepared in Times News Roman font, size 14, left: 3 cm, right: 1.5 cm, top and bottom: 2 cm; in A4 format in 1.15 intervals.
- 2. The title of the article, surname, name and patronymic of the author (authors) are indicated in full and written in capital letters.
- 3. Position, academic title, place of work (study), region, republic, telephone and e-mail address of the author (authors) are indicated in full.
- 4. The abstract should consist of a brief content and importance of the article, results.
- 5. At the beginning of each article, there should be an annotation in Uzbek, Turkish and English.
- 6. The abstract should be no more than 120-150 words.
- 7. At the bottom of the abstract, 7-10 keywords should be given that illuminate the content of the article.
- 8. The article should be prepared in the following form:
- a) Introduction;
- b) Main part;
- c) Results and Discussions;
- d) Conclusions:
- e) List of literature (References) in alphabetical order:
- f) Citations are given in brackets in the form of the author's surname date of publication page (Muminov, 2020: 25);
- g) Figures, drawings, tables, diagrams are designated in Arabic numerals as "Figure". Signs or pointers are placed under the figure, in the next line, in the middle and highlighted in bold.
- 3. The author(s) are responsible for the scientific validity, reliability and plagiarism of the information and evidence presented in the article;
- 4. Articles will be considered. The journal publishes only articles recommended by experts;
- 5. Articles not requested will not be published and will not be returned to the authors;
- 6. Only 1 article of the author is published in 1 issue of the journal.

# "TURKOLOGIK TADQIQOTLAR" XALQARO JURNALINING AXBOROT XATI

Davlatimiz tomonidan olib borilayotgan ijtimoiy-ma'rifiy, ilmfanni rivojlantirishga qaratilgan Turkiy Davlatlar siyosat, Tashkilotining Samarqandda o'tkazilgan sammitida koʻzda tutilgan aloqalarni o'zaro jadallashtirish bo'yicha ishlab chiqilgan dastur loyihalarni va amalga oshirish hamda turkologiya sohasida olib borilayotgan ilmiytadqiqot ishlarini muvofiqlashtirish voritish magsadida Sharof Rashidov nomidagi Samarqand davlat universitetida "Turkologik tadqiqotlar" xalqaro jurnali ta'sis etildi. Jurnal turkiy til va shevalar, Markaziy Osiyo turkiy xalqlari lisoniy va adabiy aloqalari tarixi, ijtimoiy-madaniy sohalarda amalga oshirilayotgan ilmiy-tadqiqot ishlarining natijalarini e'lon qilishga moʻljallangan. Jurnalda muharrir minbari, tadqiqotlar, ilmıy axborot, taqriz va e'tirof, ilmiy anjuman, yosh tadqiqotchi, xotira, yubilyarlarimiz kabi ruknlar mavjud. Oʻzbek, turk, rus, ingliz va barcha turkiy tillarda yozilgan maqolalar qabul qilinadi.

O'zbekiston Ilmiy jurnal Respublikasi Oliy ta'lim, fan va innovatsiyalar vazirligi huzuridagi OAKning 2024-yil 8-maydagi 354/5sonli rayosat qarori asosida tarix, filologiya fanlari bo'yicha falsafa doktori (PhD) va fan doktori (DSc) ilmiy darajasiga talabgorlarning dissertatsiya ishlari yuzasidan dissertatsiyalari asosiy ilmiy natijalarini chop etish tavsiya etilgan ilmiy nashrlar roʻyxatiga kiritilgan.



# THE JOURNAL PUBLISHES ARTICLES IN THE FOLLOWING AREAS:

- ✓ History of socio-cultural relations of the Turkic peoples;
- ✓ Research of the Turkic World;
- ✓ Dialectology of Turkic languages;
- ✓ Geopolitics of the Turkic World;
- ✓ Folklore Studies;
- ✓ Comparative Linguistics and Literary Studies;
- ✓ Literary Relations and Translation Studies.

#### **MUROJAAT UCHUN MANZIL:**

#### Pochta manzili:

140104, Universitet xiyoboni, 15-uy, Samarqand, Oʻzbekiston,

Sharof Rashidov nomidagi Samarqand davlat universiteti huzuridagi Turkologiya ilmiy-tadqiqot instituti

#### **Telefon:**

+998 99 582 93 81

+998 97 911 93 81

#### **Telegram ID:**

@turkologiya1

## **Elektron pocha:**

turkologiya.samdu@gmail.com

# Veb-sayt:

https://turkologiya.samdu.uz



# MAQOLALARGA QOʻYILADIGAN TALABLAR:

- Maqola 8-10 sahifa hajmida taqdim etiladi;
- Maqolaning tarkibiy tuzilishi:
- 1. Maqola matni Times News Roman shriftida, 14 kattalikda, chap: 3 sm, oʻng: 1,5 sm, yuqori va quyi: 2 sm; 1,15 intervalda, A4 shaklida tayyorlanishi lozim.
- 2. Maqola sarlavhasi, muallif(lar)ning familiyasi, ismi va otaismi toʻliq holatda katta harflar bilan yozilishi kerak.
- 3. Muallif(lar)ning lavozimi, ilmiy unvoni, ish (oʻqish) joylari, viloyat, respublika, telefoni va e-mail adresi toʻliq keltirilishi kerak.
- 4. Annotatsiya, maqolaning qisqacha mazmun va ahamiyati, natijalardan iborat boʻlishi lozim.
- 5. Har bir maqola boshida oʻzbek, turk va ingliz tillarida annotatsiya boʻlishi lozim.
- 6. Annotatsiya 120-150 soʻzdan koʻp boʻlmagan shaklda boʻlishi kerak.
- 7. Annotatsiyaning pastki qismida maqola mazmunini yorituvchi 7-10 ta tayanch soʻzlar keltirilishi kerak.
- 8. Maqola quyidagi shaklda tayyorlanishi kerak: a) Kirish (Introduction);
  - b) Asosiy qism (Main part);
  - c) Natijalar va muhokama (Results and Discussions);
  - d) Xulosalar (Conclusions);
  - e) Adabiyotlar (References) alifbo tartibida keltiriladi:
- f) Havola(snoskalar)lar qavsda muallif familiyasi — nashr sanasi — sahifasi (Moʻminov, 2020: 25) shaklida keltiriladi;
- g) Rasm, chizma, jadval, diagrammalar «Rasm» deb arab raqamlari bilan qayd etiladi. Belgi yoki ishoralar rasm ostida, keyingi qatorda, oʻrtada joylashtiriladi va qoraytirilgan shrift bilan belgilanadi.
- Maqolada keltirilgan ma'lumot va dalillarning ilmiy asoslanganligi, ishonchli va ko'chirmachilik holatlari uchun muallif(lar) mas'uldir;
- Maqolalar ekspertiza qilinadi. Ekspertlar tomonidan tavsiya etilgan maqolalargina jurnalda chop etiladi;
- Tavsiya etilmagan maqolalar chop etilmaydi va mualliflarga qaytarilmaydi;
- Jurnalning 1 ta sonida muallifning faqat 1 ta maqolasi chop etiladi.

## БЮЛЛЕТЕНЬ МЕЖДУНАРОДНОГО ЖУРНАЛА "ТУРКОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ"

В целях реализации программ и проектов, разработанных для ускорения взаимоотношений, предусмотренных на состоявшемся в Самарканде саммите Организации Тюркских Государств, а также координации и освещения научноисследовательской работы, проводимой в области тюркологии, Международный журнал, Самаркандского государственного университета имени Шарофа Рашидова, «Тюркологические исследования» прошел государственную регистрацию. Журнал предназначен для публикации результатов научноисследовательских работ в области тюркских языков и диалектов, истории литературных связей языковых народов Средней тюркских социокультурной области. Есть такие рубрики, как молодой исследователь, память и наши юбилеи. Принимаются статьи, написанные на узбекском, турецком, русском, английском и всех тюркских языках.

Научный журнал на основании Высшей решения аттестационной комиссии (ВАК) Министерства высшего науки образования, инноваций Республики Узбекистан от 8 мая 2024 года под номером 354/5; Он включен в перечень научных изданий. рекомендуемых кандидатам на получение ученых степеней доктора философии (PhD) и доктора наук (DSc) в области истории и филологии для публикации своих научных результатов по своим диссертациям.



# В ЖУРНАЛЕ ПУБЛИКУЮТСЯ СТАТЬИ ПО СЛЕДУЮЩИМ НАПРАВЛЕНИЯМ:

- ✓ История социально-культурных отношений тюркских народов;
- ✓ Исследования тюркского мира;
- ✓ Диалектология тюркских языков;
- ✓ Геополитика тюркского мира;
- ✓ Изучение фольклора;
- ✓ Сравнительное языкознание и литературоведение;
- ✓ Литературные отношения и переводоведение.

## КОНТАКТНЫЙ АДРЕС:

## Почтовый адрес:

140104, Университетский бульвар, 15, город Самарканд, Узбекистан, Научно-исследовательский институт Тюркологии при Самаркандском Государственном Университете имени Шарофа Рашидова

#### Телефон:

+998 99 582 93 81

+998 97 911 93 81

### **Telegram ID:**

@turkologiya1

#### Электронная почта:

turkologiya.samdu@gmail.com

#### Веб-сайт:

https://turkologiya.samdu.uz



#### ТРЕБОВАНИЯ К СТАТЬЯМ:

- К публикации принимаются статьи объемом 8-10 страниц;
- Структура статьи:
- 1. Текст статьи должен быть выполнен шрифтом Times News Roman, размером 14 пунктов, слева: 3 см, справа: 1,5 см, вверху и внизу: 2 см; с межстрочным интервалом 1,15, формат листа A4.
- 2. Название статьи, фамилия, имя и отчество автора(ов) должны быть написаны заглавными буквами в полном регистре.
- 3. Должность, ученое звание, места работы(учебы), регион, Республика, телефон и адрес электронной почты автора(ов) должны быть указаны полностью.
- 4. Аннотация должна состоять из краткого содержания и важности статьи, результатов.
- 5. В начале каждой статьи должна быть аннотация на узбекском, турецком и английском языках.
- 6. Аннотация должна содержать не более 120-150 слов.
- 7. Внизу аннотации должно быть 7-10 ключевых слов, освещающих содержание статьи.
- 8. Статья должна быть подготовлена в виде:
- а) Вступление (Introduction);
- b) Основная часть (Main part);
- c) Результаты и обсуждение (Results and Discussions);
- d) Выводы (Conclusions);
- e) Литература (References) в алфавитном порядке
- f) Ссылка(сноски) приводится в скобках в виде фамилии автора дата публикации страница (Муминов, 2020: 25);
- g) Рисунки, чертежи, таблицы, схемы нумеруются арабскими цифрами и обозначаются как «Рисунок». Знаки или указатели размещают под рисунком, в следующей строке, посередине и выделяют жирным шрифтом.
- Автор(ы) несут ответственность за научную обоснованность, достоверность и плагиат информации и доказательств, представленных в статье;
- Статьи рецензируются. В журнале публикуются только статьи, рекомендованные экспертами;
- Нерекомендованные статьи не публикуются и не возвращаются авторам;

## "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" DERGİSİNİN BÜLTENİ

Özbekistan Cumhuriyeti devletinin sosyal-eğitimsel ve bilimsel gelişme politikasının basarılı sekilde uygulanmasına olmak yardımcı amacıyla, Semerkant'ta düzenlenen Türk Devletleri Teskilatının zirvesinde öngörülen karşılıklı ilişkilerin hızlandırılması için geliştirilen program projeleri uygulamak, bilimsel çalışmaları koordine etmek, Türkoloji alanında yürütülen araştırma çalışmaları Seraf Residov adına Semerkant Devlet Üniversitesi. Uluslararası "Türkoloji Arastırmaları" dergisini tescil etmistir. Dergi, Türk dili ve lehçeleri, Orta Asya Türk topluluklarının dil ve edebiyat ilişkileri tarihi, sosyo-kültürel alanlardaki bilimsel ve araştırma çalışmalarının sonuçlarını yayınlamayı amaçlamaktadır. Dergimizde editör kürsüsü, araştırma, bilim dünyasından, inceleme ve tanıma, bilimsel konferans, genç araştırmacı, hatıra, yıldönümleri gibi sütunlar yer almaktadır. Özbekçe, Türkçe, Rusça, İngilizce ve tüm Türk lehçelerinde yazılmış makaleler kabul edilmektedir.

Bilimsel dergi. Özbekistan Cumhuriyeti Yükseköğrenim, Bilim ve İnovasyon Bakanlığı'na bağlı Yüksek Kabul Komisyonu'nun 8 Mayıs 2024 tarihli ve 354/5 sayılı kararına esasen; tarih, filoloji alanlarında Felsefe Doktoru (Doktora) ve Bilim Doktoru (DSc) akademik derecesini aday almaya kişilerin tezleri dolayısıyla bilimsel sonuçlarını yayınlaması tavsiye edilen ilmî yayınlar listesine dâhil edilmiştir.



# DERGİ AŞAĞIDAKİ ALANLARDA MAKALELER YAYINLAMAKTADIR:

- ✓ Türk Dünyasındaki sosyo-kültürel ilişkilerin tarihi;
- ✓ Türk Dünyası araştırmaları;
- ✓ Türk Lehçeleri diyalektolojisi;
- ✓ Türk Dünyasının jeopolitiği;
- ✓ Folklor çalışmaları;
- ✓ Karşılaştırmalı dilbilim ve edebiyat çalışmaları;
- ✓ Edebi ilişkiler ve çeviri çalışmaları.

# **İLETİŞİM ADRESİ:**

#### Posta adresi:

140104, Üniversite Bulvari, 15, Semerkant şehri, Özbekistan, Şeraf Reşidov adına Semerkant Devlet Üniversitesine bağlı Türkoloji Arastırmaları Enstitüsü

#### **Telefon:**

+998 99 582 93 81

+998 97 911 93 81

#### **Telegram ID:**

@turkologiya1

#### E-posta:

turkologiya.samdu@gmail.com

#### İnternet sitesi:

https://turkologiya.samdu.uz



#### MAKALE YAZIM KURALLARI:

- Makale 8-10 sayfada sunulur;
- Makale'nin yapısı:
- 1. Makale metni Times New Roman yazı tipinde, 14 punto büyüklükte, sol kenarından 3 cm'lik, sağ kenarından 1,5 cm'lik, üst ve alt kenarından 2 cm'lik boşluk bırakılarak, tek sütün olarak, 1,15 satır aralığında, A4 boyutunda hazırlanmalıdır.
- Makalenin başlığı, yazar(lar)ın soyadı, adı ve baba adı tam olarak büyük harflerle yazılmalıdır.
- Yazar(lar)ın pozisyonu, akademik ünvanı, çalıştığı (öğrendiği) yer, bölgesi, cumhuriyeti, telefon ve e-posta adresi eksiksiz olarak verilmeli.
- 4. Özet, makalenin amacını, önemli bulgularını ve sonuçlarını içermelidir.
- 5. Her makalenin başında Özbekçe, Türkçe ve İngilizce özet bulunmalıdır.
- 6. Özet, 120-150 sözcüğü geçmeyecek şekilde yazılmalıdır.
- 7. Özetin alt kısmında makalenin içeriğini tanımlayacak en az 7, en fazla 10 anahtar kelimeye yer verilmelidir.
- 8. Makale, aşağıdaki formatda hazırlanmalıdır:
- a) Giris (Introduction);
- b) Ana bölüm (Main part);
- c) Sonuçlar ve tartışma (Results and Discussions);
- d) Sonuçlar (Conclusions);
- e) Kaynakça (References) alfabetik olarak sıralanmalıdır:
- f) Bağlantılar (dipnotlar) yazarın soyadı yayın tarihi sayfa şeklinde parantez içinde verilecektir (Muminov, 2020: 25);
- g) Resim, çizim, tablo, diyagramlar "Resim" olarak Arap rakamları ile kaydedilir. İşaretler resmin altına, bir sonraki satıra, ortaya yerleştirilir ve koyu yazılır.
- Makalede sunulan bilgi ve kanıtların bilimsel dayanağı, güvenilirliği ve intihalinden yazar(lar) sorumludur.
- Makaleler hakemli olacaktır. Dergide sadece uzmanlar tarafından tavsiye edilen makaleler yayımlanır.
- Talep edilmeyen yazılar yayınlanmayacak ve yazarlarına iade edilmeyecektir.
- Derginin 1 sayısında yazarın sadece 1 makalesi yer alacaktır.

# TURKOLOGIK TADQIQOTLAR

XALQARO ILMIY JURNALI

INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL OF "TURKOLOGICAL RESEARCH"
ULUSLARARASI "TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI" BİLİMSEL DERGİSİ
МЕЖДУНАРОДНЫЙ НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ "ТЮРКОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ"

Muharrir: Prof. J.Eltazarov

Musahhih va texnik muharrir: R. Shokirov



ISSN 2992-9229

2024-yil 29-oktabrda tahririy-nashriyot boʻlimiga qabul qilindi. 2024-yil 31-oktabrda original-maketdan bosishga ruxsat etildi. Qogʻoz bichimi 60x84.1/16. «Times New Roman» garniturasi. Offset qogʻozi. Shartli bosma tabogʻi −9. Adadi 15 nusxa. Buyurtma № 174

SamDU tahririy-nashriyot boʻlimi bosmaxonasida chop etildi. 140104, Samarqand sh., Universitet xiyoboni, 15.



