# 阿毘達磨大毘婆沙論券第二十六

五百大阿羅漢等造 三藏法師玄奘奉 詔譯

雜蘊第一中補特伽羅納息第三之四

藍字部分:《發智論卷一》釋論範圍

#### 入息、出息,當言依身轉耶?依心轉耶?乃至廣說。

問:何故作此論?

答:為今疑者得決定故。

謂《**契經**》說:「佛告長者:此入、出息是身法,身為本,繫屬身,依身而轉。」

《**施設論**》說:「何緣死者,入出息不轉耶?謂:入出息由心力轉,死者無心,但有身故。」

此入出息,一說依身,一說依心。

或有生疑:如是二說,俱不了義,或俱了義。欲顯此二真實義趣,故作斯論。

### 入息、出息,當言依身轉耶?依心轉耶?

答:應言「亦依身轉,亦依心轉」,如其所應。

#### 云何名為「如其所應」?

**有作是說**:於下、中、上,如其所應。謂:**入出息**,小時下品,壯時中品、老時上品。

如是說者:由四事故,名如所應。謂:入出息,由四事轉:

一、有息所依身。二、風道通。三、毛孔開。四、入出息地, **麁心** 現前。必具此四, 入出息轉。由此故說, 如所應言。

# 為顯此義,復作是說:「若入出息,但依身轉,不依心轉;則在無想定、 滅盡定位入出息,亦應轉。」

**彼有入出息所依身**,風道亦通、毛孔亦開,唯無入出息地,麁心現前,以 無心故,雖**有三事,而闕一事**,故**息不轉**。

「若入出息,但依心轉,不依身轉;則<u>無色界有情</u>入出息,亦應轉。」 彼界四事,一切皆無,故息不轉。

「若入出息,但依身、心轉,不如所應。則在<u>卵殼及母胎</u>中-羯剌藍、頞部 曇、閉尸鍵南,諸根未滿、未熟,并在第四靜慮入出息,亦應轉。」(唯有 息地麁心-現前,雖有一事,而闕三事,故息不轉)

問:何故羯剌藍位,息不轉耶?

答:彼稀薄故,若息轉者,彼應流動。

問:何故頞部曇、閉尸、鍵南,諸根未滿、未熟位,息不轉耶?

答:彼身爾時,風道未通、毛孔未開。若息轉者,身應散壞。然!在卵轂及母胎中,從羯刺藍…乃至諸根未滿、未熟,爾時未有息所依身,風道未通、毛孔未開,唯有息地麁心-現前,雖有一事,而闕三事,故息不轉。

問:何故在第四靜慮,息不轉耶?

答:彼心細故。謂:入出息依麁心轉-第四靜慮以上諸地,心極微細,故息不轉。 復次,內門轉故。謂:息必依外門心轉-第四靜慮以上諸地,心內門轉, 故息不轉。

- 復次,**內事轉**故。謂:**息必依外事心轉**-第四靜慮以上諸地,心內事轉, 故息不轉。
- 復次,極寂靜故。謂:**息必依躁動心轉**,如人涉路,躁則動塵,心若躁動,起入出息;第四靜慮以上諸地,心極寂靜,故息不轉。
- **尊者世友作如是說**:入**第四靜慮**,便得<mark>轉依</mark>。謂:所依身,有第四靜慮微妙大種,令諸毛孔一切密合,無竅隙故,非息所依。由此爾時,息不復轉。
- 大德說曰: 入第四靜慮,心便不動。心不動故,身亦不動。身不動故,息 不復轉。入彼定時,一切動法,皆息滅故。
- 尊者妙音作如是說: 人第四靜慮, 一切麁重, 皆息滅故, 息不復轉。謂: 欲界中有麁欲貪, 初靜慮地-有尋有伺, 第二靜慮-有喜, 第三靜慮-有樂。由此發生身心麁重, 由麁重故, 入出息轉。第四靜慮, 一切 皆無, 故息不轉。

如是若在下地人第四靜慮,唯有<u>息所依身</u>及<u>風道通</u>,然**!毛孔不**開,亦無息地麁心-現前,雖有二事,而闕二事,故息不轉。

問:何故但說「在第四靜慮,息不復轉」,不說「生第四靜慮」耶?

答:是作論者,意欲爾故,乃至廣說

復次,亦應說「**生第四靜慮,息不復轉**」。而不說者,應知此是有餘之說。 復次,已說入彼定,當知亦說生彼。如**《契經》**說:「先在此間,入彼靜 慮,後方生彼。」

問:第四靜慮亦有風界,以四大種不相離故,何緣生彼,無息轉耶? 答:第四靜慮雖有風界,而不名為入息、出息,以於彼身,不入出故。 有說:生彼,雖有風界,而無前說四種事故,不名為息。

以入出息,亦依身轉、亦依心轉,及如所應。是故下從無間地獄、上至遍淨, 其中有情,諸根滿、熟,入息、出息,依身、心轉, 此中…

「諸根滿、熟」<mark>言顯前四事具足,不說眼等根滿、熟</mark>義。謂:前四事,能發息故。 說之為根,具故名「滿」;「熟」,謂:作用。即前四事,具足有用,是故說 為「諸根滿、熟」。

有說:「諸根滿、熟」言者,簡處胎卵根未滿熟,<mark>顯</mark>風道通、毛孔開義,身心 二事次後自說,應知此中,有入息、有出息、有入出息地、無入出息 地。

**入息者→**謂:息風入身。 出息者→謂:息風出身。

有入出息地者→謂:欲界及下三靜慮。 無入出息地者→謂:第四靜慮及四無色。

> **生**有入出息地,無入出息地心-現在前,息便不轉。 **生**無入出息地,有入出息地心-現在前,息亦不轉。

**生**有入出息地及有入出息心-現在前,若不如所應,息亦不轉。 要**生**有入出息地及有入出息地心-現在前,如其所應,息方得轉。

問:入出息,何地繫?隨身繫耶?隨心繫耶?

有作是說: 隨身地擊。

- **○諸有,欲令入出息隨身地繫**者,彼說:「
- ○牛欲界者:
  - ☀若欲界心-現在前,彼欲界身、欲界入出息,隨欲界心轉,即『此心所觀』。
  - ◆即彼若初靜慮心-現在前,彼欲界身、欲界入出息,隨初靜慮心轉,即『此心所觀』。」

問:若爾!《施設論》說,當云何通?如說:「欲界入出息離欲界染時,最後無間道-滅」!

**隨初靜慮心轉**者→爾時-現在前。

復次,彼依擇滅說,故無相違失。

●即彼若第二、第三靜慮心-現在前,彼欲界身、欲界入出息,隨第二、第三靜慮心轉,即『此心所觀』。

#### ●生初靜慮者:

- ☀若初靜慮心-現在前,彼初靜慮身、初靜慮入出息,隨初靜慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若欲界心-現在前,彼初靜慮身、初靜慮入出息,隨欲界心轉,『非此心所觀』(初靜慮心)。
- ♣即彼若第二、第三靜慮心-現在前,彼初靜慮身、初靜慮入出息, 隨第二、第三靜慮心轉,即『此心所觀』。

## ●生第二靜慮者:

- ◆若第二靜慮心-現在前,彼第二靜慮身、第二靜慮入出息隨第二靜慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若欲界、初靜慮心-現在前,彼第二靜慮身、第二靜慮入出息 隨欲界、初靜慮心轉,『非此心所觀』(第二靜慮心)。
- ◆即彼若第三靜慮心-現在前,彼第二靜慮身、第二靜慮入出息隨第三靜慮心轉,即『此心所觀』

## ●生第三靜慮者:

- ◆若第三靜慮心-現在前。彼第三靜慮身、第三靜慮入出息隨第三靜 慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若欲界、初、二靜慮心-現在前,彼第三靜慮身、第三靜慮入 出息隨欲界、初、二靜慮心轉,『非此心所觀』(第三靜慮心)。

| 入出息 <b>隨身地</b> 繁 |           |       |         |           |          |  |  |
|------------------|-----------|-------|---------|-----------|----------|--|--|
| 依何生地             | 何心現在前     | 依何身   | 何地入出息   | 依何心隨轉     | 依何心所觀    |  |  |
| 欲界               | 第二、第三靜慮心  | 欲界身   | 欲界入出息   | 第二、第三靜慮心  | 第二、第三靜慮心 |  |  |
| 初靜慮              | 初靜慮心      | 初靜慮身  | 初靜慮入出息  | 初靜慮心      | 初靜慮心     |  |  |
|                  | 欲界心       | 初靜慮身  | 初靜慮入出息  | 欲界心       | 非此心所觀    |  |  |
|                  | 第二、第三靜慮心  | 初靜慮身  | 初靜慮入出息  | 第二、第三靜慮心  | 第二、第三靜慮心 |  |  |
| 第二靜慮             | 第二靜慮心     | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息 | 第二靜慮心     | 第二靜慮心    |  |  |
|                  | 欲界、初靜慮心   | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息 | 欲界、初靜慮心   | 非此心所觀    |  |  |
|                  | 第三靜慮心     | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息 | 第三靜慮心     | 第三靜慮心    |  |  |
| 第三靜慮             | 第三靜慮心     | 第三靜慮身 | 第三靜慮入出息 | 第三靜慮心     | 第三靜慮心    |  |  |
|                  | 欲界、初、二靜慮心 | 第三靜慮身 | 第三靜慮入出息 | 欲界、初、二靜慮心 | 非此心所觀    |  |  |

○諸有,欲令入出息隨身地繋者,彼說:「欲界入出息,四地心所觀;初 靜慮入出息,三地心所觀;第二靜慮入出息,二地心所觀;第三靜慮入出 息,唯第三靜慮心所觀。」

| 何地入出息          | 依何心所觀         |
|----------------|---------------|
| 欲界入出息          | 欲界、初、第二、第三靜慮心 |
| 初靜慮入出息         | 初、第二、第三靜慮心    |
| 二靜慮入出息第二、第三靜慮心 |               |
| 三靜慮入出息         | 第三靜慮心         |

問:若入出息<mark>隨</mark>身地繫,《施設論》說,當云何通?如說:「何緣死者,入出 息不轉耶?謂:入出息由心力轉,死者無心,但有身故。」

答:<mark>顯</mark>入出息,隨心而轉,必不離心,故作是說。<mark>不言</mark>:「此息隨心地繫」。 有餘師說:隨心地繫。

**〇諸有,欲令入出息隨心地繋**者,彼說:「

#### ●牛欲界者:

- ☀若欲界心-現在前,彼欲界身,欲界入出息,隨欲界心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若初、第二、第三靜慮心現在前,彼欲界身,初、第二、第三靜慮入出息,隨初、第二、第三靜慮心轉,即『此心所觀』。

#### ●生初靜慮者:

- ☀若初靜慮心-現在前,彼初靜慮身,初靜慮入出息,隨初靜慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆若欲界心-現在前,彼初靜慮身,欲界入出息,隨欲界心轉,即 『此心所觀』。
- 業若第二、第三靜慮心-現在前,彼初靜慮身,第二、第三靜慮入出息,隨第二、第三靜慮心轉,即『此心所觀』。

#### ●生第二靜慮者:

- ◆若第二靜慮心-現在前,彼第二靜慮身,第二靜慮入出息,隨第二 靜慮心轉,即『此心所觀』
- ◆即彼若欲界、初靜慮心-現在前,彼第二靜慮身,欲界、初靜慮入出息,隨欲界、初靜慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若第三靜慮心-現在前,彼第二靜慮身,第三靜慮入出息,隨 第三靜慮心轉,即『此心所觀』。

# ●生第三靜慮者:

- ◆若第三靜慮心-現在前,彼第三靜慮身,第三靜慮入出息,隨第三 靜慮心轉,即『此心所觀』。
- ◆即彼若欲界、初、二靜慮心-現在前,彼第三靜慮身,欲界、初、 二靜慮入出息,隨欲界、初、二靜慮心轉,即『此心所觀』。

| 入出息 <b>隨心地</b> 繁 |            |       |              |            |            |
|------------------|------------|-------|--------------|------------|------------|
| 依何生地             | 何心現在前      | 依何身   | 何地入出息        | 依何心隨轉      | 依何心所觀      |
| 欲界               | 欲界心        | 欲界身   | 欲界入出息        | 欲界心        | 欲界心        |
|                  | 初、第二、第三靜慮心 | 欲界身   | 初、第二、第三靜慮入出息 | 初、第二、第三靜慮心 | 初、第二、第三靜慮心 |
| 初靜慮              | 初靜慮心       | 初靜慮身  | 初靜慮入出息       | 初靜慮心       | 初靜慮心       |
|                  | 欲界心        | 初靜慮身  | 欲界入出息        | 欲界心        | 欲界心        |
|                  | 第二、第三靜慮心   | 初靜慮身  | 第二、第三靜慮入出息   | 第二、第三靜慮心   | 第二、第三靜慮心   |
| 第二靜慮             | 第二靜慮心      | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息      | 第二靜慮心      | 第二靜慮心      |
|                  | 欲界、初靜慮心    | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息      | 欲界、初靜慮心    | 欲界、初靜慮心    |
|                  | 第三靜慮心      | 第二靜慮身 | 第二靜慮入出息      | 第三靜慮心      | 第三靜慮心      |
| 第三靜慮             | 第三靜慮心      | 第三靜慮身 | 第三靜慮入出息      | 第三靜慮心      | 第三靜慮心      |
|                  | 欲界、初、二靜慮心  | 第三靜慮身 | 欲界、初、二靜慮入出息  | 欲界、初、二靜慮心  | 欲界、初、二靜慮心  |

○諸有, 欲令入出息<mark>隨心地繋</mark>者,彼說:「欲界入出息,唯欲界心所觀…乃至 第三靜慮入出息,唯第三靜慮心所觀。」

| 何地入出息  | 依何心所觀 |  |  |
|--------|-------|--|--|
| 欲界入出息  | 欲界心   |  |  |
| 初靜慮入出息 | 初靜慮心  |  |  |
| 二靜慮入出息 | 第二靜慮心 |  |  |
| 三靜慮入出息 | 第三靜慮心 |  |  |

問:若入出息,<mark>隨</mark>心地繫,《契經》所說,當云何通?如說:「佛告長者,此 入出息是身法,身為本,繫屬身,依身而轉。」

答:顯入出息,由身力轉,必不離身,故作是說。不言:「此息隨身地繫。」

<mark>評曰</mark>:此入出息<mark>隨身地繫</mark>,是身分故,**前說為善**。

問:入出息,風為先入耶?為先出耶?

答:應說**先入**。謂:此息風**先入**口鼻,流至咽喉,**復從**咽喉流至心胸,**復從**心胸流至臍輪,**復從**臍輪漸漸流散,遍諸支節。

有說:先出。謂:臍輪中,有息風起,流散上下,開諸毛孔,方出至外。

評曰: 彼不應作是說。息風不能開毛孔故。應作是說: 「有業生風,開諸毛孔,毛孔開已,乃有息風於中入出。」

問:於胎、卵中,至何分位,入出息轉?

答:至**具色根**, 六**處滿位**, 息風方轉。謂:將生時, 息風先入, 息風入已, 名為「已生」;將欲死時, 息風後出, 不復更入, 名為「已死」, 由此<mark>可觀</mark>「生死分齊」。

**有餘師說**:臨欲生時,息風先出,息風出已,名為已生;將欲死時,息風 後入,不復更出,名為已死。

如說:「云何使我常活,令我入息恒得出耶?」

**諸有**,<mark>欲入</mark>第四靜慮,息風後出,不復更入,名「已入定」;將出定時, 息風先入,息風入已,名「已出定」。 **有餘師說**:諸有,欲入**第四靜慮**,息風後入,不復更出,名已入定;將出 定時,息風先出,息風出已,名已出定。

# <mark>評日</mark>:此中,前說為善。

問:此入出息,為是有情數?為非有情數耶?

答:是有情數。

問:此入出息,為有執受?為無執受耶?

答:是無執受。身中雖有**有執受風**,而入出息是無執受。

問:此入出息,為是長養?為是異熟?為是等流?

答:唯是**等流**。身中雖有**異熟生**風及**長養風**,然入出息唯是**等流**。如《**契經**》 說:「佛告阿難:『若如射箭,筈筈相續,調入出息,令不亂者,應知彼

名,殊勝飲食。』」

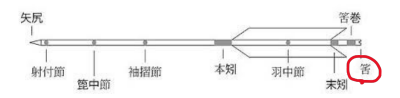
問:何故世尊說:「入出息,名飲食」耶?

答:能損益故。謂:無上妙飲食益身,如有方便調入出息,亦無麁惡飲食

損身,如無方便調入出息,是故世尊說為「**飲食**」。

問:如射箭筈, 筈相續者, 是何義耶?

答:如以後箭,射於前箭,後觸前筈,是此中義。



有說:此中<mark>但顯前、後-無間斷</mark>義。不說:「後箭觸前箭義。」<mark>又不定</mark> 說:「如以後箭,射前箭義。」

如《**契經**》說:「有持來、有持去、有持來持去念,有修持來持去念。」 此中…持來者→謂:入息;持去者→謂:出息。

如《施設論》說:「吸風入內,名持來。引風出外,名持去。」如鍛金

師,**霏**囊(冶家用吹火,今熾者也)開合,風隨入出,此亦如是。

**有作是說**:出息名持來,入息名持去。 **有餘師說**:煖息名持來,冷息名持去。 **復有說者**:上息名持來,下息名持去。

**評**曰:此中<mark>初說為善。能緣彼念</mark>,名「**持來持去念」**;即於**此念**及**此相應、俱 有諸法**,若修、若習、若多所作,名「**修持來持去念**」。

問:此持息念-自性是何?

答: 慧為自性。然此聚中,念力增故,說名為「念」。 如四念住及宿住念,本性生念,慧為自性。然彼聚中,念力增故,說名為「念」。 如**除色想**,**慧**為**自性**,然**彼聚**中,**想力增**故,說名為「**想**」,此亦如是。 若并**眷屬四蘊、五蘊**為其**自性**。

# 此<mark>持息念</mark>:

**界者**→謂:欲、色界,非無色界。

**地者**→五地。謂: 欲界、靜慮中間及下三靜慮近分。

**諸**有,<mark>欲令下三根本靜慮地</mark>,亦有**捨根者**,彼說**此念通八地**。謂:**前五**及下三靜慮。

**所依者→**唯依**欲界**,非色、無色界。

**有餘師說**:依欲、色界,非無色界。然初起時,必依欲界。

行相者→非聖行相。

所緣者→緣息風。

**念住者→是身念住加行**,非根本念住。

若依汎爾四念住,說是身念住,緣色法故。

問:何故《契經》說:「持息念通四念住?」

答:此能引起四念住故,作如是說。

問:不淨觀亦能引起四念住,何故不說四念住耶?

答:亦有經說:「此不淨觀,通四念住。」

如說:「若觀青淤、膿爛、蟲食等事,名身念住。」

又說:「若<mark>觀</mark>此中有受,<mark>能引</mark>淨貪,亦令止息,名受念住。」 又說:「若觀無損害意,憐愍一切,遍諸方域,名心念住。」

又說:「若觀貪、瞋、癡-斷,離染起明,得眾苦盡,名法念住。」

問:雖此一經,說不淨觀,通四念住。而無量經,說持息念,通四念住,非不 淨觀,有何意耶?

答:以「**持息念**」,**依處串習**,**牢固可恃**,假使失念,煩惱現行,<mark>速可依之</mark>, 伏諸煩惱,引**四念住**。如人怖賊,速走歸城;**處謂大種,相決定故**。 若「**不淨觀**」,<mark>非處串習,性不牢固</mark>,或時失念,煩惱現行,**不能依之**, 速伏煩惱,引四念住。

言**非處者→**謂:諸造色,相不定故。

由此多經說:「持息念通四念住,非不淨觀。」

復次,以**「持息念」,增益法想**,是**空觀**本,由此<mark>速能引</mark>四念住,是故偏說。

若「**不淨觀」**,<mark>增有情想</mark>,如說:「此骨為女、為男。」障礙空觀,**不能速疾引四念住**,是故不說。

復次,以「**持息念」**,**所緣隣近**,**無種種相**,無定次第,不依有情,任運 而轉,由此**速能引四念住**,是故偏說。 若「**不淨觀**」,與此相違,是故不說。

復次,以「**持息念**」,唯**內道起**,**不共外道**,由此<mark>速能引四念住</mark>,是故偏說。若「**不淨觀**」,**外道**亦起,**不能速疾引四念住**,是故不說。

# 此<mark>持息念</mark>:

智者→一世俗智。

**三摩地者**→非三摩地。

俱根者→一捨根。

相應世者→通三世。

**緣世者**→過去緣過去,現在緣現在、未來。

若生法,緣未來;若不生法,緣三世。

善、不善、無記者→唯善。

**緣善、不善、無記者**→唯緣無記。

繋、不繋者→欲、色界繋。

緣繫、不繫者→緣欲、色界繫。

學、無學、非學非無學者→唯非學非無學。

緣學、無學、非學非無學者→唯緣非學非無學。

見所斷、修所斷、不斷者→唯修所斷。

緣見所斷、修所斷、不斷者→唯緣修所斷。

緣名、緣義者→唯緣義。

緣自相續、他相續、非相續者→唯緣自相續。

復次,此「**持息念」**,由六因故,應知其相:一數、二隨、三止、四觀、 五轉、六淨。

「數」有五種:一、滿數。二、減數。三、增數。四、亂數。五、淨數。

滿數者→謂:從一數至十。

**減數者→**謂:於二等數為一等。 **增數者→**謂:於一等數為二等。

亂數者→謂:數禍十。

**有餘師說**:於入,謂:出。於出,謂:入,名為**亂數**。

**復有說者**:數無次第,故名**亂數**。

**淨數者**→於五入息,數為五入;於五出息,數為五出。

問:為先數入息?為先數出息耶?

答: 先數入息,後數出息。以生時息入,死時息出故。

又如是觀:身心安隱,非顛倒故。

又如是觀:顯於生死,先入後出,非顛倒故。

**隨者→**繫心隨息,**從**外入內。謂:從口鼻流至咽喉,**復從**咽喉流至心胸,

**復從**心胸流至臍輪,如是<mark>展轉</mark>…乃至足指心,皆隨逐心。

復隨息-從內出外,半麻一麻、半麥一麥、半指節一指節、半指一

指、半搩手一搩手、半肘一肘、半尋一尋…乃至廣說。

隨根勢力,息去近、遠,心皆隨逐。

止者→謂:觀息風,初住口鼻,次住咽喉,次住心胸,次住臍輪,展轉… 乃至後住足指,隨息所止,心住觀之。

有說: 止者→住心觀息, 遍住身中, 如珠中縷。

**觀者→**謂:此息風,若至□鼻,能**審觀察**。若至咽喉,亦**審觀察**,如是**展** 轉…乃至足指,亦**審觀察**。 觀息風已,<mark>復作是念</mark>:「此風聚中,有四大種,此四大種生諸造 色,此所造色,是心、心所,所依止處。」

如是行者,觀息為先,展轉遍能觀「五取蘊」。

轉者→<mark>轉</mark>此入出息,觀起身念住,展轉…乃至起法念住。

**淨者→從煖…**乃至無學。

**有說**:四種**順決擇分**,亦是**轉攝。淨**。謂:始從**苦法智忍…**乃至無學。

有說:從四念住位···乃至金剛喻定,皆是轉攝。有煩惱故,未名為

淨,盡智起後,方名為淨。

復次,此中,「數」,作二事:一、能數入出息。二、能捨耽嗜。

依尋隨,作二事:一、能隨入出息。二、能捨出離。 依尋止,作二事:一、能止住息。二、能住等持。

「觀」,作二事:一、能觀入出息。二、能取心、心所法相,無所遺漏。

「轉」、作二事:一、能轉息觀。二、能入諦觀。

**有說:轉**,作二事:一、能捨異生性。二、能得聖性。 **有說:轉**,作二事:一、能捨煩惱。二、能淨智見。

「淨」,作二事:一、能觀聖諦。二、能入聖道。

有說:淨,作二事:一、能捨煩惱。二、能淨智見。

**有說:淨**,作二事:一、能證有餘依涅槃界。二、能證無餘依涅槃界。 **有餘師說:淨**,作二事:一、能證現法樂住。二、能證二涅槃界。

問:此六息念,幾是奢摩他品?幾是毘鉢舍那品耶?

有作是說:前三是奢摩他品,後三是毘鉢舍那品。 復有說者:前三是毘鉢舍那品,後三是奢摩他品。

**如是說者**:此不決定,或有一切皆是**奢摩他品**,或有一切皆是**毘鉢舍那品**。

如薄伽梵於《契經》中,為所化生,說伽他曰:

「善修息念滿,漸習隨佛教,彼能明照世,如日出重雲。」

問:此頌中,說息念-滿者,誰名為滿?誰不滿耶?

**有作是說**:佛名為滿;獨覺、聲聞俱名不滿。 **有餘師說**:佛及獨覺,俱名為滿;聲聞不滿。

或有說者: 聲聞乘中, 到彼岸者, 亦名為滿; 諸餘聲聞, 名為不滿。

**復有說者**:三乘、無學,皆名為滿;學名不滿。

或復有說:聖者名滿,異生不滿。

如是說者:諸有,具上所說六因,說名為滿;若不具者,名為不滿。

如《契經》說:「佛告苾芻:『吾欲兩月宴坐,汝等不須參問,唯除送食、布灑他時,於是世尊入室宴坐』。」

問:世尊何故久宴坐耶?

答:去、來諸佛,過殑伽沙,法爾皆應如是宴坐。

尊者世友作如是言:欲為諸天說密法故。

有說:為斷慢緩,苾芻放逸心故。

有說:為觀病苾芻故。

**有說**: 欲為他界有情說妙法故。 **有說**: 為策退杜多行諸苾芻故。

**有說**: 哀愍未來所化諸有情故。謂: 未來世所化有情,聞是事已,作如是念:「如來猶故,多時宴坐,我輩寧得不宴坐耶!」

**有說**:為遮外道謗故。謂:諸外道毀謗佛言:「此喬答摩,好處闠鬧,愛 多言論,捨離閑居寂靜之樂。」為止此等種種謗故,多時宴坐。

**有說**:任持菩提分法功德樹故。如種樹已,須更修治,菩提分樹,亦復如 是。雖已圓滿,仍須經久宴坐任持。

有說:為受妙法樂故。

**有說**:為觀所證微妙諸佛法故。 **有說**:任持難行苦行,所勞身故。

有說:欲現雖久證得無上菩提,而深敬重-猶如今時初證得故。

**大德說曰**:由二因緣,如來經於兩月宴坐:一者、自受大法樂故。二者、 哀繁諸有情故。

**脇尊者言**:為他於法,生渴仰故。如彼經說:「過二月已,爾時世尊,從 宴坐起,出到逈處,敷座而坐,現如是相,令諸苾芻,來詣佛所問 世尊:『爾時!現何等相?』」

有作是說:令地微動。 有餘師說:放勝光明。 或有說者:出梵音聲。

**復有說者**: 化作苾芻,前後圍繞,問訊恭侍。時諸苾芻見已,知佛從宴坐起,深心慚愧:「我等何為不早詣佛。」便相告命,共往佛所。到已頂禮世尊雙足,問訊起居,退坐一面。世尊告曰:「若有外道,來問汝言:『汝等大師,二月宴坐,入何等定?』應答彼言:『入持息念。』」

問:諸外道輩,尚不知有持息念名,況知自性,世尊何故作是說耶?

答:為**欲引攝諸外道等,所化有情**入佛法故。謂:有**外道**及**信彼法所化有情**,聞佛世尊二月宴坐,入**持息念**,**生希有心**,來詣佛所。佛為說法,彼信奉行。復次,為欲守護新學苾芻,令於佛法不背捨故。謂:有苾芻,初入佛法,學持息念,心不敬重,欲歸外道,更求異法。因佛此言,諸外道輩,來詣佛所,恭敬受法,是諸苾芻,心便不退。

問:佛宴坐時,遍入一切靜慮、解脫、等持、等至,何故但說「入持息念」? 答:雖入一切靜慮、解脫、等持、等至,而「持息念」是彼上首,是故偏說。 復次,靜慮、解脫、等持、等至,皆是息念-前後眷屬,是故世尊說持息念。

如《契經》說:「佛告苾芻:『我已念入出息,了知我已念入出息。我已 念短入出息,了知我已念短入出息。我已念長入出息,了知我已念長入出 息。我已覺遍身入出息,了知我已覺遍身入出息。我已止身行入出息,了 知我已止身行入出息。』」

問:入出息,為先短後長?為先長後短耶?

答: <mark>先短後長</mark>。云何知然?如《**施設論**》說:「**菩薩初入定時,其息速疾,久** 入定已,**息便安住。如人擔重,經嶮難處,其息速疾,後至平道,息便安** 住。」故入出息,**先短後長**。

問:此觀息風,從鼻而入,還從鼻出,何故乃說:「我覺遍身入出息」耶?

答:**息念未成**,觀入出息,從鼻入、出;**息念成已**,觀身毛孔,猶如藕根,息 風周編,於中入、出。

問:若爾!何故「非出定」耶?

答:**意樂、加行**,<mark>俱未息</mark>故。如菩薩時,雖作此觀,而不出定,亦以意樂、加 行未息,故無有過。

**尊者世友作如是說**:如觀一切大種造色所合成身,皆是無常、苦、空、無我。如病、如癰、如箭、不淨,以不捨離緣**息風覺**,不名出定,此亦應爾。

●止身行者,謂:令息風,漸漸微細…乃至不生。

**應知此中**,念入出息者,是總;念短入出息等,是別。

復次,念入出息者,是欲界-持息念。

念短息者,是初靜慮。

念長息者,是第二靜慮。

**覺遍身者**,是第三靜慮。

止身行者,是第四靜慮。

又彼經說:「我已覺-喜入出息,了知我已覺-喜入出息。我已覺-樂入出息,了知我已覺-樂入出息。我已覺-心行入出息,了知我已覺-心行入出息。我已止-心行入出息,了知我已止-心行入出息。」

應知此中…

覺喜者,觀初、二靜慮地-喜。

覺樂者,觀第三靜慮地-樂。

**覺心行者**,觀想及思。

●止心行者,謂:令心行,漸漸微細…乃至不生。

又彼經說:「我已覺-心入出息,了知我已覺-心入出息。我已令心歡喜入出息,了知我已令心歡喜入出息。我已令心攝持入出息,了知我已令心攝持入出息,了知我已令心解脫入出息。」

應知此中…

覺心者,謂:觀識體。

**令心歡喜等者**,佛雖**不復令**心歡喜,<mark>攝持</mark>解脫,然菩薩時有如是事,故復 **重觀**。

又彼經說:「我已隨觀無常、斷、離、滅入出息,了知我已隨觀無常、斷、離、滅入出息。」

尊者世友作如是說:隨觀無常者,謂觀息風無常。隨觀斷者,觀八結斷。 隨觀離者,觀愛結斷。隨觀滅者,觀結法斷。 有說:隨觀無常者,觀四大種無常。隨觀斷者,觀無明結斷。隨觀離者, 觀愛結斷。隨觀滅者,觀餘結斷。

有說:隨觀無常者,觀色身無常。隨觀斷者,觀過去結斷。隨觀離者,觀 現在結斷。隨觀滅者,觀未來結斷。

有說:隨觀無常者,觀大種造色等皆是無常。隨觀斷者,觀苦受斷。隨觀 離者,觀樂受斷。隨觀滅者,觀不苦不樂受斷。

大德說曰:隨觀無常者,觀五取蘊無常。隨觀斷者,觀五取蘊空無我。隨 觀離者,觀五取蘊苦。隨觀滅者,觀五取蘊不轉寂滅。

又彼經說:「今我此定,猶為麁淺,我應更入餘深細定!」

問:此中何者是深細定?

**有說**:第四靜慮。 **有說**:無色。

有說:滅定。

又彼經說:「時有三天,端嚴殊妙,過於夜分,來至我所。第一天言~此 已命過。第二天言~此當命過。第三天言~此非已死,亦非當死。然<mark>住</mark>勝 定,寂靜如是。」

問:彼是何天?寧作異說。

答:是欲界天,根、品<mark>異</mark>故。謂:鈍根者,<mark>作如是念</mark>:「此大沙門,無入出息,身不動搖,無思作業,必已命過。」

若中根者,<mark>作如是念</mark>:「此大沙門,猶有煖氣,身不爛壞,雖非已死,而當命過。」

若利根者,曾見諸佛及聖弟子入如是定,身心不動,後時還出。故作 是言:「此非已死…乃至廣說」。

又彼經說:「佛告苾芻:『若有問言:云何聖住?云何天住?云何梵住?云何佛住?云何學住?云何無學住?應正答言:謂持息念。所以者何?此持息念,能令學者證所未證,能令無學者得現法樂住。』」

此持息念,不雜煩惱,故名「聖住」。

**自性光淨**,故名「天住」。

自性寂靜,故名「梵住」。

**諸佛多住**,故名「佛住」。

學所得故,名為「學住」。

無學得故,名「無學住」。

學者,由此得勝現觀,斷除煩惱,故名「證所未證」。

**無學者**,由此**得不動心解脫**,故名「**得現法樂住**」。

有說:此持息念,是聖所有,能引聖性,故名「聖住」,廣說乃至…

是無學所有,**能引無學性**,故名「無學住」。

學者,由此能證阿羅漢果,故名「證所未證」。

無學者,由此住四種樂,故名「得現法樂住」。

四種樂者:一、出家樂。二、遠離樂。三、寂靜樂。四、三菩提樂。

問:此持息念,是非學非無學,何故名為學、無學住?

答:學、無學者,身中有故。