# ARISTOTELES

# POETİKA -şiir sanatı üzerine-

# HASAN ÂLİ YÜCEL KLASİKLER DİZİSİ

ESKİ YUNANCA ASLINDAN ÇEVİRENLER: ARİ COKONA - ÖMER AYGÜN









Hümanizma ruhunun ilk anlayış ve duyuş merhalesi, insan varlığının en müşahhas şekilde ifadesi olan sanat eserlerinin benimsenmesiyle başlar. Sanat subeleri içinde edebiyat, bu ifadenin zihin unsurları en zengin olanıdır. Bunun içindir ki bir milletin, diğer milletler edebiyatını kendi dilinde, daha doğrusu kendi idrakinde tekrar etmesi; zekâ ve anlama kudretini o eserler nispetinde artırması, canlandırması ve yeniden yaratmasıdır. İşte tercüme faaliyetini, biz, bu bakımdan ehemmiyetli ve medeniyet dâvamız için müessir bellemekteyiz. Zekâsının her cephesini bu türlü eserlerin her türlüsüne tevcih edebilmiş milletlerde düşüncenin en silinmez vasıtası olan yazı ve onun mimarisi demek olan edebiyat, bütün kütlenin ruhuna kadar işliyen ve sinen bir tesire sahiptir. Bu tesirdeki fert ve cemiyet ittisali, zamanda ve mekânda bütün hudutları delip aşacak bir sağlamlık ve yaygınlığı gösterir. Hangi milletin kütüpanesi bu vönden zenginse o millet, medeniyet âleminde daha yüksek bir idrak sevivesinde demektir. Bu itibarla tercüme hareketini sistemli ve dikkatli bir surette idare etmek, Türk irfanının en önemli bir cephesini kuvvetlendirmek, onun genişlemesine, ilerlemesine hizmet etmektir. Bu yolda bilgi ve emeklerini esirgemiyen Türk münevverlerine şükranla duyguluyum. Onların himmetleri ile bes sene içinde, hiç değilse, devlet eli ile yüz ciltlik, hususi teşebbüslerin gayreti ve gene devletin yardımı ile, onun dört beş misli fazla olmak üzere zengin bir tercüme kütüpanemiz olacaktır. Bilhassa Türk dilinin, bu emeklerden elde edeceği büyük faydayı düşünüp de şimdiden tercüme faaliyetine yakın ilgi ve sevgi duymamak, hiçbir Türk okuru için mümkün olamıyacaktır.

> 23 Haziran 1941 Maarif Vekili Hasan Âli Yücel

#### HASAN ÂLÎ YÜCEL KLASÎKLER DÎZÎSÎ

# ARISTOTELES POETİKA -SİİR SANATI ÜZERİNE-

ÖZGÜN ADI Περὶ ποιητικής

### ESKİ YUNANCA ASLINDAN ÇEVİRENLER ARİ ÇOKONA-ÖMER AYGÜN

© TÜRKİYE İŞ BANKASI KÜLTÜR YAYINLARI, 2016 Sertifika No: 29619

> EDİTÖR HANDE KOÇAK

GÖRSEL YÖNETMEN BİROL BAYRAM

## GRAFİK TASARIM VE UYGULAMA TÜRKİYE İS BANKASI KÜLTÜR YAYINLARI

1. BASIM, EYLÜL 2016, İSTANBUL II. BASIM, MART 2017, İSTANBUL

ISBN 978-605-332-664-9 (KARTON KAPAKLI)

#### BASKI

# MİMOZA MATBAACILIK SANAYİ VE TİCARET ANONİM ŞİRKETİ

FAZIL PAŞA CAD. SEZER SANAYÎ SÎTESÎ NO: 9/B TOPKAPI-ZEYTÎNBURNU / ÎSTANBUL (0212) 565 88 00

SERTÍFÍKA NO: 33198

Bu kitabın tüm yayın hakları saklıdır.

Tanıtım amacıyla, kayınak göstermek şartıyla yapılacak kısa alıntılar dışında gerek metin, gerek görsel malzeme yayınevinden izin alınmadan hiçbir yolla çoğaltılamaz, yayımlanamaz ve dağıtılamaz.

#### TÜRKİYE İŞ BANKASI KÜLTÜR YAYINLARI

istiklal caddesi, meşelik sokak no: 2/4 beyoğlu 34433 istanbul

Tel. (0212) 252 39 91

Faks. (0212) 252 39 95

www.iskultur.com.tr



# ARISTOTELES

POETİKA -ŞİİR SANATI ÜZERİNE-

ESKI YUNANCA ASLINDAN ÇEVÎRENLER: ARÎ COKONA-ÖMER AYGÜN





# Sunuş

Aristoteles'in Şiir Sanatı Üzerine metninin bugünkü edisyonlarının temel aldığı dört kaynak şunlardır:

A elyazması: Yaklaşık 10. yüzyıl ortasından kalma Eski Yunanca Parisinus Graecus 1741 elyazması.

B elyazması: Yaklaşık 12. yüzyıl ortasından kalma Eski Yunanca Riccardianus 46 elyazması.

Σelyazması: Yaklaşık 9. yüzyılın ikinci yarısında yapılan ve herhalde sonradan İshak İbn Huneyn'in elden geçirdiği Süryanice çevirinin dayandığı, bugün elimizde olmayan büyük harfli Eski Yunanca elyazması; Ebu Bişr Matta'nın 934'ten önce yaptığı Arapça çeviri bu kayıp Süryanice çeviriden yapılmıştır. Σ elyazması, A ve B elyazmalarının ve Latince çevirinin geleneğinden farklı bir geleneği temsil eder.

Latince çeviri: Moerbekeli Guglielmo'nun 1 Mart 1278'de tamamladığı Latince çeviri. Bu çevirinin esas aldığı Eski Yunanca metin (Φ elyazması) bugün elimizde değilse de B elyazmasının geleneğinden çok A elyazmasının geleneğine yakındır.

A elyazmasında metnin başlığı *Peri poiêtikês* diye geçiyor, yani *Peri poiêtikês tekhnês*: *Şiir Sanatı Üzerine*. Latincede bu başlık *De arte poetica* ya da kısaca *Poetica* diye çevrilmiştir, Türkçede *Poetika* başlığı herhalde Tunalı çevirisine dayanıyor. *Peri poiêitkês* sözcükleri, *Ruh Üzerine* ya da *Hayvanların Kısımları Üzerine* gibi metne konulan başlıklardan olabilir, ancak bu iki sözcük aynı zamanda metnin ilk iki sözcüğüdür, dolayısıyla metin ilk iki sözcüğüyle

#### Aristoteles

başlıklandırılmış da olabilir. Aristoteles'in metinlerinin en eski listelerine göre, örneğin Diogenes Laertios V.1.22-27'e göre, bu metin de elimizdeki hali gibi bir kitaptan değil, iki kitaptan oluşuyordu. Retorik'i saymazsak, Aristoteles'in şirle ilintili diğer metinleri ise günümüze ulaşmamıştır: Peri poiêtôn [Ozanlar Üzerine] (3 kitap), Tekhnês tês Theodektou synagogê [Theodektes'in "Şiir Sanatı"nın Özeti] (1 kitap), Aporêmata homêrika [Homerik Sorunlar] (6 kitap, bkz. 25. Bölüm), Peri tragôdiôn [Tragedyalar Üzerine] (1 kitap), Didaskalia [Drama Kayıtları] (1 kitap).

Bu ceviride Tarán ve Gutas ile Kassel edisyonlarından, Tunalı'nın, Rifat'ın ve Kalaycı'nın Türkçe, Hardy'nin ve Dupont-Roc ile Lallot'nun Fransızca, Halliwell'in, Sachs'in ve Benardete ile Davis'in İngilizce çeviri ve notlarından yararlandık. Metnin okunmasını kolaylaştırmak için bizim eklediğimiz kısımlar, Türkçesi ya da Yunancası verilen sözcüğün ya da eserin diğer dildeki karşılığı [ ] ile, Aristoteles'e ait eklemeler ( ) işaretiyle, Tarán'ın çıkanlması gerektiğini düşündüğü kısımlar < >, Tarán'ın eklenmesi gerektiğini düşündüğü kısımlar [\*], Tarán'ın nasıl doldurulacağını bilmediği boş kısımlar ise \*\*\* işaretiyle belirtilmiştir. Dipnotlar bilgi notu işlevi görüyor, metnin arkasına eklediğimiz açıklamalar ise metindeki zorluklara isaret etmeyi ve bazen de çözümler önermeyi amaçlıyor. Metnin sonuna seçme bir kaynakça ve dizin koyduk. Türkçe çevirinin son okumasına getirdikleri katkılar için Hakan Yücefer, Figen Karaçay, Sümeyye Sel Odabaş, Almira Mert, Tolga Yapan, Ufuk San, Doğan İnce, Ege Polat, Kerem Görkem Aslan ve Erdem Erol'a, metnin yayına hazırlanması sırasındaki anlayış ve sabrından dolayı Hande Koçak'a içtenlikle teşekkür ederiz.

> Ari Çokona-Ömer Aygün 2016

# Bölümler

- I. Taklit, taklidin üçlü ayrımı: araç açısından ayrım
- II. Nesne açısından ayrım: komedya ile tragedya
- III. Tarz açısından ayrım: tragedya ile destan
- IV. Şiirin kökeni, gelişimi ve türlere ayrılması
- V. Komedyanın niteliği ve gelişimi: destan, komedya ve tragedya arasındaki farklar
- VI. Tragedyanın tanımı, öğeleri, öğelerinin açıklanması ve öğelerinin öncelik sırası
- VII. Tragedyanın ilk öğesi: öykü. Öykünün düzeni ve uzunluğu
- VIII. Öykünün birliği: kişinin değil, eylemin birliği
- IX. Öykünün kipi: zorunluluk, olasılık ve olanaklılık
- X. Öykünün türleri: basit ve karmaşık
- XI. Öykünün öğeleri: baht dönüşü ve tanıma
- XII. Tragedyanın bölümleri
- XIII. Öykü kurmanın püf noktaları: Korku ve acıma uyandıran baht dönüşü nasıl bir karakterin başından geçer?
- XIV. Öykü kurmanın püf noktaları: Korku ve acıma uyandıran olaylar nasıl olaylardır ve kimler arasında geçer?
- XV. Tragedyamom ikinci öğesi: karakterler
- XVI. Tanımanın türleri
- XVII. Öykü nasıl kurulur?
- XVIII. Düğüm, çözüm. Tragedyanın türleri
- XIX. Tragedyanın üçüncü ve dördüncü öğeleri: dil kullanımı ve düşünce
- XX. Dilin öğeleri

#### Aristoteles

XXI. Dilin öğeleri (devam)

XXII. Dil kullanımının erdemleri

XXIII. Destan: öyküsünün uzunluğu

XXIV. Destanın türleri ve öğeleri

XXV. Sorunlar ve çözümleri

XXVI. Destanla tragedyanın karşılaştırılması



I

11447a| Şiir sanatının kendisi ve türleri, her birinin ne gibi bir güce sahip olduğu, siir güzel olacaksa öykülerin nasıl 10 bir araya getirilmesi gerektiği, ayrıca bölümlerin sayısıyla nitelikleri ve benzer şekilde bu araştırmayla ilgili diğer konular hakkında, önce doğal olarak başta gelen meselelerle söze başlayalım. Şimdi, destan [epopoiia] ve tragedya şiiri, ayrıca komedya, dithyrambos şiiri ve aulos ile kithara 15 sanatlarının hepsi<sup>2</sup> ana hatlarıyla öyle ya da böyle taklittir [mimêsis]. Ancak bunlar taklit ederken kullandıkları araçlar, taklit ettikleri nesneler ve taklidi aynı şekilde değil de farklı bir tarzda yapmaları itibarıyla üç bakımdan birbirlerinden ayrılırlar. Bazı insanlar (ister sanatın ister alışkanlı- 20 ğın sonucu olarak) birçok şeyi renk ve şekiller aracılığıyla resmederek taklit ederken bazıları da ses aracılığıyla taklit ettiği gibi, değindiğimiz sanatların hepsi de taklidi, ya bir arada ya da ayrı ayrı olarak, ritim [rythmos], söz [logos] ve melodi [harmonia] aracılığıyla gerçeklestirir. Örneğin aulos sanatı, kithara sanatı ve bir şekilde sahip olduğu güç açısın- 25

şarap tanrısı Dionysos onuruna koro halinde aulos eşliğinde söylenen ilahi.

<sup>2</sup> Aulos, dramada ve başka şiir türlerinde eşlik için kullanıldığı gibi tek başına da çalınan tek ya da çift kamışlı üflemeli çalgı. Kithara, lire benzeyen ve çalınması ustalık isteyen telli çalgı.

dan bunlara benzer başka sanatlar varsa, örneğin syrinks<sup>3</sup> sanatı, bunlar sırf melodi ve ritmi kullanırken, dansçıların sanatı melodi olmadan ritimle taklit eder (cünkü onlar da karakter, duygu ve eylemleri ritmik jestlerle taklit ederler). 11447bl İster düzyazı şeklinde olsun ister tek ölçülü ya da karma ölçülü olsun, sırf sözleri kullanan taklit4 nasılsa bugüne 10 kadar adsız kalmış. Yani hem Sophron ve Ksenarkhos'un mimos'larını,5 hem Sokratik diyalogları, hem de üçlü ölçü,6 elegeion<sup>7</sup> ya da böyle diğer ölçülerle yapılmış bir taklit varsa, hepsini ortak bir adla karşılayamayız; bunun yerine, insanlar en azından ölçüye poiein8 fiilini ekleyerek bazı ozanlara elegeiopoios [elegeion ozanı] bazılarına da epopoios [destan 15 ozanı] derler, böylece ozanları taklitlerine göre değil, ortak bir ölçü kullanmalarına göre adlandırırlar. Konu tıp ya da doğa olsa bile ölçülü söz söyleyenleri böyle adlandırmak âdet olmuş; oysa Homeros'la Empedokles arasında ölçü hariç hiçbir ortaklık yoktur, bu yüzden de birine ozan, diğe-20 rine ozandan ziyade doğabilimci demek doğru olur. Benzer șekilde Khairemon'un9 Kentauros [Kentaur] rapsodisinde yaptığı gibi birisi tüm ölçüleri karıştırarak taklit ederse ona

<sup>3</sup> Çobanların çaldığı 7-8 kavaldan oluşan üflemeli çalgı.

<sup>4</sup> A ve B elyazmalarına ve Moerbeke'nin Latince çevirisine bırakılırsa burada "taklit" yerine "destan" [epipoiia] sözcüğü olmalı ama o zaman anlam çıkmıyor. Σ elyazmasını izleyerek "destan" sözcüğünü kaldırıyoruz. Onun yerine ya "taklit" ya da "sanat" sözcüğünü koymak gerekiyor.

<sup>5</sup> Sophron ve Ksenarkhos, Sicilyalı baba oğul mimos yazarlarıdır. Mimos ise Sicilya komedyasıyla aynı tarihlerde doğan, konusunu gündelik hayattan alan doğaçlamaya dayalı kısa düzyazı komedi skeçidir.

<sup>6</sup> *Trimetros*: Bir kısa bir uzun heceden oluşan iki "taşlama" [iambos] ölçü kalıbı üç kez tekrarlanınca ortaya çıkan ölçü. Hem taşlamalarda (1448b31-32) hem dramalardaki diyaloglarda (1449a21-28) kullanılırdı.

<sup>7</sup> Elegeion: Parmak kemikleri gibi bir uzun iki kısa heceden oluşan "parmak" [daktylos] ölçü kalıbı bir dizede 6 kez, sonraki dizede 5 kez tekrarlanınca ortaya çıkan ölçü. Genellikle Theognis'in şiiri gibi ağıtlarda kullanılırdı.

<sup>8 &</sup>quot;Yapmak", "yaratmak" anlamında bu fiil "ozan" ve "şair" anlamındaki poiêtês'in de köküdür.

bkz. Aristoteles, Retorik, III, 12, 1413b12.

da ozan denmeli. O halde bu konularda böyle ayrımlar yapılmış olsun. Ancak söz ettiklerimizin hepsini, yani örneğin 25 ritmi [rythmos], şarkıyı [melos] ve ölçüyü [metros] kullanan sanatlar da vardır, örneğin *dithyrambos* şiiri, *nomos* şiiri<sup>10</sup> ve tragedya ile komedya. Yine de bunlar birbirinden ayrılırlar çünkü bu türlerden bazıları üçünü bir arada kullanırken bazıları yer yer kullanır. O halde taklit etme araçları bakımından sanatlar arasındaki farklar bunlar diyorum.<sup>11</sup>

Nomos'lar özellikle destanlara eşlik edebilen, telli ya da üflemeli çalgılarla çalınan geleneksel melodi tipleridir. Bu terim sonradan dithyrambos'a yakın eserler için kullanılmaya başlamıştır.

<sup>11</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



П

11448a| Taklit edilen nesnelere gelince, bunlar eylem halin- 1 deki insanlar olduğuna göre ve bu insanlar zorunlu olarak ya erdemli ya da bayağı olduğuna göre (ne de olsa karakterler hemen hemen her zaman sadece bunlardan türer, zira bütün insanlar karakterleri açısından kötülüğe ve erdeme göre ayrışır), ya bizden iyidirler, ya bizden kötüdürler ya da bize benzerler; tıpkı ressamların yaptığı gibi: Polygnotos 5 daha iyileri, Pauson daha kötüleri, Dionysos ise benzerleri resmederdi.<sup>1</sup> Haliyle daha önce sözü edilen taklitler de bu farklılıkları taşıyacak ve farklı nesneleri taklit etmeleri bakımından bu şekilde ayrışacaktır. Zira bu farklılıklar dansta, aulos ve kithara çalmada olduğu gibi, düzyazıda ve sadece ölçülü olan eserlerde bile ortaya çıkar; örneğin Homeros daha iyileri, Kleophon benzerleri, ilk parodi yazarı Thasoslu Hegemon ve Deilyada'nın vazarı Nikokhares ise daha kötüleri ele alır.<sup>2</sup> Benzer sekilde dithyrambos ve nomos'larda

Polygnotos duvar resimleriyle tanınan bir 5. yy. ressamıydı. (1450a27) Pauson, karikatüre çalan resimleriyle ünlü bir 5. yy. ressamıydı; Politika, VIII, 5, 1340a36'da Pauson'un eserlerinin gençlere gösterilmemesi gerektiği söylenir. Dionysos'a gelince, bu adda birçok ressam vardır. Naturalis Historia, 35.113'te Plinius'un "insan ressamı" sıfatıyla andığı ve Polygnotos'un çağdaşı olan Kolophonlu Dionysos ya da Varia Historia, 4.3'te Aelius'un söz ertiği Kolophonlu Dionysos olabilir.

<sup>2</sup> Kleophon: Atinalı bir 4. yy. yazarı. (bkz. Retorik, III, 7, 1408a15) Hegemon: Destan ve tragedya par odileri yazmış bir 5. yy. yazarıydı. Nikokhares: Deilyada [Ödleklerin Destanı] isimli bir İlyada par odisi yazmış bir 4. yy. komedya yazarı.

#### Aristoteles

da birisi Kyklôps'ları Timotheos'un ve Philoksenos'un taklit ettiği gibi taklit edebilir. Tragedya da komedyadan bu farkla ayrılır: İkincisi günümüz insanlarından daha kötüleri, ilki daha iyileri taklit etmek ister.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### Ш

Ama ayrıca üçüncü bir fark vardır ki o da birinin bu nesneleri ne tarzda taklit ettiğidir. Zira aynı araçlarla aynı 20 nesneleri taklit ederken tarz olarak bir ozan, anlatı kullanmayı seçebileceği gibi (bu durumda ya Homeros'un yaptığı gibi başka birisinin kimliğine bürünür ya da değişmeden aynı kalır), taklit edenlerin eylemlerde bulunmalarını ve işler halde olmalarını da seçebilir. O halde başta da söylediğimiz 25 gibi taklitler kullandıkları araçlara, J\*taklit ettikleri nesnelere] ve taklit tarzlarına göre üçe ayrılır. Buna göre Sophokles bir anlamda Homeros'la aynı türden bir taklitçidir, zira ikisi de ağırlığı olan kişileri taklit ederler; öte yandan Sophokles Aristophanes'le de aynı türden bir taklitçi sayılabilir, zira ikisi de taklidi eylem ve davranışlarda bulunan insanlarla gerçekleştirirler. Zaten kimilerine göre bu tür eserlere drama |dramata| denmesinin nedeni, davranıslarda bulunanları |drôntas| taklit etmeleridir. Dorlar tragedyayı da komedyayı 30 da bu yüzden kendilerine mal ederler (zira Megara'daki Megaralılar komedyayı, demokrasiyle yönetilirlerken<sup>1</sup> ortaya çıkmış diye, Sicilya'dan olanlar ise Khionides'le Magnes'ten çok önce yaşayan ozan Epikharmos<sup>2</sup> kendi hemşehrileriy-

Yani Atina'da komedyanın drama yarışmalarına dahil edildiği (1449b1-2) tarihten çok önce, 6. yy. ortasında.

<sup>2</sup> krş. 1449b5-7.

35 di diye sahiplenir;³ tragedyayı ise Peloponnessos'takilerden bazıları sahiplenir)⁴ ve bunun göstergesi olarak sözcüklere başvururlar: Kentleri çevreleyen yerleşimlere kendileri kômê derken Atinalıların dêmos dediğini, "komedyen" [kômôidos] sözcüğünün de zaten "cümbüş yapmak" [komazein] fiilinden değil, bu insanların aşağılanarak kentten kovulup bir kômê'den diğerine dolaşmalarından geldiğini söylerler; ¹¹⁴⁴8₺¹ "yapmak" için Atinalıların prattein'i, kendilerininse dran'ı⁵ kullandığını da söylerler. O halde taklitler arasındaki farkların kaç tane ve neler olduğu konusunda bunlar söylenebilir.

<sup>3</sup> Khionides ve Magnes 480-470 sularında Atina'da aktifti (1449b3); Epikharmos'un kariyeri ise geç 6. ve erken 5. yüzyıla uzanmış olmalıdır.

<sup>4</sup> Atina ile Korinthos şehirlerinin tam ortasındaki Megara kentinin sakinleri, 8. yüzyılda Sicilya'da bir kent de kurmuştu. Bunların hepsi Dor yerleşimleriydi.

<sup>5</sup> bkz. 1448a28.



# IV

Görünen o ki bütün olarak şiir sanatının ortaya çıkması 5 iki nedene dayanır ve ikisi de doğal nedenlerdir: Taklit etme insanlarda çocukluktan itibaren doğal olarak ortaya çıkar, insanları diğer hayvanlardan ayıran şey taklit etmeye en yatkın hayvan olmaları ve ilk öğrendiklerini taklit yoluyla öğrenmeleridir, ayrıca bütün insanlar taklitlerden hoşlanır. Bunun bir göstergesi de eserlerden gelir: Görmekten rahatsız 10 olduğumuz şeylerin birebir çizilmiş resimlerine, örneğin iğrenç hayvanların ve cesetlerin biçimlerine bakmaktan zevk alırız. Bunun bir nedeni şu: Öğrenmek, sadece filozofların değil, diğer insanların da, daha az pay almakla birlikte, en çok haz aldığı şeydir. Resimlere bakmak hoşlarına gider 15 çünkü baktıkları sırada bir şeyin ne olduğunu anlayıp<sup>1</sup> çıkarsama yaparlar: "Bu o!" gibi.2 Daha önce görmedikleri bir şey taklit edilmişse, resim bir taklit olarak haz vermez de, işçiliğinden, renginden ya da buna benzer başka bir nedenden dolayı haz verir. Taklit etmek kadar melodi ve ritim 20 de bizim için doğal olduğundan (ne de olsa ölçülerin ritimlerin bir parçası olduğu açıktır), ilk başlarda bu konularda doğuştan çok yetenekli kişiler küçük adımlarla ilerleyerek doğaçlamalardan şiiri [autoskhediasma] ortaya çıkardılar. Şiir ozanların kendi karakterlerine göre türlere avrıldı.

<sup>1</sup> Ya da "öğrenip".

bkz. Aristoteles, Metafizik, I, 1, 980a21-24; Hayvanların Kısımları Üzerine, I, 5, 645a10-16.

25 Daha ağırbaşlı ozanlar güzel eylemleri ve güzel insanların eylemlerini, daha sıradan ozanlar da bayağı insanlarınkileri taklit ederlerdi; birinciler ilahiler ve övgü siirleri söylediği gibi ikinciler de yergiler söylerdi. Homeros'tan öncekilerden hiçbirinin bu [ikinci] türden bir şiirini söyleyemesek bile, herhalde birçok ozan vardı; Homeros'tan başlanacak olursa 30 örneğin onun Margites'i<sup>3</sup> ve benzerleri var. Uygun bir şekilde iambik ölçü [taşlama ölçüsü] de bunlarla birlikte geldi -bu ölçüye günümüzde de taşlama denir çünkü karşılıklı taşlama yaparken [iambizon] bu ölçü kullanılır.4 Böyle böyle eski ozanların bir kısmı kahramanlık ölçüsünün [to hêrôikon] ozanı oldu, bir kısmı iambik ölçünün [to iambon]. Homeros daha ziyade, ağırlığı olan eylemlerin ozanı olduğu gibi (çün-35 kü iyi eserler vermekle kalmamış, dramatik taklitler de yapmıştır), yergi düzmek yerine gülünç olanı dramatize ederek komedyanın ana hatlarını ortaya koymuştur. Çünkü tragedyalar için İlyada'yla Odysseia neyse, 11449al komedyalar için de Margites odur. Tragedya ve komedyanın ortaya çıkışıyla birlikte ozanlar kendi doğalarına göre bu iki şiir türünden birinin peşine düştü, bu şekiller öncekilerden daha üstün yüce ve saygın diye bazıları taşlama yerine komedya ozanı <sup>5</sup> oldu, bazıları da destanı bırakıp tragedya ozanı ve yöneticisi [eksarhkos] oldu.5 Tragedyanın biçimleri bakımından artık yeterliğe ulaşıp ulaşmadığını incelemek, gerek tek başına tragedya açısından, gerek tiyatro açısından yargılamaktan ayrı bir tartışmadır.6 O halde tragedya doğaçlamalı başlan-10 gıcından sonra –o da komedya da böyle doğmuştur, birinci-

si dithyrambos yöneticilerine, ikincisi de bugün bile birçok

<sup>3</sup> Bugün elimizde bulunmayan, adını kahramanın adından alan uzun bir burlesk mizah şiiri. Destana özgü olan altılı parmak ölçüsünün yanı sıra iambik ölçüye de yer verir. Eserin Homeros'a ait olmadığı bugün biliniyor, eskiden de bu görüşte olanlar vardı.

<sup>4</sup> bkz. 1447b11.

<sup>5</sup> Tragedyanın destana üstünlüğü için bkz. XXVI. Bölüm.

<sup>6</sup> krs. 1449a14-15.

kentte hâlâ söylenen phallikon<sup>7</sup> yöneticilerine dayanır- yeni yönleri açığa çıktıkça yavaş yavaş gelişti. Birçok değişiklik geçirdikten sonra, tragedya kendi doğasına en uygun hale 15 geldi ve oturaklılığa kavuştu. İlk olarak Aiskhylos oyuncuların sayısını birden ikiye çıkardı ve koronun ağırlığını azaltarak başrolü söze verdi. Sophokles ise oyuncu sayısını üçe çıkarıp sahne tasarımı kullandı. Ayrıca uzunluğu da değişti, kısa öykülerden ve satirik kökenine dayanan gülünç dil kullanımından [leksis] uzaklaşarak ağırbaşlılık kazandı ve 20 dörtlü ölçüden8 iambik ölçüye geçti. İlk başlarda şiir satirik ve dansa daha yatkın olduğu için dörtlü ölçü kullanılırdı, ama dil kullanımının devreye girmesiyle birlikte türün kendi doğası da esas ölçüsünü buldu. Gerçekten de dile en yatkın ölçü iambik ölçüdür; nitekim birbirimizle konuşurken sıkça 25 iambik ölçüyle konuşuruz, altılı ölçüyü9 ise nadiren ve dilin armonisinin dışına çıktığımızda kullanırız. Ayrıca ara öykülerin sayısı var. 10 Tek tek süslemelerle ilgili söylenen şeyler 30 gibi diğer konularda bize aktarılanlar bu kadarla kalsın, çünkü bunların her birinin üzerinden geçmek herhalde uzun bir iştir.11

Dionysos şenliklerinde komos adını taşıyan sarhoş grupların söylediği müstehcen şarkılar. Ellerinde incir ağacından yapılmış, bereket sembolü sayılan büyük bir erkeklik organı [phallos] dolaştırdıklarından söyledikleri şarkılara phallikon denmiştir. Bir yöneticiyle bir koro arasında karşılıklı söylenirdi.

<sup>8</sup> Tetrametron: Bir uzun bir kısa heceyle oluşan trokhaios ölçü kalıbından dört tane içeren hareketli bir ölçü.

<sup>9</sup> Heksametron: Genelde parmak kemikleri gibi bir uzun iki kısa heceden oluşan "parmak" [daktylos] ya da iki uzun heceden oluşan spondaios kalıplarının beş ya da altı kez tekrarlanıp yine iki uzunla birtiği ölçü kalıbı. Homeros ve sonradan Vergilius destanlarını bu ölçüyle yazmıştır.

<sup>10</sup> bkz. XII. Bölüm.

<sup>11</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



V

Söylediğimiz gibi<sup>1</sup> komedya daha bayağı insanların taklididir ama kötülüğün her türünü ele almaz, gülünç olanı, yani çirkinliğin belli bir kısmını ele alır. Çünkü gülünç olan, insana rahatsızlık ya da zarar vermeyen bir kusur ve çirkin- 35 liktir. Örneğin gülünç maskeler çirkin ve çarpık olur ama insanı rahatsız etmez. Tragedyanın gelişim aşamaları ve bunları borçlu olduğumuz kişiler hakkında bilgi yok değil ama komedya ciddiye alınmadığı için baştan beri unutulmuş. 1 11449bl Arkhon'un komedyen korosunu sağlaması çok sonraları oldu, ondan önce koro gönüllülerden oluşuyordu.<sup>2</sup> Komedya ozanı denen kişiler ancak komedya belli bir biçim kazandıktan sonra hatırlanır oldu. Maskeleri, ilksözleri Iprologos]<sup>3</sup> ve birden fazla oyuncuyu ilk kimin kullandığı, 5 kaç oyuncu kullandığı bilinmez olmuş. Ancak övkü kurma ilk Sicilya'dan4 <Epikharmos ve Phormis> çıkmıştır; bunların etkisiyle taşlama biçiminden [iambikê idea] vazgeçip genelde diyalogları ve öyküleri ilk kullanan Atinalı Krates'tir. Destan, ölçüyü [\*ve] sözü kullanarak erdemli insanları5 tak-

bkz. 1448a17-18; 1448b26.

<sup>2</sup> Atina'nın en yüksek konumdaki on yöneticisinden birincisi olan eponymos arkhon, Dionysia şenliğinde yarışacak oyunları seçer ve ozanlara fon sağlardı. Tragedyalar için destek 6. yy. sonlarında, komedyalar içinse 487/6'da verilmeye başladı.

<sup>3</sup> bkz. XII. Bölüm.

<sup>4</sup> Epikharmos için bkz. s. 8, dipnot 3. Phormis onun çağdaşıdır.

ya da "olayları".

10 lit ettiği kadarıyla tragedyayı izler, ancak destanın hep tek ölçü kullanması ve anlatı olmasıyla ikisi birbirinden ayrılır. Uzunluk açısından da aralarında fark vardır: Tragedya, uzunluğunu güneşin bir günlük dönüşüne sığdırmaya ya da bunu pek aşmamaya çalışır,6 oysa destanda süre sınırlaması yoktur ve bu açıdan farklıdır; gerçi başlangıçta destanlarda-15 ki durum aynı şekilde tragedyalara da uygulanırdı. Bu iki türün öğelerinden bazıları aynıdır, bazıları tragedyaya özgüdür.7 Bu yüzden iyi tragedyayı bayağı tragedyadan ayırabilen kişi bunu destan için de yapabilir, çünkü destanda ne varsa tragedyada da bulunur, ama tragedyadaki her şey

20 destanda yoktur.8

<sup>6</sup> Aiskhylos'un Yakarıcılar, Persler, Agamemnon ve Eumenidler tragedyaları bu süreyi aşar.

bkz. VI. ve XXIV. bölümler, özellikle 1462a14-15.

<sup>8</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



# VI

Altılı ölçüyle yapılan taklidi ve komedyayı daha sonra konuşacağız. Tragedya hakkında konuşalım ve az önce söylediklerimizin ışığında tragedyanın varlığının tanımını verelim: Tragedya, acıma ve korku yoluyla bu gibi duygulardan bir arınma² sağlamak için, ağırlığı olan, tamamlan- 25 mış, belirli uzunluğa sahip bir eylemin, her bölümünde ayrı ayrı biçimlerde çeşnilendirilmiş bir dil kullanarak, anlatı aracılığıyla değil, davranışlarda bulunan insanlar aracılığıyla taklit edilmesidir. Cesnilendirilmis dil derken, ritim, melodi ve şarkı kullanan dili [logos] kastediyorum, ayrı biçimler 30 derken de bazı bölümlerin sırf ölçülerle, bazı bölümlerinse şarkıyla oluşturulmasını.3 Taklit eylemlerle yapıldığından, tragedyanın başlıca öğelerinden biri zorunlu olarak görsel düzendir.4 Sonra taklide aracılık eden şarkı [melopoiia] ve dil kullanımı [leksis]<sup>5</sup> gelir. Dil kullanımı derken ölçülerin 35 düzenlenişinin kendisini kastediyorum, şarkı derken ne kastedildiği apaçık ortada. Bir eylemin taklidi söz konusu olduğundan, eylemleri bir takım insanlar yapar ve bu kişiler ister

<sup>1</sup> Altılı ölçüyle yapılan taklitten kasıt destandır (1459a17) ve XXIII.-XXIV. bölümlerde ele alınır. Komedya ise bugün kayıp olan ikinci bir kitapta ele alınmış olsa gerek. bkz. 1462b19, Açıklamalar.

<sup>2</sup> Katharsis. bkz. Açıklamalar.

<sup>3</sup> Sırf ölçülü bölümler diyalogları, şarkılı bölümlerse koroları kastediyor. Diyaloglarda Attika, koro bölümlerinde Dor lehçesi kullanılıyordu.

<sup>4</sup> bkz. VI. Bölüm sonu ve XIV. Bölüm başı.

<sup>5</sup> bkz. XIX.-XX. bölümler.

istemez karakter ve düşünce yapılarına göre belli nitelikler 1 tasırlar, [1450a] zaten bir eylemin niteliğini bu ikisinin belirlediğini söyleriz;6 eylemlerin doğal olarak iki nedeni vardır: Düsünce ve karakter; başarı da başarısızlık da eylemlere bağlıdır. Eylemin taklidi öyküdür, çünkü öyküden kastım 5 yapılan eylemlerin düzenlenişidir; karakterden eylemde bulunanların nasıl kişiler olduğunu söylerken referans aldığımız seyi anlıyorum; düsünceden de insanların konuşurken bir şeyi kanıtlamak ya da bir görüşü dile getirmek için kullandıkları şeyleri anlıyorum. O halde her tragedyanın kendi niteliğini belirleyen altı öğesinin olması zorunlu. Bunlar da öykü [mythos], karakterler [êthê], dil kullanımı [leksis], 10 düşünce [dianoia], görsellik [opsis] ve şarkıdır [melopoiia]. İkisi taklit aracı, biri taklit tarzı, üçü taklit nesnesidir ve bunlar dışında başka öğe yoktur. Bu biçimleri kullanmamış ozan hani nerdeyse yok gibidir, çünkü görsellik, karakter, öykü, dil kullanımı, şarkı ve düşünce her tragedyada aynen 15 bulunur. Bunların en önemlisi olayların örgüsüdür, çünkü tragedya insanların değil, eylemlerin ve bir yaşamın taklididir, mutluluk [eudaimonia] ve mutsuzluk [kakodaimonia] da eylemlere bağlıdır; amacı da bir nitelik değil, bir eylemdir. İnsanların şu ya da bu nitelikte olması karakterlerine 20 bağlıdır, ama mutlu olmaları ya da tersinin olması eylemlerine bağlıdır. O halde karakterleri taklit edeyim diye eylemde bulunmazlar, karakterlerin hallerini eylemlere iştirak ettikleri ölçüde dahil ederler. Dolayısıyla tragedyanın amacı olaylar ve öyküdür, amaç da her şeyden daha önemlidir. 25 Kaldı ki eylemsiz tragedya olamaz ama karaktersiz tragedya olabilir. Çoğu gencin tragedyalarında karakter yoktur, genel olarak da böyle birçok ozan vardır. Ressamlardan da Polygnotos'a oranla Zeuksis böyledir: Polygnotos iyi bir karakter ressamıdır, Zeuksis'in resminde ise karakter bu-

bkz. Aristoteles, Nikomakhos'a Etik, II ve VI. Kitap.

lunmaz.7 Ayrıca birisi karakteri yansıtan [ethikas] tiratları arka arkaya dizince, dil kullanımı ve düşünce açısından iyi 30 yazılmış olsalar bile, tragedyanın işlevini yerine getirmiş olmaz, oysa bunları yeterince kullanmadığı halde öyküye ve olay örgüsüne sahip olan bir tragedya bu işlevi çok daha iyi yerine getirir. Bunların ötesinde tragedyanın ruhu alıp götürmesini sağlayan en önemli şey öykünün öğeleridir: baht dönüşleri [peripeteiai] ve tanımalar [anagnôriseis]. Şiir yaz- 35 mak için kolları sıvayan kişilerin olay örgüsünden önce dil kullanımında ve karakterlerde ustalaşabilmeleri de bunun göstergesidir. İlk ozanların hemen hemen hepsi böyledir. O halde tragedyanın ilkesi, âdeta ruhu, öyküdür; karakterler ikinci sırada gelir, [1450b] (resimde de durum az çok böyle- 1 dir: Birisi en güzel boyaları boca etse, karakalem bir resim kadar haz vermeyebilir); tragedya bir eylemin taklididir ve eylem halindeki kişileri o eylem aracılığıyla taklit eder. Düşünce üçüncü sırada gelir: Durumla ilgili ve duruma uygun 5 şeyleri söyleyebilmek -bu da konuşmalar bağlamında politikanın ve retoriğin işidir. Nitekim eskiler kişilerine politik konuşmalar yaptırırdı, çağdaşlar ise retorik konuşmalar yaptırıyor. Karakter, <tercih ya da çekincenin belirsiz olduğu durumlarda> tercihi belirleyecek türden bir niteliktir -bu 10 yüzdendir ki konuşanın tercihini ya da çekincesini genel olarak yansıtmayan sözlerde karakter bulunmaz. Düşünce de kişilerin bir şeyin olup olmadığını kanıtlamasını ya da genel bir şey ileri sürmesini sağlayandır. Dördüncüsü <sözlerde> dilin kullanımıdır. Daha önce de söylendiği gibi, dil kullanımı derken, bir anlamın [hermeneia] sözcükler aracılığıyla dışavurulmasını kastediyorum; ölçülü sözde de düzyazıda da gücü aynıdır. Geriye kalanlardan ise tragedyada haz ve- 15 ren başlıca öğe şarkıdır; görsellik ise ruhu alıp götüren bir

Polygnotos için bkz. 1448a 5. Bir 5. yy. sonu ressamı olan Zeuksis'in bugün elimizde bir eseri yoktur. Gerçekçi olduğunu söyleyenler kadar figürlerini idealize ettiğini söyleyenler de vardır. krş.1461b12.

#### Aristoteles

öğe olmasına rağmen bir sanatın konusu olmaktan en uzak ve şiir sanatına en yabancı öğedir. Çünkü tragedyanın gücü yarışmalardan da oyunculardan da bağımsızdır. Ayrıca gör-20 selliğin işlenmesinde dekor ve kostüm hazırlayanın işi ozanların sanatından daha ağır basar.



# VΙΙ

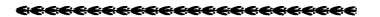
Bu belirlemeleri yaptıktan sonra, tragedyanın birinci ve en önemli öğesi olay örgüsü olduğuna göre, bunun nasıl olması gerektiğini söyleyelim. Tragedyanın tamamlanmış, bütünlüklü ve belirli uzunluğa sahip bir eylemin taklidi olduğunu ortaya koyuyoruz.1 Ne de olsa bir uzunluğa sahip ol- 25 mayan bütünler de vardır.2 Bütün, başlangıcı, ortası ve sonu olandır. Başlangıç, kendisi zorunlu olarak başka bir şeyin arkasından gelmeyen ama arkasından başka bir şeyin var olması ya da ortaya çıkması doğal olandır. Son ise, tersine, ya zorunlu olarak ya da çoğunlukla [hôs epi to polu] başka bir 30 seyden sonra gelmesi doğal olan seydir. Orta ise hem bir seyin ardından gelen hem de kendisi ardından bir şey gelendir. O halde öyküleri iyi kurmak isteyenler rastgele yerde başlatıp bitirmemeli, bu söylenen biçimleri kullanmalıdır. Ayrıca bir nesnenin – ister canlı, isterse de parçalardan oluşan başka 35 bir şey olsun- güzel olması için düzenlenmiş olması yetmez, rastgele olmayan bir uzunluğa da sahip olmalıdır. Cünkü güzellik uzunlukta ve düzende yatar, bu yüzden çok küçük bir canlı da güzel olmaz (ne de olsa bakış neredeyse algılanamayacak kadar kısa zamanda gerçekleştiği için bulanır), 11451al çok büyük bir canlı da güzel olmaz (çünkü bu sefer de 1 bakış bir çırpıda gerçekleşmez, birlik ve bütünlük bakanla-

bkz. VI. Bölüm, 1449b24-25.

<sup>2</sup> Burada Aristoteles biçimleri düşünüyor olabilir.

#### Aristoteles

rın gözünden kaçar), örneğin yüzlerce metre boyunda bir canlı. Canlı varlıkların ve cisimlerin de nasıl bütünlüklü bir şekilde görülebilecek büyüklükte olması gerekiyorsa, öyküler de öyle bütünlüklü bir şekilde hatırlanabilecek uzunlukta olmalıdır. Yarışmalara ya da [izleyicilerin] algılama yetisine göre uzunluk biçmek sanatın işi değildir. Çünkü yüz tragedyanın yarışması gerekseydi su saatine karşı yarışılırdı, başka zamanlarda böyle yapıldığını söyleyenler vardır. Ama olay için doğal bir sınırlama yapmak gerekirse, olayın bütünlüğü açık olduğu sürece, ne kadar uzun olursa o kadar iyi. Basitçe şöyle bir sınır çekilebilir: Olasılık ya da zorunluluk esasına göre [kata to eikos ê to anagkaion] birbirini izleyen olaylar boyunca bedbahtlıktan [dystykhia] bahtiyarlığa [eutykhia] ya da bahtiyarlıktan bedbahtlığa dönüş yapılmasına imkân veren süre yeterli süredir.



## VIII

Öykünün birliği bazılarının düşündüğü gibi tek bir kişinin çevresinde dönmesiyle sağlanmaz, ne de olsa tek bir insanın başına birçok olay gelebilir, hatta sonsuz sayıda olay gelebilir ama bunların bazıları birlik oluşturmaz. Aynı şekilde bir insan birçok eylemde bulunur ama bu sefer de bunlar tek bir eylem oluşturmaz. O halde, anlaşılan, Herakles 20 Destanı, Theseus Destanı ve bunlara benzer şiirlerin ozanları hata yapmıştır, çünkü Herakles tek bir karakterdir diye öykünün de birlik arz edeceğini sanmışlardır. Homeros ise öbür açılardan da üstün olduğu gibi bu noktayı da sanatı ya da doğal yeteneği sayesinde doğru kavramış görünüyor: Odysseia'yı oluştururken Odysseus'un başından geçen her 25 olayı, örneğin Parnassos'ta yaralanmasını¹ ve ordu toplanırken deli numarası yapmasını anlatmamıştır;² çünkü bunlar ne zorunluluk ne olasılık açısından birbirinin olmasını

Odysseia, XIX, 386-502'de yalnızca geçmiş bir olay olarak anlatılan, Odysseus'un avlanırken ayağından yaralanması sahnesi. Sütninesi Eurykleia'nın Odysseus'un ayaklarını yıkarken onu bu yaradan tanımasına Aristoteles XVI. ve XXIV. bölümlerde değinecektir.

<sup>2</sup> Kypria destanında anlatıldığında göre, İthakeli kâhin Alitherses, savaşa katılırsa memleketine ancak yirmi yıl sonra, yapayalınz ve tanınmaz halde döneceği kehanetinde bulunduğundan, Odysseus Troya Seferi'ne katılmak istemiyordu. Başına bir takke geçirdi, sabanına bir atla bir öküz koştu ve tarlaya tuz ekerek deli taklidi yapmaya çalıştı. Ancak ona inanmayan Palamedes, sabanın önüne küçük oğlu Telemakhos'u atınca Odysseus hayvanları durdurdu ve deli olmadığı anlaşıldı.

#### Aristoteles

gerektiriyordu; *Odysseia*'yı dediğimiz türden tek bir eylem 30 etrafında ördü ve *İlyada* için de benzer bir şey yaptı. O halde öbür taklit sanatları nasıl birlik arz eden bir şeyin birlik arz eden bir taklidiyseler, öykü de bir eylemin taklidi olduğuna göre, birlik ve bütünlük arz eden bir eylemin taklidi olmalıdır ve parçaları öyle iyi bir araya getirilmiş olmalıdır ki herhangi birinin yeri değiştirilse ya da herhangi biri çıkarılsa bütün de değişip yerinden oynar. Ne de olsa varlığı ve yokluğu hissedilmeyen şey bütünün bir parçası değildir.



# IX

Söylenenlerden de belli olduğu gibi, ozanın işi, olmuş şeyleri değil, olabilecek şeyleri, yani olanaklı şeyleri olasılık ya da zorunluluk esasına göre anlatmaktır. Tarihçi ile ozan 1 arasındaki fark, birinin ölçülü öbürünün ölçüsüz yazması değil, [1451b] (Herodotos'un yazdıkları ölçülü yazılmış olsaydı, ölçülü ya da ölçüsüz olmaları tarih eseri olmalarına halel getirmezdi), birinin olmuş şeyleri, diğerininse olabilecek 5 şeyleri anlatmasıdır. Şiir bu nedenle tarihten daha felsefidir ve ağırlığa sahiptir, çünkü şiir daha çok tümelleri, tarih ise tikelleri dile getirir. Tümel, belli bir niteliğe sahip olan birinin belli bir nitelikteki şeyleri olasılık ya da zorunluluk esasına göre söylemesi ya da yapmasıdır, kişilere belli adlar vermekle birlikte şiirin hedeflediği de budur. Tikel ise, Alkibiades'in ne yaptığı ya da başına ne geldiğidir. Komedyada bu durum artık açık hale gelmiştir: Tek bir kişiyi konu alan iambos ozanlarından farklı olarak,2 komedya ozanları olası olaylardan hareketle öyküyü kurduktan sonra karakterlerine rastgele adlar verirler. Tragedyada ise ozanlar geçmişten gelen 15 adları kullanırlar. Çünkü olanaklı olan inandırıcıdır: Daha önce gerçekleşmemiş şeylerin olanaklı olduğuna inanmayız, oysa geçmişte gerçekleşmiş şeylerin olanaklı olduğu açıktır, çünkü olanaksız olsalardı gerçekleşmezlerdi. Ama yine de

ı bkz. 1459a21-29.

bkz. 1449b8.

bazı tragedyalarda tanıdık bir iki ad bulunur, geri kalanıysa uydurulmuş adlardır; Agathon'un Antheus'u gibi bazılarında ise hiç tanıdık karakter yoktur.³ Bu eserde olaylar da adlar da uydurulmuştur ama bu durum eserin verdiği zevki azaltmaz. Dolayısıyla tragedyaların konusunda illa geleneksel öykülere birebir bağlı kalmak için çabalamaya
 gerek yoktur, hatta bunun için çabalamak komiktir çünkü tanıdık şeyler az sayıda insan tarafından biliniyor olsa bile herkesin hoşuna gider. Bu söylenenlerden açıkça görülüyor ki ozan ölçülü dizelerin ozanı olmaktan çok, öykülerin ozanı olmalıdır;⁴ taklitten ötürü ozandır o,⁵ eylemleri taklit eder. Dolayısıyla geçmişte olmuş bazı olayları dile getirse bile ozanlığından bir şey kaybetmez; çünkü geçmişte olmuş bazı olayların olası ve olanaklı bir şekilde gerçekleşmesinin önünde hiçbir engel yoktur. Ozan da işte bunların ozanıdır.

Basit öyküler ve eylemler içinde en kötüleri ara öykülere dayananlardır. Ara öykülere dayanan öykü derken, ara öykülerin olası ya da zorunlu olmadan arka arkaya geldiği öyküyü kastediyorum. Böyle tragedyalar ozanın bayağılığından kaynaklanabileceği gibi, ozan iyiyse oyunculardan da kaynaklanabilir. Çünkü yarışma parçaları yazarken ozanlar birçok zaman öyküyü kaldırabileceğinden fazla çekiştirerek olay akışını eğip bükmek zorunda kalırlar. 11452al Taklit edilen şey yalnızca tamamlanmış bir eylem olmayıp aynı zamanda korku ve acıma uyandıran olaylar da olduğuna göre, bu duygular bir olay beklenmedik şekilde başka bir olaya yol açınca ortaya çıkar. Ne de olsa kendiliğinden ve rastgele

<sup>3</sup> Burada geçen Agathon, Platon'un Şölen'inde "Lenaia" yarışmasındaki birinciliğini evinde kutlayan ünlü Agathon (448/6-400) olsa gerek.

<sup>4</sup> Poiêtês sözcüğü hem "ozan, şair" hem de "üretici, imalatçı" anlamına geldiği için bu cümle şöyle de çevrilebilir: "... ozan ölçülü dizelerin üreticisi olmaktan çok, öykülerin üreticisi olmalıdır."

s krş. 1447b15.

<sup>6</sup> krş. XII. Bölüm.

## Şiir Sanatı Üzerine

gelişen olaylara oranla böyle bir öykü daha şaşırtıcı<sup>7</sup> olacaktır, çünkü bizi en çok şaşırtan rastlantılar kasıtlıymış gibi görünenlerdir, tıpkı Mitys'in ölümüne neden olan adamın, Mitys'in Argos'taki heykeline bakarken, düşen heykelin altında kalıp ölmesi gibi. Böyle olaylar olasılık dışıymış gibi 10 gözükür. Dolayısıyla böyle öyküler kaçınılmaz olarak daha güzeldir.



X

Bazı öyküler basittir, bazılarıysa karmaşık. Öykülerin taklit ettiği eylemler böyledir de ondan. Basit eylem derken daha önce tanımlandığı gibi<sup>1</sup> süreklilik arz eden ve birlik 15 oluşturan² ama geçişinde³ baht dönüşü ya da tanıma içermeyen eylemi kastediyorum, karmaşık eylem derken de geçişinde baht dönüşü, tanıma ya da her ikisini içeren eylemi. Ama bunlar [baht dönüşleri ve tanımalar], kendilerinden önceki olayların zorunlu ya da olası sonucu olacak şekilde 20 öykünün düzenlenişinin kendisinden doğmalıdır. Ne de olsa bir olayın bir olaydan dolayı gerçekleşmesiyle bir olaydan sonra gerçekleşmesi arasında çok fark vardır.

<sup>1</sup> bkz. VII. Bölüm.

<sup>2</sup> bkz. VIII. Bölüm.

<sup>3</sup> Yani VII. Bölüm'de söylendiği gibi "bahtiyarlıktan bedbahtlığa ya da bedbahtlıktan bahtiyarlığa" geçişinde.



# XI

Baht dönüşü daha önce söylendiği gibi<sup>1</sup> eylemlerin tersine dönmesidir, bu dönüş de dediğimiz gibi olasılık ya da zorunluluk esasına göre olur, örneğin Oidipus'ta Oidipus'un 25 yüreğini ferahlatmaya ve annesiyle ilgili korkularından kurtarmaya gelen kişi, onun gerçek kimliğini ortaya çıkarınca tam tersi sonuca yol açar.<sup>2</sup> Aynı şekilde Lynkeus'ta<sup>3</sup> da biri öldürülmeye götürülürken ve Danaos onu öldürmek üzere peşinden gelirken olaylar öyle gelişir ki öldürülmeye götürülen kişi kurtulur, diğeri ölür. Tanıma, adından da 30 anlaşılacağı gibi, tanımaz halden tanır hale geçiştir ve bu geçiş bahtiyar ya da bedbaht olmaları kararlaştırılan kişilere karşı ya dostluk ya da düşmanlık uyandırır.4 En güzel tanıma baht dönüşüyle aynı zamanda olandır, Oidipus'taki gibi.<sup>5</sup> Dolayısıyla başka türlü tanımalar da vardır; daha önce söylendiği gibi cansız nesnelerle, rastlantısal olaylarla 35 bağlantılı olarak gerçekleşeceği söylenen şeyler ya da bir kişinin bir şeyi yapıp yapmadığının öğrenilmesiyle de tanıma gerçekleştirilebilir. Yine de öyküye ve eyleme en çok ait olan

<sup>1</sup> bkz. 1450a33-35.

<sup>2</sup> Sophokles, Kral Oidipus, 924-1085.

<sup>3</sup> Herhalde Theodektes'in Lynkeus'u. bkz.1455b29.

<sup>4</sup> bkz.1453b15.

Buna karşılık Kral Oidipus'ta baht dönüşü 924. dizede başlar (bkz. 1452a24-26); İokaste'nin Oidipus'u "tanıması" 1056. dizede, Oidipus'un kendini "tanıması" 1182. dizede olur.

tanıma az önce sözü edilen tanımadır. Çünkü böyle bir ta1 nıma ve baht dönüşü ya acıma ya da korku uyandıracaktır
1 nıma ve baht dönüşü ya acıma ya da korku uyandıracaktır
1 nıma ve tragedya bu etkiyi yaratan eylemlerin taklidi olarak
ortaya konuluyor. Bahtsızlık ve bahtiyarlık da zaten böyle eylemlerin sonucunda ortaya çıkacaktır. Tanıma iki kişi
arasında gerçekleştiğine göre, taraflardan birinin kimliğinin
5 zaten belli olduğu durumlarda yalnızca o taraf öbürünü tanır; bazı durumlarda ise tanıma karşılıklı olmak zorundadır,
örneğin İphigeneia'nın Orestes tarafından tanınması mektup göndermesinden dolayı gerçekleşirken, onun İphigeneia
tarafından tanınması için başka bir tanımaya gerek vardı.6

O halde öykünün iki öğesi bunlar: baht dönüşü ve tanıma. Bir üçüncüsü de duygu öğesidir. Bunlardan baht dönü10 şü ve tanıma hakkında konuşuldu; duygu öğesi ise zarar ya da rahatsızlık veren bir eylemdir, örneğin uluorta ölümler, büyük ızdıraplar, yaralanmalar ve benzerleri.

Euripides, İphigeneia Tauris'te, 727-841. İphigeneia Artemis Tapınağı'nın rahibesidir. Ülkenin kralı, eline düşen iki Yunanlı tutsağı kurban etmek ister ve bunu rahibe İphigeneia yapmak zorundadır. Tutsakların kendisi gibi Argos'tan olduğunu öğrenen rahibe, onlara ailesine bir mektup götürmeyi kabul ederlerse içlerinden birinin hayatını bağışlamayı teklif eder. Herkes gibi ablasının öldüğünü sanan tutsaklardan Orestes mektubu okuyunca İphigeneia'yı tanır. Ancak İphigeneia Argos'tan ayrıldığında çok küçük olan kardeşini tanıyamaz ve kim olduğundan emin olmak için ona bir yabancının bilemeyeceği, çocukluklarıyla ilgili sorular sorar.

V. Bölüm, 1449a35-37'de komedyanın nesnesi tam tersine zarar ve rahatsızlık vermeyen bir nesne olarak nitelendirilmişti.



## XII

Tragedyanın biçimler olarak kullanılması gereken öğeleri hakkında daha önce konuştuk, nicelik açısından ise 15 ayrılmış bölümleri sunlardır: ilksöz [prologos], ara öykü [epeisodion], çıkış [eksodos] ve koro şarkısı; koro şarkısı da giriş şarkısı [parodos] ve sabit şarkı [stasimon] diye ikiye ayrılır; işte bunlar bütün tragedyalarda ortaktır, oyuncuların sahnede söylediği şarkılar ve dövünmeler [kommos] ise bazı tragedyalara özgüdür. İlksöz tragedyanın koronun giriş sarkısından önceki bütünlüklü bölümüdür, ara öykü traged- 20 yanın iki tam koro şarkısı arasında kalan bütünlüklü bölümüdür, çıkış ise arkasından koro şarkısı gelmeyen bütünlüklü tragedya bölümüdür. Koronun giriş şarkısı, koronun ilk bütünlüklü söz alışıdır, sabit şarkı anapaistos ve trokhaios içermeyen koro şarkısıdır,2 dövünme ise koronun sahnedeki oyuncuyla karşılıklı söylediği ağıttır. Tragedyanın [\*biçimler olarak] kullanılması gereken öğeleri hakkında daha önce 25 konusmustuk, nicelik açısından ise ayrılmış bölümleri bunlardır

<sup>1</sup> bkz. 1450a9-14.

<sup>2</sup> Anapaistos iki kısa bir uzun, trokhaios ise bir uzun bir kısa heceden oluşan ölçü kalıbıdır. Yukarıda 1449a22'de kısmen söylendiği gibi bunlar hareketli kalıplardır, sabit şarkıda kullanılmamaları makul görünüyor, ancak bu ölçülerle yazılmış sabit şarkılar yok değil.



## XIII

Demin söylenenlerden sonra şimdi de öyküleri kurarken neleri hedefleyip nelere özen göstermek gerektiğini ve tragedyanın işlevinin hangi yolla yerine getirileceğini söylemek 30 gerekebilir. Öyleyse mademki en güzel tragedya basit değil karmaşık [bir örgüye sahip olmalı] ve korkuyla acıma uyandıran olayların taklidi olmalı (ne de olsa bu tür taklide özgü olan budur), ilk önce şurası açık bir şey ki tragedya saygın insanların bahtiyarlıktan bedbahtlığa geçişini göstermeme- 35 lidir, çünkü böyle bir şey korku ve acıma uyandırmaz, itici gelir;1 alçak insanların bahtsızlıktan bahtiyarlığa geçişini de göstermemelidir çünkü bu en az trajik olan durumdur, tragedyanın gereklerinden hiçbirini yerine getirmez, zira ne insan sevgisi,<sup>2</sup> ne de korku ne acıma uyandırır; [1453a] ancak 1 her açıdan aşağılık bir insanın bahtiyarlıktan bedbahtlığa düşmesini de göstermemelidir; çünkü böyle bir olay örgüsü bir parça insan sevgisi barındırır ama ne korku ne de acıma uyandırır; çünkü bu ikincisi hak etmediği halde bedbaht olan kişi karşısında duyulur, ilki ise [bize] benzeyen karşı- 5 sında duyulur; yani hak etmeyen karşısında acıma, [bize] benzeyen karşısında korku duyulur; dolayısıyla ortaya çıkan sonuç ne acıma, ne de korku uyandıracaktır. O halde

<sup>1</sup> bkz. 1453b39 ve 1454a3.

<sup>2</sup> Philanthrôpon: 1456a21'de de geçen bu sözcük için bkz. Nikomakhos'a Etik, VIII, 1, 1155a20-22.

geriye aradaki kişi kalır. Bu kişi erdemiyle ve doğruluğuyla sivrilmis biri de değildir, kötülüğü ve alçaklığı yüzünden bedbaht olmuş biri de değildir; büyük nam salmış bahtiyar 10 bir insanken bir hatadan dolayı bedbaht olmus biridir; Oidipus, Thyestes3 ve böyle soylardan gelen şanlı kişiler gibi. Demek ki güzel olması için öykü tek olmalı, bazılarının söylediği gibi ikili değil; değişim bedbahtlıktan bahtiyarlığa de-15 ğil, tersine bahtiyarlıktan bedbahtlığa doğru gerçekleşmeli ve değişimin nedeni alçaklık değil, büyük bir hata olmalıdır; bu hata da sözü edilen kişi gibi birisinin, hiç olmazsa ondan daha kötü değil daha iyi birisinin hatası olmalıdır. Zaten olanlar da bunu gösteriyor: Önceleri ozanlar rastgele öyküler anlatırlarken şimdi en güzel tragedyalar birkaç 20 hane etrafında gelişir; örneğin Alkmaion,4 Oidipus, Orestes, Meleagros, <sup>5</sup> Thyestes, Telephos<sup>6</sup> ve onlar gibi başlarına korkunç şeyler gelmiş ya da korkunç şeyler yapmış başka kişiler.7 O halde sanatsal açıdan en güzel tragedya böyle bir olay örgüsünden çıkar. Dolayısıyla tragedyalarında bunu yapıyor diye ve birçok tragedyasını bedbahtlıkla bitiriyor 25 diye Euripides'i eleştirenler aynı hataya düşüyor. Çünkü

<sup>3</sup> Thyestes ile ikiz kardeşi Atreus dönüşümlü olarak birer yıl Mykene'nin kralı oluyorlardı. Thyestes kardeşinin karısı Aerope ile ilişkiye girer. Bunu öğrenen Atreus onun iki çocuğunu öldürür ve pişirerek babalarına yedirir. Daha sonra olanları öğrenen Thyestes bir kehanetin şartlarını yerine getirerek öz kızı Pelopia ile evlenir ve bu evlilikten olan oğlu Aigisthos Atreus'u öldürüp babasının intikamını alır.

<sup>4</sup> Amphiaraos'un oğlu. Babasının isteği üzerine kim olduğunu bilmeden annesini öldürdüğü için Erinysler tarafından kovalanıyordu.

<sup>5</sup> Kalydon kralı Oineus'un oğluydu. Ünlü Kalydon domuzunu vurduktan sonra, postu için kavga ettiği dayılarını öldürmüştü.

<sup>6</sup> Herakles'in oğluydu. Ülkesi Pergamos'a Akhalar saldırdığında ağır yaralanmıştı. Kehanete göre, yarasını sadece bu yaraya neden olan Akhilleus tedavi edebilirdi. Telephos kılık değiştirerek Akhaların ordugâhına gitti ve orduya Troya'ya kadar kılavuzluk yapmak karşılığında tedavi oldu.

<sup>7 &</sup>quot;Zaten olanlar da..." sözüyle başlayıp burada biten pasaj, hemen öncesinde "Demek ki" diye başlayan cümlenin öncesine alınırsa metin ve devamı daha açık oluyor. Ancak hiçbir kaynak ya da uzman görüşü, cümleleri yukarıya almamız gerektiğini düşündürmüyor.

#### Şiir Sanatı Üzerine

söylediğimiz gibi doğrusu budur. Bunun en büyük göstergesi de şu: Bu eserler, doğru biçimlendirilmiş olmaları kaydıyla, sahnede ve yarışmalarda en trajik eserler olarak öne çıkarlar. Euripides diğer hususları iyi idare edemese bile en 30 trajik ozan gibi görünüyor. Bazıları birinci sırayı verse de, çift değişimli olay örgüsü aslında ikinci sırada gelir: Daha iyilerin de daha kötülerin de durumlarının tersine döndüğü Odysseia gibi. Bu tür olay örgülerine birinci sıranın verilmesi izleyicilerin zayıflığından kaynaklanır gibi görünüyor; ne de olsa ozanlar izleyicilere uyup eserlerini onların dilediği 35 şekilde yazarlar. Oysa bu tür bir haz tragedyadan çok komedyaya özgüdür. Zira Orestes'le Aigisthos gibi öyküde can düşmanı olmaları gereken kişiler bile komedyada sonunda dost olurlar, kimse kimseyi öldürmez.8



## XIV

11453bl Şimdi, korku ve acıma duyguları görsellikle uyan- 1 dırılabileceği gibi<sup>1</sup> olay örgüsüyle de uyandırılabilir, tercih edilmesi gereken bu ikincisidir, zaten usta ozan öyle yapar. Çünkü öykünün olay örgüsü, olanları görmeyip sırf dinle- 5 yen birinin bile olup bitenler karşısında korkudan ürpermesini ve acımasını sağlayacak şekilde düzenlenmelidir; tam da Oidipus'un öyküsünü dinleyen birinin hissedeceği gibi. Bu etkiyi görsellik aracılığıyla yaratmak sanatın dışında kalan ve maddi kaynak isteyen² bir meseledir. Görsellik aracılığıyla korku değil sırf dehşet uyandıranlar tragedyadan pay almaz; çünkü tragedyadan her tür hazzı değil, tragedyaya özgü hazzı vermesini beklemek gerekir. Ozanın izleyicilere acıma ve korkudan doğan bu hazzı taklit yoluyla vermesi gerektiği düşünülürse, bunu olaylara yedirerek yapması gerektiği açıktır. O halde ne gibi olayların korku ya da acıma uyandırdığı konusunu ele alalım. Bu tür eylemler zorunlu olarak ya dostlar ya düşmanlar ya da birbirlerine karşı bu duyguları beslemeyen kişiler arasında geçer. O halde başlı başına duygunun kendisini bir yana bırakırsak, düşmanın düşmana yaptığı ya da yapmaya niyetlendiği bir şey acıma duygusu uyandırmaz. Tarafsızlar için de aynısı geçerlidir. Duygulara dokunan olayların yakınlar arasında meydana geldiği durumlar tercih edilmelidir; örneğin bir kardeşin bir 20

<sup>1</sup> bkz. 1449b33.

<sup>2</sup> bkz. XI. Bölüm sonu.

kardeşi, bir oğlun babasını, bir ananın oğlunu, bir oğlun anasını öldürdüğü, öldürmeye niyetlendiği ya da benzer bir eylemde bulunduğu durumlar. Orestes'in Klytaimnestra'yı 25 ya da Alkmaion'un Eriphyle'yi öldürmesi gibi geleneksel öyküleri ortadan kaldırmak olmaz;3 ozan öyküyü kendi kesfetmeli ve devraldığı öyküleri de güzel kullanmalıdır. Güzel kullanmaktan neyi kastettiğimizi daha açık anlatalım. Eski ozanlardaki gibi eylem bile bile ve göz göre göre gerçekleştirilebilir, örneğin Euripides Medea'ya kendi çocuklarını 30 böyle öldürtmüştür. Ama bir de kişilerin bilmeden korkunç bir şey yaptığı eylemler vardır ki bunlarda yakınlık ilişkisi sonradan fark edilip tanınır, Sophokles'in Oidipus'undaki gibi. O tragedyada eylem dramanın dışındaydı,4 oysa eylem tragedyanın içinde de gerçekleştirilebilir, Astydamas'ın Alkmaion'unun ve Odysseus akanthoplêks'teki [Yaralı Odysseus] Telegonos'un yaptığı gibi.5 Üçüncü seçenek ise 35 dönüsü olmayan bir eyleme bilmeden yeltenen kisinin eyleme geçmeden önce işin aslını fark edip tanımasıdır. Bunların dışında başka bir seçenek de yoktur, çünkü eylem zorunlu olarak ya gerçekleştirilmeli ya gerçekleştirilmemeli, bu da ya bilerek ya da bilmeyerek olmalı. En kötü şey, bunlardan daha da kötüsü, kişinin bilerek bir eyleme hazırlanıp sonra eylemden vazgeçmesidir. Bunda itici bir taraf vardır; trajik değildir, çünkü duygulara dokunmaz [apathes]. Bu neden-1 le [1454a] hiçbir ozan bu yöntemi tercih etmez, Antigone'de Haimon'un Kreon'la ilişkisi gibi tek tük örnekleri saymazsak.6 [En kötü] ikinci durum, [eylemin] gerçekleştirildiği du-

<sup>3</sup> Orestes için bkz. 1453a37. Alkmaion için bkz. XIII. Bölüm.

<sup>4</sup> Oidipus'un babasını öldürmesi eylemi oyun başlamadan çok önce gerçekleşmişti.

<sup>5</sup> Sophokles'in günümüze birkaç parçası kalan bu oyununda Telegonos babasıyla tanışmak için İthake'ye gelir, orada onu tanımaz ve bilmeden öldürür.

<sup>6</sup> Antigone, 1226-1234'te Haimon'un nişanlısının ölümüne öfkelenip kendi babasını öldürmek üzere ona saldırdığı ama sonra bundan vazgeçip intihar ettiği anlatılır.

rumdur; bu durumda eylemin bilmeden yapılıp tanımanın sonra gerçekleşmesi daha iyidir; çünkü burada iticilik gibi bir yan etki yaratmaz ve tanıma sarsıcıdır. Ama en güçlü seçenek sonuncusudur: Yani örneğin *Kresphontes*'te Merope 5 oğlunu öldürmeye kalkar ama öldürmez, çünkü öldürmeden önce oğlunu tanır; İphigeneia tragedyasında abla erkek kardeşini öldürmeden önce, *Helle*'de de oğul annesini teslim etmek üzereyken tanır. Daha önce söylendiği gibi tragedyalar birçok aileyi işte bu nedenle konu almıyor: Ozanlar 10 öykülerini bu şekilde kurmayı sanatlarıyla değil, rastlantı eseri buldular; bu yüzden de büyük ızdıraplar çekmiş hanelere başvurma zorunluluğunu hissediyorlar. O halde olay örgüsüyle ve öykülerin nasıl olması gerektiğiyle ilgili yeterince konuşulmuş oldu. 10

Euripides'in günümüze birkaç dizesi kalan Kresphontes tragedyasında Polyphontes, ağabeyi Messenia kralı Kresphontes'i öldürür ve dul eşi Merope'yle zorla evlenir. Babasının intikamını almasından korktuğu yeğeni Aipytos'u öldürecek kişiye büyük bir ödül vaat eder. Aipytos bir süre sonra gizlendiği yerden çıkar ve başına ödül konan prensi öldürdüğünü söyleyerek ödüle talip olur. Merope oğlunun katili olarak bildiği öz oğlunu öldürmek ister ama öldürmeden önce onu tanır.

<sup>8</sup> bkz. Euripides, İphigeneia Tauris'te, 727 ve devamı. Artemis rahibesi olan İphigeneia kardeşi Orestes'i tanrıçaya kurban etmeye hazırlanırken tanır ve öldürmekten vazgeçer. Helle tragedyası hakkında bilgimiz yok gibidir.

<sup>9</sup> bkz. 1453a19-23.

<sup>10</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



## XV

Karakterler konusunda dört şey amaçlanmalıdır. Bunlardan biri ve ilki, ne tarzda iyi oldukları.¹ Daha önce de söylediğimiz gibi² birisi söz ya da eylemiyle bir tercihini açığa vurursa o karakter sahibi olacaktır. Tercihi iyiyse karakter de iyidir. Bu her cinste vardır. Zira bir kadın ve bir köle bile 20 iyi [khrêstê] olabilir, yine de en azından belki öncekiler daha kötüdür [kheiron],³ sonrakilerse büsbütün bayağıdır [holôs phaulon]. Amaçlanacak ikinci şey uygunluktur. Karakter yiğit⁴ olabilir ama bir kadına yiğit ya da zeki [deinos] olmak uygun düşmez. Üçüncüsü benzerliktir. Ne de olsa bu, karakteri daha önce dediğimiz gibi iyi ve uygun yapmaktan 25 farklı bir şeydir.⁵ Dördüncüsü tutarlılıktır. Taklit edilecek kişi tutarsızsa ve öyle bir karakter gösterilecekse, karakterin tutarsızlığında tutarlı olması gerekir. Gereksizce aşağılık olan karaktere örnek *Orestes*'teki Menelaos;6 yakışık- 30

krş. 1448a1 ve 1453a8.

<sup>2</sup> bkz, 1450b8-10.

<sup>3 &</sup>quot;Doğal olarak erkek dişiden daha üstün [kreitton], dişi erkekten daha kötüdür [kheiron]." Aristoteles, Politika, I, 5, 1254b13.

<sup>4</sup> Andreion "cesur" anlamına gelmekle birlikte "erkek" anlamındaki anêr sözcüğünden türemiştir ve "erkeksi", "erkek adam" gibi yan anlamlar taşır. Latince virilis'le karşılaştırınız. Bu yan anlamları taşıması açısından, ayrıca Saffet Babür'ün Nikomakhos'a Etik çevirisiyle uyumlu olmak adına, andreion'u "cesur" diye değil "yiğit" diye çevirdik.

<sup>5</sup> bkz. 1448a5-6, "bize benzerlik" fikri.

<sup>6</sup> bkz. Euripides, Orestes, 356 ve devamı; 1554 ve devamı. XXV. Bölüm'ün sonunda bu elestiri tekrarlanacak.

sızlık ve uygunsuzluğa örnek Skylla'da Odysseus'un ağıdı<sup>7</sup> ve Melanippe'nin tiradi;8 tutarsızlığa örnek de İphigeneia Aulis'te tragedyasıdır: ilk başta yalvaran kız sonradan buna hiç benzemeyen bir hale bürünür.9 Zaten olay örgüsündeki gibi karakterlerde de hep ya zorunluyu ya da olasiyi yaka-35 lamaya çalışmak gerekir, yani şundan sonra bunun gelmesi nasıl zorunlu ya da olası olmalıysa, şöyle birisinin şöyle şöyle şeyler demesi ve yapması da zorunlu ya da olası ol-1 malı. Öyküdeki çözümün de 11454bl öykünün kendisinden kaynaklanması gerektiği açık;10 çözüm ne Medea'daki gibi mekanik düzenekten kaynaklanmalı, ne de İlyada'da askerlerin gemilere kaçtığı sahnesinde gelişen olaylardaki gibi olmalıdır.11 Mekanik düzenek dramanın dışındaki olaylarda kullanılmalıdır: Ya meçhul bir zamanda geçen olaylarda ya 5 da kehanet ve ilahî mesaj gerektiren olaylarda. Ne de olsa tanrıların her şeyi gördüğünü kabul ederiz. Olaylarda akıldışı hiçbir şey bulunmamalı, bulunacaksa da Sophokles'in Oidipus'undaki gibi bunlar tragedyanın dışında bırakılma-

<sup>7</sup> Timotheos'un bu dithyrambos'unda (1448a15), Odysseus Skylla adlı deniz canavarının öldürdüğü yoldaşları için hüngür hüngür ağladığı anlatılıyordu. (Odysseia, XII, 85 ve devamı)

<sup>8</sup> Euripides'in bugün yalnızca bir kısmı elimizde olan Melanippê Sophê [Bilge Melanippe] tragedyasında Melanippe'nin "zeki" bir tiradı. (krş. 1454a24) bkz. Euripides (Nauck edisyonu), 480-488. fragmanlar.

<sup>9</sup> İphigeneia ilk başta kurban edilmemek için babasına yalvarırken sonra birdenbire ölüme razı olur. (Euripides, İphigeneia Tauris'te, 1211-1252, 1368-1401)

<sup>10 &</sup>quot;Çözüm" kavramı için bkz. XVIII. Bölüm.

Burada Aristoteles'in kastettiği "makine", öyküdeki olay örgüsü sarpa sardığında yazarın her şeyi çözmek ya da tatlıya bağlamak için "gökten zembille inmiş" gibi sahne üzerinden bir tanrıyı ya da insanı sahneye indirmek için kullandırdığı vinçtir. Bu düzeneğe "makinadan çıkan tanrı" anlamında Eski Yunanca apo mêkhanês theos ya da theos ek mêkhanês, Latince deus ex machina denmiştir. İşte Medea'nın son sahnesinde Tanrı Helios'un torunu olduğu için kendisi de tanrıça olan Medea, bu mekanik düzenekle sahneye indirilir ve sonra kanatlı bir arabayla Korinthos'tan ayrılır. (Medea, 1317 ve devamı). İlyada'da ise (II, 109 ve devamı) Hellenler yurda dönmek üzeregemilere binerken Athena araya girip buna engel olur.

lıdır.<sup>12</sup> Tragedya bizden daha iyi insanların taklit edilmesi olduğuna göre, iyi portre ressamlarını taklit etmek gerekir. <sup>10</sup> Çünkü onlar da belli bir biçimi ve benzerliği resme yansıtırken, onları olduklarından daha güzel hale getirirler. Demek ki öfkeli, endişesiz ya da buna benzer karakterleri taklit ederken ozan da bunları saygın karakterler olarak yansıtmalıdır, Agathon ile Homeros'un <haşinlik timsali> Akhilleus'u yanısıttığı gibi. İşte bunları, bir de şiir sanatına zorunlu olarak eşlik eden duyumsamaları gözetmelidir, <sup>13</sup> çünkü bu konuda da sıkça hata yapılabilir. Ama yayımlanmış eserlerde bu konulardan yeterince söz edildi. <sup>14</sup>

<sup>12</sup> Aristoteles 1460a30'da Oidipus'un Laios'un nasıl öldüğünü bilmemesini akıldısı bulacaktır.

<sup>3</sup> Burada Aristoteles "duyumsamalar" derken karakterlerin kostüm ve ses tonunu kastediyor olabilir.

<sup>14</sup> Buradaki "yayımlanmış eserler" [ekdedomenoi logoi] sözüyle Aristoteles'in okul içinde kullanılan ("ezoterik") metinlerinden farklı olarak, kamuya açık ("egzoterik") metinlerini, özellikle de *Peri poiêtôn* diyaloğunu kastettiği düşünülmüştür. bkz. Tarán ve Gutas, 2012, s. 21.



### XVI

Tanımanın ne olduğu söylenmişti, ama tanımanın da 20 türleri vardır. Birincisi, en az sanatsal olanı ve çaresizlikten dolayı en sık başvurulanıdır: işaretler aracılığıyla tanıma. Bu işaretlerin bazıları doğuştandır, örneğin "Topraktan doğanların taşıdığı mızrak" ya da Karkinos'un *Thyestes*'indeki yıldızlar; bazıları ise sonradan edinilmiştir, bunlardan da bazıları yara izleri gibi bedenseldir, bazıları da kolye ya 25 da *Tyro*'daki sepet gibi4 bedenden ayrıdır. Bu işaretler iyi de kötü de kullanılabilir, örneğin sütninesinin Odysseus'u yara izinden tanıması domuz çobanlarının tanımasından farklıdır. Çünkü bir kişinin bir kişiyi inandırmak istemesiyle gerçekleşen tanımalar ve benzerleri daha az sanatsaldır; "Ayak Yıkama" sahnesindeki gibi baht dönüşü aracılığıyla 30

<sup>1</sup> bkz. XI. Bölüm, 1452a29-32.

<sup>2</sup> Thebai halkının ataları olan Topraksoyluların bedeninde mızrak şeklinde doğuştan bir iz olurmuş. Bu deyim üçlü iambik ölçüyle yazılmış olduğundan, bir alıntı olabilir.

<sup>3</sup> Günümüze ulaşmamış bu oyunda Pelops soyundan gelenlerin omzunda bir yıldız işareti varmış. Atreus Thyestes'ten intikam almak için evine çağırıp ona çocuklarının etini yedirdiğinde Thyestes yediği etteki yıldız işaretinden çocuklarını tanımış.

<sup>4</sup> Tyro, Poseidon'dan olan gayrimeşru ikiz oğullarını bir sepete koyarak terk etmişti ve daha sonra bu sepet sayesinde bulmuştu.

meydana gelen tanımalar daha iyidir.<sup>5</sup> İkincisi ozanın uydurduğu ve bu yüzden sanatsal olmayan tanımalardır. Örneğin İphigeneia'da Orestes'in tanınması. Kız mektup aracılığıyla tanınır, oysa Orestes'in söylediği şeyler öykünün ihtiyaç duy-35 duğu şeyler değil de ozanın istediği şeylerdir.<sup>6</sup> Dolayısıyla bu tanıma az önce anlatılan hataya yakındır, çünkü [Orestes] üstünde birtakım işaretler de taşıyor olabilirdi. Sophokles'in Tereus'unda mekiğin sesi de böyledir.<sup>7</sup> Üçüncüsü hatırlama yoluyla gerçekleşen tanımadır, bu daha önce görülmüş 1 bir sevin [1455a] fark edilmesiyle olur örneğin Dikaiogenes'in Kyprioi'sinde [Kıbrıslılar] bir karakter resmi görünce ağlamaya başlar ya da Alkinoos'a anlatılan hikâyede karakter <Odysseus> kithara sesini duyunca anılar gözünün önüne gelir ve ağlar, bunun sonucunda da karakter tanınır.8 Dördüncüsü çıkarıma [syllogismos] dayanan tanımadır, Adak Sunucular'da olduğu gibi: Bana benzeyen birisi gelmiş, 5 Orestes'ten başka kimse bana benzemez, öyleyse Orestes gelmis. 9 Sofist Polyidos'ta İphigeneia'nın tanınması da böyledir: Orestes ablası kurban edildiğine göre büyük olasılıkla

<sup>5</sup> Aristoteles'e göre Odysseia, XXI, 205-225'te kim olduğuna domuz çobanlarını inandırmak için Odysseus'un yara izini kendi göstermesi, sanatsal olarak zayıf bir tanıma sahnesidir; oysa Odysseia, XIX, 386-502'de sütninesinin âdet olduğu üzere evlerine gelen konuğun ayaklarını yıkarken tesadüfen yara izini görüp Odysseus'u tanıması daha iyi bir tanıma sahnesidir.

<sup>6</sup> bkz. Euripides, Iphigeneia Tauris'te, 727-830; krs. 1452b6.

Bugün elimizde olmayan bu tragedyada Prokne, kardeşi Philomele'yi özleyince kocası Tereus'tan onu getirmesini ister. Tereus yolda Philomene'ye âşık olur ve onu evlenmeye razı etmek için ablasının öldüğünü söyler. Çok geçmeden işin aslını öğrenen Philomene'nin olanları herkese anlatmasından korkan Tereus Philomene'nin dilini keser ve onu hapseder. Kapatıldığı yerde Philomene mekiğin başına geçer ve başına gelenleri dokuduğu kumaşa işler. Kumaşı kardeşine gönderince işin iç yüzü ortaya çıkar. Böylece dilsiz Philomene "mekiğin sesiyle" olanları anlatmış olur.

<sup>8</sup> Odysseia, VIII, 521 ve devami.

<sup>9</sup> Aiskhlyos, Adak Sunucular, 164-212: Elektra, babası Agamemnon'un mezarına gittiğinde, birisinin mezarının başında anma töreni düzenlediğini ve kendi saçlarına çok benzeyen bir tutam saç bıraktığını görünce bu çıkarımı yapar.

kendisinin de kurban edileceğini çıkarsadığını söylemiştir. Theodektes'in Tydeus'unda da birisi oğlunu bulunca kendisinin öleceği çıkarımını yapar. Aynı şekilde Phineidai'daki [Phineus Kızları] kadınlar da bir yeri görünce kısmetlerinin böyle olduğunu çıkarsamışlardır; kısmetleri orada ölmekmiş, çünkü orada terk edilmişler. İzleyicinin yanlış çıkarım [paralogismos] yapmasından oluşan bir tanıma da vardır, Odysseus pseudangleos'taki [Sahte Haberci Odysseus] gibi: Yayı Odysseus'un gerebilip başkasının geremeyeceğini ozan uydurmuştur ve bir varsayımdır; Odysseus eğer yayı görürse tanıyacağını söyler, oysa daha önce yayı görmemiştir; işte 15 Odysseus'un yay aracılığıyla böyle tanınmasını sağlamak yanlış bir çıkarımdır. En iyi tanıma, olayların kendisinden doğan, olası olaylardan hareketle sarsıntı yaratan tanımadır; Sophokles'in Oidipus'unda ve İphigeneia'da olduğu gibi; ne de olsa İphigeneia'nın mektup göndermek istemesi olasıdır.10 Uydurulmuş işaretlere ve kolyelere başvurmayan 20 tek tanıma türü budur. Çıkarıma dayanan tanımalar ise ikinci sırada gelir.



# XVII

Öyküler kurulurken ve dil açısından işlerken ozan [olayları] olabildiğince gözünde canlandırmalıdır. Olayları sanki yanı başında oluyormuşçasına gören kişi neyin yakışacağı- 25 nı en açık şekliyle keşfeder ve iç çelişkileri daha az gözden kaçırır. Karkinos'un beğenilmemesi de bunun bir göstergesidir: Amphiaraos tapınaktan çıkıyordu, izleyici bunu görmemiş olsaydı fark edilmezdi, sahnede de izleyiciler bundan hoşlanmayınca oyun başarısız oldu. İ Jestleri [skhêmata] de elden geldiği kadar işlemek gerekir. En inandırıcı ozanlar 30 aynı doğadan yola çıkarak duygulara bürünenlerdir; içinde fırtınalar kopan biri karşısındakinde de bu fırtınaları koparır, öfkelenmiş olan biri öfkeyi en gerçek haliyle yansıtır. Bu nedenle şiir sanatı hezeyanlı insandan [manikos] ziyade doğal olarak yetenekli insanın [euphyês] işidir;2 çünkü yetenekli insanlar kolayca sekilden sekile girer, hezeyanlı insanlarsa kendinden geçmeye eğilimlidir [ekstatikos]. İster hazır bulduğu öykülerde, ister kendi kurguladığı öykülerde,3 11455bl ozan önce genel bir çerçeve çıkarmalı, ara öyküleri son- 1 radan ekleyip öyküyü genişletmelidir. Genel çerçeve derken, örneğin İphigeneia'yı alalım. Bir genç kız kurban edilecektir, kız kendisini kurban edecek insanların elinden esrarengiz bir

bkz. Açıklamalar.

<sup>2</sup> Bu pasajın elyazmalarındaki hali için bkz. Açıklamalar.

<sup>1</sup> bkz. 1451b15-26.

5 şekilde kurtulup ortadan kaybolur, derken başka bir memlekette ortaya çıkar, orada yabancıların tanrıçaya kurban edilmesi gerektiği konusunda bir yasa vardır, kız tanrıçanın rahibesi olur; gel zaman git zaman rahibenin erkek kardeşinin yolu oraya düşer; <genel çerçevenin dışındaki> bir nedenden dolayı Tanrı'nın takdiri sonucu gitmiş olması öy-10 künün dışında kalır; gelince Euripides'in ya da Polyidos'un anlattığı şekilde yakalanıp kurban edilecekken tanınır, büyük olasılıkla sadece ablasının değil, kendisinin de kurban edilmesi gerektiğini söyler, bu sayede kurtulur. Bunlardan sonra, karakterlerin adları belli olduktan sonra ara öykülere geçilmelidir. Böylece ara öyküler uygun olacak şekilde oluşturulacaktır, örneğin Orestes'te Orestes'in delirmesi ve 15 bu yüzden yakalanması ve arınma sayesinde kurtulması. Dramalarda ara öyküler kısa tutulur, destansa ara öykülerle uzatılır. Odysseia'nın konusu uzun değildir: Bir adam yıllar boyunca memleketinden uzaklarda Poseidon tarafından yakından izlenir ve tek başına kalır, memleketinde karısı-<sup>20</sup> nın talipleri servetini iç eder, oğluna tuzaklar kurulur, adam güç bela memleketine döner, kim olduğunu birkaç kişiye ifşa eder, düşmanlarına saldırır, kendisi sağ kalır, düşmanlarını

yok eder. İşte asıl öykü budur, geri kalanlarsa ara öykülerdir.⁴



## XVIII

Her tragedyada bir düğüm, bir de çözüm vardır. Düğüm sıklıkla eserin dışında kalan olaylar ve içindeki bazı olay- 25 lardan oluşur, çözüm de geri kalanlardan. Düğüm derken [eylemin] başından mutluluğa ya da mutsuzluğa geçişin başladığı noktaya kadar geçen bölümü, çözüm derken de bu geçisin başından eserin sonuna kadar olan bölümü kastediyorum. Buna göre Theodektes'in Lynkeus'unda düğüm, 30 önceden gerçekleşen olayları, çocuğun kaçırılmasını, ayrıca suçlanmalarını kapsar, çözüm ise cinayet suçlamasından oyunun sonuna kadarki bölümü kapsar. Dört tür tragedya vardır <zira söylediğimiz öğeler de bu sayıdadır>: Karmasık tragedya, ki bütün olarak baht dönüsünden ve tanımadan oluşur; [1456a] duygu odaklı tragedya [pathêtikê], örneğin 1 Aias'lar ve İksion'lar; karakter tragedyası [êthikê], örneğin Phthiotides [Phthialı Kadınlar] ve Peleus; dördüncüsü de görsellik, örneğin Phorkides [Phorkys'in Kızları],3 Prometheus ve Hades'te geçenler. Aslında mümkün mertebe bun-

<sup>1</sup> Ya da "eserin".

<sup>2</sup> Sophokles'in Aias tragedyası günümüze ulaşmıştır. Tragedyada Aias, Akhilleus'un silahları kendisine verilmediği için çok üzülmüş, aklını kaçırıp intihar etmişti. İksion hakkında elimizde hiçbir tragedya yoktur. İksion evine davet ettiği kayınpederini sinsice öldürerek konukseverlik yasasını çiğnemiş ve Hera'ya sarkıntılık etmişti; bu yüzden alevler içindeki bir tekerleğe bağlanarak sonsuza kadar Hades'te işkence çekmeye mahkûm edilmişti.

<sup>3</sup> Olympos tanrıları öncesinin deniz tanrılarından Phorkys ile Keto'nun üç kızı. Yaşlı doğmuşlardı ve çok çirkindiler. Konuyla ilgili Aiskhylos'un kayıp bir satirik draması vardı.

ların hepsine, hiç olmazsa çoğuna ve en önemlilerine sahip 5 olmaya çalışmak gerekir; yoksa günümüzdeki gibi ozanlara dil uzatırlar; çünkü geçmişte ozanlar öğelerden birinde ustalaşırlardı, [günümüzde ise] bütün bu ozanları tek tek sivrildikleri alanlarda bir ozanın tek basına asması bekleniyor. İki tragedyanın aynı olup olmadığını anlamanın en adil yolu öyküye bakmaktır, yani düğüm ve çözüm aynı mı diye bak-10 mak. Birçok ozan iyi düğüm atar ama kötü çözer, oysa ikisi arasında bir denge kurmak gerekir. Daha önce birçok kez söylenen şeyi akılda tutmalı ve tragedyanın destana özgü bir olay örgüsüyle kurulmaması gerektiği akıldan çıkarılmamalıdır –destana özgü olay örgüsü derken çoköykülü olmayı kastediyorum-, örneğin İlyada'daki olayın bütününü ele almaya kalkışılmamalıdır. Çünkü [destanda] eserin uzunluğu sayesinde bölümler de kendilerine yakışan uzunlukla-15 ra erişebilirler, oysa böyle bir şey dramalarda birçok hayal kırıklığına yol açar. Nitekim Troya'nın Yağmalanması'nda Euripides'in [\*ya da] Niobe'de Aiskhylos'un yaptığının tersine,4 öykünün bir kısmını değil de tümünü işleyenler ya başarısızlığa uğrar<sup>5</sup> ya da yarışmalarda kötü sonuç elde eder. Nitekim Agathon sırf bu nedenle başarısız olmuştur. Baht 20 dönüşlerinde ve basit olaylarda ozanlar hedeflerini şaşırtıcı bir isabetle tuttururlar. Cünkü trajik olan ve insan sevgisi uyandıran budur.6 Sisyphos gibi aşağılık bir yanı [\*da] olan bilge birisi yanılınca ya da adaletsiz olmasına rağmen yiğit olan birisi alt edilince bu olur. Bu da olası bir şeydir, 25 Agathon'un dediği gibi: Birçok olayın olasılığa aykırı gerçekleşmesi olası bir şeydir.7 Koro da oyunculardan biriymiş gibi değerlendirilmeli, bütünün bir parçası olmalı ve Euri-

pides'teki gibi değil Sophokles'teki gibi eyleme katılmalıdır.

<sup>4</sup> Euripides'in Troyalı Kadınlar'ı kastediliyor olsa gerek, Aiskhylos'a yapılan göndermenin anlamı belli değildir.

<sup>5</sup> bkz. 1455a28.

<sup>6</sup> bkz. 1452b38.

<sup>7</sup> Retorik, II, 24, 1402a8.

### Şiir Sanatı Üzerine

Öbür ozanlarda koro şarkılarının öyküyle ilgisi başka bir tragedyayla ilgisinden fazla değildir. Bu nedenle ara şarkılar söylerler, bunu başlatan da Agathon'dur. Oysa ara şarkılar 30 söyletmekle başka yerden bir tirat ya da bir ara öykü bulup onu olduğu gibi sıkıştırmak arasında ne fark vardır ki?8



## XIX

O halde öbür biçimler hakkında konuşuldu, geriye dil kullanımı ve düşünce hakkında konuşmak kaldı. Düşünceyle ilgili konular retorik hakkındaki çalışmalara kalsın; 35 çünkü bu daha çok o alana özgü bir araştırma konusudur. Sözle yansıtılması gereken şeyler düşüncenin alanına girer. Bunların öğeleri kanıtlama, çürütme, duygular uyandırma (acıma, korku, öfke ve benzerleri), [1456b] ayrıca büyütme ve 1 küçültmedir. Acıklı, korkunç, büyük ya da olası olaylar yansıtmak gerektiği zaman, olaylarda bu biçimleri kullanmak gerektiği açık. Ancak şöyle bir fark var: Bazı olayları sözle 5 açıklamadan görünür kılmak gerekirken, bazı olayları bir konusmacının söz kullanarak ve sözle birlikte yansıtması gerekir. Zaten bir şey, söz kullanılmadan görünmesi gerektiği şekilde görünür kılınabilseydi, konuşanın ne işlevi kalırdı? Dil kullanımıyla ilgili konularda ise incelemenin bir biçimi dil kullanımının şekilleridir, ki bunları bilmek oyun- 10 culuk sanatının ve bu temel sanata sahip olan kişinin işidir. Örneğin emir nedir? Dilek nedir? Anlatı, tehdit, soru, yanıt ve varsa buna benzer başka şeyler nelerdir? Ozanın bunları tanıyıp tanımaması üzerinden şiir sanatına ciddi bir değerlendirme getirilmez. [Homeros] "Söyle tanrıça, [Peleusoğlu 15 Akhilleus'un] öfkesini söyle,"2 derken, Protagoras'ın onu

<sup>1</sup> bkz. Retorik, II, 26, 1403a36.

<sup>2</sup> İlyada'nın açılış dizesi.

#### Aristoteles

tanrıçadan bir şey dilediğini sanıyor ama aslında ona emir veriyor diye eleştirmesi kabul edilecek şey midir? Birine bir şey yapmasını ya da yapmamasını söylemek emretmek demekmiş. Sonuçta şiir sanatının değil, başka bir alanın konusu olduğu için, bunlar kenarda dursun.



## XX

Dil kullanımının öğeleri şunlardır: Harf, hece, bağlaç, 20 ad, fiil, tanımlık, çekim ve söz [logos]. Harf bölünmez bir sestir; ancak bütün bölünmez sesler değil, sadece bileşik bir sesi oluşturan bölünmez sesler; çünkü hayvanların çıkardığı sesler de bölünmez seslerdir, ancak hiçbirinin harf olduğunu söylemem. Harfin çeşitleri sesli, yarı sesli<sup>1</sup> ve sessiz harftir. 25 Sesli harf [ağzın içinde] temas olmaksızın isitilebilir ses çıkaran harftir; yarı sesli harf, temas aracılığıyla işitilebilir ses çıkaran harftir, (örneğin S ve R); sessiz harf ise, tek başına hiçbir sese sahip olmayıp ancak bir sese sahip harflerle bir araya gelince temasla işitilebilir bir ses çıkaran harftir, 30 (örneğin G ve D). Bunlar ağzın aldığı şekillere, ağzın bölgelerine, sertliğe ya da yumuşaklığa, uzun ya da kısa, ayrıca ince, kalın ya da orta olmalarına göre değişkenlik gösterir. Bunların her birinin incelenmesi ölcü bilimine düşer.<sup>2</sup> Hece, sessiz bir harfle sese sahip bir harften oluşan anlamsız bir 35 sestir; zira GR, A olmadan da, GRA'daki gibi A ile birlikte de hece oluşturur. Ama bu farklılıkların incelenmesi de ölçü biliminin işidir. Bağlaç, birçok sesten tek bir anlamlı sesin doğal olarak oluşmasını ne engelleyen ne de sağlayan <ve 1 başa da sona da ortaya da gelebilen> anlamsız bir sestir; [1457a]

<sup>&</sup>quot;Sürekli" ses diye de düşünülebilir.

<sup>2</sup> bkz. Aristoteles, Hayvanların Kısımları Üzerine, II, 17, 660a8.

men, êtoi ve de gibileriyle cümleyi başlatmak uygun ol-5 maz.3 Ya da bir grup anlamlı sesten anlamlı tek bir sesi doğal olarak üreten anlamsız bir sestir, [\*örneğin amphi, peri ve başkaları].4 Tanımlık5 ise bir sözün başını, sonunu ya da ayrım yerini belirten anlamsız bir sestir <ya da birçok sesten oluşan tek bir anlamlı sesi ne engelleyen ne 10 de sağlayan anlamsız bir sestir> ve başa da sona da ortaya da doğal olarak konulur. Ad6 kendi başına anlamlı olmayan parçalardan oluşmuş, zaman belirtmeyen anlamlı bileşik bir sestir; ikili adlardaki parçaları tek başlarına içerdikleri anlamıyla kullanmayız, örneğin Theodôros'taki dôros hiçbir 15 anlama gelmez.7 Fiil, tıpkı adlar gibi, kendi başına bir anlam taşımayan parçalardan oluşmuş, ancak zaman belirten bileşik ve anlamlı bir sestir; örneğin "insan" ya da "beyaz" ne zaman olduğunu belirtmez, oysa "yürüyor" şimdiki zaman, "yürüdü" ise geçmiş zaman anlamını içerir. Çekim, ad 20 ya da fiillerde bir şeyin neyin olduğunu, neye olduğunu, tek mi çok mu olduğunu (örneğin "insan" ya da "insanlar"), ayrıca oyunculukla ilgili noktaları (örneğin soruyu ve emri) belirtir. "Yürüdü mü?" ya da "Yürü!" bu biçimlere denk düşen fiil çekimleridir. Söz [logos] bazı parçası kendi başına 25 da anlam taşıyan anlamlı bileşik bir sestir (çünkü her söz, fiil ve adlardan oluşmaz; "insan" tanımındaki gibi fiilsiz bir söz

<sup>3</sup> Men "bir yandan", "aslında"; êtoi "yani", "doğrusu"; de "öbür yandan", "üstelik", "ise", "ama" anlamlarına gelir. bkz. Retorik, III, 4, 1407a20 ve devamı. Men ve de sözcükleriyle cümle başlamaz.

<sup>4</sup> Amphi "her iki taraftan", "etrafında"; peri: "etrafında", "hakkında". Bunlar önceki sözcükler gibi tek başına anlamsız sözcüklerdir, ama öncekilerden farklı olarak bunlarla cümle başlatılabilir ve anlamlı bir sese yeni bir anlam katarlar. Nitekim bunlar Türkçe "amfitiyatro" ve "periskop" sözcüklerindeki gibi önek olarak da kullanılırlar.

<sup>5</sup> Arthron: Harfitarif, tanımlık, artikel.

<sup>6</sup> Onoma hem "ad" hem XXII. Bölüm'de görüleceği gibi "sözcük" demektir.

<sup>7</sup> Theos "tanrı" ve dôron "armağan, ihsan" demektir, ancak Aristoteles'e göre Theodoros gibi bir birleşik sözcük bu iki sözcükten oluşmuş olsa bile artık "tanrı" ve "armağan" anlamlarını içermez. Aristoteles, Yorum Üzerine, 2, 16a21-22 buna koşut bir pasajdır.

de olabilir,8 yine de bir parçası hep bir anlam taşıyacaktır), örneğin "Kleon yürüyor," sözünde "Kleon" [kendi başına da anlam taşır]. Bir söz iki bakımdan birdir: Ya tek bir şey anlamına gelmesi bakımından ya da birçok şeyi bağlaması bakımından; örneğin İlyada bağlama bakımından birdir, 30 "insan" tanımı ise tek bir şey anlamına gelmesi bakımından öyledir.9

<sup>8</sup> krş. Platon, Sofist, 262C'yle ve Yorum Üzerine, 2, 16b26-29.

<sup>9</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



# XXI

Adın türleri yalın ad, yani anlamlı parçalardan oluşmayan ad, örneğin gê, bir de ikili addır; ikili adlar biri anlamlı öbürü anlamsız ya da her ikisi anlamlı parçalardan oluşur, (ancak ad olustuktan sonra parcalar artık anlamlı va da anlamsız değildir). Üç, dört ya da daha çok parçadan oluşan adlar da 35 olabilir; Marsilyalıların adlarının² birçoğu böyledir, örneğin Hermokaikoksanthos3 \*\*\*. [1457b] Her ad ya yaygın bir addır, 1 ya yerel bir addır4 ya bir metafordur, ya bir süslemedir, ya uydurulmus bir addır, ya uzatılmış bir addır, ya kısaltılmış bir addır ya da değiştirilmiş bir addır. Yaygın ad derken herkesin kullandığı adları, yerel ad derken de başka bir grup insanın kullandığı adları kastediyorum. Bir ad tabii ki hem yerel hem yaygın bir ad olabilir ama aynı kişiler için değil; zira sigynon<sup>5</sup> 5 Kıbrıslılar için yaygın bir addır, bizim içinse yerel bir addır. Metafor bir adın yabancı bir seye aktarılması demektir; aktarım ya cinsten türe, ya türden cinse, ya türden türe doğru

Yer, toprak.

<sup>2</sup> Diels Arapça çeviriden hareketle burayı "Marsilyalıların adlarının [tôn massaliôtôn]" diye okumuş; elyazmasında ancak tôn mesaliôtôn olabileceğini söyleyen Gutas'ın desteğiyle Tarán bu sözcüğü sadece bir kez geçmesine rağmen "büyütülmüş adların" [tôn megaleiôtôn] diye okuyor ve burada Aristoteles'in Marsilyalılardan söz etmesini yadırgıyor. bkz. Bir sonraki dipnot.

<sup>3</sup> Marsilyalıların anavatanı Phokaia (Foça) yakınlarındaki üç nehrin adlarının birleşimi: Hermos (Gediz), Kaikos (Bakırçay) ve Ksanthos (Kırık Çayı).

<sup>4 &</sup>quot;Yerel ad" ve "yerel sözcük" olarak karşılayacağımız glôtta "dil" kadar "lehçe" ve "nadir sözcük" anlamına da gelir.

<sup>5</sup> Mızrak.

ya da orantı [analogon] yoluyla yapılabilir.6 Cinsten türe ak-10 tarımın örneği "Gemim orada durdu"; 7 çünkü demir atmak bir durma türüdür. Türden cinse aktarıma örnek "Odysseus binbir iyilik yaptı";8 çünkü binbir çoktur ve burada çok yerine kullanılmıştır. Türden türe aktarımın örneği "Canını tunçla söktü" ve "Uzun uçlu tunçla koparttı";9 çünkü ilkin-15 de kopararak almak anlamında sökmek, ikincide sökerek almak anlamında kopartmak kullanılmıştır ve her ikisi de almanın birer türüdür. Orantı derken, [dört öğeden] ikincisi birinciye göre nasılsa, dördüncünün de üçüncüye göre öyle olduğu durumu kastediyorum; [ozan] ikinci yerine dördüncüyü ya da dördüncü yerine ikinciyi söyleyecektir. Bazen de 20 değiştirilecek sözcükle ilişkili bir öğe eklerler. Yani örneğin kupa Dionysos için neyse, kalkan da Ares için odur; bu durumda [ozan] kupa yerine "Dionysos'un kalkanı", kalkan yerine de "Ares'in kupası" diyecektir. Ya da yaşlılık ömre göre neyse, akşam da güne göre odur; bu durumda Empe-25 dokles gibi akşam için "günün yaşlılığı" ve yaşlılık için de "ömrün akşamı" ya da "ömrün günbatımı" diyecektir. Bazı durumlarda orantıdaki öğelerden birinin adı yoktur ama bu durum orantıyı kurmaya engel olmayacaktır. Örneğin tohum saçmak için ekim denir, güneş ışığının saçılması içinse bir sözcük yoktur; tohum için ekim neyse günes için de bu 30 odur; bu nedenle de "tanrıdan gelen ışınları ekerek" denir. Böyle metaforlar başka şekilde de kullanılabilir; bir nesneye yabancı bir nesnenin adı verilirken yabancı nesne kendine özgü bir özelliğinden yoksun bırakılır; örneğin [ozan] kalkan yerine kupa diyecekse "Ares'in kupası" demez de "şarapsız kupa" der. \*\*\*10 Uydurulmuş ad, bütün olarak daha

<sup>6</sup> Retorik, 1410b12-13.

<sup>7</sup> Odysseia, I, 185 ve XXIV, 308.

<sup>8</sup> İlyada, II, 272.

<sup>9</sup> Empedokles'in 138. ve 143. fragmanlarından.

<sup>10</sup> Elimize ulaşmayan bu kısımda Aristoteles süslemeden söz etmiş olabilir; bkz. 1457b2 ve Retorik, 1408a14.

önce hiç kimsenin kullanmayıp ozanın koyduğu bir addır; zira bazı adlar böyle gibi görünüyor; örneğin boynuzlar için ernygas ya da rahip için arêtêr.<sup>11</sup> 11458al Uzatılmış ya da kı-35 saltılmış ad, birincide bir sesli harfi alışılmış olandan daha 1 çok uzatılmış ya da araya bir hece eklenmiş, ikincideyse alışılmış olandan bir şeyler çıkartılmış addır; uzatılmışa örnek poleôs'u<sup>12</sup> polêos diye, Pêleidou'yu<sup>13</sup> Pêlêiadeô diye uzatmak; ikincisine örnek kri, dô ve "mia ginetai amphoterôn ops".<sup>14</sup> Değiştirilmiş ad, bir kısmı olduğu gibi bırakılıp öbür 5 kısmı uydurulan addır, örneğin deksion [sağ] yerine deksiteron kata mazon [sağ el tarafındaki göğsünün altında].<sup>15</sup>

Bu adların bazıları eril, bazıları dişil, bazıları da ikisinin arasıdır; fe eril adlar N, R, S ile, bir de S'yi içerenlerle [yani PS ve KS ile] biter; dişil adlar hep uzun olan seslilerle, örneğin  $\hat{E}$  ve  $\hat{O}$  ile, ve uzatılabilen seslilerden fe I ise I ile biter. Dolayısıyla eril ve dişil adların sonuna gelenler sayıca eşittir, çünkü I ve I ve I bileşiktir. Hiçbir ad sessizle ya da kısa sesliyle bitmez. Ama I ile biten yalnızca üç ad vardır. I I kommi ve I ve I ve I ve I le biter I ve I ve I ile biter.

<sup>11</sup> Arêtêr Homeros'un İlyada'sında iki kez geçer (I, 11; V, 78); ernygas ise elimizdeki hiçbir metinde geçmiyor.

<sup>12 &</sup>quot;Şehrin".

<sup>13 &</sup>quot;Peleosoğlu'nun".

<sup>14</sup> Kri "arpa" anlamındaki krithê'nin, dô "ev" anlamında dôma'nın destanlarda kullanılan kısaltılmış halidir. "İkisinden tek bir bakış meydana gelir," anlamındaki cümle Strabon'un aktardığı bir Empedokles cümlesidir (88. fragman) ve "bakış, görüş" anlamıdaki opsis sözcüğünü ops diye kısaltır.

<sup>15</sup> İlyada, V, 393.

<sup>16</sup> Bu sonuncusu, sonradan Yunancada oudeteron, Latincede neutrum diye adlandırılacak olan "nötr" adlardır.

<sup>17</sup> Yani A. I ve U seslilerinden.

<sup>18</sup> Bal, zamk, biber.

<sup>19</sup> Σ elyazmasında burada dört örnek var: doru [kök, ağaç], pôu [sürü], napu [hardal] ve gonu [diz].

<sup>20</sup> Arapça çeviri bu cümleden sonra şöyle diyor: "Örneğin arthron [tanımlık] sözcüğü N ile, pathos [duygu sözcüğü S ile biter."



#### XXII

Dil kullanımında [leksis] erdem, açık olmak ve yavanlığa düşmemektir. En açık dil, yaygın sözcüklerden [onoma] oluşur ama o zaman da yavan olur. Kleophon ve Sthenelos'un 20 şiiri buna örnektir.1 Beylik laflardan uzak ve ağırbaşlı bir dil, bir yabancılık taşıyan [ksenikon] sözcüklerin kullanılmasıyla olur; yabancılık taşıyan sözcük derken, yerel sözcüğü, metaforu, uzatmayı ve yaygın kalıpların dışına çıkan her şeyi kastediyorum. Ama birisi [şiirinde] tüm sözcükleri böyle yaparsa, ortaya ya bir bilmece ya da bir garabet [barbarismos]<sup>2</sup> 25 çıkacaktır; metaforlardan bilmece çıkar, yerel sözcüklerdense garabet. Çünkü bilmecenin biçimi [idea], gerçek şeylerden söz ederken olanaksız şeyleri bir araya getirmektir; bu da öbür sözcüklerin değil, metaforların bir arada kullanılmasıyla yapılabilir, örneğin "Bir adam gördüm, ateşle tuncu başka bir adamın üstüne yapıştırıyordu," ve benzerleri. Ga- 30 rabet ise yerel sözcüklerin kullanılmasından gelir. Dolayısıyla bir şekilde bunların kıvamını tutturmak gerekiyor. Çünkü yerel sözcükler, metaforlar, süslemeler ve sözü edilen diğer

ı Kleophon için bkz. 1448a12. Sthenelos ise geç 5. yy. tragedya yazarıdır.

<sup>2</sup> Hoşa gitmeyen, yadırgatıcı, aykırı, yabancı dillerden ya da yerel ağızlardan sözcüklerle dolu, anlaşılmaz dil kullanımı.

<sup>3</sup> Tedavi için tunç kaplarla yapılan "vücuda şişe çekme" işlemiyle ilgili Kleobouline'nin bir bilmecesi. bkz. Retorik, III, 2, 1405a37 ve devamı.

biçimler dili beylik laflardan ve yavanlıktan kurtaracaktır, yaygın sözcükler de açıklığı sağlayacaktır. Dilin hem açık 1 hem de beylik laflardan uzak olmasında, 11458b) sözcüklerin uzatılmasının, kısaltılmasının ve değiştirilmesinin katkısı hiç az değildir. Bunlar, yaygın kullanımdan farklılıkları sayesinde alışılmışın dışında ve beylik laflardan uzak bir etki yara-5 tacak, alışılmış olanla ortaklıkları sayesinde de açık olacaklardır. Dolayısıyla Eukleides gibi bu dile kusur bulanların ve ozanla alay edenlerin, 4 sözcükleri dilediği kadar uzatabildiği sürece şiir yazmanın kolay olacağı gerekçesine dayanan suçlamaları haksızdır, Eukleides aynı dil kullanımıyla bir 10 parodi yazmıştı: "Epikhares'i gördüm, Marathon'a gidiyordu" ve "En azından onun düğün çiçeğini sevmeyen".5 Dolayısıyla bu tarzı göstere göstere kullanmak gülünçtür. Bütün öğelerin ortak yanı ölçüdür;6 çünkü metaforları, yerel sözcükleri ve öbür biçimleri olur olmaz yerde kullanmak 15 bile bile gülünç duruma düşmekle aynı kapıya çıkar. Ölçülü sözcükler destanlara eklenerek uygun kullanımın nasıl bir fark yarattığı gözlemlensin. [Ozan] yerel sözcüklerin, metaforların ve başka biçimlerin yerine yaygın sözcükler koyarsa 20 söylediklerimizin doğru olduğunu görür. Örneğin Aiskhylos ve Euripides iambik ölçüyle aynı dizeyi yazmışlardır, ancak Euripides alısıldık yaygın tek bir sözcüğün yerine yerel sözcük kullanmıştır ve birinin dizesi güzel görünürken diğerininki yavan kalır: Aiskhylos Philoktetes'te "Ayağımın etini yiyen yara" yazmıştır, Euripides ise "yiyen" yerine "ziyafet ceken" demistir.8 Aynı sekilde "Oysa su ufak tefek, su cılız,

<sup>4</sup> Eski Yunancada sıklıkla olduğu gibi "ozan" demek Homeros demektir.

İlk dizede Eukleides alelade bir cümlenin iki sesli harfini uzatarak zorla tumturaklı destan ölçüsüne uyduruyor. İkinci dizede nasıl bir uzatma gerektiği belli değil. bkz. Açıklamalar.

<sup>6</sup> Ya da "ölçülülüktür".

<sup>7 253.</sup> fragman.

<sup>8</sup> Nauck edisyonunda 792. fragman.

pis herif geldi" dizesi9 yaygın sözcüklerle söylenirse "Oysa 25 su kısa boylu, güçsüz, biçimsiz adam geldi" halini alır. "Şekilsiz bir iskemle koydurmuştu, ufak bir de masa,"10 dizesi de "Kötü bir iskemle ve küçük bir masa koydurmuştu," olur; ayrıca "Sahiller kükrüyordu," 11 dizesi "Sahiller bağı- 30 riyordu," olur. Ariphrades de kimsenin konuşma dilinde kullanmadığı sözler kullanıyorlar diye tragedya ozanlarıyla alay eder; örneğin "evlerden öteye" [apo dômatôn] yerine "öteye evlerden" [dômatôn apo] diyorlar, "senin zatından" [sethen] ve "ben o şahsa" [egô de nin] diyorlar, "Akhilleus 1 hakkında" (peri Akhilleôs) yerine "hakkında Akhilleus'un" [Akhilleôs peri] ve [1459a] buna benzer sözler kullanıyorlar diye.12 Oysa böyle söyleyişler yaygın olmadığı için dili beylik tarzdan kurtarır; o ise bundan habersizdi. İkili sözcükler ve verel sözcükler de dahil olmak üzere, bu söylenenlerin yerli yerinde kullanılması büyük önem taşır ama en önemlisi me- 5 taforik söyleyişi kullanmaktır. Çünkü başkasından alınamayacak tek şey budur ve doğal yeteneğin göstergesidir. Zira iyi metafor yapmak, benzerliği göz önünde bulundurmak demektir.13 İkili sözcükler en çok dithyrambos'lara, yerel sözcükler kahramanlık şiirlerine, metaforlar da iambik ölçü 10 kullanan şiirlere uyar. 14 Sözünü ettiklerimizin hepsi kahramanlık şiirlerinde işe yarar, ancak iambik ölçü kullanan şi-

<sup>9</sup> Odysseia, IX, 515. Bu pasajda Odysseus, Tepegöz Polyphemos'un tek gözünü kör edince, Polyphemos yıllar önce bir kahinin ona böyle bir şey olacağını söylediğini hatırlar. Ancak gözünü çıkaracak olanın uzun boylu, güçlü ve yakışıklı biri olacağını beklerken karşısında kısa boylu, sıradan ve zayıf birini bulur.

<sup>10</sup> Odysseia, XX, 259.

<sup>11</sup> İlyada, XVII, 265.

<sup>12</sup> Ariphrades, Aristophanes'in Hippeis [Atlılar] 1280 ve devamında birçok kez söz ettiği komedya ozanı olabilir. Buradaki örnekler şiir dilinde kullanılan bicimlerdir.

<sup>13</sup> bkz. Retorik, III, 2, 1405a8-10; III, 11, 1412a11-15; Aristoteles, Topikler, VI, 2, 140a8-11.

<sup>14</sup> bkz. 1447b11.

#### Aristoteles

irler konuşma biçimini özellikle taklit ettiği için<sup>15</sup> onlar da yalnızca bir insanın konuşmalarda kullanacağı sözcükler uygun düşer, yani yaygın sözcükler, metaforlar ve süsleme15 ler. Tragedya hakkında ve eylem aracılığıyla yapılan taklit hakkında yeterince konuşmuş olduk.<sup>16</sup>

bkz. 1449a23-28.

<sup>16</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



#### XXID

Anlatı aracılığıyla yapılan ölçülü taklide gelince, şurası açıktır ki öyküler tragedyalardaki gibi bir dramatik yapıya sahip olmalıdır, yani bütünlüklü, tamamlanmış, başı, orta- 20 sı ve sonu olan tek bir eylemi ele almalıdır ki bütünlüklü bir canlı gibi kendine özgü olan hazzı uyandırsın; bunların yapısı tarih eserlerininki gibi olmamalıdır, çünkü tarih eserlerinde zorunlu olarak tek bir eylem anlatılmaz, bir ya da birden çok kişinin başından geçen, birbirleriyle rastlantısal olarak ilişkili olaylardan oluşan bir dönem anlatılır. 25 Örneğin Salamis'teki deniz savaşı ile Sicilya'daki Kartacalıların savası aynı zamanlarda olmuştur<sup>ı</sup> ama bunlar aynı sona doğru ilerlemezler; birbirini izleyen dönemlerde arka arkaya gerçeklesen olaylardan bazen tek bir sonuç çıkmaz. Ancak birçok ozanın yaptığı buna yakın bir şeydir.<sup>2</sup> Daha 30 önce de söylediğimiz gibi<sup>3</sup> Homeros öbür ozanlarla karşılaştırıldığı zaman bu açıdan da "tanrısözlü" bir ozan gibi görünür, cünkü savasın başı sonu olmasına rağmen savasın bütününü anlatmaya kalkışmamıştır; öyle yapsaydı öykü bir bakışla kolayca kavranamayacak kadar uzardı; ancak öykünün uzunluğundan kıssaydı bu sefer de olayların çeşitliliğinden dolayı karman çorman olurdu. Homeros ne yaptı, 35

Herodotos, VII, 166'a göre 480 yılında aynı günde gerçekleşmişlerdir.

bkz. Pindaros, Pythia Zafer Şarkıları, I, 71-80.

<sup>3</sup> bkz. 1451a22-30.

<sup>4</sup> Aristoteles, Homeros'u Homeros'un sık kullandığı bir sıfatla nitelendiriyor.

#### Aristoteles

savaşın tek bir bölümünü ele aldı, öbür bölümler için "Gemiler Kataloğu" gibi ara öyküler kullandı ve bunlarla şiirini 1 <iki kat> çeşitlendirdi. [1459b] Öbür ozanlar tek bir kişiyi, tek bir dönemi ya da çokparçalı tek bir eylemi ele alır; örneğin *Kypria*'nın ve *Mikra İlias*'ın [Küçük İlyada] ozanları. Bu yüzden *İlyada* ya da *Odysseia*'dan sadece birer ya da ikişer tragedya çıkarken, *Kypria*'dan ve *Mikra İlias*'tan pek çok tragedya çıkar.6

<sup>5</sup> *İlyada*, II, 484-570.

A ve B elyazmalarında bu cümlenin sonu şöyledir: "... Kypria'dan birçok, Mikra İlias'tan ise sekizden fazla tragedya çıkar; örneğin Silahların Seçilmesi, Philoktetes, Neoptolemos, Eurypylos, Dilencilik, Lakedaimonialı Kadınlar, Troya'nın Yağmalanması, Yurda Dönüş, Sinon ve Troyalı Kadınlar. Troya Savaşı'nın öncesini anlatan Kypria'yı Kıbrıslı Stasinos'un ya da Hegesias'ın, savaşın sonuçlarını anlatan Mikra İlias'ı Midillili Leskhes'in yazdığı düşünülüyor.



# XXIV

Kaldı ki destanın türleri de tragedyayla aynı olmalıdır: Basit destan, karmaşık destan, karakter destanı ve duygu odaklı destan.¹ Şarkı ve görsel öğe dışında tragedyayla aynı 10 öğelerden oluşur, çünkü destan da baht dönüşlerine, tanımalara ve duygusal öğelere ihtiyaç duyar; ayrıca düşünce ve dil kullanımı açısından da güzel olmalıdır. Tüm bunları ilk kez ve yeteri kadar kullanan ozan Homeros'tur. Kurduğu eserlerden İlyada basit ve duygu odaklı bir destandır, Odysseia ise [baştan sona bir tanınma olduğu için] karma-15 şık bir destandır ve karakter destanıdır. Bunların yanısıra dil kullanımı ve düşünce bakımından da üstünlük sağlamıştır.

Ancak destanın olay örgüsünün uzunluğu ve ölçüsü farklılık gösterir. Uzunluk sınırlaması konusunda, daha önce söylenen sınır yeterlidir:² Eserin başı ve sonu tek bakışta kavranabilmelidir. Bunun için de, destanın olay örgü- 20 sü eski şiirlerden daha kısa olmalı ve dize sayısı tek seferde dinlenebilen tragedyalarınkini tutmalıdır.³ Destanın kendine özgü bir özelliği çok uzatılabilmesidir, çünkü tragedyada ey-

ı krş. 1455b32-1456a3.

bkz. 1450b34 ve devamı, ayrıca 1459a32-34.

<sup>3</sup> Bir tragedyanın yaklaşık 1300-1500 dizeden oluştuğu kabul edilirse, tek oturumda dinlenen üç tragedyadan oluşmuş bir tragedya dizisi 4000-5000 aralığında olacaktır. Bu durumda Aristoteles, 15000'i aşkın dizeden oluşan İlyada'yı ve 12000'i aşkın dizeden oluşan Odysseia'yı epey uzun buluyor olsa gerek. Rodoslu Apollonios'un 3. yüzyılda yazdığı Argonautika 6000 dizeden kısavdı.

25 lemin birden fazla kısmı eşzamanlı taklit edilemez, sahnede oyuncuların oynadığı kısımla sınırlıdır, oysa destan anlatı olduğu için eylemin aynı anda gerçekleşen birçok kısmının anlatılmasını kaldırır ve bunlar uygun şekilde bağlandığında 30 şiirin hacmi artar. Yani destan görkemliliğe, dinleyicilerde bir değişiklik yaratmaya ve farklı farklı ara öyküleri eklemeye elverişlidir; halbuki tragedyalarda öykü tek olduğu için bu tekdüzelik izleyiciye bıkkınlık verip eserleri başarısızlığa sürükler.4 Kahramanlık ölçüsünün uygun olduğu tecrübeyle sabittir.<sup>5</sup> Eğer birisi anlatı yoluyla taklidi başka bir ya da birkaç ölçüyle yapmaya kalksaydı yakışıksız kaçardı; çünkü 35 kahramanlık ölçüsü en oturaklı ve en heybetli ölçüdür (yerel sözcükler ve metaforlar için bu yüzden en elverişli ölçüdür;6 anlatı yoluyla taklidin öbürleri arasında öne çıktığı taraf budur); iambik ölçü ve dörtlü ölçü ise oynaktır, biri dansa öbürü eylemlerde bulunmaya uygundur.<sup>7</sup> [1460a] Bu konuda yapılabilecek en yersiz davranış Khairemon gibi ölçüleri karıştırmaktır.8 Nitekim kimse uzun olay örgülerinde kahramanlık ölçüsünden başka ölçü kullanmamıştır; daha önce de söylediğimiz gibi uygun ölçüyü seçmeyi ozanlara bizzat 5 doğa öğretir. Homeros övülmeye değer birçok özelliğinin yanısıra, bir ozanın ne yapması gerektiğinden habersiz olmayan tek ozan olmasıyla da övgüye layıktır. Çünkü ozan kendi ağzından olabildiğince az konuşmalıdır, yoksa artık taklit eden biri olmaktan çıkar. Başka ozanlarsa baştan sona 10 sahnede kalır ve nadir durumlarda az şeyi taklit ederken, [Homeros] kısa bir girişten sonra bir erkeği, kadını ya da başka bir karakteri hemen içeri sokar: bunlardan hiçbiri ka-

rakter yoksunu değildir, her birinin bir karakteri vardır. Tra-

<sup>4</sup> bkz. 14.55a28.

<sup>5</sup> bkz. 1448b34 ve 1449a27.

<sup>6</sup> bkz. 1459a9-11.

<sup>7</sup> bkz. 1449a21-27.

<sup>8</sup> bkz. 1447b21-22.

<sup>9</sup> bkz. 1449a15 ve 1449a24.

gedyada şaşırtıcılık öğesinin yaratılması gerekir; destanda ise akıldışı olana daha çok yer verilebilir, orada şaşırtıcılık öğesini gerçekleştirmenin en iyi yolu budur, çünkü eylemi yapan kişi göz önünde değildir. Ne de olsa Hektor'un kovalandığı bölüm sahneye konulsa komik görünür: Bir yan- 15 da birileri kovalamadan öylece dikilir, öbür yanda da birisi "hayır" dercesine kafasını sallar, 10 oysa destanda kimse bunun farkına bile varmaz. Şaşırtıcı olan hoşa gider; bir şey anlatırken dinleyenlere haz versin diye eklemeler yapanlardan da belli. Homeros öbür ozanlara her şeyden önce nasıl yalan söylemeleri gerektiğini öğretmiştir. Bunun yolu yanlış çıkarım yaptırmaktır:11 İnsanlar bir şey bir şeyden sonra geliyor 20 dive ya da ondan sonra gerçeklesiyor dive, ikincinin olmasına bakarak birincinin de olduğunu ya da gerçekleştiğini sanır. Oysa bu yanlıştır. Dolayısıyla birincisinin yanlış olduğu bir durumda, doğru olsaydı zorunlu olarak olacak ya da gerçekleşecek ikinci bir şey eklemek gerekir. Çünkü aklımız 25 ikincinin gerçek olduğunu biliyor diye yanlış çıkarım yaparak birincinin de gerçekleştiğini düşünür. Bunun bir örneği "Ayak Yıkama" bölümünde vardır.12 İnandırıcı olmayan olanaklı şeylerdense, olası olan olanaksız şeyler tercih edilmelidir. Sözler akıldışı kısımlardan oluşturulmamalı, hatta mümkün mertebe akıldışı hiçbir şey içermemelidir; bundan kaçınılamıyorsa o zaman akıldışı kısımlar, (Oidipus'un 30 Laios'un nasıl öldüğünü bilmemesindeki gibi) anlatılan öy-

bkz. İlyada, XXII, 131 ve devamı, özellikle 199-207. Bu bölümde Akhilleus Hektor'u kovalarken, Hektor'u öldürme şanını başkalarıyla paylaşmak istemediği için arkadaşlarına ondan uzak durmalarını işaret eder.

<sup>11</sup> bkz, 1455a13.

bkz. 1454b30 ve Odysseia, XIX, 164-220. Odysseus 20 yılın ardından İthake'ye döndüğünde karısı Penelope'nin karşısına Giritli bir dilenci olarak çıkar, ona kocasını tanıdığını ve evinde konuk ettiğini söyler; Penelope ona inanmaz ve ondan kocasının elbiselerini tarif etmesini ister; Odysseus tarif edince bundan Penelope yanlış bir çıkarım yapar ve karşısındaki adamın kocasını konuk etmiş Giritli bir dilenci olduğu sonucunu çıkarır.

künün dışında kalmalıdır, 13 (Elektra'da habercilerin Pythia Oyunları hakkında haber getirmesi ve Mysoi'da [Mysialılar] bir adamın Tegea'dan Mysia'ya kadar konuşmadan gitmesi gibi) dramadan çıkarılmalıdır.<sup>14</sup> Bu kısımlar olmadan öykünün berbat olacağını söylemek komiktir, çünkü daha en başta böyle bir olay örgüsü kurmamak gerekir, ancak 35 ozan böyle bir kısmı öyküye koymuşsa ve daha akla yatkın bir başka yol görünüyorsa bu yersiz olur. Odysseia'da bile ı karaya ayak bastıkları bölümde geçen akıldışı olayları kötü bir ozan anlatsaydı, bu olaylar göze batar ve katlanılır olmaktan çıkardı. 15 | 1460b| Ama ozan | yani Homeros | başka iyi öğelerle bu yersiz durumu gizlemiş ve hoşa gidecek şekilde yedirmesini bilmiştir. Karaktere ve düşünceye odaklanma-5 yan eylemsiz bölümlerde dil kullanımının üstüne düşülmelidir; yoksa dil kullanımı fazla parlak olursa karakterleri ve düşünceleri gölgede bırakır.

<sup>13</sup> bkz. Sophokles, Kral Oidipus, 112-113; ayrıca 14.54b6-8.

<sup>14</sup> Sophokles, *Elektra*, 103 ve devamında yaşlı lalası Orestes'in Pythia Oyunları'nda öldüğünü söyler. Bu açık bir anakronizmdir. Pythia Oyunları, Orestes'in zamanından çok sonra, 6. yüzyılda başlamıştı. *Mysoi*'da ise Telephos Mora'dan ta Bergama civarına kadar konuşmadan yürür.

Odysseia, XIII, 113-120: İthake'ye gelen Phaiaklı gemiciler, uyumakta olan Odysseus'u kumsala bırakıp giderler. Evinden 20 yıl uzakta kalan Odysseus'un tam yurduna varmak üzereyken böyle derin bir uykuya dalması pek inandırıcı değildir.



# XXV

Sorunlara ve çözümlerine gelince, bunların türlerinin kaç tane ve neler olduğunu açıklığa kavuşturmak için şöyle bir inceleme yapılabilir. Ozan, tıpkı bir ressam ya da tasvir üreten başka bir sanatçı gibi bir taklitçi olduğuna göre, zorunlu olarak hep şu üç şeyden birini taklit eder: Geçmişte ya da 10 şimdi olanları taklit eder, anlatılanları ve kanıları taklit eder ya da olması gerekenleri taklit eder. Bunları da yerel sözcükler, metaforlar ve dilin değişik özellikleriyle ifade eder. Ne de olsa ozanlara bunları yapma izni veririz. Öte yandan politika ya da başka bir sanat ile şiir sanatı arasında 15 bu konularda ortak bir doğruluk yoktur. Siir sanatında iki tür hata yapılabilir: şiir sanatıyla doğrudan ilgili hatalar, bir de şiir sanatıyla uzaktan ilintili, ilineksel hatalar. Eğer ozan [ne] taklit edeceğini [doğru] seçmişken \*\*\* gücü yetmemişse, bu şiir sanatıyla ilgili bir hatadır. Ancak doğru bir seçim yapılmamışsa, iki sağ ayağını birden ileriye uzatan bir at anlatmışsa, [tıp ya da benzeri gibi] belli bir sanatı ilgilendiren 20 bir hata varsa ya da herhangi başka bir olanaksızlık anlatılmışsa, hata şiir sanatıyla doğrudan ilgili değildir. 'Sorunlardaki eleştirileri de bunlardan hareketle çözmek gerekir. O halde öncelikle [\*eğer] şiirde şiir sanatıyla ilgili olanaksızlıklar varsa, hata yapılmıştır. Ancak böyle yapılarak sanatın 25

bkz. Platon, İon, 537A ve devamı.

amacına ulaşılıyorsa (amacın ne olduğu belirtilmişti),2 eserin su ya da bu bölümü daha sarsıcı kılınıyorsa, böyle yapmak doğrudur. Hektor'un kovalanması buna bir örnektir.3 Ama bu amaç, ilgili sanata uyarak daha çok [\*ya da aynı ölçüdel gerçekleştirilebiliyorsa, <hata yapmak> doğru değildir; 30 çünkü genelde olabildiğince hatadan kaçınmak gerekir. Ayrıca hata o sanatla mı ilgili, yoksa ilintili başka bir şeyle mi ilgili? Dişi geyiğin boynuzlarının olmadığını bilmemek, onu resmederken taklitte kusur etmekten daha hafif bir hatadır. Bunlardan başka, eğer birisi gerçeğe sadık kalınmamasını eleştiriyorsa, bu eleştiri, belki böyle olması gerektiği söylenerek çözüme ulaştırılmalıdır; örneğin Sophokles de 35 Euripides'in var olan insanları kendisininse olması gereken insanları anlattığını söylemiştir. Gerçekte olanlara da, olması gerekenlere de uyulmadığı eleştirisi ise, anlatılanların bunlar olduğu söylenerek çözülmelidir; tanrılarla ilgili konularda yapıldığı gibi. Yani söylenen şey belki daha iyiyi de gerçekte 1 olanı da yansıtmıyordur ama durum Ksenophanes'in dediği gibidir: Anlatılanlar bunlar.4 [1461a] Kaldı ki anlatılan şeyler, belki daha iyi olmasa bile, bir zamanlar oldukları gibidir; örneğin silahlar hakkında "Temrenleri yukarıya gelecek şekilde dikilmişti mızrakları," denmesi.<sup>5</sup> Ne de olsa eskiden âdet öyleydi, İllyrialılarda hâlâ öyle. Bir sözün ya da eylemin 5 güzel olup olmadığı ise sadece söylenen ya da yapılan şeyin erdemli mi bayağı mı olduğuna bakılarak incelenmemelidir, şunlara da bakılmalıdır: Sözü söyleyen ya da eylemi yapan kişi kimdir, karşısındaki kimdir, ne zaman, kimin için, ne amaçla, örneğin daha büyük bir iyiliğe ulaşmak için ya da daha büyük bir kötülüğü savuşturmak için mi söylenmiş ya 10 da yapılmıştır? Bazı sorunlar kullanılan dile bakılarak çö-

<sup>2</sup> bkz. VI. ve IX. bölümler.

<sup>3</sup> bkz. 1460a14-16'da geçen pasaj: *İlyada*, XXII, 131 ve devamı, özellikle 199-207.

<sup>4</sup> bkz. Diels-Kranz, 11-16. ve 30. fragmanlar.

<sup>5</sup> İlyada, X, 152-155.

zülmelidir, örneğin "önce oureas" sözünde yerel bir sözcük vardır: Ozan belki katırları değil de nöbetçileri kastediyordur.6 Dolon için "görünüşü çirkin" [eidos... kakên] derken de, Dolon'un vücudunun orantısız olduğunu değil, yüzünün çirkin olduğunu kastediyordur, çünkü Giritliler eueidês'i yüz güzelliği için kullanırlar.7 "Daha koyu [zôroteron] ka- 15 rıştır" derken de, ayyaşların içtiği gibi su katılmamış şarap hazırlanması değil, şarabın daha çabuk hazırlanması kastediliyordur.8 Bazı sözler metafor olarak da söylenir, örneğin ozan "Bütün tanrılar ve atlı arabalarda dövüşen insanlar gece boyunca uyudular," diyor ama aynı zamanda "Troya Ovası'na baktığında, kaval sesleri, flüt sesleri ve uğultu" da diyor. Çünkü "bütün" sözcüğünü metaforik olarak "pek 20 çok" anlamında kullanmıştır, çünkü "bütün" bir çokluk türüdür.9 "Bir tek o katılmaz," sözü de metaforiktir, çünkü en çok tanınan bir tek odur. 10 Bazı sorunlar vurgulamayla

<sup>6</sup> Ilyada, I, 50. Sorun şu gibi görünüyor: Akhaları cezalandırmak isteyen Apollon neden oklarıyla önce katırları |oureas| vuruyor? Aristoteles'e göre çözüm: Burada oureas, "katır" anlamındaki oreus'un değil, "nöbetçi" anlamında yerel bir sözcük olan oureus'un çoğul akuzatifidir. Yani Apollon önce nöbetçileri vuruyor, ki bu da mantıklı.

İlyada, X, 316. Buradaki sorun, dizenin devamında iyi bir koşucu olduğu söylenen Dolon'un "biçiminin" |eidos| buna rağmen nasıl çirkin olabileceğidir. Çözüm: Burada eidos sözcüğü Giritlilerin kullandığı anlamda Dolon'un vücudunu değil, yalnızca suratını belirtir.

<sup>8</sup> İlyada, IX, 203. Burada sorun şu: Akha önderlerine şarap hazırlatırken Akhilleus neden Patroklos'a şarabı ayyaşların içtiği gibi "koyu" hazırlamasını istiyor? Çözüm: Burada Akhilleus Patroklos'tan şarabı "daha koyu" değil "daha çabuk" karıştırmasını istiyor.

<sup>9</sup> Anlaşılan, Aristoteles İlyada, II, 1-3'ten yaklaşık bir alıntı olan ilk cümle ile X, 10-13'te bulunan ikinci cümlenin arka arkaya geldiğini düşünmüş. Bu durumda sorun, hakikaten bütün herkes uyuyorsa Troya Ovası'ndan kimsenin bakıyor olamayacağı. Aristoteles'e göre çözüm, "bütün" sözcüğünün "pek çok" anlamında kullanılmış olmasıdır. Türden cinse aktarım yoluyla yapılmış metaforun bir örneği. (bkz. 1457b11-13.)

İlyada, XVIII, 489; Odysseia, V, 275. Sorun şu: Metne göre Okeanos'un sularına bir tek Ayı takımyıldızı katılmaz, yani hiç batmaz, oysa batmayan başka yıldızlar da vardır. Aristoteles'e göre çözüm, ozanın burada "bir tek o" derken yalnızca en tanınmış yıldızı kastetmiş olması olabilir. Yine türden cinse aktarımla yapılmış bir metafor.

çözülür, örneğin "Dileğini almasına izin veriyoruz"<sup>11</sup> ve "bir kısmı yağmurda çürüyen" sözlerini Thasoslu Hippias'ın çözmesi gibi.<sup>12</sup> Bazı sorunlar da ayırmayla çözülür, örneğin Empedokles'in şu sözleri: "Bir zamanlar ölümsüz olmayı tanıyanlar ölümlü olmuştu birdenbire, karışmıştı saf olanlar eskiden."<sup>13</sup> Bazı sorunlarsa çiftanlamlılıkla çözülür; örneğin "Gecenin çoğu geçti," sözünde "çoğu"çiftanlamlıdır.<sup>14</sup> Bazı sorunlar dil alışkanlığı sebep gösterilerek çözülür. Örneğin su katılmış şaraba da "şarap" denir, nitekim "yeni dövülmüş kalaydan baldır zırhı" da denmiştir;<sup>15</sup> demir işleyenlere "tunç ustası" denir; nitekim tanrılar şarap içmediği halde Ganymedes için "Zeus'a şarap sunan" denmiştir. Ama bu sonuncudaki sorun metaforla da çözülebilir. Bir söz çelişki içerir gibi görünüyorsa o bağlamda kaç farklı anlama ge-

Alıntı İlyada, XXI, 297'den ama aslında gönderme İlyada, II, 15'e. Zeus, habercisi Oneiros'u (Rüya) insan kılığında Agamernnon'a göndererek savaşa devam etmesini, tannların Troya'nın düşmesine karar verdiklerini söylüyor. Buradaki sorun Zeus'un neden boş umutlar verdiğidir. Aristoteles'e göre Hippias bu sorunu şöyle çözmüş: orada aslında "izin veriyoruz" anlamında didomen değil, "[Rüya] izin versin" anlamında didomen denmektedir, yani izni veren Zeus değil, Rüya'dır. bkz. Aristoteles, Sofistik Çüritmeler, 5, 166b6-8.

<sup>12</sup> İlyada, XXIII, 328. Buradaki sorun da sözü edilen tahtanın yağmurda çürümemesine rağmen çürüdüğünün söylenmiş olması. Aristoteles'e göre Hippias'ın çözümü burada geçen hou sözcüğünü sert değil de yumuşak nefesle ou diye okumaktır: Böylece anlam "yağmurda çürümez" haline gelir. Sofistik Çürütmeler'de yine aynı örnek var.

<sup>13</sup> Empedokles, Fragman 35.14-15. Eski Yunancada geç bir tarihe kadar sözcüklerin arasına boşluk konulmadığı, aksan ve nefesler yazılmadığı için burada "eskiden" sözcüğünün neye bağlanması gerektiği konusunda sorun var: Eskiden saf olan şeylerin artık saflığını yitirdiği mi yoksa eskiden karışık olan şeylerin artık saf olduğu mu söyleniyor, belli değildir.

<sup>14</sup> İlyada, X, 252-3'ten eksik bir alıntı. Sorun şu: Eski Yunanca metinde "Gecenin üçte ikisinden çoğu [pleô] geçti, daha üçte biri kaldı" deniyor, oysa üçte ikisinden çoğu geçmişse üçte biri kalmamıştır, üçte birinden az zaman kalmıştır. Belki Aristoteles'e göre çözüm şu olabilir: Burada "gecenin üçte ikisinden fazlası" değil, "gecenin üçte ikisinin büyük kısmı" kastedilmiştir. Bu durumda gecenin en azından üçte biri geriye kalmıştır ve sorun çözülmüştür.

<sup>15</sup> İlyada, XXI, 592. Su katılmış şaraba da "şarap" dendiği gibi, kalay-tunç alaşımından yapılmış bir zırh için de "kalaydan zırh" denebilir.

lebileceği incelenmelidir, örneğin "Tunçtan mızrağı işte o tutmuştu," sözünde engellenmenin kaç farklı anlama gelebileceğine bakılıp en inandırıcı olan seçilmelidir;16 bu yak- 35 laşım Glaukon'un<sup>17</sup> anlattığının tam tersi olabilir: Bazı in- 1 sanlar akıldısı bir önkabule sahiptir, o önkabulden sonuçlar çıkarıp bir karara varırlar ve kendi görüşleriyle çelişen bir şey varsa sanki ozan öyle demiş gibi ozanı eleştirirler. [1461b] İkarios'la ilgili sorunlarda böyle olmuştur: İkarios Lakedaimonialı diye düşünülür, böyle olunca da Telemakhos'un Lakedaimonia'ya gelip İkarios'la görüşmemesi saçma gelir. 5 Oysa durum belki Kephallonialıların anlattığı gibidir: Onlar Odysseus'un kendilerinden bir kızla evlendiğini ve sözü edilen kisinin İkarios değil, İkadios olduğunu söyler. Bu sorun büyük olasılıkla hatadan kaynaklanıyor. 18 Olanaksız şeyleri genel olarak şiire katkısına bağlayarak açıklamak gerek: Ya şiir daha iyi olsun ya genel kanıya uysun diye kullanılmışlardır. Çünkü şiirde, olanaklı olduğu halde inandırıcı- 10 lık taşımayandansa, olanaksız ama inandırıcı olanı tercih etmek gerekir. Zeuksis'in çizdiği gibi insanların var olması olanaksızdır<sup>19</sup> ama onları öyle çizmek daha iyidir belki; çünkü örnek bir üstünlüğe sahip olmalıdır. Akıldışı şeyleri de

Sorun şu: İlyada, XX, 272'den alınan bu dizede bir mızrak, beş kat madenden dökülmüş bir kalkana saplanır; mızrağın ucu iki kat tuncu ve iki kat kalayı geçtikten sonra altın katman tarafından tutulur; oysa altın katman süs için en dıştaki katman olması gerektiğine göre ve üstelik yumuşak bir maden olduğuna göre, mızrağı altın katman nasıl tutmuş olabilir? Belli ki Aristoteles'in çözümü "engellemek" anlamındaki "tutmak" fiilinin anlamıyla ilgili. Bazı yorumculara göre Aristoteles altın katmanın mızrağı tam durdurmayıp yavaşlattığını düşünüyor; oysa bu altın kadar yumuşak bir madenin tunç mızrağı nasıl durdurmuş olabileceği sorununu çözse bile, mızrağın iki katman tuncu ve iki katman kalayı geçip en dıştaki altın katman tarafından nasıl "yavaşlatılmış" olabileceğini açıklamıyor.

<sup>17</sup> bkz. Platon, lon, 530D.

<sup>18</sup> Odysseia, IV. Sorun şu: İkarios Lakedaimonialıysa ve oranın kralıysa, torunu Telemakhos Lakedaimonia'ya geldiğinde neden dedesiyle karşılaşmıyor? Kephallonialıların çözümü: Telemakhos'un dedesi Lakedaimonialı İkarios değil, Kephallonialı İkadios'tur.

<sup>19</sup> krs. 1450a27.

insanların anlattıkları şeylere bağlayarak, yani bir zamanlar akıldışı seyler olmadıklarını açıklamak gerekir; ne de olsa 15 bir şeyin olasılığa aykırı olarak gerçekleşmesi de olasıdır.<sup>20</sup> Celişkili sözler ise temellendirmelerdeki çürütmeler<sup>21</sup> gibi incelenmelidir: Aynı şey mi söyleniyor? Aynı şeyle ilgili olarak mı söyleniyor? Aynı şekilde mi söyleniyor? Çelişen şey böylece ozanın kendi sözlerine ya da aklı başında bir insanın 20 ileri süreceği şeylere dayandırılmalıdır. Ancak Euripides'in Aigeus'undaki gibi zorunlu olmayan ve hiçbir ise yaramayan bir akıldışılık ya da Orestes'teki Menelaos'unki gibi bir alçaklık varsa bunları eleştirmek doğrudur.<sup>22</sup> O halde eleştiri türlerini beşe indirebiliriz: Bir şey ya olanaksız diye, ya akıldışı diye, ya zararlı diye,23 ya çelişkili diye ya da sanata özgü olan doğruluğa ters düşüyor diye eleştirilir. Çözümler 25 ise daha önce belirtilen başlıklarda incelenmelidir. On iki tanedirler 24

<sup>20</sup> bkz. 1456a24-25.

<sup>21</sup> Herhalde Aristoteles'in Sofistik Çürütmeler'ine gönderme.

bkz. Euripides, Medea, 663 ve devamı; Euripides, Orestes, 356 ve devamı, 1554 ve devamı. Ayrıca krş. 1454a29 ve 1460b19-21.

<sup>23</sup> bkz. 1461a4-9, ayrıca Platon, Devlet, III, 391B4.

<sup>24</sup> Beş eleştiri türü ve on iki çözüm için bkz. Açıklamalar.



# XXVI

Birisi destandaki taklit mi tragedyadaki taklit mi daha iyi diye sorabilir. Daha az adi olan şey daha iyiyse ve her zaman daha iyi izleyicilere hitap ediyorsa, önüne geleni taklit edenin de adi olaçağı apaçıktır. |Oyuncular| fazladan bir şey eklemedikleri sürece izleyiciler hiçbir şey kavraya- 30 mazlar diye bir sürü hareketler yaparlar, örneğin bayağı aulos çalgıcıları1 bir diski taklit edeceğim diye yerlerde yuvarlanır, Skylla'yı çalacağım diye korobaşını çekiştirir. O halde eski oyuncuların yeni oyuncular hakkındaki düsünceleri neyse, tragedyadada durum böyledir. Örneğin Mynniskos fazla abartılı oynuyor diye Kallipides'e may- 35 mun derdi,² Pindaros'un da 11462a böyle bir ünü vardı. İşte 1 yeni kuşak oyuncular eski oyunculara oranla neyse, bütün olarak tragedya sanati da destana oranla odur. Bu nedenle destan, jestlere gerek duymayan saygın bir izleyici kitlesine, tragedya ise bayağı izleyicilere hitap eder, derler. O halde tragedya sanatı adiyse, daha kötü olacağı açıktır. Ancak ön- 5 celikle bu suçlama şiir sanatına değil, oyunculuk sanatına yöneliktir, ne de olsa Sosistratos gibi rapsodi okuyanlar ve Opuslu Mnasitheos gibi ödül için sarkı sövleyenler de el kol

<sup>1</sup> bkz. 1447a15.

<sup>2</sup> Eski Yunancada kallias "maymun" anlamına gelir.

hareketlerinde3 aşırıya kaçarlar. Kaldı ki her çeşit hareket değil, sadece bayağı oyuncuların hareketleri reddedilmelidir, yoksa dansı da reddetmek gerekirdi; örneğin eskiden 10 Kallipides, günümüzde de başka oyuncular özgür kadınları taklit etmiyorlar diye eleştirilmiştir. Ayrıca tragedya yapacağını tıpkı destan gibi harekete başvurmadan da yapar, ne de olsa okunmakla da niteliğini belli eder.4 O halde tragedya hiç olmazsa başka bakımlardan üstünse en azından hareket 15 icermeyebilir demektir. Üstelik tragedya destanın sahip olduğu her şeye sahiptir (destan ölçüsünü bile kullanabilir),5 sonra müziği ve görsel öğeleri de yabana atmamak gerek, en yoğun zevkler bunlardan çıkar;6 dahası, tragedya okunurken de oynanırken de izleyicinin gözünde canlanır. Bunların 1 yanısıra tragedya [1462b] taklit etme amacına daha kısa sürede ulaşır,7 çünkü daha yoğun bir eser, uzun süreye yayılmış bir eserden daha çok haz verir; örneğin Sophokles'in Oidipus'u İlyada'nın dize sayısına çıkarılsaydı ne olurdu, onu kastediyorum.8 Zaten destan ozanlarının yaptığı taklidin birliği de 5 daha zayıf bir birliktir (nitekim herhangi bir destandan birçok tragedya çıkarılabilir),9 bu nedenle destan ozanları tek bir öykü anlatsa bile öykü kısaca anlatılınca kırpılmış gibi, ölçünün gerektirdiği uzunlukta anlatılınca bu sefer de sulandırılmış gibi görünür. Bu sonuncularla birçok eylemden oluşturulan destanları kastediyorum, 10 örneğin İlyada ile 10 Odysseia'da birçok bölüm böyle kendine göre bir uzunluğa

<sup>3</sup> Buradaki sözcük [sêmeia] aslında "işaretler" demektir. Tam olarak ne anlama geldiği belli değildir.

<sup>4</sup> Aristoteles yüksek sesli okumayı kastediyor olmalı. krş. 1450b18-19 ve 1453b3-6.

<sup>5</sup> Elimizdeki tragedyaların anlatıya ağırlık veren bazı küçük kısımları destanın altılı ölçüsüyle yazılmıştır.

<sup>6</sup> krş. 1450b15-20.

<sup>7</sup> Hem anlatılan olaylar daha kısadır, hem de performans süresi.

<sup>8</sup> Dize sayısı olarak İlyada, Kral Oidipus'tan en az. 10 kat daha uzundur.

<sup>9</sup> krş. 1459b2-7.

<sup>10</sup> bkz. 1459b1.

sahiptir; hem de bunlar olabilecek en güzel biçimle kurulmuş, taklit ettikleri eylem olabildiğince birlik arz eden şiirler olmalarına rağmen. O halde eğer tragedya bütün bu açılardan ve ayrıca sanatının işlevi itibarıyla destandan ayrılıyorsa (ne de olsa gelişigüzel bir hazzı değil, daha önce söylenen hazzı uyandırmalıdır),<sup>11</sup> daha güçlü olacağı açıktır, zira tragedya hedefine ulasmak konusunda destandan üstündür.

O halde bir yandan tragedya ve destan, bunların türleri ve öğeleri, kaç tane oldukları ve birbirlerinden nasıl ayrıldıkları, bir eserin iyi olup olmamasının nedenleri, eleştiriler ve çözümleri hakkında bu kadar konuşulmuş olsun.<sup>12</sup>

15

<sup>11</sup> bkz. 1453b10-13.

<sup>12</sup> Bu bölüm için bkz. Açıklamalar.



# Açıklamalar

## I. Bölüm

Metnin ilk sözcüklerinde Aristoteles açık uçlu bir inceleme programı sunuyor. Ancak elimizdeki metin, "yarım" olduğu için, bu programı tamamını yerine getirmiyor. Metnin ilk cümlesi son cümlesiyle karşılaştırıldığında (1462b16-19) bu durum açıkça anlaşılıyor: Aristoteles destanı, tragedyayı ve komedyayı ele almak istiyor, ancak elimizdeki metin yalnızca destanı ve tragedyayı inceliyor. (Bu konuda son bölümle ilgili açıklamaya bakınız.)

Şiirin dahil olduğu cins, taklit [mimêsis]. Bu sözcük tikeller için kullanıldığında Türkçe "taklit" [imitation] diye, tümeller için kullanıldığında ise "temsil" [representation] diye karşılanabilir. Terim tutarlılığı adına biz bu sözcüğü hep "taklit" diye çevirdik. Aristoteles taklit denen bu cinsi üç ayrıştırma hattı yardımıyla ayrıştırıyor: Araç, nesne ve tarz. Birinci bölüm, taklit cinsini taklit araçlarına göre ayrıştırıyor, ama bu konuyu belirlemekte yetersiz kalınca Aristoteles ikinci bölümde taklit nesnelerini, o da yeterli olmayınca üçüncü bölümde taklit tarzlarını ele alacaktır.

O halde geleneksel başlığına karşın, Aristoteles'in konusu liriğiyle, epigramlarıyla, fabllarıyla tam olarak şiirin bütün türleri değil, destan, tragedya ve komedyadır.

#### IV. Bölüm

Aristoteles'e göre şiire kaynaklık eden iki doğal nedenin ne oldukları belirsiz gibi görünüyor. Birinci doğal özellik, insanın doğuştan taklit etme eğilimi: İnsan yavrusu konuşmayı öğrenmeden önce bu eğilim sayesinde bir şeyler öğreniyor. İkinci doğal özellik ise, insanın doğal olarak taklit karşısında aldığı haz gibi görünüyor; bu da önceki doğal özellik gibi, bütün insanların bilme, anlama, öğrenme ve akıl yürütme sevgisinden geliyor. Ancak bu iki doğal özellik de şiire özgü değil, bütün taklitlerde ortaktır.

Şiirin ikinci doğal nedeninin, genel olarak taklit karşısında aldığımız haz değil, melodi ve ritme, dolayısıyla ölçüye olan doğal yatkınlığımız olduğu da düşünülebilir. Bu ikinci doğal özellik "taklit araçlarıyla" ilgili olduğu için, bu sayede şiir, müzikten ayrılmış olmasa bile, görsel sanatlardaki taklitlerden ayrıt edilmiş oluyor. Nitekim "taklit araçları" sayesinde öbür taklitlerden ayrışan şiir kendi içinde de ozanların karakterlerine bağlı olarak "taklit nesneleri" ile türlere ayrışmış oluyor böylece. İlk üç bölümdeki yapısal çözümleme, burada gelişimsel süreçle örtüşmüş oluyor. Ne de olsa tragedya Aristoteles'e göre gelişimini tamamlamış bir türdür. (1449a7-8'e rağmen 1449a14-15'e ve metnin devamına bakınız.)

# V. Bölüm

Drama yarışmaları yılda iki kez Dionysos şenlikleri sırasında düzenlenirdi. En önemli yarışma olan "Büyük Dionysia" Mart-Nisan aylarında, "Lenaia" ise Ocak-Şubat aylarında yapıldı. Büyük Dionysia şenlikleri, tanrının heykelinin törenle oyun alanına getirilip birinci sıraya yerleştirilmesiyle başlardı. Ardından Atina halkını oluşturan on boy |phylê|

beş yetişkin, beş de ergen korosuyla *dithyrambos* yarışmalarında yarışırdı. Sonraki üç gün tragedyalar yarışır, her gün başka bir ozanın yazdığı tragedya üçlemesiyle bir satirik oyun sahnelenirdi. Şenliklerin son gününde beş komedya ozanının birer komedyası sahnelenirdi.

Tragedyanın doğduğu yıllarda koro her zaman satirlerden oluşuyordu. Ancak satirik drama adında, daha sonra geliştirilen ayrı bir tiyatro türü de vardı. Tragedyanın zamanla daha ciddi konulara değinmeye başlaması ve koroların her oyunda farklı kişilerden oluşması üzerine, Phleiouslu Pratinas korosu hep satirlerden oluşan ve canlı müzik eşliğinde gelişen daha neşeli tragedyalar yazmaya başladı. Bu yeni türün ayırt edici özelliği, korobaşı Seilinos'un yönettiği satirlerden oluşan korosu, komik kurgusu ve mitolojik olayların, hatta daha önce sahnelenen tragedyaların parodilerini içermesiydi. Zamanla, ozanların drama yarışmalarına üç tragedya ve son sahnelenen oyun olarak bir satirik dramadan oluşan dört eserle katılmaları gelenekleşti. Günümüze tam olarak gelen tek satirik drama Euripides'in Kyklops adlı eseridir. Sophokles'in İkhneuta [İz Sürücüler] oyunundan da 400 kadar dize günümüzde kadar gelebilmiştir.

# VI. Bölüm

Aristoteles'in tragedya tanımını verip öğelerini ortaya koyduğu bu bölümde iki sorun var.

Öncelikle, III. Bölüm'de söylendiği gibi tragedya destandan tarzıyla ayrılıyorsa ve bu bölümde söylendiği gibi burada tarza denk düşen tek öğe görsellik ise, Aristoteles'in tragedyada en çok üstünde durduğu öğenin görsellik olması gerekir, oysa görsellik en önemsiz öğelerden biri, öykü en önemli öğe sayılıyor. Sorunun nasıl çözüleceği belirsiz gibi görünüyor.

Ayrıca, tragedyanın tanımının parçalarından biri, en önemlisi, öğeler arasında sayılmıyor ve metnin sonuna kadar asla incelenmiyor, hatta dile getirilmiyor: "arınma" diye çevirdiğimiz katharsis. Burada katharsis'in korku ve acıma duygularından izleyiciyi arındırma mı, yoksa o duyguları arındırma mı olduğu belirsizdir. Üstelik her iki durumda da erdemli kişilerin tragedyadan etkilenmemesi beklenirdi, oysa etkilendikleri açık. (Bu ve benzeri sorunlar için bkz: Aristoteles, Politika, VIII, 7; Platon, Devlet, X, 603C-606D; Lear, 1988.) Sonraki bölümlerde (XIII.-XV.) Aristoteles hem katharsis amacına nasıl ulaşılabileceğini araştırıyor, hem de acıma ve korku duygularından ne anladığını netleştiriyor.

# XIV. Bölüm

Bu bölümde büyük bir sorun var.

Tragedya ozanı karmaşık bir öykü kurarken dört seçenekten birini benimseyebilir: (1) "Eski ozanlardaki gibi" karakter durumu bilir ve eylemi gerçekleştirir, örneğin Medea. (2) Karakter durumu bilmez ama eylemi gerçekleştirir, durumun sonradan farkına varır, örneğin Oidipus. (3) Karakter durumu bilmez ama eylemi gerçekleştirmeden önce her şeyin farkına varır ve eylemi gerçekleştirmez. (4) Aristoteles'in listelemediği ama ilk eleyeceği seçenekte ise karakter durumu bilir ama gerçekleştirmez, örneğin Antigone'de Haimon'un babası Kreon'a garezlenip eyleme geçmediği ara öykü.

Aristoteles en kötü seçenekten başlıyor. 4. seçenek en kötüsüdür, çünkü "iticidir", "duygusuzdur", yani izleyicileri duyarsız bırakır, zira karakter hem bir tanıma yaşamaz hem de eylemde bulunmaz; dolayısıyla trajik değildir, yani konumuzun dışındadır. Eylemin bilerek ya da bilmeyerek gerçekleştirilmesi, eylemin bilerek gerçekleştirilmemesin-

den daha iyidir (yani 1. ve 2. seçenekler 4. seçenekten daha iyidir), çünkü hiç olmazsa bir eylem vardır, dolayısıyla izleyici "duygusuz" [apathes] kalmaz; böyle bir tragedya XVIII. Bölüm'de tanımlayacağı duygu odaklı [pathêtikos] tragedya olabilir pekâlâ. Ama eylem gerçekleştirilecekse, bilmeyerek gerçekleştirip sonradan durumu anlaması en başından beri her şeyi bilerek eylemi gerçekleştirmesinden daha iyidir. Yani 2. seçenek 1. seçenekten daha iyidir, çünkü 1. seçenek tanıma içermez, oysa 2. içerir ve "tanıma sarsıcıdır". Yani geleneksel öyküleri güzel kullanma seçeneklerinin sıralanmasında 4. seçenek 1. seçenekten, 1. seçenek de tabii 2. seçenekten üstündür.

Sorun şurada: Aristoteles "en güçlü seçenek sonuncusudur," diyor, yani 3. seçenek, yani karakterin bilmezken bilir hale geldiği ve eylemi gerçekleştirmediği seçenek. Bu büyük bir sorun, çünkü Aristoteles tragedya hakkında söylediği her şeyi hep tragedyanın bir eylemin taklidi olmasına bağımlı kıldı, oysa şimdi eylemsiz bir tragedyanın en güçlü seçenek olduğunu söylüyor. 3. seçenek nasıl 2. seçenekten "daha güçlü" olabilir? Tanımanın en güzeli baht dönüşüyle aynı anda olansa (XI, 1452a32-33) ve 3. seçenekte eylem gerçekleştirilmiyorsa, o zaman baht dönüşü nasıl gerçekleşir ve baht dönüşü yoksa yalnızca tanıma içeren bu seçenek nasıl en güçlüsü olabilir? Bu sorunu çözmek için, burada Aristoteles'in en iyi öyküden değil, geleneksel öyküleri en güzel kullanma şeklinden söz ettiği söylenebilir ya da konu XVIII. Bölüm'de tragedya türlerinin ayrıstırılması bağlamında tartışılabilir. Her iki durumda da çözüm açık değildir.

# XVII. Bölüm

Aristoteles'e göre, öykü kurmanın iki püf noktasından ilki, ozanın dile getireceği olayları önce gözünün önünde

canlandırmasıdır. Bu sayede yakışanı bulur ve iç çelişkilerden sakınır. Burada Aristoteles'in kötü örnek olarak verdiği örnek Eski Yunanca metinde de bulanıktır: Yedilerin Thebai'ye karşı çıkacağı sefere katılmak istemediğinden Amphiaraos'un gizleniyor olması gerektiği düşünülebilir; izlevicinin görmesi gereken bir şey sahne düzeninden dolayı izleyicilere gösterilmemiş de olabilir. Şu kadarı kesin ki Aristoteles bu sahneyi ozan olayları gözlerinin önünde canlandırmadığı için gözden kaçırdığı bir çelişkiyi örneklendirmek için anlatıyor. Burada çok önemli bir noktaya parmak basmak gerekiyor. "En inandırıcı ozanlar..." diye başlayıp "... yetenekli insanın işidir" diye biten pasajı çevirirken Tarán'ın okumasını izledik. Bu okumaya göre Aristoteles, Platon'daki birçok pasajdan farklı olarak, şiirin kökenini tanrılarda ya da ilhamda değil, doğada bulur. (bkz. IV. Bölüm.) Ancak aynı pasaj şöyle de çevrilebilir: "En inandırıcı ozanlar doğalarından yola çıkarak duygulara bürünenlerdir... Bu nedenle şiir sanatı daha ziyade hezeyanlı insanın ya da doğal olarak yetenekli insanın isidir." (Aristoteles, Sorunlar, 30, 954a32'yle karşılaştırılabilir.)

İkinci püf noktası, ozanın öykü için genel bir plan çıkarması. Bu da aslında önceki püf noktasıyla ilişkili: Ozan (ve VII., XXII. ve XXIV. bölümlere bakılırsa, izleyici de) öykünün bütünlüğünü hep tek bir bakışta görmeli, sinoptik olarak kavramalı, gözden kaçırmamalı, ara öyküleri bundan sonra ve buna göre eklemelidir. Ara öykülerin ana öyküye güzel bağlandığı örnek İphigeneia Tauris'te tragedyası. Orestes'in delirme ve arınma sahneleri iyi ara öykülerdir çünkü öyküye hizmet ederler: Annesini öldürdüğü için peşine takılan Erinysler yüzünden Orestes delilik nöbeti geçirir ve bu nedenle yakalanarak Artemis Tapınağı'na götürülür. Orada onu kurban etmeye hazırlanan ablası İphigeneia kardeşini tanır ve krala kurbanın anne katili olduğu için törenden önce arınması gerektiğini söyler. Arınma tör

reni için deniz kıyısına inen iki kardeş *bu sayede* bir gemiye binip kaçarlar.

Tragedyada ara öyküleri nasıl eklemek gerektiği konusuyla birlikte, destanla tragedya arasındaki gizli rekabeti yeniden yüzeye çıkıyor. Çünkü aralarında tarz farklılığından dolayı, destana oranla tragedya ara öyküleri çok daha tutumlu kullanmak zorundadır. Bu da bizi tragedya türlerinin XVIII. Bölüm'de ayrıştırılmasına getiriyor.

# XVIII. Bölüm

Tragedyanın dört türü şunlardır:

- 1. Karmaşık tragedya: Öykü öğesine odaklanır, öykünün öğelerinden de baht dönüşü ve tanımaya odaklanır.
- 2. Duygu odaklı [pathêtikos] tragedya: Yine öykü öğesine odaklanır, ancak öykünün öğelerinden duyguya odaklanır.
- 3. Karakter [êthikos] tragedyası: Karakter öğesine odaklanır.
- 4. Bu dördüncü tür tragedyanın 1456a2'de adlandırılacağı noktada A ve B elyazmalarında şu üç anlamsız harf var: ΟΗΣ. Bu üç harf bozuksa, neyin bozulmuşu? Tarán da dahil olmak üzere Susemihl'i izleyenlere göre, bu üç harf Eski Yunanca haplê [basit] sözcüğünün bozulmuş hali, dolayısıyla dördüncü tragedya türü "basit tragedya"; bu okumanın temel gerekçesi, XXIV. Bölüm'de 1459b7-9'da destanın türlerinin tragedyanınkilerle aynı olduğunun söylenmesi ve dördüncü tür olarak basit destanın sayılması; bu okumanın dezavantajı, basit tragedya türünün tragedyanın hangi öğesine odaklandığının belli olmaması. İkinci bir okumaya göre, ΟΗΣ Eski Yunanca opsis [görme] sözcüğünün bozulmuş halidir, dolayısıyla dördüncü tragedya türü görselliğe dayanan tragedyadır; bu okumanın ilk avantajı bel-

li: dördüncü tür tragedya görsellik tragedyasıysa, bu türün dayandığı tragedya öğesi tabii ki görsellik öğesidir; bu okumanın ikinci avantajı paleografiden geliyor: ΟΗΣ harflerinin ΑΠΛΗ'nin [haplê] değil de ΟΨΙΣ ya da ΟΙΤΣΙΣ'in [opsis] bozulmuş hali daha olası; bu okumanın üçüncü avantajı, 1458a5'te de tıpatıp aynı üç harfin karşımıza çıkması ve Victorius'un bu harfleri ops diye okumasının herkesçe benimsenmiş olmasıdır. Bu üç nedenle biz de Tarán'ın okumasından ayrılıp Dupont-Roc ve Lallot'yu izleyerek opsis okumasını benimsiyoruz ve dördüncü tragedya türünün "basit tragedya" değil, "görselliğe odaklanan tragedya" olduğunu düşünüyoruz. Bu konuda da fikrimi değiştirmemizi sağlayan Hakan Yücefer'e teşekkür ederiz.

Tragedyada öykü öğesinden karmaşık ve duygu odaklı tragedya türleri, karakter öğesinden karakter tragedyası türü, görsellik öğesinden de görsellik tragedyası türü çıkıyorsa, geri kalan üç tragedya öğesi ne olacak? Yani dil kullanımına, düşünceye ve şarkıya odaklanan tragedya türü yok mu? Yok. O nedenle bu üç öğe arasından şarkıya bu bölümün sonunda değiniliyor, sonraki bölümlerin ana konusu ise tragedyanın son iki öğesi (ya da "biçimi") olacak: düşünce ve dil kullanımı.

# XX. Bölüm

Aristoteles'in GR sesini bir hece sayması, uzmanların tartıştığı bir konudur. Kimi uzmanlar Aristoteles'in GR sesini hece saymadığını ileri sürüp Arapça çeviriye de dayanarak metni değiştirmişler, gerekçe olarak Dionysos Thraks'ın *Gramer Sanatı*'na (I, 3) düşülmüş şu derkenarı göstermişlerdir: "Hece, Aristoteles'e göre bir sesli ve bir sessizden, birçok sesli ve bir sessizden oluşan anlamsız bir sestir. Dionysos ise diyor ki..." (Hilgard edisyo-

nu, 344. sayfa, 34-35.) Başka uzmanlarsa, bizce haklı olarak, Aristoteles'in yarı seslilerinden sürekli ses verebilen sessiz harfleri kastettiğini düşünmüşler. Yani Aristoteles'in GRA kadar GR sesini de hece saymasının nedeni, sesli, yarı sesli ya da sessiz harfleri tanımlayışının bizimkine benzememesi değil, "hece" kavramının bizimkine denk olmamasıdır.

Aynı durum "bağlaç" [syndesmos] için de geçerlidir: Aristoteles *syndesmos* derken yalnızca bağlaçları değil edatları ve hatta önekleri de kastediyor gibi görünüyor. Aynı durum "tanımlık" [arthron] için de geçerli olabilir: Aristoteles'in kullandığı *arthron* sözcüğü, Arapça çevirisi *fasıla*'nın da düşündürdüğü gibi, "eklem" ve "ayrım yeri" fikrini barındırıyor.

Bunlar bizi *logos*'a getiriyor. Bu paragraftaki haliyle bile *logos* sözcüğünü çevirmek zordur, çünkü çok geniş anlamlıdır. Babür, Rifat ve Kalaycı'nın yeğlediği "önerme" fazla dar anlamlı, çünkü bir dua, bir dilek ya da koca bir destan bir "önerme" sayılamasa da Aristoteles'e göre bir *logos* sayılabilir; Tunalı'nın kullandığı "cümle" de herhalde *İlyada*'nın bütünü için kullanılamaz. Biz "söz" karşılığını hem kullanımı hem kökeni açısından epey geniş anlam taşıdığı için seçtik. Gerçi *İlyada* için "söz" sözcüğünü de kolay kolay kullanmayız.

# XXII. Bölüm

Aristoteles'e göre tanıdık sözcükler kullanmak bulanıklığa engel olur ama yavanlığa düşmemek için bunu sözcüklerde belli bir yabancılık türüyle dengelemek gerekir: Aristoteles'in *barbarismos* dediği yabancılık türü yabandır, yabanıldır, basbayağı yabancılık türü yabancılık türü hafif bir yadırgatıcılık içerir, iyidir, şiiri ve şehri güzelleştirir. Bu açıdan Eukleides'in tersi-

ne Aristoteles'e göre, şiir dilinde bazı kaymalar ve sapmalar hoştur, hatta gereklidir. Anlaşılan, Aristoteles'e göre Eukleides sırf Homeros'un tumturaklı destan ölçüsünü tutturmak için "Epikhares'i gördüm, Marathon'a gidiyordu" gibi alelade bir cümleyi Epikharên eidon Maratônade badizonta yerine Êpikharên eidon Marathônade bâdizontâ diye okur, "En azından onun düğün çiçeğini sevmeyen" sözünü de ouk an g' eramenos ton ekeinou elleboron yerine ouk an g' êramenos ton ekeinou ellêbôron diye okur.

#### XXV. Bölüm

Bu bölüm Aristotelesçi gelenekte sıklıkla söz edilen "sorunlara" [problêmata, aporêmata] ve "çözümlerine" [lyseis] ayrılmıştır. Eski Çağ'daki Aristoteles'in yapıtlarının listelerinde Sorunlar ve hatta Aporêmata homêrika gibi çalışmalar karşımıza çıkıyor. (bkz. Diogenes Laertios, V.1.26.) Bu bölümdeki "sorunlar" eleştirilere, "çözümler" de bu eleştirilere verilebilecek geçerli yanıtlara az çok denk düşüyor.

Eleştiriler (ya da sorunlar) beş türe indirgenebilir: "Bir şey ya olanaksız diye, ya akıldışı diye, ya zararlı diye, ya çelişkili diye ya da sanata özgü olan doğruluğa ters düşüyor diye eleştirilir. Çözümler ise daha önce belirtilen başlıklarda incelenmelidir. On iki tanedirler." Şimdi bu 5 sorun türünü ve bulunabilecek 12 çözümü bu sırayla inceleyelim.

1. sorun: "Söylenenler olanaksız." Bu sorunda iki farklı olanaksızlık türü kastediliyor olabilir: Politika, tıp, geometri ya da tarih gibi alanlarda doğru olan şeyle şiirde doğru olan şey aynı olmadığına göre (1460b13-15), bu alanlardaki olanaksızlıklar da aynı kefeye konmamalıdır. Örneğin bir ressamın Géricault'nun yaptığı gibi koşan atların ayaklarını yanlış resmetmesi ya da bir ressamın dişi geyikleri boynuzlu çizmesi, doğrudan resim sanatıyla ilgili bir hata, sorun ya da

olanaksızlık değildir, hayvanbilimle ilgili bir hata, sorun ya da olanaksızlıktır. İlk konuyu Aristoteles *Hayvanların İlerlemesi Üzerine*, 14, 712a24-b3'de ele alıyor; Aelianus'a göre (*De natura animalium*, VII, 39) Pindaros'tan (*Olympia Zafer Şarkıları*, III, 29) Sophokles ve Euripides'e kadar birçok ozanın boynuzlu sandığı dişi geyiğin boynuzlu olmamasını Aristoteles *Hayvanların Kısımları Üzerine*, III, 2, 664a3-8'de açıklamaya çalışır. Bu sorunda sözü edilen olanaksızlık şiir dışındaki bir alanla ilgiliyse, şöyle çözülebilir: "Bu olanaksızlık şiirin güzel olmasını ve amacını yerine getirmesini engellemiyor, hatta destekliyor." Bu 1. çözüm. Peki ya olanaksızlık şiir sanatının ta kendisiyle ilgili bir olanaksızlıksa? Bu sorunu aşağıda 5. sırada ele alacağız.

Ancak bu sorunun iki alttürü var. Birincisi şu: "Söylenenler gerçeğe sadık değil." Bu alttürü ve sonraki sorunları çözmek için üçlü bir ayrıma ihtiyacımız olacak: Ozan (A) geçmişte olmuş sevleri ya da şimdi varolan sevleri, yani "gerçek" şeyleri taklit edebilir; (B) geleneksel olarak insanların anlattığı ve inandığı şeyleri taklit edebilir, (C) bir de olması gerekenleri, iyi ve güzel olan şeyleri taklit edebilir. O halde 1. sorundaki bu alttürün çözümü basittir: "Ozanın nesnesi illa geçmişte olmuş ya da şu anda varolan gerçek şeyler (A) olmak zorunda değildir, (hatta VI. Bölüm'e göre olmamalıdır da), ozan olması gereken şeyleri (C) de anlatabilir." (Bu 2. çözüm.) Sorunun öbür alttürü de şu: "Söylenenler ne gerçeğe sadık, ne de olması gerekenler." 3. çözümün ne olacağı belli: Ozan illa gerçekleri (A) ya da olması gerekenleri (C) söylemek zorunda değil, insanların geleneksel olarak anlatageldiği ya da inandığı şeyleri de (B) anlatabilir. Bu sorun şöyle de çözülebilir: Belki eskiden durum ozanın anlattığı gibiydi, yani (A) şıkkına girmediği varsayılan şey belki de (C) şıkkına girdiği gibi (A) şıkkına da giriyordu. Örneğin belki insanlar eskiden mızrakların sivri ucunu yere batırmayıp havaya dikiyordu. Bu 4. çözüm.

- 2. sorun: "Şu sözcük akıldışı." Dil bağlamındaki sorunları çözmenin birçok yolu var. Bir tanesi (5. çözüm) o sözcüğün başka yöre ya da dönemdeki anlamının akıldışı olmadığını göstermektir. Örneğin Apollon neden önce katırları [oureas] vuruyor diye soran birine, oureas'ın yerel ağızda "katırlar" değil de "nöbetçiler" demek olduğu söylenebilir; sıkı bir kosucunun vücudunun görünüsü [eidos] nasıl çirkin olabilir diye soran birine, eidos'un yerel ağızda "vücudun görünüşü" değil, "surat" demek olduğu söylenebilir; Akhilleus'un Akha önderleri için şarap hazırlatırken Patroklos'a şarabı neden ancak ayyaşların içtiği gibi "daha koyu" [zôroteron| karıştırmasını söylediğini soran birine, zôros sıfatının burada "koyu" değil "çabuk" anlamına geldiği söylenebilir. 6. çözüm: O sözcüğün metaforik anlamının akıldışı olmadığını göstermek. Örneğin "herkes uyuyordu" derken "pek çokları uyuyordu" kastedilmişti ya da "Bir tek o takımyıldız batmaz" derken "En çok bilinen takımyıldızlardan bir tek o batmaz" kastedilmişti. 7. cözüm: O sözcüğü başka türlü vurgulayınca va da sert nefesle söyleyince akıldışılığın ortadan kalktığını göstermek. 8. çözüm: O sözcüğü başka bir sözcüğe bağlayınca ya da başka türlü ayırınca akıldışılığın ortadan kalktığını göstermek. 9. çözüm: Sözcüğün çiftanlamlı olduğunu ve başka bir anlamda kullanılırsa akıldışılığın ortadan kalktığını göstermek. 10. çözüm: Sözcükteki akıldışılığın lafın gelişi olduğunu, dil alışkanlığından kaynaklandığını, oysa o sözcükle kastedilen sevin hiç de akıldısı olmadığını göstermek. 1461b20'de Euripides'in Medea'sındaki Aigeus'un akıldışılığı basbayağı gereksizdir, bu yüzden bir hatadır.
- 3. sorun: "Şu söz ya da eylem güzel değil, zararlı." Bu sorunun çözümü, yani 11. çözüm, *Nikomakhos'a Etik*'ten tahmin edilebilir: Sözün ya da eylemin sahibinin kim olduğu, muhatabının kim olduğu, ne zaman kimin için ne amaçla yapıldığı ya da söylendiği hesaba katılırsa, o aslında gayet gü-

zel bir söz ya da eylem olabilir. Bir eylemin erdemli bir eylem olması, eylemin ta kendisine değil, eylemi yapanın ruhuna, huyuna, durumu bilip bilmemesine, eylemi ne zaman yaptığına bağlıdır (Örn. bkz. *Nikomakhos'a Etik*, II, 6, 1106b21-2.) Yine de 1461b21'de *Orestes*'teki Menelaos'un alçaklığı gereksiz olduğu için hatadır.

- 4. sorun: "Şu sözcük çelişkili." Bu sorunun çözümü 12. çözüm: Sözcüklerin farklı anlamları araştırılıp ayırt edilirse çelişki çözülür. (Bu sorun için 11. çözümün de kullanılabileceği 1461b18'de söylenecek.) Bu sorunu ve çözümünü yukarıda 9. çözümdeki çiftanlamlılıktan ayırt etmek zor. Yine de bu yaklaşım Aristoteles'in neredeyse bütün yapıtlarında, hiç olmazsa en önemli yapıtlarında benimsediği, içine işlemiş bir yaklaşımdır. Örneğin Metafizik, V bütünüyle böyle terimlere ayrılmış bir kitaptır. Bu 4. soruna örnek verirken Aristoteles çok önemli bir noktaya değiniyor: Çelişkili gibi görünen sözcüklerin anlamları ayrıştırıldıktan sonra, ozanın en inandırıcı anlamı kastettiği varsayılmalıdır. Yani kişi kendi varsayımlarından hareketle akıl yürütmek yerine, kendi önkabullerini ve varsayımlarını en azından bir süre askıya almalıdır. Aslında bu fikir belki genelleştirilebilir ve "iyiniyet karinesine" benzetilebilir: Kişi bir esere yaklaşırken, kendi varsayımlarından sonuç çıkartarak eserde bir çelişki olduğu sonucuna hemen varmak yerine, en azından ilk basta esere tam kredi vermek zorundadır. Örneğin bir öyküde bir adamın bir sabah hamamböceği olarak uyandığı cümlesini okur okumaz öyküyü eleştirmeye başlanamaz.
- 5. sorun: "Söylenenler şiir sanatının kendisiyle ilgili bir olanaksızlık." 1. sorunda şiir sanatıyla doğrudan ilgili olmayan bir olanaksızlığı ele almıştık ve verilebilecek yanıtları görmüştük. Geriye doğrudan şiir sanatıyla ilgili olan olanaksızlık kaldı. Eğer bir şiirde şiir sanatıyla ilgili bir olanaksızlık varsa, bu bir hatadır, çözümü de yoktur, böyle bir eleştiri yanıtlandırılamaz. Aristoteles burada ilginç bir açık kapı bırakıyor: Sanatın amacı bu olanaksızlığa başvurmadan ye-

rine getirilemiyorsa ya da aynı ölçüde yerine getirilemiyorsa, bu olanaksızlıkta şiir açısından beis yoktur, dolayısıyla bu durumlarda 5. sorun 1. çözümle ortadan kaldırılır: "Bu olanaksızlık şiirin güzel olmasını ve amacını yerine getirmesini engellemiyor, hatta destekliyor." Aristoteles burada da durmayıp bu son olasılığı yukarıdaki üçlü ayrımına oturtuyor: Şiir sanatının kendisiyle ilgili bir olanaksızlık bile, olması gerekene (yani C'ye) hizmet ediyorsa ya da geleneksel olarak anlatılagelenlere, söylenenlere ve inanılanlara (yani B'ye) uyuyorsa sakıncasızdır. Çünkü olanaksız bir şey bile inandırıcı olabilir ve olanaklı olduğu halde inandırıcılıktan uzak bir şeye bu açıdan üstündür.

#### XXVI. Bölüm

Bu bölümde değinilmesi gereken bir cümle var: "Kaldı ki her çeşit hareket değil, sadece bayağı oyuncuların hareketleri reddedilmelidir, yoksa dansı da reddetmek gerekirdi; örneğin eskiden Kallipides, günümüzde de başka oyuncular özgür kadınları taklit etmiyorlar diye eleştirilmiştir." Biz metni harfiyen çevirdik. Burada "özgür kadınlardan" kasıt, Liddel-Scott & Jones'un sözlüğüne göre "evli kadınlar" olabilir; Tunalı "soylu kadınlar", Kalaycı "hafifmeşrep kadınlar", Rifat "bayağı kadınlar" diye çeviriyor. Buna gerekçe olarak o dönemde kadın karakterleri hep erkek oyuncuların oynamasını gösteriyorlar. Halliwell "bayağı kadınlar" [low women] diye, Davis ile Benardete değillemeyi yanlış yere bağlayarak bu sözü "özgür olmayan kadınlar" [unfree women] diye bile çevirmiş. Ancak bizimki dahil olmak üzere çevirilerden hiçbiri galiba bu cümleyi anlamlı hale getirmiyor: Sadece bayağı oyuncuların hareketleri reddedilmeliyse, bunun bazı oyuncuların "özgür", "evli", "soylu", "hafifmeşrep" ya da "bayağı"

kadın karakterlerini canlandırmıyorlar diye eleştirilmeleriyle ne ilgisi olduğu belli değildir.

Bu bölümde Aristoteles tragedya ve destan incelemesini bu iki türün karşılaştırılmasıyla tamamlıyor. Ama Şiir Sanatı Üzerine'deki programını tamamlamış değil; en başitinden, VI. Bölüm'deki vaadini yerine getirmedı: Orada Aristoteles destandan ve komedyadan söz edeceğini söylüyor, ancak XXIII.-XXIV. bölümlerde yalnızca destandan söz ediyor; komedya hakkında söyledikleri de yetersiz ya da tutarsız (örneğin komedyanın öyküsünün kökeni konusunda 1448b28-1449a2 ve 1449b5-9). Nitekim Diogenes Laertios, V, 1, 22'ye ve başka kaynaklara göre, Aristoteles'in bu metni elimizdeki hali gibi tek bir kitaptan değil, iki kitaptan oluşuyordu. İşte bu durum elimizdeki metnin son cümlesini önemli kılıyor: "O halde bir yandan tragedya ve destan, bunların türleri ve öğeleri, kaç tane oldukları ve birbirlerinden nasıl ayrıldıkları, bir eserin iyi olup olmamasının nedenleri, eleştiriler ve çözümleri hakkında bu kadar konuşulmuş olsun." Ya öbür yandan? Burada bir eksiklik var gibi görünüyor.

İşte yaklaşık 12. yüzyıl ortasından kalan ve 15. yüzyılda İtalya'da birçok kopyası bulunan B elyazmasında metnin burasında birkaç sözcük var, mürekkep kısmen uçtuğu için birkaç harfi dışında okunamıyorlar. Bu sözcüklerin nasıl okunması gerektiği konusunda iki görüş var: Landi ve Baldi'nin görüşüne göre bu sözcükler "Öbür yandan taşlama şiirleri ve komedya hakkında yazacağım," peri de iambôn kai kômôidias grapsô diye okunmalı, hatta bu Aristoteles'in bir ikinci kitap yazdığının da bir kanıtı; Kassel ve Wilson'ın görüşü ise, son yedi harfin ougr..ô diye deşifre edilip ou grapsô diye okunması gerektiği: "... yazmayacağım." Tarán her iki okumanın da Aristoteles'in sözcüklerini yansıtamayacağını düşünüyor. Kassel ve Wilson'un okumasını Aristoteles'e atfetmemesinin nedeni şu: Tarán'a göre Aris-

toteles komedya hakkında ikinci bir kitap yazmıştır, bu durumda Kassel ve Wilson'un okumasındaki "yazmayacağım" ifadesi zaten Aristoteles'e ait olamaz. Tarán'ın Landi ve Baldi okumasını Tarán'ın Aristoteles'e atfetmemesinin nedeni ise şu: Aristoteles'in komedya hakkında ikinci bir kitap yazmış olması da, paragraftaki "... bir yandan ... hakkında, öbür yandan ... hakkında" paralleliği de, elyazmasındaki sözcükleri Aristoteles'in yazdığı anlamına gelmiyor; daha önemlisi, her ne kadar Aristoteles'in komedya hakkında yazacağını açıklaması mantıklı olsa da, Aristoteles'in "taşlama şiirlerinden" söz etmesi için hiçbir neden kalmamıştır, o konuda söyleyeceğini söylemiştir. Bu nedenle Tarán metnimizin sonundaki bu birkaç sözcüğün Aristoteles'e ait olmadığını düşünüyor.

Ömer Aygün, 2016



# Kaynakça

## Çeviri ve Edisyonlar

Aristote, *La Poétique*, çev. R. Dupond-Roc ve J. Lallot, Seuil Yayınları, Paris 2011.

Aristote, *Poétique*, çev. J. Hardy, Les Belles Lettres Yayınları, Paris 1932.

Aristoteles, *Poetika*, Alm. çev. İ. Tunalı, Remzi Kitabevi, İstanbul 2011. (1. baskı 1963)

Aristoteles, *Poetika*, Fr. çev. S. Rifat, Can Yayınları, İstanbul, 2007. (1. Baskı, Koç Kültür Sanat, İstanbul 2003)

Aristoteles, *Poietika (Şiir Sanatı Üzerine)*, çev. N. Kalaycı, Pharmakon Kitap, İstanbul 2012. (1. Baskı Bilim ve Sanat Yayıncılık, Ankara 2005)

Aristotle, *Ars Poetica*, ed. R. Kassel, Clarendon Yayınları, Oxford 1966.

Aristotle, On Poetics, çev. S. Benardete ve M. Davis, St. Augustines Yayınları, Indiana 2002.

Aristotle, Poetics, Editio Maior of the Greek Text with Historical Introductions and Philological Commentaries, ed. L. Tarán ve D. Gutas, Brill, Leiden 2012.

Aristotle, *Poetics*, çev. Joe Sachs, Focus, Massachusetts 2012.

Aristotle, *Poetics*, çev. Stephen Halliwell, Harvard University Press, Cambridge 1995.

### Yardımcı Kaynaklar ve Makaleler

"Aristoteles Özel Sayısı", Cogito, Sayı 77, Yapı Kredi Yayınları, Yaz 2014.

"Aristoteles Özel Sayısı", Özne, 11-12. Kitap, Güz 2009-Bahar 2010.

"Aristotelesçilik Özel Sayısı", Cogito, Sayı 78, Yapı Kredi Yayınları, Kış 2014.

Diogenes Laertios, Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, çev. C. Şentuna, Yapı Kredi Yayınları, 6. Baskı, İstanbul 2015.

Dionysios Thraks, *Gramer Sanatı*, çev. E. Çoraklı, Kabalcı, 2006.

Lear, Jonathan, "Katharsis", *Phronesis*, Oxford, 33, 1988, 297-326; sonradan *Oksenberg*, 1992, 315-340. [çev. E. Ç. Mutlu, *Arkhe-Logos Felsefe Dergisi*, 1. sayı, Bahar 2016, s. 83-111.]

Lear, Jonathan, *Mutluluk*, Ölüm ve Yaşamın Artakalanı, çev. B. Büyükkal, Metis Yayınları, İstanbul 2006.

Liddell, H. G., Scott, R., Jones, H. S., *Greek-English Lexicon*, Clarendon, 9. Baskı, Oxford 1940.

Nussbaum, Martha C., The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 1986.

Essays on Aristotle's Poetics, ed. Oksenberg Rorty, Amélie, Princeton University Press, Princeton 1992.



## Dizin

#### Kavramlar

acıma: eleos, 15, 24, 30, 33, 37, 55. ad: onoma, 57, 58, 61-63, 65. ağırbaşlı: semnos, 10, 11, 65. akıldışı: alogos, 42, 73, 74, 79, 80. alçak: mokhtheros, 33, 34, 80. ara öykü: epeisodion, 11, 24, 31, 49, 50, 53, 70, 72. arac: hois, en hois, 1, 3, 7. arınma: katharsis, 15, 50. bağlaç: syndesmos, 57. baht dönüşü: peripeteia, 27, 29, 30, 45, 51, 52, 71. bahtiyarlık: eutykhia, 20, 29, 30, 33, 34. bahtsızlık: atykhia, 30, 33. bedbahtlik: dystykhia, 20, 29, 33, benzer: homoios, 41, 43, 45, 67. biçim: eidos, 9, 10, 13, 15, 16, 19, 31, 35, 43, 55, 58, 65-68, 83. bölüm: meros, morion, 1, 15, 31, 51, 52, 70, 74, 76, 82. cins: genos, 41, 61, 62. çekim: ptôsis, 57, 58. çıkarım: syllogismos, 46, 47, 73. çıkış şarkısı: eksodos, 31. çözüm: lysis, 42, 51, 52, 75, 76, 80. davranışlarda bulunmak: dran, 7, 8, 15. destan: epopoia, epos, 10, 13, 14, 50, 52, 66, 71-73, 81-83. dil kullanımı: leksis, 11, 15-17, 55, 57, 65, 66, 71, 74. diyalog: logos, 2, 13. doğaçlama: autoskhediasma, 9, 10. duygu odaklı: pathêtikos, 51, 71.

duygu, duygu öğesi: pathos, pathêma, 2, 15, 24, 30, 37, 38, 49, 51, 55, 71. düğüm: desis, 51, 52. düşünce: dianoia, 55, 71, 74, 81. erdem: aretê, 34, 65. erdemli: spoudaios, 5, 14, 76. eylemde bulunmak: prattein, 16, 21, 38, 82. fiil: rhêma, 2, 8, 57, 58. garabet: barbarismos, 65. giris sarkısı: parodos, 31, 72. görsellik, görsellik öğesi: opsis, 15-18, 37, 51, 71, 82. güç: dynamis, 39, 83. güzel: kalos, 1, 10, 19, 25, 29, 33, 34, 38, 43, 66, 71, 76, 77, 82. harf: stoikheion, 57, 63. haz: hêdonê, 9, 17, 35, 37, 69, 73, 82, 83. hece: syllabê, 57, 63. ilksöz: prologos, 13, 31. işler halde olmak: ener gein, 7. itici: miaron, 33, 38, 39. jest (tiyatro ya da dans terimi): skhêma, 2, 49, 81. karakter: êthos, 2, 5, 9, 16, 17, 21, 23, 24, 41-43, 46, 50, 51, 71-74. korku: phobos, 15, 24, 29, 30, 33, 34, 37, 55. melodi: harmonia, 1, 2, 9, 15. mutluluk: eudaimônia, 16, 51. mutsuzluk: kakodaimônia, 16, 51. nesne: ha, 1, 5, 7, 16, 19, 29, 62. olanaklı: dynaton, 23, 24, 73, 79. olanaksız: adynaton, 23, 65, 73, 75, 79, 80.

olasılık: eikos, 20, 21, 23, 25, 29. olay örgüsü: tôn pragmatôn systasis, 17, 19, 33-35, 37, 39, 42, 52, 71, 74.

oranti: *analogon*, 62, 77. ritim: *rythmos*, 1, 2, 9, 15.

sabit şarkı: stasimon, 31.

sözcük: *onoma*, 8, 58, 62, 66-68, 72, 75, 77.

şarkı: melos, melopoiia, 3, 15-17, 31, 53, 71, 81.

şiir sanatı: *poiêtikê*, 1, 9, 18, 43, 49, 55, 56, 75, 81.

tanıma: *anagnôrisis*, 17, 27, 29, 30, 38, 39, 45-47, 51, 55, 71.

tanımlık: arthron, 57, 58.

tarz: tropos, hôs, 1, 7, 16, 41, 66, 67.

taşlama ölçüsü, iambik ölçü:

iambeion, 10, 11, 13, 66, 67,
72.

yanlış çıkarım: *paralogismos*, 47, 73. yavan: *tapeinês*, 65, 66.

yersiz: atopon, 72, 74.

yiğit: *andreios*, 41, 52.

zorunluluk: anagkê, 20, 21, 23, 29.

### Eserler

- —, Helle, 39.
- —, Odysseus pseudangleos |Sahte Haberci Odysseus| 47.
- —, *Phineidai* | Phineus Kızları| 47. Agathon, Antheus 24.

Aiskhylos, Adak Sunucular 46, Mysoi [Mysialılar] 74, Niobe 52, Philoktetes 66, Phorkides [Phorkys'in Kızları] 51, Zincire Vurulmuş Prometheus 51.

Aristophanes, *Hippeis* [Atlılar] 12. Astydamas, *Alkmaion* 34, 38.

Astydamas, Alkmaion 34, 38.

Dikaiogenes, Kyprioi [Kibrislilar] 46.

Euripides, İphigeneia Aulis'te 42,
İphigeneia Tauris'te 30, 39, 42,
46, 47, Kresphontes 39, Medea
38, 42, 80, Melanippê Sophê
[Bilge Melanippe] 42, Orestes

38, 41, 50, 80. Homeros, *İlyada* 10, 22, 42, 52, 55, 59, 62, 63, 67, 70, 71, 73, 76, 77, 82, *Margites* 10, *Odysseia* 10, 21, 22, 35, 42, 46, 50, 62, 67, 70, 71, 73, 74, 77, 79, 82.

Karkinos, *Thyestes* 34, 45. Khairemon, Kentauros [Kentaur] 2. Leskhes, *Mikra İlias* [Küçük İlyada] 70.

Nikokhares, *Deilyada* |Ödleklerin Destanı| 5.

Philoksenos, Kyklôpes [Kyklop'lar] 6. Sophokles, Aias 51, Antigone 38, Elektra 46, 74, Kral Oidipus 29, 37, 38, 42, 47, 73, 74, 82, Odysseus akanthoplêks [Yaralı Odysseus] 38, Peleus 51, Phthiotides [Phthialı Kadınlar] 51, Tereus 46, Tyro 45.

Stasinos, Kypria 21, 70.

Timotheus, *Kyklôpes* [Kyklop'lar] 6, *Skylla* 42, 81.

Theodektes, *Lynkeus* 29, 51, *Tydeus* 47.



# Hasan Âli Yücel Klasikler Dizisi'nde Yayımlanan Eserler

| 1. | GURUR VE ÖNYARGI |
|----|------------------|
|    | Jane Austen      |
|    | Cev. Hamdi Koç   |

- 2. GECEYE ÖVGÜLER Novalis
- Çev. Ahmet Cemal
  3. MUTLU PRENS
- -BÜTÜN MASALLAR, BÜTÜN ÖYKÜLER-Oscar Wilde Çev. Roza Hakmen-Fatih Özgüven
- 4. SEÇME MASALLAR Hans Christian Andersen Çev. Murat Alpar
- KEREM İLE ASLI
   Hazırlayan ve Çev. İsa Öztürk
- 6. YÜREK BURGUSU Henry James Çev. Necla Aytür
- 7. DUINO AĞİTLARI Rainer Maria Rilke Çev. Can Alkor
- 8. MODESTE MIGNON Honoré de Balzac Çev. Oktay Rifat-Samih Rifat
- 9. KANLI DÜĞÜN Federico Garcia Lorca Çev. Roza Hakmen
- HÜSN Ü AŞK
   Şeyh Galib
   Çev. Abdülbâki Gölpınarlı

| 11. | YARAT EY SANATÇI                                                           |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|     | Johann Wolfgang von Goethe<br>Çev. Ahmet Cemal                             |
| 12. | GORGIAS                                                                    |
|     | Platon                                                                     |
|     | Çev. Mehmet Rifat-Sema Rifat                                               |
| 13. | DEDEKTİF (AUGUSTE DUPIN) ÖYKÜLERİ                                          |
|     | Edgar Allan Poe                                                            |
| 14. | Çev. Memet Fuat-Yurdanur Salman-Deniz Hakyemez<br>ERMİŞ ANTONIUS VE ŞEYTAN |
| 17. | Gustave Flaubert                                                           |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu                                                   |
| 15. | YERLEŞİK DÜŞÜNCELER SÖZLÜĞÜ                                                |
|     | Gustave Flaubert                                                           |
|     | Çev. Sema Rifat-Elif Gökteke                                               |
| 16. | PARIS SIKINTISI                                                            |
|     | Charles Baudelaire                                                         |
| 17. | Çev. Tahsin Yücel<br>YERGİLER                                              |
| 1/. | Iuvenalis                                                                  |
|     | Çev. Çiğdem Dürüşken-Erdal Alova                                           |
| 18. | YUNUS EMRE, HAYATI VE BÜTÜN ŞİİRLERİ                                       |
|     | Abdülbâki Gölpinarlı                                                       |
| 19. | SEÇME ŞİİRLER                                                              |
|     | Emily Dickinson                                                            |
| 20  | Çev. Selahattin Özpalabıyıklar                                             |
| 20. | KAMELYALI KADIN<br>Alexandre Dumas fils                                    |
|     | Çev. Tahsin Yücel                                                          |
| 21. | DÖRTLÜKLER                                                                 |
|     | Ömer Hayyam                                                                |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu                                                   |
| 22. | YAŞAM BİLGELİĞİ ÜZERİNE AFORİZMALAR                                        |
|     | Arthur Schopenhauer                                                        |
| 2.2 | Çev. Mustafa Tüzel                                                         |
| 23. | DENEMELER Mishal da Montaigna                                              |
|     | Michel de Montaigne<br>Çev. Sabahattin Eyüboğlu                            |
| 24. | DEVLET                                                                     |
|     | Platon                                                                     |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu-M. Ali Cimcoz                                     |
| 25. | GARGANTUA                                                                  |
|     | François Rabelais                                                          |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Vedat Günyol-Azra Erhat                           |
|     |                                                                            |

26. OBLOMOV İvan Aleksandroviç Gonçarov Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Erol Güney

27. UTOPIA
Thomas More
Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Vedat Günyol-Mîna Urgan

28. TARİH Herodotos Cev. Münteki

Çev. Müntekim Ökmen

29. KAYGI KAVRAMI Søren Kierkegaard Çev. Türker Armaner

30. ŞÖLEN-DOSTLUK Platon Cev. Sabahattin Eyüboğlu-Azra Erhat

31. YÜZBAŞININ KİZI
-BÜTÜN ROMANLAR, BÜTÜN ÖYKÜLERAleksandr Sergeyeviç Puşkin
Çev. Ataol Behramoğlu

32. SEVİYORDUM SİZİ Aleksandr Sergeyeviç Puşkin Çev. Ataol Behramoğlu

33. MADAME BOVARY
Gustave Flaube t
Çev. Nurullah Ataç-Sabri Esat Siyavuşgil

34. BABALAR VE OĞULLAR İvan Sergeyeviç Turgenyev Çev. Ergin Altay

35. KÖPEĞİYLE DOLAŞAN KADIN Anton Pavloviç Çehov Çev. Ergin Altay

 BÜYÜK OYUNLAR Anton Pavloviç Çehov Çev. Ataol Behramoğlu

37. ČİMRİ Molière Çev. Sabahattin Eyüboğlu

38. MACBETH
William Shakespeare
Çev. Sabahattin Eyüboğlu

 ANTONIUS VE KLEOPATRA William Shakespeare Çev. Sabahattin Eyüboğlu

40. AKŞAM TOPLANTILARI Nikolay Vasilyeviç Gogol Çev. Ergin Altay

| 41. | HİTOPADEŞA       |
|-----|------------------|
|     | Narayana         |
|     | Çev. Korhan Kaya |

42. MANTIK AL-TAYR
Feridüddin Attâr
Çev. Abdülbâki Gölpınarlı

43. HAGAKURE: SAKLI YAPRAKLAR Yamamoto Çev. Hüseyin Can Erkin

44. EŞEKARİLARİ, KADİNLAR SAVAŞI VE DİĞER OYUNLAR Aristophanes Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Azra Erhat

45. SUÇ VE CEZA
Fyodor Mihayloviç Dostoyevski
Çev. Mazlum Beyhan

46. SİS Miguel de Unamuno Çev. Yıldız Ersoy Canpolat

47. BRAND-PEER GYNT
Henrik Ibsen
Çev. Seniha Bedri Göknil-Zehra İpşiroğlu

48. BİR DELİNİN ANI DEFTERİ
Nikolay Vasilyeviç Gogol

Çev. Mazlum Beyhan

49. TOPLUM SÖZLEŞMESİ Jean-Jacques Rousseau Çev. Vedat Günyol

50. MİLLETLERİN ZENGİNLİĞİ Adam Smith Çev. Haldun Derin

51. MASALLAR

Jean de La Fontaine

Çev. Sabahattin Eyüboğlu

52. GULLIVER'İN GEZİLERİ Jonathan Swift Çev. İrfan Şahinbaş

53. URSULE MIROUËT
Honoré de Balzac
Cev. Sabiha Rifat-Samih Rifat

54. RUBAİLER Mevlânâ Çev. Hasan Âli Yücel

55. MEDEA
Seneca
Çev. Çiğdem Dürüşken

| 56. | JULIUS CAESAR                                              |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | William Shakespeare                                        |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu                                   |
| 57. | BİLİMLER VE SANAT ÜSTÜNE SÖYLEV                            |
|     | Jean-Jacques Rousseau                                      |
|     | Çev. Sabahattin Eyüboğlu                                   |
| 58. | KADIN HAKLARININ GEREKÇELENDİRİLMESİ                       |
| 50. | Mary Wollstonecraft                                        |
|     | Çev. Deniz Hakyemez.                                       |
| 59. | KISA ROMANLAR, UZUN ÖYKÜLER                                |
| 37. | Henry James                                                |
|     | Çev. Necla Aytür-Ünal Aytür                                |
| 60. | HOPHOPNAME (Segmeler)                                      |
| 00. | Mirze Elekber Sabir                                        |
|     | Çev. İsa Öztürk                                            |
| 61. | KARAMAZOV KARDEŞLER                                        |
| 01. | Fyodor Mihayloviç Dostoyevski                              |
|     |                                                            |
| 62. | Çev. Nihal Yalaza Taluy<br>TOPRAK ARABACIK (MRİÇÇHAKATİKA) |
| 62. |                                                            |
|     | Şudraka<br>Cov Korkan Kaya                                 |
| 63. | Çev. Korhan Kaya<br>DİLLERİN KÖKENİ ÜSTÜNE DENEME          |
| os. |                                                            |
|     | Jean-Jacques Rousseau                                      |
| (1  | Çev. Ömer Albayrak                                         |
| 64. | AKTÖRLÜK ÜZERİNE AYKIRI DÜŞÜNCELER                         |
|     | Denis Diderot                                              |
|     | Çev. Sabri Esat Siyavuşgil                                 |
| 65. | YAŞAMININ SON YILLARINDA GOETHE İLE                        |
|     | KONUŞMALAR                                                 |
|     | Johann Peter Eckermann                                     |
|     | Çev. Mahmure Kahraman                                      |
| 66. | PHAEDRA                                                    |
|     | Seneca                                                     |
|     | Çev. Çiğdem Dürüşken                                       |
| 67. | ABEL SANCHEZ –Tutkulu Bir Aşk Hikâyesi–                    |
|     | TULA TEYZE                                                 |
|     | Miguel de Unamuno                                          |
|     | Çev. Yıldız Ersoy Canpolat                                 |
| 68. | PERICLES                                                   |
|     | William Shakespeare                                        |
|     | Çev. Hamdi Koç                                             |
| 69. | SANAT NEDİR                                                |

Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Mazlum Beyhan

III. RICHARD
 William Shakespeare
 Cev. Özdemir Nutku

71. DÎVÂN-I KEBİR Mevlânâ

Çev. Abdülbâki Gölpınarlı

72. BİR İNGİLİZ AFYON TİRYAKİSİNİN İTİRAFLARI Thomas De Quincey Cev. Batu Boran

73. ATİNALI TIMON
William Shakespeare
Cev. Sabahattin Eyüboğlu

74. ÅKIL VE TUTKÚ

Jane Austen
Cev. Hamdi Koç

75. ILLUMINATIONS Arthur Rimbaud Cev. Can Alkor

YÜCE SULTAN
 Miguel de Cervantes Saavedra
 Cev. Yıldız Ersoy Canpolat

77. ŠİYASAL İKTİSADIN VE VERGİLENDİRMENİN İLKELERİ David Ricardo

Çev. Barış Zeren 78. HAMLET William Shakespeare

Çev. Sabahattin Eyüboğlu
79. EZİLENLER
Fyodor Mihayloviç Dostoyevski
Cev. Nihal Yalaza Taluy

80. BİNBİR HAYALET Alexandre Dumas Çev. Alev Özgüner

81. EVDE KALMIŞ KIZ Honoré de Balzac Çev. Yaşar Avunç

82. SEÇME MASALLAR E.T.A. Hoffman Çev. İris Kantemir

83. HÜKÜMDAR Niccolò Machiavelli Çev. Necdet Adabağ

84. SEÇME ÖYKÜLER Mark Twain Çev. Yurdanur Salman

| 85. | HACI MURAT              |
|-----|-------------------------|
|     | Lev Nikolayeviç Tolstoy |
|     | Çev. Mazlum Beyhan      |
| 86. | ÍKÍ BÜYÜK DÜNYA SİS     |

86. İKİ BÜYÜK DÜNYA SİSTEMİ ÜZERİNE DİYALOG Galileo Galilei Cev Resit Ascıoğlu

Çev. Reşit Aşçıoğlu

87. ÖLÜLER EVİNDEN ANILAR Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Nihal Yalaza Taluy

88. SEÇME AFORİZMALAR Francis Bacon Cev. C. Cengiz Çevik

 MASUMİYET VE TECRÜBE ŞARKILARI William Blake Çev. Selahattin Özpalabıyıklar

90. YERALTINDAN NOTLAR Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Nihal Yalaza Taluy

91. BİZANS'IN GİZLİ TARİHİ Prokopios Cev. Orhan Duru

92. ÖTHELLO William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku

93. IV. HAÇLI SEFERÎ KRONÎKLERÎ Geoffroi de Villehardouin Henri de Valenciennes Çev. Ali Berktay

 UPANİSHADLAR Çev. Korhan Kaya

GALİB DÎVÂNI
 Mirza Esedullah Han Galib
 Çev. Celal Soydan

96. ALÇAKGÖNÜLLÜ BİR ÖNERİ Jonathan Swift Çev. Deniz Hakyemez

97. FRAGMANLAR Sappho Çev. Alova

98. KURU GÜRÜLTÜ William Shakespeare Çev. Sevgi Sanlı

99. MAHŞERİN DÖRT ATLISI Vicente Blasco İbañez Çev. Neyyire Gül İşik

GÜVERCİNİN KANATLARI 100. Henry James Cev. Roza Hakmen GEZGİN SATICI 101. Guy de Maupassant Cev. Bertan Onaran 102. TROIALI KADINLAR Seneca Cev. Ciğdem Dürüsken **BİR HAVVA KIZI** 103. Honoré de Balzac Cev. Babür Kuzucuoğlu **KRAL LEAR** 104. William Shakespeare Cev. Özdemir Nutku MURASAKİ SHİKİBU'NUN GÜNLÜĞÜ 105. Murasaki Shikibu Cev. Esin Esen 106. F.MILF. Jean-Jacques Rousseau Cev. Yasar Avunç 107. ÜC SİLAHŞOR Alexandre Dumas Cev. Volkan Yalçıntoklu 108. RUDIN - İLK AŞK - İLKBAHAR SELLERİ İvan Sergeveviç Turgenyev Cev. Ergin Altay 109. SÍVASTOPOL Lev Nikolavevic Tolstoy Cev. Mazlum Beyhan 110. YAŞAMIMDAN ŞİİR VE HAKİKAT Johann Wolfgang von Goethe Cev. Mahmure Kahraman DİRİLİS 111. Lev Nikolayeviç Tolstoy Cev. Ayse Hacıhasanoğlu

Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Ayşe Hacıhasanoğlu 112. SUYU BULANDIRAN KIZ Honoré de Balzac Çev. Yaşar Avunç 113. PAZARTESİ HİKÂYELERİ

Alphonse Daudet

Çev. Sabri Esat Siyavuşgil

114. SONELER William Shakespeare Çev. Talât Sait Halman 115. KATIKSIZ MUTLULUK Katherine Mansfield Çev. Oya Dalgıç

116. BÜTÜN FRAGMANLAR Ephesoslu Hipponaks Cev. Alova

ECCE HOMO
 Friedrich Nietzsche
 Çev. Can Alkor

118. MÜFETTİŞ Nikolay Vasilyeviç Gogol Çev. Koray Karasulu

119. SİYASETNAME Nizamü'l-Mülk Çev. Mehmet Taha Ayar

120. TILSIMLI DERÎ Honoré de Balzac Çev. Volkan Yalçıntoklu

121. STEPANÇİKOVO KÖYÜ Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Nihal Yalaza Taluy

122. THÉRÈSE VE LAURENT George Sand Çev. Volkan Yalçıntoklu

123. ROMEO VE JULIET William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku

124. TRAGEDYANIN DOĞUŞU Friedrich Nietzsche Cev. Mustafa Tüzel

125. AŞK SANATI Ovidius Çev. Çiğdem Dürüşken

126. MÜLKİYET NEDİR? Pierre-Joseph Proudhon Çev. Devrim Çetinkasap

127. PIERRETTE Honoré de Balzac Çev. Yaşar Avunç

128. KAFKAS TUTSAĞI Lev Nikolayeviç Tolstoy Cev. Mazlum Beyhan

129. GÖKSEL KÜRELERİN DEVİNİMLERİ ÜZERİNE Nicolaus Copernicus Çev. C. Cengiz Çevik

| 130. | TARAS BULBA VE MİRGOROD ÖYKÜLERİ |
|------|----------------------------------|
|      | Nikolay Vasilyeviç Gogol         |
|      | Çev. Ergin Altay                 |

131. ON İKİNCİ GECE William Shakespeare Cev. Sevgi Sanlı

132. SAPHO Alphonse Daudet Cev. Tahsin Yücel

133. ÖTEKİ Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Cev. Tansu Akgün

134. PUTLARIN ALACAKARANLIĞI Friedrich Nietzsche Cev. Mustafa Tüzel

135. GERMINAL Émile Zola Çev. Bertan Onaran

136. KİTLELERİN AYAKLANMASI José Ortega y Gasset Cev. Neyyire Gül Işik

137. BAKKHALAR
Euripides
Çev. Sabahattin Eyüboğlu

138. YETER Kİ SONÜ İYİ BİTSİN William Shakespeare Cev. Özdemir Nutku

139. ÖLÜ CANLAR Nikolay Vasilyeviç Gogol Cev. Mazlum Bevhan

140. LYKURGOS'UN HAYATI
Plutarkhos
Cev. Sahahattin Evühoğlu-Vedat Günyol

Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Vedat Günyol 141. YANLIŞLIKLAR KOMEDYASI William Shakespeare

Çev. Özdemir Nutku

142. DÜELLO –BÜTÜN ÖYKÜLER– Heinrich von Kleist Çev. İris Kantemir

143. OLMEDO ŞÖVALYESİ Lope de Vega Çev. Yıldız Ersoy Canpolat

144. EV SAHİBESİ Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Tansu Akgün

| 145.  | KRAL JOHN'UN YAŞAMI VE ÖLÜMÜ<br>William Shakespeare |
|-------|-----------------------------------------------------|
|       | Çev. Hamit Çalışkan                                 |
| 146.  | LOUIS LAMBERT                                       |
|       | Honoré de Balzac                                    |
|       | Çev. Oktay Rifat-Samih Rifat                        |
| 147.  | GÜLŞEN-İ RÂZ                                        |
|       | Mahmûd-ı Şebüsterî                                  |
|       | Çev. Abdülbâki Gölpınarlı                           |
| 148.  | KADINI.AR MEKTEBİ                                   |
| 1 10. | Molière                                             |
|       | Çev. Bedrettin Tuncel                               |
| 149.  | BÜTÜN ŞİİRI.ERİ                                     |
| , .   | Catullus                                            |
|       | Çev. Çiğdem Dürüşken-Erdal Alova                    |
| 150.  | MASAL IRMAKLARININ OKYANUSU                         |
| 100.  | Somadeva                                            |
|       | Çev. Korhan Kaya                                    |
| 151.  | HAFIZ DÎVÂNI                                        |
|       | Hafız-ı Şirazî                                      |
|       | Çev. Abdülbâki Gölpınarlı                           |
| 152.  | YAKARICILAR                                         |
|       | Euripides                                           |
|       | Çev. Sema Sandalcı                                  |
| 153.  | CARDENIO                                            |
|       | William Shakespeare-John Fletcher                   |
|       | Çev. Özdemir Nutku                                  |
| 154.  | GEORGE DANDIN                                       |
|       | Molière                                             |
|       | Çev. Sema Kuray                                     |
| 155.  | GENÇ WERTHER'İN ACILARI                             |
|       | Johann Wolfgang von Goethe                          |
|       | Çev. Mahmure Kahraman                               |
| 156.  | BÖYLE SÖYLEDİ ZERDÜŞT                               |
|       | Friedrich Nietzsche                                 |
|       | Çev. Mustafa Tüzel                                  |
| 157.  | KISASA KISAS                                        |
|       | William Shakespeare                                 |
|       | Çev. Özdemir Nutku                                  |
| 158.  | ŚİSTEM OLARAK TARİH                                 |

José Ortega y Gasset Çev. Neyyire Gül İşık HAYAT BİR RÜYADIR

Calderon de la Barca Çev. Başar Sabuncu

159.

| 160. | DİONYSOS DİTHYRAMBOSLARI |
|------|--------------------------|
|      | Friedrich Nietzsche      |
|      | Cev. Ahmet Cemal         |

 161. ANNA KARENİNA Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Ayşe Hacıhasanoğlu

162. GÜZEL DOST Guy de Maupassant Cev. Alev Özgüner

163. RESOS Euripides Cev. Sema Sandalcı

164. KRAL OİDİPUS Sophokles Cev. Bedrettin Tuncel

BUDALA
 Fyodor Mihayloviç Dostoyevski
 Çev. Ergin Altay

166. KRAL VIII. HENRY William Shakespeare Çev. Hamit Çalışkan

167. KÖRLER ÜZERİNE MEKTUP SAĞIRLAR ÜZERİNE MEKTUP Denis Diderot Çev. Adnan Cemgil-Dumrul Cemgil

168. AKIL ÇAĞI Thomas Paine Çev. Ali İhsan Dalgıç

169. VENEDİK TACİRİ William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku

170. ŠILAS MARNER George Eliot Çev. Fadime Kâhya

171. MUTLAK PEŞİNDE Honoré de Balzac Çev. Sabiha Rifat-Oktay Rifat-Samih Rifat

172. BİR YAZ GECESİ RÜYASI William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku

173. MARIANNE'İN KALBİ
Alfred de Musset
Çev. Bedrettin Tuncel-Sabahattin Eyüboğlu

174. ECİNNİLER Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Mazlum Beyhan

| 175.  | BORİS GODUNOV                     |
|-------|-----------------------------------|
|       | Aleksandr Sergeyeviç Puşkin       |
|       | Çev. Özcan Özer                   |
| 176.  | HIRÇIN KIZ                        |
|       | William Shakespeare               |
|       | Çev. Özdemir Nutku                |
| 177.  | DUMAN                             |
|       | İvan Sergeyeviç Turgenyev         |
|       | Çev. Ergin Altay                  |
| 178.  | ELEKTRA                           |
|       | Sophokles                         |
|       | Çev. Azra Erhat                   |
| 179.  | NORTHANGER MANASTIRI              |
|       | Jane Austen                       |
|       | Çev. Hamdi Koç                    |
| 180.  | ROBINSON CRUSOE                   |
|       | Daniel Defoe                      |
|       | Çev. Fadime Kâhya                 |
| 181.  | ÍKÍ SOYLU AKŔABA                  |
|       | William Shakespeare-John Fletcher |
|       | Çev. Özdemir Nutku                |
| 182.  | SOKRATES'İN SAVUNMASI             |
|       | Platon                            |
|       | Çev. Ari Çokona                   |
| 183.  | ÍNSAN NEYLE YAŞAR?                |
|       | Lev Nikolayeviç Tolstoy           |
|       | Çev. Koray Karasulu               |
| 184.  | EVLENME - KUMARBAZLAR             |
|       | Nikolay Vasilyeviç Gogol          |
|       | Çev. Koray Karasulu               |
| 185-1 | .*                                |
|       | Friedrich Nietzsche               |
|       | Çev. Mustafa Tüzel                |
| 185-2 |                                   |
|       | Friedrich Nietzsche               |
|       | Çev. Mustafa Tüzel                |
| 185-3 | GEZGİN VE GÖLGESİ                 |
|       | Friedrich Nietzsche               |
|       | Cev Mustafa Tüzel                 |

Çev. Mustafa Tüzel

186. AYI -DOKUZ KISA OYUNAnton Pavloviç Çehov
Çev. Tansu Akgün

187. PARA ÜZERİNE BİR İNCELEME

187. PARA UZERINE BIR INCELEME John Maynard Keynes Çev. Cihan Gerçek

188. **JOSEPH ANDREWS** Henry Fielding Cev. Ferit Burak Avdar **PROFFSÖR** 189. Charlotte Brontë Cev. Gamze Varım MALAVİKA VE AGNİMİTRA 190. Kalidasa Cev. H. Derya Can NASIL HOŞUNUZA GİDERSE 191. William Shakespeare Cev. Özdemir Nutku 192. ZINCIRE VURULMUS PROMETHEUS **Aiskhylos** Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Azra Erhat 193. CYRANO DE BERGERAC **Edmond Rostand** Cev. Sabri Esat Siyavusgil YASAMA SEVINCI 194. Émile Zola Cev. Bertan Onaran 195. **KUMARBAZ** Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Cev. Koray Karasulu FELSEFE PARCALARI YA DA BİR PARCA FELSEFE 196. Søren Kierkegaard Cev. Doğan Şahiner 197. YÜKÜMLÜLÜKLER ÜZERİNE Cicero Cev. C. Cengiz Cevik RAMEAU'NUN YEĞENİ 198. Denis Diderot Çev. Adnan Cemgil 199. KRAL V. HENRY William Shakespeare Cev. Hamit Calıskan 200. KREUTZER SONAT

200. KREU I ZER SONA I Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Ayşe Hacıhasanoğlu 201. BASTAN CIKARICININ

201. BAŞTAN ÇIKARICININ GÜNLÜĞÜ Søren Kierkegaard Çev. Nur Beier

202. MASALLAR Aisopos Çev. İo Çokona

| 203. | CYMBELINE<br>William Shakespeare              |
|------|-----------------------------------------------|
|      | Çev. Özdemir Nutku                            |
| 204. | ATİNALILARIN DEVLETİ                          |
|      | Aristoteles                                   |
|      | Çev. Ari Çokona                               |
| 205. | BİR İDAM MAHKÛMUNUN SON GÜNÜ                  |
|      | Victor Hugo                                   |
|      | Çev. Volkan Yalçıntoklu                       |
| 206. | FELSEFE KONUŞMALARI                           |
|      | Denis Diderot                                 |
|      | Çev. Adnan Cemgil                             |
| 207. | VERONALI İKİ SOYLU DELİKANLI                  |
|      | William Shakespeare                           |
|      | Çev. Özdemir Nutku                            |
| 208. | İNSANDAN KAÇAN                                |
|      | Molière                                       |
|      | Çev. Bedrettin Tuncel                         |
| 209. | ÜÇ ÖLÜM                                       |
|      | Lev Nikolayeviç Tolstoy                       |
| 240  | Çev. Günay Çetao Kızılırmak                   |
| 210. | KIRMIZI VE SİYAH                              |
|      | Stendhal                                      |
| 211  | Çev. Bertan Onaran                            |
| 211. | İLÂHİNAME                                     |
|      | Feridüddin Attâr<br>Çev. Abdülbâki Gölpınarlı |
| 212. | KADERCİ JACQUES VE EFENDİSİ                   |
| 212. | Denis Diderot                                 |
|      | Çev. Adnan Cemgil                             |
| 213. | NOTRE DAME'IN KAMBURU                         |
| 213. | Victor Hugo                                   |
|      | Çev. Volkan Yalçıntoklu                       |
| 214. | CORIOLANUS'UN TRAGEDYASI                      |
|      | William Shakespeare                           |
|      | Çev. Özdemir Nutku                            |
| 215. | MEDEA                                         |
|      | Euripides                                     |
|      | Çev. Ari Çokona                               |
| 216. | TROILUS VE CRESSIDA                           |
|      | William Shakespeare                           |
|      | Çev. Sabahattin Eyüboğlu-Mîna Urgan           |
| 217. | ĞÜLME                                         |
|      | Henri Bergson                                 |
|      | Çev. Devrim Çetinkasap                        |
|      |                                               |

- 218. KIŞ MASALI William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku
- 219. İLYADA Homeros Çev. Azra Erhat-A. Kadir
- 220. ÓDYSSEÍA Homeros Çev. Azra Erhat-A. Kadir
- 221. KRAL IV. HENRY I William Shakespeare Çev. Hamit Çalışkan
- 222. KRAL IV. HÉNŔY Il William Shakespeare Çev. Hamit Çalışkan
- 223. İVAN İLYİÇ'İN ÖLÜMÜ Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Mazlum Beyhan
- 224. AŞKIN EMEĞİ BOŞUNA William Shakespeare Cev. Özdemir Nutku
- 225. AŞK VE ANLATI ŞİİRLERİ William Shakespeare Cev. Talât Sait Halman
- 226. SEVGİLİLER
  Carlo Goldoni
  Çev. Necdet Adabağ-Leyla Tecer
- 227. BEYAZ GECELER Fyodor Mihayloviç Dostoyevski Çev. Barış Zeren
- 228. ÁNTİGÓNE Sophokles Çev. Ari Çokona
- 229. TITUS ANDRONICUS William Shakespeare Çev. Özdemir Nutku
- 230. ÇOCUKLUK Lev Nikolayeviç Tolstoy Cev. Ayse Hacıhasanoğlu
- HANÇER -SEÇME ŞİİR VE MANZUMELER-Mihail Yuryeviç Lermontov Çev. Ataol Behramoğlu
- 232. TRAKHİSLİ KADINLAR Sophokles Çev. Ari Çokona

| 233. | II. RICHARD                    |
|------|--------------------------------|
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Özdemir Nutku             |
| 234. | ŠAVAŞ SANATI                   |
|      | Sun Zi (Sun Tzu)               |
|      | Çev. Pulat Otkan-Giray Fidan   |
| 235. | KRAL VI. HENRY - I             |
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Özdemir Nutku             |
| 236. | KRAL VI. HENRY - II            |
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Özdemir Nutku             |
| 237. | KRAL VI. HENRY - III           |
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Özdernir Nutku            |
| 238. | ALMAN GÖÇMENLERİN SOHBETLERİ   |
|      | Johann Wolfgang von Goethe     |
|      | Çev. Tunç Tayanç               |
| 239. | WINDSOR'UN ŞEN KADINLARI       |
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Hamit Çalışkan            |
| 240. | ĞILGAMIŞ DESTANI               |
|      | Anonim                         |
|      | Çev. Sait Maden                |
| 241. | ÖZEL GÜNCELER -APAÇIK YÜREĞİM- |
|      | Charles Baudelaire             |
|      | Çev. Sait Maden                |
| 242. | FIRTINA                        |
|      | William Shakespeare            |
|      | Çev. Özdemir Nutku             |
| 243. | ŞAM TARİHİNE ZEYL              |
|      | İbn Kalânisî                   |
|      | Çev. Onur Özatağ               |
| 244. | KUTADGU BİLİG                  |
|      | Yusuf Has Hacib                |
|      | Çev. Ayşegül Çakan             |
| 245  | IL MOUNICL IN                  |

245. ILKGENÇLIK
Lev Nikolayeviç Tolstoy
Çev. Ayşe Hacıhasanoğlu

246. PHİLOKTETES
Sophokles

Çev. Ari Çokona 247. SEYİR DEFTERLERİ Kristof Kolomb Çev. Sait Maden 248. LOKANTACI KADIN Carlo Goldoni Çev. Necdet Adabağ

249. THESEUS-ROMULUS Plutarkhos Çev. İo Çokona

250. SEFILLER Victor Hugo

Çev. Volkan Yalçıntoklu

251. İSKENDER-SEZAR Plutarkhos Cev. İo Cokona

252. İRAN MEKTUPLARI Montesquieu Çev. Berna Günen

253. KÖTÜLÜK ÇİÇEKLERİ Charles Baudelaire Çev. Sait Maden

254. HAM TOPRAK İvan Sergeyeviç Turgenyev Çev. Ergin Altay

255. GENÇLİK Lev Nikolayeviç Tolstoy Çev. Ayşe Hacıhasanoğlu

256. ÁNABÁSİS -ON BİNLER'İN DÖNÜŞÜ-Ksenophon Cev. Ari Cokona

257. LORENZACCIO Alfred de Musset Cev. Berna Günen

258. NANA Émile Zola Çev. Bertan Onaran

259. AİAS Sophokles Çev. Ari Çokona

260. DÎVÂN Bâkî Çev. Furkan Öztürk

261. DAVID STRAUSS, İTİRAFÇI VE YAZAR Friedrich Nietzsche Cev. Mustafa Tüzel

262. TARİHİN YAŞAM İÇİN YARARI VE SAKINCASI Friedrich Nietzsche Çev. Mustafa Tüzel

- 263. EĞİTİCİ OLARAK SCHOPENHAUER Friedrich Nietzsche Çev. Mustafa Tüzel
- 264. RICHARD WAGNER BAYREUTH'TA Friedrich Nietzsche Cev. Mustafa Tüzel
- 265. ŞAMDANCI Alfred de Musset Çev. Bedrettin Tuncel-Sabahattin Eyüboğlu
- 266. ČENNETİN ANAHTARI ARI Michelangelo Çev. Talât Sait Halman
- 267. RAHİBE Denis Diderot Çev. Adnan Cemgil
- 268. ATEBETÜ'l.-HAKAYIK Edib Ahmed Yüknekî Çev. Ayşegül Çakan
- 269. BAŞKANIN ZİYAFETİ PARASIZLIK BEKÂR İvan Sergeyeviç Turgenyev Çev. Nihal Yalaza Taluy

Aristoteles (MÖ 384-322): Antik Yunan felsefesinin önemli isimlerinden Aristoteles Platon'un öğrencisi. Tiran Hermias ile Büyük İskender'in hocası, Lykeion okulunun kurucusudur. Ortacağ'da Musevi ve Müslüman düsünürleri, Hristiyan teolojisini, özellikle de skolastik düsüncevi etkilemis, etkisi Avdınlanma Dönemi'ne, Rönesans'a ve Reform'a vavilmistir. Klasik mantığın kurucusudur. Biyoloji, botanik, zooloji, kimva, etik, mantik, metafizik, retorik, bilim felsefesi, fizik, şiir sanatı, siyaset kuramı, psikoloji hakkında günümüze ulaşan yazıları, anılan tüm alanlarda kurucu metinler olarak değerlendirilir. Edebiyat eleştirisi, edebiyat kuramı ve dramanın kurucu metinlerden biri olarak kabul edilen Poetika Aristoteles'in Platon'un taklitci sanata dair elestirilerine verdiği bir vanıttır. Günümüze valnızca tragedva ile ilgili kısmı ulasmıstır. Aristoteles, bu kısa ama öz metinde tragedyaya dair temel kavram ve ilkeleri tartısmaktadır.

Ari Çokona (1957): Özel bir lisede kimya öğretmenidir.
Antik ve çağdaş Yunancadan Türkçeye edebiyat,
tarih ve felsefe çevirileri yapmaktadır. Ayrıca İstanbul
ve Anadolu Rumlarının tarih ve edebiyatına ilişkin
çalışmalar yürütmekte, kitaplar yazmaktadır.

Ömer Aygün (1975): Galatasaray Üniversitesi Felsefe Bölümü'nde yardımcı doçenttir. Türkçeye Yves Bonnefoy, Henri Michaux, Maurice Merleau-Ponty ve Aristoteles çevirmiştir. İlk felsefe kitaln The Middle Included-Logos in Aristotle 2016 Aralık ayında Northwestern University Press tarafından yayınlanacaktır.



