## 0.1 Введение.

#### 0.1.0.1 Основания богословия.

Для христианина основанием знания о Боге является не столько рациональное рассуждение, сколько Библейское Откровение.

Например, то, что Бог создал человека по Своему образу и подобию (Быт. 1:26-27) дает нам надежду на то, что некоторые хорошие свойства, присущие человеку, мы можем рассматривать как отражение божественных совершенств и т.о. заключать о Боге, рассматривая собственную природу.

Мы также признаем Бога благим. Целью сотворения человека было блаженное пребывание с Богом и общение с Ним. Отсюда можно сделать вывод о том, что нам даны некоторые средства познания Бога и общения с Ним.

Исторически сложилось два пути богословской мысли:

1. Мы можем мыслить о Боге, рассматривая некие божественные свойства, опираясь на знакомые нам свойства человеческой природы (всеблагость — бесконечная доброта, всеведение — бесконечное знание и т.п.). Такое богословие называется "катафатическим".

Проблема, однако, в том, что мы с трудом можем себе представить эти качества божественной природы $^1$ . По большому счету, мы не можем доказать того, что человеческие представления о божественных свойствах соответствуют истине хотя бы в некоторой мере $^2$ . Поэтому мы просто принимаем их в качестве истинных. Примерно так же поступают ученые, принимая адекватность суждений человека о мире (это положение никак нельзя доказать). Это принятие интуиций о божественных свойствах в качестве подлинных и является точкой отсчета богословской науки.

Рассматривая божественные свойства по-отдельности, мы разделяем неделимое, ведь Божество — просто, в нем нет отдельных частей. Но человек склонен разделять вещи на логические части и рассматриваем их по-отдельности. И уже выяснив, что представляет собой каждая часть, собирать из них "целое", считая, что разобрался в том, что представляет собой вещь.

Из-за этой особенности человеческого мышления в богословии появилась проблема противоречия божественных свойств. Достаточно вспомнить о вопросе совместимости благости и всемогущества Бога в связи с существованием зла в мире. Для того, чтобы избежать подобных проблем, необходимо постулировать: божественные свойства таковы, что не могут

 $<sup>^{1}</sup>$ Агностики и вовсе считают, что божество, как совершенно иноприродное, онтологически инаковое, не может иметь никаких общих свойств с этим миром.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Впрочем, некоторые авторы пытаются показать логическую противоречивость позиций агностиков и находят логические основания для принятия "интуиций" о божественных свойствах в качестве истинных. See *Morris Thomas V.*, Our Idea of God: An Introduction to Philosophical Theology. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991, pp. 17-18, 21.

противоречить друг другу. Иначе описательное ("катафатическое") богословие — невозможно.

2. Другой путь — отрицание знакомых нам свойств (апофатическое богословие)<sup>3</sup>. Бог не благ (в нашем смысле благости), не является светом (свет — лишь метафора сияния божественной славы), не бессмертный (понятие смерти вообще не приложимо к Богу)... Недостаток этого метода в том, что таким образом сложно сказать о Боге что-то конкретное, тем более строить на этом какие-то религиозные отношения.

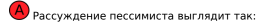
Поэтому, для описания связной системы представлений о Боге мы воспользуемся катафатическим методом, принимая во внимание свойственные ему ограничения.

#### 0.1.1 Божественные свойства.

#### 0.1.1.1 Богословский пессимизм.

Св. Григорий Богослов в одной из своих работ цитирует Платона: "Трудно постигнуть Бога, но описать Ero — невозможно". Сам святитель мыслит еще более радикально: "Однако, как я рассуждаю, описать — невозможно, а постигнуть — еще более невозможно".

Другими словами, средств человеческого ума совершенно недостаточно для создания богословия, которое хотя бы немного приближала нас к тайне Бога. Для этого необходим непосредственный *опыт* общения с Божеством. Но для человека, отрицающего духовный опыт и принимающего только рациональный путь познания, это означает что мы в принципе ничего не можем знать о Боге, поэтому все религиозные учения, все религии и культы — абсолютно бессмысленны. Такой склад мысли характерен для aгностиков $^5$ .



- (1) Человеческие концепции выработаны для применения к вещам этого мира.
- (2) Бог не вещь этого мира.

Следовательно:

(3) Человеческие концепции не могут быть применены к Богу.

Агностики считают, что Бог настолько *трансцендентен*, недоступен для человеческой мысли, что любая попытка суждений о Нем (например, описание каких-то божественных свойств) обречена на провал.

 $<sup>^3</sup>$ "«Уразуметь Бога трудно, а изречь невозможно», — так любомудрствовал один из Эллинских богословов... Но как я рассуждаю, изречь невозможно, а уразуметь еще более невозможно". Gregorius Nazeanzenus, De theologia (orat. 28) 4.1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Gregorius Nazeanzenus, De theologia (orat. 28) (2022:008) 4.1

 $<sup>^{5}</sup>$ ἄ-γνωστος — др.гр.: неизвестный, неведомый, незнакомый.

Однако, это высказывание нарушает законы логики. Сравним его со следующим (пример Морриса) $^{6}$ :

- 1. Тефлон разработан для решения проблем космической программы.
- 2. Проблема "как приготовить хороший омлет" не проблема космической программы.

Следовательно:

3. Тефлон не может использоваться для приготовления хорошего омлета.

В этом случае противоречие совершенно очевидно. Мы можем успешно применять некоторые вещи (и концепции) не по прямому назначению.



🕒 Возражение:

(А) Бог — не таков, как что-либо в этом мире.

Проблема — не в человеческих концепциях, а в том, что у Бога и мира вообще нет никаких общих свойств. В этом случае катафатическое богословие невозможно.

Внешне это утверждение кажется убедительным, но оно имеет двойственный смысл.



Следует различать:

- (А1) Бог не вполне таков, как что-либо в этом мире.
- (А2) Бог совершенно не таков как все в этом мире.

Так же отличаются и фразы:

- (В1) Бог не обладает всеми общими свойствами с чем-либо другим.
- (В2) Бог не обладает никакими общими свойствами с чем-либо другим.

Христиане согласятся с (A1) (B1), но не с (A2) (B2).

К тому же есть основания считать, что высказывание (В2) не может быть истинны $M^7$ .

## 0.1.1.2 Вопрос богословского языка.

Итак, мы имеем определенные основания считать, что божественные свойства могут быть сопоставлены с некоторыми человеческими представлениями.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>See Ibid, pp. 17-18.

 $<sup>^{7}</sup>$ Если бы Мир и Бог, совершенно отличный от него, не имели ни одного общего свойства, они все же имели бы одно общее свойство: свойство иметь набор свойств, не являющимися общим с некоей сущностью, обладающей отличным онтологическим статусом. Это суждение верно только когда оно ложно, из чего видно, что оно вообще не может быть верным. Итак, невозможно, чтобы Бог и вещи этого мира не имели совершенно никаких общих свойств. See Ibid, p. 21.

Однако, возникает вопрос: можно ли выразить эти свойства с помощью человеческого языка?

Наша пособность успешно устанавливать связь между обычным и экстраординарным, знакомым и абсолютно незнакомым — совершенно удивительна. Так, Моррис приводит примеры из области современной физики и винной дегустации. "У нас нет языка, готового для всех открытий физиков или всех оттенков вкусовых ощущений. Но мы учимся использовать то, что у нас есть, по-новому и делаем это с успехом" $^8$ .

Так, хорошее вино может характеризоваться по своей "полноте" как "тельное", "экстрактивное", "округлое"..., а такие элементарные частицы, как кварки, подразделяются на "желтые", "синие" и "красные". Это вовсе не означает, что кварки действительно окрашены, или что вкус вина "округлый" в геометрическом смысле. В данном случае человек применяет термины, относящиеся к обыденной реальности, выражая реальность принципиально иную.

Итак, человеческий язык достаточно гибок, способен выражать концепции, очень далекие от повседневной реальности. Язык богословия можно отнести к тому же разряду "специальных" лингвистических инструментов, что и язык музыковедов, художников, ученых.

**Вывод:** у нас есть основание считать, что человеческие концепции могут быть применены к Богу, а катафатическое богословие — осуществимый проект.

### 0.1.2 Бог как Всесовершенное Существо (Существо, достойное поклонения)

В аккадском эпосе сохранился рассказ о потопе, который во многом отличается от известного библейского повествования о Ное. Главный герой этого эпоса, Утнапиштим, после своего спасения от смерти приносит жертву богам. Странно описание реакции этих "существ": "как мухи слетелись боги на запах жертвы". В представлениях аккадских язычников божества нуждаются в жертвоприношениях, как в пише

Совершенно очевидно, что это свойство унижает понятие о Божестве до уровня обитателей тварного мира. У нас есть интуитивное представление, что Бог не может иметь таких свойств, но напротив — Он всесовершенен.

Какое же описание может соответствовать Всесовершенному Существу (BC)<sup>9</sup>?

Наиболее возвышенным человеческим представлениям о Боге, по-видимому, соответствует концепция Всесовершенного Существа, т.е. существа, обладающего всеми возможными достоинствами в максимальной степени.

Бог - Существо с величайшим возможным набором взаимно-неисключающих (совместимых) свойств, сообщающих величие (делающих величайшим).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Ibid, p. 24

 $<sup>^9</sup>$ В этой части мы следуем подходу Морриса, взявшего за основу богословие Ансельма. See Ibid, pp. 39-40.

- 1. ВС должно обладать сознанием (оно совершеннее существа, сознанием не обладающего).
- 2. ВС обладает способностью действовать, приводить в исполнение свои намерения в мире (быть действующим лицом).
- 3. ВС должно быть благим (доброе существо совершеннее злого).
- 4. Иметь существенное знание и силу (лучше обладать ими, чем не обладать).
- 5. ВС не ограничено ни в каком отношении, ни от чего не зависит. Существо, которое выше любого другого существа, является творческим источником для всего существующего.
- 6. Существующее существо выше, величественнее несуществующего (напр. воображаемого)<sup>10</sup>. Величайший возможный статус (на пределе возможностей человеческих представлений) Существо, чье положение в реальности настолько твердо, что Его не-существование является невозможным.

Формулировка: Всесовершенное Существо — существо, обладающее сознанием, свободно действующее в мире, благое, обладающее всеведением и всесильное, творческий источник всего остального, существующее с необходимостью.

Последняя часть определения обладает в современной религиозной философии особой важностью. Величайшее из представимых существ не может не существовать. С этим представлением связана современная интерпретация Онтологического аргумента в пользу бытия Божия (формулировка Малькольма, — см. гл. 1.11).

## Важнейшие теистические идеи:

- Божество истинной религии должно быть Всесовершенным, обладающим сознанием (личностным).
- Всесовершенный Бог одновременно и единственный. Любое "соперничество" со стороны, например, равносильного божества-антипода (дуализм), или "младших богов" (политеизм) ограничивала бы всемогущество, всеведение Бога.
- Всесовершенный Бог Творец мира. Иначе нетварный, безначальный мир "конкурировал" бы с Богом в онтологическом статусе.
- Всесовершенный Бог абсолютно благ.
- Всесовершенный Бог обладает неограниченным могуществом, знанием.
- Все прочие существа могут существовать, или не существовать. Но Всесовершенный обладает совершенно другим статусом в бытии, Он не может не существовать (т.е. существует необходимо).

## 0.1.3 О благости Божией.

Выше мы указали, что Всесовершенный Бог — благ. Для теистов это очевидная истина, но для скептиков это не так. Иногда из их уст можно услышать вопрос:

 $<sup>^{10}</sup>$ Важно, что совершенство определяются в отношении нашего мира, наших "координат". Поэтому реальное существование в нашем мире — важный критерий совершенства с т.зр. человека.

(А) "Почему вы уверены, что Бог добр? Может быть, Бог злой?"

Некоторые скептики даже пытаются перевернуть онтологический аргумент:
"я могу помыслить бесконечно злое существо, следовательно оно существует".

Заметим: Дьявол не может претендовать на роль "бесконечно злого бога". Любое его действие возможно благодаря тому, что он изначально получил от Творца свободу, ум, силу... — различные блага, которые использует во зло.

Опровержение утверждения о том, что Всесовершенное Существо может быть злым, строится на противоречии между злобой (как отсутствием благости) и другими свойствами Всесовершенного.

## 0.1.3.1 Фома Аквинский.

Ответ Аквината $^{11}$  опирается на идею Платона о том, что зло — следствие невежества:

1. Действующий может делать только то, что ему представляется благом.

Даже вор стремится к увеличению личного состояния, как к благу. Остальные считают воровство злом, поскольку маленькое эгоистичное благо вора достигается за счет гораздо большего зла: горя, которое вор приносит своей жертве, недоверия, которое за этим следует, нарушения общественного закона, которое вредит социальной гармонии)<sup>12</sup>.

- 2. Видеть зло как добро значит ошибаться.
- 3. Бог не может ошибаться.
- 4. Бог не может видеть зло как добро (2,3).
- 5. Бог не может творить зло (1,4).



Одно дело говорить, что "x" является благом, другое, — что "x" является благом для меня. Другими словами, если я решил, что в данное время "x" — благо для меня, это не означает, что я решил, что "x" — благо в моральном смысле. В рассуждении Аквината эти два понимания блага смешиваются.

Более того, вполне возможно совершение чего-либо под действием *импульса*, а не в результате оценки.

## 0.1.3.2 Суинберн

Предпринял попытку исправить недостаток предыдущего аргумента:

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Summa Contra Gentiles 1.95.3

 $<sup>^{12}</sup>$ Убийца, как ни странно, тоже стремится к "эгоистичному благу" — удовлетворению страсти (чувства мести, вражды, гнева и т.п.).

- 1. Бог всеведущ и полностью свободен.
- 2. Он неподвластен иррациональным силам (импульсам, страстям).
- 3. Будучи свободным (от страстей) и всеведущим (точно зная, что является благом, а что — нет), Бог всегда избирает благо.
- 4. Бог не может быть злым $^{13}$ .



## 🖲 Критика:

Личность, свободная в радикальном смысле не просто свободна от невежества, или импульсов, она свободна действовать так, как желает, имеет она на то причину, или нет. Например, свободно осуществлять произвольный выбор и свободно совершать даже извращенные решения. Раз эта опция доступна нам, не совершенно свободным людям, следовательно, она должна быть доступна полностью свободному существу.



# Возражение:

Вопрос — в том, как понимать свободу. Произвольность поведения — не то же, что свобода. Бог не подвластен произвольности, всегда совершает разумные решения, поскольку Он — Сама Премудрость. Делать что-то против разума — ниже, чем делать согласно разуму. Свобода, понятая как произвольность противоречит Премудрости Всесовершенного. Мы постулировали существование лишь взаимно неисключающих свойств Божества.

Примечание: Если свободу Божию понимать как свободу делать все, что угодно, то работает апория с камнем, который нельзя поднять. Отсюда ясно, что свободу Бога можно понимать только как не противоречащую логике, разуму, иначе она противоречила бы Его всемогуществу и благости.

### 0.1.3.3 Подход Оккама.

Зададимся вопросом: может ли благо быть независимым от Бога? По-видимому — нет. Это означало бы "независимый стандарт благости, с которым Богу необходимо сравнивать свои действия, или с помощью которого можно было бы судить Бога" 14. Такой стандарт кажется превосходящим самого Бога, более абсолютным, чем божество, что неприемлемо для теиста.

Отсюда: Добро не есть что-то самостоятельное, а то, — чего Бог хочет.

Так, высказывания:

(А) Бог творит добро

(Б) Бог творит то, чего Бог хочет

согласно Оккаму выражают одно и то же утверждение.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>R.G. Swinburne, The Coherence of Theism, p. 146,202; The Existnce of God, pp. 97-102, Cf: Ibid, p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Ibid, p. 55.

Но (Б) выражает необходимую истину (действиям всесильного, всемогущего существа нельзя воспрепятствовать).

Следовательно и (A) - справедливо с необходимостью. Значит Бог не может творить зло.

Сложность здесь в том, что в Оккамовском определении добра уже заложен вывод, а это значит, что аргумент не действует.

Впрочем, для поддержания высочайшего представления о Боге не обязательно придерживаться взглядов Оккама (добро — то, чего хочет Бог).

Общепринятый моральный смысл добра: человек держит слово, говорит правду.

Оккамовский смысл: человек делает то, чего хочет Бог.

Во втором определении — меньше ясности, из него сложнее понять, что именно происходит. Например, кто-то может сказать, что Богу угодно уничтожать евреев.

Заявление "Бог благ" в оккамовском смысле будет пустым утверждением, а не чрезвычайно важным и существенным, каким его воспринимает большинство из нас.

Итак, стратегия, предложенная Оккамовским аргументом налагает слишком высокую цену на то, что затем оказывается пустым модальным высказыванием о Боге.

**Итоги:** Считается, что все три попытки (Аквината, Суинберна и Оккама) отразить критику благости Божией проваливаются<sup>15</sup>. Почему же большинство христианских богословов уверенны именно в сущностной, необходимой благости Бога? Потому что это не плод размышлений, а глубоко укорененная интуиция ("чувство сердца"), что Бог соврешенно неуязвим для зла.

Другими словами, высшая степень совершенства требует невозможности совершения зла совершенным существом.

"Таким образом, необходимость благости Бога— следствие Теологии Совершенного Существа, и очевидно не нуждается ни в каком независимом доказательстве" 16

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ibid, pp. 55-56.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Ibid, p. 56.

*Morris Thomas V.* Our Idea of God: An Introduction to Philosophical Theology. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991.