# ЗАВТРАК ТЕИСТА.

(Очерк Основного богословия)

иеромонах Павел (Коротких)

Коломенская духовная семинария 16 июня 2021 г.

# Содержание

|      | Введение. Бог Библии и Бог философии                           |
|------|----------------------------------------------------------------|
| 0.2  | Вопросы агностика                                              |
|      | 0.2.1 Откровение                                               |
|      | 0.2.2 Богословский пессимизм (агностицизм)                     |
| 0.3  | Проблемы богословского языка                                   |
|      | 0.3.1 Связи                                                    |
|      | 0.3.2 Божественные свойства                                    |
| 0.4  | Священное Писание как часть Откровения                         |
| 0.5  | Чудо                                                           |
|      | 0.5.1 Существование Бога и чудес                               |
|      | 0.5.2 Критика чудес                                            |
| 0.6  | Аргументы в пользу существования Бога                          |
|      | 0.6.1 Естественные знаки                                       |
| 0.7  | Космологический аргумент в пользу существования Бога           |
|      | Телеологический аргумент (от дизайна)                          |
|      | 0.8.1 Аналогический вид ТА:                                    |
|      | 0.8.2 Аргумент от тонкой настройки (АТН)                       |
|      | 0.8.3 ТА в изложении Ричарда Суинберна (Richard Swinburne): 35 |
|      | 0.8.4 ТА в изложении Д. Халдэйна (John Haldane):               |
| 0.9  | Нравственный аргумент (НА)                                     |
|      | 0.9.1 Непредвзятость в человеческих отношениях                 |
| 0.10 | ОПроблема зла                                                  |
|      | 0.10.1Аргумент от зла                                          |
|      | 0.10.2Что такое зло?                                           |
|      | 0.10.3Теистическая защита и теодицея                           |
|      | 0.10.4Теодицея свободной воли                                  |
|      | 0.10.5Ужасающее зло                                            |
|      | 0.10.6Воспитательная Теодицея                                  |
|      | 0.10.7Случайность страданий                                    |
|      | 0.10.8"Вещи просто случаются?"                                 |
|      |                                                                |

# 0.1 Введение. Бог Библии и Бог философии.

Апологеты, а вслед за ними Климент и Ориген, стремясь распространить христианство среди образованных язычников, объясняли Священное Писание, пользуясь философским языком античности. Они говорили об идеальном Боге, совершенно бесстрастном, неизменном и вневременном.

На этом пути существовала опасность впадения в крайности. С одной стороны, самое бесстрастное Божество, какое можно себе представить, — это "Единое" неоплатоников, в котором вовсе не может быть никаких страстей, изменений и т.п., так как у такого "бога" отсутствует личность. Таким образом, представление о совершенно бесстрастном Божестве граничит с пантеизмом.

С другой, — образ Бога, который возникает при буквальном прочтении некоторых текстов Ветхого Завета — антропоморфен (человекоподобен) и остро контрастирует с представлениями об идеальном Боге философов, не говоря о Евангельском Боге любви.

Традиционное христианство нашло некий баланс в сочетании библейских и философских представлений. Контраст удалось смягчить, не в последнюю очередь, благодаря Оригену, использовавшему аллегоризм в толковании книг ВЗ. Этот метод затем унаследовали многие отцы Церкви.

Однако в последнее время некоторые богословы видят в этом синтезе излишнее увлечение греческой философией и уклонение от корней. Они высказываются в пользу возвращения к образу "библейского Бога," который не возвышается над временем, а действует, двигаясь в его потоке вместе с миром. Он в прямом смысле гневается, милует, меняет Свои решения, даже раскаивается в Своих действиях. Он, в каком-то, смысле человечнее, Его реакции на события истории понятнее, а общее представление о Нем — менее абстрактно.

Между тем, из этой позиции следует целый ряд следствий, многие из которых проблематичны. Например, то, что Бог полностью находится в потоке времени вместе с нами, вероятно, означало бы, что Он не знает точно, чем кончится история мира и может предсказать грядущие события только "угадывая" их на основе вероятностей. Из этого следовало бы, что Творец пошел на серьезный риск, создавая мир. Также встает вопрос о Его всеведении и всемогуществе. Эти следствия неприемлемы для традиционного христианства.

С другой стороны, ряд описаний Бога и Его действий в Ветхом Завете ставит ряд непростых вопросов перед современной апологетикой. Например, божественное повеление Иисусу Навину полностью уничтожить население ханаанских городов многими критиками рассматривается как геноцид, крайне жестокое преступление. Принимая ВЗ как часть Священного Писания, христианство должно реагировать на такие обвинения, предлагая актуальную апологию и герменевтику.

Можно с уверенностью сказать, что для богослова-традиционалиста соединение библейского и философского взглядов на Бога неизбежно. В нашем сознании глубоко утвердилось представление о Боге, как всесовершенном Существе, причем в самом возвышенном смысле. Более того, заимствование античных идей и терми-

нов присутствует в христианстве с самого начала (достаточно вспомнить первые строки Евангелия от Иоанна, в которых звучит греческий термин " $\delta$   $\Lambda \delta \gamma \circ \zeta$ ," общий для христианства и философии).

Продуманная философская основа позволяет достаточно успешно защищать христианство в современном мире, и Основное богословие пытается представить такой фундамент. С другой стороны для христианства весьма важен библейский образ Живого Бога, хотя не всегда ясно, где следует провести границу в этом уподоблении Бога человеку. Одним словом, перед нами стоит задача отстоять христианский синтез, продолжив эту традицию в духе древних апологетов и отцов Церкви. Это определяет общий лейтмотив книги. На этом фоне мы попробуем разобрать другие вопросы.

## 0.2 Вопросы агностика

#### 0.2.1 Откровение.

Для христианина возможность знания о Боге основана на том, что Он Сам захотел нам открыться (как через непосредственный опыт богообщения, так и через Священное Писание и Предание). Однако, кроме этого в нашем распоряжении есть и разум, также свидетельствующий о том, что мы можем нечто знать о Боге. Эти знания доступны нам через рассмотрение нашей собственной природы, а также мира вокруг нас.

Познание Бога через рассмотрение творения обыкновенно называют естественным откровением, а посредством Писания и Предания — сверхъестественным.

Но что если Бог — настолько инаков и недоступен для человеческой мысли, что любая попытка суждений о Нем (например, описание каких-то божественных свойств) обречена на провал? Что если нас отделяет от Божества непреодолимая онтологическая пропасть? В этом случае невозможно ни естественное, ни сверхъестественное Откровение, а религия это набор человеческих мифов и фантазий.

Оставим пока в стороне версию ответа, опирающуюся на то, что преодоление онтологической пропасти Богом относится не только к непосредственным теофаниям и чудесам, но и к средствам, которые Бог дал человеку: разум, язык, способность к высоким абстракциям.

#### 0.2.2 Богословский пессимизм (агностицизм).

- Вкратце:
  - Человеческие понятия выработаны для применения к вещам этого мира.
  - Однако Бог не является вещью этого мира.
    Следовательно,
  - Человеческие понятия неприменимы к Богу.
- + Kohtpapryment<sup>1</sup>:
  - Тефлон был изобретен для применения в космических полетах.
  - Приготовление омлета никак не относится к космическим полетам.
    Следовательно,
  - Тефлон неприменим для приготовления омлета.

Однако из практики использования сковородки с тефлоновым покрытием мы знаем, что это не так. Очевидно, идеи и понятия, которые возникли при решении

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Аналогия предложена Т. Моррисом: Morris Thomas V., Our Idea of God: An Introduction to Philosophical Theology. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991, P. 17-18.

конкретных проблем, могут быть применены и для решения совершенно других задач. Человеческие понятия, которые вырабатывались исключительно для применения к вещам этого мира (что еще надо доказать) могут быть использованы в теологии.

### Есть проблема:

Детали космического корабля и сковородку, покрытые тефлоном, не разделяет онтологическая пропасть. Это, в некотором смысле, сродные вещи (материальные предметы). Но в отношении Бога и мира это не так.

- (1) Бог совершенно не таков как что-либо в этом мире.
  - Следовательно:
- (2) никакая человеческая концепция не применима к Богу.



# 🛨 Возражения:

Конечно, нельзя ставить знак равенства между Богом и чем-то отличным от Него. Но, с другой стороны, Бог мог (в известной мере) наделить этот мир некоторыми из свойств, которыми обладает Сам. Это ничуть не умаляет Его величия и суверенности: Бог по-прежнему остается в центре мироздания и является источником бытия для всего существующего. К тому же такое сообщение свойств ничем не вынуждено, но происходит от Божественной любви.

Библия, описывая отношение человека к Богу, использует выражение "образ и подобие" (Быт 1:26). Например, человек обладает разумом, как и Бог — разумен. Но это вовсе не означает, что человеческий разум идентичен божественному.

К тому же, если пункт (2) в рассуждении агностика справедлив, то одно человеческое понятие все же относится к Богу. А именно: "Существо, Которое нельзя определить человеческим понятием." Но это заявление само является описанием Бога. Это означает, что (2) внутренне противоречиво и не истинно.



## Тактическое отступление.

Хотя (2) не выдерживает критики, и кое-какие человеческие понятия приложимы к Богу, однако они настолько абстрактны и неконкретны, что религия не получает в них никакой опоры. Эти понятия просто не являются существенными. Нам доступны лишь такие понятия как Существо "Которое нельзя определить человеческим понятием," "Которое тождественно Самому Себе" и т.п.

# 🛨 Возражение:

Агностик отвергает существенные, описательные понятия, относящиеся к Богу, но непонятно, на каком основании он это делает.

Такая уверенность означает, что у агностика есть существенное знание о Боге. А именно, что Бог может быть охарактеризован лишь несущественными понятиями.

Однако, если уж агностик заявляет, что ничего нельзя знать о Боге, то нельзя знать и этого. Таким образом позиция пессимиста саморазрушительна.

Вернемся к мысли, высказанной в начале главы: преодоление пропасти между всесовершенным, трансцендентным Богом и ограниченным, ничтожным человеком возможно лишь при том условии, что всемогущий Бог желает преодолеть эту пропасть. Такое решение вопроса подразумевает теистические взгляды $^2$ , согласно которым Бог — Личность, способная желать, планировать и действовать для достижения цели. К тому же Он — благ и действительно желает общения с человеком. Он также — всемогущ, для Него не существует непреодолимых препятствий. Бог задумал и сотворил человека способным воспринимать, переживать, осмысливать не только окружающий мир и себя самого, но и своего Творца. Другими словами, Бог создал человека религиозного.

Итак, мы можем говорить о том, что христианское Откровение в принципе возможно и логически непротиворечиво.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Альтернативой может быть пантеистический взгляд, согласно которому человек и все, что в мире, является частью безличного Божества. Онтологической пропасти вовсе нет, так как нет отделения Божества от других сущностей. Таким образом люди способны проникнуть сквозь иллюзию собственной отдельности и осознать свое единство с Божеством. "Я" неотделимо от Единого. В таком случае наши представления о божественном (хотя они и могут быть искаженными) объясняются этим опытом единства. Обсуждение проблем пантеизма (например, сложности с объяснением свободной воли человека) мы оставим для более подходящего случая. Ясно, что эта позиция неприемлема для теиста.

# 0.3 Проблемы богословского языка.

Следует сразу оговориться, что отдельного богословского языка не существует. Богословы используют слова обычного языка, придавая некоторым из них особенный смысл.

Пример: говоря о том, что Бог Сын рождается от Бога Отца, мы не имеем в виду процесс человеческого рождения, но некоторое отношение, которое условно, посредством аналогии, передается словом "рождаться."

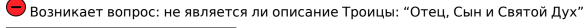
Можно сравнить использование человеческих понятий в богословии с речью, которой пользуются профессиональные дегустаторы вин. Например, во время дегустации мы можем услышать как сомелье заявляет, что вкус данного вина — "округлый." Специалист не имеет в виду, что в вине каким-то образом присутствует круг, а лишь использует это выражение, обозначая совершенно конкретное, но с трудом поддающееся описанию вкусовое ощущение. Речь идет о гибкости человеческого языка, способного передавать очень отвлеченные, абстрактные понятия, даже такие труднодоступные для описания как свойства Божества. Ясно, что принципиально непреодолимых препятствий в этом отношении нет.

Однако, ясно и то, что адекватное восприятие конкретных символов связано с непосредственным опытом. Каким образом опыт "округлого" вкуса вина может быть передан непосвященному? Очевидно, кроме теоретических объяснений, которые придется выслушать новичку в дегустации, он должен также получить непосредственный опыт сопоставления концепции с ощущением.

Если продолжить аналогию, богослов может сколько угодно теоретизировать о тайнах божественной Природы, однако сведения, полученные из книг, не помогут ему правильно понять какая реальность стоит за богословскими терминами. Соответствующий терминам опыт может быть получен только в лоне церковной традиции, посредством молитвы и богомыслия, желательно под руководством опытного наставника. По сути, только святые в моменты просветления вполне понимают, что стоит за словами Писания и догматическими определениями.

Однако, несмотря на то, что глубокое и всеобъемлюще знание реалий духовного мира большинству из нас недоступно, все же остается пространство для частичного понимания языка богословия не только обычными христианами, но даже неверующими, хотя степень понимания терминов будет сильно отличаться<sup>3</sup>.

Конечно, есть случаи, когда связь между использованным в термине образом и обозначаемым предметом не очевидна или вообще условна. Так в физике используется термин "зеленые кварки," но такое значение слова "зеленый" полностью оторвано от первоначального смысла. Это просто символ, обозначающий определенное свойство частицы. С тем же успехом эти кварки можно было бы назвать "махровыми" или "жидкими."



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Поэтому, прежде чем богослов начнет исступленно спорить с атеистом о существовании Бога, ему стоит выяснить, как оппонент понимает эту ссылку, чтобы не вышло разговора слепого с глухим.

(равно как и термины "рождение" и "происхождение") метафорой столь же изолированной от первоначального смысла, как упомянутые "зеленые кварки?"

Ножно согласиться, что с помощью человеческого языка невозможно полностью раскрыть тайну Святой Троицы, однако использованные отцами термины все же достигают своей цели. С помощью ссылки на общеизвестное понятие биологического рождения метафорически изображается иное, божественное рождение.

Одним из связующих моментов в этой метафоре является то, что от человека рождаются не посторонние существа, а именно те, что соответствует человеческой природе. Соответственно, Сын, предвечно рождающийся от Отца, имеет ту же божественную Природу, что и Отец. Этот аспект метафоры подчеркивал св. Григорий Назианзин в полемике с арианами. Итак, метафора достигает цели, передавая основной смысл явления.

Важно отметить, что слова "Отец" и "Сын," понятые слишком буквально, привели некоторых христиан к мысли о субординации, подчинении Сына Отцу. Это говорит о том, что богословский язык не может быть использован в отрыве от традиции и контекста. В противном случае метафора может быть расшифрована неправильно.

Еще один поясняющий пример. Поставим рядом высказывания:

"молитва возвышает душу к небу и делает человека небесным"

И

"глокая куздра штеко будланула бокра и кудрячит бокрёнка"<sup>4</sup>.

Почему первая фраза кажется осмысленной, а вторая — почти не передает никакого смысла? Дело в том, что несмотря на общие формы окончаний русского языка, эти примеры расходятся в главном: в первой фразе нам известны значения слов "молитва," "душа," "возвышать," а во второй мы понятия не имеем, что такое "куздра," "бокр," и так далее.

Но что если мы придумаем какие-нибудь определения для "псевдослов" из второго примера? Например, такое: "«куздра» — агрессивное животное, обитающее на одном из спутников Юпитера." Станет ли вторая фраза равнозначной первой? С точки зрения неопозитивиста, — да (неверующий считает религиозные термины столь же оторванными от реальности, как и придуманные слова). С точки зрения верующего, — нет. Почему? Потому что за словами первой фразы стоит реальный духовный опыт, причем опыт не отдельного человека, но всей Церкви.

Многие термины используются в богословии точно так же, как и в других контекстах. Например Символ веры содержит такие фразы как "распятого... при Понтии Пилате; и страдавшего, и погребенного." Такие термины и фразы не исполь-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Эта фраза была придумана академиком Л.В. Щербой в 1930е годы для того, чтобы показать, что мы улавливаем смысл фразы не только благодаря "именам," но и морфологии. Но нам она понадобилась для другой цели.

зуются в особом религиозном смысле, но понимаются буквально, как в обычной речи, хотя повествуют об исключительно важных событиях.

Одним словом, религиозная речь не автономна, не замкнута в себе. К ней применимы критерии истинности, которые применяются к обычной речи. Например, высказывание "Христос воскрес" истинно в прямом, а не метафорическом смысле: Иисус Христос действительно востал из мертвых.

#### 0.3.1 Связи.

По-видимому есть два способа, которыми мы пользуемся для того, чтобы связать символ и реальность.

#### 1. Описательная ссылка.

Что мы имеем в виду, когда произносим, например, слово "Кремль?" Скорее всего, мы опираемся на ряд ассоциаций: старинная крепость в центре Москвы, резиденция главы государства, место проведения торжественных мероприятий... По крайней мере, если мы захотим объяснить иностранцу, что такое "Кремль," мы, вероятно, будем использовать похожее описание.

Для описательной ссылки важен процесс передачи. Что происходит в момент, когда мы знакомимся с новым термином? Мы оказываемся к конце "цепи передачи" и принимаем от "донора" объяснение термина, которое тот воспринял из другого источника, и так далее.

Так, мы можем узнать о значении слова "Бог" в детстве от родителей, или других людей. Часто это упрощенное, или даже неверное описание, например: "Бог это такой дедушка на облачке. Он наказывает детей, которые не слушаются." Такое описание — искаженная ссылка, аналогия, зашедшая слишком далеко. Из-за такого "образования" человек может всю жизнь ссылаться на "Бога," имея в виду совсем не то, что большинство верующих<sup>5</sup>.

Из сказанного ясно, что одной описательной ссылки явно недостаточно. К счастью, это не единственный способ связать слово и реальность. Мы можем уяснить смысл абстракции, исправить испорченную ссылку благодаря опыту.

#### 2. Прямая ссылка.

Ее источник — непосредственный опыт, получаемый в процессе обучения. Снова вспомним пример с сомелье, объясняющим особенности винного вкуса новичкам. Кроме описания, теории (например, на какие именно области нёба следует обратить внимание) обучение предполагает прямой опыт дегустации. Без этого опыта описательная ссылка останется абстракцией, обучаемый не поймет, что именно в реальности соответствует описанию. Ссылка останется неполной.

Употребляя слово "Бог," мы используем описательную ссылку, подразумевая набор предикатов, связанных с этим понятием. Однако, если мы обладаем личным

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Эта "цепочка передачи," очевидно, началась с иконописного сюжета, где Бог Отец изображается в виде старца на облаках. За эту попытку изобразить Божество мы расплачиваемся до сих пор.

опытом духовного взаимодействия с Богом, молитвы, благодарения, покаяния, то картина становится более насыщенной, связанной с целым букетом духовных ощущений и смыслов. В этом случае слово "Бог" для нас является и описательной, и прямой ссылкой на реальный опыт Бога.

Изучая религиозные понятия, мы учимся сопоставлять их с доступным нам молитвенным опытом. В процессе знакомства с религиозной практикой верующий начинает различать духовные состояния, понимать смысл как элементарных, так и сложных символов религиозной речи. "Благодать," "духовный," "освященный," "божественная любовь" (агапэ), — эти понятия связываются с опытом церковной жизни. Чем полнее наша религиозная жизнь, тем глубже наше понимание религиозных терминов.

Итак, если наша ссылка на Бога всего лишь описательная, она лишена конкретности и часто имеет искаженный характер. Можно даже сказать, что описание вроде "дедушка на облачке" похоже на описание "пятихвостый шестикрыл." Ни того, ни другого объекта не существует в реальности. Это пустые термины, сломанные ссылки, сочетание случайных свойств, ассоциаций.

Существование духовного опыта делает нашу ссылку на Бога живой и конкретной (и даже, в определенном смысле, соответствующей критериям верифицируемости). Слову соответствует потрясающая Реальность, которую нельзя полностью выразить. Впрочем, нельзя сказать, что эта Реальность совершенно невыразима. С точки зрения теологии мы находимся между двумя полюсами: полного неведения и совершенного познания, вполне выразимого, и неизреченного<sup>6</sup>.

#### 0.3.2 Божественные свойства.

В Библии говорится, что Бог "делает," "прощает," "награждает." Мы и сами можем использовать такие фразы как "Бог дал здоровье," "наказал за грех," "знает о моей беде" и т.д.

Проблема здесь в том, что описывая Бога, мы используем человеческие слова. Предикаты, которые мы используем в высказываниях о Боге, это человеческие термины, смысл которых расширяется для того, чтобы они соответствовали высокой цели.

"Бог есть Дух" (Ин. 4:23). Божество не имеет телесности. Следовательно все телесные предикаты ("встает," "идет," "берет," "говорит" и подоб.) не могут применяться к Божеству буквально, в человеческом смысле.

Библейская метафора берет какую-то характерную черту используемого образа, для того, чтобы обозначить присутствие этой черты в объекте метафоры: "Сушу образовали руки Его" (Пс. 94:5), "Очи Господни обращены на праведников, и уши Его - к воплю их" (Пс. 33:16), "Господь - Пастырь мой" (Пс. 22:1).

 $<sup>^6</sup>$ Впрочем, некоторые богословы придерживаются значительно более пессимистического взгляда на возможности человеческого познания, склоняясь к апофатике.

В приведенных цитатах ясно видно, что "рука" используется как символ могущества Бога, "уши" — как указание на внимание к словам и мыслям людей. Бог называется пастырем, так как заботится о своих подопечных и не дает их в обиду хищникам, а отцом, — так как любит людей, видит в них Свой образ, ведет к совершенству и воспитывает.

Бог не нуждается в телесных действиях для достижения цели. Одного божественного желания Всемогущего достаточно.

Мы также не можем сказать, что слово "знать" имеет в отношении Бога точно тот же смысл, какой мы подразумеваем, говоря о человеке. Божественное знание — непосредственно, в нем отсутствует полагание, мнение. Оно также — абсолютно и безошибочно.

Большинство ортодоксальных богословов считает, что Бог пребывает вне времени. Следовательно, к Нему не вполне применимы человеческие концепции намерения, цели, выполнения плана, создание чего-либо, ведь мы планируем и совершаем действия как последовательность сменяющих друг друга состояний. Изменяя окружающие вещи, мы изменяемся сами. Но это не может быть истинным в отношении Бога, Который — вне времени. В этом случае термин "сотворил" подразумевает не временную (сначала одно, потом другое), а причинно-следственную связь.

Примерно так же изменяется смысл высказываний о "психологических состояниях." Когда мы говорим "Бог гневается," мы не имеем в виду, что Он, к примеру, теряет самообладание, или становится способным на необдуманные действия. Вероятно, общая функция гнева, как божественного предиката — в отвержении недопустимого. Остальные "страстные" оттенки человеческого термина к Богу относиться не могут. Подобным образом можно понимать и остальные "психологические" предикаты.

Итак, говоря о тайнах Божества, Писание и Предание расширяют смыслы, которые мы вкладываем в обычные слова, чтобы они могли выразить истины о Боге хотя бы в некоторой степени. При этом нельзя сказать, что никакое буквальное заявление в отношении Бога невозможно, а допустимы только аллегории, — это было бы крайностью. Другая крайность — антропоморфизм, понимание высказываний Священного Писания о Боге в их человеческом смысле, буквально. Ясно, что умеренность требует выбрать что-то среднее.

### Итоги.

Несмотря на трудности, связанные с ограниченностью человеческих возможностей, мы все же способны на осмысленные высказывания о Боге, которые хотя бы отчасти отражают Реальность, доступную в Откровении.

Мы можем утверждать, что человеческий язык достаточно гибок. Он способен выражать довольно абстрактные концепции, даже такие сложные, как Бог и Его свойства. При этом нельзя забывать и об ограничениях, обусловленных изначальной связью человеческой речи с материальным миром.

В религиозном языке важнейшую роль играет опыт. Более-менее полное понимание религиозных концепций вне религиозной жизни невозможно.

Не все высказывания о Боге сводятся к метафоре. Некоторые используются в более-менее буквальном смысле.

## 0.4 Священное Писание как часть Откровения.

Мы уже говорили о том, что Священное Писание это одна из форм божественного Откровения. Но что мы имеем в виду, когда говорим, что Библия вдохновлена свыше?

1.

Один из возможных ответов: "Писание богодухновенно в том смысле, что каждая его буква продиктована Богом и сохраняется без всяких изменений на протяжении веков." Эта консервативная позиция называется пропозициональной. В этом случае Библия воспринимается как набор высказываний Бога.

Однако, такой подход вызывает ряд вопросов.

В Библии действительно содержатся слова Бога (например, в Нагорной проповеди), но Господь Иисус произнес свои притчи, скорее всего, на арамейском языке, а до нас они дошли на греческом, причем в разных редакциях Евангелистов. Таким образом, мы не можем говорить о буквально точной передаче высказываний Господа.

Другая проблема заключается, так сказать, в материальных носителях. До изобретения печатного станка греческий текст Библии (послуживший источником для перевода на другие языки) передавался в виде рукописей. Но все дело в том, что в манускриптах, содержащих греческий текст Нового Завета, находятся тысячи разночтений. Большинство из них незначительны и объясняются невнимательностью переписчиков, но есть и такие, которые влияют на смысл текста. На основании этих отличий, а также разного возраста рукописей принято кроме привычного нам Византийского текста (церковнославянский и синодальный переводы ближе всего именно к нему) выделять также древние Александрийский и Западный (на основе этих типов сделан перевод Российского Библейского Общества, перевод еп. Кассиана (Безобразова) и другие).

В чем же отличие этих типов текста? Поясним это примером. В начале стиха Мк. 1:2 ("как написано у пророков: вот, Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим...," Синод.) имеется вариант "ἐν τῷ ἸΗσαίᾳ τῷ προφήτῃ" / "ἐν τοὶς προφήταις." Если второе чтение "у пророков," содержащееся в поздних Византийских источниках, является изначальным, сложно понять, зачем древнему редактору понадобилось изменять его на "у Исаии пророка," ведь такое указание не является точным (цитата из Евангелия от Марка объединяет два пророческих изречения: Малах. 3:1 и Ис. 40:3). Если же предположить, что изначальным чтением было "у Исаии пророка," из этого достаточно очевидно следует, что причиной исправления является "шероховатость" оригинала, которую редактор решил сгладить.

#### Другие примеры:

- Лк 10:21. В Византийском тексте добавлено "ὁ Ἰησοῦς." Это одно из самых многочисленных Византийских расширений (оно проясняет фразу, в которой первоначально отсутствовало подлежащее).
- Лк. 10:41. В рассказе о Марфе и Марии изначальное "θορυβάζη" (смущаешь

криком, — др. греч.) в Византийском тексте заменено на "τυρβάζη" (суетишься, волнуешься, — др. греч.). В последнем случае используется более мягкий по смыслу глагол, "сглаживающий" неподобающий поступок Марфы.

• Лк 11:2-4, "Отче наш." Византийский вариант молитвы гармонизован с параллельным местом Мф 6:9-13, Александрийский же — краток и отличается от параллели в Мф. Вряд ли редактору пришло бы в голову сокращать молитву Господню, если перед ним находился подлинник, схожий с текстом Мф., а вот обратное действие, гармонизация, вполне объяснимо желанием сделать так, чтобы важнейший христианский текст выглядел единообразно у обоих Евангелистов.

В большинстве таких случаев не ясно, зачем редактору могло понадобиться исправление "от сложного к простому." В целом следует согласится с тем, что Византийский тип является развитием более древнего текста, который лучше сохранился в Александрийском и Западном типах.

Вместе с тем нужно отметить опасность однозначного решения в пользу того, или иного варианта текста (и объявления его подлинным). Так в свое время ошиблись католики, канонизировав на Тридентском соборе Вульгату (латинский перевод Библии, выполненный в IV веке блаж. Иеронимом). Когда оказалось, что этот текст во многом отличается от содержания древнейших латинских и греческих рукописей, репутации РКЦ был нанесен ущерб. Примерно та же история произошла с протестантским изданием греческого текста, Textus Receptus, предпринятым в 1516 г. Эразмом Роттердамским.

Попытки доказать аутентичность Византийского текста также потерпела неудачу уже в конце XX-го века<sup>7</sup>. Что же касается современных критических изданий, то и к ним предъявляется масса претензий (в особенности в связи с эклектичностью полученного текста). Другими словами, ни одна из существующих разновидностей текста Нового Завета не может быть названа апостольским подлинником.

Еще одним недостатком пропозиционального подхода является то, что выбор "единственно правильного" варианта требует применения методов текстуальной критики, которую консервативный подход отвергает. Каким же образом установлен текст, который считается "непогрешимым?" Критерием истинности можно объявить православную традицию, но и она менялась со временем<sup>8</sup>, а поздний текст Византийского типа не отличается хорошей сохранностью.

В-третьих, консерваторами не было создано убедительное толкование тех мест Священного Писания, на которые они опираются в попытке доказать неизмен-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>See: Gordon D. Fee, The Majority Text and the Original Text of the New Testament // Studies in the Theory and Method of New Testament Textual Criticism / Irving Alan Sparks, J. Neville Birdsall, Sebastian P. Bock, Elon Jay Epp, Gordon D. Fee. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Co., 1992., xlv, Daniel B. Wallace, The Majority Text Theory: History, Methods, and Crituque // The Text of the New Testament in Contemporary Research: essays on the status quaestions / Bart D. Ehrman, Michael W. Holmes. 2nd ed. Leiden, Boston: Brill, 2013., xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Так довольно много проблем вызывает наличие двух редакций Апокалипсиса, встречающихся в Византийских рукописях, одна из которых совпадает с текстом из толкований Андрея Критского, а другая характерна для лекционариев.

ность Библии. Необходимо показать, что "единая черта" (Мф. 5:18; Лк 16:17) относится именно к тексту Священного Писания, а не к Откровению в широком смысле<sup>9</sup>. К тому же, если идею о неизменности текста еще можно применить к Новому Завету, она неприменима к Ветхому: в ряде случаев восстановить изначальный вид текста просто невозможно<sup>10</sup>.

Итак, настаивать на неизменности "буквы" Откровения — плохая идея. Особенно она опасна в век доступных источников (в частности, электронных копий рукописей). Позиция упорного отрицания этих данных приводит к дискредитации христианства.

Крайним следствием буквализма в отношении Открования является разочарование в богодухновенности Писания. Вера христианина, убежденного в неизменности текста НЗ, может подвергнуться серьезному испытанию, когда она сталкивается с многообразием вариантов текста в рукописях. Ход мысли может привести наивного человека к выводу о том, что Бог, допустивший утрату Откровения в его изначальной форме, относится к такому положению дел совершенно безразлично и, скорее всего, вообще не имеет отношения к текстам, которые считаются священными. Примерно так выглядят рассуждения Барта Эрмана, впавшего из одной крайности в другую: разочаровавшись в библейском буквализме, он сделался агностиком.

2.

Существует возможность занять более конструктивную позицию: "текст Писания — отклик человека на встречу с Богом. Формулировки текста и язык Откровения имеют второстепенное значение."

Этот взгляд на Писание, который можно назвать "непропозициональным" позволяет учитывать данные научных исследований.

Непропозициональный подход дает место синергии Бога и человека, а не настаивает на том, что книги Писания — всецело человеческое, или полностью божественное творение. Бог смиряется с человеческой немощью так же, как и в Воплощении. Ему не нужна "непогрешимая буква" для того, чтобы сохранить спасительный смысл Своего слова. В противном случае неясно, как объяснить расхождение Евангелистов в описании одних и тех же событий: неужели Бог "по ошибке" продиктовал им разные тексты?

Разумеется, у этой позиции тоже есть слабые стороны. В каком-то смысле непропозициональный метод можно было бы назвать компромиссом под давлением науки. Однако, на мой взгляд, нет ничего постыдного или унизительного в том, что религиозное мировоззрение учитывает мнение ученых, относящиеся к регу-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Также встречаются ссылки на: Пс 11:7; Пс 118:89; Ис 40:8; Мф 24:35; Ин 10:35; 1 Пет 1:23-25. Смысл всех этих цитат можно понимать как в пропозициональном, так и в непропозициональном смысле.

<sup>10&</sup>quot;...во многих местах все сохранившиеся свидетели настолько повреждены, что приходится прибегать к критической реконструкции (conjectural emendation)," Daniel B. Wallace, Ibid, P. 728, ref. 72. Другими словами, многие реконструкции ВЗ чтений — догадки на основании общего контекста.

лярным, повторяемым событиям в материальном мире $^{11}$ . Разумеется, необходимо проявлять в этом осторожность и воздерживаться от крайних суждений.

Наиболее здравым решением кажется сочетание непропозициональной точки зрения ("опытной" и исторической) с элементами умеренно пропозиционального метода.

Вместе с тем, учитывая тот факт, что текст Н3 со временем изменялся, необходимо ответить на вопрос: какие исправления должны быть приняты Церковью, а какие — отвергнуты? Каков критерий рецепции?

Возможно, следует подумать о некоей объединительной концепции. Например, можно рассматривать НЗ как общность всех типов текста. Такой подход позволяет взглянуть на Священное Писание с самых разных сторон и составить более полное впечатление о взаимном влиянии традиции христианской общины и текста, которым она пользуется.

Все это относится не только к научной стороне вопроса, но и к духовной. Являясь частью Предания, Священный текст обогащался опытом Церкви. К таким изменениям не стоит относиться как бесполезным, или даже вредным. Например, известная "монашеская" правка во фразе: "и сказал им: сей род не может выйти иначе, как от молитвы [и поста]" (Мк. 9:29) для ученого-критика являются недопустимым искажением древнего оригинала. Но для православного верующего это дополнение исполнено глубокого смысла, ведь молитва становится особенно действенной именно в соединении с постом. Можно сказать, что эта Евангельская мысль на определенном этапе раскрылась полнее, Церковь взглянула на нее с точки зрения своего аскетического опыта, подвижнической жизни пустынных отцов.

В других случаях мы имеем дело с объясняющими вставками, которые не ухудшают, а улучшают наше понимание того, или иного стиха. Например, в Византийском тексте Евангелий часто встречается добавление имени "Иисус" в предложениях, излагающих речь, или действия Господа, как в примере (1). В результате текст становится яснее грамматически, при этом ничего не теряя в смысловом отношении.

Встречаются случаи "смягчающей," благочестивой правки, как в примере (2), описывающем шумное поведение Марфы (Лк. 10:41). Но разве с точки зрения христианина благочестивая правка делает текст хуже?

В свете сказанного, мне кажутся важными оба подхода: и попытки понять как изначально выглядел текст НЗ, и его оценка в контексте жизни Церкви, в исторической, литургической, экзегетической перспективе.

3.

Каким бы ни было отношение православных богословов к тексту НЗ, они всегда

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Как мы увидим в дальнейшем, наука занимается именно повторяемыми, регулярными событиями и процессами. Религию же всегда была связана с уникальными событиями, которые называются чудесами.

должны иметь в виду апологетическую составляющую. Сегодня, когда серьезными тиражами издаются переводы книг Б. Эрмана и других критиков христианского Откровения, нельзя игнорировать проблемы, связанные с поздним характером некоторых чтений, принятых в традиции.

Для православного богослова очевидно, что Священное Писание существует в контексте Священного Предания, а не само по себе (Sola Scriptura). Следовательно, будет ошибкой принять за основу ряд рукописей (древних, или более поздних) и объявить, что полученный на их основе текст является подлинным, а значит — богодухновенным. Такой подход в принципе неверен, ведь вдохновляющее действие Бога не прекратилось сразу после того, как высохла последняя капля чернил на папирусе, содержавшем оригинал Откровения Иоанна Богослова.

Священное Писание никогда не бывает в точности одинаковым, передающим единственный смысл, потому что это не только текст, который был однажды записан, но который читается, интерпретируется, проживается тысячами христиан на протяжении сотен лет. Неудивительно, что сама жизнь христианской общины может изменять букву Писания (это касается и переводов).

Впрочем, эти изменения не бывают произвольными. Большинство "смысловых" исправлений, встречающихся в рукописях, не были восприняты церковной традицией, а те, что вошли в обиход, не представляют проблемы с точки зрения христианской догматики.

Благодаря достижениям текстологии наш взгляд на Библию изменился. Мы узнали о том, в каких формах и по каким естественным законам существовал ее текст. Но я не думаю, что Бог полностью предоставил людям все, что касается сохранения и изменения Своего слова.

Не случайно такое важное место в истории текста НЗ занимают Византийские рукописи. Византийский тип текста, хотя он и является поздним, доминировал в Восточной Церкви на протяжении более тысячи лет. На мой взгляд это не может быть случайным обстоятельством, но заслуживает нашего пристального внимания, а сам текст — соответствующего отношения. Вместе с тем, как уже говорилось, "канонизация" одного единственного типа текста (Византийского, критического или какого-то другого) — путь, уводящий от истины. Непротиворечивый взгляд на НЗ должен включать и критическую реконструкцию изначальной формы текста, и его зрелую форму в виде текста большинства, и другие формы, существовавшие в разных местных традициях, переводах и писаниях отцов.

Несмотря на то, что Византийский текст не может рассматриваться в качестве "апостольского оригинала," его положение в церковной традиции позволяет относиться к нему как к основному критерию принятия тех, или иных чтений, например, в богослужебной практике.

# 0.5 Чудо.

О конкретном событии мы судим на основании накопленного опыта (наблюдение за повторяющимися событиями, причинно-следственными связями). То что соответствует нашему опыту мы называем естественным, а то что противоречит, или превосходит его — неестественным и сверхъестественным.

Когда мы говорим о чуде, мы говорим об уникальном или редком событии (но не обязательно справедливо обратное). Если чудеса происходят на регулярной основе, сразу возникает сомнение в их сверхъестественном статусе $^{12}$ . Это можно проиллюстрировать известной шуткой:

Если пономарь упал с колокольни и не разбился, — это чудо. Если, упав во второй раз, он вновь не пострадал, — это странное совпадение.

Если то же произошло в третий раз, — это закономерность.

Чудо, сверхъестественное событие, также обычно связывают с нарушением "законов природы," но многое зависит от того, что мы понимаем под этими законами. Если речь идет о нарушении самих природных процессов, то мы получаем сильное определение:

Чудо — сверхъестественное исключение из естественного порядка мира, которое происходит по воле Бога.

Если же мы задумаемся о том, что известные нам законы природы это всего лишь человеческие обобщения реальных процессов, то получим слабое определение:

Чудо — событие, происходящее по воле Бога, которое нарушает человеческие представления о природных процессах.

Или, словами блаженного Августина:

"Чудо не противоречит природе, но противоречит нашему знанию природы"  $^{13}$ .

Достоинством слабого определения является устойчивость такого понимания чуда перед критикой. Например, снимается обвинение в антинаучности религиозного мировоззрения, так как наука не может претендовать на исчерпывающее знание всех возможных природных процессов, а религия не настаивает на том, что чудеса это нарушение естественного порядка в природе.

В пользу слабого определения чуда обычно выдвигается такой аргумент: для чего Богу нарушать тот порядок, который Он Сам и установил? Очевидно, что у Бога

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Впрочем, это еще не означает автоматически, что все чудеса уникальны, или крайне редки, а всего лишь указывает на человеческую интуицию, связанную с понятием чуда, как *удивительного* события. В этом смысле и регулярные природные процессы можно назвать чудом, хотя в этом случае возникает вопрос о том, чем, собственно, чудо отличается от других процессов и событий.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>"Portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura." S. Aurelius Augustinus, De Civitate Dei, 21.8.

всегда достаточно средств совершить чудо, не прибегая к нарушению естественного порядка в мире $^{14}$ .

Недостаток слабого определения, — конечно же, в его слабости. Например, очевидно, что такое чудо обладает меньшей убедительностью, если речь идет, например, о доказательстве бытия Божия.

Сильное определение чуда является традиционным. Его достоинство в том, что оно подчеркивает суверенность, могущество Бога, Который не ограничен никакими природными законами и процессами. Если существует Бог теистов, Он способен приостановить, или отменить обычный порядок вещей. Недостаток сильного определения — в том, что оно представляет критикам больше возможностей для атаки.

### 0.5.1 Существование Бога и чудес.

В теистическом понимании Бога уже присутствует вывод о возможности чуда. Всемогущий Бог в состоянии как нарушить законы природы, так и использовать уже существующие необычные явления и особенности природы в Своих целях. И наоборот: признание события чудом указывает на Всемогущего Бога, как Причину этого события.

Если есть Бог, то чудеса возможны. Если есть чудеса, то, скорее всего, существует Бог (или иная сверхъестественная сила).

Соответственно, отрицание существования Бога подразумевает отрицание чудес (в мире, где нет личностного Бога, нет причин для нарушения естественного порядка вещей).

Утверждая, или отрицая существование Бога, мы принимаем определенное объяснение того, как устроен мир (в том числе, наличие, или отсутствие в нем чудес).

К этому следует добавить, что для христианства особенно важна реальность чудес, в том числе, их историчность. Центральное место занимают чудеса Воплощения и Воскресения: "если Христос не воскрес, тщетна вера ваша" (1 Кор. 15:17).

Поэтому мы должны прилагать усилия для защиты реальности чудес перед лицом критики.

#### 0.5.2 Критика чудес.

Энтони Флю (Antony Flew):

 $<sup>^{14}</sup>$ Простая аналогия: Бога скорее можно сравнить с программистом, хорошо знающим "незадокументированные возможности" своего творения, чем с хакером, который взламывает обычные процессы, заставляя их выполнять несвойственные им задачи. Последнее противоречило бы представлению о суверенности, самосущии (aseity) Бога, ведь в этом случае Ему приходится считаться с законами природы и заставлять их работать иначе, вместо того, чтобы пользоваться уже созданными возможностями.

Мы гораздо чаще имеем дело с подтверждениями регулярных, повторяемых событий, чем с подтверждениями уникальных событий, таких как чудеса. Следовательно свидетельство в пользу обычного объяснения всегда больше, чем в пользу чудесного. Достаточного свидетельства в пользу чудес просто не может быть. Поэтому разумные люди не говорят, что чудеса вовсе не могут произойти, они просто не верят, что чудеса происходят на самом деле.

- (1) Чудеса по природе частные и неповторяемые.
- (2) Естественные события по природе общие и повторяемые.
- (3) На практике свидетельство в пользу общего и повторяемого всегда больше, чем в пользу частного и неповторяемого.
- (4) Следовательно, на практике всегда будет большим то свидетельство, которое против чуда, а не в его пользу.
- (5) Разумные люди всегда основывают веру на большем свидетельстве.
- (6) Следовательно, разумные люди не должны верить в чудеса.

# • Ответ:

• В 1772 году комиссия Французской академии наук в составе ученых Фужеро, Каде и Лавуазье опубликовала доклад, в котором отрицалась возможность падения камней с неба. Свидетельства крестьян, говоривших о таких фактах, комиссия посчитала суеверием, в том числе, потому, что крестьяне говорили: эти камни бросает Бог.

Сегодня мы знаем, что метеориты (камни, "падающие с неба") существуют. Наблюдения стали регулярными, наука смогла сделать правильные выводы из накопившихся фактов и их сопоставления с другими регулярными явлениями природы (наблюдение "болидов").

Из этого можно извлечь первый урок: не всякое утверждение, слабо подтвержденное фактами, является ложным. Некоторые события являются столь редкими, или столь сложными для наблюдения, что отрицать их существование на основании того, что "обычно все бывает иначе" совершенно неверно. Данный случай с метеоритами приводится не для того, чтобы бросить тень на методы науки, но для того, чтобы показать, что рассуждение Юма и Флю доводят эти методы до абсурда.

Несмотря на постоянно расширяющиеся возможности наблюдения, наука никогда не сможет исследовать достаточно существенную часть реальности, чтобы априори делать выводы о том, что бывает, а чего "не может быть никогда." Это контрпродуктивно для самой науки: в конце концов, усилиями французской комиссии, о которой говорилось выше, исследование метеоритов было отложено на тридцать лет.

Второй урок из этой истории предназначен христианам: не всякое уникальное или редкое событие является чудом. В данном случае развитие науки показало, что событие, ранее считавшееся чудесным, имеет естественное происхождение. Поэтому нам нужно попытаться уточнить, как мы отличаем чудеса от уникальных и редких событий в природе.

• Согласно Юму и Флю мы всегда должны верить тому, что наиболее вероятно. Но на самом деле мы оцениваем сами факты, а не вероятности. Иногда шансы против события высоки, однако свидетельства в пользу события очень серьезны (например, основаны на текущем наблюдении). В результате мы принимаем маловероятное событие как реальность.

Иллюстрация: "Лотерейный сюрприз"<sup>15</sup>.

Шанс выиграть главный приз в лотерею в США составляет приблизительно 1:100.000.000. Изначально вероятность, что некто Генри Плюшботтом из Канзаса выиграет, очень низка. Но включив телевизор, Генри вдруг слышит сообщение о том, что именно он выиграл главный приз. После этого вероятность выигрыша резко возрастает  $^{16}$ .

Конечно, если у нас есть причины считать, что на самом деле Генри не выиграл, это может перевесить силу свидетельства. Однако "Лотерейный сюрприз" говорит о другом: единичное свидетельство способно изменить изначальную невероятность события, и мы постоянно сталкиваемся с этим явлением.

Все это имеет прямое отношение к чуду. Например, наличие убедительных Евангельских свидетельств о Воскресении Христа многократно увеличивает вероятность события, которое даже самым близким Его ученикам прежде казалось совершенно невероятным.

• Представление о том, что в природе имеют место только повторяемые и предсказуемые процессы, опровергается существованием уникальных явлений природы. Например, возникновение нашего мира — уникальное событие. Уникальными, по всей видимости, являются также события возникновения жизни и человеческого разума.

Все это стараются оспорить натуралисты, предлагая гипотезы, не имеющие на сегодняшний день достаточных подтверждений (например, о мультивселенной, о самопроизвольном зарождении жизни, и порой даже о существовании разума за пределами Солнечной системы). Таким образом, позиция натуралистов подвержена той же критике, которую они обрушивают на христиан: их выводы подразумевают предпосылку, включенную в эти выводы. Если принять, что в природе существуют только повторяемые, регулярные явления, то чудеса невозможны.

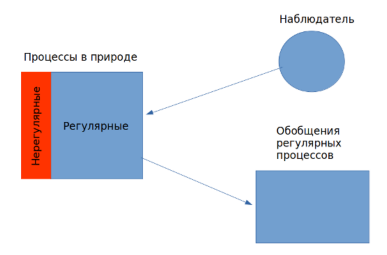
Но у нас нет априорного знания законов природы, а есть лишь обобщение наблюдений за ней. Такие обобщения могут оказаться ложными (возможность

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>See: George I. Mavrodes, Miracles // Wainwright, William J., The Oxford Handbook of Philosophy of Religion. New York: Oxford University Press, 2005, p.315.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Оба события (выигрыш и объявление в новостях) имеют одинаково низкую вероятность. Но взятые вместе они поддерживают друг друга таким образом, что производят серьезную позитивную вероятность. Если Генри действительно победитель, тогда вероятно, что он будет назван в таком сообщении, а если он не является реальным победителем, тогда фантастически невероятно, что его по ошибке назовут в новостях. Таким образом, то, что Генри Плюшботтома назвали победителем, делает весьма вероятным то, что он действительно победил.

фальсификации, т.е. опровержения). Например обобщение, утверждающее "все вороны — черные" опровергается демонстрацией белого ворона. Однако опровержение обобщения не опровергает подлинного закона, проявляющегося в существовании птиц разного цвета. Другими словами, в отличие от человеческих обобщений, подлинные законы природы нефальсифицируемы.

Подлинный закон природы не гарантирует, что не существует ничего вне обычного (наблюдаемого нами) порядка вещей, а следовательно не гарантирует и того, что никогда не будет исключений. Следовательно, закон природы не подразумевает истинности соответствующего универсального обобщения.



Итак, уникальные события (к числу которых относятся и важнейшие для христианства чудеса) просто не входят в круг исследуемых учеными явлений. Думаю, именно поэтому многие крупные ученые считали и считают себя христианами и верят, например, в чудо Воскресения, без ущерба для своей научной работы.

• Наконец, критик, считающий, что следует принимать только те свидетельства, которые соответствуют регулярным паттернам, с тем же успехом мог бы заявить, что, к примеру, Наполеона Бонапарта никогда не существовало. Поскольку деяния Наполеона были столь фантастическими, столь необычными, ни одна разумная личность не должна верить, что эти события когдалибо происходили на самом деле. Одним словом, если правы Юм и Флю, мы не можем верить в историчность любого неповторимого события в прошлом.

**Т** Диалог. "Наука доказала, что чудес не бывает."

Постоянно расширяя область познания, ученые объясняют те явления, кото-

рые прежде казались чудесными. Например, полет шмеля долгое время считался необъяснимым с точки зрения естественных законов. Однако, принцип полета прояснился с открытием энергетических резервов в митохондриях, которые дают возможность насекомому совершать очень быстрые движения крыльями.

Нолет шмеля по-прежнему остается чудом с точки зрения "дизайна" этого маленького существа.

Главное — в том, что полет шмеля не является больше необъяснимым. Нарушения законов природы не происходит, — следовательно и чуда нет! Итак, если нам кажется, что происходит исключение из закона природы, это доказывает только то, это не настоящий закон, поскольку он не действует всегда и во всех случаях. Необходимо просто найти подлинный закон природы: уточнить теорию, или выдвинуть новую, как это уже не раз случалось. Что и произошло в истории со шмелем и во многих других случаях.

Подлинный закон природы найти невозможно, так как мы не можем постигать реальность непосредственно. Мы можем лишь обобщать свои наблюдения за повторяющимися явлениями. Но кто доказал, к примеру, что все, что происходит в мире это только повторяющиеся вещи? Подлинный закон природы не гарантирует, что нарушение наших представлений о природе не произойдет в любой момент. А именно такие поразительные события мы и называем чудом.

Если речь идет о представлении, то чудо — это Ваше (неверное) представление о необычном природном явлении. Наука постоянно подтверждает свои представления экспериментально, все утверждения проверяемы и фальсифицируемы. Верующие же просто заполняют оставшееся, неисследованное пространство "чудесами."

Не соглашусь. Чудеса — это явление более высокого порядка, чем природные явления, потому что причиной сверхъестественного является Личность. Например, работа двигателя внутреннего сгорания объясняется законами природы. Но появление такого двигателя не является необходимым результатом действия этих законов. Появление ДВС — прямой результат интеллектуальной деятельности человека и его свободного решения. Недаром существует выражение "чудо техники" (на самом деле имеется в виду "чудо человека," ведь именно человек — источник необычных явлений и устройств, отсутствующих в природе). Чудо Божие отличается тем, что Бог непосредственно знает всю реальность, а не какуюто ее часть. Бог — Программист, а не хакер. То, что нам кажется "взломом" реальности, для Бога — "недокументированные возможности."

Эначит чудо Воскресения, на котором строится здание христианства, это всего лишь недокументированные возможности человеческой природы?

Я думаю, Воскресение Господа Иисуса — особое событие. Его уникальность в том, что Бог принял в нем непосредственное участие. Как бы мы ни смотрели на

первозданное состояние природы $^{17}$ , Бог не просто делает человеческую природу бессмертной, но одновременно соединяет нас с Собой, духовно обновляя. Обожение действительно превосходит естественный порядок вещей. Но, мне кажется, большинство чудес Библии все же нарушают наши представления о законах природы, а не сами законы.

Но как тогда отличить чудо от природного явления? Если этого нельзя сделать научным способом, то высказывание типа "данное явление — чудо" — исключительно субъективно и зависит только от того, кто интерпретирует событие. Например, я, став свидетелем такого "чуда," скажу, что это совпадение, необычное взаимодействие природных процессов, для которого наука пока еще не нашла объяснения, но обязательно найдет. Итак, "чудеса" не работают как доказательство существования Бога.

Я соглашусь, но лишь отчасти. Наши рациональные суждения основываются на обобщении повседневного, обыденного опыта, а чудо (с точки зрения человека) — взлом повседневности и обыденности, поэтому чудо не работает на уровне рационального доказательства. С другой стороны, человек способен распознать чудо на личностном уровне, то есть субъективно. В чудесах проявляется Личность Бога, в них прослеживается связь с Его характером. Отсюда, настоящее чудо не может быть безнравственным, фундаментально злым событием, оно также не может быть бессмысленным "шоу," но должно оставлять серьезный след в душе человека. Вот, по крайней мере, два критерия истинного чуда<sup>18</sup>.

Для того, чтобы человек сподобился стать свидетелем чуда, существует ряд условий (искренность, любовь к истине, доброта, вероятно, какие-то еще свойства, приближающие человека к Богу) $^{19}$ . Но это не означает, что чудо способно убедить любого. В Библии есть много противоположных примеров.

 $<sup>^{17}</sup>$ Мы не знаем точно, сотворил Бог именно этот энтропийный мир, или тленность и смертность в мире — следствие грехопадения. Второе объяснение, с учетом масштабов вселенной и энтропийных процессов, превращает Адама и Еву в каких-то демиургов, а грехопадение приобретает совершенно титанические масштабы. Первое объяснение является непривычным для традиционного христианства, к тому же это подразумевает, что Бог сотворил смерть.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>В этом существенное отличие "апокрифических" чудес от тех, что описаны в канонических Евангелиях и Деяниях апостолов.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Например, явление Господа Иисуса Савлу на пути в Дамаск — пример чуда, полностью изменившего жизнь человека.

# **0.6** Аргументы в пользу существования Бога $^{20}$ .

#### 0.6.1 Естественные знаки.

Затронув тему чуда, мы убедились, что чудесные события, хотя они и могут серьезно воздействовать на отдельного человека, или на группу людей, не работают в качестве универсального доказательства бытия Бога. Скептически настроенный человек склонен сразу отметать свидетельства людей, ставших очевидцами чуда, так как они противоречат повседневному опыту.

Однако, в нашей обыденной жизни мы также встречаем знаки, указывающие на Бога<sup>21</sup>. Сильное действие этих указателей признают даже некоторые атеисты. К таким знакам относится само существование мира, с его сложнейшей упорядоченной структурой, причинно-следственными связями. К естественным знакам, указывающим на Бога, так же часто относят внутренний нравственный закон, направляющий человека к благу и справедливости. Удивительным указателем является сама человеческая мысль, способная на высшие абстракции, — например, на идею необходимого Существа.

С одной стороны, все эти знаки (пожалуй, за исключением абстракций) легко доступны даже для ребенка. С другой — от них, при желании, можно так же легко отмахнуться, интерпретировав как случайность, странную и необъяснимую особенность природы. Скептики часто отмечают, что если бы Бог существовал, то Он оставил бы такие знаки Своего присутствия в мире, которым невозможно было бы сопротивляться. Но ведь тогда под угрозой оказалась бы свобода воли, великий божественный дар человечеству. Именно поэтому Бог теизма скорее оставил бы такие знаки, которые легко доступны каждому, но при этом при желании могут быть объяснены как особенности природы.

Знаки Бога действуют сильнее аргументов, придуманных человеком на их основе. Вероятно, поэтому апостол Павел написал о безответности неверующих (Рим. 1:19-20).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Идея естественных знаков Бога позаимствована Стивена Эванса: Evans C. Stephen, Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic Arguments. NY: Oxford University Press, 2010.

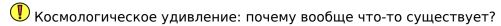
<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Естественные знаки, согласно когнитивной теории Томаса Рейда, — ощущения, которые делают для нас доступными объекты реального мира. Пример: когда мы кладем руку на твердую поверхность, то испытываем тактильное ощущение жесткости. Одни связи "знак-впечатление" жестко вшиты в наш мозг, а другие приобретаются посредством обучения. Эванс использует терминологию Рейда для описания естественных знаков, позволяющих получить представления о Боге. Подробнее см. Evans C. Stephen, Ibid, P. 35.

## 0.7 Космологический аргумент в пользу существования Бога.



Первый из знаков, указывающих на существование Бога, — "Космическое удивление"<sup>22</sup>. На основе этого знака строится так называемый "космологический аргумент" (далее KA).

В основе "Космического удивления" лежит простая мысль: "я, люди и предметы вокруг меня, весь мир — могли бы не существовать." Эта мысль постоянно находит подтверждение в хрупкости и непостоянстве бытия, повсеместном действии сил распада. Моя жизнь, жизнь других живых существ, вещи и процессы в мире могли бы никогда не начаться. Почему все это возникло и продолжает существовать?



Наш опыт говорит нам, что все случайное (что могло бы и не существовать) имеет какую-то причину, объяснение. Например, дуб вырос из желудя, камень появился в результате дробления вулканической породы, дом построен человеком. Не следует ли из этого, что и весь мир (который мог бы не существовать, но все же существует) должен иметь причину?

В самом простом варианте КА выглядит следующим образом:

- (1) Все существующее имеет причину существования.
- (2) Вселенная существует.
- (3) Вселенная имеет причину существования.
- (4) Эта причина Бог.

Следовательно:

(5) Бог существует.

Проблема в том, что определение "все существующее" в посылке (1) включает не только Вселенную, но и Бога (ведь Он тоже существует). Но разве из этого не следует, что Бог тоже должен иметь причину существования? Чтобы избежать

 $<sup>^{22}</sup>$ Этот термин ввел Стивен Эванс, который назвал так опыт осознания человеком случайности и хрупкости бытия.

такого вывода, следует ограничить посылку (1). Например, можно использовать временную форму  $KA^{23}$ :

- (6) Все, что начало существовать, имеет причину.
- (7) Вселенная начала существовать.
- (8) Вселенная имеет причину.

В таком случае в категорию "все, что начало существовать" не входит Бог, Который не имеет начала. Так мы получаем более удачную формулировку аргумента.

Для того, чтобы объяснить следующую разновидность КА, начнем с понятия случайных сущностей. Конкретный стол, камень, поэт М.Ю. Лермонтов могли бы никогда не существовать (в религиозной философии такие сущности называются случайными). Необходимое существо — противоположность случайного: оно не может не существовать, имеет источник бытия в собственной природе, ничто не может угрожать его существованию. Многие современные богословы считают необходимое существование атрибутом Бога.

Итак, сформулируем вероятностную форму КА.

- (9) Все, что является *случайным* (могло бы не существовать), имеет причину существования.
- (10) Вселенная является случайной (могла бы не существовать).
- (11) Вселенная имеет причину

Заметим, что и в этой формулировке исходная посылка не включает Бога, ведь Он является не случайной, а необходимой Сущностью (не может не существовать). Таким образом, случайная Вселенная имеет свой источник в необходимой Первопричине.

Заметим, что оба варианта рассуждения имеют одинаковую слабость: в них из частностей делается поспешный вывод о целом. То, что существование отдельных сущностей требует объяснения, еще не означает, что это справедливо в отношении целой Вселенной, состоящей из этих сущностей. Вселенная не обязательно имеет начало, она также необязательно случайна<sup>24</sup>.

С другой стороны, если критик КА соглашается с тем, что Вселенная существует с необходимостью, он покидает стан религиозных скептиков и бодро вступает в стройные ряды пантеистов: вечная, неразрушимая вселенная, имеющая в себе источник бытия, лучше всего описывается как "божественная." Здесь мы имеем дело с классическим примером "слишком сильного лекарства" (попытка атаковать вероятностную форму КА обходится критику слишком дорого).

При том, что вероятностная форма достаточно удачна, существует разновидность КА, не опирающаяся на заключение от частного к целому.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Уильям Крэйг назвал этот тип КА "Калам" (арабское слово, означающее рассуждение, дискурс), как дань уважения к арабским философам, сформулировавшим эту разновидность аргумента.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Даже привлечение данных науки не позволяет сделать окончательные выводы, поскольку аргументы сторонников и противников изначальной космологической сингулярности уже давно вышли за рамки легко подтверждаемых экспериментом.

- (12) Мы наблюдаем в мире цепочку объясняющих друг друга вещей.
- (13) Но такая цепочка не может быть бесконечной (по крайней мере, в реальности).
- (14) Единственное решение проблемы существование Первопричины, "Объяснения всех объяснений."

Очевидно, что данная версия КА лишена недостатка временной и вероятностной версий: в данном рассуждении свойства целого не выводятся из свойств отдельных частей. Но есть другая проблема.

Самым слабым в этом рассуждении кажется посылка (13). Что если, вопреки этому утверждению, такая бесконечная цепочка объяснений все же существует (например, в виде высказываний, объясняющих другу друга "по кругу")? Такое, в принципе, возможно $^{25}$ . Но тогда неясно, как объясняется существование самой бесконечной цепочки.

Обратим на это внимание: любая попытка объяснить мир "из самого мира" в принципе не может дать окончательного ответа. Можно сколько угодно добавлять случайные сущности, в попытке объяснить "почему что-либо существует," но всегда встает вопрос: а почему существует эта сущность (которая должна все объяснить)? Окончательным объяснением мира является Бог, имеющий причину существования в Себе<sup>26</sup>.

Так, если сторонники Мультивселенной станут утверждать, что их гипотеза отвечает на вопрос о происхождении нашей Вселенной, можно их спросить, какие именно законы Мультивселенной стали причиной появления нашего мира? Как объясняется существование самой Мультивселенной? В конце концов, для критика КА остается единственный выход: заявить, что существование Вселенной, а также существование бесконечной регрессии причин, это просто "голый факт," лишенный объяснения.

Следует подчеркнуть, что мыслитель, отвергающий теистическое объяснение мира, не может остаться "теологически нейтральным." Отвержение КА неявно подразумевает принятие альтернативного взгляда на Вселенную, например, пантеизма или натурализма. В первом случае постулируется, что Вселенная существует с необходимостью (а это явно наделяет мир божественными чертами). Во втором случае утверждается, что существование Вселенной — голый факт, не имеющий объяснения. Но такой взгляд противоречит коренной установке, которой

 $<sup>^{25}</sup>$ Хотя Уильям Крейг, к примеру, считает, что бесконечные цепочки причинности не могут существовать в реальности.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Пантеистическое объяснение наталкивается на серьезное возражение: присущие нашей Вселенной энтропия, распад, должны в перспективе привести к ее гибели. Это противоречит требованию необходимого существования. А раз наша Вселенная является случайной сущностью, значит, она сама не может быть ответом на вопрос "почему что-либо существует." Если же, например, расширить картину до пантеистической мультивселенной, существующей с необходимостью, или прибегнуть к классической иллюзорности бытия (нам только кажется, что материальный мир существует), то объяснение полностью превратится в метафизическое, так как выносит вопрос о первопричине за пределы материального мира, доступного (хотя бы в принципе) для исследования человеком. Для последовательного атеиста такой ход мысли явно не является желательным. Чем отличается вера в необходимую, вечную мультивселенную от религиозной веры?

следует наука: принципу достаточного основания:

"Все вещи и явления

имеют объяснение"

Итак, критики КА заявляют, что Вселенная как целое не имеет объяснения, хотя все составляющие ее части объяснимы. Что заставляет их нарушить основной научный принцип, двигавший науку вперед на протяжении столетий? Какое тайное знание позволяет этим людям делать такой далеко идущий вывод?

Впрочем, даже если KA не работает в качестве доказательства, он повышает вероятность того, что Бог существует $^{27}$ :

- Вселенная сложна
- Бог прост
- В науке простота гипотезы является признаком ее истинности.
- Автономное существование сложной Вселенной как "голого факта" ниже вероятности ее появления в результате действий Бога.

Другими словами, теистическое объяснение существования Вселенной выглядит убедительнее из-за присущей ему простоты.

Итак, теизм дает целостную картину мира, в которой "точкой остановки" всех цепочек причин и объяснений является Первопричина. Особую силу космологический аргумент приобретает в сочетании с аргументом от дизайна (телеологическим). В результате первопричиной и конечным объяснением Вселенной признается свободное решение разумной и благой Личности, замыслившей и реализовавшей Вселенную.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Аргумент Ричарда Суинберна.

## 0.8 Телеологический аргумент (от дизайна).



Второй естественный знак, указывающий на Бога — благотворный порядок. Он действует сильнее, чем "космическое удивление," такой опыт встречается чаще.

Многие вещи в природе происходят одним и тем же образом (мы назваем это порядком). Порядок в природе приводит к положительным результатам. Например, крылья птиц обладают определенным устройством (порядок). Эта особенность позволяет птицам летать, — добывать пищу, скрываться от врагов и т.д. (положительный результат, ценность).



Благотворный порядок = порядок + ценность.

Аргумент в пользу существования Бога, основанный на понятии благотворного порядка, называется телеологическим (далее — TA) или "аргументом от дизайна."

### 0.8.1 Аналогический вид ТА:

Представим себе, что, гуляя, мы обнаружили часы, лежащие на траве. Рассматривая их устройство, замечая сочетание частей и то, что вместе они приводят к определенному положительному результату (благотворному порядку), мы заключаем о дизайне (устройство спроектировано особым образом). То же самое заключение мы можем сделать в отношении живых организмов, например, птиц. Аналогия подразумевает, что сходство следствий (благотворный порядок) означает сходство причин (дизайн).

 $<sup>^{28}</sup>$ От греч. т $\acute{\epsilon}$ хос, — свершение, цель, выгода, польза.

- (1) Сложные машины демонстрируют благотворный порядок.
- (2) Сложные машины являются следствием разумного замысла.
- (3) Происходящее в природе также демонстрирует благотворный порядок.
- (4) Природные объекты, вероятно, являются результатом разумного замысла. Обобщая, получаем:
- (4а) Мир, вероятно, является результатом разумного замысла.

# Возражение 1:

Как и в случае с КА, можно задать вопрос: почему "Дизайнер" мира это непременно теистический Бог? Почему это не может быть божество-дитя, или божествостарец (наш мир сложно назвать совершенным)? Может быть над данным проектом трудилась целая группа дизайнеров-демиургов?

• Сложное объяснение следует отвергнуть при наличии простого, достаточно хорошо объясняющего положение вещей. К тому же, допущение каких-либо недостатков в представлении о Дизайнере мира ставит вопрос о причинах этих недостатков. Например, в случае с множеством дизайнеров встает вопрос о том, что именно стало причиной того, что их много, а не один?

# Возражение 2:

Наше знание причин и следствий основывается на повторяющемся опыте наблюдений за одним типом событий. Но ведь мы не можем наблюдать, как создаются вселенные, а, следовательно, не можем и сделать заключение о природных объектах по аналогии с механизмами  $(3) \rightarrow (4)$ , (4a).

• Современные ученые не считают единичность явления препятствием для формирования и поддержки гипотезы о его причине. Яркий пример — построение учеными моделей самозарождения жизни.

К тому же для того, чтобы ТА работал, нам необязательно делать выводы о всей вселенной. Наблюдение за изделиями, выполненными человеком, позволяют нам видеть как вообще функционирует разум, и на что в принципе способна рациональная деятельность.

Для наглядности можно привести следующий пример: предположим, во время космического полета (в духе сериала "Стартрек") один из членов экипажа заболевает. Врачи обнаруживают в его крови миниатюрное устройство, снабженное сложной системой управления, процессором, микропрограммой, электрическим двигателем с ротором и статором, вращающимися лопастями, придающими устройству поступательное движение. Поскольку создание такой компактной конструкции выходит за пределы возможностей человека, реакцией на такое открытие, скорее всего, стало бы объявление на корабле тревоги в связи с подозреваемой активностью нечеловеческого разума.

Любопытно, что именно такой конструкцией обладают некоторые штаммы кишечной палочки E.coli, снабженные вращающимися жгутиками, молекулярными двигателями<sup>29</sup>... Тем не менее, скептики вроде Докинза считают, что для объяснения живой природы (включая роторные моторчики бактерий на электрической тяге) не требуется концепция дизайна:

# Возражение 3.

Благотворный порядок, впечатливший сторонников ТА, возник случайно, путем мутаций и естественного отбора, так что выживали и размножались только самые приспособленные организмы. Те изменения, которые не стали благотворными, были отбракованы в процессе эволюции. Такое объяснение является более простым, чем разумный дизайн.

🛨 Простота эволюционного объяснения — кажущаяся. Случайное образование сложных структур (особенно на клеточном уровне) — астрономически маловероятно. Так, вероятность случайного возникновения ДНК цепочек на примере простейшей Mycoplasma genitalium составляет меньше чем один к 10<sup>5515</sup>.30

Также существует вопрос о нередуцируемых сложностях $^{31}$ , системах, которые полезны организму только когда все его части уже установленны подходящим образом. Система с нередуцируемой сложностью не может развиваться постепенно, шаг за шагом, с помощью естественного отбора. Эта идея подверглась серьезной критике и не принимается научным сообществом.

Тем не менее, некоторые примеры организации материи поражают воображение. Например, рибосома, — органоид живой клетки, синтезирующий белки из аминокислот (этот процесс лежит в основе жизни на Земле). Сложность конструкции рибосом даже у простейших организмов достаточно остро ставит вопрос о применимости эволюционной теории в данном случае, ведь при предшествующем "незаконченном" состоянии рибосомы синтез белков невозможен, а значит невозможна и эволюционная система наследования полезных признаков. Можно к этому добавить, что никаких следов "проторибосом" так и не было обнаружено, хотя такие попытки предпринимались. Допустим, что эта система возникла каким-то другим естественным путем и сохраняется примерно в одном и том же виде у всех живых организмов. Однако, лучшим объяснением такого положения вещей будет именно дизайн.

Но допустим, что жизнь на земле все же появилась в результате естественного процесса (даже без каких-либо вмешательств "внешних сил" в "узловых" моментах). Означает ли это, что концепция дизайна к живым организмам в этом случае неприменима? Вовсе нет.

Пара ботинок может быть изготовлена вручную башмачником, но ботинки могут быть выпущены и автоматической обувной фабрикой. Нельзя сказать, что во вто-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Пример позаимствован у Дела Рацша: Del Ratzsch, Science and It's Limits. The Natural Sciences in Christian Perspective. Downer Grove, Illinois: IVP Academic, 2000, P. 110-111.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>See , The Oxford Handbook of Philosophy of Religion..., p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Irreducible complexities, англ.

ром случае ботинки появились без участия человека, ведь фабрики не возникают из воздуха, сами собой.

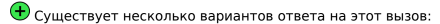
В этой аналогии автоматическая фабрика — эволюционный и другие природные механизмы, приведшие к появлению и развитию жизни, человека, разума. Случайное возникновение такого сложного процесса крайне маловероятно.

Таким образом вместо "поверхностного" выявляется "глубинный дизайн," демонстрирующий куда большие возможности Дизайнера. Ведь Творец, создающий живые организмы посредством сложных процессов, постепенно разворачивающихся в течение миллионов лет, несомненно является более могущественным, чем творящий отдельные разновидности живых существ по отдельности, "вручную", как это представлялось в "додарвиновские" времена.

Последний способ творения слишком похож на человеческий, ремесленный подход. Антропоморфное понимание Писания (например, буквальное толкование слов "В его руке — глубины земли, принадлежат Ему горные вершины, и море, которое Он создал, и суша, которую слепили руки Его" Пс. 94:5, РБО) служит здесь плохую службу. Бог не испытывает необходимости в дискретном осуществлении Своих замыслов, поэтому инструментализм, попытка применить ремесленную аналогию — неуместны. Осуществление Богом творческого замысла вполне может выглядеть с нашей точки зрения как направленный природный процесс. Но именно направленность процесса и его результат, благотворный порядок, позволяет говорить о дизайне.

🛑 Возражение 4

Эволюция на Земле неразрывно связана со смертью и страданием живых существ (прогресс основан на *выживании* сильнейших). Как это все вяжется с христианской концепцией благого Бога?



- 1. Эволюционное объяснение развития не единственное. Существуют попытки частично или полностью опровергнуть справедливость теории эволюции. Недостатком такого подхода является фактически отказ от диалога с образованными людьми, поддерживающими ТЭ, но готовыми говорить о Боге и вере. Для большинства таких людей "креационная наука" является воплощением "невежества и мракобесия." Не будем забывать о важности шага навстречу человеку, ищущему Бога (1 Кор 9:20-22).
- 2. Если эволюционное объяснение принимается в качестве рабочей модели, есть возможность вписать его в контекст христианства с помощью т.н. "альтеризма." Речь идет о концепции, рассматривающей грехопадение как точку, послужившую началом текущего состояния вселенной со всеми ее законами. Например, богословие "кожаных риз," которое понимает появление человека в мире страданий и смерти как результат библейского изгнания из Рая. Т.о. мы не можем получить представление о мире, сотворенном Богом, рассматривая текущее положение вещей вокруг нас, включая

эволюционный процесс.

3. По мнению некоторых богословов эволюция ничего не добавляет к серьезности проблемы зла.

Возможно, критики имеют в виду, что теодицея свободной воли, в которой существование зла оправдывается необходимостью страданий как условия формирования свободной воли человека, разрушается существованием зла еще до появления человека. Однако теодицея свободной воли — не единственный ответ на атеистический аргумент от зла.

Защита теистического понимания Бога перед лицом существования зла, справедливая в отношении текущего состояния мира, справедлива и в отношении его прошлого. $^{32}$ 

- В мире существует зло.
- У благого Бога могут быть причины допускать существование зла, о которых мы не знаем.
- Эта причины могут распространятся на всю предшествующую историю существования мира.
- Существование зла (в том числе страданий и смерти, являющихся частью Эволюции) не противоречит христианскому учению о благом, всемогущем Боге.

### 0.8.2 Аргумент от тонкой настройки (АТН).

АТН — разновидность телеологического аргумента, опирающаяся на следующие научные данные: существует лишь очень узкий спектр значений мировых констант (таких как скорость света или постоянная Планка), при которых возможно существование жизни (в том числе, разумной). Нарушение этого тонкого баланса моментально повлекло бы гибель всего живого. Все это наводит на мысль о том, что наша Вселенная является результатом дизайна:

- Законы природы настроены очень тонко. Только благодаря этому в нашей Вселенной существует разумная жизнь.
- Факт тонкой настройки лучше всего объясняется гипотезой разумного дизайна Вселенной.

Этому рассуждению противопоставляется так называемый "Антропный принцип множественных вселенных." Сторонники этой концепции утверждают, что наша Вселенная — не единственная. Таким образом вводится элемент статистики, призванный нейтрализовать действие такого сильного естественного знака, как благотворный порядок, свести все к случайности.



Среди бесконечного числа вселенных есть некоторая часть миров, в которых

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> "Если существует оправдание того, что страдание существует как часть мира, в том виде, в котором он сейчас существует, как может быть известно, что не может быть оправдания в отношении предшествующей истории мира, также включающей страдание?" Evans C. Stephen, Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic Arguments…, P. 96.

возможно существование жизни и "наблюдателей" (разумных существ, способных осознавать себя и окружающий мир). Так уж случилось, что наша Вселенная — один из таких миров с "наблюдателями." Появление нашей Вселенной, в которой есть условия для существования разумной жизни, — случайность, а наше удивление перед фактом точной настройки нашего мира на самом деле — не оправдано. Все дело в ограниченности наших возможностей: мы не можем наблюдать никакой другой вселенной и поэтому удивляемся "уникальным" условиям, сложившимся в нашей.

🛨 Контраргумент Лесли. "Оса и дротик".

"Представим, что мы видим, как в осу, сидящую на стене, попадает дротик. Вокруг осы — большое свободное пространство без ос. Мы обоснованно заключили бы, что кто-то прицелился в осу, даже если вдали на стене сидит много ос. Чтобы заключить о дизайне, нам не нужна просто малочисленность хорошо настроенных вселенных, но лишь малочисленность вокруг нашей локации"33.

Другими словами, мы можем допустить, что некие миры, сильно отличающиеся от нашей Вселенной по действующим в них законам, могут поддерживать какието совершенно иные типы жизни, но миры, близкие по характеристикам к нашему, не в состоянии поддерживать никакую жизнь (пустое пространство вокруг осы). И это указывает на то, что Некто "прицелился и бросил дротик," т.е. создал уникальную, точно настроенную Вселенную, в которой только и могла развиться жизнь, какой мы ее знаем. "Дротик," немного уклоняющийся в сторону, уже не попадает в "осу"; Вселенная с немного другими параметрами (константами) не способна поддерживать жизнь<sup>34</sup>.

Таким образом, гипотетическое существование Мультивселенной вовсе не означает, что появление нашего мира случайно, а аргумент от точной настройки не работает.

### 0.8.3 ТА в изложении Ричарда Суинберна (Richard Swinburne):

- Во Вселенной наблюдается широко распространенный закон регулярности (порядка) и простоты.
- Этому есть только два возможных объяснения: научное и персоналистское.
- Наука прибегает для объяснения к законам природы и поэтому не может объяснить, почему есть законы природы, не впадая в циклическую аргументацию.
- Лучшее объяснение дает персонализм (мир сконструирован Личностью).

🛡 Критика: базовые законы природы фундаментальны, и у них просто нет объяснения.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Leslie, 1988, cf., The Oxford Handbook of Philosophy of Religion..., p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Кроме того, Прусс и Гэйл считают: есть достаточные причины думать, что если бы мы рассмотрели все возможные вселенные, выяснилось бы, что большинство из них не могут поддерживать жизнь. Тамже.

• Это утверждение равнозначно отказу от принципа достаточного основания (каждый факт должен иметь какое-то объяснение). Для рационально мыслящего человека такое решение является по меньшей мере странным.

Из этого решения вытекает и другое следствие: законы природы — необходимы (в том смысле, что они не могут не существовать). Это слишком напоминает пантеизм, провозглашающий божественность мира. Итак, трактовка рационалистом законов природы как "голых фактов" обходится критику слишком дорого.

### 0.8.4 ТА в изложении Д. Халдэйна (John Haldane):

Этот аргумент основывается на интуиции: причина, объясняющая появление качественно новой вещи должна сама обладать этим качественно новым свойством (по природе, или в мысли). В качестве примера Халдэйн использует появление жизни и разума на Земле. Таким образом сущность, приведшая к появлению интеллекта, должна сама быть разумной.

Вероятно, примером такой передачи свойств является создание человеком самообучающихся роботов. Эти устройства, способные совершенствовать программу своих действий, не приобрели это свойство самопроизвольно. Потребовалось написание программ, позволяющих реализовать такое поведение. Человек, создавший эту модель, обладает способностью к самообучению, которую он передает роботу. Спрашивается, откуда взялись программы самообучения человека и других живых существ?

- В истории нашей Вселенной возникают качественно новые вещи (такие как жизнь и разум).
- Причина качественно новой вещи должна сама обладать этим свойством (такая вещь, или свойство не может возникнуть постепенно).
- Случайность не объясняет появление качественно новой вещи. Она предлагает бесконечные серии живых или разумных вещей, каждая происходящая от предыдущей, по-прежнему не объясняя, откуда взялось позитивное качество изначально.
- Разумом может обладать только личность.
- Существование разумных существ в природе означает существование разумной Личности, как первоисточника разумности<sup>35</sup>.

Отметим, что аргумент Халдэйна использует доводы как ТА, так и КА. Так, из Космологического аргумента следует, что первопричиной мира является Необходимое Существо, а из ТА — что это Существо — Разумная Личность. В совокупности эти характеристики приближаются к свойствам Всесовершенного Существа, Бога.

Вероятно, аргумент Халдэйна — перспективный для теологии путь, хотя он и обладает слабыми местами (особенно вторая посылка).

 $<sup>^{35}</sup>$ Это упрощенное изложение аргумента, не включающеее декартовских понятий эминентного и формального обладания. Более полную аргументацию см. , The Oxford Handbook of Philosophy of Religion.., p.135

В заключение этой части отметим, что аргумент "от аналогии" типа Пэйли страдает тем недостатком, что дает нам "Бога пробелов." Всякий раз, когда науке удается объяснить некий сложный природный механизм, теология отступает. Примером такого отступления стало обнаружение законов, описывающих гелиоцентричность Солнечной системы, открытие эволюционных механизмов и др.

С другой стороны, Суинберн и Халдэйн дают более фундаментальную почву для утверждения о том, что объяснение мира требует признание существования необходимого разумного Существа. Как отметили Прусс и Гэйл, "Халдэйну не приходится всякий раз, как выходит свежий номер Nature, волноваться о том, не нашлось ли опровержение его аргументу"<sup>36</sup>.

Аргументация в целом выглядит как утверждение о том, что теистическое объяснение — по сути единственное, а потому истинное. Так соединение ТА с принципом достаточного основания, дает теизму довольно сильный рациональный фундамент.

Телеологический аргумент, по-видимому, действует сильнее космологического. Так недавно убежденный атеист Энтони Флю обратился к вере в деистического Бога благодаря силе ТА. Однако доводы, основанные на нравственной обязанности человека, являются еще более серьезным поводом отказаться от натуралистического объяснения мира.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Ibid, p. 135.

# 0.9 Нравственный аргумент (НА)

Совесть, или, на языке богословия, "нравственная обязанность" является еще одним естественным знаком, указывающим на Бога. Мы слышим голос совести независимо от своего желания, убеждений, доводов разума. Эта автономность может свидетельствовать о том, что нравственная обязанность — не приобретенный навык, но нечто, вложенное в нас Богом $^{37}$ . На этой основе строятся различные формы нравственного аргумента.

Часто можно слышать такое рассуждение:

"если существует нравственный *закон*, значит должен существовать и *Законодатель*."

Это умозаключение сталкивается с критикой:

Применение термина "закон" к особенностям человеческой психики — достаточно условно. Мы называем законом наблюдаемую связь событий, закономерность, которая сама по себе не обязательно предполагает автора. Это можно объяснить наложением развившихся у человека представлений на окружающий мир и его собственное сознание. Итак, "закон и Законодатель" — всего лишь аналогия, на которой нельзя строить аргументацию.

• Можно предложить более выверенную форулировку:

Простая форма НА:

- Существует человеческий опыт нравственности
- Бог лучшее или единственное объяснение этого опыта нравственности
- Следовательно, Бог существует.
- Первый вариант критики, культурный релятивизм:

Не существует единого человеческого опыта нравственности. Обозначение разных действий человека как правильных и неправильных зависит от культуры общества.

**+** Культурный релятивизм преувеличивает различия между различными культурами.

Во-первых, существует устойчивое сходство нравственных представлений культур всего мира. Большая часть видимых разногласий относится к конкретным фактам.

Например, две культуры единодушны в том, что безнравственно убивать членов семьи, но первая группа включает в число членов семьи корову (которая может оказаться реинкарнацией усопшего родственника), а вторая с этим не согласна.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Хрестоматийным примером автономного действия нравственной обязанности является "Преступление и наказание" Ф.М. Достоевского, в котором главный герой, совершивший хладнокровное убийство старушки-процентщицы, начинает испытывать столь сильные муки совести, что сам выносит себе приговор и сдается в полицию.

Поэтому для первой группы потребление говядины безнравственно, а для второй — нет. Итак разногласие на самом деле относится не к базовому положению "убивать родственников безнравственно," а к существованию реинкарнации<sup>38</sup>.

Во-вторых, из различий конкретных верований и практик не следует относительность нравственных истин. Культура А считает, что действие X — безнравственно, а культура В — наоборот. Но разве из этого обязательно следует, что действие X нейтрально само по себе (не является ни нравственным, ни безнравственным)? Скорее, можно сказать, что одна культура ошибается, а другая — права.

С этим связано третье возражение: если не существует универсальных правил нравственности, невозможно говорить о нравственной оценке конкретной культуры, человека. Например, общепринятая оценка Гитлера как безнравственного политика возможна только при условии существования универсальных норм нравственности.

Другой пример: большинство людей согласится с тем, что современная европейская культура лучше (нравственнее) рабовладельческой (например, культуры древнего Рима, где хозяин имел право безнаказанно убить своего раба). Но на каком основании делается такой вывод? Что стоит над культурой и обычаями отдельного народа, или группы людей? Что позволяет с нравственных позиций критиковать любые общества, в том числе те, что существуют в настоящий момент?

— Существование нравственных обязанностей является просто **голым фактом**, который не нуждается в объяснении.

# 🛨 Возражение:

Попытка объявить какое-либо явление "голым фактом" — интеллектуальная капитуляция, отказ от правила достаточного основания, который является основой научной и любой другой осмысленной деятельности.

Эгоизм и выгода: нравственные обязанности основываются на человеческом эгоизме: следует быть нравственным, потому что это выгодно. Надо быть благожелательным и честным, потому что иначе, рано или поздно, другие люди начнут действовать жестоко и нечестно по отошению к этому человеку.

# • Возражение:

• Бывают ситуации, когда от человека требуется пожертвовать чем-то серьезным (иногда даже жизнью). Какая выгода в этом случае?

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Можно также вспомнить пример, приведнный К.С. Льюисом (Mere Christianity // Lewis Clive Staples, The Complete C.S. Lewis Signature Classcis. NY: Harper One, 2002, PP. 22-23). То, что в современной Англии не казнят ведьм означает не то, что изменились нравственные правила, а лишь что общество не верит в существование людей, заключившие договор с дьяволом и способных, пользуясь его силой, убивать соседей, сводить их с ума и наносить урон их имуществу. Если бы это было не так, то вряд ли можно представить себе преступников, представляющих большую опасность для общества и потому заслуживающих смертной казни. Изменилось отношение общества к факту (существование ведьм), а не к необходимости наказывать виновных в убийстве.

• Из эгоистического объяснения следует не то, что надо быть нравственным, а то, что надо "казаться" нравственным своим знакомым. Но когда есть возможность обойтись без этого, вполне допустимо нарушить нравственные обязанности. Как из такого лицемерного поведения мог сформироваться нравственный закон, который говорит нам, что лицемерие недопустимо?

─ Источник НЗ — "общественный договор". Члены общества ограничивают свои желания в обмен на общественные блага, которые недостижимы отдельной личностью. Существуют конкретные средства встраивания в этот договор — система воспитания и обучения (родители, школа)...

Несмотря на то, что мы получаем представление о правильном и неправильном поведении в обществе от воспитателей и учителей, это не означает, что сам общественный договор выдуман людьми. Не все договоры имеют такое человеческое происхождение. Некоторые из них могут варьироваться (например, — по какой стороне дороги должны двигаться автомобили), другие — не могут быть изменены (таблица умножения). Базовые нравственные правила относятся к категории неизменных, хотя имеются некоторые вариации в деталях, в зависимости от исторического периода и культуры конкретного общества.

#### Эволюционное объяснение.

— Существование НО объясняется эволюционным процессом. Выжили те общества, в которых была развита взаимопомощь, способность договариваться, справедливость и т.д.

Аргумент от эволюционного натурализма Льюиса-Линвилла:

- 1. Если эволюционный натурализм истинен, человеческая нравственность побочный продукт естестенного отбора.
- 2. Если человеческая нравственность побочный продукт естестенного отбора, не могут существовать объективные моральные факты (знания).
- 3. Объективные моральные факты (знания) существуют.
- 4. Эволюционный натурализм ложен.

Другими словами, выводом из натурализма будет то, что нравственное знание невозможно (например нельзя сказать, — истинно, или ложно высказывание "красть нехорошо"), оно просто оказалось полезным для выживания человечества. Но, как уже было сказано, если нравственность (нравственные факты, или знание) не существует объективно, то мы не можем оценить, например, сожжение живых людей как абсолютно безнравственное действие. Эволюционизм в области нравственности на практике приводит к нравственному нигилизму.

**Диалог 1.** Непредвзятость в человеческих отношениях.

🛑 Нравственное поведение может объясняться выгодой, получаемой человеком.

• Высоконравственное поведение подразумевает "непредвзятость" по отноше-

нию ко всем людям, в том числе к тем, кто не может воздать нам никакими "благами" (например, инвалиды детства, психически больные люди и т.д.). Из этого следует, что каждый человек (даже недееспособный, не обладающий сознанием и т.д.) обладает внутренней ценностью, которая не зависит ни от каких рациональных соображений, в т.ч. соображений блага (как выгоды). Это хорошо объясняется лишь существованием Блага в высшем смысле. Христианство прямо говорит о том, что человек создан по образу и подобию Бога (Быт. 1:26).

О какой внутренней ценности может идти речь? Есть примеры чудовищного обесценивания человека: геноцид, аборты...

• Эти примеры всегда связаны с "расчеловечением." Людей иной национальности, вероисповедания, пола представляют "унтерменшами," зверями, низшими существами, не имеющими ценности. Такая расчеловечивающая пропаганда в условиях войны обусловлена необходимостью преодоления врожденной симпатии, сочувствия людей друг к другу.

Другой пример: женщина, считающая аборт нормальным делом, будет настаивать, что уничтожение эмбриона не является безнравственным поступком. По ее мнению убивать детей нельзя, но эмбрион не является ребенком, человеком. Таким образом, она не отрицает нравственной нормы, она лишь истолковывает ее определенным образом.

#### 0.9.1 Непредвзятость в человеческих отношениях.

Высоконравственное поведение подразумевает "непредвзятость" по отношению ко всем людям, в том числе к тем, кто не может воздать нам никакими "благами" (например, инвалиды детства, психически больные люди и т.д.). Из этого следует, что каждый человек (даже недееспособный, не обладающий сознанием и т.д.) обладает внутренней ценностью, которая не зависит ни от каких рациональных соображений, в т.ч. соображений блага (как выгоды). Это хорошо объясняется лишь существованием Блага в высшем смысле. Христианство прямо говорит о том, что человек создан по образу и подобию Бога (Быт. 1:26).

Во-вторых, требование "непредвзятости" подразумевает, что мы оцениваем свои действия с точки зрения "идеального наблюдателя." Никто из нас не является таким существом. Почему же мы признаем необходимость действовать так, как будто "идеальный наблюдатель" существует?

О какой внутренней ценности может идти речь? Есть примеры чудовищного обесценивания человека: геноцид, аборты...

Эти примеры всегда связаны с "расчеловечением." Людей иной национальности, вероисповедания, пола представляют "унтерменшами," зверями, низшими существами, не имеющими ценности. Такая расчеловечивающая пропаганда в условиях войны обусловлена необходимостью преодоления врожденной симпатии, сочувствия людей друг к другу.

Другой пример: женщина, считающая аборт нормальным делом, будет настаивать, что уничтожение эмбриона не является безнравственным поступком. По ее мнению убивать детей нельзя, но эмбрион не является ребенком, человеком. Таким образом, она не отрицает нравственной нормы, она лишь истолковывает ее определенным образом.

**Итоги:** центральная мысль нравственного аргумента в том, что существование нравственные обязанности в натуралистической вселенной (где нет Бога) было бы очень странным. Это особенно странно, если признается (натуралистами) голым фактом. Существование нравственных истин нуждается в объяснении. Теизм лучше и полнее объясняет существование нравственности, чем любая другая теория.

# 💹 Диалог 1.

**(+)** Существование нравственной обязанности является сильным доводом в пользу существования Бога

Сколько людей, столько мнений. Нравственность относительна. Сравните мораль врача и преступника. Общей, универсальной морали не существует, а значит, нет причины искать ее объяснения в "высших сферах."

И врач, и преступник будут возражать, если им, к примеру, причинят боль, или унизят. Даже сторонник нравственного релятивизма потребует извинений от обидчика, как будто существуют некие универсальные правила морали, которых все должны придерживаться. Практика опровергает теоретические рассуждения об относительности НО.

К тому же, к примеру, вор-карманник, понимает, что воровать вообще-то нехорошо, и именно поэтому придумывает извинения, которые оправдывают его в этом нарушении нравственных правил (например: "жизнь у меня тяжелая," "болею я, работать не могу," "родители в детстве дурному научили" и т.п.). И таким самооправданием занимается большинство людей, нарушающих НО. Немногие доходят до отрицания универсальных нравственных норм.

Такая универсальная норма существует для конкретного общества. Одно общество приняло одни нормы, другое — совершенно другие.

Большинство человеческих обществ очень сходны в своих базовых нравственных установках. К тому же, нам известно, как выглядело бы общество с "совершенно другой моралью." Например, в гитлеровской Германии нацисты настаивали на том, что нравственным является любое действие, совершенное в интересах высшей расы, даже убийство детей и женщин "неправильной" национальности. Эта попытка подмены нравственности не только не увенчалась успехом, но и привела к ужасающим преступлениям. Надеюсь, Вы согласитесь с такой оценкой результатов нацистской "реформы" морали.

Точно в такой же подмене естественной морали можно обвинить христиан,

которые объявили нравственным то, что соответствовало их догматам и безжалостно преследовали то, что казалось им "ересью." Результатом стали крестовые походы с Иерусалимской резней, инквизиция с сожжением еретиков и т.п.

Причиной упомянутых Вами действий христиан является не Евангелие. Оно предполагает, что универсальный нравственный закон существует. В Евангелии развиваются и возвышаются общечеловеческие нравственные представления, а не подменяются идеологией. Например, принцип "не убий" преображается в "люби врагов своих." И это не относится к какой-то одной группе людей, но ко всем.

То, что поступки христиан не всегда соответствуют высоте Евангелия, не означает что само христианство безнравственно. Напротив, учение Господа Иисуса, — тот ориентир, который позволяет увидеть, удаляется ли конкретный христианин, или группа христиан от Евангельского идеала, или напротив, — приближается к нему.

Конкретной причиной агрессии со стороны некоторых христиан была самонадеянность, подтолкнувшая их к попытке взять в свои руки спасение человеческих душ от вредных учений. История показывает ошибочность насильственного решения проблем, касающихся веры.

— Итак, мы имеем дело с эволюцией нравственных представлений. Путем проб и ошибок человечество совершенствуется в нравственном отношении. Естественно, более нравственное общество дает отрицательную оценку менее совершенному. Божественное объяснение тут излишне.

Но из чего становится понятно, что одно общество нравственно совершеннее другого, если не существует универсальной нравственной нормы? На основании чего мы умудряемся критиковать свое собственное общество, которое по-вашему должно служить критерием для оценки менее совершенных обществ?

На основании естественного представления о благе. Насилие хуже чем мирное сосуществование, доверие и гармония лучше подозрительности и разлада. Общество, в котором меньше насилия и разлада — совершеннее того, где этих негативных явлений больше. Стремление человечества к совершенствованию связано со стремлением к благу вообще и уклонению от зла.

Проблема в том, что непонятно, как связано благо и НО. Например, полицейский может предотвратить расовый бунт, в котором сотни людей были бы убиты, отдав одного невиновного человека разбушевавшейся толпе. Даже если бы таким образом был получен наилучший результат, совсем неочевидно, что полицейский имеет НО отдать толпе невинного человека на растерзание. Скорее наоборот<sup>39</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Другой пример: допустим, кому-то срочно нужна пересадка почки чтобы жить. У меня две хорошие почки, я мог бы пожертвовать одну без существенного риска для здоровья. При этом известно, что моя почка подойдет. Нет сомнения, что такое решение с моей стороны было бы нравственно хорошим. Но также очевидно, что в этой ситуации у меня нет нравственной *обязанности* стать донором. Кажется, для того, чтобы появилась НО отдать почку, нужно что-то большее чем просто благо как результат

Я имел в виду благо как преимущества, которые возникают у более приспособленного сообщества в эволюционном процессе. Такие черты как взаимопомощь, способность заключить общественный договор выигрышны в долгосрочной перспективе. Они повышают конкурентность данной группы. Неудивительно, что они закрепились на генном уровне.

У Вас получается, что нравственное поведение Васи Пупкина похоже на его любовь к пармезану, или даже на то, что от переедания сыра его стошнило. Безусловно, у нас есть инстинкты, возможно унаследованные от далеких предков. Но мы способны сами решеть, какие инстинкты в данной ситуации нам подавить, а какие простимулировать.

Например, для того, чтобы сподвигнуть себя на помощь утопающему, мы можем обвинить себя в трусости и низости, подумать о том, что наша пассивность равноценна убийству и подоб. В этом случае мы преодолеваем инстинкт самосохранения и стимулируем свой "стадный инстинкт," эмпатию.

К.С. Льюис сравнил инстинкты с клавишами фортепиано. Но кроме клавиш есть еще и партитура, которая говорит исполнителю, какие клавиши нужно нажимать. Партитура это не клавиши, а нравственный закон — не инстинкт. Существование "запрограммированной" способности к нравственному поведению не объясняет, почему мы дейстительно считаем необходимым так действовать.

этого действия. Оба примера см. в Evans C. Stephen, Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic Arguments.., P. 118.

# 0.10 Проблема зла

Некоторые люди воспринимают существование зла в мире как "знак," указывающий на то, что Бог **не** существует. В западной культуре эта идея настолько распространилась, что ее уже начали высмеивать как стереотип. Например, в одном из популярных сериалов молодой человек, у которого был обнаружен слегка повышенный уровень холестерина, в отчаянии выбегает из медицинского кабинета с криком "Бога нет!"

Однако, проблема действительно существует. Можно говорить о шокирующих проявлениях т.н. "ужасающего зла": актах крайней жестокости, геноцида, массовой гибели людей в результате стихийных бедствий, эпидемий и подоб. Сильнейшее воздействие на человека также оказывает тяжелая болезнь или смерть близких.

Мы должны помнить, что аргументы, объясняющие существование зла, в конкретной ситуации могут просто не работать. Например, попытка объяснить смерть ребенка от тяжелой болезни "наказанием за грехи" будет большой жестокостью в отношении родителей и грубой пастырской ошибкой. В этом случае человеческое участие и утешение страдающих приносит гораздо большую пользу, чем наши догадки о причинах несчастья. Почему бы нам не сказать честно, что не знаем причин произошедшего?

Несмотря на важность решений "локальной" проблемы зла, в этой главе мы будем рассматривать общую постановку вопроса. Вероятно, некоторые ответы помогут в конкретных жизненных ситуациях.

Наш интерес к данному вопросу обусловлен тем, что проблема зла напрямую связана с формулировкой понятий о Боге в классическом теизме. Так что эта глава — еще и попытка "пересчитать собственных тараканов."

#### 0.10.1 Аргумент от зла.

Существуют разные формы аргумента от зла (далее — АЗ). Наша задача — разобрать основные формы и по возможности предложить апологию.

- Логическая форма:
- (1) Существует всеблагой, всеведущий и всемогущий Бог. (1a) Такой Бог всегда предотвращает зло.
- (2) Зло существует.
- (3) Первое и второе положения взаимоисключающи.

Другими словами: если существует благой Бог, Он хочет, чтобы никакого зла не было. Поскольку Он — всемогущ, зло в мире существовать не может. Однако зло существует и всеведущий Бог не может не знать о его существовании. Следовательно, либо не существует никакого Бога, либо существующее Божество — это не Бог теизма (благой, всемогущий, всеведущий).

#### 0.10.2 Что такое зло?

О каком зле говорится в атеистическом аргументе? Вероятно, не всякое зло является безусловным и абсолютным. Например, боль, сигнализирующая нам о контакте с горячим чайником, является благом. Быть может, речь идет о мучительной, разрушительной, бессмысленной боли? Мы также знаем виды зла, которые не сводятся к физическому страданию.

Так св. Василий Кесарийский различает "зло по природе" (φύσει κακὸν, — др. гр.), то есть грех, от зла "в ощущении" (πρὸς τὴν αἴσθησιν, — др. гр.)<sup>40</sup>. Второе (смерть, болезни, лишения и подоб.) — следствие первого (отпадения от Бога). Таким образом "зло в ощущении" имеет источником грехопадение, уклонение свободной воли ангелов и людей от Бога, как Источника добра и жизни. Человек создает виды зла, которых не существовало в природе.

Современные богословы обычно используют термины "моральное" и "естественное" зло, соответственно, однако не все они выводят естественное зло из морального.

#### Происхождении зла.

Древнее представление о вечном существовании зла как сил хаоса нашло поддержку в рамках т.н. "теологии процесса." Другая перспектива, характерная для восточных религий, часто вообще отрицает существование зла. С этой точки зрения страдания и смерть — всего лишь одна из сторон реальности, которая "не нравится" человеку. И первое (разновидность дуализма), и второе (буддийское отрицание полярности добра и зла), — вряд ли совместимы с христианством.

Отцы Церкви следуют классической модели, которую в современной богословской литературе называют "привационной" (от лат. "privatio boni," лишение блага):

3ло — недостаток добра, точно также, как тьма — недостаток света. Зло не обладает собственной природой, но паразитирует на человеческой.

С этой точки зрения тот, кто любит грех, порок, — живет в несуществующем, позволяет тлению паразитировать на своей изначально доброй природе.

Можно также рассмотреть более "активную" аналогию, по сравнению с аналогией тьмы и света: зло как волна. Зло не является сущностью, а волна не является частицей. Но зло не становится от этого бездейственным: его отрицательная энергия накапливается, несправедливость и жестокость все возрастают, и наконец на человечество обрушивается "девятый вал" зла, сметая все на своем пути.

Из этого можно извлечь нравственный урок: испытывая на себе действие зла, мы можем увеличить его амплитуду, ответив на него собственным злом, а можем погасить негативную волну (часто ценой собственного страдания) и остановить ее разрушительное движение (см. Рим. 12:21).

 $<sup>^{40}</sup>$ Cf. Basilius Theol. Quod deus non est auctor malorum. PG 31.333.5-10 (О том, что Бог не виновник зла).

Впрочем, такое объяснение зла также не дает ответа на вопрос, откуда взялась первая "рябь" зла на поверхности чистого озера сотворенной природы. Отсутствие ответа на вопрос о изначальной причине катастрофы — встроенный недостаток любых моделей, основанных на представлении о зле как недостатке добра.

Классическое, привационное определение не дает само по себе ответа на вопрос, как благой и всемогущий Бог может допускать существование зла. Однако, как мы увидим, оно является неплохой отправной точкой для дальнейших рассуждений.

#### 0.10.3 Теистическая защита и теодицея.

• Первым слабым звеном в аргументе от зла является утверждение о том, что Бог всегда предотвращает любое зло (1a). Отметим, что эта посылка часто присутствует неявно, и для апологета важно указать на ее наличие в рассуждении оппонента.

Это суждение является явным упрощением. Может ли человек диктовать Богу, что Ему следует, а чего не следует допускать? Итак, контраргумент, направленный против (1a):

У Бога могут быть веские причины допускать зло.

Важно, что эти причины существования зла не обязательно открыты человеку (если они вообще постижимы), хотя мы и пытаемся делать свои предположения на этот счет.

Этот ответ представляет собой т.н. защиту, которая не претендует на полное опровержение аргумента от зла. Защита лишь демонстрирует, что теизм не содержит противоречий, которые ему приписываются критиками.

Конечно, богословы предпринимали более радикальные попытки разрушить АЗ, предлагая разные варианты прямого объяснения существования зла, т.н. *теодицеи* (лат. "оправдание Бога"), но ни один из них не добился полного успеха.

И вот почему: представим себе судебный процесс, в котором участвуют присяжные (беспристрастные наблюдатели, оценивающие доводы сторон), обвинителей (критики теизма) и адвокаты (апологеты). Предъявленное Богу обвинение — "допущение зла в мире." Однако, вердикт такого суда (обвинительный, или оправдательный) не может иметь действительной силы по той причине, что "Обвиняемый не явился на судебное заседание."

Как критики, обвиняющие Бога, так и апологеты, защищающие Его, строят свои аргументы, опираясь на определенные представления о Боге, которые могут быть очень далеки от реальности. Другими словами, они судят не Бога, а свое представление о Нем (и это — при условии, что обвинение и защита как следует договорились, как именно они мыслят Обвиняемого).

При отсутствии полного представления о Боге, Его возможностях и об обстоятельствах разбираемого "дела" вердикт "присяжных" может обладать лишь ограниченной легитимностью. По этой причине некоторые мыслители высказывались вообще против попыток теодицеи. Но обсуждение проблемы зла невозможно без рассмотрения этих идей. К тому же, если мы полностью усомнимся в истинности наших интуиций о Боге, станет невозможной не только теодицея, но и проект богословия в целом.

#### 0.10.4 Теодицея свободной воли

Существование зла в мире — результат неверного использования человеком свободной воли, результат человеческой порочности.

Это определение можно дополнить упоминанием ангелов, также обладающих свободной волей. Христианская традиция говорит о том, что первым пал (взбунтовавшись против Бога) один из высших ангелов. Влиянием падших духов может объясняться существование в мире т.н. "ужасающего зла," выходящего за границы обычной человеческой жестокости.

Как уже говорилось, согласно привационной модели зло не является сущностью, так как не было сотворено Богом. Это лишь недостаток добра. Таким образом, вина за существование зла ложится полностью на человека и падших ангелов.

— Но почему всеведущий Бог, зная о результате, все же дал разумным созданиям свободу воли, и позволил ей неправильно воспользоваться?

Представим себе отца, который дал пистолет сыну (зная, что тот способен на самоубийство). Вина за случившуюся трагедию в таком случае ляжет и на отца. В этой аналогии отец — Бог, сын — человек, пистолет — свободная воля, а самоубийство — грехопадение, послужившее началом зла в мире.

Итак, то, что Бог дал человеку свободу воли, делает Его соучастником грехопадения и появления зла в мире.

+ Аналогия с пистолетом не работает, так как пистолет это всего лишь внешний "инструмент," в то время как свободная воля — свойство, без которого невозможно представить человека. Существо, лишенное свободной воли, — "робот," не способный нарушить заданную программу. Ценность "робота" заведомо ничтожна по сравнению со свободной личностью, добровольно избирающей добро.

Поэтому свобода воли сама по себе является очень значительным благом, перевешивающим возможные негативные последствия ее неправильного использования.

Почему тогда Бог не создал мир, в котором все существа, обладающие свободной волей — праведники?

Перед Богом не стоял жесткий выбор создания либо "робота," либо существа, способного иногда творить зло, а иногда - добро.

# Возможные варианты:

- 1. Мир "роботов," лишенных свободы воли.
- 2. Мир, в котором некоторые существа, обладающие свободой воли, избирают зло.
- 3. Мир, в котором все существа, обладающие свободой воли, избирают добро.

Почему Бог не реализовал третий вариант, а остановился на втором?

• Скорее всего, третий вариант просто невозможен.

Означает ли это, что Бог обладает ограниченным всемогуществом и не способен реализовать некоторые миры?

• Это, возможно, означает необходимость уточнить определение всемогущества: нельзя рассматривать это свойство Бога как способность "творить все, что вздумается (человеку)." Грубый перенос человеческих представлений о силе и могуществе на Бога является неверным.

Откуда у нас уверенность, что Бог выбирал именно из тех вариантов, которые представляются возможными *нам*? Может оказаться, что многие такие варианты *метафизически невозможны* (как говорится, "этого не может быть, потому что не может быть никогда").

Например, необходимое бытие Бога подразумевает, что не могут существовать миры, в которых Он не существует. Также, вероятно, нереализуемы миры, где дважды два равно пять, где нет процессов, где не действуют никакие законы, где нет мороженного...

Итак, мы не обязаны принимать модель, предлагаемую критиками. Мы вправе считать, что возможны либо миры с существами, лишенными свободной воли, либо миры, где присутствует зло (третьего не дано). Такая модель не противоречит представлению о благом, всемогущем Творце. Недостатком такой позиции является необходимость уточнения, что мы понимаем под всемогуществом. Нет уверенности, что такое понимание возможностей Бога является правильным.

С другой стороны, Бог вовсе не обязательно должен был создать "лучший из возможных миров" (с точки зрения текущего комфорта и удовольствия населяющих его существ), а лишь наиболее соответсвующий Его благому замыслу (и лучший именно в этом смысле). История мира еще не закончена, и нам еще предстоит стать свидетелями раскрытия этого замысла в полноте.

К тому же, откуда нам вообще известно, что Бог непременно выбирал из ряда вариантов? Вполне возможно, что оценка вероятностей, полагание, сомнение свойственны только человеку как части релятивистского мира, но не Богу. Если, творя мир, Бог не выбирал из множества вариантов, нет смысла спрашивать, почему Он выбрал вариант, который нам не нравится.

Генри Форд как-то высказался по поводу ассортимента производимых им моделей:

Каждый покупатель может выбирать цвет автомобиля, если этот цвет чёрный.

Не исключено, что существующее положение вещей это просто данность, какие бы иллюзии у философов-аналитиков не возникали по поводу возможных вариантов $^{41}$ .

#### 0.10.5 Ужасающее зло.

Многие критики соглашаются с тем, что сам факт наличия в мире зла не составляет проблемы для теизма. Однако, с их точки зрения некоторые виды зла, а также его количество в мире, делает существование Бога невероятным.

Какое благо может быть достаточно значительным, чтобы оправдать, к примеру, убийство младенцев для развлечения турецкими солдатами (пример Ивана Карамазова), или сожжение детей в лагерях смерти нацистами?

Примеры ужасающего зла становятся опровержением "защиты," предложенной в начале главы, так как такое зло выглядит "избыточным" и потому — бессмысленным.

Итак, Зачем Бог допускает акты ужасающего вандализма? Для действия свободной воли, вроде бы, вполне достаточно "умеренных" вариантов зла.

Эло не дискретно, его нельзя померить "в граммах," или в "миллиметрах." Невозможно определить "умеренное" зло, или 25.6% зла. Даже если представить себе гипотетическую ситуацию, при которой Бог уменьшает количество зла в ответ на запрос критика, оставшееся количество зла всегда будет казаться критику "избыточным." Так, согласно Ивану Карамазову даже "слезинка ребенка" — слишком большая цена любого "великого блага." Таким образом, "запрещая" ужасающее зло, мы "запрещаем" свободную волю, или любое другое благо, которое могло бы послужить оправданием страданий. Даже такое, какого не видел глаз, не слышало ухо, и не приходило на сердце человеку (срав. Рим. 2:9).

Возможно, некоторую ясность внесет разделение зла на моральное и естественное. Как уже говорилось, такое разделение укоренено в святоотеческой традиции. Моральное зло, грех, будучи первичным, является причиной естественного зла (болезней, страданий, смерти).

Моральное зло — чудовищно в принципе, хотя внешне может выглядеть вполне невинно, например как откушенное яблоко... В своей сути зло является отвращением от Бога, являющегося источником добра и самой жизни, поэтому массовые проявления зла, которым ужасаются современные гуманисты, уже присутствуют в грехопадении. Желание "быть как боги" несет в себе семена Аушвица и Гулага.

Другими словами, никакого "ужасающего зла" не существует. Есть просто зло,

 $<sup>^{41}</sup>$ По крайней мере, от прочтения Рим 9 возникает устойчивое впечатление, что глине не следует слишком увлекаться вопросами к Горшечнику.

которое по определению ужасно и бессмысленно как движение воли, противоположное Благу и Смыслу.

# 0.10.6 Воспитательная Теодицея.

Согласно мнению св. Василия Кесарийского, физическое зло допускается Богом для исправления грешников (пример царя Давида), наказания не желающих исправляться (пример фараона), демонстрации праведности Своих верных рабов (пример Иова)<sup>42</sup>.

В целом это — пример т.н. воспитательной Теодицеи. Согласно этой позиции, бессмысленное естественное зло не существует, все оно направлено либо на склонение грешников к покаянию, либо на отсечение "гниющих членов"<sup>43</sup>.

Третий вариант, — возможность для праведника показать героизм, подвиг, — является, несомнено, привлекательным объяснением существования зла.

Классический пример: в окоп с солдатами падает вражеская граната. Один из солдат закрывает ее своим телом, спасая от смерти своих товарищей. Этот подвиг самопожертвования был бы невозможен, если бы не существовало гранат, войны и самой смерти.

В качестве контраргумента часто приводят тот факт, что существование зла делает возможным не только героизм, но и предательство, преступления, убийства. Кроме того, есть довольно обескураживающие примеры, вряд ли относящиеся к человеческому "воспитанию" (например, впадения в грех некоторых праведников и их последующей смерти без покаяния)<sup>44</sup>.

Более того, воспитательная аналогия подразумевает отношения родителя и ребенка. Но какой отец в случае воспитательной неудачи выгоняет ребенка на улицу навсегда, так, что дитя находится во внешней тьме, плачет и скрежещет зубами? Вероятно, только очень плохой и жестокий. В связи с этим воспитательная теодицея часто дополняется универсализмом — учением о всеобщем спасении. Это окрашивает воспитательную теодицею оттенком оригенизма.

## 0.10.7 Случайность страданий

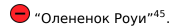
Допустим, что всякий раз, когда Бог допускает определенное зло, Он делает это потому, что этим предотвращается такое же, или большее зло, или возникает

 $<sup>^{42}</sup>$ См.: св. Василий Великий, "О том, что Бог не виновник зла," Basilius Theol. Quod deus non est auctor malorum. PG 31.333.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>В той же беседе св. Василий Великий говорит о том, что Бог использует физическое зло как врач, отрезающий пораженные болезнью части тела, чтобы спасти больного. Так объясняется гибель городов в результате землетрясения, или крушение кораблей во время плавания. Очевидно, что при этом, например, не учитывается страдания и смерть невинных младенцев. Кажется, в те времена все это не производило такого впечатления, как в век существования общедоступной медицины и целого министерства по чрезвычайным ситуациям.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>См. Анастасий Синаит. Слово 28. Здесь предпринимается интересная попытка объяснить некоторые события "законами природы," но автор тут же поспешно заявляет, что абсолютно все происходящее находится под полным божественным контролем.

некое великое благо. Но всякое ли зло можно объяснить таким образом?



Представим себе, что во время пожара в глухом лесу олененок получает страшные ожоги и несколько дней мучительно умирает. Никто не видит этих страданий, они не могут быть ни нравственным уроком для кого-либо, ни, по-видимому, быть частью плана по исцелению человечества от "преизбытка грехов." Сложно представить себе благо, произошедшее в результате этого события, которое делало бы его оправданным и имеющим смысл.

- Аргумент от бессмысленного зла:
  - Если Бог существует, Он не допускает существование никакого *бессмыслен*ного зла
  - Вероятно в мире существует определенное бессмысленное зло
  - Следовательно, Бог, вероятно, не существует.

Такая формулировка АЗ также называется "вероятностной."

• Внимательно рассмотрев аргумент, мы заметим, что вывод здесь напрямую зависит от основной посылки: если человек склонен считать, что Бога нет, тогда зло, которому сложно дать объяснение, он объявляет бессмысленным. Напротив, верующий видит в таком зле Промысл, хотя его содержание и скрыто.

- Если Бог существует, Он не допускает существования никакого бессмысленного зла.
- Вероятно Бог существует.
- Следовательно, вероятно, в мире нет бессмысленного зла.

Легко заметить, что эта формулировка успешно переворачивает вероятностный аргумент критиков теизма. Второй тезис обычно подкрепляют Космологическим, Телеологическим и Нравственным аргументами.

Впрочем, у этой проблемы может быть не столь прямолинейное решение.

# 0.10.8 "Вещи просто случаются?"

Допустим, некая женщина решает перейти улицу, и ее сбивает машина. Ее муж, убитый горем, задает мучительный вопрос: "почему моя жена умерла?" Было бы очень жестоко ответить на него "потому что с ней столкнулся пятитонный грузовик." Но ведь с точки зрения законов природы именно это и произошло. Мы склонны видеть во всех событиях скрытый смысл, но, возможно, некоторые вещи "просто случаются."

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Этот известный пример предложил Уильям Роуи в эссе: Rowe, William L., The Problem of Evil and Some Varieties of Atheism // American Philosophical Quarterly 16. Reprinted in Adams; Adams, 1979. 335-41, P 337

Когда Силоамская башная упала и погребла под собой 18 человек, Господь сказал: "если не покаетесь, все так же погибнете." Можно прочитать эти слова следующим образом. Вероятно, человек, отвернувшийся от Бога, "покорившийся суете," подпадает действию законов природы. Многие вещи в природе случайны (это по крайней мере касается поведения элементарных частиц). Человек, отпавший от Бога сам поставил себя в такую ситуацию, когда неожиданное сочетание факторов может привести к внезапному результату, в том числе и к смерти.

На самом деле, задавая вопрос "почему моя жена умерла?" муж требует чуда, которое предотвратила бы случайную смерть жены. Должно произойти нечто, нарушающее естественный ход событий.

Покаяние, возвращает человека в сферу действия особого Промысла Божия, восстанавливает его связь с Творцом. Происходящие с ним вещи не всегда являются просто природным стечением обстоятельств, результатом естественного развития событий. Однако всегда объяснять трагические события тем, что их допустил Бог, не всегда корректно. Несмотря на возобновление наших отношений с Богом, мы по-прежнему остаемся в этом релятивистском мире, где "вещи просто случаются," но эти вещи могут помочь нам на пути к духовной зрелости.

Можно представить себе две полярные точки зрения на события, происходящие во Вселенной. Согласно первому взгляду все определяется законами природы и случайностью.

Что если некоторые события не являются следствием прямого действия Бога, но вытекают из порядка вещей во Вселенной? В нашем мире с незапамятных времен царствует энтропия, распад. Мы постоянно становимся свидетелями действия второго закона термодинамики: дерево гниет, металл ржавеет, свет далеких звезд, видимый нами, — результат ядерного распада, произошедшего миллионы световых лет назад.

#### Выводы:

- У Бога могут быть достаточные причины, по которым он допускает зло в мире, оставаясь при этом благим, всемогущим, всеведущим. Таким образом, теистическое представление о Боге не содержит противоречий которые ему приписываются критиками.
- Каждая из рассмотренных теодицей обладает своими недостатками. В настоящий момент не существует объяснения, которое окончательно разрешило бы проблему зла.
- Важнейшая идея, позволяющая дать убедительную апологию, теодицея Креста и Воскресения.
- В современном богословии перспективным направлением считается практическая теодицея, направленная на помощь конкретным группам страдающих людей.

*Del Ratzsch*. Science and It's Limits. The Natural Sciences in Christian Perspective. Downer Grove, Illinois: IVP Academic, 2000.

Evans C. Stephen. Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic

Arguments. NY: Oxford University Press, 2010.

Lewis Clive Staples. The Complete C.S. Lewis Signature Classcis. NY: Harper One, 2002.

*Morris Thomas V.* Our Idea of God: An Introduction to Philosophical Theology. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991.

Rowe, William L. The Problem of Evil and Some Varieties of Atheism // American Philosophical Quarterly 16. Reprinted in Adams; Adams, 1979. 335-41.

The Oxford Handbook of Philosophy of Religion / Wainwright, William J. New York: Oxford University Press, 2005.