# A Júlia szép leány-balladáról

Erről a nevezetes balladáról első közlése óta¹ sokat írtak és még ezután is sokat kell foglalkozni vele, mert szinte kimeríthetetlen a gazdagsága a problémáknak, melyek az egyes részletekkel kapcsolatban tölmerülnek. Ha ezt a balladát a mai szóhasználat szerint olvassuk vagy hallgatjuk és értelmezzük, akkor téves úton járunk és hamis képet nyerünk az egésznek az értelméről. Mindjárt az első sorok megtéveszthetik a mai embert, mert ez olvasható bennük:

Júlia szép leány, egykoron kimöne, Buzavirág szödni, a buzamezőbe, Buzavirág szödni, koszoruba kötni, Koszoruba kötni, magát ott mulatni.

A mai ember e sorokból csakis arra gondolhat, hogy egy Júlia nevű szép leány kisétál a mezőre búzavirágot szedni, és ott a maga mulattatására az ismert búzavirágból koszorút köt. A következő sorok szerint megjelenik neki égből jövő gyalogösvényen a fodor fehér bárány, mint Jézus követe, és hívja magával a szűzek mennyei karába. Júlia szép leány haza szalad és mindent elmondván anyjának, búcsút vesz tőle:

Sirass anyám, sirass, éltömbe hadd halljam, Hadd halljam éltömbe, hogy siratsz hótomba.

Az édesanya kétségbeesetten siratja leányát, s a ballada az anya következő szavaival végződik:

A mennyei harang huzatlan szólalék, A mennyei ajtó nyitatlan megnyilék, Jaj! az én lányom oda bévezeték.

Ha meg akarjuk érteni e ballada kifejezéseit, nem a mai kor szemével kell nézni, hanem képzeletben vissza kell mennünk a középkorba, amikor az egész Európában elterjedt vallásos látomás-irodalom hatása alatt a nép körében ez a ballada keletkezett, illetőleg kialakulóba jött és meg kell ismerkednünk a középkori ember jelképes (szimbolikus) látásmódjával, amelynek egyik legkiválóbb emléke éppen ez a ballada.

A ballada szövege eléggé közismert, nem szükséges teljes terjedelmében újra közölnöm. Hogy a benne felsorakozó fantasztikus képeket megérthessük,

 $<sup>^1</sup>$  Kriza János, Vadrózsák, I, Kolozsvár 1863, 123. sk., 270. sz. alatt a cím $Julia\ szép\ leány$ alatt ez olvasható : A Fejér-Nyikő mellékiről.

mindenekelőtt az első sorokat, azok értelmét kell tisztáznunk. Ehhez pedig tudnunk kell azt, hogy régen a szerelmesek koszorút szoktak kötni egymásnak. A mai menyasszonyi koszorú is ennek az emlékét őrzi. Régi népköltészeti emlékeink is beszélnek erről. Például a virágok vetélkedése mindig ezzel végződik. Mást is megtudunk azonban a virágok vetélkedéséből, mégpedig azt, hogy a búza-virág alatt nem a kék búzavirágot kell érteni, hanem a búzát magát. Példának idézem a Marosszékről származó változatot :

Egy buzamezőben háromféle virág — — —

Szóval felfelelé a szép búzavirág:

— Szebb vagyok, jobb vagyok annyiból náladnál,
Engemet leszednek s a templomba visznek,
Nekem mind azt mondják: Ez a Krisztus teste.

Szóval felfelelé a szép szőlővirág:

— Szebb vagyok, jobb vagyok annyiból náladnál, —
Engemet leszednek s a templomba visznek,
A templomba visznek s a pohárba töltnek,
Nekem mind azt mondják: Ez a Krisztus vére.

Szóval felfelelé a szép szegfüvirág:

— Szebb vagyok, jobb vagyok annyiból náladnál, — Szüzek, szép leányok engemet leszednek, Bokrétába kötnek, a templomba visznek, S a szeretőjüknek süvegébe tesznek...!

Ebből tehát megtudjuk azt, amit a virágok vetélkedésének összes változatai az egész országban mindenfelé egyformán megerősítenek, hogy a búza szép virág alatt a búzát kell érteni, amelyből készül a Krisztus testét jelképező ostya, szőlő szép virág alatt pedig magát a szőlőt, amelyből készül a Krisztus vérét jelképező bor. Itt szó sem lehet arról, hogy a nép a mai értelemben vett "szép virágot" akar mondani. A búzának és a szőlőnek ugyanis nincs olyan virágja, amelyről azt lehetne mondani, hogy "szép virág". A "szép" szó sem a mai értelemben vett szépségre vonatkozik, hanem valami magasztosat, kiemeltet, jelentőset érzékeltet, amelynek a mai értelemben vett "szép"-hez alig van valami köze. A "Júlia szép leány" kifejezés is tehát ugyanolyan féle szépet akar jelenteni, mint a "búza szép virág", vagy a "szőlő szép virág". Most már ezek után megértjük azt is, hogy mért megy ki Júlia a búzamezőbe: nem azért, hogy a kék búzavirágból kötendő koszorúval töltse az idejét, hanem azért, hogy eljegyezze magát Jézussal, tehát égi szerelmese számára a valóságos búzából (amely a Jézus testének a jelképe) koszorút kössön szerelmese számára, ahogy azt a szerelmesek szokták tenni.<sup>2</sup> Azért tekint föl a magas egekbe is,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ugyanez az értelme a Somogy megyében ma is általánosan ismert templom-kerülő lány balladájában a koszorúkötésnek. De ebben fordítva van: nem Jézus iránti szerelmében megy koszorút kötni, hanem éppen éllenkezőleg: elkerüli a templomot és helyette a kertbe megy, hogy koszorút kössön a szerelmes lányok szokása szerint. Ez a "pogány" magatartás pedig nagy bűn a középkori keresztény felfogás szerint, a lánynak tehát bűnhődni kell. Dános Erzsébet, A magyar népballada, Néprajzi Füzetek, 7. Bp. 1938. 137.

mert várja égi jegyesét. Ezért nem is ellenkezik egy szóval sem az egész balladában, sőt boldogan megy a halálba.

Fölmerül a kérdés: honnan vette a nép ezt a ránk, mai emberekre, fantasztikusnak ható virágszimbolikát? Maga a nép találta ki ezt? Hogy erre a kérdésre feleletet kapjunk, körül kell néznünk annak a kornak építészeti, irodalmi, zenei és a mindennapi életből származó emlékei között, amelyben ez a balladánk több más balladával és népénekkel együtt keletkezett.

Nem kétséges, hogy a Júlia szép leány-ballada a legmélyebb vallásos népi költészetnek az alkotása. A vallás letéteményese pedig a középkori Erdélyben és Magyarországon a keresztény egyház volt. A nép az egyház díszes székesegyházaiban és egyszerű falusi templomaiban nap mint nap találkozott a virágszimbolika faragványos és festett képeivel, a fodor szőrű isten báránya-ábrázolással és hasonló fogalmakkal. A régmúlt századokból számos emléke maradt meg a templomi virágfaragásnak és virágfestésnek: részben ma is álló templomokban, részben pedig romokban, töredékekben. Egyik legkiválóbb ilyen alkotás a pécsi Árpád-kori székesegyház népoltára fölé emelt ún. cibórium (oltársátor, kősátor), amelyet a nép az ő balladáiban oltárkápolnának nevez. A pécsi románkori népoltár fölé emelt oltárkápolna összehajló bordáinak kereszteződésénél, középen, látjuk a fodor szőrű bárányt, Jézus jelképét. A kereszteződő bordákat pedig virágerdő borítja. A pécsi románkori kőtöredékekből össze lehetett állítani a kősátor bordázatát. A virágerdő eredeti színeinek pompáját a ma is meglevő erős festés-nyomok jól mutatják (1. kép). Ez a virágerdő nem értelem nélküli díszítés, hanem a jelképes előadásmódnak egy neme: az emberek sokaságát jelenti, mégpedig a szalagfonatos bordán a férfiak, a másikon pedig a nők sokasága van jelképesen ábrázolva. Középen pedig az élet és a halál ura, Jézus Krisztus jelképe, a fodor szőrű bárány foglal helyet, aki elveszi a világ bűneit. Középen a bárány alakja vörös színre van festve, ezen felül még aranyozás is volt rajta, ami ma már csak gyér nyomokban látható. Vörös színű a kör-alakú keret is. A háttér azonban piszkos feketés-szürkére, a bűnök színére, van festve, arra való célzással, hogy az isten báránya elveszi a világ bűneit. A vörösben és aranyban pompázó virágerdő háttere részben ilyen piszkos feketés-szürke, részben pedig zöld. Utóbbi a földi természet színe.

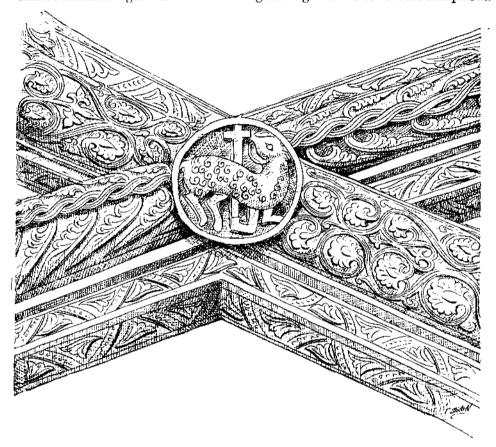
Az Udvarhely megyei Nyikó folyócska völgyében, a Júlia szép leányballada hazájában, ma is számos középkori templom áll. A rugonfalvi templom szentélyében ugyan nem volt oltárkápolna, mert a középkorban ilyen csak a nagy székesegyházakban szokott lenni, de azért a szentély boltíveinek bordái az oltár fölött itt is kereszteződnek és e kereszteződés záróköve itt is az isten báránya alakjával van díszítve.³ Az ilyen kis falusi templom belsejében nem várhatunk díszesen faragott bordázatokat, de azért a gyámkövek itt is domborművekkel voltak díszítve. — A napot, holdat és csillagokat viselő fodor fejér báránnyal kapcsolatban pedig megemlíthetem a Csík megyei Karcfalva szép gótikus templomát, amelyben a szentély boltíveinek bordázata domborműves konzolokon nyugszik. Ez utóbbiakon emberfej, nap, hold és más domború díszítés van. Orbán Balázs ezt írja erről: "E boltozat közép zárókövén az Agnus Dei pompálkodik.".4

<sup>4</sup> Orbán Balázs i. m. II. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Orbán Balázs, A székelyföld leírása. I. Pest 1868. 119.

De nemcsak a templomi ábrázolások voltak forrásai a népképzeletnek, hanem az egyházi szónoklatok és egyházi énekek is, amelyek gregorián dallamait a nép könnyen megtanulta és dalaiban a maga módján felhasználta.

A Magyar Tudományos Akadémia a Vigyáző Ferenc-hagyatékból kapott egy XVI. századi kódexet, amelynek utolsó lapja egy bennünket érdeklő vallásos énekkel végződik. Ennek szövege a Magnificat-hoz tartozó antiphona



kép. A pécsi románkori székcsegyház népoltárának zárókő-részlete az Agnus Dei-vel

melynek szövege így hangzik: Veni sponsa Christi, accipe coronam, quam tibi Dominus praeparavit in aeternum. Már ebből az egy példából is lehet látni, hogy a Krisztus jegyese s vele együtt a Júlia szép leány esete, mint téma, nem magyar népi találmány. Domokos P. Péter terjedelmes tanulmányában részletesen foglalkozik a rokon külföldi balladákkal, a Regina-dalokkal. Reginának maga Jézus jelenik meg és magához veszi a mennyországba. A különböző, rokon jellegű balladákat, amelyekkel Domokos részletesen foglalkozik, a XI. századig lehet visszavezetni.

 $<sup>^{6}\,\</sup>mathrm{Magyar}$  Tudományos Akadémia, Kézirattár, Cod. Lat. 26. 36 levélből álló antiphonarium. Publikálatlan.

A korábban túlsúlyban levő német és olasz szerzetesek sok vallásos tárgyú mondát honosítottak meg nálunk. Egy ilyennek kézirata megmaradt napjainkig; jelenleg az Orsz. Levéltárban őrzik.6 Ez a Pilátus-Veronikamonda német szövege, mely a XIV. sz. közepén az óbudai klarisszák kolostorában készült. Ezeket a mondákat az írni-olvasni tudó vándordiákok (énekesek, énekmondók) szedték rímekbe és egyik helyről a másikra járva, a várkastélyokban csak úgy, mint a falvak búcsúünnepein és vásárain rendszeresen előadták. Az írni-olvasni nem tudó nép — mint Solymossy Sándor mondja — az analfabétákra jellemző kitűnő emlékezőtehetséggel hamar megtanulta és maga is énekelte azokat. Így keletkezett maga a Júlia szép leányballada is. Ezek a balladák és énekek szájról szájra járván, évszázadokon át sokat változtak a részletekben. A szóban forgó balladánknak is hétféle változatát ismerjük Udvarhely megyéből, Háromszékből és Moldvából.<sup>7</sup> Egyik sem egészen azonos szövegű, sőt a legtöbb nagyon hiányos, illetőleg töredékes. A költői képzeletben leggazdagabb és egyben legteljesebb a Nyikó-menti változat. A magyar nép az idegenből származó és képzeletet megragadó mondához vagy szomorútörténethez több-kevesebb apró részletet tűzött hozzá, amelyek már nem a kolostori környezetre, még kevésbé a nyugati országok viszonyaira jellemzők, hanem a mi vidékünk ősi pogány életére vezethetők vissza.

A Júlia szép leány-balladában szereplő isten báránya (Agnus Dei) képtípusát még a korai italo-bizánci művészet alkotta meg.8 Pécsett a XII.sz. végén, Karcfalván és Rugonfalván a gótika végén (a XV. százaban) faragták kőbe. Amikor a kolostorok elmagyarosodtak, a nép akkor már szerte az országban jól ismerte és énekelte az ilyen "fűzfa-versekbe" szedett balladát, kihagyva belőlük a neki meg nem felelő részleteket és megtoldva a maga világából származó elemekkel. A Júlia szép leány-balladában megjelenő isten báránya már nem igen hasonlít a templomok ilyen tárgyú ábrázolásaira, mert sok minden pogány dolog van rárakva: a nap, hold és csillagok elképzelhetetlenek az egyházi művészet Agnus Dei-alakján. De még eltérőbb és föltűnőbb, hogy ennek a báránynak két szarva van és hogy mindegyikbe arany perecet rakott a népképzelet. A kozmosznak nap, hold és csillagokkal való ábrázolása az őskortól és az ókortól szinte napjainkig a legközönségesebb ábrázolás. A Kárpátmedencében már a csiszolt kőkorszak végén kagylóból faragott amuletten megtaláljuk a nap, hold és csillagok ábrázolását a Tiszavidéken.9 Maga a kagylóból faragott csüngő amulett a férfi teremtő erő jelképe akar lenni; az égitestekkel felruházva kozmikus jelentőségét mutatja. De nem kell ilven messzire menni, mert a nép fantáziája újra és újra megalkotja a kozmosznak ezt a legegyszerűbb ábrázolását a százszor és százszor megfigyelt égitestek után.

De miféle bárány az, amelyiknek két szarva és mindegyik szarvában "két szép arany perec" van? Sebestyén Gyula után többen ezt a fodor fejér bárányt azonosnak tartják a regösénekek csodafiúszarvasával. Vizsgáljuk

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fritz Valjavec, Geschichte der deutschen Kulturbeziehungen zu Südosteuropa.

I. Mittelalter. München, 1953, 86., 54. jegyz.

<sup>7</sup> Csanádi I. és Vargyas L., Röpülj páva, röpülj, Budapest, 1954, 444—448. Egy kevésbé ismert változat: Nyr, VII. (1878), 143. — Újabban: Faragó J. és Jagamas J., Moldvai csángó népdalok és népballadák, Bukarest, 1954 (?), 80., 4. sz.

<sup>8</sup> Bogyay T., Isten báránya, Regnum, 1940—1941, Budapest 1941, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Képe megjélent : Arch. Ért. 1905, 168. (eredetije a tiszafüredi múzeumban van).

<sup>5</sup> Ethnographia 1959/1—3.

meg ennek az azonosításnak az alapjait és azután határozzuk meg, hogy miképpen lehetett azonosítani az Agnus Dei-t a csodafiúszarvassal. Végigvizsgálva a Sebestyén és a Magyar Népzene Tára II, 1955 könyv által közölt regösénekszövegeket, azt találjuk, hogy három lényeges tényező közös a csodafiúszarvasnál és a Júlia szép leány Agnus Dei-jénél: a csodás megjelenés, a

nap-hold-csillagok viselése és végül az égből jövő követ.

A csodás megjelenés csaknem az összes általunk ismert regösénekek jellemző alkatrésze. A kezdő szavak: "Ahol (amott, emitt vagy amoda) keletkezik" kifejezés mindig az égi jelenségre vonatkoznak, legföljebb ez az értelem néha kissé elhomályosodik. De a mondat alanya is gyakran mutatja, hogy az égen megjelenő csodafiúszarvasról van szó. Ugyanis ami keletkezik, az gyakran "egy fekete felhő" (4, 39, 41, 43, 46, 778, 804, 859, 862, 870), "egy kerekes felhő" (32). Sőt egy Zala megyei változat (Csácsbozsok) a "esodaszarvas"-ról is ugyanazt mondja, amit a fekete felhőről: "amott lengedezik". Az égből lejövő gyalogösvény nyoma is megvan a regösénekek legősibb elemeit mutató dozmati (Vas m.) szövegben: "Ahol keletkezik egy ékes nagy út" (2). Erről az "ékes nagy út"-ról alább részletesebben is kell szólnunk. Most folytassuk a regösénekek rokon kifejezéseit. Épp oly gyakori az "egy kerek pázsit" (844), "egy kis kerek pázsit" (27, 781, 782, 790, 860), "egy szép kerek pázsit" (30, 36), "egy kerekes pázsit" (31, 34, 778, 779, 783, 796, 802), sőt a "fekete felhő" összetévesztődik a "pázsit"-tal: "egy fekete pázsit" (45, 794). Ez mind az égben végbemenő jelenség. Egyes regösénekek meg is mondják: "Amott keletkezik az égen egy pázsit" (776, 786), sőt olyan változatok is vannak a Baranya megyei Vásárosdombóról, amelyek arról szólnak, hogy a pázsit az égről lejön:

> Emide le kerekedik egy zöld pázsit, abba nevelődik esodafejű szarvas (872, 873)

Az egyik vásárosdombói változatban (873) nem csodafejű, hanem "csodafehér szarvas"-ról van szó. A legegyszerűbb jelenés csak annyit mond, hogy

"emitt keletkezik esodafiúszarvas" (33).

A legősibb formákat megőrző Dozmaton (Búcsú mellett) megmaradt olyan ének, amely nyíltan meg is mondja, hogy a csodafiúszarvas az Atyaisten követe: "...ne siess uram Szent István király az én halálomra, én nem vagyok vadlövő vadad, hanem én is vagyok az Atyaistentől hozzád követ", ezután elősorolja az égitesteket: a homlokán a fölkelő fényes napot, oldalán az ardeli (erdélyi, Vas megyei tájszólással) szép holdat, jobb veséjén az égi csillagokat (857). Egy búcsúi töredékben (856) szintén az "Úristennek követe".

Ha az égi jelenség folyóvíz (ami szintén gyakori), az is mindig úgy kezdődik, mint a pázsit megjelenése (7, 831, 832, 833, 834, 835, 837, 838, 841, 843, 845, 847, 849). Egy esetben "egy csodató" keletkezik (848). A mesztegnyői regösénekről, amelyben "egy szép folyóvíz" keletkezik és "abból iszik egy

szép zöldelő fa is...", legutóbb részletesen írtam.10

A Júlia szép leány-ballada Agnus Dei-je és a regösénekek égi jelenése közötti kapcsolat kulcsát Bornemissza Péter (élt 1535—1585) református

<sup>10</sup> Ethn., LXIX (1958), 361-362.

prédikátor egyik, 1578-ban megjelent műve<sup>11</sup> adja a kezünkbe. A ráolvasással, szenteltvízzel, varázslással való gyógyítás ellen hadakozó prédikátor rendkívül becses idevágó adatokat őrzött meg számunkra. Példákat hoz fel ugyanis arra, hogy mi a bájolás és bemutatja, hogy mindez az ördög találmánya (akárcsak kortársánál, Heltai Gáspárnál a regölés az ördög nagy ünnepe), hazugság minden ilyen ráolvasás és mivel Jézus és anyjának nevét használja fel, káromlás és bolondság is. Példái közül kettőnek szövegét teljes terjedelemben közlöm itt, hogy a keresett összefüggéseket világosan megmutathassam.

### Bayiolo Imatsagoc.

Wram mindenhato Isten, muléc regős nagy vth (mulék regös nagy ut), rayta megyen vala áldot wrunk Isten, elő talala hetuen het fele veres Czuzt. Monda áldot wrunk WR Isten: houa indultatoc ez regős regi nagy vton (e regös régi nagy uton)? Meg szolala hetuen het fele veres Czuz: Ha minket azon kerdesz wrunc wr Isten (urunk ur Isten), houa megyunc vgy mond, Minkis el megyunc vgy mond, ez fekete fóld szinere. Aldot ez testbe, teremtet ez lélekbe: szálas husat szaggattyuc, piros véret meg iszuc, száz tetemet tördellyűc, száz izit, száz forczikaiat. Hogy azt halla áldot Wrunk Isten: Tűc se mehessetec vgy mond ez fekete föld szinere, ez en adottam testbe, teremtettem lelekbe, tűkis siessetec, az tenger szigetibe, kegyetlen Oriassoknac száalas hussat szaggassatoc, piros véret meg igyatoc. Azt meg hallác, el sietnec, menenec tenger szigetiben. Ez embernec szemeből, szaiabol, feieből, ortzaiabol, piros vereből, szálas hussabol, száz tetemiből, ki siessen es el oszollyon, hetuen het fele Czuz: Follyo czuz, veres czuz, kec czuz, feier czuz, sződeries czuz kőszveny, faydalom, keleveny, ki oszollyon, ki romollyon, hetuen het fele nyaualya ez emberből. Neuet meg kel neuezni<sup>12</sup>.

## Has fayiasrol.

Wram mindenhato Isten, mulec egy regős nagy vth, rayta megyen az mindenhato wrunc WR Isten, az ő szerető szentiuel kereztelő szent Janossal, elő talalanac hetuen het fele erőtlen has faiast. Monda ez szot wrunc WR Isten (urunk Ur Isten) houa indultatoc ti ez regős nagy uton, hetuen het fele erőtlen has fiaias? Ha engemet ezen kérdesz, wrunc WR Isten houa indultunc. Minkis el megyűnk ez fekete főldnec szinere, áldot ez testbe, teremtet lélekbe, hurat, gyomrat, őszue haborgatom, piros véret meg iszom, szálas husat meg szaggatom. Azt meg hálla áldot wrunc Isten, paranczoloc en té neked hetuen het erőtlen has faias, tűc se mehessetec el, ez fekete föld szinere, szálas hussat meg ne szaggassatoc, az en adottam testnec teremtet leleknec hurat, gyomrat, őszue ne haborgassatoc, piros véret meg ne igyatoc, tűkis mennyetec az tengerbe, tenger föuenyet fel forgassatoc, habiat haborgassatoc, kőuet hasogassatoc. Azt meg halac el sietenec. hetuen het erötlen has faias, tenger főuenyet fel forgatac, kőuet hasogattac. Ez embernec az ő hassabol, gyomrabol, belibol vgyan ki oszollyon, romollyon az ő has faiasa<sup>13</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Bornemissza Péter, Ördögi kísértetek, kiadta újra Eckhardt Sándor, Bp. 1955. Az eredeti 1578-ban jelent meg.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> I. m. 134. <sup>13</sup> I. m. 136—137.

Nem kétséges, hogy a "mulék regös nagy ut", egy esetben pedig "regös régi nagy ut" kitejezések a regösénekek égi jelenésére vonatkoznak. A "mulék" itt nyilván azt jelenti, hogy "égi tüneményként megjelent". A "nagy ut" fogalmával találkoztunk a legősibb jellegű regösénekek egyikében, a dozmatiban: "ahol keletkezik egy ékes nagy ut". Kétségtelen, hogy Bornemissza Péter még sokat hallott a "nagy ut"-ról, tudta azt, hogy a regösök varázsló énekéhez az szorosan hozzátartozott. De ő már nem a pogány sámán varázsénekén, hanem ugyanezen ének keresztény felfogásra átalakított formáján

botránkozott meg.

Igen fontos tisztázni azt a kérdést, hogy kit kell érteni az "uram mindenható Isten", "urunk Ur Isten", "áldott Urunk Isten" kifejezések alatt. "Az Menyelesről" c. ráolvasó imádság szövegéből világosan kiderül, hogy minden esetben Jézusról van szó: "WRunc WR Isten" felült a szamárára és elindult a Paradicsomba, de lába megbotlott és a szamár megsérült. Ezt meglátta az ő szent anyja, megszólította szent fiát és a szamarat meggyógyította<sup>14</sup>. Magából Bornemissza Péter munkájából derül ki tehát, hogy a szent anya fiáról, Jézusról van szó mindenegyes esetben. Heltai Gáspár is a "mi WRunk Jézus Christus" kifejezést használja, amikor a regölő hét ellen küzd. A búcsúi regös misztériumban is "mi Urunk Uristen" és "az Ur Jézus kifejezések fordulnak elő (855).

Bornemissza Péter adatait következőképpen értékelhetjük ki. A XVI. században a keresztény tartalommal megtöltött regösénekek és regösmisztériumok még javában virágoztak. Sőt éppen Bornemisszánál látjuk, hogy az egyház a pogány sámán gyógyító tevékenységének ellensúlyozására a Jézushoz, Szűz Máriához és a szentekhez való folyamodást propagálta. Az 1595. évi medgyesi zsinat idején is még teljes mértékben fönnállott ez az állapot, <sup>16</sup> illetőleg szükséglet. Az egyház szónoklatokkal és közvetlen beavatkozásokkal igyekezett a pogány szokásokat kiszorítani, vagy ha nem lehetett, keresztény formára átalakítani. A "regős nagy ut", vagy a "regös régi nagy ut" kétségtelenül azonos a "szép gyalog ösvény"-nyel, mely a Júlia szép leány-balladában a magas egekből jődögél le. A "szép" kifejezés természetesen itt sem a mai értelemben vett szépet, hanem valami magasztosat, nagyszerűt stb. jelent, amit Bornemissza Péter "nagy"-nak, "régi nagy"-nak tud mondani. A dozmati regösénekben az "ékes nagy ut" ugyanez a fogalom: a Bornemissza Péter-féle "nagy" és a Júlia szép leány-féle "szép" jelzők egyesítése.

A Júlia szép leány-ballada karácsonyfalvi (Marosszék) változatában a mennyből lejövő gyalog ösvénykén lesétáló fodorszörű bárány mennyből jövő követnek mondja magát, akit az Úr Jézus Krisztus azért küldött, mert a szűzek seregének egy híja van. Hasonlóképpen követ a dozmati ének csoda-

fiúszarvasa – mint láttuk – ez esetben az "Atyaisten" követe.

Bornemissza Péter megbotránkozott azon, hogy a "regös régi nagy uton" az "áldott Urunk Isten" megy, az egyik esetben egyedül, a másik esetben az ő szerető szentjének, Szent Jánosnak a kíséretében. Ez mutatja a helyzetképet Bornemissza Péter korában: a pogány szokás, illetőleg vallási ritus átkeresztényesítésének végső fokát. Ez a végső fokozat a XVI. században

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> I. m. 135.
<sup>15</sup> H<sub>ELTAI</sub> Gáspár, A reszegsegnec es tobzodasnac veszedelmes voltarol valo dialogus. Kolozsvár 1552. 2.
<sup>16</sup> Ethn., LXIX (1958), 358—359.

bizonyára már ősrégi szokásként volt ismeretes. Talán erre mutat Bornem-Isszánál a "regös régi nagy ut" változat.

A regösénekek megőrizték és teljes intenzitással ismételgetik egy korábbi fokozatnak az állapotát, amelyben az égből ereszkedő ékes nagy úton, pázsiton stb. a misegyertyás csodafiúszarvas jelenik meg. Ez azonban nem gyógyít, nem is tevékenykedik, hanem csak mint égi jelenség, a maga tüneményes pompájában díszeleg. A Képes Krónikában (XIV. sz. második tele) az a funkciója, hogy a megalapítandó székesegyház helyét mutatja meg. A veleméri templom taltestményén ugyanerről van szó, de misegyertyák nélkül.

Korban visszafelé haladván, megtudjuk a gráci Antiphonariumból, hogy a XII. század végén ez a szarvasalak a regösöknél még javában pogány mitológiai alak volt, amelyet egy lovag szekercéjével le akar ütni. A Júlia szép leány-ballada fodor fejér báránya tipológiailag és időrendileg a Képes Krónika és Velemér előtti századokra tehető. Alig van rajta valami, ami az

Agnus Dei jellemzője volna, csak a neve és a fodor fehér szőre.

Jelentős körülmény azonban az, hogy ez a fodorszőrű bárány az Úr Jézus Krisztusnak, egy esetben pedig az Atyaistennek a követe, egyáltalán az a körülmény, hogy követ. Népköltészeti emlékeinkben ez a követ-jelleg domborodik ki s ezt nem tekinthetjük másnak, mint az ég és föld között közlekedő sámán funkciójának keresztény visszhangját. Bornemissza Pétertől megtudjuk, hogy ezen a régi nagy regös-úton (vagyis a regösök elődeinek, a sámánoknak az útján) most maga az Úr Jézus jön le és útközben ő űzi el a betegségeket, más szóval az ég és föld között közlekedő sámán helyett ő gyó-

gyítja meg a betegeket.

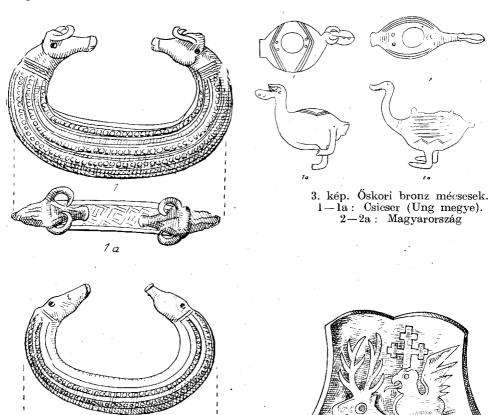
Összefoglalva a mondottakat, a Júlia szép leány-ballada fodor fejér bárányáról a következő megállapítást tehetjük. Mint képzeleti lény azonos a regősénekek csodafiúszarvasával, a mesztegnyői zöldelő szép fával (életfával) és mindazon jelképekkel, amelyek a kereszténység felé tekintve Jézust, mint az Atyaisten követét, vagy Jézusnak magának a követét, jelentik. Visszafelé tekintve a pogány múlt felé, a sámánok ég és föld között közlekedő szerepe sohasem mosódott el egészen. Bár a Júlia szép leány-ballada báránya külsejében alig nevezhető báránynak, inkább arany perecekkel földiszített pogány csodaszarvasnak, mégsem lehet ebbe a balladába bármiféle sámán-funkciót belemagyarázni. E balladának több köze a sámánsághoz nincs, mint amennyit föntebb láttunk. Ez a fajta Agnus Dei tipikus helyi képződmény, de funkciója már nem a sámáné, sem a templomalapítás útmutatójáé, hanem szerepét a nyugati, hasonlótárgyú látomásirodalom témái szabták meg. Mint égi követ, emlékeztet a sámán funkciójára, aki révületbe esik és úgy hozza meg az égből az istenség üzenetét vagy parancsát, de lényegében véve a nyugati mintaképek helyi színezetű megjelenítője.

A csodafiúszarvassal és az ég-föld között közlekedő sámánnal való föntebb körvonalazott rokonságán kívül ez a fodor fejér bárány még további helyi eredetű jellemvonással is bír. Nem elég, hogy szarva van, hogy a napot, holdat és csillagokat viseli, még "két szép arany perec aj! a két szarvába". A Kárpát-medencében ősidők óta megvolt az a közelkeleti világból származó szokás, hogy az össze nem tartozó jelképeket egymással összekapcsolták,

ha azok egyébként ugyanazt a vallási fogalmat fejezték ki.

A marosváráhelyi tömör arany hatalmi (vagy papi?) jelvényen (2. kép 1—1a) a napisten fogalmát az ősi keleti állatalakkal, a bikával ábrázolták. Ugyanennek a darabnak belső oldalán (2. kép 1a) a földanyaistenség fogalmát a

jól ismert ferdemeander-mintával fejezték ki. A darab kora az i.e. I. évezred közepe körüli idő lehet. Hogy ez nem elszórt jelenség volt Erdélyben, mutatja egy másik tömör arany (2. kép 2—2a), amelynek lelőhelyéről csak annyit tudunk, hogy Erdély. A szarvak elvesztek róla, de látni lehet, hogy valamikor megvoltak.



kép. Arany armillák az őskorból.
 1-la: Marosvásárhely. 2-2a: Erdély

2 a



Ugyanebből az időből, vagy valamivel korábbról valók a bronz mécsesek (3. kép 1-1a; 2-2a), amelyeken ugyanez a kettősség jut kifejezésre. A kacsa (a Hallstatt-kor jellegzetes mintája) az élet termékenyítő erejét jelképező motívum, itt még fölveszi a rokonértelmű bika-motívum jellegzetességét, a bikaszarvakat. De megvan rajta a "hegy-"minta is kétszer, illetőleg a zegzúg-minta, amely utóbbiak a földanya-istenség jelképei. A zegzug-minta a ferdemeander leszármazottja.

Makkay János most közöl egy i.e. II. századból származó kelta leletet a Szabolcs megyei Ujken'ezr"ol, amelyben egyebek mellett egy bronzból öntött

bikafej van, szarvai között a nappal.

Å különféle alakú, össze nem tartozó, de azonos értelmű jelképeknek összekapcsolására megemlíthetjük még az antik griff-alakot, amely sas és párduc egyesítéséből származott a hellenisztikus korban: teste a párducé, csőre és szárnya a sasé. Zeüsz és Dionysos rokon fogalmak egyesítése. Az egyesített új alakzat szintén rokon fogalmat jelöl: Apollón-t, akit később Jézus Krisztussal azonosítottak. A Werbőczi-család címerében már ez a keresztényesített griff-alak lép föl, homlokán a kereszttel, amint a pogány csodaszarvason diadalmaskodik (4 kép).

Az európai ősi kultúrák jelképrendszerének törvényszerűségei szerint a csodafiúszarvas, a fodor fehér bárány, a csodatevő szarvakkal felruházott fa (életfa), a griff, a párduc stb. mind jelképvariánsok. Románkori templomaink szimbolikus díszítményei között a bárány, mégpedig különféle változatokban, a fa (életfa), a triumfáló Dionysos állata: a párduc (Christus triumphans) és a kereszt a templomkapu timpanonjának középső, legfőbb részén, Krisztus alakját helyettesítő szerepben lépnek fel. Csak a csodafiúszarvas hiányzik ebből a sorozatból. De ez a pogány jelkép már nem is várható templomainkon. A Werbőczi-címer (4. kép) mutatja, hogy milyen sorsot szántak neki. Így is világosan áll előttünk, hogy a templomi díszítőszobrászatban ugyanaz a szimbolika él és virágzik, mint népköltészetünkben.

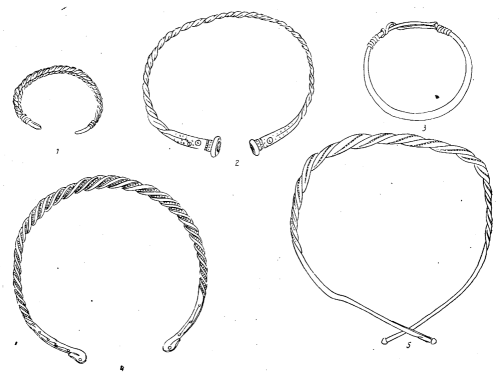
A fodor fejér bárány a Júlia szép leány-balladában már a kereszténység égi követeként jelenik meg az égen és ereszkedik alá. De alakja még közelebb áll a Kárpát-medence ősi hagyományaiban élő nap-jelképekhez. Két szarva van, mint a csicseri bronz kacsának (3. kép 1—1a). Két szarva között hozza az égitesteket. Azonkívül két szarvában két szép arany perecet hoz (természetesen egyet-egyet, összesen kettőt kell érteni). Ez utóbbi jellegzetes

erdélyi hagyomány, amelyről néhány szót kell szólni.

A Baranya megyében, Egyházaskozáron letelepült moldvai magyarok között Domokos P. Péter olyan változatát jegyezte fel a Júlia szép leány-balladának, amelynek "fejér báránkája"... "jobb oldalán viszi áldott napnak fényit, bal oldalán viszi áldott hódnak fényit. Szőre szálán viszi hatvan misegyertyát, szarva között viszi mennyei harangot..." (Demse Dávidné 56 éves, Egyházaskozár, 1954. IV.). A báránynak tehát itt is szarva van. Ilyen változatok ezen kívül is ismeretesek (Pokolpatak, Dávid Illésné, Domokos P. Péter közlése). Mindez azt mutatja, hogy a Júlia szép leány-ballada fodor fejér bárányának a szarva nem véletlenség, vagy esetlegesség, hanem a népképzelet valóságos szarvval ruházta fel a bárányt. Vagy bikaszarvat, vagy szarvasagancsot kell érteni alatta. Az ilyen két szarv között foglal helyet a nap és a hold, vagy a mennyei harang, vagy hatvan misegyertya és ilyen szarvakba van rakva egy-egy arany perec.

A csavart perecek Erdélyben a bronzkor vége felé léptek fel. De igazi jelentőséget ott a dák kultúra virágkorában nyertek. Az 5. képen több kiváló darab rajza látható. A dák kincsekben nagyon sok példány maradt fenn. Már a dák korszakban ősi hagyomány felújításaként jelentek meg. A marosvásárhelyi arany, bikafejes armilla (2. kép 1—1a) és a csicseri bikaszarvú kacsa idejében virágzott a csavart pereceknek a divatja. Azután a dákok birodalmának föllendülése idején jött újra divatba. A dák birodalom összeomlása (i.u. II. sz. eleje) után a pereceknek, mint kultikus ékszereknek ez a domináló szerepe

aláhanyatlik, de ki sohasem hal egészen. Az Árpád-házi vezérek korának második felében (az augsburgi csata utáni időben) a helyi népelemek előtörése idején, a perecek sok más ősi kultikus formával együtt megint nagy divatba jönnek. E perecek új felvirágzása nem marad meg Erdélyben, hanem átterjedt a Kárpát-medence középső és nyugati felére is (6. kép). Ez a késői felvirágzás éppen arra az időre esett, amikor a magyar nyelvű regösénekek és a legrégibb



5. kép. Dák ezüst és arany perecek

népdalaink keletkeztek. A hagyomány ereje azonban nem volt meg ahhoz, hogy a perec, mint motívum, az ország nyugati részein belekerüljön a népköltészetbe. Az ekkor divatba jött nyak- és karperecek betöltötték szerepüket mint kultikus ékszerek, de a népdal forrásává itt nem lettek. Ezek csak tanúi az ősi fogalmak továbbélésének, de nem indító forrásai. Az eleven forrás Erdély földje, ahol minden lépten-nyomon a múlt emlékei kerültek szem elé, ahol mai napig él a perec alkalmazásának szokása: körmenetek alkalmával a kereszt szárára egy-egy perecet akasztanak (Domokos P. Péter közlése). Ez ugyanaz, mint az Agnus Dei két szarvába tett arany perec. Nem véletlen, hogy Údvarhely megyében, *Kénos* és *Lokod* községekben a regösének szövegének elején ez áll:<sup>17</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sebestyén Gyula, Rogös énekek, Bp. 1902. 317.

Régi törvény, nagy rőt ökör, Annak fele regeseké! Szarva teli főtt pereccel, Annak fele regeseké!

Az arany perec, főtt perec tehát jelkép, amely népköltészetünkben gyér nyomokban Erdélyben maradt meg, mint az ősi dák hagyomány kép-

viselője. A Júlia szép leány-balladában egészen ünnepélyes rekvizitum, amely még külön csodálkozás tárgya is: ezt jelenti az "aj!". A tárgyi néprajz egész Kelet-Európában ismeri a kerek fonott yalácsot, a mennyekzői lakoma elengedhetetlen járulékát. Még a legutóbbi időben is több ilyen adatról értesültem: Egyházaskozáron (Baranya m.) csángó magyar telepeseknél Gyurka Mihályné sütött ilyet, azelőtt Moldvában lakott (Domokos P. Péter közlése). Büdszentmihályon (ma Tiszavasvári) (Szabolcs m.) Gál Józsefék sütöttek fiuk lakodalmára körülbelül 40 cm átmérőjű, kerek kalácsot, amely belül üres, tehát a kalács egy nagy körgyűrű, azaz karika. E kalács két részből állt: belül magasabb sima, fonatlan, ezt pedig körülvette egy alacsonyabb fonott rész, amely azonban nem kalászminta-szerű, hanem egyszerű kettős sodort fonadék volt. A mennyekzőre ez alkalommal (1953) több ilyen darab készült (Pándy Lászlóné közlése). Ez utóbbi örömkalács még megőrizte a kettősséget: a spirális szalagot és annak ellentétét, ami itt a sima, fonatlan alakban nyilvánult meg. Nem érdektelen itt megemlíteni, hogy Moldvában a katolikusoknál (magyaroknál) a halottról való megemlékezéskor sodrott gyertyát gyújtanak a síron.18

gyaroknál) a halottról való megemlékezéskor sodrott gyertyát gyújtanak a síron. 18
6. kép. Arany és bronz perecek az i. u. X.—XI. századból. Erdélyi és magyarországi leletek
hogy a Júlia szép leány-ballada utolsó

három sorában szereplő kifejezések is rokonságban vannak a regösénekeinkkel. "A mennyei harang huzatlan szólalék, a mennyei ajtó nyitatlan megnyilék" ugyanolyan kifejezések, mint a regösénekekben rendszeresen jelentkező kifejezés az ezer misetyertyáról: "gyújtatlan gyújtassék, oltatlan alugyék". Ugyanaz a csodás elem mindkét helyen.

<sup>18</sup> Domokos P. Péter, A moldvai magyarság. Kolozsvár 1941, LXXXIV.

Népköltészetünk Júlia szép leány-balladája tehát olyan részletekkel van felruházva, amelyek sehol másutt nem fordulnak elő, amelyek a helyi adottságok, illetőleg előzmények alapján ítélve nem is várhatók másutt. Ezeknek a helyi vonásoknak a kimutatása volt egyik célom. A szálak Erdély ősi hagyományaihoz, és Dunántúlunk románkori központjaihoz, valamint a regölés szokásának területeihez vezetnek. Ezek a tényezők, valamint a magyar nép képzelőereje, formaérzéke, és tehetsége olyan alkotást hozott létre ebben a

balladában, amely egyedül álló az európai balladaköltészetben.

Nem hagyhatiuk el a Júlia szép leány-balladát anélkül, hogy magáról a népről is, amely a balladának ezt a csodálatos szép formáját megteremtette és lakóhelyéről is, néhány szót ne szóljunk. Kriza János ezt írta a ballada címe alá: "A Fejér-Nyikó mellékiről". A Nyikó völgye Székelyudvarhelytől északnyugatra, a Firtos hegytől délkeletre terül el. A Nyikó az Udvarhely megye északi részében fekvő Lázhegy mögött ered. Kissé nyugat felé megkerülve a hegyet, dél felé folyik, majd Szentlélek nevű falunál, mely a vidék községeinek ősi anyaegyháza volt, hirtelen nyugat felé fordul és csak lassan hajolva ismét délnek, beleömlik a Nagyküküllő folyóba. A folyónak alsó, mintegy 10 km hosszú szakaszát hívják Fejér-Nyikónak a Siménfalva fölött nyugat felől beleömlő Alba-patakről, amelynek mentén sok fehér föld van. Innen a patak latin neve, mely fehéret jelent. E fehér földet a lakosok meszelésre használják. A víz színe is világosabb tőle<sup>19</sup> Orbán Balázs munkájában<sup>20</sup> túláradó lelkesedés hangján jellemzi a nyikómenti népet. A vidék Árpád-kori szellemi központjában, Szentléleken, még ma is áll az ősi templom, amelynek eredeti alakját a későbbi átépítések takarják, de így is a XIII. századig viszi fel a korá-Orbán Balázs.<sup>21</sup> A népszokások itt még gyakran nagy ősiségről tanúskodnak, Az esküvői ünnepségek egyik jellegzetes tartozéka a menyasszonyi tánc, melyet a menyasszony egy férfival körben táncol. De megtaláljuk itt a menyaszszonyi kalácsnak egy egészen ősi formáját, az ún. prémest, mely a nap- és földjelképeket egyesíti magában. Orbán Balázs ezt a következőképpen írja le: "A prémes egy eredeti, és csak ez alkalomra használt székely sütemény, kerek idomú kalács, melynek külkerülete tésztaszelettel van szegélyezve, benn pedig kikoczkázva: ezen kerület és koczkákba van szurdalva a prém: a prémet pedig arasznyi magas vesszőcskék képezik, melyek zöld lombos ágaira vékony fonadékba tekert vagy diónagyságba idomított (zsírba kisütött) csemegék vannak aggatva, melyek mint gyümölcs tájáról étvágyingerlőleg csügnek alá."22 "Természetesen a menyasszony leginkább fejér virágokból készült koszorút hord a fején."<sup>23</sup> A leírt menyekzői kalács a nap (kerek idom) és a föld (kockázottság: ferdemeander-mező) jelképét egyesíti magában. A kalapbokréta és a menyasszonyi koszorú szintén nap-jelképek. Ezen a vidéken, ebben a környezetben született meg a messze vidékről származott balladatémának Kriza által leírt és közölt nemes formája. Innen kerülhetett el más vidékekre, többek között a moldvai magyarsághoz is. Orbán elmondja, hogy Szentlélek ősi templomának volt egy régi harangja, amelyet, mint a Székelyföld sok más templomának harangját a moldvai Bákóba szállították el és helyezték biztonságba, nehogy a török elvigye ágyúöntéshez. A Júlia szép leány-balla-

<sup>19</sup> Orbán Balázs i. m. I. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Orbán Balázs i. m. I. 105. sk.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Orbán Balázs i. m. I. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Orbán Balázs i. m., I. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Orbán Balázs i. m. I. 109.

dának csonka változatban Moldvában való feltűnése a Gyimesi és Békási szoroson át évszázadokon keresztül folyó közlekedésnek köszönhető. Egy töredékes változatát a délkelet felé szomszédos Sepsi-ről közli Kriza.<sup>24</sup> Északnyugat felé, a marosszéki Karácsonfalváról említettük egy elég teljesnek látszó változatát.

FETTICH NÁNDOR

### Н. Феттих:

#### О БАЛЛАДЕ «КРАСАВИЦА ИЮЛИАНА»

#### Резюме

Одна из лучших венгерских баллад старинного стиля: баллада «Красавица Июлиана» взяла свою тему из средневековой религиозной литературы Западной Европы. Тема выражается, в кратких словах, следующим текстом: «Veni sponsa Christi, accipe coronam, quam tibi Dominus praeparavit in aeternum». На территории бассейна Карпатских гор эта тема обогатилась элементами, сохранившимися в качестве народных традиций из древней языческой культуры бассейна Карпат. Эти языческие элементы придают балладе своеобразный местный колорит.

Девица Июлиана уходит на пшеничное поле с намерением обручится с Христом. Из пшеницы — названной в тексте «прекрасным цветком», из которой изготовляется означающая тело Христа просфора — она вьет венок для своего небесного жениха. Тогда на небе внезапно появляется тропинка, по которой спускается представитель Христа: курчавый белый ягненок, украшенный рогами, золотыми баранками, солнцем, луной

и звездами.

Цветовая символика и понятие Agnus Dei (Агнец Божий) перешли в обиход широких народных кругов с резьб и картин средневековых кафедральных соборов и церквей, а также с т. н. цветочных песен и других стихотворений средних веков. Отличным примером этого служит богатое украшение народного алтаря кафедрального собора роман-

ской эпохи в г. Печ (рисунок 1).

Однако, все вышеуказанные украшения понятия Agnus Dei созданного италовизантийским искусством, представляют собой символы древнего языческого культа солнца. Таким образом, это уже Agnus Dei языческого характера, и поэтому близок к чудесному оленю «регэш»-песен, к рогатому дереву жизни (пьющему воду как олень) в «регэш» песне Местегньэ, к торжествующему пантеру (атрибуту Диониса) и к античному грифону (атрибуту Аполлона). Все они являются символичными вариантами изображения Христа.

Литературные данные XVI века свидетельствуют о том, что нисходящая из небес тропинка, по которой небесный посланец спускается к девице Июлиане, наверно, тождественна шаману, значащемуся под названием «регэш». «Регэш»-песни называют эту тропинку «красивой большой дорогой», а кальвинистский проповедник Петер Борнемисса называет ее «старинной большой дорогой регэш».

Золотые браслеты в обонх рогах ягненка представляют собой первобитные драгоценности, связанные с культом, которие в кругах народа Трансильвании сохранились

до наших дней, вместе с многочисленными древними мотивами такого же рода.

Баллада «Красавица Июлиана» была создана, наверно, в веках до т. н. «Кепеш Хроника» (Иллюстрированная хроника), т. е. в романской эпохе венгерской культуры.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Kriza János i. m. 318. sz.