## 这回终于读懂《大学》《中庸》

## 华杉讲透

# 大学中庸

逐字逐句讲透《大学》《中庸》,由浅入深领悟儒家智慧



### 目录

```
封面
白序
大学
  学习是一种行动反射
  《大学》第一学案:亲民还是新民
  止于至善,就是没有私心
  止定静安虑得,关键在立志
  知行合一的三个层次
  儒家思想的社会学原理
  诚意正心
  爱有等差
  保持紧张
  君子无所不用其极
  知止的价值观
  道学先生
  中国历史最重要的朝代
  孔子、曾子、子路、王阳明审案比较
  《大学》第二学案,格物致知
  好德与好色
  慎独的企业文化
```

诚中形外

| 恐惧论              |
|------------------|
| 爱屋及乌是病           |
| 父母心              |
| <u>一人定</u> 国     |
| 清洗词语             |
| 絜矩之道             |
| 上下级之道            |
| 刘邦和项羽的钱财观        |
| 人间国宝             |
| 嫉贤妒能是公司最大的恶      |
| 敢于得罪人,才是君子       |
| 用人黜人,都要快         |
| 好恶之道             |
| 忠,是发自内心尽心尽力      |
| 亚当·斯密羡慕中国什么      |
| 生财之道             |
| 发财与发身            |
| 利害利害,利就是害,君子以利为害 |
| 中庸               |
| 率性而为,就是循规蹈矩      |
| 不拘小节者,难有大节       |

至性而为,就是值规超级 不拘小节者,难有大节 性情之德 修养的海因里希法则 喝心灵鸡汤的三个层次 胜心是学问修养的大敌

知行合一的两个标准

"义袭而取"和"集义而生"的区别

君子之强四条标准

邪门的二十四孝,就是文化垃圾,以惑下愚

能不能坚持,关键在有没有志向

门槛低,道行深

道不远人,保持简单

忠恕之道

言行相顾的两个体会

羡慕别人,是大毛病

非竞争论

从小事做起

做个实诚人

中庸之道的马太效应

五千年第一家族

家业、家风、家学

礼的智慧

礼乐治国

人存政举

区别对待,而不是一视同仁

知耻近乎勇

修身两条道: 慎独与择友

对高、中、基层不同的人力资源政策

做个实诚人

学习学五条,少一条就不是真学习

诚是最大领导力

至诚如神

不诚无物

至诚无息的工作原理

诚的两个标准

修德凝道五句话

处世之道四原则

宁本分

企业词典和企业文化半径

王莽与周公

道统和事业理论

圣人的五条标准

至诚的生态系统

名气的价值观

后记 五个儒家论

本书由"ePUBw.COM"整理,ePUBw.COM 提供最新最全的优质电子书下载!!!

## 封面

## 这回终于读懂《大学》《中庸》

## 华杉讲透

## 大学中庸

逐字逐句讲透《大学》《中庸》,由浅入深领悟儒家智慧



本书由 "ePUBw.COM" 整理,ePUBw.COM 提供最新最全的优质电子书下载!!!

## 自序

关于四书的阅读顺序,朱熹说:"先读《大学》,以定其规模;次读《论语》,以定其根本;次读《孟子》,以观其发越;次读《中庸》,以求古人之微妙处。"

《大学》里说:"知所先后,则近道矣。"先后次序很重要。多数人往往只是读过《论语》,《大学》和《孟子》没有认真读过,《中庸》则很难读懂,根本没碰过,这样的学习就不完整了。我们一定是依次研读下来,最后把四本书读成一本,学以润身,浑然一体,这样的话,举手投足便能知行合一,得其所,也得其乐,也就是"知之者不如好之者,好之者不如乐之者"的乐。

为什么说读《大学》是定规模呢?因为《大学》是儒学的大门,是开"纲目"的——"三纲八目",就是三纲领、八条目。通过学习《大学》,才能知道儒家修养的框架和结构,后面的学习才有个归拢处。不读《大学》,就没打过基础,缺了课,后面的课也一定听不懂,而且你还不知道自己没听懂,还以为自己懂了。

《论语》是根本,也是主干,毕竟那都是至圣先师孔子的思想。《孟子》呢,朱熹用的"发越"二字极妙,因为他既有生发,也有超越。孟子和孔子不一样,他比孔子走得更远,特别是他提出的良知良能,在1800年后启发了另一个人——王阳明。王阳明的"致良知"之学,正是《孟子》的发越。

到了《中庸》,就是微妙处了,妙不可言,达到了天、地、人三合一的最高境界。这境界怎么体会呢?你要去读读看,再在自己的日用常行中磨练,逐渐知行合一。

学而时习之,不亦说乎!学习不是为了晓得些知识,而是一种行动反射,博学、慎思、审问、明辨、笃行,学习最终应该落实到笃行,成为那样的人,才算是学到了。

曾国藩说,读书能改变人的性情,甚至能改变人的骨相。希望我这一套"讲透四书",就能起到这样的作用,修身养性,就在读书。

华杉

2019年1月2日于上海

本书由"ePUBw.COM"整理,ePUBw.COM 提供最新最全的优质电子书下载!!!

## 大学

#### 学习是一种行动反射

原文

大学之道,在明明德,在亲民,在止于至善。

华杉详解

《大学》一开篇是"三纲八目"——三个纲领,八个条目。这句话讲的是"三纲",就是明明德、亲民、止于至善;而"八目"是格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下。我们先来讲"三纲"的第一纲"明明德"。

"明明德"的前一个"明"是动词。朱熹说:"明之也。"就是擦亮、使之复归明亮的意思。"明德"的意思是,那德本来就是光明明亮的。朱熹说,明德,是人天生的灵性,是"具众理而应万事者"。所有的道理你都知道,所有的事你都会处理,但是后来怎么就不会了呢?一是为气禀所拘,二是为人欲所蔽。

气禀,是儒家的一个说法,人的贤愚贵贱,是被出生时所秉受的气影响的,否则为什么有的人那么聪明,有的人那么笨呢?王充说:"人禀气而生,含气而长,得贵则贵,得贱则贱。"程颐说:"才禀于气。气有清浊,禀其清者为贤,禀其浊者为愚。"朱熹说:"禀气之清者,为圣为贤。禀气之浊者,为愚为不肖。"总之,人跟人不一样,虽然天性一样,但是天分不一样,有人分到贤,有人分到愚,有人分到贵,有人分到贵,有人分得少。"为气禀所拘",就是受自己的天分限制。

为人欲所蔽呢,就是利令智昏。一件事,本来知道该怎么处理,但是存了私心,就跑偏了,就处理错了。

所以要明明德,朱熹说:"学者当因其所发而遂明之。"就是叫同学们要时刻擦亮自己。这里"因其所发"的"发"字大有讲究。发,就是其发端处,就是孟子的四端论:

侧隐之心,仁之端也;羞恶之心,义之端也;辞让之心,礼之端也;是非之心,智之端也。人之有是四端也,犹其有四体也。有是四端而自谓不能者,自贼者也。

人都有恻隐之心、羞耻之心、辞让之心、是非之心,一个人再怎么不济,也总有那么一点。你抓住那一点,把它不断扩充放大,就能逐渐获得仁的全体。不管到什么程度,都不要自暴自弃,说自己做不到,有四端而说自己做不到的,那就是自甘堕落为贼了。

读到这里,我们是不是觉得,《大学》的"明明德",就是王阳明的"致良知"? 孟子就讲过"良知良能",良知是生而知之的,是你生下来本来就知道的;良能是不学而能的,是你不用学本来就会的。这就是朱熹讲的"具众理而应万事者"。明明德、致良知,就是要不断擦亮自己的良知良能。张居正说:"譬如镜子昏了,磨得还明一般,这才是有本之学。""有本之学"这四个字太好了!我们的学习之本,就是我们自己!不假外求,这是何等简易洒脱!学会向自己学习吧!

讲到明明德,我还想起禅宗的一段公案——六祖慧能的故事。

师父要传他的衣钵,让大家写一个偈子看看各位徒弟的智慧高低。神秀先写道:

身是菩提树,心如明镜台。

时时勤拂拭,勿使惹尘埃。

慧能听了,也写了一首:

菩提本无树,明镜亦非台。

本来无一物,何处惹尘埃?

然后师父就把衣钵传给了慧能。

大家看了这个故事,是不是都觉得慧能更高明?

但是我觉不出来。因为读书是"切己体察,事上琢磨,知行合一",谁高谁低跟我没关系,关键是我准备怎么去做。读了慧能老师的偈子,我不知道要做什么,无法行动。但读了神秀老师的,我就感悟到明明德、致良知,就是时刻找那良知善念的发端处,把它抓住,把它放大,不断地擦亮自己。

学习不是学些知识,而是知行合一,是一种行动反射。

明明德,你准备怎么行动呢?

#### 《大学》第一学案:亲民还是新民

华杉详解

我们继续讲解这句话:

大学之道,在明明德,在亲民,在止于至善。

接下来说"三纲"的第二纲"在亲民"。

程颐注解说,亲,当作新;亲民,实为新民。而朱熹说,新,就是革新其旧。我自己"明明德"了,就应该推己及人,让别人也能去其自染之污。

明明德就是自新,自新之后呢,就要带动别人,带动全国人民自新,这就是修齐治平的逻辑了。修身,是明明德,日日自新;齐家,是新一家人;治国,是新一国之人;平天下,是新全天下之人。

有一份报纸叫《新民晚报》,当初就是取《诗经·大雅》中的"作育新民"之意。这也是同一个意思,总之就是开启民智,涵养民德,新其民风,建设善良和谐的社会。

不过,到了明朝,有一个人不同意程颐、朱熹"篡改"的《大学》,他说,亲民就是亲民,你怎么一句话"亲,当作新",就说是"新民"呢?这个人,就是王阳明。

这是《大学》一开篇的第一大学案,我们要详细讲解一下《传习录》中的记载:

爱问:"'在亲民',朱子谓当作'新民',后章'作新民'之文似亦有据,先生以为宜从旧本作'亲民',亦有所据否?"

徐爱问:"'在亲民',朱熹说应该是'新民',而不是'亲民'。后文中也有'作新民'相呼应,似乎很有依据。现在先生认为朱熹错了,应该以旧本为准,写作'亲民',先生也有依据吗?"

旧本孔颖达注:"在亲民者,言大学之道在于亲爱于民。"这意思本来简单明白。 但是程颐说"亲"字错了,应该是"新",朱熹也说应该是"新民"。

朱熹说旧本错了,有什么依据呢?至少,没有考古学证据。并不是哪里出土了竹简,上面写的"在新民",而是他自己"认为"旧本错了,就改了原文,从治学来讲,这是注家的大忌。至于"亲"是不是"新"的通假字,好像也没听说过,这个问题留给语言学家去研究吧。

徐爱也在《大学章句》中找到朱熹改为"新民"的理由。《大学》的第二章引用了商汤在洗澡盆上刻的字:"苟日新,日日新,又日新。"这是日日自新的座右铭。

又引用了《周书·康诰》,就是周成王任命康叔治理殷商旧地民众的命令: "作新民。"朱熹注: "鼓之舞之谓之作,言振起其自新之民也。"还有《诗经》: "周虽旧邦,其命惟新。"朱熹注: "能新其德以及于民。"

朱熹说,这《大学》的第二章,就是解释前面的"新民"。这样从逻辑上就能自圆其说了。我基本信服朱熹的逻辑。

#### 下面是王阳明对徐爱的回答:

先生曰:"'作新民'之'新',是自新之民,与'在新民'之'新'不同,此岂足为据?'作'字却与'亲'字相对,然非'亲'字义。下面'治国平天下'处,皆于'新'字无发明。如云'君子贤其贤而亲其亲,小人乐其乐而利其利''如保赤子''民之所好好之,民之所恶恶之,此之谓民之父母'之类,皆是'亲'字意。'亲民'犹如《孟子》'亲亲仁民'之谓,'亲之'即'仁之'也。'百姓不亲',舜使契为司徒,'敬敷五教',所以亲之也。《尧典》'克明峻德'便是'明明德','以亲九族'至'平章''协和'便是'亲民',便是'明明德于天下'。又如孔子言'修己以安百姓','修己'便是'明明德','安百姓'便是'亲民'。说'亲民'便是兼教养意,说'新民'便觉偏了。"

王阳明回答说:"《康诰》里的'作新民',是要殷商旧地的民众振作起来,做个自新之民,做周朝的新人民。朱熹老师说的'在新民',不是要人民自新,而是自己去使人民新,这两个'新',含义是不同的,怎么能作为凭据呢?"

我们来仔细探讨一下《康诰》的"新民"是什么意思,先看看《康诰》的历史背景。康叔是文王第九子、周公的弟弟、周成王的叔叔。周灭商之后,商国人发动了叛乱,周公平叛后,就将康叔封在殷商故地,建立了卫国。康叔就是卫国第一任君

主。在他就国赴任之前,周公起草了《康诰》,作为给他的政治指导。"作新民"这一句是这样的:

已!汝惟小子,乃服惟弘王应保殷民,亦惟助王宅天命,作新民。

意思是:好了,你还很年轻,应该弘扬周王的期望,保护殷商旧民,也算是帮助周王顺应天命,让人民振作起来,"作新民"。

看起来,这里的"作新民",不论是让那些曾经反叛的人民振作自新,做一代新人,还是让康叔去振作他们,以自己的明明德去新他们,其实都可以说得通。

这段公案,我觉得可以用王阳明在另一个场合对弟子的教导来解决:有弟子引用了一些先贤大德所说的、对同一事物的不同定义和意见,问他谁对谁错。王阳明回答说:"你还管人家圣人的对错?圣人说话,各有不同角度,你就切己体察,放自己身上、行动上践行便是。"

王阳明接着说:"'作'字虽与'亲'字相对,然非'亲'字义。"

"作新民"这一句,和前面的"在亲民"没关系,是两码事,不能因为后面有"作新民",就说前面应该是"在新民"。而"在亲民"的下文"治国平天下"等,和"新民"也没关系,怎么能改成"新"呢?

我觉得呢,也不能说没关系,格物、致知、诚意、正心、修身就是自新,齐家、治国、平天下就是新民,关系也可以说很大。只能说是角度不同吧!

王阳明接着引经据典讲"亲民"的依据:

"君子贤其贤而亲其亲,小人乐其乐而利其利。"这是亲。

这一句,也是《大学》的内容,君子尊敬贤德的人,亲爱自己的亲人。君子亲爱自己的亲人,风行草偃,老百姓也会跟着亲爱自己的亲人,这样天下就亲爱和睦了。

"如保赤子。"这一句也是《康诰》里的,是说要像爱护婴儿一样爱护人民,这是亲。

"民之所好好之,民之所恶恶之,此之谓民之父母。"这句也是《大学》里的,人民喜欢的我就喜欢,人民厌恶的我就厌恶,这就是民之父母。就像我们现在讲的"人民高兴不高兴,人民答应不答应",这些都是"亲"字的意思。

"亲民",就犹如《孟子》说的"亲亲仁民",亲爱自己的亲人,然后由近及远,就能对人民仁爱,"亲之"就是"仁之"。

这一句有点区别,对自己家人叫"亲",对天下百姓叫"仁",对自己家人亲的,才能对天下人民仁,如果一个人跟自己家人都不亲,他就不可能对别人仁。所以王阳明引用孟子的"亲亲仁民"来作论据,有点不搭,因为"亲亲仁民"所体现的,正是儒家爱有等差的价值观,对亲人是亲,对人民是仁,亲比仁要高一等,两者是不一样的。"亲亲",就不可能"亲民",必须降一等,变成"仁民"。如果你说亲和民都相等,没区别,那就是墨家的"兼爱"思想了,那是儒家反对的。"亲亲仁民"这里的"亲",语境不一样。

上面王阳明引用那一句"君子贤其贤而亲其亲",大家要注意,"君子"在儒家语境里有两层含义,一层是我们现在通常理解的道德含义,有德之君子;另一层是指上层领导者、统治者,实际上大多数情况下主要是后一层含义。同样,"小人"也是两层含义,一层是道德上的小人,一层是被统治的普通老百姓。所以儒家很大程度上讲的是领导力。"君子贤其贤而亲其亲",这里的"君子"就是统治者,统治

者对贤能的人要尊德礼贤,要任用;对自己的亲属要亲,就是这个意思。所以王阳明以这个为论据的话,恰恰说明了是"新民",而不是"亲民"。亲是亲人之间的话,而民够不上亲,不是一家人,不说一家话。

"百姓不亲",舜使契为司徒,"敬敷五教",所以亲之也。

当时世风败坏,"百姓不亲,五品不逊",老百姓家里都不亲睦。舜就任命契为司徒,主管教育,恭敬地推行五种伦理规范——君臣、父子、兄弟、夫妇、朋友,这是让百姓相互能亲。

所以这里的"百姓不亲",不是指"亲民",而是说百姓自己家里亲人之间相互亲不亲。

《尧典》里的"克明峻德",就是'明明德',从"以亲九族",到"平章""协和",便是"亲民",便是"明明德于天下"。

《尧典》:"克明俊德,以亲九族。九族既睦,平章百姓。百姓昭明,协和万邦。"这里的"百姓"不是老百姓,而是百官族姓。"平章","平"是分辨,"章"是彰明。尧能发扬才智美德,使家族亲密和睦。家族和睦以后,又辨明百官的善恶。百官的善恶辨明了,又使各诸部落协调和顺,天下从此也就友好和睦了。

亲九族,还是跟自己的亲属亲,然后对天下人民仁。

又如孔子说的"修己以安百姓","修己"便是"明明德","安百姓"便是"亲民"。"亲民"本身就包含有教养、教化的意思,改成"新民",反而把范围缩小了,跑偏了。

那么,现在咱们是"亲民"还是"新民"呢?《新民晚报》是"新","亲人解放军"是"亲",到了"淘宝",全国人民都是"亲"。

不过,读了王阳明的解释,我更信服"新民"的解读了。至于到底是"新民"还是"亲民",读者可以自己切己体察,事上琢磨。

王阳明说过:圣人讲话,都是因病发药,所以不同场合对不同人说的话都不一样,你不要拿来比对。你不是那个病,就不要吃那个药。

那我们就对自己的症,下自己的药吧!

#### 止于至善,就是没有私心

华杉详解

我们继续讲解这句非常重要的话:

大学之道,在明明德,在亲民,在止于至善。

我们来说说"三纲"的最后一纲"止于至善"。

朱熹说,止,就是到这儿就不走了。张居正说得很形象,他说这就好像到家了一样,到家了,你还往前走吗?不走了,就在这儿住下了。

居仁行义,首先要居于仁。仁就是家,就是至善,是事理当然之极。就是说,你明明德、新民,要到什么程度呢?朱熹说:"就到那至善之地而不迁,盖必有以尽夫天理之极,而无一毫人欲之私也。"这就是"存天理、灭人欲"。尽天理到了极致,恰到好处,而人欲呢,完全没有!

#### 怎么体会这种境界呢?其实很容易!

"存天理、灭人欲",就是"止于至善"。那什么是"存天理、灭人欲"呢?朱熹说,吃饭就是天理,美食就是人欲。我又把这个观点修正了一下,美食也是天理,但吃多了就是人欲。朱熹老师平时也喜欢喝点小酒,那我们再修正一下,美食美酒都是天理,但暴饮暴食,吃胖了,吃出糖尿病,吃出三高,喝醉了,喝吐了,喝伤了,这就是人欲。这样,你就每顿饭都可以修炼一下"存天理、灭人欲",修炼一下"止于至善"了。前面讲了,修炼要抓住发端处扩充放大,这每顿饭的止于至善,就是一个发端处,你抓住这个发端处,把它扩充放大到你的每一件事情上面,就是止于至善了。所以说儒家之学,就是日用常行。就像修行禅宗要挑水砍柴,是一个道理。

我们把这个道理扩充放大到实际的工作中:为客户做好服务,这是天理;希望客户明年还能和我续合同,这就是人欲。存天理、灭人欲,就是完全不考虑他明年给不给我续合同,一切只按怎么把事儿做好为标准。这样,就不会为了续约而迎合客户,而实际却做了伤害客户利益的事。这也符合《孙子兵法》说的将品:"进不求名,退不避罪,唯人是保,而利合于主,国之宝也。"不要为了求名而去改掉人家本来有价值,但不是你做的东西,也不怕因为没听客户的意见而得罪他,造成不能续约。一切只为了客户的事业成功,只为了客户的利益。这就是止于至善。

我们说四书是从《大学》入门,到《中庸》毕业。从《大学》到《中庸》,其实也就是反复学"止于至善"这四个字。或者说,"四书"其实就是一本书,就是反复学一样的东西。

止于至善,就是中庸。

那什么是中庸呢?很多人看到一个"庸"字就会产生误解,会想到平庸,以为"中庸"就是差不多就行,所以喊出了"拒绝中庸"的口号。

程颐说:"不偏之谓中,不易之谓庸。中者,天下之正道;庸者,天下之定理。"中,是不左不右,不偏不倚,是恰到好处地走在正中间;庸,是永恒不变的定理。所以中庸就是绝对正确,极致完美,恰到好处,无过不及。

还是以吃饭为例。假如吃七分饱是绝对正确,那中庸就不是6.99分饱,也不是7.01分饱,而是正好七分饱,丝毫不差,恰到好处,止于至善。

从民众的贫富差距来说,国家税收多了,贫富差距太小,福利太好,能干的人创造财富的积极性就没了,国家养懒人,迟早要出问题;税收少了,贫富差距太大,又会危及社会的公平和安定。而中庸之道呢,就是找到这恰到好处的正中间,找到全民幸福的最大公约数。到了这儿,就止于至善了,多收一分则太多,少收一分则太少,极致完美。

但是这能做得到吗?孔子说: "中庸不可能也!" 那是不可能的。

既然不可能,那说它做什么呢?因为这是一个标准,你知道了这个标准,才能照这个标准去做,随时检查自己。

这里的不可能,就像高等数学微积分的极限值,你不可能达到,但可以无限趋近。

再讲讲这个"无一毫人欲之私",就是完全没有私心。

人怎么能没有私心呢?没有私心怎么能做到呢?

你有私心又怎样?有私心,这世界就能满足你的私欲吗?

地球并不围着你转。人谋之上,还有天谋,你要合乎天谋,才能进步,如果你私心太重,就看不见天谋,干不成事。

人不仅要没有私心,还要更进一步——无我。放下了自我,打开了自我,才能连接他人,连通世界,连通宇宙,这就是化育天地、厚德载物的境界,这是我们讲到《中庸》时要学的。

心底无私天地宽,你的私越少,天地就越宽。

止于至善,主要就是没有私心。

#### 止定静安虑得,关键在立志

#### 原文

知止而后有定,定而后能静,静而后能安,安而后能虑,虑而后能得。

#### 华杉详解

人要想"得",就要记住这"止定静安虑得"。

朱熹和张居正讲解说,止,就是止于至善。知道了止于至善,就能定。

定,是志有定向。人如果知道了那当止的去处,就志有定向,无所疑惑。

静,是静心,心不妄动。所要去的地方定了,心里有个主张,就不往两边张望了,不乱动了,所以说"定而后能静"。

安,是安稳,心里既然不乱动,自然随遇而安,就像儒家说的素位而行,在什么位

置就做什么事,把当下的事做好。

虑,是虑事精详,处事精确。心里既然安闲,等遇到什么事,便能仔细思量,不忙不错,所以说"安而后能虑"。做错事通常都是因为忙中出错,慌不择路。只要能静、能安、能虑,就不会出错。

得,是得其所止,得其所哉。前面说了,止是止于至善,是你要去的地方。那么得,就是你抵达目的地了。得,不是得位、得财,求仁得仁也是得。

这一段我们可以对照孔子著名的一段话来学习:

子曰:"吾十有五而志于学,三十而立,四十而不惑,五十而知天命,六十而耳顺,七十而从心所欲不逾矩。"

大家记这段话,往往都从"三十而立"开始记起,把前面的"吾十有五而志于学"搞丢了,所以意思就搞偏了。偏在哪儿呢?就偏在三十而立的立。这个"立"字,朱熹注解说:"有以自立,则守之固而无所事志矣。"

程颐讲解说:"孔子生而知之也,言亦由学而至,所以勉进后人也。立,能自立于斯道也。不惑,则无所疑矣。知天命,穷理尽性也。耳顺,所闻皆通也。从心所欲不逾矩,则不勉而中矣。"

张居正说:"到三十的时节,学既有得,自家把捉得定,世间外物都动摇我不得, 盖守之固,而无所事志矣。"

我们一般理解和引用的"三十而立",都是指经济上的自立,意思是,到了三十岁,你不能再靠父母了,不能再啃老了,经济上要自立了。

不过,《论语》中的"三十而立",却是指立志,是志有定向,立住了,站稳了。"三十而立"的"立",就是"止定静安虑得"的"定",就是志向立稳了,定了。孔子十五岁开始有志于学习,学了十五年,到三十岁,就把一生的志向确定了。

按照儒家的学习观,为学第一是立志。孔子这段话讲的就是"学习学"。

那么四十而不惑呢?是因为心静了。前面张居正讲"静",说要去的地方定了,心里有个主张,就不会往两边张望,不会乱动了。不乱动了,就不惑了嘛。六十而耳顺,就有"安"的意思,安之若素,什么事都影响不了我的心。七十而从心所欲不逾矩,那是得其所哉,得其所止。

对照"止定静安虑得"和"十有五而志于学,三十而立,四十而不惑,五十而知天命,六十而耳顺,七十而从心所欲不逾矩",体会就深了。

"止定静安虑得"的重心在哪儿呢?不知止,是我们常见的毛病;静不下来,心不安,是常有的状态。而解决的重心就在中间这个"定"字,要志有定向。

小时候,我们就常回答爸爸妈妈、叔叔阿姨和老师们的问题: "你长大以后想做什么呀?你的志向是什么呀?"有的人想当科学家,有的人想当警察,有的人想当宇就员,多好!可长大了以后呢?现在你问问自己,你的志向是什么呀?还能答上来吗?如果对这个问题的回答很确定,很笃定,那么"止定静安虑得"对你就不是问题。如果感到茫然,都不知道自己要去哪里,那第一个"知止"的止于何处,你就失去了目标,这样也就没法定、静、安了。如果你的答案很确定,就是赚钱发财,那是最糟糕的了,因为发不发财,只是顺带的结果,根本不是一个目标啊!

学习"止定静安虑得",关键就是问你的志向是什么,要志有定向。志有定向,你

就能知止了,就能找到"止定静安虑得"了。人为什么会不知止呢,就是因为没有志向。有志向,就是使命驱使,专心不贰;没志向,就想赚钱,就会找机会,为机会所牵引,所有动作都在找风口、投机,这在儒家就叫"为外物所移",而止定静安虑得,就是不为外物所移。你该干吗干吗,管他风口在哪儿呢!

你只要志有定向,就能止于至善,不会跑偏,不会焦虑,每一天都心安心静,然后 聚精会神、一以贯之地朝着既定目标前进。这样,你不仅能得到最终成果,而且每 天都在做自己想做的,每一天都得其所止。

#### 知行合一的三个层次

#### 原文

物有本末,事有始终,知所先后,则近道矣。

#### 华杉详解

"知所先后,则近道矣。"这句话啊,可以说是儒家所有思想的基本原理,说的是先后次序。先后次序,就是选择的原则、决策的原则。但是,确立原则并不难,难的是始终按原则去做。要始终按原则去做,就要对事物运行的原理有深刻透彻的理解,这样才能知行合一。

原则和按原则去做,就是"知"和"行"。原则是"知",按原则做是"行"。

知行合一,你觉得已经最了不起了吧?其实,知行合一还分三个层次——生知安行、学知利行、困知勉行。

上等气禀的人,天生就按原则做,这叫"生知安行"——生而知之,安而行之。只

要不按原则做,他心里就不安、不舒服,会自动矫正过来。

中等气禀的人,是"学知利行"——学而知之,利而行之。要知道了、理解了这样做对自己有利、能得,然后才去做。

下等气禀的人,是"困知勉行"——困而知之,勉而行之。得了教训,受到教育之后,再勉强自己去做。

以上这三种,都是知行合一,都"近道矣"。

当然,世上更多的是下下等气禀的人,栽多少跟头还是不明白,还是不去行。

朱熹注解说:"明明德为本,新民为末。知止为始,能得为终。本始所先,末终所后。"

张居正讲解说:这一节是总结上面两节的意思。物,是指明德、新民而言;本,是根本;末,是末梢。"明明德"了才可以"新民",所以"明德"是本,"新民"是末,就好像树先有树根,才能有树梢。事,是指知止、能得而言;终,是结束;始,是起头。"知止"了,方才"能得","知止"为始,"能得"为终,就如凡事有个头尾一般。这本与始,是最要紧的,该先做;末与终,是第二节功夫,该后面做。人能晓得这先后的次序,顺着去做,则自然可以"明德新民",可以"知止能得",而于大学之道,为不远矣。

"明明德为本,新民为末",就是你要先自己"明明德",然后才能去"新民", 去教化别人。这就是儒家领导力,或者说是管理学的基本原理——率先垂范。我们 常说的"上行下效""上梁不正下梁歪",就是这个道理。你在公司做领导也好, 做小组长也好,总是要求别人做到的,自己要先做到。因为自己做到是本,别人做 到是末。在家里做父母也是一样,要求孩子做到的,自己要先做到。但是我们很多人恰恰相反,给孩子的要求,都是去完成自己小时候没完成的任务,或者把自己没能实现的梦想寄托在孩子身上,这样就把孩子压垮了。所以你要管孩子,主要是管自己。这就是本末的逻辑。咱们这书算是"国学",现在有很多家长都带孩子去上"国学班",觉得孩子应该学点"国学",可是家长自己却不学,这就是本末倒置了。

"知止为先,能得为后"。要先"知止",之后能不能得呢?原理是能得。但是做的时候,不能"期必",不能期待自己一定能得!因为你只能去做那个"先",至于"后",那是结果,不归你控制。最后没等来怎么办?孔子说了:"求仁得仁,又何怨?"

难就难在你有期待,求回报。知所先后,就是该干吗干吗,不问回报。能做到不问回报,"则近道矣"——就接近大学之道了!

再比如,我们常说一句话: "只问耕耘,不问收获。"这道理其实简单得不得了,因为只有耕耘,才有收获。耕耘是本,是先;收获是末,是后。知所先后,就是只问耕耘。但是,有人就是理解不了,他就要问: "你怎么可能不问收获呢?我就不信你不问收获!"

问收获,问得来吗?问收获没有用啊。问收获的唯一路径,就是问耕耘嘛。

本末先后,就是要我们不为利欲所牵引,不要利令智昏,让利欲蒙住了眼睛,乱了心智。面对任何事情,我们都是要作出决策选择的嘛,那么我选择的逻辑,不应该是怎样对我有利。因为你判断对你有利的,不一定真有利,也可能弊大于利。所以你只需要管原则,哪头是本,哪头是末;哪头是先,哪头是后。然后就照那本、那

先的地方去做,这不是活得很简单吗?

所以王阳明说: "我等用功,但求日减,不求日增,这是何等洒脱!"这就是明明德,擦亮了,把那些乱七八糟的想法都扔掉了,只需要辨别一个本末先后,不是很洒脱吗?

应事接物待人,无论大事小事,都只要辨别一个孰是孰非、孰先孰后,就这么简单。这也是一种无我,不把自己的欲求掺杂进去考虑,就天人合一了。天人合一,总是要我们去合于天,不可能让天来合于我。

#### 儒家思想的社会学原理

#### 原文

古之欲明明德于天下者,先治其国;欲治其国者,先齐其家;欲齐其家者,先修其身。

#### 华杉详解

现在我们进入著名的八条目了——格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下。

八条目的关键是什么?是先后次序。前面讲"知所先后,则近道矣",这里就是八条目的先后次序。

要"明明德于天下",就是平天下,让全世界的人"皆有以明其明德者"。要给全世界做示范,那你就要先治其国,把自己的国家搞好。因为全世界的人,总会羡慕搞得好的国家,希望向它学习。

这是由近及远,是儒家思想的基本原理。孟子的王道思想也基于这个原理,王道不是要用武力征服别人,而是要行仁政,埋头把自己的国家搞好,让所有老百姓都过上美好生活。然后呢,全天下的百姓都羡慕你们国家的生活,都想到你们国家来,再加上他们自己的国君暴虐,人民都盼着你去解放他们,那就传檄而定,天下归一了。如果他们的国君也行仁政,百姓生活也美好,那大家都好,求仁得仁,皆大欢喜。因为我们的目的本来就是为了人民的美好生活,而不是为了扩大自己的权势和疆域。

接着说"欲治其国者,先齐其家"。你要想能治国,首先自己家里要治好。如果你连自己的家属都治不好,那你肯定治不了国。这也是由近及远的原理,先有近,后有远,没有近,就没有远。为什么我们看一个人是不是值得信赖的朋友,要先看他是不是孝子?因为孝敬父母是近,与朋友相处是远,他如果对自己父母都不好,也就不会对你好。

"欲齐其家者,先修其身"。要管好一家人,先得管好你自己。这又是一个基本原理,叫"推己及人"。物有本末,一家之本,在于一家之主,在于你自身,你自己不检点,怎么要求家属呢?

"推己及人,由近及远",就是本末先后的基本原理。用现代的哲学思想来解释, 叫模仿率。

- 1890年,法国著名哲学家、心理学家、社会学家、法学家加布里埃尔·塔尔德出版了《模仿率》一书。他说他认为模仿是"基本的社会现象",并提出了三个模仿律:
- 1.下降律:社会下层人士具有模仿社会上层人士的倾向。
- 2.几何级数率:在没有干扰的情况下,模仿一旦开始,便以几何级数增长,迅速蔓

延。

3. 先内后外律: 个体对本土文化及其行为方式的模仿与选择, 总是优先于外域文化及其行为方式。

"推己及人,由近及远"就是一个模仿率。模仿率有两个关键,一是下层模仿上层,上行下效。所以齐家、治公司、治国家,其实都很简单,就是率先垂范,你做出样板,不管是好样板坏样板,所有居你之下的人都会模仿。塔尔德说,这是一种生物学特征。或者我们也可以说是一个人类学原理、社会学原理。

第二个关键呢,是几何级数率,模仿起来快得很!多少积重难返的恶疾,只要你自己做出表率,意志够坚定,要求够持久,就能扭转乾坤。模仿的迅速传导和扩大,快到你自己都无法想象。所以《大学》后面有"一人定国"之说,国君一个人的品格和意志,就可以决定一个国家,进而影响世界。

推己及人,由近及远,模仿率就是儒家思想的社会学原理。

#### 诚意正心

原文

欲修其身者,先正其心;欲正其心者,先诚其意。

华杉详解

修身在正心,朱熹说:"心者,身之所主也。"

张居正说:心是身的主宰,若要修身,就要守得心里端正,没有一丝偏邪,然后身

之所行,自然恰当于理。

正心,就是无所偏倚,不偏向自己,也不偏向别的某人。没有什么偏爱,就思无邪,该怎样就怎样。

要正心,先得诚意。朱熹说:"诚,是实;意,是心之所发。实其心之所发,欲其一于善而无自欺也。"用善把心都填实了,一点自欺欺人的念头都容不下。

张居正说:心不容易正,因为意是心的发动。如果要做到心正,就要先实其意念之所发,不要涉及欺妄,然后心的本体才能正。

这里有个重要的概念,诚意,就是不自欺。

我们常说"自欺欺人",要欺人,一定先自欺。比如我们讨论一个方案,有不同意见,就争论起来。这一争论呢,就很容易变成争胜。心疼自己和团队付出的劳动,希望自己的方案得到采纳,希望自己能胜过对方,这私心就钻进来了,心不正了,意也不诚了,这时候你说的每一句话都在欺骗别人,这是欺人。但是,心里告诉自己我在坚持自己的观点,嘴上说出来的话却是"屡变以求胜"。如果只是坚持自己的观点,话早就说完了。不停地继续说,就已经是在围绕求胜找各种理由了,这和观点无关,甚至已经偏移,这就是自欺。自欺和欺人加起来,就是自欺欺人。

为什么孟子说"善莫大于舍己从人"?因为自己的观点就是一个很大的私,能放弃自己的观点,采用别人的观点,就是诚意正心的难点。

我们可能每一天都要做好多次自欺欺人的事,所以要理解诚意正心,践行诚意正心。怎么用诚,用善,把自己的意填实,一点欺妄的念头都不给他留空间,这就是要时时刻刻警醒笃行的事了。

修身齐家治国平天下,每个人看了都有共鸣,有豪情。但是,要修身,先得诚意正心,把诚意正心吃透了,做到位了,思无邪了,才谈得上修身,这就是本末先后的次序。

#### 爱有等差

#### 原文

欲诚其意者,先致其知。致知在格物。

#### 华杉详解

要做到诚意,先得致知。要致知呢,又要先格物,这就是格物致知。

朱熹注解说,致,是推到极处;知,就是识。致知,就是推极我的知识,要让我所知的无所不尽。格,是至;物,就是事物。格物,就是穷极事物之理,要让那极处无所不至。

张居正说,心之明觉谓之知,若要诚其意,就必先推及吾心之知,见得道理无不明白,然后意之所发是真是妄,才不会错杂。所以说,要诚意,先得致知。

这么说,致知的意思就是,你得懂道理,所有的道理都要懂。这样,你才能辨别是非,才能诚意正心。

张居正接着解释格物:理之散见寓于物,若要推及其知,在于穷就事物之理,直到那至极的去处,然后所知无有不尽,所以说,致知在格物。

这"格物致知",是《大学》里一大学案,我们先把话头放在这里,后面会在专门

的章节中讲。

#### 原文

物格而后知至,知至而后意诚,意诚而后心正,心正而后身修,身修而后家齐,家 齐而后国治,国治而后天下平。

#### 华杉详解

这是八条目的次序。朱熹说,前面五条——格物、致知、诚意、正心、修身,是明明德的事。齐家、治国、平天下,是新民的事。

格物致知,物格而后知至,知什么呢?就是知止。诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,就是得其所止的次序。张居正说:要知所先后,循着这次序下功夫。

这就是大学的三纲八目。大学之道,在明明德,在新民,在止于至善,这是三纲领。格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,这是八条目。

张居正讲解说,这是重复说上文的意思。人能格物,于天下事物的道理,一一都穷究到极处,然后心里通明洞达,没有一点亏蔽,那么就可以做到致知了。"知"到了至处,然后善恶真妄,都见得分明,心上发出来的念虑,都是真实,没有一点虚假,这样就可以做到诚意了。意诚,然后就能去掉私欲,还归天理,心中虚灵的本体,就可以端正无偏,这就是由意诚到心正了。心既正,然后能检查约束自身,以就规矩,凡所举动,都合道理,而后便身无不修。身修,然后能感化一家人,都遵我的约束,则家可得而齐也。家齐,然后能感化一国的人,都听我的教训,则国可得而治也。国治,然后能感化天下的人,都做良民善众,与国人一般,然后天下可得而平也。如此反复强调,一是强调次序不可紊乱,二是强调功夫不可缺略。八条

目,一条都不能少,次序也不能乱。

#### 原文

自天子以至于庶人, 壹是皆以修身为本。其本乱, 而末治者否矣。其所厚者薄, 而其所薄者厚, 未之有也。

#### 华杉详解

壹是,朱熹说就是一切。从天子到庶人,一切都以修身为本。

其本乱,而末治者否矣。张居正说,本,是修身;末,是齐家治国平天下;否,是不然。一定是自己先修身,然后才能齐家治国平天下。如果自己不能修身,就是根本先乱了,还想使家齐、国治、天下平,必无此理。

其所厚者薄,而其所薄者厚,未之有也。张居正讲解说,厚,是对自己家人;薄,是对本国与全天下的人。家国天下之人,虽然都应当爱,但家是亲,国与天下是疏。亲的在所厚,疏的在所薄,必厚其所厚,然后才能及其所薄。若不能齐家,却要治国平天下,就是将厚的先减薄了,而将那薄的反而加厚,必无此理,未之有也。

这是儒家很重要的价值观,就是爱有等差,亲疏有别。人总是先爱自己家人,然后才能去爱别人。如果一个人连自己家人都不爱,却去爱别人,那必有蹊跷。

易牙烹子就是这么一个极端的故事。齐桓公有一次跟易牙聊天,说寡人尝遍天下美味,唯独没尝过人肉的味道,真是遗憾!齐桓公此言,并不是真要吃人肉,可易牙却记在心里,把自己的儿子杀了给齐桓公吃。他为什么要杀自己儿子呢?或许是觉得,一国之君不能做强盗去抓小孩来吃,而他的儿子就是自己的财产,自己可以做

主。齐桓公吃到人肉,觉得味道没尝过,就问是什么肉,易牙这才汇报了实情。齐桓公很震惊,但是居然也很感动,觉得易牙对国君的忠诚和爱,竟然超过了自己的亲骨肉,于是对易牙更加信任。

管仲临死时告诉齐桓公,一定要疏远易牙,因为易牙为了满足国君而不惜烹了自己的儿子,没有人性,一定不能把他留在身边。

可齐桓公没有听管仲的。到了晚年,齐桓公重病,诸公子争位内战,易牙把守宫门,假传君命,不让任何人进宫。齐桓公便因为无人照顾,活活饿死了。饿死之后还是没人管,尸体在房间里摆了六十七天,蛆都爬出窗外了。等内战终于结束,新君继位后,才把尸体收敛安葬了。

一个人,如果对领导、对他人的爱,竟然超过了对自己家人、亲骨肉的爱。或者对自己家人不管不问,却成天去帮助别人,那一定不是真爱,他肯定有其他诉求。

上文是《大学》第一章,朱熹说:"右经一章,盖孔子之言,而曾子述之。其传十章,则曾子之意而门人记之也。旧本颇有错简,今因程子所定,而更考经文,别为序次如左。"

右,就是上文。左,就是下文。因为古代的竹简是竖着从右到左写的。上面这第一章,是孔子的话,由曾子记录的,所以是"经"。下面呢,还有十章,是曾子的话,由曾子的门人记录的,所以是"传"。朱熹说,旧本有的地方有错误,程颐老师重新勘误确定了。因为这个传文呢,总是引用很多经文典故,所以又考证经文,看看先后次序,文理接续,血脉贯通,深浅始终,都达到至为精密的地步。你一章一章熟玩熟读,详细体味,时间长了,自然能体会到。

#### 保持紧张

#### 原文

《康诰》曰:"克明德。"《大甲》曰:"顾諟天之明命。"《帝典》曰:"克明峻德。"皆自明也。

#### 华杉详解

康诰,是《周书·康诰》,西周时周成王任命康叔治理殷商旧地民众的命令,为周公所作,原文是:"惟乃丕显考文王,克明德慎罚。"康叔是文王之子、武王的同母弟弟、成王的叔叔,所以周公要他效法父亲周文王,自明其德,又爱护百姓,慎于刑罚,成为一代圣君。克,就是能。克明德,就是能明德。

大甲,大念"太",就是"太甲",《太甲》是《商书》的一篇,伊尹作书告太甲。太甲是商汤嫡长孙,商朝第四位君主。太甲继位之初,由四朝元老伊尹辅政,伊尹连写《肆命》《祖后》等几篇文章,教导太甲遵照祖先的法制,努力做一位明君。在伊尹的督促下,太甲在继位后前两年,其作为还过得去,但从第三年起就不行了。他任意地发号施令,一味享乐,暴虐百姓,朝政昏乱,又破坏汤制定的法规。伊尹百般规劝,他都听不进去,伊尹只好将他放逐到商汤墓地附近的桐宫,让他反省,而伊尹自己则摄政当国,史称"伊尹放太甲"。太甲在桐宫三年,悔过自责,于是伊尹又将他迎回亳都,还政于他。重新当政的太甲能修德,诸侯都归顺商王,百姓得以安宁。

顾諟天之明命。顾,是常常地看着。諟,是此、这。明命,就是明德。朱熹 说:"是天之所以与我,我之所以为德者也。"伊尹作书告诉太甲说:"人皆有此 明德,而心志放逸忽忘者多,唯有您的先祖成汤,能心上时时存着,恰是眼中时常看着一般,无一时之怠玩,所以为商之圣君。"

要保持一种紧张状态,一刻也不能懈怠疏忽。我们做任何事,修任何德,都是这样。谁不想做好呢?但是,一松懈,就放弃,一放松自己,就说错话、做错事。所以要"顾諟天之明命",时刻盯住自己。小时候学校墙上经常刷着标语"团结、紧张、严肃、活泼",这是毛主席1936年给延安抗大题写的校训。这"紧张"二字,正是明明德的关键。曾子"日三省吾身",蘧伯玉日日改过,就是一种"顾諟天之明命"的紧张状态。

《帝典》,就是《尚书·尧典》,记载尧施政期间的政典。克明峻德,峻,是大。人皆有此大德,只是被私欲狭小了,唯有尧帝能明之。

这里引用的三段经书文字, "克明德"的"德"、"顾諟天之明命"的"明命"、"克明峻德"的"峻德", 就是《大学》里明明德的明德; 而"顾諟"和两个"克明", 就是明明德的明。曾子引用这三段话, 说"皆自明也", 文王、商汤、帝尧都是自明其明德。

以上是传文的第一章,解释明明德。

#### 君子无所不用其极

#### 原文

汤之《盘铭》曰:"苟日新,日日新,又日新。"《康诰》曰:"作新

民。"《诗》曰:"周虽旧邦,其命维新。"是故君子无所不用其极。

## 华杉详解

盘,是洗澡盆。商汤在他的洗澡盆上刻了一句警示自己的话,别人是刻座右铭,他是刻澡盆铭——"苟日新,日日新,又日新。"每天洗澡,就想到洗去自己的私欲,洗去心上的污垢,每日自新。人的心,就像自己的身体一样,身体要干净,喷洒香水是不行的,而是要洗干净,恢复他的本体。他的本体,就是干净的。

《康诰》上说:"作新民。"作,是鼓舞振作。康叔去统治被平定的殷商叛民,周公告诫他,要鼓舞振作人民,让他们放下过去的包袱,成为周朝的一代新人。

《诗经》说:"周虽旧邦,其命维新。"周朝作为一个部落,之后作为诸侯国,也有几百年甚至上千年的历史,是一个古老的国家了,但是到了周文王,他能自明明德,自新以新民,由此得以受天命而王天下。

所以,君子无所不用其极,就是自新新民,止于至善。极,就是至善的去处。这个极,不是极端,而是止于至善。

以上是传文的第二章, 讲新民。

# 知止的价值观

## 原文

《诗》云:"邦畿千里,惟民所止。"《诗》云:"缗蛮黄鸟,止于丘隅。"子曰:"于止,知其所止,可以人而不如鸟乎?"

## 华杉详解

这一章开始引经据典,讲止于至善。

"邦畿千里,维民所止"是《诗经·商颂·玄鸟》的一句,意思是说,王者所居的京畿都城,地广千里,但也不是无限大,总是有当止之处,就是人民居止之处,再往外走,没有人家了,就不在都城范围内了。国都那么大,也有居止的地方,可见凡物各有当止之处,止于至善。

"缗蛮黄鸟,止于丘隅"出自《诗经·小雅·绵蛮》。缗蛮,拟声词,是一种鸟叫声。 丘隅,是山上丘壑里树多的地方,那地方最安全,黄鸟就筑巢在那里。

孔子读到这句诗,感叹说:"对于止,知其所止,人还不如鸟吗?"

在这个问题上,人确实不如鸟。因为人的想法多啊!总想再往前拱一拱,于是就把自己置于险境,不能止于至善。

### 原文

《诗》云:"穆穆文王,於缉熙敬止!"为人君,止于仁;为人臣,止于敬;为人子,止于孝;为人父,止于慈;与国人交,止于信。

## 华杉详解

这句话出自《诗经·文王》。穆穆,是深远之意;於,是叹美词;缉,是继续;熙,是光明;敬止,是无所不敬而安于所止。曾子引用这句诗,继续讲解,文王的所敬所止在于哪里呢?为君的道理在于仁,文王之为君,所存的是仁心,所行的是仁政,尽所以为君之道,没有一丝一毫的不仁,这就是止于仁。

为臣的道理在于敬,文王为人臣的时候,忠诚以立心,谨慎地恪守职责,尽所以为

臣之道,没有一丝一毫的不敬。

为人子的道理在于孝。文王之为人子,事奉他的父母,常怀着爱慕的意念,对于那为人子的道理,竭尽而无所遗,这是止于孝。

为人父的道理在于慈。文王之为人父,教诲他的儿子,都成为继承家业的好人,对于那为人父的道理,曲尽而无所添加,这是止于慈。

与人交的道理在于信。文王与国人相交,言语句句都是诚实,政事件件都有始终, 尽得那交往的道理,而无一毫之不信,这是止于信。

文王之能敬而知止,当然不仅仅在这五个方面,这五条只是大的纲目。我们学习到这里,要切己体察,事上琢磨,代入自己,以推类而尽其余,扩充放大,这样对于自己面对的每一件事,就都能止于至善了。

# 道学先生

## 原文

《诗》云:"瞻彼淇澳,菉竹猗猗。有斐君子,如切如磋,如琢如磨。瑟兮僴兮,赫兮喧兮。有斐君子,终不可諠兮!""如切如磋"者,道学也。"如琢如磨"者,自修也。"瑟兮僴兮"者,恂栗也。"赫兮喧兮"者,威仪也。"有斐君子,终不可諠兮"者,道盛德至善,民之不能忘也。

### 华杉详解

这是《诗经·卫风·淇澳》,淇,是水名。澳,是水边弯曲的地方。菉,就是绿。猗,是美盛的样子。斐,是有文采的样子,斐然成章。看那淇水河湾,绿竹美盛,

就如我斐然有文的君子,其学问之精密,德容之美盛。

切磋,是加工兽骨、象牙等,用刀具切,再用鑢鐋(磋磨骨角铜铁等使之光滑的工具)磋。琢磨,是加工玉石,先用椎凿琢,再用砂石磨。这是治之有先后工序,又精益求精,密益求密。

瑟兮僴兮,赫兮喧兮。瑟,是严密之貌。僴,是武毅之貌。赫喧,是宣著盛大之貌。君子修身治学用功之密,就像加工兽骨或玉石一样,切磋琢磨,所以其德存之于心,严密而不粗疏,武毅而不怠驰;形之于举手投足,音容笑貌,则宣著而不暗昧,盛大而不局促。

有斐君子,终不可諠兮。这个"諠"是遗忘。君子修身治学到了这样的地步,自然能感动众人,人们都敬慕他,终身不能忘也。

"如切如磋"者,道学也。道,是说话;学,是学习。道学,就是讲习讨论。大家一起讲习讨论,就是道学。"如琢如磨"者,自修也。自修,是省察克治的功夫,时刻自省,切己体察,克己复礼,自修自治。自修和道学,是儒家讲的两个进步路径——尊德性和道问学。

现在讲"道学先生"是讽刺了。这些讽刺歪曲,都是明清时期搞坏的。很多现在我们熟悉的"儒家思想",在儒家经典里面根本找不到,全在明清时期的戏文里。什么是道学?就是讲习讨论,道问学。以后我们就努力做个道学学生,尊德性而道问学。

"瑟兮僴兮"者,恂栗也。恂栗,是战惧。"赫兮喧兮"者,威仪也。威,是可谓;仪,是有仪可象,可以作为表率,可以模仿学习。

这首诗,是赞美卫武公。曾子引用这首诗并解释它的意思:

如切如磋,是讲卫武公勤学的事,他将古人的书籍和事迹,既自己切己体察,又与他人讲习讨论,一定要考究到那极精透的去处才算数。

如琢如磨,是讲卫武公自修的事,他省察自己的内心,或性情偏与不偏,或意念正与不正,或行事善与不善,务必要见得分明,治得干净,不肯有一丝瑕疵。他学有所得,自然敬心常存,战战兢兢,没有一丝懈怠懒惰,没有一时苟且将就,这就是他严密武毅之处。

卫武公有敬德在心,举手投足自然有威严,人人都畏惧他;有仪容,人人都效法他,这是他宣著盛大处。卫武公尽学问自修之功,有恂栗威仪之貌,由此德极全备而为盛德,善极精纯而为至善,所以百姓都感仰爱戴他,终身不能忘也。

这一节,还是讲明明德之止于至善。

# 中国历史最重要的朝代

## 原文

《诗》云:"於戏,前王不忘!"君子贤其贤而亲其亲,小人乐其乐而利其利,此以没世不忘也。

### 华杉详解

"於戏,前王不忘"是《诗经·周颂》里的句子。於戏,是拟声词,就是呜呼!前王,是指周文王、周武王。前王不忘,是说大家永远不能忘怀周朝创业开国的两位先王,他们永远活在人民心中!朱熹注解说:文王、武王明明德,新民,一切皆止

于至善,能使天下后世无一物不得其所,所以后世人们思慕他们,愈久而不能忘也。

君子,是文王武王之后的王和贵族。小人,指后世的百姓。

君子贤其贤而亲其亲。张居正讲解说:文王武王之所以让人思慕不忘,是因为他们有无穷的功德流传后世。他们的贤德传下来,被大家模仿学习。他们创基业以传与子孙,这是他们的亲,后世的王者,也有所承籍而亲其亲。

这里我们注意一下,前面朱熹讲"亲民"是"新民",而王阳明认为,"亲民"就是"亲民",不是"新民"。他引用的证据就有后面这一句,"君子贤其贤而亲其亲",后世的王,也像文王武王那样贤德,也像文王武王那样亲民。

这一句朱熹《四书章句集注》里没有讲解,大概他觉得太简单了不用再解释。读者可以自己判断要采信谁,关键是自己准备怎么做。学习是一种行动反射,博学、慎思、审问、明辨、笃行,最终是行动。没有行动,博学、慎思、审问、明辨都等于零。

小人乐其乐而利其利。文王武王治国安邦,让后代世世代代享太平之福,这是他们留给后人的乐处,后世的百姓就享了他们的福,乐了他们的乐。留下的制度,比如井田制,让老百姓永远为业,这是他们留给后世的利益。那后世的百姓就安居乐业,享有他们传下来的利。

以上是传文的第三章,解释止于至善。

周朝是中国历史上最重要的朝代,决定性的朝代,决定了中国和中国人的朝代。孔子说他"祖述尧舜,宪章文武"(叙述尧舜的思想,以周文王、周武王的宪章为准

绳),又经常梦见周公,因为正是周文王、周武王、周公这三个人,奠基了中华文明。有兴趣研究的朋友,我推荐一本书叫《中国的传统》,作者是吴国桢。

# 孔子、曾子、子路、王阳明审案比较

## 原文

子曰:"听讼,吾犹人也,必也使无讼乎!"无情者不得尽其辞。大畏民志,此谓知本。

此谓知本,此谓知之至也。

### 华杉详解

古代行政司法一体,县官就是法官。你做法官,诉讼的两方各执一词,你要怎么知道谁说的是真话,谁说的是假话呢?这就需要专业的经验和技术。孔子说,在这些经验和技术方面,我也跟别人差不多,也不比别人强,我希望做到的,是让天下无讼。就是没有诉讼,老百姓都不打官司了。

这句话是《论语》里的,曾子引用这句话,解释说:"无情者不得尽其辞。大畏民志,此谓知本。"圣人能使那没有实情的人不敢尽其虚诞之词,是因为圣人的圣德在上,大能畏服民之心志,使之化诈伪而诚实,自然就没有颠倒曲直,以虚辞相争的,所以这诉讼还没等判决,它自己就没了。这就是知本。

我们现在没有孔子听讼的案例故事,但王阳明有这么一个标本式的案例:

乡里有父子二人打官司,请王阳明裁断。先生的侍从意欲阻止,王阳明却让他们进来说说。话还没说完,父子二人就抱头痛哭而去。

弟子柴鸣治看见了,问: "老师您跟他们说了什么呀?怎么这么快就让他们感化悔悟了?"

王阳明说: "我说舜是世间大不孝之子, 瞽瞍是世间大慈之父。"

柴鸣治惊了,老师怎么说反话?舜的父亲瞽瞍,和舜的后妈、后妈的儿子象串通一气,几次要杀死舜,舜都机智地躲掉了,并且一如既往地孝敬父母,爱护弟弟。老师怎么反而说舜是大不孝,瞽瞍是大慈呢?

王阳明说:"舜总是觉得自己是大不孝,所以能孝。瞽瞍常自以为是大慈,所以不能慈。瞽瞍记得这孩子是一把屎一把尿养大的,以前多可爱,现在怎么总是惹我不高兴?他不知道是自己的心已经被后妻改变了。这就是越自以为慈爱,越不能慈爱。而舜呢,自认为是大不孝之人。他心里想,小时候父亲多爱我啊,现在居然发展到要杀我,那一定是我大不孝,惹恼了父亲。我的弟弟也想杀我,我这个哥哥是怎么当的呢?怎么没教好弟弟呢?这又是一大不孝了。继母也想杀我,那也是因为我没能孝敬她,讨得她的欢心。总之一切都是自己的不孝。舜越觉得自己不孝,越是努力去孝,最终感化了一家人。

"等到瞽瞍高兴的时候,他不过是恢复了自己慈爱的本体。所以后世称舜是古往今来第一大孝子,瞽瞍也成了慈爱的父亲。"

我们看王阳明这个"必也使无讼乎"的真实案例,是不是比曾子解读得更深刻,更生动,更知本?曾子说的那个还不是本,也没有知行合一,只是凭自己的理解想象去解读,而实际情况不一定是那样。因为小人的特点,就是无所顾忌,不知敬畏,说他看见圣人就不敢撒谎了,那可不一定。所以要知本,这本不是畏,不是畏服大人,而是致良知,触动他自己的良知、自己的本。王阳明所言,就是明明德以新

民,让这一对父子得以自新了,这就是本。

在这个本之上,还有一个天下之大本,就是教化全天下,人人都相亲相爱,这才是真正的天下无讼。《论语》有记载:

颜渊、季路侍。子曰:"盍各言尔志?"子路曰:"愿车马衣轻裘,与朋友共,敝

之而无憾。"颜渊曰:"愿无伐善,无施劳。"子路曰:"愿闻子之志。"子

曰:"老者安之,朋友信之,少者怀之。"

颜渊、子路侍立在老师旁边。孔子说:你们何不谈谈自己的志向?

子路先说:"我愿意把我的车马和皮衣,都和我的朋友共享,用坏了,我也没有遗憾。"

颜渊说:"我希望不要张扬我做了什么好事,也不要夸大我有多少功劳和辛苦。"伐,是矜夸;施,是夸大。

颜渊说完了。子路问老师: "请问老师的志向呢?"

孔子说:"老者安之,朋友信之,少者怀之。"我的志向啊,希望天下老人都得到安养,朋友之间都能相互信任,孩子都得到关怀!

我想,孔子说的要让天下无讼,意思应该就在这儿了。

再补充学习一下,孔子怎么说到听讼这件事的呢?《论语》里的上下文是这样的:

子曰: "片言可以折狱者,其由也与?"

子曰: "听讼,吾犹人也。必也使无讼乎!"

由,是仲由,就是子路。

片言,又叫单辞,就是只有单方面的言辞。古代审案的程序,原告说了,被告还要说,这叫"两造"。周礼有具体规定,先取两券,把原告、被告的陈述分别写在上面,开庭之后,"再用一个书契",将判决写在上面,这就是前券后契,"两券两契",少了一个,就不合程序,这个判决就不合法,不能生效。

券和契,都是最严肃、分量最重的东西。审案毕,原告被告各会拿到一片竹片或者 木片,上面有自己的陈述,也有法官的判决。

折狱之法,前券后契,必得两具,券不两具,谓之单辞,单辞不治,不能下判决。 契不两具,叫不能举契,也不能判决。

那子路是怎么判案的呢?他不守程序。"片言可以折狱者,其由也与?"原告说完,他只拿到一片,被告的陈述他根本不听,就直接判决了,因为他太"智慧"了,不用往下听就都明白了。孔子说:"能这么干的,恐怕只有子路吧?我没他那本事,我审案也跟一般人一样,要按程序小心仔细地来。不过,我追求的是,怎么让大家不打官司。"

以上是传文的第四章,讲本末。物有本末,事有始终,知所先后,则近道矣。

# 《大学》第二学案,格物致知

## 原文

右传之五章,盖释格物致知之义,而今亡矣。闲尝窃取程子之意,以补之曰:

所谓致知在格物者,言欲致吾之知,在即物而穷其理也。盖人心之灵莫不有知,而

天下之物莫不有理,惟于理有未穷,故其知又不尽也,是以《大学》始教,必使学者即凡于天下之物,莫不因其已知之理而益穷之,以求至乎其极。至于用力之久,而一旦豁然贯通焉,则众物之表里精粗无不到,而吾心之全体大用无不明矣。此谓物格,此谓知之至也。

## 华杉详解

这是传文的第五章。前面三纲领解释完了,应该要解释八条目了。但是,《大学》下文却是从诚意正心讲起:"所谓诚其意者……"而没有讲格物致知。所以,朱熹说是书简在这个地方掉了一段,没了。怎么办呢?他就自己按照老师程颐讲的意思,补写了格物致知的解释。那么问题来了,朱熹怎么知道原意是这样的呢?这就形成了《大学》第二学案——格物致知。这次的挑战者还是王阳明。

### 我们先学习朱熹老师的解:

为什么说致知在格物呢?我们要想知道,就要即物穷理,也就是探究事物,求得事物的原理。天下之物莫不有其原理、事理,我们不能穷尽这些事物的原理,就不能全知,不能致知。所以要学者于凡天下之物,莫不因其理而穷尽之,达到极致。这样日积月累,用力越久,则豁然开朗,融会贯通,对万事万物的表里精粗无不到位,这样自己心之全体也无所不知,无所不明了。所以说格物致知,物格而知之至也。

朱熹的解释,成了权威正统,今天的《现代汉语词典》也是这样解释格物致知的:"推究事物的原理法则而总结为理性知识。"在清末的洋务学堂,最开始时就把物理、化学等学科,称为"格致"。

朱熹说得有理,不过,穷尽天下万事万物之理,似乎是全人类、全体学者的事,而

不是某一个学者的事。如果我要格物致知之后,才能诚意正心,才能修齐治平,这有点不好理解。

王阳明年轻时,想要去践行朱熹的格物致知,他想,我先格竹子吧!看看能格出什么理来。于是一连七天对着竹子静坐,想悟出竹子的理。他废寝忘食、目不转睛地看着、想着,一直坐得支撑不住,病倒了,还是什么也没格出来,然后他说朱老师错了。

其实, 王阳明这样格, 也没道理。要格竹子, 你得去种竹子, 看它生长, 看它有什么功用。人类不就是一代代格竹子, 才知道竹子的习性和用途的吗?哪有盯着看就算格物的呢?

不管怎么说,王阳明提出了他对格物致知的解释。知,不是知识,而是知善恶,要知道什么是善、什么是恶。格,是个格子,是个善的标准,那事物一来,我就拿这个善的格子去框它,对得上就是善,对不上就是恶,要匡正匡正。所以他对徐爱说:格物是止至善的功夫,懂得止于至善,就懂得格物了。

和那善的格子严丝合缝,就是止于至善。

王阳明这思想,后来总结成著名的四句教:

无善无恶心之体,

有善有恶意之动。

知善知恶是良知,

为善去恶是格物。

听了王阳明这样的解释,再去看把格物致知放在诚意正心前面,说要先格物致知,才能诚意正心,就好理解了。因为你总得有个善恶对错的标准,才能诚意正心嘛。就像我们现在说,你这个人做事不要太出格,这个格,就是做事标准的格,就是格物致知的格。

这么说,格物致知的知,就是良知。而格物致知,就是致良知。先致良知,然后就能诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下。

那么,我是否认为王老师对、朱老师错呢?非也!学习第一是立志,第二是敬畏老师,哪敢评判老师的对错!第三呢,学习是一种行动反射,而不是去晓得标准答案。不要答案,要行动。朱老师的格物致知,我们要照做,笃行;王老师的格物致知,我们也要照做,笃行。这就是我们的"学习学",要学习,先得懂"学习学"。

格物致知这一学案,争论了两千多年,明末刘宗周就说:"格物之说,古今聚讼有七十二家!"如果你去把这七十二家说法都看看,或许还有收获。我们挑两位最有声望的老师来学习一下,他们是东汉的郑玄,和唐朝的孔颖达。

郑玄说:"格,来也。物,犹事也。其知于善深,则来善物。其知于恶深,则来恶物。言事缘人所好来也。此致或为至。"

孔颖达:"致知在格物者,言若能学习,招致所知。格,来也。已有所知则能在于来物;若知善深则来善物,知恶深则来恶物。言善事随人行善而来应之,恶事随人行恶亦来应之。言善恶之来,缘人所好也。物格而后知至者,物既来则知其善恶所至。善事来则知其至于善,若恶事来则知其至于恶。既能知至,则行善不行恶

两位前辈老师的解释很一致,他们都在王阳明之前,也在朱熹之前。他们的意思很简单,就是你想什么就来什么。格,是来的意思。你心善,善的东西就来;你心恶,恶就向你聚拢。这有点像我们现在说的"孕妇效应",平时你不注意有多少人怀孕,但是一旦你自己怀孕了,就会发现满大街都是孕妇。因为你的关注,决定了你的觉知。

另外,我们在学习上也讲一个道理,我们孜孜以求答案,往往是因为没找对问题。 当我们找对问题,就会发现,满世界都在向我们提供答案,所有的答案都在眼前!

郑老师、孔老师的格物致知,你学到了吗?

# 好德与好色

### 原文

所谓诚其意者,毋自欺也,如恶恶臭,如好好色,此之谓自谦,故君子必慎其独也!

## 华杉详解

接下来开始讲解诚意。诚意,就是不要自欺。就像你厌恶那恶臭,是真心厌恶,一定马上捂着鼻子躲开;喜好那美色,是真心喜好,马上眼睛就会看过去。这就叫自谦,谦就是慊,快意、满足之意,自慊就是自足,满足自己。那么,如果你厌恶恶,就像厌恶恶臭一样,喜好善,就像喜好美色一样,都是发自内心的条件反射,不是为了别人,而是为了自己,那就是诚意了。

孔子说过:"吾未见好德如好色者也!"好色是一点也没有自欺,好德就难免自欺了,有的地方不是真心地去喜好。

孔子又说:"知之者不如好之者,好之者不如乐之者。"好之者,就是好德如好色的意思;乐之者,就是生知安行,居仁行义。

孔子还说: "求仁得仁,又何怨。"你好的就是善,求的就是仁,那是诚意到家了,就是天下之至诚,至诚如神,那是《中庸》的最高境界。

王阳明喜欢引用这一段来讲良知,他说,如恶恶臭,如好好色,就是良知。看到地上一泡屎,不需要先提醒自己,这是恶臭,我应该捂鼻子,然后再把鼻子捂上,而是不假思索马上就捂上了。在路上看到美女,也不需要先提醒自己,这是一个美女,我应该多看两眼,然后再去盯着人家看,而是不由自主就看了。这就是良知,良知自然就知,不用刻意提醒自己。那么,你修养自己的德性,也修养到如恶恶臭,如好好色,不需要大脑控制,由脊柱神经控制,形成条件反射,那就是致良知了。

朱熹讲解说:自修者要为善去恶,就要笃实用力,而禁止自欺。厌恶恶行,就像厌恶恶臭,必欲去之而后快;喜好善行,就像喜好美色,必欲得之而满足。这一切,都是实心实意地满足自己,而不是为了别人。总有别人不知道,而自己却知道的地方,所以在这里要谨慎体察,就算是自己独处的时候,别人不知道,但自己也要知道为善去恶。

张居正说,欺,叫自欺;慊,叫自慊。就是说,意诚不诚、实不实,别人不知道,只有我自己心里知道,这个心里的去处,极其隐蔽微妙,但确是善恶的分界所在,不能不谨慎。所以君子在此处,要切实下功夫,发现自己是自欺,就加以禁止;发

现自己是自足,就加以培植,不敢有一毫之苟且,这就是慎独功夫。

什么是诚意?诚意就是不自欺。这话振聋发聩。人若欺人,必先自欺。所谓自欺欺人,就是把自己骗过了,然后就可以脸不红心不跳地去骗别人。

# 慎独的企业文化

### 原文

小人闲居为不善,无所不至,见君子而后厌然,掩其不善,而著其善。人之视己,如见其肺肝然,则何益矣。此谓诚于中,形于外,故君子必慎其独也。

## 华杉详解

闲居,是一个人独处,在没人看见的地方。厌然,是消沮闭藏的模样,掩盖自己。

小人一个人独居的时候,因为没人看见,就把各种不好的事,一件件都做出来,没他干不出来的。等到见了君子,却也知道惶恐,把自己不善的地方掩盖起来,假装出一副善的模样。这就是说,他并非不知道什么是善什么是恶,并非不知道应该为善去恶,只是做不到而已。但是,他在君子面前装出一副善的模样,难道骗得过人吗?自己再怎么掩饰,别人看你也是一目了然,就像把那肚子里的肺肝都看透了。恶是掩盖不了的,善是装不出来的,掩恶诈善是做不到的,因为你有一颗不好的心在里面,就自然会有不好的行迹露在外面。反过来,你有一颗诚意善良的心在腔子里面,就自然会有善良亲和的气质在外面。这心在什么时候修呢?就在自己独处的时候修。所以君子一定要慎独。

这个地方要仔细体会,代入自己,切己体察,事上琢磨。就去体会这个"慎其独→

诚于中→形于外"的逻辑和修身心法。

先讲诚于中而形于外,我就以孝敬父母为例。

王阳明问弟子们:"孝敬父母知道吗?"弟子都说知道。王阳明说:"不,你不知道,你只是知道有孝这个说法,并不是真知道什么是孝。你只有去孝了,你才知道,你在孝敬父母上做到多少,你就知道多少。没做到的,你还是不知道。这就是知行合一。"

那么,孝敬父母的最低标准是什么呢?《论语》中有这样一句:

孟武伯问孝,子曰:"父母唯其疾之忧。"

孔子说,就是让父母只需要为你生病操心。意思是说,你先别问自己能为父母做什么,首先能做到自己不要让父母为你操心,就是孝了。只有这个生病,偶尔是免不了的。你生病的时候,父母可以为你忧心,而其他时候都不需要。从今天来说,你工作也不用父母操心,找对象也不用父母操心,买房子也不用父母操心,不用父母为你拼爹,更不用担心你学坏,对你的任何事情都放心,最多就你生病的时候忧心一下,毕竟你是人不是神,生病是躲不掉的。那么,恭喜你!你不用为父母做什么,就已经很孝啦!

孝敬父母最难的又是什么呢?

子曰:"色难。有事,弟子服其劳;有酒食,先生馔,曾是以为孝乎?"

孔子说,最难是脸色,也就是永远保持和颜悦色。有事的时候,年轻人抢着干,不让老人操劳。有酒食,先为长者陈设奉上,让长者先吃。难道这就算孝了吗?这不算。事亲的时候,最难的是始终保持愉悦和婉的容色。没有一丝一毫的厌烦和"礼

敬疲劳",没有"累觉不爱",那才是最难的!

我把自己代入审视一下,"父母唯其疾之忧",我读书的时候没做到,不过现在差不多做到了。脸色呢?这个没做到。有时候我妈跟我唠叨,我就会烦,烦了就有脸色,甚至打断她:"哎呀,你晓得个哪样!不要说了。"

《礼记》说:"孝子之有深爱者必有和气,有和气者必有愉色,有愉色者必有婉容。"

所以我对我妈还不够有深爱,不够有诚意,就没有诚于中而形于外了。

要修这"诚于中而形于外",就要修慎独。

在公司里,我们也尤其需要慎独的企业文化。

公司里有个最典型的场景,每天最后一个离开办公室的人,有没有检查关灯、关电脑、关窗、关复印机?你加班了,公司最后留下你一个人,这是你独处的时候,你也知道只有你一个人,但是,你走的时候,还是没关灯没关窗就走了。

什么原因呢?忘了。为什么忘了?心中的诚意和爱还不够。

另一个比较恶劣的"小人闲居为不善",是在洗手间里抽烟。马桶间门一关,没人知道谁在里面,就抽起烟来,甚至有更恶劣的,就往面前地上吐痰。有的人啊,他在独处的时候不是要放松自己,而是要放纵自己,因为在人前装君子太累了,这时候要"犒劳"自己一下。

我的公司"华与华"是怎么解决这个问题的呢?我们的企业文化是,公司出现任何问题,都是"我"的责任。也就是说,谁看见就是谁的责任。当我们在厕所发现烟

头,不是去追查谁抽的,而是谁看见,谁就把它收拾干净。这也是慎独。谁也不会 在自己家的卫生间地上扔烟头或吐痰,当你看见自家卫生间有烟头或痰迹,肯定马 上就收拾了。

这就是慎独的理念,不要求别人,只要求自己。别人咱们管不了,只有咱们自己管住自己。

还有, "华与华"每周一早上8:30全体员工要大扫除。经常有网友问我,有人不愿意来怎么办?有人请假怎么办?有人迟到怎么办?

这些问题啊,都不是关键。关键问题在于我自己不想去了怎么办,我迟到了怎么办。其实我也经常偷懒不想去,但我要管住我自己,一定要按时到,这才是慎独。因为在公司我是老大,这也是一种"独",可以"独裁",可以放松自己,光要求别人。但就算这样要求自己,有时候还是会迟到,怎么办呢?就在公司群里发红包,抱歉今天我迟到了!

所以啊,就算是老大,也顾不上管别人,能管住自己已经不错了。修齐治平,就是要领导者别想着管别人,关键是管住自己。

慎独对于企业文化来说太重要了!餐厅的后厨卫生,企业的质量管理,都是慎独。

古人修这个慎独呢,最极端的,就是修"无一事不可对人言",就是彻底没隐私, 我做的每一件事,都可以公开告诉全世界,这叫"不欺之学"。清代有个学者,也 写过《四书传注》的,叫李塨,他就自负不欺之学,日记里啥都写,有一天记了一句:"昨夜与老妻敦伦一次。"连性生活都向全国人民汇报了,这就传为了笑谈。

李塨老师这个功夫咱修不了,公私有别,他这是《大学》修入迷了,《中庸》没修

好。不过,我们要学习他这种博学、慎思、审问、明辨,最后一定落实到"笃行"的精神,要笃实用力去行动。否则读书做什么呢?

# 诚中形外

原文

曾子曰:"十目所视,十手所指,其严乎!"

华杉详解

严,是可畏的意思。张居正讲解说,在那幽独之处干的事,人只说无人看见,无人指责,就可以苟且。岂不知天下之事,有迹必露,无微不彰,你虽然遮掩,但总会暴露出来,被人识破。所以你一个人偷摸做的事,别以为没人看见,也有十双眼睛盯着的;别以为没人指责,也有十只手指着你!岂不可畏吗?既然知道其可畏,就一定要下那慎独的功夫。

还是要修"无一事不可对人言"。没有一件事不可以跟别人说,不是要像李塨老师那样,啥都主动跟人汇报,而是你总有自己不愿意别人知道的事,即便被人知道了,也没啥亏心的。这个标准就比较好把握一点。

原文

富润屋, 德润身, 心广体胖, 故君子必诚其意。

华杉详解

这是讲慎独的好处。

一个人富裕了,就要装修房子,华美其屋,让自己住得更舒服。一个人有德呢,自然"诚中形外"——诚于中而形于外,而华美其身。因为有德之人,他心里没有一点愧怍,便自然广大宽平,而发之于四体,则从容舒展,身心内外之间,浑然是个有德的气象,这就是心广体胖。胖,这里读作pán,是安泰舒适的意思。

以上是传文的第六章,讲诚意。诚于中而形于外,类似孟子讲的养浩然之气。浩然之气,就是无所亏欠的正气,怎么养这浩然之气呢,就是集义而生,人前人后,一点对不起人的事儿都没做过。有句话叫人做一件好事并不难,难的是一辈子只做好事,不做坏事。鼓舞精神大干一百天好事,那叫义袭而取;一辈子每天每件事都做好事,那叫集义而生。集义而生,就一身正气,一身浩然之气。只要做了一件坏事,就像扎了一个针眼,就漏气了。

# 恐惧论

### 原文

所谓修身在正其心者,身有所忿懥(zh博),则不得其正,有所恐惧,则不得其正,有所好乐,则不得其正,有所忧患,则不得其正。心不在焉,视而不见,听而不闻,食而不知其味。此谓修身在正其心。

## 华杉详解

程颐说,"身有所忿懥"的"身",应该是"心",是"心有所忿懥"。懥,就是忿恨、恼怒的样子。

修身之道,首先在于正心,心不正,情绪有偏倚,行为就不正。心中有所忿懥,有 所恐惧,有所喜好,有所忧虑,都是心不正。 张居正讲解说:心是身的主宰,心体至虚,本来不着一物,一有所着,则心为之所累,而不得其正。着在怒的一边,而有所忿懥,则心为忿懥所累,不得其正;着在恐惧的一边,则心为恐惧所累,不得其正;着在喜的一边,而有所好乐,则心为好乐所累,不得其正;着在忧的一边,而有所忧患,则心为忧患所累,不得其正。

念懥、恐惧、喜好、忧虑,都是人之常情,当然之则,但是,要随事而应,而各中 其则,事已即化,而不留于中,则心之本体,还是一面明镜,何累之有?

人心既为一身之主,必心君泰然而后众体从令,各司其职。如果心中有忿懥、恐惧、好乐、忧患的情绪,则心便被这情绪牵引去了,不在里面。心不在焉,则眼睛虽然看着,也视而不见;耳朵虽然听着,却充耳不闻;嘴里虽然嚼着,却食不知味。可知如果心不正,眼、耳、口便都失控了,那你处理事情的行为会怎样?所以修身在于正心,不正心,则无以修身。

修这个正心,主要是管理自己的情绪。《中庸》里讲致中和: "喜怒哀乐之未发谓之中,发而皆中节谓之和。"情绪该发出来就发出来,该发到什么程度就发到什么程度,无过不及,不要过分,也不要压抑自己,总之每次都处理干净,不留于中,还心体一面明镜。

颜回的修养,有一条叫"不迁怒",就是对何人何事发怒,这怒气就只对何人何事,不把脾气发给别的人别的事。我们跟老板汇报工作,经常要观察老板心情,心情好就汇报,容易批准;心情不好,正事儿也可能给骂出来。这就说明老板的正心功夫还不够。股价一升一降, 忿懥或好乐, 他的心都不正。

恐惧和忧患更能让你心不正,行不正。恐惧和忧患的原因,主要是没有使命感。或者说嘴上讲使命,心里求的其实还是平安富贵。孔子说:"不知命,无以为君子

也。"一个人不知天命,没有使命感,就做不了君子。程颐说:"知命者,知有命而信之也,人不知命,则见害必避,见利必趋,何以为君子?"知命者,知道有命,并且相信这命,就按这个命去做。孔子说五十而知天命,我的天命是什么,我就去做什么。如果人不知命,那他一举一动的原则,都是趋利避害。见害必避,见利必趋,就没有志向和原则,为利欲所牵引,为害怕而躲避,他的未来往哪儿去,他自己都不知道,他怎么能成为君子呢?这就是心不正。

林则徐有一句诗:"苟利国家生死以,岂因祸福避趋之。"这心就正了,不会为忿懥、恐惧、忧患、好乐所移。

这世上没有绝对的安全,所以不要恐惧忧患,要诚意正心,致良知,凭着大是大非去做。

子曰: "知者不惑,仁者不忧,勇者不惧。"

以上是传文的第七章。

# 爱屋及乌是病

### 原文

所谓齐其家在修其身者,人之其所亲爱而辟焉,之其所贱恶而辟焉,之其所畏敬而辟焉,之其所哀矜而辟焉,之其所敖惰而辟焉。故好而知其恶,恶而知其美者,天下鲜矣。故谚有之曰:"人莫知其子之恶,莫知其苗之硕。"此谓身不修不可以齐其家。

### 华杉详解

之,意思是于、对于。辟是偏。

为什么说齐家在于修身,不修身则无以齐家呢?张居正讲解说:因为一家之根本,在于我自身,我身与人相接,情理所向,各有一个合乎于情、理所当然的道理。但是,人大多任情任性于自己的好恶,不能省察自己,就陷于一偏,而身不能修也。比如骨肉之间,自然应该亲爱。但是父亲有过,儿子应该谏诤。儿子有过,父亲应该教训。如果只管任情任性去亲爱,而不管义理上可否,那就跑偏了。

卑污之人,固然令人贱恶。但是如果他身上也有可取的地方,也不该全盘否定他;如果他还有可教之处,也不该全然终绝他。如果只管任情任性去贱恶,一点也不肯宽恕,那就跑偏了。

人对于尊长,固然应该敬畏。但也有一个敬畏的正理。如果不察其理,过于畏惧, 或过于恭敬,话不敢说,大气不敢出,那也是不合于中,又跑偏了。

对困苦之人,固然应该怜悯,但也有一个怜悯的正理。所谓可怜之人必有可恨之处,如果对那可恨之处,也一味姑息,这怜悯也跑偏了。

敖惰,是简慢。平常的人,你对他简慢一些,也不为过。但简慢也有个简慢的正理。如果不当简慢之处,也去简慢他,就成了骄傲放肆,又跑偏了。

人情之陷于偏颇,就是这样。喜欢一个人,就觉得他样样都是好的,就是他有不善的地方,也看不见了。讨厌一个人,就觉得他样样都是坏的,就是他有好的地方,也视而不见了。能够对自己喜欢的人,还能看见他的恶;对自己厌恶的人,还能看见他的好,始终保持至公至明,这样的人太少了!

所以谚语说,儿子是自己家的好,庄稼是别人家的壮。对儿子因溺爱而不明,他的

儿子虽然不肖,他也不知道,只是说好。对庄稼呢,虽然长势喜人,他却贪心不足,还嫌长得不茂盛。

所以说,欲齐家者,必先修其身,如果身不修,则情有所偏,事皆任意。要想感化一家人,使其无论大事小情,都在情理之中,而没有参差不齐者,那是断无此理。

以上是传文的第八章, 讲修身齐家。

# 父母心

### 原文

所谓治国必先齐其家者,其家不可教而能教人者,无之。故君子不出家而成教于国。孝者,所以事君也;悌者,所以事长也;慈者,所以使众也。

## 华杉详解

接下来讲齐家治国。

张居正讲解说,为什么说治国必先齐家呢?因为家是国之本,如果说不能修身以教其家,给家里人做一个模范榜样,却能教导一国之人,使之感化,那是绝无此理。 所以在上位的君子,只修身以教其家,使父子、兄弟、夫妇各尽其道,则身虽不出家庭,而标准之立,风声之传,那一国的百姓自然感化,也都各尽其道,他的教化就成了。这原理是什么呢?家国虽异,其理则同,比如善事父母是"孝",而国之有君,就像家里有父母一样,事亲的道理,就是事君的道理。善事兄长叫"悌",而国之有长,就像家之有兄一般,这事兄的道理,就是那事长的道理。抚爱卑幼叫"慈",国之有众百姓,就像家中有卑幼一样,这抚爱卑幼的道理,就是那使众 百姓的道理。"孝""悌""慈"三件,是君子修身以教于家的,然而国之事君、事长、使众之道,不外乎此,所以"君子不出于家而成教于国"。

修身齐家,在家为人父母,在国为民之父母。你要带领他们,驱使他们,自己心里就要持一个"父母心"去做。儒家思想,是齐家治国,先家后国,以国为家,以国人为家人,强调领导者要有父母心。

所以"父母官"之说,有领导和爱护两个标准,就像父母对子女,父母是子女的天,是子女的主宰,同时父母又一心为子女,心疼爱护子女。

领导者要有父母心,这是儒家最重要的思想之一。

曾国藩带兵打仗,不是只关心战略战术怎么打得赢,还反复强调,我们把家乡子弟带出来,他们想建功立业,升官发财,可我们还要注意,不要让他们学坏。等战争结束,回到家乡,交还给他们父母妻子的,应该是一个成长起来的有为青年,而不是吃喝嫖赌抽、五毒俱全的兵油子。这就是曾国藩的父母心。

我们学这思想,要放在自己身上想一想,我对人有没有父母心?

比如你是一个教师,对学生有没有父母心?既严格要求,又关怀爱护。还能有教无类,不偏心,无论学生的家庭贫富、贵贱、个人智愚、善恶等,都不轻视他,都把他当你的孩子。

比如你是一个医生,对病人有没有父母心?全力以赴为他治疗,耐心讲解开导,不让他心理负担太大。而不是想着多开点药给他吃回扣。

比如你是一个老板,对员工有没有父母心?不是只驱使他们给你赚钱,而是关心他们的成长,真心实意心里装着每个人的生涯规划。

比如你在路边摆一个早餐摊,你对食客有没有父母心?有父母心,就不会用地沟油。

比如你是一个足疗技师,你对顾客有没有父母心?有父母心,你就不会走过场,就会更敏锐。顾客能感受到你的关心,你自己也进步更快。

比如你是一个司机,你对乘客有没有父母心?如果车里坐着你的孩子,你就不会危险驾驶,不会开斗气车。我的司机小吴有一次在路上和旁边的车斗气,我就问他:"假设我是你儿子,我坐在车上,你还会跟人斗气吗?"

父母心,是一个奇妙的修身心法。东汉有位名臣叫第五伦,有一次他哥哥的孩子生了病,他就像对待自己亲儿子那样,夜里起来十次去探视照顾。后来有一次,当他自己的儿子病了,他才发现两次的感受完全不一样。照顾哥哥孩子的时候,每次回到床上他就继续睡,而自己孩子生病的时候,他虽然没有夜里起床去探视,但是整夜都睡不着。他意识到,这两次的心情是不一样的。父母心,不容易修啊!

无论你是任何职业、社会分工,每个工作都是一个专业知识工作,专业就是权力,对顾客就有一定的主宰性。选择前是顾客主宰你,选择后,你就一定程度主宰了顾客。你承担了责任,用父母心去做,就是最高的职业道德,也是成功的秘诀。

### 原文

康诰曰"如保赤子",心诚求之,虽不中不远矣。未有学养子而后嫁者也!

### 华杉详解

《康诰》,是《周书》的篇名,是周成王封康叔治理殷商旧地的诰词,是执政周公写的。诰就是告,下告上曰告,上告下曰诰。诰,就是上级告诫下级。到了秦朝,

就不用诰字了,就像秦始皇发明"皇帝"这个词一样,他要比前面的帝王都上档次,所以他说的话也不能跟前面一样叫诰书,所以他就用了一个新词叫"诏书",于是就有了大家熟悉的"奉天承运皇帝诏曰"。不过诰这个字还是流传了下来,戏里经常看到"诰命夫人"一词,这还是皇帝加封的。

赤子,是初生的婴儿。我们常说"赤子之心",这个词也是四书里的,出自《孟子》,指某人的心,像初生的婴儿一样善良、纯洁。

如保赤子,是周公告诫康叔,要保护爱护人民,就像母亲保护爱护初生的婴儿一样。初生的婴儿,不会说话,不会表达自己的意思,但母亲以爱子之心,猜度他的意思来照顾他,虽不能完全准确,但也差之不远。

你只要诚心诚意,以如保赤子之心,像母亲爱护婴儿一样去爱护人民,也能做得差不多。

这个不需要学习,就像母亲一样,谁也不是先学会养孩子后才嫁人的。小姑娘嫁了人,生了孩子,自然就会。为什么?因为有那份诚心,有那份爱心。

这就是心诚则会的道理,你心里装着大家,真诚地对待大家,设身处地为大家考虑,就能成为一个伟大的领导者。如果从现代人的经营来说,这个"大家",一包括顾客,二包括员工。伟大的企业家,都是以如保赤子的心,来对待员工和顾客。我们看人家成功,老想去学人家是怎么做的,却往往学不会。为什么?因为没有人家那份心、那份仁义。

我们若有了那份爱心、诚心、关心、细心、贴心、用心,有那份仁义慈爱,就像姑娘生了孩子,自然能把他照顾好,把他养大。

## 一人定国

## 原文

一家仁,一国兴仁;一家让,一国兴让;一人贪戾,一国作乱;其机如此。此谓一言偾(fèn)事,一人定国。

## 华杉详解

这里的"一家",是指国君的家;"一人",是指国君。或者我们可以理解为一个团队的领导者。

一家仁,一国兴仁。

张居正讲解说,仁,是以恩相亲。

君子不出家门而成教于国,既本乎一理,又出于自然。人君如果能以仁教于家,使一家之中,父慈子孝,欢然有恩以相亲,则一国之为父子的,得于观感,也都兴起仁矣。

儒家反反复复讲的,就是给在上位者讲"上行下效"的道理。你希望下面的人怎么样,不是要耳提面命地去督促他们,而是要按照这标准来要求自己。你自己做到, 大家就都做到了。

一家让,一国兴让。

让,是以礼相敬,以利相让。

人跟人不一样,有的人怕吃亏,不能吃亏,一觉得自己吃了亏,就面红耳赤,呼吸

变快,心跳加速,一定要找点便宜来占,心情才能平复。

另一些人怕占便宜,不能占别人便宜,如果一件事没注意,占了别人便宜,或者有占了别人便宜的嫌疑,就面红耳赤,呼吸变快,心跳加速,一定要找点亏来吃,心情才能平复。

俗话说"吃亏是福",又说"吃小亏,占大便宜",这两句话,还是怕吃亏的人说的。吃亏了,他心里难受啊,不平衡啊,于是就开始念咒:"吃亏是福,吃亏是福,吃亏是福,吃亏是福,今天吃小亏,明天占大便宜!大呀么大便宜!"

真正能让的人,怕占别人便宜的人,他吃亏不是为了求福,更不是为了以后占大便宜,而是求自己心安。这样的人,容易养成让的习惯,什么事都先让、多让一点,就不会有不小心占别人便宜的嫌疑。

还有一句四川俗话,叫"吃得亏,打得堆"。这话比较准确,你能吃亏,就能团结人。团结,是一个人的事,不是大家的事。没有什么"大家要团结",甚至"两个人要团结",这是做不到的。只有一个人去团结其他人,这就需要他的奉献和领导力。

所以领导者能以礼相敬,以利相让,则整个团队都团结。国君能以礼相敬,以利相让,则全国人民都团结。

一人贪戾,一国作乱。

张居正讲解说:"若为君的,不仁不让,好利而取民无节制,背理而行事乖方,则一国之人,也都仿效,而悖乱之事由此而起矣。"

如果那国君与民争利,人民也看见国君一心取利,则全国悖乱,人人唯利是图,温

良恭俭让全无,社会风气就不可收拾了。

所以领导者不能怪下面的人不好,都是你自己带出来的。做企业也一样,你若认为公司风气不好,肯定是老板不好。若是公司坏人多,唯一原因就是老板太坏。

其机如此。

机,朱熹注:"发动所由也。"张居正注:"机关发动处。"

领导就是发动机,所以——

此谓一言偾事,一人定国。

偾,是败坏、破坏。一言偾事,就是一句话说错,就会坏事。

一人定国,张居正讲解说:"人君若一身行得好时,便能安定其国。"

切己体察,如果你是一个企业领导、一个部门经理、一个小组组长,那么,这一个公司、一个团队、一个小组的气象,都是你一个人的作派决定的。

其机如此。

## 清洗词语

## 原文

尧舜帅天下以仁,而民从之。桀纣帅天下以暴,而民从之。其所令反其所好,而民不从。是故君子有诸己而后求诸人,无诸己而后非诸人。所藏乎身不恕,而能喻诸人者,未之有也。故治国在齐其家。

### 华杉详解

尧舜帅天下以仁,而民从之。桀纣帅天下以暴,而民从之。

张居正讲解说,帅,就是率、率领。尧舜之为君,存的是仁心,行的是仁政,是以仁率领天下。那百姓看着尧舜的样子,也都被感化,相亲相让,而从其为仁。

桀纣之为君,存心惨刻,行政残暴,是以暴率领天下。那百姓看着桀纣的样子,也都效尤,欺弱凌寡,而从其为暴。

其所令反其所好,而民不从。

如果国君要求大家的,与他自己喜好的东西相反,人民是不会听从的。

领导者是大家的表率,上行下效,是自然的事理,如果人君自己是自私、虚伪、残暴、贪婪之人,却要求人民无私、诚实、仁义、奉献,那人民是不会听从的。

如果老板要求大家为公司奉献,结果却都是奉献给他。而他自己对员工、对客户、对社会、对他人却并没有奉献精神,只是刻薄为己,那员工也不会听从他了。

所以有时我们看别人事业做得很大,老想学,学他是怎么做的,却往往看不到他人格的优点,看不到他对员工的仁义,看不到他对社会的情怀。没有这个,你就不是那人,做不成那事。因为没有仁义,没有情怀,就没有那份心,就没有那个眼光,很多东西你就看不到。而别人却能看透你。

是故君子有诸己而后求诸人,无诸己而后非诸人。

所以君子自己先具备的德行,才要求别人具备。自己先没有的毛病,才要求别人没有。 有。 如果你自己都没做到,却要求别人做到,当你说这些要求的时候,大家看着你,就会觉得你面目可憎、狰狞,人人心里都明白你的无耻,没有人会听你的。

所藏乎身不恕,而能喻诸人者,未之有也。

藏,是存。恕,是将心比心。喻,是口头告诉、知晓、明白。

你自身具有的东西,善或者恶,要将心比心。自家有了这善,然后责成人,劝勉他为善;自家去除了这恶,然后说人不是,使他改正这恶,这就是将心比心,推己及人,就是恕道。如果反过来,你自己不能有善而无恶,你自己就是个恶人,却要责人之善,正人之恶,那就是己身不恕。如果这样居然还能晓喻他人,使人向善,那是绝无此理,"未之有也"。

这里又提出了儒家一个重要的价值观——恕道。

恕,上面一个如,下面一个心,就是如心,就是同理心,就是将心比心,具体表现 在两个方面:

一是推己及人,要求别人做到的,自己就先做到;希望别人怎样,自己就先怎样。 修身、齐家、治国、平天下,就是推己及人,由近及远,从自己到全世界,这也是 恕道。

所以作为领导者,每当你要对大家有所要求时,先要检查一下自己做到没有。如果 没有,你就要明白,大家都会在心里鄙视你,你的要求也不可能实现。

二是"己所不欲,勿施于人"。你不希望别人对你做的,就不要对别人做。这一条很重要,我们可能每天都会对别人做一些不希望别人对自己做的事。多想想这一条,警醒一下,就是修身了。

## 原文

《诗》云:"桃之夭夭,其叶蓁蓁。之子于归,宜其家人。"宜其家人,而后可以教国人。《诗》云:"宜兄宜弟。"宜兄宜弟,而后可以教国人。《诗》云:"其仪不忒,正是四国。"其为父子兄弟足法,而后民法之也。此谓治国在齐其家。

### 华杉详解

《诗经》道:"出嫁的新娘就像春天的桃花,面庞娇美,枝叶繁盛。这新娘到了夫家,一定使家庭和美。"能使家庭和美,就可以母仪天下,教导国人。

《诗经》道:"做哥哥的能让弟弟感到舒服,做弟弟的能让哥哥感到舒服。"能让兄弟和睦,才可以教导国人。

《诗经》道:"容貌庄重严肃,才可以教导四方。"

为什么治国必先齐家,因为只有我们能成为家族的榜样,我们的所作所为能影响父子兄弟,让他们乐意效法,我们才有可能让天下人效法。如果在家里都没威信,家人都不信服你,你如何服一国之人?家人都不爱戴你,你如何得一国之爱?

这就给我们修身、齐家、治国、平天下提供了明确的指引,每个人都知道该怎么做,从哪儿做起。

以上是传文的第九章, 讲齐家治国。

# 絜矩之道

## 原文

所谓平天下在治其国者,上老老而民兴孝,上长长而民兴弟,上恤孤而民不倍,是以君子有絜矩(xié jǔ)之道也。所恶于上,毋以使下;所恶于下,毋以事上;所恶于前,毋以先后;所恶于后,毋以从前;所恶于右,毋以交于左;所恶于左,毋以交于右。此之谓絜矩之道。

### 华杉详解

絜是度量,矩是尺子。絜矩之道,就是规范、示范,就是你要别人怎么做,你就自己先怎么做。所以在上位的人孝敬老人,民间就会兴孝道;在上位的人尊敬兄长, 民间就会兴悌道;在上位的人抚恤孤儿,人民就不会背叛。

第二层意思是,你希望他人怎么对你,你就怎么对人;你不希望别人怎么对你,你就不要这样对人。这里的你和人,不是相互关系,不是你希望A怎么对你,你就怎么对B。

所以,你不希望上级怎么对你,你就不要那样对你的下级;你不希望下级怎么对你,你就不要那样对你的上级;你不希望在你前面的人给你留下什么手尾,你就不要留手尾给后面的人;你不希望在你后面的人给你使什么手脚,你就不要给前面的人使手脚。

### 这就是絜矩之道。

朱熹说:如果我不希望我的上级对我无礼,那我就以此来量度我下级的心思,也不敢粗暴地驱使下级。如果我不希望我的下级对我不忠心,我也以此来度量我上级的心思,必不敢对他不忠。至于前后左右的人,都是这样,所以我要把握的原则很简单,而所能推及的范围很广阔,这就是平天下的要道!

举个例子。在我们的经营中,如何能让客户不拖欠我们的款项呢?就是我不要拖欠供应商的款项。因为当你抱怨客户拖欠的时候,你也在毫不在意地拖欠你的供应商。那么,难道你不拖欠供应商,你的客户就也不拖欠你了吗?我们不该这样想,你既然有不拖欠的要求,就要先要求自己。

张居正说:这就是将心比心,将人比己,体察无不周全;用自己的心态对照来与别人相处,处之无不恰当。上、下、左、右、前、后,都均齐方正,这就像那匠人做一个方形的器皿,都是用尺子来量好的,没有一条边不是方方正正,所以叫作絜矩之道。

这里我们学到了一个非常重要的道理,人与人之间的关系不是相互的,不是一一对应的,不是"你怎么对我,我就怎么对你",不是"我希望你怎么对我,我就怎么对你",而是我希望别人怎么对我,我就怎么对你。我怎么对你,和我有关,和你无关,因为絜矩之道,是示范给所有人的。

企业生产管理上强调"不把次品留给下一道工序",就是这个道理。一个产品经过几十道工序才能出厂,结果出了次品,这问题出在哪道工序呢?要复盘查个底朝天。如果检查次品不是靠完成生产后的最后一道质检工序,而是靠每一道工序的工友,所有人都有强烈的不把次品传给下一道工序的意识,这就是车间里的絜矩之道了。

在社会中,"不给别人添麻烦"就是社会的絜矩之道。在这方面,日本社会有很强的意识。比如,东京街头没有一个垃圾箱,每个人的垃圾都自己带回家处理,这就是所有人都有"不给别人添麻烦"的意识。在日本人的相互交往中,"给您添麻烦了"是经常听到的抱歉。我们都讨厌别人给自己添麻烦,但是却经常随意给别人添麻烦。那马路上乱停车、乱开车的,连自己的命都不顾,你就更别指望他考虑别人

当人和人之间起了冲突,所谓"你不仁,莫怪我不义",这就是不义。因为自己已经决定不义了,必然在其他地方还要收到不义之报。你不仁,那是你的事,而我对你仁义,是我的事,和你怎么对我没关系,因为我对所有人都仁义,我这里只有仁义而已。这就是絜矩之道了。

# 这里有两条要反复强调一下:

第一条就是人和人之间的关系不是——相互对应的,而是一个标准对所有人的,在报仇和报恩上面,都是这样。先说报仇:

#### 《论语》记载:

或曰:"以德报怨,何如?"子曰:"何以报德?以直报怨,以德报德。"

有人问孔子:"以德报怨,怎么样呢?"孔子回答说:"以德报怨的话,用什么来报德呢?要以直报怨,以德报德。"

问题来了,以直报怨,什么是"直"?《论语》里没讲。朱熹注解说,至公而无私就是直。张居正说,"不避私嫌而废夫除恶之公典"就是直,意思是不要自己做好人,去把公家惩罚恶人的法令废了。钱穆说,公平无私就是直。

直,就是该怎样就怎样,你不要"替天行道",也不要报复过当。

在报恩上,是要感恩,而不要报恩。受了别人的恩,不要当个负担,成天想着怎么报答,这就成了利益交换,老想还人家情。这情,你可不一定还得起。但你要用一颗感恩的心去对社会,对所有人。别人帮助你,是因为别人有能力。当你有能力,

你也要去帮助其他人。同样,当你帮助别人时,也要不图回报。求仁得仁,你就已 经得到回报了。

第二条呢,是在"仁义"这个问题上,不要太自信,以为自己多么仁义。为什么《心太软》这首歌这么流行呢?就是因为人人都觉得是自己心太软,别人心太黑。这就容易产生"你不仁,莫怪我不义"的心态。但是,所谓的"你不仁",也只是"我"的一家之言,别人不一定这么看呢!前面讲正心的时候不是讲了吗,"身有所忿懥,则不得其正;有所恐惧,则不得其正;有所好乐,则不得其正;有所忧患,则不得其正"。我们总是被自己的情绪、利欲和好恶所控制,没那么公正。当你说别人"你不仁"的时候,人家未必真有那么"不仁",而当你说出下一句"莫怪我不义"的时候,你肯定就是"不义"的了。

# 上下级之道

#### 原文

《诗》云:"乐只君子,民之父母。"民之所好好之,民之所恶恶之,此之谓民之父母。

#### 华杉详解

这是《诗经·小雅·南山有台》的句子。只,是语气助词。这句诗讲的是,君子能絜矩而以民心为己心,则爱民如子,而民爱之如父母矣。

上下级之道,上级对下级,一是要照顾他,培养他,成就他;二是要能驱使他。西点军校对将道有一个要求:"心里始终装着下属的利益,并且有能力让对方明白这一点。"你心里始终装着他,就是"民之所好好之,民之所恶恶之",他喜欢的你

也喜欢,他讨厌的你也讨厌,就能将心比心,推己及人地成就他。他也明白你心里装着他,所以就愿意为你所驱使。

#### 原文

《诗》云:"节彼南山,维石岩岩,赫赫师尹,民具尔瞻。"有国者不可以不慎, 辟则为天下僇(lù)也。

#### 华杉详解

这句出自《诗经·小雅·节南山》。师尹,是周朝的太师尹氏。辟,是偏僻。僇,同戮,是刑戮。

诗人说:"巍峨南山,岩石耸立。赫赫尹太师,百姓仰望您。"在上位的人,为万众仰望,所有人都盯着你。如果不能行絜矩之道,而好恶殉于一己之偏,则会身弑国亡,造成天下大戮乱矣。

# 原文

《诗》云:"殷之未丧师,克配上帝;仪监于殷,峻命不易。"道得众则得国,失众则失国。

#### 华杉详解

这句出自《诗经·大雅·文王》。意思是,殷朝在还没丧失民心的时候,也是上符天命的。咱们应该以殷朝作为戒鉴,守住天命并不是一件容易的事。这就是说,得到民心就能得到国家,失去民心就会失去国家。

# 刘邦和项羽的钱财观

# 原文

是故君子先慎乎德。有德此有人,有人此有土,有土此有财,有财此有用。

# 华杉详解

张居正说,观上文所论,天命人心之得失,都在于能絜矩还是不能絜矩。可见在上位的君子,最要紧的是修德,是明明德,事事都该谨慎,下格物、致知、诚意、正心、修身的功夫,以谨慎在己之德,不使有怠忽昏昧,则己德克修,而絜矩之本立矣。

有了德,就有了人,有人,就是得众,得到大家的支持拥护,百姓都感化归顺你。

远方的百姓都感化归顺你,那百姓所住的地方,就也归你管辖,这不就成了你的国 土吗?这就是"有人此有土"。

有了土地,那土地中所产的诸般货物,自然都来贡献,岂不是有了财?

既有了财,则国家所需的诸般用度,自然足以供给,岂不是有用?

这就是君德既慎,则民心自归,其得众得国而有财用的原理。

# 原文

德者,本也;财者,末也。

#### 华杉详解

德是本,财是末。这又是要我们知道本末先后的道理。前面讲过"物有本末,事有始终,知所先后,则近道也",知道什么是根本,什么是原理,什么是底层逻辑,就得道了。德,就是成功的底层逻辑,就是原理,就是原则。有的人天生有德,生知安行,人人都喜欢他,都愿意帮助他,跟随他,愿意让他好,不愿意看到他不顺利、不开心。这样的人就是心如明镜,"本来无一物,何处惹尘埃"。而普通人呢,就要时刻戒慎恐惧,不能放松自己,保持紧张,尾巴夹紧,"时时勤拂拭,勿使惹尘埃"。

这要看你的"舒适区"在哪里。仁者,天下之广居,居仁行义。如果你的舒适区就是仁德,住在仁德这间大屋子里,那居仁行义就舒服得很!如果你的舒适区是满足自己的私欲,那你要行仁德,就要时刻提醒自己,时刻努力,要对自己有严格的要求。

孔子到了七十岁,才"从心所欲不逾矩",居仁行义,把仁德作为舒适区了。

# 原文

外本内末,争民施夺。

#### 华杉详解

争民,是使民争斗。施夺,是教民劫夺。

德是本,财是末。如果颠倒过来,把德看作是身外之物,不思谨慎,而把财看作是自家的,专去聚敛,那百姓看见上位的人如此,便都会仿效,人人以争斗为心,劫夺为务,这都是在上位的人教他的。所以说争民施夺,在财货上不能絜矩的,其危害如此。

《孟子》开篇第一章,就是讲争民施夺的道理。

孟子见梁惠王。王曰:"叟!不远千里而来,亦将有以利吾国乎?"

孟子对曰:"王何必曰利?亦有仁义而已矣。王曰:'何以利吾国?'大夫曰:'何以利吾家?'士庶人曰:'何以利吾身?'上下交征利而国危矣。万乘之国弑其君者,必干乘之家;干乘之国弑其君者,必百乘之家。万取干焉,干取百焉,不为不多矣。苟为后义而先利,不夺不餍。未有仁而遗其亲者也,未有义而后其君者也。王亦曰仁义而已矣,何必曰利?"

梁惠王问: "老人家,你不远千里而来,能给我的国家带来什么利益呢?"

孟子一句话就顶回去了:"大王何必说利益,我这里只有仁义而已!您也只需要仁义,不需要利益。如果大王说: '怎样才对我的国家有利?' 大夫也会说: '怎样才对我的家族有利?' 一般士子老百姓也会说: '怎样对我自身有利?' 上上下下,你想从我这儿取利,我想从你那儿取利,那国家就危险了。

"在拥有一万辆兵车的大国,杀掉国君的,必然是有一千辆兵车的大夫。在拥有一千辆兵车的小国,杀掉国君的,必然是有一百辆兵车的大夫。

"一万辆兵车的国家,那大夫就有一千辆;一千辆兵车的国家,那大夫就有一百辆。这都不算少了吧!但如果先利后义,那大夫不把国君的产业全夺去,他是不会满足的!

"从来没有仁者遗弃他的父母的,也从来没有讲'义'的人却对他的君主怠慢的。 大王只讲仁义就行了,为什么要讲利益呢!"

孟子讲的道理,其实非常简单,非常清楚。你琢磨别人的利,你手下的人也会琢磨

你的利。《论语·季氏》中讲,季孙氏图谋要攻打颛臾,冉有和季路来告诉老师。孔子说:"吾恐季孙之忧,不在颛臾,而在萧墙之内也。"季孙氏想得到颛臾城,就找个理由说颛臾对他有威胁,担心颛臾以后会对他不利,但我看,他要担心的不是颛臾,而是他自己那些所谓的心腹!后来呢,果然被孔子说中,季孙氏家臣阳虎作乱,胁迫季孙氏,攫取了鲁国的摄政权力。当然,阳虎的权势也没能保持下去,很快也倒台流亡了。

不管干什么事,你一个人是干不了的,总得有人跟你干。如果你仁义,跟你的人也仁义;如果你逐利,跟你的人也逐你的利。所以你的所谓心腹也不可靠。你的心腹之人,正是颠覆你、杀得你的后人片甲不留的人。所以逐利者最重要的,是防着萧墙之内的自己人。

防不防得住呢?

防不胜防。

三千年历史结论很清楚——防不住!

再说这梁惠王,他的先祖建立魏国时,是韩赵魏三家分晋,三个大夫联手灭了他们的主君,把晋国分了。

所以梁惠王和孟子,不是一个逻辑的人,遵守的游戏规则也不一样,鸡同鸭讲,说不到一块儿去。战国七雄都谋利,最终获胜的,是最能谋利的秦国。但秦国的胜利很短暂,二世而亡。人人逐利,天下就这么来回折腾。

程颐把义利之辨的逻辑说得很清楚:"君子未尝不欲利,但专以利为心则有害。唯仁义则不求利而未尝不利也。当是之时,天下之人唯利是求,而不复知有仁义。故

孟子言仁义而不言利,所以拔本塞源而救其弊,此圣贤之心也。"

意思是,君子未尝不想得到利益。但是如果你一心想着利益,眼里只盯着利益,那就对你有害。行仁义,不求利,未尝不得利。在当时,天下之人都利欲熏心,所以孟子只讲仁义,不讲利益,拔本塞源,以救时弊,这就是孟子的圣贤之心。

今天也是一样,如果一个公司,成天开会研究"怎么能挣钱",那真不知道这钱从哪儿挣!所有的生意都能挣钱,你都去做吗?你到底是干啥的?你对社会有什么用?你准备贡献什么出来?讲利益不讲仁义的人,他无论入到哪一行,都会觉得入错行了,因为都没有别的行业赚钱,所以他老转行,最后一辈子什么也干不成,饭都吃不上。

如果一个老板,在公司会议室谈及顾客的时候,言语轻佻,没有尊重,只跟大家研究怎么挣顾客的钱,而不是如何行仁义,让客户得到超值的回报,那么他的员工,也会研究怎么侵占公司利益,不会好好干活。

敬神,如神在。敬顾客,也是一样。在公司开会讨论客户项目,要像顾客就坐在我们公司的会议室一样,非常尊敬;到客户公司开讨论会,也要像在自己公司内部讨论一样,直来直去,没有差别。这,就是仁义。在公司会议室骂客户,到客户会议室装孙子,这就是逐利。

一心逐利,就是心术不正。作为领导者,你的心术不正,你的公司上上下下就没有一个地方正得了!凡是利益集团,都没有共同利益,都是各为其利,随时相互背叛。只有理想集团,才有共同愿景。

《大学》里讲,诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,孟子希望先给梁惠王正心,心不正,一切无从谈起。

#### 原文

是故财聚则民散,财散则民聚。是故言悖而出者,亦悖而入;货悖而入者,亦悖而 出。

#### 华杉详解

所以,财聚民散,财散民聚。

钱重要还是德重要,对着书本的时候道理都清楚明白,对着钱的时候,视线就模糊了。贪念一起,什么道理都灰飞烟灭。不该取的钱不取,还相对容易做到,到自己手的钱要分出去,那是万箭穿心,痛不欲生。

项羽就是这样的人。

刘邦曾经问韩信:你怎么不跟项羽,跑来跟我呢?项羽是什么样的人啊?

韩信说:"项王见人恭敬慈爱,言语呕呕,人有疾病,涕泣分食饮,至使人有功当封爵者,印刓(wán)敝,忍不能予,此所谓妇人之仁也。"意思是,项王是一个恭敬慈爱的人,说话和气。士兵生病,他能关心落泪,把自己的食物分给他改善伙食营养。但是,当别人有功劳,该加官进爵封赏钱财的时候,他就受不了了。印刓敝,这三个字非常形象!刓,就是刻。给人家的官印刻好了,他却舍不得给出去,因为给出去之后,下个月就要给人加工资啊!于是他就把那印抓在手上,磨蹭啊磨蹭啊,印角都磨光了磨破了,还没给出去!

韩信把项羽损得够呛!不过,刘邦确实是财散人聚的模范,而项羽是财聚人散的典型。最后,项羽的人要么投奔了刘邦,如韩信;要么被刘邦买通做了间谍,比如项羽的叔叔项伯,项羽死后,项伯被封侯,赐姓刘。

要想公司兴旺,老板就要不爱钱,肯分配,不能说"以后公司好了,一定让大家过上好日子",而是要"先分钱",在一开始就有分配机制。

下两句"言悖而出者,亦悖而入;货悖而入者,亦悖而出",这里的"悖"是违背、不合理,"言"是言语,"货"是财货。你将不讲道理的话加之于人,别人也会用不合道理的话回敬你;你的财货来路不明,也就会不明不白地失去。

这两条我们应该有很多体会。当别人对你言辞不逊的时候,你想一想,多半是你之前哪句话刺伤了他,是你自己的作用力带来的反作用力。所以,我们随时都要警醒,不要"言悖而出",不要给自己制造敌人。

防止"言悖而出"很难,拒绝"货悖而入"就更难了,好在一般人没有"货悖而入"的机会。不过,你去看那些倒台的富豪,多是因为"货悖而入"。如果是自己踏踏实实经营挣的钱,就不会一夜成空。可当财货本身就是巧取豪夺得来,是"财悖而入"的,又不小心"言悖而出",触发了祸机,这样就会"财悖而出"了。

# 人间国宝

#### 原文

《康诰》曰:"惟命不于常。"道善则得之,不善则失之矣。

#### 华杉详解

前面说,君子要先慎乎其德,则有人、有土、有财用,这是能絜矩的;而外本内末,悖入悖出,是不能絜矩的。接下来又是引经据典,反复叮咛。

先引用《康浩》的话:"天命或留或去,是不会始终常在的。"这就是说,行善便

会得到天命,不行善便会失去天命。

我们不把这天命拿去衡量皇上,只衡量我们自己。所有的成功者,都算是得了天命,但是,如果没有儒家的戒慎恐惧、保持正心诚意、警醒努力,那就很容易被顾客、被市场、被时代抛弃。

我们想要什么呢?最基础的是想要安全,然后呢,想要领先。但是,惟命不于常,无论是安全,还是领先,都不是一劳永逸的,都需要不断地获取,一松劲就没了。

# 原文

《楚书》曰:"楚国无以为宝,惟善以为宝。"

# 华杉详解

《楚书》说:"楚国没有什么是宝,只是把善当作宝。"

楚国之宝的故事是,在春秋时,晋楚两国最强,相互攀比夸富,楚国大夫王孙圉出使晋国,晋国赵简子问他:"你们楚国的白珩(héng,一种玉器)不错呀!其他还有什么国宝呀?"

王孙圉昂然对着简子道:"白珩不是什么国宝。楚国人引以为国宝的,不是金玉珠饰,而是有德之人。比如观射父,他善于辞命,出使四方,能使各诸侯敬重我国。还有左史倚相,他善于祝史,使上下鬼神无有怨痛于楚国。这便是楚国之宝了。要说白珩,只是先王的一个小玩具,算不上什么宝焉。哗嚣之美,在楚国不算宝。"这一席话把赵简子说得垂头丧气,默默无言。那王孙圉也是楚国之宝了。

# 原文

舅犯曰: "亡人无以为宝,仁亲以为宝。"

华杉详解

舅犯说:"流亡在外的人没有什么是宝,只是把亲族仁爱当作宝。"

舅犯是晋文公的母舅,名狐偃,字子犯。当初晋文公重耳避骊姬之难,逃亡在外,所以叫亡人。到了秦国时,他的父亲晋献公薨逝,秦穆公劝重耳兴兵回国夺位。舅犯对晋文公说:"我们流亡在外的人,不以富贵为宝,以爱亲为宝。如果亲人去世,家里都在办丧事,咱们没有哀伤思慕之心,却兴兵去争国,便是不爱亲了,虽得国,不足以为宝。"所以晋之所宝,不在于得国而在于仁亲,这也是不"外本内末"的意思。

# 嫉贤妒能是公司最大的恶

#### 原文

《秦誓》曰:"若有一介臣,断断兮无他技,其心休休焉,其如有容焉。人之有 技,若己有之,人之彦圣,其心好之,不啻若自其口出,实能容之,以能保我子孙 黎民,尚亦有利哉。人之有技,媢疾以恶之,人之彦圣,而违之俾不通,实不能 容,以不能保我子孙黎民,亦曰殆哉。"

#### 华杉详解

《秦誓》是秦穆公告诫群臣的语录。断断,是诚恳的样子。技,是才能。休休,是平易宽宏的样子。彦,是俊美。圣,是通明。媢疾,是妒忌。违,是拂逆。殆,是危殆。

曾子认为,平天下之道,要紧之处,在于在上位者能不以好恶喜乐为偏倚,能公正地进用贤能之才。而要贤才能得以进用,则必须有一干好大臣,付之以进退人才之任。而不是用那嫉贤妒能者,阻断了人才进身之阶。所以,这里引用秦穆公告诫群臣的话说:

"如果有这样一位大臣,他真诚纯一,不逞一己之能,平易正直,宽宏大量,能容受天下之善。别人有才能,他真心喜爱,就如同他自己有一样;别人德才兼备,他心悦诚服,不只是在口头上表示,而是打心眼里赞赏。这等的人,着实能容受天下之贤才,没有虚假,若用他做大臣,将使君子在位,展布施用,把天下的事,件件都做好。这样,必能保我子孙,使长享富贵;保我百姓,使长享太平!

"相反,若是个不良之臣,总要逞自己的本事。别人有本领,他就妒嫉、厌恶;别人德才兼备,他便想方设法压制、排挤,无论如何容忍不得,就怕别人强过他!用这种人,不仅不能保护我的子孙和百姓,乱亡之祸,可能就由他而起!"

诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,这就是用人的诚意正心之学。

炉嫉是人性的大弱点, 炉火烧起来的狠劲, 比真正的深仇大恨还狠。嫉贤妒能, 是一个组织、一个企业里最大的毒瘤。

为什么在公司用人上,要强调德与才的比较?德的关键不在于不干坏事,因为干坏事的毕竟是少数,德的关键就是不嫉贤妒能。如果一个人很有才干,但见不得别人比他有本事,那么你用他就只能得他一人之才。如果一个人自己没什么才干,但善用他人之才,则你用他能得天下之才,这才是子孙之福。

为什么说德者在上,贤者在侧,能者在下?因为一个能者在上,可能只逞他一人之能,还阻挡不让别人逞能。而一个德者在上,才能让所有人都逞能。

但是,可别以为只有管理人员会嫉贤妒能,老板妒嫉下属才干的,也不在少数。三国时的袁绍就是一个。官渡之战前,田丰跟他说这仗不能打,他就把田丰投进大牢,说:"等我得胜回来处置你。"结果真的大败。狱卒便去恭喜田丰,说主公知道您是对的了,回来一定会释放您。田丰说:"你不了解主公,他若得胜,心情愉快,我可能还能活命;他若失败,没脸见我,一定杀我。"袁绍果然把田丰杀了。

刘邦和袁绍遇到过一样的事。刘邦要攻打匈奴王冒顿,娄敬说不能打,刘邦也是把他投进了大牢,说:"等我得胜回来处置你。"结果中了白登之围,差点没能回来。而刘邦回来之后,就赦免了娄敬,并封他为关内侯,食禄两千户。这就是刘邦和袁绍的区别。

美国伟大的企业家亨利·福特,也留下嫉贤妒能的污点。虽然亨利已成为企业家神话,将工人工资提到5美元/小时,创造了美国中产阶级。不过德鲁克说,这些伟大决策,都是他的总经理作出的,他都是反对无效被迫同意的。这总经理太伟大了,福特妒嫉得受不了,终于把他弄走了。从此福特汽车就一蹶不振,一直到老福特的孙子接班才恢复。

炉嫉是人性的大弱点,每个人都有。怎么破呢?要多读圣贤书。曾国藩说,读书能转人之性,甚至能改变人的骨相。

孟子说: "君子莫大乎与人为善。"君子之德,最高境界就是善与人同,不追求"自己的东西",善为天下公,无我无他,与人为善。我们来看看《孟子》的原文:

孟子曰: "子路,人告之以有过,则喜。禹闻善言,则拜。大舜有大焉,善与人同,舍己从人,乐取于人以为善。自耕稼、陶、渔以至为帝,无非取于人者。取诸

人以为善,是与人为善者也。故君子莫大乎与人为善。"

这里讲德行的三个境界:闻过则喜、闻善则拜、与人为善。

子路在第一个境界,闻过则喜。子路是勇于自修自正的人,心里唯恐自己有什么错误,自己不却知道,所以有人给他指出来,他就特别高兴,欣然接受,心里很感激,庆幸可以改正。

大禹在第二个境界,闻善则拜。他是不自满的人,心里唯恐有什么善言不知道,有什么该做的事还没做,所以一听到善言建议,就肃然拜受,心里很感激,庆幸可以去做。

但是,子路之喜,是盯着自己身上找问题,还未能忘我;大禹之拜,是看见善言善行在别人身上,还未能忘人。至于大舜,其境界就大于子路和大禹,他认为,善是天下公共的道理,不是一人之私物,所以既不把它当成自己的,也不把它当成别人的,而是与人共有其善,同行其善。如果看见自己的做法不好,而别人的好,就马上舍己从人。

大舜的境界,就是《秦誓》里秦穆公想要的境界了,看见别人身上的本事,就好像自己有本事一样高兴。因为那本事,既不是别人的,也不是自己的,而是国家的,公共的,赶紧给用上!

我们公司任何人有本事,那都是公司的本事。公司的本事,不就是我们大家的本事吗?所以,没有什么我的、他的之分。

舍弃自己的思想,吸取别人的做法,完全没有一丝一毫的勉强,人己两忘,形神俱化,这就叫善与人同。

这里很关键。我们爱听的,都是"与众不同",都要做一个与众不同的人。学人家一点东西,非要把它"消化吸收,变成自己的东西",夸一个人有学问,就会说他"有自己的东西"。

这就是病,就是病根,见不得别人,忘不了自己。

大舜把这个问题说透了,善为天下公。一件事情,只有一个道理,正确答案只有一个,你接触到了,总是从别人身上接触到的,那就马上去做,别把它当自己的或者别人的,和他一样去做就是了。

大舜从种庄稼、制陶器、打鱼到成为天子。他做农民,做陶工,做渔夫,做天子, 没有一件事不是跟别人学的。取人之善,为之于己,这就是"与人为善"。

这里要厘清一个重大误解,另一个"词典错误"——与人为善,不是对别人好。与,是"善与人同"的"与",看见别人有好的思想、好的做法,我马上向他看齐,和他一样。圣人之心,至公至虚。至公,则善为天下公,他身上这善,也不是他的私物,而是天下公共的道理,我取之有理。至虚,则人己两忘,我既不羞耻自己怎么跟他学,也不觉得学的是他的,我只是在他这里发现了天下公共之善,也为天下行这公共之善。

人常犯的毛病,是以聪明自用,经常夸人说:"我看得上的人,还真不多!您算是一个!"或者说:"我这个人很少服别人的!但是对您,我是真服!"这话就是毛病,既不能忘我,又不能忘人,这样的人,就不能与人为善了。什么叫"服"?就是心里时刻都装着一颗"胜心",认一回"输",弄得跟过年似的,要纪念一下。

孟子说,君子莫大乎与人为善,君子之德,没有比与人为善更伟大的了。要去除私心、胜心、妒忌心,无私无我,诚意正心。

# 敢于得罪人,才是君子

### 原文

唯仁人放流之, 迸诸四夷, 不与同中国。此谓唯仁人为能爱人, 能恶人。

# 华杉详解

碰到这种嫉贤妒能的人,对国家危害最大,有仁德的人必深恶而痛绝之,把他们驱逐,流放到四夷,不让他们居住在国中。因为对这样的人要严加防范,不是你简单地不用他就行了。他会造谗结党,倾陷害人。所以一定要把他撵走,撵得越远越好。这就是孔子说的仁者的"好恶之道"。

《论语》里记录了孔子的这句话:"唯仁者能好人,能恶人。"

意思是,只有仁者能真心地喜欢某人,能真心地厌恶某人。或者说,能帮助人,也不怕得罪人。

好恶之心,人人都有。但是自己先有了私心,好恶也不得其正。因为有所谋求,或有所顾虑。喜欢的,不敢表白;厌恶的,假装附和。

我们为什么老说做人太累,是因为自己有了私心,有了谋求顾忌,那就累了。无欲则刚,无求则乐,少一分私心,多一分自由快乐。

仁德之人,对于喜欢的,必会发扬光大,光明正大地喜欢;对于厌恶的,必是希望人人厌弃,要拿麦克风表达自己的厌恶。

所以说仁者必有勇。心中有了仁,有了价值观,就对世界有了要求,也有了勇气。

钱穆说,如果人人都能明明白白拿出一颗仁德之心,把自己的好恶直接表达出来,则人道自臻光明,风俗自臻纯美,人群形成一正义快乐的人群,而恶不能留存。

反过来,那不仁之人,心所喜,不能好;心所厌,不能恶。连好恶都不得其正。慢慢地,心就退化了,良知也退化了,勇气没有了,心气都没有了,觉不出好恶,觉不出是非,就变得没有人格。

能把自己的好恶说出来,也是正心,好恶得其正。

如果看见坏人坏事,连说出来的勇气都没有,甚至假意附和,做好好先生,这就是 孔子说的"德之贼"。

子曰:"乡愿,德之贼也。"

孔子最最痛恨的人——乡愿。乡愿,就是好好先生,到什么山唱什么歌,见人说人话,见鬼说鬼话,不人不鬼说神话,跟谁都亲热,都能说到一块儿,跟谁都立场观点一致。但是,人们的立场观点总是不一致的,如果他跟谁都一致,那他一定是两面三刀,欺骗了其中一些人,或者欺骗了所有人。

一个正常人,他总是要表达自己的主张,顺着自己的心意,找到自己的同类。物以类聚,人以群分嘛!如果一个人,他对谁都附和,对谁都取悦,跟谁都一致,他肯定有所图。他图什么呢?无非是欺世盗名谋利。

# 《论语·子路》中说:

子贡问曰: "乡人皆好之,何如?"子曰: "未可也。" "乡人皆恶之,何

如?"子曰:"未可也。不如乡人之善者好之,其不善者恶之。"

乡里人都喜欢他,如何?不如何!

乡里人都厌恶他,如何?不如何!

最后孔子说,不如乡里的好人都喜欢他,乡里的坏人都厌恶他。

一个人,他应该立场坚定,形象鲜明,表里如一,一以贯之,始终不变。这样,与 我志同道合者,我们一起来;与我道不同者,我们敬而远之,这才叫个人。见谁都 想取悦,或者色厉内荏,有利必趋,有害必避,只要有利益他就能妥协,那就是小 偷,是骗子。孔子说,德之贼也,那就是贼。

# 用人黜人,都要快

### 原文

见贤而不能举,举而不能先,命也。见不善而不能退,退而不能远,过也。

# 华杉详解

命,郑玄注解说,这里当作"慢"。

贤人能利国家。在上位的人,如果不知道他是贤人也就罢了,但明知道他是贤人,却不能举用;或者虽然举用,又迟疑延缓,不能早先用他,这就是以怠忽之心待贤人了。岂不是慢?

不善之人,妨贤病国,去之不可不远也。如果在上位者不知道他的恶,也就算了,但明知道他是不善的人,却不能退黜;或者虽然退黜,又优柔容隐,不能退得远远的去,那就是以姑息之心待恶人了。岂不是过?

对贤能的人任用要快,不要怕用错,因为你很谨慎地选出来的人也可能会错。你也不要觉得他还不成熟,你把担子给他挑上,他就成熟了。人的成熟,不是等来的,而是在挑战中练出来的。你也不要觉得他还稚嫩,气势还不够,钱是英雄胆,你多给他钱,他就气宇轩昂了。

反过来,对害群之马的罢黜也要快。因为他妨贤病国,不是他一个人的问题,还会把其他人带坏,或者让贤者气郁。这个智慧是黄帝的典故,出自《庄子·杂篇·徐无鬼》:

黄帝将见大隗乎具茨之山,适遇牧马童子,问涂焉,曰: "若知具茨之山乎?"曰: "然。" "若知大隗之所存乎?"曰: "然。" 黄帝曰: "异哉小童!非徒知具茨之山,又知大隗之所存。请问为天下。" 小童曰: "夫为天下者,亦若此而已矣,又奚事焉!"小童辞。黄帝又问。小童曰: "夫为天下者,亦奚以异乎牧马者哉?亦去其害马者而已矣。" 黄帝再拜稽首,称天师而退。

黄帝到具茨山去拜见大隗,正巧遇上一位牧马的少年,便向牧马少年问路,

说:"你知道具茨山吗?"少年回答:"知道。"又问:"你知道大隗居住在什么地方吗?"少年回答:"知道。"黄帝说:"这位少年,真是了不起啊!不只是知道具茨山,而且知道大隗居住的地方。请问怎样治理天下?"少年推辞不说,黄帝又继续追问。少年说:"治理天下的人,与这牧马的人有什么两样呢?也是去掉其中的害群之马罢了。"黄帝听了叩头至地行了大礼,口称牧童"天师"而退去。

用人黜人,都要快!

# 好恶之道

#### 原文

好人之所恶,恶人之所好,是谓拂人之性,灾必逮夫身。

#### 华杉详解

前面说,仁人能爱人,能恶人,是尽絜矩之道的;见贤不能举,见不善不能退而远,是不尽絜矩之道的。这里接着说,那谗邪乱政之人,是人所共恶的,本该退而远之,却因为他能投我所好,满足我的私欲,反而去信用他,这便是好人之所恶;那尽忠为国的善人,是大家都喜欢的,本该举用他,却因为嫌弃他拂逆自己的私欲,反而疏远他而不用,这便是恶人之所好。好恶本是人的天性,大家都喜爱的,你却厌恶;大家都厌恶的,你却喜爱,这就是违背了人的本性,违背了人性,就失了人心,失了人心,就丢了天命,将见丧家败国,灾害必及于其身。

张居正说,这就是前面讲的"辟则为天下戮也"。好恶是人君最要紧处,如果好恶不公,举措失当,不仅民心不服,而且那爱民的好人都会被撵走,害民的奸臣却都在位,天下将受无穷之祸。祸既流布于天下,怨必归之于一人,这人就成了独夫民贼,这是自然之理。

在上位者,要特别注意自己的好恶。因为你周围的人都会研究你的好恶,迎合你的好恶。如果你的好恶不得其正,则奸邪之臣围拢上来,忠义之士排挤出去,整个组织就烂掉了。全体员工都会把怨恨归结于你,你却还不知道。

《管子》中记录了管仲的话:"凡民从上也,不从口之所言,从情之所好者也;故上之所好,民必甚焉。"下属跟着领导走,不看领导嘴上说什么,而是观察琢磨领导喜欢什么。凡是领导喜欢的,下面的人必然加倍喜欢。

#### 《礼记·缁衣》:

子曰:"下之事上也,不从其所令,从其所行。上好是物,下必有甚者矣。故上之所好恶,不可不慎也,是民之表也。"

孔子说:下面的人跟着上面的人做事,不是服从于上面的人发号施令,而是信服其实际言行。上面的人喜欢这样东西,下面的人一定更喜欢。因此,上面的人对于喜欢与不喜欢,不可以不慎重,因为这是民众的表率呀。

所谓"不怕领导讲原则,就怕领导没爱好"。领导的爱好,就给奸邪之人带来了机会。孟子说,有两种奸邪之人,长君之恶与逢君之恶。长君之恶其罪小,逢君之恶其罪大。

长君之恶,是助长国君的恶性,所谓助纣为虐。不过,孟子说,长君之恶,那还算是小罪,因为他只是不敢违抗君主,或不舍得因违拗而失去权位,于是就听命行事。而逢君之恶,才是大罪。什么是逢君之恶呢?朱熹说:"君之恶未萌,而先意导之者,逢君之恶也。"那国君本来没想到要去干的坏事,他引诱国君去干。或者国君虽然想干,但还不敢干,不好意思干,因为毕竟良知未泯,知道那样不应该。而这时候,有奸恶之臣加以逢迎,给国君找出理论依据,帮助他自欺欺人,让他毫不顾忌地去干。这才是最坏的家伙。

子曰:"知之者不如好之者。"又说:"吾未见好德如好色者也。"人是有理性的,但归根结底是感性的,管理自己的好恶,修养自己的好恶,改变自己的好恶,这就是功课。还有存天理、灭人欲,天理是不舒服的,而人欲是舒适区,等到了从心所欲不逾矩的境界,就是好恶得其正了,舒适区和天理区就重合了。

# 忠,是发自内心尽心尽力

### 原文

是故君子有大道,必忠信以得之,骄泰以失之。

# 华杉详解

君子,是在上位的人。君子要有大道,这大道,是指居上位而修己治人之道,就是 絜矩之道。忠信和骄泰呢,朱熹讲解说:"发己自尽为忠,循物无违谓信。骄者矜高,泰者侈肆。"

发己自尽的发,是发自内心;自尽,是尽心尽力,毫无保留,不遗余力,这就是忠。在讲忠恕之道时,朱熹也说过:"尽己之心曰忠,推己及人曰恕。"我们对人忠不忠呢?替人办事时,说"我尽力而为",基本就是有所保留,做到哪儿算哪儿,不准备尽力。一定要尽心,才算真正的竭尽全力,尽心尽力,这才叫忠。

曾子的三省:"吾日三省吾身,为人谋而不忠乎?与朋友交而不信乎?传不习乎?"这里的为人谋而忠,就是要尽心尽力,不仅下对上要忠,上对下也要忠,因为你也是为大家谋一个前途,谋一个美好生活啊。传不习乎?意思是,老师教的,练习了吗?今天读圣贤书讲忠信,也不可轻飘飘地翻阅而过,而是要放在自己身上练习,我对上对下,忠不忠?信不信?对客户,对供应商,忠不忠?信不信?怎么改进?

张居正讲解说:人之好恶,之所以有公私不同,是因为其存心不同。君子的絜矩之道,也是要看他存心如何。如果他忠以尽己而不欺,信以循物而不违,则一心之中,浑然天理,于那好恶所在,才能以己及人而不差,推己及人而各当,这便得了

絜矩大道。仁人之所以能爱人,能恶人,能为民之父母,道理就在这儿。如果反过来,骄傲而矜夸自尊,舒泰而恣意纵侈,则一心之中私意障塞,于那好恶所在,不仅不肯和大家相同,而且任己之情,拂人之性,就流于偏僻了。

这里的骄泰,是只管自己舒服,这样就会从舒适到放松,从放松到放肆,从放肆到 自欺欺人,无所顾忌了。而好恶之道,就是和大家一起舒服。

修身之道啊,就是要你戒慎恐惧,时刻警醒,走出自己的舒适区,走进家人的舒适区,走进全公司员工的舒适区,走进全国人民的舒适区,走近全世界人民的舒适区。什么时候修养成了,就是生知安行,从心所欲不逾矩,居仁行义,舒适区和天理区重合了。

# 亚当·斯密羡慕中国什么

#### 原文

生财有大道,生之者众,食之者寡,为之者疾,用之者舒,则财恒足矣。

#### 华杉详解

疾,是急忙。舒,是宽裕。

朱熹注解说:"国无游民,则生子者众;朝无幸位,则食之者寡。不夺农时,则为之者疾;量入为出,则用之者舒。"

张居正讲解说:财用是国家百务所需,应当年年有余,以供国用。货财皆产于土地,如果务农者少,则地力不尽,货财如何能得到生产呢?所以必须严禁那游惰之人,让他们都去务农。这就是生之者众。

凡官员的人役俸禄,都出于百姓的供给,若冗食者多,则钱粮未免虚耗,必将那冗 滥的员役裁革了,只有紧要不可省的地方才存留,则冗食者少,百姓易于供给。这 就是食之者寡。

国家有事,要征派徭役,但要放在农闲的时候,如果不能使民以时,正在农忙的时候却要他们去干工程,就把农事耽误了。所以要轻省差徭,禁止不必要的工作,纵然有非用民力不可的时候,也放在农闲时节,使百姓能及时去田作。这就是为之者疾。

财用出入,当有定规,必须算计一年的产出,来计划一年的预算开支。而且要善于储蓄,在三年之中,要积蓄出一年的用度,九年之中,要积蓄出三年的用度,愈积愈多,使常有宽裕。这就是用之者舒。

如此,生之者众,则有开财之源,其收入就无穷无尽地增长;用之者寡,则有节财之流,其用度就有限。民间并不为税收的聚敛所困,而政府也始终有充足的国库,常用常足。

张居正说:这是经国久远的规模,非一切权宜小术可比,所以谓之大道也。

亚当·斯密在《国富论》里,很羡慕中国没有长子继承制。当时欧洲的家族,都是长子继承制,长子继承一切土地和财产,小一点的孩子就要自己去当兵或找工作。长子继承制有什么缺点呢?就是一人拥有大片的土地,这样他对土地的产出效率就不那么关心了,他会留出大片土地供游猎赏完之用,而不是把土地都开垦为田地。而他的身边,也必然聚集一大批清客耍友,都是陪他玩,靠他的赏赐养活的。他们这一大批人,都不事生产,全是国家的蛀虫。所以,土地一定要分为小块,分田到户,让每个家庭都有一块土地来养活,每个家庭都有动力去尽其地力人力,这样国

家才能富裕。而中国正是这样的。亚当·斯密说,中国政府和百姓,都有巨大的动力去提升地力,政府组织改进灌溉和农业基础设施,百姓家家户户勤劳耕作,所以中国比我们整个欧洲还富裕。

张居正对此讲得比较具体,主要有两条。

一是对游民的态度,不事耕种,又没有正当职业、固定工作的,就是游民。朱元璋甚至说:"若有不务耕种,专事末作者,是为游民,则逮捕之。"所以中国社会少有失业问题,如果你游手好闲,于国于家都是罪,总有土地给你开荒种地。等到土地兼并愈演愈烈,失地农民越来越多,"游民蜂起",这时就该天下大乱了。

二是讲储蓄的标准,三年存一年。《礼记·王制》说:"国无九年之蓄曰不足,无六年之蓄曰急,无三年之蓄曰国非其国也。"

民间谚语说:"家无三年之积难成其家,国无九年之积难成其国。"所以国家储蓄的标准是"九年之储"。《淮南子·主术训》说:"十八年而有六年之积,二十七年而有九年之储。"这就是中国的储蓄传统。

# 生财之道

华杉详解

我们继续来解读这句话:

生财有大道,生之者众,食之者寡,为之者疾,用之者舒,则财恒足矣。

生财有大道,首先要搞生产的人多,吃皇粮的人少。张居正说,就是要禁止游惰之人,让他们都去搞农业生产;裁革冗官,只存留紧要不可省的。为之者疾,就是少

派政府徭役,特别是不要安排在农忙时节,让农民及时耕种。用之者舒,是搞好财政预算,量入为出,并每年积蓄,这样就会越来越宽裕,财用始终充足了。

# 发财与发身

原文

仁者以财发身,不仁者以身发财。

# 华杉详解

"恭喜发财"的"发财"一词,出处就在这里了。圣人之训,是要大家发身,不要发财。可大家听完圣人的话,"发身"这词根本没传下来,"发财"倒是深入人心,千年不朽。有意思不?

朱熹注解说:发,就是起。仁者散财以得民,不仁者亡身以殖货。

张居正讲解说:发,是兴旺生发的意思。仁德之君,知道生财的大道,只要使百姓富足,不要把利益都给在上位的人,这样就天下归心,而安处富贵崇高之位,这便是舍了那货财,去发达自己的身子。不仁之君,不知道生财的大道,只顾聚财于上,不管百姓贫苦,这样就天下离心,有败国亡身之祸,这便是舍着自己的身子,去生发那财货。以财发身是本,而民心既得,未尝无财。以身发财者,那财本来是为了供奉自己的身子,最后却导致丧身,那财又拿来何用呢?这简单的利害关系,难道还看不明白吗?

财散则人聚,财聚则人散,这人人该都"知道"吧?

其实不然,只有很少很少很少的人知道。用王阳明的话说,你只是知道有这说法,

却没有知行合一,这并不是真知道。你只有散过财,聚过人,你才能知道。

以我的观察,那些做到财散人聚的企业家,其实也不是计算得多么精密,要散多少财、聚多少人,而是一种天性,一种情怀,就愿意为他人创造幸福生活。

孔子说: "知之者不如好之者,好之者不如乐之者。"

孟子曰:"君子有三乐,而王天下不与存焉。父母俱存,兄弟无故,一乐也;仰不愧于天,俯不怍于人,二乐也;得天下英才而教育之,三乐也。君子有三乐,而王天下不与存焉。"

孟子的三乐,一是阖家欢乐,二是问心无愧,三是得天下之英才而教之。他虽然到处讲王道,但王天下之乐,还不在他的三乐里面。

那么,企业家之乐呢?熊彼特在《经济发展原理》一书里提出了企业家这个概念,也提出了企业家理论,讲了企业家精神,其中讲到了企业家的三大快乐:

- 一是成功的快乐。企业家"存在有征服的意志,战斗的冲动,证明自己比别人优越的冲动,他求得成功不是为了成功的果实,而是为了成功本身"。利润和金钱是次要的考虑,而是"作为成功的指标和胜利的象征才受到重视"。
- 二是创造的快乐,企业家"存在有创造的欢乐,把事情做成的欢乐,或者只是施展个人能力和智谋的欢乐。这类似于一个无所不在的动机……企业家寻找困难,为改革而改革,以冒险为乐事"。企业家是典型的反享乐主义者。
- 三是自己建立一个理想国的快乐。企业家经常"存在有一种梦想和意志,要去找到一个自己的王国,常常也是一个王朝。对于没有其他机会获得社会名望的人来说,它的引诱力是特别强烈的"。这第三个快乐,就是给全体员工创造幸福生活。

这样的人,就是真正的企业家。

我自己对财散人聚、以财发身的体会,就是我经常讲的一句话: "把利润降下来!"

什么意思呢?一个企业利润太高,就存在三个问题:

- 一是吸引竞争对手进入你的领域,钱多人少速来。
- 二是对员工分配不足。你多分一点钱给员工,不就没那么多利润了吗?

把第一个问题和第二个问题叠加,结果是什么?就是优秀的员工会出去自己干。你的公司会分裂出很多家新公司。

三是对未来投资不足。利润很高,证明你有创新,有创新垄断。而熊彼特说了,一切创新垄断都是短暂的,别人很快就会学习,会赶上来,然后你就只能获得一般利润了。所以,在你有高利润的时候,要将钱大笔投入未来新的创新研发。

总之,钱不能留。要么分配,要么投资,不能做守财奴。这就是以财发身。

一般人对企业的理解,都说企业是追求利润最大化。德鲁克说:认为企业是追求利润最大化,是对企业的误解。恰恰相反,与其说企业追求的是利润最大化,不如说企业追求的是利润最小化。为什么呢?因为利润是企业投入竞争的资源,企业会把利润全数投入到竞争中去,否则怎么会打价格战呢?

那么,企业追求的是什么?德鲁克说,企业经营的追求,就是继续经营而已。

什么叫继续经营?就是永续经营,基业长青,永不出局,这就是企业的最高追求,也是最难的目标,最大的成功,永恒的王朝。

追求利润最小化,就是以财发身。

德鲁克为什么要苦口婆心地讲这个问题?他说,由于人们认为企业逐利,追求利润最大化,导致针对企业家的公共政策出现了偏差,出现对企业不公平的政策,所以德鲁克如此为企业说话。

今天中国一些知名企业家的话,也成了娱乐谈资。比如马云说他对钱不感兴趣,刘强东说钱不能带来快乐,大家都说他们的话气人。不过,他们的话也是发自内心的。金钱当然能带来巨大的快乐,但是,他们过了那个阶段,忘记了金钱的快乐,他们追求的都是熊彼特所说的三大快乐。以身发财,是当年的小目标;以财发身,才是今天的大目标。

# 利害利害,利就是害,君子以利为害

#### 原文

未有上好仁而下不好义者也,未有好义其事不终者也,未有府库财非其财者也。

#### 华杉详解

朱熹注解说:上好仁而爱其下,则下好义以忠其上,所以事必有终,而府库之财无悖出之患也。

张居正讲解说:终,是有始有终的终,是成就。君之爱民,是仁。民之忠于上,是义。上不好仁,则下不好义,这种事是有的。但是,如果君上轻徭薄赋,节用爱民,使百姓都各得其所,则百姓都感激爱戴君上,如人子之于父母,手足之于腹心,各输忠诚以自效,没有不好义而忠其上者。

下不好义,未免有不能终君之事。如今下既然好义,则办事分明,而爱戴之情切,把君上的事,就如自己的家事一般,皆为之踊跃趋赴,尽心竭力以图成,这样,就没有有始无终的事,事事都有成就。

下不好义而人心离畔,固然有不能保其府库之财者,如今下既然好义,而民供给于上,君安富于上,把府库的财货就如自家财货一般,皆为之防护保守,而长保其所有。这就没有争夺悖出之事。

下之好义而能忠于上者,其效如此,而且都是由上之好仁带来的。那么,为人上者,能不以有志于仁为要务吗?

上行下效,加之物以类聚,人以群分。你是什么样人,你的属下就是什么样人。上好仁以爱其下,则下好义以忠其上,所以事必有终。

没有人会因为轻财好义而失败,你也不用担心你的钱散出去了,就非你所有了。

# 原文

孟献子曰:"畜马乘不察于鸡豚,伐冰之家不畜牛羊,百乘之家不畜聚敛之臣,与 其有聚敛之臣,宁有盗臣。"此谓国不以利为利,以义为利也。

#### 华杉详解

孟献子,是鲁国的贤大夫。畜,是蓄养;马乘,马四匹为一乘,做了大夫,政府就给他配一辆四匹马拉的马车;畜马乘,就是刚刚做上大夫的人,有房有车有俸禄,他就不会去过问家里那养鸡养猪的事,以侵民之利,要吃鸡要吃肉到市场上去买。

伐冰之家的伐,是凿而取之。卿大夫以上,祭祀可以用冰了,俸禄更丰厚了,家里

不仅不养鸡不养猪,牛羊也不养了,也到外面买。

百乘之家,就是诸侯之卿有采邑十里,可以出兵车百辆,他不仅有国家给的俸禄,而且有采邑百姓的赋税收入,这就富甲一方了。他不仅是大臣,而且有自己的家臣。这样的人家,不应该去蓄养聚敛之臣,再去刮地皮,收刮百姓财富。宁愿有家贼,盗窃自家府库,也不要有国贼,去与民争利,伤民之命。

为国者的利,不在于物质的利益,而在于上上下下的义。以利为利,失了人心,败了国家,本是求利,却反而有害,这是求利得害。以利为义,则有人、有土、有财用,虽不求利,而利在其中也。

利害利害,利就是害,君子以利为害。

#### 原文

长国家而务财用者,必自小人矣。彼为善之,小人之使为国家,灾害并至。虽有善者,亦无如之何矣!此谓国不以利为利,以义为利也。

#### 华杉详解

上一节讲为国者应当以义为利,这里接着讲求利之害,反复叮咛。

长国家,是一国之君长。"彼为善之"一句,朱熹说上下文可能有阙误,因为接不上,就不管它了。

作为一国之君长,如果一心只想有钱用,那他就会用那聚敛之小人为大臣。这等小人,若用来治国,则必以聚敛为长策,夺民之财,以奉君之欲,搞得民穷财尽,伤 天地之和,生离畔之心,天灾人祸,纷然并至。到了那个时候,虽有善人君子,也 救不得了。

这就是说,国家不能以利为利,当以义为利也。

义利之辨,反复叮咛,还是个简单的道理,我们都希望别人对我义,不希望别人对我不义。而要别人对我义的唯一方法,就是我对所有人都仁义。否则,人人心里都咬牙切齿"你不仁,莫怪我不义",那你的生态环境就崩塌了。

以上是传文的第十章,解释治国平天下。这一章的要义,是要在上位者与民同好恶,不要与民争利,修行絜矩之道,则亲贤乐利而各得其所,这就平天下了。

朱熹说,以上十章传文,前四章统论纲领旨意,后六章细讲条目功夫。第五章是明善之要,第六章是诚身之本,这两章,对于初学者来说更是当务之急,急用先学。 学者一定不可因为它看起来太简单,都是些老生常谈的大道理,就轻忽放过了。

学问之道,博学、慎思、审问、明辨、笃行。关键是最后要落实到笃行,知行合一,学以润身,改变气质,日日不断,日日自新,每天都重新做人。

《大学》全文完。

本书由"ePUBw.COM"整理,ePUBw.COM 提供最新最全的优质电子书下载!!!

# 中庸

率性而为,就是循规蹈矩

原文

天命之谓性,率性之谓道,修道之谓教。

华杉详解

朱熹注解说:命,就是令。性,就是理。

所以,天命就是上天的命令,天性就是天理。

朱熹说:天以阴阳五行变化生万物,万物禀受天地之灵气以各成其形,而内在的理,也赋予它了,这就像上天的命令一样。所以,人或万物之生长,因为各有其得自于上天之理,各顺其德,这就是性。

率性之谓道呢?率,是遵循。你遵循这天命、天性,就是大道。张居正说:人和万事万物,各自遵循其性之自然,其日用常行,各有当行的道路。仁为父子之亲,义为君臣之分,礼为恭敬辞让之节,智为是非邪正之辩,其应事接物待人,无不依循那性中本有的。所以说,率性之谓道。

这里要特别注意,率性而为,不是我们平时说的任性而为。朱熹不是说性就是理吗,率性而为,就是一切依天理而为,合乎人之理、夫妻之理、父子之理、兄弟之理、君臣之礼、朋友之理、社会之理、自然之理、天地之理,这就是道了。

《中庸》开篇就讲"率性",这个要记住,因为最后结束总结的时候会讲"尽性"——尽己之性,尽人之性,尽万物之性。中庸之道修成了,你就能让自己,让他人,让万事万物的天性,都得到最充分的发挥,成就自己,成就他人,成就世界。从率性到尽性,就是中庸之道,这话头先留在这里,读完这本书你就明白了。

修道之谓教。张居正讲解说:性、道虽然都相同,但是,人的气禀有差异,就是我们前面讲的,人秉气而生,但各人所得的气清浊不一样,再加上"性相近,习相远",后天习染,也容易学坏,所以不能尽率其性。于是呢,圣人就因其当行之道,给大家定规矩,以为法于天下,节之以礼,和之以乐,齐之以政,禁之以刑,使人皆遵道而行,以复其性。这也是恢复他本来就有的东西罢了,不增不减,而不是有所加损。所以说,修道之谓教。

用王阳明的话说,也就是恢复他的良知罢了。

记住这个率性而为,不是自己任性,是率人性、自然之性、社会之性。能率性而为,你就得道了。

所以率性而为,是圣人的至高要求。为什么人们会把率性而为,理解为自己潇洒,不循规蹈矩呢?因为人们读书,都很容易朝自己舒服的方向理解。率性而为是无拘无束的,但这是"从心所欲不逾矩"的无拘无束,是守规矩,却不觉得规矩让自己不舒服的无拘无束。

率性之谓道。一般人只认识到自己的性,不能认识物之性、自然之性、他人之性、社会之性。事实上他连自己的性也认识不到,只认识自己的欲。于是圣人要修道,修道之谓教,就是礼、乐、刑、政等,立规矩,施教化。

所以,知天命者,方能率性而为;不知天命者,需循规蹈矩。圣人立天性以为规矩,率性而为,就是循规蹈矩。

# 不拘小节者,难有大节

道也者,不可须臾离也,可离,非道也。

# 华杉详解

张居正讲解说:承上文,天命之谓性,率性之谓道。道既然源于天,率于性,可见这道与我的身子合而为一,就是顷刻之间,也不可离了道。如果此心、此身离了道,心便不正,身便不修。一事一物方才离了道,事也不成,物也不就。可见这道如何可以离得?如果可以离得,那便是身外之物,而不是我心上的道。

朱熹注解说:道,是万事万物、日用常行当行之理,无物不有,无时不然,所以一刻也不能离。

# 原文

是故君子戒慎乎其所不睹,恐惧乎其所不闻。莫见乎隐,莫显乎微,是故君子慎其独也。

# 华杉详解

这里又讲"戒慎恐惧"和"慎独"了。前面我们在《大学》里讲诚意时,就讲了慎独。这《中庸》一开篇也讲慎独。可见慎独是儒家非常重要的修身心法。

戒慎不睹,恐惧不闻。不睹,是没有人看到的地方;不闻,是没有人听到的地方。 在没人看到、没人听到的地方,也保持警醒,不要放肆,就是慎独。

莫见乎隐,莫显乎微。见,读作现。隐,是幽暗之处。微,是细微之事。独,是人所不知而己独知的去处。

人在众人看得见的地方,觉得那是众目睽睽之下,应该注意自己的举止表现。不

过,别人看见你,也不过是看见一个表面而已,也看不到你的内心。相反,在没人看见的地方,你不需要关注别人的时候,自己的心念发动,是善是恶,自己最清楚,这才是天下之至见,是最见得清楚明白的时候。所以叫莫见乎隐,天下之至见,莫过于隐。

同样,天下之至显,莫显于微。越是那细微之事、不值一提的小事,怎么样都影响不大,所以,怎么处理你也不太在意,也认为别人不注意,就放松了,任性而为,而不是率性而为,这时候,就最能显出你的价值观和修养。

所以会观察的人,他就不看大事,专看小事,因为大事人人都会警醒注意。你独处的时候是否慎独,他也看不到。但不经意的小事,莫显乎微,最能看出一个人的操守。说一个人不拘小节,那么我们也很难相信他能守大节。这也说明"道也者,不可须臾离也,可离非道也"。

慎独是儒家重要的价值观。简单地说,就是人前人后一个样,莫见乎隐,进而莫显 乎微,遏人欲于将萌,而不使其滋长于隐微之中。就是把自己的恶念恶行消灭在萌 芽状态,不让自己有那些坏习惯。修为到了,就不用随时戒慎恐惧不放松,而是在 最放松的时候,也合乎大道,不勉而中,从心所欲不逾矩。

# 性情之德

#### 原文

喜怒哀乐之未发谓之中,发而皆中节谓之和。中也者,天下之大本也;和也者,天下之 下之认道也。

#### 华杉详解

张居正讲解说:人每日与事物相接,顺自己意的就欢喜,拂逆了自己的就恼怒,失其所欲就悲哀,得其所欲就快乐,这都是人之常情。当事情还没有发生,情绪还没有发动,不喜不怒,不哀不乐,无所偏倚,这就叫"中"。事情发生了,情绪发动出来,当喜则喜,当怒则怒,当哀则哀,当乐则乐,——都合着当然的节度,无所乖戾,这就叫"和"。

这个中,就是天命之性,就是道的本体,虽然是未发,但是天下之众理,它都具备,日用常行,礼乐刑政,千变万化,都以此为根本,就像树根一样,千枝万叶都是从这里发出来,所以说是"天下之大本"。

和呢,就是率性之道,是道的运用,恰到好处,没有悖逆。不管什么人,遇到什么事,都在这条道上走,所以叫作"天下之达道"。

道的运用,不外乎心之性情,如果静处无事的时候不知道存养,则失其中而大本不立;有事来应的时候不知道体察,则失其和而达道不行。所以说,道者,不可须臾离也,一刻也不能放松。

朱熹说,这叫"性情之德"。

如何修养这性情之德呢?我觉得,喜怒哀乐,要先修这个"怒",怒气最伤人又伤己。怎么怒到恰到好处、致中和呢,也不好把握,就先从学习颜回的"不迁怒"开始吧,这比较容易操作。

不迁怒,是为什么事发怒,就对什么事发怒,不把那怒气撒到别的地方,或别的人身上去。比如你发怒,把手里拿的杯子摔了,如果并不是为杯子的事发怒,这就是迁怒于杯子;写不出方案,恨不得把电脑砸了,这就是迁怒于电脑;小李找你汇报工作,你正为女朋友的事生气,把小李骂出去了,这就是迁怒于小李。

君子任道,小人任情。颜回按道理来处理人和事,不因自己的情绪而变,该怎样,就怎样。而我们呢,就很容易被情绪左右,心情好的时候啥都行,心情不好就就地取材,找人找物发泄,谁碰上算谁倒霉。要是那当皇帝的,不任道理而任情绪,要拿人出气,那就有人要掉脑袋呀!所以,越是位高权重的人,"不迁怒"三个字就越重要,应该写一个条幅来挂墙上。

为什么性情之德这么重要呢?因为"情绪是魔鬼",破坏性很大,而对于领导者来说,情绪往往又影响决策,所以"致中和"是中庸之本。

#### 原文

致中和,天地位焉,万物育焉。

#### 华杉详解

致,是推到极处。位,是得其所哉,各安其位。育,是万物生长。

这里讲大本达道的功效,还是儒家的基本原理——扩充放大。

张居正讲解说:中,固然是天下之大本,但是,要存养者少有偏倚,那还是有没做到的。和,固然是天下之达道,但是,要所发者无所乖戾,也有没做到的地方。

所以,必须在人所不睹不闻的独处之时,也能戒慎恐惧,严格肃敬,以至于独处至静之中,也没有一点偏倚,这就是把中推到了极处,则大本立也。

尤其是那些隐微幽独的小事,更要谨慎其是非善恶,精密于应事接物的对错尺度, 让它没有一丝差错,推到和的极处,如此则达道行矣。

由此,我之心正,则天地之心也正;我之气顺,则天地之气亦顺。日月星辰,山川

河流,各得其常;天地万物,各安其位。少有所长,老有所养,动植飞潜,各尽其性,则万物得生长矣!

张居正说:天地万物,本来与我一体,而中和之理,相互流通,所以其效验至于如此!所以这率性尽性的功夫,能不勉励自己去存养修为吗?

天人合一,在上位者就是天,一国之君就是一国之天,放我们自己身上,一个公司的老板就是一个公司的天,不是天,就是天花板。所以要想想怎么把自己这个天花板修高一点。

是在上位者决定了天有多高, 地有多广, 天中不中, 和不和, 顺不顺, 年轻人能不能成长, 老年人能不能得到照顾, 山川河流会不会被破坏, 野生动物是否得到保护, 这些都是在上位者的性情决定的。所以修性情之德, 致中和, 原理就在这里。

# 修养的海因里希法则

《中庸》一共三十三章,前面是第一章,子思立言,讲命、性、道、慎独、致中和。接下来的十章,是子思引用孔子的话,来论证这第一章的立意。

第一章首先说明道的本原出于天,不可更易;道的实体则备于我们自己,不可偏离。

既然都在自己身上,我们就要有存养省察之道。所谓修身养性,因为有个养字,常常被理解为休息养生。事实上,修身养性,就是存养省察功夫,不仅要"日三省吾身",而且要随时戒慎恐惧,省察自己。修身养性的性,是天命之谓性,率性之谓道,修道之谓教。时时存养省察,就是圣神功夫,臻于化境。

所有的一切都在于我们自己,所有的责任担当,都是"我"的责任担当。

学习任何东西,都不是去评点讲说他的高下,甚或另立一说以胜之,而是用书中之言,观照自己,反求诸身而自得。不断充实自己的人性本然之善,去除外诱之私心偏心,则能不偏不倚,和然中道。

面对世风日下,老人倒地上没人扶,环境破坏,沙滩上垃圾没人捡,公司管理不善,晚上好多人下班电脑不关,这是谁的责任?都是"我"的责任!别人不扶老人,是我的责任,这事我要管。怎么管?就是我自扶之,这就是《中庸》的大正至中之道,这就是《大学》的明德新民、修身齐家治国平天下之道。不要想"假若人人都……",这样就会觉得,光自己一人改变不了什么,这就不是儒家了。儒家的观念是行有不得,反求诸己,我管不了别人,但管得了自己。管不了别人也不可怕,可怕的是管不住自己。

#### 原文

仲尼曰:"君子中庸,小人反中庸。君子之中庸也,君子而时中;小人之反中庸也,小人而无忌惮也。"

### 华杉详解

中庸者,不偏不倚,无过不及,而平常之理,乃天命所当然,精微之极致也。所以中庸是一点也不偏离正道至理,是精微之极致,唯有君子能体会到,小人是认识不到的。

朱熹注解说:盖中无定体,随时而在,乃平常之理也,君子知其在我,故能戒谨不睹,恐惧不闻,而无时不中。小人之心,多欲而无识,无所忌惮,不知有中庸之

道,故肆欲妄行。

张居正讲解说:"君子小人,只在敬肆之间而已。"意思是,君子与小人的区别, 就在于君子时刻心存敬畏,而小人则放肆无所忌惮。

小人不知道害怕。最简单的案例,就是开车。那闯红灯的,在马路上逆行的,在高速公路出口随意打横变线的,都是无所忌惮的小人。他明明知道这样是危险的,可他就是无所忌惮,对自己的生命都无所忌惮,别人的安全更是完全不在他的考虑范围内。

君子知道敬畏,首先是对自己的生命安全极其敬畏。所谓"千金之子,坐不垂堂, 百金之子不骑衡",在自家院子里小坐,也要注意别在屋檐下坐着,怕万一瓦片掉 下来砸到头;也不要骑坐在栏杆上,怕失去平衡摔下来。

这是敬畏什么呢?我们可以用美国著名安全工程师海因里希提出的"300:29:1法则"来解释。当一个企业有300起隐患或违章,必然要发生29起轻伤或故障,另外还有一起重伤、死亡或重大事故。

所以抓安全,都不是抓大事,而是抓小事。同理,我们个人的修为,应事接物待人,也是抓小事,不是抓大事。你有300次放松放肆,恐怕就会闯一次大祸。修养的心法,就是不应事、不接物、不待人的时候,自己一个人独处的时候,也要戒慎恐惧,慎独。养成了这样的好习惯,就能不勉而中,无时不中,坦然中道。

中庸之道,是德行之道,也是性情之道。朱熹引用游氏注解说:"以性情言之,则日中和。以德行言之,则日中庸。"所以中庸的中,也兼有中和之意。

以上是第二章,我们总结一下君子之道,就是"性情中和,德行中庸"。这八个

字,需细细玩味,每时每事省察自己。

# 喝心灵鸡汤的三个层次

原文

子曰: "中庸其至矣乎!民鲜能久矣!"

华杉详解

至,是极致。鲜,是少。

张居正讲解说,天下之事,但凡你做得过了些,就是失中;不及些,就是未至。唯有中庸之道,无过不及,恰到好处,日用常行,应事接物待人,既没有做得过分的地方,也没有达不到的,所以这是天理人情之极致,尽善尽美而无以复加者。这道理呢,人人自己身上都有,本来没什么难事,只是世道衰微,人各拘于气禀,囿于习俗,其所知所行,不是流于太过,就是失之不及,少有能做到中庸的。这种情况,已经很久了!

以上是第三章,就一句话。

原文

子曰:"道之不行也,我知之矣,知者过之,愚者不及也;道之不明也,我知之矣,贤者过之,不肖者不及也。人莫不饮食也,鲜能知味也。"

华杉详解

这段是第四章。

孔子说,这中庸之道,就像一条大路一样,本是日用常行,你上去走就是,但是这大路上为什么没人走呢?我也知道这缘故。因为这个人啊,他必须认识理解这大道,他才能上去走。现在的人啊,都聪明得过了头,索隐行怪,追新逐异,贪巧求速,他的思想认识就过了,跑到中庸前面去了。所以他轻视这大道,认为中庸不值得重视,不值得践行。那笨笨的呢,安于浅陋,他的思想认识达不到中庸的程度,他看这中庸之道,哎呀,这不是我做得到的,所以也不去做。

如此,这本来明明白白的中庸大道,怎么就不明白了呢?因为知行合一,这道,总要走过才明白。如今那贤能的人,他就喜欢显自己的本事,要另辟蹊径,特立独行,不走这中庸之道。而那愚笨不肖的,又安于卑下,做不到中庸之道。于是这道就荒芜了。

智者的"知道"是个大问题,一说道理都知道,一做事却都不按道理来。为什么呢?有两个原因。第一,他不是真知道。

王阳明的一个学生向他讨教求学和做人的道理,王阳明向他讲了若干条,每讲一条,就问他知不知道。他全部都答知道。

可王阳明说,因为认为自己都知道,所以就堵死了自己知道的路。要知道自己不知道,才能知道。

所以,认为自己知道,正是不知道的原因;认为自己不知道,才是知道的开始。

知行合一,就是只有按那道理做了,才算知道那道理,否则只是晓得些说法,其实一点也不知道。就像你吃过盐,才知道什么是咸;尝过糖,才知道什么是甜;尽过孝,才知道什么是孝道。你去问天下人,孝敬父母你知不知道,会有人回答不知道吗?三岁小孩都说他知道。但事实上真知道的人极少。即便是那极少的能尽孝的

人,也有对孝道不知道的地方,因为他还有没体会到的、没做到的。

所以我们要有一个清醒的认识,哪怕是最简单、最老生常谈的道理,我们都永远有不知道的地方,这样才能戒慎恐惧,保持中庸。

第二个原因呢,是为物欲所蔽。种菜种果不能用毒药,人人都知道,但看见别人做了,也不受惩罚,而且比自己多卖了钱,于是第二年也就理直气壮地跟着做了。教化不行,人们心中就完全没有什么事绝对不能干的概念。我们痛恨三聚氰胺,但是我们平时的所作所为里,与之性质相同,只是程度不同的事,数不胜数。

所以儒家强调自我省察。看见别人干坏事,不要光是义愤填膺,而是要马上省察自己,有没有类似的恶行,这才叫格物、致知、正心、诚意、修身、齐家、治国、平天下,每看见别人的善与恶,都拿他来格一格自己,善则与之,恶则去之,如此则进步神速也。

孔子说:每个人每天都同样吃饭,但真正知味的人太少太少了啊!

《道德经》说:"上士闻道,勤而行之;中士闻道,若存若亡;下士闻道,大笑之。不笑不足以为道。"我们的朋友圈里,总有人愿意每天发些心灵鸡汤。若是真干了那碗鸡汤,并切实去笃行的,就是上士;也不过一下脑子就赶紧转发鸡汤,但并不照着去做的,就是道听途说的中士;耻笑他人鸡汤的,就是下士。

# 胜心是学问修养的大敌

原文

子曰: "道其不行矣夫!"

#### 华杉详解

这一句是第五章,承上启下。孔子说:"中庸之道,不明于天下,也就不行于天下了吧!"

### 原文

子曰:"舜其大知也与!舜好问而好察迩言,隐恶而扬善,执其两端,用其中于 民,其斯以为舜乎。"

### 华杉详解

张居正讲解说,人的智慧,有小聪明,也有大智慧。小聪明是自己聪明,大智慧是用别人的智慧。天下之义理无穷,而一人之知识有限,如果只是刚愎自用,而不取之于人,那你的格局就小了。舜就是大智慧,但凡要处理一件事,他不肯说自己知道,而是恳切地请教别人,问这件事该怎么处理。问来的言语,不但那些深远的要去考察,就是那些极浅近的,也要细细琢磨,怕错过其中可以采纳的地方。

大智慧就是"无我",就是不追求"自己的东西"。学谁就是学谁,不要把它变成"自己的东西"。因为变成自己的东西,就忍不住要上去改一改,这一改,就毫厘千里、面目全非了。圣道为什么不传?就是因为历代治学者都追求"自己的东西",不肯照着往圣先贤的话来说。王阳明说这叫"胜心"——其说本已完备,偏要另立一说以胜之。妄自篡改添加,越描越黑,几百年下来,圣学就面目全非了。所以才需要有人重新去擦亮,为往圣继绝学。

很多人平时做事也有毛病,放着简单明白的大桥大路不走,偏要往那断蹊邪径上走,正所谓"舍其易者而不行,究其难者当学问",这都是不能善与人同,老想与

#### 众不同惹的祸!

世界大同,必是国相同,人相同,根本是善相同。儒家认为善为天下公,所有的善学、善言、善行都是公家的,你拿来用就是,不要觉得拿了别人的东西,没有立起自己的东西。至善就一个,到达了都一样,你不一样,只能说明你还没到达。等你到达的那天,因为能到达的人极少,你自然就孤独得很,哪还用得着追求什么与众不同!只有不把时间浪费在浅薄的与众不同上,你才能攀登至善的高峰。

所以儒家明德、新民、修身、齐家、治国、平天下,要用自己的言行示范去引领他人。反过来,看到他人的善言善行,也马上照搬、照抄、照做,这才是善之善者也。

第二句"隐恶扬善",就是你听来一些东西,要把坏的藏起来,到你这儿为止。而那些好的,要大肆宣扬,让大家都知道,都学习。

这"隐恶扬善"有三层含义。

第一层是张居正讲的,是鼓励言路畅通。那说得不对的,我不用他的建议就是了,不要批评他,以免他受到挫折,下次不说话了;而那说得对的呢,我就不但用他的建议,而且宣扬嘉奖他,让大家都踊跃建言。

第二层含义,类似孔子的"子不语怪力乱神"。隐恶,是不讨论坏人坏事,为什么呢?怕有人学去了。你讲犯上作乱的事,就会被那奸人当案例教学,从中吸取经验教训。这就像讲连环杀手故事的电影,会激励出新的连环杀手一样。

隐恶扬善进了《成语字典》,又发展出第三层意思来,就是不要宣扬别人的坏处, 只宣扬他的好处。这个就太难了。谁在背后不说人呢?说人坏话,也是一种胜心, 要在道德上胜过别人。我们要做好人,主要方法就是通过说别人坏来衬托自己好。如果别人不坏,我这好也显不出来。

所以曾国藩专门讲过这问题,他说,你不要跟父母讲兄弟的不好,让父母认为你好。他这个说法抓住了本质。我们跟人说谁谁谁不好,无非是为了让对方觉得我多好。如果我们去除了让别人觉得"我比他好"的心思,真正做到"他好我也好",就不会那么积极说别人坏话了。

隐恶扬善,多说人的好,就是把他往好处拉,他会越来越好;老说别人坏,至少他 跟你的关系肯定是坏了,要是他真就越来越坏,也是你把他往坏处推的。

最后一句,"执其两端,用其中于民",还是接前面的话,要到处访察,多听多问,对两个极端的思想都掌握,然后取其中而为政策。用现在的话来说,就是寻找全民幸福的最大公约数,这是当今世界各国都在博弈的东西,但也是"中庸不可能也",要么就是过了,要么就是不及,总在不断摇摆调整中。

以上是第六章。

# 知行合一的两个标准

### 原文

子曰:"人皆曰予知,驱而纳诸罟(gǔ)擭(huò)陷阱之中,而莫之知辟也。人皆曰予知,择乎中庸而不能期月守也。"

### 华杉详解

予,是我。罟,渔网;擭,机栏,都是抓鱼的。陷阱,是抓野兽的。

人人都说"我知道",但你把他往那坑里带,他也不知道避。人人都说"我知道",但是要他执守中庸之道,他一个月也坚持不了。知祸而不知避,能择而不能守,都不是真知。

张居正讲解说:如今的人,与他论利害,个个都说我知道。那既然知道,看见祸事就在眼前,该能躲避了吧?可他却见利而不见害,知安而不知危,被人驱逐在祸败之地,就像禽兽落在陷阱里一样,恬然不知道避去,这怎么算知道呢?

如今的人,你跟他讲中庸的道理,也都说我知道。既然知道,就有定见,有定见,就有定夺,于处事的时候,才能辨别出其中庸的道理来,但是,他又坚持不了一个月就放弃了。这既然知道,怎么又不能坚持呢?还是因为不是真知道!

这个我们应该都有体会,当别人跟我们说什么事,我们会拼命点头说"对对对,我知道,我知道。第一个意思是我知道,第二个意思就是你快闭嘴别说了。

我们要建立一个意识,那就是,最简单的道理我们也不是真知道的,否则怎么不按那道理去做呢?比如管住嘴别吃坏、喝坏身体,你知道吗?问谁都说知道。但为什么知祸而不知避,甚至还有喝酒喝死的呢?因为本质还是不知道,临死才是真知道。所以王阳明说知行合一,做了才知道,你没去做,就只是晓得些说法,那不叫真知道。

所以,知道自己不知道,才是知道的开始。张嘴就说"我知道",就关闭了知道的大门。

品德也是一样。如果你搞个电视采访,到大街上问:"您缺德吗?"对方肯定骂回来:"你才缺德!"每个人都自认为自己道德品质没问题,质疑这个就是侮辱人。但事实上,我们每个人都缺德,缺好多德,不是放三聚氰胺才缺德,我们在待人接

物、说话做事、工作家庭、朋友交际上,无处不缺德。知道自己缺德,才是修养高尚人格的开始。

知祸而不知避,还有一个原因是没有意志力。没有意志力,就会产生懒惰和侥幸心理。所以孔子又说,人们都说自己知道,也会照做,却坚持不了一个月!

我的体会是,坚持一个月就是胜利!不是有二十一天养成一个习惯的说法吗?那一个月就足以固化一个习惯了。就像我每天早上写几百到几千字读书笔记,出差、度假、出国、住院,到哪儿也不落下。因为成了习惯,一天不读不写就像没刷牙,难受!

我认为,一个知行合一的人会有两个表现。一是他观点立场鲜明,从来没变过,二是他坚持做的事情从来没有停过。这就是知行合一的真知道,他真知道那道理,就执守那观点和立场,言行一致,一直那样去做。不会因为外部舆论环境或人情世故的变化改变自己的立场态度,也不会因为有什么困难或新的诱惑,而停止他一直坚持做的事。

以上是第七章。

# "义袭而取"和"集义而生"的区别

原文

子曰: "回之为人也,择乎中庸,得一善,则拳拳服膺而弗失之矣。"

华杉详解

孔子说,天下事事物物都有个中庸的道理,但是人们不能辨别选择,或是辨别选择

了,又不能执守、不能坚持。只有颜回之为人,会在应事接物待人的每件事上仔细审查,辨别把握住那个至当恰好的道理,然后去躬身实践,拳拳然恭敬奉持在心胸之间,守得坚定,不肯顷刻忘失。

颜回是真知者,其为人无过不及,没有过分的地方,也没有没做到位的地方,总能守中庸之道。得别人一善言善行,马上牢记之,践行之,绝不错过,绝不丢失。

颜回执守到什么程度呢?在《论语》里孔子还说过:"回也,其心三月不违仁,其余则日月至焉而已矣。"

颜回呀,他的心,能做到三个月都不违离仁德,而其他的人呀,有的只能做到一天,最多的也就能做到一个月而已。所谓一个人做一件好事不难,难的是一辈子只做好事不做坏事。颜回修养到什么程度呢?三个月你才能挑到他一个毛病!那我们自己呢,我想每天至少都能挑出三个毛病。颜回得一善言善行,就铭记于心,我们觉得自己好像也是这样啊,其实不是,差距在哪儿呢?没有抓落实!要马上落实到自己的行为上,并且坚持下去,这就是能辨别,能选择,能执守。

非义精仁熟,不能中庸。中庸不可能做到,所以我们要追求。

以上是第八章。

#### 原文

子曰:"天下国家可均也, 爵禄可辞也, 白刃可蹈也, 中庸不可能也。"

#### 华杉详解

孔子说,国家可以分一半给兄弟,爵禄可以辞去不要,刀山可以上,火海可以下,

但是要始终坚守中庸之道,那才是真不可能做到啊!

多大的好事都不难做到,比如让国之贤,王位都不要了,让给兄弟,这样的案例历史上有很多,伯夷叔齐是,吴泰伯仲雍也是。高官侯爵辞去不要,这也不难,现在还有很多裸捐的企业家呢。下刀山火海呢,在危险时刻,把生的机会留给别人,死亡留给自己,泰坦尼克号上就有很多这样的绅士。这些都是人类的美德,时常有人能做到的。

但是,要做到中庸,你必须对每个人、每件事,都做到一点毛病没有,无过不及, 没有一点过分的地方,也没有一点没到位的地方,这怎么可能呢?可以说,在每个 人、每件事上都不可能!

根本不可能,那还有什么意义呢?意义重大!它的意义就在于我们知道自己没做到,并且有了这个想法,有了这个追求,就有了时刻省察自己的习惯。

孟子讲过"义袭而取"和"集义而生"的区别。义袭而取,就是鼓起劲干一件大好事,让国、裸捐、赴汤蹈火,都可以义袭而取。而集义而生呢,是每件事都是好事,跟积德一样。孟子说,不要义袭而取,要集义而生,集义而生,就能养成浩然之气。但要养这个气,就一件坏事错事都不能干,干一件就漏气了。所以"行一不义,杀一无罪,而得天下,仁者不为也"。不管多大诱惑,结果多么正义,甚至能造福天下人民,但是如果需要对一个人不义,那我也不干。

以上是第九章。

# 君子之强四条标准

子路问强。子曰:"南方之强与?北方之强与?抑而强与?宽柔以教,不报无道,南方之强也,君子居之。衽金革,死而不厌,北方之强也,而强者居之。故君子和而不流,强哉矫!中立而不倚,强哉矫!国有道,不变塞焉,强哉矫!国无道,至死不变,强哉矫!"

### 华杉详解

孔子的弟子中,子路最好勇,所以他要问强者之道。

孔子说,你问的是南方人的强呢,北方人的强呢,还是你的强呢?南方风气宽容柔顺,如果别人以横逆无道加之于我,我也直受之,虽受到耻辱,也不去报复他。这样以含忍之力胜人为强,也近乎义理,有君子之道,所以说君子居之。但是,这还不是中庸,不是你要学的。

《圣经》里有一段经文,和这种"南方之强"类似:"有人打你的右脸,连左脸也转过来由他打。"

我们报复他人,或惩罚他人,不过是把他往更坏的地方推,而不是把他往好的地方拉。那岂是强?简直就是不仁不义啊!

孔子接着说北方人的强。北方风气刚劲,故以果敢之力胜人为强。衽金革的衽,是睡觉的席子;金,是刀枪兵器;革,是盔甲。刀枪盔甲是征战厮杀的凶器,大家看见都会害怕,可北方人却能当成卧席一般,恬然安处,就是战斗至死,也没有厌悔之意,这便是北方人的强。这样纯任血气之勇,不顾义理,是强者之事,所以说强者居之。但是这样的强,过了,也不中庸,不是你要学的。

南方人不及,北方人又过了,那强的中庸之道是什么呢?君子之强,强在哪里呢?

### 孔子提出了四条标准:

#### 一、君子和而不流,强哉矫!

矫,是强健的模样。强哉矫,是赞叹之辞。流,就是同流。

张居正讲解说,常人心目中的强,是能胜过别人,而君子之强呢,是战胜自己,以 义理战胜自己的私欲,使义理常伸,而不为私欲所屈。与人相处,以和为贵。但 是,一般人与别人和气,容易走向同流。同流合污也好,入乡随俗也罢,总之跟大 家打成一片,不好的事也委曲一下自己,跟着混过去算了。而君子之与人相处,虽 然也以和为贵,但自己心中有原则,有主张,绝不肯跟着做一些不好的事,这就是 君子之强。

孔子又有"君子和而不同,小人同而不和"之说。这是《论语》里的名句,朱熹注说: "和者,无乖戾之心。同者,有阿比之意。"君子心平气和,对人真诚善意,但是,一旦所见不同、看法不同,也要说出来。这为的是追求真理,相互规正帮助,而不是争夺利害,所以是和而不同。小人呢,心怀险恶,一心谋利,别人说什么,他都附和"对对对",显得自己跟人相同,与人亲近,但一到势利之处,就会挟势以相倾轧,争利以相谋害,这就是同而不和。

君子和而不同,小人同而不和。可以说是君子之间和而不同,小人之间同而不和。 君子之交,淡如水,和如风,但长长久久,天地人和。小人之交呢,是结党营私, 好的时候恨不得穿一条裤子,可一旦利益冲突了,就马上视若寇仇。

君子和而不同,小人同而不和。也可以说君子对任何人都是和而不同,小人对任何人都是同而不和。君子对谁都怀善意,说真话。而小人不管见到谁,都阿谀奉承,亲热得不得了,你说啥他都赞同,你喜欢啥他都跟你爱好一样,先把你迷惑了再

说,慢慢再看你能对他有啥好处。

这种"同"和"流",在《论语》里被称为"乡愿",就是好好先生。孔子说:"乡愿,德之贼也。"不做好好先生,能<del>善善</del>,能恶恶,能得罪人,这就是君子之强。

### 二、中立而不倚,强哉矫!

中立而不倚,从义理上来说,是执守中正,始终极其坚定,绝不偏倚到一边。从做人处事来说,就是不找靠山。君子之强,有自己的独立人格、独立价值、独立格局,能得到别人的帮助,却不把任何人当靠山。如果你的"强"来自于"倚",来自于靠山,那你离了他就连活命都做不到。你的靠山如果一时不太稳,晃了一晃,你就摔下山崖了;你的靠山如果和别的山蹭了一下,你就血肉模糊了;你的靠山如果倒了,你就被埋葬了。所以靠山靠山,靠得再大都是冰山。

朋友也是一样,朋友可以帮你,但你不能指望倚靠朋友。君子之强,是自立自强, 而不是趋炎附势,依附于他人。

### 三、国有道,不变塞焉,强哉矫!

变塞的变,是改变;塞,是没达到。国家有道,君子之强,就能发达富贵。人在没有发达的时候,都很注意自己,等富贵发达了,就容易放松骄肆,改变了当年的志向操守。所以君子之强,就是不忘初心,坚守义理。

# 四、国无道,至死不变,强哉矫!

当国家无道,君子也不变平生之所守,就算再穷再困,甚至遇到大祸患要被置于死地,也不肯改变平生的节操。这是什么呢?就是明哲保身。许多人误以为明哲保身

就是偷生怕死,但在儒家思想中,偷生是有的,怕死则未必。保身,首先是保证自己的节操,保证自己不要同流合污。当国家有道,君子一定是立于朝堂之上。如果不能立于朝堂,那就是你没本事。但如果国家无道,你还立于朝堂,那你就是同流合污,和昏君奸臣一起干坏事了。所以君子一定要退隐,等待下一任新君。

人格独立,志有定向,立场鲜明,坚守原则,观点始终不变,不跟人和稀泥、捣糨糊,这就是君子之强。

以上是第十章。

# 邪门的二十四孝,就是文化垃圾,以惑下愚

原文

子曰:"索隐行怪,后世有述焉,吾弗为之矣。"

华杉详解

索,是求。隐,是隐僻。行怪,是行为怪异。述,是称述。

张居正讲解说,世间有一种好高之人,对于日用常行,还有大家都讲的一些简单道理,他都认为太寻常,不足以知,一定要去深求隐僻之理,要知人所不能知。对于日常当行的道理呢,他也觉得太寻常,不足行,一定要行人所不能行,以欺哄那些没见识的人,欺世盗名,以惑下愚。而后世也把他们的故事津津乐道地传诵千年。不过,孔子却说:"我不干那样的事。"

索隐行怪,以惑下愚,这也是代代相传的毛病。所谓"舍其易者而不为,究其难者以为学",对于欺世盗名的人来说,这诱惑很大;对于"下愚"的人来说,也很吃

这一套。

比如学习"四书"。"四书"的道理,其实都极其浅易明白,中心思想就一个:要做到,要知道自己没做到,然后随时提醒自己做到,这就叫"知行合一"。但是,人们做学问,重点往往都不放在把那学问落实在自己行动上,而是放在如何知道更多上。不落实行动,而是想知道更多,那最好的方法就是,知道一些别人都不知道的。于是就在那辞章之间,训诂、考据、拆字,弄出一通深僻精彩的道理来,然后便如痴如醉,沾沾自喜。

而听课的同学,也都追新逐异。如果老师是"老生常谈""没有什么新东西",他就鄙视老师。如果这老师是一个索隐行怪、欺世盗名的人,讲解的东西跟他之前听过的都不一样,他就兴奋了。这都是只求知道得更多,却从没放在自己身上,想想要怎么去做。

有知行合一习惯的人则相反,他们不想知道更多。比如子路,得一善言,就要践行,要去做做看。这时候你要是接着讲下一条,他就会捂起耳朵:"别说!别说!刚才那条我还没做呢!"

我写过一本《华杉讲透〈孙子兵法〉》,好多朋友读完之后对我说:"哎呀,华杉你这本书太好了!颠覆了过去好多看法!"这句话很典型,大家都想把前人的东西"颠覆",要把一本书解读得跟谁都不一样。那我有没有颠覆呢?当然没有,我只是还原,把大家颠覆的东西再颠回去。在我那本书里,没有一句话、一个字的解读是我"自己的理解",都是根据宋本《十一家注孙子》和郭化若将军的《孙子译注》为标准来解读的。

在出版《华杉讲透〈孙子兵法〉》的时候,编辑在书上写了一段文案: "华杉潜心

研究《孙子兵法》二十余年,观点自成一家。"我看到那句"观点自成一家",心里就嘀咕,对古人的东西,如果你的观点自成一家,那你肯定是错的。因为观点只有一个,是前人传下来的,你跟谁都不一样,就意味着过去两千五百年的往圣先贤全都错了,这可能吗?所以,第二次加印的时候我就申请把这句话删除了。

人们总追求把本来浅显的道理颠覆,要说出一番惊世骇俗的高论来。因为爱听这样高论的人太多,这个市场太大。这叫什么呢?孔子说,叫"道听而途说,德之弃也"。道听途说,不是传播小道消息,而是在道上听来的道理,还没回到家,还在路途上,就赶紧把话又说出去给别人听了。为什么要说给别人听呢?是显摆自己有学问。他压根儿就没想去践行,就是想显摆,所以这道理别说学到自己身上了,都没带回家,就丢弃在路上了,所以叫"德之弃也"。那听来一句丢一句,总要补充新的啊,于是就索隐,就追新逐异。

那什么是行怪呢?就比如魏晋之风,竹林七贤那些事,故作惊世骇俗之举。如刘伶家里来客,他不穿衣服去见,客人不高兴地问他,他却说:"我以天地为屋,房屋为裤,你自己跑到我裤子里来干吗?"这样的怪行,确实能载入史册,传诸后世。但传些怪行下去干吗?惊世骇俗的事,君子不为。这样的故事,为什么很多人赞赏呢?就是因为大家都没有知行合一的意识习惯。有知行合一习惯的人,所有的学习都是切己体察,事上琢磨。要赞赏一件事,一定是自己马上准备照着做的。我若赞赏刘伶,那么以后我都光着屁股见客人。如果我不准备光屁股见客人,那我理他干什么?

最后讲一个最典型的索隐行怪案例——大家都熟悉的"二十四孝"。

比如卧冰求鱼。说晋人王祥脱了衣服趴在冰上,用体温把冰融化了,抓鱼给母亲 吃。这个故事太精彩了!这就是典型的"舍其易者而不为,究其难者以为学"。你 要破冰,难道没有比用自己的体温更好的办法吗?可大家就吃这一套,这就是典型的"欺世盗名,以惑下愚"。而这位仁兄,居然就成了孝子的代言人,今天祖国大地上还塑有他的像。

另一个更邪门的,是埋儿奉母。说有一个叫郭巨的人,家里粮食不够吃,为了孝敬母亲,他就把儿子活埋了。少一张嘴,母亲就有吃的了。这种反人类的故事,居然还在传诵,这已经疯狂和虚伪到什么程度?这根本已经不是人,而是魔鬼了,还有良知吗?

儒家思想很简单,叫"己所不欲,勿施于人",你如果不准备把自己儿子给活埋了,你就不要去宣扬那些故事。

中国历代官方最反对的就是"淫祀"。淫,不是淫荡,而是过分,比如"淫雨连绵"的淫,就是过量的意思。淫祀,是不合礼制的祭祀。宣扬和祭奠这些人、这些故事,就是淫祀。婚礼闹洞房,也是淫礼。这些都属于中国民间文化中最愚昧无知的部分。

但是,这样的故事,为什么到现在还在宣扬呢?就是因为这种索隐行怪、欺世盗名、以惑下愚的人性弱点。人们习惯了宣扬自己都不信的东西,只要它够新、够特、够奇、够怪。这就是道听而途说,反正都是说给别人听的,自己也没想过去照做,无所谓。

学问之道,博学、慎思、审问、明辨、笃行,其中最关键的就是笃行。像二十四孝这种疯狂邪门的东西,稍微动用自己干分之一的智商去辨别一下,就能明白否定。可为什么到现在还在被称述?不是因为大家没有智慧去辨别,而是因为大家都没有知行合一的意识习惯。如果我们无论学到什么都照做,不准备照做的我就不学,那

才真是做学问了。

学问之道,光动脑子没用,脑子靠不住。用心也不够,心不知道放哪儿。只有动手,落实在行动上,身体力行,你才知行合一了。

# 能不能坚持,关键在有没有志向

#### 原文

"君子遵道而行,半途而废,吾弗能已矣。"

### 华杉详解

张居正讲解说:遵,是循;道,是中庸之道;途,是路;废,是弃;已,是止。

孔子说:那索隐行怪的人,固然不足论。至于君子,择乎中庸之道,遵而行之,可明明已经在平正的大道上走了,却不能笃实用力,走了一半,就半途而废。这是他的智力虽然能够理解认识到,但是仁德修为还不足,所以当强而不能强。如果是我,一定有始有终,一定走到底!

朱熹注解说,虽知足以及之,而行有不逮,当强而不能强者也。圣人在此,一定勉力自己去做,因为至诚无息,不敢半途而废。

知道,但是不去做,那不是真知道。而知道了,也践行了,但不能坚持,这还是因为不是真知道,两者都是没能知行合一。其背后的原因是什么呢?是没有志向。学习第一是立志,有了志向,就日日都有目标,要实现自己的志向,就不会允许自己止步于此。

能不能坚持,关键在有没有志向。小时候父母老师都会问我们的志向,都知道要立志。可到了工作上班以后,一切只盯着赚钱、升职、搞定客户,把自己的志向搞没了。志向成了小孩子的事,成年人没有志向,就是行尸走肉,就是随波逐流,就活不出自己来。如果你有一个志向,比赚钱还重要,那你就可以遵道而行了,这道,就是通往你志向的大道。

### 原文

"君子依乎中庸,遁世不见知而不悔,唯圣者能之。"

### 华杉详解

中庸之德,知之尽,仁之至。那索隐行怪的、惊世骇俗的、哗众取宠的、欺世盗名的、忽悠下愚的,都不是中庸之道。君子依道而行,既不去索隐,也不去行怪,一切依顺着这中庸的道理,终身居之以为安,而不肯半途而废。执守中庸,而不以有道自居,不求见知于人。即便遁世而不为人知,他自己心里也确然自信,无怨无悔。这与求惊人之语、惊世骇俗之行以引人注目的人,对比是多么鲜明。只有圣人,才能战胜自己的虚荣心。这是智之尽、仁之至,不需要勇,自然充裕自如。这是中庸的成德,唯有德造其极的圣人,才能做到。

以上是第十一章,以"智勇仁"三达德为入道之门。篇首用大舜、颜回、子路的故事来讲,大舜是智,颜回是仁,子路是勇,这三个品德缺了一个,就不能造道而成德。

# 门槛低,道行深

# 原文

君子之道费而隐。

### 华杉详解

费,是用之广。隐,是体之微。中庸之道,有体有用,其用广大而无穷,其体则精微而不可见也。

### 原文

夫妇之愚,可以与知焉,及其至也,虽圣人亦有所不知焉;夫妇之不肖,可以能行焉,及其至也,虽圣人亦有所不能焉。

### 华杉详解

张居正讲解说,中庸之道,不出乎日用常行的道理,又通极乎性命精微之奥秘。以知而言,虽匹夫匹妇之昏愚者,也有个本然的良知,于日用常行的道理,他也能知道。若论到了精微的去处,虽生而知之的圣人,也不能穷其妙也。以行而言,匹夫匹妇也有个本然的良能,于日用常行的道理,他也行得。若论到了高远的去处,就是安而行之的圣人,也不能做到。

道理都非常简单,普通男女也能明白,能照做;但又非常精深,圣人也不能全知道、全做到。中庸之道,门槛很低,道行很深,就像唱歌,人人拿起话筒都会唱,但是唱成歌星就是另一回事。郭德纲说,学相声门槛很低,很容易,可是进门一看,梯子在里面呢!这就是门槛低,道行深!所以君子之道,每个人都要有信心去践行之。但即便是圣人,也要清楚自己做得还不够好,这样才能随时警醒,永无止境。

## 原文

天地之大也,人犹有所憾。故君子语大,天下莫能载焉;语小,天下莫能破焉。

### 华杉详解

张居正讲解说,天地之大,化育万物,但是,天地也不完美,有酷暑,有寒冬,有干旱,有洪水,有地震,有台风,也不能尽如人意,总是有所遗憾。可见天地也不中庸,或覆载生成之有所偏,或寒暑灾祥之失其正。中庸之道,近至匹夫匹妇之能知能行,远至圣人天地之所不能尽,可见道无所不见。就其大处说,则其大无外,不是"天外有天",而是再往外就没有了,所以大到天地都承载不起。往小处说,则其小无内,不能再剖解了,事物细微之极致,就到这里了。

所以说中庸之道费而隐,入门门槛很低,但是你永远不可能都掌握、都践行。

#### 原文

诗云:"鸢飞戾(11)天,鱼跃于渊。"言其上下察也,君子之道,造端乎夫妇, 及其至也,察乎天地。

#### 华杉详解

鸢,是鹰。戾,是至。渊,是水深处。察,是昭著。造端,是起头。至,是尽头。

"鸢飞戾天,鱼跃于渊",类似"鹰击长空,鱼翔浅底"。鸢鸟戾天,是讲道之昭著于上。鱼跃于渊,是讲道之昭著于下。化育流行,充满宇宙,无高不届,无深不入,无所不在。

中庸之道,虽匹夫匹妇之愚昧不肖,也有能知能行的;虽有圣人知行之广,也有不能尽的。可见,君子之道自近小而言,则起自夫妇居室之间而无所遗漏;若论到尽

头的去处,则昭著于天高地下之际而无所不有。所以君子戒慎恐惧,以慎独之道,从匹夫匹妇之能知能行做起,以至于位天地而育万物,则道之昭著于天地,在我自身而已。

以上是第十二章。

# 道不远人,保持简单

#### 原文

子曰:"道不远人。人之为道而远人,不可以为道。

《诗》云 , '伐柯伐柯 , 其则不远'。执柯以伐柯 , 睨而视之 , 犹以为远。故君子以人治人 , 改而止。"

#### 华杉详解

天命之谓性,率性之谓道。道就是率性而已,就在我们身边,就在自己身上,是我们每个人都能知能行的,所以说,道不远于人。但是人们往往厌其卑近以为不足,而反务高远难行之事。你跟他讲简单的道理,他不接受,虽然同意你是对的,但他还是不接受,因为他说这太LOW(档次低),一定要去找那艰深复杂、高远难行的来"上档次"。他关心的不是道,而是自己的虚荣。对这种情况,古书上有标准描述:"舍其易者而不行,究其难者以为学。"

"伐柯伐柯,其则不远",是《诗经》里的一句诗。柯,是斧柄。要斫一个斧柄,那法则不远。你手里就拿着一个斧头,上面就有一个斧柄,你要把一根木头斫成一个斧柄,只要瞄着手里那斧柄照做就是。但毕竟手里拿的是一件,要新做的又是一

件,这两者之间,在那斫斧柄的人看来还觉得远,不好把握。

君子治人就不是这样了, 君子以人治人。

朱熹注解说,做人的道理就在每个人自己身上,是天赋予的,每个人都一样。那斧头上的斧柄,和正要做新斧柄的那根木头之间,还是有点"远",有点区别的,但人和人之间则没什么区别。"天命之谓性,率性之谓道"嘛,"性相近,习相远"嘛,人的天性都一样,只是后天的习染不同。所以君子就用他自己身上原有的道理,"以其人之道,还治其人之身"。

"以其人之道,还治其人之身"这句话,被后世误解大了,理解成了"你怎么对我,我就怎么对你""你对我不仁,莫怪我对你不义"这样相互报复的意思。人心坏了,道就要远人了。朱熹的意思清楚明白,要在思想上帮助别人,就要用他知道的、他自己身上有的道理来帮助他。可是大家都把朱子大爱之言,解读成支持自己对人坏的正当化理由了。

"以其人之道,还治其人之身",是老师最常用的一种教学法,当同学提问时,老师不是直接回答他,而是就着他的问题,反过来顺着逻辑问他,让他自己回答,几个问答下来,他自己就明白了。这样比你直接告诉他答案,对他的帮助更大,因为你是帮助他在自己身上找到了答案。

"改而止"是说,他犯了错误,你"以其人之道,还治其人之身",用他自己本来就明白的道理去帮助他。他明白了,改正了,就可以停止了,不要再分外去要求他,求高远之道。

保持简单,多关注最简单最本质的日用常行,道不远人,不要老去找那高远虚荣的感觉。

# 忠恕之道

#### 原文

"忠恕违道不远,施诸己而不愿,亦勿施于人。"

#### 华杉详解

忠恕违道不远。朱熹注解说,这里"违"的意思,不是违背,而是从这里到那里的 距离。学习中庸,能做到忠恕,就离中庸之道不远了。

什么是忠呢?朱熹说: "尽己之心为忠,推己及人为恕。"

忠,是中人之心,如何能正中下怀,中他人之心呢?就是以己心度人之心。每个人心里都时刻装着自己,那么,能像装着自己一样装着别人,就是忠。

所以儒家的忠,并非只是忠君,只是下忠于上,而是每个人之间相互的忠诚。忠是中人之心,心里装着对方。诚是不自欺,因为欺人必先自欺,正所谓"自欺欺人"是也。不自欺,就自然有诚意,不欺人。

我们学习忠,不是只要求员工忠于公司,也要求老板忠于员工,上级忠于下级,要中下级之心。所谓得人心,就是上对下的忠。西点军校有一条讲领导力的话:"心里始终装着对方的利益,并且有能力让对方知道这一点。"这就是上级对下级的忠。在我们的经营上,最重要的企业文化就是对客户的忠,心里时刻装着客户的利益。朱熹说"尽己之心为忠",忠就是尽心尽力。你不能说这事"我尽力了",因为尽力还不够,一定要尽心,才是尽心尽力。

我们平时的语言里,有些话要注意,比如"原则上"。说这事原则上可以,意思就

是到时候不一定行,原则似乎一钱不值,随时可以抛弃。说"这事我尽力而为", 意思就是做不到就算了。说"这事我尽量",肯定是没准备把量用尽,浅尝辄止而 已。所以把握"尽心"很重要!

孔子说:"夫仁者,己欲立而立人,己欲达而达人。能近取譬,可谓仁之方也已。"

仁,就是你怎么对待你身边的人。能近取譬,譬,是譬如;近,就是我自己。别人就譬如我一样,我想要的,也是别人想要的,那我就要帮他。我想得到的,也帮助别人得到;我想达到的,也帮助别人达到。

所以儒家的仁,就是将心比心,推己及人。"己欲立而立人,己欲达而达人",就是忠道。

那恕道呢?孔子就一句话:"己所不欲,勿施于人。"和这里的"施诸己而不愿,亦勿施于人"是一个意思,如果你不希望自己受到这样的对待,你就不要这样去对待别人。这句话人人都知道,但要做到就太难了。我们能不能在对人每出一言、每行一事的时候,都有一个意识——先检查一下,我愿不愿意别人这么跟我说话?我愿不愿意别人这么对待我?如果不愿意,那我就不要这样对待别人。

王阳明说"知行合一"是,没做到,就不是真知道。那"己所不欲,勿施于人"我们知道吗?我们不知道。知道自己不知道,就是知道的开始。中庸之道,我们永远不可能都做到,所以要追求、自省,永无止境。

在《论语》里,孔子对曾子说:"参乎,吾道一以贯之!"曾子的门人就问曾子:"老师跟您说的那个一以贯之的道是什么呀?"曾子说:"夫子之道,忠恕而已。"

如果用一句话来概括孔子之道,就是忠恕之道,如果用一个词来概括儒家思想的基本原理,就是将心比心。

# 言行相顾的两个体会

#### 原文

"君子之道四,丘未能一焉,所求乎子,以事父未能也;所求乎臣,以事君未能也;所求乎弟,以事兄未能也;所求乎朋友,先施之未能也。庸德之行,庸言之谨,有所不足,不敢不勉,有余不敢尽;言顾行,行顾言,君子胡不糙糙尔!"

## 华杉详解

求,是要求期望。先施,是先加于人。庸,是平常。行,是践行。糙糙,是笃实的样子。

孔子说, 君子之道有四, 我一条也没做到啊!

我希望我儿子怎么对我,我就应该做到怎样去对待我的父亲,这我没做到。比如我希望儿子孝敬我,但是我对父亲又有多孝敬呢?

我希望我的下级怎么对我,我就应该怎样去对我的上级,这我没做到。比如我希望我的下级忠于我,但是我对自己的上级,或者对客户,又有没有做到不藏私心、不遗余力地尽忠呢?

我希望我的弟弟怎么对我,我就应该怎样去对我的哥哥,这我没做到。我希望弟弟 应该对我恭敬顺从,但我对兄长又有没有恭敬顺从呢? 我希望我的朋友怎么对我,我就应该先怎样对待他,这我还是没做到。我希望朋友对我有信义,而我所施于他的,是不是件件都出于信义呢?

这些孝悌忠信,都是最平常的道理,叫作"庸德"。对这些平常的道理,要笃实践行,不能把它们当老生常谈的大道理,轻轻放过了。知道自己没有做到的,要勉力去做。而平时说话呢,要谨慎,要始终留有余地,不要把话说尽。要言行相顾,言照顾行,不敢保证做到的,就不要说出来;行照顾言,凡是说过的,一定要做到。有如此君子风范,就是实在人。

对于言行相顾,我有两个体会,一是自己的言要照顾自己的行,要言行一致。但是,言行要完全一致,无过不及,是做不到那么精确的。就像孔子说的"中庸不可能也",要么是言过其实,要么是实过其言。那么,我能把握的就是宁愿少说一点,留有余地。

举个简单的例子,我们和人约会迟到了,预计迟到十分钟。这时候我们打电话说"马上到",这就是忽悠。因为对方一分钟两分钟三分钟,每一分钟都在等。那你说"十分钟到",诚实地把自己的预期说出来,似乎是言行一致吧?但是,一会儿交通还可能出状况,你如果过了十二分钟才到,那么后两分钟别人又焦急了。所以我一般会说"十五分钟到",这样对方心里预期十五分钟,我还可以"提前"五分钟到了。

但是多数人都会说"马上到",或者"几分钟到",说"十分钟到"的人都很少。这就是言行相顾的庸德庸言。

这些是小事,那到了大事呢?比如和客户洽谈。"华与华"是咨询公司,有的客户会问,你能给我们带来什么呀?我们的标准回答是:"不能保证,可能什么成效也

因为确实可能什么成效也没有,说不定还有副作用。这就是实际情况。别人在这里能成功,您不一定,各有各的情况和运气。所以对公司的经营使命,我也确立了一句话叫"让企业少走弯路",而不敢说"帮助企业成功"。成败各有各的命,我们只笃实做我们的事。对公司的核心价值观,我定了三个不——"不骗人,不贪心,不夸大"。

言行相顾,就是名胜于实为耻,实胜于名为善。不怕被人低估,就怕被人高估。

对言行相顾的第二个体会是,不是用自己说自己的言去顾自己的行,而是用自己说别人的言去顾自己的行。道不远人,道就在我们每个人身上,人人都懂。那什么时候最懂呢?就在我们批评别人的时候。朱熹说:"道不远人,凡己之所以责人者,皆道之所当然也,故反之以自责而自修尔。"

通常我们对别人的要求都是很伟大、很光荣、很正确的,我们常常在一起数落他人的不是。

这时候我们批评的话都非常有价值,都是最正确的人生道理。这时你自己就要把这些话记下来,不是去要求别人,而是要求自己,自己照自己的话做。千万别抵赖,说他都没这么对我,我凭什么要这么对他?那是因为他的认识不如我,既然我已经认识到了,说出来了,我就要做到。

这就是张载说的"以爱己之心爱人则尽仁,以责人之心责己则尽道"。

所以道理我们都明白,但都是在说别人的时候明白。说别人的时候我们都是圣人,而自己呢,平常的德行,我们都没做到。因为知道自己行有不足,所以不敢不勉,

言谈尽量谨慎,留有余地,别把话说满了。说什么话,要顾及自己有没有做到;做什么行为,要顾及自己之前说过的话。做到这一点,就是君子了。

以上是第十三章。

# 羡慕别人,是大毛病

#### 原文

君子素其位而行,不愿乎其外。素富贵,行乎富贵;素贫贱,行乎贫贱;素夷狄, 行乎夷狄;素患难,行乎患难;君子无入而不自得焉。

#### 华杉详解

"素位而行"的"素",是见在。"不愿乎其外"的"愿",是愿慕。君子看看自己在哪里,根据自己现在所居之位,做自己所处位置该做的事,不羡慕别人,也不因对所处的位置不满,而不守本分。

张居正讲解说:人的地位不同,但是各有其当行的道理,如果不能自尽其道,而分外妄想,就不是君子了。君子但因其见在所居的地位,而行其所当行的道理,未尝于本分之外,别有所愿慕。

前面我们讲过嫉妒是大恶,同样,羡慕别人,虽然不是大恶,也是大毛病。当官你不能羡慕商人有钱,经商你不能羡慕官员有权。但是,因为羡慕商人有钱,官员会贪腐;因为羡慕官员有权,很多商人也会模仿官员的做派,甚至渗透政治,给自己找感觉。两者最后给自己带来的都是毁灭。究其心理,都是"希图外慕",羡慕别人,不能素位而行。

每个人都在不同程度上对自己所处的位置不满意,不满足,老觉得自己这行不赚钱,或者赚钱太慢,总看别人的行业赚钱快,于是就要转型,转过去之后才发现不是那么回事,于是再转,再找新风口。这样兜兜转转,十年下来一场空,连自己是干啥的都不知道了。这样的人太多了,病根在哪儿?就在没有志向,光想赚钱。于是就希图外慕,为利欲牵引,为外物所移。就是这个逻辑。

人人都想"改变命运"。但你对今天不满,想改变命运,不是放着今天该做的事情不做,老想着应该另外做点什么,而是要首先做好自己分内的事。

德鲁克说,战略不是老想着未来我做什么,而是要想着今天该做什么,我们才能拥有未来。

那么我们要做的就是两件事:一是扎扎实实把现在的事情做好,二是投资布局未来可能的方向。

今天该做什么呢?天命即本分,就是做好自己分内的事。无论你想做什么,都得别人给你做,社会给你做。那别人凭什么把机会给你?就是看到过去交给你的事你都做得很好,才会交新的事给你做。这就是为什么有的人在办公室抹桌子、扫地、倒开水也能发迹,因为如果你做不了别的,就勤快点,做点服务工作,这就是好品质。

怎样做到不外慕呢?还是要立志。自己志有定向,哪管得了别人,别人什么东西好跟我都没关系,对我也不重要。对我最重要的只有一件事,就是我的志向。这样眼光向内,在自己身上求,就能以日日不断之功,滴水穿石。

所以君子能随遇而安心,素位而行事。如果生而富贵,就做富人该做的事;生于贫贱,就按穷人的方式生活;到了异国他乡,就入乡随俗;遭遇患难,就应患难行

事。不管到什么境地, 君子都能安心自得。

## 非竞争论

#### 原文

在上位不陵下,在下位不援上,正己而不求于人则无怨。上不怨天,下不尤人。

## 华杉详解

陵,是欺凌。援,是攀援。所谓君子素位而行,不愿乎其外,何以见得呢?一般在上位的人,容易作威作福,欺凌在下位的人,而对地位比他高的人呢,则趋炎附势,攀附权贵往上爬。君子则不然,他虽然在上位,但平易近人,不会凌虐下面的人;他虽然在下位,但也不肯攀附在他上位的人,始终保持自己的独立人格和独立价值。

如果你欺凌下面的人,他却不服,那你肯定痛恨他了。如果你攀援上面的人,他却不搭理你,那你肯定怨恨他了。君子既不陵下,也不援上,只是自己诚意正心,做好自己的本分,不求于人,不与人争,那就无怨无悔,心中泰然。天命不在我,我不怨天,别人不帮我,我也不怪别人。

这样的君子,历朝历代,时常都有,往往都有绝学绝技在身。他不找靠山,不攀龙附凤,只是埋头做好自己的事,奉献自己的价值,结果,在最高位的人都离不开他。在政治斗争平衡的时候,他还能成为"各方都能接受的人"。

## 原文

故君子居易以俟命,小人行险以侥幸。

#### 华杉详解

"君子居易以俟命,小人行险以侥幸。"这句话很重要,就是君子素位而行,安守本分,以待天时;而小人喜欢冒险,以图侥幸。因为君子关注的是自己的修为,而穷通得失,那是第二位的。孔子说了:"求仁得仁,又何怨?"不是要用仁义去换取什么"好人有好报"的报,君子不图回报,只修炼自己,所以安心在平易的所在,没有慕外之心。

而小人呢,天天想着升官发财,就想出许多机巧变诈,利欲熏心,便会"富贵险中求",铤而走险,一路有利必趋,有害必避,理之不当他得的,他也要巧取豪夺。

所以君子和小人,也是价值观的差别,一个求仁,一个求利。

#### 原文

子曰:"射有似乎君子,失诸正鹄,反求诸其身。"

## 华杉详解

正, 鹄, 都是指射箭的靶子, 画在布上叫作正, 画在皮上叫作鹄。

君子之争,就像射箭,正己而后射。始终研究的,都是怎么正己,射就那一下子。身正则射中,如果没射中,肯定不怪旁边有谁咳嗽了,只怪自己身不正。这就是正己而不求于人,素位而行,不愿乎其外的意思。

这句话孟子也引用过,《孟子》中的原文是: "仁者如射。射者正己而后发,发而不中,不怨胜己者,反求诸己而已矣。"如果你自己没射中,不能怪别人怎么射中了,因为各射各的,谁跟谁都没关系。

君子之争,譬如射箭。我经常用这来讲企业竞争,我的理论是"非竞争论"——没有竞争,竞争是一种幻觉。谁跟谁在竞争呢?大家都是拿一根丘比特的小箭,去射消费者的心。你自己射自己的,射不中,不能怪别人射中了。哪怕你指责对方射的是一支毒箭,也有人愿意中他的毒,你管不着。所以,大家都是自己玩自己的,根本不存在什么竞争。

芬兰总统指责苹果毁掉了芬兰的产业,iPhone毁掉了诺基亚,iPad毁掉了造纸业。 乔布斯是跟芬兰有仇吗?乔布斯是怀着打败芬兰的仇恨在经营苹果吗?很多手机厂商,也立志打败苹果。可是能打败吗?它败不败跟你也没关系,都在它自己身上。 《孙子兵法》也强调,谁也打不败谁,善战者,都是研究怎么让自己立于不败之 地,然后呢,不失敌之所败。当敌人自己露出败象的时候,你不要错过战机,这叫 善战者胜已败之敌。他自己已经败了,你再去打。他如果好好的,你就打不败他。

追女孩子也是这样。班里有一个班花,十个男生在追求她,你打败其他九个,她也不一定跟你。要赢得她的芳心,不需要关注另外九个人,你只需要关注她。

在经营中,顾客是天理。你要关注谁给你饭碗,就是顾客,而不要去关注谁抢你饭碗。所谓打败竞争对手,就是人欲,要"存天理、灭人欲"。但是为什么很多人都关注竞争对手,不关注顾客,甚至认为没有顾客导向,一切只有竞争导向呢?这就是人性的弱点,只盯着谁抢他饭碗,不盯着谁给他饭碗。一些行业的恶性竞争,最后竟然发展到劣币驱逐良币,全行业伤天害理,欺诈消费者利益的地步,这就是人欲横流的竞争心态带来的。那些"良币",不是被"劣币"驱逐的,而是自己的修为和智慧都不够,也就同流合污了。

能理解我上面的"非竞争论",就能理解"君子素位而行,不愿乎其外"了。竞争导向,就是一种外慕心态。

以上是第十四章。

# 从小事做起

原文

君子之道,辟如行远必自迩,辟如登高必自卑。

华杉详解

迹,是近处。卑,是低处。这里"自迩""自卑"的"自",不是"自己"的"自",而是"自哪儿开始"的"自"。

张居正讲解说,君子之道,无所不在。而求道之功,必须循序渐进,谨于日用常行之间,然后可以到至性至命之妙;审于隐微幽独之间,然后可以收中和位育之功。就像你行远,不能一步就到远处,必从近处开始,由近及远;登高,不能一步登天,必从低处开始,由低及高。君子之道,就和这行远登高一样,没有说日用隐微处不合道理,而到高远处才能合道的。不能慎独的人,日用常行就有毛病;日用常行有毛病的人,说他到高远处却能守住大节,那是没有的事。所以,如果你有志于高远,有志于做大事,就要从小事小节做起。

人性的弱点,就是好高骛远。儒家思想中,由近及远是一个核心。推己及人、由内而外、由近及远、悦近来远,都是一个逻辑。明德、新民、格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,都是由近及远。

#### 原文

《诗》曰: "妻子好合,如鼓瑟琴;兄弟既翕,和乐且耽;宜尔室家,乐尔妻

帑。"子曰:"父母其顺矣乎。"

华杉详解

翕,也是合。耽,是久。帑,是子孙。顺,是安乐。

《诗经》说,夫妇和睦,就像琴瑟相合。兄弟友爱,和乐且长久不变。你的家庭美满,你的妻儿幸福。孔子说:"那你的父母就顺心了!"

从妻子兄弟的和谐到父母的安乐,也是由近及远、由低到高的道理。要父母顺心,功夫不是一步就到父母身上的,而是从自己的妻子、儿女、兄弟做起。如果兄弟之间反目成仇,就算两人都争相到父母那里尽孝,父母又哪里能有一丝安乐呢?

以上是第十五章。

## 做个实诚人

原文

子曰: "鬼神之为德,其盛矣乎!视之而弗见,听之而弗闻,体物而不可遗。"

华杉详解

张载说,鬼神是阴阳二气之良能。

朱熹说,鬼是"归",是阴气之灵,反而归者,是事物发展的本原。神是"伸", 是阳气之灵,至而伸者,是事物发展壮大的极至。其实二气是一物。

程颐说,鬼神是天地之功用,造化之事迹。

张居正讲得比较简单,说鬼神就是祭祀的鬼神,如天神、地祇、祖先。

我们看不见鬼神,听不见鬼神,鬼神无形无伸,但他是物之终始(神是终,鬼是始,所以鬼神是一物之两端),无非阴阳合散之所为。所以鬼神为物之体,为物所不能遗者。

体物,郑玄注:"体,犹生也。"

孔颖达疏:"言鬼神之道生养万物无不周徧,而不有所遗,言万物无不以鬼神之气生也。"

## 原文

"使天下之人,齐(zhāi)明盛服,以承祭祀。洋洋乎!如在其上,如在其左右。"

## 华杉详解

齐,同斋,是斋戒。明,是明洁。盛,是盛装,盛美的祭服。

鬼神不可看见,不可听闻,但他能让天下人斋戒,净身,穿着盛大的服装去祭祀他,充满敬畏,如其在上,如其在左右。

#### 原文

"《诗》曰:'神之格思,不可度思!矧(shěn)可射思。'夫微之显,诚之不可 揜(yǎn)如此夫。"

## 华杉详解

这是《诗经·大雅》里的一句。格,是来。度,是猜度。矧,是况且。射,是厌怠。 揜,同掩。

张居正讲解说,鬼神看不见,听不到,可谓微矣,但是又体物不遗,如此显著,为什么呢?盖凡天下之物,涉于虚伪无实者,到底只是虚无,何以能显?唯有鬼神,是实有此理,流行于天地之间,而司其祸福善恶之柄,故其精爽灵气,发见昭著而不可掩盖,正是如此啊!

《中庸》这本书,就是要人至诚,最后总结到天下之至诚。至诚无息,以实心体实理,以实功图实效。此章借鬼神之道来说明这个道理。因为天下最幽微不可见闻的,就是鬼神,而鬼神其实是不可掩盖的,所谓头顶三尺有神明,不管你做什么,神总是清清楚楚的,不可掩藏,你以实心,体实理,下实功,鬼神就给你实效。你心不正,意不诚,骗过所有人也骗不过鬼神。可见天下之事,就在一个诚字,诚则必昭著于天下,不诚则无物,一切都是空。所以人之体道行道,不可有一念一事之不实诚。

儒家说, 诚意就是不自欺。欺人者, 必先自欺, 然后从自欺欺人到欺神。

子不语怪力乱神,孔子难得有说鬼神的话,因为孔子是"知之为知之,不知为不知",鬼神他也没见过。孔子还有一句话:"祭神,如神在。"所以我说,儒家的鬼神论,不是无神论,也不是有神论,而是"如有神论",我假设他有!儒家的鬼神论,还是其核心价值观——敬畏心,"头顶三尺有神明"的敬畏心。

以上是第十六章。

# 中庸之道的马太效应

#### 原文

子曰:"舜其大孝也与!德为圣人,尊为天子,富有四海之内。宗庙飨之,子孙保之。"

#### 华杉详解

张居正说,凡是为人子者,都应该尽孝道以事其亲。但是孝亦有大小,譬如舜,应该算是大孝了吧?何以见其孝之大呢?为人子者,非德不足以显耀其亲,舜则生知安行,德为圣人,父母因他而显耀到了极点;非贵不足以尊贵其亲,舜受尧之禅,尊为天子,父母因他而尊贵到了极点;非富足不足以养其亲,舜富有四海,以天下养,父母因他而富贵到了极点。舜又上祀祖考以天子之礼,列祖列宗得以庙食,光宗耀祖到了极点;又下封子孙为诸侯之国,基业代代相传,泽被子孙到了极点。

#### 原文

"故大德,必得其位,必得其禄,必得其名,必得其寿。"

#### 华杉详解

张居正讲解说,在常人看来,德是上天赋予的,好像偶然得之,不可取必;却不知德乃福之本,福乃德之验,如影之随形,响之应声,是理所必然。所以舜既然有圣人的大德,感格于天,必然贵为天子,得天下至尊之位;必然富有四海,得天下之厚之禄;必然人人称颂,得显著的声名;必然多历年所,得长久的寿数。舜虽然无心于求福,而福自应之如此。

## 原文

"故天之生物必因其材而笃焉。故栽者培之, 倾者覆之。"

## 华杉详解

材,是材质。笃,是加厚。栽,是栽植。培,是滋养。倾,是倾仆。覆,是覆败。

天道生万物,也是因其本来的材质而增加之。如果根本完固,栽植而有生意的,就阳光雨露都给它,培养滋长;如果根本摇动,倾仆而没有生意的,就风寒雪霜都来覆败它。是栽培还是覆败,不是上天有意不公平,而是看它自己本来的材质,这都是自取。

我们在公司上班也是一样,公司培养你还是放弃你,都是自取。

《圣经》里也有类似的话:"凡有的,还要给他,叫他丰足有余;凡没有的,就连他有的,也要取去。"

这句话出自《马太福音》,所以叫"马太效应"。说有一个财主,在他外出的时候,把一些金钱交给他的三个仆人。有两个仆人努力地为主人赚更多的钱,另外一个却把钱藏在地里。主人回来以后,就夸奖前面两个仆人,说因为他们努力,所以他们原来有的,还要多加给他们。另外又指责第三个仆人,因为他偷懒,所以原来给他的还要取去。

#### 原文

"《诗》曰:'嘉乐君子,宪宪令德,宜民宜人。受禄于天。保佑命之,自天申之。'故大德者必受命。"

## 华杉详解

这是《诗经·大雅》里的一句话。令,是善。申,是重。

可嘉可乐的君子,有昭著的美德,既宜于在下位之民,又宜于在上位之人,以此受天之禄,而为天下之主。天既命而保佑之,又从而申重之,使他长享寿禄。

所以说有大德者得天命。

以上是第十七章。

# 五千年第一家族

## 原文

子曰:"无忧者其惟文王乎!以王季为父,以武王为子,父作之,子述之。武王缵(zuǎn)大王、王季、文王之绪。壹戎衣而有天下,身不失天下立显名。尊为天子,富有四海之内。宗庙飨之,子孙保之。

#### 华杉详解

作,是创始。述,是继述。缵,是继。大王,就是太王。

创业、守成这两件事,都是世间最大的难事,总是有所不足,有所忧患,而最无忧无虑的,就是周文王吧!何以见得呢?如果前人没有给自己打下基础,白手起家,就有开创之劳;如果后人没有能力继承,又有废坠之忧。而周文王呢,以王季之贤为父,以武王之圣为子。王季积功累仁,造就国家的基业,把文王要做的事预先都给他做了。而武王呢,继承文王的遗志,记述文王的功德,开创周朝的大统,将文王未尽的事业也都给成就了。这就是父作之,子述之,完美家族。

所以孔子说,周文王才真是没什么遗憾吧!上继他父亲王季,下传他儿子周武王。 父辈的旗帜,有儿孙辈继承。王季的一生,做的也是积功累仁之事,王季的父亲大 王,就开始肇基王迹。而周武王承继大王、王季、文王三代人的基业,挥师伐纣, 灭了殷商,得了天下。他并没有因以下叛上,而失了显名,相反,他被尊为天子, 富有四海,宗庙飨之,子孙保之。

周文王家族是中国五千年历史的第一家族,也是孟子仁政思想的原型。家族创始人古公亶父,也就是后来追封的周太王。古公亶父带领族人居住在豳地,西近戎,北邻狄,这些异族经常往来劫掠,古公亶父就每每给他们一些财物以绥靖,但是始终无法满足他们。

#### 《尚书大传·略说》记载:

狄人将攻,太王亶父召耆老而问焉,曰:"狄人何欲?"耆老对曰:"欲得菽粟财货。"太王亶父曰:"与之!"每与,狄人至不止。太王亶父属其耆老而问之,曰:"狄人又何欲乎?"耆老对曰:"又欲君土地。"太王亶父曰:"与之!"耆老曰:"君不为社稷乎?"太王亶父曰:"社稷所以为民也,不可以所为民亡民也!"耆老对曰:"君纵不为社稷,不为宗庙乎?"太王亶父曰:"宗庙,吾私也。不可以私害民!"遂杖策而去,逾梁山,邑岐山。周人奔而从之者三千乘,一止而成三千户之邑。

古公亶父每次都给狄人钱,可他们钱花没了便又来要,终于,狄人开始要土地人民了。长老们说,这次是要我们亡国,必须拼死一战了。古公亶父说,这不是亡国,他要来这里做国君,你们无非是换一个国君而已,我还是走吧,不要让大家为我而死。于是就带着自己的家人,搬到了岐山。族人见他走了,也都跟着他搬到了岐山,这样就形成了周国的雏形。

古公去世后,季历嗣位。修古公遗道,笃于行义,领导部落兴修水利,发展农业生产,训练军队,并与商王朝贵族通婚,积极吸收商文化。从而促进了周国的社会经济发展,壮大了周国的力量。

到了文王,更是施行仁政,一是对农民轻徭薄赋,采用"九一而助"的政策,也就是税率九分之一;二是商人往来不收关税,自由贸易;三是鼓励移民,新移民来,别国给一百亩地,他给一百五十亩;四是广纳天下人才,有人才来,别国只是给官做,而周国不仅给官职,还能马上成为世袭贵族。如此天下归心,在周文王薨逝时,周已拥有天下三分之二的土地,对商形成了包围之势。但是,商还未尽失天下人心,所以文王始终没有对商发起攻击,而是把这个事业留给了武王。

到了武王,商纣无道,众叛亲离,自取灭亡。武王就顺势而推,灭亡了商朝,赢得了天下,并传承了八百年之久。

从古公亶父到周武王,共历经五代而王天下,这就是孟子仁政"王道平天下"的战略模型。在战国时期,孟子游说天下君王,宣传的就是这个战略,但是,无论是梁惠王还是齐威王,都嫌孟子的战略"太慢了",他们接受不了。那孟子也就没办法了。

看一份事业,或自己家族的命运,关键在于你看问题的时间跨度。你看问题的时间跨度越长,时间就越站在你这一边,你就能得到滴水穿石的回报、绵绵不绝的传承。你看问题的时间跨度越短,就难免因小失大,而且终身奔忙,永远没有积累,更别说传之后世了。

## 家业、家风、家学

#### 原文

"武王末受命,周公成文武之德,追王大王、王季,上祀先公以天子之礼。斯礼也,达乎诸侯大夫,及士庶人。父为大夫,子为士;葬以大夫,祭以士。父为士,子为大夫,葬以士,祭以大夫。期之丧达乎大夫,三年之丧达乎天子,父母之丧,无贵贱,一也。"

#### 华杉详解

末,是老年。

之前文王还是诸侯,在礼制上,对他的祭祀都是用诸侯之礼。周武王晚年才受命于天,没有来得及处理追封先祖的事。武王去世后,周公辅佐周成王,才把这些事一一落实。首先追封文王的祖父古公亶父为大王,文王之父季历为王季,一直向上以天子之礼祭祀祖先到始祖后稷。

同时,制定天下共遵之礼法,从诸侯、大夫、士,到庶人,都要遵守。如果父为大夫,子为士,则以大夫之规格葬,以士之规格祭。如果父为士,子为大夫,则以士之规格葬,以大夫之规格祭。张居正讲解说,这样设计,葬用死者之爵,死者就安心了;祭用生者之禄,生者也能表达他的感情。

为旁亲服丧一年,这种制度实行到大夫。为父母服丧三年,这种制度实行到天子。为什么呢?因为天子尊贵,所以有伯叔昆弟之丧,天子不能为他们服丧一年。但是父母之丧呢,不管你多么尊贵,也没资格在父母面前尊贵,所以无分贵贱,礼仪都是一样的。而为父母服丧三年的理念,是因为孩子小时候,要到三岁才不用父母抱了,你麻烦了父母三年,那父母去世后,你也还三年给父母吧。

以上是第十八章。

原文

子曰: "武王、周公,其达孝矣乎!"

华杉详解

达,是通达。达孝,就是全天下的人都说他孝。孔子说:凡人之孝,只能止于自己家里,不能通达全天下,而武王和周公,不仅自己能尽孝道,而且推己及人,以国为家,完备了一国的礼制,使家家都得以尽其孝。所以全天下的人,都说他们孝,这可真是达孝了。

原文

"夫孝者,善继人之志,善述人之事者也。"

## 华杉详解

孝是什么呢?就是"继志"和"述事"这两件事,也就是能继承先人的遗志,能记述先人的事迹。前人的志向,因生命有限而不能完成的,后代要不忘他的初心,承继完成。武王、周公,就是继承了大王、王季、文王的遗志。前人之行事,有所已为的,也希望后人去传述他。武王、周公就把列祖列宗从开基创业,到集义积德的事迹,一件件都记述了下来。所以说武王、周公是达孝之人了。

人类文明,就是代代相传的事业,和日日记述的历史。一个家族的文化,也是追求继承与传承。一个企业的文化,同样是始于创始人的精神和一代代杰出人物的事迹。都说中国的文化是祖先崇拜,其实祖先崇拜没什么不对啊!我们每个人一生下

来,就享受着前人奠定的基业,所以感恩先人,继志述事,是最起码的良知。不要否定"拼爹",我们每个人都是从"拼爹"开始的,既拼国父,也拼自己家爹。其实你生在中国,在"拼爹"上就已经赢了这世界上大多数的国家了。巴菲特总结自己的成功时,也说自己首先是中了"卵巢彩票",生在了美国。

现在大家时兴重修家谱,这也是文明意识的复苏。一个人想要知道自己从哪里来,这是最基本的好奇心。我们这一代人差不多都是白手起家,似乎没有从先辈那里得到什么支持,不像古代的农业社会,一片桑田都是一代代祖先开垦出来的。那么,我们的祖先有没有给我们传下什么精神财富呢?我比较幸运,老家的族兄们访求二十余年,终于恢复了家谱,让我知道三百年前,华家从福建迁入四川的始祖,叫华有端。有端公先做货郎,走乡串村,苦苦积蓄,慢慢买田置地,建起了一个家园。他的妻子魏氏,父亲叫魏显邦,是当地宿儒,所以魏老孺人嫁到华家时,就会背诵"四书",会讲古今传奇,成为妯娌孩子们的中心人物。她给这个家族带来了文化,从那时到我这一代,一共九代人,代代都出人才,用四川话说就是"读书得行"。我父亲华文英,读书也得行,在1963年考上了贵州大学数学系,也为我赢了"拼爹",让我出生在一个教师家庭,从小也读书得行。

今天我写"四书"注解,也想起了魏老孺人。我想这些就是她传给我的吧!继志述事,我也希望我的后代能继我之志,述我之事,传下家业、家风、家学。魏老孺人的坟墓还在,等我的"讲透四书"系列出版后,我也想到她坟前,烧一套给她。

## 礼的智慧

## 原文

"春秋修其祖庙,陈其宗器,设其裳衣,荐其时食。"

#### 华杉详解

春秋,是指祭祀之时。一年四季,春夏秋冬,都有祭祀,以春秋为距离,其实也包含冬夏。修,是修整。宗器,是先世所藏的重器。裳衣,是祖先穿的衣服。

春夏秋冬,每个季节,都要对祖庙中的门堂寝室及时进行修整,使其整齐干净,不敢亵渎。把祖先所藏的宗器陈列出来,以表示子孙们能妥善保存而不敢丢失。把祖先穿过的衣服给代表祖先的人穿上,端坐受祭,这不仅让祖先的神明有所归依,也寄托了后人"祭亲如亲在"的追思。把四季应季的果食供奉给祖先,不仅是让他们得到享用,也是禀告他们季节的变化。

#### 原文

"宗庙之礼,所以序昭穆也;序爵,所以辨贵贱也;序事,所以辨贤也;旅酬下为上,所以逮贱也;燕毛,所以序齿也。"

## 华杉详解

昭穆,是宗庙里祖宗牌位的位次。始祖居中在最上面,左边是昭,取阳明之义;右边是穆,取阴幽之义。这叫左昭右穆。左边是二世、四世、六世……右边是三世、五世、七世……依次摆上列祖列宗牌位。来祭祀的子孙们,各就各位,或左或右,站在自己的祖先这一边,这样就不会乱哄哄地不知道自己该站在哪儿。

在太庙里,陪同参加祭祀的群臣爵位都不同,有公爵,有侯爵,有卿大夫。行礼的时候就要按爵位排序,爵位高的先来,爵位低的排后面,以分贵贱,这叫辨贵贱。

祭祀是一个重大的活动,就像现在公司办大会,办庆典。我们说会议水平最能体现一个公司的管理水平和执行力。同样,办祭祀大典,得有一批能干的人,有总管祭

祀的,有宣读祭文的,有掌管法器、酒器的,有掌管奠帛赞礼的,这些事都要有人负责,所以就要以人才为本,不管爵位的高低,只挑选那德行高的、颜值高的、做事纯熟能干的,这叫辨贤。

旅酬,指相互敬酒,祭祀结束之后是酒会,同姓的兄弟与异姓的宾客,众人饮酒, 互相劝酬。这时候呢,各家的年轻子弟,就要举着酒壶跟着他的父兄,一路转圈敬酒,帮忙倒酒。为什么呢?这是要让他们也参与进来,和其他叔叔伯伯交谈认识, 所以叫逮贱,年轻人地位低贱,但是也要让他们登场发挥。

旅酬结束,异姓亲戚们退场了,就剩下自己同姓的一家人,继续燕饮。这时候座次怎么排呢?这叫燕毛。燕,同宴,是祭祀后的酒宴。毛,就是头发。根据头发黑白颜色来排坐次,就是以年龄排序。这时候不管谁爵位高,也不管谁颜值高,也不管谁能力强,只论年龄,以老为尊。所以叫序齿,以年齿为序。

所以我们看到这一个祭祀典礼的设计,序昭穆以亲亲,序爵以贵贵,序事以尊贤,逮贱以扶幼,序齿以尊老,周公这一套礼制的设计,把所有人都照顾到了,让所有人都能融入这家族的活动和价值观里来,无所遗漏。今天,我们在中国民间的一些婚丧嫁娶的礼仪上,还能看到周公的这种理念,就是每个环节,让七大姑八大姨不同的角色来负责,这样就让所有人都能参与。也通过每一次家族盛事,增进了家族成员之间的感情,化解了他们平时相互之间可能有的矛盾,增强了家族的凝聚力。

周公设计的这套礼制,我在"华与华"也学习实践了一点,就是逮贱。刚进公司的年轻人,没有机会在客户会议上发言提案,那就在公司内部的创意比赛上以他为主。每个新项目进来,公司都有一个118分钟的创意比赛,全公司随机分组,用118分钟现场做创意,现场提案,当场评比,当场发奖。这个比赛的意义,一是给项目热身,让全公司都知道进来了这么一个项目,每个人也就都会开始关注这方面的信

息;另一方面呢,大多数的项目,其实靠生活的常识就都可以解决,没有什么高深的专业问题。在这个创意比赛上,往往也能有令人惊喜的收获。那么我们在创意比赛中,学习了周公的什么经验呢?就是每个小组的提案,都要由最年轻的,或最新进公司的员工来提,这样就能让他尽早得到锻炼,也让其他人能认识他。如果他骨骼清奇,也能让公司领导早点发掘他。

## 礼乐治国

#### 原文

"践其位,行其礼,奏其乐,敬其所尊,爰其所亲,事死如事生,事亡如事存,孝之至也。"

## 华杉详解

孔子说,武王和周公能够继志述事,从他们制定的祭祀之礼如此完善就能看出来。当武王和周公祭祀的时候,他们站的就是当年文王祭祀先祖时站的位置,行的是当年文王行的礼,奏的是当年文王奏的乐,敬的是当年文王所敬的先祖,爱护的是当年文王所亲爱的子孙臣庶。由此可见,武王周公事奉先王无所不至,先王虽死,却仍然能像他在世一般为他做事,就和他在世的时候为他做事一样认真细致,这就是继志述事,孝之至了。

#### 原文

"郊社之礼,所以事上帝也,宗庙之礼,所以祀乎其先也。明乎郊社之礼、禘尝之义,治国其如示诸堂平!"

## 华杉详解

郊,是祭天。社,是祭地。上帝,是天。禘,是五年的大祭。尝,是秋祭。

张居正讲解说,武王和周公所制定的祭祀之礼,总而言之,有郊社之礼,有宗庙禘尝之礼。郊社之礼,是祭天祭地,感恩其覆载生成之德,厚德载物。宗庙之礼,或五年一大祭,或一年四祭,是祭祀祖先,体现报本追远之诚。这郊社禘尝,都是国家极大的礼仪,其中的义理微妙,难于测识。如果能明白这礼仪的奥妙,则理无不明,诚无不格,而治理天下国家的道理,就在其中,就像看自己的手掌一样清楚明白。

这就是礼乐治国。所谓最坏的社会,就是礼崩乐坏。那礼乐和法律的关系是什么呢?法律就像咱们公司里的制度,而礼乐呢,就是企业文化。一个公司,最重要的不是制度,而是价值观和企业文化。法律、制度是规定什么事情不能做,而礼乐文化,是能创造良善社会和激发每一个人的原力。

以上是第十九章。

## 人存政举

## 原文

哀公问政。子曰:"文武之政,布在方策。其人存,则其政举;其人亡,则其政息。"

#### 华杉详解

方,是木板。策,就是简、竹简。古代没有纸,书写在木板竹简上,所以叫布在方

鲁哀公问政于孔子。孔子说,文王、武王之政,不必远求,书上都写着呢。当时文王武王,都是开国圣君,又有周公、召公等贤臣辅佐,所行的政事都酌古准今,尽善尽美,布列在木版竹简之中,比如《周官》《立政》《周礼》等,纲纪法度,都历历可考。只是那一代的君臣,今天都已作古。如果当今之世,咱鲁国也有文王、武王那样的君,周公、召公那样的臣,那当时立下的政事,现在还照样可以一件件施行,而文武之治,自然也可以重现。只是那一代的君臣都不在了,那政事也就灭息了。这就是人存政举,人亡政息。

万事都有历史经验,你遇到的问题,前人都遇到过;你想做的事情,前人都做过。 所谓让历史告诉未来,就是从前人的经验中,从历史的大数据中去找答案。只是 呢,"非不能也,实不为也",不是不知道该怎么办,而是你自己不是那人,没有 那心,不愿意那么干罢了。放不下自己的私欲,看不见治国的大道,又自欺欺人地 研究探讨怎么把国家搞好。那怎么搞得好呢?

## 原文

"人道敏政,地道敏树。夫政也者,蒲卢也。故为政在人,取人以身,修身以道,修道以仁。"

#### 华杉详解

人,是指君臣。敏,是快速。树,是栽种。蒲卢,就是芦苇。

上有明君,下有良臣,这就是得人。这人的道理,最能敏政,人一对了,事情就快得很!就像地的道理,最能敏树,土壤肥沃,栽种什么都长得快得很!而政事呢,

是其中最快的,比种树还快,就像芦苇一样快。土壤对,人对,就呼呼地长起来了。

所以说为政的道理,就在于得人,能择贤臣而用之,则文武之政,纪纲法度,一件件 件都会振作起来。

鲁哀公就想了,是啊,关键是要得人!可是,我的周公、召公在哪里呢?我这些臣子不行啊!我们公司没人才啊!

孔子接着说:要得到对的人呢,关键在于你自己要对,要靠你自己的修为。因为人君之身,就是臣下的表率,你要率先垂范,则好恶取舍,皆得其宜,贤才也就乐于为你效力。要修身呢,又必于君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友之道,各尽其当然之理,一身的举动,都在纲常伦理上周旋,则身无不修矣。而要修这些道,又要致良知,尽本心,五伦之间,都要诚意正心、真心实意地去运用。这就是以仁修道,以道修身,则上有明君;率先垂范,以身取人,则下有贤臣。这文武之政,又有何难哉?关键在要求自己。

儒家之道,推己及人,悦近来远,你不要觉得手下的人不行。只要你行了,他们就行了。近处的贤臣得到发挥了,远方的贤臣就都往你这儿跑。孔子说了,十室之邑必有忠信,何谓无人耶?

人亡政息,这个词知名度很高,大家都知道。不过,更重要的是前一句——人存政举。你自己还在,就要把这文武之政都举起来!

## 区别对待,而不是一视同仁

"仁者人也,亲亲为大;义者宜也,尊贤为大;亲亲之杀,尊贤之等,礼所生也。"

## 华杉详解

仁就是人,仁不是外物,就在人身上,就是自己怎么做人,怎么对待他人。那怎么对待他人呢?我们说"亲亲仁人",还有一个说法叫"爱人悯物",就是亲亲、仁人、悯物这三个等级。这当中,亲亲为大,也就是亲爱自己的亲人。自己的亲人跟别人不一样,人一定是先爱自己的亲人,然后才推己及人、由近及远地去爱朋友,爱同事,爱家乡人,爱天下人。能博爱天下人了,然后才能爱护动物,爱护一草一木,爱护地球环境。这就是爱有等差,远近亲疏要分清。

儒家伦理,是社会的交通规则,就像一个没有红绿灯的十字路口,谁先走谁后走,次序分得非常清楚。儒家骂墨家是"禽兽",就是针对墨家的"兼爱"思想。儒家说,兼爱,就是对自己家人和对别人的家人没差别,这就是禽兽。自己家孩子和别人家孩子一起掉水里,你不先救自己家孩子吗?但是,我们在新闻里看到,就是有人先救别人家孩子,结果让自己孩子淹死的。媒体还赞扬他无私,舍己救人。这种宣传,就跟二十四孝一样,明知道不合伦理,你自己也不可能去那样做,但是却盲目地去夸赞,这就不是仁,而是病,得治。

自己家人比朋友要亲,这个能做到吧?可我们经常做不到。在朋友面前,大谈自己 兄弟的不是,跟朋友亲密共鸣比自己家人还亲,这也是毛病。

人比动物重要,这能分清吧?可也有很多人分不清。为了救一条狗而去伤害人的,也比比皆是。有一条新闻,说日本发生了一起灭门惨案,一位女子把自己的父母和外婆全部杀死,然后自己自杀了,起因竟是因为女子觉得家人不支持她供养流浪

先是自己家人,然后是朋友同事,再然后才是陌生人,这不是很容易分清的吗?但就有这样的人,自己家人不顾,同事朋友有难也不帮,但是千里之外有地震海啸,他却捐款比谁都积极,把自己都感动得稀里哗啦的,这就是没有亲亲为大,没有由近及远。这都不是仁。

爱自己家人,然后能爱朋友同事,然后能爱他人,然后能爱动物,然后能悯物,能做到晚上加班,最后一个离开公司时检查关灯,走在路上注意不要踩草坪。这就做到仁了。

义呢,就是宜。分别事理,各有所宜,该怎样就怎样,什么事都恰到好处,就是宜,就是义。在义当中,尊贤为大。亲人按至亲、近亲、远亲来分,远近有别。而尊贤则按贤能、地位来分,高低有等,这就是礼。

张居正讲解说,有仁必有义。凡事物之中,必有当然不易的道理,是即所以宜也。 然义虽无所不宜,唯有尊敬那有道德的贤人,才能讲明此理,而施无不当,所以义 以尊贤为大。这尊贤之间,也有不同,如大贤以师父待之,小贤以朋友处之,自然 有个等级。这个等级,就是礼。理解了这些道理,就能理解仁、义、礼,三者并行 而不悖,则道德兼体于身,而修身之事毕矣。

企业里的仁、义、礼是什么呢?我的企业家朋友,景峰药业的创始人叶湘武跟我说过一句话,他说:"我们公司不是以人为本,而是以人才为本。"这句话可为"义者,宜也,尊贤为大"的注脚。杰克·韦尔奇有同样的思想,他说,成功的团队来自于"区别对待"。

所以说,仁,不是一视同仁,而一定是区别对待。

## 知耻近乎勇

## 原文

"故君子不可以不修身;思修身,不可以不事亲;思事亲,不可以不知人;思知人,不可以不知天。"

#### 华杉详解

这是总结上文。为政在人,为政在于得人;取人以身,得人在于修身;修身以仁, 仁的起点是事奉双亲。而要尽亲亲之仁,必须有尊贤之义,所以不可以不知人。亲 亲之仁,尊贤之义,都是天理,所以不可以不知天。

反过来,由知天来知人,知人以事亲,则领导者能修身而成为明君了。明君以身取人,则有贤臣,有了明君贤臣,则政无不举。

## 原文

"天下之达道五,所以行之者三:曰君臣也,父子也,夫妇也,昆弟也,朋友之交也,五者天下之达道也。知、仁、勇三者,天下之达德也,所以行之者一也。"

## 华杉详解

这是中庸的五达道、三达德。

达,是通达;达道,是天下古今所共由之道理。孔子说的五达道,就是君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友。孟子说:"父子有亲,君臣有义,夫妇有别,长幼有序,朋友有信。"

这些道理,一说大家都知道,但一条条对照着,想想自己有没有做到,就肯定没做到了。

首先,父子有亲。你上对父母,下对子女,亲不亲呢?不用说亲,恐怕花在父母、 子女身上的时间都不多,亲也亲不着。

君臣有义。怎么学习这个君臣有义呢?要切己体察,放自己的事情上琢磨,而不要简单地放到所谓的"封建社会"中,去批判所谓的"儒家的忠君思想"。

君臣有义是相互的。孔子曰:"君使臣以礼,臣事君以忠。"朱熹在《四书章句集注》里讲解说:"使臣不患其不忠,患礼之不至。事君不患其无礼,患忠之不足。"你是老板,用人不怕他对你不忠诚,只怕自己对他礼数不够。你是员工,不怕老板骂你对你不够尊重,只怕自己对公司忠臣竭力还不够。双方都在自己身上找不足,不往别人身上要求,这就是君臣之义了。

孟子说得更深了一步:"君之视臣如手足,则臣视君如腹心;君之视臣如犬马,则 臣视君如国人;君之视臣如土芥,则臣视君如寇仇。"

臣要忠于君,那也得看君王对臣下如何。如果君王对臣下,能隆之以礼貌,推之以至诚,言听计从,情投意合,看他就似手足一般,一刻也离不开,那君对臣真是厚待了。如此则为臣者莫不感恩图报,矢志尽忠,一定爱养君德,使之愈加清澈明亮,保护君身,使之愈加强健坚固,就像腹心一般,与君王相依为命,终身休戚与共。这就是上下一体、恩义兼隆、明良相遇。

相反,如果人君待臣下,就像犬马一般,豢养他,让他奔走效劳而已,这样傲慢无礼,那人人都会疏远他,不和他亲近,也对他没什么怨恨,就像对不相干的路人甲一般。反正我只是干这活,挣这钱而已。

更有甚者,人君视臣下如泥土草芥,随意践踏斩杀,如此则人人自危,唯恐自身难保,自然离心离德,把那君王看作强盗仇人一般。

曾子说:"用师者王,用友者霸,用徒者亡。"人君对臣下,是以师道相处,还是以朋友之道相处,还是只要听话的犬马,都能看出区别来。

君臣之义,还是忠恕之道,要始终站在对方的立场。因为当我们看到别人坚定地站在我方立场时,我们就觉得他特别义气!那么我们做生意,有没有站在客户的立场,代表顾客的利益?我们做员工,有没有站在老板的立场,代表老板的利益?我们做老板,有没有站在员工的立场,代表员工的利益?这就是义。星巴克的CEO说,CEO的职责就是服务员工,员工的职责是服务顾客,这就是深得君臣之义。

学习君臣之义,我们就懂得忠于我们的上级,尽心尽力,实心办事;对下级呢,待之以礼,心里随时装着他的利益,为他谋福利,谋前程。

再讲夫妇有别。这一伦,好像往圣先贤都不太多讲,孔子反而还留下了一句:"唯女子与小人为难养也,近之则不逊,远之则怨。"大概也是因为"夫妇有别",男女不一样,所以他老人家也搞不懂吧!夫妇之伦,从今天的现代社会来说,是儒家的一个弱项,因为在儒家的家庭观念中,夫妇不是核心,父子母子之间的孝道才是核心。这跟基督教的伦理完全不一样,也给今天的中国家庭造成了巨大问题。儒家五伦中,对君臣、父子、兄弟、朋友,都有明确的价值观要求和行为准则,唯有夫妇之伦,只有两个字"有别",就相当于说"男女不一样",好像男女不是一种生物,就连孔子也搞不定。孔子、孟子、朱熹、王阳明都没往深里讲这"有别"要怎么办,而其他人讲的都是他们自己添加发挥的,所以在这里,我也只能"阙疑"了。

长幼有序。大的照顾小的,小的要听大的,这就有序。

朋友有信。曾子著名的三省,就有朋友有信这一条。曾子曰: "吾日三省吾身。为人谋而不忠乎?与朋友交而不信乎?传不习乎?" 意思是,替人办事,尽心竭力了吗?和朋友交往,笃实守信了吗?老师传授的知识,温习了吗?练习了吗?

要守住以上五达道,就要靠三达德——知,仁,勇。

达德,是天下古今所同得之理。三达德是和五达道配套的。知道这五达道,就是知;能体悟深刻,就是仁;能严格要求自己做到,就是勇。

#### 原文

"或生而知之,或学而知之,或困而知之,及其知之,一也;或安而行之,或利而行之,或勉强而行之,及其成功,一也。"

## 华杉详解

儒家把知之行之,又分了三个层次——生知安行、学知利行、困知勉行。

生知安行,是生而知之,安而行之。他天性就如此,不这样做他反而不自在,这是真正的知者。

学知利行,是学而知之,利而行之。他知道这样做,对自己、对他人、对社会都真正有利,所以就去做,这是仁者。

困知勉行,是困而知之,勉而行之。是吃了不这样做的亏,晓得厉害了,才督促自己,勉力去做。

孔子说,不管你从哪条路来,生知、利知、困知都好,安行、利行、勉行都行,只要你知了,行了,其成功一也!

## 原文

子曰: "好学近乎知,力行近乎仁,知耻近乎勇。"

## 华杉详解

读书是为了省察自己,若只是为了"理解圣贤的思想",可能很容易就觉得自己"理解"了,就翻篇了。只有认真、仔细、深刻、终身反复地拿圣贤的话来检查自己,日三省吾身,才是真读书,真理解,真好学,真力行,真知耻。

这一段是接着上面的"五达道"和"三达德"讲的。

父子有亲,君臣有义,夫妇有别,长幼有序,朋友有信,这五者,是天下古今所共由之达道。若能生而知之,安而行之,那是"知"的达德。如果没能做到生知安行,但能好学,能学知利行,也就接近知了。

如果没能深刻体会,融化在血液里,但还能勉力落实在行动中,也就接近仁了。如果这也没能做到,但知道自己没做到,并感到羞耻,这也就接近勇了。

这里比较容易有歧义的是"知耻近乎勇"。因为耻,总是和耻辱、雪耻联系在一起。所以很多人讲"知耻近乎勇",总是举勾践卧薪尝胆的例子,或者韩信受胯下之辱而后发奋的例子,这就恰恰是不知耻了。

知耻,是自己没做到的,自己心里要知道羞耻。比如,深圳一个姑娘倒在地铁站50分钟,悲惨地逝去,其间没有一个人去救助她。那些冷漠旁观或走过的人,自己是

否知耻,这才是知耻的真义。

深圳姑娘这件事,我虽然不在现场,但也深以为耻。所以我就请了专业的团队,给"华与华"的全体员工做急救培训,并且在公司里添置了心脏除颤仪,并把信息登录上网。这样我们就既有能力救助自己,也能为社会提供急救资源。

老人倒地你扶不扶,这最能体现"知耻近乎勇"。扶,是"恻隐之心,人之端也",是每个人都有的良知;不扶,是因为那可能是坏人,准备讹诈你钱财的。但是,你如果不扶就深以为耻,自己接受不了自己,于是宁愿冒被讹诈的风险,有了扶的勇气。这就是"知耻近乎勇"。

我上中学时,有一次和我们校长张云生老师走在一起,我走在他前面,路过一个开着的水龙头,我没在意就走过去了,而他却在我身后,把水龙头关了。这件事我深以为耻三十年,从此见了水龙头都仔细看关紧没,成了强迫症。2015年我再次见到校长时,对他说,我一不该走您前面,二不该没关水龙头。张校长哪里还记得这么一件小事,他感慨说:"看来我们教育工作者对学生一生的影响,往往不在于我们循循善诱了什么,而是我们自己身体力行的一些小事。"

所以,有了好学、力行、知耻这三个意识,才能修身,才能齐家,才能治国、平天下。

我们每天都要知耻,给客户干的工作没干好,知耻吗?老板交代的事情没有尽心尽力,知耻吗?承诺朋友的事没给人家办,知耻吗?承诺给员工的年终奖,又找理由克扣或推迟发放,知耻吗?该给供应商的钱老是拖着,知耻吗?

每天都要知道自己"缺德"。不要认为缺德是骂人的话,你敢说自己不缺德吗?连别人缺德咱们都操心,自己缺德却还不知耻,你不着急吗?

#### 原文

"知斯三者,则知所以修身;知所以修身,则知所以治人;知所以治人,则知所以治天下国家矣。"

#### 华杉详解

三者,就是上文的三近——好学近乎知,力行近乎仁,知耻近乎勇。

孔子接着说,修身以道,而知、仁、勇这三达德,就是行道的。人如果知道好学、力行、知耻这三件事,便可以入于达德,行乎达道,如此则修治其身之理,无所不知矣。既然知道了自己要怎么修身,那么如何领导他人的道理,也就在其中。因为在我的道理,就是在别人的道理。既知如何领导他人,也就知道如何治国平天下了。因为一个人的道理,也是千万人的道理。

# 修身两条道:慎独与择友

## 原文

"凡为天下国家有九经,曰:修身也,尊贤也,亲亲也,敬大臣也,体群臣也,子庶民也,来百工也,柔远人也,怀诸侯也。修身则道立,尊贤则不惑,亲亲则诸父昆弟不怨,敬大臣则不眩,体群臣则士之报礼重,子庶民则百姓劝,来百工则财用足,柔远人则四方归之,怀诸侯则天下畏之。"

#### 华杉详解

这是继五达道、三达德之后,讲治国的九经。

经,就是常道,是经常要注意的、时刻要遵守的。

九经中,第一是修身。因为天下之本在自身,所以修身是九经之本。要让自己的一举一动,都足以成为天下的表率。修身则道立,立的就是你自己率先垂范的行为。 达道达德,浑然全备,足以为大家的表率,这就是领导力。

那修身靠什么呢?也不是全靠自己,也要靠良师益友,所以必须亲师择友,然后修身之道讲,所以尊贤列为九经第二。

儒家对交友的重视是历代圣贤反复强调的。《论语》第一章就说:"学而时习之,不亦说乎?有朋自远方来,不亦乐乎?"为何把朋友和学习并列呢?因为交友就是学习。王阳明、曾国藩都把读书与交友列为自我修养的两件大事。我们自己也都有体会,朋友对我们的影响,实际上比读书更大、更直接、更起效,所以找朋友和读书一样重要。"尊贤则不惑",那良师益友熏陶我,启发我,如此则聪明日开,闻见日广,于那修己治人的道理,都明白贯通,无所疑惑。

我们再温故知新、复习总结一下修身。修身的两条道,是慎独和择友。自己独处时,要慎独,戒慎恐惧,自己注意。和他人交往呢,要仔细选择自己的朋友,要交益友,不要交损友。孔子说:"益者三友,损者三友,友直,友谅,友多闻,益矣。友便辟,友善柔,友便佞,损矣。"我们要交三种益友:耿直的朋友,实在的朋友,有见识的朋友。要远离三种损友:装腔作势的朋友,谄媚奉承的朋友,夸夸其谈的朋友。择友原则要坚决,关键是珍惜自己的时间。

第三是亲亲,你的修养提高了,首先影响到的是自己的家庭,还有同姓的宗族。对自己的亲族,要施与更多的恩泽,不能跟外人一样。

亲亲则诸父昆弟不怨,意思是,亲爱父母兄弟,家里就没有怨气。因为家里太容易

生怨气,所谓恩怨恩怨,没有恩,就没有怨;有恩,就有怨;恩有多大,怨就有多深。所以,关系越亲密,就越容易生怨,君子一定要注意。

这里要补充一下,既然说"由近及远",那为什么亲亲在尊贤后面呢?因为尊贤是帮助修身的,是修身的一部分。

由家及朝廷,所以第四、第五条依次是敬大臣和体恤小臣。前面讲过要区别对待,对大臣要礼敬,体貌恩数都要加隆,不可同于小臣。对小臣要体恤,以我之心度彼之心,己欲立而立人,己欲达而达人,把群臣都看作我自己的四体一般爱护。放到今天,就是要体谅下属,不要一味地压榨他们的青春。

敬大臣则不眩。眩,就是迷。怎么会迷呢?因为总是听人谗言。所以如果你尊敬大臣,小臣太监就不敢轻易给你递小话。你一旦表露出轻视轻蔑,马上就会有人煽风点火,你就眩了、迷了。我们都有弱点,容易受人影响,所以要自己警醒。所谓用人不疑,就是对大臣要信任专一,使他能展布才能,这样当你临大事、决大疑时,就会有顾问咨询,不至于迷惑。

体群臣则士之报礼重。能体恤群臣,则大家感激振奋,都能尽心竭力。

子庶民则百姓劝。要视百姓为自己的子女,爱民如子,乐民之乐,忧民之忧。然后再从自己的人民,讲到吸引天下人才,诸侯宾服,所谓来百工、柔远人、怀诸侯。这从一到九,是儒家推己及人、由近及远之道。

来百工则财用足。这是讲"招商",齐国的管仲是这方面的大师,他取消关税,提供服务,让天下百工都来,则农工商相资为用,财用充足。

柔远人,就是要绥柔远方来的客人,加意款待。他离乡去国而来,到了咱们这儿,

#### 要把他照顾好。

怀诸侯,是怀服四方的诸侯,让他们成为我天朝上国的藩属,无有离叛之心,这就是我们干邦进贡、万国来朝的骄傲了。德之所施者博,威之所制者广,天下畏服,就是中国传统思想的大国崛起。

## 对高、中、基层不同的人力资源政策

#### 原文

"齐明盛服,非礼不动,所以修身也;去谗远色,贱货而贵德,所以劝贤也;尊其位,重其禄,同其好恶,所以劝亲亲也;官盛任使,所以劝大臣也;忠信重禄,所以劝士也;时使薄敛,所以劝百姓也;日省月试,既禀称事,所以劝百工也;送往迎来,嘉善而矜不能,所以柔远人也;继绝世,举废国,治乱持危,朝聘以时,厚往而薄来,所以怀诸侯也。凡为天下国家有九经,所以行之者,一也。"

## 华杉详解

这一段还是接着说九经的事。

齐明的齐是斋戒,明是明洁。人总是不喜欢拘束,乐于放松放纵,所以不能修身。如果能做到内心时刻像斋戒时那样,明洁以收敛其心志,外表呢,衣着庄重以整肃其容仪,凡事都依着礼法,不合乎礼节的事绝对不去干,这样内存外养,动静不违,一举一动都不逾矩,就是修身了。

这么说,修身要从穿正装开始,这一条我们平时做得挺差的,再加上IT土豪们的示范,大家更是跟着放松自己。其实,工作场合的正装,是对自己的约束,也是对别

人的尊重,还是应该有要求。平时说话做事呢,"把尾巴夹紧",保持警醒,非礼不动,就是修身。

如何尊贤劝贤,让大家都尊重贤德、见贤思齐呢?要去谗远色。去谗和远色,本质都是去谗。让人看到,近臣和亲密关系都不会影响你的判断,你唯贤是举,唯德是听,轻财货,重贤德,如此则人人思贤德,而不是钻研怎么跟你亲近,或给你送礼。

对自己家族的人,要给他们高位厚禄,与他们同呼吸、共好恶,如此则天下人都效 仿而家族亲近。总之家庭观念要强,要照顾好家里人。别放着自己家里人不管,却 在外面大张旗鼓捐款慈善感动中国,那不是善,而是自欺欺人的伪善。

对大臣,要多给他配助手,让他官属众盛,足任使令。因为大臣不应当亲理细事, 所以要让他摆脱繁杂事务,专心干大事。

对下臣,要忠信厚禄,待之诚而养之厚。待之不诚,则各生疑畏;养之不厚,则自顾不暇而不肯尽力。所以必须待之以忠信,开心见诚,不去猜疑他;养之以厚禄,让他的父母妻子都有所仰赖,没有后顾之忧。这样,他就会乐于趋附以报效。这是劝士之道。

对百姓要时使薄敛。也就是要使民以时,不要在农忙时派役,一定要到了冬闲时节,再安排公共工程;要降低税赋,百姓才能休养生息。这样百姓既有余财,又有余力,自然欢欣爱戴。

对百工,要日省月试,既禀称事。百工技艺之人,有的勤快能干,有的懒惰愚笨, 所以要日日省视他,月月考核他。根据他的绩效,给他报酬。既禀称事的既,就是 饩,是肉;廪是米;既禀,就是每个月给他的报酬,就是月薪、工资。日省月试, 既禀称事,就是通过绩效考核,让每个人拿到的报酬和他的贡献相当,这样大家才愿意努力干。否则吃大锅饭,干多干少、干好干坏都一个样,就养懒汉了。

这里我们注意到,对大臣、小臣和工人,有不同的人力资源政策。总之越是从事体力劳动的、职位较低的人,考核期就越短。最短的,就是现在的小时工资制、计件工资制了。而对从事智力劳动的高级人才呢,就官属众盛,忠信厚禄,支持他自己去发挥。

柔远人,送往迎来,嘉善而矜不能。张居正讲解说,有国际友人来访,在他来的时候,要送他丰厚的粮食物资,让他一路衣食住行都无忧无虑;在他要走的时候,要给他通关旌节,一路欢送。对有才德的,愿意留在我们这里任事的,就嘉美他,给他事做,让他发挥;对能力差的,也要宽恕他,不要强他所难。

怀诸侯呢,要继绝世,举废国,治乱持危,朝聘以时,厚往而薄来。有子孙绝嗣的,要帮他找寻旁枝,确立继承人,续上香火;有国亡的,要帮他恢复故国;国家动荡危乱的,要出兵帮他主持正义,恢复秩序;来中央朝聘,让他每年一小聘派大夫来就行,三年一大聘就派卿来,而诸侯国君自己可以五年来一次,这样就不劳其力,他也不用太辛苦,也不用他送什么礼,以免劳民伤财,但是我们送给他的回礼,一定要丰厚。这样天下诸侯就都会竭忠尽力,藩卫王室,而无背叛之心。

以上就是治理天下国家的九经,那怎么执行呢?所以行之者一也。这个"一"是什么呢?就是一个字——诚。

存的是实诚的心, 行的是实诚的事。

# 做个实诚人

#### 原文

"凡事豫则立,不豫则废。言前定,则不跲(j iá),事前定,则不困,行前定,则不疚,道前定,则不穷。"

#### 华杉详解

凡事,就是前面讲的五达道、三达德、九经,以及应事、接物、待人的日用常行之事。

豫,一般解释为同"预"。凡事预则立,不预则废,意思是,凡事预先有准备才会成功,没准备就会失败。这么理解也不错,但不是中庸的境界。

朱熹对"豫"的解释是素定,定在哪儿呢?就是上文说的"凡为天下国家有九经,所以行之者一也"的这个"一",也就是诚。所以豫,是定于诚。凡事我诚心诚意去做就会成功,不诚心诚意就会失败。因为不管怎么预备也赶不上变化,我只有定于诚,千变万化,我只以诚待之,如此则四通八达,智慧无穷。

言前定,则不跲。跲,是跌倒的意思。言前定,不是跟人说话前先想好怎么应对,而是定于诚。诚心诚意,有一说一,说的都是实话,自然顺理成章,不会磕磕绊,。

事前定,则不困。对任何事物先立于诚,则一通百通,自然明白,不会受到困窘。

行前定,则不疚。做什么事,采取什么行动,都先立乎诚,则能坦荡为人,不会左赡右顾,患得患失,不会枉道从人,搞得自己心里不舒服,还给别人添一大堆说法,做什么都坦荡洒脱,问心无愧。

道前定,则不穷。对道理先立乎诚,对纷纷扰扰,我只以一个诚字待之,则世事洞明,智慧无穷尽也。

这就是中庸之道,凡为天下国家有九经,所以行之者一也,定于诚也。

#### 原文

"在下位不获乎上,民不可得而治矣;获乎上有道,不信乎朋友,不获乎上矣。信乎朋友有道,不顺乎亲,不信乎朋友矣。顺乎亲有道,反诸身不诚,不顺乎亲矣。" 诚身有道,不明乎善,不诚乎身矣。"

# 华杉详解

在下位者,如果得不到上级的支持,你就无法开展工作,治理下级。那要如何得到上级的支持呢?不是去琢磨怎么谄媚取悦上级,而是诚心诚意、诚实守信地对待你周围的朋友,这样上级自然会知道你是什么人。如果你平时为人,不能见信于朋友,那你的名声就不好,传到上级那儿的也是坏名声,又怎么能得到上级的注意和信任呢?

这里有一个最基本的道理,上级怎么看你,不是看你怎么待他,因为当你待他时,你可能是有目的的,是刻意的。上级是通过观察你平时怎么做人做事,怎么对待朋友,或者听其他人对你的评价,从侧面来判断你的。

那要如何获得朋友的信任呢?跟家人亲近孝顺就是了,这样朋友自然会信任你。如果一个人,对自己父母都不孝,跟自己家人都不亲,如何能让朋友信任他呢?所以我们常说,某人是个大孝子,那他做朋友也一定是可靠的。

那如何家庭亲近和睦呢?你自己真心敬爱、真实无妄就行。不是要像二十四孝里那

荒唐可笑的老莱娱亲,七十岁还在父母面前穿花衣服,学小儿哭啼。而是要像《礼记》里说的那样,"孝子之有深爱者必有和气,有和气者必有愉色,有愉色者必有婉容",一切都发自内心之诚,自然而然。

那诚身之道又在哪里呢?也不是要你鼓起劲,架起势,觉得"我要诚身了"!而是去洞察人心天命之本然,理解至善的原理,然后就有止于至善的大智慧。否则,好善未必是真好,恶恶未必是实恶,其所存养和生发的,也未必真实无妄了。

#### 原文

"诚者,天之道也。诚之者,人之道也。诚者,不勉而中,不思而得,从容中道, 圣人也。诚之者,择善而固执之者也。"

#### 华杉详解

"诚者",是真实无妄,天理之本然。"诚之者",是没能真实无妄,而希望努力做到,是人事之当然。

天道本诚,人道求诚。天以实理生万物,人以实理成之为性,率性而为。本来就没有什么间杂,不需要修行,就是天理人性,自然而然,所以说是天之道也。但是,如果为气禀所拘、人欲所蔽,不能做到真实无妄,于是努力去追求那真实无妄的去处,这是人事之所当然,就是人之道也。

本诚的诚者,生而知之,安而行之,不需要勉励鞭策,也不需要思考求索,从容中道,圣人也。

我们之前举过吃亏占便宜的例子。有的人怕吃亏,一旦发现自己吃了亏,就像吃了一只苍蝇,一百个受不了;有的人怕占人便宜,一旦发现自己不小心占了别人便

宜,就像吃了一只苍蝇,马上要吐出来。诚者,就是不怕吃亏,最怕占人便宜的人。

所以,凡是说"吃亏是福""吃小亏,占大便宜"的人,都不是诚者,因为他们心里不实诚,还是怕吃亏,还是想占便宜。同理,说"好人有好报""好人一生平安"的人,也不是诚者,也是心里不实诚。因为好人求仁得仁,不求报,压根儿就没有想要回报这个念头。好人也不求平安,只求自己心安。仁者不忧,知者不惑,勇者不惧,再加上一个夭寿不贰,不需要求什么平安。所以,坏人不知道好人有多好,好人不知道坏人有多坏,双方的价值观差距太大,坏人的世界只有趋利避害,而本诚的诚者,在乎的都是自己的内心。

做不到本诚的诚者,做不到不勉而中、不思而得的生知安行,那我就做一个努力求诚的诚之者,学知利行,困知勉行,择善而固执,不离诚之中道。

我们经常思考问题,经常焦虑,其实本质都是心不诚,各种私欲、杂念、虚荣、幻想太多。若能诚意正心,不思得思失,只求自己心安,则多少事不勉而中,不思而得,自由自在,静候佳音,势如破竹。再看过去的自己,可笑矣!

# 学习学五条,少一条就不是真学习

# 原文

"博学之,审问之,慎思之,明辨之,笃行之。"

# 华杉详解

博学、审问、慎思、明辨、笃行,这是学习之道,是"学习学"的纲目。程颐

说:"五者废其一,非学也。"这五条是"学习学",少一条就不是真学习。让我们来一条条体察一下。

第一是要博学。学习首先是一个数据录入和积累的过程,学习怎么学通的呢?都是触类旁通。你脑子里的数据要够多,它们之间才能相互发生化学反应。所以读书必须旁搜远览,于古今中外事物之变,无不考求,广博见识,如此才能义理精通。

有朋友曾经问我: "为什么你读书能记住,而我读书却老是记不住呢?"

我说:"因为你没读完。"

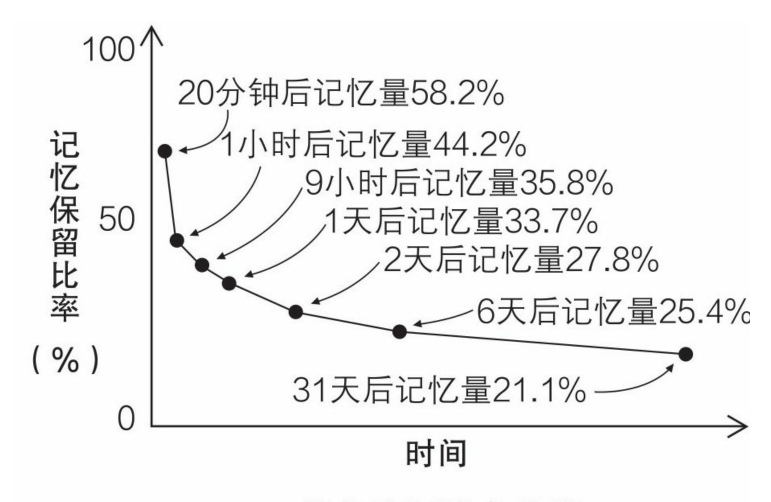
他承认确实没读完。很多人都爱读书,还成天找人开书单,但都是买书如山倒,读书如抽丝。即便是"读过"的书,其实也只是翻过,很少有一本读完的。

曾国藩讲读书时说:"一本未完,不动下一本。"这样才能保证每本书都读完。我自己的体会是,一本未完,不动下一本,还是有点枯燥。我通常是三本书同时在读,一本专业书做主攻,一本历史书做调剂,还有一本轻松的文学类书籍做休息消遣,就像上学时,语文、数学、英语几本课本都在书包里,每天有不同的课。但是一定保证每本都读完。

我朋友又问:"确实好多书只是翻一翻,没有认真读完。但是,也有的书我读完了,也还是记不住,为什么?"

这个问题的答案也很简单,我说: "因为你只读了一遍。"

德国心理学家艾宾浩斯专门研究学习与遗忘,遗忘在学习之后立即就开始了,而且遗忘的进程并不是均匀的。最初的遗忘速度很快,之后便逐渐缓慢。他认为"保持和遗忘是时间的函数",并根据他的实验结果绘成描述遗忘进程的曲线,即著名



# 艾宾浩斯遗忘曲线

从这条曲线上我们可以看到,刚记完20分钟,就差不多忘记了一半,而六天后只剩四分之一了。而且,这还是以你吸收了100%为前提假设的。我们读一本书,当这本书最后一页读完合上的时候,有没有理解记忆100%呢?恐怕这时能有25%就不错了!这样算来,20分钟后就只剩13%了,六天后只剩6%了。可怕不?

所以,要温故而知新。一本书不能只读一遍,要读三遍。重要的书,还要每隔三年重读一遍。书虽没有变,但是你在变,今日的你不是三年前的你了,所以读到的体会就不一样。

一本书要反复读, 也要多读不同的书。在这本书上没注意、没理解的, 在另一个地

方看到,就触类旁通了。

这么看来,怎么才能博学呢?就是要花大量的时间读书。要用压倒性的时间投入,大块大块的时间投入。怎么安排出时间来?曾国藩讲了两条:一是少举事,少应酬,晚上不要出门,早上早起。少举事,就是少做点事。当时他是叫弟弟曾国荃打下南京城,衣锦还乡之后,不要头脑发热,今天给家乡捐一条路,明天捐一座桥。这样表面上是做好事,但是却耗费自己的精力,耽误自己学习自修。而咱们今天,各种不必要的事务就更多了,手机有那么多信息要看,外面有那么多的论坛演讲要参加,还有各种不速之客,动不动就约来"一起聊聊",哪还有时间读书呢?其实这还是你自己把所有无聊的事都看得比读书重要,所以就没法深入学习。如果要学习,就跟谁也不约,除了必要的工作,拒绝一切可约可不约的人。

曾国藩讲的第二条,是日日不断之功。他说,做任何学问,都必须有日日不断之功,一定要有计划,对自己有要求,每天都学。他讲得很具体:你不能说今天忙,就把今天的学习任务放到明天;也不能说今天有时间,就把明天的功课先做了,一定是每天做当天的;你也不能说我这几天要出差出门,回来再补,你出门总得住旅馆吧?那就把功课带着,到旅馆去做。

你看,曾国藩讲得这么具体,他自己就是切实笃行地这么做的,然后才告诉我们。 我就也按他说的做,每天早上五点起床做我的功课——写作。坚持了几年,写了五 六本书,我想再坚持几十年到死应该也没问题吧。自己养成了习惯,就不愿意打 破,我就是生病住院,早上的功课也没耽误。不管做什么事,首先是把时间排出 来。

第二个讲审问。读书学习,总有不懂的地方,不懂就问,一定要把它弄清楚,没搞清楚就不要放弃。如果"好读书,不求甚解",那读一千本不如认真读一本。学就

要学个明白。

不明白就要问,脸皮要厚,要仔细问明白,而且要真问。很多人问问题都是假问,要么是根本没提问,只是借提问之名,表达一下自己的观点,要么就是提的问题和老师讲的事根本无关,还有更多是挑战式提问,这些都不是为了自己学习。所以审问之,是诚的修炼,而提问,本身就需要诚意之问。如果提问本身就没诚意,也就修炼不到诚了。

第三是慎思之。这个慎思的慎,有两个方面的意思,一是问得明白了,回家还要自己仔细思索,切己体察,事上琢磨,然后有所得。另一方面呢,也是叫你别钻牛角尖,别想得太多,这样会变成穿凿附会,不是真心求道了。要本着大道至简的平易之心,求之于真切之处。

第四是明辨之。是于义理精微、公私之间加以辨别,辨其何者为是,何者为非,何者似是而非,何者似非而是,这些都——明辨了,然后就能尽其精微,丝毫不差。

注意,这里的"明辨",是"辨"而不是"辩"。有句话叫"真理是越辩越明的",此言非也!真理是越辩越糊涂的才对。君子明辨而不辩,辨析的辨是有诚意的,而辩论的辩就没诚意。辩论往往是比赛,是为了争胜,所以叫"屡变以求胜",说法变来变去,相互挖坑,就是为了压倒对方,而不是为了一起追求真理,一起解决问题。就像我们公司里开会,本来是要一起解决问题,但是很容易就会变成辩论争胜,再把胜负跟自己的权位联系起来,那这会议就算完蛋了。

最后讲笃行。博学了,慎思了,审问了,明辨了,前面四条都一百分了,但是,没有笃行,那就都是虚文,都是一场空。因为知行合一,没有笃行,就是一场空。博学、慎思、审问、明辨、笃行,你一定都要笃实去做,才有体会,才是真知。

这一段,还是在讲前面的择善而固执之。博学、审问、慎思、明辨,就是择善,从 知识义理的海洋中把善择出来;而笃行,就是固执之,坚持去做。

#### 原文

"有弗学,学之弗能,弗措也;有弗问,问之弗知,弗措也;有弗思,思之弗得,弗措也;有弗辨,辨之弗明,弗措也;有弗行,行之弗笃,弗措也。人一能之己百之,人十能之己千之。果能此道矣,虽愚必明,虽柔必强。"

#### 华杉详解

弗,是不。措,是放弃。

博学、审问、慎思、明辨、笃行,都是求诚的事,但是每个人资质禀赋不一样,未必人人都能一下子就干成,必须专心致志,笃实用功,才能有所成就。于古今事物之理,不学则已,但要学时,便要博闻强记,件件都搞明白才罢,有一件没搞明白,就不放弃。有疑问的,一定要去问,有一件没问明白,也不放弃。该思索的,一定再三筹度,融会贯通才罢,有一件没想明白,也不放弃。该辨别的,一定细细剖析,做到明白不差才罢,有没辨明白的,也不放弃。要切实笃行,凡事彻底,有做不彻底的,也不放弃。

如此这般,别人一遍就会的,我就做一百遍;别人十遍练成的,我就练一千遍。真能这样下功夫,义理自然浑融,气质自然变化,虽是生来愚昧的,久之亦豁然贯通,而进于明矣;虽是生来柔弱的,久之亦毅然自守,而进于强矣。如果你本来就是聪明强毅的,又能勤奋砥砺,定能成大智大勇之人。

曾国藩说,读书能改变人的气质,进而说,读书能改变人的骨相。他自己并非天资

超群之人,就是靠这种"人一能之己百之,人十能之己干之"的精神,成为一代圣贤。

以上是第二十章。张居正讲解说,这一章讲帝王治天下的大经大法,极其详备。首先讲文武之政,在于有明君贤臣,而明君贤臣的关键,在于国君之身,因为有什么样的君,就有什么样的臣。然后讲以三达德行五达道,都是修身之事。治天下国家有九经,这九经,都是靠自己修身,由内而外,由近及远,扩充放大推广到家国天下。最后讲修己治人,都本于一个字——诚。至诚,是天德。九经,是王道。有天德,而后可以行王道。这天德王道从哪里来呢?从学知利行中来,从学习中来。怎么学习呢?博学、审问、慎思、明辨、笃行。

# 诚是最大领导力

#### 原文

自诚明,谓之性;自明诚,谓之教。诚则明矣,明则诚矣。

# 华杉详解

自,不是自己,而是由,从哪儿到哪儿。诚,是真实无妄。明,是事理通达。

自诚明,是由诚而明,因为真实无妄,从而事理通达,这叫作性,就是《中庸》第一篇说的"天命之谓性"。自明诚,是由明而诚,先明白了什么是善,然后能实行其善,这叫作教,就是《中庸》第一篇说的"修道之谓教"。

诚则明矣,明则诚矣。人之造道等级虽有差别,但是只要去做,成功都是一样的。 真实无妄,自然事理通达;事理通达,自然也真实无妄。 这一段,和前面讲的生知安行、学知利行、困知勉行相似。"或生而知之,或学而知之,或困而知之,及其知之,一也。或安而行之,或利而行之,或勉强而行之, 及其成功,一也。"自诚明,就是生知安行。自明诚,就是学知利行,只要去做了,成功都是一样的。

以上是第二十一章。

#### 原文

唯天下至诚,为能尽其性。能尽其性,则能尽人之性。能尽人之性,则能尽物之性。能尽物之性,则可以赞天地之化育。可以赞天地之化育,则可以与天地参矣。

# 华杉详解

张居正讲解说,天下之至诚,是说圣人之德,极诚无妄,所以天下莫能过他。赞, 是助。化育,是变化生育。参,就是叁,并立为三。

天命之性,本来就真实无妄,只是为气禀所拘,人欲所蔽,见得不明,行得不到位,所以不能尽性,不能充分发挥。只有那天下至诚的圣人,生而知之,安而行之,纯乎天理而不杂人欲,故能于天命所性之理,察之极其精,行之极其至,而无毫发之不尽也。

举个例子,我们为客户服务做事,如何才能尽性,才能把自己的聪明才智充分地发挥出来呢?就是真实无妄,就是"存天理、灭人欲"。天理,就是把客户的事情做好,该怎样就怎样;人欲,就是希望客户能认可我,继续拿他的钱,签他的新合同。存天理,则真实无妄,充分发挥自己,遇上那不接受我的,以道事君,不可则止,用之则行,舍之则藏,不做就是。这样剩下来的都是能让我尽性的客户,我也

能真正充分发挥,能给人家创造价值。反之,如果偏向人欲一边,一味想维护和他的合作关系,就会枉道事人,就会扭曲,发挥不出价值,这样就成了欺骗。

所以,唯天下之至诚,为能尽其性。只有至诚无私,才能进入自由王国,充分发挥自己。至诚者得天命,天命在我,察之由之,听天所命,巨细精粗,无毫发之不尽也。

天下之人,虽有智愚贤不肖的不同,但是他的本性和我也是一样的。人之初,性本善,性相近,习相远。天命之性都一样,只是气禀有差别,后天习染不同。圣人既然能尽己之性,那推己及人,设立政教,以整齐导化之,使人人都复其性之本然,这样就能尽人之性了。

这是讲领导力。至诚之人,能充分洒脱地发挥出自己的最大能量,同时,也能让团队里所有人都充分洒脱地发挥自己。这就是领导者的职责,从成就自己,到成就他人,让团队中每一个人都尽性,都得到充分洒脱的发挥。一个公司的领导者,要让全公司每一个人都尽性,都得到充分洒脱的发挥;一个小组的领导者,要让小组的每一个人都尽性,都得到充分洒脱的发挥。那么,一个国家的领导人呢,他的职责就是让全国每一个人都尽性,都得到充分洒脱的发挥,没有一个人憋屈扭曲。

由人再到物,要使天下万物,也都能各遂其性之自然,山川河流、草木鸟兽、地球环境,还有大气层、太空,都得到最好的发挥。这样的至诚之人,能从尽己之性,尽他人之性,到尽万物之性,如此则可参赞天地之化育,与天地并列为三——天、地、我。这就是天人合一,就是厚德载物,就是圣人了。

所以成功者是尽我之性,成就自己。领导者要尽人之性,成就他人。伟人是尽天地 万物之性,厚德载物,化育天地。 唯天下之至诚。诚,是最大的领导力。

以上是第二十二章。在本书《中庸》部分开始时,我说过,中庸之道就是从率性到尽性,道理就在这一章了。

# 至诚如神

#### 原文

其次致曲,曲能有诚,诚则形,形则著,著则明,明则动,动则变,变则化,唯天下至诚为能化。

# 华杉详解

上一章讲天下之至诚的圣人,能尽己之性,能尽他人之性,能尽天地万物之性,从而厚德载物,参赞天地之化育。而这里"其次致曲"的"其次"呢,就是次一等的人,达不到圣人的境界,算是贤人吧。你觉得圣人那境界太高,你达不到,那怎么办呢?就退而求其次,其次致曲。

曲,一偏也。圣人能举其性之全体而尽之,咱们做不到,就抓住一个善端发见的一偏处,推而致之,扩充放大,也可各造其极。

所以你抓住你能抓住的一件事做就好了。

这里的致曲,就是致良知,抓住那一点点良知发见处,推到极致。也可以结合孟子的"四端论"来学习:"恻隐之心,仁之端也;羞恶之心,义之端也;辞让之心,礼之端也;是非之心,智之端也。"张居正讲解说:"有一念恻隐之发,则推之以至于无所不仁;有一念羞恶之发,则推之以至于无所不义;有一念辞让之发,则推

之以至于无所不有礼;有一念是非之发,则推之以至于无所不智。"

扩充放大,是人性,也是儒家修行的一个基本原理。对自己,如果你把贪欲扩充放大,就会越来越肆无忌惮,破罐子破摔;如果你把善念扩充放大,就会越来越珍惜自己的善,不愿意沾染一点点恶念。

曲能有诚。一偏之曲,既然无所不至,把自己充满了,那你只要诚心诚意去做,自然就会表现出来,诚于中而形于外,在你的动作威仪之间发散出去,这就是诚则形。

形则著,表现出来就很显著。所以不要有怨气,以为你吃了暗亏,做了好多贡献、好多工作却没人知道。有怨气就是心不够诚,心不够诚自然就表现不出来,就不显著。如果一心只有诚,就会日新月盛,越来越显著。

著则明。盛大而有光明,光辉就照耀出来了。内有实德,则外有光辉,这就是光辉 形象。

明则动。诚于中而形于外,显著光明,其他人看了自然感动,也被感染而兴起好善之心。诚能动物,能动人,因为光辉动人。

动则变。物从而变,人从而变,你的心态、心情,和周围的人、物、环境,都随着你的诚而变。

变则化。能感化全世界的人,可以赞天地之化育,可以与天地参矣。

所以唯天下之至诚为能化。这一节开篇是讲"其次"的,做不到圣人的普通人,有好善好德的上进心,就从致曲开始,从小事做起,抓住一个个小小的善端,扩充放大,最终,经过曲能有诚、诚则形、形则著、著则明、明则动、动则变、变则化的

过程,也能达到天下之至诚才能达到的化育天地的化境。所以,虽然从致曲入手, 其成功是一样的。就像前面讲生知安行、学知利行、困知勉行三个层次,起点虽然 不同,但是只要你去做了,成功是一样的。

#### 加油吧!

以上是第二十三章。

#### 原文

至诚之道,可以前知。国家将兴,必有祯祥;国家将亡,必有妖孽;见乎蓍龟,动 乎四体。祸福将至,善,必先知之;不善,必先知之。故至诚如神。

# 华杉详解

无私则明。我们看人、看事、看世界,总是从自己的私心去看,从自己的情绪去看,从自己的立场去看,从自己一厢情愿的愿望去看,所以我们看不明,我们会主动自欺欺人地把自己搞糊涂。所以西谚说:"我们相信一些事情,只不过因为我们希望它是真的。"

为什么旁观者清呢?就是因为旁观者没有利害,没有情绪,没有期待,所以在这局势里,他就看得清;而当局者,总是希望通过自欺去欺人,其结果往往是只成功一半——自欺成功,欺人失败。

至诚者则不同。国家将兴,必有祥兆,国家将亡,必有妖孽,要么从龟背占卜表现出来,要么从那人的动作威仪之间流露出来。惟诚之至极,无一毫私伪留于心目之间者,才能觉察其细微的迹象。

至诚是什么呢?达到了至诚的境界,在至诚者的心目间,一切私就都透明了,一切人也都透明了。就像《黑客帝国》里的尼奥看母体世界一样,就没有秘密了,一举一动,一丝一毫,都洞然明白。故来者善与不善,一目了然,国运兴亡,也能先知先觉。

至诚者,天理人情无所不知,理解社会运行的基本原理和底层逻辑,洞悉人性的一切秘密,而他自己的心底,又没有一丝私心杂念的蒙蔽,所以心如明镜,来者则照,无不了然,所以说,至诚如神。

以上是第二十四章。

# 不诚无物

# 原文

诚者自成也,而道自道也。诚者物之终始,不诚无物。是故君子诚之为贵。诚者非自成己而已也,所以成物也。成己,仁也;成物,知也。性之德也,合外内之道也,故时措之宜也。

# 华杉详解

诚,是真实无妄。天下之物,都有一个真实无妄的天理、物理,因为这个物理,它才生成这物,如果是另一个物理,那就是另一物了。所以说,诚者物之终始,不诚无物。所以说,诚者物之所以自成也,也是人之所以自成也,诚是人所以自诚其身的道理。张居正打比方说,实心尽孝,才成为人子,实心尽忠,才成为人臣,所以说是自成的。

诚在应事、接物、待人的日用常行中体现出来,就是道。这道,也是人所当自行的,比如事亲之孝,是为子者当自尽的,事君之忠,是为臣者当自尽的,所以说是自道。

诚者,物之终始。天下之物,无不有始有终,这始终,都是实理的发端与终结,中间的一切,都是实理之所为,所以说诚是物之终始,没有什么东西是例外的。所以,人怎么能例外呢?

人如果不能诚意正心,就算有所作为,也是虚文,干了那事,也跟没干一样。比如不以诚信尽孝,就不是孝;不以诚信尽忠,就不是忠。所以君子必须以诚之为贵,诚之,诚之,再诚之!择善而固执,以求到那真实之地。只有这样做,才能有以自成,则道无不行矣。

虽然说诚者自成,但是,其效验并不是只成就了自己而已,因为天下之人,同有此心,同有此理,既然有以自成,则自然有以化导他人,而使之各得其所,都有所成就,这就是成物了。这和前面讲的,至诚者能尽己之性,尽人之性,尽物之性,是一个意思。

成己,是私意不杂,全体浑然,这叫作仁,所谓求仁得仁。

成物,是对事物的裁处皆各得其当,这叫作知,是智慧。

仁与智,都不是外来的,而是天生的,源于天命,是人性中固有之德。而且也不是判然两物,而是一物,与生俱来,内外合一。所以这仁与智,也不假外求,不用到外面去学,只问自己的心诚不诚,心诚了,自然仁、智兼得。如此一以贯之,则无论处理什么事情,无论处己处物,都有时措之宜。时措之宜,就是随时而行,无不当理。不假思索,事事物物都处理得恰到好处,分毫不差,这也就是前面说的"坦

然中道",或者孔子说的"从心所欲不逾矩"。王阳明也说过这种境界,就是致良知,一切凭着良知去行,则遇之左右而逢其缘,没有不恰当的。

或许有同学会问,真有那么厉害吗?那我也学一学?

这样问,又不对了,因为你做之前就有了私欲,要求效验。诚者,诚就是目的;仁者,仁就是目的。如果你说"我诚了,也仁了,但是没你说的那个效果啊",那孔子还有一句话:"求仁得仁,又何怨?"诚了,仁了,这目的就已经达到了。

这个如果理解不了,也没法再讲了,只能知行合一,做了才知道。

以上是第二十五章。

# 至诚无息的工作原理

#### 原文

故至诚无息。不息则久,久则征,征则悠远,悠远则博厚,博厚则高明。博厚,所以载物也;高明,所以覆物也;悠久,所以成物也。博厚配地,高明配天,悠久无疆,如此者,不见而章,不动而变,无为而成。

# 华杉详解

息,是间断。至诚无息,就是始终保持诚的状态,没有一点停息。久,是常于中。征,是表征的征,征验的征,表现在外表,也表现出结果效验。悠远,是久远。博厚,是广博深厚。高明,是高大光明。

这里讲的是"至诚无息"的工作原理、作用机理。

张居正讲解说,人的德要实诚,如果德不实,就有缝隙,就为私欲所间杂,而其心不纯,不纯就有止息之时。圣人之德,既极其真实,而无一毫之虚伪。既无虚伪,则此心之内,纯然是天理流行,而私欲不得以间之,自然就没有止息了。

既无止息,则心体浑全,德性坚定,自然始终如一,长久不变。

存诸于中时间久了,则必形见于威仪,发挥于事业,其表征效验都不可掩藏。

既然长久而有征验,则凡所设施,都是王道,自然优裕而不急迫,绵远而无穷尽。

因为其悠远,则积累之至,自然充塞乎宇宙,浃洽于人心,广博而深厚。

因为其博厚,则发见之极,自然巍巍乎有成功,焕然乎成文章,高大而光明!

从至诚无息,到长久不变,到表征于外,到悠远博厚,到高大光明,这就是诚的原理和逻辑。

至诚的功用,其所积者既然广博而深厚,则天下之物,无不在其承受之中,接受他的福泽,这就是博厚配地,厚德载物。至诚无息,其所生发的高大光明,则天下之物无不在其光辉照耀之下,这就是高明配天,覆照万物。

天地之博厚高明,四方上下,古往今来,无有穷尽,所以说能成物。至诚之悠久可以成物,则其悠久之功,与天地一样,没有疆界。

如此,不见而章,不动而变,无为而成。见,读作现。至诚无息,其博厚的功业,灿然成章,但它的彰显,是长期积累、自然显著的,而不是拼命表现、引人注目而来的。它带来的变化,能感化、带动他人,但也是润物细无声、自然感应的,而不是鼓舞激励的。它的成就治功有成,万世无蔽,但也是由内而外、由近及远、自然

成就的,而不是安排布置、有所作为而成的,这是无为而成。

就像我们看一个人,他对我怎样热情善意,我也未必对他有多大认可和信任,都只是相互应酬,友好往来而已。但偶然发生的一些事,可能是跟我有关的,也可能是跟我无关的,让我看到他的态度和应对,这才让我"真正认识他这个人"。这个"真正认识",可能是正面的,也可能是负面的。正面的,是因为他至诚无息,所以自然而然,关键时刻就显著出来了。而负面的则相反,他的诚意是做出来的,所以关键时刻就不愿意做了。

至诚无息的人,你会在某件事上突然发现,你以为人人都不可能拒绝的利益诱惑,他根本视若无物,毫不在意。你这才知道他的求仁得仁,诚意正心,完全可以百分百信赖。

至诚无息,就是孟子说的集义而生。集义如积德,由点点滴滴的积累得来。集义而生,则能养浩然之气,那浩然之气充塞天地。集义而生的关键原则呢,在于一点坏事都不能干。一旦干了一件坏事,就像在那"浩然气球"上扎了一个针眼,那气就漏了,就没正气了。用俗话来讲,就是"一个人干一件好事不难,难的是一辈子不做坏事,只做好事"。做一件坏事,就是有息了,你的诚意就间断了。

修这个至诚无息,就是始终对任何人、任何事保持至诚。我自己有两条体会:

- 一、不要对一些人诚,对另一些人不诚。
- 二、不要这时候诚,下一个时候不诚。诚没有"特殊情况",不要给自己开不诚的绿灯。

我们对人,在感情上总是有区别的,但是,在诚意上不要有区别。比如我们在经营

中,对客户就是这样。你可能喜欢一些客户,不喜欢另一些客户。这些客户呢,也可能有的很喜欢你,另一些对你态度就差一些。那么你们之间的交往状态肯定是有差别的了。但是,你自己的诚意不要有差别。

比如,经常有新客户会跟我说: "华总,你要重视我们这个项目啊!要多投入精力给我们啊!你要亲自来抓啊!"

这时候,我如果说"一定一定,放心放心",这就是客套话,就是不诚。我应该说:"我们对每一个客户都是一样的,您放心,我们对您的投入不会比别人少,也不会比别人多。"这才是实话,是实诚。

人都有好恶偏心,因为别人对你也是有差别的。有一次,我和对我最好、合作时间最长、关系最亲的一个客户老大哥在一起,聊得一开心,我就脱口而出:"华与华的客户有两类,一类是您,一类是其他!"

本来我们俩正说得乐不可支,可他一听这话,突然安静下来,婉转地说:"人家对你,也是有托付的哦。"我也意识到自己说错了话,心里跑偏了,没有诚意正心了。他这是在批评我。朋友之间相互规正,这就是良师益友。

所以我们要注意,当我们不喜欢一个客户,觉得他对我不好的时候,就是特别要修"至诚无息"的时候。

为什么要拿客户举例呢?因为客户是衣食父母,是对你的生存发展最重要的恩人。但是,我们平时却经常看到骂甲方的,真是恩怨恩怨,没有恩就没有怨。把跟客户的诚意正心、至诚无息修好了,其他就都顺过来了。马云说过一句话:"最讨厌那些成天骂公司,又不辞职的人。"我们也可以说,不要做那成天骂甲方,又不终止合约的人。

"不见而章,不动而变,无为而成",这句也很重要。《中庸》后面还有一句类似的话:"君子之道,暗然而日章;小人之道,的然而日亡。"君子不着急,默默做好自己,他的功道,却越来越彰显,悠远、博厚、高明;小人总是很着急,不断包装拔高自己,扮大师,自己给自己封神,结果呢,上蹿下跳,却爬得高,摔得狠。要想悠远、博厚、高明,就不要趋炎附势地往上爬,而是要下沉,要匍匐前进。

至诚无息,是"华与华"最重要的核心价值观。但是,光讲这四个字,大家不好理解,所以我把它翻译成了九个字——不骗人,不贪心,不夸大。你做几个成功案例容易,但要一辈子不欺骗客户,就太难!在业务工作中,还要始终保持不贪心。自己为客户作了多大贡献,宁愿不被承认,也绝不自己夸大其词。如此集义而生,积累三十年至诚无息,活在他人想象之外!

这就是至诚无息的工作原理。

# 诚的两个标准

# 原文

天地之道,可一言而尽也。其为物不贰,则其生物不测。

#### 华杉详解

这一段是以天地之道,接着说前面的"至诚无息,无为而成"。前面说圣人之功用,同乎天地,而这下文,又以天地之道明之。

天地之道,可以一言而尽,就一个诚字而已。因为天地之间,气化流行,全是实理之运用,更无一毫掺杂,唯其不贰,所以能长久不息,化生万物。其生物之多,不

可胜数,也不可预测。

#### 原文

天地之道,博也,厚也,高也,明也,悠也,久也。

# 华杉详解

天地之道,唯其纯诚不贰,故能各尽其盛。地之道唯诚,就是广博而深厚;天之道唯诚,就是高大而光明。天地之道,博厚光明,又极其久远,不可终穷。圣人之悠远、博厚、高明,都本于一个诚字,道理就和这天地一样。

#### 原文

今夫天,斯昭昭之多,及其无穷也,日月星辰系焉,万物覆焉。今夫地,一撮土之多,及其广厚,载华岳而不重,振河海而不泄,万物载焉。今夫山,一卷石之多,及其广大,草木生之,禽兽居之,宝藏兴焉。今夫水,一勺之多,及其不测,鼋鼍、蛟龙、鱼鳖生焉,货财殖焉。

#### 华杉详解

昭昭,是一个小小的光明处。

你看那天,就是一点光明而已,但那光明连起来,至于无穷,则星汉灿烂,包藏宇宙,覆盖万物。你看那地,就是一撮土而已,但那土堆积广厚,则厚德载物,承载华山也不觉得重,包容江海也不会泄漏。你看那山,就是一块石头而已,但千千万万石头堆积广大,则草木生之,禽兽居之,宝藏藏之。你看那水,就是一勺而已,但千千万万勺水聚集起来,则鼋鼍、蛟龙、鱼鳖生焉,货财殖焉。

所以说,天、地、山、水,都是不贰不息,以至盛大而能生万物。

# 原文

《诗》云:"维天之命,于穆不已!"盖曰天之所以为天也。"于乎不显,文王之德之纯!"盖曰文王之所以为文也,纯亦不已。

# 华杉详解

这是《诗经·周颂·唯天之命》里的一句话。天命,就是天道。于,是语气词。穆,是 幽深玄远。不已,是无止息。

《诗经》说:"唯有天道之运行,幽深玄远而无有一刻止息。"这是说天之所以为天,正是因为它没有止息。如果它停下来歇会儿,太阳不升起了,四季不运行了,百物不生长了,那还叫天吗?《诗经》又说:"岂不显著哉!文王之德,至纯不贰,没有一点杂质!"

这一段总结了诚的两个标准:纯诚不贰,至诚无息。从无二心,一刻也不停息,这就厚德载物了。前面说了:"其为物不贰,则其生物不测。"这样纯诚下来,能生成什么,你自己都不可想象,也不可预测。所以儒家说"君子居易以俟命,小人行险以侥幸",你只凭着良知去做,只依着正义去行,自有那天命降于你。又说"只问耕耘,不问收获",因为你的收获,可能还在你的想象之外。厚德载物的广大,会让你活在他人的想象之外!

读者可能会要问: "如果没有你说的那个效果,怎么办呢?" 还是孔子那句话: "求仁得仁,又何怨?" 求诚得诚,又何怨?不问收获,不问效验,不要"将迎意必",期待着结果一定会怎样。

中庸之道,讲到这里,一路都是讲诚。可以说,中庸之道,就是至诚之道、纯诚之道。《大学》开篇讲的八条目:格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,中间的这个诚意正心,就是基础,就是儒家修养的底层逻辑。

以上是第二十六章。

# 修德凝道五句话

# 原文

大哉圣人之道!洋洋乎!发育万物,峻极于天。

华杉详解

圣人之道,盛大无边,发育万物,峻极于天。

这里需要仔细体味的是"发育万物"。厚德载物,圣人的纯诚不贰、至诚无息之道,不仅是包容他人、包容万物,而且是成就他人、成就万物。这包容、成就,也并不是一种功夫、一种技术,而是无为而成。精诚所至,万物生焉。

# 原文

优优大哉!礼仪三百,威仪三千。

#### 华杉详解

优优,是充足有余。礼仪,是经礼,婚丧嫁娶、加冠、祭祀之类。威仪,是曲礼,应酬往来,升降揖逊之类。圣人之道,充足有余,精细入微。礼仪三百,威仪三千,无论是正式典礼,还是平时应酬,其品节限制,细微曲折,无不恰到好处。

#### 原文

待其人而后行。故曰:"苟不至德,至道不凝焉。"

# 华杉详解

其人,是圣人。至道,就是上面讲的发育万物、峻极于天之道。道之全体,洋洋乎无所不包;道之散殊,优优乎无所不在。其宏大和细致如此,哪里容易做得到呢?唯有那至德的圣人,能参赞化育,周旋中礼,这个道理方才行得。如果没有这样的至德,则胸襟狭隘,不能体会其完全;识见粗陋,不能理解其细致,要使这道理凝聚于身心,又怎么可能呢?

# 原文

故君子尊德性而道问学,致广大而尽精微,极高明而道中庸。温故而知新,敦厚以崇礼。

# 华杉详解

苟不至德,至道不凝焉。这里提出了一个词——修德凝道。修养自己的品德,让天道凝结在自己身上,这就天人合一了。如何能修德凝道呢?有以下五条要目:

#### 一、尊德性而道问学。

尊,是恭敬奉持。德性,是我们受于天的正理,所谓天命谓之性。道,是由,指通过某种方法、路径。所以这第一条是说,要恭敬奉持天理,然后"道问学",通过多问多学,博学、审问、慎思、明辨、笃行,最后知行合一,对那古今事变,都穷尽其理而无遗。

尊德性而道问学,关键在一个"尊"字。尊,就是敬,始终保持敬心,是一切修养的基础。

二、致广大而尽精微。

致,是推及。广大高明,是心的本体。精微,是理之精细微妙处。

心体本来广大,只是为私欲所蔽,就狭隘了,必须扩充以恢复其广大,不为一丝一毫的私意所蔽。而对于事物之理,又要分析其精微,不使之有毫厘之差。

三、极高明而道中庸。

中庸之道是极高明的。不偏之谓中,不变之谓庸。中者,天下之正道,庸者,天下之至理。处事依乎中庸之道,无过之或不及之谬,则高明而不流于虚远。

四、温故而知新。

温故而知新,不温故就不知新,唯有温故,才能知新。

人们往往不愿意温故,都愿意追新求异,目的是贪巧求速。不懂得从自己的过去中学习,不懂得在已经学过的地方重复学习、反复学习,这就是不进步的最大原因!评价老师讲课,负面评价往往是"没什么新东西",而正面评价往往是"颠覆观念""在别的地方没听过"。老想要新的,老想要颠覆,就是不懂得温故知新,不懂得在旧的,自以为已知,其实是无知的地方反复学习,真正理解,达到知行合一

俗话说:"在哪里跌倒,就在哪里爬起来。"可我们的实际情况往往不是这样,而是在哪里跌倒,就反复在同一个地方跌倒。孔子评价颜回有两条优点,一条是"闻

一知十",别人能举一反三已经不错了,而颜回能闻一知十,这就是一种温故知新的境界;第二条是"不二过",也就是同样的错不犯第二次,这也是温故知新,过去的错误不会再犯,那才是真知道了。

温故而知新,其实"温故"比"知新"更重要,回顾过去比展望未来更重要。因为过去从来不会过去,过去一直都在,而且还在未来等着我们。如果不能总结过去的错误,防止再发,就会重蹈覆辙。

#### 五、敦厚以崇礼。

敦,是敦笃、笃实。厚,是旧所能的,就像温故知新的故,是故旧的。敦厚,就是 把已经掌握的再加厚。对于自己已经学会的,要不断敦厚笃实它,不要放松了。

崇,是积累。礼,是天理之节文。天理之节文无限,我们要崇尚礼度,每日省察自己,看看之前有没有没注意的,要加以注意。

朱熹注解说,尊德性,恭敬地奉持天之正理,如此心中存养,而极乎道体之大;道问学,通过博学、审问、慎思、明辨、笃行,学而时习之,温故而知新,所以致知而尽乎道体之细者。大能尽其道之全体,细能尽其道之精微,这两者,就是修德凝道之大端。

不以一毫私意自蔽,不以一毫私欲自累。已经知道的,不断涵泳体味;已经能做到的,不断敦笃加厚;辨析天理,不使之有毫厘之差。这是心中存养。

谨慎处事,不使之有过或不及之谬,理义则日知其所未知,节文则日谨其所未谨。 这是格物致知。

如果没有心中存养,就做不到格物致知。而要做到心中存养,又必须通过格物致

知。所以这五句话,是大小相资,首尾相应。圣贤开出的入德之方,再也没有比这更详尽的了。我们一定要尽心学习,明辨笃行。

# 处世之道四原则

#### 原文

是故居上不骄,为下不倍,国有道其言足以兴,国无道其默足以容。《诗》曰: "既明且哲,以保其身。" 其此之谓与!

#### 华杉详解

继续讲圣人之道,上一章讲天道,这一章讲人道。先讲了修道凝德五句话,接下来讲处世之道四原则。哪四原则呢?就是居上位之道、居下位之道、处治世之道、处乱世之道。我们一条一条来学习。

一、居上不骄。

居上位,便兢兢业业,尽那为上的道理,不可恃其富贵,而至于骄矜。

有的领导者喜欢威严的感觉,让下属怕自己。这"威严"和"怕",不是什么好事,你以为下属怕你,就不敢犯错。其实,是人就会犯错,就像你自己也会犯错。而下属一旦怕你,他犯了错就会掩藏起来,不让你知道,最后那错误就会累积到爆炸。

所以,我们的管理理念是,不处罚员工的任何工作失误,工资奖金分红都不受影响。这样的目的,是鼓励大家暴露自己的错误,防止其他人再犯同样的错误。在丰田汽车,这叫"安咚管理","安咚"是拉绳的声音——当工人发现出了错,有问

题,随时可以拉一下头顶上方的安咚绳,然后乐曲声响起,生产线便停了下来,班组长就会马上走过来帮助纠正错误,解决问题。不仅在生产线上是这样,在任何工作岗位上都是这样,一旦发现自己出了错,要马上拉绳报警,而不是偷摸地不让别人知道。

员工敢于暴露自己的错误,就需要领导居上不骄。如果领导摆出一副天生代表正义的样子,正确永远属于自己,错误永远属于别人,那么,员工也会假装永远跟你一样正确——把错误掩盖起来。我看到有的公司,别说员工敢于暴露自己的工作失误了,就连跟领导正常地工作汇报,他都不敢说话,能躲就躲,能拖就拖。这领导的官威,已经堵死了他自己的所有言路,那公司再发生什么坏事,就只有领导不知道了。

有人可能会问: "出了错不处罚,那他给公司造成的损失怎么办呢?"损失,本身就是经营的一部分,你不能说你只能赚钱,不能损失。再说,公司承受损失的能力总比员工强,你要罚他,又准备罚到什么程度呢?

归根结底,还是一个纯诚不贰,至诚无息,以诚待人。

# 二、居下不倍。

倍,是违背。居于下位,便要安分守己,尽那为下的道理,不要自干法纪,违背上级。简单地说,就是要本分,要听话,知道自己是干啥的,让上级感到舒服,这样的人就好用。你这人好用,人家才用你嘛!万万不可认为自己有点本事,或仗着上级的喜爱,就放松自己,给自己搞点特殊待遇,或者不遵守公司的制度,做出一些不好的示范。这样虽然会暂时得到容忍,但终究还是给自己埋下了隐患。

居上不骄和居下不倍是配套的。在下级面前不骄肆的人,在上级面前也必然本分。

相反,对下级骄肆的人,对上级也必然违背,因为他的理念就是上一定欺压下,下一定欺瞒上。

三、处治世之道。

国有道,其言足以兴。意思是,国家有道之时,他说的话,便都是经世济国的事业,足以感动人,让他兴起而在位。

四、处乱世之道。

国无道,其默足以容。意思是,国家无道之时,要能隐然自守,不作危激的议论, 这样足以远避灾祸而容其身。

这是儒家的入世哲学。如果国家政治清明,你不在高位,那是你的耻辱,因为你没本事。反过来,如果国家政治黑暗,你却还在高位,那也是你的耻辱,因为你同流合污。

《诗经》说:"既明且哲,以保其身。"这就是"明哲保身"的成语出处。明,是明于理;哲,是察于事;明哲,就是既明白理,又明白事。人们往往只明白理,不明白事,这在国有道的时候可以,但在国无道的时候,就很危险。

明哲保身的保身,不光是苟且偷安,它有三层含义:首先是不同流合污,不跟着做坏事,保持自己的清白,这是底线,你要我做坏事,那我宁死不屈;第二层,是保护自己和家人的人身安全;第三层,是以待天时,为国家保存忠良,等到新君即位、国家有道的时候,还得靠我干活呢!

不管社会风气怎么样,保住我自己不要学坏,就是明哲保身的底线。比如老人倒地你扶不扶?扶吧,又怕他讹你。那我明哲保身,不扶,这样对吗?不对!老人倒地

你都不扶,你就和社会同流合污了,你就已经"失身"了。你把他扶起来,保住自己不要学坏,这才是明哲保身的底线。

以上是第二十七章。

# 守本分

# 原文

子曰:"愚而好自用,贱而好自专,生乎今之世,反古之道。如此者,灾及其身者也。"

# 华杉详解

这是子思引用孔子之言,继续讲上文"为下不倍"的意思。

愚而好自用。张居正注解说:"昏愚无德的人,不可自用,他却强作聪明而执己见以妄作。"

这一条,咱们别一看是说昏愚无德的人,就以为不是在说自己。比如我们开会讨论决策的时候,都想用自己提出的方案,这就是昏愚无德!应该要从善从流,善与人同,舍己从人,一旦发现别人是对的,就马上把自己的想法弃之若敝履,这就是中庸之道了。

贱而好自专。张居正注解:"卑贱无位的人,不可自专,他却不安本分而逞私智以 僭为。"

自用自专,都叫"任其私智"。儒家讲智、仁、勇三达德,而任其私智,是最大的

不智。舍己从人,懂得听别人的,才是大智、大仁、大勇。

生乎今之世,反古之道。反,是复、恢复。生乎今世,要遵循今世的法度,不要自己一个人玩穿越,以古制为名,自己给自己定一套行为规范。个人在时代面前是渺小的,要本分。

愚而好自用,贱而好自专,生乎今之世,反古之道。如果犯了以上三条,灾祸必及 其身。

# 原文

非天子不议礼,不制度,不考文。

# 华杉详解

礼,是礼仪。度,是品制,比如宫室车服器用的等级。文,是文字的点画形象。制礼作乐,规范文字,都是中央政府的工作。比如秦朝统一中国,车同轨,书同文,这都是中央政府来制定的。新中国成立后,搞简化字,这也是中央政府的工作。国旗、国歌、国家大典礼仪,也是中央政府定,各个级别可以住什么房子、开什么车,也是中央政府定,你不能自己搞一套。

张居正讲解说,制礼作乐,是国家极大的事体,必是天子在上,既有德位,又当其实,然后可以定一代之典章,齐万民之心志。比如亲疏贵贱,须有相接的礼体,但是,只有天子可以议,其他人不可妄议。宫室车服器用,要有一定的等级,但是只有天子来制定,其他人不能定。书写的文字,要有规范,但是只有天子才能制定,其他人不能定。

# 原文

今天下车同轨,书同文,行同伦。虽有其位,苟无其德,不敢作礼乐焉;虽有其德,苟无其位,亦不敢作礼乐焉。子曰:"吾说夏礼,杞不足征也;吾学殷礼,有宋存焉;吾学周礼,今之用,吾从周。"

# 华杉详解

今之天下,是子思讲的当时的周朝。车同轨,书同文,行同伦。车不是一个人造的,但大家造的轨距都一样;字是不同的人写的,但每个人每个字都写得一样;行礼是各自行的,但贵贱亲疏,伦理规范都一样。为什么呢?因为这是圣人天子定的规矩,大家都要遵守。你要是造个车跟别人的轨距不一样,你就上不了路;你要是写个字跟别人不一样,就没人认识。

子思说了: "虽有其位,苟无其德,不敢作礼乐焉。"立规矩,是圣人才有能力做的事,你就算做了天子,但无圣人之德,人品凡庸,也不敢轻易去做制礼作乐之事。无德而制礼乐,就是愚而自用。

"虽有其德,苟无其位,亦不敢制礼乐焉。"有位无德而制礼乐,是愚而自用;有德无位制礼乐,就是贱而自专。所以一定要有位又有德,才能做为天下立规矩的事,否则你就守规矩吧。

孔子说:"一代之兴,必有一代之礼。先前夏朝兴起而有天下,我也仰慕夏朝之礼,但时间太久远了。夏的后裔杞国,典籍散失,子孙衰微,也无法考证。殷汤兴起而有天下,我也想学殷礼。殷的子孙是宋国,典籍尚存,但都是前代之事,也不足为当世法。

"所以我学习周礼,这正是当今所用,文武齐备,又合时宜,吾从周。"

这又是呼应上文,不要"生乎今之世,反古之道",而是要与时俱进,跟上时代的步伐。

在上位者,不要愚而自用;在下位者,不要贱而自专。如果你在中间的位置,上有天子,下有臣民,那就要两头注意,对下不要愚而自用,对上不要贱而自专。总之就是要守规矩,守本分。

以上是第二十八章。

# 企业词典和企业文化半径

原文

王天下有三重焉,其寡过矣乎!

华杉详解

三重,就是三件至关重要的大事。前面讲了,天子的三件大事是:议礼、制度、考文。王天下者,能把这三件大事做好,也就没有什么大错了。

张居正讲解说,做好这三件大事,行之于天下,则有以新天下之耳目,一天下之心志。诸侯由此尊奉礼制,而国不异政;百姓从其教化,而家不殊俗。天下之人,皆得以少犯错了!

所以,天子能做好议礼、制度、考文三件大事,全天下的人都能少犯错。这就减少了社会运行成本,降低了司法成本。

孔子不是说过吗:"听讼,吾犹人也,必也使无讼乎!"在做法官,辨别是非真伪

上,我的水平跟别人也差不多;我要做的,是让天下无讼!如果天下人都知礼守制,自然没那么多官司了。

这三件大事,对于我们做企业来说,也有一样的启示——董事长管企业文化,管制度,还要管考文。

企业核心的原动力在企业文化,命脉在企业文化。企业文化决定了企业能做多大,活多久。所以,董事长要管企业文化。那制度呢?似乎是总经理管的,但是,制定什么样的制度,当然是董事长的事,甚至是董事会的事。苹果的董事会,刚刚决定给CEO库克配私人飞机,这就是给他制定了一个宫室车服器用的等级。这里的制度,和我们现在理解的法规制度还不太一样,主要是制定各级别的待遇和"徽章体系",其实还是在礼的范畴。

每个企业也都有"考文"的任务,这里我要展开讲一下。

考文有两层含义,一是制定文字规范,也就是书同文。汉字简化了,所以在书籍出版上、商品包装上、街道招牌上、广告牌上,无特殊情况都不允许用繁体字,这就是咱们今天能看到的考文,这都是中央政府定的,不是地方政府能定的。

二是字词的定义,这也是中央政府的事,所以你要写书,写什么都行,但不能自己编一本字典来出版,因为字典只能有一个版本。每年出现了哪些新词汇,哪些要收录进字典,这都是中央政府的事。

词语就是权力,是天子的权力。

既然是天子的权力,企业有什么资格考文呢?我先引用哲学家维特根斯坦的一段话:

词语的游戏规则,在语言游戏中建立,也在语言游戏中修改。以至于有时候,我们感觉需要把词语从我们的交流中抽离出来,送去清洗,再送回到我们的交流中。

维特根斯坦说出了一个什么问题呢?就是我们交流的时候,往往语言相通,但是词语不通。同一个词,你也在用,我也在用,但是我们说的完全不是一个意思!

语言可以说是人类的"第一个技术",也是"第一技术",但是,这个技术一直不成熟,而且看起来永远成熟不了!所以禅宗有不立文字的传统,因为说出来都是错。你能悟到就自己悟,悟不到就算了,没法跟你说。

一个企业,是一个经营组织,也是一个语言集团、一个话语体系。大家每天在一起讨论问题,就要统一话语体系,统一词语。这个统一,首先是统一用哪些词,不用哪些词,然后是统一每一个词的定义。不要在讨论问题的时候,你用这一套逻辑,这一套话语体系,这一套词,而我用另一套逻辑,另一套话语体系,另一套词。或者,我们用着一样的词,可对它的理解、想传达的意思,却完全不一样。

比如那些最基本的词——战略、营销、定位、研发,我们对这些词的定义都不一样!

我们要对每一个词的概念性定义和操作性定义作出准确界定。概念性定义层面,词语就是召唤,只要有人说出一个词,就能把同样的概念精确地召唤到每一个与会者的脑海里;操作性定义层面,词语就是行动,只要有人说出一个词,就意味着有一系列的行动需要大家讨论。这才是从"书同文"到"思同词,词同意"。

除了对话语体系、对词语进行选择、清洁和定义之外,企业还会形成一些自己的词汇。所以,这些对于企业文化和运营管理至关重要的词汇,要编成一本《企业词典》,这是企业文化的基础,也是运营管理的基础。

关于企业词汇,每个企业应该都有一定的基础,只是在大家的习惯里,还没有形成一本真正的《企业词典》。所以,一个企业的文化,就有了"企业文化半径",有的人在半径内,有的人在半径外。在半径内的,是耳濡目染时间长的,知道得多,理解得深;在半径外的,是时间短的,知道得少,理解得浅。等公司大了,离企业文化圆心远的,就会形成新的小圆心,新的亚文化,每一个分部都会有一个亚文化,这样就不能做到"寡过"了,就容易犯错误。

# 王莽与周公

### 原文

上焉者虽善无征,无征不信,不信民弗从。下焉者虽善不尊,不尊不信。不信民弗从。 从。

### 华杉详解

征,是考证。尊,是尊位。

前面所说的三重之道——礼仪、制度、考文,是从哪儿来的呢?上焉者,就是前代的,从古制来的。虽善无征,就是其规制虽然好,但世远人亡,无可考证。既无可考,就无法取信于民,人民不会听从。

下焉者,就是当世圣人,但穷而在下的。虽善不尊,就是他的意见虽然好,但他不在尊位。不尊不信,就是他不在尊位,人民就不会重视他的意见,不会听从。

所以只有当世的圣人,又恰好在位为君的,才能制定这三重大事。

这里对儒家思想有一个普遍的误读。因为孔子"祖述尧舜,宪章文武",又说

了"吾从周",于是,后世腐儒就把周礼周制看成至高无上的理想国。最极端的情况出现在西汉末年,当时王莽篡位,自认为是"周公再世",要全面恢复周礼周制。

王莽信奉儒家思想,他认为天下要恢复到孔子所宣称的"礼崩乐坏"前的礼治时代,才可能实现政通人和。因此王莽当上皇帝后,就开始仿照周朝的制度推行新政,史称"王莽改制"。王莽在始建国元年宣布的政策是:将天下田改名"王田",以王田制为名恢复井田制;奴婢改称"私属",与王田均不得买卖。其后又屡次改变币制,更改官制与官名,把盐、铁、酒、铸钱及山林川泽收归国有。但这些政策只求名目复古,很多都与实际情况相违背,而且在推行时手段和方法也不正确。在遭到激烈反对后,王莽又企图通过严刑峻法强制推行,从诸侯、公卿到平民,因违反法令而受重罪处罚者不计其数,加剧了社会的动荡。人们未蒙其利,先受其害,各项政策朝令夕改,使百姓官吏不知所从,引起了众多豪强和平民的不满。最后天下揭竿而起,王莽身死国灭,西汉结束,刘秀创立东汉王朝。

王莽读书不精,只看到了一头。孔子"宪章文武",尊崇周公制定的周朝礼制,是因为孔子自己就生活在周朝。所以他对比了夏商周三代,说夏朝年代太久远,不可考证,商朝的礼制只在宋国残存,还是周朝的礼制体系完备,符合当世的需要。

可到了王莽的时候,周朝也已经很久远了,也不符合当世的情况了,怎么能再去恢复周礼呢?上焉者虽善无征,无征就不信,不信,人民就不会听从,后面会发生什么,子思早已明明白白告诉了我们。读书最怕的就是只读一半,又不能与时俱进。

儒家思想,是与时俱进的。首先,善莫大于舍己从人。一个真正的儒者,相信善为天下公,真理只有一个,不是孔子的,不是孟子的,也不是苏格拉底的,而是全人类公有的。一旦我们发现自己错了,正确的思想在别人那里,那我们就要马上抛弃

自己的想法,舍己从人,与人为善,和他一致。因为和他一致,就是和真理一致。

其次,在这本《中庸》里还讲过一句话: "生乎今之世,反古之道,如此者,灾及其身者也。"这些王莽都没认真读。

### 原文

故君子之道,本诸身,征诸庶民,考诸三王而不缪,建诸天地而不悖,质诸鬼神而无疑,百世以俟圣人而不惑。质鬼神而无疑,知天也。百世以俟圣人而不惑,知人也。

### 华杉详解

所以, 当政者制定礼制, 一定要符合六条标准:

第一是本诸身。也就是本之于自身,你自己首先得信,得遵守,得身体力行,在自己身上立个标准。万万不可认为这是拿去治别人的,治老百姓的,而不是治自己的,那就成了自欺欺人欺天下。

这一条是做老板的最容易犯的,规章制度都是管员工的,而自己是"自由"的。反正你给大家发工资,也没谁来指责你。但是,你自己不率先垂范,基本上什么礼仪制度都搞不起来。

第二是征诸庶民。征,是验证。一定要在老百姓身上验证过,是确实可行的,然后去真抓实干,而不是大家都跟着你嘴上说说。

第三是考诸三王而不缪。就是要向上考证,对照夏禹、商汤、周文王的做法,一脉相承,和前人的经验没有违背。

第四是建诸天地而不悖。与天地相参,依循天地自然的道理,无有违背。

第五是质诸鬼神而不疑。也就是神鬼无欺。

第六是百世以俟圣人而不惑。就是我立下的规制,出之有本,验之无不合,就算是百世之后的圣人,运用起来也不过是我这些道理,明白无惑。

质询于鬼神而无疑,可谓知天;百世之后的圣人也能循之而行,可谓知人。所以学 术必贯乎天人,方可经济天下而为王者。

### 原文

是故君子动而世为天下道,行而世为天下法,言而世为天下则。远之则有望,近之则不厌。

# 华杉详解

所以,君子凡有动作,则议礼、制度、考文,都是既通乎天人之理,又兼有六事之善,"本诸身,征诸庶民,考诸三王而不缪,建诸天地而不悖,质诸鬼神而不疑,百世以俟圣人而不惑"。这样就可以立天下万世之极,不光一世由之,而是世世代代所共由。

君子凡有所行事,则政教之施,都是经常不易之典章,不仅能施于当世,而且世世代代都守之为法度。

君子凡有所言说,亦是世世代代皆取之以为准则。

所以你的言行,若只能影响一世,那还不是真君子。你在君子的三重之道(礼议、制度、考文)上,没有达到上文说的六条标准。

所以居上位者,当你要行三重之道时,首先要问自己,我要制定的规章,是为天下人谋治世,还是满足我自己的权力需求?是靠我的威权才能实施,还是世世代代都能为天下法?

君子之道,远之则有望,近之则不厌。意思是,远方的百姓,悦其德之广被,人人向慕风义,都有仰望之心;近处的百姓,习其行之有常,人人欢欣鼓舞,就是自己身边的人,也无有厌烦之意。

有句俗话说:"仆人眼里无伟人。"因为他离你太近了,看到你吃喝拉撒,也是凡人一个,看到你七情六欲,也一点不少。所以他就不像远方的人那么崇敬你。而君子之道则不然,你离他越近,就会越崇敬他。因为他并不是靠一个"公关专家"在管理他的言行形象,他的中庸之道,本来就是推己及人,由近及远,修身齐家治国平天下。所以真君子并不怕身边人的审视,离得越近的人,越了解他,越崇敬他。这样的修为,不是装扮自己对外树立一个"光辉形象",也不是克制约束自己搞得很累,而是诚意正心而已。君子不累,只是安而行之,从心所欲不逾矩。

这里我们就知道君子和伪君子的区别了。君子是修身的,离得越近的人越崇敬他,越远的就越弱。而伪君子呢,是靠公关形象,离得越远的人越崇敬他,越近的就越弱。

### 原文

《诗》曰:"在彼无恶,在此无射;庶几夙夜,以永终誉!"君子未有不如此,而 番有誉于天下者也。

### 华杉详解

《诗经》说,远方没有人憎恶,此处没有人厌烦,远近皆善,无往不宜,则庶几早夜之间,得之永终其美誉。

王天下者,哪个不想名垂青史,追求历史定位?再不济,也不希望死后被鞭尸。 《中庸》就讲致誉有本:

行礼仪、制度、考文三重事,必备六事之善,才能得令名于天下。道德需本于自身,法令需取信于民,三王后圣能合,天地鬼神能通,才能服远近,垂法则,有声名于天下,流芳德被于后世。

若自己心不正,意不诚,就会落得个自欺欺人。即使今天一手遮天,明天也不过收获一个浑身难受,甚至给子孙遗祸,此非君子也。中国历史上,名誉高到恨不得比天还高,不让他当天子简直天理不容的,就是王莽,而他却没读好《中庸》这一章,最后身死国灭。

王莽自称"周公再世",后世白居易正好有一首诗,把他们两位放在了一起:

周公恐惧流言日,

干莽谦恭未篡时。

向使当初身便死,

一生真伪复谁知?

王莽,就成了伪君子的文化原型人物。

以上是第二十九章。

# 道统和事业理论

原文

仲尼祖述尧舜,宪章文武。上律天时,下袭水土。

华杉详解

祖述,是远宗其道。宪章,是近守其法。孔子远宗尧舜之道,近守文王、武王之法。

"祖述尧舜,宪章文武",这句话很重要!这就是道统。

"王天下有三重焉,其寡过矣乎!"王天下有三件重要的大事——议礼、制度、考文。把这些界定清楚了,全国上下都理解了,都按这个来要求自己,那么大家就都会少犯错。

在企业经营上也是这样。德鲁克说过一个词,叫事业理论,就是一个企业,你的企业文化、价值观、道统、文化母体在哪里?作为中国人,你的骨子里、血液里、基因里,就是儒家思想,因为儒家思想和中国的民间文化早已交融为一体,所以你要在这个土壤里去找自己的道统。清末洋务运动时,张之洞说了一句话,叫"中学为体,西学为用"。不管你是否同意,中国就是这个体,你自己也是这个体。日本搞明治维新时,福泽谕吉有一句类似的话,叫"和魂洋才",和"中体西用"意思差不多。今天你看日本的企业文化,基本上就是和魂洋才。德鲁克也赞叹说,日本是将本国文化和西方管理思想结合得最好的国家,形成了自己独特的企业管理体系。

这种日本式的企业文化和管理思想,以丰田生产方式为代表,带动了日本的经济起飞。我个人觉得,我们学习美国太多,学习日本太少。

在确立"华与华"的道统和事业理论时,我用了"孔孟王道、阳明心学、孙子兵法、德鲁克哲学、熊彼特理论、华与华方法"这样一个序列,这是我自己的中体西用逻辑,也是我写作注解《孙子兵法》、四书和王阳明《传习录》这一套书的原因。

上律天时,下袭水土。这里的律,是法律的律,就是以之为法。袭,是因袭。

君子不敢自专,行事有本有据,合乎自然生态。你看孔子,远宗尧舜之道,近守文王、武王之法,上法天时运行之道,下袭水土自然之理。

# 原文

辟如天地之无不持载,无不覆帱。辟如四时之错行,如日月之代明。万物并育而不相害,道并行而不相悖。小德川流,大德敦化,此天地之所以为大也。

# 华杉详解

其巨细精粗,察之由之,无毫发之不尽,自始至终,无顷刻之间断。其大无所不包,辟如那地之广大深厚,无所不载;辟如那天之高大光明,无不覆帱;辟如春夏秋冬,四时错行,一往一来,迭运而不已;辟如太阳月亮,一升一沉,交替光明。

万物一起生长, 互不妨害, 各得其所。道路同时并行, 互不冲突, 每个人都可以选择自己的路。

这是如何做到的呢?因为天地有分散的小德,如川水之流,千支万派,脉络分明,

无止无息;天地又有总会的大德,为万物之根底,万化之本原,其敦厚盛大,自然生化,无有穷尽。大德为体,小德为用,此正是天地之所以为大者。

君子和而不同,领导者要修那天地总会、生育万物之大德,不要去干预他人,让他的行为符合领导自己的偏好,而是要成就他人,让每个人各得其所,各有发挥。

以上是第三十章。

# 圣人的五条标准

# 原文

唯天下至圣,为能聪明睿知,足以有临也;宽裕温柔,足以有容也;发强刚毅,足以有执也;齐庄中正,足以有敬也;文理密察,足以有别也。

### 华杉详解

圣人是天之笃生,时之间出,五百年才出一个。居上位而临下民,不是凡庸之人能做到的,甚至可能在当世没有一个人符合标准。唯有天下之至圣,方可为焉。

# 圣人有五条标准:

一、聪明睿知,足以有临。

知,同"智"。临,是居上临下,做领导。

圣人聪无不闻,明无不见,睿无不通,智无不知,高过一世之人,方可居上而临下。

这是生知之质。圣人之品质,首先是天资,必是生而知之,安而行之。如前文所言,如果能做到学知利行、困知勉行,结果也是一样的。但是,唯有生知安行,才能成就圣人。因为只有生知安行,才能不学而能,不勉而中,没成本,没遗漏。否则一不小心,一不警醒,就会出问题。

二、宽裕温柔,足以有容。

这是圣人的仁德,宽广而不狭隘,优裕而不急迫,温和而不惨刻,柔顺而不乖戾, 足以容蓄天下,包容万物。

不狭隘,不急迫,不惨刻,不乖戾,宽广为怀,这个我们也可以追求。

三、发强刚毅,足以有执。

这是圣人的义德。仁义之道,上一条是仁,这一条是义。

能奋发而不废弛,强健而不畏缩,刚断而不屈挠,果毅而不间断,则足以操守执持,不为外物所夺。

废弛、畏缩、屈挠、间断,这四条,就是常人不能成事的关键。要么半途而废,要么在困难面前畏缩,要么在压力面前妥协,要么有别的事打岔就间断,总之就是执守不了,坚持不住。而圣人就没这弱点。

四、齐庄中正,足以有敬。

这是圣人的礼德。

斋焉而极其纯一,庄焉而极其庄严,中焉而无少偏倚,正焉而无少邪僻,但凡处己行事,皆足以有敬而无一毫之慢。

圣人没有自慢之病,不会傲慢待人,拒人于千里之外,而是平易近人,让人如沐春风。但是,圣人也不会轻易搞才艺展示,或在年会上男扮女装,和大家打成一片,没个正形,而是始终"足以有敬"。

五、文理密察,足以有别。

这是圣人的智德。

圣人必能作文章,而且章美内蕴,理而脉络中存,密而极其详细,察而极其明辨,于是非邪正,分毫无差,明明白白。

所以圣人如果要作报告,必定讲人话,有内容,无事不清,无理不明,不会用空话、套话、废话来自欺欺人欺世。

我们平时看人作文章,和读过多少书、作过多少文根本没关系,"文理密察"这四个字,就是作文的最高标准。所以老板虽然只有初中毕业,但你写给他的东西,他总能给你改得更精练准确,秘密就在"文理密察"四个字,跟作文课关系不大。

凡此五条圣人的标准,就是生知安行之质,和仁、义、礼、智之德。圣人必先有其质,才有其德。

# 原文

溥博渊泉,而时出之。溥博如天,渊泉如渊。见而民莫不敬,言而民莫不信,行而民莫不悦。 民莫不悦。

# 华杉详解

溥博,是广大。渊,是水深处。

这是形容圣人之德,如苍天,如渊泉,其充实积累之盛,如泉水之涌,洋溢于外,广博如天。见于容貌,则百姓都钦敬他。发于言语,他说的话没有一句大家不相信。他推行的政策,百姓也没有不喜悦拥护的。

# 原文

是以声名洋溢乎中国,施及蛮貊,舟车所至,人力所通,天之所覆,地之所载,日月所照,霜露所队,凡有血气者,莫不尊亲,故曰配天。

# 华杉详解

声名,是圣德的名声。洋溢,是充满。施,是传播。队,是落下。

圣人之德,充积既极其盛,发见又当其可,于是他的美名充满中华,传播到四方蛮貊之邦,华夷之人,都敬爱他,信赖他,喜欢他。凡是水陆舟车所能通达、人力所能到达的地方,凡是天所覆盖、地所承载、日月所照耀、霜露所降下的地方,凡是有血气而为人类者,没有不尊敬他、亲爱他的。这圣德之广大,足以和天相配,这就叫配天了。

以上是第三十一章。

# 至诚的生态系统

### 原文

唯天下至诚,为能经纶天下之大经,立天下之大本,知天地之化育。夫焉有所倚?

### 华杉详解

经纶,都是治丝之事。经是理其头绪而分之,纶是比其分类而合之。

天下之大经的经,就是常。大经就是伦常,就是五品人伦——君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友之伦理。天下之大本,就是所性之全体。化育,是天地所以化生万物的道理。倚,是倚靠。

张居正讲解说,实理之在天下,散于人伦,源于性命,不是那么容易做到尽的。唯有天下至诚之圣人,德极其实,而无一丝一毫之私伪,于君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友之伦,都能各尽其道,分别其理而不乱,联合其性而不离,足以为天下后世之法。这就像治丝一般,既能理其绪而分之,又能比其类而合之。所以说经纶天下之大经,于所性中仁义礼智之德,浑然全体,无少亏欠,而凡说应事接物待人,千变万化,其理莫不包括其中。

所谓"一理万殊",就是一个天理,有千头万绪,而圣人却能做到丝毫不差。这就像种树一样,根本牢固不动,枝叶发生无穷,所以说是立天下之大本。

天下之所生长化育者,皆与至诚之仁义礼智契合无间,故至诚之圣人,能对万物融会贯通,知之洞达而无疑。

所以至诚者"夫焉有所倚",皆至诚无妄,不会有所偏袒。自然之功用,夫岂有倚著于物而后能哉?不靠大家以为的那些东西。

这一段很本质。我们处理问题,总要判断很多形势,判断很多人的态度。但你往往会判断不清,或判断不准确、判断错误。君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友之间的误解层出不穷,这正是因为,判断无非是些个推测,基本上错的多,对的少,判断本身就是误解最大的生成机制。有时你判断别人对自己不好,还会心生报复,其实人家根本没那回事。有时对方对你不太善意,而你至诚待之,他就转而善意了。

所以我们也要学会少去判断推测他人,少去根据对形势或他人的判断行事,更不要一心趋利避害,衡量得失。一切都在变,而你不要变,那好东西就会向你聚拢了。你只需凭着自己的至诚,凭着良知的大是大非去行,这是何等洒脱!

可以,这样对吗?不会处理错了吗?不会失败吗?当然会!人生本来就有得有失,你不能追求每一次都得。况且,今日之得,或许会导致明日之失,而今日之失,或许会带来明日之得。把时间单位放长,则得失之观大变。

抛弃得失浅见,唯至诚者,能进入天地之生长化育,能获得整个天地的能量,进入 完全不同的生态系统和生长机制,这非趋利避害、患得患失者所知,这样就活在他 人的想象之外了。

### 原文

脏(zhūn)肫其仁!渊渊其渊!浩浩其天!苟不固聪明圣知达天德者,其孰能知之?

### 华杉详解

肫肫,是恳切之至。肫肫其仁,就是其仁德真挚恳切。

渊渊其渊,就是其性情静深如水。

浩浩其天,就是其浩茫广大如天空一般。

如果不是聪明圣知、通达天德的人,其识见犹滞于凡近,其知又不免于推测,他哪里能明白这些道理啊!

以上是第三十二章。

# 名气的价值观

# 原文

《诗》曰:"衣锦尚絅。"恶其文之著也。故君子之道,暗然而日章。小人之道, 的然而日亡。

# 华杉详解

锦,是五彩织成的衣服。絅,是禅衣。尚,是加。暗然,是韬晦不露。的然,是用意表现。风,是动,凡人行事之得失,都足以感动乎人,所以叫风。自,是由。

前面说到圣人德极其盛,但是,你也不要急急忙忙想要得到那样的声名。所以,这里再讲讲这声名的道理。

《诗经》说"衣锦尚絅",什么意思呢?就是穿着锦绣的衣服,却在外面套一件朴素的禅衣罩着。这是为什么呢?因为锦衣文采太露,所以要遮盖一下。所谓"古之学者为己,今之学者为人",要为自己而学,而不是为了让别人知道,学者的立心,就当如此。所以君子之为学,专务为己,不求人知,这才是真才实学,真人真心真本事。外面虽然尚絅,暗然韬晦,但毕竟里面有锦衣,实德、实力都在其中,时间久了,自然不能藏露,所以日渐彰显。

而小人的所谓"学问"呢?出发点就是动人视听,惑人心志,所以专事文饰。外面虽的然表现,但虚伪无实,里面的实德、实力都无法支撑,时间一长,他就撑不住了,所以日见消亡。

# 君子和小人在名声上的区别主要有三条:

- 一、君子不骗人,不贪心,不夸大。而小人夸大其实,欺世盗名。
- 二、君子深藏不露,却日益彰显;小人用意表现,但时间一长就撑不住。
- 三、君子担心别人对自己期望太高,而小人正要无限拔高对方的期望值,从中渔利。所以君子实胜于名,小人名胜于实。

这第三条至关本质。实胜于名为善,名胜于实为耻。君子的本事比名声大,小人的名声比本事大。君子时刻注意,不让自己的名声超过本事,所以衣锦尚絅,目的正在于此。

### 原文

君子之道,淡而不厌,简而文,温而理。知远之近,知风之自,知微之显。可与入德矣。

# 华杉详解

君子之道,外虽淡素,但其中自有旨趣,味之而不厌;外虽简略,但其中自有文采,灿然可观;外虽温厚浑伦,但其中自有条理,井然而不乱。

淡、简、温,就是衣锦尚絅的絅。不厌而文旦理,就是锦之美在其中。

知远之近,就是知道远处传播的,必从近处发端,在彼之是非,必由于在此之得失,知道自己的一言一行能感人动物。知风之自,就是著乎外者本乎内。知微之显,就是有诸内者形诸外。

# 这里有三条要注意的:

一是自身的得失,本于我心之邪正。二是隐微的去处,必然到显著的去处。三是念虑既发于中,形迹必露于外。君子对此再明白不过,所以不会去纠结外物,只务正心诚意修身治学,做好自己的一言一行。

这还是修身、齐家、治国、平天下的道理,也是推己及人、由近及远、悦近来远的道理。儒家思想的原理,来来回回都是这一个道理。一切都在自身,不在别人,都在内,不在外,所以一切不假外求,只要在自己身上下功夫,这是何等简易,何等洒脱!

### 原文

《诗》云:"潜虽伏矣,亦孔之昭!"故君子内省不疚,无恶于志。君子之所不可 及者,其唯人之所不见乎。

### 华杉详解

这是《诗经·小雅·正月》里的一章,意思是,潜藏得虽然很深,但依旧昭然若揭。这里的"孔"是甚、十分的意思。

所谓莫见乎隐,莫显乎微。儒家的一贯思想就是由内而外,推己及人,由近及远,诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下。心里至诚,自然不勉而中;心里藏私,也会昭然若揭。

藏是藏不住的,因为欲盖弥彰。君子无所隐藏,因为至诚之心,无需隐藏。那么,君子是如何做到无所隐藏的呢?就是慎独功夫。内省不疚,无恶于志。在自己所独知之地,仔细省察自己,让自己念虑之动,都合乎理,没有一点疚病,方能无愧怍于心。这样才能不勉而中,无论怎么做都不会伤害他人。

人们往往因为想掩饰而欲盖弥彰,而君子却能严于隐微。这样看来,君子让人不可及之处,正在于这些人们看不到的地方。

慎独内省,这道理很简单,可做起来却很难。怎么做呢?儒家也给了我们方法:行有不得,反求诸己。事情遇到阻碍,首先假设是自己错了。别人对我不好,首先假设是我先对不起他。在此假设的前提下,仔细省察,就一定能找到自己不对的地方,这样进步就会很快。

而我们通常的习惯却截然相反,一概认定是对方不对,自己全对。既然我们自认已经是圣人,就没法进步了。

### 原文

《诗》云:"相在尔室,尚不愧于屋漏。"是故君子不动而敬,不言而信。

# 华杉详解

这是《诗经·大雅·抑》里的诗句。意思是,看你独自在屋里的时候,能否无愧于屋漏。屋漏,是古代室内西北角设小帐的地方,相传是神明之所在。同时,西北角一般也不怎么待人,也比较少放常用的东西,是屋子里比较深密的去处。而君子对屋漏的深密处,也不怠忽,也常存敬畏,没有一丝愧怍。

这就是戒慎不睹、恐惧不闻的慎独功夫。所以君子的功夫,不待有所动作,便是不动的时节,已经自己敬慎了;不待言语既发,便是不言的时节,已经自己诚信了。

有的人做事情说到做到,这叫言而有信。而还有一些"不言而信"的人,他什么都没说,就替你做到了,做到之后,他还是什么都不说。你去感谢他,他还跟没事人一样。

# 原文

《诗》曰:"奏假无言,时靡有争。"是故君子不赏而民劝,不怒而民威于鈇(fū)钺(yu鱰)。

### 华杉详解

这是《诗经·商颂·烈祖》的一章。奏假无言的奏,是进,进奉诚心;假,是感格,感通神明。时靡有争,是肃穆无言,没有争执。

主祭者进而感格于神明之际,极其诚敬,不待有言说告诫,但凡在庙之人,皆能化之,自然没有争竞失礼者。可见有此德,就有此化。君子诚敬之德,足以感人。而人之被其德者,不待爵位赏赐,自然兴起感发,乐于为善;不待嗔怒之加,自然畏惧,不敢为恶,有甚于鈇钺之威。

所以教化教化,教不如化。德成而民化,君子唯有专注于慎独修身功夫,才能造于成德之地。

# 原文

《诗》曰: "不显惟德,百辟其刑之。"是故君子笃恭而天下平。

### 华杉详解

这是《诗经·周颂·烈文》中的一句话。不显惟德,就是天子有不显之德。不显,是幽深玄远,无有形迹可见。百辟,是天下的诸侯。刑,是法、效法。笃,是厚。恭,是敬。

这是接着上文说,君子不赏不怒而民劝民威,其德虽足以化民,但还没有登峰造

极。《诗经》说,天子有幽深玄远之德,无有形迹可见,天下之诸侯,人人向慕而 法则之,不仅仅是不赏而劝,不怒而威而已。

有德的君子,由戒慎谨独之功,到收敛退藏之密,其心浑然天理,念念是敬,时时是敬,但见其笃厚深潜,不可窥测,而天下诸侯百姓,自然感慕其德,服从其化,不识不知,而翕然平治。

这君子笃恭而天下平,正是不显之德,中和化育之能事,圣神功化之极致。

儒家的"化育"思想,正是今日企业管理思想之最前沿。企业家成功的思维方式,往往是洞察机会、作出判断、制定战略、统率执行这四步。等到成功之后,企业大了,自己的位置高了,离基层远了,时代和环境都变了,年轻人也多了。这时候最重要的,就是化育之功。你不知道创新在哪里突破,也不知道少年英雄从哪里冒出来,但你可以创造一种化育的文化、化育的环境、化育的机制,把组织分解变小,创造更多独当一面的小小领导人岗位,为未来育才。

企业变革、社会变革、创新、产业升级、互联网思维,都离不开"化育"二字。圣人是什么?圣人就是天下至善的超级孵化器。

# 原文

《诗》曰:"予怀明德,不大声以色。"子曰:"声色之于以化民,末也。"《诗》曰:"德輶(yóu)如毛。"毛犹有伦。"上天之载,无声无臭。"至矣。

# 华杉详解

"予怀明德,不大声以色",是《诗经·大雅·皇矣》中的句子,意思是,我眷念文王

之明德,深微邃密,而不大著于声色之间。这也是形容不显之德。不大声武气,而自沁人心田。

孔子说,为政有本,若以大声厉色去化民,那是末道,天子要有不显之德。

《诗经》说"德輶如毛",意思是,不显之德,其微妙如毛之轻。但毛虽细微,也还是有一毛在,还不是极致。

而"上天之载,无声无臭",意思是,上天之事,无有声音可听,无有气臭可闻, 这才是至微至妙、至高无上的境界呀!

以上是第三十三章,《中庸》全书至此结束。

本书由"ePUBw.COM"整理,ePUBw.COM 提供最新最全的优质电子书下载!!!

# 后记 五个儒家论

《华杉讲透〈大学中庸〉》出版后,就完成了我写儒家经典注解的计划。《华杉讲透 〈论语〉》2016年已经出版,《华杉讲透〈孟子〉》2018年出版,《华杉讲透王阳明〈传习录〉》2019年1月出版,紧接着就是这本《华杉讲透〈大学中庸〉》。

一个企业家,为什么要写儒家思想呢?我把它称为"儒家思想原理,中国企业文化"。儒家思想和《孙子兵法》,就是我们的企业战略和企业价值观的文化母体, 找到母体,就活明白了,活洒脱了,从心所欲不逾矩,遇之左右而逢其缘,志有定向,止于至善。 那么,什么是儒家思想呢?一千个人心中有一千个哈姆雷特,每个人的学习都是选择性的,都只看到自己想要的,只看到自己想赞扬的,或者自己想批判的。

所以,我也不去跟人争什么是"真正的"儒家思想,我只看到自己想要的,我的学习和践行也都是选择性的。我的看法,就是有五个儒家。

### 我划分的五个儒家是:

- 一、周朝,孔孟的儒家。
- 二、汉朝,董仲舒的儒家。
- 三、宋朝,程朱理学。
- 四、明朝,阳明心学。
- 五、清朝,糟蹋儒家。

下面我来一个个讲。

一、周朝,孔孟的儒家

第一个,是孔孟的儒家。就是孔子和孟子的思想。

孔子的思想,如果用一个词概括,就是他自己在《论语》里说的: "吾道一以贯之。"一以贯之的是什么呢?曾子说: "夫子之道,忠恕而已。"就是忠恕之道。

忠道,是己欲立而立人,己欲达而达人。你想要的,别人也想要,你想实现的,别人也想成就。忠道,就是成就他人。

这是什么啊?是领导力,是最重要的领导力!成功是成就自己,而成功之后,就是成就他人。或者说,在成功之前,你也要时刻想着成就他人。

中国的"忠道公司",我觉得"海底捞"很典型,所谓"海底捞你学不会",其实,他们的要点根本不在服务,在我看来,海底捞的核动力就是忠道,他们有一句话:"双手改变命运。"那些在乡下没读过几天书,来城市里打工的小孩,可以在海底捞成长为店长、高管,甚至CEO。张勇最关心的事,就是成就他们。我也向海底捞学了忠道的一句话:"创意改变命运",于是成就了华与华的创意人。

所以儒家的"忠",不是后来说的简单的忠君思想(后来的思想怎么来的,我们后面再说),也不是单方面的下对上的忠。就忠恕之道而言,讲上对下的忠还多些。 西点军校讲领导力有一句话:"心里始终装着下属的利益,并且有能力让对方知道这一点。"这就是忠道。

所以作为一个企业家,你在大会讲话要大家忠于公司,大家当然是鼓掌拥护的。但 这不是关键,关键是你要问自己的内心,你是否忠于台下这一双双热诚的眼睛?

关于下对上的忠,孔子说:"君待臣以礼,臣事君以忠。"

孟子告齐宣王曰:"君之视臣如手足,则臣视君如腹心;君之视臣如犬马,则臣视君如国人;君之视臣如土芥,则臣视君如寇仇。"

孔孟的忠君,是有条件的,是相互的。孟子还有一段狠话:

齐宣王问卿。孟子曰:"王何卿之问也?"王曰:"卿不同乎?"曰:"不同,有贵戚之卿,有异姓之卿。"王曰:"请问贵戚之卿。"曰:"君有大过则谏,反复之而不听,则易位。"王勃然变乎色。曰:"王勿异也。王问臣,臣不敢不以正

对。"王色定,然后请问异姓之卿。曰:"君有过则谏,反复之而不听,则去。"

异姓之卿,君有过则谏,不听则去。同姓宗室呢,就有责任"行伊霍之事",给他 换换位置了。所以到了明朝,朱元璋当了皇帝,读了《孟子》,大怒说:"非人臣 所言!"就要把孟子从文庙撵出去,最后没干成,又命令把《孟子》一书检查删 减,出了一本《孟子节文》。

好了,我们知道这个"忠",不只是下对上,关键是上对下,老板要时刻问自己: 我对自己的员工忠不忠?

忠,还有一个对客户的忠。《论语》里曾子有著名的三省——吾日三省吾身,为人谋而不忠乎?与朋友交而不信乎?传不习乎?这第一省,为人谋而不忠乎?对于我们今天来讲是什么呀?就是忠于客户。

朱熹说:"尽己之心曰忠。"受人之托,忠人之事,就是要尽心尽力。光尽力是不行的,一件事,你说"我尽力了",就是推脱放弃了,要尽心了才是忠。现在我们老说做事走不走心,这就是忠!

忠恕之道,一以贯之。接着说恕道。

恕,就是己所不欲,勿施于人。忠是自己想要的,那就知道别人也想要。恕,是自己不想要的,那就知道别人也不想要,就不要加之于人。所以夫子之道,一以贯之,就是忠恕之道,就是将心比心。

简单吧?太简单了!但是,你要知行合一,在每一件事上去践行,就会发现要做到的话非常难,如果你信奉这一条,就一辈子去做。

曾子不是说"日三省吾身"吗,每天你复盘一下这一天的事,有没有违背忠恕之

道,就会惊出一身汗来,违背太多次了!我们不停地在犯错,在伤害他人,能这样自省检查自己,就是"克己复礼"了。

孔子都是讲简单的事,子不语怪力乱神,也不怎么讲高深哲学的性、命、理、心等等,理学、心学,那都是宋朝的事了。孔子讲的就是日用常行、应事接物待人的简单道理。还有呢,就是领导力。

儒家之学,是君子之学。而儒家的君子,有两层含义:一是道德君子,二是在上位的领导者,就是讲领导力法则,这是我学习的角度。

接着说孟子。

孟子的思想,开篇就是义利之辨。

孟子见梁惠王。王曰:"叟!不远千里而来,亦将有以利吾国乎?"孟子对曰:"王何必曰利?亦有仁义而已矣。王曰'何以利吾国?'大夫曰'何以利吾家?'士庶人曰'何以利吾身?'上下交征利而国危矣。万乘之国弑其君者,必千乘之家;千乘之国弑其君者,必百乘之家。万取千焉,千取百焉,不为不多矣。苟为后义而先利,不夺不餍。未有仁而遗其亲者也,未有义而后其君者也。王亦曰仁义而已矣,何必曰利?"

梁惠王问: "老人家!您不远千里而来,一定能给我的国家带来很大利益吧?"

孟子一句话就顶回去了: "大王何必说利益,我这里只有仁义而已!您也只需要仁义,不需要利益。如果大王说'怎样才对我的国家有利',大夫也会说'怎样才对我的家族有利',一般士子老百姓也会说'怎样对我自身有利',上上下下,你想从我这儿取利,我想从你那儿取利,那国家就危险了。

"在拥有一万辆兵车的大国,杀掉国君的,必然是有一千辆兵车的大夫。在拥有一千辆兵车的小国,杀掉国君的,必然是有一百辆兵车的大夫。

"一万辆兵车的国家,那大夫就有一千辆;一千辆兵车的国家,那大夫就有一百辆;这都不算少了吧!但如果先利后义,那大夫不把国君的产业全夺去,他是不会满足的!

"从来没有仁者遗弃他的父母的,也从来没有讲'义'的人却对他的君主怠慢的。 大王只讲仁义就行了,为什么要讲利益呢!"

孟子讲的道理,其实非常简单,非常清楚。你琢磨别人的利,你手下的人也琢磨你的利,你就会拥有一个利欲熏心的团队。你对别人仁义,你手下的人也对你仁义,相互仁义,你就会拥有一个仁义的团队。

一般人理解不了义利之辨,因为他无法理解,人怎么能不要利呢?当然要利了!至于义,合乎利就要,不合乎利就放弃。

这个思想错在哪里?错在看问题的角度,把要义还是要利,从结果来看了,这是结果导向。他就没有多想一下,你要利,就能得到利吗?如果要利就能得到利,那也太容易了吧?孟子的角度,就是告诉你,如果你一心取利,就会祸起萧墙。

这就是义利之辨。

理解不了义利之辨的人,也理解不了"只问耕耘,不问收获",这也是孟子的思想,叫"勿忘勿助"。

《孟子》说:"必有事焉而勿正,心勿忘,勿助长也,无若宋人然。宋人有闵其苗之不长而揠之者,芒芒然归,谓其人曰:'今日病矣!予助苗长矣。'其子趋而往

视之,苗则槁矣。天下之不助苗长者寡矣!以为无益而舍之者,不耘苗者也;助之长者,揠苗者也,非徒无益而又害之。"

必有事焉的事,张居正说就是用功。正,是预期其效,老是在问结果。必有事焉而勿正,朱熹解释说:"养气者,必以集义为事,而勿预期其效。"

心勿忘,勿助长也。

必有事焉,时时刻刻都不要忘了自己要做什么,每时、每刻、每事,都只管照既定方针原则去做。滴水穿石,日日不断,不要管什么时候有效果。不要学那拔苗助长的宋人。他担心禾苗不长,就去一棵棵把苗子拔高一些,拔得腰酸背痛,十分疲倦地回家对家人说:"今天累坏了!我帮助禾苗生长了。"他的儿子赶紧去一看,禾苗都枯槁了。

这一段话,震铄古今,留下一个成语,我们小时候都学过——拔苗助长。现在也每天都在干拔苗助长的事。

这段话还留下一个成语"勿忘勿助",有人说这是道家练功的心法,练功嘛,你要照着师父教的去练,不能成天惦记着什么时候练成,这样永远也练不成。这里我们看到,勿忘勿助,是孟子的话,不是道家提出来的。

还有一个词,叫作不要"将迎意必"。你不要老期待着事情的结果一定会怎样,怎么还没成功啊?怎么功夫还没练成啊?怎么我还没赚到钱啊?然后就想怎样能加快,这样就会贪巧求速,拔苗助长,然后就会弯道超车——车翻了。

勿忘勿助,就是"只问耕耘,不问收获"。

很多人也不接受这个思想,怎么能不问收获呢?这跟前面的义利之辨是一个道理,

不是你问收获,那收获它就会来。我们不能结果导向地看问题,而是要因果导向地看问题。只问耕耘,是因为只有耕耘才有收获,你只管去栽培浇灌。不问收获,不 光是因为问收获没用,还因为问收获有害。害处在哪里呢?就在于违背了勿忘勿助,干扰影响了你的耕耘。你一问收获,耕耘的功夫就间断了。你一问收获,就觉得进展太慢了,就要调整,就要拔苗助长,就把事情搞坏了。

这个思想,不仅在个人修养学习上,在企业管理上也是一样,就是结果导向还是因果导向,是管过程还是管结果,是围绕耕耘下功夫,还是围绕收获纠结。

结果导向,就是KPI考核。过程导向,主要是企业文化。我曾经带华与华团队去GE克劳顿管理学院学习交流,负责人跟我们交流说:在GE看一个管理者,不光是看他的业绩如何,更要看他是不是按公司要求的流程去做,有没有群策群力,动员大家的智慧去解决问题。如果没有按流程,没有群策群力,他就算自己搞定了,业绩再好,也不是合格的领导者。

为什么呢?领导者最大的任务,就是培养新的领导者,没有群策群力,老板一个人把活儿都干了,儒家思想把这个叫作"自用自专",团队就没有得到耕耘,未来就不会有收获。一个组织,不能持续地裂变,产生新的领导者,这个组织就不能发展壮大。

老板一个人把事情都搞定了,别人都没参与,对于公司来说也是巨大的风险。哪一天他倒下了,或者离开了,这个团队就垮了。

一个公司,是一个知识体系,一个组织能力。要把个人的技能,变成公司的技术。公司的技术发展,技术创新,技术领先,包括业务技术和管理技术。如果公司里各个小能人,八仙过海,各有各的招,最终公司就什么招都没有,没有技术资产积

累,没有传承,就不能基业长青。

要管理过程,而不是管理结果。你按公司的要求做了,大概率结果是好的,结果不好也是可以接受的,因为公司也不能将迎意必。要复盘调整,这也是作为一个组织在进步。如果你自己另辟蹊径搞定了,那是偶然的,不但不能成为组织能力,而且带来了组织风险。

人们都喜欢另辟蹊径,觉得那是本事。王阳明就说,那是"断蹊僻径",路走着走着就断了,不可持续。儒家有"行不由径"之说,不走小路,只走大路。孟子说:"天下之不助苗长者寡矣!"孔子也有同样的感慨:"这大路上怎么没人走啊?难道人们出门不是从大门出来的吗?门前就是大路啊!路上怎么没人啊?"

大路通向远方,要走大路,那么你只要日日不断,时间到,目标就到。你想加快,另辟蹊径,就会迷路。很多人不都是觉得自己这一行"赚钱太慢"吗?老想换条道,换过一次后,多半会发现更难赚钱,再换一条道,基本上这人就废了。你不要去看新闻里那些"连环创业者"干啥都成!全国14亿人,就那几个,成功概率比买彩票还低。都说"树挪死,人挪活",错了!现在树挪了能活,人挪多了才会死。

在讲勿忘勿助和不要拔苗助长之前,孟子还讲了一个概念,叫集义而生。我们要集义而生,不要义袭而取。能集义,就能养气,养成"浩然之气"。

孟子说,浩然之气,是由正义的、经常的、持续的积累所产生的,是不能间断的。如果间断了,"行有不慊于心,则馁矣"。慊,是快意、满意。行有不慊于心,就是做了一件内心有愧的事。馁,是饥饿乏力,气不充体之状。就泄气了,气势没了。

非义袭而取之也——不是偶然遇上一件大仁大义的事,奋发励志搞一场,像搞突然

袭击一样,就能得到浩然之气的。不管你曾经多么大仁大义,一旦做了一件内心有愧的不义之事,这浩然之气,一下子就泄掉了,气馁了。

这样我们就理解了孟子的话:"行一不义,杀一无罪,而得天下,仁者不为也。"不管多大利益,哪怕是得天下当皇帝的利益,但要我行一不义之事,杀一无辜之人去得到,我也不做。

真能做到?这么大的利益也不动心?你信不信?

这个,只能自己去体会,别当一句名言,跟着拍案赞叹。要切己体察,事上琢磨,体会体会为什么,想一想自己会不会也那样去做。

朱熹注解说,集义就像积善,就是要自己做的每一件事都合乎道义,一旦做了一件不以之事,因为自己心里知道,心里有亏欠,气就不足了。

集义,就是始终坚持原则,任何时候都不放弃原则,不因为利而放弃义。

普鲁士战略家克劳塞维茨说:"制定原则是容易的,难的是始终坚持按原则去做。"我们平时说:"这事原则上可以。"意思就是到时候不一定行。"这事原则上是不行的!"就是有门儿,可以突破。有意思吧?大家都知道坚持原则很难,一旦知道什么事是原则,就准备好了放弃原则。所以解读《孙子兵法》,也有人解出"守正出奇"这四个字来。《孙子兵法》里压根儿就没有这四个字,所有兵书里都没有,我也不知道这四个字是什么意思,不过从大家经常说的意思来看,就是平时该怎样就怎样,到了机会来了,就不能按常理出牌。

这样的话,常理就不是常理了,也就不是天理了,不是理了,而是不讲理。

要坚持原则,集义而生,就是始终守着常理。

### 举一个我自己的例子吧。

华与华是做咨询的,我们的业务态度,就是儒家思想,用之则行,舍之则藏,直道事人,不枉道事人。什么意思呢?我是来行道的,不是来挣钱的,行道是耕耘,挣钱是收获。只问耕耘,不问收获。我按我的观点来为客户做事,客户接受我的观点、我的方案,那就用之则行——你用我,我就行道。那客户不接受呢?就舍之则藏——你不用我的方案,我藏起来就是。这又叫"以道事君,不可则止",不用就算了,我走。不能枉道事人,意思就是我不能去猜测揣摩老板想要什么,去迎合他,那就没有我的价值,我是在这里骗钱了。

### 这就是原则。

我们的业务原则是三个"不",我打在广告上的:"不投标,不比稿,不行贿。"这也是儒家思想,孟子说的:"夫子之设科也,往者不追,来者不拒。"还有一句话,叫"有来学,无往教",愿意来学的都是客,但不能你上门去非要教人家,还要手把手地教,人家很烦你,你也没尊严,没价值。

每天打电话来咨询、要求我们去洽谈合作的客人不少,而我们也有原则,一定要客户自己来谈,我们不去。这就是"有来学,无往教"。有人问,你们怎么挑客户?我们不挑客户,来的都是客,来者不拒。但是,无往教,不自己往上贴,就这原则。

有一天,一位客户知道我们的原则,就带着大老板来了,谈了,走了。我们一位负责联络的同事,就跟对方的品牌总监联络:"你们考虑得怎么样啊?我们双方合作的几率有几成啊?"

这位同事是新来的,他也知道我们公司有规定,客人来谈了,回去了,是不许跟进

的,不要去问别人考虑得怎么样,跌份。但是,他觉得对方是知名企业,高价值客户,这是"守正出奇",是该出奇的时候了。于是他就积极跟进,并向我汇报跟进的情况。他以为我也惦记着那客户呢!

我跟他说:"我就感觉啊,我正在大街上气宇轩昂地走着,突然屁股上被人扎了一针,我的气漏了,人瘪了,成了一个小瘪三了,就是你扎的呀!"为什么呢?因为人家都知道我们的原则,而且按我们的原则和我们交往,你突然变了,和其他人一样了,这两相对照,你也不过如此,之前的原则都是装的啊!

我们不投标的原则,让我们放弃了好多客户。有一间千亿级的国际公司,职业经理人来了六次,就想跟我们合作,但是,必须经过他们的招投标程序。我们拒绝了三次。对方说:"我们这种公司,你进入我们的供应商目录很难,但一旦进来之后,一切都好办!"

我说:"我不关心这个,你的钱跟我没关系,我把你们这种公司,称为'百万英镑公司'。"

"什么叫百万英镑公司啊?"

"就是马克吐温的《百万英镑》,兜里揣着一张百万英镑的钞票,就到哪儿都可以免费获得别人的服务。我不会参与你们的投标,我希望再用十年时间,让所有干亿万亿公司的董事会都知道华与华是不投标的,买华与华的服务要花钱。买别人服务要花钱,这不是天理吗?"

这是我的集义而生。

但是,我们有的同事想接这些客户啊。这种客户拒绝得多了,有的客户就提出来,

你们走过场就行,保证跟你们签约,行不行?我们公司有招投标规定,实在制度流程上突破不了,行不行?

我们有的同事就动心了,来跟我商量。

这是没读过《孟子》。孟子说了:"不动心。"

我说: "什么叫集义而生呢?公司天天讲的。什么叫滴水穿石呢?也是公司天天讲的。每拒绝一个,我在突破他们的招投标制度这块大石头上就滴了一滴,再有十年就都滴穿了,你突然不滴了,这前面不全都白滴了吗?"

他似乎懂了,我又问他: "再过十年也没滴穿,怎么办?"

他坚决地说:"继续滴!"

"还是滴不穿呢?"

他不知道我在给他挖什么坑,就不说话了。

我说: "我只管滴,我不管他穿不穿。我也没有将迎意必,期待着他一定穿,穿不穿是他的事,跟我没关系。这叫只问耕耘,不问收获。这世界并不围着我们转,做不到、得不到的,我接受失败。我又不靠他们过日子,我靠接受我的人过日子,愿意来捧着我们的中小企业有的是,我永远做小企业也行。为什么尊重我的人,我不尊重;不尊重我的人,我反而去捧他的臭脚呢?"

这都是孟子的态度, 齐宣王我可以不搭理, 滕文公我可以尽心服务。再说咱们这儿 比齐宣王大个儿的也不是没有, 你管他们干啥?我们的责任, 主要是让我们的滕文 公都成为齐宣王。 这背后的重要观念,还是儒家思想原理——扩充放大。

你是把好的思想原则扩充放大,把我们的价值观扩充放大;还是把坏的思想原则扩充放大,把别人的价值观扩充放大。你今天开始放弃一点点原则去迎合客户,枉道事人,明天就会再放弃一点,最后走到全部放弃。你始终坚持自己的原则,一步都不退让,最终就会集合所有人在你周围,这就是王天下的王道。

"扩充放大"可以说是儒家修身的原理,源自孟子的"四端论"。

孟子说:"恻隐之心,仁之端也;羞恶之心,义之端也;辞让之心,礼之端也;是非之心,智之端也。人之有是四端也,犹其有四体也。有是四端而自谓不能者,自贼者也;谓其君不能者,贼其君者也。凡有四端于我者,知皆扩而充之矣,若火之始然,泉之始达。苟能充之,足以保四海;苟不充之,不足以事父母。"

这是孟子著名的"四端论"和扩充放大的原理。端,是萌芽,是头绪,是基础。

一是恻隐之心。人们看见小孩要掉到井里去了,怵惕恻隐之心马上就会出来,这是发之自然,不是人家勉强他的,所以好生恤死,是人之常情,如果可伤可痛的事发生在眼前,他无动于衷,那就不是人。

二是羞恶之心。如果自己做了不好的事,总会觉得羞耻;别人做了不好的事,总会觉得厌恶。此心也是人人皆有,没有就不是人。就算有自己不知道羞耻的,他也知道厌恶别人,那还是有是非观念。如果完全没有羞恶之心,那也不是人。

三是辞让之心。理所当辞让于他人的,都晓得推让。心安理得该拿不该拿都往自己家里搬的,那也不是人。

四是是非之心。什么是善,什么是恶,人人都知道,不知道的就不是人。王阳明举

过一个例子,一个贼被抓住了,你骂他是个贼,他也不爱听,没有谁会觉得做贼很光荣。这就是还有是非之心,还有良知。

有一次,王阳明抓住一个强盗,对方不以为耻,反以为荣,似乎没有是非之心了。 王阳明跟他讲良知,他却嘲笑王阳明:"我是一个强盗,你跟我讲什么良知呢?我 没有良知。"王阳明说:"天挺热的,把衣服脱了吧!"那贼脱了个赤膊。王阳明 接着说:"裤子也脱了吧?"

那贼不好意思了,说:"这不太好吧?"王阳明说:"这就是你的良知。"

恻隐之心,是仁之端,仁的萌芽;羞恶之心,是义之端,义的萌芽;辞让之心,是礼之端,礼的萌芽;是非之心,是智之端,智的萌芽。

仁义礼智,人人身上都有,就像人人都有四肢一样,也都有这四端,这四个萌芽。如果有这四个萌芽,还觉得自己不行的人,那是自暴自弃。如果认为他的君主不行的人,那是暴弃他的君主。所以有这四种萌芽的人,要晓得把他们扩充起来,就像刚刚点燃的火,不可扑灭;就像那刚刚涌出的泉,不可雍塞。发现自己仁义礼智的萌芽,充满以极其量,则仁无所不爱,义无所不宜,礼无所不敬,智无所不知,举四海之大,都在我心中,足以安定天下。如果不充满它,则仁义礼智皆非我所有,就算赡养父母都做不到,还谈什么天下呢?

孟子的"四端论",就是王阳明"致良知"学说的基础,小孩子要掉到井里的案例,也是王阳明引用得最多的。如何抓住自己的恻隐之心、羞恶之心、辞让之心,是非之心,不断放大自己的仁、义、礼、智呢?孟子和王阳明讲的都是一个心理学原理:专注就能放大。专注于仁,就放大了仁;专注于义,就放大了义;专注于礼,就放大了礼;专注于智,就放大了智。我们平时出的所有问题,都是因为太专礼,就放大了礼;专注于智,就放大了智。我们平时出的所有问题,都是因为太专

注于自己的私心。这一节要反复体会!该专注的地方,死死抓住;不该专注的地方,不要太专注。

抓住善端,扩充放大,然后由内而外,由近及远,就是儒家的修身心法。成语"星星之火可以燎原""干里之堤毁于蚁穴",都是扩充放大的原理。刘备说:"勿以善小而不为,勿以恶小而为之。"这话人人都熟悉,我觉得,以这句话为座右铭,真正知行合一,切实笃行,就是修身最好的抓手。

以上是孔孟的主要思想。

# 二、汉朝,董仲舒的儒家

咱们学过中学历史,就知道罢黜百家,独尊儒术,是董仲舒的功劳。董仲舒最大的思想贡献是什么呢?就是"天人感应"和"三纲五常"。他提出了"君权神授"的思想,把神权、君权、父权、夫权贯穿在一起,形成了帝制神学体系,对中国的政治体制产生了巨大而深远的影响。

皇帝是天子,代表天来统治国家,统治得好,天就呈祥瑞来奖励,统治得不好,天就降灾害来惩罚。这就是"君权神授"和"天人感应"。

这个思想,孔孟可没有提出来。特别是孔子,孔子是著名的"知之为知之,不知为不知,是知也",又有"子不语怪力乱神"之说。搞不清楚的、没见过的东西,孔子是不会编出一套理论来的,他只讲最朴素的思想,日用常行。

三纲五常呢?三纲:君为臣纲,父为子纲,夫为妻纲。五常:仁、义、礼、智、信。

这种说法完全扭曲了孔子"君君、臣臣、父父、子子"之说。孔子是立足于正理,

倡导无论地位高低,都该依正理,尽本份。而董仲舒呢,把它扭曲为"下"无条件地服从于"上"的关系。

我们来看看《论语》里孔子讲的"君君、臣臣、父父、子子"到底是怎么回事。

齐景公问政于孔子。孔子对曰:"君君、臣臣、父父、子子。"公曰:"善哉!信如君不君、臣不臣、父不父、子不子,虽有粟,吾得而食诸?"

齐景公问孔子,要如何治国理政。孔子回答说: "君要像君,臣要像臣,父要像父,子要像子。"

孔子这句话,五四运动后被好多人批,说是"维护封建秩序"。这句话呀,一来它很简单,二来它有特定的语境。怎么个简单呢?我们换个说法试试:

问:这大学该怎么搞才好啊?

答:校长要像校长,教授要像教授,老师要像老师,学生要像学生!

是不是很对啊?如果校长不像校长,教授不像教授,老师不像老师,学生不像学生,这大学就病了。

孔子为什么对齐景公说这个呢?这是有针对性的,专门针对齐景公说的,这是"因病发药"。

我们还原一下齐景公的"病情",看看孔子为什么给他发这个"药":

齐景公的病,就是君不像君,臣不像臣,父不像父,子不像子。他的故事,或者说破事儿,太多太多了,我们简单点说:

首先他就不像君,晚上高兴了,就跑出去找大臣喝酒,跑到晏婴家敲门:"晏婴晏婴!起来喝酒!"晏婴穿好见国君的礼服出来,问:"诸侯入侵了?国家出事了?让国君深夜来臣家里?"齐景公说:"没事啦!就是找你喝酒!"晏婴说:"宫中自然有人负责陪君上喝酒,我不敢陪。"于是就给他吃了闭门羹。

齐景公也不生气,转头去司马穰苴将军家,将军全副武装出迎,问:"诸侯入侵了?还是国内叛乱了?让国君深夜来臣家里?"

齐景公说: "没事啦!就是找你喝酒!" 晏婴说: "宫中自然有人负责陪君上喝酒,我不敢陪。" 又给他吃了闭门羹。

齐景公继续不生气,继续去找大臣梁丘据,梁丘据亲自奏乐,陪他胡吃海喝了一通宵。

这是君不像君。

父不像父呢? 齐景公是个双性恋, 男宠很多。他自己就长得特别帅。有一次, 一个小臣来朝见, 大概也是一个同性恋, 抬头看了齐景公一眼, 就看呆了, 直愣愣地盯着看。齐景公大怒, 问他为何如此无礼。小臣说: "反正不说是死, 说了也是死, 我就说了吧, 您长得太美!" 齐景公说: "你竟敢对我有非分之想!" 于是要杀他。晏婴劝阻说: "这也不是死罪, 算了吧!" 齐景公说: "好吧, 那让他来负责给我洗澡搓背吧!" 你看, 他就这个德性。

子不像子呢? 齐景公没有嫡子, 所以他一直不立太子, 到临终时, 在庶子中, 又废长立幼, 给齐国姜氏政权的覆灭埋下祸根。

最后说说这臣不臣。齐景公手下有三种臣,但他以为只有两种。一种是晏婴、司马

穰苴这样的超级贤臣,一文一武,安邦定国;另一种就是梁丘据这样的宠臣奸臣弄臣,陪他寻欢作乐。齐景公自己很得意,你看,有人给我安邦定国,又有人陪我喝酒,多好!晏婴批评道:"英明的国君,只有良师益友,没有酒肉朋友,景公这样,只能勉强做到不亡国而已。"

他的劣迹是不足以亡国,却足以埋下亡国的祸根。因为他的朝中还有第三种臣——田乞,那是司马懿—类的人物,一直悄悄布局,收买人心,景公死后,政权便落入田乞之手,最终,田氏灭了姜氏,取而代之,齐国姓了田。姜太公的后代,就绝嗣了。

那齐景公是如何回答孔子的呢?齐景公听了很赞同:"您说得太对了,如果君不像君,臣不像臣,父不像父,子不像子,就算有粮食,我也吃不着啊!"

齐景公为什么赞同呢?因为他压根没听出来孔子是在批评他君不像君,父不像父, 因为他不认为自己不像君父啊。

"如果君不像君,臣不像臣,父不像父,子不像子,就算有粮食,我也吃不着啊!"你听他说话,太生动了!活灵活现!惦记的就是吃,就是自己的富贵享乐,心里根本没有国家安危。

从《论语》这一段,我们看到了孔子和齐景公对话的语境和故事背景。而董仲舒就把"君君、臣臣、父父、子子"这句话从那个语境中抽离出来,放到另一个政治语境中去,建立了他的"三纲五常"学说。

所以说,儒家不是一家,董仲舒的儒家和孔孟的儒家不是一回事。

就像人们常说"学点国学"。我不知道"国学"是什么?为什么要学?诸子百家,

价值观都不一样。学习不是晓得些说法,学习就是行动,是为了切实笃行,你到底准备照谁说的做呢?就算是确立了儒学,还有好多不同的人和思想混杂在里面,博学、审问、慎思、明辨、笃行,你一定是按这个次序,辨别清楚,然后切实笃行。如果你自己不准备照书上说的去做,读书就成了"玩物丧志"。很多朋友看了我的书,希望我写一写《道德经》,我说我写不了,因为我不懂。比如说什么是"道",我一读《中庸》,"天命之谓性,率性之谓道",就秒懂了,马上知道该怎么做。可是读《道德经》,"道可道,非常道",就不知道怎么知行合一。又比如说庄子有智慧,《庄子》有一篇《山木》,庄子行于山中,见大木,枝叶盛茂。伐木者止其旁而不取也。问其故,曰:"无所可用。"庄子曰:"此木以不材得终其天年。"这"智慧"又怎样呢?你是选择做一棵栋梁之材,还是想长成歪瓜裂枣无所用处呢?我不准备按道家的思想去生活,所以我就不会去写道家的书。

董仲舒的思想,主要是超级政治家,不是儒家式的思想家,孔子、孟子,可以说在政治上都很单纯,都是一心要建立一个理想国,不是现实的政治家。而董仲舒就开创了"政治儒家"。所以我对董仲舒的思想无感。

不过,在儒家思想体系里面,他的东西也不多,除了"君权神授""天人感应""三纲五常"之外,就没有其他了,你读历代儒家典籍,很少有引用他的注解的。在汉朝学术贡献比较大的经学家是东汉末年的郑玄,历代学者多有引用他的观点。

唐朝的时候,佛学兴盛,韩愈感叹儒道之不行,写了一篇《原道》,我们中学语文上学过。他在写儒家的道统时说:

尧以是传之舜,舜以是传之禹,禹以是传之汤,汤以是传之文、武、周公,文、武、周公传之孔子,孔子传之孟轲,轲之死,不得其传焉。

孔子说他"祖述尧舜,宪章文武",韩愈讲道统,尧传舜,舜传禹,禹传汤,汤之后是文武周公,周公之后有孔子,孔子之后有孟子,孟子之后就没了。

韩愈没有提到董仲舒。而下一次儒家的兴盛,就要到宋朝了。

## 三、宋朝,程朱理学

前面说到韩愈的《原道》,说中国的道统,从尧舜禹汤,到文武周公,再到孔孟,孟子死后,就失传了。他当时写这个呢,是针对唐朝佛教兴盛,天下之人都被佛教吸引过去了,儒学没落了。

佛教为什么兴盛呢?因为宗教能回答终极问题:世界是怎么来的,人是怎么来的, 人死了之后是怎么回事。总之你的终极疑惑,都给你解答了。

而孔子呢,从来不讲这些,知之为知之,不知为不知,不语怪力乱神,不谈生死。 子路问他死是怎么回事,他说:"未知生,焉知死?"就把子路给怼回去了。

思想也是一个市场,在思想的市场上,有"消费需求"的东西,而且消费需求很强劲的东西,你没有,别人有,那思想顾客就都到别人那儿去了。这就像算命,算命市场的存在,不在于真有人能算命,而在于有大量的消费需求。在孔子的时代,他没什么竞争。孟子时代呢,就面临墨子和杨朱的竞争,甚至还有告子,所以《孟子》书里有大量论辩,抨击杨、墨、告子的。到了唐朝,佛教可不是杨墨那么简单,而是体系完备,博大精深的,于是就压倒了儒家。韩愈因此发出"原道"的呐喊。

韩愈的呐喊,到宋朝有了回应,从周敦颐的《太极图说》开始,形成了儒家的"创世纪"理论。有部电影叫《无极》,无极这个词,就是周敦颐提出来的世界的本

《太极图说》全文一共两百多字,这是儒家的创世纪,理学的纲领性文件:

无极而太极。太极动而生阳,动极而静,静而生阴,静极复动。一动一静,互为其根。分阴分阳,两仪立焉。阳变阴合,而生水火木金土。五气顺布,四时行焉。五行一阴阳也,阴阳一太极也,太极本无极也。

五行之生也,各一其性。无极之真,二五之精,妙合而凝。乾道成男,坤道成女。 二气交感,化生万物。万物生生而变化无穷焉。

唯人也得其秀而最灵。形既生矣,神发知矣。五性感动而善恶分,万事出矣。圣人 定之以中正仁义而主静,立人极焉。

故圣人"与天地合其德,日月合其明,四时合其序,鬼神合其吉凶",君子修之吉,小人悖之凶。故曰:"立天之道,曰阴与阳。立地之道,曰柔与刚。立人之道,曰仁与义。"又曰:"原始反终,故知死生之说。"大哉易也,斯其至矣!

这个解起来太复杂,而且还容易起争论,毕竟是争论了一千年还达不成一致的。我就不一字一句地翻译白话文了,因为这也不是我的学习重点。简单地说,这是融合了阴阳五行、道家和佛教思想的,杂糅的儒学创世纪。这些思想是孔孟没有、也不曾思考过的问题,可以说是儒学在宋朝的新发展。

周敦颐搞了这个儒家的创世纪,但并没有推出一个儒家的上帝,而是突出了人,"唯人也得其秀而最灵……圣人定之以中正仁义而主静,立人极焉。"人是万物之灵,圣人又是人中之灵,圣人就是儒家的神。圣人的神道呢,"立天之道,曰阴与阳。立地之道,曰柔与刚。立人之道,曰仁与义。"仁义就是神道。

绕了一圈,其他都不是关键,树立圣人的仁义才是目的。

那么我们又回来了。也不用再去纠结儒家的创世纪,还是回到圣人之学,仁义之道。周敦颐也没有解释死后有天堂还是地狱,这还是天寿不二、修身俟命的思想。

理学的最后总结集大成者,是朱熹。朱熹的成就,是《四书章句集注》。概括说, 学习理学,就是学朱熹。学朱熹,就是学《四书章句集注》。

四书,是《大学》《论语》《孟子》《中庸》这四本书,朱熹注解了《论语》和《孟子》,又从《礼记》中抽出《大学》和《中庸》两篇,合称"四书",并写了《四书章句集注》,这是儒家思想的经典。我写的这个"讲透四书"系列,就是以朱熹的《四书章句集注》为标准,再结合张居正给小皇帝讲课的四书讲义。而张居正的讲义,也是以朱熹的集注为准的,只是给小孩子讲,讲得更浅显易懂,所以对我们非常有价值。除了这两位老师外,我还结合了清代的训诂大师,一是写《论语正义》的刘宝楠,二是写《孟子正义》的焦循,这样就确保我们学习理解的准确性。当然,还有学习态度——博学、审问、慎思、明辨、笃行,不要道听途说,也不要擅自发挥添加。

《大学》相传是曾子所作。《中庸》相传是子思所作。而孟子是子思门人的弟子,相当于是子思的再传弟子。韩愈在《原道》里说,儒学的道统到孟子就断绝了。那么,到朱熹的《四书章句集注》,就是承前启后,重新整理,重新确立了道统。

程朱理学,朱是朱熹,程是程颢、程颐两兄弟。朱熹说《四书章句集注》是根据二程的讲解整理的,尊二程为师。所以后世叫程朱理学。

《论语》和《孟子》前面在讲孔孟的儒家时讲过了,这里我们补充讲讲《大学》和《中庸》。

《大学》是儒学入门的第一本书,开篇就讲三纲八目,确立纲目。三纲,是明明德、亲民、止于至善。八目,是格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,一共八条。

这八条目里面,修身、齐家、治国、平天下,全中国人人都知道这句话,格物致知呢,知名度也接近百分之百。但是,中间还有一个诚意正心,就很少有人知道了。而这八条目是递进的,一环扣一环的,少一环就断片了。

修身、齐家、治国、平天下的原理,用西方的社会学原理来说,就是"模仿律", 《模仿律》是法国著名哲学家、心理学家、社会学家、法学家加布里埃尔·塔尔德的 经典名著,提出一切社会行为都是人与人之间的相互模仿。他说,模仿总是在下位 的人去模仿在上位的人,而且模仿一旦开始,就成几何级数放大。

这不就是儒家的扩充放大、风行草偃、率先垂范、上行下效、一人定国的原理吗?

修齐治平就是模仿律。认识这个基本原理,我们就知道,管理主要是管自己,把自己管住了,整个团队就都管住了。行有不得,反求诸己,一切都在自己身上求,一切都先要求自己!

怎么能做到要求自己呢?就靠诚意正心。

所以,没有诚意正心,一切都是空,断片了,连不起来。

诚,就是修身的基础。

《大学》里面还有两个重要思想,在下面这句话里面:

知止而后有定, 定而后能静, 静而后能安, 安而后能虑, 虑而后能得。物有本末,

事有终始。知所先后,则近道矣。

这句话里,有两个重要思想,一是止定静安虑得。你首先要知止,止于至善,然后你才能定,定什么呢?志有定向。志有定向之后,心就静了,就安了,就能考虑事儿了,就能有所得了。

咱们很多人不理解知止,什么叫止于至善呢?从志有定向就能理解了。知止,就是不往边上跑,只在自己的志向上永无止境。

孔子说"三十而立",一般被误解为自立不啃老,错!这个三十而立,还是立志的立,前面还有一句"吾十有五而志于学",十五岁立志学习,到三十岁才把这个志向立住了,不变了。

志有定向,对于公司来说,就是有明确的经营使命。柯林斯写《基业长青》,他说,基业长青的公司,都是有使命的公司。

儒家说:学习第一是立志。

知识焦虑,也是因为没有志向,不断有新知识冒出来,怕自己跟不上,被时代抛弃,于是就焦虑了。如果志有定向,知道自己要干啥,也知道自己在自己的领域里,处在哪个位置,并且有明确的学习计划,这样就不会焦虑了。

学习也要知止。上学时咱们教室里都挂着标语:"学海无涯苦作舟。"其实这句标语漏了一个可怕的后半句,庄子的原文是:"吾生也有涯,而知也无涯,以有涯随无涯,殆已。"学海无涯,但是人生有涯,以有涯的人生去追求无涯的知识,那就把自己给挂掉了。

第二个重要思想是:物有本末,事有终始。知所先后,则近道矣。

知所先后,则近道矣。这句话太深刻了!要随时能分清谁先谁后。为什么要只问耕耘,不问收获?因为耕耘在先,收获在后!

能知行合一,每件事分清本末先后,就不会舍本逐末。

读者当熟玩焉。

接着说《中庸》。

圣学不传,误解甚多。人们对《中庸》的误解在哪儿呢?就是把"中"误解成了中不溜,把"庸"误解成了平庸。

那么,什么是中庸呢?程颐说:"不偏之谓中,不易之谓庸。中者,天下之正道;庸者,天下之定理。"所以,中庸之道,就是追求极致完美,一点都不出差错,无过不及,恰到好处。这就是遵循永恒不变的定理,可为万世垂范。

我讲中庸,喜欢用美人来讲,方便大家理解记忆。《登徒子好色赋》说那美人"增之一分则太长,减之一分则太短",还有《金瓶梅》里说"增一分则太肥,减一分则太瘦",这不是"中等身材",而是"中庸身材",是魔鬼身材,是精一不二的身材。

所以孔子说: "中庸不可能也!" 没有人能做到,孔子也做不到。做不到,说它做什么呢?知道有这个标准,知道自己没做到,所以时刻警醒,努力去做。圣人就是因为觉得自己总是在犯错,才成为圣人;小人就是因为觉得自己一贯正确,才成为小人。

中庸,就像数学上的一个极限值,你可以无限趋近,但是永远不可能达到。

《中庸》通篇,就讲一个"诚"字,讲"天下之至诚"。这就是《大学》的诚意正心。

唯天下至诚为能尽其性。能尽其性,则能尽人之性。能尽人之性,则能尽物之性。 能尽物之性,则可以赞天地之化育。可以赞天地之化育,则可以与天地参矣。

什么是"性"?《中庸》第一句:"天命之谓性,率性之谓道。"这是定义。

性,可以说是天性,于人是良知良能的人性,于物是物理性质、化学性质的性质,是天性、天理之必然。率性而为呢,不是任性,是合乎天理、天性。最终达到尽性,天理无不尽其理,自己的潜能也无不尽其性。所以这里的性,也有性能的意思。

尽性靠诚,所以《中庸》说,唯天下之至诚能尽其性,能尽人之性,能尽天下万物之性。

诚就是尽心。孟子曰:"尽其心者,知其性也。知其性,则知天矣。"你尽心尽力地去做,就能知性,能尽性,能充分发挥自己,不为外物所移,不为私意所蔽。作为领导者,能知团队所有人之性,让团队所有人都尽性,都能充分发挥出来。作为国家领导人,能知全国人民之性,让全国人民都尽性,都得到充分发挥。还能知山川河流、一草一木、飞禽走兽、土壤空气之性,让天下万物都尽性,都处在最佳状态,得到最好的发挥,如此则可赞天地之化育,与天地并列为三,这就是超级圣人!所以知性就知天,无所不知。

学程朱理学,学四书,我们学什么呢?就是从《大学》的诚意正心,到《中庸》的至诚无息,就学一个"诚"字,掌握"诚"的基本原理和底层逻辑,切实笃行。

### 四、明朝,阳明心学

第四个儒家,是王阳明的心学,因为之前还有一个陆九渊,所以也叫陆王心学。心学的开创者,可以说是陆九渊,但是在王阳明这里集大成。

陆九渊提出了"心即理","宇宙便是吾心,吾心便是宇宙。"他气魄大得很,读书读到宇宙的解释:"四方上下曰宇,往古来今曰亩",提笔就写下:"宇宙内事乃己分内事,己分内事乃宇宙内事。"他还有一首对自己评价的诗:"仰首攀南斗,翻身倚北辰。举头天外望,无我这般人。"就这气魄。

## 不过,我最喜欢的他的一句话是:

我在那无事时,只是一个无知无能的人。到那有事时,我便是一个无所不知、无所不能的人。

这句话很好地诠释了孟子提出的良知良能。良知,是生而知之;良能,是不学而能。那事情没来,他和我无关,我不起反应,无知无能;那事情来了,我心如明镜,照得它了了分明,我自然知道怎么去做。

良知良能,就是靠常识判断,靠常识做事。常,就是庸,是不变之定理,也是一种中庸之道。

我对这句话有体会。因为我的工作是咨询业,随时面对不同的行业、不同的课题,他来之前,我对他的行业一无所知,他来之后,我就必须无所不能。

那来的客户,今天是餐饮业,明天是床上用品,后天是房地产、互联网,还有化肥、酱油、美容院、冰淇淋奶茶、电竞......什么行业都有。你如何了解他的业务呢?唯有你自己永恒不变的良知良能,能遇之左右而逢其缘。否则,就流于支离破碎。

王阳明能读书,能治学,能从政,能打仗,就是靠这良知良能,无所不能。

王阳明的思想"致良知"有两层含义,一层是道德上的致良知,一层是事功上的致良能。心学的根在孟子,王阳明说他是梦见孟子,才在梦中顿悟"致良知"之说。

致良知的根在哪里呢?一是孟子提出的良知良能,二是孟子的四端论。四端论,是良知论,也是扩充论。四端就是良知,存养、扩充、放大四端,就是致良知。王阳明每次讲良知,都会引用孟子说的水井边的小孩这个故事。

良能呢,就是不学而能,靠常识。

怎么靠常识?我的观点是"两个拽紧"。一是始终拽紧出发的初心、本谋;二是始终拽紧最终目的。始终服务于最终目的,随时回到原点思考。我们解决问题,为什么会跑偏?就是因为忘了最终目的,也忘了出发的初心本谋,老在中间飘。

除了致良知、良知良能,王阳明的第二个伟大思想,就是知行合一。

知行合一这四个字,人人都"知道",但并不是真知,因为没有知行合一。

什么是知行合一呢?王阳明喜欢用"孝"来举例,他问弟子们:孝敬父母知道吧?弟子都点头说知道。王阳明说,你们不知道,你们只是知道孝敬父母这个说法,但不是真知道,你要去做了,才是真知道。你怎么做,父母就有什么样的反馈,你做了多少,就知道多少,每个人知道的孝都不一样!这就是知行合一。就像你知道盐是咸的,糖是甜的,但要尝过才知道什么是咸,什么是甜。就像老虎吃人很可怕,人人都知道,但只有那曾经虎口脱生的人,那浑身发抖、心有余悸的人,才真知道老虎吃人是怎么个可怕。

这知行合一,就要运用在我们工作生活的每一件事情上,王阳明说,要事上磨练!

这就是博学、审问、慎思、明辨、笃行,最后一定是笃行,没有笃行,就是0。

这就是学习学啊!德鲁克说,当今知识社会,人人都要学习,要终身学习,但是,却没有一门《学习学》。我觉得,儒家思想,从理学到心学,就是最好的学习学。

心学和理学是什么关系呢? 鹅湖之辩中,陆九渊和朱熹谁也不服谁,王阳明读《四书章句集注》,也说朱熹好多地方错。我觉得啊,心学是理学的一部分,朱熹是老师,王阳明是班里最聪明最优秀的学生。所以对一些王阳明对朱熹的批评,我们不必去为两位老师辨什么对错,两边都学习体会就是了。

# 五、清朝:糟蹋儒家

五个儒家论,从孔孟、董仲舒、程朱、王阳明讲下来,现在讲到第五个,就是那些"儒家的封建糟粕"。这些"糟粕"有什么呢?比如"二十四孝"。

孔子不是讲孝吗?可是现在一讲孝,人们就想到"二十四孝",每次要宣传孝,街道办就把"二十四孝"喷绘在一条街的宣传栏。这"二十四孝"是个什么东西呢?

比如郭巨埋儿,郭巨家里穷,吃不上饭,为了不把母亲饿着,他就和妻子商量,把儿子活埋了,少一张嘴,省出口粮给母亲吃。郭巨真是大孝子啊!他妻子也是大孝媳妇,两人就一块儿去要把儿子活埋了。于是又号召大家向他们学习。在这"孝文化"下,看来除了父母是人,不仅媳妇不是人,儿子也是可以随时牺牲的。这孙子,就成了奶奶的人血馒头。

比如卧冰求鲤, 王祥是个大孝子, 他母亲去世了, 继母对他不好, 总向父亲说他的坏话, 害得父亲也对他不好了。但王祥还是孝, 不仅孝敬父亲, 而且孝敬继母。继母想吃鱼, 他就去钓鱼, 但是河水结冰了砸不开, 他就脱光了衣服趴在冰面上, 想

用体温把冰融化,然后抓鱼给继母吃。他的智商就不讨论了,还是号召向他学习。

比如老莱娱亲,老莱子七十岁还在父母面前穿花衣服,学小儿哭啼,父母看了就很 开心!老莱的父母什么趣味也不讨论了,还是号召大家向他学习!

鲁迅在《朝花夕拾》一书里,专门写过一篇《二十四孝图》,说他小时候,一个长辈"儒者",送了他一本儿童读物《二十四孝图》,把他看傻了,他说:

到"卧冰求鲤",可就有性命之虞了。我乡的天气是温和的,严冬中,水面也只结一层薄冰,即使孩子的重量怎样小,躺上去,也一定哗喇一声,冰破落水,鲤鱼还不及游过来。

玩着"摇咕咚"的郭巨的儿子,却实在值得同情。他被抱在他母亲的臂膊上,高高兴兴地笑着;他的父亲却正在掘窟窿,要将他埋掉了。说明云,"汉郭巨家贫,有子三岁,母尝减食与之。巨谓妻曰,贫乏不能供母,子又分母之食。盍埋此子?"

其中最使我不解,甚至于发生反感的,是"老莱娱亲"和"郭巨埋儿"两件事。我请人讲完了二十四个故事之后,才知道"孝"有如此之难,对于先前痴心妄想,想做孝子的计划,完全绝望了。

鲁迅小时候受的"儒家思想"孝文化的教育,竟然就是"二十四孝"。

那么,孝文化的奠基者孔子,是怎么讲孝的呢?我们说两条,孝的最低标准和最高标准。先声明这"最低"和"最高",是我根据自己的践行体会的一家之言,不是"标准答案",你可以有自己的答案,因为知行合一嘛,你做了才有答案。

最低标准,出自《论语》:

孟武伯问孝,子曰:"父母唯其疾之忧。"

什么是孝呢?你什么都不用做,也不用为父母奉献任何东西,只要别让父母替你操心、忧心就行了!恭喜你!你已经是大孝子了!在不操心的标准上,还给你一个豁免条款,因为你是人,不是神,是人就要生病,你生病的时候,父母总是要忧心的。这属于不可抗力,因为自己生病让父母忧心,不算不孝。除此之外,上学不用让父母担心你不努力学习,不用操心你考不上大学,毕业不用父母操心你找不到工作,工作后不用父母操心你找不到媳妇,不用操心你买不起房子。总之啥都不用父母操心,你就是大孝子!

因为什么都不用你做,所以我说这是"最低标准"。但是,这个最低标准,有谁敢举手说他做到了呢?没做到吧?没做到,才要去做嘛!这就是孝。

最高标准,是《论语》中的另一句话:

子夏问孝。子曰:"色难。有事,弟子服其劳;有酒食,先生馔,曾是以为孝乎?

色难,最难是脸色。永远保持和颜悦色,不给父母脸色看,最难!有事的时候,年轻人抢着干,不让老人操劳。有酒食,先为长者陈设奉上,让长者先吃。难道这就算孝了吗?这不算。事亲的时候,最难的是始终保持愉悦和婉的容色,没有一丝一毫的厌烦和"礼敬疲劳",没有"累觉不爱",那才是最难的!

《礼记·祭义篇》说:"孝子之有深爱者必有和气,有和气者必有愉色,有愉色者必有婉容。"正可做这一条的注脚。

王阳明不是说了吗,什么是孝,你要去做了才晓得。你做到哪,就晓得到哪。那《论语》里一条条都写得很清楚,你去照着做嘛!干嘛搞出个"二十四孝"来呢?

那"二十四孝"里的故事,哪一个你能照着做?

这就是关键,搞出"二十四孝"的,就是最不孝的人,因为他根本没有孝过,不去做,就没体会,没责任,随口胡说,反正是号召别人。

对于这种毛病,儒家也讲得很清楚,叫"索隐行怪",又叫"舍其易者而不为,究其难者以为学"。简单的事不去做,就要搞出点高远的。还有一条"己所不欲勿施于人",你不会把自己儿子活埋,就不能宣传号召别人去活埋儿子;你自己不会卧冰求鲤,就不要宣传卧冰求鲤。"二十四孝"的每一条,都违背儒家的最基本的价值观。

子曰:"谁能出不由户,何莫由斯道也?"想象一下这个场景,一间房子,门前正对着一条大道,大道上空无一人,孔子站在门口,很奇怪的自言自语:"谁能不经过屋门就出去呢?为什么这平坦通达的大道没人走呢?这屋里的人从哪儿出去的?都走到哪条道上去了呢?"

这就是实际情况,人们世世代代都这样,不走大门大道,非要翻窗、翻墙找小道, 孔子以为的怪事,到今天也见怪不怪了。孔子做梦也想不到,他所倡导的孝道,最 后会被糟蹋出一个"二十四孝"的人血馒头来。

"二十四孝"不是儒家思想,所以也不是儒家的"糟粕",而是糟蹋,是糟蹋儒家。鲁迅抨击的孝道,不是孔孟的孝道,他是听了歪嘴和尚念的经,就把经给否了。

第二个例子,我们来讲讲这个"君叫臣死,臣不得不死"。

这没天理啊!叫一个人死,总得是他犯了死罪,怎么能无需任何理由,就叫人死

呢?这是不是儒家思想?这话到底哪里来的?翻遍儒家经典,你找不到这句话。而孔孟的君臣观,是非常清楚明白的。

孔子说: "君使臣以礼,臣事君以忠。"君臣关系是相互的,君若不尊重臣,则臣大可不必效忠于君。孔子又说: "所谓大臣者,以道事君,不可则止。"君主虽然尊贵,却必须接受"道"的约束。如果君主的行事违背了"道",臣也可以解除君臣关系,辞职了。

孟子的思想比孔子还要激进一些,他说,异姓之卿,"君有过则谏,反覆之而不听,则去";贵戚之卿,"君有大过则谏,反覆之而不听,则易位"。意思是说,如果君不君,则臣可提出批评;如果君不听,则异姓之卿可自行解除君臣关系,贵戚之卿更是可废掉君主,另立新君。孟子又说,"君之视臣如手足,则臣视君如腹心;君之视臣如犬马,则臣视君如国人;君之视臣如土芥,则臣视君如寇仇"。

齐宣王问曰:"汤放桀,武王伐纣,有诸?"孟子对曰:"于传有之。"曰:"臣 弑其君可乎?"曰:"贼仁者谓之贼,贼义者谓之残,残贼之人,谓之一夫。闻诛 一夫纣矣,未闻弑君也。"

独夫民贼这个词,就是这么来的。如果昏君无道,同姓贵戚可以"行伊霍之事", 废掉暴君,另立新君。如果王族自己解决不了,天下就揭竿而起,可以革命。

显然孔孟没有"君叫臣死,臣不得不死"这个说法,这个是典型的法家思想。学者吴钩专门研究过这句话到底怎么来的。他说,在先秦,提出臣要绝对效忠于君的是法家,韩非子说:"臣闻:不知而言,不智;知而不言,不忠。为人臣不忠,当死;言而不当,亦当死。"此话大概便是"君叫臣死,臣不得不死"的思想源头。

那么 , "君叫臣死 , 臣不得不死" 这话的出处在哪里呢 ? 都在明清小说戏剧里。那

么,这也是糟蹋儒家了。吴钩找到了以下一大堆出处:

- 【明】吴承恩《西游记》:八戒道:"师父,你是怎的起哩?专把别人棺材抬在自家家里哭。不要烦恼!常言道:'君教臣死,臣不死不忠;父教子亡,子不亡不孝。'他伤的是他的子民,与你何干!"
- 【明】诸圣邻《秦王逸史》:秦王说:"哪有此理!古语云,君要臣死,臣若不死为不忠;父要子亡,子若不亡为不孝!你众官替我世民做一个明辅就罢了。取酒过来!"
- 【明】陈仲琳《封神演义》:文王听而不悦曰: "天子乃万国之元首,纵有过,臣且不敢言,倘敢正君之过;父有失,子亦不敢语,况敢正父之失。所以君叫臣死,不敢不死;父叫子亡,不敢不亡。为人臣子者,先以忠孝为首,而敢以直忤君父哉?"
- 【明清】《靖江宝卷》:鲍青转而一想:"我如果带兵造反,要拿我忠良名声坏啦得,这叫'君要臣死,臣不得不死,父要子亡,子哪能不亡'。罢了,罢了,我不如学学宋朝岳飞岳元帅,修修我格忠臣好名声。"
- 【清】李渔《无声戏》:百顺听到此处,不觉改颜变色,合起掌来念一声阿弥陀佛道:"诸公讲的什么话,自古道:'君欲臣死,臣不得不死;父欲子亡,子不得不亡。'岂有做奴仆之人与家主相抗之理?"
- 【清】陈端生《再生缘》:"咳!芝田呀,你可晓得'君叫臣死臣不得不死'?那时候若然威逼起来,哪怕你上天入地!死时殉节活时从,两件事,难脱君王掌握中。"

- 【清】《呼家将》:千岁道: "古云: '君要臣死。不得不死;父要子亡,不得不亡。'俺呼家将历受国恩,袭叨帝荫。"
- 【清】钱彩《说岳全传》:岳爷道:"贤弟休如此说!自古道'君要臣死,臣不敢不死'。你我已经食过君禄,况为人在世,须要烈烈轰轰做一番事业,显祖扬名。"
- 【清】如莲居士《薛丁山征西》:薛丁山说:"今朝廷不来捉拿,是为幸也。今来 钦召,国恩难报,君要臣死,不死不忠。"
- 【清】许啸天《唐代宫廷艳史》:建宁王慨然对太子说道:"从来说的,君要臣死,臣不得不死;父要子亡,子不得不亡。如今依哥哥的话,人子获罪于父,不得骨肉的原谅,便活在世上,也毫无趣味。俺便回家去候死罢了!"
- 【清】雪樵主人《双凤奇缘》:昭君见文龙推却不去,柳眉直竖,杏眼圆睁,喝声:"文龙,你太无礼!常言:'君要臣死,臣不死乃为不忠。'岂容你贪恋妻子,胆敢抗旨以违君命么?"
- 【清】张杰鑫《三侠剑》:伍子胥之兄名尚,兄弟二人接书,伍子胥问其兄如何, 其兄云:"父叫子死,子不死为不孝;君叫臣死,臣不死为不忠。吾将赴父之召, 以全孝道。"
- 【清】蔡东藩《清史演义》:吴三桂道:"休得乱言!俗语说道:'君要臣死,不得不死。'只我前半生是明朝臣子,为了闯贼作乱,借兵清朝,报了君父大仇。你尚知有君父么?"

## 吴钩说:

可以看出来,"君要臣死,臣不得不死"这句话最早出现在明代小说中,而在清代小说与戏曲中更为常见。小说作者提到"君要臣死,臣不得不死"时,前面通常还冠以"常言道""古语云""自古道""俗话说"之类的前缀,表明它可能是明清时期流行于民间的一句俗语。至于到底是什么时候开始有了这句俗语,已不可考,但可以肯定,此语的流行,应该跟明清两代皇权专制的高涨、愚忠思想的渗透有关。

### 五个儒家论如上。

我学习什么样的儒家呢?应该说,就是学习孔孟、程朱、王阳明这三个。学什么呢?主要是学"学习学",学自修,学领导力,学经营的王道。模仿孔子的"祖述尧舜,宪章文武",我也给华与华的事业理论立了一个道统:

孔孟王道、阳明心学、孙子兵法、德鲁克哲学、熊彼特理论、华与华方法、持续改善。

人应该怎样学习和进步,就是学习学。儒家的学习学,就是博学、审问、慎思、明辨、笃行,知行合一,下日日不断之功,滴水穿石。写作这一系列丛书的过程,就是日日不断、滴水穿石的过程,前后日日不断差不多四年,希望还能继续日日不断四十年。

学修身,就是行有不得,反求诸己,日三省吾身,日日改过,不二过。几句话就说完了。但是,知行合一,每做一天体会都不一样,惟精惟一,苟日新,日日新,又日新。

学领导力,就是格物、致知、诚意、正心、修身、齐家、治国、平天下,率先垂范;就是忠恕之道,己欲立而立人,己欲达而达人,成就他人;就是至诚无息,唯

天下之至诚,能尽其性,能尽人之性,能尽天下万物之性,则可赞天地之化育,厚德载物,化育天下。

学经营的王道,就是一切向内求,凡事彻底,滴水穿石,扩充放大,由内而外,由近及远,近悦远来。不为利欲所牵,不为外物所移,一心不二,致良知良能,而吞吐天下,穷极四海,包藏宇宙,无所不能。

不关心董仲舒的儒家,也不关心太极无极宇宙起源,因为学习在于切己体察,事上琢磨,在于日用常行,应事接物待人。跟日用常行,跟自己的角色工作生活没关系的,一律不关心。

不理会糟蹋儒家,那是典型的"包藏祸心,以惑下愚"。

也不去搞什么新儒家,比如揪住一句孟子的"民为贵,君为轻",就讨论孟子的"民本思想",进而去演绎"儒家的民主思想",添枝加叶,扬短避长。

学习不是为了"搞学问",更不是为了开创一个新儒家、新学问,而是为了自己,是为了修正自己的行为,学习即行动,这就是我的学习学。

古之学者为己,今之学者为人。我们要为自己而学。最后,我也想向那些要孩子"学点国学"的家长说一句,不要强迫孩子去学,你自己愿意学,就自己学。如果自己都不学,己所不欲,勿施于人,就不要强迫孩子学。这就是儒家精神了。