#### Kritische Theorie und Feminismus

Herausgegeben von Karin Stögner und Alexandra Colligs

Suhrkamp

Kritische Theorie und Feminismus – unter diesem Titel wird aus soziologischer, philosophischer und psychoanalytischer Perspektive das Spannungsverhältnis zwischen zwei Theorieparadigmen beleuchtet, die beide für Emanzipation einstehen. Die Beiträge, u. a. von Regina Becker-Schmidt, Seyla Benhabib, Nancy Fraser, Rahel Jaeggi, Sarah Speck und Barbara Umrath, beschäftigen sich mit Fragen von Subjektivität und Identität, Ideologie und Diskriminierung sowie von Arbeit und Körper. Sie knüpfen zum einen an vetgangene Debatten an und beleuchten zum anderen neue Aspekte einer feministischen Kritischen Theorie.

Karin Stögner ist Professorin für Soziologie an der Universität Passau.

Alexandra Colligs ist Philosophin und wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Universität Passau.

Inhalt

#### 1. Zur Einführung

| * Universitätsbibliothek * |
|----------------------------|
|----------------------------|

## HULLEY 2027- 40779

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2022 suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2360

© Suhrkamp Verlag Berlin 2022
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

III. Kritisch-feministische Perspektiven

auf Produktion und Reproduktion

Normativer Materialismus und Transformation – Ein Interview mit Rahel Jaeggi

Regina Becker-Schmidt

Rahel Jaeggi und Alexandra Colligs

verarbeitet, vervielfältige oder verbreitet werden.
Umschlag nach Enrwürfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck und Bindung: C. H. Beck, Nördlingen
Printed in Germany
1SBN 978-3-518-29960-9

Politisch-psychologische Anmerkungen zu asymmetrischen Tauschverhältnissen aus feministischer Sicht

| rbara Umrath<br>Herrschaftskritik und utopische Antizipation –<br>Herbert Marcuses Rezeption der Psychoanalyse | 389                                                                                         |                                                |                                                                        |     |                                                                                                       |                                              | ***************************************                                      |             |                                                                  |                                                                                                                                                      |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Barbara Umrath<br>Herrschaftskritik und u<br>Herbert Marcuses Reze<br>180                                      | Textnachweise                                                                               |                                                | 22\$                                                                   | 247 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                 | 286                                          |                                                                              | 307         | 328                                                              | 34\$                                                                                                                                                 | a design |
| ;<br>;<br>;                                                                                                    | ichung, Sozialschutz und Emanzipation.<br>1zen des Feminismus<br>1t kapitalistischer Krisen | IV. Streit um Identität, Subjekt und Differenz | der Kritik an Identität. Zum Verhältnis<br>Theorie und Queerfeminismus | :   | »Paradigmenkriege der feministischen Theorie« –<br>Zum Problem der Subjektivierung bei Seyla Benhabib | oer Seyla Benhabib,<br>Feminismus als Kritik | V. Psychoanalytische Perspektiven<br>auf Vergeschlechtlichung und Herrschaft | dies Matter | nes una die Sennsucht<br>en Identität: – und was will eigentlich | Sebastian Winter  Die Geschlechtlichkeit zwischen sexueller Malaise und autoritärer Identität. Zur affektiven Funktion des antigenderistischen Wahns |          |

»Der Mensch ist von Natur gesellschaftlich und sein Sexualleben ist es ohnehin durch und durch.«1 Mit dieser pointierten Formulierung entlarvt der Sexualwissenschaftler Volkmar Sigusch die versteht sich in der Tradition Kritischer Theorie Frankfurter Prorenienz; seine Analysen des Sexuellen sind in eine Kritik der politischen Ökonomie eingebettet. Von hier aus sucht er die Widerweitverbreitete Ideologie der Naturalisierung von Körper und Sexuälität, die insbesondere den weiblichen Körper betrifft. Sigusch sprüche und Paradoxien sexueller Manifestationen in den Blick zu nehmen. So sei das Geschlechts- und Sexualleben in den letzten lahrzehnten auf der einen Seite zwar selbstbewusster, angstfreier und vielgestaltiger, auf der anderen Seite jedoch auch kommerziaversprechen der sexuellen Liberalisierung in den 1960er Jahren lisierter und banalisierter geworden; dem Glücks- und Befreiungsrationen von Ungleichheit, Gewalt und Krankheit versah. Sigusch solgte eine negative Mystisizierung, die das Sexuelle mit Konnobezeichnete diese Veränderungen als meosexuelle Revolutions. sionen und Diversifikationen, die das Sexualleben in Abhängigkeit von gesellschaftlichen Enrwicklungen veränderten. Eine zentrale Kennzeichnend dastir seien verschiedene Dissoziationen, Dispersafer sex hervorbrachte. Aber auch technologische Neuerungen im Bereich Reproduktionsmedizin gingen mit Veränderungen des Rolle spielte dabei beispielsweise die Viruserkrankung Aids, die Sexualität mit einer tödlichen Bedrohung versah und Praktiken von Sexuellen einhêr; in diesem Falle etwa die Trennung von Sexualität und Fortpflanzung. Als Beispiele für Dispersionen nennt Sigusch die Aufsplitterung des Begehrens in eine Vielzahl parzellierter Befriedigungsformen, die sich etwa auf verschiedensten Internetplattformen finden und häufig auch kommerziell genutzt werden.

Von den Dissoziationen möchte ich die Trennung der geschlechtlichen von der sexuellen Sphäre herausgreifen, »die zu

I Volkmar Sigusch, Sexuelle Welten. Zwischenrufe eines Sexualforschers, Frankfurt/M. 2005, S. 179.

cine männliche und eine weibliche Sexualität. Denn durch diese einer (neuerlichen) Genuierung der weiblichen (und damit auch der männlichen) Sexualität [...] führte«.² Während bis dahin die wandt, passiv besetzt waren. Verbunden ist diese Dissoziation mit Vorstellung einer Sexualität dominierte, die freilich androzentrisch gedacht war, wurde dies in eine männliche und eine weibliche Variante differenziert, die zumeist mit Geschlechterklischees von triebhaft, aggressiv, gewalttätige beziehungsweise zärtlich, zugeder Dekonstruktion androzentrischer Begrifflichkeiten und Sichtweisen, wie sie etwa Luce Irigaray eindrucksvoll vorgenommen hat, um eine positive sexuelle Identität für Frauen\* zu ermöglichen.3 So norwendig diese Dekonstruktion einerseits ist, um die Sexualität aus den Verengungen hegemonialer Männlichkeit zu lösen, so problematisch ist andererseits die daraus entstandene Aufteilung in Aufteilung wird die Sexualität paradoxerweise unverbrüchlich mit einem Geschlecht verbunden und auf diese Weise "essentialisiert«.4 liche und eine weibliche aufzuteilen, bleibt die Frage, wie die Materialität des Geschlechtskörpers im Bereich des Sexuellen angemessen berücksichtigt werden kann. Aus der Perspektive der Kritischen Theorie können die diskursive Brzeugung des Geschlechtskörpers und die darin nicht aufgehende Materialität dieses Körpers als dialektisches Verhältnis begriffen werden. Diese Dimension des Nichtdentischen, das sich dem sprachlichen und normativen Zugang zipatives Potential. Dies soll am Beispiel der verstümmelten wis-Wenn es nun nicht sinnvoll erscheint, die Sexualität in eine männsowohl entzieht als ihn auch antreibt, bietet zugleich ein eman-

Ebd., S. 135.

3 Vgl. Luce Irigaray, Das Geschlecht, das nicht eins ist, Berlin 1979.

senschaftlichen und alltagssprachlichen Repräsentation der Klitoris

gefasste genitale sexuelle Praktik der Penetration: Die Umkehrung

der Perspektive setzt die Zirklusion an ihre Stelle.

lung ergibt sich eine neue Sichtweise auf die bislang androzentrisch

gezeigt werden. Aus der Veränderung dieser fehlerhaften Darstel-

4 but diese Problematik des Differenzfeminismus antworten 1977.

These einer diskursiven Erzeugung der Geschlechterdifferenz, bei welcher der Eigensinn der Materialität des Körpers auf der Strecke bleibt; vgl. Judith Burler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M. 1990. Die Kontroverse wird später näher ausgeführt.

#### 1. Eine babylonische Sprachverwirrung: Sexualität – sex – gender

Während das Geschlecht im Deutschen als Entität gefasst wird, wird es im anglophonen Sprachraum in sex und gender differenziert. Dies geht auf den Sexuologen John Money zurück, der auszudrücken suchte, dass Intersexpersonen trotz ihres unklaren oder widersprüchlichen Körpergeschlechts (sex) eine eindeutige Geschlechtsidentität (gender) ausbilden.<sup>5</sup> In die Psychoanalyse wurde diese Unterscheidung durch die Arbeiten Robert Stollers eingeführt.<sup>6</sup> Seit den 1950er Jahren prägte die Unterscheidung eines biologischen und eines sozialen Geschlechtes die Geschlechterforschung: "Angeblich männliche oder weibliche "Natureigenschaften« sind [...] einerseits ideologische Zuschreibungen, andererseits Ausdruck geschlechtsspezifischer Sozialisationsverläufe und geschlechtlicher Arbeitsteilung. Unter dem Blick feministischer Sozialwissenschaften entpuppt sich Geschlecht im Sinne von 'gender« als soziale Strukrurkategorie..«7

Inzwischen gilt nicht nur gender, sondern auch sex, das Körpergeschlecht, als konstruiert. Es stellt keine irreduzible Einheit dar, sondern erwas Zusammengesetztes, ein Kompositum. Die Annahme, dass auch das Körpergeschlecht von sozialen Einflüssen bestimmt ist, beschreibt eine zentrale Einsicht der sozialwissenschaftlichen Geschlechterforschung seit den 1990er Jahren. § Darauf aufbauend kommt es mir darauf an, das fluide Mischungsverhältnis der einzelnen Faktoren zu beleuchten, die zusammen das Geschlecht bestimmen. Meine Argumentation gründet auf dem freudschen Konzept der konstitutionellen Bisexualität, das mit Hilfe

5 Vgl. John Money, »Hermaphroditism: Recommendations Concerning Assignment of Sex, Change of Sex, and Psychological Managements, in: Bulletin of the John Hopkins Hoppital, 97 (1955), S. 284-300.

 Vgl. Robert Stoller, Sex and Cender. On the Development of Masculinity and Feminity, New York 1968.
 Regina Becker-Schmidt, »Frauenforschung«, in: Roland Asaneer. Gerd Wennin-

7 Regina Becker-Schmidt, "Frauenforschung«, in: Roland Asanger, Gerd Wenninger (Hg.), Handwörterbuch Pychologie [1980], Berlin 1999, S. 194-199, hier S. 195.

3 Vgl. insbesondere Regine Giddemeister, Angelika Wetterer, "We Geschlechter gemacht werden. Die soziale Konstruktion der Zweigeschlechtlichkeit und ihre Reifizierung in der Frauenforschungs, in: Gudrun-Axeli Knapp, Angelika Wetterer (Hg.), TraditionenBrüche. Entwicklungen feministischer Theorie, Freiburg i.Bc. 1992, S. 201-254.

der Theorie von Stoller und Reiche weitergeführt wird. Eine solche Bezugnahme auf ein binäres Konzept mag auf den ersten Blick verwundern. Doch werde ich zu zeigen suchen, wie sich daraus multiple geschlechtliche Identifizierungen entwickeln können. Die Naturalisierungsideologie von Geschlecht sieht in der körperlichen Ebene die Grundlage, auf der das psychosoziale Geschlecht aufbaut: Demnach geht sex gender voraus. Während der Mainstream der psychoanalytischen Theorien zur Entwicklung der Geschlechtsidentist dieser Vorstellung folgt, argumentiert Jean Laplanche in anderer Weise. Er geht vom Primat des Anderen aus und dreht das dem Alltagsverständnis vertraute Verhältnis von sex und gender um. Sex ist durch gender strukturiert:

Gender ist Plural. Gewöhnlich ist es doppelt, männlich-weiblich, doch nicht von Natur aus. Es ist oft Plural, so in der Sprachgeschichte und in der sozialen Entwicklung.

Das Geschlecht ist dual. Das ist es durch die geschlechtliche Fortpflanzung und auch durch seine menschliche Symbolisierung, die die Dualität als Anwesenheit/Abwesenheit, phallisch/kastriert festlegt und zugleich fest-schreibt.

Das Sexual ist multipel, polymorph. Es ist die fundamentale Entdeckung Freuds und hat seine Grundlage in der Verdrängung, im Unbewussten, in der Phantasie. Es ist der Gegenstand der Psychoanalyse.

Das Sexual ist eine Wortschöpfung Laplanches, die das freudsche Sexuelle im Gegensatz zur manifesten, bewussten Sexualität meint. Laplanche kritisiert die vereinfachte Übersetzung von gender als psychosoziales Geschlecht, da sie die problematische Entgegenstellung von Natur und Kultur, Biologie und Soziologie etc. impliziert. Im Unterschied dazu sucht er zu zeigen, dass das sex, das in die symbolische Beziehung eingeht, nicht das sex der Biologie ist, sondern in weiten Teilen das sex einer phantasierten Anatomie, die durch die spezifischen Bedingungen des shuman animale geformt wird. Daher fügt Laplanche seinen Ausführungen zu sex und gender noch das Sexual hinzu. Dieses

9 Jean Laplanche, "Gender, Geschlecht und Sexual« (2003), in: ders., Sexual, Gießen 2017, S. 137-171, hier S. 137. Vgl. Ilka Quindeau, "The Ascription (Assignment) of Sex/Gender as Enigmatic Message«, in: Christophe Déjours, Felipe Voradoro (Hg.), La seduction à l'origine. L'æuvre de Jean Laplanche, Paris 2016, S. 15-30.

Sexuelle durchdringt jedoch sowohl sex als auch gender und stellt daher eine notwendige Erweiterung Im Geschlechterdiskurs dar.

Im Zusammenhang von Übersetzungsproblemen wird oft verferenzierung von sex und gender nicht gibt und der körperliche und kulturelle Aspekt – dås Körpergeschlecht und die psychosoziale siert --, dass im Englischen der Begriff sex nicht weiter differenziert wird und im Deutschen sowohl Geschlecht als auch Sex bedeutet. Vor merkt, dass es im Deutschen in Bezug auf das Geschlecht die Dif-Geschlechtsidentität – zusammenfallen. Wichtig scheint mir umgekehrt aber auch – und das wird interessanterweise kaum thematiallem in der adjektivischen Verwendung steht in übersetzten Texten daher häufig der Begriff sexuell, wo dem Sinn nach geschlechtlich kualität beziehungsweise Sex erscheint sinnvoll: "Geschlecht, stellt einen Ordnungsbegriff dat, der Zugehörigkeiten markiert. Dies stehen müsste. Denn eine Unterscheidung von Geschlecht und Seschlecht oder Adelsgeschlecht, die insbesondere auf Abstammung findet sich zum einen in der älteren, inzwischen weniger gebräuchlichen Verwendung von 'Geschlecht' im Sinne von Menschengezielt und eine Gattung oder eine Familie beschreibt. Zum anderen meint 'Geschlecht' im herkömmlichen, binären Sinne die Zugehörigkeit eines Menschen zu einer von zwei Gruppen. Und schließlich steht 'Geschlecht' abgekürzt auch für das Geschlechtsorgan, nach dem die Gruppe der Männer\* und Frauen\* unterschieden werden. Im Unterschied zu diesem Ordnungsbegriff bezieht sich Sexualität beziehungsweise die Kurzform Sex auf ein lusrvolles Zudem erscheint dem Alltagsverständnis die Sexualität, die sexuelle siv-rezeptive« Seite der Frau\* zugeschrieben wird. Die begriffliche Erleben oder Verhalten beziehungsweise auf die Disposition dazu. Betätigung, fest mit dem jeweiligen Geschlecht(sorgan) verknüpft, unverbrüchlich an den Penis gebunden scheint, während die »pastion dieser Konzepte im Weg. Zu beobachten ist auch, dass das so dass eine als aktiv gedachte, phallisch-penetrierende Sexualität Ineinssetzung von Geschlecht und Sexualität ist nicht nur äußerst verwirrend und irreführend, sondern steht auch der Dekonstruk-Geschlecht in den Gender Studies fast allen Raum einnimmt, also die Ordnungsstruktur fokussiert wird, während sich das Sexuelle, die lustvolle Dimension, aus dem Diskurs verflüchtigt.

### 2. Geschlecht als Kompositum

Die amerikanische Historikerin Joan W. Scott regte an, nicht allein die Situation von Frauen\* zu untersuchen, sondern die Prozesse der Differenzierung von Männern\* und Frauen\*.¹¹º Dies soll im Folgenden am Beispiel der weiblichen Anatomie und des sexuellen Erlebens von Frauen\* untersucht werden. Denn wie Judith Buder treffend feststellte, "ist die Geschlechterdifferenz [hinzuzuftigen wäre die Sexualität] ein Ort, an dem wieder und wieder eine Frage in Bezug auf das Verhältnis des Biologischen zum Kulturellen gestellt wird, an dem sie gestellt werden muss und kann, aber wo sie, streng genommen, nicht beantwortet werden kann,

Ausrichtung der Geschlechtsentwicklung auf das männlicher Wenngleich Freuds Ausführungen zu Männlichkeite und kes gehören und der phallische Monismus - die paradigmatische choanalytischen Theoriegeschichte bezeichnen. Wenngleich sie in Weiblichkeite wohl zu den umstrittensten Passagen seines Wer-Geschlecht - zu Recht zurückgewiesen wird, lässt sich seine Konder Matrix binärer Geschiechtlichkeit verbleibt, bietet sie eine Argumentation, wie sich multiple geschlechtliche Identifizierungen entwickeln können. Körperliche Männlichkeit und Weiblichkeit einander abgegrenzt. Eine Person ist damit nicht ausschließlich als der Geschlechter auf. Von zentraler Bedeutung erscheint mit, dass zeption einer konstitutionellen Bisexualität als Meilenstein der psywird auf einem Kontinuum angesiedelt und nicht dichotom vonmännlich oder weiblich identifiziert, sondern weist Anteile bei-Freud die bisexuelle Anlage, wie er dies nennt, unmittelbar im Körperlichen verankert. Interessanterweise hat der Differenzfeminismus in der Psychoanalyse diesem Modell keinerlei Bedeutung beigemessen. Begründet liegt dies neben dem genannten phallischen Monismus Freuds, der sein Werk für manche Feministin\* unbrauchbar erscheinen ließ, möglicherweise auch in dem veralteten

10 Vgl. Joan W. Scott, "Nach der Geschichte?", in: Werkstan Geehichte, 17 (1997), S. 7-23, hier S. 18f. Vgl. Sabine Hark, Paula-Irene Villa, "Eine Frage an und für unsere Zeitr. Verstörende Gender Studies und symptomatische Missverständnisse", in: dies. (Hg.), Anti-Genderismus. Sexualität und Geschlecht als Schauplätze aktueller politischer Auteinandersetzungen, Bielefeld 2015, S. 15-40, hier S. 31.

Judith Butler, Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Mershlichen, Franklutv M. 2011, S. 299.

Sprachgebrauch, mit dem die Freud'schen Werke noch vor der Einführung der Differenzierung von sex und gender ins Englische übersetzt wurden. Geschlechte wurde dementsprechend ausschließlich mit sex übersetzt, was den Eindruck eines plumpen Biologismus im Hinblick auf Geschlechterfragen hinterlässt. Die elaborierte und komplexe Konzeptualisierung Freuds konnte so nicht angemessen zur Geltung kommen. Doch lässt sie sich im Zuge der Dekonstruktion des Geschlechts in den Sozialwissenschaften zur Überwindung eines dichotomen, binär codierten Geschlechterkonzeptes wieder aufgreifen. Denn mit Joan W. Scott lässt sich der Geschlechtsunterschied (sexual difference) als Funktion unseres Wissens vom Körper begreifen.<sup>12</sup>

Dazu möchte ich kurz die gegenwärtig wirkmächtigste psychoanalytische Theorie zur Entwicklung der Geschlechtsidentität vorstellen. Sie stammt von Robert Stoller aus den 1960er Jahren, einem Analytiker aus den USA, der viel mit Transgender-Personen gearbeitet hat und wichtige Veröffentlichungen über damals so genannte Perversionen vorgelegt hat. <sup>13</sup> Seine Theorie lässt sich mittels des Schaubilds auf der nächsten Seite veranschaulichen (Abb.1).

Auch wenn Stoller mit der Metapher eines Kerns argumentiert, die den Eindruck eines natürlichen, irreduziblen Geschlechts unterstützt, ist sein Modell der Geschlechtsidentität eines der ersten, die eine dem Alltagsverständnis häufig unverbrüchlich erscheinende Einheit von Körper- und psychischem Geschlecht dekonstruiert. Nach seiner Vorstellung lagern sich um einen Kern herum zwei konzentrische Kreise oder Schichten an. Den inneren Kern bilder das Körpergeschlecht (sæx). Um diesen Kern legt sich entweder körpergestaltentsprechend (isomorph) oder -widersprechend (anisomorph) eine Schicht, die ihrerseits selbst zum Kern wird: die Kerngeschlechtsidentifät. Umhüllt wird dieser Kern schließlich von der Geschlechtstollenidentität, die die vielgestaltigen geschlechtsbezo-

12 Joan W. Scott, »Gender: Eine nützliche Kategorie der historischen Analyse« [Orig. 1986], in: Nancy Kaiser (Hg.), Selbst Beuusst. Frauen in den USA, Leipzig 1994, S. 27-75, hier S. 53; vgl. Hark/Villa, »Eine Frage an und für unsere Zeit«, S. 35.

13 Vgl. Robert Stoller, Sex and Gender. On the Development of Masculinity and Feminity, Bd. 1, New York 1968; ders., Perversion. Die crotische Form von Haß, Reinbek bei Hamburg 1979; ders., Sex and Gender. The Transcenal Experiment, Bd. 2, New York 1976.

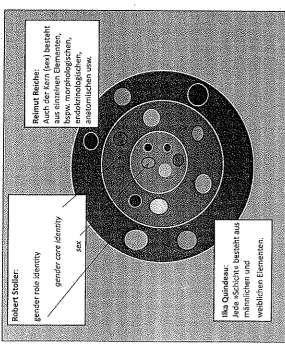


Abb. 13 Konstitutionelle Bisexualität nach Stoller, Reiche und Quindeau.

zeigen, dass sich gender nicht automatisch aus sex ergibt, wie es das chen Konventionen und Normvorstellungen zusammenfasst. Die Bezeichnungen isomorph beziehungsweise anisomorph richten genen Selbst- und Objektrepräsentanzen sowie die gesellschaftlisich nach den primären Genitalien. Wenngleich dies der Komplexität des Geschlechtlichen nicht gerecht wird, kann das Modell Alltagsbewusstsein annimmt.

Reimut Reiche ging nun in seinen Überlegungen noch einen mengesetztes. 14 Ebenso wie gender stellt auch das Körpergeschlecht keinen Kern, keine monolithische Einheit dar, sondern ist selbst gesetztes. Denn das Körpergeschlecht bezieht sich nicht nur auf die aus verschiedenen anatomischen, chromosomalen, gonadalen und Schritt weiter und dekonstruierte den Kern als etwas Zusam-Genitalien, sondern umfasst weitere Faktoren und setzt sich u.a. 14 Vgl. Reimut Reiche, "Gender ohne Sex. Geschichte, Funktion und Funktionspereits etwas Konstruiertes, aus verschiedenen Teilen Zusammen-

endokrinologischen/hormonalen Faktoren zusammen.<sup>15</sup> Diese Konstruiertheit scheint mir ein zentraler Gedanke. Es ist somit eine sche - Übereinkunft, welche Dimensionen als konstitutiv für das struiert ist, nicht nur die psychologische oder soziale Ebene, sondern ebenso die körperliche. Eindrückliche Beispiele dafür finden gesellschaftliche - in diesem Falle eine wissenschaftliche, medizini-Geschlecht betrachtet werden. Diese Übereinkunft ist keineswegs über alle Zeiten und Kulturen hinweg stabil, sondern beispielsweise sich etwa bei intersexuellen Personen, die phänomenologisch ein von diagnostischen und technologischen Möglichkeiten abhängig. In diesem Sinne meint die Formulierung, dass das Geschlecht konlerdings erst seit relativ kurzer Zeit durch den Fortschritt der Genanderes Geschlecht aufweisen als etwa chromosomal, was sich altechnologie nachweisen lässt.

Körpergeschlecht als eines Kerns zu dekonstruieren, lässt sich sein Ansatz noch weiterdenken: Die einzelnen Dimensionen, aus denen Während Reiche das Verdienst zukommt, die Annahme vom sich sex zusammensetzt – wie etwa das chromosomale, anatomische oder gonadale Geschlecht -, sind keineswegs immer gleichsinnig sonderheiten im Körperbau, die in reduktionistischer Weise jeweils Testosteronspiegel, ein muskulöser Körper oder eine tiefe Stimme männlich, oder weiblich, sondern enthalten Anteile, die nach der jeweiligen historisch-gesellschaftlichen Übereinkunft sowohl als männlich als auch als weiblich gelten. Die geschlechtliche Vielfalt zeigt sich etwa in spezifischen Hormonverhältnissen oder Beeinem Geschlecht zugeschrieben werden. So gelten etwa ein hoher und kulturell wandelnden Konventionen lassen es wenig sinnvoll erscheinen, in naturalistischer Absicht Eindeutigkeit in Bezug auf als männlich, ein hoher Östrogenspiegel, runde, weiche Körperformen oder eine hohe Stimme als weiblicht. Diese sich historisch

de Hormonkonzentrationen (v.a. Testosteron, Östrogen) ausbilden. Jeder dieser and Men, New York 1992, S. 78f. An der biologischen Geschlechtsentwicklung das chromosomale Geschlecht festgelegt (XX, XY, XXY u.a.), aus dem sich die die primäten Geschlechtsorgane, das anatomische Geschlecht, und entsprechen-Schritte kann zu unterschiedlichen Entwicklungen führen, wie dies bei Intersex-15 Vgl. Anne Fausto-Sterling, Myths of Gender. Biological Theories about Women sind verschiedene Dimensionen zu unterscheiden: Mit der Befruchtung wird Keimdrüsen Hoden oder Eierstöcke, das gonadale Geschlecht, entwickeln und personen der Fall ist.

wandel des Begriffs Gendera, in: Psyche, 51 (1997), S. 926-957.

das Geschlecht herstellen zu wollen. Überzeugender wäre es hingegen, vielgestaltige Mischungsverhältnisse zu denken.

Versteht man das Körpergeschlecht als Kompositum, dessen Anmuss die Metapher der drei Schichten gründlich überarbeitet und erweitert werden. Denn die Schichten in dem Modell von Stoller und Reiche erwecken die Vorstellung, dass die einzelnen Ebenen des Körper-, des psychischen und des sozialen Geschlechts nebeneinander und unabhängig voneinander bestehen. Die komplexen Wechselbeziehungen zwischen den Ebenen lassen sich in diesem Modell schwerlich abbilden. So wird nicht erkennbar, wie etwa die geschlechtsbezogenen Beziehungserfahrungen in den Körper eingeschrieben werden oder wie sich umgekehrt geschlechtliche Körpererfahrungen in den Beziehungserfahrungen niederschlagen. Auf solch eine Weise könnte der Begriff der Geschlechterviesfalt Gestalt unterstellt wird, sondern auf eine konkrete, materiale Weise, die teile sowohl männlich als auch weiblich gelesen werden können, gewinnen, und zwar nicht als sidealistische Kategorie, wie ihr oft den Körper einbezieht. Ein solches Geschlechterkonzept könnte mit Hilfe eines Intersektionalitätsmodells verstanden werden. Damit meine ich, dass sich in jeder Person die verschiedenen Analyseebenen, die das Geschlecht konstituieren, kreuzen – etwa die bringen, das nur für diese Person gilt. Die Idee, dass eine Person im an das Intersektionalitätskonzept im soziologischen Raum, wo eine chromosomale Ebene, die gonadale, die hormonelle, die anatomische usw. - und ein ganz bestimmtes Mischungsverhältnis hervor-Kreuzungspunkt dieser verschiedenen Dimensionen steht, erinnert Frau\* auch nicht hinreichend durch ihre › Weiblichkeite beschrieben ist, sondern die Ebene der Klasse, der ethnischen oder kulturellen Herkunft usw. hinzukommen muss.

# 3. Geschlechtsidentität als Zuschreibung

Bis vor kurzem konnte man bei Facebook aus rund 50 Geschlechter-kategorien eine Geschlechtsidentität auswählen, gegenwärtig finden sich bei der Registrierung drei Möglichkeiten zum Ankreuzen: weiblich, männlich, divers. Dies wirft die Frage auf, ob es sich bei den Geschlechtsidentifizierungen um willkürliche, autonome Vorgänge handelt, die ins Belieben der Einzelnen gestellt sind. Aus

Das Geschlecht ist damit - wie das Begehren - nicht etwas, das in psychoanalytischer Perspektive wäre eine solche Selbstkonstruktion allerdings kaum denkbar; so betont etwa Laplanche, dass das Kind sich nicht aktiv identifiziert, sondern von den Erwachsenen -- und der bislang zweigeschlechtlich strukturierten, dem Subjekt vorgängigen Gesellschaft – identifiziert wird (identification >by). 16 Die die autonome Verfügbarkeit einer:s Einzelnen gestellt wäre. Es ist zwischen dem Ich und den Anderen als psychische Verarbeitung der vielfältigen Zuschreibungen. Diese psychische Verarbeitung erfolgt sprachliche Passivform, die Zuschreibung, ist für Laplanche zentral. aber auch nicht vollständig von außen – durch Zuschreibung – strukturiert, sondern entsteht in einem komplexen Zusammenspiel - wie psychische Arbeit generell - unbewusst und lässt sich nicht intentional beeinflussen. <sup>17</sup> Darüber hinaus ist es auch nicht zu erwarten, dass die Zuschreibungen im Hinblick auf die Geschlechtsidentität gleichsinnig erfolgen. Zum einen sind es immer mehrere Personen, die das Kind als männlich beziehungsweise weiblich identifizieren. Und zum anderen erfolgen diese Zuschreibungen sowohl bewusst als auch unbewusst. Es gibt also in jeder Person ein ganzes Bündel an Zuschreibungen, die sowohl Männliches als auch Weibliches umfassen. Zentral ist dabei, dass nicht nur gender, sondern auch sex zugewiesen wird.

Reimut Reiche hat diese Geschlechterzuschreibungen als 'rätselhafte Botschaften, bezeichnet.¹¹8 Das ist ebenfalls ein Konzept von Laplanche; die unbewussten Botschaften gehen vom Erwachsenen aus und richten sich auf das Kind, das sie entschlüsseln, übersetzen und psychisch verarbeiten muss. Das scheint mir sehr zutreffend, um diesen komplexen, vielschichtigen Vorgang zu beschreiben. Das Kind ist nicht völlig passiv den Zuschreibungen ausgesetzt, sondern muss sie verarbeiten. Und diese Verarbeitung geschieht nicht ein für alle Mal in der frühen Kindheit, sondern ist im Prinzip ein lebenslanger Vorgang. Mit den Metaphern von Spur und Umschrift

16 Jean Laplanche, Freud and the Soxual, New York 2011, S. 174.

17 Ich verwende den Begriff der psychischen Arbeit im Sinne Freuds als unbewusste, nicht absichtlich steucrbare Verarbeitung. Daneben gibt es selbstverständlich die bewusste, intentionale Verarbeitung, auf die es mir in diesem Zusammenhang jedoch nicht ankommt.

8 Reiche, "Gender ohne Sex«.

formuliert, hinterlassen die Zuschreibungen der Anderen Spuren in der psychischen Struktur des Subjekts, die zu verschiedenen Zeiten des Lebens immer wieder neue Umschriften erfahren.

### 4. Anatomie ist Schicksal?

In kaum einem Bereich scheint sich der Aleine Unterschied so deutlich zu zeigen wie in der genitalen Sexualität. Im Sinne eines radikal subjektiven Erlebens ist der Körper in diesem Bereich instagsverständnis als natürlich erscheint, erweist sich auch hier als Ausdruck von Heteronormativität und gesellschaftlichen Machtund Herrschaftsverhältnissen: Das Geschlecht wird dadurch verkörpert. Besonders prominent wurde diese Position von Judith besondere in seiner leiblichen Dimension relevant. 19 Was dem All-Butler formuliert. In ihrem Buch Das Unbehagen der Geschlechter, konzeptualisiert sie die diskursive Performanz der Geschlechter; die Zuschreibung männliche beziehungsweise weibliche erfolge nicht mit dem sie auf Freuds Titel Das Unbehagen in der Kultur anspielt, durch einen angeblich natürlichen Unterschied, sondern durch Sprechakte.20 Diese pointierte Position brachte ihr eine Reihe von Kritiken ein; insbesondere den Vorwurf einer Æntkörperungs, mit dem sich Barbara Duden in ihrer Schrift Die Frau ohne Unterleib gegen die Vernachlässigung der Materialität von Körper und der sinnlichen körperlichen Erfahrung wandte.21 Judith Butler sucht dem zu begegnen; vielmehr folge sie den »Traditionen des Feminis-Biologie als Zwang zu überwinden, nicht aber um Feminismus als eine Praxis der Entkörperung zu betreiben«.22 Butler begreift das "Infragestellen« der "biologischen Basis« als "Weg zu einer Rückkehr zum Körper [...], dem Körper als einem gelebten Ort der mus, die darum bemühr waren, den Sinn der Biologie als Schicksal, Möglichkeit, dem Körper als einem Ort für eine Reihe sich kul-

Vgl. Paula-Irene Villa, "Der Körper als kulturelle Inszenierung und Statussymbol«, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, 57 (2007), S. 18-26.

20 Judith Burler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M. 1991 [Orig. 1990].

 Barbara Duden, »Die Frau ohne Unterleib. Zu Judirh Buders Entkörperungs, in: Feministische Studien, 11 (1993), S. 24-33.

22 Judith Butler, Körper von Gruscht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt/M. 1995 [Orig. 1993], S. 10.

turell erweiternder Möglichkeiten«.23 Nicht ganz unproblematisch geht auch Butler von der Vorstellung einer sbiologischen Basis« aus und unterstützt damit unnötigerweise die kulturelle Dichotomie von Natur und Kultur, auch wenn sie diese Annahme nur braucht, um sie subversiv unterlaufen und auflösen zu können.24 Laplanche pointiert diese Kritik: "Kurz, die Feministinnen [...] benötigen [...] das Geschlecht, um es als Gender zu subvertieren und zu sdenarualisieren«. Aber sollte man deshalb zur guten alten Abfolge Geschlecht/Gender gemäß folgender Ordnung zurückkehren: Geschlecht vor Genden, Natur vor Kultur, selbst wenn man sich darauf einigt, die Natur zu sdenaturalisieren?\*25

Um dieser Aporie zu entgehen, schlägt er vor, das Sexuelle ins Spiel zu bringen, das er als »Intimfeind des Gender« begreift, weil es aufgrund seines unbewussten Charakters gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen unterläuft. Eine weiterführende Differenzierung, die ebenfalls der Aporie einer Entgegenstellung von Natur und Kultur entgeht und das eine als Voraussetzung des anderen ansieht, liefert Paula-Irene Villa mit der Vorstellung einer Ko-Konstitution von sex und gender. Demnach können Natur und Kultur als

wechselseitiges Konstitutionsverhältnis gedacht werden, bei dem sich das soziale Körper-Wissen und die unmittelbaren, leiblichen Empfindungen zirkulär versrärken beziehungsweise bedingen. Die tradierte und nach wie vor lebensweldlich fest verankerte Gegenüberstellung eines natürlichen sexund eines kulturellen senderk kann m.E. damit produktiv überwunden werden. Dennach wirkt das sozial produzierte Wissen um den Körper wie ein verhaltens- und Empfindungsprogramm, so dass besümmte Regionen des Körpers ganz unmittelbar (d. h. leiblich) als das Geschlecht empfunden werden wie z. B. Busen, Penis oder Vagina.<sup>28</sup>

Mit Burler betont Villa die Eigenlogik des Körpers, die nicht in Bedeutungszuweisungen aufgehe, und empflichlt den Begriff der

3 Ebd., S. rof.

24 Zur Kritik an Butler vgl. Laplanche, »Gender, Geschlecht und Sexual«, S. 143.

25 Ebd., S. 144.

 Vgl. Paula-Irene Villa, »Sex – Gender. Ko-Konstitution start Entgegenserzung«, in: Beate Kortendieck u. a. (Hg.), Handbuch Intenditziplinäre Geschlecherforschung, Wiesbaden 2019, S. 24-41.

28 Paula-Irene Villa, Sery Bodies. Eine soziologische Reite durch den Geschlschistörper, Wiesbaden 2011, S. 30. 319

Materialität für die Genderforschung: »als Form, die sich der bewussten individuellen Verfügbarkeit entzieht, weil sie eine eigenlogische Verobjektivierung und Trägheit aufweist«.29

unvollständig dargestellt wird. Die Verwirrung beginnt zum einen Zusammenhang auch das sameness tabooc beobachten, das schon tation des weiblichen Genitales nachgehen, das in vielen Lehrbüchern und Anatomieatlanten auf eindrucksvolle Weise verzerrt und schon bei den Begriffen; so wird häufig etwa von Vagina gesprochen, wenn Vulva gemeint ist. Zum anderen lässt sich in diesem Gayle Rubin beschreibt: Männer\* und Frauen\* dürfen nicht als Aus dieser Perspektive möchte ich im Folgenden der Repräsengleich wahrgenommen, sondern müssen unterschieden werden.30 Und dies geschieht in unangemessener Weise: »Moderne anatomilich in Form einer kurzen Ergänzung zu einer ausführlichen Beschreibung der männlichen Anatomie. «31 So kann die strukturelle sche Lehrbücher erläutern die perineale Anatomie der Frau ledigund funktionale Ähnlichkeit nicht gesehen werden, wie sie Arjen van Turnhout feststellt: "Die zweigereilte Vulva und ihr nicht zweigeteiltes männliches Gegenstück sind homologe Strukturen. «32 Die australische Urologin Helen O'Connell gilt als Wegbereiterin einer veränderten Sicht auf die Klitoris. Dabei berichtet sie keineswegs von neuen Befunden, sondern von Erkenntnissen, die teilweise bereits im Mittelalter bekannt waren und immer wieder in Vergessenacit geraten sind.33 Zudem ermöglichen neue Technologien wie die

29 Paula-Irene Villa, "Bodies Matter. Zur Materialität und Relevanz von (Geschlechts-)Körpern«, in: Barbara Rendsorff u. a. (Hg.), Geschlechterverwinnungen. Was wir wissen, was wir glauben und was nicht stimmt. Frankfutr/M., New York 2020, S. 145-151, hier S. 150.

30 Vgl. Gayle Rubin, "Der Frauentausch. Zur politischen Ökonomies von Geschlechte (1975), in: Gabriele Dietze, Sabine Hark (Hg.), Gender kontrouers, Genalogien und Grenzen einer Kangorie, Sulzbach/Ts. 2006, S. 69-122.

31 Helen O'Connell u. a., »Anatomical Relationship between Clitoris and Urethrae, in: Journal of Urology, 159 (1998), S.1892-1897, hier S.1894; zitiert nach Anne Zachary, Die Anatomie der Klitoris. Psychodynamik der weiblichen Sexualität, Frankfurt M. 2019 [2018], S. 14.

32 Arjen van Turnhout u. a., "The Female Corpus Spongiosum re-Visited«, in: Acta Obstericia et Gynccologica Scandinavica, 74 (1995), S. 765-771, hier S. 767.

33 Vgl. Zachary, Die Anatomie der Klitoris, S. 32. Zu erwähnen ist auch, dass bereits im Jahr 1994 eine wichtige Veröffentlichung in diesem Zusammenhang auf Deutsch erschien, die eine veränderte Sicht auf die Klitorisstrukturen beschreibt,

das Sezieren von Leichen nachzuweisen waren, auch an lebenden Körpern zu zeigen. Die verstümmelte Klitoris in medizinischen Fachbüchern gibt ein beredtes Beispiel für die ideologiegeleitete Wissensproduktion und die auch der Wissenschaft inhärente Misogynie. In ihren Untersuchungen belegt O'Connell, dass die Klitoris ein weit größeres Organ bildet als gemeinhin angenommen. Sie besteht nicht nur aus der Klitoriseichel oder -knospe (Glans clitoridis) am oberen Ende der Vulva, sondern besitzt zwei etwa 10 cm lange buli), die sich im Körperinneren der Vulva endangziehen und den Scheideneingang umschließen; hinzu kommt das Schwellgewebe um die Harnröhre herum (Corpus cavernosum urethrae). Klitoris stehen alle internen Bestandteile aus Schwellgewebe. Die Klitoris dehnt sich in den Raum zwischen Harnröhre und Vagina in das Magnetresonanztomographie, Strukturen, die bislang nur durch Schenkel (Crura clitoridis) sowie zwei Schwellkörper (Bulbi vestiund Penis sind demnach homologe Strukturen. Wie der Penis bedas sich im Erregungszustand mit Blut füllt und anschwillt. Bis auf die Glans, die den einzigen externen Teil der Klitoris bildet, besteht auch die Klitoris aus schwammartigem, spongiösem Gewebe, umgebende Gewebe hinein aus.34

Die distale [untere] Vagina ist eine Struktut, die so eng mit der Klitoris zusammenhängt, dass man darüber diskutieren kann, ob es sich überhaupt um getrennte Strukturen handelt. Die gleiche Beziehung besteht zur weiblichen Harnröhre.

Distale Vagina, Klitoris und Urethra bilden eine integrierte Einheit [...]. Diese Teile haben eine gemeinsame Gefäß- und Nervenversorgung und reagieren bei sexueller Stimulation als Einheit, wenn auch nicht in gleicher Weise.35

Die Vorhofschwellkörper (Bulbi vestibuli) waren in den gängigen Anatomieatlanten der Vagina zugeordnet worden, wo sie je-

aber in den englischsprachigen Publikationen keine Berücksichtigung fand: Sabine zur Nieden, Weibliche Ejakulation. Variationen zu einem uralten Streit der Geschlechter, Gießen 2004 (Original Stuttgart 1994).

34 Vgl. Zachary, Die Anatomie der Klitoris, S. 43; Helen O'Connell u. a., "Anatomy of the Clitorise, in: Journal of Urology, 174 (2005), S. 1189-1195.

35 Helen O'Connell u.a., "The Anaromy of the Disral Vagina: Towards Unitye, in: Journal of Sexual Medicine, 5 (2008), S. 1883-1891; zitiert nach Zachary, Die Anaromie der Klitoris, S. 45.

321

doch keine weitere Funktion besitzen. Aus diesem Grund ordnete O'Connell sie den Klitorisstrukturen zu und kritisierte die aktive Entfernung klitoridaler Strukturen aus den wichtigsten anatomischen Lehrbüchern des 20. Jahrhunderrs. Daran zeige sich, dass die Anatomie in einem gesellschaftlichen Bezugsrahmen existiert und dessen normative Vorstellungen widerspiegelt. <sup>36</sup> Bis in die Gegenwart hinein wird in den einschlägigen Anatomieatlanten, die im Medizinstudium verwendet werden, wie etwa *Prometheus*, die Klitoris bei der Darstellung der äußeren weiblichen Geniralien auf die Glans reduziert, die weiteren klitoridalen Strukturen finden keine Erwähnung. <sup>37</sup>

Mit ihren Untersuchungen bestätigte O'Connell die Zeichnungen des deutschen Anatomen Georg Ludwig Kobelt aus dem 19. Jahrhundert, die er vom weiblichen 'Wollustorgan anfertigte.38 Doch diese Erkenntnisse verschwanden gleich wieder. So findet sich erwa in der Aktualisierung eines der wichtigsten Atlanten der Anatomie, Gray's Anatomy, aus dem Jahr 1901 nicht einmal mehr die Glans der Klitoris, die freilich in späteren Ausgaben wieder ergänzt wurde.39 Aus psychoanalytischer Perspektive lässt sich darin eine Verleugnung erkennen, die die weibliche Lust und Sexualität zu kontrollieren sucht. Auch die Psychoanalyse selbst trägt zu dieser Verleugnung mit ihren unhaltbaren Thesen vom norwendigen Wechsel der sexuellen Leitzonen von der Klitoris zur Vagina in der weiblichen Entwicklung oder dem Mythos eines klitoridalen oder vaginalen Orgassmus bei.40 Sexualforscher:innen wie Volkmar Sigusch traten

36 Vgl. Megan Rees u.a., «The Suspensory Ligaments of the Clitoris. Connective Tissue Supports of the Etectile Tissues of the Female Urogenital Region«, in: Clinical Anatomy, 13 (2000), S. 397-463.

37 Vgl. Michael Schünke u.a., Prometheus, Allgemeine Anatomie und Bewegungssystem, Stuttgart 2018.

38 Georg Ludwig Kobelt, Die männlichen und weiblichen Wöllust-Organe der Menschen und einiger Säugethiere: in anatomisch-physiologischer Beziehung, Freiburg 1844; (https://digi.ub.uni-heidelberg.de/dighir/kobelt1844/0074), letzter Zugriff 16. 12. 2020. Nach O'Connell u. a., »Anatomy of the Clitotis«, gelten sie bis heure als die genauesten Darstellungen der Anatomie der Klitoris.

Vgl. Lisa Jean Moore, Adele Clark, »Clitoral Conventions and Transgression: Graphic Representation in Anatomy Texts, 1900-1991«, in: Feminist Studies, 21 (1995), S. 255-301.

40 Vgl. Ilka Quindeau, Verführung und Begehren. Die psychounalytische Sexualtheorie nach Freud, Stuttgart 2008.

diesen ideologischen Behauptungen schon früh mit der Sichtweise einer funktionellen Einheit von Klitoris und Vagina entgegen. 41

In der Kontroverse um einen klitoridalen oder vaginalen Orgasmus geht es auch um die Frage eines besonders sensiblen Bereichs der vorderen Vaginalwand, der populärwissenschaftlich als G-Punktr firmiert. Beschrieben wurde diese erogene Zone von dem deutschen Gynäkölogen Ernst, Gräfenberg, erstmalig 1944 im amerikanischen Exil, ausführlicher im Jahr 1950, im Zusammenhang mit einer weiblichen Ejakulation:

Analog zur männlichen Urethra scheint die weibliche Urethra auch von erekrülem Gewebe, wie die Corpora cavernosa, umgeben zu sein. Im Verlauf der sexuellen Stimulation schwillt die weibliche Urethra an und kann leicht geraster werden. [...] Falls die Möglichkeir besteht, den Orgasmus bei so einer Frau zu beobachten, kann man erkennen, dass große Mengen klarer, transparenter Flüssigkeit im Schwall nicht aus der Vulva, sondern der Urethra ausgestoßen werden.<sup>42</sup>

Wenngleich die Existenz eines 'Punktesk anatomisch nicht nachgewiesen werden konnte, steht die Erregbarkeit dieses Bereichs der vorderen Vaginalwand inzwischen außer Frage.<sup>13</sup> Interessant erscheint in diesem Zusammenhang, dass das sameness taboo im Sinn von Gayle Rubin offenbar die Benennung dieses physiologischen Vorgangs als 'Ejakulationk verhindert hat. Nicht selren wird diese Flüssigkeit auch als Urin fehlgedeutet, was allerdings auf der Höhe der Erregung – wie beim Mann – physiologisch unwahrscheinlich sei. <sup>14</sup> Zu unterscheiden ist dieser Vorgang auch von der Lubrikation, dem Feuchtwerden der Vägina bei sexueller Erregung, die zeitlich früher einsetzt. Die Beobachtungen Gräfenbergs fanden allerdings keinen Widerhall in der Sexualmedizin; erst Ende der 1970er Jahre wurden sie im Zuge der Frauenbewegung und der feministischen Gesundheitszentren wieder aufgegriffen. <sup>45</sup> Wie

41 Vgl. Volkmar Sigusch, Exzitation und Orgasmus bei der Frau, Stuttgart 1970. 42 Ernst Gräfenberg, »The Role of Urethra-in Female Orgasm«, in: International

Journal of Sexuology, III (1950), S.145-148; zitiert nach zur Nieden, Weibliche Ejakulation, S.47.

43 Vgl. Helen O'Connell u.a., "The Anatomy of the Distal Vagina«.

44 Vgl. zur Nieden, Weibliche Ejakulation, S. 47. 45 Ein historischer Rückblick findet sich bei Josephine L. Sevely, Joan W. Benett,

»Concerning Female Ejaculation and the Female Prostata«, in: Journal of Sex Research, 14 (1978), S.1-20.

im Falle der unvollständigen Anatomie der Klitoris erscheint auch die Nichtbenennung weiblicher Sexualvorgänge als Ausdruck von Misogynie und als Versuch, die weibliche Sexualität in ihrer Lustdimension zu begrenzen und zu kontrollieren. Wie problematisch dies ist, zeigt sich auch in der psychoanalytischen Praxis, wo Analysandinnen\* schambeserzt davon berichten, dass sie beim Orgasmus Urin verlieren, start diesen Flüssigkeitsausstoß als Ausdruck lustvollen Erlebens zu genießen. Sabine zur Nieden ist daher unbedingt zuzuststimmen, dass es »wissenschaftlich legitim [sei], die weibliche Ejakulation als sexuelle Reaktion in die Beschreibung des weiblichen sexuellen Reaktionszyklus mit aufzunehmen.\*

#### 5. Lust- und Befriedigungsmodalitäten: Zirklusion statt Penetration

Die veränderte Sicht auf das Genitale und insbesondere die Kliroris erfordert eine neue Konzeptualisierung der genitalen Lust- und Befriedigungsmodaliräten, die aus der Binarität gelöst wird. Der Begriff der Penetration, der aus einer androzentrischen Sicht des Genitalen srammt, muss durch ein anderes Konzept ersetzt werden. Mit dem Begriff ›Circlusion› bringt Bini Adamczak ein vielversprechendes Konzept in die Diskussion:

Ich schlage ein neues Wort vor, das schon lange fehlt. Es lautet Circlusion, altmodisch auch Circumclusion. Circlusion ist der Gegenbegriff zu Penetration. Beide Worte bezeichnen erwa denselben materiellen Prozess. Aber aus entgegengesetzter Perspektive. Penetration bedeutet einführen oder reinstecken. Circlusion bedeutet umschließen oder überstülpen. That's it. Damit ist aber auch das Verhältnis von Aktivität und Passivität verkehrt.

Penetration bedeuter: ctwas – einen Halm oder Nippel – in etwas anderes – einen Ring oder ein Rohr – hineinschieben. Halm oder Nippel sind dabei aktiv. Circlusion bedeuter: etwas – einen Ring oder ein Rohr – auf etwas anderes – einen Halm oder Nippel – drauf schieben. Dabei sind Ring oder Rohr aktiv.

46 Zur Nieden, Weibliche Ejakulation, S. 54.

47 Bini Adamczak, "Come On«, 2016; (https://missy-magazine.de/blog/2016/03/08/ come-on/), letzter Zugriff 24, 8. 2020. Ich danke Charlotte Busch, dass sie mich auf dieses Konzept aufmerksam gemacht hat.

eingedeutschte Variante Zirklusion durchgesetzt. Dieser Begriff verständnis her angemessener erscheint, hat sich inzwischen die bietet eine Abkehr vom phalluszentrierten Verständnis des Seden - ersetzen. Wie Triebe generell ist auch die Zurklusion weder xuellen und setzt somit die Linie der frühen Freud'schen Sexualtheorie fort, die von infantiler Sexualität und konstitutioneller Biim psychoanalyrischen Diskurs einen festen Platz erhalten und den Modus der Penetration zur Beschreibung der Lust- und Befriedigungsmodalitäten - wie sie traditionell als Trieb bezeichnet wurbenfalls in aktiver und passiver Weise zu verstehen: Es gibt den Auch wenn die lateinische Version der Circumclusion vom Sprachsexualität bestimmt ist. Der Begriff Zirklusion sollte daher auch fest mit einem Geschlecht noch einem ›Objekt« verbunden und ist Wunsch nach Zirklusion sowohl mit einem aktiven Triebziel, das heißt dem Wunsch, etwas aktiv zu umschließen, als auch mir einem passiven Triebziel, also dem Wunsch, von etwas umschlossen zu

Das Konzept der Zirklusion als Modus genitaler Lust und Befriedigung scheint hervorragend zu den neueren anatomischen Studien über die Klitoris zu passen. Die umfassenderen Klitorisstrukturen umschließen die Vagina und bilden einen Ring oder Roht, wie Adamcazk dies beschreibt, das sich auf Penis\*, Finger, Dildo oder Ähnliches schiebt. Dieser Modus des Umschließens erinner auch an den Begriff der orgastischen Manschette, den Volkmar Sigusch in seiner Übersetzung der Studie von Masters und Johnson vorschlug.<sup>48</sup> Gemeint war damit eine Verengung des unteren Drittels der Vagina durch das Anschwellen der Corpora clitoridis und der Labia minora hei der sexuallan Ernams

der Labia minora bei der sexuellen Erregung.

Nun könnte das Konzept der Zirklusion dazu verleiten, darin den »weiblichen Modus genitaler Lust zu sehen, während die Penetration den »männlichen darstellt. Diese Sichtweise würde allerdings die problematische Binarität beziehungsweise Dichotomie im Bereich des Geschlechts unterstürzen, als deren Kritik das Konzept der Zirklusion angerreten ist. Adamczak wendet sich gegen die machtgestützte Verwendung von Penis\* und seinen Surrogaten als Zeichen von Dominanz und Aktivität; während die Verwendung von Vulva\* oder Anus als passiv und submissiv gilt. Da der Penetra-

48 Vgl. Sigusch, Exzitation und Orgasmus bei der Frau.

tionsdiskurs untrennbar mit hegemonialer Männlichkeit verbunden ist, soll Zirklusion an die Stelle von Penetration treten.

Pointiert ließe sich zusammenfassend sagen, dass die Konzepderen Klitorisstrukturen unterstützt; der Modus der Zirklusion sie Repräsentation der Klitoris durch Wissenschaft und Alltagsbewusstsein, die sie allein auf die Knospe beschränkt, die Perspektive tion des Modus der Penetration die Verleugnung dieser umfassenhingegen hervorhebt. Exemplarisch wird an der verstümmelten hegemonialer Männlichkeit sichtbar. Heteronormative Muster forzeption hat die Beherrschung des Körpers zum Ziel, die Kontrolle mieren ein falsches, ideologisch verzerrtes Körperbild. Diese Kondes Sexuellen, insbesondere des als »weiblich« konstruierten. Dem Warencharakter des Körpers, der Verwertungslogik scheint es geschulder, dass nur bestimmte Strukturen sichtbar werden, die erwa der Penetration dienen, und andere unsichtbar gemacht werden. Die diskursive Erzeugung des rudimentären Wollustorgans fungiert mittelbar und gehen dem Denken voraus, andererseits werden sie durch herrschende Ideologien geformt. Für das Nachdenken über indes nicht nur auf der Ebene der Sprache, sondern formiert auch leibliche Erfahrungen erscheint daher ein dialektisches Modell mit einer gesellschaftstheoretischen Fundierung, wie sie die Kritische das sexuelle Erleben. Die Leiberfahrungen erscheinen einerseits un-Theorie bietet, hilfreich. Erfahrungen aus Psychoanalysen zeigen, xuell etregbar halten, ob es allein die Knospe der Klitoris ist oder dass es einen Unterschied macht, welche Regionen Frauen\* für seauch ihre Schenkel und Schwellkörper. Es ist wichtig, dass die Körperteile benannt werden, damit sie bewusst gefühlt werden können das sexuelle Erleben, das so einzigartig und individuell erscheinen und für das Erleben verfügbar sind. Die sexuellen Praktiken und mag, erweisen sich demnach als diskursiv erzeugt. Zugleich macht Sie geht nicht vollständig in Sprache auf, sondern besitzt eine Art Eigenlogik, die sich dem sprachlichen Zugriff und auch dem Wisdas Beispiel die Bedeutung der Materialität des Körpers deutlich. sen widersetzt und auf das Erleben wirkt. Darin lässt sich ein Moment des Nichtidentischen erkennen, das ein emanzipatorisches Potential enthält und Veränderungen ermöglicht. So kann man in Psychoanalysen sehen, wie eine veränderte Vorstellung vom Körper ein anderes sexuelles Erleben ermöglicht. Es erscheint indes nicht hilfreich, dieses Erleben geschlechtlich zu markieren. Denn dies

chen, bezeichnet Laplanche das Sexuelle (das Sexual) als ¿Intimfeind würde es unvermeidlich mit den Konnotationen des Geschlechterverhältnisses von Macht, Herrschaft, Aktivität beziehungsweise des Gender und betonte die Unabhängigkeit dieser Kategorien Passivität versehen. Um auf diese Problematik aufmerksam zu ma-Modus der Penetration an, der daher unbrauchbar geworden ist; er voneinander. Eine solche geschlechtliche Konnotation hafter dem ist in der Vorstellungswelt zu sehr mit dem männlichen Genitale verbunden. Als Alternative bietet sich das Konzept der Zirklusion binär codiert ist. Auch auf der Ebene des Körpers stellt das Geschlecht eine Konstruktion dar und ist unhintergehhar diskursiv erzeugt, jedoch nicht notwendig binär. Der Körper geht nicht in an, das weder mit geschlechtlichen Konnotationen verbunden noch der Binarität auf und enthält nicht won sich aus eine Bedeutung, aber ein Potential für Lust und Befriedigung, das gegen und über das Wissen und die Bezeichnungspraxis zugänglich werden kann.