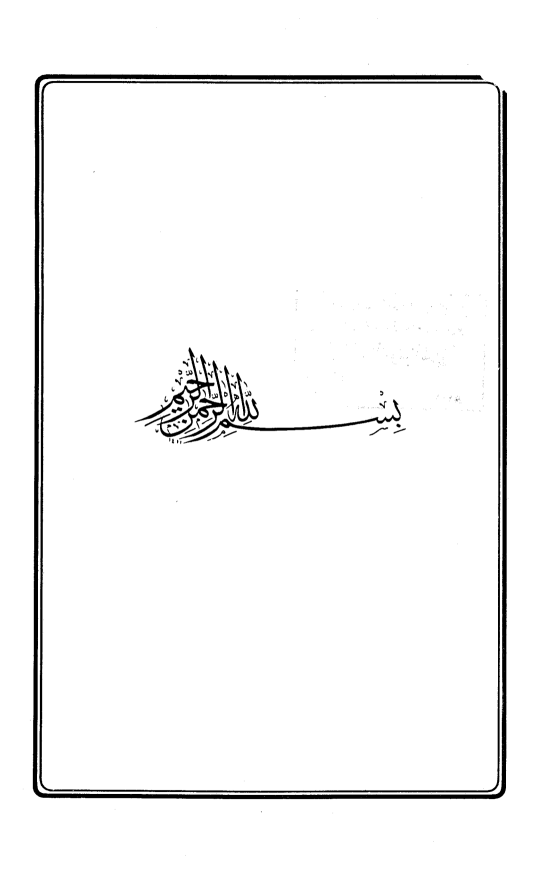
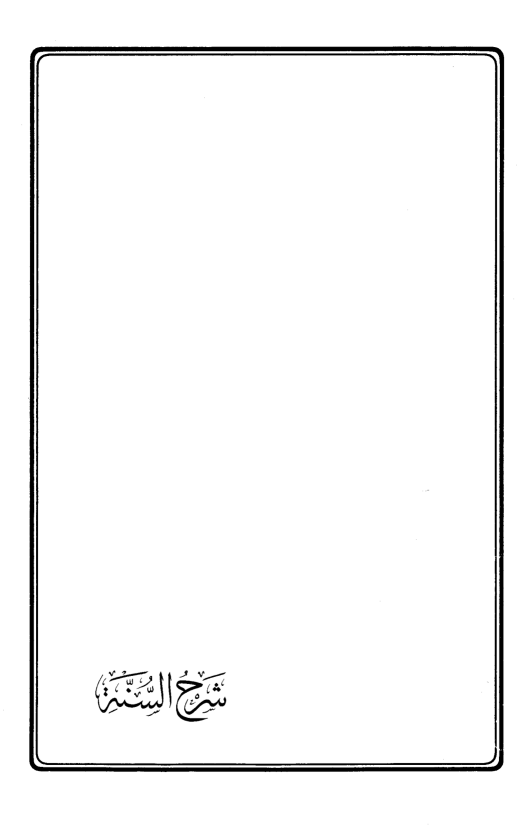


تأليف المثل الشئة والجماعة في صوه المثل السئنة والجماعة في صوره المسئة المركبة المركب

دراسة وَتَحَقَيْقِ ابْيَ مِاسِرِخَالِدبْنَ فَاسِمُ الررَارِيْ

مَكِنتُبَةُ الْخِيَاءِ الْأَثِيَةُ ثُ





جقوق الطِتَ بع مجفوظت الطبعت الأول 1218 م-1998م



# مكتبة الفرباء الأثرية

هاتف: ٨٢٤٣٠٤٤ فاكس ٨٢٣٧٠٠٥ ص.ب. ١٤٤٩ المدينة المنوَّرة المملكة العربية السعودية

### مُقَــُـدُّمَة

### لسم الله الزعم الزعيم ﴿

إن الحمد لله؛ نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فهو المهتدي، ومن يضلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.

#### أما بعد:

فإن من تمام نعمة الله على العباد أن أكمل لهم هذا الدين، قال تعالى: ﴿اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِيناً﴾ [المائدة: ٣].

ولم يقبض النبي ﷺ؛ حتى تركنا على بيضاء نقية ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها بعده إلا هالك.

«ولقد كانت هذه الأمة مرحومة في أوّل عهدها، جمعها الله على الهدى، وألف بين قلوب أفرادها، وحماها من الهوى، حيث استقامت على

طاعة الله ورسوله على أولئك أصحاب النبي على لم يكونوا يعرفون غير اتباعه وتوقيره، واتباع النور الذي أنزل معه، مستسلمين لما جاء به الحق، لم يكن لهم قول مع قوله، ولا اعتراض على حكمه (۱).

وهٰكذا سار على طريقهم وسلك سبيلهم أصحاب القرون المفضّلة من التابعين، وأتباعهم من الأئمة المهدين رضي الله عنهم أجمعين.

ثم خلف من بعدهم خلوف «لم يقنعوا بوحي الله وتشريعه، ورأوا أنّ هناك حاجة إلى التصحيح والزيادة والحذف، فأعملوا العقول في الوحي المعصوم، واستدركوا على أحكام الحيّ القيوم، ففرقوا دينهم وكانوا شيعاً، فتشعبت السبل بالناس، ووقع ما كان يخشاه النبي على أمته من أثمة الضلالة. . . فوقع الاختلاف، وعظم في الأمة، فأعرض أكثرها عن الكتاب، وضرب آخرون آياته ببعضها، وجادلوا بالباطل؛ ليدحضوا به الحق، وزيّن ذلك إبليس في أعينهم فرأوه حسناً، وحسبوه عين العقل والإستقامة»(٢).

وما فتىء أهل الآهواء في التلبيس والتدليس على عامة الناس، حتى تروَّج أباطيلهم وبدعهم بشتى الوسائل والسبل؛ ولكن الله تعالى هيأ لهذا الدين علماء عاملين، وأئمة مخلصين، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين.

ولقد كان في كل عصر منهم نخبة فضلاء لهم، في الذب عن كتاب

<sup>(</sup>١) «العقيدة السلفية من كلام رب البرية» للشيخ عبد الله الجديع (ص ٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص ١٠ ـ ١١).

الله وسنة رسوله ﷺ، والرَّدِّ على أهل الأهواء والبدع والزيغ والضلال جهود عظيمة، ومواقف صلبة متينة.

وكان على رأسهم في نهاية القرن الثالث ومطلع القرن الرابع الإمام ناصر السنة وقامع البدعة: أبو محمد الحسن بن علي البربهاري (ت ٣٣٩هـ)، فقد أبلى هٰذا الإمام بلاءً حسناً في الذود عن حياض السنة وعقيدة أهل السنة والجماعة، وتصدَّى لجحافل أهل الأهواء والبدع، فبين باطلهم الذي بهرجوه، وكشف عن عوارهم الذي أخفوه.

وقد وقفت على مصنف جليل من مصنفات هذا الإمام الموسوم برشرح السنة»، فألفيته عظيماً في بابه، نفيساً في مسائله ومباحثه، سار فيه مصنفه على منهج السلف، مقرراً اعتقادهم على ضوء الكتاب والسنة، منبهاً ومحذراً من سلوك أهل الأهواء والبدع، مع تعريته لهم وكشفه عن عوارهم وأباطيلهم . . .

فرأيت أن تحقيقه وإخراجه والعناية به حتم لازم، وخدمة عظيمة للسنة وأهلها.

ومن ثم عقدت العزم على هذا، مع القيام بدراسة للمؤلف والمؤلف فالمؤلف فتم المراد ولله الحمد والمنة -، ولا يفوتني أن أتقدّم بالشكر بعد شكر الله عزَّ وجلّ للشيخ الفاضل فالح بن نافع الحربي - حفظه الله ورعاه -؛ لما قدّمه لي من توجيه وملاحظات قيّمة، حتى يخرج الكتاب في أبهى حلة - إن شاء الله -، فجزاه الله خير الجزاء على ما قدّم.

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن يجعله عملًا خالصاً له، مبتغياً به رضاه، وأن

يوفقنا لما يحبه ويرضاه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وكتب أبو ياسر خالد بن قاسم الردادي ٢٥ / ١٢ / ١٤١٣هـ المدينة النبوية

••••

# قسم الدراسة

ويحتوي على:

\_ الفصل الأول: التعريف بالمؤلِّف.

\_ الفصل الثاني: التعريف بالكتاب.



# الفصل الأول

# التعريف بالمُؤَلِّف

ويحتوي على :

\_ اسمه وكنيته ونسبه.

\_ موطنه ونشأته.

\_ شيوخه وطلبه للعلم.

\_ مكانته العلمية وثناء العلماء عليه.

\_ زهده وورعه.

\_ موقفه من أهل البدع.

\_ تلاميذه.

ـ نتف من أقواله وشعره.

\_ مصنفاته .

\_ محنته ووفاته .

\_ مصادر ترجمته.

\_ تنبيهان هامّان .



# الفصل الأول التعريف بالمؤلِّف

#### • اسمه وكنيته ونسبه:

هو الإمام، القدوة، المجاهد، شيخ الحنابلة وكبيرهم في عصره، أبو محمد الحسن بن علي بن خلف البَرْبَهَاري ـ بفتح الباء الموحدة، وسكون الراء المهملة، وفتح الباء الثانية أيضاً، والراء المهملة أيضاً بعد الهاء والألف ـ، وهذه النسبة إلى بربهار، وهي الأدوية التي تجلب من الهند(۱).

# • موطنه ونشأته:

لم تذكر المصادر المتوفرة بين أيدينا شيئاً عن مولده ونشأته، لكن الذي يبدو لي أنه بغدادي المولد والنشأة، وذلك؛ لذيع صيته وشهرته فيها بين عامة الناس فضلاً عن خاصتهم، وقد صحب البربهاري جماعة من أصحاب إمام أهل السنة والجماعة أحمد بن حنبل رحمه الله، وأخذ العلم عنهم، وجُلُهم بغداديون ـ كما يأتي بيانه ـ، وهذا مما يدل على أنه نشأ في

 <sup>(</sup>۱) انظر في نسبته: «الأنساب» للسمعاني (۱ /۳۰۷)، و«اللباب» لابن الأثير (۱ /۳۰۷).
 ۱۳۳).

وسط علمي سنّى ، مما كان له كبير الأثر على شخصيته .

# • شيوخه وطلبه للعلم:

لقد كان البربهاري رحمه الله مبرزاً في طلبه للعلم، وحريصاً على تحصيله، حيث تلقى العلم على جماعة من كبار أصحاب الإمام أحمد بن حنبل، لكن مما يؤسف له \_ أيضاً \_ أن المصادر التي ترجمت له \_ المتوفرة بين أيدينا \_ لم تذكر لنا أسماءهم عدا اثنين منهم، وهما:

١ - أحمد بن محمد بن الحجاج بن عبد العزيز أبو بكر المروزي:
 الإمام، القدوة، الفقيه، المحدث، نزيل بغداد، صاحب الإمام أحمد،
 توفي لست خلون من جمادى الأولى سنة خمسين وسبعين ومئتين (١).

٢ - سهل بن عبد الله بن يونس التستري أبو محمد: الإمام، العابد، الزاهد، له مواعظ وأحوال وكرامات، توفي في المحرم من سنة ثلاث ثمانين ومئتين، عن نحو من ثمانين سنة (١).

# مكانته العلمية وثناء العلماء عليه:

لقد كان الإمام البربهاري رحمه الله إماماً مهيباً، قوالاً بالحق، داعية للسنة واتباع الأثر، له صيت عند السلطان وجلالة، وكان مجلسه عامراً بحلق الحديث والأثر والفقه، يحضره كثير من أئمة الحديث والفقه (٣).

قال أبو عبد الله الفقيه: «إذا رأيت البغدادي يحب أبا الحسن بن

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: «تاريخ بغداد» (٤ / ٢٣٤)، و «طبقات الفقهاء» للشيرازي

<sup>(</sup>۱۷۰)، و «طبقات الحنابلة» (۱ / ٥٦)، و «سير أعلام النبلاء» (١٣ / ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في : «العبر» (١ / ٤٠٧)، و «السير» (١٣ / ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «طبقات الحنابلة» (٢ / ٦٤).

بشار، وأبا محمد البربهاري؛ فاعلم أنه صاحب سنة»(١).

ومما يدلك على علو مكانته:

ما قاله تلميذه ابن بطة رحمه الله: «سمعته ـ يعني: البربهاري ـ لمّا أُخذ الحاجُ يقول: يا قوم! إن كان يحتاج إلى معاونة بمائة ألف دينار، ومائة ألف دينار، خمس مرّات؛ عاونته».

قال ابن بطة: «لو أرادها حصلّها من الناس».

وأمًّا عن ثناء العلماء عليه فكثير:

قال ابن أبي يعلى: «... شيخ الطائفة في وقته، ومتقدّمها في الإنكار على أهل البدع، والمباينة لهم باليد واللسان، وكان له صيت عند السلطان، وقدم عند الأصحاب، وكان أحد الأئمة العارفين، والحفّاظ للأصول المتقنين، والثقات المؤمنين».

وقال الذهبي في «العبر»: «... الفقيه القدوة، شيخ الحنابلة بالعراق، قالاً، وحالاً، وحلالاً، وكان له صيت عظيم، وحرمة تامة،...».

وقال ابن الجوزي: «...جمع العلم، والزهد... وكان شديداً على أهل البدع».

وقال ابن كثير: «العالم الزاهد، الفقيه الحنبلي، الواعظ. . . وكان شديداً على أهل البدع والمعاصي، وكان كبير القدر تعظمه الخاصة والعامة . . . » .

<sup>(</sup>١) انظر: «طبقات الحنابلة» (٢ /٥٥).

#### 🖚 زهده وورعه:

لقد عُرِفَ الإمام البربهاري بالزهد والورع، ومما يدل على هذا، ما ذكره أبو الحسن بن بشار؛ قال: «تنزه البربهاري من ميراث أبيه عن سبعين ألف درهم».

وقال ابن أبي يعلى: «كان للبربهاري مجاهدات ومقامات في الدين كثيرة».

# موقفه من أهل البدع والأهواء:

لقد كان الإمام البربهاري رحمه الله شديداً على أهل البدع والأهواء، منابذاً لهم باليد واللسان، وهو في هذا كله متبع لمسلك أهل السنة والجماعة في معاملة أهل البدع والأهواء؛ فقد كان رحمه الله حريصاً على صفاء هذا الدين، وإبعاد كل ما علق به من البدع والأهواء؛ من التجهم، والاعتزال، والتمشعر، والتصوف، والتشيع والترفض...

فنحن نراه في كتابه هذا يحذر من صغار البدع قبل كبارها؛ حيث يقول في المسألة (رقم ٦): «واحذر صغار المحدثات من الأمور؛ فإن صغير البدع يعود حتى يصير كبيراً...». إلى آخر كلامه النفيس في التحذير من البدع.

ونراه أيضاً يبيّن مسالك أهل الأهواء في ترويج بدعهم، ويحذرنا من الانزلاق في طرقهم وأساليبهم، فيقول في المسألة (رقم ٨): «فانظر رحمك الله كل من سمعت كلامه من أهل زمانك خاصة، فلا تعجلن ولا تدخلن في شيء منه؛ حتى تسأل وتنظر: هل تكلم به أصحاب رسول الله على أحد من العلماء؟ فإن وجدت فيه أثراً عنهم؛ فتمسك به، ولا تجاوزه

لشيء، ولا تختار عليه شيئاً؛ فتسقط في النار».

ويقول في المسألة (رقم ٩): «واعلم أن الخروج من الطريق على وجهين: أما أحدهما: فرجل قد زل عن الطريق وهو لا يريد إلا الخير، فلا يقتدى بزلته؛ فإنه هالك. وآخر عاند الحق وخالف من كان قبله من المتقين؛ فهو ضال مضل...».

ويقول في المسألة (رقم ٦٤): «وإذا سمعت الرجل يطعن على الأثار ولا يقبلها، أو ينكر شيئاً من أخبار رسول الله على الإسلام؛ فإنه رجل رديء القول والمذهب...».

ويقول في المسألة (رقم ١٠١): «واعلم أنه لم تجيء بدعة قط؛ إلاً من الهمج الرعاع أتباع كل ناعق. . . ».

إلى غير ذلك من أقواله القيّمة في هذا الكتاب، فهو يرسم لنا الخطوط العريضة البينة في وصف أهل الأهواء والبدع، وكأنك تنظر إليهم أمامك، وتأمل معي كيف وصف رحمه الله حال هؤلاء، إذا تمكنوا وصار لهم سلطان وشوكة؛ حينما قال: «مثل أصحاب البدع مثل العقارب، يدفنون رؤوسهم وأبدانهم في التراب، ويخرجون أذنابهم، فإذا تمكنوا؛ لدغوا، وكذلك أهل البدع، هم مختفون بين الناس، فإذا تمكنوا؛ بلغوا ما يريدون»(۱).

وبالجملة ، فقد كان موفقه من أهل الأهواء والبدع يدل على الصرامة والشدة ، غَيْرةً منه على السنة أن يحاول النيل منها كل بدعي مارق . فموقفه

<sup>(</sup>١) انظر: تخريج قوله هذا في التعليق على المسألة (١٤٨) من كتابنا هذا.

- بحق - يعد أنموذجاً رائعاً لمواقف أئمة أهل السنة من أهل البدع، والزيغ، والضلال.

#### ● تلامیذه:

لقد أخذ العلم عن هذا الإمام عدد كبير من الطلاب، واستفادوا منه، فقد كان رحمه الله قدوة في حاله ومقاله.

ومن هُؤلاء التلاميذ:

1 - الإمام القدوة الفقيه أبو عبد الله بن عبيد الله بن محمد العُكْبَري، الشهير بابن بَطَة، توفي في المحرم من سنة سبع وثمانين وثلاثمائة(۱).

٢ ـ والإمام القدوة الناطق بالحكمة محمد بن أحمد بن إسماعيل البغدادي أبو الحسين بن سَمْعون، الواعظ، صاحب الأحوال والمقامات، توفي في نصف ذي القعدة من سنة سبع وثمانين وثلاثمائة (٢).

٣ ـ أحمد بن كامل بن خلف بن شجرة أبو بكر. راوي هذا الكتاب عن المؤلف، ويأتى التعريف به عند كلامنا على توثيق الكتاب.

٤ - محمد بن محمد بن عثمان أبو بكر.

قال الخطيب: «وكان فيما بلغني يظهر التقشف، وحسن المذهب، إلا أنه روى مناكير وأباطيل»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: «العبر» (۲ / ۱۷۱)، و«السير» (۱٦ / ۲۹ه).

<sup>(</sup>۲) ترجمته في: «العبر» (۲ / ۱۷۲)، و «السير» (۱٦ / ه٠٠).

<sup>(</sup>٣) ترجمته في: «تاريخ بغداد» (٣ / ٢٢٥)، و «الميزان» (٤ / ٢٨).

### نتف من أقواله وشعره:

قال أبو عبد الله بن بطة: سمعت أبا محمد البربهاري يقول: «المجالسة للمناضحة، فتح باب الفائدة، والمجالسة للمناظرة، غلق باب الفائدة»، وقال رحمه الله: «الناس في خداع متصل».

#### ومن شعره:

أَضُحى غَنِيّاً وظَلَّ متَّبِعا كُمْ مِنْ وَضيع به ارْتَفَعا ولَوْ تَعَرَّى برَبِّهِ اتَّسَعا

مَن قَنَعَتْ نَفْسُهُ بِبُلْغَتِها للهِ دَرُّ السَّفَاعةِ مِنْ خُلُقٍ للهِ دَرُّ السَّفَاعةِ مِنْ خُلُقٍ تَضيقُ نفسُ الفتى إذا افْتَقَرَتُ

#### • مصنفاته:

ذكر المترجمون له أنَّ له مصنفات عديدة، بيد أني لم أظفر له بكتاب سوى هٰذا الكتاب ـ وسيأتي الحديث عنه قريباً ـ.

#### محنته ووفاته:

لمّا كان الإمام البربهاري رحمه الله له من الصيت والهيبة عند العامة والخاصة، وله من الحضوة عند السلطان قدراً كبيراً، ما فتىء أهل الأهواء والبدع المعادين له يألبون السلطان ويغيظون قلبه عليه، حتى أمر الخليفة القاهر وزيره ابن مقلة في سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة بالقبض على البربهاري وأصحابه، فاستتر البربهاري، وقبض على جماعة من كبار أصحابه، وحملوا إلى البصرة، وعاقب الله تعالى ابن مقلة على فعله ذلك، بأن أسخط عليه القاهر، وهرب ابن مقلة وعزله القاهر عن وزارته، وطرح في داره النار، فقبض على القاهر بالله يوم الأربعاء لست من شهر جمادى داره النار، فقبض على القاهر بالله يوم الأربعاء لست من شهر جمادى

الآخرة سنة اثنتين وعشرين وثلاثمائة، وحُبس وخُلع وسملت عيناه في هذا اليوم حتى سالتا جميعاً؛ فعمى، ثم تفضل الله تعالى وأعاد البربهاري إلى حشمته، حتى إنه لما توفي أبو عبد الله بن عرفة ـ المعروف بنفطويه وحضر جنازته أماثل أبناء الدنيا والدين، وكان المقدم على جماعتهم في الإمامة: البربهاري، وذلك في صفر سنة ثلاث وعشرين وثلاثمائة، وفي هذه السنة إزدادت حشمة البربهاري، وعلت كلمته، وظهر أصحابه، وانتشروا في الإنكار على المبتدعة، حتى إن البربهاري لما اجتاز بالجانب الغربي، فعطس، فشمته أصحابه، فارتفعت ضجتهم حتى سمعها الخليفة وهو في روشنه، فسأل عن الحال فَأْخبر بها، فاستهو لها.

ولم تزل المبتدعة ينقلون قلب الخليفة الراضي على البربهاري، فتقدّم الراضي إلى بدر الحرسي صاحب الشرطة بالركوب والنداء ببغداد: أن لا يجتمع من أصحاب البربهاري نفسان، فاستتر وكان ينزل بالجانب الغربي بباب محوّل، فانتقل إلى الجانب الشرقي مستتراً، فتوفي في الاستتار في رجب سنة تسع وعشرين وثلاثمائة.

قال ابن أبي يعلى: «حدثني محمد بن الحسن المقري؛ قال: حكى لي جدي وجدتي؛ قالا: كان أبو محمد البربهاري قد اختبأ عند أخت توزون بالجانب الشرقي في درب الحمام، في شارع درب السلسلة، فبقي نحواً من شهر، فلحقه قيام الدم: فقالت أخت توزون لخادمها لما مات البربهاري عندها مستتراً: انظر من يغسله فجاء بالغاسل فغسله، وغلق الباب حتى لا يعلم أحد، ووقف يصلي عليه وحده، فطالعت صاحبة المنزل، فرأت الدار ملأى رجالاً عليهم ثياب بيض وخضر، فلمّا سلم لم تر أحداً، فاستدعت الخادم وقالت: يا حجام أهلكتني مع أخي! فقال: يا

ستى! رأيتِ ما رأيتُ؟ فقالت: نعم. فقال: هذه مفاتيح الباب، وهو مغلق. فقالت: ادفنوه في بيتي، فإذا مت فادفنوني عنده. . . ».

رحم الله الإمام البربهاري، وأجزل مثوبته، فقد كان إماماً، قدوة، عارفاً بالله، سنياً، سيفاً مصلتاً على أهل البدع والزندقة.

#### ● مصادر ترجمته:

- ١ ـ «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى (٢ / ١٨ ٤٠).
  - ٢ ـ «المنتظم» لابن الجوزي (١٤ / ١٤ ١٥).
  - ٣ ـ «الكامل في التاريخ» لابن الأثير (٨ / ٣٧٨).
    - ٤ ـ «العبر في خبر من غبر» للذهبي (٢ / ٣٣).
  - ٥ \_ «سير أعلام النبلاء» للذهبي (١٥ / ٩٠ \_ ٩٣).
- ٦ ـ «تاريخ الإسلام» للذهبي (حوادث ووفيات ٣٢١ ـ ٣٣٠هـ. ص ٢٦٠ ـ ٢٦٠).
  - ٧ «البداية والنهاية» لابن كثير (١١ / ٢١٣ ٢١٤).
  - ۸ ـ «الوافي بالوفيات» للصفدي (۱۲ / ۱٤٦ ـ ۱٤٧).
    - ٩ ـ «مرآة الجنان» لليافعي (٢ / ٢٨٦ ـ ٢٨٧).
  - ۱۰ ـ «شذرات الذهب» لابن العماد (۲ / ۳۱۹ ـ ۳۲۳).
    - 11 \_ «المنهج الأحمد» للعليمي (٢ / ٢٦ \_ ٣٩).
  - ۱۲ ـ «المقصد الأرشد» لابن مفلح (۱ / ۲۲۸ ـ ۲۳۰).
  - ١٣ ـ «مناقب الإمام أحمد» لابن الجوزي (ص ٥١٢ ـ ٥١٣).

11 - «جمع الجيوش والدساكر على ابن عساكر» ليوسف بن عبد الهادي (ل / ٨١ ب).

۱۰ ـ «الأعلام» للزركلي (٢ / ٢٠١).

١٦ - «معجم المؤلفين» لرضا كحالة (٣ / ٢٥٣).

۱۷ ـ «تاريخ التراث العربي» لسزكين (۱ / ۳ / ۲۳۶ ـ ۲۳۰).

#### • تنسهان هامّان:

١ - جاء في ترجمة البربهاري - عند بعض مَنْ ترجموا له - أنَّ أبا الحسن الأشعري لمّا دخل بغداد جاء إلى البربهاري، فجعل يقول: رددت على الجُبَّائي، وعلى أبي هاشم، ونقضت عليهم وعلى اليهود والنصارى والمجوس، وقلتُ لهم، وقالوا، وأكثرَ الكلام في ذلك. فلمّا سكت؛ قال له البربهاري: ما أدري مما قلتَ قليلًا ولا كثيراً، ولا نعرف إلاَّ ما قاله أبو عبد الله أحمد بن حنبل. فخرج الأشعري من عنده وصنّف كتاب «الإبانة»؛ فلم يقبله منه، ولم يظهر ببغداد إلى أن خرج منها.

ولي مع هذه الحكاية وقفات:

الأولى: في تخريجها وبيان مصدرها، فقد أخرجها أبو علي الأهوازي في كتابه الذي صنفه في ثلب الأشعري، وعنه ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (٢ / ١٨): «قرأت على على القرشي، عن الحسن الأهوازي، قال: سمعتُ أبا عبد الله الحمراني...» فذكرها.

والثانية: مدار هذه القصة على أبي علي الحسن بن علي الأهوازي

المقريء، وهو ضعيف، اتهم في لقاء بعض الشيوخ(١).

والثالثة: قال ابن عساكر في «تبيين كذب المفتري» (ص ٣٩٠ - ٢٩١): «وحكاية الأهوازي عن البربهاري مما يقع في صحته التماري، وأدل دليل على بطلانه قوله: إنه لم يظهر ببغداد إلى أن خرج منها، وهو بعد إذ صار إليها لم يفارقها ولا رحل عنها، فإن بها كانت منيته، وفيها قبره وتربته...».

ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية كلام ابن عساكر المتقدّم وأقرَّه عليه في «الفتاوى الكبرى» (٥/ ٧٨٥).

وأشار إلى ضعفها أيضاً الذهبي في «السير» (٥ / ٩٠) حينما صدَّرَها بقوله: «فقيل: إن الأشعري لمَّا قدم بغداد...» وذكر الحكاية، وقال الذهبي أيضاً في «السير» (١٥ / ٨٩) في ترجمة الأشعري: «وقد ألف الأهوازي جزءاً في مثالب ابن أبي بشر ـ يعني: الأشعري ـ، فيه أكاذيب.

وجمع أبو القاسم ـ يعني : ابن عساكر ـ في مناقبه فوائد بعضها أيضاً غير صحيح . . . ».

ومما تقدّم يظهر لنا جليًّا بطلان هٰذه الحكاية وعدم صحتها.

۲ ـ حاول الكوثري المارق ـ عامله الله بما يستحق ـ الطعن في الإمام البربهاري، وذلك حينما علّق على كتاب «تبين كذب المفتري» (ص ۲۹۲ ـ ۲۹۳)، فرغى وأزبد وافترى وكذب، ولست ها هنا في صدد

 <sup>(</sup>١) كما في «العبر» للذهبي (٢ / ٢٨٨)، وانظر ترجمته في :
 «الميزان» (١ / ١٥٢)، و «اللسان» (٢ / ٢٣٧)، و «السير» (١٨ / ١٣).

بيان أكاذيبه وافتراءاته على أئمة أهل السنة، فالرجل معروف بحقده وضلاله، وقد تصدى لكشف بلاياه وخزايه غير واحد من العلماء السلفيين، ولكني أردت أن أنبه على هذا؛ حتى لا يغتر بتعليقه هناك غافل. والله الموفق.

فقد وصف الكوثريُّ المارقُ الإمام البربهاري: «بأنه مثير للفتن!! وبعيد عن العلم، وأن أصحابه وأتباعه غوغاء من العامة وأوباشها!!».

ومثل هذه الافتراءات ذكرها يغني عن التعليق عليها، ومحاولة نسفها، فإلى الله المشتكى من ذلك المارق وأتباعه ومريديه.

••••

# الفصل الثانى

# التعريف بالكتاب

ويحتوي على ما يلي :

- \_ اسم الكتاب.
- ــ موضوع الكتاب وتحليل محتوياته.
  - \_ سبب تأليف الكتاب.
- \_ قيمة الكتاب بين كتب العقيدة السلفية .
  - \_ توثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف.
    - \_ وقفة مع طبعة الكتاب السابقة.
      - \_ المآخذ على الكتاب.
  - \_ النسخ المعتمدة في تحقيق الكتاب.
    - \_ عملى في خدمة الكتاب.
- \_ بعض الصور للمخطوط والمطبوع ضمن طبقات الحنابلة.



# الفصل الثاني التعريف بالكتاب

# • اسم الكتاب:

لم يذكر لنا المؤلف في بداية كتابه، أو في أثنائه، أو في خاتمته ما يتعلق بتسميته لكتابه، ولعل السبب في هذا يكمن في المسائل التي تناولها المؤلّف في كتابه بالتوضيح والبيان، وهي مسائل متعلقة بمعرفة السنة العقيدة -، وبيان أوصاف أهلها والتحذير من مخالفيها، فذكره لهذه المسائل في السنة - العقيدة - وشرحه لها شرحاً موجزاً؛ دليل قاطع على أنه أراد أن يقوم بشرح مسائل السنة - العقيدة - وبيانها لأهل السنة في عصره، وهذا يغنى عن تسميته لها.

فقد كان التصنيف في مسائل الاعتقاد وبيان ما يتعلق بها يعرف في عصر المؤلف بل والعصور التي قبله باسم: «السنة»، كما في تسمية الإمام أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ لكتابه في الاعتقاد ب «السنة»، وكذا ابنه عبد الله، والخلال، والمروزي، واللاكائي، وابن جرير. . . وغيرهم كثير؛ ولهذا عرفه من جاء بعده ب «شرح السنة»، وإليك ذكر أقوالهم:

قال ابن أبي يعلى: «وصنف البربهاري مصنفات، منها: «شرح

كتاب السنة»...»(١).

وقال الذهبي: «وقد صنف أبو محمد البربهاري مصنفات، منها: «شرح السنة»، يقول فيه: . . . . «(۲).

وبهذا أيضاً سمّاه غالب من ترجم له ٣٠).

وهذا أيضاً ما نُصَّ عليه على طرّة النسخة المخطوط للكتاب، وإن حصل في بداية المخطوط شيء من التبديل والتحريف كما يأتي توضحيه قريباً.

••••

<sup>(</sup>١) «طبقات الحنابلة» (٢ / ١٨).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ الإسلام» (حوادث ووفيات ٣٢١ ـ ٣٣٠. ص ٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) انظر مصادر ترجمته.

### موضوع الكتاب وتحليل محتوياته:

بدأ الإمام البربهاري رحمه الله كتابه هذا بحمد الله والثناء عليه والاعتراف بنعمه وآلائه.

ثم ذكر أن الإسلام هو السنة، والسنة هي الإسلام، وحث على لزوم الجماعة، وبيّن أن أساس الجماعة والموضحين لسبيل السنة هم أصحاب رسول الله عليه الله عليهم ..

وشدد في وجوب الأخذ عنهم، ومن تنكب عن طريقهم؛ فقد ضل وابتدع.

وحذر من اتباع الأهواء والأراء المخالفة للسنة.

ثم حذر من الابتداع، وترك السنة، وحذر من صغار البدع قبل كبارها؛ لأن الشر في أوله صغير ويسير، ثم لا يلبث أن يصير كبيراً.

ثم حذر من سبل أهل الأهواء والبدع، وبين أساليبهم في نشر بدعهم وأبالطيهم.

ثم حث على الاتباع وترك الابتداع، وحذر من أعمال الأقيسة.

وضرب الأمثال في السنة، وأن على المسلم التصديق والإيمان بما جاء عن الله ورسوله ﷺ.

وحذّر أيضاً من الكلام والخصومة والجدال والمراء؛ لأن هذه الأمور تقدح الشك في القلب.

ثم بين الاعتقاد الصحيح الذي يجب على المسلم الأخذ به في باب الأسماء والصفات.

ثم تحدث عن الإيمان: برؤية الله يوم القيامة، والميزان، وعذاب القبر، وحوض الرسول على وأن لكل نبي حوضاً، والشفاعة، والصراط، والأنبياء والملائكة، والجنة والنار، والمسيح الدجال، ونزول عيسى عليه السلام آخر الزمان، وأن الإيمان: قول، وعمل، ونية، وإصابة يزيد وينقص، وخير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، ثم باقي العشرة المبشرين بالجنة، ثم المهاجرون الأولون والأنصار، ثم من صحب النبي بحسب مدّة صحبته له، نترحم عليهم ونذكر فضلهم، ولا نذكر أحداً منهم إلا بخير.

ثم حث على السمع والطاعة لولاة الأمور، ولا يجوز لأحد أن يبيت ليلة ولا يرى أن عليه إماماً براً كان أو فاجراً، وأن الحج والغزو مع الإمام ماض. . . .

وبيّن أن الخلافة في قريش، وحذر من الخروج على ولاة الأمر، وإن جاروا، وأنه ليس في السنة قتال السلطان، وأن في قتاله فساد الدين والدنيا.

ثم بين جواز قتال الخوارج إذا عرضوا للمسلمين، وأشار إلى معاملة هؤلاء البغاة.

وبيّن أن الطاعة لا تكون لبشر في معصية الله ورسوله ﷺ.

وأنه لا يشهد لمسلم بخير أو شر، فإنك لا تدري بم يختم له عند موته.

وأن باب التوبة مفتوح لكل مذنب.

وبيَّن أنَّ الرجم حق، وأنَّ المسح على الخفين سنة، وكذا تقصير

الصلاة في السفر...

وبيّن حقيقة النفاق، ثم تحدث عن أحكام الدار الدنيا، وبيّن ما يجب على المسلم معرفته في معاملة أهل القبلة.

ثم تحدث عن بعض المكفرات التي يكفر من اقترف شيئاً منها.

ثم تحدث مرة أخرى تأكيداً منه على الموقف الصحيح الذي يجب على المسلم أن يسلكه في باب الأسماء والصفات . . .

وبيّن أنه من زعم أن الله يرى في هذه الدنيا؛ فقد كفر، وحذر من التفكر في ذات الله عز وجل؛ لأن هذا من شأن أهل الأهواء والبدع، ولأنه يقدح الشك في القلب؛ ولأنه قبل هذا كله مخالف لأمر النبي على حينما حذرنا من التفكر في ذات الله.

وبيّن أن الهوّام والسباع والدواب كلها مأمورة، لا يعلمون شيئًا إلاً بإذن الله.

وتحدث عن علم الله، وأنه عزّ وجل بكل شيء عليم...

ثم تحدث عن بعض أحكام النكاح والطلاق، التي هي من الأمور المتواترة والسمات المعروفة عند أهل السنة.

وبيّن أنه لا يحل دم امرىء مسلم؛ إلا بإحدى ثلاث: الشيب الزاني، وقاتل النفس المؤمنة، والمفارق لدينه التارك للجماعة.

ثم تحدث عن الأمور التي أوجب الله عليها الفناء والزوال يوم القيامة، وبيّن بعض أحكام يوم القيامة المتعلقة بالخلائق...

ثم حث على إخلاص العمل لله، والرضا بقضاء الله، والصبر على

المكاره...

ثم أشار إلى حكم من أحكام صلاة الجنائز.

وتحدث على أنّ مع كل قطرة تنزل من السماء ملكاً يضعها حيث يأمره الله.

وأنّ المشركين أهل القليب يوم بدر كانوا يسمعون كلام النبي ﷺ حين كلمهم.

وبيّن أن المريض يأجره الله على مرضه، وكذا الشهيد يأجره على القتل.

وأنَّ الأطفال إذا أصابهم شيء في دار الدنيا يألمون.

وأنّـه لا يدخـل أحد الجنة؛ إلا برحمة الله، ولا يعذب أحد؛ إلا بذنوبه بحسبها.

وبيّن صفة من صفات أهل الزيغ والضلال، وهي الطعن في الآثار وردّها أو إنكارها.

وأشار إلى أنَّ القرآن أحوج إلى السنة من السنة إلى القرآن. . .

وحذّر من الكلام والجدال والخصومة من القدر. . .

وبيّن أنّ على المسلم الإيمان بحادثة الإسراء، وما حصل للنبي علي المسلم الإيمان بحادثة الإسراء، وما حصل للنبي عليها من الآيات البيّنات.

وتحدث عن أرواح الشهداء، والمؤمنين، والكافرين، والفجار، مبيّناً منازلها.

ثم تحدث عن كلام الله، وأنه كلّم موسى عليه السلام بصوت... وبيّن أن العقل مولود أعطي كل إنسان من العقل ما أراد الله... وأنّ الله فضّل العباد بعضهم على بعض...

ثم تحدّث عن النصيحة للمسلمين. . .

ثم تحدّث عن عظمة الله عزّ وجل. . . وبيّن بعد هذا أن البشارة عند الموت ثلاث بشارات وذكرَها. . .

ثم تحدّث مرة أخرى عن رؤية الله، والنظر إليه يوم القيامة...

وحذّر مرة أخرى تحذيراً شديداً من المراء والخصوصمة والجدل والكلام . . .

ثم ذكر أن الله تبارك وتعالى يُعَـذِبُ في النار، في الأغـلال، والأنكال، والسلاسل. . . ورد مقولة بعض الجهمية في هذه المسألة.

ثم أشار إلى بعض الأحكام الفقهية: كالصلاة، والزكاة...

وأنَّ دخول المرء في الإسلام يكون بنطقه للشهادتين. . .

وأن الله لا يخلف الميعاد، وأنّ على المسلم أن يؤمن بالشرائع لها. . .

ثم أشار إلى حكم البيع والشراء، وما يتعلَّق بهما . . .

وتحدث عن حال المؤمن في هذه الدنيا، وأنَّ الشفقة يجب أن تصحبه ما دام عليها. . .

وبيِّن أنَّ على المسرف والمذنب أن لا يقطع رجاءه من الله، وأن

يحسن الظنّ بربه...

وأنَّ على المؤمن أن يؤمن، بأن الله أطلع نبيه على ما يكون في أمته إلى يوم القيامة.

ثم تحدث عن افتراق هذه الأمة ونشأة الفرقة والاختلاف فيها، ووصف في هذا حال أهل السنة، وأهل البدعة. . .

ثم تحدّث عن تحريم نكاح المتعة . . .

ثم بين مناقب بني هاشم وفضلهم، وكذا قريش والعرب، وحث على معرفة هذا الأمر. . .

ثم تحدّث عن الجهمية وبيّن فساد قولهم، ومتى أظهروا بدعتهم

ثم تحدّث عن مسألة اللفظ، أو من قال: لفظي بالقرآن مخلوق وحذّر من هذه المقولة وبيّن حكم قائلها. . .

ثم واصل حديثه عن الجهمية، مظهراً فساد أقوالهم، وحكم علماء السنة عليهم...

وبيّن أن البدع تكون من الهمج الرعاع أتباع كل ناعق. . .

ثم بيّن شيئاً من أوصاف أهل الحق؛ أهل السنة. . .

وأشار إلى أن العلم ليس بكثرة الرواية والكتب، وإنما هو باتباع لأثر. . .

ثم حذّر من الرأي والقياس والتأويل. . .

ثم حتُّ على السنة، واتباع هدي النبي ﷺ وأصحابه، وحذَّر من

الابتداع وأهله، وبيّن أصول البدع وتشعبها من هٰذه الأصول. . .

وحث على التمسك بالأمر الأول العتيق، وشدّد على وجوب التسليم بما حواه كتابه من مسائل عقيدة، وأنْ الأخذ بها حتم لازم . . .

ثم أشار إلى موقف المسلم حيال الفتن . . .

وحذّر من النظر في النجوم؛ إلَّا ما لا بدّ منه. . .

وحذّر أيضاً من الكلام، والجلوس مع أهله.

وأشار إلى أهمية الخوف من الله، وأنه سبيل الصالحين.

وحذر من الجلوس مع أرباب التصوف المنحرفين عن السنة. . .

وبيّن مرة أخرى موقف المسلم فيما شجر بين أصحاب النبي .

وأشار إلى بعض الأحكام الفقهية في المكاسب وغيرها. . .

ثم تحدّث عن الصلاة خلف المبتدعة وبيّن حكمها. . .

ثم تعرّض مرة أخرى إلى شيء من الأحكام الفقهية والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. . .

ثم بين بعض علامات أهل الزيغ والضلال؛ وهي: الطعن في أصحاب النبي على الطعن في الأثار...

وتحدّث مرة أخرى عن طاعة السلطان، والصبر على جور الأئمة، والدعاء للسلطان، وأنّه علامة صاحب السنة...

وأشار مرة أخرى إلى علامات أهل الأهواء والبدع . . .

ثم بين مرة أخرى أيضاً شيئاً من علامات أهل السنة . وبين أيضاً أن الأهواء كلها تدعوا إلى السيف .

ثم أطال في الحديث عن صفات أهل الأهواء والبدع والزيغ والضلال، وحذر من الإنصات إليهم، والجلوس معهم...

وحنّر مرة أحرى أيضاً من الجدل والمراء والقياس، وحث على التمسك بالسنة والأثر، والوقوف عند المتشابه، وحنّر من مجادلة المبتدعة والركون إليهم، وذكر بعض الآثار في هذا...

ثم عكف مرة أخرى بوضع شيئاً من علامات أهل البدع...

ثم أطال في التحذير من أهل البدع، وعدم مجادلتهم، وبيان الأهواء وأصولها التي ترجع إليها، ومتى يقال عن الرجل أنه صاحب سنة...

وحذر من بدعة ظهرت وتفشّت في عصره، وهي: القول بالرجعة، والرفض، والتشيع...

ثم تحدّث عن الصحابة وواجب المسلم تجاههم . . .

وبيّن أن من جحد، أو شك في حرف من القرآن، أو شيء من السنة؛ فقد لقي الله مكذباً...

وأنّه من السنة ألا تُعِينَ أحداً على معصية الله، وأن التوبة فريضة على العباد، وأنّه يجب على المسلم أن يشهد لمن شهد له النبي على بالجنة، ومن لم يفعل هذا؛ فهو مبتدع ضال...

ثم ختم كتابه بذكر جملة من الآثار عن السلف، في لزوم السنة واتباع الأثر، والحذر كل الحذر من أصحاب الأهواء والبدع والزيغ

والضلال.

وبعد هذه اللمعة عن محتويات الكتاب، تبيّن لنا جليًا أن المؤلّف أراد من تأليف له تبيين معالم العقيدة السلفية وما يتعلق بها من سمات وصفات أهلها، وكذلك وصف المخالفين لها، والتحذير من طرائقهم وأساليبهم وكيفية معاملتهم.

ومن هذا كله يتبين لنا أيضاً معنى السنة عند المؤلف، وأنّه عنى بها: الاعتقاد وبيان ما يُلحق به من عبادات ومعاملات وآداب وغير ذلك مما يشمله اسم الإسلام، وهذا المعنى للسنة كان معروفاً عند الأئمة السابقين والمعاصرين له \_ كما تقدّم بيانه \_.

قال ابن رجب الحنبلي رحمه الله: «والسنة هي الطريق المسلوك فيشمل: التمسك بما كان عليه على هو وخلفاؤه الراشدون، من الاعتقدات والأعمال والأقوال، وهذه هي السنة الكاملة؛ ولهذا كان السلف قديماً لا يطلقون اسم السنة؛ إلا على ما يشمل ذلك كله»(١).

وهذا ما سلكه البربهاري رحمه الله في رسالته هذه \_ فهي على صغر حجمها فقد ضمنها قسماً لا بأس به من السنن الفقهية والآداب، وأما الاعتقاد، فقد أورد معظم مسائله، كما أنّه سرد قسماً كبيراً من البدع التي كانت متفشية في عصره، مع تحذيره منها ومن أصحابها.

••••

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (ص ٢٨٦).

## • سبب تأليف الكتاب:

لم يذكر لنا المؤلّف في كتابه السبب الباعث له لتأليفه هذا الكتاب، بيد أنه يمكن القول إن ثمة أسباباً عديدة كانت هي الباعث الرئيس في تصنيفه لهذا الكتاب، ولعل أهم هذه اللاسباب التي ظهرت لي من دراستي وتحقيقي للكتاب سببان وهما:

1 - حرص المؤلّف على إيصال العقيدة صافية عمّا يكدرها من الأهواء والبدع إلى عامة الناس، وتحذيرهم من مجالسة أهل الزيغ والضلال، وبيان طرائقهم وسبلهم في التلبيس على الناس.

٢ ـ ويضاف إلى ما سبق أن البدع والأهواء وصنوف الآراء التي زينها لهم الشيطان قد عم البلاء بها في عصر المؤلف وشاع وذاع، فأراد المؤلف أن يعود بالناس إلى الجادة والصراط القويم؛ وذلك لما له من مكانة وهيبة في العامة قبل الخاصة.

يوضح هذا ويؤكده قوله في كتابه عند المسألة (رقم ٨): «فانظر رحمك الله كل من سمعت كلامه من أهل زمانك خاصة، فلا تعجلن، ولا تدخلن في شيء منه حتى تسأل وتنظر: هل تكلّم به أصحاب رسول الله على أو أحد من العلماء...».

وهذان الأمران قد دفعا أيضاً كثيراً من أئمة أهل السنة المعاصرين له أن يحذوا حذوه، كما نراه بجلاء عند الأجري في كتابه «الشريعة»، واللالكائي في كتابه «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة»، وتلميذه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» و «الإبانة الصغرى»... وغيرهم.

 $\bullet$ 

#### ● قيمة الكتاب بين كتب العقيدة السلفية:

إن قيمة أي كتاب تكمن في أمور ثلاثة:

في كاتبه ومصنفه، وسبب تصنيفه، وموضوعه ومحتواه. وهذه الأمور قد تحققت جليًا في كتابنا هذا:

وموضوع الكتاب عظيم جليل ـ كما سبق توضيحه قريباً ـ، فهو يتحدث عن عقيدة أهل السنة والجماعة . . .

وأمًّا عن سبب تصنيفه؛ فقد تقدّم أيضاً توضيحه والإشارة إليه.

وفيما يتعلق بمقارنة هذا الكتاب بالكتب السلفية الأخرى وبيان قيمته بينها، فقد ألف هذا الكتاب في مطلع القرن الرابع الهجري، أو في خاتمة القرن الشالث الهجري، وهو بعنوانه ومحتواه قد جاء حلقة تأخذ نفس العنوان والموضوع - تقريباً - بين مصنفات أخرى صنفها جهابذة علماء وأئمة أهل السنة والجماعة ك: كتاب «السنة» للإمام عبد الله بن أحمد بن حنبل، و «السنة» لابن أبي عاصم، و «الشريعة» للأجري، و «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» للالكائي، و «صريح السنة» لابن جرير الطبري، و «الإبانة الكبرى» و «الصغرى» لابن بطة. . . وغيرها من المصنفات الهامة في هذا الموضوع .

بل إننا نجد أن ابن بطة قد أورد معظم محتويات كتاب شيخه - البربهاري - هذا في كتابه «الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة»، المعروف بـ «الإبانة الصغرى».

بيد أن كتاب البربهاري هذا يعتبر كتذكرة ضمّن فيها مؤلّفه جملة كبيرة من عقيدة أهل السنة والجماعة مع شرح وجيز لها، واستطراد، أحياناً على منوال عقيدة الطحاوي وابن الصابوني، والإسماعيلي... غير أنه تميز عن هذه المنصفات بسمتين هامتين وهما:

١ ـ شدة تأكيده ـ الذي يصل إلى حد إلزامه القارىء أن يأخذ بكل ما في كتابه على سبيل التسليم والقبول ـ على لزوم السنة واتباع هدي النبي وأصحابه رضوان الله عليهم والتابعين.

Y - تحذيره - الشديد - من البدعة والابتداع في الدين، ومن أصحاب الأهواء والبدع والزيغ والضلال، وأمره بمباينتهم، والإنكار عليهم، وعدم الجلوس معهم، وعدم الركون إليهم، وبيانه لصفاتهم وأحوالهم، وكيفية تدليسهم وتلبيسهم على الناس.

وبالجملة فالكتاب \_ كما سبق ذكره \_ مختصر وجيز في الاعتقاد، وقد بيّن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله حال هذه المصنفات في الاعتقاد واصفاً ما تحويه من مباحث ومسائل؛ فقال يرحمه الله:

«من شأن المصنفين في العقائد المختصرة على مذهب أهل السنة والجماعة أن يذكروا ما يتميز به أهل السنة والجماعة عن الكفار والمبتدعين، فيذكرون إثبات الصفات، وأنّ القرآن كلام الله غير مخلوق، وأنه تعالى يرى في الأخرة خلافاً للجهمية المعتزلة وغيرهم.

ويذكرون أنه خالق أفعال العباد، وأنه مريد لجميع الكائنات، وأنه ما شاء كان. وما لم يشأ لم يكن، خلافاً للقدرية من المعتزلة وغيرهم، ويذكرون مسائل الأسماء والأحكام والوعد والوعيد، وأنّ المؤمن لا يكفر بمجرد الذنب، ولا يخلد في النار خلافاً للخوارج والمعتزلة، ويحققون القول في الإيمان، ويثبتون الوعيد لأهل الكبائر مجملاً خلافاً للمرجئة، ويذكرون إمامة الخلفاء الأربعة وفضائلهم خلافاً للشيعة من الرافضة وغيرهم...

وأمّا الإيمان بما اتفق عليه المسلمون من توحيد الله تعالى والإيمان برسله، والإيمان باليوم الأخِر، فهذا لا بد منه، وأما دلائل هذه المسائل ففي الكتب المبسوطة الكبار. . . »(١).

••••

<sup>(</sup>١) «شرح العقيدة الأصفهانية» (ص ١٤).

## • توثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف:

لقد وقع في بداية النسخة المخطوط تحريف وتبديل، يتمثل في نسبة الكتاب إلى غير صاحِبه ومصنفه، وهذا ما يستدعي تحريره وبيانه.

فعلى طرة الكتاب نجد ما نصه:

«كتاب شرح السنة: عن أبي عبد الله أحمد بن محمد بن غالب الباهلي غلام خليل رحمه الله، رواية أبي بكر أحمد بن كامل بن خلف بن شجرة القاضي، رواية أبي إسحاق إبراهيم بن عمر بن أحمد البرمكي الفقيه، إجازة عن أبي الحسن محمد بن العباس بن أحمد بن الفرات عن ابن كامل».

ثم نجد على اللوحة الأولى للمخطوط ما نصه:

«بسم الله الرحمن الرحيم.

أنا الشيخ الإمام الثقة أبي الحسين عبد الحق بن عبد الخالق قيل له: أخبركم أبي طالب عبد القادر بن محمد بن عبد القادر بن محمد بن يوسف بالمسجد الجامع وهو يسمع، قيل له: أخبركم الشيخ أبو إسحاق إبراهيم بن عمر ابن أحمد البرمكي فيما أذن لكم في روايته عنه وأجازه لكم فاعترف بذلك وقال: نعم، قال: ابنا أبو الحسن محمد بن العباس بن أحمد بن الفرات ـ رحمه الله ـ في كتابه، ومن كتابه قريء: قال: أنا أبو بكر أحمد بن كامل بن خلف بن شجرة القاضي قراءةً عليه، قال: دفع إلى أبو عبد الله أحمد ابن محمد بن غالب الباهلي هذا الكتاب وقال لي: إرو عبي هذا الكتاب من أوله إلى آخره . . . » فذكر نص الكتاب من أوله إلى آخره . . . » فذكر نص الكتاب الكتاب من أوله إلى آخره . . . » فذكر نص الكتاب .

إذن فالكتاب جاء منسوباً إلى غلام خليل وليس لأبي محمد البربهاري، وعلى هذا عدَّة تنبيهات:

١ ـ أن غلام خليل هذا: كذّاب وضّاع، وإليك نبذة من أقوال أئمة
 الحديث فيه:

«قال أبو داود: أخشى أن يكون دَجَّال بغداد.

وقال الدار قطني: متروك.

وقال ابن عدي: سمعت أبا عبد الله النهاوندي يقول: قلت لغلام خليل: ما هذه الرقائق التي تحدِّث بها؟ قال: وضعناها لنرقِّق بها قلوب العامة»(١).

وكانت وفاته في رجب سنة (٢٧٥هـ).

بينما نجد في ثنايا هذا الكتاب عند المسألة (رقم ١١٢) ما نصه: «وجميع ما وصفتُ لك في هذا الكتاب، فهو عن الله تعالى، وعن رسول الله على، وعن أصحابه، وعن التابعين، وعن القرن الثالث إلى القرن الرابع...».

وفي هذا دليل على أنَّ الكتاب ليس من تصنيفه، وذلك؛ لأنَّ وفاته كانت في الربع الأخير من القرن الثالث، ولم يدرك القرن الرابع البتة.

بينما نجد أنَّ البربهاري كانت وفاته سنة (٣٢٩هـ)، وعليه فقد أدرك القرن الرابع؛ ولهذا تحدَّث عنه.

 خليل لكن على صغر وحداثة في السن، إذ أنه ولد سنة (٢٦٠هـ)؛ أي: قبيل وفاة غلام خليل بـ (١٥) سنة، لكنّه بالرواية عن أبي محمد البربهاوي أولى وأحرى وذلك لمعاصرته له زمناً طويلاً، حيث كانت وفاة ابن كامل سنة (٣٥٩هـ)، وتقدّم أنّ وفاة البربهاري كانت في سنة (٣٢٩هـ)، فلعل للمحنة المشهورة التي تعرّض لها البربهاري وأصحابه على يد السلطان دوراً في قيام بعض النساخ بتبديل اسم المصنف خشية من البطش والتنكيل إذا عثر في حوزته ما يدل على صلته بالبربهاري. والله أعلم.

وابن كامل هذا، كان من أوعية العلم، صاحب تصانيف(١).

٣ ـ أنَّ غلام خليل قد عرف بالكذب في حديث النبي عَلَيْ ، فلا يستبعد من مثله أن يقوم بسرقة كتب الناس ومن ثم ينسبها لنفسه ، على أنَّه قال لابن كامل حينما دفع له هذا الكتاب: «ارو عني هذا الكتاب من أوله إلى آخره . . » وهذا كلام غير صريح في نسبته الكتاب لنفسه .

٤ - أنَّ جلَّ من ترجموا للبربهاري نصوا على أنَّ له كتاباً في «شرح السنة»، بيد أنا لا نجد هٰذا البتة عند كل من ترجم لغلام خليل.

ان عدداً من الأئمة اطلعوا على هذا الكتاب ونقلوا منه واستفادوا، مقرين بنسبته للإمام البربهاري، وإليك توضيح هذا: •

أ ـ فقد أورد ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (٢ / ١٨ - ٤٣) هذا الكتاب بنصه ـ خلا بعض المواضع اليسيرة جداً منه ـ وبتمامه سوى الورقتان الأولى والثانية من المخطوط، وقال في مطلع سياقه لما تضمّنه هذا الكتاب:

<sup>(</sup>١) وانظر ترجمته في : «العبر» (٢ / ٨٣)، و «السير» (١٥ / ١٤٥).

«صنف البربهاري منصفات، منها: «شرح كتاب السنة»، ذكر فيه: واحذر صغار المحدثات...» إلى آخر الكتاب.

ب ـ نقل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «بغية المرتاد» (ص ٢٥٨)، حيث قال: «وذكر عن أبي محمد البربهاري أنه قال: ليس العقل باكتساب، إنما هو فضل من الله».

وهذا النص نحوه في هذه الرسالة عند المسألة (رقم ٧٧).

ج \_ نقل عنه أيضاً الذهبي في «العلو» (ص ٢٤٤ \_ مختصره)، من المسألة (رقم ١٣ وما بعدها)، في كتابنا هذا.

و أورو قسماً كبيراً من هذا الكتاب أو شيئاً منه ـ تبعاً لابن أبي يعلى ـ أبو اليمن العليمي في «المنهج الأحمد» (٢ / ٢٧ - ٣٧)، وابن يعلى ـ أبو اليمن العليمي في «الشذرات» (٢ / ٣١٩ ـ ٣٢٢)، والذهبي في «تاريخ العماد الحنبلي في «الشذرات» (٢ / ٣١٩ ـ ٣٢٠)، والذهبي أعلام الإسلام» (حوادث ووفيات ٣٢١ ـ ٣٣٠ ـ / ص ٢٥٨)، وفي «سير أعلام النبلاء» (١٥ / ١١).

وبالجملة فهذه أدلة قاطعة في صحة نسبة الكتابة إلى الإمام البربهاري، والحمد لله على توفيقه.

••••

## • وقفة مع الطبعة السابقة للكتاب:

صدر الكتاب في طبعت الأولى بتحقيق الدكتور محمد بن سعيد القحطاني، وقامت بنشره دار ابن القيم بمدينة الدمام من هذه البلاد الطيبة، (سنة ١٤٠٨هـ).

وقد قدّم المحقق للكتاب بمقدمة فيها دراسة مقتضبة عن المؤلف، ثم كتب سطوراً عن نسبة الكتاب لمؤلف، وبيان نُسَخ الكتاب، ونقده للكتاب، وختم ببيان عمله وجهده في خدمة الكتاب، وذكر أنه اعتمد إبان تحقيقه لنصوص الكتاب على المخطوط، وما طبع منه ضمن «طبقات الحنابلة»!!.

ويبدو أن المحقق \_ وفقنا الله وإيّاه لكل خير \_ قد تعجّل في إخراج الكتاب، فنَجَمَ من هذا كثرة الأخطاء من: تصحيف، وتحريف، وسقط، وعدم مقابلة متقنة بين المخطوط والمطبوع، وخلط بين نصوص الكتاب لعدم تخريجه بعض الأحاديث والآثار. . .

وإني لو ذكرت جميع الأخطاء الواقعة في طبعته لطال بنا المقام، ولكن حسبي أن أذكر بعض النماذج التي تدل على ما ذُكِرَ:

۱ ـ قال المحقق ـ أثناء كلامه على توثيق الكتاب ـ (ص ۱۲) سطر ( ۲۰، ۲۰): «عن أبي إسحاق إبراهيم بن أحمد الرملي . . . » ، وصوابه ـ كما في المخطوط ـ : « . . . البرمكي . . . » لا «الرملي » ، وانظر ترجمته في : «السير» (۱۷ / ۲۰۰).

٢ ـ جاء في (ص ٢١) سطر (٣): «اعلم أنّ الإسلام...»، وفي المخطوط: «اعلموا أنّ الإسلام».

- ٣ ـ وفي (ص ٢١) سطر (٤): «... (و) من رغب غير الجماعة»، وفي المخطوط: «... فمن رغب غير الجماعة..» فأسقط الفاء، ثم أبدلها واواً، مع وضعه لها بين قوسين دلالة منه أنها زيادة يقتضيها السياق!!
- ٤ وفي (ص ٢١) سطر (٦): «... عليه الجماعة هم»، وفي المخطوط: «... عليه الجماعة وهم»، فأسقط الواو.
- \_ وجاء في (ص ٢١) سطر (٧): «ورحمهم الله أجمعين. . . »، وفي المخطوط: «ورحمهم أجمعين. . . »، فزاد لفظ الجلالة دون تنبيه منه أو وضعه لها بين قوسين، دلالة على أنها زيادة ليست في المخطوط.
- ٦ وفي (ص ٢١) سطر (٨): «... والضلال وأهله في النار، قال عمر».
  عمر...»، وفي المخطوط: «... والضلالة وأهلها في النار، وقال عمر».
- ٧ وفي (ص ٢٢) سطر (١): «الخطاب رضي الله عنه . . . »، وفي المخطوط: «الخطاب رحمه الله . . . ».
- ٨ وفي (ص ٢٢) سطر (١) إلى (٤): دمج المحقق بين أثر عمر ابن الخطاب رضي الله عنه الذي ينتهي بقوله: «. . . وانقطع العذر»، وكلام البربهاري الذي يليه، ومع هذا لم يخرج الأثر!
- 9 ـ في (ص ٢٢) سطر (١٢): «فاحدر المحرمات من الأمور...». وفي المخطوط: «فاحدر المحدثات من الأمور...».
- ١ وفي (ص ٢٣) سطر (١) و(٢): «... فإن صغار البدع تعود حتى تصير كباراً...»، وهذا كله من المطبوع، ولم ينبه على ما في المخطوط، فإن العبارة في المخطوط جاءت هكذا: «... فإن صغير البدع يعود حتى يصير كبيراً...»!!.

11 \_ جاء في (ص ٢٤) سطر (١٢): «ولا يقول في صفات الرب تعالى لم؟ إلَّا شاك . . . »، وفي المخطوط: «ولا يقول في صفات الرب: كيف ولم؟ إلَّا شاك . . . »، وفي المطبوع: في صفات الرب: لم؟ ولا كيف؟ إلَّا شاك . . . ».

17 - في (ص ٣١) سطر (٧): «وكل ما سمعت من الأثار شيئاً (مما) لم يبلغه . . . »، فوضع (مما) هكذا بين قوسين، ثم أشار في الحاشية أنها من «ب» يعني: المطبوع، والصواب أنها في المخطوط، وليست في المطبوع!

17 - (ص ٣١) سطر (١١): أسقط قول البربهاري - كما في المخطوط -: «وقوله: إن الله تبارك وتعالى ينزل يوم عرفة». مع أنه تكرار - هكذا في المخطوط - وليس هو في المطبوع دون أية إشارة منه على هذا!

18 - في (ص ٣٥) سطر (٤): «وذلك أن بكر بن أخت عبد الوهاب...»، وعلّق في الحاشية بأنه لم يقف على ترجمته! ولو أنه رجع إلى المخطوط واعتمده - كما زعم - لوجد أنّ هذا تحريف والصواب أنه: «بكر بن أخت عبد الواحد» - كما في المخطوط - وهو معروف، وقد ترجمت له في موضعه.

10 - (ص 22) سطر (١٠ و١١): «... وهم علماء السوء، أصحاب الطمع»، وهو أيضاً ما في المطبوع، وفي المخطوط جاءت العبارة هكذا: «... وهم علماء السوء أصحاب الطمع والبدع»، وهي زيادة مهمة تزيد النص وضوحاً، ولكن المحقق لم يعوّل على ما في المخطوط إلاً في النادر.

17 - (ص 20) سطر (٢) جاء فيه: «... من اتبع الكتاب والسنة...»، وفي المخطوط: «... من اتبع العلم والسنن...»، وفي المطبوع: «... من اتبع العلم والسنة...».

1۷ - في (ص ٤٧) سطر (١١): (حرف فَقَدَ جميع ما قال الله...»، هٰكذا ضبط (فَقَدَ) بالفتح!. وفي المخطوط والمطبوع جاءت العبارة على الجادّة هٰكذا: (حرف فقد ردّ جميع ما قال الله...».

۱۸ ـ جاء في (ص ١٥) سطر (١٤) فقرة (١٠٧): «يقول فضيل بن عياض: لو كان لي دعوة (مستجابة). . . »، هكذا بزيادة كلمة (مستجابة)، وهي ليست في المخطوط وكذا المطبوع. ثم أشار في الحاشية أنها من المخطوط ـ مع أنها ليست فيه البتة ـ!!

19 ـ (ص 01) سطر (10) أسقط إسناد أثر الفضيل بن عياض كاملاً، بعد قول الفضيل بن عياض: «جعلتها إلاً في السلطان. . . »، وهو بتمامه في المخطوط من زيادات ابن كاسب وإليك نصه: «إنا أحمد بن كامل قال: نا الحسين بن محمد الطبري، نا مردويه الصائغ ؛ قال: سمعت فضيلاً يقول: لو أن لي دعوة . . . ». وهذا الإسناد ليس في المطبوع، ولهذا أسقطه المحقق ؛ لأنه لم يعوّل على المخطوط إلاً في القليل النادر.

٢٠ ـ (ص ٥٧) سطر (١٢) فقرة (١١١) جاء فيه: «... أحدثها أهل الأهواء».

۲۱ ـ في (ص ٥٢) سطر (١٨)، و(ص ٥٣) سطر (١): «... وإذا رأيت الرجل يحب أيوباً...»، هٰكذا بنصب أيوب بالتنوين!! وفي المخطوط والمطبوع: «... وإذا رأيت الرجل يحب أيوبَ...» على

الجادّة؛ لأنه ممنوع من الصرف.

۲۲ ـ جاء في (ص ٥٣) سطر (٥): «... وقال قولهم ...». وفي المخطوط والمطبوع: «... وقال بقولهم ...».

۲۳ ـ (ص ٥٧) سطر (٩) وما بعده: خَلَطَ المحقق بين كلام عبد الله بن المبارك والبربهاري، فلم يميز بعضه عن بعض. فكلام ابن المبارك ينتهي بقوله: «... والخوارج» (سطر ١١)، وكلام البربهاري يبدأ بقوله: «... فمن قدّم أبا بكر»، ومع هٰذا لم يخرّج أثر ابن المبارك.

٢٥ ـ في (ص ٥٨) سطر (٤): «قال طعمة بن عمرو. . . »، وفي المخطوط والمطبوع: «قال طعمة بن عمر. . . »، مع أنّ الصواب ما ذكره المحقق؛ إلا أنه لم ينبه على ما في المخطوط والمطبوع!

وبعد: فهذه نماذج يسيرة على ما تقدّم ذكره، وثمة نماذج كثيرة وكثيرة من هذا، ومن ترك بيان الفروق بين المخطوط والمطبوع تركتها خشية الإطالة، ومن أراد التأكد مما قلت فليقارن بين هذه الطبعة للكتاب والطبعة السابقة، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

••••

#### ● المآخذ على الكتاب:

لا ريب أن عمل البشر لا يخلو من نقص، ويعتريه الخطأ والزلل، إذ الكمال لله، وعليه فإن هذا الكتاب قد وقع مؤلفه رحمه الله في بعض الهنات، لزم التنبيه عليها، وليس معنى الإقدام على نقد كتاب لأحد العلماء؛ نيل منه وانتقاص لقدره ومكانته، أو أن الناقد أجل وأرفع منه علما وفهما، إذ قد يكون ما ظنه الناقد خطأ هو الصواب!

وما كان لمثلي أن ينتقد عمل إمام عظيم كالبربهاري رحمه الله، ولكن عذري أن هذا من النصيحة لله ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم، وكذلك أنّ قسماً منها متعلق بالناحية الشكلية للكتاب.

وهٰذه المآخذ والهنّات هي:

١ ـ كرر المؤلف بعض المسائل، فنراه يذكر المسألة في موضع ثم
 يكررها بعينها في موضع آخر، من ذلك ما فعله في المسائل الآتية:

مسألة (رقم ٥٥) أعاد الكلام عنها في المسألة (رقم ١٣٢)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٧) و (رقم ١٣٣)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٠) و (رقم ١٣٣)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٤)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٤)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٥) أعاد الكلام عليها في المسألة (رقم ١٣٥)، وكذلك المسألة (رقم ١٣٠) كررت في المسألة (رقم ١٤٠).

٢ ـ عدم ترتيب مسائل الكتاب ومباحثه، فقد سرد المؤلّف رحمه الله المسائل سرداً دونما تجانس بينها، فنراه مثلاً: يتكلم عن مسألة في العقيدة، ثم يتبعها بمسألة في الفقه، وآخرى في الأداب، ثم يعود إلى ذكر مسائل الاعتقاد وهكذا. . . ، وقد قمت ولله الحمد بوضع فهرس أبجدي

لمسائل الكتاب يريح القارىء في استخراج المسائل ذات الموضع الواحد بأيسر وقت.

٣ ـ لا يخرج الأحاديث والأثار الواردة في الكتاب.

٤ - أورد المؤلّف رحمه الله بعض الأحاديث الواهية، والضعيفة ولم
 ينبه على ما فيها من ضعف شديد، وهي بأرقام الفقرات: ١٩، ٢٩، ٢٨،
 ١٥٢، ١٣٣، ١٥٧،

• - إطراء المؤلّف رحمه الله لكتابه إلى حدِّ الإلزام بأخذ جميع ما فيه فنراه مثلًا يقول (فقرة ١١٢): «... فاتق الله، وعليك بالأمر الأول العتيق، وهو ما وضعت لك في هذا الكتاب، فرحم الله عبداً - ورحم والديه - قرأ هذا الكتاب، وبثه، وعمل به، ودعا إليه، واحتج به، فإنه دين الله ودين رسول الله عليه، فإنه من استحل شيئاً خلاف ما في هذا الكتاب؛ فإنه ليس يدين الله بدين، وقد ردَّه كله ...».

وقال أيضاً (فقرة ١٦٥): «فمن أقرَّ بما في هذا الكتاب، وآمن به، واتخذه إماماً، ولم يشك في حرف منه، ولم يجحد حرفاً واحداً؛ فهو صاحب سنة وجماعة كامل قد كملت فيه السنة، ومن جحد حرفاً مما في هذا الكتاب، أو شك في حرف منه، أو شك، أو وقف؛ فهو صاحب هوى».

ومن المعلوم أنه لا يُلزم أحد من الناس إلاَّ بما في الكتاب والسنة، بيد أنه يمكن القول: إن المؤلف رحمه الله دفعه إلى هذا القول أمران \_ فيما يبدو لى \_:

الأول: أن جل ما ذكره من مسائل في كتابه لها أدلتها من الكتاب والسنة، كما صرح هو بهذا حينما قال (فقرة ١١٢): «وجميع ما وصفت لك في هذا الكتاب فهو عن الله تعالى، وعن رسول الله على، وعن أصحابه، وعن التابعين . . . »؛ فلهذا ألزم بما فيه .

والثاني: ما للمؤلّف من هيبة ومكانة وصيت بين العامة فضلاً عن الخاصة، فقد كان رحمه الله حامل لواء أهل السنة والجماعة في عصره أمّام جحافل المبتدعة وأهل الزيغ والضلال، وكان عصره يموج بكثرة الأهواء، وانتشار دعاتها وأقطابها، وهذا ما دفعه لتصنيف هذا الكتاب \_ كما تقدّم بيانه \_ لعامة الناس، وإلزامهم بما احتواه من مسائل؛ غَيْرة وحرصاً منه على السنة أن تهجر وتترك وتنبذ. . .

وبالجملة فكم تمنيت لو اقتصر المؤلّف رحمه الله على إلزام الناس بما في الكتاب والسنة على ضوء فهم سلف الأمة، ولم يتعرض لهذا الإلزام بما في كتابه، ولله الأمر من قبل ومن بعد، وهو العليم الخبير.

٦ ـ حذَّر المؤلّف رحمه الله في المسألة (رقم ١٤٩) من مجالسة أصحاب البدع وشدَّدَ في هذا غاية التشديد ـ وهو الحق الذي لا مرية فيه -؟ حتى وصل به الأمر أن يقول رحمه الله:

«وإذا رأيت الرجل من أهل السنة رديء الطريق والمذهب، فاسقاً فاجراً، صاحب معاصي، ضالاً وهو على السنة فاصحبه واجلس معه؛ فإنه ليس يضرك معصيته، وإذا رأيت الرجل مجتهداً في العبادة متقشفاً محترقاً بالعبادة، صاحب هوى، فلا تجالسه، ولا تقعد معه، ولا تسمع كلامه، ولا تمش معه في طريق، فإني لا آمن أن تستحلي طريقته؛ فتهلك معه. . . ».

فأردت أن أبين مراد المؤلّف رحمه الله بهذا، حتى لا يُحمل كلامه على غير محمله، ويفهم على غير قصد مؤلّفه، فقد يظن بعض الناس أن المؤلّف رحمه الله هوّن من المعاصى وأهلها، كما توهمه بعضهم!!

والذي عناه المؤلّف رحمه الله من هذا؛ بيان الفرق والبون الشاسع بين المبتدع والعاصي، وأن البدع لا تقارن من حيث خطرها وضررها بالمعاصي - على قبح المعاصي -، فهي - أعني: البدعة - أشد خطراً وضرراً وفتكاً بالمسلمين من المعاصي؛ لأنها تعني اندراس معالم الدين وموت سنة سيد المرسلين على ولهذا فإن المؤلّف أتبع كلامه هذا بما حدث للإمام يونس بن عبيد، لما بلغه أنّ ابنه يجالس بعض المبتدعة، فما كان منه إلا إعلان النكير عليه، هذا ما عناه البربهاري رحمه، وهو أمر درج عليه أساطين أئمة السلف، وقد ذكرت بعض الآثار - عند تعليقي على هذه المسألة - عن بعض السلف، تزيد الأمر وضوحاً، والحمد لله على توفيقه.

وفي نهاية هذا المبحث، أود أنّ أنبه على أنّ هذه المآخذ على الكتاب لا تقلل ـ البتة ـ من قيمته وأهميته؛ بل هي أمور يسيرة جداً بجانب ما احتواه الكتاب من فوائد ودرر ثمينة، وإلله الموفق.

••••

## ● النسخ المعتمدة في تحقيق الكتاب:

اعتمدت في تحقيقي الكتاب على النسخة المصورة من مخطوطات المكتبة الظاهرية ـ بدمشق ـ ضمن مجموع (١٣) من (١٠ ـ ٢٠)، وخطها واضح لا بأس به، وقد كتبت في القرن السادس، وناسخها: عبد الله بن حمزة بن أبي طاهر بن سانو، أبو القاسم(١)، وفي خاتمتها بعض السماعات(١).

وقد وقع في بدايتها تحريف ـ كما تقدم بيانه ـ في نسبة الكتاب إلى غير مؤلّفه، وفيها أيضاً أثر مسند، وهو من زيادات ابن كاسب على الكتاب؛ لأنه خرّجه من غير طريق البربهاري، ووقع إقحام اسم غلام خليل أيضاً في (ل ٢٠أ)!

ومتوسط عدد أسطرها خمسة عشر سطراً، ومن ثم جعلتها هي الأصل المعتمد في تحقيق الكتاب، ورمزت لها بالحرف (خ).

وأمّا النسخة الأخرى، فهي ما طبع من الكتاب ضمن «طبقات الحنابلة» (٢ / ١٨ - ٤٣)، فقد أورد ابن أبي يعلى رحمه الله الكتاب بتمامه عدا ورقتين من بدايته، وعنده أيضاً زيادة على ما في المخطوط تقع في حدود ورقة، وقد ألحقتها بالكتاب مع التنبيه عليها.

وقد رمزت لهذه النسخة بالحرف (ط).

ولم أعول على طبعة الدكتور محمد بن سعيد القحطاني لما حصل فيها من أخطاء عديدة \_ كما تقدم بيانه \_.

<sup>(</sup>١) لم أجد ترجمة له \_ حسب المصادر المتوفرة بين يدي -!

<sup>(</sup>٢) وقد قمت بتصويرها وإلحاقها ب \_: «نماذج مصورة من المخطوط والمطبوع».

### ● عملي في خدمة الكتاب:

يتلخص عملي في خدمتي لهذا الكتاب فيما يلي:

١ - قمت بنسخ المخطوط، ثم قابلته مع المطبوع ضمن «طبقات الحنابلة»، وأثبت الفروق بينهما في الحواشي.

٢ - رتبت نصوص الكتاب، ورقمت مسائله، مع ضبط ما يُشكل
 قراءته بالشكل.

٣ - اعتنیت بعلامات الترقیم، حتی یبدو النص واضحاً ویسهل
 قراءته.

\$ - قمت بعزو الآیات القرآنیة، وخرجت الأحادیث والآثار التي ذکرها المؤلّف في کتابه، مع بیان درجة الأحادیث والآثار من صحة أو ضعف، وبعض الأثار لم أجد من خرّجها ـ وهي قلیلة ـ علقت علیها بكلمة: «لم أجده» حتى یوفقني الله إلى مواطنها.

- ـ علقت بإيجاز على مسائل الكتاب.
- ٦ قمت بكتابة دراسة عن المؤلف وكتابه.
- ٧ عملت فهارس شاملة للكتاب وهي كالأتي :
  - أ ـ فهرس الآيات القرآنية .
  - ب ـ فهرس الأحاديث النبوية .
    - ج ـ فهر الأثار.
    - د ـ فهرس المسائل والفوائد.

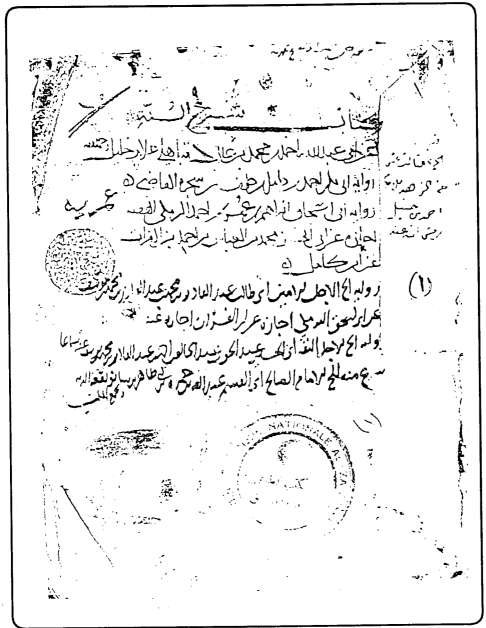
هـ ـ فهرس الأعلام.

و ـ فهرس الفِرَق والطوائف.

ز ـ المحتوي.

••••

# ■ بعض الصور للمخطوط والمطبوع ضمن «طبقات الحنابلة»:



صورة اللوحة التي عليها عنوان الكتاب من المخطوط (خ) ويظهر التحريف الذي وقع فيها في نسبة الكتاب لغير مؤلّفه

عمالاه ارد المعارك المادر رجه العادر ولهو لم مراله احتكال والأساف المستعدل المالي والم ادرك واسعه واحان لحمواء بالاقوال عوالا الثاكر للمر فعندلهما سر احد القائب حدالد وكباد وم كار فري فالطابوم إصر كالمل ولعب سمع العاض قراء كمير مالدنع المابعسلا احررجي رعاب الماه إماالدا مفار للاجي من المار من المار من المالي من المالي من المالي الما المعدرعان الماهم دفي المحله للمله الرومرانالل الم ومتعلمابه واخوا وجدامه فنسلم الهوبو لما يدورضا والمفطمامل وسغطهاعلمواا بالاسلام هوالسندوال على للمولايقوم اطهاللاف في السداروم الجاء فمن يعب عليها عد وفارضا فقد خلع ريغيه الاسلام يعيف وط صالا كفلاد والاسا كوالدى بداعلدالماء وهد



اصار عمالما ودعهم لحقة وهماها النواناء من لياضرعه عقد صل واسدع وكليل عيضلاله والفلال واهلها والهاد ومالع برالخطاب رحه الدلاعد وطلام وطلام ركماحسماها كالاعفاء نركحس ضلافنا ثلت الامو وتشالحه وانقطع العدد وداكرال بدولهاء قداد لحدا اسلاب كحله وبالر للماس معط الماس الاساء واعارد كالدان الرافاحام فتراله سارا ونعال المرضو عاعفوا الرحر واراتهم دعله عنداله وعنرسول ملاسع المواكفي والدسع والاسلاماء Ver Werendobudher Win Kin Kingles لاصعاد روالحاعه وه السواد الاعطروالتواد الاعطم الحق واهذا عن العالي العالية في واهذا في المالية المال امرال فقلاهره واعلم اللاسر لمسلموا سرقة حن ولوام للسنه سنلها فلصررا لمربان في الأمور مان المحنة بلعم وكالدعم ضالة والضلالة والملا والماري

فلنهدا والطلخ وازجانك بمصارف العمل ففاد الاسلام هوالسنه والسينه الإسلام وقاليف اذارات طامراها السنه فكانااد اطامراه تحسالاك فيفيليه وكان عون فولعنا لموتاكة ية والأروالدع حني مات فال الوعبدالدعلام خليل واحلا فراصحاة فرك العالد مرمان عالك من والموصديق وتعالى الاعتما ) والوالمعالدة الوالعني وبدع سواحدار الزج الرقاف الادس الوسف ورالحوالميع والوالمراه الرام المنا المناط المعرى والوالدع عدالحا لوراحد والماذروا سعدالحف والراص محريثه الخناط والوالعصل كحرى وصافى لمطيء وهرارست المورى أحدر عدالبروم وعسرارهم 1 calaberens sur factache (1) and ( call pe

> صورة اللوحة الأخيرة من المخطوط (خ) ويظهر عليها سماعات الكتاب من خاتمتها

# باب الحاء من الطبقة الثانية

م ه م م الحسن على بن خلف ، أبو محمد البَرْبَهَارى . شيخ الطائفة في وقته ، ومتقدمها في الانكار على أهل البدع ، والمباينة لهم باليد واللمان . وكان له صبت عند الملطان ، وقدم عند الأصحاب . وكان أحد الأئمة المارفين ، والحفاظ للاصول المتقنين ، والنقات المؤمنين .

صحب جماعة من أصحاب إمامنا أحمد . منهم المرودى . وصحب سهل التسترى .

قال جوالبربهارى: سمعت سهلا يقول: إن الله خاق الدنيا. وجعل فيها جهالاً وَعَلَمَاءَ / وأفضل العلم ما عمل به. والعلم كله حجة راللا ماعمل به. والعمل به هباه إلا ماصح. وما صح: فلست أقطم به إلا باستثناء ماشاء الله.

قرأت على على القرشى عن الحسن الأهوازى قال: سممت أبا عبد الله الحرانى يقول: لما دخل الأشمرى إلى بغداد جاء إلى البربهارى، فجعل يقول: رددت على الجُبَّانى، وعلى أبى هاشم. ونقضت عليهم وعلى اليهود والنصارى والجوس، وقلت لهم، وقالوا، وأكثر الكلام فى ذلك. فلما حكت قال البربهارى: ما أدرى مما قلت قليلا ولا كثيرا. ولا نعرف إلا ماقاله أبو عبد الله أحمد بن حنبل. قال: فخرج من عنده، وصنف كتاب « الإبانة » فلم يقبله منه ، ولم يظهر ببغداد إلى أن خرج منها.

وصنف البَرْبَهَارى مصنفات، منها: شرح كتاب السنة ذكر فيه: واحذرصفار المحدثات. فإن صفار البدع تعود حتى تصير كبارا. وكذلك كل بدعة أحدثت فى هذه الأمة ، كان أولها صغيرا، يشبه الحق. فاغتر بذلك من دخل فيها. نم لم يستطع المخرج منها، فعظمت، وصارت دينا يدان به. فخانف الصراط المستقيم، فخرج من الإسلام. فانظر رحمك الله كل من سمعت كلامه من أهل زمالك خاصة، فلا تعجلن. ولاتدخلن فى شى، منه حتى

صورة بداية ما أورده ابن أبي يعلى من الكتاب المطبوع ضمن «طبقات الحنابلة»، وقد رمزت إليه بـ (ط)

تمال وتنظر: هل تمكلم فيه أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، أو أحد من الملاء؟ فإن أصبت فيه أثرا عنهم: فتسك به، ولا تجاوزه لشيء، ولاتختر ب شبئا، فتسقط في النار

واعلم أن الخروج عن الطريق على وجهين . أما أحدها : فرجل قد زلُّ عن الطريق . ومو لا يريد إلا الخير . فهو لايتندى برلَّهِ . فإنه هالك . ورجل عاند الحق ، وخالف من كان قبله من المتنبن. فهو ضال مضل، شيطان في هذه الأمة ، حابق على من عرفه أن يحد فر الناس منه ، ويبين لم قصته ، لنلايتم في بدعنه أحد فهالك

واعلم حرحمك الله أنه لا يتم إحلام عبد حتى يكون متبعاً مصدقاً حسلاً. فن زعم أنه قد بق شى من أمر الإسلام لم يكفوناه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد كذبهم . وكنى بهذا فرقه ، نطن عليهم ، فهو مبتدع ضال مضل ، عدث في الإسلام ماليس فيه

واعلم حرحك الله أنه ليس في السنة قياس، ولا تضرب لها الأمثال، ولانتبع فيها الأمواء. وهو التصديق بآثار رسول افي ملى الله عليه وسلم بلاكف ولا شرح . ولا يقال: لم أ ولا : كيف أ فالكلام والخصومة والجدال والمراء عدث ، يقدم الشك في القلب، وإن أصاب صاحبه الحق والسنة

واعلم أن السكلام في الرب تعالى عدث . وهو بدعة وضلالة . ولا يتكلم في الرب إلا بما وصف به نف عز وجل في الترآن ، وما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه . وهو حجل ثناؤه واحد (١١:٤٢ ليس كمنله شي وهو المميع البصير) ربنا أول بلا متى ، وآخر بلا منتهي . يعلم المسر وأخنى . وهو على عرشه المسرى . وعلمه بكل مكان ، لا يحلو من علمه مكان . ولا يقول في منات الرب تعالى : لم ؟ ولا يحف ؟ إلا شاك في الله تبارك وتعالى . والقرآن كلام الله وتنزيله وزوره ، وايس مخلوق . لأن القرآن من الله فليس بمخلوق .

صورة الورقة الثانية من المطبوع ضمن «طبقات الحنابلة» والمرموز إليها بـ (ط)

النص المحقق مع التعليق عليه



# النص المحقق مع التعليق عليه

/ الحمدُ للهِ الذي هَدَانا للإِسلام ، ومَنَّ علينا بهِ ، وأَخْرَجَنَا في خَيْرِ [٢/أ] أُمَةٍ ، فَنَسْأَلُهُ التوفيقَ لما يُحِبُّ وَيَرضَى ، والحِفْظَ مما يَكرَهُ ويَسْخَط.

[1] اعلَمُوا أنَّ الإِسلامَ هو السُّنَّةُ، والسُّنَّةَ هي الإِسلامُ، ولا يَقُومُ أَحَدُهُما إِلَّا بالآخر.

[٢] فمِنْ السنة لُزُومُ الجَمَاعَةِ، فَمَنْ رَغِبَ غَيْرَ الجَمَاعَة وفَارَقَهَا؛ فقد خَلَعَ رِبْقَةَ الإِسلامِ مِنْ عُنُقِهِ، وكانَ ضَالاً مُضِلاً.

[٣] والأسَاسُ الذي تُبنى عليه الجماعة وهم: / أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ [٧/ب] عليه ورَحِمَهُمْ أَجْمَعِين، وهُمْ أَهلُ السُّنَةِ والجَمَاعَةِ، فمن لم يَأْخُذْ عنهم؛ فقد ضَلَّ وابتدعَ، وكلُّ بدعةٍ ضَلاَلةً، والضَّلالَةُ وأَهْلُهَا في النَّار(١).

[٤] وقَالَ عُمرُ بنُ الخَطَّابِ رَحِمَهُ اللهُ: «لَا عُذْرَ لأحدٍ في ضَلاَلَةٍ

(١) كما ثبت في قوله ﷺ: «- كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار».

أخرجه النسائي في (الجمعة باب: كيف الجمعة، ٣ / ١٨٨ ـ المجتبى)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١ / ١٤٥)، من حديث جابر بن عبد الله وصححه شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ في «الفتاوى الكبرى» (٣ / ١٦٣).

رَكِبَها حَسِبَهَا هُدَى، ولا في هُدَى تَرَكَهُ حَسِبَهُ ضَلاَلَةً، فقد بُيِّنت الأَمُورُ، وثبتت الحُجَّةُ، وانْقَطَعَ العُذْرُ»(١).

وذلكَ أَنَّ السُّنَةَ والجمَاعَةَ قد أَحْكَمَا أَمرَ الدِّينِ كُلِّهِ، وتَبَيَّنَ للنَّاسِ، فعلى النَّاسِ الإِتبَاعُ.

[0] واعْلَم رَحِمَكَ اللهُ، أَنَّ الدِّينَ إِنَّما جَاءَ مِنْ قِبَلِ اللهِ تباركَ وتعالى، لم يُوضَعْ على عقول الرِّجَال وآرائِهم، وعِلمُهُ عند اللهِ وعند رسوله فلا تتبع شيئاً بهواك؛ فتمرق من الدين فتخرج من الإسلام؛ فإنه لا حُجَّةَ لكَ فَقَدْ بَيَّنَ رسولُ اللهِ عَلَيْ لأَمْتِهِ السُّنَّةَ، وأَوْضَحَهَا لأَصْحَابِهِ، وهُمْ الجَمَاعَةُ، وهُمْ السَّوَادُ الأَعْظَمُ، والسَّوَادُ الأَعْظَمُ: الحَقُ وأَهْلُهُ، فَمَنْ خَالَفَ أَصْحَابَ رسول اللهِ عَلَيْ في شيء مِنْ أَمْرِ الدِّينِ فَقَدْ كَفَرَ.

[7] واعلم أنَّ النَّاسَ لم يبتدعوا بدعةً قط حتى تركوا مِنْ السُّنَةِ مِثْلَهَا، فاحذر المحدثات من الأمور، فإنَّ كُلَّ مُحدَثَةٍ بدعة، وكل بدعة ضلالة، والضلالةُ وأَهْلُهَا / في النَّار.

[٧] واحذر صِغَارَ المحدثاتِ من الأمورِ، فإنَّ صغيرَ البدع يَعودُ حتى يَصيرَ كبيراً (٢)، وكذلك كل بدعة أُحْدِثت في هذه الأمَةِ، كان أولها صغيراً

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن بطة في «الإِبانة الكبرى» (١٦٢) من طريق الأوزاعي أنّه بَلَغَه أنَّ عمر بن الخطاب فذكره. وإسناده منقطع.

وأخرج المروزي في «السنة» (٩٥)، عن عمر بن عبد العزيز قال: «لا عُذْرَ لأَحَدٍ بَعْدَ السُّنَّةِ في ضَلاَلَةٍ رَكِبَها يَحْسَبُ أَنَّها هُدى».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: فإن صغار البدع تعود حتى تصير كباراً.

يُشْبِهُ الحقَ فاغتر بذلك من دخل فيها، ثم لم يَسْتَطعُ الخروجَ (١) منها، فعظمت وصارت ديناً يُدَانُ بِهَا(٢)، فخالَفَ الصراط المستقيم؛ فخرجَ مِنْ الإسلام.

[٨] فانظر رحمك الله كل مَنْ سمِعْتَ كَلاَمَهُ مِنْ أَهْلِ زَمَانِكَ [خاصة] (٣) فلا تعجلن، ولا تدخلن في شيء [منه] (٤) حتى تسأل وتنظر: هل تكلم به (٥) أصحاب رسول الله ﷺ (١)، [أو أحد من العلماء] (٧)؟ فإن وجدت (٨) فيه أثراً عنهم فتمسك به، ولا تجاوزه لشيء، ولا تختار (١) عليه شيئاً؛ فتسقط في النار.

[٩] واعلم أنَّ الخروجَ مِنْ (١٠) الطريقِ على وجهين: أمَّا أحدهما: فرجلُ [قد](١٠)زَلَّ عن الطريق وهو لا يرد إلَّا الخير، فلا يُقتدى بزلته(١٠) فإنه هالكُ.

<sup>(</sup>١) في «ط»: المخرج.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: به.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: فيه.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أحد من أصحاب النبي عَيْق .

<sup>(</sup>V) من «ط».

ي (A) في «ط»: أصبت.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: ولا تختر.

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: عن.

<sup>(</sup>۱۱) من «ط».

<sup>(</sup>١٢) في «ط»: بزلله.

وآخر(۱) عاند الحق وخالف من كان قبله من المتقين؛ فهو ضَالً مُضلً، شيطانٌ مَرِيْدٌ في هٰذه الأمّةِ، حقيقٌ على مَنْ يَعْرِفهُ(٢) أَنْ يُحذّرَ النَّاسَ منه ويُبَيِّن للناس (٣) قصته، لئلا يقع أحد في بدعته (١)؛ فيهلك.

[٣/ب]

[10] واعلم رحمك الله أنّه لا يتم إسلام عبد؛ حتى يكون متبعاً مُصَدِقاً مُسَلِّماً فمن زعم أنه [قد] (٥) بقي شيء من أمر / الإسلام لم يَكْفُونَاهُ أَصْحَابُ محمد (١) عَلَيْهُ ، وكفى به (٧) فُرقةً وطعناً عليهم (٨) ، وهو مبتدعٌ ضَالٌ مُضِلٌ ، مُحْدِثُ في الإسلام ما ليس فيه .

(١١] واعلم رحمك الله: أنَّهُ ليس في السَّنَةِ قياس، ولا يُضرَب (١) لها الأمثال، ولا تتبع فيها الأهواء، و[إنما] (١٠) هو التصديق بآثار رسول الله على الأمثال، ولا شرح، لا يقال (١٠): لمَ؟ وكيف (١٠)؟

<sup>(</sup>١) في «ط»: ورجل.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: عرفه.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: لهم.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: في بدعته أحد.

<sup>(</sup>٥) من «ط».

<sup>(</sup>٦) في «ط»: رسول الله.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: بهذا.

<sup>(</sup>A) في «ط»: فطعن عليهم.

<sup>(</sup>۹) في «ط»: تُضْرَب.

<sup>(</sup>١٠) زيادة يقتضيها السياق.

<sup>(</sup>١١) في «ط»: ولا يقال.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: ولا كيف.

[١٢] والكلام(١) والخصومةُ والجدالُ والمِرَاءُ مُحْدَث، يَقْدَحُ الشك في القلب، وإن أصاب صاحبه الحقّ والسُّنَة .

[١٣] واعلم رحمك الله: أنَّ الكلام في الرب [تعالى] (٢) مُحْدَث، وهـ و بدعة وضلالة، ولا يتكلم في الرب؛ إلَّا بما وصف به نفسه [عز وجـل] (٣) في القرآن، ومَا بَيَّنَ رسول الله ﷺ لأصحابه، فهو جَلَّ ثناؤه واحدٌ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (١).

[۱۶] رَبَّنَا أُوَّلُ بلا متى، وآخر بلا منتهى، يَعْلَمُ السرَّ وأخفى، و(°) على عرشه استوى، وعلمه بكل مكان، لا يخلو من علمه مكان.

[10] ولا يقول في صفات الرب: كيف؟ ولِمَ؟(١) إلا شاكَ في الله [تبارك وتعالى](١).

والقرآن كلام الله وتنزيله ونوره، ليس بمخلوق (^)؛ لأنَّ القرآن من الله، وما كان من الله؛ فليس بمخلوق، وهكذا قال مالك بن أنس وأحمد ابن حنبل والفقهاء قبلهما وبعدهما، والمراء فيه كفر.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فالكلام.

<sup>(</sup>٢) من «ط».

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) سوة الشورى: آية ١١.

<sup>(</sup>o) في «ط»: وهو.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: لم؟ ولا كيف؟

<sup>(</sup>٧) من «ط».

<sup>(</sup>٨) في «ط»: وليس مخلوقاً.

[17] والإِيمان بالرؤية يوم القيامة، يرون الله [عز وجلّ](١) بأبصار(١) ووسهم وهو يحاسبهم / بلا حِجَاب ولا ترجمَان.

[۱۷] والإيمان بالميزان يوم القيامة، يوزن فيه الخير والشر، له كفتان (٣) لسان.

[1٨] والإيمان بعذاب القبر، ومنكرٌ ونكير.

[19] والإيمان بحوض رسول الله ﷺ (١)، ولكل نبي حَوْض (٥)، إلاَّ

(۱) من «ط».

(٢) في «ط»: بأعين.

(٣) في «ط»: وله.

(٤) قال الإمام ابن كثير رحمه الله في «النهاية (٢ / ٥ - ٣١):

«ذِكْرُ ما وردَ في الحوض النبوي المحمدي ـ سقانا الله منه يوم القيامة ـ من الأحاديث المتواترة المتعددة من الطرق الكثيرة المتظافرة، وإن رغمت أنوف كثيرة من المبتدعة المعاندة المكابرة القائلين يجحوده المنكرين لوجوده، وأخلق بهم أن يحال بينهم وبين وروده. كما قال بعض السلف: مَنْ كذب بكرامة لم ينلها. ولو اطلع المنكر للحوض على ما سنورده من الأحاديث قبل مقالته لم يقلها. . . «اهـ.

ثم ساق أحاديث الصحابة الواردة في الحوض فاستوفى المقام حقه.

وانظر: «شرح الطحاوية» (ص ٢٢٠ ـ بشير عيون)، و«معارج القبول» (٢ / ١٩٩ ـ ٢٠٧)، و «كنز العمال» (١٤ / ٤٦٥).

(٥) كما صح في حديث سمرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن لكل نبي حوضاً، وإنهم يتباهون أيّهم أكثر واردةً، وإني لأرجو الله أن أكون أكثرهم واردة».

أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (١ / ١ / ٤٤)، والترمذي في (صفة القيامة، باب: ما جاء في صفة الحوض، ٤ / ٦٢٨ ـ شاكر)، وابن أبي عاصم في «السنّة» (٧٣٩)، والطبراني في «الكبير» (٧ / ٢١٢)، وصححه الألباني في «الصحيحة» (١٥٨٩).

صالح النبي ﷺ، فإن حوضه ضرع ناقته(١).

[بوم] (٢) القيامة، وعلى الصراط، ويخرجهم من جوف جهنم، وما من نبي إلاً له (١) شفاعة، وكذلك الصديقين والشهداء، والصالحين (١)، ولله بعد ذلك تفضل كثير، فيمَنْ (١) يشاء، والخروج مِنْ النَّار بعدما احترقوا وصاروا فحماً (١).

أخرجه العقيلي في «الضعفاء» (٣ / ٦٤ - ٦٥)، وعنه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣ / ٢٤٤)، من طريق عبد الكريم بن كيسان، عن سويد بن عمير بم مرفوعاً.

قال ابن الجوزي: «حديث موضوع، لا أصل له. قال العقيلي: عبد الكريم مجهولٌ بالنقل، وحديثه غير محفوظ»اهـ.

وقال الذهبي في ترجمة عبد الكريم هذا في «الميزان» (٢ / ٦٤٥):

«مِنْ المجاهيل، وحديثُه منكرٌ. . . »، ثم أورد له الحديث المتقدِّم، وقال عقبه: «هو موضوعٌ. والله أعلم اهـ.

وأخرجه حميد بن زنجويه وعنه ابن عساكر في «تاريخه» ـ كما في «اللآلىء المصنوعة» (٢ / ٤٤٤ ـ ٤٤٠) ـ من طريق آخر عن كثير بن مرة به مرسلاً.

بيد أنَّه لا يفرح بمثله، فإسناده تالف مسلسل بالمجاهيل مع إرساله.

- (٢) من «ط».
- (٣) في «ط»: وله.
- (٤) في «ط»: الصديقون والشهداء والصالحون.
  - (٥) في «ط»: على مَنْ.
- (٦) انظر الأحاديث الواردة في الشفاعة وبيان أنواعها في :

«النهاية» لابن كثير (٢ / ١٣٩ ـ ١٧٦)، و «شرح الطحاوية» لابن أبي العز (ص =

<sup>(</sup>١) جاء هٰذا في حديث موضوع:

[٢١] والإيمان بالصراط على جهنَّمَ، يأخذ الصراط مَنْ شاءَ اللهُ، وينجُوزُ مَنْ شاءَ اللهُ، ويسقط في جهنَّمَ مَنْ شاءَ اللهُ، ولهم أنوارٌ على قدرِ إيمانهم.

[٢٢] والإيمانُ بالأنبياء والملائِكَةِ.

[٣٣] والإيمانُ بأنَّ الجنَّةَ حَقُ، والنَّارَ حَقُ(١)، مَخْلُوقَتَانِ(١)، الجنَّةُ في السماءِ السابعةِ، وسَقْفُهَا العَرْشُ، والنَّارُ تحتَ أرض (٣) السابعةِ السفلى، وهما مخلوقتانِ، قد علمَ اللهُ [تعالى](١) عددَ أهلَ الجنّةِ ومَنْ يدخلها، لا تفنيانِ أبداً(١)، هما مع بقاءِ اللهِ(١) يدخلها، وعددَ أهل النارِ ومَنْ يدخلها، لا تفنيانِ أبداً(١)، هما مع بقاءِ اللهِ(١) تبارك وتعالى أبد الآبدين، في(١) دهر الداهرين(٨).

<sup>=</sup> ۲۲۳ ـ ۲۳۷ ـ بشير عيون)، و «كنز العمال» (١٤ / ٣٩٠ ـ ٤١٥)، و «معارج القبول» (٢ / ٢٠٨ ـ ٢٧٣)، وكتاب «الشفاعة» للشيخ مقبل الوادعي .

<sup>(</sup>١) في «ط»: والإيمان بالجنة والنار.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: أنهما مخلوقتان.

 <sup>(</sup>٣) كذا في وضع الناسخ فوقها علامة التضبيب. وجاءت في وطه على الصواب: الأرض.

<sup>(</sup>٤) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في (ط): لا يفنيان أبدأ.

<sup>(</sup>٦) في (ط): بقاؤهما مع بقاء الله.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: و.

<sup>(</sup>A) وانظر مزيداً من البيان لمسألة حلق الجنة والنار، ودحض مزاعم من قال بفناء النار في المصادر الآتية:

<sup>«</sup>توقيف الفريقين على خلود أهل الدارين» للعلامة مرعي الحنبلي، و «كشف الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار» للإمام الصنعاني، و «كشف الأستار لإبطال إدعاء فناء النار» =

[78] وآدم [عليه السلام](١) كان في الجنّةِ الباقية المخلوقة، فأُخْرِجَ مِنْهَا بعدما عصى الله [عز وجل](١).

[٧٥] والإيمان بالمسيح الدجال.

[٢٦] والإيمانُ بنزول عيسى بن مريم [عليه السلام] (٣)، ينزل فيقتل الدّجال / ويتزوج ويصلي خلف القائم من آل محمد على ، ويموت ويدفنه المسلمون.

[٧٧] والإيمانُ بأنَّ الإيمانَ قولُ وعملٌ، وعملٌ وقولٌ، ونيةٌ وإصَابةٌ، يزيدُ وينقصُ، يزيدُ ما شاءَ اللهُ، وينقصُ حتى لا يَبْقَى مِنْهُ شيءً.

[۲۸] وخير<sup>(۱)</sup> هٰذه الأمة بعد وفاةِ نبيها<sup>(۱)</sup> أبو بكر، و<sup>(۱)</sup> عمر، و<sup>(۱)</sup> عثمان هٰكذا رُويَ لنا عن ابن عمر قال:

«كُنَّا نقولُ ورسولُ اللهِ ﷺ بَيْنَ أَظْهُرِنَا: إن خيرَ النَّاسِ بعد رسولِ الله ﷺ أبو بكر وعمر وعثمان، ويَسْمَع النبي ﷺ بذلك فلا يُنْكِرْهُ (^).

<sup>=</sup> للشيخ الدكتور علي بن علي جابر.

<sup>(</sup>۱) و(۲) من «ط».

<sup>(</sup>۳) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: وأفضل.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: هذه الأمة والأمم كلها بعد الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين.

<sup>(</sup>٦) و(٧) في «ط»: ثم.

<sup>(</sup>A) أخرج نحوه: البخاري في (فضائل الصحابة، باب: فضل أبي بكر، ٧ / ١٦ ـ مع الفتح)، وفي (باب: مناقب عثمان، ٧ / ٥٣ ـ ٥٤ ـ مع الفتح)، وأحمد في «فضائل الصحابة» (٥٣، ٥٤، ٥٥، ٥٥، ٥٠، ٥٧، ٥٨، ٥٩، ٦٢، ٦٤، ٤٠١).

ثُمَّ أفضل النَّاسِ بعد هُؤلاءِ: علي، وطلحَة، والزبير، وسعدُ [بن أبي وَقاص ](۱)، وسعيدُ [بنُ زيدٍ](۲)، وعبدُ الرحمن بن عوفٍ، [وأبو عُبَيْدَةَ عامر بن الجراح](۳)، وكلهم يَصْلُحُ للخلافة، ثم أَفْضَل النَّاس بعد هُؤلاءِ أصحاب رسول الله علم القرن الأول الذي بُعِثَ فيهم: المهاجرون الأولونَ والأنصار، وهم مَنْ صلى القبلتين، ثُمَّ أَفْضَل النَّاسِ بعد هُؤلاءِ مَنْ صَحِبَ رسول الله علم يوماً أو شهراً، أو سَنةً، [أو](۱) أَقَل [مِنْ ذلك](۱)، أو اكثر](۱).

تَرَحَّم عليه(٧)، وتَذْكُر فَضْلَهُ(٨)، وتَكُفَّ عن زلتهِ(١)، ولا نذكر أحداً منهم؛ إلَّا بخير(١٠)، لقول رسول الله ﷺ:

«إذا ذُكِرَ أَصْحَابِي فَأَمْسِكُوا»(١١).

وقال [سفيان](١٦)بن عيينة: «مَنْ نطقَ في أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ

<sup>(</sup>۱) و(۲) و(۳) و(٤) و(٥) و(١٢) من «ط».

<sup>(</sup>٦) من «ط». وجاء في «خ»: كثر.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: نترحم عليهم.

<sup>(</sup>A) في «ط»: ونذكر فضلهم.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: ونكف عن زللهم.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: إلا بالخير.

<sup>(</sup>۱۱) حدیث حسن.

أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٠ / ٢٤٣ ـ ٢٤٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤ / ١٠٨) من حديث عبد الله بن مسعود.

وله شواهد عن عدد من الصحابة، استوفى الشيخ الألباني تخريجها في «السلسلة الصحيحة» (٣٤).

بكلمة ؛ فهو صاحب هوي (١).

[وقال النبي ﷺ: «أصحابي كالنجوم، بِأَيِّهم اقْتَدَيْتُم اهْتَدَيْتُم»](١).

[٢٩] والسَّمَعُ والطَّاعَةُ للأثمة فيما يحب الله ويرضى / ومَنْ وَلي [٥/أ] الخلافة بإجماع النَّاسِ عليهِ ورضاهم به؛ فهو أمير المؤمنين.

[٣٠] ولا يَحِلُ لأحدٍ أَنْ يبيتَ ليلة ولا يرى أَنَّ عليه إماماً ٣٠)، برَّاً كانِ أو فَاجِرَاً.

[٣١] والحَبُّ والغزو مع الإمام ماض، وصلاة الجمعة خلفهم جائزة، ويصلي بعدها ست ركعات، يَفْصِل بين كل ركعتين، هكذا قال أحمد بن حنبل (4).

وهو حديثٌ واهٍ، أطبق حفاظ الحديث على ضعفه:

قال البزار: «لا يصح هذا الكلام عن النبي ﷺ».

وقال ابن حزم: «مكذوب موضوع باطل».

وقال البيهقي: «متنه مشهورٌ وأسانيده ضعيفة لم يثبت في هذا إسناد».

وقال ابن كثير: «هٰذا الحديث لم يروه أحد من أهل الكتب الستة وهو ضعيف».

وضعفه العراقي، وابن حجر، والألباني.

انظر: «المدخل» للبيهقي (ص ١٦٢ - ١٦٤)، و «تحفة الطالب» لابن كثير (ص ١٦٥ - ١٦٩)، و «تحفة الطالب» لابن كثير (ص ١٦٥ - ١٦٩)، و «المعتبر» للزركشي (ص ٨٦ - ٨٥)، و «موافقة الخبر الخبر» لابن حجر (١ / ١٤٥ - ١٤٨)، و «التلخيص الحبير» (٤ / ١٩٠ - ١٩١)، و «السلسلة الضعيفة» للألباني (٥٨، ٥٩، ٦٠، ٦١، ٢٢).

(٣) في «ط»: ولا يرى أنْ ليس عليه إمام.

(٤) كما في رسائله في السنة المبثوثة في «طبقات الحنابلة» (١ / ٢٤، ٢٤١، =

<sup>(</sup>١) لم أجد مَنْ خرَّجه.

<sup>(</sup>٢) من «ط».

[٣٢] واالخلافة في قريش إلى أن ينزل عيسى إبن مريم [عليه السلام](١).

[٣٣] ومَنْ خرج على إمام من أئمةِ المسلمين؛ فهو خارجي، وقد شقَ عصا المسلمين، وخالفَ الأثارَ وميتته ميتةً جاهلية.

[٣٤] ولا يَحِلُّ قتال السلطان، والخروج عليهم وإن جاروا(٢)، وذلك قول(٢) رسول الله ﷺ لأبي ذر [الغفاري](١): «اصبر وإن كان عبداً حبشياً»(٥)، وقوله للأنصار: «اصبروا حتى تلقوني على [الحوض](١)»(٧).

وليس في السُّنَّةِ قتال السلطان؛ فإن فيه فساد الدين والدنيا().

[٣٥] ويَحِلُ قِتَالُ الخوارج إذا عَرَضُوا للمسلمينَ في أَنْفُسِهِم وأموالهم وأهاليهم (١).

<sup>= 3 27 , 117 , 277 , 737).</sup> 

<sup>(</sup>١) و(٤) من «ط».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: ولا الخروج عليه وإن جار.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: لقول.

<sup>(</sup>٥) أخرج نحوه: مسلم في (الإمارة، باب: وجوب طاعة الأمراء في غير معصية (١٨٣٧)، وأحمد (٣ / ١٧١)، وابن ماجه في (الجهاد، باب: طاعة الإمام ٢٨٦٢).

<sup>(</sup>٦) من «ط»، وفي «خ»: الخصوص! وهو تحريف.

<sup>(</sup>٧) أخرجه: البخاري في (مناقب الأنصار، باب: قول النبي على الأنصار: «اصبروا حتى تلقوني على الحوض» (٧ / ١١٧ ـ مع الفتح)، ومسلم في (الإمارة، باب: الصبر عند ظلم الولاة ١٨٤٥)، وأحمد (٣ / ٥٥، ١٧١)، من حديث أسيد بن الحضير.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: الدنيا والدين.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: في أموالهم وأنفسهم وأهليهم.

وليس له إذا فارقوه أن يطلبهم، ولا يُجْهِز على جَرِيحهم، ولا يَأْخُذ فَيْنَهُم (١)، ولا يَقْتُل أسيرهم، ولا يتبع مُدْبرَهُم.

[٣٦] واعلم رحمكَ اللهُ أنَّه لا طاعةَ لبشرِ في معصيةِ اللهِ عَزَّ وجَلَّ.

[۳۷] [ومَنْ](۱) كان من أهل الإسلام، [فلا تشهد له بعمل خير ولا شر](۱)، فإنَّكَ لا تدري بم يُخْتَم له [عند الموت](۱)، ترجو له [رحمة الله](۱)، وتخاف عليه [ذنوبه](۱)، ولا تدري ما يَسْبِقُ(۱) له عند الموت إلى الله من الندم، وما / أحدث الله في ذلك الوقت إذا مات على الإسلام، [٥/ب] ترجو له رحمة الله(١)، وتخاف عليه ذنوبه.

[٣٨] وما من ذنب؛ إلا وللعبد منه توبة.

[٣٩] والرَّجْمُ حَقُ.

[ ٠ ] والمَسْحُ على الخفين سُنَّةُ .

[٤١] وتَقْصِيرُ الصَّلاةِ في السَّفَر سُنَّةٌ.

[٢٦] والصوم في السفر: مَنْ شاءَ صام، ومَنْ شاء أفطر (٩).

<sup>(</sup>١) في «ط»: فيهم.

<sup>(</sup>٢) من «ط» وفي «خ»: من.

<sup>(</sup>٣) من «ط» وفي «خ»: ولا تشهد على أحدٍ، ولا يشهد له بعمل خير ولا شر!.

<sup>(</sup>٤) و (٥) و (٦) من «ط».

<sup>(</sup>٧) في «ط»: ما سبق.

<sup>(</sup>A) في «ط»: الرحمة.

<sup>(</sup>٩) وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «مجموع الفتاوى» (٢٥ / ٢٠٩):

- [٤٣] ولا بأس بالصلاة في سراويل(١).
- [\$\$] والنفاق: أن تظهر (٢) الإسلام (٣) وتخفي (٤) الكفر (٠).
  - [٥٤] واعلم بأن الدنيا دار إيمان وإسلام.
- [17] وأمة محمد على في أحكامهم، ومواريثهم، ومواريثهم، وذبائحهم](١)، والصلاة عليهم.

[٤٧] [و](\*) لا نشهد لأحد بحقيقة الإيمان؛ حتى يأتي بجميع شرائع الإسلام، فإن قَصَّرَ في شيء من ذلك؛ كانَ نَاقِصَ الإيمانِ حتى يتوب، واعلم [أَنَّ](^)إيمَانَهُ إلى الله تعالى، تام الإيمان أو ناقص الإيمان؛ إلا ما [أظهر](\*) لك من تضييع شرائع الإسلام.

<sup>«</sup>فأما السفر الذي تقصر فيه الصلاة، فإنه يجوز فيه الفطر مع القضاء باتفاق الأثمة، ويجوز الفطر للمسافر باتفاق الأثمة، سواء كان قادراً على الصيام أو عاجزاً، وسواء شَقَّ عليه الصوم، أو لم يشق، بحيث لو كان مسافراً في الظل والماء ومعه من يخدمه، جاز له الفطر والقصر. ومَنْ قال: إنَّ الفطر لا يجوزُ إلا لمن عجز عن الصيام فإنه يُستتاب، فإنْ تابَ وإلاً قُتلَ. وكذلك مَنْ أنكر على المُفْطِر فإنه يستتاب من ذلك. . . »اهـ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱ / ۸۸۲ - ۹۸۳).

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يظهر.

<sup>(</sup>٣) في «ط» زيادة: باللسان.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ويخفي.

<sup>(</sup>٥) في «ط» زيادة: بالضمير.

<sup>(</sup>٦) و(٧) و(٨) من «ط».

<sup>(</sup>٩) من «ط»، وفي «خ»: ما ظهر.

[43] والصلاة على مَنْ مات مِنْ أهلِ القبلة سُنَّة: المرجوم (١)، والنزاني، والنزانية، والذي يقتل نفسه، وغيره من أهل القبلة، والسكران وغيره (١)، الصلاة عليهم سُنَّة.

[19] ولا يخرج أحد من أهل القبلة من الإسلام حتى يردَّ آيةً من كتاب الله [عز وجل] (١) ، أو يردّ شيئاً من آثار رسول الله على أو يذبح لغير الله ، أو يصلي لغير الله (١) ، وإذا فعل شيئاً من ذلك ؛ فقد وجب عليك أن تخرجه من الإسلام ، وإذا (٥) لم يفعل شيئاً من ذلك ؛ فهو مؤمن مسلم (١) بالاسم لا بالحقيقة .

[ • • ] وكل ما سمعت من الآثارِ (٧) ممّا لم / يبلغه عقلك، نحو قول [ ٢٠ أ] رسول الله ﷺ: «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن [عزّ وجلّ] (٨)». (٩).

<sup>(</sup>١) في «ط»: والمرجوم.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: أو يصلى لغير الله، أو يذبح لغير الله.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: فإذا.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: ومسلم.

<sup>(</sup>٧) في «ط» زيادة: شيئاً.

<sup>(</sup>A) من «ط».

<sup>(</sup>٩) أخرجه مسلم في (القدر، باب: تصريف الله تعالى القلوب كيف شاء ٢٦٥٤)، وأحمد (٢ / ١٦٨) من حديث عبد الله بن عمرو.

وقوله: «إن الله تبارك وتعالى ينزل إلى سماء الدنيا(١)»(٢)، و «ينزلُ يوم عرفة»(٣). و «[ينزل](١) يوم القيامة»(٥). و «جهنّم(١) لا يزال يطرح فيها، حتى يضع عليها قدمه جلّ ثناؤه»(٧)، وقول الله [تعالى](٨) للعبد: «إن

(٣) أخرجه: ابن مندة في «التوحيد» (١٤٧ / ١)، وأبو الفرج الثقفي في «الفوائد» (٣) أخرجه: ابن مندة في «السلسلة الضعيفة» (٦٧٩) -، والبغوي في «شرح السنة» (٧٨ / ٢، ٢٠ / ١)، من طريق مرزوق مولى طلحة، عن أبي الزبير، عن جابر به مرفوعاً.

وله طريق أخرى من حديث جابر أيضاً ، وإسناده ضعيف كما في «السلسلة الضعيفة» (٢ / ١٢٥ ـ ١٢٦).

بيد أنه صحّ موقوفاً: أخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (١٣٧)، وأبو عثمان الصابوني في «عقيدة السلف» (٧٦)، والدارقطني في «النزول» (٩٥، ٩٦)، واللالكائي في «شرح السنة» (٧٦٨) عن أم سلمة موقوفاً عليها. ومثله لا يُقال من قبيل الرأي! فله حكم الرفع.

## (٤) و(٨) من «ط».

(٥) ثبت في القرآن والسنة مجىء وإتيان الجبار تبارك وتعالى لفصل القضاء يوم القيامة، وأمّا النزول؛ فقد وردت فيه بعض الأثار، انظر الكلام عليها في: «الرد على الجهمية» للدارمي (ص ٧٧ ـ ٧٥)، و«تفسير ابن كثير» (٣ / ٣١٥ ـ ٣١٦).

(٧) أخرجه البخاري في (التفسير، باب: ﴿وتقول هل من مزيد﴾، ٨ / ٩٩٥ - ٩٤ \_ مع الفتح)، ومسلم في (الجنة وصفة نعيمها، باب: النار يدخلها الجبارون، ٢٨٤٨)، من حديث أنس بن مالك.

<sup>(</sup>١) في «ط»: إلى السماء الدنيا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري في (التهجد، باب: الدعاء والصلاة من آخر الليل، ٣ / ٢٩ \_مع الفتح)، وفي (الدعوات، باب: الدعاء نصف الليل، ١١ / ١٢٨ \_مع الفتح)، ومسلم في (صلاة المسافرين، باب: الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل، ٧٥٨) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: وإن جهنم.

مشيت إليّ؛ هرولت إليك»(١)، وقوله: «إن الله تبارك وتعالى ينزل يوم عرفة»(١)، وقوله: «خلق الله آدم على صورته»(١)، وقول النبي(١) على «رأيت ربي في أحسن صورة»(٥). وأشباه هذه الأحاديث فعليك بالتسليم والتصديق والتفويض(١)، لا تفسر(٧) شيئاً [من هذه](٨) بهواك، فإن الإيمان بهذا واجب، فَمَنْ فَسَرَّ شيئاً من هذا بهواه، أو(١) رَدَّه؛ فهو جهمي.

(٢) كرَّرَهُ المؤلف، وقد تقدّم تخريجه قريباً.

(٣) أخرجه: البخاري في (الاستئذان، باب: بدء السلام ١١ / ٣ ـ مع الفتح)،
 ومسلم في (البر، باب: النهي عن ضرب الوجه، ٤ / ٢٠١٧) من حديث أبي هريرة.

وللعلامة حمود التويجري رحمه الله شرحاً نفيساً له وسمَهُ بـ «عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن».

(٤) في «ط»: رسول الله ﷺ.

(٥) صحيح . جاء عن عدد من الصحابة : معاذ بن جبل ، عبد الرحمن بن عائش ، ابن عباس وغيرهم .

وقد استوفيت تخريجه والكلام على طرقه، ورددت على من حاول الطعن في صحته في جزء مفرد يسر الله إتمامه.

(1) مراد المصنف رحمه الله تفويض علم الكيفية فقط، لا تفويض علم المعاني.

وانظر مزيداً من الإيضاح في كتاب «علاقة الإثبات والتفويض بصفات رب العالمين» (ص ٦٩) للشيخ رضا بن نعسان، ورَدُّ العلامة ابن باز حفظه الله على الصابوني (ص ٨ - 18).

- (٧) في «ط»: ولا تفسر.
  - (۸) من «ط».
  - (٩) في «ط»: وردُّه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري في (التوحيد، باب: قول الله تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه﴾، ۱۳ / ۲۸۷ ـ مع الفتح)، ومسلم في (الذكر والدعاء ۲۸۷)، من حديث أبي هريرة.

[۱۰] ومن زعم أنَّه يرى ربه في دار الدنيا؛ فهو كافر بالله [عز وجل](۱).

[ ٢ ] والفِكْرَةُ في الله تبارك وتعالى بدعة؛ لقول رسول الله ﷺ: «تفكروا في الخُلْقِ، ولا تفكروا في الله»(١)، فإن الفكرة في الربِّ؛ تَقْدَحُ الشَّكَ في القلب.

[٣٥] واعلم أنَّ الهَ وامَّ والسَّباعَ والدَّوَابُ كلها نحو: الذَّرِ والنَّمْل [والذباب](٣)، كلها مأمورة لا يَعْمَلونَ(١) شيئاً إلا بإذن الله تبارك وتعالى .

[20] والإيمان بأنَّ الله تبارك وتعالى قد علم ما كان من أول الدهر، وما لم يكن، وما هو كائن أحصاه الله وعَدَّهُ عَدًّأ، ومَنْ قال: إنَّهُ لا يعلم ما كان(٥) وما هو كَائِنٌ؛ فقد كفر بالله العظيم.

[7/ب] [00] ولا نكاح إلاً بولي وشاهدي عدل / وصداق، قَلُ أو كثر، ومَنْ لَمُ يكن له(٢) ولي فالسلطَانُ ولي مَنْ لا ولي لَهُ.

<sup>(</sup>١) من «ط».

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ: أبو الشيخ في «العظمة» (رقم ٥)، وأبو القاسم الأصبهاني في «الترغيب» (٢ / ٧٣، ١٧٤)، من حديث ابن عباس به مرفوعاً. وإسناده ضعيف، بيد أنّ له شاهداً من حديث عبد الله بن سلام به مرفوعاً. أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٦ / ٦٦ - ٦٧)، وبه يكون حسناً، وله شواهد أخرى لا تخلوا من مقال، انظر الكلام عليها في «السلسلة الصحيحة» (١٧٨٨).

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ولا يعلمون.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: إلا ما كان.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: لها.

[70] وإذا طلق الرجل امرأته ثلاثاً؛ فقد حرمت عليه ،ولا تحل(١) له حتى تنكح زوجاً غيره.

[۷۰] ولا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، ويشهد أن محمداً (۲) عبده ورسوله؛ إلا بإحدى ثلاث (۳): زان (۱) بعد إحصان، أو مرتد بعد إيمان، أو قتلَ نَفْساً مؤمنة (۱۰) [بغير حق] (۲)؛ فيُقْتل به، وما سوى ذلك، فدم المسلم على المسلم حرام [أبداً] (۷)، حتى تقوم الساعة.

[٨٥] وكـل شيء مما أوجب الله عليه الفناء يفنى؛ إلا الجنة والنّار(^)، والعرش والكرسي، واللوح والقلم والصور(^)، ليس يفنى شيء من هذا أبداً، ثم يبعث اللهُ الخلق على ما ماتوا(١٠)عليه يوم القيامة، ويحاسبهم بما شاء، فريقٌ في الجنة، وفريق في السعير، ويقول لسائر الخلق [ممن لَمْ يُخْلَق للبقاء](١٠): كونوا تراباً.

أخرجه البخاري في (الديات، باب قوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّفْسِ بِالنَّفْسِ﴾، ١٢ / ٢٠١ . - مع الفتح)، ومسلم في (القسامة، باب: ما يباح به دم المسلم، ١٦٧٦).

<sup>(</sup>١) في «ط»: لا تحل. بإسقاط (الواو).

<sup>(</sup>٢) في «خ» زيادة: رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٣) كما جاء في حديث عبد الله بن مسعود:

<sup>(</sup>٤) في «ط»: زنا.

<sup>(</sup>٥) مى «ط»: أو قتل نفس مؤمنة.

<sup>(</sup>٦) و(٧) من «ط».

<sup>(</sup>٨) انظر: التعليق على فقرة (٢٣).

<sup>(</sup>٩) في «ط»: والصور والقلم واللوح.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: ما أماتهم.

<sup>(</sup>۱۱) من «ط».

[94] والإيمان بالقصاص يوم القيامة بين (١) الخلق كلهم، بني آدم، والسباع، والهوام، حتى للذرة من الذرة، حتى يأخذ الله [عزّ وجل] (١) لبعضهم من بعض، لأهل الجنة من أهل النار، وأهل (١) النار من أهل الجنة، وأهل (١) الجنة بعضهم من بعض، وأهل (١) النار بعضهم من بعض.

[٦٠] وإخلاص العمل لله.

[17] والرضى بقضاء الله، والصبر على حكم الله، والإيمان بما قال الله عزّ وجلّ، والإيمان بأقدار الله كلها خيرها وشرها، وحلوها ومرها، قد علم الله ما العباد عاملون، وإلى ما هم صائرون، لا يخرجون من علم الله، ولا يكون في الأرضين / ولا في السماوات إلاً ما علم الله عزّ وجلّ، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك. ولا خالق مع الله [عز وجل](١).

[٦٢] والتكبير على الجنائز أربع، وهو قول: مالك بن أنس، وسفيان الثوري، والحسن بن صالح، وأحمد بن حنبل، والفقهاء، وهكذا قال رسول الله على (٧).

<sup>(</sup>١) في «ط»: من.

<sup>(</sup>Y) من «ط».

<sup>(</sup>٣) و(٤) و(٥) في «ط»: ولأهل.

<sup>(</sup>٦) من (ط).

ولهذه الفقرة في (ط) وقع في بعض كلماتها تقديم وتأخير.

<sup>(</sup>٧) كما في حديث أبي هريرة: «أن رسول الله ﷺ نَعَى النجاشي في اليوم الذي مات فيه، وخرج بهم إلى المصلى فصَفَّ بهم وكبَّر عليه أربع تكبيرات».

[٦٣] والإيمان بأنَّ مع كل ِ قَطْرَة ملكاً (١) يَنْزِل مِنْ السَّماءِ، حتى يضعَها حيث أمره الله عزَّ وجلّ.

= أخرجه البخاري في (الجنائز، باب: التكبير على الجنازة أربعاً، ٣ / ٢٠٢ ـ مع الفتح)، ومسلم في (الجنائز، باب: التكبير على الجنازة، ٩٥١).

ويجوز التكبير على الجنازة إلى تسع تكبيرات، لثبوته عن النبي رضي النجي الفر بيان هذه المسألة في :

«المجموع» للنووي (٥ / ٢١١)، و «شرح السنة» للبغوي (٥ / ٣٤١)، و «سبل السلام» للصنعاني (٢ / ١٤٣)، و «زاد المعاد» لابن القيم (١ / ٥٠٧ ـ ٥٠٩)، و «أحكام الجنائز» للألباني (ص ١١١ ـ ١١٤).

(١) جاء هذا من قول: الحكم بن عتيبة والحسن البصري رحمهما الله:

فأما قول الحكم، فأخرجه ابن جرير الطبري في «تفسيره» (١٤ / ١٩)، وأبو الشيخ في «العظمة» (٤٩٣) بإسناد حسن.

وأثـر الحسن أخـرجـه أبو الشيخ في «العظمة» (٧٦١) بإسناد حسن أيضاً وانظر: «البداية والنهاية» (١ / ٤١) لابن كثير، و «الدر المنثور» للسيوطي (٥ / ٧١)

- (٢) في «ط»: رسول الله.
- (٣) من «ط»، وفي «خ»: أن.
- (٤) من «ط»، وفي «خ»: كان.
- (٥) كما في «صحيح مسلم» في (الجنة وصفة نعيمها، باب: عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه، ٢٨٧٤)، من حديث أنس بن مالك: «أن رسول الله ﷺ ترك قتلى بدر ثلاثاً. ثم أتاهم فقام عليهم فناداهم فقال: يا أبا جهل بن هشام! يا أُميَّة بن خلف! يا عتبة ابن ربيعة! يا شيبة بن ربعية! أليس قد وجدتم ما وعد ربكم حقًا؟ فإني قد وجدت ما وعدني ربي حقًا، فسمع عمر قول النبي ﷺ فقال: يا رسول الله! كيف يسمعوا وأنَّي يُجيبوا وقد جَيْفُوا؟ قال: والذي نفسي بيده! ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكِنَّهُم لا يقدرون أن =

[70] والإيمان بأن الرجل إذا مرض يأجره(١)الله على مرضه(١).

[77] والشهيد يأجره [الله] (٢) على القتل(١).

[٦٧] والإيمان بأن الأطفال إذا أصابهم شيء في دار الدنيا يألمون، وذلك أنَّ بكر بن أخت عبد الواحد(٩) قال: لا يألمون. وكذَبَ.

[٦٨] واعلم أنّه لا يدخل الجنّة أحد إلا برحمة الله، ولا يعذبُ اللهُ أحداً إلا بذنوبه، بقدر ذنوبه(١)، ولو عذّب الله أهل السماوات وأهل الأرضين(١) بَرُهم وفاجرهم، عذبهم غير ظالم لهم، لا يجوز أن يُقال لله تبارك وتعالى(١) إنّه ظالم(١)، وإنما يظلم من يأخذ ما ليس له، والله جلّ ثناؤه

<sup>=</sup> يُجِيْبُوا. ثم أمرَ بهم فسحبوا، فأَلْقُوا في قَلِيبِ بدرٍ».

<sup>(</sup>١) في «طه: آجره.

<sup>(</sup>٢) كما في «صحيح البخاري» في (المرضى، باب: شدة المرض، ١٠ / ١٠٠ مع الفتح)، ومسلم في (البر والصلة، باب: ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض، ٢٥٧١)، من حديث عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من مسلم يصيبه أذى إلاّ حاتً اللهُ عنه خطاياه كما تحات ورق الشجر».

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: على شهادته.

<sup>(</sup>٥) في (ط): ابن أخت عبد الوهاب. وهو خطأ.

وبكر هذا: مِنْ رؤوس المبتدعة، انظر ترجمته في: «لسان الميزان» (٢ / ٢٠ - ٢٠)، و«الفصل» لابن حزم (٣ / ١٥٧)، وقد خلّط محققي الكتاب في ترجمته!، وانظر: «مقالات الإسلاميين» للأشعرى (ص ٢٨٦).

<sup>(</sup>٦) في «ط»: إلا بذنوب بعد ذنوب.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: والأرض.

<sup>(</sup>A) في «ط»: عز وجل. (٩) في «ط»: إنه ظلم.

له الخلق والأمر، والخلْقُ خَلْقُه، والدارُ داره، لا يُسأل عمّا يَفعل وهم يُسألون / ولا يُقال: لِمَ؟ وكيف؟ لا يدخل(١) أحد بين الله وبين خَلْقِه. [٧/ب]

[79] وإذا سمعت الرجل يطعن على الآثار [ولا يقبلها أو ينكر شيئاً من أخبار رسول الله هي إنه؛ فاتهمه على الإسلام، فإنه رجل رديء القول والمنهب، وإنما طعن (أ) على رسول الله في وأصحابه (أ)؛ لأنه (أ) إنما عرفنا الله، وعرفنا رسول الله في (أ)، وعرفنا القرآن، وعرفنا الخير والشر، والدنيا والأخرة بالآثار (الله).

[٧٠] [وأنَّ](^) القرآن إلى السنة أحوج من السنة إلى القرآن(').

<sup>(</sup>١) في «ط»: ولا يدخل.

<sup>(</sup>٢) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: يطعن.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: وعلى أصحابه.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: لأنَّا.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: وعرفنا رسوله.

<sup>(</sup>٧) وقال الإمام أحمد رحمه الله: «من ردّ حديث رسول الله ﷺ؛ فهو على شفا هلكة» \_ كما في «طبقات الحنابلة» (٢ / ١٥)، و «الإبانة الكبرى» لابن بطة (١ / ٩٧) \_..

<sup>(</sup>٨) من «ط»، وفي «خ»: فإن.

<sup>(</sup>٩) وهـذا القـول مأثـور عن مكحـول الشـامي رحمه الله، أخرجه الخطيب في «الكفـاية» (ص ١٤١)، والحازمي في «جامع بيان العلم» (٢ / ١٩١)، والحازمي في «الناسخ والمنسوخ»، (ص ٢٥) وإسناده صحيح.

وقال يحيى بن أبي كثير رحمه الله: «السنة قاضية على القرآن، وليس القرآن بقاض على السنة».

أخرجه الدارمي في «سننه» (١ / ١١٧)، وابن عبد البر في «الجامع» (٢ / ١٩١). =

[۱۱] والكلام والجدال(۱) والخصومة في القدر خاصة منهي عنه [عند] (۲) جميع الفرق(۱)؛ لأنّ القدر سِرُّ الله، ونهى الرب تبارك وتعالى(١) الأنبياء عن الكلام في القدر، ونهى رسول الله(۱) على عن الخصومة في القدر، [وكرهه أصحاب رسول الله على والتابعون] (۱)، وكرهه العلماء وأهل الورع، ونهوا عن الجدال في القدر؛ فعليك بالتسليم والإقرار والإيمان، واعتقاد ما قال رسول الله على جملة الأشياء، وتسكت (۲) عمّا سوى ذلك.

[۷۲] والإيمان بأن رسول الله ﷺ أسري به إلى السماء، وصار إلى العرش، وكلم الله تبارك وتعالى (^)، ودخل الجنة، واطَّلعَ إلى (¹) النار ورأى

وهذا هو الصواب؛ لموافقته قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكَرِ لَتَبَيِّنَ لَلْنَاسِ مَا نَزَلِ إليهم﴾ [النحل: آية ٤٤].

- (١) في «ط»: والجدل.
  - (۲) و (٦) من «ط».
- (٣) في «خ» كرر الناسخ قوله: لأن القدر خاصة منهي جميع الفرق!.
  - (٤) في «ط»: جلّ اسمه.
    - (٥) في «ط»: النبي.
    - (٧) **في** «ط»: واسكت.
  - (A) في «ط»: وسمع كلام الله.
    - (٩) في «ط»: واطلع في.

وقال الفضل بن زياد: سمعت أبا عبد الله \_ يعني: أحمد بن حنبل \_ ، وسُئِلَ عن الحديث الذي رُوي أن السنة قاضية على الكتاب. فقال: ما أجسر على هٰذا أن أقوله: «إن السنة قاضية على الكتاب، إن السنة تفسّر الكتاب وتبينه». ذكره ابن عبد البر في «الجامع» (ص ١٩١ / ١٩٢).

الملائكة، [وسمع كلام الله عزّ وجلّ](١)، ونُشِرَت له (٢) الأنبياء، ورأى سرادقات العرش والكرسي، وجميع ما في السماوات، وما في الأرضين، في اليقظة حمله جبريل / على البراق حتى أداره في السماوات، وفرضت [٨/أ] له (٣) الصلاة في تلك الليلة، ورجع إلى مكة في تلك الليلة (٤)، وذلك قبل الهجرة (٥).

[۷۳] واعلم أن أرواح الشهداء في قناديل تحت العرش تسرح في الجنة (١)، (٧)، وأرواح المؤمنين تحت العرش (٨)، وأرواح الكفار والفجار في برَهُوْت (١)، [وهي في سجين] (١٠).

<sup>(</sup>۱) و(۱۰) من «ط».

<sup>(</sup>۲) في «ط»: وبشرت به.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: عليه.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ورجع إلى مكة ليلته.

<sup>(</sup>٥) وللسيوطي رسالة استوفى فيها روايات حادثة الإسراء، وسَمَها بـ: «الآية الكبرى في شرح قصة الإسراء» وقد طبعت. وانظر أيضاً رسالة: «الإسراء والمعراج) للشيخ محمد أبو شهبة.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أرواح الشهداء في حواصل طير خضر تسرح في الجنة، وتأوي إلى قناديل تحت العرش.

<sup>(</sup>٧) وهذا ثابت كما في «صحيح مسلم» في (الإمارة، باب: بيان أن أرواح الشهداء في الجنة، ١٨٧٨) من حديث عبد الله بن مسعود.

<sup>(</sup>٨) وهذه المسألة أطال النفس فيها الإمام ابن القيم رحمه الله في كتابه: «الروح» (ص ١٢٥ ـ ٢٠٩). وانظر: «أهوال القبور» لابن رجب (ص ٢٠٩ ـ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٩) في «ط»: بئر برهوت.

وبرَهُوْت (بفتح الباء الموحدة والراء، وسكون الواو، وتاء فوقها نقطتان): كذا ضبطها ياقوت الحموي في «معجم البلدان» (١ / ٤٠٥)، وابن الهمام الحنفي في «فتح القدير»

[٧٤] والإيمان بأن الميت يقعد في قبره، ويرسل الله(١) فيه الروح حتى يسأله منكر ونكير عن الإيمان وشرائعه، ثُمَّ يُسَلّ(١) روحه بلا ألم، ويعرف الميت الزائر إذا أتاه(١)، ويُنعَم في القبر المؤمن(١)، ويعذّب الفاجر كيف شاء الله.

[٧٠] واعلم أنَّ [ . . . ] (\*) بقضَاءِ اللهِ وقَدَرِهِ .

[٧٦] والإيمان بأنَّ الله تباركَ وتعالى هو الذي كلم موسى بن عمران يوم الطور، وموسى يسمع من الله الكلام بصوت وقع في مسامعه منه لا من غيره، فمن قال غير هذا؛ فقد كفر [بالله العظيم](١).

[٧٧] والعقل مولود، أعطي كل إنسان من العقل ما أراد الله،

· (\* \* / Y) =

ولا يصح حديث في أنّ أرواح الكفار في بئر برهوت، كما تراه جلياً في «الروح» لابن القيم (ص ١٤٥ ـ ٢٦٣)، والقول الصحيح القيم (ص ١٤٥ ـ ٢٦٣)، والقول الصحيح الذي تدل عليه الأدلة من الكتاب والسنة هو: أنها في سجين.

- (١) في (ط): وترسل.
  - (٢) في (ط): تُسَلِّ.
- (٣) في «ط»: إذا زاره.

وقد جاءت عدّة أحاديث في أنَّ الميت يعرف زائره إذا زاره ويستأنس به، بيد أنَّه لا يصح شيء منها، وانظرها مع الكلام عليها في :

«بشرى الكثيب بلقاء الحبيب» للسيوطي (ص ۸۷ ـ ۸۹)، بتحقيق مشهور حسن، و «أهوال القبور» لابن رجب (ص ١٨٤ ـ ١٩٢)، بتحقيق محمد نظام الدين.

- (٤) في «ط»: وينعم المؤمن في القبر.
- (٥) كلمة لم أستطع قراءتها في الأصل «خ». ولا توجد هذه الفقرة في «ط».
  - (٩) من «ط».

يتفاوتون في العقول مثل الدرة في السماوات، ويطلب من كل إنسان من العلم على قدر ما أعطاه من العقل، وليس العقل باكتساب، إنما هو فضل من الله تبارك وتعالى.

[۷۸] واعلم أن الله فَضَلَ العبادَ بعضهم على بعض في الدين والدنيا، عدلاً منه لا يُقالُ: جار(۱) ولا حابى، فمن / قال: إن فضل الله [۸/ب] على المؤمن والكافر سواء؛ فهو صاحب بدعة، بل فَضَّل الله المؤمنين على الكافرين(۲)، والطائع على العاصي، والمعصوم على المخذول، عدل(۲) منه، هو فضله يعطي(٤) مَنْ يشاء، ويمنع(٩) مَنْ يشاء.

[٧٩] ولا يحل أن تكتم النصيحة للمسلمين (١) ـ برهم وفاجرهم ـ في أمر الدين، فَمَنْ كتم؛ فقد غش المسلمين، ومن غش المسلمين؛ فقد غش الدين، ومَنْ غش الدين؛ فقد خان الله ورسوله والمؤمنين.

[٨٠] والله تبارك وتعالى سميع بصير عليم، يداه مبسوطتان، قد عَلِمَ اللهُ أنَّ الخلق يعصونه قبل أن يخلقهم، علمه نافذ فيهم، فلم يمنعه علمه فيهم أن هداهم للإسلام، ومَنَّ به عليهم كرماً وجوداً وتَفَضُّلاً، فله الحمد.

[٨١] واعلم أنَّ البشارة عند الموت ثلاث بشارات؛ يُقَالُ: أبشريا

<sup>(</sup>١) في «ط»: جاد. وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: المؤمن على الكافر.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: عدلًا.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: يعطيه.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: ويمنعه.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أحداً من المسلمين.

حبيبَ الله برضى الله والجنّة، ويُقالُ: أبشريا عدو الله بغضب الله والنار، ويُقَالُ: أبشريا عبد الله بالجنة بعد الإسلام(١). هذا قول ابن عباس(١).

[۸۲] واعلم أنَّ أولَ مَنْ ينظر إلى الله [تعالى] (٢) في الجنَّة الأَضِرَّاءُ (٤)، ثُمَّ الرجال، ثم النساء، بأعين رؤوسهم، كما قال رسول الله على: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر، لا تُضامون في رؤيته (٤)، والإيمان بهذا واجب / وإنكاره؛ كفرُ.

[[/4]

[٨٣] واعلم رحمك الله أنّه ما كانت (١) زندقة قط، ولا كفر، ولا شك (١)، ولا بدعة، ولا ضلالة، ولا حيرة في الدين؛ إلاَّ من الكلام، وأهل الكلام، والجدل، والمراء، والخصومة.

<sup>(</sup>١) في «ط» تقديم وتأخير في عبارات هذه الفقرة، وبدل كلمة «الإسلام» كلمة: الإنتقام!

 <sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير» (۲ / ۳۱۱ - ۳۳۹)، و «التذكرة» للقرطبي (۱ / ۲۷ - ۲۷)، و «شرح الصدور» (ص ۹۱ - ۱۳۱) للسيوطي.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) جمع: ضَرِيرٌ، وهو من ذهب بصره. انظر: «القاموس المحيط» (٣ / ١٩ - التيبه). وجاء هذا في حديث مرفوع إلى النبي ﷺ ولا يصح.

ذكره الديلمي في «فردوس الأخبار» (١ / ٥٥)، عن سمرة بن جندب به مرفوعاً، وأخرجه اللالكائي في «السنة» (٩٧٤) بإسناد ضعيف عن الحسن البصري من قوله.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: البخاري في (المواقيت، باب: فضل صلاة العصر، ٢ / ٣٣ ـ مع الفتح)، ومسلم في (المساجد، باب: صلاتي الصبح والعصر، ٦٣٣) من حديث جرير بن عبد الله.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أنها لم تكن.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: ولا شكوك.

والعجب كيف يجترىء الرجل على المراءِ والخصومةِ والجدالِ واللهُ تعالى يقول: ﴿مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللهِ إِلاَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾(١)، فعليك بالتسليم، والرضى بالآثار وأهل الآثار، والكف، والسكوت.

[18] والإيمان بأنَّ الله تبارك وتعالى يُعَذب الخلقَ في النار، في الأغلال، والأنكال، والسلاسل، والنار في أجوافهم، وفوقهم، وتحتهم، وذلك أن الجهمية منهم هشام الفُوْطِي (٢) مقال: إنما يُعذِّب [الله] (٣) عند النار. رَدُّ (٤) على الله وعلى رسوله.

[٨٥] واعلم أنَّ [صلاة](٥) الفريضة خمس [صلوات](١)، لا يُزَادُ فيهنَّ، ولا يُنْقَصُ في مواقيتها، وفي السفر [ركعتان](١) إلَّا المغرب، فمن قال أكثر من خمس؛ فقد ابتدع، ومن قال: أقل من خمس؛ فقد ابتدع، لا يقبل الله شيئاً منها، إلَّا لوقتها، إلَّا أن يكون [نسياناً](١)؛ فإنه معذور يأتي بها إذا ذكرها، أو يكون مسافراً فيجمع بين الصلاتين إن شاء.

<sup>(</sup>١) سورة غافر: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) هشام الفُوطي (بضم الفاء وإسكان الواو): ابن عمرو، وكان من أصحاب أبي الهذيل، داعية للاعتزال. «لسان الميزان» (٦ / ١٩٥)، وانظر: «الفهرست» لابن النديم (ص ٢١٤)، و «الفصل» لابن حزم (٥ / ٦٢).

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ردّاً.

<sup>(</sup>٥) من «ط». وجاء في «خ»: الصلاة!.

<sup>(</sup>٦) من «ط».

<sup>(</sup>٧) من «ط». وفي «خ»: ركعتين.

<sup>(</sup>٨) في «خ»: نسيان، وهو لحن بيّن من الناسخ. وفي «ط»: إنسان! وهو تحريف.

[٨٦] والزكاة من الذهب والفضة ، والتمر والحبوب ، والدواب ، على ما قال رسول / الله ﷺ ، فإن قسمها ؛ فجائز ، وإن أعطاها(١) الإمام ؛ فجائز .

[٨٧] واعلم أنَّ أولَ الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً عبده ورسوله.

[٨٨] وأنَّ ما قال الله كما قال، ولا خُلْفَ لما قال، وهو عند ما قال.

[٨٩] والإيمان بالشرائع كلها.

[٩٠] واعلم أنَّ الشراءَ والبيعَ ما بيع في أسواق المسلمين حَلاَلُ ما بيع (٢) على حكم الكتاب والإسلام والسنة، مِنْ غيرِ أنْ يَدخلَهُ تغيير، أو ظلم، أو جَوْر، [أو غدر](٣)، أو خلاف للقرآن، أو خلاف للعلم.

[٩١] واعلم رحمك الله أنّه ينبغي للعبد أن تصحبه الشفقة أبداً ما صحب الدنيا؛ لأنّه لا يدري على ما يموت، وبم يُختم له، وعلى ما يلقى الله [عزّ وجلّ](١)، وإن عمل كل عمل من الخير.

[٩٢] وينبغي للرجل المسرف على نفسه أن لا يقطع رجاءه من الله تعالى عند الموت، ويحسن ظنَّه بالله تبارك وتعالى، ويخاف ذنوبه، فإن رَحِمَهُ الله؛ فبفضل ، وإن عذَّبَهُ؛ فبذنب.

<sup>(1)</sup> في «ط»: دفعها إلى.

<sup>(</sup>٢) في «ط» جاءت العبارة هكذا: . . . أن الشراء والبيع حلال إذا بيع في أسواق المسلمين على حكم الكتاب والسنة .

<sup>(</sup>٣) و(٤) من «ط».

[٩٣] والإيمان بأنَّ الله تبارك وتعالى أَطْلَعَ نَبِيَهُ ﷺ على ما يكون في أُمْتِهِ إلى يوم القيامة.

[18] واعلم أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار؛ إلا واحدة»(١)، وهي الجماعة. قيل: يا رسول الله! مَنْ هم؟ قال: «ما أنا عليه اليوم وأصحابي».

وهٰكذا كان الدين إلى خلافة عمر [بن الخطاب] (٢)، وهٰكذا / كان في [١/١٠] زمن عثمان، فلما قُتل عثمان [رضي الله عنه] (٣)؛ جاء الاختلاف والبدع، وصار الناس أحزاباً وصاروا فرقاً، فمن الناس من ثبت على الحق عند أول التغيير وقال به [وعمل به] (٤)، ودعا الناس إليه.

فكان الأمر مستقيماً حتى كانت الطبقة الرابعة في خلافة بني فلان انقلب النزمان، وتغير الناس جداً، وفشت البدع، وكثر الدعاة إلى غير سبيل الحق والجماعة، ووقعت المحن (٥) في كل شيء، لم يتكلم به رسول الله على ولا أصحابه (١)، ودعوا إلى الفرقة \_ ونهى رسول الله على (٧) عن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح. وقد خرجته بتوسع في تحقيقي لكتاب «دليل أرباب الفلاح»، للعلامة حافظ الحكمي.

وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (رقم ٢٠٤،٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) من «ط». وفيها زيادة بعدها وهي: الجماعة كلها.

<sup>(</sup>٣) و(٤) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: المحنة.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: ولا أحد من أصحابه.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: نهي الله عز وجل.

الفرقة ـ وكفر بعضهم بعضاً، وكل دعا(۱) إلى رأيه، وإلى تكفير من خالفه فضل [الجُهال](۲) والرعاع، ومَنْ لا علم له، وأطمعوا الناس في شيء من أمر الدنيا، وخوفوهم عقاب الدنيا، فاتبعهم الخلق على خوف [في](۳) دنياهم (۱) ورغبة في دنياهم، فصارت السنة وأهلها(۱) مكتومين، وظهرت البدع(۱) وفشت، وكفروا من حيث لا يعلمون من وجوه شتى، ووضعوا القياس، وحملوا قدرة الرب، وآياته، وأحكامه، وأمره، ونهيه على عقولهم [وآرائهم](۲)، فما وافق عقولهم قبلوه، وما لم يوافق(۱) عقولهم ردوه، فصار الإسلام غريباً، والسنة غريبة، وأهل السنة غرباء في [جوف ديارهم](۱).

[٩٠] [٩٠] واعلم أنَّ المُتعة \_ مُتعة النساء \_ / والاستحلال حرام إلى يوم القيامة.

[٩٦] واعرف لبني هاشم فضلهم، لقرابتهم من رسول الله ﷺ، وتعرف (١١) فضل قريش والعرب، وجميع الأفخاذ، فاعرف قدرهم

<sup>(</sup>١) في «ط»: دعاء. وهو خطأ بيّن.

<sup>(</sup>٢) من «ط». وفي «خ»: الجاهل!.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) كذا في «ط»، «خ»!.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: وأهل السنة.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: البدعة.

<sup>(</sup>٧) من «ط».

<sup>(</sup>٨) في «ط»: وما خالف.

<sup>(</sup>٩) من «ط». وفي «خ»: خوفٍ في دنياهم.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: واعرف.

[وحقوقهم](1) في الإسلام، ومولى القوم منهم، وتعرف لسائر الناس حقهم في الإسلام، و[اعرف فضل](1) الأنصار، ووصية رسول الله على فيهم، وآل الرسول فلا تنساهم(1)، [واعرف](1) فضلهم [وكراماتهم](1)، وجيرانه من أهل المدينة فاعرف فضلهم.

[٩٧] واعلم رحمك الله أنَّ أهل العلم لم يزالوا يردون قول الجهمية، حتى كان في خلافة بني فلان تكلم (١) الرويبضة في أمر العامة، وطعنوا على آثار رسول الله على أخذوا بالقياس والرأي، وكفروا من خالفهم، فلخل في قولهم الجاهل والمغفل، والذي لا علم له، حتى كفروا من حيث لا يعلمون؛ فهلكت الأمة من وجوه، وكفرت من وجوه، وكفرت من وجوه، وتزندقت من وجوه، وضلت من وجوه، [وتفرقت] (١) وابتدعت من وجوه؛ إلا من ثبت على قول رسول الله على، وأمره (١) وأمر أصحابه، ولم يخطيء أحلاً (١) منهم، ولم [يجاوز] (١) أمرهم، ووسعه ما وسعهم، ولم يرغب عن طريقتهم ومذهبهم، وعلم أنهم كانوا على الإسلام الصحيح / والإيمان [١١١]] الصحيح، فقلدهم دينه [واستراح] (١١)، وعَلمَ (١) أنَّ الدينَ إنما هو بالتقليد،

<sup>(</sup>۱) و(۲) و(٥) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فلا تسبهم.

<sup>(</sup>٤) من «ط». وفي «خ»: تعرف.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: بني العباس تكلمت.

<sup>(</sup>٧) و(١٠) و(١١) من «ط».

<sup>(</sup>٨) في «ط» زيادة: ونهيه.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: ولم يتخطى أحداً.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: واعلم.

والتقليد لأصحاب محمد ﷺ(١).

[٩٨] واعلم أنَّ من قال: لفظي (٢) بالقرآن مخلوق؛ فهو مبتدع (٣)، ومَنْ سكت فلم (١) يقل مخلوق ولا غير مخلوق؛ فهو جهمي، هكذا قال أحمد بن حنبل (٥).

وقال رسول إلله عَيْد: «إنه مَنْ يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فإيًاكم ومحدثات الأمور؛ فإنها ضلالة، وعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعَضُّوا عليها بالنواجذ»(١).

[٩٩] واعلم أنَّه إنما جاء هلاك الجهمية: أنهم(٧) [فكروا](٨) في

وهو صحيح أخرجه أحمد (٤ / ١٢٦ ـ ١٢٧)، وأبو داود في (السنة، باب: لزوم السنة، ٥ / ١٣)، والترمذي في (العلم، باب: ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، ٥ / ١٤)، وابن ماجه في المقدمة باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين ٤٢).

وانظر مزيداً من التخريج له في تعليقي وتخريجي لكتاب «المذكرو التذكير والذكر» لابن أبي عاصم (ص ٩٨).

(V) في «ط»: من أنهم.

(A) من «ط». وفي «خ»: تكفروا. وهو تصحيف!.

<sup>(</sup>١) مراد المؤلف رحمه الله بالتقليد، الاتباع والاقتداء.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: لفظه.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فهو جهمي.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ولم.

<sup>(</sup>٥) انظر: «المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة» (١ / ٢٣٢ - ٢٤١) جمع الشيخ عبد الإله الأحمدي. وكتاب «العقيدة السلفية في كلام رب البرية» للشيخ عبد الله الجديع (ص ١٨١ ـ ٢٦٠)، ففيها توضيح لما ذُكِرَ.

<sup>(</sup>٦) قطعة من حديث العرباض بن سارية.

الرب [عزّ وجلّ](۱) فأدخلوا: لِمَ؟ وكيف؟ وتركوا الأثر، ووضعوا القياس، وقاسوا الدين على رأيهم؛ فجاءوا بالكفر عياناً، لا يخفى إنه كفر، وكفروا الخلق(۲)، واضطرهم الأمر حتى(۳) قالوا بالتعطيل.

[۱۰۰] وقال بعض العلماء منهم أحمد بن حنبل رضي الله عنه منه الجهمي كافر، ليس من أهل القبلة، حلال الدم، لا يرث، ولا يُورّث؛ لأنه قال: لا جمعة ولا جماعة، [ولا عيدين] (أ)، ولا صدقة؛ وقالوا: من لم يقل القرآن مخلوقاً؛ فهو كافر، واستحلوا السيف على أمة محمد والله ولا أحد من كان قبلهم، وامتحنوا الناس بشيء لم يتكلم فيه رسول الله ولا أحد من أصحابه، / وأرادوا تعطيل المساجد والجوامع، وأوهنوا الإسلام، [١١/بوعطلوا الجهاد وعملوا في الفرقة، وخالفوا الأثار، وتكلموا بالمنسوخ، واحتجوا بالمتشابه، فشككوا الناس في أراثهم وأديانهم، واختصموا في ربهم، وقالوا: ليس عذاب قبر (٥)، ولا حوض (١١)، ولا شفاعة، والجنة والنار لم تخلقا، وأنكروا كثيراً مما قال رسول الله ولا الله عنه، فاستحل من استحل تكفيرهم ودمائهم من هذا الوجه (٧)، لأنه من ردّ آية من كتاب الله؛ فقد ردّ

<sup>(</sup>۱) من «ط».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: إنهم كفروا وكفّروا الخلق.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: إلى أن.

<sup>(</sup>٤) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: ليس هناك عذاب قبر.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: ولا حوضاً.

<sup>(</sup>٧) انظر: «مسائل ورسائل الإمام أحمد في العقيدة» (٢ / ٣٧٥)، و «العقيدة السلفية من كلام رب البرية» (ص ٣٠٣ ـ ٣٢١).

الكتاب كله، ومن ردّ أثراً (۱) عن رسول الله على فقد ردّ الأثر كله، وهو كافر بالله العظيم، فدامت لهم المدة، ووجدوا من السلطان معونة على ذلك، ووضعوا السيف، والسوط دون ذلك (۲)، فدرس علم السنة والجماعة ووضعوا السيف، والسوط دون ذلك (۲)، فدرس علم السنة والجماعة [وأوهنوهما] (۳)، وصارتا (۱) مكتومين لإظهار البدع والكلام فيها، ولكثرتهم، واتخذوا (۱) المجالس وأظهروا رأيهم (۱)، ووضعوا فيه (۱) الكتب، وأطمعوا (۱) الناس، وطلبوا لهم الرئاسة، فكانت فتنة عظيمة، لم ينج منها وأطمعوا (۱) الله، فأدنى ما كان يصيب الرجل من مجالستهم وأن يشك في دينه، أو يتابعهم، أو يرى رأيهم على الحق، ولا يدري أنه (۱) على الحق أو على الباطل (۱)، فصار (۱) شاكاً وفهلك الخلق حتى كان (۱) أيام / جعفر أو على المتوكل (۱)، فاطفا الله به البدع، وأظهر به الحق، وأظهر ما الحق، وأظهر وأظهر وأظهر وأظهر والمتوكل (۱)،

[[/\Y]

<sup>(</sup>١) في «ط»: ومَنْ ردَّ حديثاً.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: على ذلك.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: فصاروا.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: فاتخذوا.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: آرائهم.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: فيها.

<sup>(</sup>A) في «ط»: وأطغواً.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: أنهم.

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: باطل.

<sup>(</sup>١١) في «ط»: زيادة: صاكاً!.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: كانت.

<sup>(</sup>١٣) هو: الخليفة العباسي المتوكل على الله، أبو الفضل جعفر بن المعتصم بالله =

به أهل السنة، وطالت السنتهم، مع قِلتهم وكثرة أهل البدع إلى يومنا [هذا](١).

والرسم (۱) وأعلام الضلالة (۱) قد بقي [منهم] (۱) قوم يعملون بها، ويدعون إليها، لا مانع يمنعهم، ولا أحد (۱) يحجزهم عمّا يقولون ويعملون!.

[1۰۱] واعلم أنه لم تجىء بدعة (١) قط إلا من الهمج الرعاع أتباع (٢) كل ناعق، يميلون مع كل ريح، فمن كان هٰكذا؛ فلا دين له، قال الله تبارك وتعالى (٨): ﴿ فَمَا اخْتَلَفُوا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾. (١)، وقال: ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ البَيْنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ البَيْنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ (١)، وهم علماء السوء أصحاب الطمع والبدع.

[۲۰۱] واعلم أنه لا يزال الناس في عصابة من أهل الحق والسنة، = بن محمد بن الرشيد هارون بن المهدي بن المنصور القرشي العباسي البغدادي، توفي رحمه الله سنة (۲٤٧هـ)، انظر: ترجمته في «سير أعلام النبلاء» (۱۲ / ۳۰)، و «الشذرات» (۲ / ۱۱٤).

- (١) و(٤) من «ط».
- (٢) في «ط»: فالرسم.
- (٣) في «ط»: والبدع وأهل الضلالة.
  - (٥) في «ط»: ولا حاجز.
    - (٦) في «ط»: زندقة.
    - (٧) في «ط»: وأتباع.
    - (A) في «ط»: عزّ وجلّ.
  - (٩) سورة الجاثية آية: ١٧.
  - (١٠) سورة البقرة آية: ٢١٣.

يهديهم الله، ويهدي بهم غيرهم، ويُحيي بهم السنن، فهم (١) الذين وصفهم الله تعالى مع قلتهم عند الاختلاف [فقال] (٢): ﴿ [ومَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا] (٣) الَّذِينَ أَتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ البَيِّنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُم ﴾ (٤) فاستثناهم (٥)، فقال: ﴿ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ يَهْدَى مَنْ يَشَاءُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١)، وقال رسول الله ﷺ: «[لا تزال عصابة] (٧) من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله [وهم ظاهرون] (٨)» (١).

[1۰۳] واعلم رحمك الله أنَّ العلمَ / ليس بكثرة الرواية والكتب] واعلم من اتبع العلم والسنن (۱۱)، وإن كان قليل العلم والكتب] ومن خالف الكتاب والسنة؛ فهو صاحب بدعة، وإن كان

[١٢] ب

<sup>(</sup>١) في «ط»: وهم.

<sup>(</sup>٢) من «ط». وفي «خ»: وقال.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٢١٣.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: ثم استثناهم.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة آية: ٢١٣.

<sup>(</sup>V) من «ط». وفي «خ»: لا يزال عصبة!.

<sup>(</sup>A) من «ط».

<sup>(</sup>٩) أخرجه: مسلم في (الإمارة، باب قوله ﷺ: «لا تزال طائفة...»، الحديث الحديث عقبة بن عامر.

<sup>(</sup>۱۰) و(۱۳) من «ط».

<sup>(</sup>١١) في «ط»: ولكن.

<sup>(</sup>١٢) في «ط»: والسنة.

كثير العلم(١) [والكتب](١).

[1٠٤] واعلم رحمك الله أنَّ من قال في دين الله برأيهِ وقياسهِ، وتأويلهِ (٣) مِنْ غير حُجَةٍ مِنْ السنةِ والجَمَاعَةِ؛ فقد قال على اللهِ ما لا يَعْلَم. ومن قال على الله ما لا يعلم؛ فهو من المتكلفين!

[100] والحق ما جاء من عند الله [عز وجل](1)، والسَّنَةُ: سُنَةُ(٠) رسول الله ﷺ في الجماعة: ما اجتمع عليه أصحاب رسول الله ﷺ في خلافة أبى بكر وعمر [وعثمان](١).

[۱۰۲] ومَنْ اقتصر على سُنَّةِ رسول الله على وما كان عليه [أصحابه و](۱) الجماعة؛ فَلَجَ (۱) على أهل البدعة [كلهم](۱)، واستراح بدنه، وسلم له دينه إن شاء الله؛ لأنَّ رسول الله على قال: «ستفترق أمتي»(۱) وبيَّنَ لنا رسول الله على الناجي(۱) منها فقال: «ما كنت أنا عليه اليوم وأصحابي»(۱)،

<sup>(</sup>١) في «ط»: الرواية.

<sup>(</sup>٢) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: وتأويله.

<sup>(</sup>٤) و(٦) و(٧) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: ما سنّه.

<sup>(</sup>A) فَلَجَ : أي ظَفَرَ وفَازَ. انظر: «القاموس المحيط» (٣ / ٥١٦ ـ ترتيبه).

<sup>(</sup>٩) من (ط». وفي (خ»: كلها.

<sup>(</sup>۱۰) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>١١) في «طه: الفرقة الناجية.

<sup>(</sup>١٢) حسن. أخرجه الترمذي في (الإيمان، باب: ما جاء في افتراق لهذه الأمة، ٥ / ٢٦)، وابن وضاح في «البدع» (ص ٨٥)، والأجري في «الشريعة» (ص ١٥) و «الأربعين» =

فهذا هو الشفاء والبيان، والأمر الواضح، والمنار المستنير(١)، وقال رسول الله على: «إيّاكم والتعمق، وإيّاكم والتنطع، وعليكم بدينكم العتيق»(٢).

[۱۰۷] واعلم أنَّ [الدِّينَ] (٣) العتيق: ما كان من وفاة رسول الله عليه إلى قتل عثمان بن عفان [رضي الله عنه] (٤)، وكان قتله؛ أول الفرقة، وأول الاختلاف، فتحاربت الأمة، وتفرقت (٩)، واتبعت الطمع والأهواء (١)، والميل إلى الدنيا، فليس (٢) / لأحد رخصة في شيء أحدثه (٨) مما لم يكن عليه أصحاب رسول الله عليه أو يكون رجل يدعو إلى شيء أحدثه مَنْ قَبله من أهل البدع (٩)، فهو كمن أحدثه، فمن (١٠) زعم ذلك أو قال به؛ فقد ردّ من أهل البدع (٩)، فهو كمن أحدثه، فمن (١٠) زعم ذلك أو قال به؛ فقد ردّ (١٣)، والحاكم (١ / ١٢٨)، وابن نصر في «السنة» (٢٦)، واللالكائي في «السنة» (١٣)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢ / ٢٦٢) من حديث عبد الله بن عمرو. وله شواهد تقويه.

(١) في (ط): المستقيم.

(٢) جاء هٰذا من قول ابن مسعود؛ وليس من قول النبي ﷺ.

أخرجه عبد الرزاق في «مصنفه» (١٠ / ٢٥٢)، والدارمي (١ / ٥٠)، وابن نصر المروزي في «السنة» (٨٥)، والطبراني في «الكبير» (٩ / ١٨٩)، واللأكائي في «السنة» (١٠٨)، والبيهقي في «المدخل» (٣٨٧، ٣٨٧)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١ / ١٠٠)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١ / ٤٣). وهو صحيح.

(٣) و(٤) من «ط».

(٥) في «ط»: وافترقت.

(٦) في «ط»: والهوى.

(V) في «ط»: وليس.

(A) في «ط»: أخذ به.

(٩) في «ط»: أخذ به مَنْ قبله». فقط.

(١) في «ط»: ممن.

السنة وخالف [الحق و](١) الجماعة، وأباح البدع(٢)، وهو أضر(٣) على هذه الأمة من إبليس.

[۱۰۸] ومَنْ عَرَفَ ما تركَ أصحابُ(۱) البدع من السنَّة، وما فارقوا فيه (۱) فتمسكَ به؛ فهو صاحب سنة وصاحب جماعة، وحقيق أنْ يُتَبعَ، وأنْ يُعَانَ (۲) وأنْ يُحْفَظَ، وهو ممن أوصى به رسول الله عَلَيْهِ.

[۱۰۹] واعلموا رحمكم الله أن أصول البدع أربعة أبواب: انشعب (۱) من هذه الأربعة إثنان [وسبعون] (۱) هوى، ثم يصير كل واحد من البدع [يشعب] (۱)، حتى تصير كلها [إلى] (۱) ألفين وثمان مائة قالة، وكلها ضلالة، وكلها في النار؛ إلا واحدة.

وهـو من آمن بما في هذا الكتاب، واعتقده من غير ريبة في قلبه ولا شكوك؛ فهو صاحب سنة، وهو الناجي(١١) إن شاء الله(١٢).

<sup>(</sup>۱) و(۹) و(۱۰) مِن «ط».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: الهوى.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: أشر.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: أهل.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: منها.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: يعاون.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: يتشعب.

<sup>(</sup>A) من «ط». وفي «خ»: وسبعين!.

<sup>(</sup>١١) في «طَه: ناج.

<sup>(</sup>۱۲) انظر: التعليق في قسم الدراسة على كلام المصنف هذا، وتوجيهه (ص

[۱۱۰] واعلم رحمك الله لو أنَّ الناس وقفوا عند محدثات الأمور، ولم يتجاوزوها(١) بشيء، [و](١) لم يولدوا كلاماً مما لم يجيء فيه أثر عن رسول الله ﷺ، ولا عن أصحابه؛ لم تكن بدعة.

[۱۴/ب]

[۱۱۱] واعلم رحمك الله أنّه ليس بين / العبد وبين أن يكون مؤمناً حتى يصير (٣) كافراً؛ إلا أن يجحد شيئاً مما أنزله الله تعالى (٤)، أو يزيد في كلام الله، أو ينقص، أو ينكر شيئاً مما قال الله [عزّ وجلّ] (٩)، أو شيئاً مما تكلم به رسول الله ﷺ.

فاتق الله رحمك الله وانظر لنفسك، وإياك والغلو في الدين، فإنه ليس من طريق(١) الحق في شيء.

[۱۱۲] وجميع ما وصفت لك في هذا الكتاب فهو عن الله [تعالى] (٧)، وعن رسول الله (٨) على ، وعن أصحابه، وعن التابعين، وإعن] (١) القرن الثالث إلى القرن الرابع.

فاتق الله يا عبد الله، وعليك بالتصديق والتسليم والتفويض [والرضى](١٠)لما(١١) في هذا الكتاب، ولا تكتم هذا الكتاب أحداً من أهل

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يجاوزها.

<sup>(</sup>٢) و(٥) و(٧) و(٩) و(١٠) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: يكون.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: أنزل الله.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: شرط.

<sup>(</sup>A) في «ط»: رسوله.

<sup>(</sup>۱۱) في «ط»: بما.

القبلة فعسى يرد الله به(۱) [حيراناً](۲)عن حيرته(۳)، أو صاحب بدعة عن(۱) بدعته، أو ضالاً عن ضلالته؛ فينجو به.

فاتق الله، وعليك بالأمر الأول العتيق، وهو ما وصفت لك في هذا الكتاب، فرحم الله عبداً ورحم والديه - قرأ هذا الكتاب، وبثه، وعَمِلَ به، ودعا إليه، واحتج به، فإنه دين الله ودين رسول الله (\*) على فإنه (\*) مَنْ استحل شيئاً خلاف ما في هذا الكتاب؛ فإنه ليس يدين لله (\*) بدين، وقد ردَّهُ كله، كما لو أن عبداً آمن بجميع ما قال الله تبارك وتعالى (\*) / إلا أنَّه [1/13] شك في حرف؛ فقد رَدَّ جميع ما قال الله تعالى؛ وهو كافر، كما أنَّ شهادة أن لا إله إلا الله لا تقبل من صاحبها، إلا بصدق النية وإخلاص (\*) اليقين، كذلك (۱۰) لا يقبل الله شيئاً من السنة في ترك بعض، ومن ترك (۱) من السنة شيئاً؛ فقد ترك (۱) السنة كلها، فعليك بالقبول، ودع عنك المَحَكَ

<sup>(</sup>١) في «ط»: فعسى الله أن يرد به.

<sup>(</sup>۲) من (ط». وفي (خ»: حيران!.

<sup>(</sup>٣) في (ط): من حيرته.

<sup>(</sup>٤) في (ط): من.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: رسوله.

<sup>(</sup>٦) في (ط): وإنه.

<sup>(</sup>٧) في (ط): يدين الله.

<sup>(</sup>٨) في (ط): عز وجل.

<sup>(</sup>٩) في (ط). وخالص.

<sup>(</sup>١٠) في (ط): وكذلك.

<sup>(</sup>١١) في (ط): ومن خالف وردً.

<sup>(</sup>۱۲) في (ط): ردً.

واللَّجَاجَةَ(١)، فإنَّه ليس من دين الله في شيء، وزمانك ـ خاصة ـ زمان سوء، فاتق الله(٢).

[118] وإذا (٣) وقعت الفتنة؛ فالزم جوف بيتك، وفر من [جوار] (٤) الفتنة، وإياك والعصبية، وكل ما كان من قتال بين المسلمين على الدنيا؛ فهو فتنة، فاتق الله وحده لا شريك له، ولا تخرج فيها، ولا تقاتل فيها، ولا تهوى ولا تشايع ولا تُمايل، ولا تحب شيئاً من أمورهم، فإنه يُقال: «مَنْ أحبَ فعال قوم - خيراً كان أو شراً - كان كمن عمله». وفقنا الله وإياكم لمرضاته، وجنبنا وإيًا كُم معصيته.

[۱۱۶] وأَقِـلَ [مِنْ](°) النَّظَرِ في النّجومِ إلاَّ ما(۱) تستعين به على مواقيت الصلاة، والهَ عمّا سوى ذٰلك؛ فإنَّه يُدعوا إلى الزَنْدَقَة.

[١١٥] وإيّاك والنظر في الكلام، والجلوس إلى أصحاب الكلام(٧).

<sup>(</sup>١) في «ط»: المحال واللجاج.

والمَحَكَ واللَّجَاجَة بمعنى واحد وهو: الخصومة. انظر: «القاموس المحيط» (٤ / ٢٠، ١٧٤ ـ ترتيبه).

<sup>(</sup>٢) انظر التعليق على هذا الكلام في قسم الدارسة (ص ١٦).

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فإذا.

<sup>(</sup>٤) من «ط». وفي «خ»: جواز!.

<sup>(</sup>٥) من «ط».

<sup>(</sup>٦) في «ط»: بما.

<sup>(</sup>٧) قال الإمام الشافعي رحمه الله: «لئن يُبتلى العبد بكل ما نهى الله عنه ما عدا الشرك، خير له من أن ينظر في علم الكلام». أخرجه ابن أبي حاتم في «مناقب الشافعي» (ص ١٨٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩ / ١١١)، وابن عبد البر في «الانتقاء» (ص ٧٨).

[١١٦] وعليك بالآثار وأهل الآثار، وإيَّاهُم فاسأل، ومعهم فاجلس، ومنهم فاقتبس.

[۱۱۷] واعلم أنّه ما عُبِدَ الله بمثل الخوف من الله؛ وطريق الخوف والمحزن(١) / والشفقات والحياء من الله تبارك وتعالى .

[١١٨] واحذر أن تجلس مع مَنْ يدعو إلى الشَّوقِ والمحبةِ، ومَنْ يَخْلُومِع النساءِ وطريق المذهب، فإن هؤلاء كلهم على الضلالة.

[١١٩] واعلم رحمك الله أنَّ اللهَ تباركَ وتعالى دعا الخلقَ كلهم إلى عبادته، ومَنَّ [مِنْ](٢) بعدِ ذلك على مَنْ يشاء بالإسلام تَفَضُّلًا.

[۱۲۰] والكَفَّ عن حرب عليٍّ ومعاوية، وعائشة وطلحة والزبير وحمهم الله أجمعين] (٣) ومَنْ كَان معهم، ولا تخاصم فيهم وكِلْ أمرَهُم إلى الله تبارك وتعالى، فإن رسول الله على قال: «إيًّاكم وذكر أصحابي وأصهاري وأختاني (١٤).

وقال الإمام أحمد رحمه الله: «لا يفلح صاحب كلام أبداً، علماء الكلام زنادقة». أخرجه ابن الجوزي في «مناقب أحمد» (ص ٢٠٤)، ط. التركي.

وقال الإمام أحمد أيضاً: «لا تجالسوا أصحاب الكلام، وإن ذبوا عن السنة».

أخرجه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٣ / ٤٢١)، وابن الجوزي في «المناقب» (ص ٢٠٤ ـ ٢٠٥) وأورده ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (١ / ٣٣٤).

<sup>(</sup>١) في «ط»: والحذر.

<sup>(</sup>٢) و(٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) لم أجده بهذا اللفظ، وقد وردت عدّة أحاديث بنحوه؛ انظرها في: «كنز العمال» (٤) لم أجده بهذا اللفظ، وقد وردت عدّة أحاديث بنحوه؛ انظرها في: «كنز العمال» للألباني

وقوله(١): «إن الله تبارك وتعالى نظر إلى أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فإني قد(٢) غفرت لكم (٣).

[۱۲۱] واعلم رحمك الله أنَّه لا يحل مال امرىء مسلم؛ إلا بطيبة من نفسه (٤)، وإن كان مع رجل [مال] (٩) حرامٌ فقد ضمنه، لا يحل لأحد أن يأخذ منه شيئاً؛ إلاَّ بإذنه، فإنه عسى [أن] (١) يتوب هذا فيريد أن يرده (٧) على أربابه، فأخذت حراماً.

[۱۲۲] والمكاسب [مطلقة] (^) ما بَانَ لك صحته؛ فهو مطلق، إلاَّ ما ظهر فسادَه، وإن (٩) كان فاسداً يأخذ من الفساد (١٠)ممسكة نفسه، [و] (١٠)لا تقول: أتركُ المَكاسِبَ وآخُذُ ما أعطوني، لم يفعل هذا الصحابة ولا العلماء

<sup>= (0701, 1701,</sup> VTO1).

ويكفي في هٰذا قوله ﷺ: «إذا ذكر أصحابي فأمسكوا» وقد تقدّم تخريجه.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: فقد.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري في (المغازي، باب: غزة الفتح، ٧ / ١٩٥ ـ مع الفتح)،
 ومسلم في (فضائل الصحابة، باب: من فضائل أهل بدر، ٢٤٩٤) من حديث علي بن أبي
 طالب.

<sup>(</sup>٤) وجاء في «خ»: بطيبة قلبه. غير أنَّ الناسخ صوّبها في الحاشية بما أثبت من «ط».

<sup>(</sup>٥) من «ط». وفي «خ»: مالًا! وهو خطأ بين.

<sup>(</sup>٦) و(٨) و(١١) من «ط».

<sup>(</sup>٧) في «ط»: أن يرد.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: فإن.

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: الفاسد.

إلى زماننا هٰذا؛ وقال عمر [بن الخطاب](١) رضي الله عنه: / «كَسْبُ فيهِ [١٥٠]] بَعْضُ الدَّنِيَةِ خَيرٌ مِنْ الحَاجةِ إلى النَّاس »(٢).

[۱۲۳] والصلوات الخمس جائزة خلف مَنْ صليتَ خلف إلا أن يكون [جهمياً] (٣)، فإنه معطل وإن صليت خلفه فأعد صلاتك، وإن كان إمَامُكَ يوم الجمعة جهمياً وهو سلطان فصلِّ خَلْفَه؛ وأعد صلاتك، وإن كان إمَامُكَ من السلطان وغيره صَاحِبَ سُنَةٍ فَصَلِّ خلفه ولا تعد صلاتك (٤).

[۱۲٤] والإيمانُ بأنَّ أبا بكر وعمر [رحمة الله عليهما] (٥) في حجرة عائشة مع رسول الله عليهما هناك (١) معه، فإذا أتيتَ القبرَ فالتسليم عليهما واجب (٧) بعد رسول الله على .

[١٢٥] والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر واجب إلا مَنْ خِفْتَ سيفَهُ أو عَصاهُ(^).

#### [١٢٦] والتسليم(١) على عباد الله أجمعين.

<sup>(</sup>١) و(٥) من «ط».

<sup>(</sup>٢) أخرجه وكيع بن الجراح \_ كما في «كنز العمال» (٤ / ١٢٢) \_، وأورده ابن الجوزي في «مناقب عمر» (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) من «ط». وفي «خ» جهمي!.

<sup>(</sup>٤) انـظر: «المسائل والرسائل المروية عن الإِمام أحمد» (٢ / ٤١٢ ـ ٤١٥)، و «مجموع الفتاوى» (٢٣ / ٣٥٠ ـ ٣٥٥) لابن تيمية.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: هنالك.

<sup>(</sup>٧) يقصد المؤلف رحمه الله أنّه: متأكد.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: وعصاه.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: والسلام.

[۱۲۷] ومَنْ ترك [صلاة الجمعة](۱) والجماعة في المسجد من غير عذر؛ فهو مبتدع(۲)؛ والعذر: كمرض لا طاقة له بالخروج إلى المسجد، أو خوف من سلطان ظالم، وما سوى ذلك فلا عذر له ۳).

[١٢٨] ومن صلى خلف إمام فلم يقتد به(٤) فلا صلاة له.

[174] والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باليد واللسان والقلب(٠) بلا سيف.

[ ١٣٠] والمستور (٢) من المسلمين من لم تظهر له ريبة (٧).

[۱۳۱] وكل علم إدّعاه العباد من علم الباطن لم يوجد في الكتاب وفي (^) السنة ؛ / فهو بدعة وضلالة ، ولا ينبغي لأحد [أن](١) يعمل له ، ولا يدعو إليه .

<sup>(</sup>١) من «ط». وفي «خ»: الجماعة!.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: متبدع.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فلا عذر لك.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: لا يقتدى به.

<sup>(</sup>٥) كما ثبت في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه روفي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه رأى منكم منكراً؛ فليغيره بيده، فإن لم يستطع؛ فبلسانه، فإن لم يستطع؛ فبلسانه، وذلك أضعف الإيمان».

أخرجه مسلم في (الإيمان، باب: كون النهي عن المنكر من الإيمان، ٤٩).

<sup>(</sup>٦) في «ط»: فالمستور.

<sup>(</sup>V) في «ط»: من لم يظهر منه ريبة.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: ولا في.

<sup>(</sup>٩) من «ط».

[۱۳۲] وأيما(١) امرأة وهبت نفسها لرجل، فإنه لا تَحِلَّ له، يعاقبان إن نال منها شيئاً، إلاَّ بولى وشاهدي [عدل](١) وصَداق.

[١٣٤] وإذا سمعت الرجل يطعن على الأثار، [أو يردّ الأثار](١)، أو

<sup>(</sup>١) في «ط»: وأي.

<sup>(</sup>٢) و(٩) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: النبي.

<sup>(</sup>٤) حسن. تقدم تخريجه: (ص ٧٦).

<sup>(</sup>٥) في «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٦) لم أجده بهذا اللفظ، ويبدو أن المؤلف لفقه من حديثين متغايرين وإليك حه:

فقوله: «ذروا أصحابي»: أخرجه البزار (٣ / ٢٩٠ ـ كشف الأستار) بإسناد حسن.

وقوله: «لا تقولوا فيهم إلا خيراً»، أخرجه خيثمة بن سليمان في «فضائل الصحابة»، كما في «جزء طرق حديث: لا تسبوا أصحابي، لابن حجر (ص ٧٠)، وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: ولا خبرهم.

<sup>(</sup>A) في «ط»: إن سمعته.

يريد غير الأثار، فاتهمه على الإسلام، ولا تشك أنه صاحب هوى مبتدع.

[180] واعلم أنَّ جَوْرَ السلطانِ لا ينقص فريضة من فرائض الله عزَّ وجلّ التي افترضها على لسان نبيه ﷺ، جوره على نفسه، وتطوعك، وبرك معه تامّ لك إن شاء الله [تعالى](١)؛ يعني: [الجماعة](١) والجمعة معهم، والجهاد معهم، وكل شيء من الطاعات فشاركه فيه(٣) فلك نيتك(١).

[۱۳۹] وإذا رأيت الرجل يدعوا على السلطان؛ فاعلم أنَّه صاحب السلطان على السلطان؛ فاعلم أنَّهُ صاحبُ هوى، وإذا رأيتُ (٥) الرجلَ يدعو للسلطانِ بالصلاحِ ؛ / فاعلم أنَّهُ صاحبُ سنَّةٍ، إن شاء الله.

يقول فضيل [بن عياض] (١): «لو كانت (٧) لي دعوة ما جعلتها إلا في السلطان».

<sup>(</sup>١) من «ط».

<sup>(</sup>Y) من «ط».

<sup>(</sup>٣) في «طأ»: فشاركهم فيه.

<sup>(</sup>٤) وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كما في «مجموع الفتاوى» (٢٢ / ٢٦):

<sup>«</sup>والأثمة لا يُقَاتَلُونَ بمجردِ الفسقِ؛ وإن كان الواحد المقدور قد يقتل لبعض أنواع الفسق: كالزنا وغيره. فليس كلما جاز فيه القتل جاز أن يقاتل الأثمة لفعلهم إيّاه؛ إذ فساد القتال أعظم من فساد كبيرة يرتكبيها ولى الأمرةاه.

وانظر أيضاً: (٤ / ٤٤٤) في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: وإذا سمعت.

<sup>(</sup>٦) من «ط».

<sup>(</sup>٧) في «ط»: لو كان.

[أنا أحمد بن كامل()؛ قال: حدثنا الحسين بن محمد الطبري()، نا مردويه الصائغ()؛ قال: سمعت فضيلاً يقول: لو أنّ لي دعوة مستجابة ما جعلتها إلا في السلطان]().

قيل له: يا أبا على فَسِّر لنا هٰذا؛ قال: «إذا جعلتها في نفسي لم تَعْدُني، وإذا جعلتها في السلطان صلح؛ فصلح بصلاحه العباد والبلاد»(٩).

فأمِرْنا أن ندعوا لهم [بالصلاح](١)، ولم نؤمر أن ندعوا عليهم، وإن ظلموا وإن جاروا؛ لأنَّ ظلمهم وجورهم على أنفسهم، وصلاحهم لأنفسهم وللمسلمين.

[١٣٧] ولا تذكر أحداً من أمهات المؤمنين(٧) إلَّا بخير.

[١٣٨] وإذا رأيت الرجل يتعاهد الفرائض في جماعة مع السلطان

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته في قسم الدراسة: (ص ١٤).

<sup>(</sup>٢) لم أعرفه، ولم أظفر بترجمة له حسب المصادر المتوفرة لدي حتى الساعة!

<sup>(</sup>٣) هو: عبد الصمد بن زيد، صاحب الفضيل بن عياض، صدوق من أهل السنة والورع، توفي سنة ٧٣٥هـ.

انظر ترجمته في: «لسان الميزان» (٤ / ٢٣ - ٢٤).

<sup>(</sup>٤) ما بين معقوفتين [] من «خ» ، وليس في «ط».

<sup>(</sup>٥) وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨ / ٩١) من طريق مردويه الصائغ به. وإسناد أبي نعيم صحيح.

وأخرج الخلال في «السنة» (٩) بإسناد صحيح نحوه.

<sup>(</sup>٦) من «ط».

<sup>(</sup>V) في «ط»: المسلمين.

وغيره؛ فاعلم أنه صاحب سنة إن شاء الله تعالى ، وإذا رأيت الرجل يتهاون بالفرائض في جماعة وإن كان مع السلطان؛ فاعلم أنَّه صاحب هوى.

[١٣٩] والحلال ما شهدتَ عليه وحلفتَ عليه أنَّه حلال؛ وكذلك الحرام، وما حاك في صدرك؛ فهو شبهة.

[ ١٤٠] والمستور مَنْ بانَ سِتره، والمهتوك مَنْ بانَ هتكه.

[181] وإن<sup>(۱)</sup> سمعت الرجل يقول: [فلان]<sup>(۲)</sup> مشبه، وفلان يتكلم في التشبيه؛ فاتهمه واعلم أنه جهمي، / وإذا سمعت الرجل يقول: فلان ناصبي؛ فاعلم أنّه رافضي، وإذا سمعت الرجل يقول: تكلم بالتوحيد، واشرح لي التوحيد؛ فاعلم أنّه خارجي معتزلي<sup>(۳)</sup>، أو يقول: فلان [مُجْبِر]<sup>(۱)</sup> أو يتكلم بالإجبار، أو يتكلم بالعدل؛ فاعلم أنّه قدري<sup>(۵)</sup>، لأن هذه الأسماء محدثة، أحدثها أهل الأهواء<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وإذا.

<sup>(</sup>٢) من «ط». وفي «خ»: فلاناً!

<sup>(</sup>٣) يقصد المصنف رحمه الله بالتوحيد؛ توحيد المعتزلة، فإن للمعتزلة أصولاً خمسة؛ منها التوحيد، ويعنون به نفى الصفات عن الله تبارك وتعالى.

وانظر مزيداً من البيان في: رسالة «المعتزلة وأصولهم الخمسة وموقف أهل السنة منها» للشيخ عوّاد المعتق (ص ٨١ ـ ١٥٠)، و «بيان تلبيس الجهمية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (١ / ١٣٢ ـ ١٣٤).

<sup>(</sup>٤) من «ط». وفي «خ»: مجبراً!.

<sup>(</sup>٥) من بداية الفقرة إلى هنا حصل تقديم وتأخير في «ط» في بعض العبارات.

<sup>(</sup>٦) وقال الإمام أبو حاتم الرازي رحمه الله:

<sup>«</sup>وعلامة أهل البدع الوقيعة في أهل الأثر، وعلامة الزنادقة: تسميتهم أهل السنة =

[١٤٢] قال(١) عبد الله بن المبارك: «لا تأخذوا عن أهل الكوفة في الرفض [شيئاً](٢)، ولا عن أهل الشام في السيف [شيئاً](٢)، ولا عن أهل البصرة في القدر [شيئاً](١)، ولا عن أهل خرسان في الإرجاء [شيئاً](١)، ولا عن أهل مكة في الصرف، ولا عن أهل المدينة في الغناء، لا تأخذوا عنهم في هذه الأشياء شيئاً»(١).

[18۳] وإذا رأيت الرجل يحب أبا هريرة، وأنس بن مالك، وأُسَيْد ابن حُضير؛ فاعلم أنه صاحب سنة إن شاء الله، وإذا رأيت الرجل يحب

<sup>=</sup> حشوية، يريدون إبطال الأثار، وعلامة الجهمية: تسميتهم أهل السنة مشبهة، وعلامة القدرية: تسميتهم أهل السنة مخالفة ونقصانية، وعلامة الرافضة: تسميتهم أهل السنة ناصبة.

ولا يلحق أهل السنة إلا اسم واحد، ويستحيل أن تجمعهم هٰذه الأسماء».

أخرجه اللالكائي في «السنة» (ص ١٧٩) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٢) و(٣) و(٤) و(٥) من «ط».

<sup>(</sup>٦) لم أجده.

وثبت في هذا المعنى عدّة آثار عن السلف: عن معمر بن راشد، ومحمد بن يحيى القطان وإبراهيم بن أبي عبلة، كما في «مسائل الإمام أحمد» لابنه عبد الله (١٦٣٢)، و «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» للخلال (ص ٨٧ - ٨٨)، و «السير» للذهبي (٣ / ٣٠١، ٦ / ٣٢٤). وانظر رسالة: «زجر السفهاء عن تتبع رخض الفقهاء» للشيخ جاسم الدوسري.

وفي هذا كله: تحذير السلف الشديد من تتبع رخص العلماء، وأن المتتبع للرخص

أيوب (۱)، وابس عَون (۲)، ويونس بن عبيد (۳)، وعبد الله بن إدريس الأودي (۱)، والشعبي (۵)، ومالك ابن مِغْوَل (۱)، ويزيد بن زريع (۷)، ومعاذ بن معاذ (۸) ووهب بن جرير (۹)، وحماد بن سلمة (۱۰)، وحماد بن زيد (۱۱)، [ومالك

انظر: «سير أعلام النبلاء» للذهبي (٦ / ١٥) وفيه مصادر ترجمته.

(۲) هو: عبد الله بن عون البصري، إمام ثقة فاضل ورع، توفي سنة ۱۳۹هـ.
 «السير» (٦ / ٣٦٤).

(٣) هو: يونس بن عبيد العبدي البصري، الإنمام القدوة الثبت الحجة، توفي سنة ١٣٩هـ. «السير» (٦ / ٢٨٨).

(٤) هو: الإمام القدوة، قال فيه أحمد: كان نسيج وحده، وكان صلباً في السنة، توفي سنة ١٩٢هـ. «السير» (٩ / ٤٢).

(٥) هو: عامر بن شراحيل الشعبي، أبو عمرو الهّمْداني، الإمام القدوة علم السنة،
 توفي سنة ١٠٤هـ. «السير» (٤ / ٢٩٤).

(٦) أبو عبد الله البجلي الكوفي، الإمام الثقة الحافظ، توفي سنة ١٥٩هـ. «السير»
 (٧) / ١٧٤).

(٧) أبو معاوية العيشي البصري، الإمام الثقة القدوة، توفي سنة ١٨٧هـ. «السير»
 (٨ / ٢٩٦).

(٨) أبو المثنى معاوية العنبري، القاضي الإمام الحافظ الثبت، توفي سنة ١٩٦هـ «السير» (٩ / ٥٤).

(٩) أبو العباس الأزدي البصري، الحافظ الصدوق الإمام، توفي سنة ٢٠٦هـ.
 «السير (٩ / ٤٤٢).

(١٠) ابن دينار، أبو سلمة البصري، الإمام القدوة شيخ الإسلام، توفي سنة ١٦٧هـ. «السير» (٧ / ٤٤٤).

(١١) ابن درهم، أبو إسماعيل البصري الأزدي، العلامة الحافظ الثبت، مجدث =

<sup>(</sup>١) أيوب: هو ابن كيسان السختياني، أبو بكر البصري، الإمام القدوة الحجة من كبار الزهاد والفقهاء. توفى سنة ١٣١هـ.

إبن أنس، والأوزاعي(١)، وزائدة بن قدامة(١)؛ فاعلم أنه صاحب سنة، وإذا رأيت الرجل يحب أحمد بن حنبل، والحجاج بن المنهال(٣)، وأحمد بن نصر(١)، وذكرهم بخير، وقال بقولهم؛ فاعلم أنه صاحب سنة](٥).

[188] وإذا رأيت الرجل جالس مع رجل من (٦) أهل الأهواء، فَحَذِّرهُ وعَرِّفهُ(٧)، فإن جلس (٨) معه بعد ما علم فاتقه؛ فإنه صاحب هوى(٩).

<sup>=</sup> الوقت، توفي سنة ١٧٩هـ. «السير» (٧ / ٤٥٦).

وجاء في «ط» من بداية الفقرة إلى هنا تقديم وتأخير في العبارات.

<sup>(</sup>١) هو: عبد الرحمن بن عمرو، أبو عمرو الشامي، الإمام القدوة شيخ الإسلام، وعالم أهل الشام، توفى سنة ١٥٧هـ. «السيرة» (٧ / ١٠٧).

 <sup>(</sup>۲) أبو الصلت الثقفي الكوفي، الإمام الثبت الحافظ، توفي سنة ١٦٠هـ. «السير»
 (۷ / ۳۷۰).

<sup>(</sup>٣) أبو محمد البصري، الأنماطي، الحافظ الإمام القدوة العابد الحجة، توفي سنة ٢١٧هـ. «السير» (١٠ / ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) ابن مالك الخزاعي، الإمام الكبير الشهيد، توفي سنة ٢٣١هـ. «السير» (١١ / ١٦٦).

<sup>(</sup>٥) من «ط». وفي «خ»: والحجاج بن المنهال، وأحمد بن حنبل، وأحمد بن نصر، فاعلم أنه صاحب سنة إن شاء الله؛ إذا ذكرهم بخير وقال بقولهم.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: يجلس مع.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: فاحذره واعرفه.

<sup>(</sup>A) كذا في «خ» و«ط». بيد أن الناسخ صوّبها: فجلس! والصواب ما أثبت وهو ما يدل عليه السياق.

 <sup>(</sup>٩) وقال أبو داود السجستاني: قلت لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: أرى رجلًا من أهل السنة مع رجل من أهل البدعة، أترك كلامه؟ قال: «لا، أو تُعْلِمه أنَّ الرجل الذي رأيته معه صاحب بدعة. فإن ترك كلامه، فكلمه؛ وإلَّا فألحقه به. قال ابن مسعود: المَرءُ =

[180] وإذا سمعت الرجل تأتيه بالأثر فلا يريده، ويريد القرآن؛ فلا الرجل شك أنه رجل قد احتوى على الزندقة، / فقم من عنده [ودعه](١).

[١٤٦] واعلم أنَّ الأهواءَ كلها رَدِيَّةُ تدعو كلها إلى السيف(١)،

= بِخَدَنِهِ».

أخرجه ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (١ / ١٦٠) بإسناد صحيح. وأورده ابن مفلح في «الآداب الشرعية» (١ / ٢٦٣).

وقال ابن عون رحمه الله: «مَنْ يُجالس أهل البدع أشد علينا من أهل البدع». أخرجه ابن بطة في «الإِبانة الكبرى» (٤٨٦).

وجاء في «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى (١ / ٢٣٣ ـ ٢٣٣) في ترجمة علي بن أبي خالد: «قال ـ يعني: على بن أبي خالد ـ: قلت لأحمد: إن هذا الشيخ ـ لشيخ حضر معنا ـ هو جاري، وقد نهيته عن رجل، ويحب أن يسمع قولك فيه: حارث القصير ـ يعني: حارثاً المحاسبي ـ وكنت رأيتني معه منذ سنين كثيرة، فقلت لي: لا تجالسه، ولا تكلمه. فلم أكلمه حتى الساعة. وهذا الشيخ يجالسه، فما تقول فيه؟ فرأيت أحمد قد احمر لونه، وانتفخت أوداجه وعيناه. وما رأيته هكذا قط.

ثم جعل ينتفض، ويقول: ذاك فعل الله به وفعلَ. ليس يعرف ذاك إلاً من خَبَره وعرفه، أُوّيه، أُوّيه، أُوّيه، ذاك لا يعرفه إلاّ من قد خَبَره وعرفه.

ذاك جالسه المغازلي، ويعقوب وفلان. فأخرجهم إلى رأي جَهْم. هلكوا بسببه. فقال له الشيخ: يا أبا عبد الله، يروي الحديث، ساكن خاشع، من قصته ومن قصته؟ فغضب أبو عبد الله، وجعل يقول: لا يغرك خشوعه ولينه، ويقول: لا تغتر بتنكيس رأسه. فإنه رجل سوء، ذاك لا يعرفه إلا من قد خَبره. لا تكلمه، ولا كرامة له. كل مَنْ حدّث بأحاديث رسول الله على وكان مبتدعاً تجلس إليه؟! لا، ولا كرامة، ولا نُعْمَى عين. وجعل يقول: ذاك، ذاك، اهـ.

<sup>(</sup>١) من «ط».

<sup>(</sup>٢) قال أبو قلابة: «ما ابتدع قومٌ بدعةً؛ إلَّا استحلوا السيف». وقال أبو قلابة رحمه الله \_ أيضاً \_:

وأردؤها وأكفرها الروافض(١) والمعتزلة والجهمية ؛ فإنهم يردون(١) [الناس](١) على التعطيل والزندقة .

[۱٤۷] واعلم أنه مَنْ تناول أحداً من أصحاب محمد(1) على الله الله الله إنها أراد محمداً على ، وقد آذاه في قبره .

[١٤٨] وإذا ظَهَرَ لك مِنْ إنسانٍ شيء من البدع؛ فاحذره، فإن الذي أخفى عنك أكثر مما أظهر (٥٠).

[1.89] وإذا رأيت الرجل من أهل السنة رديء الطريق(١) والمذهب،

<sup>«</sup>إن أهل الأهواء أهل الضلالة، ولا أرى مصيرهم إلا النار، فجربهم فليس أحد منهم ينتحل قولاً \_ أو قال: حديثاً \_ فيتناهى به الأمردون السيف، وإن النفاق كان ضروباً، \_ ثم تلا \_: ﴿ومنهم مَنْ عاهدَ الله﴾ ﴿ومنهم من يلمزك في الصدقات﴾ ﴿ومنهم الّذين يؤذون النبي﴾ [الآيات في سورة التوبة: ٧٤، ٥٨، ٢١]، فاختلف قولهم \_ يعني: المنافقين \_ واجتمعوا في الشك والتكذيب، وإن هؤلاء اختلف قولهم، واجتمعوا في السيف، ولا أرى مصيرهم إلاً النار». أخرجه الدارمي (١ / ٤٤) بإسناد صحيح.

<sup>(1)</sup> في «ط»: الرافضة.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يريدون.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: رسول الله.

<sup>(</sup>٥) وقال المصنف رحمه الله كما في «طبقات الحنابلة» (٢ / ٤٤)، و «المنهج الأحمد» (٢ / ٣٧): «مثل أصحاب البدع مثل العقارب، يدفنون رؤسهم وأبدانهم في التراب، ويخرجون أذنابهم. فإذا تمكنوا؛ لدغوا. وكذلك أهل البدع، هم مختفون بين الناس. فإذا تمكنوا؛ بلغوا ما يريدون» اهـ.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: رد من الطريق.

فاسقاً فاجراً، صاحب معاصي ضالاً وهو على السنة (۱)؛ فاصحبه، واجلس معه، فإنه ليس يضرك (۲) معصيته، وإذا رأيت [الرجل] (۳) مجتهداً في العبادة (٤) متقشفاً محترقاً (۰) بالعبادة صاحب هوى؛ فلا تجالسه (۲)، ولا تقعد معه، ولا تسمع كلامه، [ولا تمش] (۷) معه في طريق، فإني لا آمن أن تستحلى طريقته (۸)؛ [فتهلك] (۹) معه (۱۰).

ورأى يونس بن عبيد ابنه [وقد] (۱۱) خرج من عند صاحب هوى، فقال: «يا بنى من أين جئتَ ۱۲،۱۰ قال: من عند فلان (۱۲)، قال: يا بنى لأن

(١٠) قال الإمام الشافعي رحمه الله: «لأن يلقى الله العبد بكل ذنب ما خلا الشرك خير من أن يلقاه بشيء من الهوى». أخرجه البيهقي في «الاعتقاد» (ص ١٥٨).

وقال الإمام أحمد رحمه الله، كما في «طبقات الحنابلة» (١ / ١٨٤): «قبور أهل السنة من أهل الكبائر روضة. وقبور أهل البدعة من الزهاد حفرة، فسَّاق أهل السنة أولياء الله. وزهاد أهل البدعة أعداء الله».

<sup>(</sup>١) في «ط»: صاحب معاص ظالماً وهو من أهل السنة.

<sup>(</sup>Y) في «ط» ليس تضرك.

<sup>(</sup>٣) من «ط».

<sup>(</sup>٤) في «ط»: عابداً.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: محترفاً.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: فلا تجلس معه.

<sup>(</sup>٧) من «ط». وفي «خ»: ولا تمشى! وهو خطأ بين.

<sup>(</sup>A) في «ط» طريقه.

<sup>(</sup>٩) من «ط»، وفي «خ»: فيلهك!.

<sup>(</sup>۱۱) من «ط».

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: خرجت.

<sup>(</sup>۱۳) في «ط»: من عند عمرو بن عبيد.

أراك خرجت من بيت خُنْثَى (١)، أحب إليّ من أن أراك تخرج (٢) من بيت فلان [وفلان] (١)؛ ولأن تلقى الله يا بني زانيا فاسقاً [سارقاً] (١) خائناً، أحب إلىّ من أن تلقاه بقول فلان وفلان (٩)» (١).

ألا ترى (٧) أن يونس بن عُبيد [قد] (٨) علم أن الخُنْثى (٩) لا يُضِل ابنه عن دينه، وأنَّ صاحِبَ البدعةِ يُضِلَّه حتى يكفر (١٠)؟!.

[ • • 1 ] واحذر (١٠ ثم احذر / أهل زمانك خاصة ، وانظر مَنْ تجالس ، [١٧/ب] وممن تسمع ومَنْ تصحب ، فإن الخلق كأنهم في رِدَةٍ ؛ إلاَّ مَنْ عصمه (١٠)الله منهم! .

#### [101] وانظر إذا سمعت(١٣) السرجل يذكر ابن أبي دؤاد(١١)، وبشر

<sup>(</sup>١) في «ط»: هِيْتي!. وانظر معناه في «القاموس المحيط» (٤ / ٥٥٠ ـ ترتيبه).

<sup>(</sup>٢) في «ط»: من أن أراك خرجت.

<sup>(</sup>٣) و(٤) و(٨) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: بقول أهل الأهواء.

<sup>(</sup>٦) أخرج: أبو نعيم في «الحلية» (٣ / ٢٠ - ٢١)، والخطيب في «تاريخ بغداد»

<sup>(</sup>١٢ / ١٧٧ - ١٧٣)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٤٦٤) نحوه وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>V) في «ط»: أفلا تعلم.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: الهِيْتِي.

<sup>(</sup>١٠) انظر التعليق على هذه الفقرة في قسم الدراسة.

<sup>(</sup>۱۱) في «ط»: فاحذر.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: عصم.

<sup>(</sup>١٣) في «ط»: وإذا رأيت الرجل يذكر.

<sup>(</sup>١٤) هو: أحمد بن فرج، الجهمي، كان داعية إلى خلق القرآن، هلك سنة ٧٤٠هـ. «السير» (١١ / ١٦٩).

المَرِيْسِيّ (۱)، وثُمَامَة (۲)، أو أبا الهذيل (۳)، أو هشام الفُوطي (۱)، أو واحداً من [أتباعهم] (۱)، وأشياعهم؛ فاحذره فإنه صاحب بدعة، فإن (۱) هؤلاء كانوا على الردّة، واترك هذا الرجل الذي ذكرهم بخير (۲)، ومَنْ ذَكَرَ منهم.

[۱۰۲] والمحنة في الإسلام بدعة. وأم اليوم فيُمتَحنُ بالسنة؛ لقوله: «إن هٰذا العلم دين، فانظروا عمّن (^) تأخذون دينكم»(^)، و «لا

وإسناده ضعيف جداً، فيه خليد بن دُعْلُج، وهو ضعيف بمرّة، كما في «الميزان» (١ / ٦٦٣)، وقتادة السدوسي مدلس وقد عنعن!.

وضعفه ابن الجوزي في المصدر السابق، والمناوي في «التيسير» (١ / ٣٥٧ ـ ٣٥٣)، والألباني في «ضعيف الجامع» (٢٠٢١).

وقد صح هٰذا من قول الإمام محمد بن سيرين رحمه الله:

أخرجه مسلم في «المقدمة» (١ / ١٤)، وابن عدي في «الكامل» (١ / ١٥٥)، وأبو =

<sup>(</sup>١) هو: بِشْرُ بن غِياث المَرِيْسِي، كان عينَ الجهمية في عصره وعالمهم، فمقَتَه أهلُ العلم، وكفَّره عِدَّةً. هلك سنة ٢١٨هـ. «السير» (١٠ / ١٩٩).

<sup>(</sup>۲) هو: ثُمَامَة بن أَشْرَس البصري، من رؤوس المعتزلة القائلين بخلق القرآن «السير» (۱۰ / ۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن الهذيل العلَّاف البصري، رأس المبتدعة وداعيتهم في عصره، هلك في سنة ٢٢٧هـ. «السير» (١٠ / ٥٤٢).

<sup>(</sup>٤) تقدمت ترجمته: (ص ٩٥).

<sup>(°)</sup> من «ط».

<sup>(</sup>٦) في «ط»: وإن.

<sup>(</sup>V) في «ط»: بخير منزلتهم.

<sup>(</sup>A) في «ط»: ممن.

<sup>(</sup>٩) أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١ / ١٥٥)، وعنه السهمي في «تاريخ جرجان» (ص ٤٧٣) وابن الجوزي في «الواهيات» (١ / ١٣١) من حديث أنس مرفوعاً.

تقبلوا الحديث إلا ممن تقبلون شهادته «(۱)، فتنظر فإن (۲) كان صاحب سنة، له معرفة، صدوق، كتبت عنه، وإلا تركته.

[۱۵۳] وإذا أردت الاستقامة على الحق وطريق أهل السنة قبلك؛ فاحذر الكلام، وأصحاب الكلام والجدال والمراء والقياس والمناظرة في الدين، فإن [استماعك](٣) منهم \_ وإن لم تقبل منهم \_؛ يقدح الشَّكَ في القلب، وكفى به قبولاً؛ فتهلك، وما كانت زندقة قط، ولا بدعة، ولا هوى، ولا ضلالة؛ إلا من الكلام والجدال والمراء والقياس [وهي](١) أبواب

<sup>=</sup> نعيم في «الحلية» (٢ / ٢٧٨)، والخطيب البغدادي في «الكفاية» (ص ١٦١)، والرامهرمزي في «المحدث الفاصل» (ص ٤١٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الرامهرمزي في «المحدث الفاصل» (ص ٤١١)، وابن عدي في «الكامل» (١ / ١٠٩، ٢ / ٧٩٨، ٤ / ١٣٦٩)، والخطيب البغدادي في «الكفاية» (ص ١٢٥ - ١٢٦) وفي «تاريخه» (٩ / ٣٠١)، وابن الجوزي في «الواهيات» (١ / ١٣١) من حديث ابن عباس مرفوعاً وهو حديث ضعيف جداً، قال الخطيب البغدادي في «الكفاية» (ص ١٢٥):

<sup>«</sup>فأما الحديث الذي أخبرناه القاضي أبو عمر القاسم بن جعفر الهاشمي . . . » . ثم ساق إسناد الحديث وذكر لفظه المتقدم ، ثم قال :

<sup>«</sup>فأن صالح بن حسان تفرّد بروايته، وهو ممن اجتمع نقاد الحديث على ترك الاحتجاج به؛ لسؤ حفظه، وقلّة ضبطه، وكان يروي هذا الحديث عن محمد بن كعب تارة: متصلاً، وأخرى: مرسلاً، ويرفعه تارة، ويوقفه أخرى...»اه.. ثم ساق رحمه الله جميع رواياته على اختلافها عنه.

وقال الشيخ الألباني في «ضعيف الجامع» (٦١٩٣): «موضوع».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: فانظر إن كان.

<sup>(</sup>٣) من «ط». في «خ» استمتاعك!.

<sup>(</sup>٤) من «ط». وفي «خ»: وهو.

البدعة (١) والشكوك والزندقة.

[108] فالله الله في نفسك، وعليك بالأثر (۱) وأصحاب الأثر والتقليد، فإن الدين إنما هو بالتقليد (۱)؛ [يعني: للنبي على وأصحابه رضوان الله عليهم أجمعين] (۱)، ومَنْ قبلنا لم يدعونا في لبس، فقلدهم واسترح ولا [۱۸۱] تجاوز / الأثر وأهل الأثر.

[٥٥٠] وقف عند المتشابه(٠)، ولا تقس(١) شيئاً.

[۱۰۹] ولا تطلب من عندك حيلة ترد [بها] (٢) على أهل البدع ، فإنك أمرت بالسكوت عنهم ، ولا تمكنهم (٨) من نفسك ، أما علمت أن محمد بن سيرين - في (٩) فضله - لم يُجب رجلًا من أهل البدع في مسألة واحدة ، ولا سمع منه آية من كتاب الله [عز وجلّ] (١٠) فقيل له ، فقال : «أخاف أن يُحرِّفهَا (١٠) فيقع في قلبي شيء (١٠).

<sup>(</sup>١) في «ط»: البدع.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: بالأثار.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: إنما هو التقليد. وتقدّم أنَّ مراد المؤلف بالتقليد هو الاتباع.

<sup>(</sup>٤) و (١٠) من «ط».

<sup>(</sup>٥) في «ط»: عند متشابه القرآن والحديث.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: ولا تفسّر.

<sup>(</sup>V) في «ط»: فلا تمكنهم.

<sup>(</sup>A) في «ط»: مع.

<sup>(</sup>٩) من «ط».

<sup>(</sup>١١) في «ط»: أن أعرفها!.

<sup>(</sup>١٢) أخرجه: الدارمي (١ / ٩١)، وابن وضّاح في «البدع» (ص ٥٣)، والأجري =

وإذا(°) قال: إنّا(۱) نعظم الله أن يزول(۲) من موضع إلى موضع، فقد زعم أنه أعلم بالله من غيره؛ فاحذر هؤلاء، فإن جمهور الناس من السوقة وغيرهم على هذا [الحال، وحذر الناس منهم](٨).

وإذا سألك أحد (١) عن مسألة في هذا الكتاب (١) وهو [مسترشد] (١) و فكلمه وأرشده، وإذا جاءك يناظرك ؛ فاحذره، فإن في المناظرة والمراء والجدال والمغالبة والخصومة والغضب \_ وقد نُهِيتَ عن هذا (١٢) جداً \_

<sup>=</sup> في «الشريعة» (ص ٥٧)، واللاكائي في «السنة» (٧٤٧)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٣٩٨، ٣٩٩). وهو صحيح.

<sup>(</sup>۱) و(۸) من «ط».

<sup>(</sup>۲) في «ط»: ويتزهد!.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجهما: (ص ۸۲ و۸۳)

<sup>(</sup>٤) في «ط»: أفليس قد ردّ.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: إذا قال.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: إنا نحن.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: ينزل.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: رجل.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: في هٰذا الباب.

<sup>(</sup>١١) من «ط». وفي «خ»: مسترسل!.

<sup>(</sup>١٢) في «ط»: وقد نهيتُ عن جميع هٰذَا.

يخرجان جميعاً من (۱) طريق الحق، ولم يبلغنا عن أحد من فقهائنا وعلمائنا وعلمائنا أنه / ناظر أو جادل أو خاصم. قال (۱) الحسن البصري: «الحكيم لا يُمَارِي ولا يُدَارِي [في] (۱) حكمته [أن] (۱) ينشرها، إن قُبِلَت؛ حَمِدَ الله، وإن ردّت؛ حَمدَ الله الله (درّت؛ حَمدَ الله (۱)).

وجاء رجل إلى الحسن فقال: أنا أناظرك في الدين، فقال الحسن: «أنا عرفتُ ديني، فإن ضَلَّ دينك(٢) فاذهب فاطلبه (٧).

وسمع رسول الله على قوماً على باب حجرته يقول أحدهم: ألم يقل الله كذا؟ وقال (^) الآخر: ألم يقل [الله] (^) كذا؟ فخرج مغضباً فقال: «أبهذا أُمِرْتُم ('')! أم بهذا بُعثت إليكم، أن تضربوا كتاب الله بعضه ببعض؟»('').

<sup>(</sup>١) في «ط»: وهويزيل عن.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٣) و(٤) و(٩) من «ط».

<sup>(</sup>٥) أخرجه: نعيم بن حماد في «زوائده على الزهد لابن المبارك» (٣٠)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٦١١)، وإسناده ضعيف فيه راو مبهم.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: فإن كان دينك قد ضَلَّ منك.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الأجري في «الشريعة» (ص ٥٧)، واللالكائي في «السنة» (٣١٥)، وابن بطة في «الإبانة الكبري» (٥٨٦). وهو صحيح.

<sup>(</sup>Λ) في «ط»: ويقول.

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: أمرتكم.

<sup>(</sup>١١) صحيح . أخرجه أحمد (٢ / ١٩٥ ـ ١٩٦)، وابن ماجه في (المقدمة، باب: في القدر، ٨٥)، واللالكائي في «السنة» (١١١٨، ١١١٩).

وصححه البوصيري في «زوائد ابن ماجه» (١ / ١٤)، والألباني في «حاشية شرح الطحاوية» (ص ٢١٨).

فنهى(١) عن الجدال.

وكان ابن عمر يكره المناظرة ومالك بن أنس ومَنْ فوقه ومَنْ دُونَهُ إلى يومنا هٰذا(٢)، وقول الله [عزّ وجلّ](٣) أكبر من قول الخلق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مَا يُجَادِلُ فَي آيَاتِ اللهِ إلاّ الّذينَ كَفَرُوا ﴾ (١).

وسأل رجل عمر [بن الخطاب]<sup>(٩)</sup> فقال: ما النشطات نشطاً؟ فقال: «لو كنت محلوقاً؛ لضربت عنقك»<sup>(۱)</sup>.

وقال النبي على المؤمن لا يماري ، ولا أشفع للمماري يوم القيامة ، فدعوا(٧) المراء؛ [لقلة خيره](٨)»(٩).

<sup>(</sup>۱) في «ط»: فنهاهم.

<sup>(</sup>٢) انظر المصادر الآتية ففيها مزيد من البيان:

<sup>«</sup>سنن الـدارمي» (١ / ٧٧)، «السنـة» للالكائي (١ / ١١٤ ـ ١٥٠)، و «الإبانة الكبرى» لابن بطة (٤٨٣ ـ ٤٥٩)، و «الفقيه والمتفقه» للخطيب البغدادي (١ / ٢٣٠)، و «الحجة» للأصفهاني (١ / ٣١١).

<sup>(</sup>٣) و(٥) و(٨) من «ط».

<sup>(</sup>٤) سورة غافر آية: ٤.

<sup>(</sup>٦) الرجل الذي سأل عمر بن الخطاب رضي الله عنه هو: صبيغ، وقصته صحيحة مشهورة أخرجها: الدارمي (١ / ٥١)، وابن وضاح في «البدع» (ص ٥٦)، والأجري في «الشريعة» (ص ٧٣)، واللالكائي في «السنة» (ص ٣٣٤ ـ ٣٣٦)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (١ / ٤١٤ ـ ٤١٥).

<sup>(</sup>٧) في «ط»: دعوا.

<sup>(</sup>٩) ضعيف جداً. أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٨ / ١٧٨ - ١٧٩)، والأجري في «الشريعة» (ص ٥٥ - ٥٦).

وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١ / ١٥٦، ٧ / ٢٥٩): «وفيه كثير بن مروان =

[١٥٨] ولا يَحِل لرجل مسلم أن يقول: فلان صاحب سنة؛ حتى يعلمَ منه أنَّه قد اجتمعت فيه خصال السنة، لا يُقَال(١) له: صاحب سنة؛ حتى تجتمع فيه السنة كلها.

[۱۹۹] وقال(۲) عبد الله بن المبارك: «أصل اثنين وسبعين هوى: المبارك: «أصل اثنين وسبعين هوى: المبارك: أربعة أهواء (۳) انشعبت (۱) هذه [الاثنان وسبعون] (۵) هوى: القدرية، والمرجئة، والشيعة والخوارج» (۲).

فمن قدّم أبا بكر وعمر وعثمان [وعليًا] (٧) على جميع أصحاب رسول الله ﷺ، ولم يتكلّم في الباقين إلاَّ بخير، ودعا لهم؛ فقد خرج من التشيع أوله وآخر، ومن قال: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص؛ فقد خرج من الإرجاء كله أوله وآخره، ومن قال: الصلاة خلف كل بر وفاجر، والجهاد مع كل خليفة، ولم ير الخروج على السلطان بالسيف، ودعا لهم بالصلاح؛ فقد خرج من قول الخوارج أوله وآخره، ومَنْ قال: المقادير كلها [من] (٨) الله

<sup>=</sup> وهو ضعيف جداً». وقال في (١ / ١٠٦): «وفيه كثير بن مروان كذبه يجيى والدارقطني» اهـ. وانظر: «ميزان الاعتدال» للذهبي (٣ / ٤٠٩).

تنبيه: وقع اسم كثير بن مروان عند الأجري مُصَحَّفاً إلى: حكيم بن مروان!.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فلا يقال.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: قال.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: الأهواء.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: تشعبت.

<sup>(</sup>٥) من «ط». وفي «خ»: الاثنين وسبعون!.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٢٧٨).

<sup>(</sup>٧) و(٨) من «ط».

[عزّ وجلّ](١)، خير وشرها، يضل منْ يشاء ويهدي مَنْ يشاء؛ فقد خرج من قول القدرية أوله وآخره، وهو صَاحِبُ سُنَّةٍ.

[ ١٦٠] وبدعة (٢) ظهرت هي (٣) كفرٌ بالله العظيم، ومن قال بها؛ فهو كافرٌ بالله لا شك فيه، من يؤمن (٤) بالرَّجْعَةِ، ويقول (٩): عليّ ابن أبي طالب حيٍّ، وسيرجع قبل يوم القيامة، ومحمد بن علي (١)، وجعفر بن محمد (٧)، وموسى بن جعفر (٨)، وتكلموا (١) فيه، وأنهم يعلمون الغيب؛ فاحذرهم، فإنهم كفارٌ بالله العظيم، ومن قال بهذا القول.

[١٦١] قال طعمة بن عمر(١١) وسفيان بن عيينة: «من وقف عند

<sup>(</sup>١) من «ط».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: وكل بدعة!.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فهي.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: والذين يؤمنون.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: ويقولون.

<sup>(</sup>٦) هو: محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أبو جعفر الباقر، الإمام الثقة، توفي سنة مائة وبضع عشرة. «السير» (٤ / ٤٠١).

<sup>(</sup>٧) هو: جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، المعروف بالصادق، إمام فقيه، صدوق، مات سنة ١٤٨هـ. «السير» (٦ / ٢٥٥).

 <sup>(</sup>٨) هو: موسى بن جعفر، أبو الحسن الهاشمي، المعروف بالكاظم، صدوق عابد، توفي سنة ١٨٣هـ. «السير» (٦ / ٢٧٠).

<sup>(</sup>٩) في «ط»: ويتكلمون.

<sup>(</sup>١٠) كذا في «خ» و«ط» وصواب طعمة بن عمرو:

وهو: الجعفري العامري الكوفي، الصدوق العابد، له كلام في السنة، توفي سنة ١٦٩هـ. «التهذيب» (٥ / ١٣٠).

[۱۹/ب] ع عا

عثمان وعلى؛ فهو شيعي، لا يُعدّل، ولا يكلّم ولا يجالس / ومَنْ قدّم علياً على عثمان؛ فهو رافضي قد رفضَ أثر (١) أصحاب رسول الله ﷺ، ومَنْ قدّم الثلاثة (٢) على جماعتهم (٣)، وترحم على الباقين، وكفّ عن زللهم؛ فهو على طريق [الإستقامة و] (١) الهدى في هٰذا [الباب] (٩)» (١).

[١٦٢] والسنّة أن تشهد (٧) أنَّ العشرة (٨) الذين شهد لهم رسول الله على الجنة، أنهم في الجنة (٩) لا شك فيه.

[١٦٣] ولا تُفْرِد بالصلاة(١٠)على أحد إلا لرسول(١١)الله على وعلى آله فقط(١١).

[١٦٤] وتعلم أنَّ عثمانَ بن عفان قُتِلَ مظلوماً ، ومن قتله كان ظالماً .

<sup>(</sup>١) في «ط»: آثار

<sup>(</sup>Y) في «ط»: الأربعة.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: على جميعهم.

<sup>(</sup>٤) من «ط».

<sup>(</sup>٥) من «ط». وفي «خ»: الكتاب!.

<sup>(</sup>٦) لم أجده.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: أن نشهد.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: للعشرة.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: أنهم من أهل الجنة.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: ولا نصلي على أحد.

<sup>(</sup>١١) في «ط»: إلاّ على رسول.

<sup>(</sup>۱۲) وكذلك يُصلى على أنبياء الله ورسله صلوات الله وسلامه عليهم. وانظر بيان هذه المسألة في: «جلاء الأفهام» لابن القيم (ص ٣٤٥) و «تفسير ابن كثير» (٣ / ١٦٠ - ٥١٧)، و «القول البديع» (ص ٨١ - ٨٧) للسخاوى.

[170] فمن أقرَّ بما في هذا الكتاب وآمن به واتخذه إماماً، ولم يشك في حرف منه، ولم يجحد حرفاً واحداً(۱)؛ فهو صاحب سنة وجماعة كامل قد كملت فيه السنة (۲)، ومن جحد حرفاً مما في هذا الكتاب، أو شك في حرف منه، أو شك (۲)، أو وقف؛ فهو صاحب هوى(۱).

[١٦٦] ومَنْ جَحَدَ أوشك في حرف من القرآن، أو في شيء جاء عن رسول الله ﷺ؛ لقي الله تعالى مكذباً؛ فاتق الله [واحذر](٥) وتعاهد إيمانك!

[١٦٧] ومن السنة أن لا تعين أحداً على (١) معصية الله، ولا أولي الخير (٧)، ولا الخلق أجمعين (٨)، ولا طاعة لبشر في معصية الله، ولا يحب عليه أحداً، واكره ذلك كله لله تبارك وتعالى.

[١٦٨] والإيمان بأنَّ التوبة فريضة (١) على العباد، أن يتوبوا [إلى الله عزَّ وجلً ](١٠)من كبير المعاصى وصغيرها.

<sup>(</sup>١) في «ط»: حرفاً منه.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: الجماعة.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: أوشك فيه.

<sup>(</sup>٤) انظر التعليق على هٰذا الكلام، وتوجيهه في قسم الدراسة. ه

<sup>(</sup>٥) من «ط». وفي «خ»: واحد!.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: لا تطيع أحداً.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: ولا الوالدين.

<sup>(</sup>A) في «ط»: والخلق جميعاً.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: فرض.

<sup>(</sup>۱۰) من «ط».

[179] ومن لم يشهد لمن شهد له رسول الله على بالجنة؛ فهو صاحب بدعة / وضلالة، شاك فيما قال رسول الله على .

[۱۷۰] قال(۱) مالك بن أنس: «من لزم السنة وسَلِمَ منه أصحاب(۱) رسول الله ﷺ ثم مات؛ كان مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وإن كان له تقصير(۱) في العمل (۱).

وقال بشر بن الحارث(): «الإسلام هو السنة، والسنة هي الإسلام»(١).

وقال فضيل (۲) بن عياض: «إذا رأيت رجلًا من أهل السنة فكأنما أرى (۸) رجلًا من أصحاب رسول الله ﷺ، وإذا رأيت رجلًا من أهل البدع فكأنما أرى (۸) رجلًا من المنافقين (۹).

وقال يونس بن عبيد: «العجب ممن يدعو اليوم إلى السنة وأعجب

<sup>(</sup>۱) في «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: أصهار.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: وإن قصر.

<sup>(</sup>٤) لم أجده.

 <sup>(</sup>٥) هو: بشـر بن الحارث، المعروف ببشر الحافي، إمام زاهد ورع، توفي سئة (١٠) هـ. «السير» (١٠) / ٤٦٩).

<sup>(</sup>٦) لم أجده .

<sup>(</sup>٧) في «ط»: الفضيل.

<sup>(</sup>A) في «ط»: رأيت.

<sup>(</sup>٩) لم أجده.

منه من يجيب(١) إلى السنة فيقبل»(٢).

«وكان ابن عون يقول عند الموت: السنة، السنة، وإيًاكم والبدع حتى مات»(٣).

[وقال أحمد بن حنبل](1): «مات رجل من أصحابي، فرئي في المنام فقال: قولوا لأبي عبد الله: عليك بالسنة، فإن أول ما سألني الله سألني (0) عن السنة (1). وقال أبو العالية (٧): «من مات على السُّنَّةِ مَسْتُوراً ؛ فهو صديق، ويقال: الاعتصام بالسنَّةِ نَجَاة (٨). (١).

[وقال سفيان الثوري: «من أصغى بإذنه إلى صاحب بدعة؛ خرج من عصمة الله، ووكل إليها \_ يعني: إلى البدع \_»(١٠).

<sup>(</sup>١) في «ط»: المجيب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣ / ٢١)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٢٠)، واللالكائي في «السنة» (٢١، ٢٢، ٢٣) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) من «ط» وفي «خ»: قال أبو عبدالله غلام خليل. وانظر قسم الدراسة: (ص ٤٤).

<sup>(</sup>٥) في «ط»: أول ما سألني ربي عز وجل.

<sup>(</sup>٦) لم أجده.

<sup>(</sup>٧) هو: رُفيع بن مِهران، أبو العالية الرِّياحي، إمام ثقة، أحد الأعلام، توفي سنة ٩٠هـ. «السير» (٤ / ٢٠٧).

<sup>(</sup>٨) لم أجده.

<sup>(</sup>٩) في «خ»: آخر الكتاب والحمد لله رب العالمين. . . ، وما بعده من «ط».

<sup>(</sup>١٠) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٧ / ٢٦، ٣٤)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٤٤٤).

وقال داود بن أبي هند(۱): «أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى بن عمران: لا تجالس أهل البدع؛ فإن جالستهم فحاك في صدرك شيء مما يقولون أكببتك في نار جهنم»(۲).

وقال الفضيل بن عياض: «من جالس صاحب بدعة لم يعط الحكمة»(٣):

وقال الفضيل بن عياض: «لا تجلس مع صاحب بدعة ، فإني أخاف أن تنزل عليك اللعنة »(٤).

وقال الفضيل بن عياض: «من أحب صاحب بدعة؛ أحبط الله [عمله]، وأخرج نور الإسلام من قلبه»(٥).

وقال الفضيل بن عياض: «من جلس مع صاحب بدعة في طريق، فَجُزْ في طريق غيره»(١).

<sup>(</sup>١) هو: القَشَيري مولاهم، البصري، الإمام الحافظ الثقة، توفي سنة ١٤٠هـ. «السير» (٦ / ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرج بن وضاح في «البدع» (ص ٤٩)، نحوه عن محمد بن أسلم.

وأخرج الأجري في «الشريعة» (ص ٥٧) وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٥٥٦) نحوه عن خُصَيف بن عبد الرحمن الجزري .

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي في « السنة » (٢٦٣ ، ١١٤٩)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٣٩٤). وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي (٢٦٢)، وابن بطة (٤٤١، ٤٥١)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي (٢٦٣)، وابن بطة (٤٤٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨ / المردي في «تلبيس إبليس» (ص ١٦)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨ / ١٠٣)، وابن بطة (٤٩٣)، وابن الجوزي =

وقال الفضيل بن عياض: «مَنْ عَظَّمَ صاحب بدعة؛ فقد أَعَانَ على هدم الإسلام(۱)، ومَنْ تَبَسَّمَ في وجه مبتدع؛ فقد استَخَفَّ بما أنزل الله عزّ وجلّ على محمد عَلَيْ ، ومن زَوَّج كريمته من مبتدع؛ فقد قطع رحمها، ومن تبع جنازة مبتدع لم يزل في سخط الله حتى يرجع»(۱).

وقال الفضيل بن عياض: «آكل مع يهودي ونصراني ولا آكل مع مبتدع، وأحب أن يكون بيني وبين صاحب بدعة حصن من حديد»(٣).

وقال الفضيل بن عياض: «إذا علم الله من الرجل أنه مبغض لصاحب بدعة؛ غفر له، وإن قلَّ علمه(ئ)، ولا يكن صاحب سنة يُمَالىء صاحب بدعة إلَّا نِفَاقاً(٥)، ومن أعرض بوجهه عن صاحب بدعة ؛ ملأ الله قلبه إيماناً، ومن انتهر صاحب بدعة آمنه الله يوم الفزع الأكبر، ومن أهان

بيد أنه ضعيف لا يصح، كما بينه الشيخ الألباني حفظه الله في «السلسلة الضعيفة» (رقم ١٨٦٢).

<sup>=</sup> في «تلبيس إبليس» (ص ١٦)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>١) وجاء هٰذا المعنى مرفوعاً عن النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرج أبو نعيم في «الحلية» (٨ / ١٠٣)، وابن الجوزي في «تلبيس إبليس» (ص ١٦) إلى قوله: «فقد قطع رحمها»، وإسناده صحيح، وليس عندهما أيضاً قوله: «ومن تبسم...».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي (١١٤٩)، وأبو نعيم (٨ / ١٠٣)، وأخرج ابن بطة (٤٧٠)
 الشطر الثاني منه، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرج هٰذا الشطر: أبو نعيم في «الحلية» (٨ / ١٠٣)، بإسناد صحيح، وعنده: . . . رجوت أَنْ يُغْفَرَ له».

<sup>(</sup>٥) أخرج نحوه أبو نعيم (٨ / ١٠٤) بإسناد صحيح، وأخرجه ابن بطة بلفظه (٢٩) بإسناد لا بأس به .

صاحب بدعة؛ رفعه الله في الجنة ماثة درجة، فلا تكن صاحب بدعة في الله أبداً (١) [(١)].

••••

<sup>(</sup>١) لم أجده.

<sup>(</sup>٢) من وطه. وبه ينتهي الكتاب. والحمد لله رب العالمين.

### الفهكارس

- فهرس الآیات.
- \_ فهرس الأحاديث
  - فهرس الآثار.
  - \_ فهرس الأعلام.
  - فهرس الفرق.
- فهرس المسائل.
  - \_ المحتوى.



# فهرس الآيات القرآنية

| رقم الفقرة | السورة  | رقمها   | الأية                                         |
|------------|---------|---------|-----------------------------------------------|
| 1.1.7.1    | البقرة  | تهم ۲۱۳ | وما اختلف فيه إلَّا الذين أوتوه من بعد ما جاء |
| 1.4        | البقرة  | حق ۲۱۳  | فهدي الله الذينِ آمنوا لما اختلفوا فيه من الـ |
| 107,74     | غافر    | ٤       | ما يجادل في آيات الله إلَّا الذين كَفَروا     |
| ۱۳         | الشورى  | . 11    | ليس كمثله شيء وهو السميع البصير               |
| 1.1        | الجاثية | 17      | فما اختلفوا إلا من بعدما جاءهم العلم          |

....

## فهرس الأحاديث

| رقم الفقرة    | المراوي                   | طرف الحديث                   |
|---------------|---------------------------|------------------------------|
| 104           | عمروبن شعيب               | أبهذا أمرتم                  |
|               | عن أبيه عن جده            |                              |
| ۲۸، ت۱۲۰، ۱۳۳ | عبدالله بن مسعود          | إذا ذكر أصحابي فأمسكوا       |
| 78            | أبوذر الغفاري             | اصبر وإن كان عبداً           |
| 78            | أسيد بن حضير              | اصبروا حتى تلقوني            |
| 79            |                           | أصحابي كالنجوم               |
| <b>٦٢</b> ت   | أبو هريرة                 | أن النبي ﷺ نعى النجاشي       |
| ٨٢            | جرير بن عبدالله           | إنكم سترون ربكم              |
| 14.           | على بن أبي طالب           | إن الله نظر إلى أهل بدر      |
| ••            | أبو هريرة                 | إن الله ينزل إلى سماء الدنيا |
| ••            | جابر، أم سلمة             | إن الله ينزل يوم عرفة        |
| ••            | أنس                       | إن جهنم لا يزال يطرح فيها    |
| 19            | سمرة بن جندب              | إن لكل نبي حوضاً             |
| 107           | أنس                       | إن هٰذا العلم دين            |
| 4.4           | العرباض بن سارية          | إنه من يعش منكم              |
| ٨٢            | سمرة بن جندب              | أول من ينظر إلى الله تعالى   |
| 14.           |                           | إياكم وذكر أصحابي            |
| ٥٢            | عبدالله بن عباس           | تفكروا في الخلق              |
|               | وعبد الله بن سلام         |                              |
| 19            | سوید بن عمیر، کثیر بن مرة | حديث حوض صالح ضرع ناقته      |
| ••            | أبو هريرة                 | خلق الله آدم على صورته       |
| 144           |                           | ذروا لي أصحابي               |
| ٥٠            |                           | رأيت ربي في أحسن صورة        |

| رقم الفقرة | المراوي          | طرف الحديث                       |
|------------|------------------|----------------------------------|
| 17. (98    |                  | ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين      |
| ٥٠         | عبدالله بن عمرو  | قلوب العباد بين أصبعين           |
| ت٣         | جابر بن عبدالله  | كل بدعة ضلالة                    |
| 44         | عبدالله بن عمر   | كنا نقول ورسول الله ﷺ بين أظهرنا |
| ت٥٦        | عبدالله بن مسعود | ما من مسلم يصيبه أذى             |
| ت۱۲۷       | أبو سعيد الخدري  | من رأي منكم منكراً               |
| 104        |                  | المؤمن لا يماري                  |
| 780        | أنس بن مالك      | والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع    |
| 1.4        | عقبة بن عامر     | لا تزال عصابة من أمتي            |
| 0+         | أبو هريرة        | يقول الله إن مشيت إلى هرولت      |
| ٥٠         |                  | ينزل الله يوم القيامة            |

# فهرس الآثار

| رقم الفقرة | الراوي             | طرف الأثر                                |
|------------|--------------------|------------------------------------------|
| 14.        | الفضيل بن عياض     | آكل مع يهودي ونصراني ولا آكل             |
| 101        | محمد بن سيرين      | أخاف أن يحرفها فيقع                      |
| ١٧٠        | الفضيل بن عياض     | إذا رأيت رجلًا من أهل السنة              |
| ١٧٠        | الفضيل بن عياض     | إذا علم الله من الرجل أنه مبغض           |
| 109        | عبدالله بن المبارك | أصل اثنين وسبعين هو                      |
| 104        | الحسن البصري       | أنا عرفت ديني                            |
| 14.        | داود بن أبي هند    | أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى بن عمران |
| 14.        | بشربن الحارث       | الإسلام هو السنة                         |
| 107        | الحسن البصري       | الحكيم لا يماري ولا يدراي                |
| 1125       | أحمد بن حنبل       | ذاك فعل الله به وفعل                     |
| 14.        | عبدالله بن عون     | السنة السنة                              |
| ۰۷ت        | يحيى بن أبي كثير   | السنة قاضية على القرآن                   |
| 14.        | يونس بن عبيد       | العجب ممن يدعوا اليوم                    |
| 1 29       | أحمد بن حنبل       | قبور أهل السنة                           |
| 177        | عمر بن الخطاب      | كسب فيه بعض الدنية                       |
| ١١٥ت       | الشافعي            | لئن يبتلى العبد بكل ما نهى               |
| 129ت       | الشافعي            | لئن يلقى الله العبد                      |
| ١٣٦        | الفضيل بن عياض     | لوكانت لي دعوة مستجابة                   |
| 107        | عمر بن الخطاب      | لوكنت محلوقاً                            |
| ٦١٤٦       | أبو قلابة          | ما ابتدع قوم بدعة                        |
| ۰ ۷ت       | أحمد بن حنبل       | ما أجسر على هٰذا أن أقوله                |
| 14.        | أحمد بن حنبل       | مات رجل من أصحابي                        |
| 17.        | الفضيل بن عياض     | من أحب صاحب بدعة                         |

| رقم الفقرة | الراوي             | طرف الأثر                |
|------------|--------------------|--------------------------|
| 14.        | سفيان الثوري       | من أصغى بإذنه لصاحب بدعة |
| 14.        | الفضيل بن عياض     | من جالس صاحب بدعة        |
| 14.        | الفضيل بن عياض     | من جلس مع صاحب بدعة      |
| ۲۹         | أحمد بن حنبل       | من ردّ جديث رسول الله ﷺ  |
| 14.        | الفضيل بن عياض     | من عظم صاحب بدعة         |
| 14.        | مالك بن أنس        | من لزم السنة             |
| 14.        | أبو العالية        | من مات على السنة         |
| 44         | سفيان بن عيينة     | من نطق في أصحاب          |
| ٦١٤٤       | أحمد بن حنبل       | لا، أو تعلمه أن الرجل    |
| 187        | عبدالله بن المبارك | لا تأخذوا عن أهل الكوفة  |
| 110        | أحمد بن حنبل       | لاتجالسوا أصحاب الكلام   |
| 14.        | الفضيل بن عياض     | لا تجلس مع صاحب بدعة     |
| ٤ت         | عمربن عبد العزيز   | لا عذر لأحد بعد السنة    |
| ٤          | عمربن الخطاب       | لا عذر لأحد في ضلالة     |
| ١١٥ت       | أحمد بن حنبل       | لا يفلح صاحب كلام        |
| 189        | يونس بن عبيد       | يا بني لأن أراك خرجت     |

## فهرس الأعلام

| رقم الفقرة            | اسم العلم                 |
|-----------------------|---------------------------|
| 78                    | آدم عليه السلام           |
|                       | , ,                       |
| ۸۲، ۱۲۹ ۲۸            | أبو بكر الصديق            |
| YA                    | أبو عبيدة: عامر بن الجراح |
| 188                   | أبو هريرة                 |
| 11, 17, 77,, 731, .VI | أحمد بن حنبل              |
| 101                   | أحمد بن فرج بن أبي دؤاد   |
| 141                   | أحمد بن كامل              |
| 184                   | أحمد بن نصر الخزاعي       |
| 127                   | أنس بن مالك               |
| 127                   | أيوب بن كيسان السختياني   |
| 14.                   | بشر بن الحارث             |
| 101                   | بشر المريس <i>ي</i>       |
| 177                   | بكر بن أخت عبد الواحد     |
| 101                   | ثمامة بن أشرس             |
| <b>YY</b>             | جبريل عليه السلام         |
| 17.                   | جعفر بن محمد              |
| 117                   | الحجاج بن المنهال         |
| 104                   | الحسن البصري              |
| 77                    | الحسن بن صالح             |
| 141                   | الحسين بن محمد الطبري     |
| 124                   | حماد بن زید               |
| 184                   | حماد بن سلمة              |
| 14.                   | داود بن أبي هند           |

| رقم الفقرة                         | اسم العلم                   |
|------------------------------------|-----------------------------|
| 17.                                | رفيع بن مهران = أبو العالية |
| 184                                | رائدة بن قدامة              |
| 1447                               | الزبير بن العوام            |
| YA                                 | سعد بن أبي وقاص             |
| YA                                 | سسعید بن زید                |
| 17 77                              | سفيان الثوري                |
| ۸۲، ۱۲۱                            | سفيان بن عيينة              |
| 14                                 | صالح عليه السلام            |
| 171                                | طعمة بن عمرو                |
| 1444                               | طلحة بن عبيدالله            |
| 178 . 17.                          | عائشة                       |
| 154                                | عامر بن شراحيل الشعبي       |
| 184                                | عبدالرحمٰن بن عمرو الأوزاعي |
| YA                                 | عبدالرحمٰن بن عوف           |
| 154                                | عبدالله بن إدريس الأودي     |
| ۸۱                                 | عبدالله بن عباس             |
| 104 144                            | عبدالله بن عمر              |
| 17 128                             | عبدالله بن عون              |
| 731, 201                           | عبدالله بن المبارك          |
| ۸۲، ۱۶، ۱۰، ۱۳۱، ۱۲۱، ۱۲۱          | عثمان بن عفان               |
| ۸۲، ۲۰۱، ۱۹۹۱، ۱۲۱، ۱۲۱            | علي بن أبي طالب             |
| 3, 44, 38, 0.1, 441, 341, 401, 801 | عمر بن الخطاب               |
| 1149ت                              | عمرو بن عبيد                |
| 172 773 371                        | عيسى بن مريم عليه السلام    |

| رقم الفقرة           | اسم العلم                           |
|----------------------|-------------------------------------|
| ١٧٠ ، ١٣٦            | فضيل بن عياض                        |
| 31, 77, 431, 401, 41 | مالك بن أنس                         |
| 184                  | مالك بن مغول                        |
| 1                    | المتوكل ـ الخليفة العباسي           |
| 101                  | محمد بن سيرين                       |
| 17.                  | محمد بن علي أبو جعفر الباقر         |
| 101                  | محمد بن الهذيل = أبو الهذيل العلّاف |
| 141                  | مردويه الصائغ = عبد الصمد بن يزيد   |
| ٥٢، ٢٢               | المسيح الدّجال                      |
| 188                  | معاذ بن معاذ                        |
| 17.                  | موسی بن جعفر                        |
| 101 (18)             | هشام الفوطي                         |
| 188                  | وهب بن جرير                         |
| 157                  | یزید بن زریع                        |
| 731. 131             | يونس بن عبيد                        |

## فهرس الفرق

| رقم الفقرة              | الفرق              |
|-------------------------|--------------------|
| ٣                       | أهل السنة والجماعة |
| .99 .9A .9Y .AE .0+     | الجهمية ـ الجهمي   |
| ٠٠١، ٣٢١، ١٤١، ٢٤١، ٧٥١ |                    |
| 104 . 401 . 401         | الخوارج ـ خارجي    |
| 171 (187 (181           | الروافض ـ رافضي    |
| 171 . 109               | الشيعة ـ شيعي      |
| 109 (18)                | القدرية ـ قدري     |
| 1£1                     | المجبرة ـ مجبر     |
| 104                     | المرجئة            |
| 187 (181                | المعتزلة _ معتزلي  |
| 121                     | النواصب ـ ناصبي    |

#### فهرس المسائل

| •                      |                                      |
|------------------------|--------------------------------------|
| رقم الفقرة             | المسائل                              |
| ٠٢١، ١٢٩، ١٣٦، ١٣٨     | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر      |
| ۸، ۲، ۱۰، ۲۷، ۲۱۱، ۱۹۱ | الاتباع: اتباع الآثر                 |
| 101                    |                                      |
| 7.                     | الإخلاص                              |
| ٧٣                     | الأرواح ومستقرها                     |
| ٧٨                     | الإسلام                              |
| 77                     | الأطفال                              |
| 77, 79, 77             | الإمامة والخلافة                     |
| ۲۲، ۲۷، ۲۷، ۵۹، ۹۸     | الإِيمان وأركانه                     |
| r, V, P, Pr, 1.1, V.1, | البدع: ذم البدع والتحذير من أصحابها، |
| P.1. A1111. 771.       | وعلامات أهلها، وحكم الصلاة خلفهم     |
| 171, 371, 731, 331,    |                                      |
| ٠٤١، ١٤١، ٢٤١، ٨٤١،    |                                      |
| P31, •01, 101, 701,    |                                      |
| 701, V01, ·71, ·V1     |                                      |
| ۸۳، ۸۲۱                | التوبة والاستغفار                    |
| ٧٨                     | تفضيل العباد بعضهم على بعض           |
| 11, 14, 74, 501        | الجدال والخصومة والمراء              |
| ۱، ۲، ۱۰۱، ۲۰۱، ۸۰۱،   | الجماعة والسنة والحث عليهما          |
| 184                    |                                      |
| ۲۲، ۲۶، ۸۵، ۲۸         | الجنة والنار                         |
| ٠٣١ ، ٧٥ ، ١٣٢         | الحدود                               |
| 19                     | الحوض                                |
|                        |                                      |

| رقم الفقرة              | المسائل                                 |
|-------------------------|-----------------------------------------|
| 144                     | الحلال والحرام                          |
| 112, 42, 411            | الخوف والرجاء                           |
| ٤٥                      | دار = أنواع الدور                       |
| 0, 71, 78, 3.1, 011,    | ذم الرأي والهوى والكلام                 |
| 104                     |                                         |
| ٨٦                      | رحمة الله وسعة مغفرته                   |
| ۲۱، ۱۵، ۲۸              | الرؤية: رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة |
| ۲۲، ۲۷                  | الشهيد والشهادة                         |
| ٧٠                      | الشفاعة                                 |
| ١٤، ١٥، ١٥، ٢٧، ٨٠      | الصفات                                  |
| ۸۸، ۸۹، ۵۰۱             |                                         |
| 174                     | الصلاة على النبي ﷺ                      |
| PY, 17, 77, 37, 57,     | طاعة ولاة الأمر، وعدمالخروج عليهم       |
| ٥٣١، ١٣١، ١٣١، ١٥٩      |                                         |
| 177                     | الطاعة                                  |
| ٠٤، ١٤، ٢٤، ٣٤، ٥٥، ٥٨، | العبادات والمعاملات                     |
| 7A, .P, P11, YY1, YY1,  |                                         |
| 141, 141                |                                         |
| 14                      | عذاب القبر                              |
| VV                      | العقل والإدراك                          |
| 1.4                     | العلم                                   |
| ۰۲، ۲۲                  | علامات الساعة                           |
| ۳۱۱، ۱۲۰                | الفتن والفتنة                           |
| 19, ۷۰۱, 201            | الفرقة والافتراق                        |

| 7.1, 7.1                        | الفرقة الناجية                                   |
|---------------------------------|--------------------------------------------------|
| ٠١ ، ١٢٠ ، ١٢٤ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ،    | فضائل الصحابة وتوقيرهم وعدم الكلام فيما شجر بينه |
| 731, 171, 771, 371, 871         |                                                  |
| ۱۳۷ ، ۹٦                        | فضائل الأنساب، وفضل آل بيت النبي ﷺ               |
| 99 (07                          | الفكرة والتفكرة                                  |
| ٣0                              | قتال أهل البغي                                   |
| 17,17                           | القدر                                            |
| 177                             | القرآن                                           |
| . 42 . 43 . 10 . 20 . 74 . 74 . | الكفر والنفاق والردة والزندقة                    |
| (101 (111 (101 (4V              |                                                  |
| 17 10                           |                                                  |
| ٠٩، ١٣٢                         | المتعة والاستحلال                                |
| 70                              | المرض                                            |
| VY, F3, A3, P3, 171,            | معاملة أهل القبلة                                |
| 111, 171, 171, 131              |                                                  |
| 94.74                           | معجزات النبوة                                    |
| ٧.                              | منزلة السنة                                      |
| 37, 37, 18                      | الموت والموتي                                    |
| Y1 61V.                         | الميزان والصراط                                  |
| <b>V9</b>                       | النصيحة                                          |
| 118                             | النظر في النجوم                                  |
| 11, 48, 88, 3.1. 701,           | النهي عن القياس، وضرب الأمثال لسنة النبي ﷺ       |
| 100                             |                                                  |
| ۸ه، ۹ه                          | يوم القيامة                                      |
|                                 |                                                  |

#### المجشتوي

| لعنوان رقم الصفح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قدمة المحقق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سم الدراسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لتعريف بالمؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| نبیهان هامّان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لتعريف بالكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سم الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وضوع الكتاب وتحليل محتوياته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سب تأليف الكتاب الكتاب الكتاب الكتاب الكتاب المسامة الكتاب المسامة الكتاب المسامة الكتاب المسامة الكتاب المسامة المسام |
| بمة الكتاب بين كتب العقيدة السلفية ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| رثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| نفة مع طبعة الكتاب السابقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مآخذ على الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| نسخ المعتمدة في تحقيق الكتابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ملي في خدمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مض الصور من المخطوط والمطبوع ضمن طبقات الحنابلة للكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نص المحقق مع التعليق عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فهارسفهارس المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| برس الأيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| برس الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ہرس الأثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| برس الأعلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ہرس الفرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| مفحة | الد | ١ | ق. | , |  |  | • | • | • |   | • | • | • |  | • |  |  |      |  |  |  |  |  |   |    |    |    | ن    | نوا | لم             | ١ |
|------|-----|---|----|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|--|---|--|--|------|--|--|--|--|--|---|----|----|----|------|-----|----------------|---|
| 101  |     |   |    |   |  |  | • |   |   | • |   |   |   |  |   |  |  | <br> |  |  |  |  |  | ( | ئل | سا | لم | ا ا  | سر  | <del>, 4</del> | ۏ |
| 100  |     |   |    |   |  |  |   |   |   |   |   |   |   |  |   |  |  |      |  |  |  |  |  |   |    |    | ي  | تو ډ | بح  | لم             | į |

••••

التنضيد والمونتلج دار الحسن للنشر والتوزيع ـ هاتف 1284۷0 ـ صب ۱۸۲۷۶۲ ـ عمان ـ الردن