# ՉԱՅԱՍՏԱՆԻ ՉԱՆՐԱՊԵՏՈͰԹՅԱՆ ԿՐԹՈͰԹՅԱՆ ԵՎ ԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՆԱԽԱՐԱՐՈՒԹՅՈՒՆ

## 

### **է. Ա. ԿՅՈԻՐԵՂՅԱՆ**

# ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅԱՆ

(ՈՒՍՈՒՄՆԱԿԱՆ ՁԵՌՆԱՐԿ)

«ճԱՐՏԱՐԱԳԵՏ» ԵՐԵՎԱՆ 2004 Տպագրվում է հայաստանի պետական ճարտարագիտական համալսարանի Գիտական Խորհրդի որոշմամբ

*Փիլիսոփայություն* (ուսումնական ձեռնարկ)։ **է. Ա. ԿՅՈԻՐԵՂՅԱՆ։** ճարտարագետ, 2004։ Եր-ն 252էջ։

Գրախոսներ՝ Փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր՝ Փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր՝

Ա. Ս. Մանասյան

Ա. Թ. Գևորգյան

Խմբագիր` Ն. Խաչատրյան

Պատվեր՝ 1285

Տպաքանակ՝ 500

Տպագրված է Հայաստանի Պետական ճարտարագիտական Համալսարանի տպարանում

Երևան, Տերյան 105

# բոՎԱՆ ԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

| <i>¬եղինակի կողմից</i>                                                                                                                                                                                                           | 5          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| บะทันธกห้ดร์กห์บ <i>้</i>                                                                                                                                                                                                        |            |
| Փիլիսոփայությունը որաես կենսական անիրաժեշտություն                                                                                                                                                                                | 6          |
| Փիլիսոփայությունը որպես կենսական անհրաժեշտություն<br>Մտքի ձևերը                                                                                                                                                                  | 7          |
| Ի՞նչ է ձևական տրամաբանությունը                                                                                                                                                                                                   | · 7        |
|                                                                                                                                                                                                                                  | 11         |
| Դատողություն                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ปเทเมท์นน์qักเน์                                                                                                                                                                                                                 |            |
| <b>Գլուխ 1. Ի՞ՆՉ է ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈͰԹՅՈͰՆԸ</b><br><i>Փիլիսոփայելու մասին</i>                                                                                                                                                           | 30         |
| Φիլիսոփայելու մասին                                                                                                                                                                                                              | 30         |
| Чүүрийн тайраг тайын тайын<br>Игүүлийн тайын | <i>32</i>  |
| Φիլիսոփայության ծագման նախադրյալները                                                                                                                                                                                             | <i>35</i>  |
| Փիլիսոփայություն տերմինը և նրա առարկան։ Փիլիսոփայության<br>hwng                                                                                                                                                                  | ն հիմնակս  |
| Դավիթ Անիարթի փիլիսոփալության սաիմանումները                                                                                                                                                                                      | 43         |
| Φhihunhwiwbwն hwdwm                                                                                                                                                                                                              | 46         |
| Փիլիսոփայական հավատ<br>Փիլիսոփայության գործառույթները                                                                                                                                                                            | 54         |
| Փիլիսոփայության և մյուս գիտությունների կապը                                                                                                                                                                                      |            |
| Փիլիսոփայության մասնագիտական և հանրակրթական նշանակ                                                                                                                                                                               |            |
| <i>61</i><br>Գլուխ 2. ԿԵՑՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ                                                                                                                                                                                 | 62         |
| «Կեցություն (գոյ)» կшտեգորիшն                                                                                                                                                                                                    | 64         |
| Կեցության ձևերը<br>Մատերիա                                                                                                                                                                                                       | 66         |
| <i>Uши</i> ыррш                                                                                                                                                                                                                  | /2         |
| Յամակարգ հասկացությունը։ Աշխարհի գիտական պատկերը<br>Շարժում                                                                                                                                                                      | 81<br>84   |
| Շարժում<br>Տարածություն և ժամանակ                                                                                                                                                                                                | <b>8</b> 8 |
| Կենսաբանական և սոցիալական տարածություն-ժամանակ                                                                                                                                                                                   | 94         |
| Գլուխ 3. ԴԻԱԼԵԿՏԻԿԱ                                                                                                                                                                                                              | 97         |
| Կեցության hամապարփակ կապերը                                                                                                                                                                                                      | 100        |
| Faulth(i l. n(inhu(in) nn                                                                                                                                                                                                        | 100        |
| էություն և երևույթ                                                                                                                                                                                                               | 101        |
| Դի՛ալեկտիկական օրինաչափություններ                                                                                                                                                                                                | 102        |
| Կառուցվածքային կապեր։                                                                                                                                                                                                            | 104        |
| Ձև և բովանդակություն։ Կեցության կարգավորվածությունը                                                                                                                                                                              | 104        |
| ປາການປາການປາການປາການປາການປາການປາການປາກາ                                                                                                                                                                                          |            |

| Որակական և քանակական փոփոխությունների դիալեկտիկա                                  |                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Կեցության և ճանաչողության հակասականությունը։ Դիալեկս                              | ոիկական          |
| hակասություն<br>Բացասման բացասում                                                 | <i>116</i>       |
| Բացասման բացասում                                                                 | 118              |
| Գլուխ 4. ԲՆՈԻԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈԻԹՅՈԻՆ                                                | 122              |
| Էկոլոգիական հիմնահարց                                                             | 124              |
| Կյանքը` որպես արժեք                                                               | 126              |
| Գլուխ 5. ՄԱՐԴՈͰ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈͰԹՅՈͰՆ                                                  | 130              |
| Կյանքի և մահվան հիմնահարցը։ Կյանքի իմաստ և մահվան «                               | րիրավունք» -     |
|                                                                                   | 146              |
| Գլուխ 6. ԳԻՏԱԿՑՈԻԹՅՈԻՆ ԵՎ ճԱՆԱՉՈՂՈԻԹՅՈԻՆ                                          | 148              |
| Ինքնագիտակցություն                                                                | 154              |
| ճանաչողություն                                                                    | <i>158</i>       |
| Գլուխ 7. ԳԻՏՈͰԹՅՈͰՆ                                                               | 171              |
| Գիտական ճանաչողություն                                                            | <i>172</i>       |
| Գիտական գիտելիքի կառուցվածքը                                                      | 174              |
| Փիլիսոփայությունը և գիտության զարգացումը                                          | 182              |
| Գիտական ճանաչողության մեթոդները                                                   | 183              |
| Գիտական ճանաչողության մեթոդները                                                   | 186              |
| Գլուխ 8. ՅԱՍԱՐԱԿՈͰԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈͰԹՅՈͰՆ                                           | 190              |
| Նյութական և գաղափարախոսական hարաբերություններ                                     | 192              |
| Յասարակական գիտակցություն                                                         | 194              |
| Գլուխ 9. ՄՇԱԿՈͰՅԹԻ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈͰԹՅՈͰՆ                                               |                  |
| Մշակույթի սոցիալական գործառույթները                                               |                  |
| Մշակույթի միասնությունը և բազմազանությունը                                        | 233              |
| Գլուխ 10. ԱՆՁՆԱՎՈՐՈԻԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅԱԿԱՆ ԸՄԲՌՆՈ<br>Անձնավորության բարոյական հիմքերը | <b>ԻՄԸ - 236</b> |
| Անձնավորության բարոյական հիմքերը                                                  | <i>239</i>       |
| Պատմական անհրաժեշտությունը և անձի ազատությունը                                    | 245              |
| Գլոբալ հիմնահարցերը                                                               | 248              |
| ዓቦuчuህበተ@ՅበተՆ                                                                     | 251              |

## **Չեղինակի կողմից**

Ուսումնական ձեռնարկը փորձ է փիլիսոփայական น์วนเปทเษท ինարավորինս բուհական երիտասարդությանը հասցնել ժամանակի պահանջներին համապատասխան։ Դա նշանակում է և՛ փիլիսոփայական տեսակետների բազմազանություն, դատողությունների L′ բարոյական ապացուցելիություն անառարկել իություն, lı′ nι անաղարտություն։ Այս ամենը ձգտել ենք շարադրանքում ապահովել։ Ձեռնարկը առաջին հերթին նախատեսված է ՅՊճՅ /պոլիտեխնիկ/ ուսանողության համար, ինչը որոշակիորեն ուղղորդել է շարադրանքը։ Այն կարող է հետաքրքրել նաև ցանկացած ընթերցողի, ում համար փիլիսոփալական մշակույթը որևէ արժեք ներկայացնում է։

երեք տասնամյակի ընթացքում ես ունեցել եմ հազարավոր ուսանողներ և գործընկերներ, որոնց շահախնդիր հետաքրքրասիրությունը եղել է տվյալ ձեռնարկի ստեղծման գլխավոր խթաններից

մեկը։ Բոլորին հայտնում եմ անսահման երախտագիտությունս։

#### ՆԵՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ

Փիլիսոփայությունո nnwbu *սենսանան* անիոաժեշտություն: 3նարավոր չէ մարդու կյանքը պատկերացնել առանց իր նմանների հետ իաղորդակցման։ Թե՛ աշխատանքում և թե՛ կենցաղում յուրաբանչյուրին հարկ է լինում հաղորդակցվել ամենատարբեր մասնագիտությունների, հասարակական nhnph անձանգ և հետ։ հաղորդակցվելու համար պետք է կարողանալ դիմացինին հասկանալ, մտովի պատկերացնել, որ նրա տեսակետին եք կանգնած և ինքներդ ձեզ դիտեք կողքից։ Փիլիսոփայական մտածելակերպը տվյալ հարցի լուծման մեջ hզորագույն օգնականն է։

Մարդուն լուրովի է գարդարում բննադատական մտածորությունը։ Դեռևս Սոկրատեսը ինքնուրույն մտորումների անբաժանելի որակ էր համարում հենց բննադատականությունը։ Առանց այս որակի գրեթե ինարավոր չէ առաջոնթացո։ Սակայն մտքի համար միայն կասկածելը, փակուղային ձգտում դրական վճիռների, եթե աւն ۶h Քննադատականությունը չի նույնացվում նաև հեղափոխականության իրողության մեջ կասկածելը դեռ չի նշանակում իրողության գոլության ժխտում կամ արմատական փոփոխություն։ Դրա համար հարկավոր են լուրջ հետացոտումներ և հիմնավորում, որտեղ փիլիսոփալական կուլտուրան ևս թիվ մեկ անհրաժեշտություններից է։

Ցանկացած մարդ այս կամ այն չափով կյանքում ինքնատիպության։ Յայտնի իմաստով դա գուտ մարդկային հանջմունք է։ Նման պահանջմունքի բավարարման համար ստիպված է ինքնակենտրոնանալ, առօրյա, կենցաղային և անցողիկ իրողություններից դուրս գալ ու տեսնել անանցը, հավերժը, որում ինքը ևս գոլություն ունի։ Մարդը սովորական առարկա չէ ուրիշ նման առարկաների մեջ, որին կարելի է անտեսել հանուն «ավելի գաղափարների»։ Արժանապատվություն ունեցող անձր կիարգի նաև ուրիշների արժանապատվությունը, ինքնատիպությունը գործողություններում հաշվի կնստի դրանց հետ։ Նման մարդկանցից բաղկացած հանրային կյանքն ունի բոլորովին այլ, սովորականից տարբերվող բովանդակություն և ուղղվածություն, ինչը, ներկայումս, զավոք, դեռ մնում է երազանք։ Փիլիսոփայությունը գոյության այն աշխարհն է, որը մարդուն ներքուստ հավաքում է, կենտրոնացնում, դրանով hul οαնում ինքնավերլուծությանը և ինքնակատարելագործվելուն։

Սակայն փիլիսոփայական խորը մտորումներն ու ընդհանրացումները անինար են առանց ճշգրիտ մտածողության, այդ մտածողության ձևերի իմացության։ Այդ առումով համառոտակի անդրադառնանք մտքի ձևերին հենց սկզբից` հաշվի առնելով նաև նրա կարևորությունը ներկա երիտասարդ սերնդի համար։

#### USՔԻ ՁԵՎԵՐԸ

Մտքի ձևերի խիստ համառոտ շարադրանքում հիմնականում օգտվել ենք Գ. Ա. Բրուտյանի «Տրամաբանություն» դասագրքից։

*Ի՞նչ է ձևական տրամաբանությունը:* Մտքի ձևն այն է, ինչ ընդհանուր է մտքերի համար, անկախ նրանց որոշակի բովանդակությունից։ Օրինակ՝ «Վայաստանի մայուսթարաթ» և «Վայաստանի ամենամեծ բարաթ» հասկացությունները պատկանում են «Երևանին», այսինքն ծավալային տեսանկյունից նույնն են, սակայն տարբեր են բովանդակային իմաստով: օրինակ. «ahūdnn», «annp», Մեև ուրիշ «արիություն» հասկացությունները նման են բովանդակային առումով (վերաբերում են բանակային կյանքին), բայց որպես մտքի ձևեր՝ տարբեր են։ Այսպես, որոշակի հասկացություններ են, «զինվորը» «qnnpn» և «արիությունը»` վերացական:

Մտքի ձևերի ծավալային և քանակական բնութագրումների ընթացքում դրանց շաղկապման մասին ուսմունքը կոչվում է *ձևական* տրամաբանություն, որը յուրաքանչյուր գիտության, այդ թվում նաև

փիլիսոփայության անկապտելի մասն է։

Ձևական տրամաբանությանը հետաքրքրում է, թե ի՞նչ պայմաններ են անհրաժեշտ, որպեսզի ճշմարիտ նախադրյալներից բխի ճշմարիտ եզրակացություն: ճշմարիտ կամ կեղծ լինելու կարևորությունը չմերժելով, ձևական տրամաբանությունը ավելի շատ կենտրոնանում է մտքերի միջև եղած կապի կանոնավորության վրա։

Յայտնի է, որ մարդկային մտքերը, հոգեկան աշխարհի ողջ հարստությունը, զգայական իմացության արդյունքները արտահայտվում են լեզվի միջոցով։ Լեզուն և մտածողությունը հանդես են գալիս միասնության մեջ, սակայն նրանք նույնություն չեն։ *Լեզուն համազգային է*, այսինքն` ընդհանուր է բոլոր մարդկանց համար միայն տվյալ ազգի շրջանակներում։ Մտածողությունը համամարդկային է, այսինքն` ընդհանուր է բոլոր մարդկանց համար, անկախ նրանց ազգային պատկանելությունից և կենսապայմաններից։ Եթե այդպես չլիներ, տարբեր ազգերի ներկայացուցիչները միմյանց չէին հասկանա։

Որպես նշանների համակարգ տարբերում են բնական և արհեստական լեզուները։ Առաջինը բնապատմական գործընթացի արդյունք է, իսկ երկրորդը՝ մարդկանց միջև պայմանավորվածության։

Խոսակցական (բնական) լեցուն բացմանշանակ է։ Կենդանի մարդկային խոսքը չափազանց ճկուն է, որը հնարավորություն է տալիս արտահայտել մտph. հոգեկան աշխարհի փոխանցումները։ նոբերանգներն nL դրանզ h տարբերություն լեզվի, արհեստական ունի խոսակցական ւեզուն ձևաևեռաման կանոններ։ Նշանները այստեղ ապահովում են բառերի միանշանակությունը, որը նրանց դարձնում է գիտության միջազգային լեզու։ Բնական և արհեստական լեցուները դիպուկ կերպով համեմատվում են աչքի և մանոառիտակի հետ։ Կոնկոետ գիտական նաատակների համար մանրադիտակն ավելի կատարելագործված և հզոր միջոց է, քան աչքր։ Սակայն ամենակատարյալ մանրադիտակն անգամ չի կարող կատարել աչքի աշխատանքն ու խնդիրները, որոնք իրագործում է վերջինս՝ սերտ կապի մեջ գտնվելով ողջ հոգեկան գործունեության հետ։

Մտքերի մեջ օգտագործվող արտահայտությունները կոչվում են տերմիններ։ Տարբերում են նկարագրական և տրամաբանական տերմիններ։

Նկարագրական տերմիններն են ա) տերմերը, բ) պրեդիկատորները և գ) գործառական (ֆունկցիոնալ) նշանները։

- ա) *Տերմերը* այն բառերն ու բառախմբերն են, որոնք նշանակում են եզակի, առանձին առարկաներ (օրինակ՝ «երկրագունդ», «առաջին կուրսեցի ուսանող» և այլն)։
- բ) *Պրեդիկատորները* կամ *պրեդիկատորային արտահայտութ- յուններն* այն բառերն ու բառախմբերն են, որոնք արտահայտում են հատկություններ և հարաբերություններ։

Յատկությունը («քաղցր», «ծանր», «ուրախ» և այլն) վերագրելով այս կամ այն առարկային` ստանում ենք ամբողջական միտք («Շիրազը բանաստեղծ է»)։

Ի տարբերություն հատկության, հարաբերությունն այնպիսի պրեդիկատոր է, որը կարող է վերագրվել երկու կամ ավելի առարկաների։ Յարաբերության օրինակներ են, «բարձր», «ցածր», «հայր», «մայր», «գտնվել միջև» և այլն։ Մենք կարող ենք ասել. «Լևոնը Արամի հայրն է» կամ «Բ կետը գտնվում է Ա և Գ կետերի միջև»։ Առաջին դեպքում հարաբերություն ենք հաստատում երկու առարկաների միջև, երկրորդ դեպքում՝ երեք։ Կարելի է հարաբերություն հաստատել նաև ավելի մեծ թվով առարկաների միջև։

Ընդունված է հատկությունը համարել միատեղ, իսկ հարաբերությունը՝ բազմատեղ պրեդիկատ։ Վերջիններս իրենց հերթին կարող են բաժանվել երկտեղ, եռատեղ, քառատեղ և այլ պրեդիկատների։

գ) Գործառական նշաններն այն արտահայտություններն են, որոնց նշանակությունը տերմերով արտահայտված առարկաներ են (օրինակ՝ դպրոցից հայտնի մաթեմատիկական գործառությունները. « $\sqrt{}$ », «+», «-» և ուրիշներ)։

Տրամաբանական տերմինների շարքին են պատկանում այն բառերն ու բառախմբերը, որոնց օգնությամբ պարզ դատողություններից ստանում ենք նոր բարդ դատողություններ («ոչ», «ճշմարիտ չէ, թե ...», «կամ», «կամ ..., կամ ...», «և», «եթե ..., ապա ...», «եթե և միայն եթե ..., ապա...», «այն դեպքում և միայն այն դեպքում ..., եթե ...», «է», «են», «չէ», «չեն» և այլն)։

Օգտագործվող նշանները լինում են հաստատուն և փոփոխական։ Օրինակ.

Բոլոր ուղիդ անկյուններն իրար հավասար են։

Ամեն մի մարդասպանություն քրեական գործ է։

Այս օրինակների մեջ «բոլոր», «ամեն մի», «են» և «է» տերմինները նույն տոամաբանական հմաստն ունեն, հսկ մնագած տեոմիններո տարբեր դատորություններում տարբեր իմաստ ունեն։ Առաջինները տրամաբանական հաստատուններ, կոչվում են իսկ երկրորդները՝ տրամաբանական փոփոխականներ։ onինակո կարելի Մեր արտահայտել «Բոլոր S-երր P են» տեսքով:

Յաստատուն և փոփոխական նշանների միջև տարբերությունը կարելի է արտահայտել նաև հետևյալ կերպ. տրամաբանական փոփոխականները տվյալ առարկայական տիրույթի նկատմամբ կիրառելիս յուրաքանչյուր կոնկրետ դեպքում կոնկրետ նշանակություն են ստանում, մինչդեռ տրամաբանական հաստատունները չեն փոխում հրենց արժեթները։

Իսկ ի՞նչ նշանակություն ունի տրամաբանությունը մարդկանց համար։ Երբեմն թվում է, թե մարդիկ մտածում են, արտահայտվում առանց հատուկ տրամաբանություն ուսումնասիրելու և կարծես՝ սխալ չեն խոսում։ Ուրեմն, այդ տրամաբանություն կոչվածը այնքան էլ անհրաժեշտ չէ։ Սակայն այդ տպավորությունը խաբուսիկ է, ինչը ակնհայտ է դառնում, երբ համեմատում ենք լեզվի հետ։ Իրոք, առանց քերականություն իմանալու էլ մարդիկ խոսում են և հիմնականում ճիշտ են արտահայտվում։ Բայց եթե համեմատենք կրթություն ունեցողի և չունեցողի բանավոր խոսքը, ամեն ինչ պարզ կլինի։ Առաջինի խոսքն

անաայման ավելի ճիշտ, իստակ, գերեցիկ ու ազդեցիկ է, բան լեզուն չուսումնասիրած մարդու խոսքը։ Կիրթ մարդը, եթե նույնիսկ այդ պահին չկարողանա էլ հստակ վերհիշել քերականական կանոնները, միևնույն է, նրա՝ հարուստ բովանդակությամբ ճիշտ խոսքը ձևակերպվում ինքնաշխատորեն։ Նույնը ճշմարիտ է և տրամաբանության համար։ ևյանքում ևիոառում Մարդիկ เบากาเม են մտածորության տրամաբանական կարապարները և պահպանում են տրամաբանական կանոնները՝ թերևս առանց հաշիվ տալու իրենց դրանց գոլության մասին: երը հաղորդակցության մեջ նևատում ենթ «անտրամաբանական» մտքեր, արդեն գիտակցում ենք այդ կանոնների անիրաժեշտությունը։ «Քո ասածները իրար չեն բռնում», «Քո ասածներից դա ամենևին էլ չի հետևում», ասում ենք մենք և փորձում հիմնավորել որտեղ և ինչպես է խախտվել թե մտածորության annւaակahն. տրամաբանական ընթացքը։ Անկասկած, տրամաբանություն իմացողն ավելի հեշտ կխուսափի տրամաբանական սխալներից, կտեսնի և կուրդի ուրիշների սխալները, քան չիմացողը։ Խորը իմաստ կա այն թևավոր խոսքի մեջ, թե տրամաբանությունը մտքի քերականությունն է, իսկ րերականությունը` տոամաբանությունո։ լեզվի տոամաբանությունն ունի հանոակոթական նշանաևություն բարձրացնում է մարդկանց դատելու, կշռադատելու կուլտուրան:

**Յամառոտ քննարկենք մտքի ձևերը**։

**Յասկացություն։** Յասկացությունը մտքի այնպիսի ձև է, որն արտացոլում է տվյալ առարկայի այն էական հատկանիշները, որոնք անհրաժեշտ են և բավարար այդ առարկան մյուս բոլոր առարկաներից տարբերելու համար։

Ավանդական ձևական տրամաբանությունում հատկությունների ու հարաբերությունների փոխարեն, սովորաբար, օգտագործվում է «հատկանիշ» տերմինը։

Յատկանիշն այն է, ինչով որոշ առարկաներ նմանվում են միմյանց և միևնույն ժամանակ՝ տարբերվում միմյանցից։ Օրինակ, խոսելու ունակությամբ բոլոր մարդիկ նմանվում են միմյանց և տարբերվում կենդանիներից։

Յատկանիշները լինում են էական և ոչ էական:

էական են այն հատկանիշները, որոնք առանձին վերցրած անհրաժեշտ, իսկ միասին վերցրած բավարար են ցույց տալու առարկայի որակական որոշակիությունը, որի շնորհիվ էլ հնարավոր է տարբերել տվյալ առարկան մյուս բոլոր առարկաներից։ Ամեն մի առարկայի համար կարող են լինել մեկ և մեկից ավելի էական հատկանիշներ։ Օրինակ, ատոմի համար դա միջուկի լիցքն է, ազգի համար` լեզուն, տարածքը, տնտեսական և մշակութային կյանքի ընդհանրությունը։

Ոչ էական են այն հատկանիշները, որոնց փոփոխությունը չի հանգեցնում առարկայի կամ երևույթի որակական փոփոխությանը։ Ոչ էական հատկանիշները արտացոլում են առարկայի արտաքին կողմերը։

Ոչ էական հատկանիշները պայմանականորեն բաժանվում են երկու

խմբի` սեփական և պատահական հատկանիշների։

Սեփականը այն հատկանիշներն են, որոնք պատկանում են տվյալ խմբի բոլոր անդամներին և բխում են նրանց էական հատկանիշներից (օրինակ՝ մարդու ուղիղ քայլելը)։

Պատահական հատկանիշները կարող են պատկանել, կարող են և չպատկանել տվյալ առարկային (օրինակ՝ մարդու հասակը, աչքերի

գույնը, մազերի ձևը և այլն)։

Յատկանիշները առարկաներից անբաժան են, հանդես են գալիս միասնաբար և, անընդհատ զարգացման մեջ գտնվելով, կարող են տեղերը փոխել։ Այսինքն` էականը կարող է դառնալ ոչ էական և` հակառակը։

Յասկացությունը և մտապատկերը ունեն ընդհանուր գծեր (երկուսն էլ վերացարկման գործընթացի արդյունք են), բայց նրանց չպետք է մեկը շփոթել: 1) Մտապատկերում էական nş մլուսի հետ և հատկանիշները հանդես են գալիս ոչ տարբերակված ձևով, մինչդեռ հասկացություններում ամրագրվում են առաոևայի միայն հատկանիշները։ 2) Մտապատկերն անհատական է. ինչքան մարդ, այնքան էլ մտապատկեր միևնույն առարկայի մասին, մինչդեռ ճշգրիտ հասկացությունն ընդհանուր է բոլոր մարդկանց համար։ անմիջականության շնորհիվ մտապատկերն ավելի վառ, կենդանի է պատկերում առարկան, քան հասկացությունը։ Իսկ հասկացությունն արտացոլում առարկայի էությունը, ներթին, lunnn ţ առարկայի զարգացման օրինաչափությունները, հատկությունները, առարկաների միջև եղած անիրաժեշտ ու պատճառական կապերը:

Եթե լեզուն մտքի անմիջական իրողությունն է, ապա հասկացության անմիջական իրողությունը բառն է։ Յասկացության և բառի առաջացումը

միաժամանակյա գործընթաց է։ Բայց դրանք նույնություն չեն։

Յուրաքանչյուր բառ ունի իմաստ, բայց ոչ բոլոր բառերն են հասկացություն արտահայտում (օրինակ, ա՜խ, վա՜խ, օ՜, դեպի, միասին, և, ու կապերը և շաղկապները հասկացություններ չեն, բայց բառեր են)։

Միևնույն հասկացությունը կարելի է արտահայտել տարբեր բառերով. «պատուհան» և «լուսամուտ», «հեր» և «մազ» և այլն։ Կան

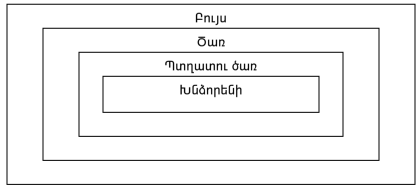
հասկացություններ, որ արտահայտվում են մեկից ավելի բառերով. «երկիարկանի տուն», «հարևան երկհարկանի տունը» և այլն։ Միաժամանակ նույն բառը կարող է տարբեր հասկացություններ արտահայտել. սեր՝ զգացմունք և սեր՝ կաթի սեր, փող՝ դրամ և փող՝ երաժշտական գործիք։ Այս ամենը վկայում է խոսակցական լեզվի ճկունության մասին։

Յասկացության և բառի միջև արմատական տարբերություն կա նրանց ճանաչողական գործառության տեսանկյունից։ Յասկացությունն առարկայի իդեալական պատկերն է մարդու գիտակցության մեջ, առարկայի էության արտացոլումը։ Բառը առարկայի անվանումն է և գրեթե չի առնչվում նրա էության հետ («սեղան», "ctox", "table")։

Յուրաքանչյուր հասկացություն ունի իր *բովանդակությունն* ու *ծավալը։* 

Յասկացության բովանդակությունը նրա մեջ արտացոլված առարկայի (առարկաների դասի) հատկությունների և հարաբերությունների ամբողջությունն Onhնակ՝ «եռանկյուն» t: հասկացության բովանդակությունն են կազմում՝ «երկրաչափական պատկեր», «երեք անկլուն ունենաւ» հատկանիշները։ ունենաւ». «tntp ծավալը նրա Յասկացության մեջ աոտացուված առաոկաների բազմությունն է (դասն է), առարկաներ, որոնցից յուրաքանչյուրն օժտված բովանդակության հասկացության մեջ րնդհանրազված հատկություններով և հարաբերություններով։ Օրինակ՝ «եռանկյուն» հասկացության ծավալը տարածվում է այն բոլոր երկրաչափական պատկերների վրա, որոնք ունեն երեք կողմ և երեք անկյուն:

Քանակական իմաստով հասկացության ծավալն ու բովանդակությունը գտնվում են հակադարձ հարաբերության մեջ. որքան լայն է հասկացության բովանդակությունը, այնքան նեղ է հասկացության ծավալը, և՝ հակառակը։ Օրինակ՝ տե՛ս գծագիրը.



Տեսակային հասկացության ծավալն ընդարձակելով, ընդհանրացնելով` կստանանք սեռային հասկացություն և, ընդհակառակը, սեռայինը սահմանափակելու դեպքում կստանանք տեսակային հասկացություն։ Այն սահմանային հասկացությունը, որից այն կողմ հնարավոր չէ ընդհանրացնել հասկացության ծավալը, կոչվում է կատեգորիա (օրինակ՝ «ժամանակ», «շարժում», «քանակ», «որակ» և այլն)։

հասկացությունները լինում են *եզակի* և *ընդհանուր։* Եզակի է այն հասկացությունը, որի ծավալը տարածվում է մեկ առարկայի վրա («աշխարհի ամենամեծ գիրքը», ««Անուշ» պոեմի հեղինակը», «մեր կուրսի փիլիսոփայության դասախոսը» և այլն)։ Ընդհանուր է այն հասկացությունը, որի ծավալին համապատասխանող բազմությունը բաղկացած է մեկից ավելի տարրերից («Յայաստանի գետեր», «փիլիսոփա», «ուսանող» և այլն)։

Ընդհանուր հասկացություններն իրենց հերթին լինում են սահմանափակ («հայ ուսանող», «գործող հրաբուխ» և այլն) և անսահմանափակ կամ չգրանցվող («տուն», «խնձոր», «փոթորիկ» և այլն)։

Թե՛ ընդհանուր և թե՛ եզակի հասկացությունները կարող են լինել հավաքական և ոչ հավաքական։ Յավաքական են այն հասկացությունները, որոնք արտացոլում են համասեռ առարկաների խումբ («զորք», «գրադարան», «ժողով», «կուրս»)։

Ոչ հավաքական են այն հասկացությունները, որոնց մեջ արտացոլված առարկաները կարելի է բաժանել բաղկացուցիչ մասերի, բայց ոչ միասեռ տարրերի (օրինակ՝ «ծառ»)։

Ըստ բովանդակային ընդգրկման, հասկացությունները լինում են կոնկրետ և վերացական։ Կոնկրետի դեպքում հասկացությունն ընդգրկում է առարկայի բոլոր հայտնի էական կողմերը («գրիչ», «սեղան», «ռադիոընդունիչ», «ամպերմետր»)։ Վերացականի (աբստրակտ) դեպքում հասկացության մեջ առկա է հատկությունների կամ հարաբերությունների որևէ կողմը («քաջություն», «սպիտակություն», «գեղեցկություն», «մեծ», «բարձր»)։

Ըստ բովանդակության մեջ արտացոլված հատկությունների բնույթի, առանձնացվում են հարաբերակցական և բացարձակ հասկացությունները։

Յարաբերակցական են այն հասկացությունները, որոնցից մեկի բովանդակության մեջ արտահայտված հատկությունները ենթադրում են տվյալ հասկացության հետ հարաբերության մեջ գտնվող մի այլ հասկացության անհրաժեշտությունը։ Այսինքն` մի հասկացության գոյությունն անմիջականորեն ենթադրում է մյուսինը (հայր-որդի)։

Բացարձակի գոյությունն անմիջականորեն չի ենթադրում մեկ այլ հասկացության գոյությունը («մետաղ», «մարդ», «դոմնային վառարան», «գյուղ»):

Այն՝ հատկությունները, որոնք բնութագրում են որևէ որակի կամ հարաբերության առկայությունը առարկայի մեջ, կոչվում են դրական հասկացություններ։ Բացասական են այն հասկացությունները, որոնք ցույց են տալիս, որ տվյալ հատկանիշը բացակայում է առարկաների մեջ (օրինակ՝ «գրագետ մարդ» և «անգրագետ մարդ», «գեղեցիկ արարք» և «տգեղ արարք»)։

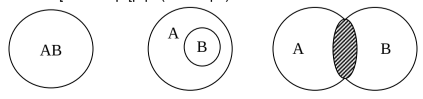
Յասկացությունների ծավալների միջև եղած հարաբերությունների տեսակետից բոլոր հասկացությունները բաժանվում են երկու խմբի՝ համեմատելի և անհամեմատելի։

Յամեմատելի են այն հասկացությունները, որոնցում արտացոլված առարկաների միջև բացահայտորեն գոյություն ունի որոշակի կապ, հարաբերակցություն (օրինակ՝ «գրիչ» և «քանոն»)։

Յամեմատելի հասկացությունները բաժանվում են երկու խմբի` *համատեղելի և անհամատեղելի* հասկացությունների։

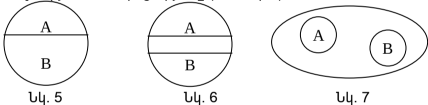
Յամատեղելի են կոչվում այն հասկացությունները, որոնց ծավալները կարող են լրիվ կամ մասնակի համընկնել։ Դրանք լինում են երեք տեսակի` համիմաստ կամ նույնական, ստորադըրության և խաչավորման։

- ա) Յամիմաստ կամ նույնական հարաբերության մեջ են գըտնվում այն հասկացությունների ծավալները, որոնք նույնն են։ Օրինակ՝ ««Անուշ» պոեմի հեղինակ» և ««Թմկաբերդի առումը» պոեմի հեղինակ» հասկացությունները նույնն են, քանի որ վերաբերում են Յ. Թումանյանին։ Գրաֆիկորեն այն կարելի է պատկերել հետևյալ կերպ (տես նկ.2)։
- բ) Ստորադրության հարաբերության մեջ գտնվում են այնպիսի հասկացությունների ծավալները, որոնցից մեկն իր մեջ ներառնում է մյուսը։ Օրինակ՝ «գիրք» և «դասագիրք», «միրգ» և «ծիրան» (տես նկ.3)։
- գ) Խաչավորման հարաբերության մեջ են գտնվում այն հասկացությունների ծավալները, որոնք մասնակիորեն համընկնում են։ Օրինակ՝ «ուսանող» և «մարզիկ» (տես նկ.4)։



Անհամատեղելի են կոչվում այն հասկացությունները, որոնց բովանդակություններում արտացոլված հատկությունները (հարաբերությունները) բացառում են իրար, որի հետևանքով նրանց ծավալները չեն կարող իրար հետ որևէ կերպ համընկնել։ Սրանք նույնպես երեք տեսակի են՝ հակասող, հակադեմ և ստորակցական։

- ա) Յակասող հարաբերությունների դեպքում մի հասկացության բովանդակությունը պարունակում է որոշակի խումբ հատկություններ, իսկ մյուսի բովանդակությունը ժխտում է այդ հատկությունները («սպիտակ» (A) և «ոչ սպիտակ» (B)) (տես նկ.5)։
- բ) Յակադեմի դեպքում` մեկի բովանդակությունը ժխտելով մյուսի բովանդակության մեջ եղած հատկությունները` դրանք փոխարինում է այլ հատկություններով («թույլ» (A) և «ուժեղ» (B), «հյուսիս» (A) և «հարավ» (B)) (տես նկ. 6):
- գ) Ստորակցության հարաբերության մեջ են գտնվում այնպիսի հասկացությունների ծավալները, որոնք կազմում են միևնույն սեռի տարբեր տեսակները։ Օրինակ՝ «սոնետ» (A) և «տրիոլետ» (B) հասկացությունները պատկանում են միևնույն սեռին՝ «բանաստեղծության» հասկացությանը (տես նկ. 7)։



Անհամեմատելի են այն հասկացությունները, որոնցում արտացոլված առարկաները պատկանում են միանգամայն տարբեր սեռային հասկացությունների ծավալներին։ Օրինակ՝ «աղյուս» և «ռոմանս», «անհամապատասխանություն» և «թել», «խնձոր» և «թավջութակ»։

Գոյություն ունի հասկացությունների բաժանում, դասակարգում, սահմանում:

Յասկացության ծավալի *բաժանումն* այնպիսի տրամաբանական հնար է, որի դեպքում տվյալ հասկացությունը դիտվում է որպես սեռային հասկացություն և ցույց տրվում, թե ինչ տեսակային կամ եզակի հասկացությունների ծավալներն են մտնում սեռային հասկացության ծավալի մեջ։ Բաժանումը միշտ կատարվում է որևէ հատկանիշի համաձայն («ազգ»՝ «հայ», «ռուս» և այլն)։

Կա երկանդամ բաժանում, երբ A-ն բաժանվում է a-ի և ոչ a-ի, ոչ a-ն` իր հերթին` b-ի և ոչ b-ի, ոչ b-ն` c-ի և ոչ c-ի և այլն, ինչպես նաև բաժանում ըստ հատկության փոփոխման։

Բաժանման կանոնները.

- ա) բաժանումը պետք է կատարվի միևնույն հիմքի համաձայն (օրինակ, սխալ է, եթե այսպես է . մարդիկ լինում են ռուսներ, հայեր, տղամարդիկ, կանայք և այլն),
- բ) բաժանման անդամները պետք է բացառեն միմյանց (եթե հայ է, ֆրանսիացի չէ),
- գ) բաժանումը պետք է լինի համաչափ։ Այսինքն` բաժանված հասկացությունների ծավալների գումարը պետք է հավասար լինի բաժանվող հասկացության ծավալին,
- դ) բաժանումը չպետք է թռիչք գործի։ Այսինքն՝ սկզբում պետք է նշել մերձակա տեսակները,
- ե) բաժանման հիմքը պետք է լինի պարզ, միանշանակ, օբյեկտիվ (օրինակ, չի կարելի գրքերը բաժանել հետաքրքիր և ոչ հետաքրքիր գրքերի):

Դասակարգումը (կլասիֆիկացիա) առարկաների դասավորումն է նրանց որևէ հատկության համաձայն։ Եթե դասակարգումը կատարվում է ըստ որևէ էական հատկության, այն անվանում են բնական, իսկ ոչ էականի դեպքում՝ արհեստական։ Այս երկու դասակարգումները չպետք է հակադրել միմյանց։

Դասակարգումը կանոնավոր է, եթե.

- ա) դասակարգման հետևանքով ստացված առարկաների ամբողջությունը համընկնում է դասակարգվող առարկաների ամբողջությանը,
- բ) դասակարգման հետևանքով ստացված առարկաների դասերը բացառում են միմյանց,
- գ) յուրաքանչյուր կոնկրետ դասակարգում կատարվում է միայն մեկ հիմքի համաձայն։

Սահմանումը (դեֆինիցիա) տրամաբանական այնպիսի հնար է, որի միջոցով բացահայտվում է հասկացության բովանդակությունը կամ բառի նշանակությունը։

եթե սահմանում ենք հասկացությունը, սահմանումը կոչվում է ռեալ, իսկ եթե սահմանում ենք բառը, լեզվական արտահայտությունը, սահմանումը կոչվում է անվանական (նոմինալ) (օրինակ՝ աթեիզմը անաստվածություն է)։

Բացահայտ (էքսպլիցիտ) է այն սահմանումը, որտեղ սահմանվող հասկացության բովանդակությունն ակնհայտորեն տըրված է որոշ սահմանող հասկացության միջոցով։ Ոչ բացահայտ է այն սահմանումը, որի դեպքում սահմանվող հասկացության բովանդակությունը դրսևորվում է աստիճանաբար, հետագա կշռադատությունների ընթացքում, բացահայտվում է համատեքստում։

Նշենք սահմանման մի քանի տիպեր։

Մերծավոր սեռի և տեսակային տարբերության միջոցով սահմանելու դեպքում նախ ցույց է տրվում սահմանվող հասկացության մերծավոր սեռը, այնուհետև թվարկվում են այն տեսակային հատկությունները, որով այդ հասկացությունը տարբերվում է տվյալ սեռի մյուս տեսակներից։ Օրինակ, «խոնավաչափը գործիք է, որով չափվում է օդի խոնավությունը և ջերմությունը»։

*Գենետիկական սահմանումը* ցույց է տալիս սահմանվող առարկայի առաջացումը։ Օրինակ, «մի կետից ելնող երկու ճառագայթներով կազմված պատկերը կոչվում է անկյուն»։

*Օպերացիոնալային սահմանումը* ցույց է տալիս փորձի (գիտափորձի) համար անհրաժեշտ այն գործողությունները, որոնց իրականացման դեպքում առաջանում է սահմանվող առարկան։ Օրինակ. «եթե շրջանագիծը բաժանենք հավասար մասերի և բաժանման կետերը հաջորդաբար միացնենք լարերով, կամ բաժանման կետերով տանենք շրջանագծին շոշափողներ, ապա կստանանք կանոնավոր բազմանկյուն»։

Սահմանման կանոնները.

- ա) Սահմանումը պետք է լինի համաչափ։ Այսինքն` սահմանվող և սահմանող հասկացությունների ծավալները պետք է համընկնեն (համիմաստ լինեն),
- բ) սահմանման մեջ չպետք է լինի նույնաբանություն (տավտոլոգիա)։ Օրինակ, «սոսինձը մի այնպիսի սոսնձող նյութ է...»,
- գ) սահմանումը չպետք է շրջապտույտ կատարի (չպետք է A-ն սահմանվի B-ի, իսկ B-ն` A-ի միջոցով),
- դ) հնարավորության դեպքում պետք է խուսափել ժխտական սահմանումներից,
- ե) սաիմանումը պետք է լինի պարզ, սահմանման ժամանակ չպետք է օգտվել համեմատությունից (օրինակ, «երիտասարդությունը՝ որպես կյանքի գարուն...»)։

Մտածողության, խոսքի մեջ հաճախ անհրաժեշտ է լինում նշել ոչ միայն էական, այլև ոչ էական հատկությունները, երբեմն՝ ընդգրկել առարկայի որևէ հատկությունը։ Այդ նպատակով օգտվում ենք սահմանմանը փոխարինող կամ փոխլրացնող այնպիսի հնարներից, ինչպիսիք են` նկարագրությունը (եզակի առարկայի էական և ոչ էական հատկանիշների թվարկումը), բնութագրումը (առարկայի բնորոշ հատկանիշների թվարկումը), համեմատումը (տվյալ առարկան մեկ ուրիշի հետ) և զանազանումը (առարկայի մասին գաղափարի կազմումը՝ այդ առարկան մի այլ առարկայից տարբերելով)։ Օրինակ. «ճառագայթը հատվածից տարբերվում է նրանով...»:

Յասկացություններ կազմելու հիմնական տրամաբանական հնարներն են.

*իամեմատությունը*, որի միջոցով պարզում ենք, թե ուսումնասիրվող առարկաներն ինչ հատկություններով են նմանվում իրար և ինչ հատկություններով՝ տարբերվում իրարից,

*վերլուծությունը*, որի դեպքում առարկան մտովի բաժանում ենք բաղկացուցիչ մասերի և ապա ուսումնասիրում այդ մասերի հատկությունները,

համադրությունը, երբ մտովի իրար ենք միացնում բաժանված առարկայի բաղկացուցիչ մասերը և նրանց միջև եղած կապերի ու փոխներգործության հիման վրա ընդհանուր գաղափար կազմում առարկայի որպես միասնական ամբողջության հատկությունների մասին,

վերացարկումը, որի օգնությամբ մենք մտովի տարբերում ենք առարկայի հատկությունները միմյանցից, վերանում առարկայի որոշ հատկություններից և մեր գիտակցության մեջ ամրագըրում առարկայի անհրաժեշտ, էական հատկությունները,

ընդհանրացումը, որի շնորհիվ մենք մտովի միացնում ենք այն հատկությունները, որոնք ընդհանուր են միևնույն դասի մեջ մտնող բոլոր առարկաների համար։

Կարելի է ասել, որ հասկացությունը համեմատության, վերլուծության, համադրության, վերացարկման ու ընդհանրացման արդյունք է։

Դատողություն: Դատողությունը մտքի ձև է, որն արտացոլում է օբյեկտիվ իրականության առարկաների միջև եղած կապերն ու հարաբերությունները՝ հաստատման կամ ժխտման միջոցով։ Օրինակ. «հայերը աշխատասեր են», «ջրածինը օդից թեթև է», «7>3» և այլն։

Իմաստավորված են այն դատողությունները, որոնք արտացոլում են իրերի, երևույթների միջև գոյություն ունեցող հարաբերությունները՝ ստույգ կամ աղավաղված ձևով, ինչպես վերը նըշված օրինակներում։

Անիմաստ են այն դատողությունները, որոնք հաստատում կամ ժխտում են տարբեր առարկայական տիրույթների իրերի, երևույթների միջև եղած հարաբերությունները, կամ էլ արտահայտում են անավարտ միտք։ Օրինակ. «Աշոտի քիթը մրգի տեսակ է», «Արարատը բարձր է Արաքսից», «Երևանը հարավ է», «A+B հավասար է» և այլն։

ճշմարիտ դատողությունը համապատասխանում է, իսկ սխալը՝ չի համապատասխանում իրականությանո։

ժխտելով իմաստավորվածը` նորից ստանում ենք իմաստավորված դատողություն։ Ընդ որում, ճշմարիտը ժխտելով, ստանում ենք սխալ դատողություն և հակառակը` անիմաստը ժխտելով, նորից ստանում ենք անիմաստ դատողություն։

Պարզ է այն դատողությունը, որի ոչ մի տարր չի դիտվում որպես մտքի տվյալ ձևի ինքնուրույն միավոր։ Օրինակ. «Էյնշտեյնը հարաբերականության տեսության հիմնադիրն է»։

Բարդ է երկու կամ ավելի պարզ դատողություններից տրամաբանական շաղկապների միջոցով ստացված դատողությունը։ Օրինակ. «Ես հանձնեցի ընդունելության քննությունները և մեկնեցի հանգստանալու»։

Ինչպես պարզ, այնպես էլ բարդ դատողությունները լինում են կտրական բնույթի։

Կտրական կոչվում է այն դատողությունը, որտեղ հաստատումը կամ ժխտումը կախված չէ որևէ պայմանից, անվերապահ բնույթ ունի։ Օրինակ. «Բոլոր դեպքերում Արցախը հաղթելու է»։

Դատողությունները բաղկացած են *սուբյեկտից* (տրամաբանական ենթակա) և *պրեդիկատիզ* (տրամաբանական ստորոգյալ)։

Դատողության *սուբյեկտը* (S) մեր մտքի առարկայի մասին եղած հասկացությունն է։ *Պրեդիկատը* (P) հասկացություն է այն հատկության (հարաբերության) մասին, որը վերագրվում է կշռադատության առարկային (առարկաներին) կամ ժխտվում նրա նկատմամբ։

Դատողության ինչպես սուբյեկտը (S), այնպես էլ պրեդիկատը (P) կարող են լինել պարզ և բարդ։ Օրինակ. «ածխաթթու գազն անգույն է», «զրո թիվը ոչ դրական թիվ է և ոչ էլ` բացասական»։ Յակիրճ այս դատողությունները կարելի է գրել S-ը P է, և S-ը ոչ  $P_1$  է, ոչ  $P_2$ :

Դատողության սուբյեկտը և պրեդիկատը կոչվում են դատողության *տերմիններ*։

եթե մտքի իրողությունը լեզուն է, ապա դատողությանը՝ նախադասությունն է։ Չկա դատողություն առանց նախադասության, բայց կան նախադասություններ, որոնք դատողություններ չեն։ Որտեղ չկա հաստատում կամ ժխտում, այնտեղ չկա դատողություն։

Քանի որ բոլոր պատմողական նախադասությունները պարունակում են հաստատում կամ ժխտում, այդ պատճառով նրանք անմիջականորեն արտահայտում են դատողություն։

Յարցական նախադասությունները մի դեպքում (օրինակ. «Ժամը քանի՞սն է») ո՛չ արտահայտում և ո՛չ էլ ենթադրում են որոշակի դատողություն։ Մեկ այլ դեպքում («Ի՞նչ գնահատական ստացար փիլիսոփայությունից») չի արտահայտում, բայց ենթադըրում է որոշակի դատողություն։ Եվ վերջապես, հռետորական բնույթի հարցական նախադասությունները («Ձեզնից ո՞վ չգիտե, որ 2 x 2 = 4») միշտ դատողություն են արտահայտում։

«Յրդեհ»-ը հասկացություն է, սակայն համատեքստում, եթե բացականչում են «հրդե՜հ», արդեն դատողություն է։

Բացականչական և հրամայական նախադասությունները անմիջականորեն չեն արտահայտում, սակայն ենթադրում են որևէ որոշակի դատողություն։ Օրինակ. «Մոռանա՜լ, մոռանա՜լ, ամեն ինչ, ամենին մոռանալ» և «Յեռացի՜ր ինձանից»։

Դատողության սուբյեկտը և նախադասության ենթական, ինչպես նաև պրեդիկատն ու ստորոգյալը կարող են համընկնել, մասնակիորեն համընկնել և բոլորովին չհամընկնել։

«Սրվակը ջարդվե՛ց» և «Սրվա՛կը ջարդվեց» դատողությունների մեջ տրամաբանական շեշտը փոխելով՝ նույն նախադասությամբ արտահայտվում են երկու տարբեր դատողություններ, տարբեր սուբյեկտներով և պրեդիկատներով։

Տրամաբանական շեշտի դերը շատ մեծ է։ Այն տրամաբանական մտածողությունը դարձնում է ավելի նպատակասլաց ու սեղմ բառերով հնարավորություն է տալիս արտահայտել խոր և ծավալուն մտքեր («Աստվա՜ծ իմ, հայե՜րն են իրար խաբում»)։

Մտածողությունը համամարդկային է, այդ պատճառով մի լեզվից այլ լեզվի թարգմանելիս, եթե նախադասությունը կազմը փոխում է, ապա դատողության կազմը չի փոխվում, բոլոր լեզուներում ընդհանուր է։ Оրինակ, «Արյուն է կաթում մեր սրտից, երբ ...», ռուսերեն. «Кровью обливается сердце при виде ...»։ Այստեղ «արյուն»-ը և «сердце»-ն են ենթակա նույն նախադասության մեջ։ Այսինքն՝ թարգմանելիս փոխվեց ենթական, բայց չփոխվեց իմաստը։

Պարզ դատողության տեսակներից են. հատկության դատողությունը, որի մեջ որևէ հատկություն հաստատվում կամ բացառվում է դատողության օբյեկտի նկատմամբ և *հարաբերության* մասին

դատողությունը, որը արտացոլում է երկու կամ ավելի առարկաների հարաբերությունը։

Ըստ որակի, դատողությունները լինում են *հաստատական* (երբ առարկայի նկատմամբ հաստատվում է որևէ հատկություն (հարաբերություն)) և *ժխտական* (երբ նշվում է, որ հատկությունը (հարաբերությունը) չի պատկանում տվյալ առարկային)։

Յատկության դատողությունները կարելի է դասակարգել` հիմք ընդունելով այն, թե դատողության պրեդիկատը վերաբերում է ամբո՞ղջ ծավալին, թե՞ ծավալի մի մասին։ Այդպիսի դասակարգումը հայտնի է որպես դատողությունների դասակարգում ըստ քանակի։

Ըստ քանակի հատկության դատողությունները լինում են *ընդհանուր,* մասնավոր և եզակի:

Ընդհանուր է այն դատողությունը, որի սուբյեկտն ընդհանուր հասկացություն է, իսկ պրեդիկատը վերաբերում է սուբյեկտի ողջ ծավալին։ Սա հակիրճ գրվում է. «Բոլոր Տ -երր P են», կամ «Ոչ մի Տ P չէ»։

Մասնավոր է այն դատողությունը, որի սուբյեկտն ընդհանուր հասկացություն է, իսկ պրեդիկատը վերաբերում է սուբյեկտի ծավալի մի մասին. «Որոշ Տ-եր P են», կամ «Որոշ Տ-եր P չեն»։

եզակի է այն դատողությունը, որի սուբյեկտը եզակի հասկացություն է։ Բնականաբար, եզակի դատողության պրեդիկատը պետք է վերաբերի սուբյեկտի ողջ ծավալին։ Գրվում է՝ «Այս Տ-ը P է», կամ «Այս Տ-ը P չէ»։

Պարզ դատողություններից տրամաբանական շաղկապների միջոցով կազմվում են *բարդ դատողություններ։* Դրանց անվանում են` «*ժխտում*», «*կոնյունկցիա*», *«դիզյունկցիա*», «*իմպլիկացիա*», «*համարժեքություն*»։

Յաստատական պարզ դատողություններից «ժխտում» տրամաբանական շաղկապի միջոցով ստացված դատողությունը ժխտական բարդ դատողություն է։ Օրինակ. «ճիշտ չէ, որ հայերը եկվոր ազգ են»։

Միացյալ (կոնյունկցիա) է կոչվում այն բարդ դատողությունը, որը ստացվում է երկու կամ ավելի թվով պարզ դատողություններից և որը ճշմարիտ է այն դեպքում, երբ նրա կազմի մեջ մտնող բոլոր պարզ դատողությունները ճշմարիտ են։ Օրինակ. «Յայերը գոյության իրավունք ունեն, և աշխարիը պետք է պաշտպանի հայերի գոյության իրավունքը»։

Բաժանարար (դիզյունկտիվ) դատողության համար բնորոշ է այն, որ նրա կազմում հանդես եկող պարզ դատողությունները զուգակցված են տրամաբանական «կամ» շաղկապով. «Արցախը կամ անկախ հանրապետություն կդառնա, կամ կմիավորվի Յայաստանի հետ»։ Պայմանական (իմպլիկատիվ) կոչվում է այն բարդ դատողությունը, որն ստացվում է երկու պարզ դատողություններից «եթե ..., ապա» տրամաբանական շաղկապի միջոցով։

*Առանձնացվող* դատողությունները դասվում են բարդ դատողությունների թվին (օրինակ՝ «կենդանիներից միայն մարդն է օժտված վերացական մտածողությամբ» դատողությունը ենթադըրում է հետևյալ դատողությունները.

ա) մարդն օժտված է վերացական մտածողությամբ,

բ) մարդուց բացի, ուրիշ ոչ մի կենդանի օժտված չէ վերացական մտածողությամբ»։

Տարբերում են նաև *ինարավորության* (ինարավոր է Տ-ը P է), *իրա-կանության* (Տ-ը P է) և *անհրաժեշտության* (Տ-ը անհրաժեշտաբար P է) դատողությունները։

Մեր մտքերը ենթարկվում են տրամաբանական հատուկ օրենքների, որոնց օգնությամբ իրագործվում է այդ մտքերի ճիշտ, կանոնավոր շաղկապումը։

Այսպես, ըստ *նույնության օրենքի* դատելիս, ամեն մի հասկացություն, յուրաքանչյուր միտք պետք է ինքն իր հետ նույնական լինի (կրճատ գրվում է «A-ն A է» բանաձևով)։

Նույնության օրենքը ապահովում է մեր մտքի որոշակիությունը։ Այդ օրենքի խախտումը հանգեցնում է տրամաբանական սխալների (նենգափոխվում է հասկացությունը, դրույթը)։ Օրինակ. «Երեքը իննի քառակուսի արմատն է», «Բոլոր արմատները գտնվում են հողի մեջ»։ Այստեղից չի կարելի եզրակացնել, թե «Երեքը գտնվում է հողի մեջ»։

Յակասության օրենքի համաձայն, երկու հակադիր դատողություններ չեն կարող միաժամանակ լինել ճշմարիտ։ Այսինքն՝ միևնույն իրին կամ երևույթին չեն կարող միաժամանակ և՛ պատկանել, և՛ չպատկանել հատկություններ, որոնցով տվյալ իրը տարբերվում է մյուսներից։

Յակասության օրենքն արգելում է տրամաբանական հակասությունը դատելու ընթացքում։ Ըստ որում՝ պետք է տարբերել մտքի մեջ հանդիպող հակասությունը իրական կյանքի hակասություններից: Πd դատողությունների մեջ չի պահպանում հակասության օրենքի պահանջո, հակասում է ինքն իրեն։ Այդպիսի մարդու մտքերը, որպես հակասական մտքեր, չեն կարող ո՛չ ապացուցող ուժ ունենալ և ո՛չ էլ համոցիչ լինել ոոևե մեևի համաո։ Uıu օոենթն աաահովում Ł մեո դատողությունների անհակասականությունը։ Օրինակ՝ մենք չենք կարող մարդուն վերագրել արտադրության միջոցներ պատրաստելու հատկությունը և միևնույն ժամանակ ժխտել այդ հատկությունը մարդու հանդեպ։

Եվ կամ, եթե ընդունում ենք շարժումը որպես մատերիայի գոյության ձև միաժամանակ չենք կարող ժխտել նրա նկատմամբ։

*երրորդի բացառման օրենքի* համաձայն, «երկու հակասող դատողություններից մեկն անպայման ճշմարիտ է, մյուսը սխալ է, իսկ երրորդը բացառվում է։

Բոլոր մարդիկ մահկանացուներ են։

Որոշ մարդիկ մահկանացուներ չեն:

Այս երկու դատողություններից մեկը ճշմարիտ է, բայց թե ո՞րը՝ երրորդի բացառման օրենքը չի ասում։ Գործնականում է որոշվում այն հարցը, թե ո՛ր դատողությունն է ճշմարիտ և ո՛րը՝ սխալ։

երրորդի բացառման օրենքն ապահովում է մեր մտքերի հետևողականությունը։ Այս օրենքը կիրառվում է այն դեպքում, երբ ճանաչողությունը գործ ունի «կոշտ» իրադրության հետ` կամ-կամ, ճշմարիտ-սխալ։

Այնտեղ, որտեղ առկա է անորոշությունը, տվյալ օրենքը հաճախ կիրառվել չի կարող։

Բավարար հիմունքի օրենքի համաձայն. «Ամեն մի ճշմարիտ միտք, ամեն մի ապացուցող դրույթ պետք է բավարար չափով հիմնավորված լինի»։ Այսինքն` ճշմարիտ միտքը պետք է անհրաժեշտաբար բխի համապատասխան ճշմարիտ նախադրյալներից։

ճշմարիտ մտքի հաստատման փաստարկներ կարող են լինել ճշմարիտ դատողությունները, թվային, վիճակագրական տվյալները, գիտության օրենքները, աքսիոմները և այլն։

Կապված լինելով պատճառականության հետ՝ միշտ չէ, որ տրամաբանական միտքն ու եզրակացությունը համընկնում են պատճառի և հետևանքի հետ։ Օրինակ, անձրևը տանիքի թաց լինելու հիմնական պատճառն է։ Մինչդեռ տրամաբանական միտքն ու եզրակացությունը հակառակն են, քանի որ պատուհանից տեսնելով տանիքների թացությունը (տրամաբանական հիմք), եզրակացնում ենք, որ անձրև է եկել։

Բավարար հիմունքի օրենքն ապահովում է մեր մտքերի հիմնավորվածությունը։

*Մտաիանգում:* Մտահանգումը *մտքի այնպիսի ձև է, որտեղ մեկ կամ* մի քանի դատողություններից բխեզվում է մի նոր դատողություն։ Օրինակ, «երկու հակադիր թվերի գումարը հավասար է գրոյի», «x-ի և -xh գումարը իակարիը թվերի գումաը է»: Ուրեմն՝ «x-ի և -x- գումարը հավասար է գրոյի»:

Այն դատողությունները, որոնցից բխեցվում է նոր գիտելիք, նոր դատողություն, կոչվում են *նախաղոյալներ*։ Իսկ այն դատողությունը, որը նախադոյալ ներից, ոնռունված Ł տվյալ եզրակացություն.

Մտահանգումները բաժանվում են երկու հիմնական խմբի` *ան-*

*իրաժեշտ և ճշմարտանման* մտահանգումների։

*Անհոաժեշտ* է այն մտահանգումը, որտեր տվյալ նախառողյալներից դատողություն (եզրակացություն)` բխեզվում նnn նախադրյալների կառուցվածքից և տրամաբանական այս կամ այն նախադրյալները ճշմարիտ կանոնից։ եթե են, ստազված եզրակացությունը նույնպես ճշմարիտ է։

*ճշմարտանման* (հավանական) մտահանգումներում չենք կարող եզրակացությունն անհրաժեշտաբար բխում է տվյալ անռեւ.

նախադրյալ ներից:

Յամառոտ նշենք միայն անհրաժեշտ մտահանգումները։

*Պալմանական* է կոչվում այն մտահանգումը, որի նախադրըյալներից առնվացն մեկը պայմանական դատողություն է։ Երկրորդ նախադրյալի դատողության բնույթից կախված, լինում են ցուտ պայմանական և պայմանական-կատեգորիկ մտահանգումներ։

Ջուտ պայմանական է այնպիսի մտահանգումը, որի երկու նա-

խադրյալներն էլ պայմանական դատողություններ են։

Օրինակ.

Եթե եռանկյունը հավասարակողմ է, ապա իրար հավասար են նաև նրա բոլոր անկլունները:

եթե եռանկյան բոլոր անկյունները իրար հավասար են, ապա յուրաքանչյուր անկյուն հավասար է 60 աստիճանի։

<u> Յետևաբար, եթե եռանկյունը հավասարակողմ է,</u> шшш նրա յուրաքանչյուր անկյուն հավասար է 60 աստիճանի։

Նշաններով կրճատ գրվում է.

եթե Ա, ապա Բ։

եթե Բ, ապա Գ։

<u> Չետևաբար, եթե Ա, ապա Գ</u>։

Կան նաև զուտ պայմանական մտահանգման այլ տարատեսակներ, օրինակ.

եթե Ա, ապա Բ։

եթե ոչ Ա, ապա Բ։

Յետևաբար՝ Բ և այլն։

Եթե պայմանական մտահանգման նախադրյալներից մեկը պայմանական դատողություն է, իսկ մյուսը՝ կատեգորիկ, ապա նման մտահանգումը կոչվում է պայմանական-կատեգորիկ մտահանգում, որն ունի երկու ձև.

1) Եթե Ա, ապա Բ։ 2) Եթե Ա, ապա Բ։ <u>Ա։ Ոչ Բ։</u> Յետևաբար` Բ Յետևաբար` ոչ Ա

Առաջինը կոչվում է *հաստատող եղանակ* (modus ponens): *Օրինակ.* 

եթե երկու շրջանագծեր իրար շոշափում են, ապա շոշափման կետը գտնվում է կենտրոնների միացման գծի վրա։

Տվյալ շրջանագծերը իրար շոշափում են A կետում։

Յետևաբար` նրանց շոշափման կետը գտնվում է կենտրոնների միացման գծի վրա։

երկրորդը կոչվում է *ժխտող եղանակ* (moduls tollens)։ *Օրինակ.* 

եթե ուղղանկյուն եռանկյունները հավասար են, ապա մի եռանկյան էջերը համապատասխանաբար հավասար են մյուս եռանկյան էջերին։

ABC և A`B`C` ուղղանկյուն եռանկյունների համապատասխան էջերը հավասար չեն։

Յետևաբար՝ ABC և A՝ B՝ C՝ ուղղանկյուն եռանկյունները հավասար չեն։

Պայմանական-կատեգորիկ մտահանգման մեջ եզրակացությունը պետք է ընթանա հիմքի հաստատումից դեպի հետևանքի հաստատումը, կամ հետևանքի ժխտումից դեպի հիմքի ժըխտումը։ Չի կարելի հիմքի ժխտումից գնալ դեպի հետևանքի ժըխտումը կամ հետևանքի հաստատումից՝ հիմքի հաստատումը։

Օրինակ.

եթե սենյակում վառարան վառենք, ապա ջերմաստիճանը սենյակում կբարձրանա։

Սենյակում վառարան չի վառված։

Այստեղից չի կարելի եզրակացնել, որ ջերմաստիճանը չի բարձրացել, քանի որ այն պայմանավորված է նաև այլ հանգամանքներով (արևի ջերմությամբ, կենտրոնական ջեռուցմամբ և այլն)։

Բաժանարար կոչվում է այն դեդուկտիվ մտահանգումը, որի նախադրյալներից մեկը բաժանարար դատողություն է, մյուսը՝ կատեգորիկ կամ պայմանական, և երկու նախադրյալների միջև կա որոշակի ընդհանրություն։

Այն դեդուկտիվ մտահանգումը, որի նախադրյալներից մեկը բաժանարար դատողություն է, իսկ մյուսը` կատեգորիկ, կոչվում է բաժանարար-կատեգորիկ մտահանգում, որն ունի երկու եղանակ.

- 1) Յաստատում ժխտման միջոցով. Ա, կամ Բ, կամ Գ, ..., կամ Ֆ։ Ոչ Բ, ոչ Գ, ..., ոչ Ֆ։ Յետևաբար՝ Ա։
- 2) ժխտում հաստատման միջոցով Կամ Ա, կամ Բ։ \_\_\_\_\_ Ա։ Յետևաբար` ոչ Բ։

Բաժանարար-կատեգորիկ մտահանգման միջոցով կանոնավոր եզրակացություն ստանալու համար անհրաժեշտ է, որ մեծ նախադրյալում թվարկված լինեն բոլոր հնարավոր դեպքերը։ Դա նշանակում է, որ բաժանման անդամների ծավալների գումարը պետք է հավասար լինի բաժանող հասկացության ծավալին։

Այն դեդուկտիվ մտահանգումը, որի մեծ նախադրյալը բաժանարար դատողություն է, փոքր նախադրյալը՝ պայմանական, կոչվում է բաժանարար-պայմանական մտահանգում։

*Օրինակ.* Ա կամ Բ։ <u>Եթե Բ, ապա Գ։</u> Յետևաբար՝ Ա կամ Գ։ Յնարավոր է նաև պայմանական-բաժանարար մտահանգում (լեմատիկ)։ Այս դեպքում մեծ նախադրյալը պայմանական դատողություն է, իսկ փոքր նախադրյալը՝ բաժանարար։

Օրինակ.

եթե աջ ճանապարհով գնաս, կյանքիդ վտանգ է սպառնալու, եթե ձախ ճանապարհով գնաս, կյանքիդ վտանգ է սպառնալու։

Սակայն դու ստիպված ես գնալ կամ աջ, կամ ձախ ճանապարհով։

Յետևաբար՝ կյանքիդ վտանգ է սպառնալու։

*Կոնյունկտիվ* են այն մտահանգումները, որոնց կառուցվածքը հիմնվում է «կոնյունկցիա» տրամաբանական շաղկապի առանձնահատկության վրա։

Ա-ն ճշմարիտ է։

P-ն ճշմարիտ է։

բ) Անհամատեղելիության կոնյունկտիվ մտահանգում.

Ա-ն և Բ-ն միաժամանակ ճշմարիտ չեն:

Ա-ն ճշմարիտ է։

Յետևաբար՝ Բ-ն սխալ է։

Միջնորդավորված են այն մտահանգումները, որոնց կազմում հանդես են գալիս մեկից ավելի նախադրյալներ։ Այդպիսին էին բոլոր քննարկված մտահանգումները։ Իսկ այն մտահանգումները, որոնց եզրակացությունը բխում է մեկ նախադրյալից, կոչվում է անմիջական մտահանգում։ Անմիջական մտահանգումները լինում են.

Փոխակերպում. այս դեպքում հաստատական դատողությունը վերածվում է ժխտականի և հակառակը։ Փոխակերպման ժամանակ դատողության սուբյեկտը մնում է նույնը, իսկ պրեդիկատը վերածվում է նրան հակասող հասկացությանը։ Այսպես՝ «Բոլոր մարմինները տաքանալիս ընդարձակվում են» դատողությունը փոխակերպման միջոցով կվերածվի «Չկա մարմին, որ տաքանալիս չընդարձակվի» դատողությանը։

*Շրջում.* այս դեպքում տվյալ դատողությունից ստացվում է մի այնպիսի նոր դատողություն, որտեղ նախկին դատողության սուբյեկտը վերածվում է պրեդիկատի, իսկ պրեդիկատը՝ սուբյեկտի։ Շրջումը կոչվում է պարզ այն դեպքում, երբ շրջման հետևանքով դատողության քանակը չի փոխվում. «Որոշ գրողներ շքանըշանակիրներ են» դատողությունը պարզ շրջելով՝ ստանում ենք. «Որոշ շքանշանակիրներ գրողներ են»։ Այսինքն՝ մասնավոր դատողությունից ստացվեց մի նոր մասնավոր դատողություն։

Մտահանգումների մյուս ձևերի մասին ավելի մանրամասն տես՝ Բրուտյան Գ. Ա. «Տրամաբանություն», Երևան, 1987, էջ 148-230:

## Գլուխ 1 Ի՞ՆՉ է ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆԸ

*Փիլիսոփայելու մասին:* Փիլիսոփայություն։ Չկա հասուն տարիքի որևէ բնականոն մարդ, որին ծանոթ չլինի այս բառը։ Դեռ մանուկ հասակից, յուրաքանչյուր մարդ, յուրացնելով աշխարհը, ձեռք բերելով գիտելիքներ ակամա խորհրդածում է աշխարհի կարգի, մարդկային ճակատագրի, կյանքի և մահվան, դժբախտության և երջանկության մասին։ Այս բնույթի հարցերն ի սկզբանե ընդգրկել է փիլիսոփայությունը։ Այդ պատճառով էլ մարդ սովորաբար կարծում է, թե ինքը ծանոթ է փիլիսոփայությանը։ Ավելին, երբեմն թվում է, որ կյանքն անհնար է առանց փիլիսոփայության։ Փիլիսոփայական հարցադրումները, կյանքի առօրյա խնդիրներին փիլիսոփայաբար մոտեցումը նույնիսկ դառնում են վարքագիծ, իսկ փիլիսոփայելը՝ կենսական անհրաժեշտություն։

Փիլիսոփայող մարդիկ միշտ առանձնանում են խոհունությամբ, առանձնակի նրբանկատությամբ, լրջությամբ, նյութականի հանդեպ աննյութական արժեքների գերակայությամբ։ Նրանց կերպարն օժտված է որոշակի խորհրդավորությամբ, որը, լավագույն դեպքում, արժանանում է շրջապատի հարգանքին։ Ավելի հաճախ միջակ ունակությունների տեր անձր, որը առավելապես ապրում է իր առօրյա հոգսերով և ցուտ նյութական արժեքներով, փիլիսոփայողներին ծաղրում է, մեղադրում անիրատեսության, վերացականության և, հետևաբար, հարցերում ոչ պիտանի մտածելակերպի մեջ։ «Ծակ փիլիսոփա», «էլի կեղծ փիլիսոփայում է» արտահայտությունները հաճախ են հնչում սահմանափակ, թույլ գիտելիքների տեր անձանց շուրթերից, երբ կենսական իրադրություններում կամ զրույցի ժամանակ չեն կարողանում դիմացինի արտահայտած խորը մտքերին քիչ թե շատ լուրջ հակափաստարկ ներկայացնել:

Սակայն փիլիսոփայելու «իամն առած» մարդը մեկընդմիշտ կապվում փիլիսոփայության ով որոշակի երևույթների հետ։ Նա. իրադարձությունների հետևում սովորել է որոնել համընդհանուրը, ով ձգտում է իմանալ ճշմարտությունը, այն տարբերել մոլորությունից, իմաստը, իմանալ` ի՞նչ է պատիվը, ճանաչել կյանքի ազատությունը, պատասխանատվությունը և այլն, այդպիսի մարդու համար սարսափելի չեն ո՛չ կյանքի դժվարությունները, ո՛չ էլ, առավել ևս, թույլ ու բարդութավորված անձանց ծաղրանքները։ Ընդօրինակելով Միքայել Նայբանդյանին, կարելի է ասել, որ նա գիտակցում է, թե ազատության ձգտողի «ճամփան փշոտ է», բայց, միևնույնն է, ինքը տենչալու է ազատություն։ Յուրաքանչյուր քայլափոխին նա ձգտելու է իմաստավորել սեփական գոյությունը, այն համադրելու համընդհանուրի հետ, եթե նույնիսկ նրա գլխին որոտան «փայլակ, կայծակ, հուր, երկաթ» և «դավ դնե թշնամին»։

Փիլիսոփայող անձր առավելապես գիտակցաբար է կացմակերպում կյանքը։ Թվում է, թե նման մարդու յուրաքանչյուր քայլը իմաստավորված իավասարակշռված գնահատված։ երբեթ և Նա բացառիկության, մեծամիտ չէ և չի հավակնում վերջին աստիճանի ճշմարտության։ Չնայած դրան, փիլիսոփայողը միշտ ավելի խորն է, համոցիչ և շրջապատում ցանկալի։ Նրան կարելի է հակաճառել, համոցել, հնարավոր է նրա մտքերի հետ չհամաձայնել, բայց այդպիսի մարդուն անինար է չիարգել, որովհետև փիլիսոփալող մարդն ավելի շուտ է տեսնում իր ընդհանրությունը (հոգևոր հարազատությունը) դիմացինի հետ, ավելի խորն է ընկալում բարյացակամության, անձնվիրության ու մարդկային փոխօգնության անհրաժեշտությունը։ Այսինքն` փիլիսոփալելը ակամայից մարդուն դարձնում է այն աստիճան ցանկայի և կարևոր, նրան չհարգելը դառնում է ինքնահարգանքի բացակայության լուրատեսակ ծանրաչափ (բարոմետր)։

Իհարկե, փիլիսոփայելու կուլտուրան մարդու մոտ ծավալվում և զարգանում է ըստ հանգամանքների, ընտանեկան և ընկերային այն միջավայրի ազդեցությամբ, ուր ընթանում է տվյալ անձնավորության կենսագործունեությունը։ Բայց պակաս ճշմարիտ չէ նաև «մարդ ծնվում է փիլիսոփա» արտահայտությունը։ Այսինքն` մարդիկ ծնվում են տիեզերական համընդհանուր ճըշմարտություններին ձգտելու, դրանցով ապրելու տարբեր ներունակությամբ։ Յուրաքանչյուր մարդ յուրատեսակ փիլիսոփա է։ Այս իմաստով, կյանքի որոշակի հանգամանքները տարբեր չափով խոչընդոտում են կամ խթանում մարդու բնատուր հնարավորությունների դրսևորումը և զարգացումը։

Յաճախ մտորելով մեր սեփական նկարագրի, կյանքի իմաստի, չարի ու բարու մասին՝ գործնականում չենք կարողանում ճիշտ որոշել, թե մեր ունեցածից որն է ձեռքբերովի, և որը՝ բնատուր։ Կան կենսական սկզբունքներ, դավանանք, սրբություններ, որոնք թվում է՝ «ծնվել են» տվյալ մարդու հետ։ Կարևորն այն է, որ փիլիսոփայելու սովորությունը մարդուն դարձնում է ավելի կարգավորված, աշխարհընկալման մեջ՝ ավելի հիմնավորված, կենսակերպի մեջ՝ ավելի ճկուն և ճշմարտացի։ Փիլիսոփայողը գիտակցաբար ամեն ինչում ձգտում է տեսնել մարդու գոյության և տիեզերքի հիմնարար հատկությունների կապը։

Փիլիսոփայությունը ավելի լայն հոգևոր եղելության` աշխարհայացքի մասն է կազմում։ «Ի՞նչ է փիլիսոփայությունը» հարցին պատասխանելու համար պետք է ընդհանուր գծով պարզաբանել աշխարհայացք հասկացության էությունը։

*Աշխարհայացք:* Աշխարհայացք ասելով մենք հասևանում բնության և մարդկանց փոխհարաբերության՝ որոշակի տեսանկյունով տիեզերքի հոգևոր լուրացումը։ Որպես այդպիսին աշխարհայացքը տարբեր անձանց ու խմբերի մոտ հանդես է գայիս տարբերակներով։ Ընդգրկելով իր մեջ այնպիսի գոլագություններ, ինչպիսիք են գիտելիքները, համոցմունքները, տրամադրությունները, ձգտումները, աշխարհայացքները տարբեր չափով տարբերվում են ռառաշոջաններում, առանձին քաղաքակոթությունների, առանձին ազգերի, դասակարգերի, շերտերի և մարդկանց մոտ։ Չնայած այդ բազմատարբերակությանը՝ աշխարհայացքներում ևաոեւի Ł առանձնացնել որոշակի ընդհանրություններ:

Աշխարհայացքը, նախ, ամբողջական (ինտեգրալ) գոյակցություն է. նրա առանցքային հարցը մակրո- և միկրոտիեզերքների առնչությունն է։

Աշխարհայացքի ձևավորման մեջ կարևոր դեր են խաղում ընդհանրացված գիտելիքները, որոնք լինում են թե` առօրյա կենսափորձի րնթացքում ձեռք բերված և թե` մասնագիտական, ինչպես նաև գիտական Սակայն դրանով աշխարհայացքի բովանդակությունը ներառնում է սպառվում: Ալն պարտադիր նաև գնահատումը, այսպես կոչված, արժեքային հագեցվածությունը։ Այսինքն՝ աշխարհայացքում պարտադիր կերպով առկա են նաև բարու և չարի, ճշմարտության և մոլորության, անհրաժեշտի և օգտակարի «անգլալի» պատկերացումները, պատկերները և ապագայի «նախագծերը»։ որում, աշխարհայացքում Ըստ որոշակիրոեն համադրված և ցուգակցված են ցգացմունքներն ու բանականությունը, րմբռնումներն ու գործողությունները, հավատն ու կասկածները, անցյալի յուրացումն ու ապագայի կանխատեսումները։

Այսպիսով, աշխարհայացքը սկզբունքների, գնահատականների և հայացքների այնպիսի համակարգ է, որը բնորոշում է աշխարհի ամենաընդհանուր տեսունակությունը, ըմբռնողությունը, մարդու տեղը այդ աշխարհում և, միաժամանակ, նրա կենսադիրքորոշումները, վարքի և գործողության ծրագրերը։ Աշխարհայացքում ընդհանրացված տեսքով ներկայացված են ճանաչողական, արժեքային և վարքային ենթահամակարգերը իրենց փոխկապակցության մեջ։

Աշխարհայացքի տարբեր ձևեոում ınınndh t նեոևայագված մարդկանց մտավոր և հուցական կենսափորձը։ Աշխարհայացքի հուկողմը awhnaեբանական տրամադրությունների և aawaմունքների մակարդակում ևազմում <u>է</u> աշխարհզգագրողւթյունը։ պատկերացումների միջոցով աշխարհի ճանաչողական կերպարների փորձն աշխարհընկալումը։ ձևավորման Ł Աշխարհայագրի ճանաչողական-ինտելեկտուալ կողմը կազմում է *աշխարիրմբռնումը*։

Աշխարհայացքը «մտքի և սրտի» աշխատանքի յուրատեսակ համաձուլվածք է։ Մարդկանց բնորոշ են ինչպես «մռայլ», այնպես էլ «պայծառ» հույզերը, որոնք միախառնված են նրա աշխարհայացքում։ Պայծառ ու վեհ հույզերի վառ օրինակներից են գերմանացի հանճարեղ փիլիսոփա է. Կանտի հայտնի խոսքերը. «Երկու իրողություն է հոգիս լցնում միշտ նոր ու միաժամանակ հարաճուն ուժեղացող զարմանքով ու ակնածանքով (երկյուղածությամբ), ինչքան հաճախ և շարունակաբար եմ մտորում այդ մասին. դա աստղալից երկինքն է իմ գլխավերևում և բարոյական օրենքը՝ իմ մեջ»։

եվ կամ 3. Թումանյանի անմահ քառյակներից. Ամեն անգամ Քո տվածից, երբ մի բան ես Դու տանում, Ամեն անգամ, երբ տեսնում եմ, թե ինչքան է դեռ մնում, Ձարմանում եմ, թե ո՜վ Շռայլ, ինչքան շա՜տ ես տվել ինձ, Ի՜նչքան շա՜տ եմ դեռ Քեզ տալու, որ միանանք մենք նորից։

զգազմունքները, Բանականությունն փոխներթափանգ-ված nι լինելով աշխարհայացքում, ցուգակցվում են Կամբի հետ։ հանգեցնում է այն բանին, որ աշխարհայացքի հանգուցային պահը՝ դառնալ համոզմունքների ձգտում է համալիր, hhմpn, ալսինքն` գիտելիքները, արժեքներն ու գործողությունների ծրագրերը ձեռք են unn` մարդու վերաբերմունքի, դիրքորոշման կարգավիճակ։ Յամոզմունքը մարդկանց կողմից ակտիվորեն ընդունված այն հայացքն է, համապատասխանում է նրանց գիտակցության, մղումների ողջ նկարագրին։ Յամոզմունքի խթանիչ ուժն այնքան մեծ է, որ հանուն դրա մարդիկ վտանգում են իրենց կյանքը, երբեմն՝ գնում մահվան ընդառաջ։

Յայացքի՝ համոզմունքի վերածվելու կարևոր պայմանը և չափանիշը նրա բովանդակության, իմաստի նկատմամբ վստահության աճող աստիճանն է։ Յավատը, մարդկային վստահությունը տարածվում են գործնական ակնհայտությունից մինչև կրոնական հավատամքը։ Սակայն մոլեռանդ հավատը, որոշակի արժեքների անքննադատ ընդունումը մի ծայրահեղություն է, որը մարդուն դարձնում է պահպանողական։ Այդ պատճառով կասկածը աշխարհայացքի ինքնուրույնության և իմաստավորվածության կարևոր տարր է։ Մյուս ծայրահեղությունը կասկածի, քննադատության չափն անցնելն է, որն էլ իր հերթին ծնում է կասկածամտություն (սկեպտիցիզմ)։ Արդյունքում, մարդ դառնում է անհավատ, բարձր իդեալների չձգտող։

Այսպիսով, աշխարհայացքը պատկերացվում է որպես գիտելիքների և արժեքների, մտքերի և հույզերի, աշխարհըմբռնման և աշխարհզգացողության, բանական հիմնավորման և հավատի, համոզ-մունքների և կասկածի, հանրորեն նշանակալիցի և անձնականի, ավանդական ու ստեղծագործական մտածողության բարդ և հակասական միասնություն:

Աշխարհոմբոնման մեջ առօրյա - կենսական և տեսական մակարդակները բաժանվում են ըստ փաստարկների ճանաչողական խորության, տրամաբանական հետևողականության աստիճանի: ողջախոհության, կենսափորձի, անձնական դիտումների և ենթակայական հիմնված ոնռիանոացումների dnա ahıntı he ütnh նախապաշարմունքների, վարքի ձևերի և արժեքների միասնությունն է։ աշխարհրմբռնումը եոբեմն անվանում ևենսաևան են «կենսափիլիսոփայություն»:

Կենսափիլիսոփայությամբ օժտված է յուրաքանչյուր մարդ` անկախ սեռից, կրթությունից, դավանանքից, ազգային պատկանելությունից։ Սակայն տարբեր են կենսափիլիսոփայության դրույթների հիմնավորումը, փաստարկումը, համակարգայնությունը։ Ունենալով տարերային բնույթ՝ այն շատ դեպքերում հեշտությամբ տեղի է տալիս, «չի դիմանում» քննադատությանը։ Յաճախ զուտ կենսափիլիսոփայությամբ հնարավոր չի լինում լուծել խնդիրներ, որոնք պահանջում են լուրջ գիտելիքներ, մտքերի և զգացմունքների կուլտուրա, բարձրարժեք մարդկային կողմնորոշիչներ։ Այն իրագործվում է արդեն աշխարհընկալման տեսական մակարդակով։ *Այդ մակարդակն էլ հենց փիլիսոփայությունն է։* 

Տեսական աշխարհըմբռնումը գիտական գիտելիքների վրա հիմնված և բանականության զտիչի միջոցով անցկացված պատկերացումների համակարգ է։ Փիլիսոփայությունը, որպես այդպիսին, պահանջում է ոչ միայն գիտելիքների ու դրանց ստացման եղանակների, այլև մարդկանց գործողությունը, նպատակները, միջոցներն ու բնույթը որոշող սկզբունքների և իդեալների տեսական հիմնավորվածություն։

Փիլիսոփան իր խնդիրն է համարում նաև աշխարհայացքը տեսական վերլուծության առարկա դարձնելը, հատուկ ուսումնասիրելը, բանականության քննադատական դատին ենթարկելը։ Այս իմաստով բնութագրական են հանճարեղ Կանտի կարևորագույն աշխատությունների վերնագրերը. «Մաքուր բանականության քննադատությունը», «Դատողության ունակության քննադատությունը», «Գործնական բանականության քննդատությունը»։

Լինելով տեսական աշխարհըմբռնում` փիլիսոփայությունն իր տեղն

ունի պատմական աշխարհայացքների տիպերի մեջ։

**Փիլիսոփայության ծագման նախադրյալները։** Փիլիսոփայության ծագման նախադրյալները դիցաբանական և կրոնական աշխարհըմբռնումներն են։

Առասպելները (հունարեն՝ միֆոս-ավանդություն), հասարակության զարգացման որոշակի աստիճանին բնորոշ աշխարհրմբռնման եղանակ Տարբերվելով միմյանցից՝ տարբեր երկրըների և ժողովրդների առասպելներն ընդհանուր են նրանով, որ նվիրված են տիեզերական քեմաներին (աշխարհի սկիզը, ծագում, կարգ, համաշխարհային ներդաշնակություն, մարդու առաջացում, մահվան խնդիր և այլն)։ Այս բոլոր խնդիրները հետագալում խտացան և կենտրոնացան փիլիսոփալական հիմնահարցեր։ Մինչդեռ դիցաբանության մեջ նրանք հանդես են գալիս բանաստեղծական կերպարների, այլաբանությունների միջոցով, մարդկանց հատկանիշները վերագրվում են կենդանիներին, տիեզերքը շնչավորվում է և այլն։

Առասպելների մեջ միահյուսված են հուզականը և տրամաբանականը, ենթակայականը և առարկայականը, բնականն ու գերբնականը, գիտելիքն ու հավատը։ Այս բոլորը սերտորեն կապված են դարաշրջանի, հասարակական կյանքի նախնադարյան ձևերի հետ։ Դրանց մեջ սաղմնային ձևով առաջ քաշված տեսական հարցերը յուրովի

ժառանգեցին կրոնը և փիլիսոփայությունը։

Կրոնի մեջ աշխարհը երկատված է այնկողմնայինի և այսկողմնայինի։ Կրոնական աշխարհայացքի հիմքը հավատն է գերբնական ուժերի նկատմամբ։ Յավատը կրոնական գիտակցության եղանակն է, այն առանձնակի տրամադրությունը, վերապրումը, որը բնութագրում է այդ գիտակցության ներքին վիճակը։ Յավատի արտաքին դրսևորման ձևը պաշտամունքն է՝ արմատավորված ծիսակատարությունների և մշտասույթների (դոգմատներ) համակարգը։ Ինչպես աշխարհայացքում, այնպես էլ մասնավորապես կրոնի մեջ, պատկերացումները զուգակցված են այդ գաղափարների, իմաստների ստեղծմանը մարդկանց անհատական մասնակցությամբ։

Գերբնական ուժերին խոնարիվելը աստիճանաբար հանգեցնում է Աստծո հասկացությանը (պատկերին), մի բարձրագույն էակի (նախասկզբի), որն արժանի է երկրպագության։ Աստված ընկալվում է և՛ որպես Արարիչ, Տեր, և՛ մարդու Ամենափրկիչ։ Աստծո հանդեպ կրոնաբարոյական վերաբերմունքը հաճախ հավատին տալիս է պայծառ, ուրախ բնույթ՝ օժանդակելով բարձրագույն համամարդկային արժեքների ձևավորմանը։

Կրոնի կարևոր առաբելություններից մեկը մարդկության նականության, անանց բարոյական արժեքների և նորմերի ձևավորումն է։ Բայց կրոնի մեջ կարող են արտահայտվել նաև մոլեռանդությունը, բշնամանքը մլուս հավատների և մարդկանց հանդեպ այն աստիճան, որ գիտակցության ցարգացման առկա մակարդակում. մեո ժամանակներում բշնամանբը նույնիսև խորանում шıп նախկին **Յարավսլավական** հիմնահարգը, Խորհրդային փլուցումից առաջացած ացգամիջյան բախումները, մասնավորապես Արցախ-Ադրբեջան հակամարտությունը, Յնդկաստան-Պակիստան խնդիրը, աֆղանական ու իրաքյան իրադարձությունները և այլն դրա ապացույցներն են։ Իհարկե, այս ամենը չի կարելի ցուտ կրոնական գործոններով բացատրել, սակայն մեծամասնությունը ընդունում է, որ ահաբեկչության մեջ և կողթին առկա է նաև նման գործոն։ Այդուհանդերձ, կրոնը ընկերային կարգավորման հզորագույն գործոններից է։ Այն օժանդակում է մարդու հոգեկանության ցարգացմանը և այդ իմաստով է ու մոտ փիլիսոփայությանը։ Վերջինս առաջացավ, բայց և ավելի հցոր հոգեկան երևույթ է:

Նույնիսկ խորաթափանց կրոնավորների միայն աննշան մասն է եղել փիլիսոփա։ Փիլիսոփայական մտքի համար բնորոշը ազատամտությունն է։ Փիլիսոփայության համար ավելի կարևոր են աշխարհայացքի բանական կողմերը, իմաստության որոնումը։

Փիլիսոփայություն տերմինը և նրա առարկան։ Փիլիսոփայության հիմնական հարց։ Փիլիսոփայություն բառացիորեն նշանակում է սեր իմաստության հանդեպ (հունարեն phileo — սիրում եմ և sopfia — իմաստություն)։ Բառն առաջին անգամ գործածել է հին հունական մաթեմատիկոս և մտածող Պյութագորասը մ.թ.ա. VI դարում այն մարդկանց վերաբերյալ, ովքեր ձգտում են մեծիմաստության և ճիշտ կենսակերպի։ Փիլիսոփայություն հասկացության մեկնությունը և եվրոպական մշակույթի մեջ ամրացումը կապված է Պլատոնի անվան հետ։

Փիլիսոփալությունը հին հունարենում իր իմաստով ավելին է, քան ուղղակի սերը իմաստության հանդեպ։ Ինքը՝ Պյատոնը, իմաստություն հասկանում էո ոչ թե մարդկային մտքի ենթակայական hատկություն, այլ բանականորեն ստեղծված և ներդաշնակ աշխարհի առարկայական որակ։ Այն վեհ է և հարիր միայն Աստծուն։ Մարդը մահկանացության և ճանաչողության սահմանափակության պատճառով, րստ Պլատոնի, ի վիճակի չէ միաձուլվելու իմաստության (ճշմարտության) հետ, այլ կարող է նրանց հեռավորության վրա խոնարհաբար «սիրել»: Դոա համաո ավելի ճիշտ է փիլիսոփալությունը «ճշմարտասիրություն», թեև դա նույնպես ամբողջ ճշմարտությունը չէ։ Այսինքն՝ այլաբանորեն կարելի է ասել, որ փիլիսոփայությունը մարմնավորում է իր կեզության, ճշմարտության գոյության, և, միաժամանակ այդ ճշմարտությանը ձգտելու սեփական առաբելության նկատմամբ մարդու hավատի ընդհանուր արտահայտությունը:

Փիլիսոփալություն բառը ծագող տեսական մտքի հոմանիշ էր։ Փիլիսոփայական աշխարհընկալման համար արդեն սրբություն են ռիտաոկումները. տոամաբանական վեուուծությունո. ոնոհանրացումները, հետևությունները, ապացույցները։ Այն ընդարձակում է գիտակցության շրջանակները, հաղթահարում սաիմանափակությունը: **Φ**իլ իսոփայական մտածողությունը մարմնավորում էր մտքի ձգտումը ոչ միայն և ոչ այնքան տեղեկություններ կուտակելու, որքան հասկանալու աշխարհը իր ամբողջականության և միասնության մեջ։ Իմաստությունն անպայմանորեն առանձնակի գիտելիք՝ «ամեն ինչում միասնականի իմացությունը»։ Յենց միտթո գնահատելով էին հին հունական փիլիսոփաները ենթադրում, որ բանականությունը «կառավարում է ամենքին ամեն ինչի օգնությամբ» (Չերակլիտես)։

Փիլիսոփայությունը մարդու բնույթի, բախտի, կյանքի նպատակի մասին խորհրդածություններ են։ Իմաստությունը ոչ միայն հայտնին սերտելն ու հասկանալն է, այլ նաև ուղի է, որը յուրաքանչյուր մարդ պետք է ինքն անգնի։

Փիլիսոփայություն հասկացության իմաստը ժամանակի ընթացքում փոխվել է։ Սկզբում ըստ էության այն նույնացվում էր ձևավորվող գիտության և տեսական մտքի հետ, որտեղ դեռևս տարանջատված չէին գիտելիքների կոնկրետ և ընդհանուր բաժինները։ Փիլիսոփայական կոչվող գիտելիքում միաժամանակ առկա էին ոչ միայն դիտարկումների արդյունքներն ու հետևությունները, այլև մարդկանց խոհերն աշխարհի և

իրենց մասին, որոնք միայն հետագայում պետք է կազմեն առանձնակի փիլիսոփայական հիմնահարցերի շրջանակը։

Տարբեր դարաշրջաններում և տարբեր փիլիսոփաներ «ի՞նչ է փիլիսոփայությունը» հարցին տվել են տարբեր պատասխաններ։ Սակայն պատմության ընթացքում միաժամանակ ձևավորվում է այն ընդհանուրը, որը բնորոշ է փիլիսոփայությանը, որպես հոգևոր գործունեության առանձնահատուկ ոլորտ։ «Ինչքան էլ տարբեր լինեն փիլիսոփայական համակարգերը.- նշում էր գերմանացի մեծ փիլիսոփա Յեգելը.- նրանք նմանվում են մի բանով, որ դրանք բոլորը փիլիսոփայական համակարգեր են»։

Քաղաքակրթության և մշակույթի զարգացման պատմության տարբեր ժամանակներում տարբեր հիմնահարգեր են առանգքային երել փիլիսոփալության համար։ Փիլիսոփալական խորհրդածությունների առարկա են բնությունը, նրա ծագման և զարգացման տիեցերաբանական hարցերը, աշխարհի ծագման, նրա hամընդհանուր հիմքի որոնման խնդիրը։ Նախասկզբի հարցի քննարկումը առաջ քաշեց միասնականի և հիմնախնդիրը։ Բազմակերպության մեջ միասնականի բազմազանի որոշման անհրաժեշտությունը պահանջում էր մարդկային միավորում, nnn ընութագրական ahıntı hpütnh փիլիսոփալական մտքի համար։ Աստիճանաբար փիլիսոփայական քննարկումների ոլորտ են ընդգրկվում հասարակությունը, մարդը, կանքի և մահվան, գիտելիքի բնույթի, բարոյականության, կրոնի, արվեստի և այլ խնդիրներ։ Այս ամենր փիլիսոփալությունը ձգտում է բացատրել բանականության, գիտելիքների միջոցով։ Դա է փիլիսոփայության առանձնահատկությունը:

Իսկ ի՞նչ է փիլիսոփայությունը որպես տեսական գիտելիքի հատուկ բնագավառ։

Մյուս աշխարհայացքների հետ համեմատած, փիլիսոփայությունը բանականության սկզբունքների վրա հիմնված ազատ, քննադատական մտորումների ամբողջություն է աշխարհի և մարդկային կյանքի մասին։ Այն տեսականորեն ձևակերպված աշխարհայացք է, աշխարհ-մարդ գերբարդ փոխհարաբերությունների վերաբերյալ տեսական առավել ընդհանուր հայացքների համակարգ։

«Արտաքին և ներքին» աշխարհների առնչության վերաբերյալ մտքերով ներթափանցված է ողջ փիլիսոփայությունը։ Օրինակ, փիլիսոփայական հարցեր են. քաղցրությունը շաքարի առարկայական հատկությու՞նն է, թե՞ ընդամենը մարդու ենթակայական համի զգացողությունը, գեղեցկությունը հատուկ է բնության առարկաների՞ն,

մարդու՞ն, թե՞ թելադրված է գեղեցիկի մարդկային զգացողությամբ. ի՞նչ է ճշմարտությունը. մարդուց անկախ իրողությու՞ն, թե՞ ճանաչողության նվաճումը և այլն։ XX դարի անգլիացի խոշորագույն Բեոտոան Ռասսեւո այսաես Ł ձևաևեոաում առանզբային հարցը. «Բաժանվա՞ծ է արդյոք աշխարհը մատերիայի, իսկ եթե այո, ապա ի՞նչ է ոգին, և ի՞նչ է մատերիան։ արդյոք nahû մատերիային, թե<sup>®</sup> ունի ŀ րնդունակություններ։ Տիեզերքն ունի՞ որևէ միասնականություն նպատակ։ Տիեզերքը զարգանու՞մ է արդյոք որևէ նպատակի ուղղությամբ։ Իրո՞ք գոլություն ունեն բնության օրենքներ, թե մենք ուղղակի հավատում դրանց՝ դեպի կարգուկանոնը մեց ներհատուկ հակվածության շնորհիվ միայն։ Մարդն այն է, ինչ թվում է աստղագետի՞ն՝ ածխաթթվի ու ջրի խառնուրդի փշրանք, որն ուժասպառ քչփորում է երկրորդական մոլորակի վրա, թե՞ մարդն այնպիսին է, ինչպիսին պատկերանում է Յամլետին։ Իսկ միգուցե մարդը միաժամանակ և՛ մեկն է, և՛ մյուսը։ Գոյություն ունե՞ն վեհ և ստոր կենսակերպեր, թե՞ այդ ամենը ունայնություն է։ Եթե կա վեհ կենսակերպ, ո՞րն է դա, և ինչպե՞ս այն նվաճել։ Պե՞տք է արդյոք բարին հավերժ լինի, որպեսզի բարձր գնահատականի արժանանա, թե՞ բարուն պետք է ձգտել նույնիսկ այն դեպքում, տիեզերքը անխուսափելիորեն գնում է դեպի եթե Փիլիսոփայության գործն է ուսումնասիրել այս հարցերը, եթե նույնիսկ չի պատասխանում դրանց։

Այսպիսով փիլիսոփայական աշխարհայացքը երկբևեռ է. մարդաշխարհ։ Փիլիսոփայական մտածողության համար էականը այդ երկու բևեռների մշտական հարաբերակցությունն է։ Այդ պատճառով ինչ տեսքով էլ որ հանդես գա աշխարհ-մարդ համակարգը՝ սուբյեկտ-օբյեկտ, հոգևոր-նյութական, ընդհանուր բանաձև է և կոչվում է *«փիլիսոփայության հիմնական հարզ»*։ «Յիմնական հարցը» նույնպես բառացի չպետք է հասկանալ։ Այսպես, XX դարի ֆրանսիացի փիլիսոփա Ալբեր Քամյուն այսպես է ձևակերպել առանցքային փիլիսոփայական հարցը, այն «վճռել, արժե՞ արդյոք այս կյաքն ապրել, թե՞ չարժե, նշանակում է պատասխանել փիլիսոփայության հիմնական հարզին»։ Կարելի է ասել, որ դա ոչ այնքան հարց է, որքան փիլիսոփայական մտքի իմաստային ուղղվածություն։ Կարևորը հասկանայն է, որ «նյութական-աննյութական», «ենքակալական-առարկալական» բևեռայնությունը փիլիսոփալական մտորման մաս է կացմում։ Նույնիսկ այն դեպբում, երբ փիլիսոփան դա առանձնապես չի ընկալում։

«Մարդ-աշխարհ» փոխիարաբերությունն ունի երկու կորմ, նրանգ տարբերություւնը (աշխարհի էություն) ու նույնությունը (աշխարհի ճանաչելիություն)։ Ըստ տվյալ հարցերին տրված պատասխանների բնույթի էլ բաժանվում են փիլիսոփայական ուորությունները փիլիսոփաները։ Իհարկե, այդ բաժանումը պայմանական է, որովհետև շատ դեպքերում չափազանց դժվար է լինում հստակ տարանջատել ամբողջ փիլիսոփալական համակարգի ուղղվածությունը։ Սակայն դա մտph փիլիսոփայական լաբիրինթոսում հառաբեռականորեն կողմնորոշվելու համաո։ Sdiwi իմաստով փիլիսոփալական այն ուղղությունը, nnnd h վերջո աշխարհը բացատրվում է` ելնելով աննյութական (nah. գիտակցություն) hnnnnւթյունից, կոչվում է hnեալիցմ։ Յակառակ ռեաբում. փիլիսոփալական համակարգերում, որպես աշխարհի հիմք ընդունվում է բնությունը, նյութականը, առարկայական իրողությունը, ուղղությունը կոչվում է մատերիալիզմ։

Նույն կերպ էլ տարբերակվում են այն փիլիսոփայական ուղղությունները, որոնք մի կողմից ընդունում են աշխարհի ճանաչելիությունը՝ իրականության վերաբերյալ հավաստի գիտելիք ստանալու մարդու սկզբունքային հնարավորությունը, մյուս կողմից՝ աշխարհի անճանաչելիությունը, (agnostizixm-հունարեն՝ a'—ոչ, ghosis-իմացություն բառերից), այսինքն՝ իրականությունը ճանաչելու սկզբունքային անհնարինությունը։

«Մարդ-աշխարհ» հարաբերությունների բազմությունից տարանջատում են երեք հիմնական տիպեր. ճանաչողական, գործնական և արժեքային հարաբերություններ։ Դեռևս Էմանուել Կանտը ձևակերպել է երեք հարց, որոնք, ըստ նրա, համամարդկային իմաստով սկզբունքային նշանակություն ունեն փիլիսոփայության համար. 1) Ես ի՞նչ կարող եմ իմանալ, 2) Ես ի՞նչ պետք է անեմ, 3) Ես ինչի՞ վրա կարող եմ հույս դնել։ Այս երեք հարցերն էլ արտահայտում են վերը նշված իրականության հանդեպ մարդու վերաբերմունքի երեք տիպերը։ Յամառոտ քննարկենք յուրաքանչյուր հարցը.

1) Բոլոր գիտություններն էլ յուրովի պատասխանում են այս հարցին։ Փիլիսոփայության առանձնահատկությունն այն է, որ հանդես է գալիս որպես համընդհանուր տեսական ճանաչողություն։ Ըստ Արիստոտելի, մասնավոր գիտություններն ուսումնասիրում են գիտության կոնկրետ ձևերը, իսկ փիլիսոփայությունը` ընդհանուր սկզբունքները, ամեն ինչի նախասկիզբը։ Կանտը փիլիսոփայության կարևոր գործն այս հարցում համարում էր ռացիոնալ (հասկացությունների մակարդակով)

գիտելիքների հնարավորին չափ շատ լուրացումը և այդ բոլորն ամբողջի գաղափարի մեջ միացնելը։ Ըստ Կանտի, միայն փիլիսոփայությունը է «մյուս բոլոր գիտություններին տաւ ևանոնավոր նականություն»: Ոչ մի փորձով հնարավոր չէ աշխարհն ըմբռնել որպես ամբողջական, տարածության մեջ անսահման, ժամանակի մեջ անանց, մարդու կարողություններն անսահմանորեն գերազանցող, մարդկության գիտակցությունից անկախ առարկայական իրականություն, որի հետ մարդիկ ստիպված են անընդհատ հաշվի նստել: «Ես ի՞նչ կարող եմ իմանալ» հարցը տրոհվում է ենթահարցերի. «ճանաչելի՞ է աշխարհն արդյոք», «անսահմա՞ն են այդ ասպարեցում մարդու հնարավորությունները» և այլն։ Այս հարցերում տարանջատում են լավատեսական և հոռետեսական հայացքները։ Կանտը նախացգուշացնում էր և՛ ավելորդ ինքնավստահությունից, և՛ ավելորդ հոռետեսությունից։ Աշխարհի ցուտ ճանաչողական յուրացումը որոշակի սահմանափակություն ունի, որը չի կարելի անտեսել:

2-3) Փիլիսոփայելու իմաստը չի սպառվում ճանաչողական խնդիրներով։ Առանց գիտելիքի չի կարելի փիլիսոփա դառնալ, նշում էր Կանտը, բայց և չի կարելի դրան հասնել միայն գիտելիքի միջոցով։ Այդ պատճառով նա առաջին պլան մղեց գործնական բանականությունը. «իմաստությունը ավելի շատ գործելակերպի, քան մտքի մեջ է։ Իրական փիլիսոփան իր ուսմունքով և գործով դաստիարակող իմաստության ուսուցիչ է»։

Փիլիսոփայելու էությունը բարձրագույն բարոյական արժեքների հիմնավորումն է։ Փիլիսոփայությունը պետք է ցույց տա մարդկային բանականության բարձրագույն նպատակները, այն նպատակները, որոնք կապված են արժեքների (առաջին հերթին՝ բարոյական) հետ։ Ցանկացած նպատակ, առանց բարոյական արժեքների հետ համաձայնեցվելու, իմաստազրկվում է։

Բոլոր երեք հարցերը, ըստ Կանտի, կարելի է հանգեցնել չորրորդին՝ ի՞նչ է մարդը։ Նա նշում էր. «Եթե իրոք կա մարդուն անհրաժեշտ գիտություն, դա այն է, ինչը ես սովորեցնում եմ, այսինքն՝ մարդ, որն արժանիորեն զբաղեցնի իրեն վերագրված տեղն աշխարհում, և որից կարելի կլինի սովորել, թե մարդ լինելու համար ինչպիսի՞ն պետք է լինել»։ Այսպիսով բարձրագույն արժեքը և նպատակը Մարդն է, մարդկային երջանկությունը (բարեկեցությունը, երանությունը) և արժանապատվությունը՝ բարձրագույն բարոյական պարտքը։ Մարդը երջանիկ լինելու բարոյական իրավունք ունի և այն վաստակում է իր

վարքով։ Իսկ այդ վարքին վերագրվում են խիստ պահանջներ, որոնք արտահայտված են բարձրագույն բարոյական օրենքների բանաձևում։

**Դավիթ Անիաոթի փիլիսոփալության սաիմանումները:** Դալ իանճարեր Դավիթ Անհաղթը լուրովի փիլիսոփա (V դար) սաիմանել *փիլիսոփայությունը։* Նկատի ունենալով սաիմանման առանձնակի նշանակությունը հայ ուսանողի համար՝ մի փոքր ավելի մանրամասն անդրադառնանք այդ հարցին։ Յայ փիլիսոփայության պատմության մեջ Անիաոթն առաջինն ţη, nn սաիմանեզ. փիլիսոփալության մեջ մտնող հիմնահարցերի շրջանակը, տվեց այդ գիտության հատուկ բնորոշումը և սահմանումը, հաստատեց անդիոներն ու նաատակները։ Դրանով փիլիսոփալությունը, որպես գիտություն, ձեռք բերեց ինքնուրույնություն և որոշեց իր տեղը հին և միջնադարյան Յայաստանի գիտությունների համակարգում։

Փիլիսոփայության վեց սահմանումները Դ. Անհաղթը վերցրել է Պյութագորասից, Պլատոնից և Արիստոտելից։ Ըստ Անհաղթի, սահմանման չենթարկվող առարկան հնարավոր չէ ճանաչել։ «Եթե որևէ մեկը ցանկանում է ճիշտ խորհել և դատել մի բանի մասին, - գրում է Դ. Անհաղթը, - նա պետք է նախ և առաջ իմանա այդ իրի բնությունը, այսինթն սահմանումո»։

- Դ. Անհաղթը տալիս է փիլիսոփայության հետևյալ վեց սահմանումները.
  - 1. Փիլիսոփայությունը գիտություն է գոյի մասին։
- 2. Փիլիսոփայությունը գիտություն է աստվածային և մարդկային իրողությունների մասին։
  - 3. Փիլիսոփայությունը խորհրդածություն է մահվան մասին։
- 4. Փիլիսոփայությունը Աստծուն նմանվելն է ըստ մարդկային կարողության։
- 5. Փիլիսոփայությունը արվեստների արվեստն է և գիտությունների գիտությունը։
- 6. Փիլիսոփայությունը սեր է իմաստության (ճշմարտության) հանդեպ։

Ինչպես տեսնում ենք, Դ. Անհաղթը, ի թիվս մյուս հանճարեղ փիլիսոփաների, արդեն V դարում կանխարկել էր փիլիսոփայության զարգացման հիմնարար ուղղությունները։ Անհաղթի կարծիքով այս սահմանումները լրացնում են իրար։ Փիլիսոփայության նպատակը որոշելով՝ Անհաղթը նրան տալիս է բարոյական ուղղվածություն։ Գիտելիքը, չնայած իր ողջ կարևորությանն ու անհրաժեշտությանը, օժանդակ դեղ է խաղում։ Այն օգնում է մարդուն՝ հասնելու հոգեկան կատարելության, առաքինության, ինչպես նաև ինարավորություն է տաոբերելու ชวน์นเททเทท uunha. swnn` բարուզ. կեղծիթից։ Առաթինությունը, հոգևոր կատարելությունը գիտելիքից բարձր որովհետև առաքինությունը փիլիսոփայության վերջնական գերագույն նպատակն է։ Դեռևս Պլատոնն էր ասում, թե «փիլիսոփա են կոչում ոչ այն մարդուն, որը շատ բան գիտի, և ոչ էլ նրան, որը շատ բաների մասին կարող է խոսել, այլ նրան, ով անարատ ու առաքինի կյանք է վարում»։ Ըստ Անհաղթի, բարին ճշմարտությունից վեր է ու գերացանց, և ամեն մի բարի բան ճշմարտություն չէ, և հարկավոր է բարի գործի համար երբեմն հեռանալ ճշմարտությունից։ Անհաղթը, հենց այդ պատճառով էլ, բաժանելով փիլիսոփայությունը տեսականի (nnn วทจนนนนททา աշխարհի, գոյերի մասին մարդու խորհելու արդյունքն է) և գործնականի (մարդու՝ սեփական վարքի և աշխարհում ու հասարակության մեջ իր տեղը գտնելու մասին խոհերը), վերջինիս մեծ տեղ է հատկացնում։ Գործնական փիլիսոփայության գլխավոր խնդիրն է առաքինության ձեռքբերումը, որը հնարավոր է կրքերի սանձահարման ճանապարհով։ Տվյալ միտքը, ընդհանրապես, կարմիր թելի նման անցնում է ամբողջ իմաստասիրության միջով (մասնավորապես՝ աոևեւյան փիլիսոփալության)։ Իսկական փիլիսոփան, գործնական փիլիսոփայությանը ենթարկելով մլուս նրա մասերը, պետբ ţ «բանականության միջոցով զարդարի բարոյականությունը ինացանդեցնի կրբերը»։ Գիտությունն ինբնանպատակ չէ. այն պետք է մարդկային hnanı կատարել ագործմանը, փիլիսոփալությունն ամբողջապես պիտի առաջնորդի մարդուն դեպի ճշմարիտ գիտելիքը և սովորեցնի՝ ինչպես խուսափել չարից։ «Աստված շնորհել է փիլիսոփայությունը՝ մարդկային հոգին գեղեցկացնելու համար: Մարդու ճանաչողական ունակությունները նա գեղեցկացնում է տեսական փիլիսոփալության միջոցով, իսկ կենդանական ունակությունները՝ գործնական փիլիսոփայության, որպեսզի մենք կարծիքներից ազատված սուտ գիտություն չընկալենք և որևէ չար բան չգործենք»:

եթե տեսական փիլիսոփայության գերագույն սկզբունքը դատողականությունն է, ապա գործնականինը՝ արդարությունն է, որը մարդուն և մարդկությանը տանում է դեպի առաքինություն։ Այդ նպատակին են ծառայում գործնական փիլիսոփայության երեք բաղկացուցիչ մասերը՝ բարոյագիտությունը (առանձին մարդու ճիշտ վարքի մասին ուսմունքը), տնտեսագիտությունը (ընտանիքի և հասարակության տնտեսական կյանքի ճիշտ ղեկավարության մասին ուսմունքը) և քաղաքականությունը

(հասարակության կառուցվածքի լավագույն ձևի և պետական գործերի կառավարման մասին ուսմունքը)։

եթե փիլիսոփալության մերձավորագույն նապտակո, ոստ երրորդ սահմանման, արատավոր կրքերի ոչնչացումն է և հոգու մաքրումը, ապա դա լոկ նախապատրաստություն է «Աստծուն նմանվելու րստ մարդկային կարողության» (չորրորդ սահմանում)։ Կատարյալ փիլիսոփան, ըստ Անհաղթի, իրոք նման է Աստծուն։ Բարությունը, իմաստությունը և փիլիսոփային նմանեցնում են Աստծուն։ հատկությունները անբաժան են Աստծուզ, մինչդեռ մարդ դրանք ձեռք է բերում ողջ կյանքի ընթացքում և այն էլ` միայն մասամբ ու ոչ միշտ` հաջող։ Սակայն նպատակասյաց և գիտակցված ձգտումը դեպի հոգեկան կատարելությունը և բարոյական մաքրությունը հենվում է նյութական և հոգևոր գոյերի իմացության, ողջ բնության ճանաչման վրա և, անկախ վերջնական նպատակին հասնելու աստիճանից, տալիս է իմաստասերին կատարել ությունը, Անիարթն անվանում այն nnn <u>ጉ</u> «աստվածանմանություն»:

Գիտությունը «որպես սկզբունք վերցնում է այն, ինչ ապացուցման կարիք ունի», մինչդեռ փիլիսոփայությունը զբաղվում է արդեն այն բաներով, «ինչ ապացուցման կարիք չունի»։

Փիլիսոփայական գիտելիքը գործ ունի հավերժական և անվիճելի ճշմարտությունների հետ։ Այն բացում է մարդու առջև բնության և ողջ տիեզերքի էությունը՝ դրա համար օգտագործելով բոլոր նախորդ աստիճանների ձեռք բերած արդյունքները։ Փիլիսոփայությունը ծառայում է ճշմարտության ձեռքբերման գործին՝ հոգու ճանաչողական ընդունակությունների զարգացման միջոցով, որի վերջնական նպատակն է՝ սուտ գիտելիքից խուսափելը և չարիք չգործելը։

Փիլիսոփայությունը մարդուն տալիս է այն գիտելիքը, որը տանում է դեպի աստվածանմանություն։ Դա Գերագույն Բարիքն է, դա լավագույնն է այն ամենից, ինչ Աստված Շնորիել է Մարդկանց.

Այսպիսով տեսնում ենք, որ փիլիսոփայական գիտելիքը ձեռք է բերվում «ավանդական» ապացուցողական եղանակներով։ Այն ուրույն ձևով առնչվում է հավատի հետ, բայց դա փիլիսոփայական հավատ է։

Փիլիսոփայական *իավատ։* Յավատի փիլիսոփայական պահը իիմնավորումներում կապված գիտության ۶Ł ժամանաևի. թերգարգագածության հետ, ինչպես երբեմն անարդարացիորեն մեկնաբանում են գռեհիկ մատերիալիզմի որոշ ներկայացուցիչներ, գործնական կյանքում՝ նյութապաշտներ։ Կա գիտելիքի մի մակարդակ,

ոոն աոռեն ոնռիանուո եզո ունի անապագուգելի ճշմարտությունների հետ, և գիտական մեթոդներն այդտեղ կիրառելի չեն։ Բայց դա բանական իավատ է՝ ի տարբերություն «կույր իավատի», որտեր ապիանջվում է մատուցվող գաղափարի անքննադատելի ընդունելություն։ Այս իմաստով փիլիսոփալությունը կարծես գտնվում է աստվածաբանության և գիտության միջև: «Փիլիսոփալությունը, ինչպես ես հասկանում եմ այդ բառը,գրել է անգլիացի փիլիսոփա Բ. Ռասելը,- ինչ-որ միջակա բան է աստվածաբանության և գիտության միջև։ Ասվածաբանության նման դա մտորումներ է ալնպիսի իրողությունների մասին, որոնց վերաբերյալ ճշգրիտ գիտելիքը մինչ այսօր անհասանելի է եղել, բայց, գիտության նման, այն դիմում է ավելի շատ մարդկային բանականությանը, քան հեոհնակությանո. ıhüh ռա ավանռույ<del>թ</del>ի. քե՝ հայտնության հեղինակությունը։ Ողջ ճշգրիտ գիտելիքը, իմ կարծիքով, պատկանում է գիտությանը, բոլոր դոգմաները (մշտասույթները), որքանով դրանք դուրս <u>წ</u>ვգրիտ ahıntıhph սաիմաններից, վերաբերում են awıhu աստվածաբանությանը։ Բայց աստվածաբանության և գիտության միջև գոյություն ունի Չեզոք Յող, որի վրա գրոհում են երկու կողմից։ Այդ փիլիսոփայությունն t»: Ուրեմն՝ հենզ Յողն ţι գաղափարը փիլիսոփայության մեջ ունի առանձնաևի իմաստ պահանջում է հատուկ քննարկում։ Յամառոտակի շարադրենք այն տեսակետը, որը փիլիսոփայական հավատի մասին պաշտպանում է XX դարի խոշորագույն փիլիսոփաներից մեկը՝ Կ.Յասպերսը, իր «Պատմության իմաստն ու նշանակությունը» գորում, որը կարևոր ենք համարում բնագիտական (ճարտարագիտական) մտածողության նահատկությունները հաշվի առնելով, քանի որ շեշտն ավելի շատ դրված թեմաների բանական ապացույցների վրա, Բարձրագույն փիլիսոփալական ճշմարտությունները հավատի մակարդակում քիչ են շարադրված, ինչը կարող է տվյալ ձեռնարկում որոշակի ոչ ամբողջական տպավորություն թողնել:

Կ. Յասպերսը փիլիսոփայական հավատի թեման բաժանում է վեց փոխլրացնող մասերի.

- 1) «Փիլիսոփայական հավատ» հասկացությունը։
- 2) Փիլիսոփայական հավատի բովանդակությունը։
- 3) Մարդը։
- 4) Փիլիսոփայությունը և կրոնը։
- 5) Փիլիսոփայությունը և ոչ փիլիսոփայությունը (դևաբանություն, մարդու աստվածացում)։
  - 6) Ապագայի փիլիսոփայությունը։

Քննարկենք միայն առաջինը։

Յավատր տարբերվում է գիտելիքից։ Դրա գործնական վառ օրինակներից է հանրահայտ Ջորդանո Բրունոյի և Գայիլեո Գայիլեի վաոթո սաիմանային մի իրադրությունում, որտեր դրոված էր նրանց Ֆիզիկական գոլության lunupn տիեզերքի երկրակենտրոնության hwnan: արևակենտրոնության վերաբերյալ ֆիզիկոսների հայտնի բանավեճի, հանդեպ անձնական վերաբերմունքի մասին է։ Այս առումով Ջորդանո Բրունոն հավատում էր, Գալիլելը՝ գիտեր։ Երկուսն էլ նույն դրության մեջ էին։ Ինկվիզիզիայի (հավատաքննության) դատարանը սպառնալիքի տակ նրանցից պահանջում էր մահվան hամոցմունքից։ Բրունոն պատրաստ էր իր ուսմունքի մի շարք՝ վճռական նշանակություն չունեցող ռոույթներից իրաժարվել, իանուն սեփական հավատի, և մահացավ մարտիրոսաբար (այրվեց խարույկի վրա)։ Գայիլեյր հրաժարվեց այն մտքից, թե Երկիրը պտտվում է Արեգակի շուրջը, և ծնվեց այն դիպուկ արտահայտությունը, որ իբը հետագայում ասել է՝ «այնուամենայնիվ պտտվում է»: Սա է տարբերությունը. ճշմարտություն, որը տառապում է հրաժարումից, և ճշմարտություն, որին հրաժարումը չի շոշափում։ Երկուսն էլ գործեցին իրենց հռչակած ճշմարտությանը համապատասխան արարք։ ճշմարտությունը, որով ես ապրում եմ, գոլություն ունի միայն այն պատճառով, որ ես նրա հետ նույնականանում եմ. այն համընդհանուր չէ, բայց անպայմանական է: ճշմարտությունը, որը կարող եմ ապացուցել, գոլություն ունի առանց ինձ. այն համընդհանուր է, բայց անպայմանական չէ, հակառակը, այն համադրված է վերջավորի շրջանակներում ճանաչողության նախադրրյալների մեթոդների հետ։ Ապացուցելի ճանաչողության համար մեռնելը չի արդարացվում։ Բայց եթե մտածողը ենթադրում է, որ թափանցել է իրերի էության մեջ և ի hnwdwndtini ուսմունքից ۶Ł (ռոանով ճշմարտությանը), ապա դա իր գաղտնիքն է։ Չկա ընդհանուր կարծիք, որ կարողանար պահանջել ընդունելու տառապալից վերջը։ Միայն այն, որ նա դա ընդունում է ոչ թե երացկոտ խանդավառության, պահի տակ ծնված համառության շնորհիվ, այլ ինքնադիմադրության երկարատև հաղթահարումից հետո, արդեն իսկական հավատի, ճրշմարտության մեջ ինքնավստահության նշան է, որը ես չեմ կարող ապացուցել այնպես, ինչպես վերջավոր առարկաների գիտական ճանաչողության դեպքում։ Եթե Սոկրատեսը կամ Բրունոն փիլիսոփալության մեջ սրբեր են, դա դեռ չի նշանակում, որ նրանք մեծագույն փիլիսոփաներ են։ Նրանք իրենց տառապյալությամբ փիլիսոփայական հավատր հաստատող կերպարներ են, որոնց մենք նայում ենք ակնածանքով։

Յավատը չպետք է ընկալվի որպես իռացիոնալ իրողություն։ Փիլիսոփայական հավատի (մտածող մարդու հավատի) նշան է միշտ այն, որ այդ հավատը գոյություն ունի միայն գիտելիքի հետ միասին։ Նման հավատն ուզում է իմանալ այն, ինչ մատչելի է գիտելիքին, հասկանալ ինքն իրեն։ Փիլիսոփայական հավատը ինքն իրեն լուսավորել է ուզում։ Փիլիսոփայելով, ես ոչինչ ստիպողաբար չեմ ընդունում։ Թափանցելով ինչ-որ բանի մեջ՝ ես այն «ներառում եմ իմ մեջ»՝ անընդհատ դարձնելով ավելի պարզ, գիտակցված։

Յավատի մեջ անբաժանելիորեն առկա են առարկայական և ենթակայական կողմերը. հավատը, որին հավատում ենք, և հավատը, որից ելնելով հավատում ենք։ Բավական է մոռանալ որևէ կողմը, և ստացվում է միակողմանիություն. եթե վերցնենք միայն ենթակայական կողմը, կմնա հավատ հանուն հավատի, անառարկայական ինչ-որ բան, և հակառակը, եթե վերցնենք միայն առարկայական կողմը, մնում է հավատի բովանդակությունը որպես առարկա, դոգմա (մշտասույթ), մեռած

ոչնչություն:

Այն կեզությունը, որը գոլություն ունի միայն առարկայական և միասնականության մեջ, անվանում ենթակալական են Փիլիսոփալական հավատը պատմության և մտածողության միջոցով կեզության ակունքներից այդ կեզության գիտակցումն Փիլիսոփայությունը երբեք չի կարող բանականորեն պարփակվել ինքն իր մեջ՝ որպես մտքի արգասիք։ Մտքի ստեղծածր միշտ կիսատ է։ Որպեսզի այն դառնա ճշմարիտ, պետք է փոխլրացվի այն բանով, ինչը մտածվածը դարձնում է պատմական իրողություն։ Այդ պատճառով փիլիսոփալողը ազատորեն հակադրվում է իր մտքին։ Անառարկելի պնդման, ազդարարման պաթոսի մեջ կարող է փիլիսոփայությունը կորչել:

Որպեսզի նվաճենք հավատի հասկացությունը, պետք է բացա-

հայտենք վերոհիշյալ ընդգրկողը։

Ընդգրկողը կամ ինքնին կեցությունն է, ինչը մեզ ընդգրկում է, կամ կեցություն է, որը հենց մենք ենք։ Մեզ ընդգրկող կեցությունը կոչվում է աշխարհ և անմատչելիություն (տրանսցենդենցիա- այնկողմնայնություն)։

Այն կեցությունը, որը մենք ենք, կոչվում է գոյություն, ընդհանրապես

գիտակցություն, ոգի կամ էկզիստենցիա։

Ա) Այն կեցությունը, որն ընդգրկում է մեզ, այն է, որն առանց մեզ էլ կա և ընդգրկում է մեզ առանց մեր «ցանկության»։ Այդ կեցությունը երկակի է։ Դա այն աշխարհն է, որի մանրագույն մասնիկն ենք մենք, և, միաժամանակ, դա անմատչելիություն է` կեցություն, որի մեջ չենք մտնում, բայց որը մեզ ստեղծել է և, որին վերաբերում ենք։

Ա.ա) Աշխարհ. աշխարհն ամբողջությամբ ոչ թե առարկա է, այլ գաղափար։ Այն ինչ ճանաչում ենք, կա աշխարհում, բայց երբեք աշխարհը չէ։

Ա.բ) Տրանսցենդենցիա (այնկողմնայնացում, անմատչելիացում). դա կեցություն է, որը երբեք աշխարհ չի դառնա, բայց որը կարծես իրեն զգացնել է տալիս աշխարհում՝ կեցության միջոցով։ Այնկողմնայնությունը կա միայն այն դեպքում, երբ բաղկացած չէ ինքն իրենից, հիմնված չէ ինքն իր վրա, այլ ցուցադրում է իր սահմաններից այն կողմ։

Եթե աշխարհն ամեն ինչ է, չկա այնկողմնայնություն։ Եթե այնկողմնայնություն կա, ապա աշխարհը պարունակում է նրա ցուցադրման

ինարավորությունը:

P) Կեցություն, որը մենք ենք։ Այն եղանակները, որոնցով մենք գիտակցում ենք մեր կեցությունը, հետևյալն են.

- Բ.ա.) Մենք առկա կեցությունն ենք. մենք ապրում ենք ինչ-որ միջաինչպես ամեն մի կյանք։ Կենդանական այդ կեզության րնդգրկողը հետազոտման առարկա է դառնում իր դրսևորումներում, առաջազման. մարմնակերպության, ֆիզիոլոգիական ֆունկցիաների (գործառույթների), ժառանգականորեն հիմնավորված ձևերի առաջացման և դրանց փոխկապակցության, հոգեբանական վերապրումների, վարքի ձևերի և միջավայրի կառուցվածքի մեջ։ Այդ միայն մարդն ստեղծում պատճառով է լեզու, կառուցվածքներ, առարկայորեն ինքն իրեն։ Մարդուց բացի, ցանկացած կյանք՝ առկա կեցություն է իր միջավայրում։ Յակառակը, մարդու առկա կեցությունը երևայու լրիվությունն ունի այն բանի շնորհիվ, որ նա կամ դրանց կրողն է, կամ ստիպում է դրանց իրեն ծառայելու:
- Բ.բ.) Մենք գիտակցությունն ենք ընդհանրապես, ենթակայական և առարկայական տարանջատման մեջ։ Միայն այն, ինչ մտնում է տվյալ գիտակցության մեջ, մեզ համար կեցություն է։ Մենք պարփակող գիտակցությունն ենք, որին կարող է եղածը վերագրվել, ճանաչվել, իմացվել առարկայական ձևերի մեջ։ Մենք մեր միջավայրով թափանցում ենք դեպի աշխարհի գաղափարը, որին պատկանում են շրջապատող բոլոր աշխարհները, ավելին՝ մտքերը, մենք դուրս ենք գալիս աշխարհի սահմաններից և կարողանում ենք մեզ պատկերացնել վերացվող, կարծես այն ոչնչություն է։
- Բ.գ.) Մենք ոգի ենք։ Յոգեկան կյանքը գաղափարների կյանք է։ Այնպիսի գաղափարներ, ինչպիսիք են, օրինակ, մեր զգացմունքների և

իրացման խնդիրների մասին գործնական գաղափարները, ինչպես նաև գաղափարները աշխարհի, հոգու, կյանքի և այլնի մասին` ներսից խթանում են որպես ազդակ, թափանցման, յուրացման և իրացման մեթոդ։ Դրանք առարկաներ չեն, բայց դրսևորվում են սխեմաներում և կերպարներում։ Դրանք ազդում են ներկայումս, և, միաժամանակ, անվերջ խնդիր են ներկայացնում։ Պարփակման այդ երեք եղանակները՝ առկա կեցությունը, գիտակցությունն ընդհանրապես և ոգին այն եղանակներն են, որոնցով մենք աշխարհ ենք։ Սակայն մեր կեցությունը դրանով չի ավարտվում։

Բ.դ.) Մենք ինարավոր էկզիստենցիան (գոյություն) ենք։ Մենք սնվում ենք այն ակունքներից, որոնք առկա կեցության, գիտակցության և ոգու սահմաններից այն կողմում են գտնվում։ Մեր էությունը արտահայտվում է.
1) անբավարարվածությամբ, 2) անպայմանականությամբ, 3) միասնականությանը անդուլորեն ձգտմամբ, 4) անըմբռնելի հիշողության գիտակցմամբ։

Պարփակողը, որը ես եմ, յուրաքանչյուր կերպարի մեջ անձի և առարկայի բևեռայնությունն է։ Եսը, որպես համաշխարհային առկա կեցություն. ներքին աշխարհ և շրջապատող իրականություն, որպես ընդհանրապես գիտակցություն՝ գիտակցություն և առարկա, որպես ոգի՝ իմ մեջ գաղափար և իրերից եկող առարկայական հանդիպակաց գաղափար, որպես էկզիստենցիա՝ էկզիստենցիա և տրանսցենդենցիա։

Ամենալայն իմաստով հավատը ներկայությունն է տվյալ բևեռայնությունների մեջ։ Այդ ներկայությունը ոչ մի կերպ չի կարող պարտադրվել բանախոհությամբ. բայց ունի սեփական ակունքներ, որոնք ես չեմ կարող ցանկանալ, բայց որոնցից ելնելով՝ ես ուզում եմ, գոյություն ունեմ և գիտեմ։ Իրողության մեջ վստահությունը, ակնհայտությունը, գաղափարը մենք կոչում ենք հավատ՝ լայն իմաստով։ Որպես առկա կեցություն գործում է բնազդանման ինչ-որ բանը, որպես գիտակցություն՝ վստահությունը, որպես ոգի՝ համոզվածությունը։ Սակայն իսկական հավատը էկզիստենցիայի ակտ է, անիմանալիությունը՝ գիտակցող իրողություն։

Յավատը ընդգրկողից եկող կյանք է, ընդգրկողի միջոցով՝ հագեցում և կառավարում։ Փիլիսոփայական հավատը պահանջում է դուրս գալ առարկայական իրականության շրջանակներից և միաժամանակ հնարավորություն չի տալիս առարկայական մտածողությամբ մտնել այդ սահմաններից դուրս տարածություն։ Ինչպես որ անբաժան են ինչ-որ բանն ու ոչինչը, որոնք ներթափանցված լինելով մեկը մյուսի մեջ,

միաժամանակ վճռականորեն վանվում են միմյանցից, այդպես միմյանցից անբաժան ու փոխվանող են հավատն ու անհավատությունը։

Առկա կեցության, ոգու, աշխարհի հակադրությունները հաշտվում են ամբողջական տեսունակության ներդաշնակության մեջ, իսկ վերջինս

խախտվում է տվյալ անճշտության դեմ գոյության բողոքով։

Անհավատության սահմանում հավատը հասնում է նվազագույնի, և նրա հստակությունը աղոտանում է (այսպես ես կարող եմ կառչել դատարկություն դարձող ինձանից)։ Ամեն անգամ, երբ ես ուզում եմ լինել ոչինչ, մոլորվում եմ, ենթադրելով, որ դեռ կամ, դեռ կարող եմ գոյություն ունենալ աշխարհի վերջավորության պայմաններից դուրս։ Ոգևորված սահմանի կենսափորձով, ոչնչի փորձից ելնելով, ես, նորից հավատալով, հանձնվում եմ ընդգրկողի բոլոր եղանակները պարզաբանող հեռավորին, որը միասնական է համաշխարհային ես-ին, և ուր ես ինձ վերագըտնում եմ։

Փիլիսոփայական հավատը անցնում է ոչնչի միջով, բայց չի աճում անհատականությունից։ Այն նորից չի սկսում, եթե վաղընջական է։

- Ինչու՞ ես հավատում։
- Այդպես հայրս է ինձ ասել։

Ա.Կերկեգորի այս պատասխանը թերևս կիրառելի է նաև փիլիսոփայելու հանդեպ, վերոշարադրյալ իմաստով։

Փիլիսոփայական հավատը անձնատուր լինելու մեջ է։ Չնայած զուտ առանձին մարդու մտածողության մեջ գոյությանը և առարկայական պաշտպանվածությունից զրկվածությանը, փիլիսոփայական հավատն այն է, ինչ մնում է, երբ ամեն ինչ խորտակվում է, և, համենայն դեպս, այդ հավատը ոչինչ է, եթե նրա մեջ փնտրում ես օգնություն այս աշխարհում։ Նրա ներկայությունը տրված է ամեն անգամ, երբ անձնատուր լինելուց դրդված, գալիս ենք դեպի ինքներս մեզ։ Այդ պատճառով փիլիսոփայությունը որոշված է նրա (հավատի) պատմությամբ, և փիլիսոփայության պատմությունը փիլիսոփայելուց բխող ամբողջականություն է դառնում ամեն անգամ այնպես, կարծես տեղի է ունենում ներկայումս։

Փիլիսոփայությունը օգնու՞մ է դժբախտության մեջ։ Սովորաբար նման հարց են տալիս նրանք, ովքեր փնտրում են առարկայական և զգայորեն շոշափելի հենարան։ Բայց փիլիսոփայելը նման հենարան չի տալիս։ *Փիլիսոփայական հավատը իրեն զգում է մոռացված, անվստահ և անպաշտպան։* 

եվ, համենայն դեպս, փիլիսոփայական անձնատուրությունը հենարանի նմանակ է։ Որոշ փիլիսոփաների, նրանց աշխատանքների հանդեպ սերը երբեք մարդու մեջ չի կարող տեսնել ավելին, քան իրեն՝

մարդուն, և այդ սերը անխուսափելիրոեն ամենուր աետք է ընկալի մոլորություններ, սահմաններ և անկումներ։ Նույնիսկ բարձրագույն անձնատուրությունը մնում է ժամանակի մեջ, չի տալիս ոչ հենարան, ոչ իրական ընդհանրություն, չի վերածվում սուրբ հավաքածուի և չի տնօրինում բացարձակ նշանակալից ստեղծագործությունը: ճշմարտությունը ոչ մի տեղ ավարտուն չէ, սակայն, ձևավորվելով փիլիսոփալության պատմության մեջ Չինաստանից մինչև Արևմտյան Եվրոպա, այն անսպառ աղբյուր է, որը հոսում է միայն այն դեպքում, երբ նրան գտնում են ներկայի ակունքներում նոր իրացման համար։

Այդ ավանդությանը դիմելու հնարավորության համար երախտագիտությունը խորհրդանշանորեն անձնավորել է «փիլիսոփայությունը»: Մեզ համար սովորական է դարձել խոսել փիլիսոփայության՝ որպես էակի Սակայն փիլիսոփայական hավատր ավանռական t ns փիլիսոփայությանը վերաբերվում ьt ինագանռողեն. հարգանքով։ Պատմությունը նրա համար ոչ թե հեղինակություն է, այլ հոգեկան պայքարի առկայություն։

Պատմությունը բազմանշանակ է։ Ինչքան հեշտ է փիլիսոփայությունը որտեղ դառնում է աղոթք, աւնտեո. ամոագովում դոգմաներում (մշտասույթներում), հիմնում է դպրոզներ, հերոսացնում դպրոցների ղեկավարներին և, դրանով, դիալեկտիկորեն հայտնվում է ոչ մի բան չպարտադրող խաղի ոլորտում։ Փիլիսոփայական հավատր պահանջում է սթափություն և, միաժամանակ, լիարժեք լրջություն։ Յնարավոր է՝ փիլիսոփայության շեղումները հավատի ի հայտ գալու առաջին պլանում են։ Յնարավոր է՝ մեծ մտքերը ավելի անհասկանալի էին, քան հասկանալի։ Յնարավոր է՝ աւատոնիզմի միայն ճանաչվածի պահերով աղավաղումների աատմությունո կորուստների պատմություն է։ Չնայած դա իր իմաստին հակառակ է, բայց փիլիսոփալության շնորհիվ մարդիկ ուղի հարթեցին դեպի ժխտարարություն։ Այդ պատճառով փիլիսոփայությունը սկսեցին վտանգավոր համարել: Երբեմն այն ըստ էության անհնար էին հայտարարում:

Միայն փիլիսոփայական հավատից ելնելով, միշտ սկզբնապես, ուրիշի մեջ քեզ ճանաչելու ունակությամբ. շեղումների կույտի միջոզով կարելի է փիլիսոփայության պատմության մեջ հայտնաբերել նրա մեջ իսկ

սաղմնավորված ճշմարտության ուղին։

Յավատի փիլիսոփայական բովանդակությունը Կ.Յասպերսը արտահայտում է հետևյալ դրույթներում, որոնք ենթարկում է լուրովի վերլուծության. 1) Աստված կա, 2) Գոյություն ունի անպայմանական պահանջ, 3) Աշխարհն ունի Աստծո և գոլության միջև անհայտացող առկա կեցություն։ Նրանք, ովքեր ցանկություն ունեն մանրամասն ծանոթանալու տվյալ դրույթների հետ, կարող են օգտվել Կ.Յասպերսի համապատասխան աշխատությունից, որի հրատապությունը հայերիս և Յայաստանի ներկա կացության մեջ անկասկած է։

Այսպիսով, ցանկացած փիլիսոփայական քննարկման ժամանակ, եթե անտեսվում է հավատի պահը, չնայած դա ևաոոո ավանդական հիմնահարցերի լուծմանը, անպայման մնում ւիաոժեթության զգացողություն, փիլիսոփայական ınınndh. անբավարարություն, nnn հայտնի հմաստով հեռինակագոկում փիլիսոփալությանը։ Եվ հակառակը, փիլիսոփալական հավատը նրան դարձնում է սիրելի, հարազատ և անբաժան մարդուց, և մարդկանց՝ միմյանցից, որը պետք է նկատի ունենալ նաև *փիլիսոփայության* գործառույթները շարադրելիս։

*Փիլիսոփայության գործառույթները:* Փիլիսոփայությունը բացահայտում է այն ամենաընդհանուր գաղափարները, պատկերացումները, փորձի ձևերը, որոնց վրա հիմնված է այս կամ այն կոնկրետ մշակույթը, հասարակական-պատմական կյանքն ամբողջությամբ։ Դրանք կոչվում են

մշակույթի համապիտանիություններ (ունիվերսալիաներ)։

Այդ համապիտանիություններում կարևորագույն տեղերից մեկը կատեգորիաները, որոնք արտահայտում են գրավում են hntnh են` համընդհանուր կապերը. դրանք «կեզություն», «առաոևա». «երևույթ», «հատկություն», «հարաբերություն», «չափ», «պատճառ», «կառուցվածը» և այլն։ Ամբողջության մեջ սրանք կազմում են մտքի իիմքը։ Օրինակ, ո՛չ առօրյա կյանքում, ո՛չ էլ գործունեության մեջ անինար է առանց «պատճառ» կատեգորիայի։ Այսպիսի հասկացությունները մշակույթի սահմանային հիմքերն են, առանց որոնց հնարավոր չէ կյանքը, մտածողությունը, բանականությունը:

Մշակույթի ընդհանուր հիմունքների մեջ կարևոր է կեցության և նրա տարբեր բաղադրամասերի (բնություն, հասարակություն, մարդ) ընդհանրացված նկարագիրը։ Ենթարկվելով տեսական մշակման՝ այս կերպարները վերաձևափոխվում են առանձին փիլիսոփայական բնույթի գիտությունների. գոյաբանություն (հունարեն ontos-գոյ և logos-ուսմունք), իմացաբանություն (հունարեն gnoseos-ճանաչողություն) և արժերաբանություն (հունարեն axios-արժերավոր)։

Փիլիսոփայական միտքը բացահայտում է ոչ միայն մտավոր, այլև բարոյահուզական և ուրիշ համապիտանիություններ, որոնք վերաբերում են ինչպես առանձին մշակույթներին, այնպես էլ մարդկությանը։

Բացահայտումից բացի փիլիսոփայությունը իր վրա է վերցնում նաև փորձի *բանականազման* (ռացիոնալազման, մաոռևային տեղափոխման) տոամաբանական. կատեգորիալ ձևհ *իամակարգայնազման* գործառույթները։ Յիմնվելով ինչպես կենսափորձի, այնպես էլ գիտափորձի արդյունքների վրա, ձևավորվող տեսական ամենատարբեր բնագավառների երևույթների աշխարհայացքը, գործընթացների մեջ բացահայտում է համընդհանուրը, այն ձևակերպում կատեգորիալ և փոխկապակցված տեսքով:

Մշակույթի մեջ փիլիսոփայությունը կատարում է *քննադատական գործառույթ* (կասկածի ենթարկել, վերանայել, չհամաձայնվել գոյություն ունեցող տեսակետների, հայեցակարգերի հետ)։ Մշակույթի համակարգի մեջ փիլիսոփայությունը կատարում է քննադատ-սելեկցիոների աշխարհայացքային փոխանցելով փորձր կուտակելով և այն պատմությանը:

Յրվելով նախորդ ձևերից և քննադատաբար վերլուծելով, փիլիսոփայությունը ձևավորում ţ աշխարհի տեսական համադրված կլանքի, պատմական տվյալ գիտակցության հետ։ Այնպես որ, փիլիսոփալության կարևոր գործառույթ է մարդկային փորձի ձևերի (գործնական, ճանաչողական, արժեքային) *ինտեգրումը*։ Դա իր հերքին ներդաշնակ, հավասարակշռված կյանքի անհրաժեշտ պայմանն է։

Եվ վերջապես, փիլիսոփայության գրեթե բոլոր հիմնահարցերը ներթափանցված են պատմականությամբ (գոլապահպանություն, ազատություն և այլն)։

*Փիլիսոփայության և մյուս գիտությունների կապր*։ Այն աատմականորեն բաժանվում է երեք որակապես տարբեր փույերի։

1) Փիլիսոփայության և կոնկրետ գիտությունների անանջատություն. մի «գիտության» մեջ ընդգրկելիության ժամանակաշրջան:

2) Գիտությունների անջատման և փիլիսոփայության ու տարբեր առարկաների ինքնուրույնության զարգացման փուլ:

3) Մի շարք գիտությունների տեսական բաժինների ձևավորման,

ռունց աստիճանական ինտեգրման փուլ։

Առաջին երկու փուլերի շրջանակներում գիտական գիտելիքն ուներ փորձնական, նկարագրական բնույթ։ Նյութը կուտակվում էր, բայց րնդհանրացման կուլտուրայի պակասը հնարավորություն չէր տալիս տարբեր երևույթների միասնականությունը, տեսնելու օրինաչափությունները, միտումները։ Վերջին բնույթի խնդիրները ընկնում էին փիլիսոփայության վրա, որը տվյալ ժամանակահատվածում ավելի շատ մտահայեցողական բնույթ ուներ։ Աստիճանաբար մտածողները ավելի հստակ սկսեցին գիտակցել, որ աշխարհի համընդհանուր տեսական նկարագիրը ոչ թե հայեցողաբար, գիտության փոխարեն պետք է ստեղծել, այլ գիտության հետ միասին, կոնկրետ գիտական գիտելիքի ընդհանրացման հիման վրա։

Նման առաջին փորձը կատարել է Արիստոտելը։ Ի տարբերություն կոնկրետ գիտությունների, որոնք որոշակի բնագավառ են հետազոտում, Արիստոտելը փիլիսոփայությունը անվանում էր ուսմունք նախասկիզբների, նախասկզբունքների վերաբերյալ։ Փիլիսոփայությունը նրա համար «գիտությունների տիրուհին է», որին մյուս գիտությունները, որպես ստրկուհիներ, հակառակ բառ անգամ չեն կարող ասել։

XIX և XX դարերում հնչեցին նաև հակառակ պնդումներ գիտության վեհության և փիլիսոփայության անլիարժեքության վերաբերյալ։ Այժմ էլ լսելի են, այդ թվում նաև որոշ ճարտարագետների կողմից, թե փիլիսոփայությունը չունի իր առարկայական տիրույթը, փորձարարական եղանակները, փորձնական հուսալի տվյալներ, չկան ճշմարիտը կեղծից տարբերելու հստակ եղանակներ։ Բացի դրանից, փիլիսոփայության մեջ ամեն ինչ ճապաղված է, կոնկրետ չէ, և չի երևում նրա ազդեցությունը կոնկրետ խնդիրների լուծման վրա։ Ուրեմն ... չի կարելի խոսել փիլիսոփայության գիտականության մասին։

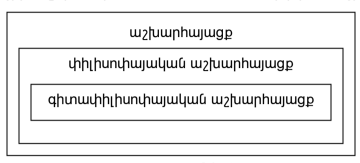
Մյուս կողմից, այժմ ավելի ուժգին է հնչում անհանգստությունը զուտ գիտականության, տեխնիցիստական կողմնորոշման սահ-մանափակությունը և վտանգավորությունը մարդկության ճակատագրի համար։

Այնպես որ, փիլիսոփայության գիտականության հարցը մտացածին, ավելորդ հարց չէ։

Փիլիսոփայական ոչ բոլոր համակարգերը կարելի է անվանել գիտափիլիսոփայական աշխարհայացք։ *Գիտափիլիսոփայական աշխարհայացքը* աշխարհի, նրա մեջ մարդու տեղի ըմբռնման մասին այնպիսի համակարգ է, որը հենվում է գիտության վրա, ճշգրտվում է գիտության զարգացման հետ և փոխադարձաբար ակտիվորեն ազդում է նրա զարգացման վրա։

Ուրեմն, տարբերում են աշխարհայացք, փիլիսոփայական աշխարհայացք, գիտափիլիսոփայական աշխարհայացք հասկացությունները, որոնք միմյանց հետ առնչվում են հետևյալ ձևով (տես նկ. 8)։

Դիալեկտիկայի ներմուծումը, գիտության նվաճումների հետ անմիջական կապը նրան տալիս է այն պատմական տեսքը, որը ժամանակակից փիլիսոփայության նվաճումն է։ Փիլիսոփայությունն ու գիտությունը միշտ գոյատևել են պատմականորեն կոնկրետ ձևավորված մշակույթների հովանու ներքո` դրանցից կրելով տարբեր բնույթի ազդեցություններ։ Պատմական վերլուծությունը վկայում է, որ փիլիսոփայությունն ու գիտությունը զուտ մրցակիցներ չեն, նրանք մշակույթի մեջ կատարում են առանձնահատուկ գործառույթներ։



Նկ. 8

Գիտափիլիսոփայական աշխարհայացքը կատարում է գիտությանը համանման մի շարք գործառույթներ. ընդհանրացման, ինտեգրացման, գիտելիքների համադրման, գոյության տարբեր բնագավառների փոխազդեցության, կապերի, օրինաչափությունների հայտնագործման հետ մեկտեղ փիլիսոփայական բանականությունը կատարում է նաև կանխատեսման, զարգացման ընդհանուր սկզբունքների, միտումների հայտնաբերման գործառույթ։

Մարդն ալնպես է ստեղծված, որ նրան չեն բավարարում միմյանցից կամ չներդաշնակված մտքերը։ Նա անկախ պետբ ներդաշնակությունը վերացնի, մտքերը փոխհամաձայնեցնի, ստեղծի պատկերը: Եզակին ամբողջական ավելի պարզաբանվում այն դեպքում, երբ գիտակցվում է նրա տեղը ամբողջական պատկերի մեջ։ Կոնկրետ գիտության համար դա անլուծելի խնդիր է։ Փիլիսոփալությունը ծանրակշիռ ավանդ է ներմուծում այդ խնդրի լուծման մեջ՝ օժանդակելով հիմնահարցի ճիշտ առաջադրմանը։ Գիտելիքների ինտեգրումը, համընդհանուրի մեջ դրանզ համադրումը օժանդակում են նաև տարբեր բնագավառների սահմանին առաջացած հակասությունների, դժվարությունների վերացմանը։ þ դժվարությունները մըտքի և իրողության փոխհարաբերության հարց են, որոնք ի սկզբանե եղել են փիլիսոփայական բնույթի։

Փիլիսոփայությունն ունի նաև զուտ իրեն բնորոշ գործառույթներ. մշակույթի, գիտության ամենաընդհանուր հիմունքների բացահայտումը: Գիտությունն ինքն իրեն նման խորությամբ ու մասշտաբայնությամբ չի հիմնավորում։

Կոնկրետ երևույթներն ուսումնասիրող մասնագետները կարիք ունեն նոա ևազմակերաման սկզբունքների. ոնռիանուո օրինաչափությունների մասին պատկերացումների։ Սակայն իրենք նման մշաևում։ Կոնևոետ գիտություններում պատկերացումներ չեն օգտագործվում համապարփակ մտածողական միջոցներ. են կատեգորիաներ, սկզբունքներ, ճանաչողական զանազան մեթոռներ։ Բայց գիտնականներն իրենք չեն ցբաղվում ճանաչողական հնարքների իմաստավորմամբ hամակարգայնազմամբ: Գիտության և անիրաժեշտ ընդհանուր աշխարհայացքային և տեսական-ճանաչողական իիմունքները ուսումնասիրվում և մշակվում են փիլիսոփայության ոլորտում։

եվ վերջապես, գիտությունը ինքն իրեն չի արժևորում։ Օրինակ, դրակա՞ն, թե՞ բացասական երևույթ գիտությունը է։ Միանշանակ պատասխան տալ չի կարելի, որովհետև գիտությունը նման է դանակի, որը վիրաբուժի ձեռքում կարող է բարիք գործել, իսկ մարդասպանի ձեռքում սարսափելի չարիք է։ Գիտությունը ինքնաբավ չէ, քանզի ինքը կարիք ունենալով արժևորման, չի կարող մարդկության համար ծառայել հոգևոր կողմնորոշիչ։ Յասարակական կյանքի, hիմբերի բացահայտումը իրազվում պատմության, արժեքային Ł մշակույթի լայն համատեքստում և ունի փիլիսոփալական բնույթ։ Պատահական չէ, որ Յեգելը փիլիսոփալությունը անվանում էր ժամանակի հոգևոր քվինթէսենցիա, դարաշրջանի ինքնագիտակցություն։

Փիլիսոփալական հայազբների հակադրվածությունը անվանում են *փիլիսոփալության կուսակցականություն:* ճիշտ ըմբրռնելու դեպքում այն ինքնին ներևայացնում: Նման ևաոևոո աոժեթ H փիլիսոփայությունը մեր հառնում որպես մարդկության առջև ţ պատմության տեսական ընդհանրացում և մարդկանց ներկա և ապագա գործունեության գիտական հիմնավորում։ Օրինակ, տեխնիկայի տեխնիկական գործունեության բացահայտումը ենթադրում Ł տեխնիկայի, տեխնիկական ghuntilpph, ճարտարագիտական գործունեության պատմության ընդհանրացում։

Պատմության փորձը ցույց է տալիս, որ փիլիսոփայությունը միայն այն ժամանակ է գործուն եղել, երբ հենվել է մարդկային գիտելիքների ողջ համակցության վրա։ *Գիտությունը և փիլիսոփայությունը միշտ սովորել ու սովորում են միմյանցից։* ժամանակակից գիտության հիմքը կազմող շատ գաղափարներ առաջին անգամ առաջ է քաշել փիլիսոփայությունը։

Բավական է մատնանշել Լևկիպի և Դեմոկրիտի հանճարեղ մտքերը նյութի ատոմային կառուցվածքի մասին։ Կարելի է հիշեցնել ռեֆլեքսի հասկացությունը, որն առաջին անգամ նշել է Ռ. Դեկարտը, ինչպես նաև շարժման պահպանման սկզբունքը (զանգվածի և արագության արտադրյալի հաստատունությունը), որը նույնպես ձևակերպել է նա։ Մոլեկուլների՝ որպես ատոմներից կազմված բարդ մասնիկների գոյության մասին միտքն առաջին անգամ արտահայտել է ֆրանսիացի փիլիսոփա Պ. Գասենդին։ Փիլիսոփաները ձևակերպել են աշխարհի երևույթների զարգացման և համընդհանուր կապի գաղափարը, աշխարհի մատերիական միասնության սկզբունքը։

Մյուս կողմից, ժամանակակից բնագիտությունը կրում է միավորիչ միտումների վիթխարի ազդեցությունը. այն որոնում է նոր ընդհանրացնող տեսություններ, ինչպիսիք են՝ տարրական մասնիկների րնդհանուր տեսությունը, բուսական և կենդանական աշխարհի գարգացման տեսությունը, համակարգերի ընդհանուր տեսությունը, րնդհանուր կառավարման րնդհանուր տեսությունը և այլն։ Այդպիսի արվել մակարդակի ոնդիանրացումները ևաոոո են ավելի մեծ փիլիսոփալական կուլտուրայի դեպքում։

Այն գիտնականը, որը չի անցել փիլիսոփայական մտածողության դպրոցը, նոր փաստերի մեկնաբանության ժամանակ հաճախ ընկնում է աշխարհայացքային և մեթոդական բնույթի սխալների մեջ։ Փիլիսոփայությունը վրեժխնդիր է լինում այն բնագետներից, ովքեր անտեսում են իրեն (Ֆ. Էնգելս)։

Մեր ժամանակի առավել ականավոր բնագետները րնդգծում են փիլիսոփայական աշխարհայացքի վիքխարի կողմնորոշիչ նշանակությունը գիտական հետացոտության ասպարեցում։ Մ.Պլանկն էր, որ հետացոտողի աշխարհայացքը միշտ կորոշի աշխատանքի ուղղությունը։ Լուի դր Բրոյլը նշում է, որ գիտության ու փիլիսոփալության միջև XIX դարում եղած անջատվածությունը վնաս հասցրեց ինչպես փիլիսոփայությանը, այնպես էլ բնագիտությանը։ Մ.Բոռնը վճռականորեն հայտարարում է, որ ֆիզիկան միայն այն կենսունակ, երբ գիտակցում է hn մեթոդների ժամանաև է արդյունքների փիլիսոփայական նշանակությունը։

Փիլիսոփայությանը վիթխարի պահանջներ է ներկայացնում ողջ ժամանակակից հասարակական կյանքը, որը հագեցած է սուր բախումներով։ Աճում է ոչ միայն բնագիտության և գիտության տեխնիկական բնագավառների, այլև հումանիտար գիտությունների դերը։

Յեռափոխական վերափոխությունները մեր դարաշրջանում ընդգրկել են կյանքի բոլոր ոլորտները։ Փոխվում է ինքը՝ մարդը։ Յատկապես այժմ սրացել են ազգային բախումները։ Ո՞րն է ամբողջ աշխարհը, մարդու կյանքի բոլոր կողմերը վերափոխող այդ հեղափոխության պատճառը։ մոլորակն մեր ամբողջ րնդգրկած համաշխարհային Nnn°up են հեռափոխանան գործընթագի տաոբեո կողմերի կապն փոխկախվածությունը, որո՞նք են նրա շարժիչ ուժերը։ Ինչպիսի՞ հետևանքների հանգեցնում ևիանգեզնի սոգիայական Ł nı°n գիտատեխնիկական հեղափոխությունը։ Դեահ գնում մարդկությունը։ Ինչու՞ մարդկանց ստեղծած և շարժման մեջ դրած վիթխարի ուժեոո հաճախ շրջվում են hnենa ռեմ։ աշխարհայազքային հարցեր են, և դրանց պատասխանը կոչված է տալու գիտափիլիսոփայական աշխարհայացքը։

Յավերժականն ու ժամանակավորը անխզելիորեն կապված են միմյանց հետ։ Յակասություններն ունեն համաշխարհային բնույթ և անանց նշանակություն։ Անցողիկից դեպի անանցը ձըգվող ճանապարհն անվերջ է. «բայց՝ ոչ անինաո»։

Այսօր հատկապես կարևոր է դառնում անանց համամարդկային արժեքների նշանակությունը։ Մարդը նորից մղվում է առաջին պլան, դառնում արժեքների արժեք, ինչպես նշում էր Պյութագորասը՝ «բոլոր իրերի չափանիշը»։ Այնպես որ, հատկապես այժմ, և հատկապես հայ մարդու համար փիլիսոփայությունը դառնում է կենսական անհրաժեշտություն։

Փիլիսոփայության մասնագիտական L հանոաևոթաևան նշանափիլիսոփայությունն անիրաժեշտ ևությունը: Նախ Ł մասնագիտության մեջ ճիշտ կողմնորոշվելու համար։ Բնագիտության, տեխնիկական գիտությունների, բժշկության փիլիսոփայական հարցերը պետք է լինեն մասնավորապես ճարտարագետ-մասնագետի ուշադրության կենտրոնում։ Դրանք հաստատապես պետք է ուսումնասիրվեն, քանի որ շատ կարևոր են, և առանց համընդհանուր գիտելիքների, ճանաչողության տարբեր բնագավառների միջև եղած կապակցությունների իմացության, անինար է իմաստավորել սեփական տվյալները, նախանշել հետագոտական ուղղությունները։ Օրինակ, փիլիսոփայական կուլտուրան է միայն, որ ապագա ճարտարագետին հնարավորություն կտա ճիշտ կողմնորոշվելու այն ճարտարագիտական խընդիրների մեջ, որոնք այսօր ծառայում են հայ ժողովոդին ձևավորվող հայկական պետականությանը: անիրաժեշտ աշխարհայացքային պատրաստվածության դժվար

գիտակցել և ջանքերը ուղղել Յայաստանի Յանրապետության էներգետիկական, վառելիքային, լեռնամետալուրգիական և այլ իրատապ խնդիրների լուծմանը (ինչպես տեսական, այնպես էլ գործնական բնագավառում)։

Այնպես որ, մասնավորապես ճարտարագիտական բնագավառում կոնկրետ խնդիրների լուծման համար անհրաժեշտ մասնագիտական հմտություններից, գիտելիքների պաշարից բացի պետք է ինչ-որ ավելի մեծ բան. այն է՝ լայն տեսահորիզոն, աշխարհի զարգացման միտումներն ու հեռանկարները ընկալելու կարողություն, հասկանալ այն ամենի էությունը, ինչ կատարվում է մեր շուրջը և մեզ հետ, ըմբռնել մեր կյանքի, գործողությունների իմաստը. ինչու՞ ենք այս կամ այն բանը անում, ինչի՞ ենք ձըգտում, դա ի՞նչ կտա մարդկանց։ Այս ամենը հենց կազմում է աշխարհայացք, առանց որի լիարժեք մարդ չի կարող լինել։ Ինչպես ասում են. «Մասնագետ լինել պարտավոր չես, բայց պարտավոր ես մարդ լինել»։ Իսկ մարդ լինելու համար անհրաժեշտ է ունենալ այն ամենը, ինչ մարդուն, որպես բանական էակի, տարբերում է կենսաբանական էակից։

համայսարանում Յայաստանի պետական ճարտարագիտական (Պուիտեխնիկում) փիլիսոփայության առաոևան դասավանդելու տասնամյակների ընթացքում բացմիցս համոցվել ենք, որ ուսանողների շոշափելիորեն գերակշիռ րմբռնելով փիլիսոփայական մասո ճշմարտությունների փիլիսոփայելու hոգևոր նշանակությունը, և մեկրնդմիշտ կապվում են դրանց հետ և դարձնում անձնական կյանքի կարևորագույն բաղադրատարը։ Իրենց իսկ խոսքերով ամուր կանգնում են ոտքի վրա և հստակորեն են պատկերացնում սեփական կենսական նպատակները և դրանց նվաճման բարոլապես արդարացված միջոցները։ Այս իմաստով փիլիսոփայելն ու փիլիսոփայությունը ինքնաբավ են:

Այժմ անցնենք փիլիսոփայության հիմնահարցերի շարադըրմանը, որպես թեմատիկ դասակարգման հիմք ընդունելով համընդհանրության աստիճանը։

## Գլուխ 2 ԿԵՑՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ

Մենք կանք, թե՞ չկանք։ Ի՞նչը գոլություն ունի և ի՞նչը գոլություն Սոանթ մտազածին, ավելորդ hwngtn չեն։ չունի։ տարօրինակ չինչի, կեզության (Գոլի) հիմնահարգը փիլիսոփայության ողջ պատմության մեջ առանգքային հարցերից է։ Տվյալ խնդրի շուրջը հասնում է առավելագույն րնդիանրացման pnh≀pn վերացականության։ Դա մարդկանց ամենանվիրական, խորքային կյանքը շոշափող հարցադրումն է՝ ուժերի գերլարման պահերին։ Երբ մարդուն անցողիկը սկսում է չբավարարել, նա սկսում է խորամուխ լինել ավելի կայուն արժեքների մեջ, որն իր հերթին, ի վերջո, հանգեցնում է գոյություն ունեցող ամեն ինչի էության, իմաստի մասին հարցադրմանը։

«Ինչպե՞ս կարող է այս ամենը լինել։ Չգոլից ինչպես է առաջացել իմաստուն Ուդալակեն hhũ հարցնում ţη anın»,-«Ուպանիշադներ»-ում, «Լինե՞լ, թե՞ բոլորովին չլինել, ահա այս է հարցի հին հունական փիլիսոփա պնդում ţη Պարմենիդեսը՝ «Բնության մասին» պոեմում։ «Լինե՞լ , թե՞ չլինել։ Արժանապատի՞վ է թե՞ հարվածներին հնացանդվելը, պետք դժբախտությունների ողջ ծովի հետ մահացու գոտեմարտում և դրանց վերօր տալ»,-իարգնում է Շեքսաիրը՝ «Յամլետ»-ում։ Յարգերը ամբողջ գոլին, նրա առաջացմանն են վերաբերում, մյուսում՝ մարդու կյանթին և ճակատագրին։ Սակայն նրանց մեջ ընդհանուրն այն է, որ պատկանում են կեցության (Գոլի) փիլիսոփալական հիմնահարցին:

Ո՞րն է այդ հիմնահարցի իմաստը։

Մարդկանց կյանքը հիմնված է շատ պարզ և հասկանալի այնպիսի նախադրյալների վրա, որոնք ընդունվում են առանց կասկածների և հատուկ քննարկումների։ Օրինակ, յուրաքանչյուրը գրեթե համոզված է, որ աշխարհը կա, գոյություն ունի «այստեղ» և «այժմ», առկա է։ Նույն ձևով համոզված է, որ, անկախ կատարվող փոփոխություններից, աշխարհը պահպանվում է որպես հարաբերականորեն կայուն ամբողջականություն։

Կեցության (Գոյի) խնդիրը առաջանում է միայն այն դեպքում, երբ վերոհիշյալ ճշմարտությունները կասկածի տակ են առնվում։ Առկա գոյության ընդունումը առաջ է քաշում նախկինում և ապագայում հնարավոր գոյությունների խնդիրը։ «Այստեղ» գոյության ընդունումը առաջադրում է ուրիշ տեղ և ամենուր գոյության հարցերը։ Առաջացած խնդիրը պետք է լուծել, հարցին պատասխանել։ Իսկ միանշանակ պատասխան չի կարող լինել, քանզի սահմանափակ են թե՛ մեր գիտելիքները, թե՛ հնարավորությունները։

Պատասխանելով այս հարցին, փիլիսոփաների մի մասն ապացուցում է, որ անսահման աշխարհը անանց է. եղել է, կա և միշտ կլինի։ Մյուսները պնդում են, որ աշխարհը, չնայած միշտ կա, բայց տարածության և ժամանակի մեջ ունի սկիզբ և վերջ։

Յարցից հարց է ծագում, պատասխաններից՝ նոր խնդիրներ։ Օրինակ, աշխարհի անանց գոյության գաղափարն առաջադրեց անցողիկ առարկաների, մարդկային (օրգանական) կյանքի և այն ամենի փոխհարաբերության հարցը, ինչն անցողիկ չէ։

Այս ճանապարհով աստիճանաբար ձևավորվեց կեցության (Գոյի) հիմնահարցի առաջին կողմը. Ի՞նչը կա. աշխարհը։ Որտե՞ղ կա. այստեղ և ամենուր։ Որքա՞ն ժամանակ այն գոյություն ունի. այժմ և միշտ։ Աշխարհը եղել է, կա և կլինի, այն անանց է։ Որքա՞ն ժամանակ գոյություն ունեն առանձին առարկաները, օրգանիզմները, մարդիկ. նրանք վերջավոր են, անցողիկ։ Խնդրի իմաստը բնության` որպես ամբողջականության և անցողիկ գոյության հակասական միասնականությունն է։

Կեցության (Գոյի) հիմնահարցի տրամաբանությունը առկա այժմեական գոյության հարցից տանում է դեպի անանցի և անսահմանի գոյության հարցից տանում է դեպի անանցի և անսահմանի գոյության հարցին։ Այնուհետև փիլիսոփաները հայտնաբերում են, որ աշխարհն իր գոյության մեջ անհամասեռ է. ամբողջության մեջ անանց է, բայց նրա առանձին առարկաներն ու վիճակները անցողիկ են։ Բայց այդ երկու գոյությունները անբաժան են, կազմում են միասնություն, չնայած եղած տարբերություններին։ Այսպես ձևավորվում է կեցության (Գոյի) փիլիսոփայական հիմնահարցի երկրորդ կողմը, որը կապված է աշխարհի միասնականության խնդրի հետ։

Աշխարհը գոյություն ունի որպես մարդու կամքից ու գիտակցությունից անկախ և դրանից դուրս անանց միասնականություն։ Միանգամայն րնդունելի ճշմարտություն t: Սակայն առաջանում են այն պատճառով, nn մարդիկ գործելով, գործունեությամբ միացնելով անանցն ու անցողիկը, պետք է իրենց համար բացահայտեն բացմացանության մեջ այդ միասնականության հարաբերությունները։ Յենց իր՝ մարդու մեջ են միաձուլված մարմինն ու ոգին, բանականն ու հասարակականը, այնպես որ «բոլորի համար ընդհանուրի» hwngn, դովեզ փիլիսոփայության մեջ, nnn անիրաժեշտորեն բանականության զարգացման բխում ţ տրամաբանությունից։

Պատասխանելով այս հարցին` փիլիսոփաները հնուց եկել են այն եզրակացության, որ առարկաները, գաղափարները, մարդիկ, հասարակությունը նման են նրանով, որ կան, առկա են, գոյություն ունեն։ Այդ գոյությունը կազմում է անանց և անսահման աշխարհի ամբողջական միասնականությունը. այլ կերպ ասած` այն, ինչ եղել է, կա և կլինի, աշխարհի միասնականության նախադրյալն է։ Դա է կեցության հիմնահարցի երրորդ կողմը։

<u> Չաստատելով, որ գանագան ամբողջականություններ (բնություն, </u> հասարակություն և այլն) հավասարապես գոլություն ունեն, կեզության մտբի (qnjh) վերաբերյայ ներքին հետևեւով տրամաբանությանը, չի կարելի չխոստովանել, որ բնությունը, որպես ամբորջական hnnnnւթյուն. երեւ t. ևա ևլինի։ Մաոռո. L հասարակությունը, ծագելով ինչ-որ ժամանակ, եղել է, կա և պետք է հուսալ, որ կլինի։ Այստեղից հարկ է հետևեցնել, որ եղածր ներքին տոամաբանություն ունի և «տրված» է գիտակցությանը։

Կեցության (Գոյի) հիմնահարցի երրորդ կողմը կապված է այն բանի հետ, որ աշխարհն ամբողջությամբ և այն ամենը, ինչ կա, իրողություն է, որն ունի սեփական գոյության ներքին տրամաբանություն և ընձեռված է գիտակցությանը, առանձին անձանց և սերունդների գործողություններին։

«Կեզություն (գոյ)» կատեգորիան։ Կեզություն (գոյ) կատեգորիան լեցվական առումով ընդհանուր եցրեր ունի «լինել», «կա» բառերի հետ։ Այս բառերը ինդեվորաական լեցուներում, այդ թվում նաև հայերենում, հաճախ բաց են թողնվում, բայց ենթադրվում են։ «Աստված կա», «Արմենը մարդ է», «Յայերը աշխատասեր են». ի՞նչ իմաստ ունի այս մտքերում առկա կամ ենթադրվող «կա»-ն, «լինել»-ը։ Ձևական տրամաբանության տեսակետից սա լոկ դատողության սուբյեկտը և պրեդիկատը ամրագրող կապ է և ոչ մի բովանդակային տարը չի ավելացնում հասկացություններին։ Կանտր գրում էր. «Պարզ է, որ կեցությունը իրական պրեդիկատ չէ, այլ կերպ ասած, այն հասկացություն չէ այն բանի վերաբերյալ, որը հնարավոր լիներ ավելացնել իրի հասկացությանը»։ Նույն միտքն արտահայտում է Ֆ. Էնգելսը։ Սակայն, մյուս կողմից, իմաստային վերլուծությունը զույզ է տալիս, որ «կա» տերմինը ներմուծում է բնութագծեր, որոնք կարևոր են դատողության սուբյեկտի, պրեդիկատի կապի ըմբռնման համար։ Այսպես. «Արմենը դատողությունը կարելի է դիտարկել որպես երկմիասնական միտք. «Արմենը կա» և «Արմենը կա մարդ»։ Մի դեպքում Արմենին՝ որպես եզակի սուբյեկտի, վերագրվում է ընդհանուր հատկություն («Արմենը կա մարդ»), իսկ մյուսում` համընդհանուր բնութագիր «Արմենը կա»։

Վերլուծելով կեցության հիմնահարցը` փիլիսոփայությունը ելնում է աշխարհի և նրա եղած գոյությունից, բայց նրա համար սկզբնադրույթը ոչ թե գոյության փաստն է, այլ դրա իմաստը, որը նկատի ուներ Կանտը, երբ սահմանում էր կեցությունը. «Այն միայն առարկայի կամ նրա մի քանի սահմանումների ինքնին ենթադրումն է»։ Նույն միտքը նշում էր Յեգելը, շեշտելով, որ երբ ասում ենք «Այս վարդը կա կարմիր», դրանով հաստատում ենք, որ վարդին մենք չենք ստիպել կարմիր լինելու, այլ դա վարդի սեփական սահմանումն է։

Փիլիսոփայությունը ոչ քե ուղղակի ամրագրում է (մարդու, գաղափարի) գոլությունը, այլ ավելի բարդ համընդհանուր կապ, (մարդիկ, գաղափարները, վիճակները, hntnn ամբողջությամբ) hnենa hատևանhշնեnnd. ըոլոր առանձնահատկություններվ գոլություն ունեն և դրանով միավորվում են այն ամենի հետ, ինչ կա, աշխարհում առկա է։ Տվյալ դեպքում կեցության (գոլ) կատեգորիան ընդհանրացնում է «իրերի ենթադրումը» և դրանց կապն ու միասնականությունը ամբողջական ու միասնական աշխարհի հետ։

*Կեզություն (գոլ) կատեգորիան* ինտեգրում է աշխարհի գոյության վերաբերյալ հետևյալ գաղափարները. 1)աշխարհը կա և գոյություն ունի որպես անսաիման և անանց ամբողջականություն, 2)բնականն հոգևորը, անհատներն ու հասարակությունը հավասարապես գոյություն ունեն, և տարբեր ձևերով նրանց գոյությունը աշխարհի միասնության նախառուաւն 3)գոլության զարգազման առաոկայական t. և տրամաբանության շնորհիվ աշխարհը կազմում ύh միասնական իրողություն, որը նախընձեռված է գիտակցությանը և մարդկանց ու սերունդների գործողություններին։

Կեցության կատեգորիայի բովանդակության իմաստավորման ժամանակ հարկ է հաշվի առնել այն հնարավոր դժվարությունները, որոնք հանդիպում են մտքի վերացարկման սահմանային աստիճանում։ Մասնավորապես, փիլիսոփայական առումով հիմնավոր չէ կեցությունը (գոյը) նմանարկել առարկաների կամ մտքերի անմիջական գոյության հետ։ Նույն տիպի սխալ է, երբ կեցություն (գոյ) ասելով հասկանում են լոկ մաքուր գաղափար՝ կտրված կոնկրետ գոյություններից։ ճշմարիտը փիլիսոփայական մտածողությանը հավատարիմ մնալն է, այն է՝ հասնել վերլուծության սահմանային համընդհանրության։ Այն թույլ է տալիս բացահայտել ամենաընդհանուր կապերը և՛ առանձին բնագավառների

միջև, և՛ ամբողջ իրականության համար։ Դա անհրաժեշտ է ոչ միայն մասնագիտության, այլև կոնկրետ աշխատանքների և առօրյա կյանքի համար։ Օրինակ, այսօր, երբ արդեն ստեղծվում են մտածող մեքենաներ, կոնկրետ նշանակություն է ստանում այն հարցը, թե ինչպե՞ս են գիտակցության ու լեզվի մեջ իմաստավորվում եղելության հարաբերությունները։

Քանի որ իրողությունները տարբեր են, տարբեր են և կեցության (գոյի) ձևերը։

**Կեցության ձևերը։** Կեցությունը կարող է լինել համընդհանուր, եզակի և առանձնահատուկ։

Ամբողջական աշխարհը մի ընդհանուր միասնականություն է, որը ներառում է իրերի, գործընթացների, վիճակների, կառուցվածքների, համակարգերի և մարդկային անհատների մի անընդգրկելի բազմություն։ Դրանք կոչվում են գոյություն ունեցող, իսկ աշխարհն ամբողջությամբ՝ գոյ, որպես այդպիսին։

Գոյություն ունեցող ամեն ինչ անկրկնելի է։ Անկրկնելի են և այն պայմանները, որոնց դեպքում տվյալ «բանը» գոյություն ունի։ Գոյություն ունեցողի որոշակիությունը բնութագրում է նրա անհատական կեցությունը և տեղը ամբողջականության մեջ։ Տվյալ կեցության պայմաններն ու պահերը երբեք չեն վերարտադրվում և անփոփոխ չեն մնում։

Գոյություն ունեցող յուրաքանչյուր իրողության եզակիության ճանաչումը հատկապես կարևոր է մարդու մասին ուսմունքի համար։ Ընդունելով յուրաքաչյուր մարդու եզակիությունը` ստիպված ենք ճանաչելու և հարգելու լուրաքանչյուրի անկրկնելիությունը։

եզակիության հետ մեկտեղ, առանձին գոյությունները միավորվում են որոշակի խմբերի, ավելի լայն ամբողջականությունների մեջ։ Ըստ որում մարդկային միտքը անպայման հաշվի է առնում այն, թե ամբողջականության մեջ հատկապես ինչպե՛ս գոյություն ունի տվյալ եզակիությունը։ Յայտնաբերելով եզակիությունների գոյության մեջ պայմանների և գոյության եղանակների նմանությունը՝ փիլիսոփայությունը դրանք միավորում է խմբերի մեջ՝ որպես կեցության ընդհանուր ձևեր։

Տարբերակում են *կեցության* հետևյալ *հիմնական ձևերը*.

1) *Իրերի, գործընթացների կեցություն*, որն իր հերթին բաժանվում է երկու ենթակեցության.

ա) Բնության, իրերի, գործընթացների և վիճակների;

Առաջին հայագրից կարծես ամեն ինչ ակնիայտ է, կան բնությունը, իրերը, գործընթացները, վիճակները և այս բոլորը՝ մարդուց դուրս, Սակայն, ոոաես փիլիսոփալական անևախ։ anınıəınıün hաստատում է hūpn` մարդը՝ ընության hhմնվելով գիտակցության և գործողության վրա։ Արդյոք հակասություն ստացվում։ Այդ հակասությունը բնական է և ընդունելի, եթե նկատի ունենանք այն հանգամանքը, որ բնության գոյության և կեզության ձևի մասին հետևությունները մարդը արել է համամարդկային սոցիալպատմական փորձի հիման վրա։ Եվ այդ իմաստով է, որ ասում ենք բնությունն ամբողջությամբ, նրա իրերն ու վիճակները գոլություն ունեն մինչև մարդու գիտակցությունը, նրանից դուրս և անկախ։ Դրա համար էլ տվյալ կեցության ձևր կոչվում է «առաջին բնություն»։

Կարևոր է գիտակցել հետևյալ ճշմարտությունը։ Ամբողջությամբ բնությունը անսահման է տարածության և ժամանակի մեջ, մի բան, որը բնորոշ չէ առանձին գոյություններին։ Ամեն ինչ առաջանում է և ոչնչանում, եթե առանձին ու սահմանափակ գոյություն է, բայց բնությունն ամբողջությամբ մնում է։ Տվյալ միտքը հանճարեղորեն ամրագրել է դեռևս հին հունական փիլիսոփա Պարմենիդեսը. առանձին իրերն ու մարդիկ կլինեն թե ոչ, տվյալ դեպքում էական չէ, քանի որ մնում է աշխարհի անանցանելի կեցությունը՝ որպես կյանքի ու փիլիսոփայության հիմք։ Այդ իմաստով էլ, ըստ Պարմենիդեսի կա միայն աշխարհի կեցությունը, և չկա նրա չգոյությունը։ Կոնկրետ իրը քայքայվեց, տվյալ մարդը մահացավ, բայց նրանք չվերացան աշխարհի ամբողջական կեցությունից։ Նրանք մնացին որպես այլ վիճակներ։

Բնության համապարփակության մեջ գիտակից մարդը միասնական կեցության անվերջ շղթայի մի օղակն է միայն։ Բնության համար «լինել» բոլորովին չի նշանակում ընկալելի լինել մարդու համար։ Տիեզերքի անսահման տարածքները, մինչև մադու առաջացումը, հավանաբար, ոչ ոքի կողմից երբեք չեն ընկալվել, մարդն այդ համապարփակությունը նույնիսկ երևակայությամբ չի կարող ընդգրկել։

բ) *Մարդու կողմից ստեղծված իրերի կեցություն* («Երկրորդ բնություն»);

Ըստ կեցության տիպի՝ «երկրորդ բնությունը», նման լինելով առաջինին, առարկայական-նյութական գոյության շրջանակներում ունի կարևոր առանձնահատկություններ։ Որո՞նք են դրանք։

Նախ, որ «երկրորդ բնության» առարկաների մեջ մարմնավորված են մարդու աշխատանքը և գիտելիքները։ Այսպես, հաստոցը ոչ միայն մետաղից ստեղծված առարկա է, այլև նյութականորեն կրում է պատրաստողների գիտելիքները և հմտությունները։ Նրանց մեջ դրոշմված են մարդու որոշակի որակները։ Տվյալ հաստոցը կատարելագործելու համար հարկ է «առարկայացված» աշխատանքը «ապաառարկայացնել»։ Կարևոր է այն, որ «Երկրորդ բնության» յուրաքանչյուր առարկա նախատեսված է որոշակի գործառույթների կատարման, մարդու կարիքների բավարարման համար։

Մյուս կողմից՝ «Երկրորդ բնությունը»՝ որպես ամբողջություն, համալիր (բնական-հոգևոր-սոցիալական) իրողություն է։ Կարելի է ասել, որ «Երկրորդ բնությունը» քաղաքակիրթ կեցություն է։

եթե «առաջին բնությունը» անանց կեցություն է, և մարդու գոյությունն այնտեղ անցողիկ պահ է, ապա «երկրորդ բնությունն» ամբողջությամբ սերտորեն կապված է մարդու տարածաժամանակային գոյության հետ։

եթե «առաջին բնությունը» անսահման, անընդգրկելի և անսպառ աշխարհ է, ապա «երկրորդ բնությունը» իրողություն է, որտեղ բնության օրենքները ներհյուսված են մարդկանց վերափոխիչ գործողությունների և գիտակցության հետ։

եթե «առաջին բնությունը» հայտնի իմաստով անկախ է մարդու գիտակցությունից, ապա «երկրորդ բնությունը» ստեղծված է մարդու կողմից և տվյալ առարկաների գոյությունը կարծես բնության և մարդկային աշխարհի սահմանեզրին լինի։

2) Մարդու կեցությունը

ա) մարդու կեցությունը իրերի աշխարհում։

Մարդ-մարմինը բնության մասն է։ Մարմնի գոյությունը կյանքի, կենդանու օրգանիզմների զարգացման և կործանման տեսանկյունից, մարդու գոյության նախադրյալն է։ Իսկ գոյության համար անհրաժեշտ է մարմնի հիմնարար պահանջների բավարարում։ Այս փաստը կարևոր է նրանով, որ դրանից բխում է մարդու կյանքի պահպանման և քաղաքակրթության հարատևման իրավունքը։ Սա ելակետային է, որովհետև առանց դրա իրագործման անհնար են մարդու մյուս հնարավորությունների, կարիքների և իրավունքների ծավալումները։

Մարդու մարմինը ենթարկվում է ժառանգականության օրենքներին, որն անտեսել կամ վերացնել չի կարող ոչ ոք։ Մարդու կենսաբանությունը հարաբերականորեն ինքնուրույն և ամբողջական մի աշխարհ է, որը ներառնված է բնության համապարփակության մեջ։ Օրգանիզմի գոյապահպանական հավասարակշռության ցանկացած խախտում առաջ է բերում մարդու համար վտանգավոր և քայքայիչ հետևանքներ։

Մարդու որոշակի կեզությունը մարմնի և հրգու (վիճակներ, մտքեր, բնավորություն, կամք և այլն) միասնություն է։ Մարմնի գործառումը կապված է նյարդային համակարգի և ուղեղի աշխատանքի, և ուրեմն, անիատի հոգևող կյանքի հետ։ «Առողջ մարմնում՝ առողջ հոգի» ասույքը փիլիսոփայորեն ճիշտ պետք է մեկնաբանվի։ Մասնավորապես այն մարմին ունենաւու իմաստով. քե พทกกุจ համաո ns նշանակություն ունի խելքը։ Օրինակ, հայտնի է, որ է. Կանտր թուլակացմ երեխա է եղել, սակայն, քանի որ հրաշալի կերպով տիրապետել է օրգանիցմի գաղտնիքներին և իր հոգեկանի վրա ազդելու արվեստին, ապրել է 80 փառահեղ տարիներ։ Նա ինքնամոռաց աշխատել է և կյանքում հավատարիմ է մնացել բարոլականության վեհ արժեքներին։

Մարդու՝ որպես բնության մասնիկի գոյությունն է, որ խթանել է

արտադրությունն ու հաղորդակցումը։

բ) Մարդու առանձնահատուկ կեցություն։ Մարդկային կեցության առանձնահատկությունն այն է, որ, ի տարբերություն մնացած բոլոր կենդանական գոյությունների, մարդու գոյությունը «կոշտ» կապված չէ մարմնի գոյության հետ։ Օրինակ, ի տարբերություն կենդանու, մարդը կարող է սովից մահանալ գիտակցաբար նույնիսկ այն դեպքում, երբ մատչելի է ուտելիքը (հացադուլ)։

Մարդու գոյությունը ոչ արտաբնական է և ոչ էլ միայն բնամարմնական։ Այն երեք համեմատաբար տարբեր եղելությունների փոխմիասնականությունն է. մարդու 1)որպես մտածող և զգացող «իր» (մարմին), 2)որպես զարգացման համապատասխան աստիճանում գտնվող քաղաքակրթությանը պատկանող առանձին անհատ, 3) որպես սոցիալ-պատմական էակ։

Ինչպիսի՞ն է մարդու տեղն ու նշանակությունը համընդհանուր կեցության մեջ։ Քաղաքակրթության գոյության միլիոնավոր տարիները կարևոր «ակնթարթներ» են, քանզի ներառնված են տիեզերքի եզակի «մարդկային գիտափորձի» մեջ։ Մարդիկ ոչ միայն գոյություն ունեն աշխարհում, այլև կարող են ուժգնորեն (նույնիսկ կործանարար) ազդել այդ աշխարհի և իրենց վրա։ Միաժամանակ մարդիկ կարող են ճանաչել իրենց և ընդհանուր կեցությունը ու մտատանջվել «կեցության բախտի» համար։ Այդ պատճառով մարդը պետք է գիտակցի իր հակասական դերը կեցության միասնական համակարգի մեջ և մեծագույն պատասխանատվությամբ վերաբերվի այդ դերին։ Առանձնահատուկ է և յուրաքանչյուր մարդու պատասխանատվությունը մարդկության ճակատագրի, մարդկային սեռի, երկիր մոլորակի գոյության համար։

Գոյության հույսերը կապված են մարդկանց գիտակցականության և հոգևոր վեհության հետ։

3) Յոգևոր կեցությունը

ա) Անհատականացված հոգևորի կեցությունը։

Յոգևորը` որպես գոյություն, ներառում է գիտակցականի և անգիտակցականի գործընթացները, բնական լեզուների և արհեստական նշանային համակարգերի տեսքով գիտելիքները, ինչպես նաև մարդկային հաղորդակցման նորմերը։ Այն բաժանվում է երկու տեսակի. հոգևոր, որն անբաժան է անհատից, և հոգևոր, որը գոյություն ունի կոնկրետ անհատներից անկախ։

Առաջինը հոգևորի անհատականացված կեցությունն է, որը առաջին հերթին ներառում է գիտակցությունը։ Գիտակցությունը հանդես է գայիս որպես արագ փոփոխվող տրամադրությունների, տպավորությունների, վերապրումների, մտքերի, ինչպես նաև համեմատաբար ավելի կայուն hամոցմունքներ<u>ի</u>, արժեթների գաղափարների, nι շաբլոնների անտեսանելի և անհակադարձելի հոսք։ Այս ամենը առաջանում և ոչնչանում է առանձին մարդկանց ծննդի ու մահվան հետ, եթե որևէ տեսքով չի փոխանցվում ուրիշներին։ Սերտորեն առնչվելով նյութական ուղեղի գործունեության հետ` գիտակցությունը հանդես է գայիս որպես աննյութական իրողություն։ Այն տարածությունից ու ժամանակից դուրս է։ միտքը, լինելով իդեալական գոլություն, Օրինակ, ակնթարթորեն հաղթահարելու զանկացած տարածություն և ժամանակ։ Մարդն ընդունակ է մտովի վերարտադրել այն ժամանակները, ուր ինքը «չի ապրել ու չի ապրելու»:

Անհատականացված հոգևորի մեջ, որպես գիտակցության մաս, մտնում է և ինքնագիտակցությունը, այսինքն` մարդու կողմից իր մարմնի, մտքերի, շրջապատում դիրքի և հարաբերությունների գիտակցումը։ Սա այն աստիճան կարևոր է, որ շատ փիլիսոփաներ մարդու եզակիությունը կենդական աշխարհում կապում են ինքնագիտակցության հետ։ «Ես»-ը և ինքնագիտակցությունը անխզելիորեն կապված են միմյանց հետ և կազմում են անհատի միասնականությունը։

Յոգևորի անհատականացված կեցությունը ներառում է և անգիտակցականը, որը ժամանակակից գիտության տվյալներով հանդես է գալիս հետևյալ մակարդակներում.

1. մարդու չգիտակցված հոգեկան հսկողությունը սեփական մարմնի, նրա որոշակի կարիքների բավարարման վրա; 2. չգիտակցված գործընթացները և վիճակները (օրինակ, երբ ասում ենք «միտքը հասունացել է», դրանով նշում ենք մտքի առաջացումը անգիտակցականի ընդերքում, այնուհետև` նրա գիտակցումը);

3. այս մակարդակը դրսևորվում է գեղարվեստական, գիտական և

փիլիսոփայական բնազդում, մարդու բարձրագույն մղումներում։

Կոնկրետ մարդու հոգևոր գործունեության արդյունքները նրանից տարանջատում են («դուրս են գալիս») և դառնում առարկայացված հոգեկանություն։

բ) Առարկայացված հոգևորի կեցությունը

Յոգևորի արտաանհատական (կոնկրետ մարդուց դուրս) կեցության համապարփակ ձևերը բնական և արհեստական լեզվանշանային համակարգերն են` որպես հոգևորի մարմնավորում։

Լեզուն անհատականացված և առարկայացված հոգևորի միասնության վառ օրինակ է։ Այդ միասնությունը պայմանականորեն կարելի է կոչել առարկայական հոգևոր։ Լեզվի օգնությամբ է, որ մարդուց «դուրս են գալիս» գիտակցության բեկորները։ Այն մտքի իրողություն է, որը բառերի, տեքստերի, կառուցվածքների ու կանոնների տեսքով անջատված է առանձին անհատներից և սերունդերից։ Մարդկանց այդ իրողությունը տրված է մշակութային հիշողության տեսքով։

Յոգևորի առարկայացված ձևերը առաջանում են և՛ անհատների գիտակցության մեջ, և՛ անգիտակցականի ընդերքում՝ որպես համատեղ անգիտակցական երևույթ։ Օրինակ, անիվի գաղափարը մարդը կռահել է շատ վաղուց, սակայն բավական էր ստեղծել առաջին անիվը, փորձարկել, համոզվել նրա օգտակարության մեջ, որպեսզի սկսվեր նրա «անմահ» կյանքը՝ որպես հարաբերականորեն ինքնուրույն գոյություն։ Միաժամանակ, միշտ պետք է հիշել, որ եղել է այդ գաղափարը հնարողը։

Առարկայական հոգևորի կեցության կարևոր առանձնահատկությունն այն է, որ նրա տարրերը և բեկորները (գաղափարներ, նորմեր, արժեքներ) ընդունակ են պահպանելու, կատարելագործելու և ազատորեն տեղաշարժվելու սոցիալական տարածության և պատմական ժամանակի մեջ։ Օրինակ, գեղեցկության, արդարության, բարու, ճշմարտության և այլնի գաղափարները սերնդեսերունդ փոխանցվելով, հարստանում, բյուրեղացվում և «ապրում» են ինքնուրույն կյանքով։

Կեցության ուսումնասիրումը աշխարհի միասնության իմաստավորման նախադրյալն է միայն։ Այդ նախադրյալների բացահայտումից անհրաժեշտ է անցնել միասնության անմիջական հետազոտմանը իր ամբողջության մեջ։

4) Սոցիալականի կեցությունը

Սա ևս բաժանվում է երկու ենթակեցության. *անհատականի կեցություն* (հասարակության մեջ և պատմության գործընթացում առանձին մարդու կեցություն) և *հասարակության կեցություն:* Սրանք առանձին կքննարկվեն հասարակությանը և անձին վերաբերվող թեմաներում:

## ՄԱՏԵՐԻԱ

Փիլիսոփայական ավանդույթ է դարձել իրականությունը բաժանել երեք որակապես տարբեր, սակայն փոխլրացնող և համընդգրկող մասերի. բնություն, հասարակություն, գիտակցություն: Մարդուն տանջող հավերժական հարցերից մեկը հետևյալն է. կա՞ արդյոք ընդհանուր գաղափար, հիմք՝ տվյալ ոլորտների համար։ Այս հարցին տրվող պատասխանները պատմականորեն ձևավորել են «սուբստանցիա» կատեգորիան (լատ. sybstantia-«այն, ինչ ընկած է հիմքում») բառից։ Եթե աշխարհի միասնությունը բացատրվում է, ելնելով մեկ հիմքից, նման փիլիսոփայական ուսմունքն անվանում են մոնիստական, իսկ եթե երկու հիմք է ընդունվում (և՛ մատերիա, և՛ ոգի)՝ դուալիստական։

ժամանակակից մատերիալիստական մոնիզմի տեսանկյունից, որը գիտության արդյունքների փիլիսոփայական ընդհանրացումն է, աշխարհը, որտեղ ապրում ենք, նյութական է։ Այն բաղկացած է զանազան առարկաներից և գործընթացներից, որոնք, մեկը մյուսին վերափոխվելով, ծնվում և մեռնում են։ Ինքնին ոչ մի նման առարկա չի կարող նույնացվել մատերիայի հետ, սակայն բոլորի մասին կարելի է պնդել, որ նրանք նաև նյութական իրողություն են։ Միաժամանակ հարկ է նշել, որ չկա նախամատերիա, որն իրերի կողքին կամ նրանց հետ լինի։ Մատերիան գոյություն ունի միայն կոնկրետ առարկաների բազմազանության մեջ և նրանց միջոցով։

Դիալեկտիկական մատերիալիզմի տեսանկյունից ի՞նչն է բնութագրական մատերիա կատեգորիայի համար։ Նախ այն, որ մատերիան գոյություն ունի գիտակցությունից անկախ։ Երկրորդ, որ այն արտապատկերվում, պատճենվում է զգայարաններով։ Յաջորդը, որ մատերիա ասելով չի կարելի հասկանալ նրա որևէ տեսակ կամ հատկություն (հող, ջուր, կրակ և այլն)։ Մատերիան փիլիսոփայական կատեգորիա է, այդ իմաստով ընդհանրացնում է բոլոր հայտնի և անհայտ նյութական դրսևորումները։ Մատերիայի ընդհանուր հատկանիշը միայն «գիտակցությունից անկախ առարկայական իրականություն լինելն է»։

Մատերիայի նման ընկալումը ենթադրում է, որ այն անսպառ է, գոյություն ունի անսահման քանակությամբ տեսակների և հատկանիշների մեջ, և, հետևաբար, ունի նաև բարդ կառուցվածք։ Այդ կառուցվածքի վերաբերյալ պատկերացումները ձևավորվում են ճանաչողության և պրակտիկայի գործընթացներում։

Նախքան մատերիայի կառուցվածքին անցնելը, որպեցի չստացվի միակողմանի տպավորություն, թե մատերիալիստական տեսանկյունը միակն է և անառարկելին, բերենք հանճարեղ Ա. Էլնշտելնի Տագորի հայտնի հարցացրույցը, որտեղ բախվում են քննարկվող թեմայի վերաբերյալ տարբեր տեսակետներ։ Ի դեպ, նշենք, որ Ռ. Տագորը, որը դասվում է XX դարի խոշորագույն մտածողների աշխարհայացքով շարունակում շարքը, hn Ł իմաստասիրության ավանդույթները, որոնք տարբեր պատճառներով մեր ևոոմիa ւուոազված չեն. հիաոկե. ժամանակակզի Մասնավորապես իրականության քաղաքակոթության: hwngnLú գոլություն ունի վեդանտիստական հայտնի տեսակետը, num բնությունը, տիեցերքը պատրանքային են (մայլա), և կրոնի դերն է հաղթահարել այդ պատրանքայնութունը։ ԵՎ այսպես, Ա. Էյնշտեյնի և Ռ. Տագորի գրույցը (էլնշտելն-է., Տագոր-Տ.), որը կայացել է 1930 թվականին:

t.-Դուք hավատու՞մ եք աշխարհից առանձնացված Աստծուն:

Տ.-Չառանձնացված։ Մարդու անսաառ անիատականությունն ոմբռնում է Տիեցերթը։ Մարդկային անհատի համար ոչինչ անոմբռնելի չի կարող լինել։ Դա ապացուցում է, որ Տիեզերքի ճշմարտությունը մարդկային ճշմարտություն է։ Պարզաբանելու համար միտքս, կօգտվեմ մի գիտական փաստից։ Մատերիան՝ ատոմի տեսքով, ինչպես հայտնաբերվել է, մի բարդ համակարգ է, որը բաղկացած է պրոտոններից և էլեկտրոններից, իրենց փոխացդեցության մեջ։ Ավանդական իմաստով կարծես տարածության մեջ նրանք անկապ են, սակայն հայտնի է, որ որպես համակարգ էլեկտրոններն ու պրոտոնները կազմում են մի ամբողջություն։ ճիշտ նման ձևով էլ մարդկությունը բարկացած նրանց միջև ունի գոյություն անիատներից, բայց մարդկային փոխադարձ հարաբերությունների կապ, nnn մարդկային րակությանը տալիս է կենդանի օրգանիզմի միասնություն։ Դա մարդու տիեզերքն է։ Արտահայտածս մտքի ապացույցները կարելի է գտնել ինչպես արվեստում, այնպես էլ գրականության և մարդու կրոնական գիտակցության մեջ։

t.-Տիեզերքի բնույթի մասին գոյություն ունի երկու տարբեր ըմբռնում.

1) աշխարհը` որպես միասնական ամբողջություն` կախված մարդուց,

- 2) աշխարհը` որպես իրականություն` անկախ մարդկանց բանականությունից։
- S.-Երբ մեր Տիեզերքը հավերժական մարդու հետ գտնվում է ներդաշնակության մեջ, մենք ըմբռնում ենք նրան որպես ճշմարտություն և ընկալում որպես գեղեցիկ։
  - է.- Բայց դա Տիեզերքի զուտ մարդկային ըմբռնումն է։
- S.- Այլ ըմբռնում չի կարող լինել։ Այս աշխարհը մարդու աշխարհն է։ Նրա մասին գիտական պատկերացումները գիտնականի պատկերացումներն են։ Դրա համար էլ աշխարհը մեզանից անկախ գոյություն չունի։ Մեր աշխարհը հարաբերական է. նրա իրողությունը կախված է մեր գիտակցությունից։ Գոյություն ունի բնականի և գեղեցիկի ինչ-որ չափանիշ, որն այս աշխարհին տալիս է արժանահավատություն. հավերժական մարդու չափանիշը, որի զգացողությունները համընկնում են մեր զգացողությունների հետ։
  - է.-Ձեր հավերժական մարդը մարդու էության մարմնացումն է։
- S.-Այո՛, հավերժական էության։ Մենք պետք է ճանաչենք նրան մեր հույզերի և գործունեության միջոցով։ Մենք կճանաչենք մեզ հատուկ սահմանափակությունից զերծ Բարձրագույն Մարդուն։

Գիտությունը զբաղված է դիտարկելով այն, ինչ սահմանափակված չէ առանձին անհատով. դա համարվում է անհատից դուրս ճշմարտությունների մարդկային աշխարհ։ Կրոնը ըմբռնում է այդ ճշմարտությունները և հաստատում նրանց կապերը մեր առավել խորը պահանջմունքների հետ, ճշմարտության մեր անհատական գիտակցումը ձեռք է բերում ընդհանուր իմաստ։

Կրոնը ճշմարտությունը արժևորում է, և մենք ընբռնում ենք ճշմարտությունը`զգալով մեր ներդաշնակությունը նրա հետ։

- t.-Բայց դա նշանակու՞մ է, որ ճշմարտությունը կամ գեղեցիկը գոյություն չունեն անկախ մարդուց։
  - Տ.-Գոյություն չունեն:
- t.-Եթե հանկարծ մարդիկ դադարեին գոյություն ունենալուց, ապա Բելվեդերյան Ապոլլոնը կդադարե՞ր գեղեցիկ լինելուց։
  - S.-Ujn':
- t.-ես համաձայն եմ գեղեցիկի նման ըմբռնման հետ, բայց չեմ կարող համաձայնել ճշմարտության նման ոմբռնմանը։
  - S.-Ինչու՞։ Չէ՞ որ ճշմարտությունը ճանաչվում է մարդու միջոցով։
- t.-ես չեմ կարող ապացուցել իմ ըմբռնման ճշմարտացիությունը, բայց դա իմ կրոնն է։

S.-Գեղեցիկը ամփոփված է կատարելության գաղափարում, որը մարմնավորված է համապարփակ մարդու մեջ։ ճշմարտությունը համապարփակ մարդու կատարելության ըմբռնումն է։ Մենք՝ անհատներս, մոտենում ենք ճշմարտությանը՝ կատարելով փոքր և մեծ սխալներ, կուտակելով փորձ, լուսավորելով մեր գիտակցությունը, էլ ուրիշ ի՞նչ ձևով ենք մենք ճանաչում ճշմարտությունը։

է.-Ես չեմ կարող ապացուցել, որ գիտական ճշմարտությունը կարելի է համարել ճշմարիտ, արդարացի, անկախ մարդկությունից, բայց ես դրանում համոզված եմ։ Երկրաչափության մեջ, անկախ մարդու գոյությունից, Պյութագորասի թեորեմը հաստատում է ինչ-որ մոտավորապես իրական բան։ Բոլոր դեպքերում, մարդուց անկախ, եթե գոյություն ունի իրողություն, ապա պետք է գոյություն ունենա այդ իրողությանը համապատասխանող ճշմարտություն, և առաջինի ժխտումը իր հետ բերում է վերջինիս ժխտում։

էության, համապարփակ մարդու մեջ մարմնավորված S.-Cum ճշմարտությունը պետք է լինի մարդկային, քանի որ, հակառակ դեպքում, այն ամենը, ինչ մենք՝ անհատներս, կարող էինք ճանաչել, ոչ մի դեպքում անվանել ճշմարիտ, ծայրահեղ դեպքում` ճշմարտություն, որին մենք կարող ենք մոտենալ տրամաբանական գործընթացների օգնությամբ, այլ կերպ ասած՝ մտածողության օրգանի միջոցով, որը համարվում է մարդկային օրգան։ *Յամաձայն հնդկական* փիլիսոփալության, գոլություն ունի Բրաիմա՝ բազարձակ ճշմարտություն, որին չի կարելի հասնել առանձին անհատի բանականությամբ կամ նկարագրել բառերով։ Այն ճանաչվում է միայն անսահմանության մեջ` ամբողջովին անիատի խորասուզման ճանաաաnhnվ: ճշմարտությունը sh կարող պատկանել գիտությանը, hul ճշմարտության էությունը, որի մասին մենք խոսում ենք, կրում է գուտ արտաքին բնույթ, այսինքն՝ այն է, ինչ մարդկային գիտակցությանը պատկերվում է ճշմարտացի, և դրա համար էլ այդ ճշմարտությունը է։ Այն կարելի է անվանել իմ կամ պատրանքային ճշմարտություն:

է.-Յամաձայն Ձեր ըմբռնման, որը հնարավոր է, համարվում է հնդկական փիլիսոփայության ըմբռնում, մենք գործ ունենք ոչ թե առանձին անհատի, այլ ընդհանրապես ողջ մարդկության պատրանքների հետ։

S.-Գոյության մեջ մենք ենթարկվում ենք կարգապահության, դեն ենք նետում բոլոր սահմանափակությունները, որոնք ստեղծվում են մեր սեփական փիլիսոփայությամբ, և այսպիսով գալիս ենք Յամապարփակ մարդու մեջ մարմնավորված ճշմարտության ըմբռնմանը։

է.-Կախվա՞ծ է արդյոք ճշմարտությունը մեր գիտակցությունից։ Դա է

հիմնահարցը։

S.-Այն, ինչ մենք համարում ենք ճշմարիտ, վերաբերում է ենթակայական և առարկայական իրականության մեջ եղած բանական ներդաշնակության գաղափարին, որոնցից յուրաքանչյուրը պատկանում է Յամապարփակ մարդուն։

է.-Նույնիսկ առօրյա կյանքում, անկախ մարդուց, ստիպված ենք մեր կողմից օգտագործվող առարկային վերագրել իրողություն։ Դա անում ենք, որպեսզի խելամտորեն հաստատենք մեր օրգանների զգայությունների տվյալների միջև եղած փոխադարձ կապը։ Օրինակ, այս սեղանը կմնա իր տեղում նույնիսկ այն դեպքում, եթե տանը ոչ ոք չլինի։

S.-Այո, սեղանը անմատչելի կլինի անհատական, բայց ոչ համապարփակ բանականությանը։ Սեղանը, որին ընկալում եմ ես, կարող է ընկալելի լինել այնպիսի բանականության կողմից, ինչպիսին իմն է։

է.-Մարդուց անկախ, ճշմարտության գոյության վերաբերյալ մեր բնատուր հայացքները չի կարելի ո՛չ բացատրել, ո՛չ ապացուցել, բայց դրանց հավատում են բոլորը, նույնիսկ՝ նախամարդիկ։ Մենք ճշմարտությանը վերագրում ենք գերմարդկային առարկայականություն։ Այդ իրողությունը կախված չէ մեր գոյությունից, մեր փորձից, մեր բանականությունից, այն մեզ անհրաժեշտ է, թեպետ չենք կարող ասել, թե դա ինչ է նշանակում։

S.-Գիտությունն ապացուցել է, որ սեղանը, որպես պինդ մարմին, լոկ տեսանելիություն է, և, հետևաբար, այն, ինչ մարդկային միտքն ընկալում է իբրև սեղան, գոյություն չէր ունենա, եթե չլիներ մարդկային բանականությունը։ Միևնույն ժամանակ, ֆիզիկական իրողությունը ենթադրում է ոչ այլ ինչ, եթե ոչ առանձին պտտվող էլեկտրական ուժերի կենտրոններ և, հետևաբար, դարձյալ պատկանում է մարդկային բանականությանը։

ճշմարտության րմբռնման գործընթացում համապարփակ մարդկային բանականության և առանձին անհատի սահմանափակ մտքի միջև տեղի է ունենում դարավոր բախում։ Ընկալման անվերջանալի գործընթացն առկա է մեր գիտության, փիլիսոփայության մեջ, էթիկայում: մարդուց անկախ, եթե նույնիսկ լիներ էլի ինչ-որ ռեաբում. բացարձակ ճշմարտություն, այն մեզ համար шшш ևլիներ բացարձակապես գոլություն չունեցող։

մի բանականություն. Դժվար sŁ աատևերազնեւ nnh hամաn պատահարների հաջորդականությունը զարգանում է ոչ թե րածության, այլ միայն ժամանակի մեջ այնպես, ինչպես նոտաների իաջորդականությունը երաժշտության մեջ։ Նման բանականության իրողության րմբռնումը հարազատ ևլինի եոաժշտական համար իրողությանը, որի համար Պլութագորասի թեորեմը գրկված է ամեն մի իմաստից:

Գոյություն ունի գրականությունից անսահմանորեն հեռու թղթի իրողություն։ Ցեցի բանականության համար, որն ուտում է թուղթը, գրականություն բացարձակապես գոյություն չունի, բայց մարդու գիտակցության համար գրականությունը՝ որպես ճշմարտություն, շատ ավելի մեծ արժեք է, քան ինքը՝ թուղթը։ ճիշտ նման ձևով էլ, եթե գոյություն ունի ինչ-որ մի ճշմարտություն և մարդկային բանականության հետ չի գտնվում բանական կամ զգայական առնչության մեջ, այն պիտի մնա ոչինչ այնքան ժամանակ, քանի դեռ մենք մարդկային էակներ ենք։

է.-Այդ դեպքում ես ավելի կրոնավոր եմ, քան Դուք։

S.-Իմ կրոնն ամփոփվում է Յավերժական մարդու ճանաչման, Յամապարփակ մարդկային ոգու, իմ սեփական էության մեջ։ Ես այն անվանում եմ «Մարդու կրոն»։

Թողնելով ընթերցողին որոշելու, թե XX դարի մտքի հսկաներից ով է ավելի համոզիչ, անցնենք մատերիայի կառուցվածքի նկարագրությանը։ Մինչ այդ մի քանի խոսք մատերիայի` որպես սուբստանցի պատմական էվոլուցիայի մասին, որպեսզի նրա վերաբերյալ ժամանակակից ըմբռնումը ավելի մատչելի լինի։

Դեռևս ինդկական մատերիալիստները, որոնց անվանում էին «չարվակա», պնդում էին, որ գոյության նախասկզբին բնորոշ են չորս «մեծ գոյացություններ». հող, ջուր, օդ և կրակ։ Նյայա ուղղության ներկայացուցիչներն ընդունում էին զգայական կոնկրետություն ունեցող ատոմների գոյությունը։

Յին Յունաստանում՝ Միլեթյան դպրոցի մատերիալիստական ուսմունքներում, սուբստանցի աստիճան էին բարձրացվում նյութի կոնկրետ ձևերը՝ ջուրը (Թալես), օդը (Անաքսիմենես), կրակը (Յերակլիտես)։ Անաքսիմանդրոսի փիլիսոփայության մեջ սուբստանց է համարվում ոչ թե կոնկրետ նյութը, այլ ինչ-որ անվերջ ու անորոշ մատերիա՝ ապեյրոնը, որը հավերժական է ժամանակի մեջ, անսպառ է կառուցվածքով և անընդհատ փոփոխում է իր գոյության ձևերը։

Այդ բոլոր պատկերացումները, սակայն, թույլ չէին տալիս հետևողականորեն և ոչ հակասականորեն բավարարելու սուբստանցի

գարափարին վերագովող պահանջներին, այն է լինել համոնդհանուր և ռոսևորումներում: 2nnu նյութեոեն աահաանվոր nınn «նախասկիզբներից» ոչ մեկը չուներ անհրաժեշտ համընդհանրություն և կայունություն, իսկ պաելոոնի գարափարո խիստ անորոշ էր և տարբեր մեկնաբանությունների առիթ էր տալիս։ Այդ թերությունները չուներ սուբստանցի ատոմիստական տեսությունը, որն առաջ բաշեցին Լևկիպը և Դեմոևոիտը (մ.թ.ա. V դ.) և հետագալում զարգացրեցին Էպիկուրը (մ.թ.ա III դ.) և Լուկրեցիուս Կարուսը (մ.թ.ա I դ.)։ Այդ տեսության համաձայն գոյություն ունեն առաջնային պարգագույն մասնիկներ՝ *ատոմներ*, որոնք անստեղծելի և անոչնչանայի են, գտնվում են անոնոհատ շարժման մեջ. տաոբեովում են hnենa นวททป. ձևով և մաոմինների փոխդասավորությամբ։ Յամարվում էր, որ մարմինների հատկությունների տարբերությունը որոշվում է մարմինը կազմող ատոմների թվի, նրանց փոխդասավորության ձևհ. Ь շարժման արագության տարբերություններով։ Ատոմների թիվը տիեցերքում անսահման է, նրանց հողապտույտներն առաջացնում Untawuh նման են մուրոակներ. hulı ատոմնեոի նաաստավոր համակցությունները հանգեցնում են կենդանի էակների և իր իսկ՝ մարդու առաջացմանը։

Ատոմիստական տեսության մեջ առաջին անգամ որոշակիորեն առաջ քաշվեզ մատերիայի պահպանման սկզբունքը՝ որպես անոչնչանալիության սկզբունք։ Մատերիական սուբստանզի պահպանման գաղափարի արտահայտման հենց այդ որոշակիությունը հետագալում կանխորոշեց ատոմիցմի կենսունակությունը տարածումը բոլոր մատերիալիստական ուսմունքներում։ Մատերիայի պահպանելիության և բացարձակության գաղափարից անհրաժեշտորեն հավերժության և անվերջության, աշխարհի բխում գիտակցության նկատմամբ մատերիայի առաջնայնության, աշխարհի բոլոր երևույթների օրինաչափ պայմանավորվածության դրույթը:

Ատոմիստական տեսությունը հետագա մշակման ենթարկվեց նոր ժամանաևի փիլիսոփայության և ընագիտության մեօ՝ Գասենդիի, Բոյլի և ուրիշ մտածողների աշխատություններում։ Այդ տեսությամբ հաջողվեց բացատրել ջերմության, դիֆուզիայի, ջերմահաղորդականության բնույթը, քիմիական շատ երևույթներ։ Այն լույսի մասնիկային տեսության առաջազմանը: նպաստեզ ատոմային տեսությունը նույնպես (գիտության թերցարգացածության հետևանքով), չէր կարող բացատրել ատոմների շարժման ենթադրվող հատկություններից ու օրենքներից բխող կենդանի օրգանիզմների առանձնահատկությունները, մարդկային օրգանիզմի գործառույթները և

բնության ու հասարանության բազմաթիվ այլ երևույթներ։ Պետք է ասել. որ ժամանակակից գիտության մեջ նույնպես հայտնի երևույթների մեծ մասո չունի իր ապտճառական ու կառուզվածքային բազատողւթյունը։ Այս և նման այլ իրորություններ բնականաբար ծնում են հակառիդ. երբեմն իրարամերժ տեսակետներ, որոնզ մոզակցությունը «քաղաքակիրթ բախումը» ճանաչողության գործընթացի շարժիչներից Ալդպես առաջացել զարգանում համաշխարհային բը. են և բանականության. Uumòn ևամքի. աստվածազված մասին նախասկոբի ոմբընումներո։ Մınւս unnմha՝ գիտությունո զարգանալով, նորանոր հորիզոններ էր բացում գիտակցության առջև. Արեգակնային hամակաոգի և Գաւակտիկայի կառուցվածքի ճանաչողությունը, Արեգակի և մյուս աստղերի միասնական քիմիական կազմի հայտնագործումը սպեկտրալ անալիզի մեթոդներով, տարբեր մարմինների տիեցերական շարժման րնդհանուր Երկրի երկրաբանական պատմության, բացահայտումը, էներգիայի պահպանման օրենքի, կենդանի օրգանիցմների միասնական բջջային կազմի հայտնագործումը և այլն դրա ապազույցն են:

XIX դարի երկրորդ կեսին Ֆարադեյի և Մաքսվելի հետազոտություններով բացահայտվեցին նյութի համեմատությանբ որակապես մատերիայի գաղափարի նոր ըմբռնման, աշխարհի նյութականության դրսևորման մի նոր ձևի՝ էլեկտրամագնիսական դաշտի փոփոխության օրենքները։ Այդ օրենքները չէին տեղավորվում դասական մեխանիկայի օրենքների շրջանակներում։

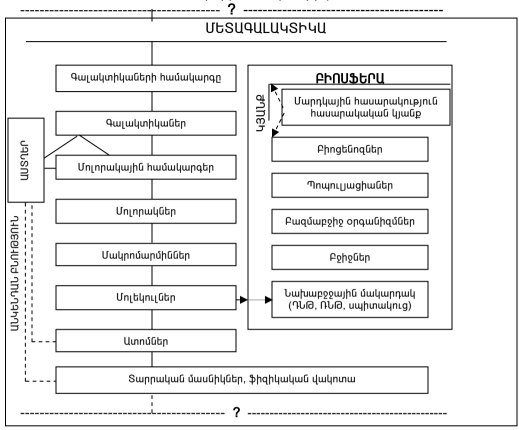
XIX դարի վերջում և XX դարի սկզբում կատարվեցին մի շարք նոր` ռադիոակտիվության, քիմիական ատոմների բարդության, էլեկտրոնի և այլ հայտնագործություններ։

Պարզվեց, որ մեխանիկայի մի շարք օրենքներ կիրառելի չեն ատոմների կառուցվածքը և էլեկտրոնների շարժումը բազատրելու մարմինների տարածաժամանակային **Յայտնագործվեց** համաո։ հատկությունների կախվածությունը նրանց շարժման արագությունից։ Ֆիզիկայում առաջացավ աշխարհի մեխանիկական պատկերի ոմբռնման մետաֆիզիկական ճգնաժամ։ մատերիայի Առանձին մեկնություններում այն նույնիսկ բնութագրվում էր որպես մատերիայի «չքացում»։ Այդ պատճառով «փրկությունը» մատերիայի այնպիսի րմբռնումն էր, որը չէր հանգեցնում նրա որևէ դրսևորման, այլ ընդգրկում էր մատերիան իր բոլոր հատկություններով, շարժումներով ու գոլության օրենքներով և այլն։

*Յամակարգ հասկացությունը։ Աշխարհի գիտական* աատևերը: Մատերիայի կառուզվածքը, num ժամանակակից գիտական ապտկերագումների, իիմնված է նրա իամակարգայնության գարափարի վոպ։ Նյութական աշխարհի գանկագած առարկա կարող է ռիտարկվել որպես համակարգ, այսինքն` այնպիսի ամբողջականություն, բնութագրվում է տարրերի գոլությամբ և նրանց միջև եղած կապերով: փոխկապակցված (կամ փոխներգործող) *Յամակարգր* (կամ արտաքուստ) կարգավորված բազմությունն Յամակարգի բաղկացուցիչ տարրերի միջև եղած կապն ավելի ուժեղ, կայուն և ներքուստ անհրաժեշտ է, քան տարրերից յուրաքանչյուրի կապր միջավայրի, ուրիշ համակարգի տարրերի հետ։ Յամակարգի որոշակի հատկություններ, տարրերի կապեր կարող են իրականության հետ փոխազդելիս փոխվել, սակայն հիմնական կապերը պահպանվում են, որն էլ հենց համակարգի՝ որպես ամբողջականության գոլության պայմանն է։ Յամակարգի տարրերի միջև եղած կայուն կապերն ու հառաբեռություններո ևազմում են նոա կառուզվածքո։ Կառուցվածքայնությունը, ըստ սահմանման, ցանկացած համակարգի էական բնութագրիչն է։ Ուրիշ խոսքով՝ համակարգը բնորոշվում է իր տարրերով և դրանց կառուցվածքով։ Օրինակ, ցանկացած մակրոմարմին մոլեկույների որոշակի բացմություն է, իրենք՝ մոլեկույները, որոշակի կապերով ատոմներ են, սրանք իրենց հերթին բաղկացած են միջուկից և որոշակի հեռավորության վրա նրա շուրջը պտտվող էլեկտրոններից, իսկ միջուկը պրոտոնների և նելտրոնների փոխագրեցության իրողություն է և այսպես շարունակ:

Չնայած ցանկացած համակարգի անկրկնելիության` կան ընդհանուր հատկանիշներ, որոնց օգնությամբ հնարավոր է տարբեր առարկաներ միավորել մատերիական համակարգերի դասերի մեջ։ Այդ դասերը հաճախ կոչվում են մատերիայի կազմակերպվածքի մակարդակներ կամ մատերիայի տեսակներ։ Մատերիայի կառուցվածքը կարելի է ներկայացնել որպես մակարդակների ենթակարգվածություն (տես նկ. 9)։

# Մատերիայի կառուցվածքի մասին գիտության պատկերացումները (XX դարի 80-ական թթ.)



Նկ. 9

Գիտության զարգացումը XX դարում հատկապես առարկաների սահմանային տիրույթներում (տարրական մասնիկներ, մետագալակտիկա, նախաբջջային մակարդակ, մարդ-հասարակություն) նոր լույս է սփռում տիեզերքի կառուցվածքի, նրա էության ըմբռնման վրա։ Այսպես, մեր ժամանակների ամենազարմանալի հայտնագործություններից մեկը ֆիզիկական վակուումն է։ Պարզվում է, որ դա ոչ թե դատարկություն է սովորական իմաստով, այլ մատերիայի

հատուկ վիճակ։ Այդ վիճակի մեջ «ընկոմված են» բոլոր մասնիկները և ֆիզիկական մարմինները։ Դատարկության մեջ տեղի են ունենում բարդ ոոոնթ կաաված են, այսաես ևոչված. (վիոտուալ) մասնիկների» առաջացման և անիետացման իետ։ «Գործուն մասնիկները» կարծես տարրական մասնիկների (պրոտոն, նեյտրոն, մեզոն և այլն) լուրօրինակ ներուժ լինեն, նրանց «վակուումային արմատները», մասնիկներ, որոնք պատրաստ են ծնվելու, բայց չեն ծնվում, որոնք շատ կարճ ժամանակահատվածում առաջանում և անհետանում են։ Որոշակի պայմաններում նրանք կարող են դուրս գալ վակուումից և «բնականոն» տաորաևան մասնիկների, վերածվել հարաբերականորեն ինքնուրույն են իրնց ծնող այդ միջավայրից և կարող են փոխացդել նրա հետ։ Ուրիշ իմաստով, կարծես «ոչնչից ստեղծվում է ինչ-որ բան»:

Պարզվել է, որ ֆիզիկական վակուումը «հանկարծակի» (թռիչքաձև) կարող է վերակառուցվել, մի բան, որը ֆիզիկայում կոչվում է ֆազային թռիչք։ Այսպիսի պատկերացումները թույլ են տալիս երևակայել Տիեզերքի առաջացումը պայթյունի հետևանքով, որը կապված է տարրական մասնիկների առաջացման հետ` վակուումի ֆազային անցումներից մեկի հետևանքով, իսկ տարրական մասնիկները ավելի բարդ մատերիական համակարգերի (ատոմներ) առաջացման հիմք են։

Տարրական մասնիկները, ատոմի միջուկները lı (էլեկտրոնային թաղանթից էլեկտրոն կորցրած ատոմները) կազմում են մատերիայի նոր վիճակ, որ կոչվում է պլազմա։ Պլազմային հսևայական մարմինները, որոնք «ձգված» են էլեկտրամագնիսական գրավիտացիոն դաշտերով, կազմում են մատերիայի կառուցվածքի նոր մակարդակ՝ Դրանց են աստղերը: րնդերքում տեղի միջուկային ունենում րնթագքում ռեակցիաներ. nnnնa ևատաովում մասնիևների փոխակերպում և, որպես արդյունք` էներգիայի ճառագայթում:

Կարևոր է գիտակցել, որ և՛ երկրային կյանքը, և՛ մարդկությունը կախված են տիեզերքի կազմակերպվածությունից։ Այնպես որ, տիեզերքի կառուցվածքի սկզբունքային իմացությունը էական է և՛ երկրային կյանքի ծագման, և՛ բնության հետ մարդու փոխազդեցության իմացության համար։

Մարդու կենսագործունեության մեջ խաչվում են մատերիայի ինքնակազմակերպման երկու ճանապարհ. մի կողմից անկենդան և կենդանի բնության բնական բարեփոխումը, մյուս կողմից` արհեստական, այսինքն` զուտ հասարակության մեջ իրագործվող բարեփոխումները։ Վերջինիս դափնեպսակն է մարդու ինքնակատարելագործումը։ Մարդկության պատմության ընկալումը՝ որպես մատերիայի վիթխարի զարգացման հատուկ փուլ, այլ քաղաքակրթությունների գոյության, դրանց զարգացման ուղիների, մարդկության տիեզերական ապագայի հետ կապված նոր աշխարհայացքային հիմնահարցեր է առաջ բերում, ընդհանուր մշակութային իմաստ ունի և քննարկվում է ժամանակակից փիլիսոփայության մեջ։

Մատերիայի կազմակերպվածքի բոլոր մակարդակների (ներառյալ լուրաբանչյուո իասարակության) փոխկապվածության, առարկայի` որպես տիեզերական էվույուցիայի արդյունքի ըմբռնումը, նոր սփռում աշխարհի միասնականության փիլիսոփայական վոա։ Uıũ րնկալվում Ł ոոաես բազմազանության hhմնաhաnah ոհայեկտիկորեն հակասական միասնություն։ Sdiwi միասնությունո դրսևորվում է երկակի։ Մի կողմից այն յուրօրինակ ընդհատություն է, այսինքն` որակապես միմյանցից տարանջատված իրերի, երևույթների, համակարգերի առկալություն։ Մյուս կողմից դա տարբեր բարդության համակագերի այնպիսի ենթակարգված հարաբերություն է, որտեղ պարցերը ներառված են ավելի բարդ համակարգերի մեջ, և, միաժամանակ, մեկի օրինաչափությունները չեն հանգում մյուսին:

Ըստ ժամանակակից պատկերացումների, բազմազան երևույթների և գործընթացների հիմքում ընկած է միասնական մատերիայի շարժումը։

### ՆՈՐԳՍԻՐ

համակարգայնության Իրականության և նրա հետ կապված կառուցվածքայնության ընդունումը ենթադրում է ինչպես ներքին, այնպես էլ արտաքին փոփոխություններ՝ զանկացած տարանջատված առարկայի համար։ Այդ փոխացդեցությունները հանգեցնում են տվյալ գոյության (առարկայի, համակարգի) հարաբերությունների, հատկությունների, վիճակների փոփոխության։ Փիլիսոփայությունը ամեն կարգի *ւիուիոխությունները* միավորում է շարժման կատեգորիայի մեջ։

Տվյալ ըմբռնման շրջանակներում շարժումը ներհատուկ է մատերիային։ Այն նույնպես բացարձակ է, ինչպես բացարձակ է մատերիան։ Յանգիստը կիրառվում է շարժման այն վիճակների հանդեպ, որոնք ապահովում են առարկայի կայունությունը, նրա որակների պահպանումը։ Դրա համար էլ հանգիստը հարաբերական է։ Շարժումը, որպես բացարձակ երևույթ, մատերիայի անկապտելի մասն է։ Սույն առնչությամբ դիպուկ համեմատություն է անում ամերիկյան փիլիսոփա Ս. Չեյզը ասելով, թե «Երբ նայում եմ մարգագետնում արածող կովին, այն ինձ ոչ թե կով է երևում, այլ էլեկտրոնների կատաղի պար»։

Պայմանականորեն տարանջատում են շաոժման եոևու Առաջինը այն շարժումն է, որի դեպքում պահպանվում են առարկայի կայունությունը, նրա որակները։ Շարժման երկրորդ տիպի դեպքում տեղի է ունենում առարկայի որակական վիճակի փոփոխություն, անցում մի վիճակից մյուսին։ Այն գործընթացը, որի դեպքում առաջանում է նոր վիճաև ևամ կազմակերպվածք, ոոաես համակարգերի հնարավորությունների ծավալում, կոչվում է *զարգացում։* Կա ցարգացման երկու տարատեսակ, մեկո, երբ տեղի է ունենում որակների փոխակերաում մատերիական նույն տեսակի շրջանակներում (օրինակ` փոխակերպումները կենսոլորտում) և, երկրորդ, երբ տեղի է ունենում որակական մի մակարդակից մյուսին անցում (օրինակ` անցումը անկենդանից կենդանի բնության)։

Գոլություն շարժման դասակարգման ունեն ձևերի տաոբեո չափանիշներ։ Դեռևս XIX դարում Ֆ. Էնգելսր, հիմնվելով իր ժամանակի գիտության նվաճումների վրա, րստ բարդության չափանիշի տարանջատել է շարժման հինգ ձևեր. մեխանիկական, ֆիզիկական, քիմիական, կենսաբանական և սոցիալական։ Տվյալ դասակարգումը արված է այն սկզբունքների համաձայն, ըստ որոնց զարգացման ամեն մի մակարդակ պետք է ունենա շարժման իր ձևր։ Գենետիկորեն կապված լինելով միմյանց հետ՝ շարժման առանձնահատուկ են և չեն հանգում մեկը մյուսին։ Ըստ յուրաքանչյուր հաջորդ ձև ներառում է նախորդը։ Օրինակ, շարժման ներառում ţ մեխանիկականին՝ ձևո հարաբերականորեն ինքնուրույն, քիմիականը՝ ֆիզիկականին և այսպես շարունակ:

Գիտության ցարգացումը XX դարում հանգեցրել է շարժման և նրա ձևերի միջև եղած կապի որակական նոր ըմբնումների։ Մասնավորաբար հայտնագործվել են ֆիզիկական շարժման նոր ձևեր (միկրոաշխարհի օրինաչափությունները, մեգաաշխարհի գործընթացները՝ րնդարձակումը, գալակտիկաների մետագալակտիկայի փոխազդեզությունը), էապես փոխվել է մեխանիկական և ֆիզիկական շարժումների առնչությունը։ Օրինակ, հայտնաբերվել է, որ մարմինների մեխանիկական շարժումները պայմանավորված են տաորական մասնիկների փոխակերպման խորքային գործընթացներով։ պատճառով մեխանիկական շարժումը ոչ թե մատերիայի կառուցվածքի առանձին մակարդակը բնութագրող շարժում է, шII մh մակարդակների փոխազդեցությունը նկարագրող փոփոխություն։ Դրա համար էլ ներկայումս շարժման ձևերն ավելի ճիշտ է դասակարգել ըստ դրսևորման ընդհանրության աստիճանի։

Այս դեպքում առանձնանում են այն շարժումները, որոնք դրսևորվում են մատերիայի բոլոր հայտնի տարածական մասշտաբներում կառուցվածքային մակարդակներում. 1)տարածական տեղափոխությունը՝ ատոմների, մոլեկուլների, մակրոսկոպիկ տիեցերական մարմինների մեխանիկական շարժումը, էլեկտրամագնիսական գրավիտացիոն ալիքների տարածումը մասնիկների (անիետագիծ). տաորական շարժումո. 2)էլ եկտրամագնիսական փոխներգործությունը, 3)գրավիտացիոն փոխներգործությունը (ձգողությունը)։

Այնուհետև տարանջատում են շարժման այն ձևերը, որոնք դրսևորվում են միայն որոշակի կառուցվածքային մակարդակներում՝ անկենդան բնության, կենդանի բնության և հասարակության մեջ։

Գիտության գարգացումը ցույց է տայիս, որ բոլոր այն դեպքերում, խախտվում են շարժման սկզբունքները (բարձր երբ ձևեոհ ինքնուրույնությունը և ցածրին չհանգելը) և տարբեր ձևերի միջև հանգեցնում է կապը, այդ բոլորը ճշմարտության onaանաևան աղավաղմանը։ Այդպես եղավ մեր դարի 40-ական թվականներին, երբ կողմնակիցներով, կենսաբանական ակադեմիկոս Lhuենկոն hn հետազոտումը հակադրելով կյանքի երևույթների ֆիզիկաքիմիական միակողմանիորեն ուռճացնելով վերլուծությանը, կենսաբանական ձևի առանձնահատկությունը, արգելեց գենետիկական հետազոտությունները, որը ոչ միայն մեծ վնաս հասցրեց խորհրդային գիտությանո. աու ողբերգական հետևանքներ ունեզավ տնտեսության համար։

Մատերիայի շարժման տարբեր ձևեոհ միջև եոած ևաահ իետացոտումը pnlii է տալիս ստեղծելու դրանզ զարգազման ամբողջական պատկերը Տիեզերքում։ Շարժման լուրաքանչյուր նոր ձևի ի հայտ գալը կապված է Տիեզերքի՝ որպես ամբողջի զարգացման հետ։ Օրինակ, Մեծ Պայթյունից անմիջապես հետո, 20 միլիարդ տարի առաջ չկար ոչ մոլեկուլ, ոչ ատոմ, և, հետևաբար՝ դրանց համապատասխանող շարժման ձևեր։ Շարժման քիմիական և մոլեկուլյար-ֆիզիկական ձևերը ծագել են Տիեզերքի բարեփոխման որոշակի փուլում։ ճիշտ նույն ձևով էլ, Տիեցերքի ցարգացման այն փույում, երբ ձևավորվեցին մոլորակները, մոլորակային համակարգերը, երբ առաջացան բարդ մոլեկույների՝ կոողների ձևավորման պայմանները, կյանքի ստեղծվեցին նախադրյալներ շարժման կենսաբանական ձևի ծագման համար։

Այդ իմաստով կյանքը պետք է դիտարկվի ոչ թե որպես մոլեկուլային, այլ տիեզերական երևույթ։ Այն ծագում է միայն Մետագալակտիկայի զարգացման որոշակի փուլում` խիստ որոշակի և նեղ ժամանակային միջակայքում։ Իր հերթին, անցնելով բարեփոխման երկար փուլ, կենդանի բնությունը կարողացավ «ծնել» սոցիալապես կազմակերպված մատերիա, որից հետո շարժման կենսաբանական ձևի հիման վրա առաջացավ սոցիալականը։ Տիեզերքում բանականության առաջացման ժամանակային միջակայքը ավելի նեղ է, քան կյանքի զարգացման ժամանակահատվածը։

ժամանակակից գիտությունը վկայում է, որ մեր աստղագիտական այն աշխարհը, մենք աաոում ենք. Shtatnon. nın հնաոավոր աշխարհներից մեկն t: Պաnadnւմ t. nn տաnnական մասնիկների փոխագրեցության հիմքում արդեն դրված են շարժման ավելի բարդ ձևերի ծավալման հնարավորությունները։ Կան ֆիզիկական մեծություններ (համաշխարհային հաստատուններ), որոնք կանխորոշում ձգորության. էլեկտրամագնետիզմի, ուժեո են փոխազդեցությունների գոոծողության ընույթո. ինչաես նաև տարրական մասնիկների փոխակերպումները ևա<u>ռ</u>ավարում են դրանցից ավելի բարդ մատերիական համակարգերի կազմավորումը: Առայժմ այդ հաստատունները անկախ են, սակայն հետագայում հնարավոր է, որ կիայտնաբերվի նրանց միջև կապը և կդիտարկվի որպես **Յամենայն** դեպս, հայտնի է, nn հաստատունների մեծությունից է կախված այն առարկաների բնույթը, որոնք կարող են Տիեզերքի բարեփոխման գործընթացում։ առաջանաւ էլեկտրամագնիսական փոխացդեցության հաստատունը, ասպես կոչված, «նուրբ կառուցվածքի հաստատունը» անչափ մեծություն է, որի թվային արժեքը 1/137 է։ Եթե այդ արժեքը այլ լիներ (ավել կամ պակաս), էլեկտրոնները ատոմի միջուկի շուրջը թաղանք չէին կազմի։ Դրանք կամ կրնկնեին միջուկի վրա և կմիաձուլվեին պրոտոնների հետ, կազմելով նեւտոոննեո. կամ րնդհանրապես չէին պահպանվի էլեկտրոնային թաղանթի վրա։ Նույն ձևով էլ, եթե ուժեղ փոխագրեցությունը բնութագրող հաստատունը՝ այսպես կոչված բարիոնային լիզքը, հայտնի մեծությունից փոքր լիներ, ապա պրոտոնները, որոնցից կացմված են ատոմի միջուկները, շատ կարճ ժամկետում կքայքայվեին։ Ուրեմն չէր լինի և ատոմի միջուկը, և, հետևաբար, իրենք իսկ՝ ատոմները, բարդ մոլեկույները, կյանքը և մարդը։ Պարզվում է. բոլոր համաշխարհային հաստատունների արժեքները այնպիսին են, որ սկզբունքորեն թույլ են տալիս Տիեզերքում քիմիական փոխազդեցությունների, կյանքի և մարդկային

հասարակության առաջացումը։ Ուրիշ խոսքով, կարծես մարդկության առաջացումը օրինաչափորեն դրված է տիեզերքի հիմքում։

տիեզերաբանության ժամանակակից մեջ նաև *մարդաստեղծության սկզբունքը.* ոստ որի աշխարհը ստեղծված մարդու առաջացումը ինարավոր է դառնում nn մատերիայի բարեփոխման օրինաչափ արդյունք։ Սակայն հնարավոր են և այլ աշխարհներ՝ հիմնարար հաստատունների այլ արժեքներով։ ժամանակակից աստղագիտությունը հնարավոր է համարում և այնպիսի իրականության գոլությունը, որն աղքատիկ է, դատարկ, և ուր առկա են մատերիայի շարժման միայն պարզագույն ձևերը։ Այդ իմաստով մարդն ու մարդկությունը մատերիայի այնպիսի կազմակերպվածք է և շարժման այնաիսի ձև, որը պայմանավորված է Տիեզերքի ամբորջական հատկանիշներով, ողջ Մետագալակտիկայի որակներով, տիեզերքի հիմնարար բնութագծերով։ Այսպիսով, շարժման սոցիալական ձևր տիեզերական երևույթ է։ Եվ այժմ ավելի, քան երբևիցե, մարդը կարողանում է իրեն զգայ որպես տիեզերքի օրգանական տարը, բնության զարգացման մասնակից։

#### ՏԱՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ԺԱՄԱՆԱԿ

Մատերիայի կառուցվածքայնությունը և կազմակերպվածությունը թույլ են տայիս ընկալելու առարկաները մյուս առարկաների կողթին, ընութագրելու տվյալ առարկան, որպես տարրերի «փաթեթավորում», հավաքվածություն, որոշակի կոնֆիգուրացիա։ Մյուս առարկաների մեջ տեղ և դրանց հետ սահմանեցը ունենալը միավորվում է *տարաձգություն* տերմինի մեջ, որը տարածություն կատեգորիայի կարևորագույն համընդհանուր բնութագիծն է։ Ըստ որում, եթե վերանանք կոնկրետ իրականությունից, այդ բնութագիծը «կտրենք» առարկաներից, կստանանք տարածության պատկերացումը՝ որպես այդպիսին։ Չպետք է մոռանալ, որ տարածության ըմբռնումը էապես կապված է մատերիայի կառուցվածքայնության, տարբերակվածության հետ։ Առանց կառուզվածքի, մասերի և դրանց միջև կապերի գոլության, տարածության հասկացությունն անիմաստ է։

կողմիզ, նյութական աշխարհը բաղկացած վածքայնորեն տարանջատված առարկաներից։ Առարկաների շարժումն ու ցարգացումը ծավալվում է փուլերով, որոնցում առկա են մեկը մյուսին փոխարինող որակական վիճակներ։ փուլերի հերթափոխումը Uın բնութագրվում է որոշակի կրկնողությամբ։ Uh փուլը հասնում համեմատաբար Գործընթացների արագ, դանդաղ։ մլուսը` նման լուրօրինակությունները ընութագրվում *տևողություն* տերմինով։ են

Տարբեր տևողությունների համեմատությունը հիմք է քանակական այնպիսի չափումների համար, ինչպիսիք են գործընթացների ծավալման արագությունը, ռիթմը և տեմպը։

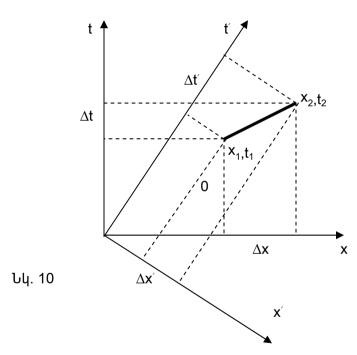
եթե այդ բնութագծերը վերացարկենք գործընթացներից և դիտարկենք տևողությունների հարաբերությունները` որպես գործընթացների ինքնուրույն հայտանիշեր, կստանանք ժամանակի` որպես այդպիսինի մասին ըմբռնումը։ Շարժումից դուրս ժամանակի հասկացությունն անիմաստ է։

Որպեսզի ժամանակը հաշվարկվի, մենք գտնում ենք կրկնվող այնպիսի ցուցանմուշ (էտալոն), որի հետ համադրում ենք ոչ պարբերական, ավելի բարդ գործընթացներ։ Նույնը` տարածության հանդեպ։ Այսպիսով ծնվում են մետրը, ժամը, օրը, տարին, կիլոմետրը և այլն։

Տարածությունը և ժամանակը մատերիայի կեզության ձևերն են։ Դրանք այն համընդանուր վերացարկումներն են, որոնք արտահայտում փոփոխականությունը ևեզության և ևառուզվածքային են նացմակերավածությունը։ Տարածության և ժամանակի վերաբերյալ փիլիսոփալության պատմության ընթացքում իշխել են երկու տեսակետ. 1)*սուբստանցիալ* (էութենական) և 2)*ռել լացիոն* (իարաբերական)։ էութենական տեսակետը տարածությունը և ժամանակը համարում է առանձին էություններ, որոնք գոյություն ունեն անկախ մատերիայից (Դեմոկրիտես, Նյուտոն)։ Յարաբերական տեսակետի կողմնակիցները (օրինակ Գ. Վ. Լեյբնիցը) պնդում են, որ տարածությունը և ժամանակը առարկաների և գործընթացների միջև հատուկ հարաբերություններ են և նրանցից անկախ գոլություն չունեն։ Ժամանակակից գիտությունը ավելի հարաբերական տեսակետի ճշմարտությունը, է հաստատում ապացույցը հարաբերականության տեսության ստեղծումն է։

1905 թվականին Էլնշտելնի կողմից բերականության տեսության ստեղծումից առաջ ֆիզիկայում իշխում էր այն տեսակետը, որ եթե հաշվարկման համակարգերը միմյանց հանդեպ հավասարաչափ և ուղղագիծ, шщш շարժվում են մարմինների տարածաժամանակային միջակայքերը չեն փոխվում։ էլնշտելնը ապացուցեց, որ լույսի արագությանը մոտ արագությունների դեպքում, հաշվարկման համակարգի շարժման հարաբերական արագության մեծացման պայմաններում տարածական միջակայքերը կրճատվում, իսկ ժամանակայինը` ընդլայնվում են։

Միաժամանակ հաստատվեց, որ բնության մեջ կա միասնական տարածություն-ժամանակ, իսկ առանձին տարածությունը և առանձին ժամանակը այդ ընդհանուրի յուրահատուկ պրոյեկցիաներն են, որին ըստ մարմինների շարժման բնույթի, երկճեղքել է ընդհանուր տարածություն-ժամանակը։ Դա ապացուցվում է նաև առօրյա կյանքը վերլուծելով։ Իրոք, որևէ իրադարձություն նկարագրելու համար բավարար չէ որոշել նրա կատարման տեղը, կարևոր է նշել և այն ժամանակը, երբ այդ բանը տեղի է ունեցել։ Ըստ որում` տարածության և ժամանակի փոփոխությունները փոխարինում են (փոխլրացնում են) մեկը մյուսին. եթե, օրինակ, կրճատվել է տարածական միջակայքը, նույն չափով ավելացել է ժամանկայինը և հակառակը։ Այդ փաստը կարելի է ցույց տալ սխեմայի վրա (տե՛ս նկ.10), որտեղ պարզության համար վերցված է մի կոորդինատը։



Գծագրից երևում է, որ հաշվարկման մի համակարգից մյուսին անցման դեպքում Δx-ը և Δt-ն փոփոխվում են, բայց դրանց գումարը մնում է անփոփոխ (ինվարիանտ)։ Մաթեմատիկորեն դա գրվում է այսպես.

#### $\Delta x + \Delta t = \Delta x' + \Delta t' = const$ :

Այսպիսով, հարաբերականության հատուկ տեսությունը բացահայտում է տարածության և ժամանակի որպես մատերիայի կեցության ձևերի *ներքին կապը։* Միաժամանակ, քանի որ տարածության և ժամանակի միջակայքերի փոփոխությունները կախված են մարմնի շարժման բնույթից, պարզվում է, որ տարածությունը և ժամանակը որոշվում են շարժվող մատերիայի վիճակներով։ Նրանք այնպիսին են, ինչպիսին շարժվող մատերիան է։

Յարաբերականության հատուկ տեսությունը հիմք հանդիսագավ 1916թ. Էլնշտելնի կողմից հարաբերականության ընդհանուր տեսության ստեոծման համաո։ Sdiwi տեսությամբ աաագուզվում տարածություն-ժամանակի երկրաչափությունը որոշվում է ձգողության դաշտի բնույթով, որն իր հերթին պայմանավորված է ձգողության զանգվածների փոխադարձ nhnpnd: Qadnn մեծ aանգվածների մոտակայքում տեղի է ունենում տարածության «ծռում» և ժամանակի դանդաղում։ Այստեղ տարածությունը, ժամանակը, մատերիան շարժումը օրգանապես կապված են միմյանց հետ։

Տարածությունը և ժամանակը մեր աշխարհում միշտ ունեն չորս չափում` երեքը բնութագրում են տարածությունը, մեկը՝ ժամանակը: Գիտությունն ապացուցել է, որ տարածության եռաչափությունը երկու մարմնից բաղկացած կայուն կապակցված համակարգերի գոյության պայմանն է։ Երեքից ավել չափում ունեցող տարածությունում այդպիսի համակարգերն անհնար են, բանի որ չէր լինի փակ ուղեծրով մոլորակ և մոլորակային համակարգեր։ Յետագայում sthū առաջանա հետևությունը տարածվեց նաև ատոմների ու մոլեկուլների վրա։ Այսինքն՝ Մետագալակտիկալում մատերիայի պարզվում մեր t. nn բազմազանությունը սերտորեն առնչվում է տարածություն-ժամանակի իիմնարար բնութագծերից մեկին` քառաչափությանը (3+1)։

Տիեզերքի զարգացման մասին ժամանակակից պատկերացումները թույլ են տալիս ենթադրելու, որ կա տաս չափանի տարածություն և ժամանակ, որից միայն չորս չափումն է ձեռք բերել մակրոսկոպիկ կարգավիճակ, իսկ մնացածը պահպանված են միկրոաշխարհի 10 տիրույթներում։ Դրանք կարելի է հայտնաբերել` միայն ներթափանցելով այդ տիրույթների մեջ, սակայն այնտեղ մենք կբախվենք սկզբունքորեն ուրիշ աշխարհների հետ։ Բացառված չէ, որ մատերիայի զարգացումը, բացի մեր Մետագալակտիկայից ծնում է բազմաթիվ ուրիշ աշխարհներ, որոնք բնութագրվում են տարածաժամանակային այլ չափումներով։ Այդ աշխարհներում սկզբունքորեն կարող են բազակայել մատերիայի` մեզ

հայտնի ձևերի առաջացման պայմանները, բայց հնարավոր է` ծագում են մեր Մետագալակտիկային անհայտ նյութական կառուցվածքներ։

Մատերիայի զարգացման մասին նորագույն պատկերացումները ստիպում են յուրովի մեկնաբանել նաև *աշխարհի անվերջությունը:* Տարածության և ժամանակի մեջ մատերիայի անվերջությունը պետք է ընկալվի ոչ թե զուտ քանակական, այլ նաև որակական իմաստով: Այսինքն` մատերիայի կազմակերպման տարբեր մակարդակներում կարելի է բախվել տարածության և ժամանակի որակապես տարբեր կառուցվածքների հետ։

ժամանակակից աստղագիտական ըմբռնումները ենթադրում են, որ Մեծ Տիեզերքը բաղկացած է մեր Մետագալակտիկայի նման բազմաթիվ աշխարհներից։ Այդ աշխարհներում կարող են լինել տարածության և ժամանակի` սկզբունքորեն այլ ձևեր։ Իսկ մեր Մետագալակտիկայի ծագումը նշանակում է ուղղակի մեր աշխարհի համար բնութագրական տարածաժամանակային յուրօրինակ կառուցվածքների առաջացում։

Այն միտքը, որ տարածությունն ու ժամանակը անխզելիորեն կապված են շարժվող մատերիայի հետ, ենթադրում է, որ մատերիայի զարգացումը և շարժման նոր ձևերի առաջացումն ուղեկցվում են տարածության և ժամանակի` որակապես հատուկ ձևերի լինելիությամբ։

Նյութական աշխարհի երեք հիմնական ոլորտները` անկենդան բնությունը, կյանքը և հասարակությունը բնութագրվում են տարածաժամանակային առանձնահատուկ կառուցվածքներով։ Իր հերթին, անկենդան բնության մեջ առանձնահատկություններ կան և՛ մեգա-, և՛ միկրո-, և՛ մակրոաշխարհներում։

Մակրոաշխարհի տեղայնացված տիրույթներում տարածությունն ու բնութագրվում են էվկլիդյան երկրաչափությամբ: ժամանաևո Մետագալակտիկայի մասշտաբներում էական դեր է սկսում խաղալ ձգվող մարմինների փոխագրեցության հետ կապված տարածության-ժամանակի կորությունը (շեղումը էվկլիդյանից)։ Մետագալակտիկայի տարածության կորացվածության բնույթը կախված է նրանում նյութի և դաշտի միջին խտությունից։ Եթե այդ խտությունը մեծ է կրիտիկականից (10 ապա տարածությունը կլինի փակ, իսկ ժամանակը կունենա մի քանի հատուկ կետեր, որտեղ Մետագալակտիկան կարող է սեղմվել մինչև գերխիտ աստիճան, երբ նրա չափերը արտաքին դիտորդի համար դառնում են նույնիսկ տարրական մասնիկներից փոքր։ Ժամանակային մի քանի նման կետերի առկայությունը նշանակում է, որ Մետագալակտիկան բաբախում է՝ ընդլայնումից անցնելով սեղմման։ Իսկ եթե խտությունո կրիտիկականից փոքր է, ապա տարածության կորացվածությունը համապատասխանում է ոչ փակ Տիեզերքին, որն ունի ժամանակային մեկ հատուկ կետ, այնպիսին, ուր տեղի է ունենում Մեծ Պայթյունը, և այնուհետև սկսվում է անսահմանափակ ընդլայնում։

Մետագալակտիկայի ընդլայնումը ի հայտ է բերում տարածաժամանակային յուրատեսակ հատկություններ։ Գալակտիկաների՝ միմյանցից հեռանալուն զուգընթաց, դրանց արագությունները մեծանում են։ Լույսի արագությանը մոտ արագությունների դեպքում տարածությունժամանակ իրողությունը նկատելիորեն տարբերվում է այն իրադրությունից, երբ տարածությունը և ժամանակը առանձին են ընկալվում։

Յայտնի է, որ Մետագալակտիկական հորիզոնում, երբ մոլորակների հեռացման արագությունը մոտավորապես հավասար է լույսի արագությանը, ժամանակը կարծես կանգ է առնում։ Բայց հորիզոնն ինքը հարաբերական է։ Եթե դիտորդին պատկերացնենք հորիզոնի վրա կանգնած, նրա համեմատ մեր Երկիրը նույնպես լույսի արագությամբ է հեռանում, հետևաբար մեզ մոտ նույնպես ժամանակը կանգնած է։

ենթադրվում է, որ ընդլայնման սաղմնային վիճակում մեր Մետագալակտիկան միկրոառարկայի նման է եղել և բնութագրվել է միկրոաշխարհի տարածաժամանակային կառուցվածքներում։ Ըստ ֆիզիկայի ժամանակակից վարկածների, 10 սմ-ից մինչև 10 վրկ տիրույթներում տարածությունը և ժամանակը դառնում են դիսկրետ, և դրանց հետագա բաժանումը մասերի դառնում է անհնար։

սոցիալական *Կենսաբանական* L տարածություն-ժամանակ։ Կենդանի բնության առաջացումը ծնում է տարածաժամանակային կացմակերպվածքի հատուկ տիպ։ Կենդանի մոլեկուլների տարածքային բնութագրվում է ատոմների խմբավորումներում կազմակերպվածքը «ձախ» և «աջ» կողմերի ասիմետրիալով։ Օրգանների, մարմնի մասերի ևառուգվածքներում առևա է և´ սիմետոիան. և՛ ասիմետոիան։ օրգանիզմների ակտիվ-իարմարվողական ապահովում F հակազդումները, շարժման և գործառույթների տարբերակվածությունը, որն իր հերթին գոլատևման անհրաժեշտությունն է։

Ակադեմիկոս Վ. Ի. Վերնադսկին առաջ է քաշել այն վարկածը, ըստ որի կենսաբանական տարածությունը «սովորականի» համեմատ ունի առանձնահատկություններ։ Ըստ այդ վարկածի, կենսոլորտը օրգանիզմների ոչ էվկլիդյան տարածությունների և անօրգանական առարկաների էվկլիդյան տարածությունների բարդ կոմպոզիցիա է։

Առանձնահատուկ է և կենսաբանական ժամանակո։ Օրգանիզմների հարմարվողական ակտիվությունը մեծապես կախված է այն բանից, թե ինչ արդյունավետությամբ են ձևավորվում արտաքին գործոնթացների ժամանակային կազմակերավածքի մոռեյները win onaանիզմների Unwhuh մոդելները, այսպես կոչված, կենսաբանական նեոսում։ ժամացույցներ են։ Նման ժամացույցների «չխկչխկոցը» նշանակում է միջավայրի գործոնների հերքափոխման, ժամանակների, գիշերվա և գերեկվա հետ կապված՝ օրգանիցմի ներսում շղթաների և ռեակցիաների միացում և անջատում։ Նման քիմիական ռեակցիաների համակարգը կանխորոշում է արտաքին որոշակի վիճակների գալուստը, որն իր հերթին ապահովում է օրգանիցմի ապտոպստականությունը՝ «պարել և մաբառել» պապգա ինպոպվոր իրադարձություններում։ Արդյունքում օրգանիզմի ներքին ժամանակի մեջ արտաքին ժամանակը կարծես սեղվմում է, և, այնուհետև, ակտիվորեն ապագային։ Օրգանիցմը կարծես առաջ փոխանցվում Ł Մամլելով անգլալը նեոթին տաոածաժամանակային ժամանաևha: կազմակերպվածքի մեջ` կենդանի օրգանիզմը ապրում է ներկայով և ապագալով միաժամանակ։

Մատերիայի սոցիայական կազմակերավածքի ծագումը ձևավորեց առանձնահատուկ տարածաժամանակային կառուցվածքներ։ unn, Այստեղ սոցիալական տարածությունն ունի հատուկ մարդկային իմաստ, հասարակության զարգացման nnn ŀ հետ Պատմության ընթացքում եղել են ամենատարբեր պատկերացումներ առասպելներում հստակորեն Այսպես, hhũ տարածության մասին։ հակադրվում էին մարդկային կեցության կարգավորված տարածությունը և այն մնացած տարածությունը, որտեղ գործում են չար և մարդուն անհայտ ուժերը։ Այնուհետև առանձնանում էին երկրային աշխարհը, և երկնային՝ «մաքուր էությունների աշխարհը»։ Երկրային աշխարհում առանձնացվում էին սուրբ վայրերը («Արարատ» լեռը, Մեքpան, Սուրբ Էջմիածինը և այլն)։

Սոցիալական տարածության առանձնահատկությունը կապված է հասարակական կյանքի` որպես ամբողջական համակարգի ըմբռման հետ։ Այն ներառնում է և՛ առարկայական աշխարհը, և՛ մարդուն, և՛ մարդու հարաբերությունները ուրիշ մարդկանց հետ, գիտակցության վիճակները։ Այդ միասնական ամբողջը գոյություն ունի նրա մասերի փոխազդեցության շնորհիվ։ Այդ մասերն են` «երկրորդ բնության» իրերի աշխարհը, գաղափարների աշխարհը և մարդկային հարաբերությունների

աշխարհը։ Ամբողջի կազմակերպվածքը բարդանում է և փոփոխվում է պատմական զարգացման գործընթացում։

Առանձնահատուկ է և սոցիալական ժամանակը։ Որպես հասարակական կյանքի ներքին ժամանակ, այն ներգրավված է արտաքին գործընթացների ժամանակի մեջ։

Սոցիալական ժամանակը հասարակական գործընթացների փոփոխականության չափանիշ է։ Այն մարդկանց կյանքում պատ-մականորեն ծնվող ձևափոխությունների արդյունք է։ Սոցիալ-պատմական ժամանակը հոսում է անհավասարաչափ։ Այն խտացվում և արագացվում է հասարակական առաջընթացին զուգընթաց։ Ըստ որում` սոցիալ-պատմական ժամանակի արագացումը նույնպես անհավասարաչափ է տեղի ունենում։ Յեղափոխական շրջանում արագությունն ավելի մեծ է, քան հանգիստ գարգացման փուլերում։

Տարանջատվում է նաև անհատական կեցության ժամանակը, որը որոշվում է սոցիալապես և անհատականորեն նշանակալից իրադարձությունների ընթացքով: Անհատական կյանքը ինքնին սոցիալական տարածություն-ժամանակի բազմաբնույթ իրողության ապացույց է։

## Գլուխ 3 ԴԻԱԼԵԿՏԻԿԱ

«Դիալեկտիկա» հասկացությունը (հուն. Dialektike techne- խորհելու, աովեստ) փիլիսոփայության աատմության վարելու annlia օգտագործվել է տարբեր նշանակություններով։ Այն առաջացել մշակույթում, երբ հին աշխարհի ժողովրդավարության զարգացման հետ մեկտեղ մարդիկ սկսեցին ավելի բարձր գնահատել քննարկելու, համոզելու, հիմնավորելու ունակությունը։ Վերջինս կարևոր դեռ էր խաղում պետական, իրավական և այլ հարցերի քննարկումներում։ դարում երկխոսություն վարելը պահանջում մ.թ.ա. V վարպետություն և հատուկ պատրաստվածություն։ ճիշտ երկխոսությունը ենթադրում է, որ նրա մասնակիցները, միմյանց հարցեր տալով, ձգտում են ըմբռնել այլընտրանքային տեսակետները և ապացուցել սեփական դիրքորոշման առավելությունը:

երկխոսության առաջին մեծագույն վարպետը Սոկրատեսն է, որը ժամանակին մշակել է բանավեճի ընթացքում մտքի զարգացման ընդհանուր հնարքները։ Տարբեր մտքերի բախման և համաձայնեցման միջոցով Սոկրատեսը ձգտում էր բացատրել այնպիսի ընդհանուր հասկացությունների իմաստը, ինչպիսիք են արտադրությունը, խիզախությունը, գեղեցկությունը։ Սոկրատեսի աշակերտ Պլատոնը, ընդհանրացնելով իր ուսուցչի փորձը, դիալեկտիկան ներկայացրեց որպես վերլուծության և համադրության մեթոդ, որպես մտքի կոնկրետ նշանակություններից շարժում դեպի ընդհանուր հասկացություն։

երկխոսության արվեստը Սոկրատեսը անվանում էր մաէվտիկա (հուն. Maieutike-մանակբարձական արվեստ), ենթադրելով, որ երկխոսությունը օգնում է նորի առաջացմանը։ Նման մոտեցումը երբեմն անվանում էին նաև էվրիստիկական (հուն. Heurisko-hայտնաբերում եմ)։

Միջնադարում բանավեճի արվեստը որպես դիալեկտիկա զարգացրել է Պյեր Աբելյարը։ Իր «Այո և ոչ» գիրքը նա կազմել էր, որպես ուսուցիչների կողմից տրված հարցերի և այդ հարցերին աշակերտների պատասխանների համակարգ։ Ուսուցիչը աշակերտներին հանգեցնում էր նախապես հայտնի սխալ հետևության, այնուհետև համոզեցուցիչ փաստարկով մերժելով նրանց մտքերը, ստիպում էր ընդունելու իր տեսակետը։

ժամանակին գիտակցվեց, որ կարծիքների բախումը և հակասությունների լուծումը կիրառելի են ոչ միայն մարդկանց կենդանի

Նոանք բանավեճի ոնթագրում: hնաnավոր են տաոբեո ժամանակներում, և՛ տարբեր երկրներում՝ սոցիալական համակարգերում ու մշակույթներում հաստատված հակադիր հայազքների, դիրքերի և մտբերի ուրրությունների միջև։ Ավելին, ստեղծագործական բանավեճի իմտությունը οαնηιύ հասկանալու nno կեզության t իրական բազմակողմանիությունը, շարժունակությունը և փոփոխականությունը:

Աշխարհը փոփոխակա՞ն է, թե՞ կայուն։ Առաջին հայացքից ինքնըստինքյան պարզ և միանշանակ այս հարցին փիլիսոփաները տալիս են հակադիր պատասխաններ։ Մի մասը հիմնավորում է գոյություն ունեցողի հավերժ փոփոխականությունը, մյուսները՝ հակառակը, պնդում են, որ փոփոխությունները մակերեսային են, թվացյալ։ Խորքային իմաստով կեցությունը կայուն է։ Ո՞րն է ճշմարիտ տեսակետը։ Մարդկանց կենսափորձը անհամար օրինակներով ապացուցում են, որ ամեն ինչ փոխվում է։ Բայց, օրինակ, չէ՞ որ տարիքի հետ փոխվում են արտաքինը կամ ֆիզիոլոգիական գործառույթները, իսկ մարդը մնում է նույնը։ Եվ կամ, նման չեն տարվա եղանակները (գարունը, ամառը, աշունը, ձմեռը), սակայն ինքնին կայուն է տարվա եղանակների փոփոխությունը. այն ցիկլ է և կրկնվող։

Այսինքն` նույն հարցին տրված երկու հակադիր պատասխաններից ոչ մեկն անպայմանորեն ոչ ընդունելի է և ոչ էլ` մերժելի:

Դեռևս հին հունական փիլիսոփա Ձենոնն էր հայտնաբերել շարժման ըմբռնման դժվարությունները՝ իր հայտնի ապորիաներում։ Այսպես, եթե պատկերացնենք, որ թռչող նետը յուրաքանչյուր տվյալ պահին գտնվում է որոշակի տեղում (հանգստի վիճակում), ապա ստացվում է, որ շարժումն անհնար է. հանգիստների գումարը անշարժություն է։ Ի տարբերություն այն փիլիսոփաների, որոնք շեշտում էին շարժման անընդհատությունը, Ձենոնը նշում էր նրա ընդհատությունը։ Բայց կարո՞ղ են երկու հակադիր դատողություններ լինել միաժամանակ ճշմարիտ։

Ահա այս և նման հարցերին պատասխանելով էր զարգացվում դիալեկտիկան՝ դատողության այն եղանակը, որի դեպքում հակադիր դիրքորոշումները ոչ թե ժխտում, այլ միմյանց փոխլրացնում, հարստացնում են։ Ավելի ուշ Յեգելը նման իրադրությունը արտահայտեց թեզիս-անտիթեզիս-սինթեզ բանաձևով։ Ըստ որում, եթե ընդունենք, որ մտքի արգասիքը ավել կամ պակաս համարժեքորեն է արտացոլում իրականությունը, ապա պետք է համաձայնենք, որ հենց, իրականությանը ևս բնորոշ են հակադրություններ։

Շարժման ամենաբարդ և հիմնարար ձևր *զարգացումն է*.

Ձարգացման վերաբերյալ նույնպես հակադիր ոմբռնումներ կան։ ծաղկման շրջանում հունական մշակույթին (որտեղ հին աշխարհի փիլիսոփալությունը հասել է իր բարձրակետին) բնորոշ էր գեղեցիկի վայելքը։ Նման աշխարհընկալմանը խորք էր մահվան անխուսափել իությունը: Որպեսզի փոփոխությունները ներառվեն աշխարհոմբոնման մեջ, մշակվեց մեծ շրջապտույտի հայեցակարգը։ Ըստ նրա, ամեն ինչ աշխարհում կրկնվում է, և շատ հացարամյակներ հաշվարկվող Մեծ Տարվանից հետո այդ ամենը վերադառնում է դեպի ինքն իրեն։ Այսինքն՝ ամեն ինչ մեկրնոմիշտ կարգված կառույց է, որն արարված է կամ բարձրագույն ուժերի կողմից, կամ էլ իրերի բնական սեղմ արտահայտված է Յերակլիտեսի նշանավոր կարգն է: **Ա**յն ռատոության մեջ. «Միասնական աշխարհը արարված չէ մարդկանցից ոչ մեկի և աստվածներից ոչ մեկի կողմից, այլ եղել է, կա և կլինի հավերժ բոցավառվող և հանգչող կրակ»:

Այս տեսակետի առանցքային գաղափարն այն է, որ ընդունելով անընդհատ շարժվող, փոփոխական աշխարհը, և նրանում երևույթների փոխկապակցվածությունը. միաժամանակ մերժում է սկզբունքորեն անհակադարձելի նորի առաջացումը։

Մյուս տեսակետը, ըստ որի զարգացումը որակական խությունների, սկզբունքորեն նորի առաջազման գործընթագ ժամանակին մշակվել է քրիստոնեական փիլիսոփայության (Ավգուստին), ուղղության (Դեկարտ) մեջ այնուհետև ռացիոնալիստական ձևավորումը գտել գերմանական դասական փիլիսոփայության (Կանտ, <u> Չեգել) և գիտամատերիալիստական ժամանակակից ուսմունքների</u> (Մարքս) մեջ։ Փոխլրացնելով, նրանք կարողացան ցարգացման նման րմբռնումը տարածել և՛ բնության, և՛ հասարակության, և՛ մարդկային մտածողության վրա։ Մեր շարադրանքում կեզության համապարփակ կապերը դիտարկվում են մատերիալիստական դիալեկտիկայի տեսանկյունից։ Մատերիալիստական դիալեկտիկան տարբեր երևույթների իրականության ուսումնասիրման, զարգազման, աոմատաևան վերափոխումների միտումների, օրինաչափությունների բացահայտման մեթոդ է։ Դիալեկտիկական մեթոդի տիրապետումը պահանջում է ոչ միայն տեսական գիտելիքներ, այլև հմտություն և վարժանք։

**Կեցության համապարփակ կապերը։** Դիալեկտիկայի կարեվոր գաղափարներից մեկը երևույթների համընդհանուր կապն է։ Մարդկությունը երկար ու բարդ ուղի է անցել ըմբռնելու համար, որ «ամեն ինչ կապված է ամեն ինչի հետ»։ Կեցության համապարփակ կապերի ճանաչողությունը իրացվում է դիալեկտիկայի կատեգորիաների օգնությամբ։ Կատեգորիալ կապերը աստիճանաբար ըմբռնվում են որպես դիալեկկջկական օրինաչափություններ։

Փիլիսոփայական այն հասկացությունները, որոնցում կեցության համապարփակ կապերը ըմբռնվում են իրենց բարդ, ճկուն և հակասական շարժման մեջ, կազմում են դիալեկտիկայի կատեգորիաների խումբը։ Դրանց փոխկապակցվածությունը արտահայտում է ըմբռնման, հետացոտման համընդհանուր սկրցբունքները։

Տարբեր ժողովրդների լեզուները մարդկային մտքի կրողներն են։ Դրանց հիմքը կազմող կատեգորիալ «կմախքը» կատեգորիաների այն համակարգն է, որը հանդես է գալիս որպես աշխարհըմբռնման «թերականություն»:

Պատմականորեն իրական աշխարհի բազմացան կապերի փիլիսոփալական ճանաչողությունը տարանջատել է համընդհանուր «Յամընդհանուրը-եզակին», կապերի տարբեր տիպեր։ միասնականը», «նմանությունը-տարբերությունը», «որակը-քանակը», «ամբողջը-մասը», «վերջավորը-անվերջը», «պարզը-բարդը», այլն բովանդակությունը» անվանում են վերլուծության L «hnրիզոնական» եղանակ։ Երկրորդ եղանակը «ทเททนhนเนต» վերլուծությունն է, արտահայտում է պատճառականության որն «պատճառ-հետևանք», համապարփակ կապերը. «էություն-երևույթ», «պատահականություն-անհրաժեշտություն», «հնարավորությունիրականություն» և այլն։

**Եզակին և ընդհանուրը։** Եզակին բնութագրում է իրի (երևույթ, գործընթաց) տարածաժամանակային և այլ հատկանիշներով հատուկի (ինքնատիպության) գոյությունը։ Ընդհանուրը, ի հակադրություն եզակիի, բնութագրում է այն, ինչ առանձին իրերի մեջ նման է, նույնատիպ կամ պատկանում է կապերի նույն համակարգին։

Եզակիի և ընդհանուրի կապը հիմնարար է նաև մտածողության համար։

Ցանկացած իրական առարկա եզակի է։ Երկու, թեկուզև չափազանց նման իրեր, ինչ-որ բանով անկրկնելի են։ Ի տարբերություն սրա՝ ընդհանուրը նմանություն է, համընկնում։ Դարեր ի վեր շարունակվում է փիլիսոփայական վեճը «նոմինալիզմի» և «ռեալիզմի» միջև։ Առաջինը ոնռունում է միայն եզակի առաոկաների գոյությունը, իսկ երկրորդն՝ իրական է համարում միայն հասկացությունները։

ենթադրվում է, որ ճշմարտությունը այս երկու ծայրահեղությունների փոխիամաձայնեզման. այսինըն` եզաևիի L ոնռիանուոի դիալեկտիկական միասնության ընդհանուրը մեօ t: եզաևին և անխցելիորեն կապված են միմյանց հետ։ Խոսքի մեջ այն իրագործվում է մասնավորի օգնությամբ։ «Արմենը հայ մարդ է»։ Մարդն ընդհանուրն է, Արմենը՝ եզակին, հայր՝ մասնավորը։ Մասնավորը այստեղ ընդհանուր է եզակիի, և եզակի՝ ընդհանուրի համեմատությամբ։

Առարկաների ինքնատիպությունը և նմանությունը տատանվում է «անիատաևան անկրկնել իություն-տիպային» միջակայքում: Անիատականի ամենավառ աոտահայտությունո եզակիությունն (ունիկալություն) է, մի բան, որը բացառում է մյուս իրերի մոտ տվյալ առարկայի հատկանիշնարի ցուգակցումը։ Օրինակ՝ գեղարվեստական արժեքները, արվեստի գլուխգործոցները և այլն։

Անկրկնել իության հակառակը տիպայինն t. nnh սահմանային դեպքերը ստանդարտացումն է (օրինակ՝ տեխնիկական սարքերում, երբ տվյալ տիպի բոլոր առարկաները պետք է նույն բնութագծերն ունենան): Մարդու մոտ ալդպիսիք են վարքի շաբլոնները (ստերեոտիպերը)։

*էություն և երևույթ:* Վաղուց ի վեր մարդու ճանաչողական միտքը սովորական ընկալումը նկատել է, որ առօրյա մակերեսային պարզունակ, և չի որսում իրերի էությունը։ Ձևավորվող մտածողությունն իր նպատակն է համարում իրողության խորքային շերտերի ըմբռնումը։ Այսպես աստիճանաբար ձևավորվում են երևույթ և կատեգորիաները։ Դիալեկտիկայի էություն համաո դրանք առարկայական իրողության տարբեր մակարդակներն են։

էությունը իրի (երևույթ, գործընթաց) բնույթը, որակների որոշող խորքային, քողարկված, հարաբերականորեն բողջությունը կայուն բնութագրիչն է։ Երևույթը այս կամ այն առարկայի արտաքնապես դիտարկվող, ավելի շարժուն և փոփոխվող բնութագիծն է։

Եթե արտաքին գծերը քողարկում կամ աղավաղում են առարկայի էությունը, գործ ունենք երևութականության հետ։ Օրինակ, այսպես է վաճառողների մոտ ապրանքի թերակշռումը, իրագործվում วนเท անբարեխիղճ աշխատողների մոտ` անգործունեությունը և այլն:

էությունը իրեն դրսևորում է երևույթների մեջ, իսկ երևույթը էության արտահայտությունն է։ Կան էության աստիճաններ, որոնք ճշմարտության մեջ խորանալու մակարդակներ են և աստիճանաբար ձեռք են բերվում ճանաչողության ընթացքում։ Օրինակ, Դարվինի ուսմունքը կենսաբանական էվոլյուցիայի օրենքների ճանաչման մեջ կարևոր քայլ էր, բայց այսօր, ըստ էվոլյուցիոն գենետիկայի, գիտությունը ավելի խորը գիտելիքներ ունի կենդանի բնության մասին։

էություն և երևույթ կատեգորիաներն արտահայտում են ճանաչողության «վեկտորը», նրա ընդհանուր ուղղվածությունը։ Կանտը

դրանք անվանում էր կարգավորիչ գաղափարներ։

Դիալեկտիկական օրինաչափություններ: ժամանակակից գիտական աշխարհայացքն ամուր հենվում է շարժման, փոփոխման, զարգացման՝ որպես կեցության ու ճանաչողության համընդհանուր հիմնարար սկզբունքի վրա։

Յուրաքանչյուր երևույթ և աշխարհն ամբողջության մեջ` հարաբերությունների բարդ համակարգ են։ Աշխարհը ներկայանում է որպես փոխկապակցված ու փոխներգործող անսահման ամբողջականություն։ Երևույթների միջև կապի համապարփակ արտահայտություններից մեկն օրենքն է։

Օրենքը երևույթներին ներհատուկ էական, կայուն, կրկնվող կապն ու փոխպայմանավորվածությունն է։ Օրենքը ոչ թե երևույթների պատահական զուգորդում կամ միահյուսում է, այլ անհրաժեշտության արտահայտություն։ Այսինքն` այն կապն է, որը որոշ պայմանների առկայության դեպքում որոշում է զարգացման բնույթը։ Օրենքը համընդհանրության ձև է։ Շնորհիվ օրենքների ճանաչողության, մենք հասկացությունների մեջ ընդգրկում ենք բարդ ու բազմազան աշխարհն իր միասնության, ամբողջականության մեջ։

Օրենքները կարելի է բաժանել երեք մեծ խմբերի.

1) Մասնավոր օրենքներ, որոնք արտացոլում են իրերի առանձնահատուկ հատկությունների կամ էլ գործընթացների միջև եղած հարաբերությունները` շարժման այս կամ այն ձևի շրջանակներում։

2) Ընդհանուր օրենքներ, որոնք ընդհանուր են իրերի և երևույթների

մեծ համախմբությունների համար:

3) Յամընդհանուր կամ համապարփակ օրենքներ։

Առաջինները դրսևորվում են որոշակի կոնկրետ պայմաններում և ունեն գործողության շատ սահմանափակ ոլորտ։ Երկրորդ խմբի մեջ մտնում են այն օրենքները, որոնք արտահայտում են բազում` որակապես տարասեռ մատերիական առարկաների համեմատաբար ընդհանուր (բայց ոչ համընդհանուր) հատկությունների, հաճախ կրկնվող երևույթների միջև եղած կապը։ Այդպիսիք են, օրինակ, զանգվածի,

tütnahuıh. ıhaph. շարժման թանաևի աահաանման օրենքները ֆիզիկայում, բնական ընտրության օրենքը կենսաբանության մեջ։ Երրորդ աոտահայտում են <u>գուություն</u> ունեզոո ontuputnu եոևույթների. ռոանց hատևություններh. մատերիայի փոփոխության միտումների եղած համընդհանուր դիալեկտիկական միջև Որակական բացմացանության hարաբերությունները: հետ իրականությանը ներհատուկ է և որոշակի ներթին միասնություն, որը դրսևորվում է բոլոր երևույթների համընդհանուր կապի և պայմանավորվածության մեջ, նյութականության ձևերի պատմական գարգացման և փոխադարձ անցումների մեջ:

Ձարգացման համընդհանուր օրենքները դիալեկտիկան մշակում է որպես կեցության և ճանաչողության օրենքներ։ Այսինքն` լինելով աշխարհի տեսափիլիսոփայական «պատկերը», դիալեկտիկան նաև մտածելակերպ է, կատեգորիալ մտածողության հնարների ամբողջություն։

Կառուզվածքային կապեր։ *Յամակարգայնության* սկզբունքը: Պատմականորեն ձևավորվել է այն համոցմունքը, որ հասկանալ, թե ի՞նչ է ներկայացնում տվյալ առարկան, նշանակում է իմանալ, թե այն ինչի՞ց է Կեզության բաղկացած։ «կառուցվածքի» ըմբռնմանը ժամանակին «պարզ-բարդ» «ամբողջական-մասեր» ծառայել են lı հասկացությունները։ Մասեր ասելով հասկացվել են այն «առարկաները», որոնք ամբողջության մեջ կացմում են ավելի բարդ առարկաներ։

Աստիճանաբար ձևավորվում է այն ճշմարտությունը, թե ամբողջի չեն հատևություններո հանգում մասերի հատկությունների գումարին։ Ամբողջականության՝ որպես առանձնահատուկ գոյության էությունը կապերի, մասերի փոխազդեցության փաստի մեջ է։ փոխազդեցությունը տարբեր առարկաներ միավորում համալիրների մեջ։ Այսպիսով ձևակերպվում է ամբողջականության սկզբունքը, որը գործնական ու ճանաչողական մեծ նշանակություն ունի։ Ըստ որում՝ մասերի միջև կապի տարբեր տիպերին համապատասխանում ամբողջականության տարբեր տիպեր։ Այսպես, կառուցվածքի ճարտարապետական կառույց), գործառման գործողությունը, օրգանիզմի կյանքը), զարգազման (բույսեր, սաղմ) կապերին համապատասխանում են ամբողջականության կառուզվածքագործառական և գենետիկական տիպերը։ Այսինքն` ıhü, ջականությունը հանդես է գալիս որպես ներքին բարդ կառուցվածք ունեցող առարկաների ընդհանրացված բնութագիր, որպես բազմազան կապերով մասերի միասնականություն։

Ձև և բովանդակություն։ Կեցության կարգավորվածությունը։ Յնուց աշխարհի կարգավորվածությունը, ներդաշնակությունն արտահայտելու համար օգտագործվել է ձև հասկացությունը։ Այն մտածվել և օգտագործվել է հակադիր հասկացության հետ, որը նշանակել է ձևավորվողը, կարգավորվողը։ Արիստոտելը ձևի «հակոտնյան» համարել է մատերիան, Յեգելը՝ բովանդակությունը։

Բովանդակությունը տարբեր տարրերի և նրանց փոխազդեցության այն համախումբն է, որը որոշում է տվյալ առարկայի, երևույթի, գործընթացի տիպը և բնույթը։

Ձևը կարգավորվածության սկզբունքն է, այս կամ այն բո-

վանդակության գոյության եղանակը։

Ձևը և բովանդակությունը դիալեկտիկական միասնության մեջ են։ Ունենալով հարաբերական ինքնուրույնություն՝ դրանք տարբեր նպատակների համար կարող են դիտարկվել առանձին (օրինակ՝ մտքերի ձևայնացումը կամ հակառակը՝ ձևայնացված բովանդակության մեկնաբանությունը)։

Իրականության մասերի բաժանումը և նրանց միջև կապերի ուսումնասիրումը մեր ժամանակներում զարկ է տվել համակարգային մոտեցման զարգացմանը։ Յիշեցնում ենք, որ համակարգը կառուցվածք և կազմակերպվածք ունեցող փոխկապակցված տարրերի կարգավորված բազմությունն է։ Տարրը (էլեմենտը) բարդ առարկաների (երևույթներ, գործընթացներ) չբաժանվող (տվյալ համակարգում) բաղադրամասն է։ Կառուցվածքը տվյալ բարդ ամբողջի տարրերի հարաբերականորեն կայուն կապի եղանակն է (օրենք)։ Կառուցվածքը առարկայի կապերի ներքին և արտաքին կարգավորվածության արտահայտությունն է և ապահովում է նրա կայունությունն ու որակական որոշակիությունը։

Յամակարգային մոտեցումը հնարավոր է այն առարկաների հանդեպ, ամբողջական, կայուն կառուցվածք որոնք ունեն (բյուրեղ, ճարտարապետական կառույց, կենսաբանական օրգանիզմ)։ օրինակ քարերի կույտր, ամբոխը և այլն կոչվում են չկազմակերպված համախումբ և համակարգային առարկա չեն։ Այդպիսիները պարտադիր պետք է ունենան նաև ենթակարգված կառուցվածք, կապերի ավելի ուժեղ ընույթ։ **Յամակարգր** ամբողջություն ţ միայն շրջապատի հետ համադրության մեջ։ Այդ պատճառով այստեղ կարևորվում ţ և «միջավայր» հասկացությունը։

Ըստ միջավայրի հետ հարաբերության բնույթի` տարբերում են համակարգերի վարքի տիպերը. ռեակտիվ, ադապտիվ, ակտիվ։ I-ը որոշվում է առավելապես միջավայրով, II-ը` միջավայրով և ինքնակարգավորման գործառույթով, III-ը` համակարգի նպատակներով։ Ամենաբարձրը ինքնակազմակերպվող համակարգերն են, «հարմարվող և սովորող», կամ հակադարձ կապով համակարգերը։

Երկար ժամանակ թվում էր, թե «մաս», «ամբողջ», «պարզ», «բարդ», «տարր», «կառուցվածք» հասկացությունները հետաքրքրում են միայն փիլիսոփաներին։ Սակայն, երբ օրինակ տեխնիկայում սկսեցին գործ ունենալ ոչ թե տասնյակ, հարյուրավոր, այլ հարյուր հազարավոր փոխկապակցված մասերի և հանգույցների հետ, արդեն համակարգային մոտեցումը դարձավ տեխնիկայի զարգացման հիմնական տարո։ Առաջին նման համակարգերը ստեղծվեցին հեռախոսային կապի բնագավառում։ Այնուհետև՝ XX դարի կեսերին մեծ համակարգերը ձևավորվեցին ռադիոլոկացիոն, հաշվողական տեխնիկայի և այլ բնագավառներում, որտեղ առկա էին միլիոնավոր ռադիոէլեկտրոնային կառուցվածքային տարրեր։ Udtih nL2 ըարը բազմաֆունկցիոնալ համակարգերը սովորական երևույթ դարձան տեխնիկական գործունեության գրեթե բոլոր ասպարեցներում։

ժամանակի ընթացքում պարզվեց, որ գիտելիքների մյուս բնագավառները ևս ավելի խորն են ուսումնասիրվում և ճանաչվում համակարգային հասկացություններով։ Այսպես ծագեց համակարգային մոտեցումը տեխնիկական, կենսաբանական և սոցիալական համակարգերի ուսումնասիրման և ստեղծման մեջ։

Որո՞նք են համակարգային հետազոտման հիմնական սկըզբունքները։

Ցանկազած համակարգային ելակետը հետագոտման ամբողջականության սկզբունքն F, ուսումնասիրվող համակարգի մասին պատկերացումը: ամբողջականության Uıũ ենքադրում միջավայրի հետ համադրված առարկայի քննարկումը։ Մյուս կողմից, ենթադրվում է նրա տրոհումը տարրերի, հատկանիշների և ամբողջի մեջ դրանց տեղի որոշումը։

Յամակարգի ամբողջականության պատկերացումը կոնկրետացվում է կապ հասկացության միջոցով։ Այստեղ էական են համակարգաստեղծ կապերը։ Կայուն կապերի տարբեր տիպերը կազմում են համակարգի կառուցվածքը, այսինքն՝ ապահովում են նրա կարգավորվածությունը։ Այդ կարագվորվածության բնույթը, նրա ուղղվածությունը բնութագրում է համակարգի կազմակերպվածքը։ Յամակարգի կառուցվածքը

բնութագրվում է ինչպես հորիզոնական, այնպես էլ ուղղահայաց (ենթակարգված) բաղադրամասերով։

Բազմամակարդակ ենթակարգի կարգավորման եղանակը, նրանց

միջև կապերի ապահովումն իրագործվում է կառավարման միջոցով։

Մի շարք օբյեկտների առանձնահատկությունն այն է, որ դրանք ինքնակազմակերպվող համակարգեր են` վարքի նպատակահարմար բնույթով։ Այստեղ համակարգի ձևափոխման աղբյուրը հենց իր` համակարգի մեջ է։

Պատճառականացման կապեր։ Պատճառականության սկզբունքը։ Աշխարհըմբռնման կարևորագույն պահերից մեկը գոյություն ունեցողի պատճառականության ընդունումը կամ մերժումն է։ Պատմական զարգացումը որոշակի իմաստով նաև պատճառահետևանքային կապերի և օրինաչափությունների իմացության պատմությունն է։

Այն երևույթը, որն առաջացնում է մեկ ուրիշ երևույթ, կոչվում է պատճառ, իսկ առաջացած երևույթը՝ հետևանք։ Պատճառահետևանքային կապերը ամենատարբեր բնույթի են, որոնք գրաֆիկորեն կարելի է արտահայտել հետևյալ կերպ.

Պատճառահետևանքային կապերի բարդ տիպին է վերաբերում արտացոլումը։ Փոխազդեցությունը կապի ավելի բարդ տիպ է, քան միակողմանի պատճառահետևանքային կապը։ Դա այն դեպքն է, երբ պատճառը զգում է հետևանքի հակառակ ազդեցությունը։

Պատճառահետևանքային կապի ըմբռնման մեջ կարևորվում է պատճառային հիմքի խնդիրը, դրա հետ մեկտեղ նաև՝ տվյալ կապի դրսևորման պայմանների հարցը։ Պայմանները առարկայի ներքին կապերը և միջավայրը ներկայացնող արտաքին գործոններն են։ Առիթը այն երևույթներն են, որոնք պատճառ չեն, չեն կարող առաջացնել տվյալ հետևանքը, բայց կարող են խթան հանդիսանալ պատճառային տվյալ համալիրի (կոմպլեքս) համար։

Պատճառահետևանքային հավանական կապերի ճանաչումը կապված է անհրաժեշտության, հնարավորության և օրինաչափության ըմբռնման հետ։

հետևանքների։ *Պատահականությունը* անհրաժեշտությանը հակառակ հասկացությունն է։ Դա պատճառի և հետևանքի այնպիսի կապն է, որի դեպքում պատճառային հիմքը թույլ է տալիս բազմաթիվ հետևանքային հնարավորություններից ցանկացածի իրագործումը։ Այսինքն՝ պատահական իրադարձությունը վրա է հասնում որպես մեծ թվով անորոշ և անհայտ պատճառների ազդեցության արդյունք։ Այլ խոսքով պատահականությունն այն է, ինչ կարող է կատարվել, բայց կարող է նաև չկատարվել։

Փիլիսոփայության պատմության մեջ լայնորեն ներկայացված է այն որի իրականում պատահականություն չկա, num ճանաչողի համար անհայտ, անհրաժեշտ պատճառների չիմացության արդյունք է։ Այսպես, Դեմոկրիտը պնդում էր, որ «մարդիկ հնարել են պատահականի կուռքը (կերպարը), որպեսզի նրանից օգտվեն որպես այնպիսի պատրվակ, որը քողարկում է նրանց անխելամտությունը»: Յոլանդացի նշանավոր փիլիսոփա Սպինոցան գտնում էր, որ իրերի բնության մեջ ոչինչ պատահական չկա, այլ ամեն ինչ կոչված է գոյություն ունենալու և գործելու որոշակի ձևով, ըստ բնության անհրաժեշտության: մատերիալիստ-փիլիսոփա Յուբախի կարծիքով. ամբողջ կյանքը մի գիծ է, որը մենք պետք է բնության հրամանով գծենք երկրագնդի մակերևույթին՝ հնարավորություն չունենալով հեռանալու ոչ մի պահ:

Անհրաժեշտության բացարձակացման դեպքում այն վերածվում է իր հակադրությանը։ Կան տեսակետներ, ըստ որոնց, օրինակ, մոլեռանդի լեղու դառնության ավելցուկը, նվաճողի սրտում արյան եռը, որևէ միապետի վատ մարսողությունը, որևէ կնոջ քմահաճույքը բավարար պատճառ են, որ միլիոնավոր մարդկանց ուղարկեն սպանդանոց, ավերեն ամրոցներ, ավերակների վերածեն քաղաքներ, որ ժողովուրդներին ընկղմեն աղքատության ու սգի մեջ, առաջ բերեն քաղց ու վարակիչ հիվանդություններ և տարածեն հուսահատություն ու աղետներ երկար դարերի ընթացքում։

Մինչդեռ իրականում անհրաժեշտությունը գոյություն չունի «զուտ ձևով»։ Ամեն մի անհրաժեշտ գործընթաց իրականանում է բազում պատահական ձևերով։ Եթե աշխարհում իշխեր միայն անհրաժեշտությունը, ապա նրանում ամեն ինչ կանխորոշված կլիներ, և տեղ չէր լինի մարդու ազատ գործունեության համար։ ճիշտ նույն կերպ էլ, բացարձակապես պատահական երևույթներ չեն լինում, հակառակ դեպքում՝ խոսք անգամ չէր կարող լինել երևույթների օրինաչափ կապի

մասին. ամեն ինչ կախված կլիներ հանգամանքների հաջող կամ անհաջող ընթացքից։

Անհրաժեշտը և պատահականը միմյանցից տարբերվում են ամենից առաջ նրանով, որ անհրաժեշտի դրսևորումն ու գոյությունը պայմանավորված են էական գործոններով, իսկ պատահականները, ամենից հաճախ, ոչ էական գործոններով։

Անհրաժեշտության և պատահականության դիալեկտիկան այն է, որ պատահականությունը հանդես է գալիս որպես անհրաժեշտության դրսևորման ձև և լրացում։

Տարբեր պատահական, եզակի փաստերի վերլուծության միջոցով գիտությունն անցնում է դեպի այն բանի բացահայտումը, ինչն ընկած է նրանց հիմքում՝ դեպի որոշակի անհրաժեշտություն։ Պրակտիկ գործունեության մեջ որքան էլ որ հաշվարկված լինեն մեր արարքները, այնուամենայնիվ, ինչ-որ բան բաժին ենք թողնում դիպվածին։

Պատահականությունների ազդեցությունը հաշվի առնելու վրա է կառուցված վիճակագրական և դինամիկական օրինաչափությունների տարբերակումը, որը մեծ դեր է խաղում գիտության մեջ:

Դինամիկական օրինաչափությունը անհրաժեշտ պատճառական կապի այնպիսի ձև է, որի դեպքում պատճառի և հետեվանքի միջև փոխհարաբերությունը միանշանակ է, այլ խոսքով, իմանալով այս կամ այն համակարգի սկզբնական վիճակը, մենք կարող ենք ճշգրիտ կերպով կանխագուշակել նրա հետագա զարգացումը։ Այսպես, լուսնի և արևի խավարումների կանխագուշակումը կառուցված է երկնային մարմինների շարժման դինամիկական օրինաչափությունների հաշվառման վրա։

Վիճակագրական օրինաչափությունը, ի տարբերություն դինամիկականի, անհրաժեշտ և պատահական հատկանիշների դիալեկտիկական միասնություն է։ Այդ դեպքում համակարգի հաջորդ վիճակները նրա սկզբնական վիճակից բխում են ոչ թե միանշանակ ձևով, այլ որոշակի հավանականությամբ։

Բերենք օրինակներ։ Եթե դուք գնել եք վիճակախաղի տոմս, դրանից չի հետևում, որ դուք անպայման կշահեք. դուք կարող եք և՛ շահել, և՛ չշահել։ Կամ վեր եք նետում մետաղադրամը. դուք նախապես չգիտեք, ինչ կընկնի՝ «արծիվ», թե՝ «գիր»։ Վիճակախաղում շահելը կամ մետաղադրամը նետելիս «արծիվ» ընկնելը պատահական երևույթների տիպական օրինակներ են։ Այս կամ այն պատահական իրադարձության իրականանալիության չափն էլ հենց բնութագրվում է *հավանականություն* հասկացությամբ։ Եթե իրադարձությունը երբեք չի կարող տեղի ունենալ, ապա նրա հավանականությունը հավասար է գրոյի։ Եթե այն անպայման

տեղի կունենա, ապա նրա հավանականությունը հավասար է մեկի։ Բոլոր պատահական իրադարձությունները բնութագրվում են մի հավանականությամբ, որն ընկած է զրոյի և մեկի միջև։ Ինչքան հաճախ է տեղի ունենում պատահական իրադարձությունը, այնքան մեծ է նրա ի հայտ գալու հավանականությունը։

«մալայումակամակահաբ» հասկացությունը սերտորեն ևաաված «անորոշություն» հասկացության հետ։ Անորոշությունն առաջ է գայիս այն ժամանակ, երբ մի թանի առարկաներից ընտրություն է կատարվում։ Եթե դուք գործ ունեք մի առարկայի հետ, ապա ընտրելու բան չկա. այստեղ ոչ մի անորոշություն չկա։ Մեկ առարկան ընտրելու հավանականությունը հավասար է մեկի։ Բայց երբ կա երկու առարկա, առաջ է գալիս անորոշություն. դուք կարող եք ընտրել մեկ կամ մյուս առարկան: Յավանականությունը և անորոշության չափը շատ պարզ կախվածության մեջ են գտնվում. որքան փոքր է ընտրության հավանականությունը, այնքան մեծ է անորոշությունը։ Երբ անորոշության աստիճանը հավասար է գրոյի, հավանականությունը հավասար է մեկի։ Երբ անորոշության աստիճանո իավասար է անսաիմանության, իավանականություն<u>ը</u> հավասար է գրոյի։

Վիճակագրական օրենքների բնորոշ առանձնահատկություններից է նաև այն, որ դրանք հենվում են կայուն պատահականությունների վրա։ Դա նշանակում է, որ դրանք կիրառվում են միայն երևույթների մեծ խմբերի նկատմամբ, որոնցից լուրաբանչյուրն ունի պատահական բնույթ: վիճակագրական օրինաչափությունների ենքարկվում է զանգվածային երևույթների այնպիսի մի խումբ, ինչպիսին գացի մուեևոււնեոհ ևուտակումն է։ Առանձին մուեևոււի շարժումը օրինաչափությունների նկատմամբ, որոնք տիրապետում են խմբում, համախմբի, ամբողջի մեջ, պատահական է։ Բայց առանձին մոլեկույների պատահական շարժումների խաչաձևումից ստեղծվում է անհրաժեշտությունը, որը ոչ լրիվ չափով է դրսևորվում կամ նույնիսկ ամենևին չի դրսևորվում ամեն մի առանձին դեպքում։ Ըստ էության նույնը կարելի է ասել մարդկանց խմբերի մասին, ուր դրսևորվում է հասարակական անիրաժեշտությունը:

Գոյություն ունի *մեծ թվերի օրենք*, որն արտահայտում է անհրաժեշտի և պատահականի դիալեկտիկան։ Այդ օրենքն ասում է, որ մեծ քանակությամբ պատահական փաստերի համակից գործողությունը որոշ` խիստ ընդհանուր պայմաններում բերում է այնպիսի արդյունքի, որը համարյա կախված չէ պատահականությունից։ Այդ ընդհանուր պայմաններն են.

ա) պատահական փաստերի անհրաժեշտ քանակությունը,

բ) փաստերի միմյանցից անկախությունը կամ, որ նույնն է, կոնկրետ արդյունքի ստացման մեջ միտումնայնության բացակայությունը։ Այս երկու պայմանները բավարարվում են մաթեմատիկական հավանականությունների տեսության մեջ մշակված եղանակներով։

Այլ խոսքով, մեծ թվով դեպքերի, առանձին երևույթների գումարումը հանգեցնում է նրան, որ դրանց պատահական շեղումը այս կամ այն կողմ համահարթվում է, ձևավորվում է որոշակի միտում, օրինաչափ մի բան։ Այդ օրինաչափությունն էլ կոչվում է *վիճակագրական։* 

Վիճակագրական օրինաչափությունը, որը դրսևորվում է եզակի երևույթների բազմության մեջ, որտեղ առկա է պատճառի ու հետևանքի, անհրաժեշտի և պատահականի, եզակիի և ընդհանուրի, ամբողջի և նրա մասերի, հնարավորի և հավանականի յուրահատուկ փոխհարաբերություն, այն օբյեկտիվ հիմքն է, որի վրա կառուցված է գիտական հետազոտության վիճակագրական մեթոդների կիրառումը։

Մտածողության մեջ կարևորվում են նաև *ինարավորություն և իրականություն* կատեգորիաները։

Ոչնչից որևէ բան առաջանալ չի կարող, և նորը կարող է առաջանալ միայն որոշակի նախադրյալներից, որոնք առկա են ինի ընդերքում։ Նորի կեցությունն իր պոտենցիայ վիճակում հենց հնարավորությունն է։ երեխան լույս աշխարհ է գալիս։ Նա իր մեջ բովանդակում է բացում զգալու, մտածելու և խոսելու պոտենցիայներ՝ ինարավորություն: Յամապատասխան պայմաններում հնարավորությունը վերածվում իրականության։ Իրականություն ասելով նկատի է առնվում արդիական ամեն բան` և՛ սաղմնային, և՛ հասուն, և՛ թառամող վիճակում։ Նեղ իմաստով իրականությունը իրացած հնարավորությունն է, այն, ինչ արդեն ձևավորվել և զարգացել է։ Աշխարհում չկա որևէ բան, որը չլինի կամ ինարավորության մեջ, կամ իրականության, կամ էլ մեկից մյուսին անցնելու ճանապարհին։ Ըստ որում՝ երկուսն էլ փոխկապված են և փոխներթափանցում են։ Յնարավորությունը և իրականությունը երևույթի զարգացման, պատճառից դեպի հետևանք շարժման երկու հաջորդական իրականության պատճառային աստիճաններ են. մեջ հարաբերությունների ձևավորման երկու փույ։

Պատճառականությունը (դետերմինիզմ) աշխարհի վերաբերյալ այնպիսի հայեցակարգ է կամ բացատրակարգ, որը հիմնվում է անհրաժեշտության և օրինաչափության սկզբունքի վրա։

Պատճառականությունը ոչ միայն մտքերի կապ է մտահանգման մեջ, այլև ռեալ երևույթների կապ, որի դեպքում մի երևույթ առաջ է բերում մի այլ երևույթ։ Պատճառի և հետևանքի կապն ունի փոխազդեցության բնույթ, այսինքն` հայտնի դեպքերում հետևանքն էլ կարող է ազդել պատճառի վրա և փոխել այն։

Պատճառականության սկզբունքն ունի նաև hn ining ռակորդները, որոնց հետ բանավեճի պատմական գործընթացում, ի վերջո, շահում է ճանաչողությունը։ Օրինակ, միկրոֆիզիկայի որոշ ներկայացուցիչներ պնդում են, որ ենթադրենք, էլեկտրոնը չի ենթարկվում պատճառականության օրենքին, այլ զանազան հնարավորությունների մեջ ազատորեն ընտրում է իր շարժման ճանապարհը։ Ըստ այդմ, անորոշությունների առնչությունը վկայակոչվում Ł սիլատմակա ֆիզիկայում, ըստ որի միկրոմասնիկների դիրքը (կոորդինատներ) և արագությունո (իմպույս) կարելի միաժամանաև ۶h nnnวtı անսահմանափակ ճշգրտությամբ։ Այսօր ֆիզիկայից hայտնի t. գործընթացները նկարագրելիս մենք բախվում նեոատոմային մասնիկների առանձնահատուկ հատկություններին (դրանք միաժամանակ ունեն և մասնիկային, և ալիքային հատկություններ), ուստի, կոորդինատի և իմպուլսի նախկին հասկացությունները, որոնք մշակվել են մակրոառարկաների համար (լապլասյան դետերմինիցմ), այստեղ կիրառելի չեն։ Բայց միկրոաշխարհի երևույթներում անորոշությունների հարաբերակցության սկզբունթիզ ۶h բխում պատճառականության ժխտումը։ Պատճառականության օրենքը հաստատում է միայն մի բան. բոլոր երևույթները պատճառականորեն պայմանավորված են։ Թե ինչպե՞ս է առանձին կոնկրետ դեպքերում հանդես գալիս պատճառականությունը, կարելի՞ միաժամանաև Ł արդյոք անսահմանափակ ճշգրտությամբ որոշել մասնիկի և՛ կոորդինատր, և՛ արագությունը, դա արդեն այլ հարց է, որը լուծելիս պետք է հաշվի առնել առարկաների կոնկրետ հատկությունները։ Մասնավորապես, ֆիզիկայում հայտնի է, որ իմանալով այն անկյունը, որի տակ բախվում են էլեկտրոնը և պոզիտրոնը (իսկ դրանք համապատասխան պայմաններում փոխակերպվում են երկու ֆոտոնի), և նրանց շարժման թյունները, ţ որոշել (կանխագուշակել) երկու կարելի գոլազած ֆոտոնների շարժման ուղղությունը: Uш միկրոաշխարհում աատճառականության գոլության ապացույց է։

Մյուս կողմից, ճանաչողության պատմական գործընթացը բնականոն կերպով նորանոր հայտնագործություններ է անում, որը «ջուր է լցնում» հակապատճառականության «ջրաղացին»։ Այնպես որ, կարելի է պնդել, թե պատճառականության սկզբունքը ընդունողները և մերժողները գտնվում են հավերժական բախման մեջ։ Քանի դեռ կա մահկանացու

բանական էակն իր ճանաչողական հնարավորություններով, այդ բախումը դրական լիցք է կրելու իր մեջ այնքանով, որքանով խթանելու է հետագա ուսումնասիրությունները, ճանաչողության խորացումը բոլոր ուղղություններով։

*Որակական և քանակական փոփոխությունների դիալեկտիկան:* Դեռ շատ վաղուց մարդիկ նկատել են, որ աննկատելի փոփոխություններն աստիճանաբար վեր են ածվել նկատելի ձևափոխումների։ Օրինակ, ամեն օր դասի գալու ճանապարհին նկատում ենք, որ շենքի անկյունում ջրի կաթոցը փոփոխում է քարի տեսքը՝ անցք բացելով նրա վրա։ Մի գեղեցիկ օր այդ քարն արդեն տեսնում ենք երկու կես եղած։ Ամեն օր մարդու գլխից մի քանի մազ է պակասում։ Որոշ ժամանակ անց նրան հանդիպելիս նկատում ենք, որ ճաղատ է դարձել։ Եվ այսպես շարունակ, բոլոր բնագավառներում։ Յեգելն այդ փոփոխություններում տեսնում էր համընդհանուր օրինաչափություններ, որոնք ձևակերպվեցին որպես քանակական փոփոխություններից որակականի անցման օրենք։

Արտաքին միջավայրի հետ կապերի և իր` առարկայի տարբեր կողմերի արտահայտությունները անվանում են հատկություն։ Յատկությունները լինում են էական և ոչ էական։ Մարդու` հայրենասեր կամ լավ մասնագետ լինելը էական հատկություններ են, իսկ հասակը կամ աչքերի գույնը` ոչ էական (իհարկե, կարելի է և հակառակը պնդել, բայց դա միայն այն տեսանկյունից, որը հիմնավորում է մարդու հասակի` որպես ավելի էական հատկության փաստը)։

Առարկայի առանձնահատուկ հատկությունները երբեմն անվանում են հայտանիշ (սիմպտոմ), օրինակ` մատնահետքերը։

Անկապտելի հատկություններն անվանում են ատրիբուտներ (տարածությունը, ժամանակը՝ առարկաների համար, հիշողությունը՝ մարդու համար և այլն)։

Առարկայի կայուն հատկությունների ամբողջությունը փիլիսոփալության մեջ արտահայտվում է *որակ* հասկացությամբ։ Որակը առարկայի ամբողջական, ինտեգրալ բնութագիծն է՝ մյուս առարկաների կապերի հարաբերությունների hամակարգո<u>ւ</u>մ։ Որակն հետ և արտահայտում է առարկաների առանձնահատկությունը, բնության և հասարակության, կենդանական ու անկենդան աշխարհի, հեղուկների և սաիմանումո Ոոաևն awatnh այւն: առաոկայի որոշակիությունն է, որը նրան բնութագրում է որպես հենց այդպիսի առարկա։ Ինչպես նշում էր Յեգելը. «Որևէ բան շնորհիվ իր որակի այն է, ինչ որ է, և, կորգնելով իր որակը, այն դադարում է այն լինելուց, ինչ որ էր»։ Որակն ավելին է, քան նույնիսկ էական հատկությունների ամբողջությունը, քանի որ այն արտահայտում է իրի միասնությունը, ամբողջականությունը, նրա հարաբերական կայունությունը, նույնականությունն ինքն իր հետ։ Որակը սերտորեն կապված է կառուցվածքայնության հետ, այսինքն՝ այն կազմող տարրերի, հատկությունների կազմակերպվածքի որոշակի ձևի հետ, որի հետևանքով այն ոչ թե դրանց պարզ համակցությունն է, այլ դրանց միասնությունն ու ամբողջականությունը։

Ըստ որակի, առարկաների նույնությունը, միասեռությունը նախադրյալ է նրանց մյուս կողմի՝ քանակականի ըմբռնման համար։

Քանակը առարկաներին, երևույթներին և գործընթացներին բնորոշ հատկությունների զարգացման աստիճանի կամ ինտենսիվության այն բնութագիրն է, որն արտահայտվում է մեծությունների և թվերի միջոցով։

Քանակի էական տարբերությունը որակից այն է, որ, առանց իրը որևէ զգայի փոփոխությունների ենթարկելու, կարելի է փոխել նրա որոշ թանակական hատկություններ։ Ասենք՝ hրի չափսը կարող է լինել մեծ կամ փոքր։ Դա նրա որակի վրա չի ազդում։ Կամ կարելի է բարձրազնել տասնյան ջերմաստիճանը և նույնիսև hwnininwdnn աստիճանով, բայց նա չի հայվի, այսինքն` մինչև որոշ ժամանակ չի փոխի ագրեգատային վիճակը։ Դա նշանակում է, որ քանակական որոշակիությունն այնքան սերտորեն կապված չէ իրի վիճակի հետ, որակականը։ Ուստի քանակական հարաբերությունները ինչպես վերլուծելիս կարելի է ինչ-որ սահմաններում վերանալ առարկաների Քանակի ալդ առանձնահատկության վոա քանակական, մաթեմատիկական մեթոդների լայն կիրառումը որակապես տաոբեր օբլեկտներ ուսումնասիրող շատ գիտություններում։

Իրականում որակը և քանակը միմյանցից անջատ չեն։ Իրի որակն անխցելիորեն կապված է որոշակի քանակի հետ։ Օրինակ, ատոմների յուրաքանչյուր տեսակ որոշվում է միջուկի մեջ եղած պրոտոնների քանակով ինչպես ասում են, կամ, տարրերի պարբերական համակարգում ունեցած կարգային համարով։ Մեկ պրոտոնով ավել կամ պակաս, և ատոմը դառնում է որակապես այլ։ Որակի և քանակի այդ փոխկապակցվածությունը կոչվում է իրի *չափ։* Չափի կատեգորիան արտահայտում է այնպիսի փոխհարաբերություն օբյեկտի այդ կողմերի միջև, երբ նրա որակը հիմնված է որոշակի քանակի վրա, իսկ վերջինս՝ որոշակի որակի քանակ է։ Յենց այդ փոխհարաբերությունների փոփոխությունները չափի փոփոխություններ են։ Դրանք բացատրում են զարգացման այն մեխանիցմը, որի շնորհիվ զարգացումը պետք է հասկանալ ոչ թե որպես շարժում ինչ-որ մշտական և անփոփոխ շրջանակներում, այլ որպես ինի փոխարինում նորով, գոյություն ունեցողի նորացման հավերժական և անկանգ գործընթաց։

Քանակական փոփոխությունները տեղի են ունենում անընդհատ և աստիճանաբար։ Որակական փոփոխությունները տեղի են ունենում անընդհատության, աստիճանականության ընդհատման ձևով։ Այսինքն՝ զարգացումը նաև անընդհատության և ընդհատության միասնություն է։

Որակական փոփոխությունները տեղի են ունենում թռիչքաձև։ Թռիչքն առարկայի որակական փոփոխման պահն է, բեկումը, կրիտիկական փուլը զարգացման մեջ։ Թռիչքը զարգացման այնպիսի ձև է, որն ընթանում է զգալի չափով ավելի արագ և ինտենսիվ, քան անընդհատ զարգացումը։

Թռիչքի ձևերը կախված են օբյեկտի բնույթից և այն պայմաններից, որոնցում գտնվում է տվյալ օբյեկտը։ Գոյություն ունեն թռիչքի՝ մի որակից մյուսին անցման կտրուկ և աստիճանական ձևերո։

եթե ընդհանրացնենք, կարելի է ասել, որ որակի և քանակի միջև գործում է այնպիսի կապ և փոխներգործություն, որի շնորհիվ մանր, սկզբում աննկատ քանակական փոփոխությունները, աստիճանաբար կուտակվելով, վաղ թե ուշ խախտում են առարկայի չափը և առաջ են բերում արմատական որակական փոփոխություններ, որոնք տեղի են ունենում թռիչքների ձևով և կատարվում են բազմազան եղանակներով՝ կախված օբյեկտների բնույթից և զարգացման պայմաններից։

ճանաչողության հակասականությունը։ Կեզության L Чhш-ոոևէ առաոևայի վերաբերյալ դատողություններում անիամաձայնություն: Դրանք հետևանք տրամաբանական են անհետևողականության, տրամաբանական սխայի։ Երբ միևնույն իրի մասին, որը դիտվում է տվյալ պահին և տվյալ կապակցության մեջ, արտահայտում ենք միմյանց ժխտող դատողություններ (օրինակ, «այս սեոանո ևլոր Ŀ» և «wju սեղանը ևլոր ۶t»), մտph հակասությունների երևան գալը գիտական տեսությունների մեջ վկայում է, որ դրանք ճշմարիտ չեն կամ բավարար չափով մշակված չեն: «Իսկական տեսաբանի համար,- ասում էր Մաքս Պլանկը,- չկա ավելի հետաքրքիր բան, քան այն փաստր, որն ուղղակիորեն հակադրվում է րնդունված տեսությանը. նրա աշխատանքն ըստ էության սկսվում է ալստեղից»: Այսպես, կենսաբանության մեջ իշխում էր Կ. Լիննելի տեսությունը, ըստ որի, տեսակներն անփոփոխ են։ ճանաչողության հետագա զարգացումը, հնէաբանական շատ փաստեր հակասության մեջ

մտան այդ գաղափարի հետ։ Չ. Դարվինը լուծեց տվյալ հակասությունը, ենթադրելով, որ տեսակները փոփոխվում են բնական ընտրության ճանապարհով։ Յետագայում Ֆ. Ջենկիսը Դարվինին ապացուցեց, որ նրա բնական ընտրությունը անխուսափելիորեն հանգեցնում է էվոլյուցիայի (բարեշրջման) դադարեցմանը, քանի որ խաչասերման հաջորդական շարքերում տեղի է ունենում ժառանգական հատկանիշների խառնում, որը նախկին տեսակները «տարրալուծում է» սերնդի մեջ։ Առաջացավ նոր հակասություն, որը լուծեց Գ. Մենդելը՝ ապացուցելով ժառանգական հատկանիշների ընդհատությունը։

վիճակն է XX դարի գիտության մեջ. միկրոաշխարհի Նույն մասնիկաալիքային ուսումնասիրությունը ստիպեց ընդունելու նրա միկրոառարկաների űh բան. որո բխում է նևատմամբ մակրոհասկացությունների կիրառման սաիմանափակ ինարավոոությունից։ Ն. Բորր ձևակերպեց լրացուցչության սկզբունքը։ Պարզվեց, որ «ֆիզիկական իրողությանը» մենք իրավունք չունենք վերագրելու ո՛չ ալիքային, ո՛չ էլ մասնիկային հատկություններ. դրանք ծագում են միայն մակրոսկոպիկ դիտման և նկարագրման ընթացքում։ ճանաչողության այս նոր իրողությունը պահանջում է միկրոֆիզիկայի հետագա զարգացում՝ տարրական մասնիկների տեսության կառուցում։

Աիա այդ հակասական երկվության հայտնաբերումը և լուծումը դիալեկտիկական մտածողության բնութագրական գիծն է։ Այդ իմաստով ձևական տրամաբանության հակամարտությունը դիալեկտիկայի և թվացյալ է։ Նրանք համատեղ գործում են բանական ճանաչողության Դիալեկտիկայի հակասությունների փուլեոում։ եսնռիոո բացահայտումը և լուծումն է։ Ինթո` հակասական հիմնահարցերի լուծումը, ենթարկվում է այն ընդհանուր ռիթմին, որն իշխում է իրականության մեջ։

Աշխարհում չկան իրեր, որոնք բացարձակապես նույնական լինեն։ Դրանք ինչ-որ բանով անպայման նաև տարբեր են։ Դա նշանակում է, որ երկու իրերի` նույնիսկ պարզ արտաքին առադրումը բացահայտում է նույնության և տարբերության միասնությունը. յուրաքանչյուր իր միաժամանակ և՛ նույնական է մյուսին, և՛ տարբեր մյուսից։

Առարկայի տարբերությունը հանդես է գայիս ոչ միայն ոոաես տարբերություն առարկայի նկատմամբ, δh ուրիշ աու որպես տարբերություն h'n իսկ նկատմամբ։ Օրինակ, մh ևենռանի նույնության ու տարբերության միասնություն է ոչ միայն այն պատճառով, որ այն և՛ նման է, և՛ նման չէ մյուս կենդանի էակներին, այլև այն պատճառով, որ, ապրելով իր կյանքի գործընթացը, այն իրեն բացասում է, այսինքն, պարզ ասած, ընդառաջ է գնում իր վախճանին, իր մահվանը։

երբ դիալեկտիկական տեսությունը պնդում է, որ առարկան միաժամանակ գոյություն ունի և գոյություն չունի, իր մեջ պարունակում է իր սեփական չգոյությունը, ապա դա պետք է հասկանալ միայն մի իմաստով. առարկան կայունության և փոփոխականության, դրականի և բացասականի, մեռնողի և ծնվողի և այլնի միասնություն է։

Դա նշանակում է, որ յուրաքանչյուր առարկա, յուրաքանչյուր երևույթ հակադրությունների միասնություն է։ Այսինքն` յուրաքանչյուր առարկայի հատուկ են ներքնապես հակադիր կողմեր, միտումներ։ Ըստ որում, այդ հակադրությունները մի կողմից փոխպայմանավորված են (առանց մեկի մյուսը գոյություն չունի), մյուս կողմից` փոխբացառված։ Վերջինս իր արտահայտությունն է գտնում «հակադրությունների պայքար» հասկացության մեջ։

*Դիալեկտիկական հակասությունը* հակադրությունների այնպիսի և փոխհարաբերությունը փոխադարձ ևաան t. դրանք փոխադարձաբար հաստատում և բացասում են միմյանց, և դրանց միջև եղած պայքարը ծառայում է որպես զարգացման շարժիչ ուժ, աղբյուր։ Այդտեղից էլ քննարկվող օրենքի անվանումը` *հակադրությունների միասնության և պայքարի օրենք։* Ըստ այդ օրենքի, բոլոր իրերին, երևույթներին, գործընթացներին հատուկ են ներքին հակասություններ, հակադիր կողմեր և միտումներ, որոնք գտնվում են փոխադարձ կապի և փոխբացասման վիճակում։ Յակադրությունների պայքարը ներքին մղում է տալիս զարգացմանը, հանգեցնում է հակասությունների աճին, որոնք լուծվում են որոշակի փուլում ինի չքացմամբ և նորի առաջացմամբ:

**Բացասման բացասում։** Դիալեկտիկական զարգացման մասին ուսմունքի մյուս կարևորագույն հարցն այն է, թե գոյություն ունի՞ արդյոք զարգացման անսահման գործընթացի ուղղությունը որոշող որևէ միտում և, եթե այո, ապա ո՞րն է այն։

Այս հարցում ևս փիլիսոփայության պատմության մեջ եղել են և կան տարակարծություններ։ Ըստ շրջապտույտի տեսության, օրինակ, հասարակության վերընթաց զարգացումը հասնելով ինչ-որ բարձր կետի, այնուհետև անկում է ապրում և, հետ շպրտվելով, ամեն ինչ «սկսում է նորից»։ Կա անդադար զարգացման տեսակետ, ըստ որի ընդհանրապես հետընթաց շարժում գոյություն չունի։ Եվ վերջապես, որոշ հոռետեսական տեսություններում յուրովի հիմնավորում են ամեն մի հասարակության անխուսափելի կործանումը։

Տարբեր փիլիսոփայական մոտեցումներում ճիշտ կողմնորոշվելու, նրանցում միայն սխալը չտեսնելու համար անհրաժեշտ է հայտնաբերել դրանց համընդհանուր և անառարկելի կողմերը։

Աոդեն նախորդ կապերը բննարկելիս ակնիայտ էր, որ ամեն մի զարգացման մեջ անխուսափելի և օրինաչափ պահ է բացասումը։ Առանց այդպիսի պահի ոչ մի նոր բան չէր կարող առաջանալ։ Ինչպես նշել է Բելինսկին, առանց բացասման հասարակությունը կվերածվեր նեխած ճահճի։ Առօրեական գիտակցության մեջ բացասել, նշանակում է ասել «ոչ», մերժել որևէ բան և այլն։ Սակայն դիալեկտիկական բացասումը, մեոժման պահը, այլ իմաստ պարունակում: «չմեոժելով» Ł բնութագրվում է երկու էական գծերով. 1)որպես զարգազման պայման է և աահ. 2)որաես ինի հետ նորի կաաի ապի։ Առաջին գիծը նշանակում է, որ միայն այն բացասումն է «դրական», որը նախադրյալ է ծառայում ինչ-որ նոր, ավելի բարձր և կատարյալ ձևերի առաջազման համար։ Երկրորդ գիծը նշանակում է, որ նորը, որպես ինի, նախորդի բացասում, իր հետևից անապատ չի թողնում, այլ կարծես «վերառում է» այն:

«Վեոառում» տեղմինը լավ է արտաիայտում ռիալեկտիկական բացասման իմաստր և բովանդակությունը, նախորդը միաժամանակ և բացասվում է, և՛ պահպանվում։ Այն պահպանվում է երկու իմաստով։ Նախ, առանց նախորդ զարգացման հիմքեր չէին լինի նոր ձևերի համար։ ամենը, ինչ պահպանվում է ցարգացման Երկրորդ, այն անցնում աստիճանից, Ł հաջորդ աստիճանին՝ էականորեն վերափոխված։ Այսպես, կենդանիների զարգազած հոգեկան գործունեության որոշ ձևեր անցել են նաև մարդուն՝ «վերառված»։ Բայց մարդու մոտ դրանք վերափոխված են այն առանձնահատկությունների որոնք հատուկ են (աշխատանքային վրա, միայն իրեն հիման գործունեություն, մտածելու ունակություն և այլն):

Սակայն որևէ առարկայի զարգացումը միայն բացասման ակտով չի սպառվում։ Իրոք, որքան էլ որ առաջին բացասման մեջ պահպանվեն բացասման ենթարկվածին հատուկ ինչ-որ դրական տարրեր, այն, այսինքն՝ առաջին բացասումը, նրա լրիվ հակադրությունն է։ Ելակետային ձևի և առաջին բացասման հարաբերությունը հակադրությունների, երկու հակադիր ձևերի հարաբերությունն է։ Լինելով հակադրություններ. ելակետային ձևը և այն, ինչ նրան բացասում է, ներառում են վերացական միակողմանիությունը, որը պետք է հաղթահարվի, որպեսզի հնարավոր դառնա հետագա զարգացումը։ Այսինքն՝ անհրաժեշտ է դառնում երկրորդ բացասումը։ Յեգելը այդ երկրորդ բացասումը սահմանում էր որպես այն

սինթեզը, որը հաղթահարում է առաջին «վերացական, ոչ ճշմարիտ պահերը»՝ դրանց միակողմանիության և անավարտության իմաստով:

Դրա հետ է կապված նաև բացասման բացասման մեկ այլ կարևոր գիծ։ Ձարգացման ամբողջ ցիկլը եզրափակող օղակում՝ երկրորդ բացասման աստիճանում, անխուսափելիորեն վերականգնվում են այն ելակետային ձևի որոշ գծերը, որոնցից սկըսվում է զարգացումը։ Քանի որ բացասման է ենթարկվում այն, ինչի կողմից բացասվել է ելակետային ձևը, ապա հասկանալի է, որ կրկնակի բացասումը հանգեցնում է այդ ելակետային ձևի որոշ կողմերի, գծերի վերականգնմանը։

դիալեկտիկական ալդ Ձարգազման ընույթո աևնիայտորեն դրսևորվում է նաև ճանաչողության զարգացման մեջ։ Այսպես, լույսի բնույթը հետազոտելիս սկզբում առաջ է քաշվել այն գաղափարը, թե դա լուսային կորպուսկույների, մասնիկների հոսք է։ Այնուհետև առաջացել է դրան հակադիր՝ ալիքային տեսությունը։ XX դարում ֆիզիկան բախվեց փաստին, որ այդ հայացքներից ոչ մեկն ինքնոստինքյան չի իրականությունը: «Առևա են իրականության բազատոում հակասական պատկերներ, բայց դրանցից ոչ մեկն առանձին վերցրած չի բացատրում բոլոր լուսային երևույթները, իսկ միասին բացատրում են դրանք»,- նշում է Ա. Էլնշտելնը։ Այլ կերպ ասած, երկու միակողմանի հակադիր հայացքների հակասությունը լուծվեց մի նոր տեսության մեջ՝ դրանց բարձրագույն սինթեզի միջոցով, տեսություն, որը լույսը դիտում է որպես մասնիկային և ալիքային հատկությունների միասնություն:

Բացասման բացասման օրենքի գործունեության շնորհիվ զարգացումն ունի ոչ թե գծի տեսք, այլ շրջագծի, որի մեջ վերջին կետը համընկնում է սկզբնակետի հետ։ Բայց քանի որ այդ համընկնումը տեղի է ունենում բարձրագույն հիմքի վրա, ապա զարգացումն *ունի պարույրի* տեսք, որի յուրաքանչյուր շրջանն ու գալարը նշանակում է ավելի զարգացած վիճակ։ Այդ իմաստով զարգացման դիալեկտիկական տեսության մեջ օգտագործվում է «պարուրաձևություն» տերմինը։

Բացասման բացասման օրենքի վերլուծությունը թույլ է տալիս յուրովի պատասխանել վերը նշված այն հարցին, թե գոյություն ունի՞ արդյոք որևէ օրինաչափ միտում երևույթների անսահման հերթափոխության մեջ, որը որոշի զարգացման ուղղությունը։

Զարգացումը դիալեկտիկական բացասումների շղթա է, որոնցից յուրաքանչյուրը ոչ միայն մերժում է նախորդ օղակները, այլև պահպանում է նրանց մեջ բովանդակվող դրականը՝ ավելի ու ավելի խտացնելով բարձրագույն օղակներում ամբողջության մեջ վերցված զարգացման հարստությունը։ Ուստի զարգացման անվերջությունը չի կարելի հասկանալ որպես դեպի անըմբռնելի հեռաստաններ հեռացող մի շարք, որի մեջ գոյություն ունեցող առարկաներին պարզապես գումարվում են այլ առարկաներ և այդպես անվերջ։ Ձարգացումը ոչ թե գոյություն ունեցող միավորին այլ միավորի թվաբանական ավելացումն է, այլ նոր, բարձրագույն ձևերի ծագումը, որոնք իրենց մեջ նախադրյալներ են ստեղծում հետագա զարգացման համար։ Այստեղից էլ բխում է զարգացման ընդհանուր օրինաչափ միտումը՝ պարզից դեպի բարդը, ստորինից դեպի բարձրը, ձգտումը առաջընթաց, վերընթաց շարժման։

Բացասման բացասման գործընթացի բնորոշ գիծը նրա անհակադարձելիությունն է, այսինքն՝ այնպիսի զարգացումը, որը որպես ընդհանուր միտում չի կարող լինել հետընթաց շարժում՝ բարձրագույն ձևերից դեպի ստորինները, բարդ ձևերից դեպի պարզերը։ Դա բացատրվում է նրանով, որ ամեն մի նոր աստիճան, իր մեջ սինթեզելով նախորդ աստիճանների ողջ հարստությունը, հիմք է ստեղծում գարգացման էլ ավելի բարձր ձևերի համար։

ԵՎ այսպես, բացասման բացասման օրենքի գործողությամբ պայմանավովում է կապը, ժառանգորդումը բացասվողի և բացասողի միջև, որի հետևանքվ դիալեկտիկական բացասումը հանդես է գալիս ոչ թե որպես մերկ, «դատարկ» բացասում, որը մերժում է ամբողջ նախորդ զարգացումը, այլ որպես այնպիսի զարգացման պայման, որը պահում և պահպանում է իր մեջ նախորդ փուլերի ամբողջ դրական բովանդակությունը, բարձրագույն հիմքի վրա կրկնում է ելակետային աստիճանների որոշ գծեր և ամբողջության մեջ վերցված ունի առաջընթաց, վերընթաց բնույթ։

## Գլուխ 4 ԲՆՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ

Լայն իմաստով «բնություն» հասկացությունն ընդգրկում է մատերիայի գոյության ձևերի ողջ բազմազանությունը։ Նեղ իմաստով «բնությունը» մարդու և մարդկության գոյության բնական պայմանների ամբողջությունն է։

Կան բնության իմաստի պատմականորեն տարբեր ըմբռնումներ։ Սրանց տրամաբանությունը ճիշտ հասկանալու համար դիմենք մշակույթ հասկացությանը։ Մշակույթը բնության` որպես սեփական օրենքներ ունեցող և մարդուն հակադրված կեցության հակոտնյան է։ Մշակույթն այն է, ինչ յուրացված կամ ստեղծված է մարդու գործունեությամբ, արհեստականորեն` սեփական կարիքների բավարարման համար։

Մարդը, մարդկությունը և մշակույթը միաժամանակ և՛ հակադրված են ներառնված են նրա մեջ։ Բնության և մշակույթի ընությանը, lί փոխհարաբերությունները, ներքին հակասականությամբ հանդերձ, ունեն գործընթագ փուլերով զարգանում են և պատմություն, մայգյոգովագարագ զարգազմանը զուգրնթագ։ ₹hû մտածողության համակարգում մարդն առավելապես ընկալվում էր որպես բնության մասնիկ։ Կյանքի իրեալը բնության հետ համաձայնության մեջ ապրելն էր։

Միջնադարում` քրիստոնեական մշակույթում, բնությունը, որպես Աստծո կողմից ստեղծված գոյ, ավելի ցածրակարգ էր համարվում, քան հոգին։ Իդեալը բնության դեմ պայքարն էր, նրա` որպես չար ուժի հաղթահարումը։ Նույն ժամանակներում ձևավորվում է և հակադիր ըմբռնումը. բնությունը` որպես աստվածաստեղծ, որի մեջ կա բանական սկիզբ, և որը պետք է ընթերցվի որպես գիրք։ Նման մեկնությունը խթանեց բնագիտության զարգացումը։

Վերածննդի դարաշրջանում բնությունը դիտվում էր որպես ուրախության, հագեցման աղբյուր, նրա հետ ներդաշնակ գոյությունը՝ այլասերված քաղաքակրթության արատներից խուսափելու ուղի։

Արդյունաբերական կապիտալիզմի պայմաններում զարգանում է բնության վրա գիտության և տեխնիկայի գերիշխանության վերաբերմունքը։ Յատկանշական են այդ իմաստով նշանավոր տուրգենևյան Բազարովի խոսքերը. «բնությունը ոչ թե տաճար է, այլ արհեստանոց, որտեղ մարդն աշխատում է»։

Ընդհուպ մինչև XX դարի կեսը արտադրական և հասարակական կյանքի բնույթը պայմանավորված էր թե՛ բնության և թե՛ նույնիսկ մարդու սաառողական վերաբեոմունքով։ Սաևաւն թվականներին իրավիճակը կտրուկ փոխվեց։ Երբ գիտատեխնիկական իզորությունը համադրելի դարձավ բնական ուժերի գործողության մասշտաբների հետ, շատերը հասկացան բնության ուժերի չմտածված, անիսկելի և անսաիման օգտագործման վտանգավորությունը։ Այսօր hստակորեն <sub></sub> ուրվագծվում են մաոռու վերափոխիչ գործունեության ընույթի մեջ ևատաովոր աոմատաևան փոփոխությունները։ Ավելի ըմբռնելի է դառնում այն, գործունեության մեջ տարերայնությունը պետք է գիջի բնականությանը և մարդասիրությանը:

Մարդ-բնություն փոխազդեցության մեջ կարևորվում է «շրջապատող միջավայո» հասկացությունը։

Ընդունված է տարբերակել բնական և արհեստական շրջապատող միջավայրերը։ Բնական շրջապատող միջավայրն ընդգրկում է նյութական այն համակարգերը, որոնք ծագել և գոյություն ունեն մարդուց դուրս և նրանից անկախ։ Այդ համակարգերը ժամանակին կարող են դառնալ մարդու գործունեության առարկաներ։

Բնական միջավայրում անջատում են երկու խումբ երևույթներ. ա)կյանքի բնական աղբյուրները (վայրի բույսեր, մրգեր, կենդանիներ և այլն), բ)աշխատանքի առարկա հանդիսացող բնական հարստությունները (ածուխ, նավթ, ջուր, քամի և այլն)։

Արհեստական շրջապատող միջավայրը («երկրորդ բնություն») ընդգրկում է մարդու կողմից ստեղծված անշունչ առարկաներն ու կենդանի օրգանիզմները։

Բնական միջավայրից սկզբում ավելի կարևոր էին «ա» խմբի երևույթները: Արտադրաուժերի զարգազմանը gnighthema. տադրությունը տեղափոխվում էր դեպի խմբի (օգտակար «¤» հանածոներ) զարգազմանը ցուգրնթաց, արհեստական միջավալրի դերը նույնպես աճում է։ Այսպես, օրինակ, արհեստականորեն ստեղծված առարկաների և օրգանիզմների զանգվածը (տեխնոցանգված) այսօր հավասար է 10 - 10 տոննայի, իսկ բնականորեն առաջացած և մարդու «ձեռք չկպած» օրգանիզմների զանգվածը (բիոզանգված)՝ 10 տոննայի։ Այսինքն, մարդկությունը այժմ արդեն ստեղծել է բնակության արհեստական այնպիսի միջավայր, որը տասնյակ և հարյուրավոր անգամներ ավելի արգասաբեր է, քան բնական միջավայրը։

Միաժամանակ չպետք է մոռանալ, որ բնական միջավայրը, արտադրության նյութ լինելուց բացի, նաև գեղագիտական և բարոյական հարաբերության առարկա է։ Այդ պատճառով բնության փիլիսոփայական հիմնահարցը քննարկելիս պետք է ոչ միայն վերլուծել բնության և արտադրության փոխազդեցությունը, այլև բարոյական, գեղագիտական, սոցիալական հարաբերությունների հետ կապը։

*Էկոլոգիական հիմնահարգ։* Մարդու կախվածությունը բնությունից փոխվում է դիալեկտիկորեն հակասական կերպով։ Արտադրաուժերի գարգազմանը գուգոնթաց, «երկորող բնության» օգնությամբ մարդո մեծացնում է իր պաշտպանվածությունը (հագուստ, բնակարան, հեղեղի ռեմ աատնեշ և այլն) բնության տարերային մուեգնությունից: Միաժամանակ մարդկությունը ներթաշվում է ավելի ու ավելի սերտ, բազմազան կապերի մեջ շրջապատող միջավայրի հետ։ Արդյունքում, «իշխելով» բնության վրա, մարդ ավելի է կախման մեջ ընկնում նրանից։ Այսպես՝ օգտագործելով երկաթը ու հզորանալով՝ մարդկությունը այսօր արդեն կախված է երկաթահանքերի պաշարներից։ Եթե ընդհանրացնենք, կարող ենք անդել, nn առկա ţ ընությունից՝ մարդու կախվածության մեծացման միտումը։

Այսօր բնության և մարդու փոխազդեցությունը հասել է սահմանային, կրիտիկական ձևերի և չափերի։ Բնական պաշարների սպառումը միջավայրի վտանգավոր աղտոտվածությունը իրական և հնարավոր են դարձրել մարդկության ինքնաոչնչացումը: Uhw հասարակության այդ հակասական փոխազդեցությունն է, որ կազմում է *էկոլոգիական հիմնահարցի էությունը:* Այսպես, վերջին 500 տարվա ոնթացրում մարդը ոչնչացրել է երկրագնդի անտառի 2/3 (երկու երրորդ) մասր։ Ժամանակակից արտադրությունը բնությունից վերցրած նյութի 100 միավորից 3-4-ն է օգտագործում՝ մնացած 96-ր հետ վերադարձնելով բնությանը թույնի, թափոնի տեսքով։ Արդյունքում, նկատելիորեն նվացել է կենսոլորտի ինքնամաքրման կարողությունը։ Երկրագնդին սպառնում է կլիմայի վտանգավոր փոփոխություն, օգոնային շերտի քայքայման պատճառով՝ ռադիացիայի մեծացում, որն էապես փոխում է գոյության պալմանները։ Բավական է նշել, որ ռադիացիայի բնական ֆոնի մեծացումը րնդամենը 10 ռադիով նոր սերնդի մեջ հանգեցնում է 6 մյն ժառանգաբար մարդկանց ծննդի։ Կուսական բնության մեջ ոչնչացել են կենդանիների և բույսերի բազմաթիվ տեսակներ։ Այլ funupnd, anյապահպանական հիմնահարցերը հասել են աննախադեպ սրության։ Դա երևում է նաև Յայաստանի գոյապահպանական վիճակից (Ատոմակայան, «Նաիրիտ», «Սևան» և այլն)։ Ի՞նչ ելք կա, կամ որո՞նք են գոյապահպանական հիմնահարցերի լուծման ուղիները։

ժամանակակից գիտությունը գոյապահպանության բովանդակությունն ընկալում է որպես համալիր հիմնահարց իր ճանաչողական, տեխնոլոգիական, մշակութային, գաղափարախոսական, բարոյամարդասիրական, գեղագիտական կողմերով։ Այդ կողմերից յուրաքանչյուրը և միասին ըմբռնվում է որոշակի համափիլիսոփայական հայեցակարգի տեսանկյունից։ Նման փիլիսոփայական մոտեցումները տարբեր են եղել պատմության ընթացքում։

Օրինակ, ասում են ռուսոիստական կամ նեոռուսոիստական տեսակետ, որի նշանաբանն է՝ «Ետ դեպի բնությունը»։ Ըստ էության, տվյալ տեսակետը բնութագրվում է մշակույթի հանդեպ թշնամական, մարդու ուժերի հանդեպ անվստահության վերաբերմունքով։ Չնայած՝ նրանք առաջ են քաշում բնության և մարդու միասնության ճիշտ թեզը։ Արդյունքում, այն հանդես է գալիս որպես հակամարդասիրական, քանզի ենթադրում է մշակութային առաջընթացի սահմանափակում։

Ավելի հիմնավոր է այն տեսակետը, որը գոյապահպանման հիմնահարցին նայում է մարդասիրության և իրատեսության դիրքերից։ Ըստ այդ դիրքորոշման, գոյապահպանական հիմնահարցը կարող է լուծվել միայն համընդհանուր սոցիալական վերակառուցման պայմաններում՝ կապված համամարդկային արժեքների գերակայության, ազգային արժանապատվության պահպանման, անհաշտելի հակամարտությունների գիտակցական կառավարման հետ։

Գոլապահպանական հիմնահարգի ժամանակակից առանձնահատկությունն այն է, որ դարձել է համամոլորակային, Խորհրդային իրականության օրինակը ցույց է տայիս, որ մասնավոր սեփականության, հիմնականում, բռնի վերացումը դեռևս հիմնահարցի յուծման երաշխիթ չէ։ Սևանի, «Նաիրիտի», ատոմակայանի խնդիրները **Յալաստանում**, մյուս շրջաններում ծագած ողբերգական իրողությունները (Չեռնոբիլ, Արալ) հուշում են, որ նման մասշտաբի հարցերն ավելի հիմնարար լուծումներ են պահանջում։ Դրա համար որոշումներ, համամասնական անիրաժեշտ մասշտաբային են կրթվածություն, ֆինանսավորում, գոլապահպանական գիտատեխնիկական ցարգացման գոլապահպանորեն հիմնավորված վերակողմնորոշում։ Վերջինս նշանակում է, որ գիտատեխնիկական խոշոր ծրագրերի իրագործման մեջ գործուն մասնակցություն պետք է

ունենան և մարդաբանները. փիլիսոփաները, հոգեբանները, սոցիոլոգները, բժիշկները։ Գոյապահպանական առկա շատ խնդիրներ անհնար է վճռել տեղային, սահմանափակ հնարավորություններով։ Ուրեմն, անհրաժեշտ է տարբեր երկրների ջանքերի միավորում, մի բան, որն անհնար է առճակատման պայմաններում։ Միջուկային պատերազմի վտանգր դրա օրինակներից է։

Այնպես որ, գոյապահպանական հիմնահարցի լուծման մայրուղին ոչ թե ցարգացման դադարեցումն է, այլ մարդու, հաս

արակության և բնության միասնական համաձայնեցված զարգացումը։

*Կյանթո` որաես արժեթ։* Կենդանականի և անկենդանի կադրությունը փիլիսոփայական խնդիր է և շատ կարևոր է բնության հանդեպ մարդու վերաբերմունքի մշակման համար։ Օրինակ, այնպիսի գիտություն, ինչպիսին կենսաբանությունն է, ինքնին արժեքավոր շատ նվաճումներ ունի կենդանականի ըմբռնման ասպարեզում։ Սակայն այդ գիտելիքներն ընկալվում են ոչ թե դատարկության մեջ, այլ մարդու այն պատկերացումների համակարգում, որը վերաբերում է կյանքին, նրա հետ հարաբերության ձևերին և փոխազդեցության եղանակին։ Ավելին, կենսաբանական ճանաչողությունը կատարելագործում է այդ պատկերացումները, կամ, որ նույնն է, ազդում է աշխարհայացքի վրա։ Իսկ Վերջինս արդեն փիլիսոփայական խնդիր է։ Կենդանիներին չկարեկցող, նրանց ցուտ օգտապաշտական դիրքերից վերաբերող, կյանքի գույների և ձևերի ողջ բազմազանությունը չտեսնող մարդկանց գործունեությունը կարող է շատ վտանգավոր լինել նույն իր՝ կյանքի համար։ Այդ իմաստով չնայած կենսաբանության զարմանահրաշ պատահական ۶ţ, nn հաջողություններին կյանքի գաղտնիքների բազահայտման հարցում, այն դեռևս մեց համար պահպանում է խորհրդավարության անբացատրելի և անսպառ տարրը:

Փիլիսոփայական տեսակետից կարևոր է և այն, որ կյանքի հիմնահարցը մարդն ընկալում է որպես սուբյեկտ՝ «ներսից»։ Փիլիսոփայությանը հետաքրքրում է մարդու և կյանքի հարաբերությունը ամբողջության մեջ, ներառյալ մարդկային գոյը, գործունեությունը, ճանաչողությունը։

Այս հարցում փիլիսոփայության և կենսաբանության կախվածությունը փոխադարձ է։ Աշխարհայացքի տեսակետից մեկնաբանելով կենսաբանության նվաճումները, փիլիսոփայությունը միաժամանակ նրա առջև դնում է բարոյական սուր բնույթի հարցադրումներ, այնպիսիք, ինչպիսիք են մարդու և կենդանիների վրա կատարված փորձերի թույլատրելիության սահմանները, ժառանգականության, հոգեկանի վրա ազդեցության բարոյական գնահատականը։ Եվ այս հարցերի լուծման մեջ փիլիսոփայությունն ունի նկատելի նշանակություն։ Այն աստիճան, որ դրանց զարգացումը ձևավորել է կենսափիլիսոփայության («կյանքի փիլիսոփայություն») ուղղությունը՝ իր տարբերակներով։

Կարևոր է նշել և այն, որ հենց կենդանականն է թույլ տալիս առավել ակնհայտորեն բացահայտել դիալեկտիկական զարգացման օրինաչափությունները և բնութագծերը։ Յակասությունների ծագման և լուծման, նորի առաջացման, որակա-քանակական անցման, բացասման բացասման կապերը գոյության եղանակ են և դրսևորվում են կյանքի բոլոր մակարդակներում՝ բջջից մինչև կենսոլորտ։

ճշմարտության մեծ հատիկ կա այն հին առասպելում, ըստ որի տիեզերքը պատկերացվում է որպես կենսաբանական էակի զարգացման բոլոր փուլերի օրինաչափություններին ենթարկվող օրգանիզմ՝ ծնունդից մինչև մահ։ ճանաչողության կարևոր մեթոդներից մեկը, իր հերթին, կենդանի օրգանիզմի գործառման տարբեր պահերի հետ նմանարկումն է։

Կենսաբանության մեջ կա այն վարկածը, որ տեսանելի Տիեզերքում Երկրից բացի կյանքի ուրիշ օջախ գոյություն չունի։ Այդ փաստը ավելի է կարևորում կյանքի պահպանման խնդիրը։

Կյանքի առաջացման խնդիրը միշտ հուզել է մարդկանց՝ նախկինում առավելապես կրոնի, առասպելների, բնափիլիսոփայության տեսքով: Գիտության խնդիրն է ապացուցել, որ երկրային կյանքի մոլորակի բնական էվոլյուցիայի (բարեշրջման) օրինաչափ արդյունք է։ Ըստ տվյալների, երկրի վրա կյանքը ծագել է 3,8 մլրդ տարի առաջ։ 2,0 մլրդ տարի առաջ երևան եկան առաջին բջիջները, որոնք ընդունակ էին ֆոտոսինթեցի, այսինքն՝ քիմիական ռեակցիաների համար անհրաժեշտ էներգիայի օգտագործմանը, nnh րնթագրում ınııuh րանջատվում է թթվածինը։ Դա կտրուկ փոխում է մթնոլորտի քիմիական բաղադրությունը և օժանդակում մոլորակի մակերևույթին կյանքի արագ տարածմանը։ Առաջանում է կենսոլորտ՝ ուրույն օրինաչափություններով, որն էլ կատարում է ինքնապահպանման գործոնի կարևորագույն դերը։ Կյանքի տիեզերական էությունը, ի թիվս այլոց, մշակել և հիմնավորել է ակադեմիկոս Վ. Ի. Վերնադսկին։ *Կենսոլորտի* մասին պատկերացումը թույլ է տալիս կյանքը «տեսնելու» որպես համատարած անընդհատ հոսք տարածության և ժամանակի մեջ, ուր անրնդիատ վերափոխվում է նյութը, էներգիան և ինֆորմացիան։

Յուրաբանչյուր օրգանիզմ նյութի, էներգիայի և ինֆորմացիայի *թանձրույթ է։* Սրանց պաշարները օրգանիցմը վերցնում է շրջապատից, որտեղ նրանք գտնվում են ցրված և պակաս կարգավորված տեսքով։ Onawühaun վերամշակում է այդ ռեսուոսներո և տեղափոխում որակապես ũnn, ավելի կազմակերպված վիճակ։ Ongwühgih ongանիզմների) փոխագդեցությունը շրջապատի (մլուս մոլորակի մակերևույթին տարածված կյանքի hnuph որոշակի կառույցի (ևաոգավորվածության) կրողն է։

Կենդանի մատերիայի բնութագրական առանձնահատկություններից մեկը նրա ձևերի անհամար բազմազանությունն է։ Այդ բազմազանությունը ժամանակակից կենսաբանությունը համարում է

կյանքի գոյատևման և հարատևման անհրաժեշտություն։

որպես կենսաբանության էկոլոգիան, այն ճյուղը, ոոն ուսումնասիոում միջավայրի հետ կենդանի օրգանիզմների փոխհարաբերությունները, pnlii բացահայտելու է տայիս բարդ, փոխներթափանցված կախվածությունների շղթան, nnnūp տաոբեո շրջանները միավորում են մի ամբողջի՝ կենսոլորտի մեջ։ Կենդանի բնությունը մեծ իմաստով մարդկության ուսուցիչն է։ Օրինակ, «անթափոն տեխնոլոգիաների» ստեղծման նրա եզակի կարողությունը, կենսական ակտիվության արդյունքները լրիվ յուրացված են մեկ ուրիշի կողմից։ Ամբողջի մեջ յուրաքանչյուրն իր տեղն ունի և մեկի գոյությունը պայմանավորված է մյուսներով։ Այդ պատճառով միամտություն է կարծել, թե կան մարդու համար օգտակար կամ վնասակար տեսակներ։ Դա առանձնակի է գիտակցվում այն դեպքում, երբ որևէ տեսակի ոչնչացման մասշտաբները կրիտիկական սահմանի են հասնում:

նախանշում նաև էկոլոգիան Ł ընության օգտագործման ռազմավարությունը։ Այս դեպքում «վնասակար» տեսաևների «պալքարը» հանգում է նրանց քանակական այնպիսի կարգավորմանը, որ նվազագույնի հասցվի դրանց բերած վնասը։ Ինչպես նշում է Վ. Ի. Վերնադսկին, կենդանի բնությունը կառուցված է չափի և քանակի վրա։ Այն իր դրսևորումներում փոխիամաձայնեցված է և միասնական ամբողջի կազմակերպվածության մասն է։ Կազմակերպվածությունը կենդանականի հիմնարար բնութագծերից է։ Ըստ էության կարելի է պնդել, որ կյանքը քաոսի հետ կազմակերպվածության պայքար է։

Բարդ կազմակերպված համակարգերն ունեն ինքնապահպանման և ինքնավերականգնման հատկություն, որոնք, սակայն դրսևորվում են սահմանափակ շրջանակներում։ Այդ սահմաններից դուրս համակարգերը կարող են քայքայվել, ոչնչանալ։ Այսօր կյանքի վերջավորության և անվերջության հարցի լուծումը կախված է մարդու գիտակցական ընտրությունից։ Միջուկային հրդեհի կանխումը առաջին հերթին կյանքի պահպանման նախադրյալն է։ Մարդու և մարդկության ապագան, ինչպես նաև կենդանականի գոյությունը հնարավոր է միայն *նոոսֆերայի* տեսքով (նոոսֆերա-բանականության ոլորտ տերմինը առաջին անգամ օգտագործել է ֆրանսիացի գիտնական է. Լերուան)։ Նոոսֆերան պայմանավորում է մոլորակի բարեշրջման մեջ մարդու վճռական դերը։ Իսկ դրա համար անհրաժեշտ է մարդու կամքը, ցանկությունը և պատասխանատու գործունեությունը։

Այդ պատճառով էական է դառնում մարդու հիմնահարցերի փիլիսոփայական ըմբռնումը։

## Գլուխ 5 ՄԱՐԴՈՒ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ

Մարդուն տարբեր տեսանկյուններից ուսումնասիրում են մասնավոր գիտությունները՝ սոցիոլոգիան, հոգեբանությունը, տնտեսագիտությունը, բժշկագիտությունը և այլն։ Գիտատեխնիկական առաջընթացը, գլոբալ հիմնահարցերի սրումը, տարբեր երկրների ինտեգրացիան, մարդկության զարգացման ժամանակակից այլ միտումները ավելի հրատապ են դարձնում մարդու համալիր ճանաչման խնդիրը։ Իսկ դա արդեն փիլիսոփայական թեմա է։ Մարդու մասին տարբեր գիտությունների տվյալների համակարգայնացումը, որոշակի կատեգորիաների օգնությամբ մարդկային ամբողջականության բացահայտումը փիլիսոփայության գործն է։ Այն չի կարող փոխարինվել որևէ ուրիշ գիտությամբ։

Փիլիսոփայորեն մեկնաբանել մարդուն նշանակում է բացահայտել նրա էությունը, գնահատել բնատուր նախադրյալների դերը, ըմբռնել, թե

ինչպե՞ս է մարդն առաջացել։

*Ի՞նչ է մարդը։* ժամանակակից գիտության առավել տարածված տեսակետն այն է, որ մարդը կենսաբանական բարեշրջման արդյունք է։

Կենդանիների վարքը նրանց օրգանիզմի գործառման ձևերից մեկն է։ Յենց օրգանիզմի կառուցվածքն է պայմանավորում կենդանիների կարիքները և վարքի ծրագիրը։ Բնազդների հարուստ պաշարը ապահովում է տարբեր կենդանիների հարմարվածությունը կենսապայմաններին։ Ըստ որում` որևէ տեսակի վարքը խիստ բնորոշ և անփոփոխ է նրա ներկայացուցիչների համար։ Այսպես օրինակ, ոչ մի կարիք չի կարող ստիպել գայլին վարվել այնպես, ինչպես վարվում է առյուծը։

Այլ է մարդու մոտ։ Բնածին վարքի ամպլուա ունեցող մարդ, համենայն դեպս, հիսուն հազար տարում, դեռ ոչ ոք չի տեսել։ Տարբեր պատմական հանրույթներում և խմբերում մարդկանց վարքը տարբեր է։ Միաժամանակ մարդն ունի հարմարվելու հիրավի անսպառ հնարավորություններ։ Օրինակները բազմաթիվ են։

Կենդանիների ծրագրավորված վարքը ամրագրված է ԴՆԹ մոլեկուլների մեջ և պայմանավորում է նրանց բնազդային գործողությունները։ Մարդկանց վարքի ծրագրի փոխանցման գլխավոր միջոցներն են լեզուն (հոդաբաշխ խոսքը), ցուցադրումը և օրինակը։ Այստեղ «գենետիակական հրահանգների» տեղը գրավում են նորմերը, իսկ ժառանգականության տեղը` հաջորդայնությունը։

Մարդկանց ամբողջությունը (հասարակություն) կենդանիների հանրույթից (մրջնանոց, մեղվանոց) տարբերվում է նորմա-արժեքյին համակարգով։ Մշակույթը այն ձևն է որի մեջ զարգանում և սերնդեսերունդ փոխանցվում են անհատների փոխադարձ կապերը։ Իսկ բովանդակությունը կապված է արտադրության հետ։ Արտադրությունը բանական մարդկության էական հատկանիշն է։ «Երկրորդ բնության» ստեղծումը մարդուն տարբերող բովանդակության էությունն է։ Բանական մտածողություն, ինքնագիտակցություն, ընտրության ունակություն, ահա այն որակները, որով մարդու գործունեությունը տարբերվում է կենդանիների վարքից։

Մարդու անջատումը կենդանական աշխարհից նույն նշանակության ինչպիսին ևլանթի առաջացումո։ Մաոռևության ashga հանելուկային նախապատմությունը առ wjuon նույն չափով խորհրդավոր է, ինչպես կյանքի առաջացումը։ Միայն վարկածների՝ ավել կամ պակաս հիմնավոր ենթադրությունների վրա են հիմնված մարդու լինելիության ժամանակակից գիտական պատկերացումները: Մարդաբաններն wjuon աոռեն չեն անռում ևաաևիа առաջացումը, այլ փնտրում են «այն պակասող օղակը», որով կապիկը կապվում է մարդու հետ։ Փիլիսոփաները փորձում են բացահայտել և նկարագրել այն «խցումը», որ կա կենդանիների և մարդու մոտ։

Այսօր ամենահավանական է թվում այն, որ նախամարդու վերաճումը մարդու ակնթարթային իրադարձություն չէ։ Մարդու և հասարակության լինելիությունը, որը կրճատ կոչվում է անտրոպոսոցիոգենեզ, ըստ տվյալների տևել է մոտ 3-3,5 մլն տարի, այսինքն մոտ հազար անգամ ավելի, քան «գրված պատմությունն է»։

Ըստ դիալեկտիկա-մատերիալիստական տեսակետի` աշխատանքն է մարդաստեղծ գործոնը։ Սակայն այս միտքը չի կարելի սխալ հասկանալ, առավել ևս` շահարկել։ Յամաձայնելով նրա կարևոր նշանակության հետ` միշտ պետք է հիշել, որ աշխատանքն ինքը ունի պատմություն և լիարժեք առարկայական գործունեություն է դառնում միայն լեզվի, գիտակցության, բարոյականության, առասպելների, ծիսական փորձի և այլնի հետ փոխազդեցության ընթացքում։

Ամերիկյան լուսավորիչ Բ. Ֆրանկլինը նշում t. nn մաոռո աշխատանքի գործիքներ ստեղծող կենդանի է։ Այս բնագավառում է մարդու անընդհատ նվաճումների և հաջողությունների ռիտվում կուտակումը: Ուսումնասիրությունները gnLjq են տալիս, ամենապարզունակ գործիքների ստեղծումը թուլացրել է նախամարդու բնազդային հիմքերը, կենսատարածքին անիջական վարքի

հարմարվածությունը, որովհետև այդ գործիքները սկսել են օգտագործվել ոչ միայն որսի, այլև ներհոտային բախումների լուծման համար։ Դրանցից ամենասուրը էգերի հարեմին տիրանալու համար մրցակցությունն էր։ Գոյատևման, կամ, որ նույնն է՝ աշխատանքի զարգացման համար առաջ է եկել նոր պահանջ՝ ներհոտային խաղաղություն, մի բան, որը կարելի է նվաճել միայն հաղորդակցման եղանակը փոխելով։ Իսկ դա արդեն պահանջում է նոր հիմքերի վրա վերկենսաբանական միավորում, անհատական ջանքերի կոոպերացիա։ Տվյալ խնդիրը հնարավոր է լուծել միայն սոցիալականացման երկրորդային այնպիսի միջոցների ստեղծման օգնությամբ, ինչպիսին, օրինակ, լեզուն է։

Lեցուն, լայն իմաստով, մշակույթի ամբողջ համակարգն է, քանի որ նոպ միջոցով սաիմանվում են միջմարդկային կապերը։ Ներ իմաստով լեզուն ինֆորմացիոն-նշանային մասնակիացված այն գործունեությունն է, որն անվանվում է խոսք։ Ինչպես ապացուցել է նշանավոր հոգեբան Լ. lunupn űh կողմիզ վառ արտահայտված U. Վիգոդսկին, ունի առարկայական ընույթ. unnuha` զարգացնում մլուս հնքն Ł առարկայական պրակտիկ գործունեությունը։ Այսինքն, կարծես լեզուն ինքն է մասնակցում մեր առարկայական միջավայրի ստեղծմանը։

Նախամարդկանց պարզունակ ապրելակերպով միջավայրում որևէ իրի անվանակոչումը արդեն իսկ սուրբ, ծիսական գործողություն էր համարվում։ Մասնակիցները անվանումով կարծես համախմբվում էին նույնանման րմբռնման Սկսվում hnh շուրջը: Ł գործնական նշանակություն ունեցող առարկաների տարանջատումը՝ պիտանի-ոչ բարեկամ-թշնամի օգտակար-վնասակար, Միաժամանակ ծագում է ճյուղավորված այն մշակույթը (բնակարանի, հագուստի, ապրանքի և այլ կատեգորիաների առաջացումը), որը հենց հասարակության առաջացման նախատիպն է։ Բայց դա միաժամանակ նշանակում է, որ առարկալական-նյութական գործունեությունը այդ բառի խիստ իմաստով չեր կարող ավելի շուտ առաջանալ, քան լեզուն:

Ներհոտային խաղաղության, մարդու և հասարակության ստեղծման մյուս էական գործոնը սերունդների կարգավորված վերարտադրությունն է։

Կենդանական հոտի վերարտադրությունը հիմնված է էնդոգամիայի վոա (hnւն. endon-ներս և gamos-ամուսնական կապ բառերից)։ Այսինքն, ամուսնական պարտնյորի ընտրությունը հոտից դուրս գրեթե բացառվում Սերունդը վերարտադրվում է մտերիմ, ազգակցական-սեռական Մինչդեռ մարդկային նույնիսկ պարզունակ կապերով: համայնքը հիմնվում ագամիայի (ազգակցական սեռական կոնտակտների ţ

բացառում) և էկզոգամիայի (hուն. exo-դրսից) վրա։ Սեռական պարտնյորը պետք է փնտրվի ուրիշ համայնքներում։

Էկզոգամիայի բացատրության երկու հակադիր տեսակետ կա։ Մեկն այն է, որ զարգացմանը զուգընթաց մարդիկ «խելոքանում էին» և «այլասեռված ժառանգություն» չունենալու համար հրաժարվում արյունակցական սեռական կապերից։ Մյուսը, որն ավելի բնական է, այն է, որ ներհոտային խաղաղությունը, հոտի ինքնապահպանումը դաժան անհրաժեշտությամբ պահանջում էին արգելք հարուցել խմբի ներսում սեռական կապերի վրա։

Վերարտարդրության էկզոգամ ձևի հաստատման մեջ մեծ դեր է խաղացել տոտեմիստական պաշտամունքը։ Տոտեմը ընկալվում էր որպես խմբի նախածնող, որից ստացել էր իր տոհմային անունը։ Յամարվում էր, որ խմբի բոլոր անդամները «պտղի միասնականություն» ունեն, և այն ոչ կարելի է ուտել, ոչ էլ սեռական տիրապետման առարկա դարձնել։ Խախտումը պատժվում էր մահով։ Յուրաքանչյուր շրջանում, որտեղ բնակվում էին մարդիկ, տոտեմները միավորված էին համակարգի մեջ, որին համապատասխան էլ կառուցված էին միջհամայնքային ամուսնական հարաբերությունները։ Օրինակ «Օձի» մարդիկ բաժանվում էին ենթախմբերի, որոնցից մեկը պետք է ամուսնանար «կոկորդիլոսի», մյուսը՝ «անտիլոպի» մարդկանց հետ և այլն։

Ազգակցական-արյունակցական սեռական կապերի արգելումը այն ելակետն է, որից սկսվում է մարդկանց բարեկրթումը և ոգեկանացումը: լեցուներում և սեռական հակվածության ձև ըոլոր բարյազակամություն, և ՜ գթասրտություն մարդկանց միջև։ Այնպես որ՝ տոհմը ոչ թե կենսաբանական, այլ նախասոցիալական իրողություն է։ կատեգորիաները. «մայր», Յարացատության «քեռի», «եղբալը», «թույը», «հայը», «պապիկ» և այլն այն լիարժեք առաջին հասկացություններն են, որոնք մարդիկ օգտագործել են։ Միայն մարդիկ են, որ գիտեն և դասակարգում են հարացատական հարաբերությունները: Այդ իմացությունը գոյություն ունի հնուց և իր իմաստը պահպանելու է այնքան, քանի դեռ կա մարդը։ Տվյալ միտքը հետագա, ավելի զարգացած տեսակետների անտեսանելի նախադրյալն է, մասնավորապես տեսակետի, ըստ որի բանական մարդը ոչ թե կենսաբանական տեսակ է, այլ ժողովուրդների ընտանիք, ժառանգական մարդկանց սեռ։

Ազգակցական սեռական կապերի արգելումը մեկն է այն բարոյասոցիալական արգելքներից, որոնք ծագել են վաղ հնադարում և հավերժ պահպանել իրենց անանց նշանակությունը։ Այդ արգելքները հոտային բնազդներից տարբերվում են երեք էական հատկանիշներով։

- 1) Արգելքները վերաբերում են համայնքի բոլոր` «ուժեղ» և «թույլ» անդամներին այն դեպքում, երբ հոտի մեջ «անթույլատրելին» գոյություն ունի միայն թույլերի համար։
- 2) Դրանք չեն հանգում ինքնապահպանման բնազդին, քանզի թելադրում են անհատապես վնասակար (ինքնասահմանափակում), իսկ երբեմն նույնիսկ ինքնաոչնչացնող (ինքնազոհաբերում) արարքներ։
- 3) Դրանք պարտադրությունների այնպիսի բնույթ ունեն, որ նրանց խախտումն ուղեկցվում է համայնքի կողմից պատժամիջոցներով (համատարած արհամարհանք, համայնքից վտարում, ծայրահեղ դեպքում` մահապատիժ)։

Կարելի է տարանջատել բարոյասոցիալական երեք պարզագույն պահանջներ, որոնք հայտնի էին հնուց և, որոնց ենթարկվել են նույնիսկ ամենապարզունակ համայնքները, որտեղ էլ որ նրանք գտնվելիս են եղել.

- 1) վերը նշված արյունախառնության բացարձակ արգելումը,
- 2) ցեղակցի (մտերմի) սպանության բացարձակ արգելումը,

3) ցանկացած ցեղակցի կյանքի պահպանությունը (կերակրումը), անկախ կյանքին նրա ֆիզիկական հարմարվածության աստիճանից։

Բարոլական պարզունակ արգելքները այն հավերժական հիմքն են, որի վրա կառուցված է ուշ ժամանակի բարոյական արժեքների և նորմերի որջ բացմակերպությունը։ Դա վերկենսաբանական իմաստ հասկանալի է միայն մարդկանց, քանի որ նրանք տարանջատվել են կենդանիների թագավորությունից։ Այդ պատճառով է, որ, օրինակ, կյանքի իրավունքը Չ. Դարվինը համարում էր բարոլականության «գերբնական» բովանդակություն: իդեալականացնելու նախնադարյան Առանզ բարոլականությունը, կա այն համոցմունքը, որ առանց դրա մարդը մարդ չէր դառնա։ Կարևորն այն է, որ անտրոպոլոսոցիոգենեցի ընթացքում տեղի ունենում անհակադարձելի անզում դեպի մաոռևային բարոլական գոլությանը:

Նախնադարյան համայնքի սոցիալ-բարոյական միասնությունը ընկերակցության այն ձևն էր, որի ներսում հնարավոր դարձավ մարդկանց արտադրական-տնտեսական կոոպերացումը։ Յամայնքում ամեն ինչ ափի մեջ էր. ով ով է, ով որքանով է օժանդակում ցեղի գոյությանը, ով ինչպես կարող է դրսևորել իր ունակությունները։

Աշխատանքը ոչ միայն մարդկային որակների «պատվիրատուն է», այլև մարդկանց ստեղծողն ու ձևավորողը։ Այն աստիճան, որ ըստ տարածված տեսակետներից մեկի, մարդկության պատմությունը ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ մարդու առաջացումը մարդկային աշխատանքով։ Մարդկության զարգացման առաջին մեծագույն արտահայտությունը եղավ որսից ու բերքահավաքից անցումը արտադրողական կենսապահովմանը (հողագործություն, անասնապահություն, աոհեստնեո)։

**3h**uutind ներիամայնքային աշխարի. ևենռանական «անիա-ហយាជាវាយបារាជា դնելով բարոյական արգել քներ՝ մարդիկ, վոա հայտնաբերեզին միաժամանակ հարաբերություններում իրենց չկանխատեսվածություն, տարբերակվա-ծություն, գործնական hամապարփակություն: Մյսինքն՝ ընացդային կանխորոշմանը փոխարինեց բարոլական ինքնորոշումը և աշխատանքը ռաոձավ ստեղծագործ գործունեություն։

Ուսումնասիրությունները ապացուցում են, որ երկրագնդի ցանկացած կետում և ցանկացած ժամանակ ապրող մարդկանց համար կարելի է պնդել հետևյալը.

- նրանք կարողանում են պատրաստել գործիքներ և դրանք օգտագործել որպես նյութական բարիքների արտադրության միջոց,
- գիտեն պարզ բարոյական արգելքներ և բարու-չարի անպայմանական հակադրվածությունը,
- ունեն պատմականորեն զարգացած պահանջմունքներ, զգացմունքներ և մտային հմտություններ,
  - չեն կարող գոյատևել հասարակությունից դուրս,
- նրանց կողմից ընդունվող անհատական որակներն ու արժանապատվությունները հասարակական հարաբերություն-ների որոշակի տիպից բխող սահմանումներ են,
- նրանց կենսագործունեությունը ի սկզբանե ոչ թե ծրագրավորված, այլ գիտակցական-կամայական բնույթ ունի, որի հետևանքով նրանք դառնում են էակներ, որոնք ունեն ինքնաստիպման ունակություն, խիղճ և պատասխանատվության զգացում։

Այս ամենից բխում է հիմնարար հետևություն. Ժողովուրդների միջև փոխըմբռնումը հնարավոր է, քանի որ նրանք բոլորը սերում են նախապատմությունից և ունեն լինելիության միասնական-միանման փորձ։

Փիլիսոփայորեն ընկալելով մարդուն` կարևոր է քննարկել նրա կենսաբանական և սոցիալական էությունները։

Մարդը, մի կողմից, կենսաբանական էակ է։ Որպես այդպիսին, բնականաբար նա կրում է տեսակին բնորոշ հատկանիշներ։ Օրինակ՝ միջին տարիքը, մանկության տևողությունը, կնոջ այն տարիքը, երբ կարող է երեխա ունենալ (15-49 տարեկան), ռասսայական պատկանելությունը և այլն, մարդու բնական որակներն են։ Գենետիկորեն յուրաքանչյուր անհատ-մարդ անկրկնելի է։ Այդ անկրկնելիությունը ուժեղանում է սոցիալական գործոնների ազդեցության տակ և ունի փիլիսոփայական-աշխարհայացքային կարևոր նշանակություն, որովհետև մարդկության բազմազանության, զանազան ունակությունների և մենաշնորհների ընդունումը մարդասիրության հիմնարար սկզբունքներից է։

Ոչ վաղ անցյալում, նախկին ԽՍՅՄ-ում, ստալինյան անձի պաշտամունքի տարիներին, գործի էր դրված «անփոխարինելի մարդիկ չկան» կարգախոսը։ Այն թույլ էր տալիս առանձին մարդուն դիտարկել որպես հասարակական «մարդակուլ մեքենայի պտուտակ», մի բան, որը մարդու իրավունքների և արժանապատվության ոտնահարման արդարացում էր։ Իսկ այդ կարգախոսի մերժումը, իր հերթին, համատեղ կյանքում մարդասիրական նորմերի ձևավորման արդարացումն է։

Մյուս կողմից` մարդը ներառնված է հասարակական կյանքի մեջ, որն իր հերթին ծնում է տարբեր հիմնահարցեր։ Արիստոտելը մարդուն անվանում էր «քաղաքական կենդանի», դրանով նրա մեջ շեշտելով երկու նախասկիզբներ` բնական և հասարակական։ Ո՞րն է դրանցից վճռորոշը։ Յասարակական կյանքում ի՞նչ նշանակություն ունեն կենսաբանական

տարբերությունները:

Առանց մերժելու կենսաբանական գործոնների կարևորությունը, ժամանակակից գիտությունը հակված այն կարծիքին, Ł տարբերությունները ավելի շատ փոխլրացնող նշանակություն ունեն, թան միմյանց ժխտող, որով և ապահովում են մարդու բովանդակության հարստությունը։ Բոլոր այն տեսակետները, որոնք փորձում կենսաբանականը կամ սոցիալականը ավելորդ գերագնահատել, չեն դիմանում քննությանը: Օրինակ՝ ժամանակի ռասիստական ուսմունքներում առաջնային են համարում ռասսայականը, դարվինիզմում` դասային տարբերությունները: Մլուս կողմիզ՝ տեսական հասարակական պրակտիկայի մեջ և նկատվում կենսաբանական որակների նսեմացում։ Դա նախորդ տասնամյակներում ողբայի հետևանքներ ունեցավ հասարակության համար. մահվան աճ, կյանքի տևողության նվագում, առողջապահության պահանջների արհամարհում («խորհրդային հիվանդր աշխարհի ամենաառողջ հիվանդն է») և այլն:

Չնայած կենսաբանական մյուս տեսակների համեմատ մարդն ավելի համակողմանի է, ի վիճակի է հարմարվելու արտաքին պայմանների ավելի մեծ տիրույթի, միևնույնն է, նրա հնարավորություններն էլ անսահման չեն։ Արտաքին պայմանների այնպիսի սահմաններ կան, որոնցից այն կողմ մարդու կենսաբանությունը կրում է անհակադարձելի, քայքայիչ փոփոխություններ։ Օրինակ, միջավայրի աղտոտումը, աշխատանքի նյարդային-հոգեկան բեռնվածության մեծացումը, որն իր հերթին առաջացնում է, այսպես կոչված, «քաղաքակրթության հիվանդություններ». սրտային, հոգեկան հիվանդությունները, սպիդը և այլն։ Այնպես, որ մարդկությունը ինքնափրկության նոր ուղիներ պետք է որոնի և անպայման գտնի։ Մարդու կենսաբանական կազմակերպվածությունը ինքնին մեծագույն արժեք է և ոչ մի սոցիալական նպատակ չի կարող արդարացնել նրա հանդեպ բռնությունը։

Կյանքի և մահվան հիմնահարցը։ Կյանքի իմաստ և մահվան «իրավունք»։ Մարդը մեզ հայտնի միակ էակն է, որը գիտակցում է իր մահկանացու լինելը և այն դարձնում մտորումների առարկա։ Մահվան անխուսափելիությունը մարդու համար ոչ թե վերացականություն է, այլ նրա ներաշխարհի ամենախորը շերտերը շոշափող, հուզականորն ուժգին ցնցումներ առաջացնող իրողություն։

Ապրելով ու անընդհատ մահվան մասին մտածելով՝ մարդն ստիպված է որոնելու *կյանքի իմաստն ու նպատակը։* Արդյունքում ծնվում է «կյանքի ուղին», որից յուրաքանչյուր շեղում հանգեցնում է բարոյական տանջանքների, իսկ երբեմն նույնիսկ մարդու ֆիզիկական կործանմանը։ Անհատական ուղին սերտորեն կապված է հասարակության՝ որպես ամբողջի պատմության և նպատակի հետ, մի բան, որը մարդուն դարձնում է պատասխանատու երկրագնդում և տիեզերքում կատարվածի համար։ Դա էլ որոշում է մարդկանց հնարավորության սահմանները և այն, թե ի՞նչ միջոցներով նրանք կարող են հասնել իրենց նպատակին։

Որոշակի հարցեր անընդհատ մտատանջում են մարդուն։ Եթե ես բարի եմ, արդարություն եմ պաշտպանում, մի՞թե իմ կյանքը հավասար է այն մարդկանց կյանքին, որոնք ապրում են աննպատակ, չար ու անարդարացի։ Եթե բոլորն էլ մեռնելու են, միթե՞ անէության մեջ ամեն ինչ հավասարվում է։ Տվյալ հարցերի պատասխանները ձևավորել են հոգու անմահության, անդըրշիրմյան աշխարհի, բացարձակ ոգու, բացարձակ բանականության և այլ նմանատիպ գաղափարները։

Գիտական մոտեցումը մերժում է անդրշիրմյան կյանքի որևէ հնարավորություն, իրեն զրկում նույնիսկ պատրանքային սփոփանքից. «Եթե Աստված չկա, ուրեմն ամեն ինչ թույլատրելի է» (Դոստոևսկի)։ Բայց դա ոչ միայն չի հանում կյանքի իմաստի հարցը, այլև այն ավելի է սրում՝ բացահայտելով նրա մարդասիրական բովանդակությունը։

Մարդու և հասարակության կյանքի համառոումը հուշում է, որ նրանգ պետք չէ հակադրել և ասել, թե մեկը նպատակ է, մյուսը՝ Յուրաքանչյուրն իր տեղն ունի և միասնության մեջ միայն կազմում են գուության իմաստո։ Այս մասին ռիաուն է արտաիայտվել իանճարեր Լ. Տոլստոլը. «Մարդը կարող է իրեն դիտարկել այսօրվա կյանքով ապրող կենդանի մյուս կենդանիների մեջ, դիտարկել նաև որպես ընտանիքի, հասարակության, ժողովրոդի անդամ, որն ապրում է դարերով, կարող է և պետք է դիտարկի (որովհետև դրան է մղում բանականությունը) իրեն որպես անսահման աշխարհի մասնիկ, որն ապրում է հավերժ։ Եվ այդ պատճառով բանական մարդը պետք է աներ և արել է կենսական անվերջ փոքր երևույթների նկատմամբ այն, ինչը մաթեմատիկայում կոչվում է ինտեգոում. այսինըն. բազի ևյանթի մոտաևա երեվույթներիa. հաստատելու նաև տարածության և ժամանակի մեջ անվերջ աշխարհի րմբռնելով hn վերաբերմունքը` աւն ոոաես ամբողջականություն»։ Նշելով ամբողջականի հանդեպ վերաբերմունքի նշանակությունը` Տոլստոյը գտնում էր, որ մարդն այստեղից է դուրս բերում իր արարքների հիմնավորումը։ Տոլստոյի մոտ կեսաբանական մահվան մասին միտքը անխցելիորեն կապված է մարդու բարոլական անմահության հաստատման հետ։ Մահր սարսափելի է նրանց համար, ովքեր չեն տեսնում, «թե ինչպես անիմաստ և կործանարար է իրենց միայնակ անձնական կյանքը, և ովքեր մտածում են, որ չեն մեռնելու... Ես մեռնելու եմ այնպես, ինչպես բոլորը ... բայց իմ կյանքը և մահը իմաստ կունենան իմ և բոլորի համար»:

Կյանքի բարոյական իմաստր տարածվում է նաև մահվան վրա, այդ ապտճառով Sniumnih hամար «մաոռո մահազեւ ըայց վերաբերմունքը աշխարհի հանդեպ շարունակում է ազդել մարդկանց վրա, շատ ավելի ուժեղ, քան նույնիսկ իր կենդանության օրոք, և այդ ազդեզությունը խելամտությանը և սիրառատությանը auraurama մեծանում և աճում է այնպես, ինչպես որջ կենսականը՝ չդադարելով և առանց խցումների»։ Ուրիշների բարեկեցության համար ապրելով, մարդը ըստ Տոլստոյի, «այստեղ, այս կյանքում արդեն մտնում է աշխարհի հետ այն նոր հարաբերության մեջ, որի համար չկա մահ և, որի հաստատումը տվյալ կյանքի գործն է բոլոր մարդկանց համար»:

Ինչքա՞ն պետք է մարդն ապրի և, հանուն ինչի՞ ապրի։

Ողջախոհությունը և գիտության տվյալները հուշում են, որ կյանքը ինքնանպատակ է և ինքնաբավ, այդ իսկ պատճառով կյանքի հնարավոր երկարումը և հիվանդագին սոցիալական ծերացման դուրս մղումը առաջադիմական գործընթաց է և՛ մարդկանց, և՛ հասարակության համար։ Միաժամանակ չպետք է մոռանալ, որ կյանքի տևողությունն ունի նաև սոցիալական, բարոյական և մարդասիրական կողմեր։ Այսինքն` ոչ այնքան կյանքի մեխանիկական տևողությունն է ինքնին արժեքավոր, որքան նրա հարստությունը, համատեղ կյանքի մեջ մարդու ներառնվա-ծության աստիճանը, նրա զարգացման մակարդակը։

Այս բոլորը իհարկե չեն վերացնում կամ արժեզրկում մահվան հիմնախնդիրը։ Այն ուղղակի թույլ է տալիս ավելի իրատեսորեն մոտենալ

խնդրի լուծմանը։

Այսօր մահվան հիմնահարցը արդիական է այն պատճառով, որ կապված է ավելի խորը գիտակցվող անձնական գոյության այլընտրանքի հետ, նաև այն, որ լուրջ հաջողությունների է հասել ռեանիմոտոլոգիան (վերակենդանացման մասին գիտությունը)։ Ներկայումս ողջ սրությամբ դրված է «մահվան իրավունքի» հարցը։ Այստեղ բախվում են երկու տեսակետ. մեկը՝ տվյալ հարցում մարդու անսահման իրավունքները, մյուսը՝ նրա լրիվ ենթարկվածությունը հասարակական և պետական շահերին (պատերնալիզմի հայեցակարգ)։

«Մահվան իրավունը» տերմինը ինքնին տարօրինակ է հրնչում։ Չէ՞ որ մարդու բոլոր իրավունքների րնթազքում ամենաևաոևոր նախադրյալը կյանքի իրավունքն է։ Իսկ կյանքից կամովին հեռացումը դատապարտվում էր կրոնի կողմից ընդհուպ մինչև գերեցմանոցում թաղվելն արգելելը։ Իսկ այժմ բժրշկության ինտենսիվ զարգացման շնորհիվ կյանքի և մահվան հարցը դարձել է ընտրության հարց։ Ըստ որում` այդ ընտրությունը իրագործում է ոչ միայն այն մարդը, որի կյանքի կամ մահվան մասին է խոսքը, այլև ուրիշ մարդիկ։ Երբ մարդու մահվան գործընթացը արտաքին հսկողության տակ է, այդ դեպքում մեռնելը դառնում է խնդիր։ Յարց է ծագում. կյանքի իրավունքը արդյո՞ք նաև պատասխանատվություն կամ պարտք է. հասարակությունը պե՞տք է մարդու կյանքը պահպանի՝ անկախ նրա կամքից։ Ընդ որում՝ ներկայիս բանավեճերում մահվան իրավունք ասելով նկատի ունեն ոչ ինքնասպանությունը, որն իրագործվում է ակտիվ սուբյեկտի կողմից, այլ այն մարդուն, որպես պասիվ օբլեկտի, մահացող nnh արհեստականորեն դանդաղեցնում են։ Պատահական չէ նաև այն, որ աատեոնալիստական բնույթի քննարկումներում «առանց awdh դատապարտված (հատկապես՝ վախճանի» մարդու) կլանքի արհեստական երկարացման հարցերը առանցքային են։

ժամանակակից փիլիսոփաները, իրավաբանները, բժիշկներն ու աստվածաբանները ձգտում են լուծել երկու հիմնարար հարց. կարո՞ղ է արդյոք անցավ վախճանը (էվտանացիա) ունենալ բարոյական հիմնավորում, և , եթե այո, ապա ո՞ր պայմաններում պետք է այն օրինականացվի։ Այստեղ ևս երկու հակադիր տեսակետներ կան։ Շատ մտածողներ տվյալ հարցում գրավում են հակապատերնալիստական դիրք։ Նրանք ելնում են այն բանից, որ մարդու ազատ ընտրության իրավունքը վեր է ամեն ինչից։ Ուրեմն, անհատի գործողության ազատությանը միջամըտելը, այդ թվում նաև սեփական մահվան արագացման վճռի մեջ բարոյապես չի դատապարտվում այն դեպքում, եթե շրջապատին չի վնասում, և, էվտանազիայի ակտը այս դեպքում օրենքով չպետք է արգելվի։ Մյուս կողմից, երբ օրգանապես քայքայվող անձը զգում է իր դատապարտվածությունը և հարազատների համար բեռ լինելը, անբարոյական կլինի մարդուն մեռնել չթույլատրելը։

Պատերնալիստական դիրքորոշմամբ մտածողները հետևյալ

փաստարկներն են բերում կյանքից զրկելու դեմ.

1. մարդու կյանքն անձեռնմխելի է, և այդ պատճառով էվտանազիան անթույլատրելի է բոլոր հանգամանքներում,

2. էվտանազիայի ժամանակ հնարավոր են չարաշահումներ բժիշկների, ընտանիքի անդամների կամ շահախնդիր անձանց կողմից,

3. էվտանազիան հակասում է «քանի ապրում ես, հույս կա» սկզբունքին, հաշվի չի առնում բժշկի սխալ ախտորոշման հնարավորությունը։ Նման դեպքերում էվտանազիան հանգեցնում է անդարձելի հետևանքների։ Բացի այդ, հիվանդի մահվանից հետո կարող էր հայտնաբերվել նոր դեղամիջոց, որը նախկինում անբուժելի հիվանդությունը կբուժեր, եթե չկիրառվեր էվտանազիան։

Յարցի մյուս կողմը կապված է մահվան փաստի արձանագըրման հետ։ Տվյալ հարցը սրվում է հատկապես օրգանների պատվաստման հետ կապված։ Ե՞րբ արձանագրել մահը։ Մի մասը պնդում է, որ մարդու կյանքը մինչև վերջին պահը պետք է պաշտպանվի, իսկ մյուսներն առաջարկում են մահվան փաստը արձանագրել և ապարատը անջատել գլխուղեղի կեղևի չգործելուց հետո։ Որպեսզի բացառվի բժիշկների կողմից ավելորդ շտապողականությունը, անհրաժեշտ է, որ բժիշկների խումբը արձանագրի այն մարդու մահվան փաստը, որի օրգանը պետք է պատվաստվի հիվանդին։

Այսինքն` կյանքի և մահվան մասին փիլիսոփայական մտորումները անհրաժեշտ են նաև որոշակի խնդիրների լուծման համար։ Մահվան դեմ հանդիման գտնվող մարդու համար բարոյական հենարան է փնտրում նաև գիտական մարդասիրությունը։ Դա վերաբերում է նաև մահանալու կուլտուրային։ Իրական մարդասիրությունը պնդում է, որ, հայտնվելով մահվան դեմ, մարդ ոչ թե պետք է դրսևորի առասպելական հույսեր կամ անուրջներ, հիվանդագին հոգեկան լարվածություն կամ խուճապային բացասական հույզեր, այլ ազնիվ և խիզախ այնպիսի վերաբերմունք, որն արտահայտում է մահվան անխզելի կապը կյանքի հետ։

Կենսաբանականի և սոցիալականի, վերջավորի և անվերջի, մահվան և անմահության դիալեկտիկական միասնությունը թույլ է տալիս պնդելու, որ մարդկության անմահությունը միայն բանականության անմահության և մարդու մարդասիրության մեջ է։ Յավանաբար կանցնեն հարյուրամյակներ և հազարամյակներ, մինչև լիովին կիրացվեն բանականության և մարդասիրության հնարավորությունները։

Կյանքի իմաստի հարցն ունի նաև մի ուրիշ կողմ` կապված բանականության մյուս ձևերի և արտերկրյա քաղաքակրթությունների գոյության հետ։ Այն նորովի է դնում անմահության, մարդու տիեզերական էության և պատասխանատվության հարցերը։ Նոր ըմբռնում է պահանջում ընդհանրապես քաղաքակրթության գոյատևման խնդիրը։

Աշխարհում այնպիսի փոփոխություններ են կատարվել, որ այսօր ստիպված ենք մարդկությունը դիտել որպես գլոբալ միասնություն։ Այնպիսի գլոբալ խնդիրներ, ինչպիսիք են` միջուկային պատերացմի վտանգը, բնապահպանությունը, ազգային գոյատևումն ու զարգացումը, անդրադառնալ ավելի հաճախ համամաոռևային ստիաում են արժեքներին, մարդասիրական փիլիսոփալությանը: Տեղային, առանձնացված հավակնությունները, դրանք անհատական, (լինեն ազգային, թե պետական), դաժան անիրաժեշտությամբ իրենց տեղը պետք է զիջեն իրատեսությանը, մոլորակի ողջ ազգաբանկչության շահերի պաշտպանությանը։ Այսօր ստեղծվել է մի իրավիճակ, երբ միայնակ հնարավոր չէ փրկվել։ Փրկվել կարող ենք միայն բոլորս միասին։ Այդ պատճառով գլոբալ ուժի դիրքերից մտածողությունը և վարքը պետք է տեղի տան ողջամտությանը։ Դիպուկ բնութագրմամբ՝ պետք է սարսափի հավասարակշռությունից հարաբերությունների մեջ անցնել բանականության հավասարակշռությանը։ Բոլորի ոչնչանալու հոաևան վտանգր ստիպում ţ միաձույելու ողջախոհությունը և կոլեկտիվ խելքը մի միասնական, մարդասիրական բանականության մեջ։ Այդ միասնությունը թույլ կտա հաղթահարել առանձին անձանց կամ խմբերի շահամոլական հակումները:

ժամանակակից հասարակության մեջ քիչ չեն անհսկելի, տարերային-առարկայական այնպիսի գործընթացները, որոնք ուղղված են մարդու դեմ, ընդհուպ մինչև մարդուն խաղալիք դարձնելը։ Օրինակ` մարդու օտարումն իր իսկ ստեղծած աշխատանքի և կազմակերպման ձևերից, ատոմի ճեղքումը, ջերմամիջուկային սինթեզի հայտնագործումը, խորհրդային իշխանության տարիներին արտադրության օտարվածությունը մարդու իրական պահանջներից և այլն, այս ամենը ողջ սրությամբ դնում են մարդու գործունեության և բարոյականության փոխկապվածության, ընդհանրապես մարդու «խելոքության» հարցերը։ Չէ՞ որ, օրինակ, հաջողությունները ատոմային էներգիայի խաղաղ օգտագործման մեջ զգալիորեն զիջում են նրա՝ որպես զենքի, կործանման հրեշավոր միջոցի յուրացվածությանը։ Եվ իզուր չէ, որ հասարակական կյանքի բարեփոխումները մեր երկրում ընթանում են տնտեսության մեջ «մարդկային գործոնի» հաշվառման նշանաբանով։

երբեք համաշխարհային մշակույթի մեջ այդպիսի ուժգնությամբ չեն ինչել եղածի պաիպանման (կենսատարածք, կյանք, հուշարձաններ, ժառանգություն. բարուաևան նևաոագիո. մտածողության հմտություններ և այլն) կոչերը։ Զարգանալու, իդեալ իրագործելու համար նախ պետք է պահպանվել, գոլատևել։ Սա մեր ժամանակի կողմից «հայտնաբերված» տարրական ճշմարտություն է։ Մարդն իր չէ։ Դեռևս մեծ Կանտր ձևակերպել է կտրական արգելը. «վարվիր այնպես, որպեսցի մարդկությանը միշտ վերաբերվես ինչպես նպատակի, և երբե՛ք չվերաբերվես միայն որպես միջոցի»։ Կանտի միտքը համահունչ է այն բանին, որ մարդուն չի կարելի ուրիշի կամքի գործիք դարձնել։ Ոչ ոք չպետք է բռնի երջանկացվի՝ երջանկության վերաբերյալ ուրիշի պատկերացումներով։ Կանտի ըմբռնումը («նպատակ ինքն իր մեջ») պահանջում է ընդունել յուրաքանչյուր մարդու` նպատակադրվելու ունակությունը և իրավունքը։

Յասարակությունը մարդուն կարող է «լավացնել» միայն նրա ինքնիրացման հնարավորությունները ընդլայնելով։ Յասարակությունը պետք է հակադրվի մարդու հետ ձեռնածություններին, ինչպիսի դիմակի տակ էլ որ այն թաքնված լինի։ Այդ ձեռնածության ժամանակակից մեխանիզմները նույնքան վտանգավոր են մարդու հոգևոր ինքնապահպանման համար, ինչքան առկա զենքի տեսակները՝ ֆիզիկական գոյատևման համար։

Առաջընթացի չափանիշը պետք է լինի մարդասիրությունը։ Մարդը կոչված է ազատորեն բացահայտելու և զարգացնելու իրեն բնորոշ որակները։ Իսկ դա հնարավոր է միայն բնականոն մարդկային հասարակության մեջ։ Մի բան, որը կքննարկենք «անձնավորություն» թեմայում։ Այժմ մի քանի խոսք աշխարհի հանդեպ մարդու վերաբերմունքի մասին։

Պրակտիկա։ Շրջապատող միջավայրի հետ մարդ փոխազդում է այն հնարավորությունների հիման վրա, որոնք զարգացման ընթացքում ձեռք

են բերվում նյութական և հոգևոր մշակույթների մեջ։ Ըստ որում, մյուս բնական մարմիններից մարդու հիմնական տարբերությունն այն է, որ, ակտիվորեն ազդելով իրական նյութական աշխարհի վրա, նա վերակառուցում և վերափոխում է այդ աշխարհը։

Վերափոխման գործընթացում մարդ ստեղծում է նոր` նյութական և հոգևոր մշակույթի աշխարհ, գոյության նոր պայմաններ, որոնք պատրաստի վիճակում բնության մեջ չկան։ Ստեղծելով այդ նոր իրողությունը` մարդ զարգացնում և կատարելագործում է ինքն իրեն. իր ստեղծագործական ունակությունները։

Պրակտիկան կարելի է սահմանել որպես շրջակա նյութական և սոցիալական աշխարհի մեջ մարդու ներառման այն եղանակը, որով նա ակտիվորեն ձևափոխում է արտաքին աշխարհի առարկաներն ու երևույթներո։

Կենդանիները հարմարված են արտաքին աշխարհին։ Նրանք զգում, ընկալում են աշխարհը այնքանով, որքանով շրջապատող իրերը, հատկություններն ու հարաբերությունները իրենց համար ունեն ուղղակի կամ միջնորդավորված կեսաբանական իմաստ։ Այսինքն` կենդանիները անմիջականորեն նույնական են իրենց կենսագործունեության հետ։

Մարդու սկզբունքային տարբերությունը կենդանուց այն է, որ նա բաց համակարգ է։ Մարդն անսահման հնարավորություն ունի զարգացնելու բնության հետ փոխհարաբերության նոր եղանակներն ու միջոցները։ կապված վրա գործնական ունակությունը Ł շրջապատի միջոցների առաջացման և ցարգացման ազդեզության միջոցները սաղմնային վիճակում օգտագործում են նաև կենդանիները։ Սակայն մարդիկ ստեղծել են իրականության ձևափոխման արհեստական միջոզների համակարգ, nnn վեոաոտառովում Ł մաուկության զարգազման ընթացքում։

Ստեղծելով, վերարտադրելով և զարգացնելով այդ «երկրորդ բնությունը», մարդը միաժամանակ փոխում է իրեն` ձևավորելով և զարգացնելով համապատասխան հմտություններն ու գործողության եղանակները։ Մարդու կատարելագործումը ընթացել և ընթանում է գործունեության նոր եղանակների մշակման ուղիով։

Միջավայրի հետ մարդկանց փոխազդեցությունը (սուբյեկտ-օբյեկտ հարաբերություն) միշտ ընթանում է մարդկային փոխհարաբերությունների (սուբյեկտ-սուբյեկտ) ուղեկցությամբ։ Այդ իսկ պատճառով վերափոխիչ գործունեության համար առանձնակի է կարևորվում հաղորդակցման կուլտուրան։

Այսպիսով, պրակտիկան իր մեջ ներառում է.

1. արտաքին միջավայրի իրական ձևափոխումը արհեստականորեն ստեղծված գործիքների և միջոցների օգնությամբ (սուբյեկտ-օբյեկտային հարաբերություններ),

2. մարդկանց հաղորդակցումը այդ ձևափոխման առիթով և նրա

ընթացքում (սուբյեկտ-սուբյեկտային հարաբերություններ),

3. այն նորմերի և արժեքների ամբողջությունը (արժեքա-նորմային կառուցվածքներ), որոնք առկա են գիտակցության պատկերների տեսքով և ապահովում են պրակտիկ գործունեության նպատակաուղղված բնույթը։

Ձևափոխելով և կատարելագործելով շրջապատող աշխարհը՝ մարդիկ կառուցում են նոր իրողություն, ճեղքում առկա-տրված գոյի հորիզոնները։ Միաժամանակ չպետք է մոռանալ, որ մարդու գործունեությունն էլ է ներառված նյութական իրականության մեջ և, հետևաբար, յուրովի պետք է ենթարկվի նրա օրինաչափություններին, խելամտորեն օգտագործի իր շահերի իրացման համար։

Առկա բնական և սոցիալական միջավայրում հարմարվելուն ուղղված ակտիվությունն ու գործողությունների համակարգը բնութագրվում է «վարք» հասկացությամբ։ Սոցիալական վարքի օրինակ է, ասենք, տվյալ միջավայրում ընդունված սովորույթներին, նորմերին հետևելը։ Իսկ իրականության ձևափոխումը, գործողությունների նոր ծրագրերի մշակումը բնութագրվում է «գործունեություն» հասկացությամբ։

Վարքը նպատակաուղղված է և նպատակահարմար, իսկ գործունեությունը ենթադրում է և նպատակադրում։ *Ազատությունը* մարդուն պայմանների ճնշման հաղթահարումն Մարդկության t: պատմությունը բոլոր ուղղություններով ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ Դեպի պատմություն։ Մարդու զարգազման Ազատությունը սկզբունքային սահմաններն ու հնարավորությունները որոշում է պրակտիկ-վերափոխիչ գործունեության դինամիկան, մի բան, որն ընդյայնում է բնական պայմանների տարրապատկերը (սպեկտրր), գոլության կատարելագործում բնության սոցիալական միջավայրը, պայմաններ ստեղծում հոգևոր զարգացման համար։

Պրակտիկ գործունեության կառուզվածքը բաղկացած է երկու տարրերի ամբողջությունից, «սուբյեկտային» (մաոռն ունաhn նպատակներով կություններով, և նպատակահարմար գործողություններով) և «օբյեկտային» (միջոցները, ելակետային նյութերը և այն արդյունքները, որոնք ստացվել են ելակետային նլութերից՝ գործունեության միջոցների ազդեցության շնորհիվ)։ Օբյեկտ կարող են լինել ոչ միայն բնության առանձին մասեր, այլև մարդը, մարդկանց հարաբերությունները։

Պրակտիկայի ելակետային ձևը նյութական արտադրական գործունեությունն է։ Մյուս ձևը հասարակական հարաբերությունների ձևավորումն ու զարգացումն է (հեղափոխություն, դասակարգային պայքար)։ Գիտությունը հասարակականի համեմատ ավելի նեղ ձև է։

**Տեխնիկական գործունեություն։** Պրակտիկայի հատուկ ձև է տեխնիկական գործունեությունը։

Տեխնիկան (techne – հմտություն, արվեստ, կարողություն) իմաստով երկակի է։ Մի իմաստով դա մարդու կողմից ստեղծված այն հարմարանքներն են, ոոոնթ ևոչված են նլութի. tütnahuıh ինֆորմացիայի տեսակների ստեղծման, ձևափոխման, տարբեր օգտագործման համար` պաիպանման և տարբեր կարիքների բավարարման նպատակով։ Այս իմաստով տեխնիկան և՝ միջոց է, և՝ արդյունք:

Երկրորդ իմաստով տեխնիկան տարբեր հմտությունների, գործունեության կայուն նմուշների, հատուկ կարողությունների ամբողջություն է (նկարելու, գծելու, պարելու, երգելու և այլն տեխնիկա)։

Այս երկու ձևերը գտնվում են դիալեկտիկական միասնության մեջ։ Գնալով ավելի ու ավելի է մարդն իր ամենատարբեր գործառույթները փոխանցում գործիքներին։

Տեխնիկայի և տեխնիկական գործունեության զարգացումը չի հանգում միայն արտադրողական ուժերի զարգացմանը։ Յասարակական հարաբերություններով միջնորդավորված տեխնիկան ազդում է նաև մարդու ողջ ապրելակերպի և աշխարհայացքի վրա։

Տեխնիկայի վերաբերյալ ժամանակակից փիլիսոփայության հակադիր տեսակետներ։ Մեկում, որը կրում է «տեխնոլոգիական դետերմինիցմ» անվանումը, տեխնիկան և տեխնոլոգիան համարվում են մարդկության զարգացման վճռական գործոններ։ Այստեղ քաղաքականությունը արվեստ է, գիտությունն ու մշակույթը լրիվ ենքարկված գիտատեխնիկական առաջընթագի մեխանիզմին։ են Իշխանությունը կենտրոնացված Ł տեխնիկական ոնտոանու` տեխնոկրատիայի ձեռքում։

Մյուս տեսակետը, որը կոչվում է «հակատեխնիցիզմ», տեխնիկան դիտում է որպես հրեշ, մարդկանց բոլոր դժբախտությունների պատճառ։

Նման հակադիր կարծիքների հիմքը մարդ-տեխնիկա հակասության անվերացնելիությունն է։ Լավատեսական փիլիսոփայության տեսանկյունից հասարակական հարաբերությունների կատարելագործումը, մարդու ինքնաճանաչումը հնարավորություն են տալիս ներդաշնակելու մարդ-տեխնիկա հարաբերությունները, հումանիզացնելու գիտատեխնիկական առաջընթացը։

## Գլուխ 6 ԳԻՏԱԿՑՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ճԱՆԱՉՈՂՈՒԹՅՈՒՆ

փիլիսոփալական ոմբռնումն առաջին Գիտակցության հեոթին բնութագովում է նոա և հոականության փոխիարաբերության էությամբ։ Գիտամատերիալիստական տեսանկյունից, գիտակցությունը զարգացած մատերիայի հատկություն է։ Մարդր գիտակցում է ուղեղի օգնությամբ, բայց գիտակցությունը ոչ թե ինքնին ուղեղի գործառույթ է, այլ աշխարհի հետ մարդու յուրատիպ փոխհարաբերության գործառույթ։ Տվյալ առանձնահատկությունը կապված է վերափոխիչ գործունեության ստեղծում է մարդկային որոշակի խմբակցություններ։ Գիտակցությունը իրականության հանդեպ մարդկանց վերաբերմունքի, արտացոլման և կառավարման հատուկ ձև է։ Գիտակցությունը բնութագրում է նաև ինքն իր և հաղորդակցման սեփական եղանակների վերաբերմունքը։ Իսկ ամենը ծնվում հանդեպ шju ţ պրակտիկգործունեության հիման վերափոխիչ վոա։ Uın պատճառով գիտակցությունը ոչ միայն արտացոլում, այլև ստեղծում է աշխարհը:

Գիտակցությունը մատերիայի ատրիբուտ է (այսինքն՝ նրա անհրաժեշտ հատկանիշը), այդ մատերիայի ծավալման, ցարգացման արդյունք: կարելի է ասել, որ «մտածող ոգին» մատերիայի ձևերի զարգացման գագաթնակետն է։

մատերիան ենթադրվում իիմքում ξ, nn ունի արտագոլման հատկություն։ Յուրաքանչյուր կոնկրետ գոյություն, փոխազդելով մեկ ուրիշի հետ, «հետք» է թողնում նրա վրա՝ նաև իր էությունից, բովանդակությունից և ձևերից։ Օրինակ, քայլու՛մ եք, ոտնահետքերը մնում են գետնին, խոսու՛մ եք, ձայնի հետքեր եք քողնում տվյալ միջավայրում, որևէ ճիշտ մի՛տք եք հիմնավորում, լսողը երկար ժամանակ կարող է չմոռանալ, նույնիսկ առաջնորդվել այդ ճշմարտությամբ և այլն։ Այսինքն՝ արտացոլումը նյութական համակարգերի, երևույթների, առարկաների ունակությունն է՝ սեփական հատկությունների մեջ dtnunnunnti փոխազդող համակարգերի առանձնահատկությունները։

Յարկ է նշել, որ արտացուման փիլիսոփայական դիտարկումից ինքնրստինքյան չեն բխում զգայող, ընկալող և մտածող մատերիայի արտացոլման կոնկրետ ձևերը բնութագրող հասկացությունները։ Այդ հասկացությունները կացմավորվում են կոնկրետ գիտությունների կողմից:

«Անզգա» մատերիայից զգայականի անցման կարևորագույն քայլը ինֆորմացիոն արտացոլման առաջացումն է, երբ մի մատերիական համակարգի հետքերը մեկ ուրիշի վրա, վերջինիս կողմից օգտագործվում է իրականության մեջ ակտիվ կողմնորոշվելու համար։ Արևը տաքացնում է քարը, սակայն ոչ մի կերպ չի խթանում քարի ակտիվությունը։

Ինֆորմացիոն է այն արտացոլումը, որը ենթադրում է ազդեցության ակտիվ օգտագործում։ Լայն իմաստով ինֆորմացիան երևույթների հատկությունն դառնալ հայտնի գործողությունների օժանդակել շրջապատում ակտիվ կողմնորոշմանը։ Օրինակ՝ դեպի Շարժման ներքին Արևր։ ձգտում է ծոագիոր ացդեցության շնորհիվ որոշակի համակարգերի ստիպում է ակտիվանալ, փոխել իր վիճակը։ Բայց շարժումը, թեկուցև միջնորդավորված արտաքին ացդանշանով, ներթին ծրագրի արտահայտությունն է։ Այդ պատճառով ներթին ծրագիր ունեցող համակարգերն ունեն արտաթին աշխարհի հանդեպ վերաբերմունքն արտահայտող հատկություններ, ընտրողություն և իրադարձությունից առաջ ընկնելու ունակություն։ Ըստ դրսևորման ոլորտի, տարբերում են արտացոլումը անկենդան բնության, կենդանի բնության և հասարակության մեջ։ Անկենդան բնության մեջ իրագործվում նյութական զանկացած տեսակի փոխազդեցության հետ կապված պարցագույն արտացոլումը։ Այդ տեսակը անկենդան բնության մեջ հանդես է գալիս ինքնուրույն։ Այն կենդանի բնության ու հասարակության մեջ ավելի բարձրակարգ արտացոլման տեսակների առաջացման հիմք է։ Ինֆորմացիոն արտացոլումը ի հայտ է գայիս կենդանի բնության առաջացման փուլում։

Կենդանի բնության մեջ արտացոլման գենետիկորեն ելակետային ձևը գրգռականությունն է։ Գրգռականությունը որոշակի գործողություններին օրգանիզմի հակազդելու ունակությունն է։ Օրինակ, լույսի և ստվերի ազդեցությամբ բույսը բացում և փակում է թերթերը։ Այս դեպքում օրգանիզմի հակազդումը ամբողջությամբ կատարվում է հենց իր՝ օրգանիզմի հաշվին։ Արտաքին գրգռիչի էներգիան միայն ներքին գործընթաց է առաջ բերում։ Այսինքն, տվյալ դեպքում, պարտադիր չէ, որ ինֆորմացիան կրողի ֆիզիկական էներգետիկ բնութագծերը համընկնեն ինֆորմացիոն էֆեկտի հետ։

Արտացոլման հաջորդ ձևը *զգայականությունն է։* Եթե գրգռականությունը բնորոշ է նաև բույսերին, ապա զգայականությունը հատուկ է կենդանական աշխարհին։ Այն սկզբում երևան է եկել ամենապարզ կենդանիների մոտ։ Ձգայականությունը ենթադրում է ոչ միայն կենսաբանական, այլև կենսաբանորեն չեզոք այնպիսի գործոններին

հակազդելու ունակություն, որոնք կապված են կենսական նշանակության գործոնների հետ և կրում են կարևոր ինֆորմացիա։ Օրինակ, եթե լողավազանի միայն լուսավոր մասում է սնունդը, ամիոբան արդեն կարողանում է լուսավորելուց կողմնորոշվել և հասնել այդ սննդին։ Լույսն այստեղ սննդի մասին ինֆորմացիա կրող ազդանշան է, որն առաջ է բերում ներքին այն վիճակը, որն էլ կոչվում է զգայություն։ Օրգանիզմի այդ ներքին վիճակի կենսական նշանակությունն այն է, որ միավորում է պահանջմունքի բավարարման համար անհրաժեշտ ռեսուրսները։ Արտացոլման ձևերի զարգացման միտումը կապված է այդ ներքին մոբիլիզացման վիճակի տեսակարար կշռի աճի հետ։ Այսինքն՝ աճում է արտացոլման՝ որպես օրգանիզմի ներքին աշխատանքի դերը արտաքին ազդակի ինֆորմացիայի մշակման գործում։

Կենդանի բնության մեջ արտացուման բարեշրջումը կապված է հատուկ նյութական կառուցվածքի՝ նյարդային հյուսվածքի առաջացման հետ, որն այնուհետև ցարգանում է որպես բարդ նյարդային համկարգ։ նյարդային համակարգի հիման dnա Unumaniniun *նեյրոֆիզիոլոգիական* արտացոլում։ Դա ինֆորմացիոն արտացուման հաջորդ փույն է։ Տվյալ դեպքում հնարավորություն կա իրագործելու իրացեկման ավելի բարդ սխեմաներ։ Մի բան, որը ենթադրում է գործողությունների այնպիսի տարանջատված համակարգ, որն ուղղված է կենսականորեն նշանակալից նպատակի նվաճմանը։ Ներքին ծրագրին համապատասխան լուրացնելով արտաքին միջավայրի հետ փոխացդեցության ինֆորմացիան, օրգանիցմը կառուցում է, այսպես կոչված, «օգտագործելի ապագայի մոդելը» (տերմինը ներմուծել է Ն. Ա. Բեռնշտայնը)։

Արտացոլման հաջորդ` ավելի բարձր ձևը *հոգեկան արտացոլումն է։* Յոգեկան արտացոլումը հնարավոր է միայն բարդ նյարդային համակարգ ունեցող զարգացած կենդանի էակների մոտ։ Այսինքն, որտեղ կա հոգեկանություն, անպայման պետք է լինի նաև նյարդային համակարգ։

Նյարդային համակարգ ունեցող կենդանիների մոտ արտացոլումն իրագործվում է երկու տարբեր տիպի իրադրություններում։ Առաջինն այն իրադրություններն են, երբ օրգանիզմի ռեսուրսները բավարար են նրա առջև ծագող խնդիրները լուծելու համար (օրինակ՝ շնչառությունը, ջերմափոխանակությունը, մարսողությունը, քայլքը, ձեռքի շարժումները և այլն)։ Տվյալ խնդիրների լուծումն իրագործվում է ինքնաշխատորեն։

Երկրորդն այն իրադրություններն են, երբ օրգանիզմի ռեսուրսները բավարար չեն արտացոլման համար։ Այստեղ նախորդ փորձի ավտոմատիզմը չի աշխատում, և անհրաժեշտ խընդիրների լուծումը օրգանիզմից պահանջում է ակտիվ որոնումներ։ Նման իրադրություններում գործողության սուբյեկտը ստիպված է զսպել ավտոմատ հակազդումը և անցնել կոնկրետ իրադրության հետազոտման և կողմնորոշիչ գործունեության։ Բնականաբար, այդ հետազոտումը պահանջում է նաև նախորդ փորձի օգտագործում, առկա ռեսուրսների մոբիլիզացիա, այսինքըն, ակտիվ ներքին աշխատանք։ Սակայն այդ ներքին աշխատանքն ուղղորդվում և խթանվում է կոնկրետ իրադրության ուսումնասիրմամբ։

Կոնկրետ առարկայական իրադրության հետազոտմանն ուղղված այդ կողմնորոշիչ գործունեությունն էլ հիմք է արտացոլման հոգեկան ձևերի, *հոգեկան պատկերների* ծագման համար։

Յոգեկան պատկերը որպես արտացոլման արդյունք ձևավորվում է ժամանակ, երբ ծագած խնդիրների լուծման մեջ աւն օգտագործում է արտաքին աշխարհի նոր հարաբերություններ և կապեր։ Այդ իսկ պատճառով հոգեկան պատկերը ոչ թե ներթին ռեսուրսների սովորական մոբիլիզացիա ξ, կենդանի էակին шII իրադրության արտացոլում։ Այսինքն՝ հոգեկան պատկերը հանդես է արտաքին իրականության որպես արտացոլում: **Յոգեկան** պատկերի էական բնութագծերից է նրա իդեալականությունը։

Փիլիսոփայության մեջ իդեալականությունը գոյության այն եղանակն է, որը բնութագրական է պատկերի բովանդակության, այսինքն` պատկերի մեջ օբյեկտիվ իրականության ներկայացվածության համար։ Պատկերի իդեալական գոյությունը որոշակի սուբյեկտիվ իրողություն է, կենդանի էակի կողմից իրականության արտացոլման իրողություն։ Այդ իրողությունը դրսևորվում է պատկերի հիման վրա արտաքին աշխարհում ապագա գործողության հնարավորության, ծրագրի կամ գործողության նախագծի մշակման մեջ։

Յոգեկան արտացոլումը, հոգեկան պատկերների ձևավորումը և օգտագործումը ճանաչողական և հուզական գործընթացների օրգանական միասնություն են, կամքի և հիշողության աշխատանք։

Արդեն գիտենք, որ արտացոլման ձևերի ծագման որոշիչ գործոնները պետք է փնտրել շրջապատող միջավայրի հետ նյութական համակարգերի փոխազդեցության առանձնահատուկ տիպերի մեջ։ Ինֆորմացիոն արտացոլումն առաջանում է ինքնապահպանման և ինքնավերարտադրման ընդունակ կենդանիների մոտ, իսկ հոգեկան արտացոլումն՝ այն կենդանիների մոտ, որոնք ընդունակ են իրագործելու կողմնորոշիչ գործունեություն և ակտիվորեն լուծելու իրենց առջև

ծառացած խնդիրները։ Մեթոդաբանական այս սկզբունքը տարածվում է նաև գիտակցության փիլիսոփայական ըմբռնման վրա։

Ըստ այդ ըմբռնման, մարդու առանձնահատուկ գոյությունը և, հետևաբար, մարդկային գիտակցության յուրահատուկ տիպը կապված է պրակտիկայի` բնական, թե սոցիալական միջավայրի հանդեպ մարդու գործնական-վերափոխիչ վերաբերմունքի հետ։ Իրագործելով վերափոխիչ գործունեություն` մարդ ստեղծում է իր «ոչ օրգանական մարմինը», «երկրորդ բնությունը»՝ արտադրության միջոցները, մարդու բնակության հատուկ միջավայրը։ Նա ստեղծում է հաղորդակցման և սոցիալական կազմակերպվածքի ձևերը, արարում է մշակույթը։ Տվյալ արարման փորձն էլ հենց կազմում է մարդկային արտացոլման բովանդակությունը, այն, ինչ ձևավորվում է որպես մարդկային գիտակցություն։

Գիտակցությունը հանդես է գալիս որպես մշակույթի ձևերի ստեղծման և զարգացման, մարդկային առանձնահատուկ համատեղ գործունեության ծրագրման հիմք։ Գիտակցությունը կատարում է մարդկության սոցիալական հիշողության գործառույթ։ Այն մշակում է մարդկային կենսափորձի վերարտադրության յուրօրինակ «մատրիցներ»։

Այսպիսով, մարդկային գործունեության գիտակցական ծրագրավորումը ենթադրում է, որ պրոբլեմային իրադրությանը մարդը մոտենում է՝ կողմորոշվելով դեպի գիտակցության այն նորմերը, ամրացված, արտացոլված է մշակույթի փորձը, այն է՝ արտադրական, ճանաչողական, բարոլական, հաղորդակցական և այլ ձեռքբերումները: Իրագործելով իրադրության գնահատումը՝ մարդը ստիպված ամրագրելու hn վերաբերմունքը իրականության հանդեա. տարանջատելու և գիտակցելու իրեն որպես նման վերաբերմունքի սուբյեկտ։ **Չեն**ց վերաբերմունքի ամրագրումն win գիտակցության` որպես արտացուման առանձնահատուկ բնութագրական գիծը: Գիտակցությունը *միշտ* իրականության նպատակաուղղված արտացոլումն է. նորմերը, դիրքորոշումները և պատկերացումները միշտ պարունակում են իրականության հանդեպ որոշակի վերաբերմունք։

Գիտակցության նյութական կրողը *լեզուն է։* Միայն լեզվի մեջ արտահայտվելով է գիտակցությունը դառնում սոցիալական իրողություն։

Լեզվից բացի նշանային գործառույթ կարող են կատարել նաև նյութական ուրիշ իրողություններ, այնպիսիք, որոնք ի վիճակի են կրելու սոցիալական ինֆորմացիա (բանավոր կամ գրավոր խոսք, նշաններ, խորհրդանիշեր և այլն)։ Տվյալ նյութական իրողությունը նշան կարող է լինել միայն որոշակի մշակութային համակարգում։ Դրանից դուրս այն կարող է ընկալվել որպես մի սովորական իր, առարկա։ Ըստ որում՝ նյութական նշանի և նրա արտահայտած իմաստային բովանդակության կապը կարող է լինել տարբեր աստիճանի։ Օրինակ, գրերի նշանը պատկերային է, նրանց նախատիպը եղել է ծրագիր, որը նշանակել է ինչոր երևույթ։ Իսկ, օրինակ, դրոշակի, նման այլ խորհրդանիշերում այդ կապը թեկուզև պահանջվում է, բայց դառնում է ավելի ազատ։ Ձարգացած գրավոր կամ խոսակցական լեզվի մեջ տվյալ կապը կորչում է ընդհանրապես։ Բառը որպես հնչյուն կամ տառերի համակցություն, որպես կանոն, թերևս ոչ մի ընդհանրություն չունի արտահայտած իմաստի հետ։

Միաժամանակ հարկ է նշել, որ գիտակցության բովանդակությունը, որն արտահայտվում է նշանա-խորհրդանշանային համակարգերում, բոլոր իրադրություններում իդեալական բնույթի է։ Օրինակ, շենքի կամ մեքենայի գծագրի մեջ ճարտարապետն ու նախագծողը մարմնավորել են ապագա շենքի և մեքենայի մոդելը, գիտակցության ստեղծագործ աշխատանքի որոշակի արդյունքը։

Իր ամբողջականության և իդեալականության մեջ գիտակցությունը սուբյեկտիվ իրողություն է։ Միաժամանակ, քանի որ այն իրողություն է դարձել որոշակի մշակութային համակարգում, ապա կոլեկտիվ սուբյեկտների իրողություն է։ Առանձին անձանց համար գիտակցության համապատասխան բովանդակությունը սուբյեկտիվ իրողություն է դառնում այն չափով, որչափով այդ մարդիկ հաղորդակցված են տվյալ մշակույթին։ Վերջինս, իհարկե, չի բացառում ընկալման անհատական անկրկնելիության տարրերը։

Գիտակցությունը ծագում է մարդկանց պրակտիկ գործունեության մեջ՝ որպես այդ գործունեության կազմակերպման և վերարտադրության անհրաժեշտ պայման։ Մշակույթի ցարգացման կարևորագույն փույր ֆիզիկական և հոգևոր աշխատանքի բաժանումն է, գիտակցության Ֆենոմենների արտադրության տարանջատումը` որպես առանձնահատուկ հոգևոր արտադրություն։ Իր հերթին հոգևոր գիտակցության նորմերի և պատկերացումների արտադրության, ստեոծման մեջ բաժանում են տեսաևան գիտակցությունը, գիտակցության բարոյական, կրոնական, քաղաքական և այլ տեսակները։

*Ինքնագիտակցություն:* Գիտակցությունը ենթադրում է սուբյեկտի ինքնաառաձնացումը, որպես աշխատանքի նկատմամբ ակտիվ դիրքորոշում ունեցող էակի։ Տվյալ ինքնաառանձնացումը, իր հանդեպ վերաբերմունքը, սեփական հնարավորությունների գնահատումը, որոնք ցանկացած գիտակցության անհրաժեշտ բաղադրամասն են, կազմում են մարդու այն յուրօրինակ հատկանիշի տարբեր ձևերը, որը կոչվում է ինքնագիտակցություն:

Ինքնագիտակցությունը` պատմականորեն ոոաես awnawgnŋ ձևավորում, հանդես է գալիս տարբեր մակարդակներում և տարբեր առաջին ձևր, երբեմն Նոա nnn անվանում ինքնազգացողություն, սեփական մարմնի և շրջապատող իրերի nι մարդկանց աշխարհում այդ մարմնի ներգծվածության տարրական գիտակցոււմն է։ Պարզվում է, որ իրենից դուրս առարկաների պարզ րնկալումն արդեն ենթադրում է որոշակի ինքնավերագրում, այսինքն՝ ինքնագիտակаման որոշակի տեսակ։ Այլապես աւն կատարվում է իրականության և սուբյեկտի մեջ, դժվար կլիներ տարբերել:

Ինքնագիտակցության հաջորդ՝ ավելի բարձր մակարդակը կապված է մարդկային համակեցությանը, մշակութային կամ սոցիալական խմբին սուբյեկտի պատկանելության գիտակցման հետ։ Իսկ ամենաբարձր մակարդակը «Ես»-ի գիտակցումն է։ Այնպիսի «Ես»-ի, որը նման է ուրիշ մարդկանց «Ես»-ին և, միաժամանակ, ինչ-որ բանով տարբերվում է նրանցից։ «Ես», որը կարող է ազատորեն գործել արարքներ և նրանց համար կրել պատասխանատվություն։ Մի բան, որն անհրաժեշտաբար ենթադըրում է նաև սեփական արարքների հսկման և գնահատման հնարավորություն։

Ինքնագիտակցությունը միայն ինքնաճանաչման տարբեր ձևեր և մակարդակներ չեն։ Դա միշտ ինքնագնահատում և ինքնահսկում է։ Ինքնագիտակցությունը ենթադրում է ինքն իր համադրումը «Ես»-ի իդեալի հետ, որոշակի ինքնագնահատման դուրսբերում և, որպես հետևանք, ինքնաբավարարվածության կամ ինքնադժգոհության առաջացում։

Ինքնագիտակցությունը յուրաքանչյուր մարդու այնքան ակնհայտ հատկանիշ է, որ նրա գոյության հարցը կասկած չի հարուցում։ Ավելին, օրինակ Դեկարտը և նրա հետևորդները նշում էին, որ դա («ես»-ը) միակ բանն է, որին ոչ ոք չի կասկածում։ Եթե ես որևէ առարկա եմ տեսնում, դա կարող է պատրանք լինել։ Սակայն ես ոչ մի կերպ չեմ կարող կասկածել, որ գոյություն ունեմ և գոյություն ունի իմ կողմից ինչ-որ բանի ընկալումը, եթե նույնիսկ այն պատրանք է։ Միաժամանակ ինքնագիտակցության փաստի վերաբերյալ մտորումները բացահայտում են նրա խորը առեղծվածայնությունը։ Չէ՞ որ ինքն իրեն գիտակցելու համար հարկ է քեզ կողքից տեսնել։ Բայց կողքից ինձ կարող է տեսնել միայն ուրիշ

մարդը, այլ ոչ թե ես։ Նույնիսն իմ մարմինը ես նարոր եմ ուրիշի համեմատությամբ տեսնել մասնակիորեն։ Աչքր կարող է ամեն ինչ տեսնել, բացի ինքն իրենից։ Որպեսցի մարդը կարողանա ինքն իրեն տեսնել, գիտակցել, նրան անիրաժեշտ է հայելի։ Տեսնելով իր կերաարդ հայելու մեջ և հիշելով այն՝ մարդը հնարավորություն է ստանում արդեն առանց հայելու, գիտակցության մեջ իրեն «կողքից» տեսնելու, կարծես «ուրիշին» է տեսնում, այսինքն՝ գիտակցության մեջ դուրս է գայիս գիտակցության սահմաններից։ Սակայն, որպեսցի մարդն իրեն հայելու մեջ տեսնի, պետք է գիտակցի, որ հայելու մեջ հենց ինքն է արտացոլված, այլ ոչ թե մեկ ուրիշը։ Յայելային արտապատկերման մեջ ինքն իրեն րնկալումը ակնիայտ է թվում։ Չնայած իրականում դա այնքան էլ այդպես st: Թեոևս պատահական st. nn hայելու մեջ կենռանիներն hnենց sեն ճանաչում։ Որպեսզի հայելու մեջ մարդն իրեն տեսնի, պիտի արդեն տիրապետի ինքնագիտակցման որոշակի ձևերի։ Այդ ձևերն ի սկզբանե տրված չեն։ Մարդը դրանք լուրացնում է և կարգաբերում։ Նա տվյալ ձևերը լուրացնում է ուրիշ, ոչ թե իրական, այլ փոխաբերական հայելու օգնությամբ։ Այդ «հայելին» հասարակությունն է։ Այդ պատճառով մարդու՝ վերաբերմունքո ունեզած անհրաժեշտաբար հնքն հանռեա վերաբերմունքով։ միջնորդավորված ուրիշ հանռեա ŀ մաոռու Ինքնագիտակցությունը ծնվում է ոչ թե մեկուսացած գիտակցության ներքին պահանջմունքներից, այլ համատեղ գործունեությունից մարդկանց միջև փոխիարաբերություններից:

Ինքնագիտակցությունը գոյություն ունի ոչ միայն տարբեր ձևերով և մակարդակներում, այլ նաև տարբեր աստիճանի արտահայտվածության և ծավալվածության մեջ։ Օրինակ, երբ մարդ - ձեռքով հպվում է որևէ առարկայի, նա զգում է առարկան, այլ ոչ թե իր ձեռքը։ Շոշափողական րնկալումը ասում է միայն արտաքին առարկայի, այլ ոչ թե իր՝ մարդու մասին։ Եվ միայն գիտակցության «ետին պյանում» է մարդ վերապրում սեփական հպման ակտն ու այն տեղայնացնում իր մատների ծայրի վրա (սա էլ հենց հանդես է գալիս որպես ինքնագիտակցության տարրական ձև)։ Այն դեպքում, երբ մարդն առարկային դիպչում է ոչ թե ձեռքով, այլ փայտով, շոշափողական ընկալումը նորից վերաբերում է առարկային, այլ ոչ թե օգտագործված միջոցին՝ փայտին։ Վերջինս արդեն չի ընկնում գիտակցության կիցակետի մեջ, այլ, հայտնվելով նրա ծայրամասում, րնկալող մարդու կողմից վերապրվում է որպես նրա մարմնի անմիջական շարունակությունը։ Այս դեպքում մարդու վրա առարկայի ազդեզության զգացողությունն իր կողմից վերապրվում է տեղայնացված մատների ծայրի, այլ փայտի վերջնամասի վրա։

Ինքնագիտակցության այն բացահայտ ձևերը, երբ գիտակցության այս կամ այն ֆենոմենները դառնում են սուբյեկտի հատուկ վերլուծական գործունեության առարկա, կոչվում է ռեֆլեքսիա։ Կարևոր է նշել, որ ռեֆլեքսիան ոչ միայն մարդու մեջ եղածի գիտակցումն է, այլ, միաժամանակ, մարդու վերափոխումը, զարգացման մակարդակի սահմաններից դուրս գալու փորձը։ Երբ մարդ գնահատում է իր յուրահատկությունները, վերաբերմունքն աշխատանքի հանդեպ, դրանով ցանկանում է նաև վերացնել թերությունները, իր մեջ արմատավորելով դրականը։ Ռեֆլեքսիայի ընթացքում տեղի է ունենում անհատական գիտակցության փոփոխում և զարգացում։

Չպետք է մոռանալ, որ այն սեփական կերպարը, որը մարդ ստեղծում է ինքնագիտակցության տարբեր ձևերի մեջ, միշտ չէ, որ համարժեք է իրական մարդուն և նրա գիտակցությանը։ Օրինակ, մարդ կարող է սխալ տեղայնացնել ցավը (ինչպես ատամի ցավի դեպքում), սխալ հիշել և այլն։ Սխալն ավելի մեծ է լինում խորքային ինքնավերլուծության կամ համարժեք գործունեության և փոխհարաբերությունների պայմաններում։ Կարևորն այն է, որ ինքնագիտակցությունը միջանձնային հարաբերություններում մշտապես ստուգվում, ուղղվում և զարգանում է։

Յարկ է նշել, որ մարդկային գիտակցության հիմնահարցը շատ հեռու վերջնական լուծումից։ Բազմաթիվ անիայտներ կան՝ գիտակցության կառուցվածքի և հատկանիշների, մեխանիզմների հետ։ Շատ անիայտներ գործառույթների են պարունակում գիտակցության ու մարդու գործունեության, ընդհանրապես կեցության փոխիարաբերությունը։ Վերջինս հավերժական հարց է այն իմաստով, որ կենսագործունեության ձևերի զարգացումը, գիտության և փոխում և բարդացնում առաջընթացը մրշտապես են կեցության և գիտակցության հարաբերության կոնկրետ ձևերը, ũnn խնդիրներ դնում փիլիսոփայական մտքի առջև:

Կեցության կառուցվածքում գիտակցության դերը երբեք չի կարելի թերագնահատել։ Այն պետք է ընկալվի որպես կեցությանը համարժեք, կյանքի համար էական ինչ-որ բան։ *Գիտակցությունը ոչ այնքան վերաբերմունք է իրականության հանդեպ, որքան վերաբերմունք՝ իրականության մեջ։* 

Գիտակցությունը, գործունեությունը և անհատը հակասական, զարգացող և դժվարությամբ տարբերվող միասնություն ունեն։ Իհարկե, դրանք պետք է առանձին ուսումնասիրել։ Սակայն միշտ պետք է նկատի ունենալ ամբողջը, այսինքն` մարդուն և նրա տեղը աշխարհում։ Այդ ամբողջի մեջ գիտակցությունը հանդես է գալիս որպես գործունեությունը անձին կապող օղակ։ Գիտակցությունը այդ պատճառով պետք է դիտարկվի որպես գործոն և գործող գոյություն` թե՛ մարդու և թե՛ հասարակության զարգացման հարցերում։

Գիտակցության ընկալման և զարգացման տարբեր եղանակներ կան։ Գիտակցությունը պետք է ոչ միայն ռեֆլեքսով, այլև կեցության գծերով օժտված լինի։ Այն պետք է խառնվի կեցության «գործերին», հաղթահարի գիտության և տեխնիկայի «կույր» մղումները։ Գիտակցությունը պետք է ձեռք բերի մոլորակային, տիեզերական բնույթ, այնպիսին, ինչպիսին «ի վերուստ» վերագըրված է իրեն։ Նման գիտակցության որոնման մեջ փիլիսոփայությունն ու գիտությունը պետք է դիմեն մշակույթին, առասպելին, կրոնին, քաղաքականությանը և, իհարկե, սեփական պատմությանը, որտեղ հենց ծագել են պատկերացումները բանականության ոլորտի, բանականության իշխանության մասին։

## ยาเยอเทากายสมาย

Աշխարհում կողմնորոշվելու անհրաժեշտությունը ենթադըրում է իրականության վերարտադրություն, արտացոլում։ Մի բան, որը կազմում է աշխարհի հանդեպ ճանաչողական վերաբերմունքի էությունը։ Երբ ձեռնամուխ ենք լինում ճանաչողության քննարկմանը, պետք է որոշակի տեսակետ ունենալ իրականության համարժեք վերարտադրության հնարավորության վերաբերյալ։ Դա աշխարհայացքային հարց է և կազմում է փիլիսոփայության հիմնական հարցի երկրորդ կողմը (աշխարհի ճանաչելիությունը)։

Անառարկելի է, որ ցանկացած պրակտիկ գործունեություն ենթադրում է գիտակցության աշխատանք, գործունեության իդեալական պլանների առկայություն։ Այսինքն` պրակտիկան միջնորդավորված է գիտակցությամբ։ Աշխարհի վերափոխման ընթացքում զարգացվում և կատարելագործվում է գործունեության իդեալական պլանը։ Գիտելիքը այդ իդեալական պլանի հիմքն է, որն էլ կամուրջ է իրականության և գիտակցության միջև։ Պրակտիկայի զարգացմամբ զարգանում է և ճանաչողությունը։ Անջատվելով որոշակի փուլում որպես հոգևոր արտադրություն` պրակտիկան ստեղծում է աշխարհի գիտական պատկերը։ Այդ պատկերը տարբերվում է առօրյա պատկերացումներից։

Արդյոք մարդն ի վիճակի՞ է համարժեքորեն վերարտադրելու իրականությունը։ Ի՞նչ չափանիշներ և հիմքեր կան դրա համար։ Այս ամենը կազմում է ճանաչողության փիլիսոփայական վերլուծության էությունը։ *Ի՞նչ է գիտելիքը։* Բացահայտելու համար դիտարկենք գիտելիք, ինֆորմացիա և արտացոլում կատեգորիաների հարաբերակցությունը։

երբ ասում ենք, որ Ա սուբյեկտր արտացոլում է Բ օբյեկտր, նկատի ունենք այն, որ Ա-ի մեջ կատարվող որոշակի փոփոխությունները համապատասխանում կատարվոր են ₽-h մեջ փոփոխություններին, հետևանք իսկ վերջիններս ագրեցության։ Ինֆորմացիան այն հատուկ փոխագրեցությունն է, որի միջոցով արտացուման գործընթացն իրագործում է փոփոխությունների փոխանցումը Բ-ից Ա և վերջինում՝ լուրովի ձևափոխություն։ Բարձրագույն մակարդակում ազդանշանների փոխանցումը կատարվում է լեզվական նշանային համակարգերի միջոցով։ Գիտելիքի տակ հասկացվում է ինֆորմացիայի հենց այդ բարձրագույն մակարդակը, որը գործառվում է մարդկային հասարակության մեջ։

Ըստ որում՝ գիտելիքը ոչ թե Բ-ից գնացող և Ա-ի կողմից ընդունվող ամբողջ ինֆորմացիան է, այլ այն մասը, որը ձևափոխված և մշակված է Ա-ի կողմից։ Մշակման ընթացքում ինֆորմացիան պետք է ստանա նշանային ձև կամ էլ այդ ձևի մեջ արտահայտվի հիշողության մեջ պահպանված ուրիշ գիտելիքների օգնությամբ։ Այսինքն՝ ինֆորմացիան պետք է ստանա իմաստ և նշանակություն։ Յետևաբար գիտելիքը միշտ ինֆորմացիա է, սակայն ոչ ամեն ինֆորմացիա է գիտելիք։ Այս ձևափոխման մեջ մասնակցում են ուղեղի գործունեությունը, տարբեր հոգեկան գործընթացներ, ինչպես նաև այն կանոնները, որոնք գիտելիքը ներառնում են հասարակական կապերի, դարաշրջանի մշակութային համատեքստի մեջ։

փուլ, ճանաչողությունն ունի եոևու զգայական և բանական *(ռացիոնալ)*։ Փիլիսոփալության պատմության մեջ, նայած, թե որ փուլին է վճռական նշանակություն տրվել, ձևավորվել են երկու ուղղություններ։ Այսպես, ռազիոնալիստները (Դեկարտ, Սպինոզա, Լեյբնից, Կանտ, Յեգել), առանց մերժելու զգալական ճանաչողության կարևորությունը, էական դերը վերագրում էին ռացիոնալ (բանական) ճանաչողությանը։ Իսկ կողմնակիցները (Յոբս, Լոկկ) գլխավորը էմպիրիզմի ճանաչողությունն էին համարում։ Մտքի մեջ չկա որևէ բան,- պնդում էին նրանք,- որը չլինի զգալական ընկալման մեջ։ Այդ վեճը շարունակվում է մինչև onu:

Քննարկելով ճանաչողության գործընթացի այս երկու փուլերը, գիտության նվաճումների վրա հիմնված ժամանակակից իրատեսական փիլիսոփայությունը փորձում է բացահայտել զգայականի և տրամաբանականի փոխլրացման պահը և, ըստ էության, ծայրահեղ ըմբռնումների հանդեպ գրավել միջանկյալ դիրք։

Դիտարկենք, թե ինչպե՞ս է տեղի ունենում ճանաչողության

գործընթացը։

Պատմականորեն առաջնայինը զգայական ճանաչողությունն է, որը բաղկացած է մի շարք տարրերից։

Ձգալական ճանաչողության պարզագույն, ելակետային Ձգալության, onawühaŭh լուրօրինակ aawınıəınıնն ոոաես Ľ. հաևագոման առանձնահատևություններն ուսումնասիրում կենսաբանական և հոգեֆիզիոլոգիական գիտությունները։ Մասնավորապես ապացուցված է, որ, ըստ «ինֆորմացիոն ունակության», մարդու մոտ առաջին տեղում տեսողությունն ու շոշափումն է, այնուհետև՝ ձայնը, համը, հոտը։ Յաստատվում է այն փաստը, որ արտացոյման ունակությունը տարբեր աստիճաններով բնորոշ է որջ բնությանը։ Այդ պատճառով էլ ինարավոր է ուսումնասիրել մարդկային զգայությունները արտաքին ազդակների ընկալման և արտացոլման, ինֆորմացիայի մշակման և փոխանցման տեսանկյունից։ Նման մոտեցումը բնորոշ է ինֆորտեսության. մասնավորաաես կիբեռնետիկայի հաոև Միաժամանաև է չմոռանալ. nn զգալությունները, քանաչողության ելակետային տարը, դիտարկվում են ամբողջական գործունեության հետ կապված բաղադրամասերի տեսքով։ Այս կամ այն առարկայի նյութական ազդեցությունը, օրգանիզմի կողմից ծնելով հակագրեցություն, միաժամանակ ստեղծում է այդ առարկայի սուբյեկտիվ պատկերը։ Ձգայությունը առարկայի իդեալական պատկերն է, քանի որ (սուբյեկտիվ) առաոկան นทนนตกเปกเบ็ մարդկային գիտակցության «պրիզմայի» միջոցով։ Այսպես, ցավային զգալություններն առաջանում են որևէ առարկայի կամ գրգռիչի կողմից։ Մենք այրվածքից ցավ ենք ցգում, քանի որ մեր մաշկի վրա ացդել է կրակը։ Սակայն ինքնին կրակի մեջ ցավ չկա։ Ցավը մեր օրգանիզմի հատուկ պատասխանն է։

Զգայությունները մեզ տալիս են առարկայի *կերպարային* արտացոլման տարրական ձևը։ Կերպարը առարկայի անմիջականորեն ընկալելի ամբողջական ձև է։ Ձգայությունները առանձին գոյություն չունեն։ Մենք դրանք առանձնացնում ենք ճանաչողական նպատակներով։ Օրինակ, երբ նայում ենք տանը, անմիջականորեն ընկալում ենք որպես ամբողջություն, չնայած առանձին զգայությունները մեզ տալիս են տան մի մասի, գույնի, տանիքի որևէ կողմի և այլ տարրերի պատկերները։ Խնդիրն այն է, որ ընկալման մեջ ընդգրկվելու շնորիիվ առանձին զգայու-

թյունները ձեռք են բերում առարկայական աշխարհի սուբյեկտիվ պատկերի որակ։

Ընևաւումո նյութական առաոկայի՝ ռիտման միջոզով տոված ամբորջական պատկերն է։ Ընկայման annönնթաaն ակտիվ է և ստեղծագործական։ Օրինակ, չնայած մենք անմիջականորեն զգայում ենք տան մի մասը, բայց ընկալումը ամբողջական պատկերների մեջ միավորում է նաև տան այն մասերը, որոնք տվյալ պահին չեն ցգայվում։ 3hannnreimū մեկտեղ ընկալման մեխանիցմը թույլ է տալիս հետ ժամանակի ընթացքում առարկայի պատկերը պահել գիտակցության մեջ նաև այն դեպքում, երբ այդ առարկան անմիջականորեն տրված չէ մեց։ Այս դեպքում գործ ունենք զգայական ճանաչողության ավելի բարդ ձևի hետ. nnn կոչվում է ապտկերպցում։

զաըաչողուեյաը հույզերը: Ձգալական տարատեսակներից են ատելությունը, օրինակներ են զայրույթը, վախը, սերը, համակրանքը, հակակրանքը, hmguribu այլն: Uju ամենը ճանաչողության համար կարևոր են նրանով, որ մի կողմից արտացոլում են իրական կապերը, մլուս կողմից՝ արտահայտում իրականության հանդեպ մարդու վերաբերմունքը։ Իսկ դրանք էականորեն կապված են հարաբերությունների, հասարակական մշաևույթի բարոլական արժեքների հետ։ Այսինքն` հույզերի մեջ սուբյեկտիվ պահը առնչվում է բարու և չարի, արդարի և անարդարի, լավի և վատի, ինչպես նաև տվյալ անհատի անկրկնելի որակների հետ։

Ընդհանրապես ճանաչողության և, մասնավորապես, զգայական իմացության մեջ շատ կարևոր է լեզվի դերը։ Յուրաքնչյուր բառ արդեն ոնռիանոացում է։ Լեցուն զգալական ճանաչողության **h**իմնական ձևավորողն ու կազմակերպողն է։ Յենց լեցվի միջոցով է, որ կոնկրետ մարդու զգայական փորձի առանձին փաստերը ներառվում են աշխարհի վերաբերյալ ընդհանուր գիտելիքների մեջ։ Յուրաքանչյուր մարդ, լեզվի շնորհիվ կարողանում է «մշակել» իր զգայարանների տվյալները և օգտագործելի դարձնել ուրիշների համար։ հասկացությունների մասին է, որոնք մարդը լուրացրել է որպես ուրիշների փորձի արդյունք։ Ուրիշների փորձ ասելով՝ հասկացվում են նաև մարդկության պատմական ձեռքբերումները։

Ուրեմն` զգայական ճանաչողությունը փոխազդում է և փոխներթափանցում մարդկային կենսափորձի և բանական մտածողության հասկացությունների մեջ։ Իսկ ի՞նչ են հասկացությունները և ինչպե՞ս են դրանք ձևավորվում։

Կոնևոետ առաոկաների lı եոևույթների dnա Ֆիզիկական ներգործության, նրանց օգտագործման և ձևափոխման, հասարակական իարաբերությունների ստեղծման ոնթացքում մարդկությունը բերում ամենատարբեր գիտելիքներ այդ առոնչությունների մասին։ Ըստ այդմ կոնկրետ առարկաներից առանձնագնում մաոռո հարաբերություններն ու հատկությունները, որոնք կարևոր են իր կյանքի ու գործունեության համար, սակայն՝ առանձին գոյություն չունեն։ Դրանք դառնում են ճանաչողական գործունեության հատուկ օբյեկտներ, որոնք արտահայտվում են բառ-հասկացություններով։ Օրինակ՝ «մարդ», «կարմիր», «գեղեցկություն» և այլն։ Յարկ է նշել, որ մինչև րնդհանրացնող տեսք ստանալը, գիտելիքները միլիարդավոր անգամներ համառովում, համեմատվում և տարբերակվում են։

Յասկացությունը բառերի մեջ մարմնավորված ճանաչողության այն արդյունքներն են, որոնք առանձնացնում և ամրագրում են առարկաների ու երևույթների ընդհանուր էական հատկություններն ու հարաբերությունները և, դրա շնորհիվ՝ նաև այդ առարկաների հետ գործ ունենալու երանակները։

Գործընթացը, որի դեպքում առարկաների կամ նրանց դասի տարբեր հատկություններից վերանալու, համադրելու և համեմատելու օգնությամբ տարանջատվում րնդհանուր կամ էական hատկությունը, ţ փիլիսոփայության մեջ կոչվում է *վերացարկում։* Արդյունքում ստացված վեռացականություններ «տվյալները» կոչվում են զանաչողության (աբստրակցիաներ)։ Այնուհետև մտph մեջ կոնկրետացվում րնդհանրացվում են այդ հատկություններն ու հարաբերությունները։ Այս ամենո դառնում է գործունեության հատուկ ձև, այսպես «տեսական գիտելիքի արտադրություն»:

ճանաչողության ընթացքին «մասնակցում» են նաև ոչ բանական գործողություններ։ Դրանք գործում են որոշակի կենսասոցիալական օրինաչափությունների հիման վրա, անկախ մարդու կամքից և գիտակցությունից։ Ո՞րն է այդ ոչ բանական մեխանիզմների էությունը։ Պատասխանելու համար պարզաբանենք, թե ի՞նչ են ստեղծագործությունը և ինտուիցիան։

Իրական կյանքում մարդն անընդհատ ընդհարվում է փոփոխվող իրադրությունների հետ։ Այդ պատճառով վարքի ընդունված նորմերին համապատասխան վճիռներ ընդունելուց բացի, մարդը ստիպված է ընդունելու ոչ ստանդարտ որոշումներ։ Նման գործընթացն էլ կոչվում է ստեղծագործություն։

Պւատոնո ստեղծագործությունը համաոում Łп խենթության առանձնահատուև տեսաևին բնորոշ Աստվածային ունաևություն: Քոիստոնեական ավանդութի համաձայն, ստեղծագործությունը մարդու մեջ Աստվածայինի բարձրագույն ռոսևորումն է։ Ըստ Կանտի՝ գիտական ստեղծագործությունը տաղանդների բախտաբաժինն է, իսկ իսկական ստեղծագործությունը մատչելի միայն մեծ մարգարեներին. Ł փիլիսոփաներին կամ արվեստագետներին, այսինքն` հանճարներին: ներկայացուցիչները, onhնակ Snninn, ստեղծագործության անկրկնելիությունը ոնռունում thū պատճառով՝ անճանաչելիությունը ու անհամատեղելիությունը բանական ճանաչորության հետ։

տվյալների վոա` րնդունված է ստեղծագործությունը համարել մարդու կենսասոցիալական բարեշրջման արդյունք։ Արդեն բարձրագույն կենդանիների վարքում ստեղծագործության տարրեր։ Օրինակ, առնետները, առկա են փորձերից հետո. ելը գոտնում խառնաշփոթ բազմաթիվ են լաբիրինթոսներից։ Շիմպանցեն լուրացնում է ոչ միայն խուլ-համրերի հարյուրավոր բառեր, այլև ընդհարվելով ոչ ստանդարտ իրադրության հետ, կազմում է նոր մտքեր՝ մարդուն հաղորդելու համար։ Մարդը, որպես ավելի բարդ համակարգ, ունի ինֆորմացիայի մշակման անհամեմատ ավելի մեծ ինարավորություն։ Մարդու ստեղծագործության մեջ հատուկ դեր ունի հիշողությունը, այսինքն նախկինում ստացած տեղեկության պահպանումը։ Կան օպերատիվ, կարճաժամկետ և երկարաժամկետ հիշողություններ, կախված այն բանից, թե անիոաժեշտ պահանջող խնդիրները ինչ հաճախությամբ են հանդիպում։

Ստեղծագործությունը, որպես nş ստանդարտ կամ ինարելու գործընթաց, մարդու համար անհրաժեշտություն է, քանի որ օգնում է հարմարվելու անսահմանորեն տարաբնույթ և փոփոխական աշխարհին, մի բան, որն ապահովում է մարդու գոյատևումն ու ցարգացումը։ Ըստ որում՝ խոսքը ոչ միայն արտաքին, այլ մարդու ներաշխարհի մասին է (ապրումներ, տրամադրություններ, հույցեր, երևակայություն և այլն)։ Այս ամենը չի հակասում նպատակահարմար, բանական գործունեությանը, հակառակը՝ նրա բնական և անհրաժեշտ շարունակությունն է։ Այն ոչ թշնամի չէ բանականությանը, րնթանալով ենթագիայլև տակցաբար կամ անգիտակցաբար, չենթարկվելով որևէ շաբլոնի կամ կանոնի, ի վերջո միավորվում է բանական գործունեության հետ, իսկ առանձին դեպքերում՝ հանգեցնում է բանական գործունեության նոր տեսակի ստեղծման։ Այսպես օրինակ, Միքելանջելոյի, Ս. Փարաջանյանի գեղարվեստական, Գալիլեյի, Կոպեռնիկոսի, Լոբաչևսկու գիտական ստեղծագործությունները դարձել են մշակույթի և գիտության բաղադրամաս, չնայած, որ ժամանակին չեն տեղավորվել ընդունված կաղապարների մեջ։

Ստեղծագործության մեխանիզմներից ամենաինքնատիպը ինտուիցիան է: Յին հունական փիլիսոփաներ Դեմոկրիտը, Պլատոնը ինտուիցիան համարում էին ներքին տեսողություն, խելքի բարձրագույն ունակություն։ Մտահայեցողությունը, ըստ Պլատոնի, թույլ է տալիս բարձրանալու անփոփոխ և հավերժական գաղափարների մակարդակին, ինչը հարաբերական իմաստով անկախ է անհատից։

Առ այսօր ինտուիցիայի բավարար գիտական մեկնություն գոյություն չունի։ Սակայն ժամանակակից ստեղծագործության հոգեբանությունը և նեյրոֆիզիոլոգիան թույլ են տալիս պնդելու, որ ինտուիցիան ներառում է մի շարթ փույեր.

- 1) հիշողության համակարգի մեջ կերպարների և վերացարկումների կուտակում, անգիտակցական բաշխում,
- 2) որոշակի խնդրի վճռման նպատակով կուտակված կերպարների և վերացարկումների չգիտակցված խմբավորում,
- 3) խնդրի հստակ գիտակցում,
- 4) ձևակերպված խնդրի լուծման հանկարծակի (անսպասելի) հայտնաբերում։

Յաճախ նման լուծումները ի հայտ են գալիս անսպասելի, այն պահին, երբ ուղեղը կողմնորոշված է ուրիշ խնդիրների լուծմանը։ Յայտնի է, որ նշանավոր մաթեմատիկոս Պուանկարեն մաթեմատիկական կարևոր ապացույցը գտել է լճափին զբոսնելիս, իսկ Պուշկինը անհրաժեշտ բանաստեղծական տողը հնարել է քնի մեջ։

Ինտուիցիայի մասին մտորելիս ռացիոնալ փիլիսոփայությունը պնդում է, որ շեշտր չպետք է դրվի խորհրդավորության պահի վրա։ Այն պետք է ինտենսիվ գիտական քննարկման առարկա դառնա։ Յայտնի է, որ աջ-ձախակողմյան գոլություն ունի ուղեղի ասիմետրիա: Փորձնականորեն ապացուցված է, որ ուղեղի կիսագնդերը տարբեր գործառույթներ են կատարում։ Աջր հիմնականում մշակում և պահպանում ինֆորմացիան, որը տանում է զգայական կերպարների ստեղծմանը։ Ձախ կիսագունդը իրագործում է վերացարկումը, մշակում հասկացություններն ու դատողությունները, ինֆորմացիային շնորհում է իմաստ և նշանակություն, մշակում և պահպանում է տրամաբանական կանոնները։ ճանաչողության ամբողջական գործընթացը իրագործվում է այդ կիսագնդերի կողմից իրացվող գործողությունների և գիտելիքների փոխազդեցության շնորհիվ։ Եթե տարբեր պատճառներով կապը նրանց միջև խաթարվում է, ապա ճանաչողությունը իրացվում է թերի, ոչ լրիվ։

Ստեղծագործության և ինտուիցիայի դեպքում տեղի են ունենում գործառույթների հանկարծակի ձևափոխումներ։ Աջ և ձախ կիսագնդերի գործունեությունը «անսպասելիորեն» միավորվում է. մի բան, որը հանգեցնում է ցանկալի արդյունքի ստացմանը, մարդու պայծառացմանը, որոշակի ստեղծագործական խանդավառմանը։ Այն ընկալվում է որպես հայտնագործություն, լուսավորումը մի բանի, որը նախկինում գտնվում էր անգիտակցական գործունեության խավարում։

ճանաչողության մեջ կարևորվում են բազատրությունը և ըմբռնումը: Նեոկանտականներ Վինդելբանդր և Ռիկերտը գտնում էին, որ բնության և իասարակության ճանաչորությունները արմատապես տարբերվում են: երևույթները, num նրանց, ենթարկվում են օրինաչափությունների, իսկ հասարակության երևույթները կախված են մարդկանց անհատական լուրահատկություններից բացառապես պատմական անկրկնելի իրադարձություններից։ Ալդ պատճառով, ճանաչողությունը իսև ընության րնդհանրացնող է, սոգիալական անհատականացնող: **Յամապատասխանաբար** եոևույթները՝ բնագիտության հիմնական խնդիրը օրենքների մեջ եզակի փաստերի րնդիանրացումն է։ Սրանց հիման վրա Վ.Դիլթելը գտնում էր, որ բնագիտության մեջ ճանաչողության հիմնական մեթոդը բացատրությունն է, իսկ մարդու և մշակույթի վերաբերյալ գիտություններում՝ ոմբռնումը։ Սակայն նման տեսակետը ճշմարտացիության կողթին պարունակում է նաև միակողմանիության տարրեր։ Առավել ճշմարիտ է այն, բնագավառներում էլ բացատըրությունն ու ըմբռնումը փոխլրացնող ճանաչողական գործընթացներ են։

ճանաչողության տեսությունը տարբերակում է բազատոության կառուցվածքային. ֆունկցիոնալ պատճառական տեսակները: և Կառուցվածքային բացատրությունը այն հարցի պատասխանն է, թե ինչպե՞ս է կառուցված առարկան (օրինակ` ատոմի մեջ ինչպիսի՞ն է մասնիկների կազմը փոխկապվածությունը), տարրական և ֆունկցիոնալը` ինչպե՞ս է գործում առարկան (օրինակ կենդանին, մարդը կամ արտադրական կոլեկտիվը), պատճառականը` ինչու՞ է առաջացել տվյալ երևույթը, ինչու հենց գործոնների նման հավաքածուն է հանգեցրել նման հետևանքի և այլն։ Ըստ որում՝ բացատրության ժամանակ առկա գիտելիքներն օգտագործվում են ուրիշ գիտելիքների բացատրության համար։ Ավելի ընդհանուրից կոնկրետ և փորձնական գիտելիքներին անցումը կազմում է բացատրության ընթացակարգը (պրոցեդուրան)։

Կախված այն բանից, թե ի՞նչ օրենքներ կամ տեսակետներ են դրված բացատրության հիմքում, նույն երևույթները կարող են տարբեր կերպ բացատրվել։ Այսպես, Արեգակի շուրջը մոլորակների պտույտը կարող է մի կողմից բացատրվել երկրային մեխանիկայի դասական օրենքներով, մասնավորապես, ձգողության ուժերի ազդեցությամբ, մյուս կողմից՝ ելնելով հարաբերականության հատուկ տեսությունից՝ Արեգակի ձգողության դաշտում նրա մերձակա միջավայրի ծռմամբ։ Թե ո՞ր տեսակետն է ավելի ճիշտ, որոշում է ֆիզիկան։

Փիլիսոփայության եսնռիոն Ł htmwanmti ըազատոության կառուցվածքներո այն պայմանները, որոնցում ստազվում և բացատրվող երևույթների վերաբերյալ ճիշտ գիտելիքներ։ Սրանով մոտենում ենք գիտելիքի ճշմարտացիության հարցին։ Այն գիտելիքները, որպես բացատրության ծառայում են hhúp, «բացատրող»: Իսև այն ahıntı pütnn. որոնք իիմնավորվում են բացատրողի կողմից, կոչվում են «բացատրվող»։ Որպես բացատրող կարող են հանդես գալ ոչ միայն օրենքները, այլև փաստերը։ Օրինակ՝ ատոմային ռեակտորի աղեղի փաստր կարող է բացատրել մերձակա տարածքի ռադիոակտիվության բարձրացումը:

Բացատրության գործընթացը գիտելիքների տարբեր համակարգերի միջև հաստատում է ավելի խորը և ամուր կապեր։ Մյուս կողմից, այն թույլ է տալիս իրագործել ապագա իրադրությունների և գործընթացների կանխատեսում և գուշակում, քանի որ, ընդհանուր առմամբ, բացատրության և կանխատեսման տրամաբանական կառույցները նույնն են։ Իրենց հերթին կանխատեսումներն ու կանխագուշակությունները անհրաժեշտություն են գործունեության պլանավորման և նախագծման համար։

Ինչո՞վ է ըմբռնումը տարբերվում բացատրությունից։ Յաճախ լսում ենք, որ տվյալ երևույթը հասկանալու համար այն պետք է բացատրել։ Նույն ձևով էլ ասում են, թե այս կամ այն բացատըրությունը հասկանալի է կամ անհասկանալի։ ճանաչողության բոլոր փուլերում ինչ-որ բան անհայտ է։ Այդ դեպքում ասում ենք, որ տվյալ երևույթը չենք հասկանում։ Դրա պատճառները կարող են ամենատարբեր լինել։ Օրինակ, հին ձեռագիրը կարող է մեզ անհասկանալի լինել, քանի որ անհայտ են լեզուն կամ առանձին արտահայտությունները, այն իմաստը, որ դրանց մեջ դրել է հեղինակը, տվյալ դարշրջանի առանձնահատկությունները և այլն։ Այդպես ստեղծվել է ըմբռնման մասին գիտությունը, որը կոչվում է հերմենևտիկա։ Նրա հիմնադիրները` Ֆ. Շլեյերմախերը, Վ.Դիլթեյը, Գ.Գադամենը և ուրիշներ, ձևակերպել են ըմբնման գործընթացի

հիմնախնդիրները և դժվարությունները։ Որպեսզի գրավոր կամ բանավոր տեքստը հասկացվի, պետք է ըմբռնվի յուրաքանչյուր բառի, հասկացության կամ նախադասության այն իմաստը, որը վերագրվել է հեղինակների կողմից։ Միաժամանակ, այս ամենը ըմբռնելու համար պետք է հասկանալ համատեքստի իմաստն ու նշանակությունը, քանի որ մասերի իմաստն ու նշանակությունը կախված են ամբողջի իմաստից և նշանակությունից։ Տվյալ բարդ կապը կոչվում է «հերմենևտիկական շրջան»։

Ըմբռնումը ոչ թե եզակի ակտ է, այլ երկարատև ու բարդ գործընթաց։ Մենք մշտապես անցնում ենք կատարում ըմբռնման մի մակարդակից մյուսին։ Ըստ այդմ կատարվում են` մեկնություն (ինֆորմացիային սկզբնական իմաստի և նշանակության վերագըրումը), վերամեկնություն (իմաստի և նշանակության ճշգըրտումը և փոփոխությունը), զուգամերձեցում (նախկինում անջատ իմաստների և նշանակությունների միավորում), տարամիտում (նախկինում միացյալ իմաստի տարանջատում), կոնվերսիա (իմաստի և նշանակության որակական ձևափոխություն և այլն)։

Ըմբռնման գործընթացը ոչ միայն գիտելիքների յուրացում է, այլև նոր գիտելիքի հայտնաբերում` մի շարք բարդ ձևափոխությունների օգնությամբ։ Այսինքն` ըմբռնումը նման դեպքում կրում է ստեղծագործական բնույթ և ներկայացնում է անցում ինտուիտիվ մտածողությունից` բանական ճանաչողության:

համապատասխանությունը իրականությանը սոփայության մեջ հայտնի է որպես *ճշմարտության* հիմնահարց։ Որպեսզի հաստատենք երկու ձորերի համապատասխանությունը, բավական է վրա։ Որպեսզի ապացուցվի լուսանկարի դնենք իրար նախօրինակի համապատասխանությունը, աւն մեո առաջացնի նույնանման տեսողական զգալություններ։ Իսկ ինչպե՞ս նշաններով արտահայտված հաստատել ahuntihph համապատասխանությունը ֆիզիկական գործընթացներին, պատմական իրադարձություններին և այլն։ Յնարավո՞ր է գիտելիքի մեջ տարանջատել մարդուց ու մարդկությունից անկախ բովանդակություն։ Եթե այո, ինչպե՞ս որոշել դրա համապատասխանությունը առարկայական իրողությանը։ Սա է գիտելիքի ճշմարտացիության վերաբերյալ հիմնական հարցը։

Գիտելիքի ճշմարտացիության հարցը լուծելիս միշտ ստիպված ենք տարանջատել այն, ինչ կախված չէ մարդուց և հակառակը, կախված է մարդուց և մարդկությունից։ ճանաչողության արդյունքների կապը ուսումնասիրողի, ժամանակի, սոցիալ-մշակութային գործոնների հետ իիմք է տվել Ֆ. Բեկոնին ասելու, որ «ճշմարտությունը ժամանակի դուստրն է»։ Իսկ Թ. Յոբբսը, որպեսզի տարանջատի գիտելիքի առարկայականությունը և մարդուց անկախությունը, նշել է, որ «ճշմարտությունը բանականության դուստրն է»։ է. Կանտը համարում էր, որ ճշմարտության առարկայական չափանիշի բացահայտումը փիլիսոփայության հիմնական խնդիրն է։

Բնական է, որ նոր ժամանակի ճանաչողության տեսությունը պետք է փորձեր փոխհամաձայնեցնել տարբեր տեսակետները, մի չափանիշի մեջ համատեղել դիտարկումը և մտային գործունեությունը։ Միաժամանակ պետք էր կարողանալ տվյալ չափանիշի մեջ ներառնել նաև մարդու կողմից իրականության փոփոխությունները։ Այս ամենին որպես չափանիշ բավարարում է մարդու առարկայական գործունեությունը, որը սահմանել ենք համապատասխան թեմայի մեջ (տե՛ս «Մարդ» թեման)։ Այդ պատ-ճառով ժամանակակից գիտության նվաճումների վրա հիմնվող փիլիսոփայությունը *ճշմարտությունը սահմանում է որպես տեսությամբ ստուգված և պրակտիկայով հաստատված գիտելիք։* 

**Գիտելիթի** մեջ արտահայտված առարկայական hnnnnıəınıün փոփոխվող Պրակտիկան, nnh հիման իրագործվում t: dnա ճանաչողությունը, նույնպես փոփոխվող է։ Պրակտիկայի հիման վրա ստեղծվող և նրանով ստուգվող գիտելիքներն անրնդհատ փոխվում և զարգանում են։ Յետևաբար մշտապես փոխվում և զարգանում է նաև առարկայական (օբյեկտիվ) ճշմարտությունը։

Օբյեկտիվ ճշմարտության այն ձևը, որը կախված է կոնկրետ պատմական պայմաններից և որը բնութագրում է ճանաչողության տվյալ մակարդակում նվաճված «ճշգրտության», «խստության» և «լրիվության» աստիճանը, կոչվում է *հարաբերական ճշմարտություն։* ճանաչողության գործընթացը օբյեկտիվ ճշմարտության է՛լ ավելի լրիվ և ճիշտ ճանաչումն է։

Որևէ երևույթի վերաբերյալ լիարժեքորեն ճշգրիտ, լրիվ, համակողմանի և սպառիչ գիտելիքը կոչվում է *բացարձակ ճշմարտություն։* Բացարձակ ճշմարտությունը ըմբռնվում է որպես այն սահմանը, նպատակը, որին ձգտում է ճանաչողությունը։

Յուրաքանչյուր հարաբերական ճշմարտություն պարունակում է բացարձակի մաս։ Միաժամանակ, բացարձակ ճշմարտությունը հարաբերական ճշմարտությունների անվերջ հաջորդականության սահման է։ Արեգակը սկզբում պտտվում էր երկրագընդի շուրջը, հետո՝ հակառակը. նախկինում պտտվում էր շրջանաձև, հետո՝ էլիպսաձև և այսպես շարունակ։

Յուրաքանչյուր գիտելիք անբացահայտորեն պարունակում է կանոնների բարդ, այդ թվում՝ օգտապաշտական (պրագմատիկական) համակարգ։ Դա նշանակում է, որ գիտելիքի որոշակի տեսակից կարելի է դուրս բերել կոնկրետ ցուցումներ կամ գործունեության նորմեր։ Այսպես օրինակ, «տունը գտնվում է սարի գագաթին» դատողությունից կարելի է դուրս բերել այն կանոնը, որ «ով ուզում է գտնվել այդ տան մեջ, պետք է բարձրանա տվյալ սարի վրա»։

ճշմարիտից և կեղծից բացի, կան գիտելիքի այլ գնահատումներ, օրինակ՝ «օգտակար» և «անօգտակար» գիտելիքներ։ Սրանց կապը բարդ է և ոչ միանշանակ։ Օրինակ, հիվանդության ճիշտ ախտորոշումը առանց դեղամիջոցների կարող է լինել անօգտակար։ Տվյալ հարցում կարևոր են սոցիալական և մշակութային համատեքստերը։

Կախված բարոյականության չափանիշներից, ճշմարտությունը կարող է լինել նաև վնասակար։ Օրինակ, ստալինիզմի ժամանակներում ճշմարտությունը թաքցվում էր, որպեսզի արդարացվեն կատարվող անհամար հանցագործությունները։

Այսպիսով, գիտելիքի ճշմատացիությունը, օգտակարությունն ու շահավետությունը ճանաչողության տեսության համար կարևոր են, հատկապես գիտելիքի գործնական իրացման դեպքում։

## Գլուխ 7 ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ

Ամենաընդհանուր ձևով գիտությունը աշխարհի մասին գիտելիքների համակարգ է։ Որպես բանականության ու հասարակական կյանքի զարգացման ծնունդ, գիտությունը ժամանակի ընթացքում փոխում է հասարակության հետ կապի իր բնույթը։ Ներկայումս, որպես եղելություն կարելի է նշել գիտության երեք գործառույթներներ. 1) մշակութաաշխարհայացքային, 2) անմիջական արտադրողական ուժի, 3) սոցիալական ուժի։

- 1) Դեռ միջնադարում աստվածաբանությունը գերիշխող դիրք էր գրավում աշխարհի կառուցման և նրա մեջ մարդու տեղի 400 տարի առաջ Կոպեռնիկոսի արևակենտրոն hարգերում: Մոտ ստեոծումից աշխարհայացքային հարգերում համակարգի գիտության պայքարը կրոնի դեմ։ Պետք է որոշակի ժամանակ անցներ իր որամատիկ պահերով, այնպիսիք, ինչպիսիք են Ձ. Բրունոյին խարույկի Գալիլեյի հրաժարումը, տեսակների ալրելը, վերաբերյալ Չ.Դարվինի ուսմունքի հետ կապված գաղափարական մինչև, որ գիտությունը Տիեցերթի կառուցման, կռիվները, առաջացման ու էության հարցերում դառնար վճռական հեղինակություն, մշակութային տարը և գործունեության ինքնուրույն բնագավառ:
- 2) 19-րդ դարի կեսերից ակնհայտ դարձավ, որ գիտության տվյալները արտադրության զարգացման հզոր գործոններ են։ Մինչ այդ արտադրության մեջ գիտության նվաճումների օգտագործումը կրում էր հատվածական բնույթ։ Աստիճանաբար հասարակական կյանքի պահանջ դարձան կիրառական գիտական հետազոտությունները, գիտատեխնիկական գիտական ցանցի ստեղծումը։ Մյուս կողմից այս ամենը իր հերթին զարգացնում է արտադրությունը։ ժամանակակից արտադրության համար գիտական գիտելիքի կիրառումը գործունեության բազմաթիվ տեսակների գոյության և վերարտադրության պարտադիր պայման է այն դեպքում, երբ գործունեության այդ ձևերը առաջացել են և՛ գիտության միջոցով, և՛ նրանից անկախ։ Խոսքն առաջին հերթին ավտոմատացված և մեքենայացված արտադրության մասին է։
- 3) Գիտատեխնիկական առաջընթացի ներկա պայմաններում գիտությունը հանդես է գալիս նաև որպես սոցիալական ուժ։ Այդ ուժը հատկապես դրսևորվում է տնտեսական ու սոցիալական զարգացման մասշտաբային ծրագրերի մշակման մեջ։ Ցանկացած նման ծրագրի մեջ

ոոոշված ւինում բազմաթիվ ձեռնաոկությունների nι կազմակերպությունների գործունեությունը։ Այդ ծրագրի մշակման մեջ մասնակցում են հասարակական, բնական ռեսուրսների սպառումը, օդի, իորի ախտորոշումը և այլն։ Մյուս կողմից՝ առաջինը իենց գիտնականներն են, որ տագնապ են ինչեցրել երկրագնդի վտանգավոր փոփոխություննեի ևատաովոր ալդ **մեոաբեուա**լ: Գիտությունն է, որ օգնելու է ճանաչել ու կանխել էկոլոգիկան վտանգո, լուծել նմանատիպ մյուս խնդիրները։ Այս առումով գիտությունը դառնում է հասարակական կյանքի վրա ազդող համալիր ուժ։

*Գիտական ճանաչորություն։* ճանաչորության մյուս ձևերի համեմատ ճանաչողության առանձնահատկություններից է այն, գիտական օբյեկտիվ գիտությունո կողմնորոշված Ł դեպի իրականության ուսումնասիրությունը: Գիտական հետագոտությունը ելնում է ենթարկվում thuumhq, ուսումնասիրվող առարկաները nn awnawaման nL գործառման օբյեկտիվ onենքներին։ իրականության գեղարվեստական լուրացման դեպքում առարկաները «միաձուլված» են սուբլեկտիվ գործոնների հետ։ Օբլեկտիվ աշխարհի առարկաների ցանկացած արտացոլում արվեստում միաժամանակ արտահայտում է մարդու արժեքային վերաբերմունքը այդ առարկայի նկատմամբ։ Իսկ գիտության մեջ գիտելիք ստեղծողի գնահատականները չեն մտնում անմիջապես ստեղծվող գիտելիքի կազմի մեջ։ Նյուտոնի օրենքները թույլ չեն տալիս դատելու, թե Նյուտոնը ի՞նչ էր սիրում կամ ատում, սակայն Ռեմբրանդտի նկարներում առկա է նաև նրա անձնական վերաբերմունքը պատկերված երևույթների նկատմամբ։

Նշվածը չի նշանակում, թե գիտնականի անձը և արժեքային աշխարհը ճանաչողության մեջ դեր չունեն և չեն ազդում արդյունքների վրա։ Ավելի խորը դիտարկումն ապացուցում է, որ հասարակական կյանքի և մշակութային շատ գործոններ՝ գիտելիքի շարադրման կաղապարները, մտածողության ոճը, իրողության ընկալման եղանակը ներառվում են գիտելիքի ստեղծման մեջ։ Մի բան, որը, սակայն, չի վերացնում գիտական ճանաչողության օբյեկտիվությունն ու իրատեսականությունը՝ որպես առանձնահատկություն՝ ճանաչողության մլուս ձևերի համեմատությամը։

Գիտական ճանաչողության երկրորդ առանձնահատկությունն այն է, որ ուսումնասիրում է օբյեկտներ, որոնք զանգվածային պրակտիկ լուրացման առարկա կդառնան միայն ապագայում։ Օրինակ, ֆիզիկայի

նեոգիտական խնռիոնեոի ւուծումո hwնatanta anıın էլեկտրամագնիսական դաշտի, ատոմի միջուկի տրոհման, ատոմների ճառագայթման քվանտային օրենքների հայտնագործմանը։ Սրանք իրենց հեոթին ռովեզին կիրառական ճարտարագիտական մշակումների իիմքում։ Իսկ վերջիններիս ներդրումն արտադրության մեջ հանգեցրեց սարքերի, ատոմային ռադիոէլեկտրոնային էլեկտրակայանների, լացերային սարքավորումների ստեղծմանը։

փորձնական ճանաչողությունը։

ա) Գիտությունը գործ ունի իրականության օբյեկտների այնպիսի հավաքածուի հետ, որոնք չեն համընկնում առօրյա փորձի օբյեկտների հետ։

բ) Գիտությունը մշակում է բնականից տարբեր սեփական լեզու, որը ճանաչողության խորացմանը զուգընթաց զարգանալով, հակադարձ ազդեցություն է գործում խոսակցական լեզվի վրա։ Օրինակ, «էլեկտրականություն», «ատոմակայան», «սառնարան» և այլն բազմաթիվ բառեր նախկինում գիտական տերմիններ էին, իսկ այժմ՝ առօրյա խոսակցական լեզվի տարրեր։

գ) Գիտական հետազոտությունը կարիք ունի այնպիսի գործիքների հատուկ համակարգի, որը, անմիջականորեն ազդելով օբյեկտի վրա, սուբյեկտի կողմից հսկող պայմաններում թույլ է տալիս բացահայտելու տվյալ օբյեկտի տարբեր վիճակները։ Այստեղից բխում է այնպիսի հատուկ գիտական սարքի անհրաժեշտությունը, որը գիտությանը թույլ է տալիս փորձնականորեն ուսումնասիրելու օբյեկտների նոր տիպերը։

- դ) Ի տարբերություն առօրյա փորձով ստացված գիտելիքների, որոնք ստուգվում են անմիջապես արտադրության կամ հենց իր` ընթացիկ կյանքի մեջ` գիտությունը ստեղծում է գիտելիքի ճշմարտացիության հիմնավորման հատուկ եղանակներ. ստացված գիտելիքի հանդեպ փորձնական հսկսղություն, մի ճշմարիտ գիտելիքից մյուսի արտածում։
- ե) Ի տարբերություն առօրյա ճանաչողության արդյունքներին գիտական գիտելիքն օժտված է համակարգայնությամբ և հիմնավորվածությամբ։ Խոսքը գիտական գիտելիքների փոխկապակց-վածության և կազմակերպվածության մասին է, որն անմիջապես բխում է մի գիտելիքը մյուսից արտածելու փաստից։
- զ) Առօրեականից տարբեր են և գիտական ճանաչողական գործունեության մեթոդները։ Օբյեկտների վերաբերյալ գիտելիքների կողքին

գիտությունը ստեղծում է գիտական գործունեության մեթոդների վերաբերյալ գիտելիքները։ Վերջինս ժամանակի ընթացքում ձևավորում է մեթոդաբանությունը` որպես գիտական հետազոտության այնպիսի հատուկ բնագավառ, որը կոչված է ուղղություն տալու գիտական որոնմանը։

է) Գիտությամբ զբաղվելը պահանջում է նաև ճանաչող սուբյեկտի hատուկ պատրաստություն, nnh ոնթացրում պետք է լուրացվեն ուսումնասիրության միջոցները, шın օգտագործման հնարքները և մեթոդները։ ճանաչողը (հետազոտողը) պետք է իմանա նաև այն արժեքներն ու նպատակային դիրքորոշումները, որոնք հատում են գիտությանը։ Օրինակ, տեսության փորձնական ստուգելիության ընդունումը, մրշտապես դեպի նոր գիտելիքի ձեքբերման գիտելիքների աճին կողմնորոշումը, գրագողության չրնդունումը և այլն։ Այս պահանջները հանգեցնում են ուսումնական և գիտական այնպիսի հիմնարկների ստեղծման անհրաժեշտությանը, համաաատասխան nnnûp աաահովում են մասնագետների պատրաստումը:

Եթե փորձելու լինենք այս բոլորից ընտրել վճռորոշ գծերը, պետք է նշել, որ գիտական ճանաչողության համար բնութագրական են առաջին հերթին հետևյալ երկու հատկանիշները.

- 🗸 գիտական գիտելիքի առարկայնությունն ու օբյեկտիվությունը;
- ✓ առօրյա փորձի շրջանակներից գիտության դուրս գալը և օբյեկտների ուսումնասիրումը հարաբերականորեն անկախ այն բանից, թե դրանք այսօր գործնականում կարող են յուրացվել, թե` ոչ։

Մնացածն ածանցյալ են այս երկու հատկանիշներին և պայմանավորված են նրանցով։

Գիտական գիտելիքի կառուցվածքը: Գիտական ahuntihph կառուզվածքում գոյություն ունեն փորձնական և տեսաևան կարդակներ։ Դոանа համապատասխանում են ճանաչողական գործունեության փոխկապված երկու տեսակները. փորձնական և տեսական հետացոտություններ։

«Փորձնական» և «տեսական» կատեգորիաները ըստ բովանդակության բավականին մոտ են «զգայական» և «բանական» կատեգորիաներին, սակայն դրանք չի կարելի նույնացնել:

Նախ, փորձնական ճանաչողությունը երբեք չի հանգում միայն զգայականին։ Եթե վերցնենք զուտ դիտարկման արդյունքները, այն ամրագրվում է հատուկ լեզվի մեջ, որտեղ միաձուլված են զգայականը և բանականը։ Իսկ ինքը` փորձնական ճանաչողությունը, դիտարկման արդյունքների հիման վրա պետք է ստեղծի նաև գիտելիքի հատուկ տիպ` գիտական փաստ։ Իսկ վերջինս պարունակում է իմաստավորում, ըմբռնում, մեկնություն, այսինքն` բանական իրողություններ։

Մյուս կողմից ինքը՝ տեսական ճանաչողությունը, նույնպես ցուտ բանական չէ։ Տեսության կառուցման մեջ միշտ օգտագործում են ակնառու մոդելային պատկերներ (իդեալական ճոճանակ, բացարձակ պինդ մարմին, ապրանքների իդեալական փոխանակություն և այլն), որոնք կենդանի հայեցողության ձևեր են։ Արդյունքում բացահայտվում են էաևան կապերո, այնուհետև որոնք աւն ամոագովում են հասկացություններում։ Այսինքն՝ տեսությունը միշտ պարունակում է գգայական-գուգադրական բարադրամասեր։ Կարելի է միայն նշել, որ զանաչողության ստորին օղակներում գերիշխում փորձնաևան զգալականը, իսկ տեսականում՝ բանականը:

Այն հիմնական չափանիշները, որով տարբերվում են փորձնական և տեսական մակարդակները` հետևյայն են.

- 1. հետազոտության առարկայի բնույթը,
- 2. կիրառվող հետազոտության միջոցների տիպը,
- 3. մեթոդի յուրահատկությունները։
- 1) Փորձնական և տեսական հետազոտությունները գործ ունեն նույն իրականության տարբեր հատույթների Փորձնականը հետ։ ուսումնասիրում է երևույթները և դրանց միջև եղած կապը։ Այդ կապերի մեջ նա կարող է որսալ օրենքի դրսևորումը։ Սակայն օրենքը, այսինքն երևույթների էական կապր մաքուր տեսքով ստացվում է տեսական իետացոտության մեջ։ Փորձնական կապր հավանականային-ճշմարիտ գիտելիք է և փորձի ինդուկտիվ ընդհանրացման արդյունք։ Իսկ տեսական օրենքը միշտ հավաստի գիտելիք է։ Օրինակ, վերցնենք գազի ճնշման և ծավալի կապր նկարագրող Բոյլ-Մարիոտտի օրենքը, PV=const, որտեղ Pն գացի ճնշումն է, իսկ V-ն՝ ծավալը։ Սկզբում այն ձևակերպվել է Բոյլի կողմից, որպես փորձի տվյալների ընդհանրացում և չի ունեցել տեսական օրենքի կարգավիճակ։ Եթե Բոյլը փորձը կատարեր մեծ ճնշումների կիայտնաբերեր տվյալ օրինաչափության խախտումը: համաո. Ֆիզիկոսները ասում են, որ PV=const օրենքը կիրառելի է միայն նոսրացված գացերի համար, երբ համակարգը մոտ է իդեալական գացի մոդելին, և միջմոլեկուլյար փոխազդեցությունը կարելի է անտեսել։ Իսկ մեծ ճնշումների դեպքում այդ փոխազդեցությունները էական են (Վան-

Դեր-Վալսյան ուժեր), և այդ դեպքում Բոյլի օրենքը խախտվում է։ Կապը, որը հայտնագործել է Բոյլը, հավանականային էր (մոտավորապես այնպես, ինչպես «բոլոր կարապները սպիտակ են պնդումը, որը ճշմարիտ էր մինչև սև կարապների հայտնագործումը»)։ Իսկ PV=const տեսական օրենքը ստացվել է ավելի ուշ, երբ կառուցվեց իդեալական գազի մոդելը, որի մասնիկները նմանեցվեցին առաձգականորեն բախվող բիլյարդի գնդիկներին։

Յարկ է նշել, որ փորձերի քանակության ավելացումը փորձնական կախվածությունը ինքնըստինքյան չի դարձնում հավաստի փաստ, քանի որ ինդուկցիան միշտ գործ ունի անավարտ, ոչ լրիվ փորձի հետ։ Էյնշտեյնը սույն հետևությունը համարում էր XX դարի ֆիզիկայի կարևորոգույն իմացաբանական դասերից մեկո։

Փորձնական ուսունասիրությունը հիմնվում է օբյեկտի հետ հետազոտողի անմիջական փոխազդեցության վրա և ենթադրրում է գիտափորձ: փորձնական դիտումներ nι Uın պատճառով միջոցներո ներառում հետագոտության են սարքեր և զանազան իարմարանքներ։ Օգտագործվում են և հասկագական միջոզներո (այսպես կոչված, գիտության փորձնական լեզուն)։ Տվյալ լեզվի մեջ փոխազդում են փորձնական և տեսական տերմինները։ Փորձնական տեղմինների իմաստը հատուկ վերացարկումներն են, որոնք կոչվում են փորձնական օբլեկտներ։ Սրանք ունեն անսահման քանակությամբ հատկություններ, օժտված են հատկությունների և հարաբերությունների որոշակի քանակով։ Օրինակ, էլեկտրական հոսանքի մագնիսական գործողության հայտնաբերման Բիոյի և Սավարի փորձում «հոսանքով hաnnnnաւար» հասկագության մեջ վերզված thũ միայն իատկանիշները. ա) մագնիսական սլաքից որոշակի հեռավորությունը, բ) ուղղագիծ լինելը, գ) որոշակի ուժի էլեկտրական հոսանքի հաղորդումը: Մնացածը` հաստությունը, կշիռը, երկարությունը, գույնը և այլն, այստեղ նշանակություն չունեին և անտեսվում էին։

Տեսական ճանաչողության մեջ բացակայում են օբյեկտի հետ պրակտիկ փոխազդեցության միջոցները։ Միաժամանակ, տեսական հետազոտության լեզուն տարբերվում է փորձնականից։ Այստեղ, որպես հիմնական միջոց օգտագործվում են տեսական իդեալական օբյեկտները։ Սրանք հատուկ վերացարկումներ են, որոնք պարունակում են տեսական տերմինների իմաստը։ Ոչ մի տեսություն չի կառուցվում առանց նման օբյեկտների կիրառման, օրինակ` նյութական կետ, բացարձակ պինդմարմին, իդեալական ապրանք և այլն։

Իդեալական տեսական օբյեկտները պարունակում են հատկանիշներ, որոնք չունեն ոչ մի իրական օբյեկտ։ Օրինակ, նյութական կետը սահմանվում է որպես մի մարմին, որը չափ չունի, բայց կենտրոնացնում է մարմնի ողջ զանգվածը։ Բնության մեջ նման մարմիններ չկան։ Այն մտային կառույցի արդյունք է, որը միայն էական կապերի կրող է, իսկ իրականում էությունը միշտ հանդես է գալիս երևույթի հետ և նրա միջոցով;

3) Փորձնական հետազոտության հիմնական մեթոդներն են իրական գիտափորձը և իրական դիտումը։ Կարևոր են նաև փորձնական նկարագրության մեթոդները, որոնց միջոցով հաջողվում է ուսումնասիրվող երևույթների` հնարավորին չափ օբյեկտիվ բնութագիրը։

Տեսական հետազոտության մեջ օգտագործում են հատուկ մեթոդներ, իդեալիզացիայի մեթոդը (իդեալականացված օբյեկտի կառուցման մեթոդը), մտային գիտափորձը իդեալականացված օբյեկտների հետ, տեսության կառուցման մեթոդը, տրամաբանական և պատմական հետազոտությունը և այլն։

Որպես կառուցվածքային ենթամակարդակներ, գիտելիքի փորձնական մակարդակում կարելի է անջատել դիտումները և փորձնական փաստերո։

Դիտման տվյալները սկզբնական այն տեղեկություններն են, որոնք ստանում ենք անմիջականորեն օբյեկտը դիտելու գործընթացում։ Դա ձևակերպվում է դիտման արձանագրության մեջ։ Այստեղ անպայման նշվում է, թե ո՞վ է իրագործել դիտումը, իսկ եթե այն կատարվել է սարքերի օգնությամբ, ապա նշվում են այդ սարքերի հիմնական բնութագծերը։ Քանի որ այդ տվյալները դեռևս հավաստի չեն (կարող են սխալվել դիտողները, սարքերը), ապա տեսությունը չի կարող հենվել դրանց վրա։ Տեսության հիմքը միայն փորձնական փաստերն են։

Փորձնական փաստերը միշտ հավաստի, օբյեկտիվ ինֆորմացիա են։ Փորձնական փաստ ստանալու համար նախ պետք է դիտման տվյալները բանականորեն մշակելով նրանց մեջ որոնել կայուն բովանդակությունը։ Յամեմատելով բազմաթիվ դիտումների տվյալները` տարանջատում են կրկնվողները և վերացնում պատահական շեղումներն ու սխալները։ Եթե դիտումը պահանջում է չափում, ապա իրագործվում է տվյալների վիճակագրական մշակում։

Այնուհետև փաստի ստացումը պահանջում է ուսումնասիրության միջոցով բացահայտված բովանդակության մեկնաբանություն։ Այդ ընթացքում լայնորեն օգտագործվում են նախկինում ստացված տեսական գիտելիքները։ Օրինակ, 1976 թվին անգլիական հայտնի

ռադիոաստղագետ Յլուիշի ասպիրանտուհի տիկին Բելը պատահաբար ռադիոաղբյուր հայտնագործեց, որը ճառագայթում ռառիոագրակներ։ **Յայտնաբերեզին**. այդ nn ազդակները ապոբերաբար, լուրաբանչյուր 1.33 վոկ մեկ կոկնվում են։ Սկզբում այն մեկնաբանեցին որպես արհեստական ծագում ունեցող ազդակ, որն գերքաղաքակոթության ŀ կողմից։ Որպես դիտումները գաղտնիացվեցին, և մոտ կես տարի ոչ ոքի ոչինչ չէր hայտնվում:

Այնուհետև նման նոր աղբյուրներ հայտնագործելուց, մեխանիկայի օրենքներով տվյալ մարմնի չափսերը որոշելուց հետո հիմնավորվեց նոր՝ այնպիսի վարկածի ճշմարտացիությունը, ըստ որի տվյալ աղբյուրը բնական է և ճառագայթվում է հատուկ երկնային մարմինների, պուլսարների (որոնք գերնոր աստղի պայթյունի մնացորդային արդյունք են) կողմից։

Ներկայումս ընդունված տեսակետի համաձայն փաստի ձևակերպման մեջ մասնակցում են այնպիսի գիտելիքներ, որոնք ստուգված են անկախ տեսությունից, իսկ իրենք՝ փաստերը խթան են նոր տեսական գիտելիքների կազմավորման համար։ Վերջիններս, իրենց հերթին, նորից մասնակցում են նորագույն փաստերի ձևավորման գործընթացին, և այդպես ... շարունակ։

Գիտելիքի տեսական աստիճանում նույնպես տարանջատում են երկու ենթամակարդակներ։ Առաջինը՝ մասնավոր տեսական մոդելներն ու օրենքներն են։ Սրանք վերաբերում են երեվույթների բավականին սահմանափակ տիրույթի։ Օրինակ` ճոճանակի տատանման օրենքո Ֆիզիկայում. nnn հայտնագործվել նւուտոնյան մեխանիկայի Ł կառուցումից առաջ։ Ըստ որում, գիտելիքի այս մակարդակում արդեն առկա է տեսական այնպիսի մոդելը, որի նկատմամբ հենց ձևակերպվում է օրենքը և բացատրրում է տվյալ երևույթը։ Օրինակ, եթե ուսումնասիրում են իրական ճոճանակների տատանումները, ապա դրանց շարժման օրենքները պարցելու համար ներմուծվում է հղեալական ճոճանակի (որպես այնպիսի նյութական կետ, որը կախված է չդեֆորմացվող թելի վրա) գաղափարը։ Այնուհետև ներմուծվում է ուրիշ օբյեկտ՝ հաշվարկման համակարգը։ Սա էլ է իդեալականացվում, այսինքն՝ ժամացույց և քանոն ֆիզիկական իրական լաբորատորիայի իդեալական պատկերացում։ Ներմուծվում է և մեկ ուրիշ իդեալական օբլեկտ՝ այն ուժը, որը շարժման մեջ է դնում ճոճանակը։ Ուժը վերացարկվում է մարմինների այնպիսի փոխազդեցությունից, որի դեպքում փոխվում է նրանց շարժման վիճակը։

Ահա այս իդելալականացված օբյեկտների համակարգը կազմում է այն մոդելը, որը տեսական մակարդակում պատկերում է ցանկացած ճոճանակների տատանման իրական գործընթացների էական բնութագծերը։ Մաթեմատիկայի լեզվով այն գրվում է. mx+kx=0, որը փոքր տատանումների օրենքն է։ Այսինքն` սա արտահայտում է տվյալ դասի բոլոր փորձնական իրադրությունների էական հարաբերությունները։

Տեսական գիտելիքի երկրորդ մակարդակը ցարգացած տեսությունն մասնավոր տեսություններն nınn t: nι րնհանրացվում են այնպես, որ վերջիններս հանդես են գայիս որպես տեսության հիմնարար սկզբունքների և օրենքների հետևանքներ։ Օրինակ, այդպիսին է նյուտոնյան մեխանիկան։ Ընդհանրացվող տեսական մոդելը այստեղ նյութական կետն է, որը ինչ-որ ընդհանուր ազդեզության տաև շարժվում հաշվարկման տարածաժամանակային համակարգում։ Այդպիսի մոդելի նկատմամբ էլ ձևակերպված են Նյուտոնի երեք օրենքները։

Գիտական գիտելիքի կառուցվածքը ներառում է նաև գիտական գիտելիքի հիմքերը։ Գիտության հիմքերը բաղկացած են երեք հիմնական բաղադրամասերից (բլոկներից). հետազոտության իդեալները և նորմերը, աշխարհի գիտական պատկերը և փիլիսոփայական հիմքերը։ Յիմքերի միջոցով ապահովվում է առարկայական տիրույթի ամբողջականությունը, գիտական որոնման ռազմավարությունը և, միաժամանակ, ապահովվում է արդյունքների ներառումը համապատասխան պատմական դարաշրջանի մշակույթի մեջ։

Ինչպես ամեն մի գործունեություն, գիտական ճանաչողությունը նույպես կարգավորվում է որոշակի իդեալական նորմերով, որոնք բխում են այնպիսի հարցերի պատասխաններից, ինչպիսիք են. ինչի՞ համար է պետք ճանաչողական այս կամ այն գործողությունը, ի՞նչ տիպի գիտելիք պետք է ստանալ արդյունքում և ի՞նչ եղանակով պետք է այն ստանալ։ Ըստ ձևի` այդ նորմերը լինում են.

- ո ձևի՝ այդ սորսերը լրսուս ես.
  - գիտելիքի ապացուցելիության և հիմնավորման,
- 💠 նկարագրության և բացատրության,
- գիտելիքի կառուցման և կազմակերպման:

Ըստ բովանդակության` իդեալները և նորմերը ունեն մի շարք մակարդակներ։ Առաջինը` այն նորմերն են, որոնք ընդհանուր են ցանկացած գիտական ճանաչողության համար։ Երկրորդը` այն պատկերացումների համակարգն է (բացատրության, նկարագրության և այլնի մասին), որն արտահայտում է դարաշրջանի մտածողության ոճը։ Օրինակ, միջնադարում ընդունված նկարագրության նորմերը արմատապես տարբերվում են ժամանակակից նորմերից։ Երրորդում` երկրորդ մակարդակի նորմերը կոնկրետացվում են յուրաքանչյուր գիտության առարկայական տիրույթի նկատմամբ։

Աշխարհի գիտական պատկերը ձևավորվում է տարբեր գիտուարդյունքների համադրությունից։ Աշխարհի թյունների գիտական պատկերը, որպես գիտության լուրաբանչյուր պատմական փուլում ձեռը բերված նվաճումների արդյունը, պարունակում է թե´ հասարակության մասին պատկերացումները: բնության, աշխարհի ընդհանուր պատկերների այն կողմը, որը ներկայացնում է ևառուզվածթո և aաnգաaումո. ևոչվում Ł բնագիտական պատկեր։ Որևէ առարկայական տիրույթի վերաբերյալ ամբողջական պատկերացումը (համակարգը և կառուցվածքը) կազմում է աշխարհի հատուկ պատկերը։ Այսպես օրինակ, կարելի է խոսել աշխարհի ֆիզիկական, կենսաբանական և այլ պատկերների մասին։

Աշխարհի գիտական պատկերը գործառվում է որպես հետազոտական այնպիսի ծրագիր, որը նպատակաուղղում է փորձնական կամ տեսական ուսումնասիրությունը, խնդրի դրվածքն ու լուծման միջոցները։

երրորդ բլոկը` գիտության փիլիսոփայական հիմքը կազմում են փիլիսոփայական այն գաղափարներն ու սկզբունքները, որոնք հիմնավորում են գիտության իդեալներն ու նորմերը, աշխարհի գիտական պատկերի բովանդակային պատկերացումները, ինչպես նաև ապահովում են գիտական գիտելիքի ներառումը մշակույթի մեջ։

Ցանկացած նոր գաղափար, որը հավակնում է դառնալու աշխարհի գիտական պատկերի դրույթ կամ սկզբունք, պետք է հիմնավորվի գիտափորձերի փիլիսոփայորեն։ Օրինակ, երբ մեջ հայտնագործեց էլեկտրական և մագնիսական ուժագծերը ու փորձեց էլեկտրական և մագնիսական դաշտերի րմբռնումները ներմուծել աշխարհի գիտական պատկերների մեջ, անմիջապես ընդհարվեց տվյալ գաղափարի հիմնավորման անհրաժեշտության հետ։ ենթադրությունը, թե ուժը տարածության մեջ ծավալվում է կետից կետ՝ վերջնական արագությամբ, հանգեցնում էր այնպիսի ըմբռնման, ըստ որի ուժերը գոյություն ունեն իրենց նյութական աղբյուրներից (լիզքեր, մագնետիզմի աղբյուրներ) անկախ։ Սակայն դա հակասում էր այն սկզբունքին, թե ուժը միշտ կապված է մատերիայի հետ։ Որպեսզի տվյալ հակասությունը վերացվեր, Ֆարադեյը ուժերի դաշտը դիտարկեց որպես հատուկ նյութական միջավայր։ Աշխարհի գիտական պատկերի մեջ ներմուծվեց էլեկտրական և մագնիսական դաշտերի գոյության մասին հիմնադրույթը, ըստ որի, այդ դաշտերը նյութականության այն նույն կարգավիճակն ունեն, ինչ կոնկրետ նյութը։

Գիտության փիլիսոփայական հիմքերը, հիմնավորումից բացի, ունեն նաև էվրիստիկական գործառույթ։ Այն ակտիվորեն մասնակցում է նոր տեսությունների կառուցման, գիտության և իրողության պատկերների կառուցվածքների վերակառուցմանը։

**Փիլիսոփայությունը և գիտության զարգացումը:** Բնագիտության պատմության օրինակով ցույց տանք փիլիսոփայության և գիտության կապը։ Բնագիտության պատմության մեջ կարելի է նշել երեք փուլ, որոնց համապատասխանում են փիլիսոփայական հիմքերի հարաբերականորեն կայուն կառուցվածքներ։

Առաջին փուլում, որը կոչվում է դասական բնագիտության փուլ և ընդգրկում XVII դարից մինչև XIX դարի վերջը, բնության վերաբերյալ գիտական գիտելիքի հիմնավորման մեջ հիմնական փիլիսոփայական սկզբունքը ճանաչող բանականության բացարձակ անկախությունն էր։ Այդ սկզբունքը մեծապես պայմանավորում էր նաև գիտության իդեալներն ու նորմերը։ Օրինակ, համարվում էր, որ գիտելիքի օբյեկտիվությունը և առարկայականությունը նվաճվում էր միայն այն դեպքում, երբ նկարագրությունից կամ բացատրությունից լիովին դուրս էր մղվում այն ամենը, ինչ վերաբերում էր սուբյեկտին, նրա ճանաչողական գործունեության միջոցներին և ընթացակարգին։

երկրորդ փուլում (XIX դարի վերջ-XX դարի կեսեր), (որը կոչվում է ոչ դասական բնագիտության փուլ) ընդունվում է բնության պատկերի ճշմարտացիության հարաբերականությունը։ Այսինքն` ընդունվում է, որ նույն իրողության տարբեր տեսական նկարագրությունները կարող են ճշմարտացի լինել, քանի որ յուրաքանչյուրում կա օբյեկտիվորեն ճշմարիտ գիտելիքի մաս։

երրորդ փուլում (XX դարի կեսից մինչև մեր օրերը) ձևավորվում են բնագիտության փիլիսոփայական հիմքերի նոր կառույցներ։ Այն կոչվում է ժամանակակից ոչ դասական բնագիտության փուլ։ Այստեղ ընդունվում է արդեն, որ ոչ միայն ճանաչողության գոյաբանական հիմքերի, այլև իդեալների և նորմերի փոփոխականությունը։ Յիմնավորվում է այն փաստր, որ բարդ համակարգային օբյեկտների նկարագրության և բազատրության պետք հաշվի մեջ Ł առնվեն նաև գործոնները։ Նման օրինակներ արդեն գիտության մեջ կան։ Դրանցից են գործընթացների նկարագրությունը, բնապահպանական տեսական

գլոբալ մոդելավորումը, գենային ինժեներիայի հիմնահարցերի քննարկումը և այլն։

Գիտության փիլիսոփայական հիմքերը չպետք է նույնացվեն փիւիսոփայական գիտելիքի ընդհանուր զանգվածի հետ։ Φhihunփայությունը ռեֆլեքսիա է ոչ միայն գիտության, այլև՝ ողջ մշակույթի։ Նրա են մտնում նաև մարդկային խնռիոների մեջ կլանքի վերլուծությունը, ցանկալի ապրելակերպի հիմնավորումը Քննարկելով և վճռելով նման խնդիրներ, փիլիսոփայությունը մշակում է այնպիսի կատեգորիաներ, որոնք կարող են օգտագործվել գիտության մեջ։ Այսինքն` կարելի է ասել, որ փիլիսոփայությունը օժտված է տվյալ դարաշրջանի գիտության պահանջների նկատմամբ բովանդակության որոշակի ավելցուկայնությամբ։ Լուծելով իր աշխարհայացքային հարցերը, փիլիսոփայությունը մշակում է ըմբռնումներ, հասկացությունների սխեմաներ, որոնց արժեքը գիտության համար բացահայտվում է միայն զանաչողության шшшдш փուլերում։ Օրինակ, ատոմիստիկայի գաղափարը, որը առաջ էր քաշվել հին փիլիսոփայության մեջ, միայն 18րդ դարում դարձավ բնագիտական փաստ։ Նման օրինակները բազմաթիվ են։

**Գիտական ճանաչողության մեթոդները։** Որպեսզի հսկվի և կարգավորվի գիտական գիտելիքի կազմավորման գործունեությունը, օգտագործվում են որոշակի կանոններ, հնարներ և մեթոդներ։ Այդ ամենի բացահայտումը և մշակումը կազմում են գիտական ճանաչողության տրամաբանության և մեկնաբանության առարկան։

քանաչողության մեջ նախ տարանջատում են համոնռհանուո մեթոդները։ Սրանցից են` տրամաբանական վերլուծությունը, համադրությունը, ինդուկցիան, վերացարկումը, րնդհանրացումը, դեդուկցիան, նմանարկումը, մոդելավորումը։ Առաջին չորսը արդեն քննարկվել են «Մտքի ձևերը» թեմայի շրջանակներում։ Յամառոտակի նկարագրենք նաև մյուսները:

Մակածումը (ինդուկցիան) հետազոտության այնպիսի մեթոդ է, որի դեպքում ընդհանուր հետևությունը կառուցվում է մասնավոր նախադրյալների հիման վրա։ Օրինակ, ուսումնասիրելով ջրի, սպիրտների, հեղուկ յուղերի հատկությունները, սահմանում ենք, որ նրանք բոլորն օժտված են առաձգականությամբ։ Իմանալով, որ ջուրը, սպիրտը, հեղուկ յուղը պատկանում են հեղուկների դասին, անում ենք հետևություն, «հեղուկները առաձգական են»։

*Արտածումը (դեդուկցիան)* ի հակադրություն ինդուկցիայի, այն մեթոդն է, որի դեպքում ընդհանուր գիտելիքի հիման վրա կատարվում է մասնակի հետևություն։ Օրինակ, եթե գիտենք, որ բոլոր մետաղները էլեկտրահաղորդիչ են, ինչպես նաև այն, որ պղինձը մետաղ է, այստեղից հետևություն է արվում, որ պղինձը էլեկտրահաղորդիչ է։

Նմանարկումը ճանաչողության այնպիսի հնար է, որի դեպքում օբյեկտների որոշ հատկանիշների նմանության հիման վրա հետևություն են անում ուրիշ հատկանիշների նմանության մասին։ Օրինակ` լույսի բնույթի ուսումնասիրման ժամանակ հայտնաբերվել են դիֆրակցիայի և ինտերֆերենցիայի երևույթները։ Այդ նույն երևույթները ավելի վաղ հայտնաբերել էին ձանյի հետազոտումից, և բխում էին ձայնի ալիքային բնույթից։ Այս նմանության հիման վրա Յյուգենսը եզրակացրեց, որ լույսն ունի ալիքային բնույթ։

Մոդելավորումը օբյեկտի (բնօրինակ) ուսումնասիրությունն է նրա այնպիսի պատճենի (մոդել) ստեղծման և հետազոտման ճանապարհով, որը բնօրինակին փոխարինում է ճանաչողությանը հետաքրքրող կողմերով։

Ներկայումս շատ տարածված է *քոմփյութերային մոդելավորումը։* Յատուկ ծրագրով աշխատող քոմփյութերը կարող է մոդելավորել իրական ամենատարբեր գործընթացներ։ Օրինակ շուկայական գների տատանումները, ազգաբնակչության աճը, Երկրի արհեստական արբանյակի ուղեծիր դուրս գալը, քիմիական ռեակցիան և այլն։ Սրանցից յուրաքանչյուրի ուսումնասիրությունն իրագործվում է համապատասխան քոմփյութերային մոդելի միջոցով։

Գիտական հետազոտության մեթոդների մեջ տարբերակում են փորձնական (էմպիրիկ) և տեսական հետազոտության մեթոդները։

Փորձնական ճանաչողության մեթոդներից է *դիտումը։* Դիտումը օբյետիվ իրականության երևույթների նպատակաուղղված այնպիսի ընկալում է, որի ընթացքում գիտելիքներ ենք ստանում ուսումնասիրվող օբյեկտների արտաքին կողմերի, հատկությունների և հարաբերությունների մասին։ Կարևոր է նշել, որ, ի տարբերություն սովորական հայեցողության, գիտական դիտումը միշտ ուղեկցվում է այս կամ այն գիտական գաղափարով, միջնորդավորվում առկա գիտելիքով։ Մի բան, որը ցույց է տալիս, թե ի՞նչ դիտել և ինչպե՞ս դիտել։

Դիտումը միշտ կապված է *նկարագրության* հետ։ Նկարագրությունը որոշակի նշանային միջոցների օգնությամբ դիտման արդյունքների ամրագրումն ու փոխանցումն է։ Նկարագրությունը լինում է որակական և քանակական։ Քանակական նկարագրությունը չափման տվյալների

ամրագրումն է։ Իսկ ինքը, չափումը, թվերով արտահայտված չափվող օբյեկտի համեմատությունն է որևէ էտալոնի (չափանմուշ) հետ։

Մյուս մեթոդը *գիտափորձն է (էքսպերիմենտ)։* Գիտափորձում, ի տարբերություն դիտման, հետազոտողը ակտիվորեն միջամըտում է հետազոտվող գործընթացին։ Երևույթները դիտվում են ստեղծված և հսկվող պայմաններում, մի բան, որը թույլ է տալիս, կրկնելով պայմանները, յուրաքանչյուր անգամ վերականգնել երևույթի ընթացքը։

Տեսական հետազոտության գիտական մեթոդներից է *ձևայնացումը։* Ձևայնացումը այնպիսի վերացական մաթեմատիկական մոդելների կառուցում է, որը բացահայտում է ուսումնասիրվող գործընթացների էությունը։ Ձևայնացման դեպքում դատողությունները տեղափոխվում են նշանային (բանաձևային) գործածության հարթություն։ Նշանների հարաբերությունը փոխարինում է առարկաների հատկությունների և հարաբերությունների վերաբերյալ արտահայտություններին։

Մյուսո *աթսիոմատիկ* մեթոոն է։ *Աթսիոմո* կամ *կանխադրույթը* այն միտքն է, որի ճշմարտացիությունը ապացուցման կարիք չունի։ Տեսական գիտելիքի աքսիոմատիկ կառուցման դեպքում սկզբում տրվում են այդ ելակետային դրույթները (աքսիոմները)։ Այնուհետև որոշակի կանոններով աքսիոմներից կառուցվում է հետևությունների համակարգը։ Ելակետային աքսիոմների և հետևությունների ամբողջությունը աբսիոմատիկորեն կառուցված տեսություն, onhնակ` էվկլիդյան երկրաչափությունը։ Գիտության ցարգացման հետ աբսիոմատիկ մեթոդն էլ է զարգանում։ Ներկայումս աբսիոմատիկ մեթոդի բովանդակային մոտեցումը փոխարինվել է ձևայնացման աքսիոմատիկայով։ Վերջինիս դեպքում ներմուծվում են ելակետային նշաններ (տերմիններ), այնուհետև նշվում են բանաձևերի մեջ դրանց միացման կանոնները, տրվում են առանց ապացույցի ընդունվող բանաձևերը, և վերջապես, հիմնական բանաձևերից ածանցյալների դուրսբերման կանոնները: ստեղծվում վերացական նշանային Ŀ մոդելը, որն այնուհետև մեկնաբանվում է առարկաների տարբեր համակարգերի հիման վրա։

Փորձնական գիտություններում տեսական գիտելիքների կառուցման հատուկ մեթոդ է` վարկածային-արտածական (հիպոթետիկ-դեդուկտիվ) մեթոդը։ Վերջինիս էությունն այն է, որ ստեղծվում է արտածական իմաստով փոխկապված վարկածների համակարգ, որոնցից, ի վերջո, դուրս են բերվում փորձնական փաստերի վերաբերյալ մտքերը։ Այդ մտքերը (պնդումներ) այնուհետև ենթակա են փորձնական ստուգման, որի ընթացքում դրանք ճշգրտվում և կոնկրետացվում են։ Սա է տեսության վարկածային-արտածական ծավալման իմաստը։

Կան պատմականորեն զարգացող այնպիսի բարդ օբյեկտներ, որոնք փորձի մեջ չեն կարող վերարտադրվել։ Օրինակ, Տիեզերքի առաջացման պատմությունը, կյանքի և մարդու առաջացման պատմությունը և այլն։ Նման դեպքերում տեսական գիտելիքի ստացման համար օգտագործում են հատուկ հնարներ, որոնցից են պատմական և տրամաբանական մեթոդները։

Պատմական մեթոդի դեպքում ուսումնասիրվում իրական պատմությունը՝ կոնկրետ բազմազանության մեջ։ Այստեղ բացահայտվում պատմական փաստերը և դրանց հիման վրա աատմաևան վերարտադրվում գործընթագր այնպես, Ł nn pnljj Ł տաւիս պարզաբանելու զարգացման օրինաչափությունները:

Տրամաբանական մեթոդի դեպքում պատմական գործընթացն ուսումնասիրվում է նրա զարգացման բարձրագույն փուլում։ Նման մոտեցման օբյեկտիվ հիմքը բարդ զարգացող օբյեկտների այն առանձնահատկությունն է, ըստ որի, զարգացման բարձրագույն փուլում, նման օբյեկտները սեղմ կերպով իրենց կառուցվածքում և գործառության մեջ վերարտադրում են պատմական էվոլյուցիայի հիմնական գծերը։ Այսինքն՝ օնթոգենեզը «կրկնում է» ֆիլոգենեզը։ Օրինակ, կենսաբանական էվոլյուցիայում բարձր զարգացած օրգանիզմները սաղմնային վիճակում կրկնում են էվոլյուցիայի ողջ ընթացքը։

**Գիտության բարոյականությունը։** Ինչպես ցանկացած գործունեության, այնպես էլ գիտության մեջ, մարդկանց փոխհարաբերությունները ենթարկվում են որոշակի բարոյական նորմերի։ Այդ նորմերը որոշում են, թե ի՞նչն է թույլատրելի կամ, ի՞նչն է ընդունելի գիտնականի համար` տարբեր իրադրություններում։

Գիտական բարոյականության նորմերի մեջ մտնում են նախ այն համամարդկային բարոյական պահանջները («մի՛ գողանա», «մի՛ խաբիր» և այլն), որոնք հարմարեցված են գիտական գործունեության առանձնահատկությանը։ Այսպես, օրինակ, եթե գիտական աշխատանքում չի նշվում այլ հեղինակի մտքերի արտագըրումը, այն նման է գողության։

երկրորդը` գիտության բարոյական նորմերը ծառայում են զուտ գիտական արժեքների պաշտպանությանը։ Դրանցից են.

ա) ճշմարտության անշահախնդիր որոնումը և նրա պաշտպանումը (օրինակներից են` Արիստոտելի «Պլատոնն իմ ընկերն է, բայց ճշմարտությունն ավելի թանկ է» ասույթը, Ջորդանո Բրունոյի համուզմունքի համար խարույկի վրա այրվելը, Ն. Վավիլովի` «Կխաչվենք, բայց համոզմունքներից չենք հրաժարվի» խոսքերը և այլն),

բ) գիտական արդյունքը պետք է լինի նոր և հիմնավորված։

Գիտական բարոյականության նորմերը ուսուցիչների միջոցով փոխանցվում են աշակերտներին։ Գիտության սոցիոլոգիայի անգլիացի հայտնի ներկայացուցիչ Ռ.Մերտոնը փորձել է բացահայտել, նկարագրել և վերլուծել այդ նորմերը։ Ըստ Մերտոնի` գիտության նորմերը կառուցվում են չորս հիմնարար արժեքների շուրջ.

l) համապարփակայնություն (այսինքն` ուսումնասիրվող երևույթները ամենուր նույն ընթացքն ունեն և գնահատվում են անկախ հետազոտողի

սեռից, տարիքից, դավանանքից և հեղինակությունից),

II) ընդհանրություն (գիտական գիտելիքը պատկանում է բոլորին),

III) անշահախնդրություն (այսինքն` գիտության մեջ փառքը և փոխհատուցումը պետք է լինեն գործունեության հետևանք, այլ ոչ թե նպատակ),

IV) կազմակերպված թերհավատություն (չի կարելի կուրորեն

վստահել հեղինակությանը)։

ժամանակակից գիտության մեջ առանձնահատուկ սրությամբ դրված

է գիտնականի սոցիալական պատասխանատվության հիմնահարցը։

Այս հիմնախնդիրն ունի խորը պատմական արմատներ։ Դեռ շատ վաղուց իմաստուններին հետաքրքրում էր այն, թե ինչպե՞ս են օգտագործվելու իրենց մտքերը։ Գիտելիքը մարդուն ծառայող ու՞ժ է, թե՞ ուղղվելու է հենց մարդու դեմ։ Լայնորեն հայտնի են Աստվածաշնչային քարոզիչ էքքլեզիաստի խոսքերը. «... շատ իմաստության մեջ շատ է թախիծը, և ով բազմապատկում է ճանաչողությունը, բազմապատկում է կսկիծը»։

Դին հունական փիլիսոփաներից առաջինը Սոկրատեսն էր, որ ուսումնասիրեց գիտելիքի և բարեգործության կապը և այն դարձրեց փիլիսոփյության հավերժական հիմնահարցերից մեկը։ Սոկրատեսը ուսուցանում էր, որ էությամբ մարդը ձգտում է ավելի լավին, իսկ եթե չարություն է անում, ապա չիմանալուց է։ Դրանով ճանաչողությունը դառնում էր բարի կյանքի պայման և բաղադըրամաս։ Եվրոպական մշակույթը մինչև այսօր հիմնվում է ճանաչողության սոկրատեսյան գնահատականի վրա։ Չնայած` տարբեր դիրքերից այն միշտ էլ քննդատվել է մի դեպքում` նախապաշարմունքների և տհասության, մյուսում գիտելիքը ի չարն օգտագործելու պատճառով։

Գիտության բնագավառների մեջ գիտնականի սոցիալական պատասխանատվությունը առանձնակի սրությամբ է քննարկվում

գենային ինժեներիայի. կենսատեխնուրգիայի, կենսաբժշկության մարդու գենետիկական ուսումնասիրության մեջ։ Գենային ինժեներիայի մեջ եզակի իրադարձություն տեղի ունեցավ 1975 թվականին, երբ աշխարհի առաջատար գիտնականները ռառարեզրին մի շարք այնաիսի հետազոտություններ, որոնք կարող էին վտանգ ներկայացնել ոչ միայն այլև կյանթի համար։ Դրան նախորդել էին մոլեկույլար գենետիկայի ասպարեցում ապշեզուգիչ hաջողությունները: հեռանկարներ ստեղծվել Գիտնականների առջև thū ժառանգականության վրա՝ ընդհուպ մինչև ցանկալի հատկություններով կազմավորումները։ Քննարկվում օրգանիզմների էին անմատչելի դեղամիջոցների (ինսուլին, հակաբիոտիկներ և անսաիմանափակ թանակությամբ ստանալու հարցերո։

Զուգահեռաբար, բուռն կերպով զարգանում էր կենսատեխնոլոգիան, որը հրաշքներ էր գործում գյուղատնտեսության և արդյունաբերության

մեջ։

Սակայն, մյուս կողմից, այն լուրջ վտանգ էր պարունակում մարդկության համար։ Փորձագետի հասարակ անփութությունը կարող էր հանգեցնել անուղղելի հետևանքների։ Ավելի մեծ վնաս կարող էին հասցնել այն չարագործները, որոնք կփորձեին այդ նվաճումներն օգտագործել ռազմական նպատակներով։ Ահավոր վտանգն այն էր, որ հնարավոր էր ստեղծել նոր ժառանգական հատկություններով այնպիսի օրգանիզմներ, որոնք չկան երկրագնդի վրա։

Աիա նման վտանգներն էին, որ գիտնականներին ստիպեցին գնալու այդպիսի աննախադեպ քայլի։ Այս տիպի հետազոտությունները վերականգնվում են այնքանով, որքանով մեծանում է վստահությունը

նրանց անվտանգության հանդեպ։

Մինչև այժմ էլ գենային ինժեներիայի շուրջը բանավեճերը չեն դադարում։ Նրա մի շարք մասնակիցներ պնդում են, որ մարդը կարող է ստեղծել կյանքի անհայտ, նոր ձև, բայց չի կարող այն տանել դեպի ետ, չգոյություն։ «Իրավունք ունե՞նք արդյոք,-հարցնում էր նոր գենետիկայի հիմնադիրներից մեկը՝ ամերիկյան կենսաբան. Նոբելյան մրցանակի դափնեկիր է. Չարգաֆֆը,- անդարձելիորեն հակազդելու միլիոնավոր տարիների իմաստությանը հանուն նրա, որ բավարարենք որոշ գիտնականների հետաքրքրությունն ու հավակնությունները։ Այս աշխարհը մեզ փոխառությամբ է տրված։ Մենք ժամանակի ընթացքում գալիս և գնում ենք՝ հողը, օդը և ջուրը թողնելով նրանց, ովքեր գալիս են մեզանից հետո»։

ինքնաունչազման ինարավորությամբ Նոո. գիտությունների զարգացումը ստիպում է նորովի ընկալել նաև գիտնականի գործունեության մեջ ազատության և ապտասխանատվության կապո։ Բնական է. nn այսօր իետագոտության այն անսաիմանափակ ազատությունը, nnն առաջադիմական նախորդ hացարամյակում, կարելի ŀп ۶h անառարկելիորեն ընդունել։ Ինչպե՞ս հաստատել փոխհամաձայնություն ացատության և պատասխանատրվության միջև։ Սա երկրորդական հարց չէ։ Այն գերբարդ է և տարբեր փիլիսոփայական համակարգերում տարբեր պատասխան է ստանում։ Մի բան պարզ է, որ ծայրահեղ դիրքորոշումներն ու մերկապարանոց քննադատությունները նման խնդրի լուծման մեջ ամենաանարդյունավետ միջոցներն են։

## Գլուխ 8 ՅԱՍԱՐԱԿՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ

Ինչպես նշվեց նախորդ թեմայում, գիտատեսական վերլուծության բնութագրական առանձնահատկություններից մեկն այն է, որ իրագործվում է իդեալականացված օբյեկտի, կամ, որ նույնն է՝ իդեալական մոդելի հիման վրա։ Բնականաբար դա պետք է վերաբերի նաև այնպիսի մի բարդ համակարգի ճանաչողությանը, ինչպիսին հասարակությունն է։

Պարզ է, որ իրական հասարակությունը և նրա իդեալական մոդելն նույնական չեն։ Իրական պատմությունը միշտ ունի անհատական երանգավորում։ Այստեղ ամեն ինչ փոխկապված է և գտնվում է փոխազդեցության մեջ։ Իդեալականացված մոդելն արտահայտում է իրական հասարակության էությանը, ներքնապես կայուն, անհարաժեշտ կապերն ու հարաբերությունները։ Այդպիսի մոդելը թույլ է տալիս հետազոտելու իրական պատմությունը, կողմնորոշվելու փաստերի և իրադարձությունների լաբիրինթոսում։

Յասարակության տեսական վերլուծությունը ենթադրում է նրա քննարկումը որպես ամբողջական այնպիսի օրգանիցմի, որի մասերը ոչ մեջ փոխազդում են, այլև ստորադրության միայն են. առաջնային-երկրորդային հարաբերության մեջ։ Փիլիսոփայական հարց է, թե ի՞նչպես են փոխազդում պատմության մեջ գիտակցությունն ու սրա հիման վրա` մարդկանց նյութական կյանքը, անձնական նպատակներն ու գործունեության առարկայական պայմանները։

Նշված հարցերի պատասխաններին համապատասխան, տեսականորեն կառուցվում է հասարակության «շենքը»։ Մենք քըննարկելու ենք մի շարք սոցիալական տեսություններ, որոնք յուրովի են բացատրում հասարակական կյանքը և փոխլրացնում են միմյանց։ Այժմ համառոտակի շարադրենք ժամանակակից դիալեկտիկա-մատերիալիստական մոտեցումը և այն հիմնարար կատեգորիաները, որոնք բնութագրում են հասարակությունը։

Մատերիալիստական ավանդույթը փորձում է մատերիալիզմի օրենքները տարածել հասարակական կյանքի վրա։ Ինչպես բխում է մատերիալիզմի հիմնադրույթից, մարդկանց կեցությունը նրանց կյանքի այն իրական գործընթացն է, որը ըմբռնվում և արտացոլվում է գիտության կողմից։

Մարդկանց հասարակական կեցությունը այն առարկայական հասարակական իրողությունն է, յուրօրինակ այն սոցիալական մատերիան, որն արտացոլվում է հասարակական գիտակցության մեջ և, ի վերջո, որոշում նրա շարժման ուղղությունը։ Իսկ հասարակական գիտակցությունը հասարակության կողմից ինքն իրեն, իր հասարակական կեցության և շրջապատող իրականության գիտակցումն է։

Որպեսզի ըմբռնենք անցյալն ու ներկան, վերլուծենք ապագայի միտումները, հարկ է հիմնվել ոչ թե այն բանի վրա, թե ի՞նչ է մտածել կամ մտածում որևէ դարաշրջան, այլ պետք է հիմնվել տվյալ դարաշրջանի մարդկանց հասարակական կեցության վերլուծության վրա։ Միաժամանակ, վերլուծության մեջ պետք է պարտադիր հաշվի առնվի հասարակական գիտակցության ոչ միայն երկրորդայնությունը, այլև հարաբերական ինքնուրույնությունն ու հասարակական կեցության վրա ունեցած բարդ ազդեցությունը։

Մարդկային պատմության ամբողջականությունը, կապն nι անընդհատությունը բնորոշող հիմքը նյութական արտադրությունն է։ Մարդկանց կենսագործունեության կարգն ի վերջո կախված է այն բանից, թե որոշակի պատմական լուրաքանչյուր դարաշրջանում ի՞նչ եղանակով արտադրում նյութական բարիքները։ են նոանթ պայմանավորված կլանքի սոցիալական, քաղաքական և հոգևոր գործընթացներն ընդհանրապես։

Արտադրաեղանակն ունի երկու կողմ. արտադրողական ուժեր և արտադրական հարաբերություններ։

Արտադրողական ուժերը այն գործող համակարգն է, որի տարրերը արտադրության մեջ մասնակցող *մարդիկ*, *աշխատանքի գործիքներն* ու *միջոցներն* են։

Արտադրական հարաբերություններն իրերի արտադրության առիթով մարդկանց հարաբերություններն են։ Այդ հարաբերությունների կարևորագույն կողմերը *սեփականատիրական, բաշխման,* փոխանակման և սպառման հարաբերություններն են։

Արտադրողական ուժերի զարգացման մակարդակն ու բնույթը պայմանավորվում են որոշակի` նրանց համապատասխանող արտադրահարաբերությունների ձևեր։

*Արտադրաեղանակը* կարելի է սահմանել որպես որոշակի արտադրահարաբերությունների պայմաններում մարդու կողմից արտադրության միջոցներով աշխատանքի առարկայի վրա ներազդելու պատմականորեն կոնկրետ եղանակ։

Նյութական արտադրության գիտական վերլուծությունը թույլ է տալիս ըմբռնելու հասարակության համակարգայնությունն ու ամբողջականությունը։ Ինչ խոսք, որ հասարակական կյանքն ավելի բարդ ու խորն է, քան նյութական բարիքների արտադրությունը։ Սակայն վերջինիս շնորհիվ հասարակական կյանքի սոցիալական, քաղաքական և հոգևոր կողմերը փոխկապվում են իրենց զարգացումը պայմանավորող ընդհանուր հիմքով։ Նման մոտեցումը օբյեկտիվ պայմաններով մարդու վարքի բացատրության գաղափարը շաղկապում է նրա ազատության, ակտիվության և նախաձեռնողականության ընդունման հետ։ Այսինքն, յուրաքանչյուր մարդ իր ժամանակի ծնունդն է և, միաժամանակ, ինքն է ստեղծում իր գոյության պայմանները։

Նյութական գաղափարախոսական *իարաբերություններ։* L Յուրաքանչյուր հասարակություն բնութագրվում է հասարակական որոշակի տիպով: **Յասարակական** հարաբերությունների բերություններն անբաժանելի են գործունեությունից։ Դրանք հատուկ տեսակի կապեր ու փոխներգործություններն են, որոնք ծագում են գործունեության ընթացքում (սոցիալական, քաղաքական, արտադրական և այլն) և գոլություն ունեն միայն հասարակության մեջ։ Որպես մարդկանց գործունեության άlι, հասարակական հարաբերություններն վերանձնական, վերանհատական բնույթ։

Յասարակական հարաբերություններն անհատներին կապում են սոցիալական խմբերի, ողջ հասարակության հետ։ Դրանով հասարակական հարաբերությունները սոցիալականության, հասարակական պրակտիկայի մեջ անհատի ներգրավման միջոց են։

**Յասարակական հարաբերությունները** խիստ բազմազան են։ Գոլություն հասարակական հարաբերությունների ունեն տեսակներ՝ տնտեսական, քաղաքական, իրավական, սոցիալ-հոգեբանական, կազմակերպական, բարոյական և այլն։ Ըստ դասակարգման մեջ չափանիշի, տվյալ հարաբերությունների տարանջատում գլխավորը՝ երկրորդականից, կամ հիմնականը՝ ածանցյալից։ Եթե որպես րնդունենք գիտակցականությունը, հասարակական հարաբերությունները ևարեւի բաժանեւ նյութականի Ł գաղափարականի։

*Նյութական* կոչվում են այն հասարակական հարաբերությունները, որոնք ձևավորվում են` նախապես չանցնելով մարդկանց գիտակցության միջով։ Նյութական են մարդկանց և շրջապատող միջավայրի միջև, ինչպես նաև արտադրության առիթով մարդկանց միջև փոխհարաբերությունները։

Կարևոր է նշել, որ սոցիալական իմաստով նյութականությունը չպետք է նույնացվի իրային իմաստով նյութականության հետ։ Օրինակ, արժեքը նույնքան օբյեկտիվ և նյութական է, որքան մարդու համար օգտակար որևէ իր։ Բայց արժեքը զգայարանների միջոցով ընկալվող ինչ-որ իրեղեն բան չէ։ Արժեքը ապրանք արտադրողների օբյեկտիվ նյութական հարաբերությունն է։ Ըստ դիալեկտիկական մատերիալիլզմի՝ հենց նյութական հարաբերություններն են առաջնային և կազմում են հասարակական մնացած բոլոր հարաբերությունների հիմքը։

Գաղափարական կոչվում են այն հասարակական հարաբերությունները, որոնք ձևավորվում են` նախապես անցնելով հասարակական գիտակցության միջով։ Դրանցից են քաղաքական, իրավական, բարոյական և այլ հարաբերությունները։

Գաղափարական հարաբերությունները, չնայած ձևավորվում են գիտակցությունից կախված, որպես պրակտիկ գործունեության ձև, օժտված են օբյեկտիվությամբ։ Այսինքն` նրանք գոյություն ունեն

գիտակցությունից դուրս:

Բոլոր կարգի հասարակական հարաբերություններից համակարգաստեղծ տարրը, ըստ մատերիալիզմի, արտադրական հարաբերություններն են։ Արտադրական հարաբերությունների ամբողջությունը կազմում է հասարակության տնտեսական կարգը և կոչվում է հիմնաշենք (բազիս)։ Յիմնաշենքի վրա «վեր է բարձրանում» հասարակական գաղափարների, հարաբերությունների և հաստատությունների համակարգը, որը կոչվում է վերնաշենք։

Յիմնաշենքի և վերնաշենքի փոխազդեցությունը շատ բարդ է և հակասական։ Կոնկրետ հասարակական կյանքն իր գունավորումներով և հակասություններով թույլ չի տալիս միանշանակորեն պնդելու վերնաշենքային ցանկացած երևույթի ածանցյալությունը հիմնաշենքից։ Խոսքը միայն տեսական մոդելից բխող օրինաչափ իրողության մասին է, որը միշտ կարող է «խախտվել», երբ դիտարկում ենք իրական հասարակական հարաբերությունները։ Դա հատկապես վերաբերում է այն վերնաշենքային իրողություններին, որոնք ավելի «մոտ» են հիմնաշենքին։ Այս իմաստով ամենամեծ ազդեցությունը հիմնաշենքի վրա գործում են քաղաքական գաղափարախոսությունն ու պրակտիկան (համապատասխան հաստատությունները)։

Յիմնաշենքի վրա քաղաքականության էական ագրեցության գայտուն օրինակ է նախկին ԽՍՅՄ-ը։ Ակնհայտ է, որ XX դարի վերջին ամբողջ աշխարհը արմատապես փոխվել էր, դարձել էր շատ ավելի միասնական, բան եղբևէ։ Գյոբայ հիմահարգերը անհրաժեշտաբար պահանջում էին բանական գործողություններ։ Վերագել և համատեղ հասարակությունների գոյության հիմքը։ Եվ այս բոլորը որոշում էր նոր քաղաքական մտածողության անհրաժեշտությունը։ Յարկ եղավ ընդունել, որ չնայած քաղաքական և գաղափարական տարաձայնություններին, այդ բոլորը պատկանում են միասնական քաղաքակրթությանը։ Այդ քաղաքական մտածողությունը պատճառով ũnn տնտեսակարգերի շուկայական մեոձեզում. բազմակացութաձևության արմատավորում։ Մի բան, որը գործնականում հանգեցրեց ԽՍՅՄ-ի փլուզմանը և հին բազիսի վերացմանը։

**Յասարակական գիտակցություն:** «Յասարակական գիտակցություն» տերմինը բնութագրում է ինչպես կոնկրետ հասարակության իրական գիտակցությունը, այնպես էլ հասարակական գիտակցության իդեալական մոդելը։ Առաջինը երբեմն սահմանում են որպես զանգվածային գիտակցություն (նրա արտահայտությունը հասարակական կարծիքն է), կամ որպես հասարակական հոգևոր կյանք, որն արտացոլում է նրա խնդիրները, հակասությունները, շահերը և այլն։

Փիլիսոփայության խնդիրն է տալ այն մեթոդաբանական բանալին, որը թույլ կտա ճանաչել կոնկրետ հասարակության գիտակցության մեջ կատարվող գործընթացները։ Դրա համար պետք է ստեղծվի մի իդեալական մոդել, որի հետազոտումը թույլ կտա մշակել իրական հասարակական գիտակցության գիտական վերլուծության սկզբունքները։ Այդ մոդելը պետք է լինի իրական հասարակական գիտակցության կառուցվածքի վերացական արտահայտությունը։

գիտակցության **Յասարակական** կառուցվածքում undnnwpwn տարանջատում են հետևյալ մակարդակները, առօրյա և տեսական հասարակական հոգեբանությունը գիտակցությունը, գաղափարախոսությունը, ինչպես նաև հասարակական գիտակցության դրանք են՝ քաղաքական և իրավական գիտակցությունը. գիտությունը բարոյականությունը, կրոնը, արվեստր, փիլիսոփայությունը:

Որպես հասարակական գիտակցության արտահայտություն, առօրյա գիտակցությունը իրականության արտաքին կողմի այն փորձնական արտացոյումն է, որն առաջանում է տարերայնորեն, մարդկանց ամենօրյա կենսագործունեության ընթացքում։ Տեսական գիտակցությունը իրականության էական կապերի և օրինաչափությունների (ներքին կյանքի) արտացոլումն է՝ գիտության և գիտակցության այլ ձևերի միջոցով։

Իրական կյանքում առօոյա և տեսական գիտակցությունները փոխներթափանցված են, սակայն փիլիսոփայական վեուուծության համար հարկ է դրանք տարանջատել և ներկայացնել «մաքուր տեսքով»: Այս երկու գիտակցությունները փոխացդում են և անհրաժեշտ մարդկանց։ Տեսական գիտակցությունը կարող է վերափոխել կամ կերպարանափոխել առօրյա գիտակցությունը։ Միաժամանակ, թեկուգև տարբեր չափով, գրեթե բոլոր մարդկանց ամենօրյա կյանքում առօրյա Առօրյա գիտակցությունն անիոաժեշտություն t: գիտակаության արտահայտությունն է, օրինակ, «ողջախոհությունը», որի դիրքերից կարելի է թննարկել գանկացած իրադարձություն։ Բայց հետևությունը միշտ չէ, որ արդարացի կլինի, բանի, որ ողջախոհության հնարավորությունները սահմանափակված են առօրյա փորձով։ Կան շատ հարցեր, որոնք վճռելի են միայն տեսական (գիտական) դիրքերից։ Եվ եթե նման հարցերի պատասխանը տրվում է ողջախոհության տեսանևյունha. անխուսափելիորեն հասարակական գիտակցության մեջ առաջանում են պատրանքներ և մոլորություններ։ Օրինակները բազմաթիվ են։ Բերենք միայն մեկը։ Յաճախ, նույնիսկ մամուլի էջերում, հեռուստատեսության էկրանից լսում ենք դատողություններ հասարակական կարծիքի մասին։ Եթե նման դատողությունը ամրապնդված չէ կոնկրետ ուսումնասիրության տվյալներով, միշտ հեղինակը պետք է նշի, որ դա իր անձնական կարծիքն է «հասարակական կարծիքի» մասին, որը կարող է չհամընկնել գիտական ուսումնասիրության տվյայների հետ։ Յակառակ դեպքում ունենում նենգափոխում, և մարդիկ մոլորության մեջ են ընկնում։

Մոտավորապես նույն հիմքն ունի հասարակական հոգեբանության և գաղափարախոսության տարանջատումը։

Յասարակական հոգեբանությունը մարդկանց գոյության սոցիալական պայմանների, նրանց ամենօրյա գործունեության և փորձի արտացոլումն է հոգեկանի մեջ` զգացմունքների, տրամադրությունների, մտքերի, մղումների, սովորույթների տեսքով։

Յասարակական հոգեբանությունը ձևավորվում է անմիջականորեն մարդկանց գոյության պայմանների, գործունեության ազդեցության տակ։ Այն հանդես չի գալիս հայացքների ընդհանրացված համակարգի ձևով, այլ դրսևորվում է հույզերի, կամային ակտերի և այլ ձևերով։ Մարդկանց գաղափարներն ու հայացքները հասարակական հոգեբանության

մակարդակում տեսական արտահայտություն չեն ունենում, դրանք փորձնական բնույթ են կրում` մտավոր տարրերը նրանցում միահյուսվում են զգացմունքային տարրերի հետ։ Յասարակական հոգեբանությունը մարդկանց առօրյա գիտակցության մի մասն է։

Յասարակության մեջ տարբեր դասերի և խավերի հոգեբանությունը կրում է այդ խավերին բնորոշ առանձնահատկությունների կնիքը։ Յասարակական հոգեբանության վրա ուժեղ ազդեցություն են գործում

ազգային յուրահատկությունները։

*Գաղափարախոսությունը* հանդես է գալիս որպես հայագբներհ. գաղափարների (քաղաքական, դրույթների, փիլիսոփալական, բարոլագիտական, գեղագիտական, կրոնական) մի այնպիսի համակարգ, որը արտահայտում է որոշակի սոցիալական խմբերի կամ հանրույթների տարբերություն հասարակական հոգեբանության. ստեղծվում անձանգ` գաղափարախոսությունը Ł nnnawlh գաղափարախոսների կողմից։

Յասարակական գիտակցությունը և՛ որպես հասարակական հոգեբանություն, և՛ որպես գաղափարախոսություն, բնորոշվում է այն սոցիալական և տնտեսական հարաբերություններով, որոնք յուրաքանչյուր տվյալ հասարակության մեջ դրսևորվում են որպես շահեր։

Շահը որպես կարևորություն և նշանակություն մարդու գոլության պայմանների և պահանջմունքների փոխազդեցության յուրովի Lhնելով հոգեկան արդյունքն ապրումների հիմքում` արժեթների նկատմամբ արտահայտում որոշակի ţ վերաբերմունքը։ Այդ պատճառով էլ ամբողջության մեջ զանկացած հասարակություն, դասակարգ, ազգ ունեն իրենց օբյեկտիվ շահերը, որոնք, սակայն, միշտ չէ, որ գիտակցվում են մարդկանց կողմից։ Շահերը որքան ավելի շատ են գիտակցված, նրանց իրացումը այնքան ավելի նպատակաուղղված է և արդյունավետ։ Ինչպիսի՞ գործոններ են ազդում շահերի գիտակցման, մարդկանց ակտիվության վրա։ ինչպե՞ս է իրագործվում շահերի փոխհամաձայնությունը դրանց հակադրության «իրարամերժության» դեպքում։ Այս և նման шII սոցիոլոգիայի, հոգեբանության ուսումնասիրության հատուկ առարկա են:

Սոցիալական իրականության մեջ հասարակական գիտակցությունը հանդես է գալիս զանազան ձևերով՝ քաղաքական և իրավական գիտակցություն, բարոյականություն, արվեստ, կրոն, փիլիսոփայություն, գիտություն։ Պայմանականորեն այս ձևերը կարելի է բաժանել երկու խմբի։ Առաջինը այն ձևերն են, որոնք կապված են սուբյեկտների փոխհարաբերությունների հետ (մարդու բարոյականությունը,

իրավունքը` մարդու և հասարակության միջև, քաղաքականությունը` սոցիալական խմբերի, անգամ` պետությունների միջև)։ Երկրորդը այն ձևերն են, որոնք կապված են սուբյեկտ-օբյեկտ հարաբերությունների հետ։ Դրանք են` արվեստր, կրոնը, գիտությունը։

Յասարակական գիտակցության տարբեր ձևերը համառոտակի քննարկելուց առաջ կանգ առնենք սոցիալական կյանքի համար կարևորագույն մի շարք կատեգորիաների վրա, ինչպիսիք են՝ «սոցիալական կառուցվածք», «քաղաքական կազմակերպվածք», «պետություն», «ազգ» հասկացությունները։

**Յասարակությունը** կարելի մարդկանց Ł խմբերի բաժանել ամենատարբեր չափանիշներով։ Մարդկանց միջև գոլություն ունեն տաոհքային, սեռային, ևոթական. մասնագիտական. ռասայանան. տարածքային և այլ տարբերություններ։ ազգային. Չափանիչները գործնականում անսահման են, և որոշակի ուսումնասիրության առարկա կարող է դառնալ դրանցից լուրաբանչլուրը։ Տարբեր սոցիոլոգիական ուղղություններ լուրովի են հիմնավորում մարդկանց խմբերի բաժանման աւն չափանիշո. nnn համակարգաստեղծ նշանաևություն ոմբոռնման համաձաւն սոգիալական Տարածված ևառուaվածpn միջև hասարակական hամակարգի տաորերի այն կարգավորված կապերն են, որոնք պայմանավորված են սոցիալական խմբերի հարաբերություններով, աշխատանքի բաժանմամբ և սոցիալական ինստիտուտների բնույթով:

Գիտական մատերիալիզմի տեսանկյունից, սոցիալական կառուցվածքի մեջ վճռորոշը *տնտեսական կառուզվածքն* է։ Վերջինիս մեջ կարևորագույն տարրը (խումբը) դասակարգերն են։ *Դասակարգերը*՝ որպես մարդկանց մեծ խմբեր, ձևավորվում են, ելնելով այնպիսի չափանիշներից, ինչպիսիք են՝ միջոցների սության աշխատանքի կազմակերպման նկատմամբ վերաբերմունքը, հասարակական հարստությունից ստացած եկամտի եղանակն ու չափր։ ենթադրվում է, որ հասարակության մեջ առկա մյուս տարբերությունները մեծապես պայմանավորված են դասակարգային տարբերություններով: Իհարկե խոսքը բնական տարբերությունների մասին չէ (սեռային, ռասալական և ալլն), ինչը պահանջում է առանձին մոտեցում:

Որոշ դեպքերում դասակարգային տարբերությունները հանգեցնում են շահերի հակասության։ Վերջինս պատճառ է դառնում դասակարգերի առճակատման և սոցիալական հեղափոխությունների։ Մի բան, որն ավարտվում է պետական և հասարակական կարգի մեջ արմատական փոփոխություններով։

**Յասարակական** ևլանթի գաղգագման ոնթագրում ձևավորվոր ռասակարգերի մյուս խմբերի շահերի փոխիամաձայնեզման. L հարաբերությունների կարգավորման և գործունեության կառավարման ճանաաաnhhն առաջանում են տարբեր կազմակերաություններ սոցիալական hաստատություններ: Դրանգիգ են` աետությունո. քաղաքական կուսակցությունները, հասարակական կազմակերպությունները։ Տվյալ միավորները որոշակի սկզբունքներով փոխկապված փոխազդում կազմում հասարակության են. և են համակարգը։ մամագառագ (մզմոսև) քաղաքական hամակաոգո դասակարգերի, պետությունների միջև ազգերի, քաղաքական փոխհարաբերությունները lunaudnnnn hաստատություններh. ևագմակերաությունների և hիմնարկների ամբորջություն է։

*Պետությունը* քաղաքական համակարգի այն հիմնական տարրն է, որն իրագործում է հասարակության կառավարումը, նրա տնտեսական և

սոցիալական կառուցվածքի պահպանումը։

Պետությունը բնութագրվում է երեք հիմնական հատկանիշներով։ Առաջինը *հրապարակային իշխանությունն է,* ի հակադրություն զինված ժողովրդի անմիջական կազմակերպվածքի, որը գոյություն ուներ տոհմային հասարակության մեջ։ Յրապարակային իշխանությանը բնորոշ են մշտական չինովնիկություն, զինված մարդկանց հատուկ ջոկատներ (բանակ, ոստիկանություն), պետության պատժիչ, հետախուզիչ օրգաններ և համապատասխան «նյութական» հավելուկներ՝ բանտեր, համակենտրոնացման ճամբարներ և բանտարկության այլ վայրեր։

Երկրորդ` հասարակական պետական կազմակերպվածքը ենթադրում է բնակչությունից գանձվող *հարկեր,* որոնք անհրաժեշտ են իշխանության ապարատը պահելու համար։ Ներքին և արտաքին հակասությունների սրման, պետական ապարատի աճի համեմատ, նրան պահելը հասարակությունից ավելի ու ավելի շատ ուժ և միջոցներ է կյանում։

երրորդը` իպատակների *տարածքային բաժանումն է։* Տարածքային բաժանումը նպաստում է տնտեսական կապերի զարգացմանը և դրանց

կարգավորման համար քաղաքական պայմանների ստեղծմանը։

Պետության հիմնական գործառույթները ընդունված է բաժանել արտաքինի։ Ներքին գործառույթներն են. ներքինի տվյալ արտադրաեղանակի, տնտեսական և սոգիալական hամակարգի պաշտպանությունը, դասային հակառակորդների ճրնշումը, տնտեսական գործունեության կարգավորումը, հասարակական կարգ ու պահպանումը, սոցիալական հարաբերությունների կարգավորումը, մշակութային-դաստիարակչական, գաղափարախոսական գործունեությունը և այլն։ Արտաքին գործառույթներն են. տվյալ պետության շահերի պաշտպանությունը միջազգային ասպարեզում, երկրի պաշտպանության ապահովումը (կամ, հարկ եղած դեպքում, այլ պետությունների ռազմական և քաղաքական նվաճումը), ուրիշ պետությունների հետ փոխշահավետ համագործակցությունը։

Պետությունն իր գործառույթները կատարում է իրավունքի միջոցով։ Իրավունքը, որպես մարդկանց վարքի կարգավորման ձև, վարքի այնպիսի նորմերի ամբողջություն է, որոնք ամրակայված են պետության կողմից հաստատված օրենքներում։ Իրավունքն այս կամ այն չափով ընդգրկում է հասարակական կյանքի բոլոր կողմերը, մարդկանց գործունեության բոլոր տեսակները, հասարակական հարաբերությունների բոլոր ձևերը։ Դրանք ձևակերպվում են որպես աշխատանքային իրավունք, քրեական իրավունք, քաղաքացիական իրավունք և այլն։

Իրավունքն ամրագրում է սեփականատիրական հարաբերությունները, կարգավորում աշխատանքի և նրա արդյունքների բաժանումը, կանոնակարգ է սահմանում պետական մեխանիզմի կազմակերպման և գործունեության համար, չափորոշում է հակահասարակական արարքների դեմ պայքարը և այլն։ Ինչպես որ պետությունը չի կարող գործառել առանց իրավունքի, այնպես էլ իրավունքը ոչինչ է առանց պետության, մի համակարգի, որը կանգնած է իրավական նորմերի

պաշտպանության դիրքերում։

Կարևոր է գիտակցել, որ և՛ պետական համակարգը, և՛ իրավունքը մշտասույթների (դոգմաներ) հավաքածու չեն։ Չնայած շատ նորմերի հարաբերական կայունությանը, դրանք նույնպես զարգանում են և կատարելագործվում։ Ավելին, երբեմն իրավական նորմերի բարեփոխման անհրաժեշտությունը ծնում է որջ հասարակական կյանքում (պետական կառավարման արմատական մեօ) փոփոխությունների անխուսափելիություն։ Դրա կարիթը հատկապես սուր է զգացվում այն երբ մարդուն և հասարակությունը դեպքում, ուսումնասիրող գիտություններում (փիլիսոփայություն, սոցիոլոգիա, հոգեբանություն և այլն) ձեռք են բերվում նշանակալից հաջողություններ։ Եթե պետական կոնկոետ կառավարման համակարգը բավարար ճկուն փոխումների համար և արհեստականորեն չի խոչընդոտում գիտական նվաճումների օգտագործմանը, ապա ինարավորինս իրականության իրավական նորմերը այդ պետական համակարգը ձգտում է համապատասխանեցնել գիտության պահանջներին։

Նշված իմաստով իատկանշական է միջազգային hnաdnւնph ասպարեցում առկա վիճակը։ Բանն այն է, որ XX դարի երկրորդ կեսից ի աւնաիսի համոնռհանուո hhմնահարգեր աահաանության, մարդկության վերարտադրության, միջուկային վտանգ և այլն), որոնք անինար էր լուծել առանձին երկրի կամ պետության շրջանակներում։ Առաջացած վտանգներին կարելի էր դիմակայել միայն ջանքերի միաձուլման և համագործակցության ճանապարհով։ կարող լինել միայն բարի կամքի արտահայտության աոռյունը: Դա ինարավոր է իրագործել միայն միջաետական մեջ համապատասխան իրավական հարաբերությունների առկայության դեպքում։ Իսկ դա անհրաժեշտաբար պահանջում է hամապատասխան բնագավառի hnավական նոոմերի սկզբունքային վերանայում և բարեփոխումների իրագործում։ Իրավական նորմերում փոփոխությունները չեն կարող չացրել բաղաբական և պետական համակարգերի վրա։ Ասվածի վառ օրինակներից են նախկին ԽՍՅՄ-ում և Յայաստանում վերջին տասնամյակի փոփոխությունները:

Փիլիսոփայությանո հետաքրքրող ևաոևոո hwnatnha հասարակական կյանքի փոփոխություններն են և դրանց դասակարգումը: Պատմության գիտական տիպայնացման հիմքը դրել է Յեգելը։ Ըստ **Չեգելի**, պատմությունը կերտում են իրական անձինը, բայց, միաժամանակ, պատմության մեջ իրագործվում է ինչ-որ օբյեկտիվ տրամաբանություն։ Պատմության աստիճանները համաշխարհային ոգու ինքնաճանաչման փույեր են, ազատության գիտակզման լուրաքանչյուր աստիճան առաջոնթագ։ Ըստ ոոում. համաոժեթ արտահայտություն է գտնում որոշակի ժողովրդի շրջանում, որն էլ պատմությամբ իրագործում է տվյալ փուլը: **Չեգելը** տարանջատում էր նման երեք աստիճան աատմաևան համապատասխանաբար, հասարակության երեթ տիպ. արևելյան աշխարհ, հին աշխարհ, գերմանական աշխարհ։

Արժեքային տեսանկյունից պատմության դասակարգման փորձ են արել գերմանական փիլիսոփաներ Ռիկերտն ու Վինդելբանդը։ Նրանք մանրամասն մշակել են արժեքների հիմնահարցը և՛ պատմության, և՛ մարդկային գործունեության, և՛ գիտության մեջ։ Տվյալ տեսակետի առանձնահատկությունն այն է, որ այստեղ սկզբունքորեն հակադրվում են հասարակությունը և բնությունը։ Ըստ էության ժխտվում է պատմության օբյեկտիվությունը, և վճռական դերը վերագրվում է սուբյեկտին։

XX դարի առաջին կեսի գերմանական խոշոր փիլիսոփա Մ. Վեբերը ներմուծեց «իդեալական տիպ» հասկացությունը և մշակեց հասարակության մոդելը։ Նման մոդելի հիմքում ընկած է հետազոտողի կողմից ընդունված արժեքների համակարգը, որն էլ պատմական տվյալների ուսումնասիրման և համակարգման հիմքն է։

Կ. Մարքսը մշակել է «հասարակական-տնտեսական ֆորմացիա» հասկացությունը և պատմությունը ներկայացրել որպես ֆորմացիաների օրինաչափ հերթափոխություն։

Ըստ Մարթսի, *հասարակական-տնտեսական ֆորմազիան* ամբողջականության մեջ հասարակության այն որոշակի պատմական տիպն է, որը գործառում և ցարգանում է իրեն բնորոշ օբյեկտիվ օրենքներին համապատասխան։ Ֆորմացիայի նյութական հիմքը արտադրողական արտադրական հարաբերությունների ամբորջությունն է։ Ֆոոմազհայի ևառուգվածքի մեջ են մտնում նաև վեոնաշենքո. սոցիալական սուբյեկտները (գեղեղ, դասեր, դասակարգեր, ժողովուրդներ, կազմակերպություններ)։ Այստեղ մեծ նշանակություն է տրվում տեխնիկայի և արտադրողական ուժերի ցարգացմանը։ Նրանց (արտադրողական ուժեր) կատարելագործումն է, որ ի վերջո հանգեցնում է մի ֆորմացիայից մյուսին անցմանը։

**Յասարակական** կյանքում տեղի մhշտ են ունենում ինչաես աստիճանական, այնպես էլ կտրուկ, թռիչքաձև փոփոխություններ: Տարբեր ոլորտներում՝ գիտության և տեխնիկայի մեջ, արտադրության և կապի միջոցներում, մարդկանց աշխարհայացքում և այլուր կատարված արմատական, նշանակալից քռիչքաձև փոփոխությունները բնութագրվում «հեղափոխություն» hասկացությամբ: են փոփոխությունները տարբերելու համար, հասարակական համակարգի աոմատական փոփոխությունը անվանում են «սոգիալաևան Բնական հեղափոխություն»: ţ, հասարակության nn եթե իամակարգաստերծ տարրը արտադրողական ուժեոն են. սոցիալական հեղափոխության պատճառը ուժերի առկա ալդ արտադրական հարաբերությունների միջև հակասությունն է։ Sdimi հակասությունը դրսևորվում է դասակարգերի բախման մեջ։

Սոցիալական հեղափոխությունը մեծ մասամբ ներառում է քաղաքական հեղափոխությունը, այսինքն` իշխանության անցումը մի դասիզ մյուսին:

Յեղափոխությունները միմյանցից տարբերվում են իրենց բնույթով և շարժիչ ուժերով։ Յեղափոխության բնույթը որոշվում է նրանով, թե ինչպիսի սոցիալական հակասություններ է այն լուծում, ինչպիսի հասարակարգի հաստատմանն է հանգեցնում, պետական կառավարման ինչ նոր համակարգ է հաստատում, քաղաքական որ ուժերն են մղվում

առաջին աւան տվյալ եոևոհ. նոա էթնիկական մեծամասնության. ազգային խնդրի, ազգային փոքրամասնությունների շահերի ավելի արուունավետ աաշտաանության տեսանկյունից։ Իսկ հերափոխության շարժիչ ուժեոն աւն խավեոն nι ռասակարգերն են. առավելագույնս համապատասխանելով հասարակարգի ũnn պահանջներին, տանում hhũ นทนเบ են ևաոգեոո ոչնչացնելու գործընթագը:

Յասարակական կյանքի փոփոխությունների ըմբռնման մեջ էական է շահերի դերը։ Շահերը օբյեկտիվորեն գոլություն ունեն, անկախ այն բանից, դրանք գիտակցվու՞մ են, թե` ոչ։ Շահերի ուսումնասիրությունը, իմացությունը և համարժեք գիտակցումը ցանկացած հասարակության գրավականն աոռյունավետ ևառավարման t: Այստեր պատմական գործընթացի սուբյեկտի ճիշտ ըմբռնումը:

Ակնիայտ է, որ պատմությունը կերտում են մարդիկ։ Սակայն, որպեսցի կարողանանք ճիշտ կողմնորոշվել անհամար շահերի և ձգտումների լաբիրինթոսում, պետք է կարողանանք անհատական գործողություններից անցնել զանգվածայինին, անհատականը յուրովի «հանգեցնել» սոցիալականին։ Դա հնարավոր է, եթե առկա են ընդհանուր գծեր. hատևանhշնեn` մաոռևային տիաական բազմազանության մեջ:

Պատմությունը շարժում են նրա բոլոր մասնակիցները, սոցիալական հանրույթները, նրանց կացմակերպությունները, նշանավոր անձիք։ Տվյալ սոցիալական խումբը կարող է լինել պատմական գործընթացի սուբյեկտ. եթե ունի գործողության ընդհանուր նպատակ ու շահեր, այսինքն, եթե այն ներկայացնում է ամբողջականություն։ Այս դեպքում խումբը դիտվում է որպես սոցիալական սուբյեկտ։ Սոցիալական սուբյեկտի դերում հանդես դասակարգերը, սոցիալական խմբերը, ժողովուրդները, ազգերը։ Կոնկրետ գիտական վերլուծության խնդիր է, որոշել, թե տվյալ դարաշրջանում (դարաշրջանը հասարակության զարգացման որոշակի տեսանկյունից) ժամանակահատվածն ۲, որևէ n'n սուբյեկտն է կարևոր դեր կատարել պատմական կյանքում։

Մեր ժամանակներում տեղի են ունենում բազմաթիվ գլոբալ այնպիսի գոոծոնթագներ. որոնզ մեջ գործնականում նեոառվում քաղաքակրթությունը, մի բան, որը ձգտում պատմական Ł գացումների սուբյեկտ դարձնել համայն մարդկությանը։ Ժամանակակից մտածողության համար էական է դառնում համամարդկային շահերի գերակայությունը մասնավոր շահերի համեմատ։

Սակայն ասվածը չպետք է ընկալվի որպես մասնավոր շահերի նսեմացում։ Չպետք է մոռանալ, որ օրգանիզմը այնքան ավելի առողջ է և ամուր, որքան լիարժեք են գործում նրա բոլոր օրգանները։ Այդպես է նաև հասարակական օրգանիզմի համար, որի կարևորագույն «օրգաններից» են ազգերը։

Բնապատմական ցարգացման ընթացքում բացմաբնույթ գործոնների անկրկնելի ցուգորդությամբ (աշխարհագրական միջավայր, տնտեսական հարաբերություններ, Երկրագունդ-Տիեզերը փոխագրեզություն և այլն) บิมเลานลนทุกส մեջ ձևավորեւ Ŀ մաոռևային hանոույթի մեկը՝ ժամանակակից վճռորոշ ազգր: ձևեոհа Չնայած հասկացության սահմանման հարցում առկա տարաձայնություններին, որոշ ընդհանուր հատկանիշների գոլությունը նրա բովանդակության մեջ պարտարիր են։ Դրանք են. ընդհանուր լեզուն, շուկան, ազգային մշակույթն ու հոգեբանությունը, ազգային հոգեկերտվածքը, բարքերն ու ավանդույթները:

ժամանակակից քաղաքակրթության ամենահզոր գործընթացներից են ազգային ազատագրական շարժումները։ Այստեղ վճռական դերը ինքնագիտակցությանն ազգային աատևանում H nι գիտակցմանը։ Ազգային ինքնաճանաչումն ու ազգային շահերի իրացման անիրաժեշտությունը օբյեկտիվորեն ձևավորում են «Չայրենիք» հասկացությունը: Յալոենիքը ընդհանուր տարածքում միասնական ազգային կյանքի արտահայտությունն է։ Յայրենիքում է, որ հնարավոր է ազգաին լեզուն ոչ միայն պահպանել, այլև ցարգացնել։ Յայրենիքն է, որ ապահովում է անհատական և խմբային շահերի փոխհամաձայնեցումը՝ հանուն համընդհանուր գոլության և զարգացման։ Իսկ այս ամենը պատմականորեն ապահովվում է ճիշտ պետականության և քաղաքականության շնորհիվ։ Եթե ընդունենք, որ առանց ազգերի անհնար է քաղաքակրթության գոլությունը (դեպի այս տեսակետին է հակվում ժամանակակից համաշխարհային մարդաբանությունը), պետք է ընդունել նաև, որ միջազգային քաղաքականության կարևոր սկզբունքը ոչ միայն միակողմանի միավորումն է, այլև բոլոր ազգային գոլացությունների ապահովող տարանջատումը։ Վերջին տասնամյակում զարգացումն աշխարհում րնթագող ազգային շարժումները համոզում քաղաքակրբության համար ավելի օգտակար ազգային հարաբերությունների կառուցումը իրավունքի ինքնորոշման փոխշահավետ համագործակցության հիման վրա։

Նույն դիտակետից պետք է ընկալվի նաև անհատի դերը պատմության մեջ։ Պատմությունը արարվում է զանգվածների և անհատների դիալեկտիկական փոխազդեցության շնորհիվ։

Մեծ մարդիկ իրենց դարաշրջանի ապիանջմունքների և խոնդիրների արտահայտիչներն են։ Իհարկե, թե ի՞նչ չափով, ի՞նչ խորությամբ են նրանք ընդունակ դրանք արտահայտելու և դրանց իրականացմանը նպաստելու, կախված է նրանց անհատական հատկություններից աստիճանից։ Նշանավոր օժտվածության անձանа ինքնաշխատ գործընթաց չէ, այստեղ անհրաժեշտության հետ մեկտեղ գործում է նաև պատահականությունը։ Սակայն տվյալ գործիչների հաշվով կախված են նաև վեոջին նոանզ մասշտաբները ռաղաշոջանի և ժամանակի դղած խնդիղների մեծության աստիճանից (տես «Անձի փիլիսոփայական ըմբռնումը» թեման)։

Այժմ, ինչպես վերը նշվեց, դիտարկենք հասարակական գիտակգության ձևերի առանձնահատկությունները։

*Քաղաքական գիտակցությունը* քաղաքական գաղափարախոսության և թաղաքական հոգեբանության ամբողջությունն է։ *Քաղաքական գաղափարախոսությունը* որոշակի հայզքների այնպիսի համակարգված, տեսական արտահայտություն է, որը վերաբերում է հասարակության քաղաքական կազմակերպվածքին, պետության ձևերին, սոցիալական խմբերի հարաբերություններին, ուրիշ պետությունների, հարաբերություններին հետ և այլն: Քաղաքական *իոգեբանությունը* այն տրամադրությունները, կարծիքները, հույցերն ու ապրումներն են, որոնք տարերայնորեն ձևավորվելով, արտահայտում են հասարակության քաղաքական կյանքի տարբեր կողմերը, պետության, իշխանության, դասակարգերի նկատմամբ վերաբերմունքը և այլն:

Քաղաքական գաղափարախոսությունը կարևոր զենք է քաղաքական իշխանության համար մղվող պայքարում, որոշակի քաղաքական կարգի ու նրա տնտեսական հիմքերի պաշտպանության հիմնավորման և ամրապնդման գործում։

Քաղաքական գիտակցությունը ոչ միայն քաղաքական ուսմունքներն ու տեսություններն են, այլև քաղաքական ծրագրերն ու պլատֆորմները, քաղաքական ռազմավարությունն ու մարտավարությունը։

Քաղաքական գիտակցության հետ սերտորեն առնչվում է *իրավագիտակցությունը,* որն արտացոլում է իրավունքը` տեսական և փորձնական մակարդակներում։

*Իրավական գաղափարախոսությունն* այն սկզբունքների, գաղափարների (հավասարություն, արդարություն, ազատություն և այլն)

համակարգված արտահայտությունն է, որի հիման վրա ստեղծվում են իրավական նորմերը, մշակվում սահմանադրությունը և այլն։ *Իրավական հոգեբանությունը* հանդես է գալիս որպես իրավական զգացմումքների, փորձի, սովորույթների, գիտելիքների այնպիսի ամբողջություն, որն արտացոլում է հասարակության իրավական հարաբերությունների ամբողջ սպեկտրը։ Այսինքն՝ օրենսդրության, դատարանի, դատախազության նկատմամբ վերաբերմունքը և այլն։

Կարևոր է շեշտել, որ օրենսդրական ցանկացած իրավունք պատմական բնույթ ունի։ Այն սկզբում հանդես է գալիս որպես տեսական իդեալ, այնուհետև միայն, եթե թույլ են տալիս պայմանները, գործառում է օրենքի տեսքով։ Ուրեմն` պատմականությամբ է օժտված նաև իրավագիտակցությունը, որը դրսևորվում է որպես պատմականորեն փոփոխվող օրենսդրության գնահատում և գիտելիք։

Միաժամանակ հարկ է նշել, որ փոփոխական բնութագծերի կողքին իրավագիտակցության մեջ առկա է նաև որոշակի հաստատուն մեծություն, զանկագած հասարակական գիտակցություն աւն F, պարտադրաբար պարունակում է հասարակության գաղափար, իսկ հասարակության ցանկացած գաղափար պետք է հիմնվի որոշակի հարաբերությունների hnավական վոա։ ในเสาที่เกาสา իրավագիտակցությունը միշտ հանդես է գայիս որպես անհատի և հասարակության հարաբերությունների կարգավորման այն գաղափարի պահպանում nnn հասարակությունը անիշխանությունից։ Պետության կամքը ինքնին դեռ իրավունքի հիմք չէ։ Տվյալ հարցն ավելի շատ վերաբերում է մարդու էության և բնական hnավունքներh ոլորտին, պետության նշանակությանը, հասկացությունների բնուլթին, ինչպիսիք են` «ազատությունը», «անիրաժեշտությունը», «պատասխանատվությունը»: Իրավական մտածողության ակտիվացումն hn հերթին օժանդակում փիլիսոփայական մտքի առաջընթացին այն հարցերի կապակցությամբ, որոնք վերաբերում են մարդու, հասարակության և պետության էությանը: Փիլիսոփայության դիրքը իրավունքի հարցերում որոշվել է նաև նրանով, որ «մարդու իրավունքների» վերաբերյալ միշտ ունեցել է այնպիսի hwjwgp, nnn ۶h համընկել իրավաբանական և մամագառագ մտածողության հետ։

Մարդկանց վարքի կարգավորման մեջ առանձնահատուկ դեր ունի բարոյական գիտակցությունը։ Բարոյական գիտակցությունը, որպես հասարակական գիտակցության արժեքային ձև, մարդկային գործունեության ընդունված նորմատիվների և գնահատականների արտացոլումն է։

Բանականության ինքնազարգացումը ժամանակին մարդկանց վարքի առջև դրեց մինչ այդ անհայտ խնդիրներ։ Ո՞րն է ճիշտ արարքը, ի՞նչն է լավը կամ վատը, ո՞րն է չարն ու բարին և այլն։ Այս և նման հարցերի պատասխանը փիլիսոփայության զարգացման հետ դառնում է փիլիսոփայական իմացության բնագավառ` բարոյագիտություն։

Ձարգացած բարոյական գիտակցությունն աշխարհայացքի մասն է, քանի որ կապված է մարդու էության, շրջապատող աշխարհում նրա դրության, դերի, կյանքի իմաստի, բարու և չարի և այլ պատկերացումների հետ։

Արարքների ընտրությունը, դրանց գնահատումը հաճախ ուղեկցվում է գերբարդ խորհրդածություններով և հոգեբանական ապրումներով։ Բարոյական սկզբունքներ ունեցող մարդը գիտակցում է իր բարոյական պարտքը, գնահատում իր արարքները, դատապարտում է իրեն արարքների սխալ ընտրության, իր պարտականությունների, պարտքի խախտման համար։ Վարքի այդ ինքնագնահատումը, արարքների ընտրության համար անձնական պատասխանատվության զգացումը կոչվում է խիղճ։

Բարոլականությունը որպես մարդու վարքը կարգավորող եղանակ ունի այն առանձնահատկությունը, որ անմիջականորեն չի հենվում որևէ hաստատության վրա, hաստատություն, որը պահպանելու բարոյական նորմերը (ի տարբերություն իրավունքի, որի ետևում կանգնած է պետության ուժը)։ Բարոյականության ետևում գտնվում hամոզման. օրինակի, հասարակական կարծիքի. ավանդույթների առանձին դաստիարակության, ուժը, անձանգ, կազմակերպությունների բարոյական հեղինակության ուժո։ պատճառով էլ բարոլականության նորմերն այնպես մանրամասնորեն չեն մշակված և խստորեն չեն կարգավորում գործողությունների որոշակի եղանակ, ինչպես իրավական կամ կազմակերպական նորմերը։ Դրա հետ մեկտեղ, դրանք տարածվում են մարդկանց այնպիսի հարաբերությունների վրա, որոնք չեն կարգավորվում պետական մարմինների կամ կազմակերպությունների հասարակական ևոոմիa (բարեկամություն. րնկերություն, սեր)։

Ի տարբերություն վարչական, իրավական և այլ նորմերի, որոնց անմիջական նպատակն է որոշակի սոցիալական կարգի ստեղծումն ու ամրապնդումը, բարոյականությունն ուղղված է ամենից առաջ մարդու ներաշխարհին ու վարքին։ Ներգործելով անհատի, նրա հոգեկանի, գիտակցության վրա` բարոյականությունը կատարում է վարքի կարգավորիչի դերը, նպաստում է աշխատանքում, կենցաղում, ամենօրյա շփման մեջ բարոյական հարաբերությունների ստեղծմանը։

ելնելով ասվածից՝ բարոլակնությունը կարելի է սահմանել որպես հայազբների պատկերացումների, այնպիսի nι նոոմեոհ գնահատականների համակարգ, որոնք վերաբերում են անհատների վարթի կարգավորմանը, մլուս մարդկանց կամ որոշակի հանրույթի շահերի հետ առանձին մարդկանց արարքների համաձայնեցմանը, դաստիարության եղանակներին, որոշակի հատևությունների հարաբերությունների nι ստերծմանն nι ամրապնդմանը։ Բարոյականությունն իր նորմերն ու գնահատականները ոարձնում է մարդկանց ներքին մղումներ, բարդյական զգացումներ ու հատկություններ, անձնական պարտականության և աատասխանատվության գիտակցություն։

Բարոլական նորմերը պատկերացվում են ենթակարգված, միմյանց տեսքով։ փոխազդող մակարդակների Գուություն հետ ունեն բարոլականության համամարդկային նորմեր, որոնք ձևավորվել զարգանում են ողջ պատմության ընթացքում: Դրանք կոչված պաշտպանելու կամ այն անկարգություններից (ֆիզիկական ши բռնությունից, վիրավորանքից), պահանջում են տարրական ացնվություն ամենօրյա շփման մեջ և այլն։ Այնուհետև, յուրաքանչյուր սոցիալտնտեսական համակարգ և գաղափարական ուղղվածություն յուրովի համամարդկային բարոյականության նորմերը՝ համապատասխանեցնելով իր շահերին։ Այսպես ստեղծվում է կոնկրետ հասարակության բարոլական ըմբռնումների ամբողջությունը։ վերջինս առանձնահատուկ ձևով է արտահայտվում կոնկրետ անձանց ու խմբերի վարքի, գործողությունների մեջ։

Սուբյեկտ-օբյեկտ փոխիարաբերությունն արտացոլող հասարակական գիտակցության կարևոր ձևերից է *գեղագիտական գիտակ-*

gnւթյունը։

Գեղագիտական գիտակցությունն այնպիսի գաղափարների, հայացքների, հույզերի, զգացմունքների և պատկերացումների ամբողջություն է, որն արտացոլում է հասարակական իրականությունը` գեղեցիկի օրենքներով։ Գեղագիտական գիտակցությունը առարկայանում-օբյեկտիվանում է արվեստի և ժողավրդական բանավոր ստեղծագործությունների ձևով։ Արվեստը հանդես է գալիս որպես իրականության գեղարվեստական ճանաչողության և ստեղծագործական գործունեության հատուկ` գեղագիտական ձև։ Ինչպե՞ս է այն ծագել։

Քաղաբակոթության գարգագումը մեծապես նշանակում է ճանաչողության զարգացում։ Ինքը՝ ճանաչողության զարգացումը, իր հերթին նշանակում է բնության օրենքների, ներդաշնակության, ռիթմի, այլ aawınıəınıննեnh իմազություն սոանа հետ nι ևաաված համապատասխան զգացմունքների առաջացում։ Այսպես, գոլության աշխատանքային միջոցների արտադրության, գործիքների կատարելագործմանը զուգահեռ մարդու առաջանում մեջ առանձնահատուկ պահանջմունք (գեղեցիկի պահանջմունքը), nnn մարմնավորում է մարդու ստեղծագործական երևակայությունը, գաղափարներն ու ապրումները։ Տվյալ պահանջմունքն ինքն է սկսում գեղարվեստական գործունեության զարգազման Գեոաովեստական գործունեությունո ենթառոում հատուև գեղագիտակական ունակություններ, ձևավորում գեղագիտական <u> օ</u>նահատականները, զգազմունքները, ճաշակը, ապրումները, գաղափարները:

Յասարակության զարգացումը, գործունեության տարբեր ձևերի տարանջատումը աստիճանաբար արվեստը դարձնում են ընտրյալների՝ բանաստեղծների, նկարիչների, երաժիշտների և այլոց գործը։ Այն դառնում է տեսական վերլուծության հատուկ առարկա։ Երևան է գալիս գեղագիտությունը (էսթետիկա) որպես փիլիսոփայական գիտություն՝ գեղեցիկի օրենքներով աշխարհի յուրացման էության և օրենքների մասին։ Առաջ են գալիս արվեստագիտության տարբեր ճյուղեր։ Մասնագիտական ոլորտից դուրս արվեստը զարգանում է ժողովրդական ստեղծագործության ձևով, որը դարերի ընթացքում ստեղծել է անգնահատելի գեղարվեստական արժեքներ։

Գեղագիտության և արվեստաբանության արմատական հարցերից մեկը նկատմամբ արվեստի իոականության գիտակցության L . հարաբերության hwngũ Sdjwj hարզում փիլիսոփաների, t: տարամիտվում Օրինակ, արվեստաբանների հայազբները են։ մատերիալիստական հայեցակարգի կողմնակիցները րնդունում իրականության որոշիչ դերը գեղագիտական գիտակցության ձևավորման մեջ։ Իդեալիստները, հակառակը, պրնդում են, որ գեղագիտական գիտակցությունը, ըստ էության, կախված չէ հասարակական կյանքից։ **Յասարակական** հարաբերությունները, մարդկանց կենսաբովանդակությունը կարող են արվեստի «նյութ» դառնալ։ Բայզ գեղեցիկի հանդեպ զգացումը առավելապես վերերկրային բնույթ ունի:

Արվեստի զարգացման մեջ ընդհանուրն այն է, որ մարդկության հոգևոր գանձարանը մտած արվեստի առավել նշանավոր ստեղծագործությունները եղել են կյանքի ճշմարտության, մարդկանց առաջավոր իդեալների և ձգտումների մարմնավորումը: Undtumh գերարվեստական ազգային աովեստագետներին օգնում է համամարդկային արժեքները արտահայտել ազգային բնավորության, սրբությունների և ավանդույթների մեջ։ Մյուս կողմից, իրականության գեղարվեստական վերարտադրության վրա գործում հենզ hn` արվեստագետի ազդեզություն են անհատականությունը, տաղանդը, աշխարհայացքը և գեղարվեստական դպրոցը, նրա կապը որոշակի ավանդույթների հետ և այլն։ Այնպես, որ որևէ աշխարհայացքի տեսանկյունից իրականության և գեղագիտական կապի վերաբերյալ միանշանակ պնդումները գիտակցության համապատասխանում ժամանակի պահանջներին։ Ավելի ընդունելի են այն բանականորեն զգույշ տեսակետները, որոնք ելնում են տվյալ կապի բարդությունից, տարամակարդակ փոխպայմանավորվածությունից և որոշակի հարցադրման դեպքում լուրաբանչյուր մանրակրկիտ ուսումնասիրման անհրաժեշտությունից։

կլանքի ժողովրդի հետ կապված արվեստր սոցիալական առաջադիմության hann գործոն է։ Նա այդ դերը կատարում է աշխարհի գեղարվեստական լուրազման, գեղագիտական մաոռու պահանջմունքների բավարարման միջոցով։ Իրականությունն արտացոլելով գեղարվեստական պատկերների մեջ՝ արվեստն այդ ներգործում է պատկերների միջոցով մարդկանց զգացմունքների, նրանց ձգտումների, արարքների ու գործողությունների վրա։ Արվեստի լավագույն նմուշները, փոխանցվելով սերնդեսերունդ, ճանաչողության և գաղափարաբարոյական դաստիարակության hgnp միջոց են դառնում։

Վերարտադրելով իրականությունը` արվեստագետը լոկ լուսանկարում այն։ Իրականության մեջ, կիրառելով իր «չափանիշր», «հայտնաբերում» է գեղեցիկը, վեհը, արվեստագետը Միաժամանակ պետբ է նշել, nn իրականության գնահատման գեղագիտական չափանիշը սուբյեկտիվ կամայականության դրսևորում չէ։ Այն ձևավորվում է մարդկության ամբողջ պատմության րմթացքում՝ «սնվելով» նաև Տիեզերքից։

Յասարակական գիտակցության, թերևս, ամենաառանձնահատուկ ձևը *կրոնական գիտակցությունն է։* Մարդու խորքային ըմբռնումը համոզում է, որ գոյություն ունեն նրա «տիեզերածին» բնույթից բխող այնպիսի հոգևոր պահանջմունքներ, որոնց բավարարման տարբերակներն առաջացրել են տարբեր կրոնները։ Կրոնական

գիտակցությունը կարելի է սահմանել որպես որոշակի գաղափարների, հայացքների, ապրումների, սովորույթների այնպիսի ամբողջություն, որը հիմնավորում (արտահայտում) է հավատը գերբնականի (Աստծո) գոյության, մարդու և հասարակության Աստվածային էության նկատմամբ։

Կրոնական գիտակցության էությունն աշխարհի երևակայական երկատվածությունն է, այսինքն այն, որ իրական աշխարհի «կողքին» առկա է նաև մեկ ուրիշ աշխարհ, որտեղ հանգուցալուծվելու են երկրային կեցության բոլոր հակասությունները։ Ըստ որում, այդ աշխարհի տրամաբանական ապացույցները կրոնի համար էական (վճռական) չեն։ Այդ պատճառով կրոնական գիտակցության բնորոշ հատկանիշը բարոյահուզական այն զգացմունքն է, որը կոչվում է *հավատ։* Յավատը բնորոշ է նաև գիտակցության մյուս ձևերին։

Առաջին թեմայում մենք առանձին կանգ ենք առել փիլիսոփայական հավատի վրա։ Սակայն կրոնական հավատի առանձնահատկությունն այն, որ հենց հավատն է այն հիմնական հոգևոր ակտը, որի միջոցով մարդ զգում է սեփական մասնակցությունը Աստվածայինին, Աստվածային, որը մարդու համար բարոյականության բացարձակ երաշխավորն է։

Կրոնական հավատի կենտրոնական օբյեկտն Աստծո գաղափարն է։ Աստծո գաղափարից է դուրս բերվում կրոնի մնացած ողջ բովանդակությունը։ Պատմության մեջ չկա որևէ ուրիշ գաղափար, որն այդ աստիճան տևականորեն ազդած լինի մարդկանց վրա, առաջ բերի այդքան ապրումներ, որքան Աստծո գաղափարը։

Յավատացյալի համար Աստծո գաղափարը ոչ թե փիլիսոփայական hūs-nn սկզբունք է, որի օգնությամբ բազատրում ենք առաջացումը, այլ մի բան, որը կապված է բարոյականության, մարդկային կյանքի իմաստի հետ։ «Կրոնը,- ինչպես գրել է L.Ն.Տոլստոյը,- ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ կյանքի իմաստի վերաբերյալ հարցի պատասխան»։ Ըստ Ֆ.Մ.Դոստոևսկու, որոնել Աստծուն, նշանակում է ըմբռնել բարու և չարի գաղափարները։ Կրոնական մտածողության համաձայն, րնդունել է Աստծո գոլության գաղափարը, դրանով իմաստավորել է իր կյանքը, հաղթահարել նրա տարերայնությունն ու անհայտությունը, հիմնավորել բարու և արդարության գաղափարը: Կոոնաևան համար Աստված ամեն մի լուսավոր գաղափարի գիտակցության իրագործման երաշխավորն է։ Եթե նույնիսկ Աստված չլիներ, պնդում են որոշ գաղափարախոսներ, նրան պետք էր հնարել, որպեսզի մարդկանց մեջ պահպանվեր բարոյականության ձգտումը։

Այսպիսով, կրոնական գիտակցությունն իր ընդհանրական իմաստով ուղղված է մարդու բացարձակ բարոյական այն արժեքների համակարգի բավարարմանը, որոնք անհրաժեշտ են կյանքի իմաստավորման և արդարության հաղթանակի համար։

Փիլիսոփայության և կրոնի կապր բազմաբնույթ է և պատմականորեն փոփոխվող։ Մատերիալիստական ավանդույթը սովորաբար հակադրվում ևոոնական գիտակցությանը, մինչդեռ իդեալիստական փիլիսոփալությունը բազմաթիվ ընդհանուր եզրեր ունի կրոնի հետ։ Այդ կապն ամենասերտն է արևելյան մշակույթի մեջ, որտեղ շատ դեպքերում փիլիսոփայության, որպես նույնիսկ հասարակական unnüh և գիտակցության տարբեր ձևերի գաղափար, չի ընդունվում։ Օրինակ, բուռռայակնությունը երբեմն մեկնաբանվում է ոչ թե որաես կորն. այլ կրոնական փիլիսոփայություն:

եվ վերջապես, «հասարակություն» թեմայի շրջանակներում կանգ առնենք հասարակության զարգացման տրամաբանությունը սահմանող մի քանի տեսակետների վրա։ Մասնավորապես, քննարկենք հասարակական առաջընթացի հարցը դիալեկտիկամատերիալիստական տեսանկյունից։

Յասարակությունը` որպես ամբողջական համակարգ, ունի ինքնազարգացման իր օրինաչափությունները։ Ըստ դիալեկտիկական մատերիալիզմի, որակական մի վիճակից մյուսին անցման մեջ վճռորոշ են նյութական արտադրության օրինաչափությունները, արտադրողական ուժերի և արտադրական հարաբերությունների դիալեկտիկան։

Յասարակության գործառման և զարգացման հիմքում ընկած է ուժերի աոտառոոոաևան aաn<u>a</u>աaման մակարդակին արտադրական հարաբերությունների համապատասխանության օրենքը։ Այդ օրենքը բխում է այն անառարկելի փաստից, որ մարդիկ իրենց գոլությունը պահպանելու, կյանքի վերարտադրության համար մտնում են օբյեկտիվ արտադրական հարաբերությունների մեջ։ Քանի որ տվյալ հարաբերությունները հետևանք են արտադրության բուն դրանք պետք է էապես կախված լինեն բնական է, nn արտադրությունն ապահովող ուժերի զարգացման աստիճանից։ Այլ խոսքով, արտադրողական ուժերը արտադրության բովանդակությունն են, իսկ հարաբերությունները՝ ձևր։ Նրանց միջև գործում են բովանդակության և ձևի դիայեկտիկային բնորոշ կապերը։ Նման բովանդակության և ձևի համապատասխանությունը մեծապես խթանում է արտադրությունը և համընկնում է հասարակության ծաղկման ու բարգավաճման հետ։ Իսկ օրինաչափորեն առաջացող անհամապատասխանությունը ժամանակի ընթացքում վեր է ածվում հակասության և դառնում է սոցիալական հեղափոխության (կամ բարեշրջման) տնտեսական հիմք։ Տվյալ կապը հետամուտ է մարդկության ողջ պատմությանը։

Տոհմա-ցեղային հարաբերությունների ժամանակ արտադրության և սպառման գործառույթները տարբեր սոցիալական խմբերի միջև դեռևս բաշխված չէին։ Գոյատևման դաժան պայքարում անհրաժեշտություն էր պարզունակ համախմբվածությունը։

Առաջին հեղափոխությունը արտադրողական ուժերի մեջ կատարվեց այն ժամանակ, երբ մարդիկ արտադրեցին ոչ միայն աշխատանքի գործիքներ, այլև գոյության միջոցներ, այսինքն` այն ժամանակ, երբ երևան եկան հողագործությունը և անասնապահությունը, երբ տնտեսությունը յուրացնողից դարձավ արտադրող։ Տոհմա-ցեղային կոլեկտիվը տեղի տվեց տարածքային համայնքին` հողի նկատմամբ համատեղ սեփականության սկզբունքով։

ժամանակին համայնքային սեփականությունը տարբեր ուժերի հարվածների տակ սկսում է քայքայվել։ Ձուգահեռաբար տեղի է ունենում աշխատանքի բաժանումը, մի բան, որն արտադրողական ուժերի զարգացման նոր, կարևոր գործոն է։ Արդյունքում առաջանում է հավելյալ արտադրանքը, որը կարելի է կուտակել, վերաբաշխել։ Ստեղծվում է ունեցողների և չունեցողների բաժանվելու հնարավորությունը։ Առաջանում է մասնավոր սեփականություն։

Տվյալ հեղափոխության մյուս կարևոր արդյունքը աշխատանքային շարժառիթների փոփոխություններն են` կապված հավելյալ արտադրանքի հետ։ Մեծ արժեք են ստանում «իմ աշխատանքը», «իմ ունեցվածքը», «իմ ընտանիքի ապահովվածությունը» և այլ շարժառիթները։

Մեկ այլ էական հետևանք է ուրիշի աշխատանքի յուրացման վրա հիմնված սեփականության ծագումը։ Շահագործումը դառնում է տնտեսապես օգտակար։ Առաջանում է ստրկությունը, միաժամանակ նաև հակամարտ դասակարգերը։ Ծնվում է շահագործողական հասարակարգը։ Տվյալ պահից սկսած՝ ինչպես ամբողջ հասարակությունը, այնպես էլ արտադրողական ուժերի զարգացումը, ընթանում են դասակարգային հակամարտությունների հիմքի վրա։

Եթե նշված տեսանկյունից բնութագրենք մինչկապիտալիստական արտադրաեղանակները, կարելի է ասել, որ դրանց բնորոշ են` ձեռքի աշխատանքը, տնտեսական գործունեության ագրարային բնույթը, կողմնորոշվածությունը դեպի սպառումը, անձնական կախվածությունը (արտատնտեսական ստիպողականությունը) որպես շահագործման միջոց։

Շահագործման պատմական դերը երկակի է։ Մի կողմից` այն կարելի է որակել դրական, քանի որ աշխատանքը դարձնում է ավելի լարված և ինտենսիվ, թույլ է տալիս աշխատողների մի մասին զբաղվելու մտավոր գործունեությամբ։ Բաժանվելով ֆիզիկականից` մտավոր աշխատանքը հիմք է դառնում մշակույթի առաջընթացի համար։ Արհեստները բաժանվում են հողագործությունից, քաղաքը` գյուղից։ Ի վերջո, այս ամենի արդյունքում տեղի են ունենում դրական տեղաշարժեր և՛ արտադրողական ուժերի, և՛ արտադրական հարաբերությունների մեջ։

Մյուս կողմից` հարկ է, այնուամենայնիվ նշել, որ շահագործումն ունի նաև հակառակ դերը։ Քանի որ շահագործողական հասարակարգում աշխատանքի միջոցները գործողության մեջ են դրվում առանձին անձանց կողմից, այդ պատճառով նման պարագաներում սահմանափակվում են արտադրողական ուժերի զարգացման հնարավորությունները։ ճիշտ է, անհատները կարող են միավորվել հզոր կառույցների ստեղծման համար (եգիպտական բուրգեր, չինական պատ, Թաջ Մահալ), սակայն մարդկանց միավորումը տեխնոլոգիական անհրաժեշտություն է դառնում միայն մեքենայական տեխնիկայի բազայի վրա։

Արտադրողական ուժերի զարգացման մեջ երկրորդ խոշոր հեղափոխությունը կապված է ձեռքի աշխատանքի պարզ միջոցներից՝ մեքենային անցման հետ։ Վերջինիս էությունն այն է, որ գործառույթների մի մասը մարդուց փոխանցվում է մեքենային։ Մարդն ինչ-որ իմաստով դառնում է մեքենայի կցորդ։ Արտադրության մեջ ավելի մեծ դեր է սկսում խաղալ գիտությունը։

Արտադրության մեջ արդեն բացակայում է նախկին ստիպողականությունը։ Սակայն որպեսցի կազմակերպվի արտադրությունը, կողմից անհրաժեշտ է մեծ թանակությամբ նյութական կուտակում, մյուս կողմից՝ ազատ բանվորական ձեռքերի առկայություն։ Այդ պատճառով կապիտալիստական արտադրաեղանակին նախորդել է նախնական կապիտալի կուտակման շրջանը, որի իմաստն արտադրողին միջոցներից անջատելը և ունեցվածքի բևեռացումն է։ Սկզբում տվյալ գործընթացը տեղի է ունեցել Անգլիայում՝ XVI-XVII դարերում, երբ հողատերերը գյուղացիներին վռնդեցին` զրկելով գոյության միջոցներից։ Ազատվելով հողից՝ մարդիկ դարձան ազատ, սակայն կարող գոլատևել` միայն սեփական աշխատուժը վաճառելով։ Այն, ինչ հետակատարվեց։ Արդյունքում, հավելյալ արժեքի շնորհիվ, արտադրության միջոցների տերերը արագորեն **հարրստացան**:

2hwdnndta ևաահտալիստաևան աոտառոաերանակո. սևսեа nnn դրսևորել իր ինչպես դրական, այնպես էլ բացասական կողմերը։ Դրականն այն էր, որ կապիտալիստը ստիպված էր արտադրությունը նորացնել, արտադրողականությունը ավելացնել, նոր տեխնիկա ներդնել և այլն։ Չնայած այս դրական կողմերին, նոր արտադրաեղանակը հիմքում հակասություն ուներ, կապված արտադրության հանրային բնույթի և յուրացման մասնավոր ձևի հետ։ Յետագայում այն դրսևորվում ճգնաժամերի, դասակարգային պայքարի և այլնի մեջ, մի բան, որը շարունակվում է մինչև օրս։ Զուգահեռաբար, քանի որ գործում է արտադրաուժերի արտադրահարաբերությունների վերոնշյալ և համապատասխանության օրենքը, այն անհրաժեշտաբար «ստիպում» է պատմությանը ընթանալու որոշակի ուղղությամբ։ Այսպես, հակասության ծավալմանը զուգահեռ տեղի է ունենում աշխատանքի հանրայնացման Բաժնետիրական գործընթագ։ րնկերությունների որոնք արտադրությունը դուրս բերեցին մոնոպոլիաները, շրջանակներից, ոչ այլ ինչ են, եթե ոչ կապիտալիզմի շրջանակներում արտադրության հանրային բնույթի քողարկված դրսևորում:

XX դարի ընթացքում կապիտալիզմը մի շարք անգամներ դրսևորեց իր ճկունությունը (հակասությունները սեփական համակարգերի շրջանակներում լուծելու կարողություն, սոցիալիզմի գաղափարների դրական կողմերը օգտագործելու ունակություն)։ Կապիտալիզմը իրեն հարմարեցրեց և հարմարվեց արտադրողական ուժերի զարգացման ներկայիս մակարդակին։

Միաժամանակ, քաղաքակրթությունը գլոբալ վտանգներին դիմակայելով` էլ ավելի միասնական է դառնում։ Այսօր տարբեր երկրների համագործակցությանը և խաղաղությանը այլընտրանք չկա։ Յամարդկային շահերի ընկայումը դառնում է իրողություն։

Քաղաքակրթության առաջընթացի համար մեծ հնարավորություններ են ստեղծվում XX դարի երկրորդ կեսից ծավալվող գիտատեխնիկական հեղափոխությամբ։ Արտադրության այս՝ թվով երրորդ հեղափոխությունը, մեքենայական արտադրությունից ավտոմատացվածին անցնելու հետ։ Այն արմատապես փոխում է մարդու տեղը արտադրության մեջ։ Ավտոմատացված արտադրության մեջ ավելանում է նոր օղակ` կառավարող սարքը (հաշվիչ տեխնիկա)։ Այստեղ մարդը ոչ թե հասարակ մեքենայի կզորդ է, այլ արտադրության «կողքին» կանգնած հսկիչ և կարգավորող։ Միկրոտեխնիկական, հաղորդակցման գերկատարեէապես լագործված միջոցները, բարձրացնելով արտադրողականությունը, փոխում մարդկանց ապրելակերպը, են шдши ժամանակի տնօրինումը, գործունեության բովանդակությունը։ Այնպես որ գիտատեխնիկական հեղափոխությունը նաև սոցիալական գործընթաց է։

Գիտատեխնիկական հեղափոխությունն իր հերթին նոր հակասություններ է ծնում, որոնցից են` մարդու ինքնաօտարումը, կենդանի հաղորդակցության խնդիրները և այլն։ Առաջացած խնդիրները պահանջում են բոլորովին այլ լուծումներ, այլ պայմաններում։ Սրան ավելանում են խորհրդային համակարգի 70-ամյա գոյության, երկու հակադիր համակարգերի փոխհարաբերություններից առաջացած հակասությունները, այդ համակարգի փլուզումից առաջացած բազմաթիվ հիմնախնդիրներ, որոնք մեր օրերում նոր երանգ են ստացել։

Վերջին տասնամյակում համաշխարհային արտադրության և սոցիալտնտեսական կյանքում կատարված փոփոխություններն ապացուցում են, որ համապատասխանությունը արտադրողական ուժերի և արտադրական հարաբերությունների միջև ինքնաշխատորեն չի նվաճվում։ Ինքը՝ գիտատեխնիկական հեղափոխությունը, փոխեց նաև շատ հնացած պատկերացումներ սոցիալական հակասությունների վերաբերյալ։

Ընդհանրապես, սոցիալական առաջընթացի հարցը քննարկելիս չպետք է մոռանալ նրա հարաբերականությունը։ Միշտ հարկավոր է նշել այն ոլորտը և գնահատման չափանիշը, որով առաջընթացը ստանում է որոշակի բովանդակություն։ Որովհետև, օրինակ, արտադրողականությունը մեծացնող տեխնիկական առաջընթացը միաժամանակ հող է ստեղծում բնության կործանման և մարդկության գոյատևման հիմքերի քայքայման համար։ Նման օրինակները շատ են։ Մյուս կողմից մարդիկ առաջնորդվում են շահերով, և այն, ինչ մեկի համար առաջընթաց է, մյուսի համար կարող է հետընթաց լինել։

Ըստ դիալեկտիկական մատերիալիզմի, հասարակական առաջընթացի բարձրագույն և համընդհանուր չափանիշը արտադրողական ուժերի` ներառյալ մարդու զարգացումն է։

Առաջընթացը տարբեր բնագավառներում որոշելու համար մշակվում են տաոբեո չափանիշներ (տնտեսական, սոցիալ-քաղաքական, գաղափարախոսական, մարդասիրական և այլն)։ Նրանով գնահատվում քաղաքական ռեժիմները, հասարակական շարժումները, են գարափարական հոսանքները այւն: Չափանիշի ընույթը և համապատասխան ոլորտի բարեփոխությունների գնահատման հավաստիությունը էական են առաջընթացի ճիշտ մեկնաբանության համար։ Շատ դեպքերում միայն կոնկրետ ուսումնասիրությունները ճշգրտորեն պատասխանել առաջընթացի վերաբերյալ կարող են հարցերին։

Յամաշխարհային պատմության գնահատման հանդեպ կան տարբեր մոտեցումներ։ Յայտնի է առանձնացված մշակույթների և քաղաքակրթությունների հայեցակարգը (Օ. Շպենգլեր, Ա. Թոյնբի), ըստ որի երկրները և ժողովուրդները միասնականություն չունեն, անկրկնելի են և ենթարկվում են միայն իրենց բնորոշ օրինաչափությունների։

Ընդունելով տվյալ տեսակետի կարևորությունը և դրական մեծ դերը մշակույթների անկրկնելիության և տարբերակվածության ճանաչման չպետք միաժամանաև wndh mspwpnn միակորմանիության տարրը: Քանզի եզաևիի ոնռիանուոի իսկ բխում դիալեկտիկալից ξ, աոռեն nn բազմագանությունո միասնականության իրացման պայմանն է։ Ցանկացած միասնություն նաև բացմացանության միասնությունն է։ Այռ բացմացանությունն է. ապահովում է մարդու հարմարումը տարբեր հանրույթներին, բնական և Միաժամանաև սոցիալական պայմաններին: աւն արտացոլում պատմական գործընթագի րնդիանուր ուղղվածության մեջ առկալությունը, համաշխարհային պատմության զարգազման բացմացանությունո, կոնկոետ պատմական պայմանների հաշվառման կարևորությունը։

Rander and America հանաչողության նկատմամբ ուրույն դիրք է պոզիտիվիստական ուղղությունը։ Պոգիտիվիզմը գրավում pozitivus - դրական բառից) մի փիլիսոփայություն է, որը պնդում է, որ գիտական գիտելիքից բացի ուրիշ ոչ մի գիտելիք չի կարող լինել։ XIX դարում, ի դեմ իր հիմնադիր Օ. Կոնտի, պոզիտիվիզմը հռչակեց, որ փիլիսոփալությունը կարող գիտական ւինեւ ınlı Ł գիտությունների կողմից հայտնագործվող առավել ընդհանուր օրենքների հավաստում։ Քանի որ այդ գիտություններն ուսումնասիրում են միայն երևույթները, ապա և՛ գիտությունը, և՛ փիլիսոփայությունը կարող են գործ ունենալ միայն այդ երևույթների հետ։

Պոզիտիվիզմի ծագումը մի յուրահատուկ հակազդում էր այն բանի դեմ, որ առկա փիլիսոփայությունը ընդունակ չեղավ լուծելու գիտության քաշված փիլիսոփալական զարգազմամբ առաջ խնդիրները: մերժում էր Պոզիտիվիզմը րնդիանրապես մտահայեցումը, գիտելիքների ստացման միջոց։ Նախկին փիլիսոփայական խնդիրները, հասկացություններն ու դրույթները (կեցության մասին, էությունների, պատճառի մասին և այլն), որոնք իրենց բարձր վերացականության պատճառով չեն կարող ոչ լուծվել, ոչ էլ ստուգվել փորձով, պոզիտիվիզմը իմաստից զուրկ։ Ըստ hայտարարեց կեղծ կամ պոզիտիվիզմի, փիլիսոփայությունը պետք է կառուցված լինի էմպիրիկ գիտությունների նմանությամբ և հանդիսանա նրանց մեթոդաբանություն։

nnnawlh բարեշոջում` unahınhılhasın XX ռաոում փոխարինվեց ներարգիտիվիգմով: Նեոաոգիտիվիզմո. hhմնվելով մաթեմատիկական տրամաբանության նվաճումների վրա, փորձում է փիլիսոփայության հասկացությունները վերլուծել տրամաբանության կանոններով։ Նեոպոցիտիվիցմի մեջ կենտրոնական տեղերից մեկը (հավաստել իության) «վերիֆիկազման» «ՎեոիՖիկազման» սկզբունքը կատարում է երեք ռեո. էմահոհև ասույթների զգալական ստուգման, տերմինների և ասույթների էմպիրիկ նշանակության որոշիչի և, վերջապես «դեմարկացիոն սկզբունքի» դեր, սևզբունը. ինարավորություն տաւիս ύh nnn Ł նախադասություններն առանձնացնելուն ոչ էմպիրիկից, և ամենից առաջ «մետաֆիզիկական» (փիլիսոփայական) նախադասություններից՝ վերջին տեսակի նախադասությունները գիտության լեզվից վերացնելու նպատակով։ Այդ տեսակետից, եթե նախադասությունը չի կարող հանգեցվել փորձի վերջավոր թվով ակտերի կամ այդպիսի աևտեոհ նախադասությունների (այսինքն «վերիֆիկացվել») ۶h կարող միաժամանակ, նույնաբանություն ۶ţ, այսինքն` տոամաբանականմաթեմատիկական նախադասություն չէ, ապա այն կամ կացմված է շարահյուսության կանոնների խախտումով, և այդ պատճառով էլ անիմաստ է, կամ էլ` «մետաֆիզիկական»։

Այսպես «2x2=4» կամ «ոչ մի ամուրի ամուսնացած չէ» ասույթները նույնաբանություն են։ «Երևանից Սևան հեռավորությունը 60 կմ է» էմպիրիկ ասույթ է և կարող է ստուգվել։ Իսկ ահա «Կեսարը և է» արտահայտության մեջ խախտված է շարահյուսության կանոնը. պրեդիկատի տեղում դրված է «և» շաղկապը, այսինքն՝ տրամաբանական նշան է։ Նման դեպքում այն «մետաֆիզիկական» է։ Նույն ձևով, պնդում են նեոպոզիտիվիստները, փիլիսոփաների այն մտքերը, որոնք փորձից վեր կամ դուրս են պնդում են (օրինակ, Թալեսի այն պնդումը, թե իրերի նախասկիզբը ջուրն է, Մոնիստի այն պնդումը, թե աշխարհում կա միայն մի նախասկիզբ, մատերիալիստի կամ իդեալիստի պնդումները աշխարհի էության մասին)՝ «մետաֆիզիկական» են այն պատճառով, որ էմպիրիկ առումով տվյալ նախադասություններն անստուգելի են։

Որպես փիլիսփայական ուղղություն, պոզիտիվիզմը փորձում է իր սկզբունքները տարածել հասարակության վրա։ Սոցիոլոգիական պոզիտիվիզմի առավել կարևոր սկզբունքներն են. 1) Գոյաբանական նատուրալիզմի կանխադրույթը։ Այսինքն հասարակական գործընթացները դիտվում են որպես բնականի համեմատությամբ որակապես ոչ նոր իրականութուն։ Ուստի դրանց բացատրությունը ինարավոր է բնության օրենքների օգնությամբ։

2) Մեթոդաբանական նատուրալիզմի կանխադրույթը պնդում է, որ սոցիոլոգիական գիտելիքի համակարգը պետք է կառուցվի ֆիզիկական գիտությունների մոդելով, օգտագործելով այդ գիտությունների

մեթոդաբանական դիրքորոշումները։

3) Ֆենոմենալիզմի սկզբունքը, այսինքն` սոցիոլոգիական իմացության մեջ փորձի և զգայական տվյալների ընդունում` որպես գիտելիքի միակ աղբյուր։

4) «Արժեքային չեզոքության» պահանջը, ըստ որի սոցիոլոգը, որպես գիտնական, պետք է ձեռնպահ մնա հետազոտվող երևույթների

վերաբերյալ ցանկացած արժեքային դատողություններից։

5) Գիտական գիտելիքի գործիքային բնույթի ճանաչումը և դրա հետ կապված կողմնորոշումը դեպի «սոցիալական ինժեներությունը»` որպես սոցիալական պրակտիկայի հատուկ տիպ։

րնթացքում Ձարգազման սոցիոլոգիական արգիտիվիզմի երկու հիմնական ուղղություններ՝ օրգանիզմը ձևավորվում են մեխանիզիզմը։ Սրանք կապված են կենսաբանական օրգանիզմի հասարակության նույնացման, ինչպես նաև ֆիզիկական օբյեկտների և երևույթների նմանեցման հետ։ սոզիալական ճանաչողության ցարգացման նվաճումների հետ համադրվելով և բարեփոխվելով, այս երկու ուղղությունները զարգանում են մինչև օրս։ Նրանց զարգացման արդյունքն է ժամանակակից էմպիրիկ սոցիոլոգիան, որի նվաճումները լայնորեն ներդրվում են հասարակական կյանքի կառավարման մեջ։

Արևմտյան մտավոր կյանքի XX դարի ամենաազդեցիկ ուղղություններից մեկի` ֆրոյդականության հիման վրա ձևավորվել է հասարակական կյանքի մասին մեկ ուրիշ ուսմունք` *հոգեվերլուծության* 

unghnլnգիան:

Յոգեվերլուծության ուսմունքի հիմնադիր Ձ. Ֆրոյդը սոցիոլոգ չի եղել և չի հավակնել դրան։ Սակայն նրա աշխատանքներում մշտապես առկա էր հակումը սոցիալ փիլիսոփայական ընդհանրացումների նկատմամբ։ Ֆրոյդի աշխատություններում բացահայտ կամ քողարկված ձևով քննարկվում են սոցիոլոգիական գաղափարներ, ի վերջո ձևակերպվում է նրա սոցիալական ուսմունքը։

Ըստ Ֆրոյդի, սեռական բնազդը, սեռական հակման էներգիան ոչ միայն որոշում է անհատի կյանքը, այլև վերափոխված ձևով ընկած է հասարակական հարաբերությունների և մարդկային գործունեության բազում տեսակների՝ մշակույթի, արվեստի և այլնի հիմքում։

Ֆրոյդի սոցիալական ուսմունքի հիմքում ընկած են. 1) անհատական հոգեբանությունը՝ որպես սոցիոլոգիական կառուցումների մեծամասնության մոդել, 2) անգիտակցականի գաղափարը, 3) Էդիպյան բարդույթի տեսակետը, 4) կյանքի և մահվան բնազդների դուալիզմը։

Անգիտակցականը Ֆրոյդը հասկանում է որպես անձնավորության կառուցվածքի հիմնական, «խորքային» շերտ, որը պետք է բացահայտվի գիտական միջոցներով, ըստ մի շարք կողմնակի հայտանիշների ու դրսևորումների, քանի որ այն սկզբունքորեն անճանաչելի է և նրա մեջ փորձնական թափանցումն ուղղակի անհնար է։

Ձարգացած հասարակական ձևերի առաջացումը, ինչպես և մարդանձնավորության անհատական կազմավորումը, պալամանավորում է սեռական-հոգեբանական առասպելական դրամալով (րմբոստացած որդիների կողմից նախնադարյան հորդայի ինքնակայ ղեկավարի սպանությունը), որն իբը տեղի է ունեցել մարդկության պատմության արշալույսին և, դրաման չկրկնվելու համար, հանգեցրել է «հասարակական դաշինքի», սոցիալական ւուոատեսաև սոցիալական վերահսկողության, արգեւ քների. աատժամիջոզների առաջացմանը։ Այդ իրադարձությունից է, որ, ոստ Ֆրոյդի, սկիցբ է առել մշակույթը։

Այդ դրամատիկական իրադրության անհատական լուծումը, որը Ֆրոյդն անվանել է «Էդիպյան բարդույթ» (դրա էությունը մոր նկատմամբ տղայի ունեցած սեռական հակումն է և «ամբիվալենտականությունը», այսինքն` երկակի` ատելության և հարգանքի զգացումը հոր նկատմամբ), շատ բանով կանխորոշում է յուրաքանչյուր մարդու ճակատագիրը, ավելցուկ սեռական էներգիայի ապագա օգտագործման բնույթը։ Այդ բախման «հասարակական» լուծումը պայմանավորեց պատմության ընթացքը։

Կրոնը, բարոյականությունը և սոցիալական զգացմունքները, ըստ Ֆրոյդի մշակվել են պատմականորեն հայրական բարդույթի վրա, սահմանափակումները` Էդիպյան բարդույթի ճնշման միջոցով, սոցիալական զգացմունքները` երիտասարդ սերնդի անդամների միջև ավելորդ մրցակցությունը հաղթահարելու անհրաժեշտության հետևանքով։

Յոր աստվածացումը մեղավորության զգացման հիման վրա և նրա առջև խոնարհվելը, ըստ Ֆրոյդի, ընկած է այնպիսի երեվույթների հիմքում, ինչպիսիք են պետությունը, իշխանությունը և այլն։ Սրանք Ֆրոյդի կարծիքով, ոչ այլ ինչ են, եթե ոչ իդեալականացված հայրը։ Մարդկանց մեծամասնությունը կարիք ունի իշխանության, որով կարող է հիանալ, որին կարող են ենթարկվել, որը տիրապետում է նրան, իսկ երբեմն էլ նրա հետ վատ է վարվում։ Այդպիսի պահանջմունքը հոր նկատմամբ կարոտն է, որն ապրում է մեզնից յուրաքանչյուրի մեջ՝ մանկության օրերից։

Ձարգացնելով իր ուսմունքը, Ֆրոլդը հանգում է այն հետևության, որ իրականության hhմpnւմ ոնևած սոգիաւաևան հզորագույն բնազդների՝ էրոսի (կյանքի բնազդ) և Թանատոսի (մահվան փոխազդեզությունը։ tnnun և **Թանատոսո** այլև գտնվում են հավերժական բախման, hամագոոծակցում են. չդադարող պալքարի մեջ։ Յասարակական և մշակութային գարգազման դինամիկան շատ բանով պայմանավորվում է այդ բնազդների նորմերի արգել քների համակարգով, նալգյոգովագարագ hn nι բախմամբ։ Վերջինները ընտանիքի միջոցով այս կամ այն չափով մարդու կողմից ներանձնացվում են՝ կացմելով այսպես կոչված «գեր-ես»-ը։ Սոցիալականորեն և բարոլապես անընդունելի խթաններն ու հակումները դուրս են մղվում անգիտակցականի խորքերը։ Դուրս մղվածների և ելք որոնող հակումների ու հասարակական արգելքների միջև պայքարը հոգեվերլուծության և սոցիալական ուսմունթի հիմնական գաղափարներից է։

Ֆրոլդի օրոք և մահից հետո նրա ուսմունքը ունեցավ բացմաթիվ հետևորդներ։ Մասնավորապես սոցիոլոգիական կողմնորոշում ունեցող ներկայացուցիչները (Ֆ. Ալեքսանդը, Կ. Յոռնի, Է. Ֆրոմ և այլք) ձգտում են հրաժարվել ֆրոլդական գերսեռականությունից, հնարավորին չափով այն համապատասխանեցնել գիտական առևա <u> Չետֆրոյդականության ամենանրշանավոր ներկայացուցիչներից մեկը՝</u> Ֆրոմը ձգտում ţη արմատապես ձևափոխել սոցիոլոգիական պատկերացումները՝ դրանք համարելով միամիտ և առավելապես սխալ։ Նա Ֆրոյդի կենսափսիխոլոգիզմին հակադրում է սոցիոլոգիականացված փսիխոլոգիցմը:

կենտրոնական գաղափարը առկա հասարակարգերի իիվանդագինության ու ճնշողականության գաղափարն է։ Անգիտակ-Ֆրոմը համարում է սոցիալական ճնշողականության երկրորդային արգասիք, որպես «սոցիալական անգիտակցական», որն անհետանում ճնշողական հասարակարգերի վերազման ţ սոցիալական համակարգերը, ճրնշելով ճնշողական բնության առաջնային պոտենցիաները, խթանում են Ֆրոյդի առաջնային

ապարզիալական իակումներին իամապատասխանոր երկրորդային. անասնական` քայքայվող պոտենցիաների դրսևորումն ու զարգացումը: մեխանիզմները: վեուուծում է նաև աաշտաանաևան մեխանիզմները անհատի, խմբերի, ազգերի համար անգորության, վախի ու հուսահատության զգացումից ազատվելու հասարակության կողմից պարտադրված պատրանքային միջոցներ են։ Լինելով սոցիալական անգիտակցականի մաս, այդ մեխանիցմները դառնում են սոցիալական բնավորության հիմք։ Սոցիալական բնավորությունը, որը հետֆրոյդական սոցիոլոգիայի կենտրոնական գաղափարներից է, Ֆրոմը սահմանում է որպես անդամների մեծամասնության «խմբի ընավորության կառուցվածքի հիմնական միջուկ, որը ցարգացել է իբրև հիմնարար փորձի ու այդ խմբի համար ընդհանուր ապրելակերպի արդյունը»: բնավորությունը հասարակության <u>գուրջառնության</u> Սոցիալական հիմնական տարրն է և, միաժամանակ, կապը տնտեսական հիմքի և տիրապետող գաղափարների միջև:

Արևմտյան սոցիոլոգիայի լայնորեն տարածված ուղղություններից առանձնակի տեղ է գրավում *հասկացողության սոցիոլոգիան։* Նրա հիմնադիրներից է գերմանացի փիլիսոփա Վիլհելմ Դիլթեյը։ Յամառոտակի նշենք հասկացողության սոցիոլոգիայի հիմնադրույթների մասին Դիլթելի տեսակետը։

Դիլթեյի համար կենտրոնական էր պատմական ձևերի մեջ զարգացող կենդանի ոգու հասկացությունը։ Նրա համար փիլիսոփայությունը չի կարող լինել միայն «ուսմունք գիտության մասին»։ Ոգու մասին գիտության առարկան հասարակական իրականությունն է։

Կլանքի իռացիոնալ հոսքը, որը բացահայտում է մարդու ներքին Դիլթելի, հասարակության հենգ «վեոջին» hայեզողությունը, pum իրողությունն Ներքին ապրումի անմիջականությունը **l**: հավաստիության չափանիշն է, որը հակադրվում է բնագիտության իմացության «պրոբյեմայնությանը»։ «Բնությունը օտար է մեզ-, գրում է ... հասարակությունը մեր աշխարհն t ...: փոխացրեցությունների խաղը մենք միատեղ ենք ապրում մեր ամբողջ ուժերով, քանի որ մենք ինքներս, ներսից, անհանգստությամբ ճանաչում ենք վիճակներն ու ուժերը, nnnûaha կառուցվում է դրա համակարգը»։ Յենց այդ միատեղ ապրումն ու րմբռնումը Դիլթեյն անվանում է «հասկացում»:

Ներքին փորձը Դիլթեյի համար դառնում է գլխավոր աղբյուր, իսկ ինքնադիտարկումը՝ մարդկային իրականության ճանաչման կարևորագույն մեթոդը։ Սակայն նա հասկանում էր, որ միայն ինքնադիտարկման միջոցով անինար է հիմնավորել օբյեկտիվ գիտելիքը։ Սեփական ներքին փորձը, ենթադրում էր Դիլթեյը, պետք է լրացվի այլ նեոթին աշխարհի ոմբընումով։ Դոա համաո hասկազման hhմնաhաnan ներկայացնում է հետևյալ կերա, hասկագումը գործընթաց է, որում հոգեկան կյանքը ճանաչվում է զգալականորեն տրված դրսևորումների միջոցով։ Կամ՝ հասկացում է կոչվում այն գործընթացը, որում արտաքինից մեզ զգայականորեն նշաններով ճանաչում ենք ներքինը։ Օբյեկտիվացումներո Դիլթելի համար միայն նշաններ են, անհատին ավել կամ պակաս չափով խորթ ուրիշի հոգեկան աշխարհի գաղտնագիր, որը կարիք ունի բացամեկնաբանման։ Յասկազման սուբյենտի տոության. հասկազման միջև պետք է գոլություն ունենա մի ինչ-որ եորորդ բան՝ միջնորդ, որը գաղտնագրի բանալին է։ Դիլթեյի համար այդպիսին դառնում է օբյեկտիվ ոգին, որը «մասնատված կարգն» է, համապատասխանորեն կառուգվածքայնագված: այսինքն` կառուցվածքի տարրերն են իրավունքը, կրոնը, լեզուն, վարքի նմուշները։ եզակի օբյեկտիվացումները իասկացման սուբյենտն ոնևաւում օբլեկտիվ ոգու միջնորդությամբ. ոգու մեջ դրանք հանդես են գալիս արդեն որպես ընդհանուրի, ինչ-որ մի տիպի ոլորտին պատկանող։ Բայզ տիպայնացման չափանիշը ոչ թե գիտակցությունն է, այլ ապրումը: Նշենք, որ ներքին փորձր որպես սոցիալական իմացության չափանիշ հետագա հատուև Ł հասկացողության unghninghwih ըոլոր տեսություններին:

Դիլթելի հայեզակարգին բնորոշ է նաև հակասոցիոլոգիականությունը։ Նա ժխտում էր սոցիոլոգիայի գոլության իրավացիությունը՝ իր հակառակորդներ համարելով գաղափարական պոզիտիվիստunghnլոգներին և օրգանիցիստներին (O. Կոնտ, R. Սպենսեր և այլք)։ **Յասկացողության** unghninghwih ներկայացուցիչները հակադրում հասարակության իմացությունը էին իմացությանը: Յասարակության մասին գիտություններում օբյեկտը որոշ իմաստով նույնական է իմացության սուբյեկտին։ Յամենայն դեպս, սուբյեկտր ճանաչում է օբլեկտի մեջ միայն այն, ինչն այդ սուբյեկտին հարացատ է, մոտ hn բնույթով:

Արևմտյան սոցիոլոգիայում մեծ տարածում է գտել *«ինդուստրիալ հասարակության»,* երկու համակարգերի *«կոնվերգենցիաների»* տեսությունները։ Այդ տեսությունների հիմքում ընկած է *«տեխնոլոգիական դետերմինիզմի»* հայեցակարգը։ «Տեխնոլոգիական դետերմինիզմ» պայմանական անվան տակ միավորվում են այն

ուսմունքները, որոնք հատուկ ընդգծում են արտադրողական ուժերի, տեխնիկայի դերը հասարակության զարգացման մեջ։

Ու. Ռոսթոուն բննարկում է պատմական գործընթացը, նրա գլխավոր աստիճանները՝ կախված աոտառորոական ուժերի awnawaման մակարդակից։ Ռոսթոուն, ի տարբերություն Մարքսի, հասարակական արտադրությունը չի համարում սոցիալական կառուցվածքի հիմքը։ Նա գտնում էր, որ քաղաքականությունը, սոցիալական կազմակերպվածքը և մշակույթը միայն վերնաշենք չեն տնտեսության վրա և չեն բխեցվում բացառապես նրանից։ Ըստ Ռոսթոուի, տնտեսական ցարգացման մաոռևանց «նեոթին աահանջմունքներն» շարժառիթները են. գիտելիքները, զանկությունները, կրքերը և այլն։ Կապիտալիզմը և սոցիալիցմո ներկայացվում են որպես մեկ «միասնական-ինդուստրիայ հասարակության» տարատեսակներ։ «Կոնվերգենցիայի տեսության» համաձայն, գիտատեխնիկական հեղափոխությունը տանում է դեպի կապիտալիզմի nι unghալիզմի մերձեցումը, նրանզ միաձուլումը, hակադիր գաղափարախոսություններh պայքարի մեոմազումն անհետացումը։ Ենթադրվում է, որ ժամանակակից գիտատեխնիկական հեղափոխությունն ինքնրստինքյան, առանց դասակարգային պայքարի, ստեղծում է բարիքների առատություն բոլորի համար, աստիճանաբար լուծում Ł սոցիալական խնդիրները, վերացնում ըոլոր hակամարտությունները:

Մի շարք սոցիոլոգներ պաշտպանում են այն գաղափարը, կապիտալիստական ու unghալիստական տարատեսակներ ունեցող փոխարինելու ինդուստրիալ հասարակությանը awıhu Ł «ետինդուստրիալ հասարակությունը»։ Ամերիկյան սոցիոլոգ Դ.Բելը պնդում է, «ետինդուստրիայ հասարակությունը» ԱՄՆ-ում արդեն ձևավորվել ետպատերացմյան տարիներին։ Այդ հասարակությունը, նրա տեսաբանների կարծիթով, բնութագրովում է առաջին հերթին նրանով, որ տեխնիկան «ինտելեկտուալ գերիզոր և տեխնոլոգիան» արտադրությունից դուրս են մղում մարդուն և մարդկային աշխատանքո։ Այն բնութագրվում է ամենաբարձր եկամուտներով, հասարակության, պետության գիտատեխնիկական մտավորականության. մեջ ոնտոախավի (էլիտա) ուղղություն տվող դերով:

## Գլուխ 9 ՄՇԱԿՈͰՅԹԻ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈͰԹՅՈՒՆ

Առանց չափազանցության, ներկայումս քաղաքակրթության մեջ կատարվող պատերազմները, բախումները, զանգվածային հիվանդությունները և այլն դաստիարակության և մշակույթի ան-

բավարար զարգացածության արդյունք են։

լուրովի ուսումնասիրվում է ամենատարբեր Մշակույթը ahկողմից. ինագիտության, տությունների ազգագրության, պատմագիտության, սոցիոլոգիայի, արվեստագիտության և այլն։ Օրինակ, ինագիտության համար մշակույթը նախորդ դարաշրջաններում՝ մարդու արդյունքներից հասած մեզ մնագուևների ուսումնասիրությունն է։ Ազգագրությանը հետաքրքրում է ազգային մշակույթների բազմագանությունը, դրանգ առանձնահատկությունները: Արվեստի պատմության համար մշակույթը նախ և առաջ գեղարվեստական գործունեությունն է և դրա արդյունքները: բոլորի՝ փիլիսոփայությունը տարբերություն шju մասնագիտություններից, դիտարկում է մշակույթը որպես այդպիսին, նրա մարդու և հասարակության մեջ։ Փիլիսոփայության համար մշակույթը նախ աշխարհայազքային ֆենոմեն է։

Ինչպես նման շատ կատեգորիաներ, «մշակույթը» նույնպես տարբեր կերպ է սահմանված, նայած այն բանի, թե ի՞նչ նպատակներով են տվյալ սահմանումներն օգտագործվում։ Յամաշխարհային գրականության մեջ առկա են մշակույթի մոտ 250 սահմանումներ։

«Մշակույթ» տերմինը լատինական ծագում ունի և նախնական իմաստով նշանակել է հողի մշակում («կուլտիվացիա»)։ Այստեղ մարդու կողմից առարկայի մեջ առաջացրած փոփոխությունները հակադրվել են բնականին։

Յետագայում «մշակույթ»-ի տակ հասկացել են մարդու կողմից ստեղծած ամեն ինչ։ Այստեղ մշակույթը մարդու կողմից ստեղծած «երկրորդ բնությունն է», որը բաժանվում է նյութական և հոգևոր ոլորտների։ Իրոք, աշխատանքի գործիքները և հաստոցային գեղանկարչությունը տարբեր նպատակների են ծառայում։ Սակայն, միաժամանակ, հարկ է նշել, որ երկուսն էլ կրում են իրենց մեջ և՛ նյութականը, և՛ հոգևորը։ Այսինքն` տվյալ բաժանումը հարաբերական է։ Տվյալ սահմանման թերությունն այն է, որ, նախ, մշակույթն ընկալվում է միակողմանի` որպես մարդուց դուրս ինչ որ բան և, երկրորդ, չի

բացահայտում հասարակության և մշակույթի հարաբերակցությունը։ Վերջինս բացահայտված է այն սահմանման մեջ, որտեղ մշակույթը համարվում է մարդու կողմից ստեղծած արժեքների ամբողջություն։ Այսպիսի սահմանման մեջ մշակույթի աշխարհը հոգևոր արժեքների, մարդկային իմաստների աշխարհ է։ Մշակույթը սահմանազատված է բնությունից և, միաժամանակ, նույնացված չէ հասարակության հետ։ Այն հանդես է գալիս որպես հասարակության որոշակի տեսանկյուն։

Սակայն այս սահմանումը ևս տեղիք է տալիս առարկությունների։ Երբ մշակույթը դիտվում է՝ որպես մարդու ստեղծած պատրաստի արդյունքների ամբողջություն, կարծես դուրս է մնում այդ արժեքների ստեղծման գործընթացը։ Մյուս կողմից ինքը, արժեքը, ունի տարբեր, երբեմն իրարամերժ ըմբռնումներ, որոնք թույլ չեն տալիս հասնելու միանշանակության՝ «մշակույթ» տերմինի ընկալման մեջ։

բնութագրելիս պետք է եւնեւ այն thuumha. nn մշակութային զանկացած արտահայտություն hn huկ` մարդու զարգացման աստիճանի արտահայտությունն է։ Գործունեության րնթացքում մարդն ինքն իրեն ձևավորում է որպես պատմամշակութային էակ։ Նրա մարդկային որակները լեցվի յուրացման, հասարակական ավանդույթներին հաղորդակցման, աշխատանքային աոժեթնեոհն. իմտություններին տիրապետման և այլնի արդյունք են։ *Այդ պատճառով* փիլիսոփայորեն ավելի ընդունելի է այն սահմանումը, ըստ որի՝ մեջ մարդկայինի չափն մարդու Ł. บันเทกกะ` յուրացնելով նախկին մշակույթը և այն դարձնելով գործունեության հիմք, արարում է նոր մշակույթ։

Ինչպես ամեն մի զարգացող գործընթաց, մշակույթը պարունակում է կայուն (պահպանվող) և զարգացող (նորարական) կողմեր։ Մշակույթի պահպանվող կողմը մշակութային ավանդույթն է, որի շնորհիվ տեղի են ունենում մարդկային փորձի կուտակումն ու հաղորդումը պատմության մեջ։ Առանց ավանդույթի մշակույթը գոյատևել չի կարող։ Որպես պատմական հիշողություն՝ ավանդույթը մշակույթի ոչ միայն պահպանման, այլև զարգացման անհրաժեշտ պայմանն է։

Տվյալ հարցի գործնական կարևորության վառ ապացույցն է, օրինակ, խորհրդային իրականության պատմությունը։ Յեղափոխության հաղթանակից (1917թ) հետո առաջացավ մի հոսանք, որի առաջնորդները կոչ արեցին ամբողջովին ոչնչացնել «օտար», «բուրժուական» մշակույթը և փոխարենը ստեղծել «պրոլետարական մշակույթ»։ Արդյունքում (այդ թվում նաև Յայաստանում) ոչնչացվեցին բազմաթիվ մշակութային

արժեքներ, որն անդառնալի կորուստ էր մշակույթի հետագա զարգացման համար։

Քանի որ մշակույթի մեջ արտացոլված են նաև աշխարհայացքային, գարափարական տաոբերությունները. ևարել h թննարկել ŀ առաջադիմական և հետադիմական մշակույթներ հասկացությունները։ Սակայն դա չի նշանակում, թե պետք է դեն նետել նախորդ որջ մշակույթը և դատարկ տեղում ստեղծել նորը։ Դատարկ տեղում ավելի բարձր մշակույթ ստեղծելը անինար է։ Վերոհիշյալ «պրոլետկուլտի» ստեղծման փորձը, պատմությունը ապացուցեց, որ ընդամենը մշակույթի գաղափարի հեղինակացրկում է։ Խորհրդային մշակույթին ահռելի վնաս է հասցրել անձի պաշտամունքի ժամանակաշրջանի մթնոլորտն իր ստեղծագործական անացատությամբ, սաոսափի և կամայականության մատավորմամբ, հոգևոր արտադրության կոշտ գաղափարայնացմամբ, ժառանգականության խաթարմամբ և, կամ, հակառակը՝ ավանդույթով ստեղծագործական վերաբերմունքի ճնշմամբ։ Բռնարարքները հանգեցրին բացմաթիվ նշանավոր մտավորականների ցոհվելուն, իսկ մի աշխատելու հնարավորությունից։ anutahû Նույն երևույթներ տեղի ունեցան նաև Չինաստանում և այլուր։

Ակնհայտ է, որ մշակույթի մեջ ավանդույթի և ժառանգորդության հարցը վերաբերում է ոչ միայն արժեքների պահպանմանը, այլև զարգացմանը։ Ընդ որում, ոչ բոլոր նորույթներն են, որ մշակութային արժեքներ են ստեղծում։ Նորի արարումը մշակութային արժեք է դառնում միայն այն դեպքում, երբ կրում է համընդհանուր բովանդակություն, ձեռք է բերում հասարակական հնչողություն, արձագանք է գտնում ուրիշների մոտ։ Այսպես, բանաստեղծի լիրիկան, ուրախության և տառապանքի վերապրումների մասին պատմությունը դառնում է մշակութային արժեք, եթե նրա ձևն ու բովանդակությունը արձագանքում են մարդկանց հոգիներում, արթնացնում պատասխան զգացմունքներ, պատճառում գեղագիտական հաճույը։

մեջ Մշակութային արժեթի համընդհանուրը միաձուլված անկրկնելիության հետ։ Յուրաքանչյուր գործ անկրկնելի է։ Լինի դա գեղարվեստական ստեղծագործություն, գիտական aınım. հայտնագործություն, թե մեև ուրիշ այլ արժեք։ Մշակութաստեղծ գործունեությունը ենքադրում նորի ներառումը պատմական Ł զարգացման գործընթացի մեջ։ Սակայն, ինչպես որ ոչ բոլոր նորույթներն մշակույթի երևույթ, այնպես էլ մշակութային գործընթացի մեջ են ներառված ոչ ամեն նորն է առաջադիմական։ Մշակույթի մեջ կան նաև հետադիմական միտումներ։ Մշակույթի զարգացումը հակասական

գործընթաց է։ Նրանում առկա են տվյալ դարաշրջանի երբեմնի հակամարտ սոցիալ-դասակարգային, ազգային գաղափարական շահերը։

իետ սեոտորեն առնչվում է *«թարաթակոթություն»* Մշաևույթի հասկացությունը։ Մի դեպքում այս հասկացությունը օգտագործվում է՝ որպես մշակույթի հոմանիշ (կուլտուրականը և բաղաբակիրթը նույն կարգի բնութագրեր են)։ Մյուս դեպքում նրանք էապես հակադրվում են. ի տարբերություն մշակույթի՝ որպես հոգևոր սկզբի, քաղաքակրթությունը հասարակության անհոգի, նյութական «մարմինն է»։ Օրինակ, ըստ գեոմանագի փիլիսոփա O. Շպենգլերի՝ քաղաքակրթությունը մշակույթի անկման, նրա ծերազման փուլն է։ Քաղաքակրթության բացասական որակներից են համարվում մտածորության կարպատումացման միհամընդհանուր ճշմարտությունների բացարձակացումը, մտածողության անիատաևան անկախության և եզակիության րագնահատումը և այլն։ Եթե մշակույթը ձևավորում է կատարյալ անձնավորություն, քաղաքակրթությունը ձևավորում աաա իդեալականորեն օրինապահ, իրեն տրված բարիքներով բավարարվող մարդ։

Միանշանակորեն պնդել, թե մշակույթի և քաղաքակրթության նույնացումը կամ հակադրումը ճիշտ է, չի կարելի։ Թերևս ավելի արգասաբեր է նրանց փոխլրացման, քաղաքակրթությունը որպես սոգիոմշակութային ձևավորում դիտարկելու միտքը: Քաներառում ղաքակոթությունը Ł մարդուն, նրա կողմից մշակված, ձևափոխված պատմական բնությունը և հասարակական բերությունների ամբողջությունը։ Ինչպիսի չափանիշով Ŀг տարանջատենք, զանկագած քաղաքակրթություն պարունակում է և՛ տվյալ հասարակության նվաճումները, գծեր, որոնք համամարդկային նշանակություն ունեն, և՛ այդ հասարակության հակասություններն ու Արաբական քաղաքակրթություն, եգիպտոս, արատները (Rhū Եվրոպական քաղաքակրթություն lı այլն)։ եթե «մշակույթ» հասկացությունը բնութագրում է մարդուն, սահմանում նրա ցարգացման չափը, գործունեության և ինքնաարտահայտման եղանակները, ապա «քաղաքակրթությունը» աոտահայտում Ł հենզ hn` սոցիալական կեցությունը։

Միանշանակ չէ նաև հասարակության ու մշակույթի կապը։

Մշակույթի զարգացման մեջ ժառանգորդությունը միայն կուտակված փորձի օգտագործումը չէ։ Այն նաև ապագա մշակույթի ձևավորման վրա նախկին նվաճումների ունեցած ազդեցությունն է։ Այդ ազդեցությունն ապացույցն է այն բանի, որ մշակույթի զարգացումն ունի ներքին տրամաբանություն և հարաբերական ինքնուրույնություն։ Առանց այս առանձնահատկությունը հաշվի առնելու անհնար է պատմության մեջ մշակութային առաջընթացի բացատրությունը։ Այդ առաջընթացի վրա բացասաբար են անդրադառնում ժառանգորդային ցանկացած խաթարումները։ Սակայն դրանք գլխավորապես կատարվում են արտաքին գործոնների ազդեցության տակ։ Օրինակ, Արևմտյան եվրոպային դարեր պահանջվեց, որպեսզի ուշքի գա հին աշխարհի կոր-ծանումից, քաղաքների անկումից և ամայացումից։ Նույնը կարելի է ասել բռնատիրական խորհրդային շրջանի համար (անձի պաշտամունք), որի հաղթահարումը դեռ երկար ժամանակ և ջանքեր կպահանջի։

Այս ամենը խոսում է այն մասին, թե ինչ էական ազդեցություն ունեն սոցիալական պայմանները մշակույթի վրա։ Բայց մշակույթը ստեղծում է մարդը` ելնելով ներքին մղումներից։ Արարելով մշակույթի առարկայական ներքնաշխարհը մարդը, միաժամանակ, ինքնազարգանում, ինքնաձևավորվում է` որպես հասարակական էակ` ազդվելով առկա հարաբերություններից։ Իսկ այդ հարաբերություններն իրենց հերթին ազդվում են հասարակության նյութական կյանքից։ Շրջանը փակվեց՝ «մշակույթը ստեղծում է մարդուն, որը ստեղծում է մշակույթը հասարակության մեջ»։

Մշակութային երևույթների վրա ազդում են նաև կենսամակարդակը, ժողովրդի բարեկեցության աստիճանը, նրա ապահովվածությունը, կենսամիջոցները։ Բարեկեցությունը մշակույթի վրա երկակի ազդեցություն է գործում այն դեպքերում.

ա)երբ բարձր ապահովվածությունը բարենպաստ հող է ստեղծում մշակույթի յուրազման և զարգացման համար,

բ)երբ նյութական հարստության աճը բերում է մշակույթի քայքայմանը, անկմանը։

եթե մշակութային արժեքները դասակարգելու լինենք ըստ սոցիալական համընդհանրության չափանիշի, պետք է առանձնացնենք համամարդկայինը, ռասսայականը, ազգայինը, դասակարգայինը և այլն։

Գաղափարախոսությունը, լինելով մշակութային մեծ արժեք, մյուս կողմից օգտագործվում է՝ որպես այս կամ այն հանրույթի շահերն իրացնող մշակույթի «համուղղիչ»։ Այն մշակույթի վրա ձևախեղող նշանակություն ունի այնտեղ, որտեղ մշակույթին ստիպում է կատարելու զուտ գաղափարախոսական գործառույթ։ Տվյալ ազդեցությունն արտահայտվում է, օրինակ, «զանգվածային մշակույթի» մեջ, երբ

որոշակի արժեքներն ընդամենը մարդուն գաղափարախոսական և հոգեբանական շաբլոնների պարտադրման միջոց են։

Նման ձևախեղումներից դուրս ինֆորմացիայի զանգվածային միջոցները (կինոն, մամուլը, հեռուստատեսությունը, ռադիոն), որոնք ցանկացած ինֆորմացիա ակնթարթորեն տարածում են աշխարհով մեկ, դարձել են մշակույթի զարգացման, մարդկանց վրա ազդեցության հզոր գործոն։

*Մշակույթի սոզիալական գործառույթները:* Մշակույթը պատմության մեջ ներառվում է ամենատարբեր եղանակներով և ձևերով։ Ունենալով հարաբերականորեն ինքնուրույն կյանք, մշակութային աոժեթները. ուոիներով ներթափանգելով հասարակական իակասական կյանքի մեջ, կատարում են ամենատարբեր գործառույթներ՝ կառավարման գործընթացը կարգավորելու, իսկելու, արդարությանը օժանդակելու. դաստիարակչական և այլն։ Որպես onինակ նշենք ատոմային էներգիայի օգտագործումը։ Դարասկցբին միկրոաշխարհի ուսումնասիրման ասպարեցում նվաճումները (ռադիոակտիվությունից մինչև ատոմի էներգիայի արտացատում) լոկ գիտական փաստեր էին։ Յասարակական կյանքի վրա նրանք էապես չէին ազդում։ Սակայն, երբ երկրորդ համաշխարհային պատերացմի ժամանակ վտանգ առաջացավ իիտլերյան Գերմանիայի կողմից այն օգտագործելու, ԱՄՆ-ում ստեղծվեց ֆիզիկոսների հակահիտլերական միություն, որը կարճ ժամկետում մշակեց և իրագործեց ատոմային ռումբի ստեղծումը։ Այն դուրս եկավ գիտնականների hսկողությունից և րնկավ ցինվորականների քաղաքական գործիչների հսկողության տակ։ Յիրոսիմայի և Նագասակիի վրա փորձարկելուց հետո մարդկությունը հասկացավ, որ գործ ունի ինքնաոչնչացնող զենքի հետ։ Եվ այն դարձավ միջազգային րաբերությունների ատրիբուտ` մեծապես ազդելով հետագա սոցիալական կյանքի վրա։

Յակասական է և ատոմային էներգիայի խաղաղ օգտագործման հիմնահարցը։ Բավական է հիշել Չեռնոբիլի, այլ ատոմակայանների դեպքերը, պատկերացնելու համար մշակույթի հասարակական դերի ոչ միանշանակությունը։ Նույնը կարելի է ասել քոմփյութերների, տիեզերական ապարատների, լազերների և այլնի մասին։ Այն, թե ե՞րբ, ի՞նչ չափով, ի՞նչ դեր են կատարելու տվյալ մշակութային արժեքները, կախված է մարդ-մշակույթ-հասարակություն փոխհարաբերությունների ինչպես ներհատուկ, այնպես էլ տարածաժամանակային բնութագծերից։

Մշակույթի միասնությունը և բազմազանությունը։ Փիլիսոփայական բնույթի է նաև մշակույթների բազմազանության հարցը։ Մշակույթների «երկխոսությունը» տեղի ուներ նաև հնադարում։ Սակայն հասարակության (բանականության) զարգացմանը զուգընթաց այդ միտումը էապես ուժեղանում է։ Մշակույթների փոխազդեցությունն արագորեն մեծանում է այնքանով, որքանով որ պատմությունը դառնում է համաշխարհային։

ցարգացման ընթացրում ձեռք բերված աշխարհկողմիզ, րնկալման և գործունեության ձևերի բազմազանությունը ներառվում է համաշխարհային մշակույթի մեջ, մյուս կողմից, ինչպես տեղային (սոցիայ-պատմական, ազգային) այնպես էլ արժեքների համակարգն օժտված է հարաբերական հնքնուրույնությամբ։ Կապված լինելով բնական և սոցիալական միջավայրի մշակույթների առանձնահատկությունները ունեն խորը արմատներ։ Բացառված չէ նաև լուրօրինակության տիեցերական գործոնը։ Այնպես որ, յուրաքանչյուր հանրույթի մշակույթ ձևավորվելով ինքն է դառնում ակտիվ պատմական ուժ։ Այդ պատճառով էլ ժողովրդի պատմության, նրա սոցիալական ցարգացման վրա՝ ցգացվում է մշակույթի ազդեցությունը:

Մշակութային տարբերությունները պատմական գործընթացի բազմազանության (բազմերանգության, բազմաչափության) աղբյուրներից են։ Յուրաքանչյուր մշակույթ անկրկնելի է։ Ուրեմն մշակույթները որոշակի իմաստով հավասար են (յուրաքանչյուրն իր ուրույն տեղն ունի)։ Իհարկե, կան ավել կամ պակաս զարգացած, տարածված մշակույթներ։ Բայց հենց ազգային տարածքային յուրօրինակությունը տվյալ մշակույթը մյուսների հետ նույն շարքին է դասում։

Լինելով համաշխարհային մշակույթի զարգազման միջմշակութային փոխագրեցությունն ունի որոշակի ինքնուրույնություն: միամտություն է ղեկավարվել քերևս, մշակույթների անհամատեղել իության գաղափարով, մտածելով, որ լուրաքանչյուր մշակույթ խթանվում է իր սկզբունքներով և ուրիշների հետ փոխազդում։ Փաստ է, որ կա միասնական համաշխարհային մշակույթ։ եվ քանի որ զանկագած ազգային մշակույթ իր առանձնահատկությամբ արտահայտում է համընդհանուրը, համամարդկայինը, ապա առկա է փոխազդեցության, փոխիարստազման մշակույթների անհրաժեշտությունը, և՛ հնարավորությունը։ Սա ապացուցվում է ներկա իրողություններով։

Յաւտնի t. ьt խորհոռային սոցիալիզմի գարափարական շտամպները առաջադիմական աշխարհից և «եոևաթյա վնաս anıınնեnnd» ծածևվելո ինչ հասգոհն ազգերհ Արդյունքում առաջացավ դատարկություն (վակուում), որը պետք է պատմությունը լցներ։ Թե ինչպե՞ս, տիպական օրինակ է Արցախը։ 80 բնակչությամբ Ադրբեջանին բռնակցված տոկոս hwı տարածքը գործնականում պատնեշված Յայաստանից ţη hայերից։ Ազգաբնակչությունը զոկված սեփական ŀп մշակույթի հաղորդակցվելու հնարավորությունից։ Արգելքները շատ դեպքերում էին արհեստականորեն, իսկ երբեմն՝ հարուզվում բարբարոսաբար: նման վիճակի անբնականության պատճառով Բնաևան է. nn հայրենակիցները չէին կարող դրա հետ հաշտվել։ Այժմ ամեն ինչ արվում է դրությունը շտկելու համար, քանի որ մեր հայրենակիցները զենքը ձեռքին պաշտպանում են սեփական ազգային մշակույթին պատկանելու իրենց անառարկելի իրավունքը։

Ոչ մի երկիր սեփական տնտեսական և քաղաքական խնդիրները չի լուծել առանզ մարդկանց կուլտուրական մակարդակի բարձրացման։ Այն հատկապես հրատապ է տեխնիկայի և տեխնոլոգիայի զարգազման ներկա դարաշրջանում։ Այդ պատճառով ամենայայն զանգվածների կրբության և մասնագիտական դաստիարակության ժամանակակից ցանկացած ազգային խնդիրները և պետական իրականության համար վճռորոշ են։ Եթե պետական ծրագրերի մեջ կրթությունը և մասնագիտությունը գերակայություն չունեն, հացիվ տվյալ պետությունը կարողանա դիմանալ համաշխարհային կոշտ մրզակցությանը և. հետևաբար, պահպանել հարաբերական Ուրեմն, ազգային անկախություն: մշակույթի զարգացումը նման պարագալում ևս հարցականի տակ կդրվի։

ժամանակի կարևոր խնդիրներից է նաև ինքնադաստիարակությունը, անձի ինքնակատարելագործումը։ Այնպես որ` հասարակության հետագա զարգացումը նույն չափով է կախված մարդու զարգացումից, ինչպես մարդունը` հասարակության զարգացումից։

## Գլուխ 10 ԱՆՁՆԱՎՈՐՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅԱԿԱՆ ԸՄԲՌՆՈՒՄԸ

Մենք առանձին արդեն քննարկել ենք «Մարդու փիլիսոփայությունը» թեման, որտեղ շարադրվել է մարդու փիլիսոփայական էությունը, նրա առաջացման օրինաչափությունները, կյանքի իմաստը և այլն։ Այժմ ավելի մանրամասն քննարկենք մարդ-հասարակություն կապը։

Մարդու փիլիսոփայական նկարագրության մեջ օգտագործվում են «անհատ», «անհատականություն» և «անձնավորություն» տերմինները։

*«Անիատ»* տեոմինո նախ օգտագործվում է մարդկային սեռի առանձին ներկայացուցչին նշելու համար։ Սոցիալական փալության մեջ «անհատր» որևէ սոցիալական խմբի ներկայացուցիչն է։ Անհատր ոչ թե ուղղակի «մեկ» է, այլ «մեկն է սրանցից»։ Մարդկանց՝ որպես անհատների տարբերությունը, նախ՝ տարբերությունն է այն եսմբերի որոնց տվյալ մարդիկ պատկանում են։ Երկրորդ՝ միջև, տարբերությունն է այն բանի, թե տվյալ խմբի տիպական հատկանիշները որքանով լրիվ են արտահայտված նրա ներկայացուցիչների մոտ։ Միաժամանակ, նշելով անհատների տարբերությունը, պետք է հիշել, որ յուրաբանչյուր մարդու վարքի վրա էական կնիք է քողնում ապրած դարաշրջանը, մշակույթը, տվյալ խմբի կենսագործունեության եղանակը։

Անհատն այն տերմինն է, որը ներառում է անկրկնելին և համ-ընդհանուրը մարդու մեջ։ Առաջինն արտահայտվում է *«անհա-տականություն»*, իսկ երկրորդը՝ *«անձնավորություն»* հասկացու-

թյուններով։

Անիատականությունը նշում ինքնատիպությունը, ţ մարդու բազմակողմանիությունը, ներդաշնակությունը, բնականությունը, անբռնազբոսությունը և այլն։ Գիտությունն ապագուցում է, որ որակների բազմազանության առկայությունը զիալական զարգացած անհատականության ապացույց են։ Օրինակ, սոցիալական որակներից դիտարկենք ընդունակությունը։ Ինչքանով որ մարդն ունակ է տարբեր զբաղմունքների տիրապետել, մասնագիտորեն սահմանափակ և միակողմանի չլինել, ունենալ լայն մտահորիզոն, այնքանով ասում ենք, տվյալ մարդն անհատականապես «հարուստ» է։ Վերածննդի առանց դարաշրջանը, օրինակ, չափազանցության մեծ բազմաշնորի անհատականությունների ժամանակաշրջան էր։ Այսպես, Լեոնարդո Դա Վինչին մաթեմատիկոս էր, մեխանիկ, ճարտարագետ, նկարիչ, Ալբրեխտ Դլուրերը՝ գեղանկարիչ, փորագրիչ, քանդակագործ, ճարտարապետ և այլն։ Մեր ժամանակների մեծ անհատականություններ են Ն. Ռերիխը, Ա. Սախարովը, Շ. Ազնավուրը և այլն։ Կարևոր է ընդգծել, որ անհատականությունը ոչ միայն բազմաշնորհ է, այլև ամբողջական։ Շնորհաշատ մարդու ունակությունների համալիրի մեջ սովորաբար որևէ ձիրք ունենում է գերիշխող դեր, որն էլ որոշում է մյուսների զուգակցումն ու ամբողջի իրագործումը։

Ինքնիրացման գործընթացը պետք է բոլորովին ազատ լինի։ Յակումը դեր կամ խնդիր չէ, որ մարդ կարող է դնել իր առջև և հետևողականորեն լուծել։ Յենց բանն էլ այն է, որ մարդու ողջ կանխամտածվածությունն ու կամքը պետք է ուղղվեն իր մեջ «հանճարին չխոչընդոտելու»-ն, որպեսզի շնորհք-հակումն «ինքը մարդու մեջ խոսի»։ Լարված աշխատանքը ստեղծագործության մեջ անհրաժեշտ է, բայց ինքնին արարողին գոհացնող որևէ բան այն լույս աշխարհ չի հանում։ Արարման տանջանքները միայն նախապատրաստում են ոգեշնչման, պայծառացման, հայտնագործման պահը։ Միայն արթնացած շնորհքն է արարում։ Այսպես է ծնվում ստեղծագործությունը, որն ապշեցնում է ներդաշնակությամբ, բնականությամբ, անբռնագրոսությամբ։

Նույնն է կատարվում նաև մարդու անհատական ամբողջականության հետ։ Որպեսզի այն կազմավորվի, անհրաժեշտ են բազմաբնույթ նպատակաուղղված ջանքեր։ Սակայն դրանք չեն կառուցում անհատականությունը. այն «ինքնակառուցվում» է, ավելի ճիշտ` սերտաճում է այն շնորիթի հորից, որը մշակված է աշխատանքով։

Չնայած այս ամենին՝ մարդկային ակտիվությունն անհատականությամբ չի սպառվում։ Գոյություն ունի ակտիվության մեկ ուրիշ կառուցվածք, որի օգնությամբ անհատականությունը հասունանում, ծավալվում և ներդաշնակվում է։ Դա անձնային կառուցվածքն է, որը բնութագրում է մարդու կանխամտածվածությունը, նպատակաուղղվածությունը, նպատակաուղղվածությունը, նախագծվածությունը։

«Անձնավորություն» տերմինի մեջ շեշտադրվում են մարդու գիտակցական-կամային որակները։ Անհատն անձնավորություն կոչվելու այնքան ավելի մեծ իրավունք ունի, որքան ավելի պարզ է գիտակցում իր վարքի շարժառիթները և խիստ հսկելով` ծառայեցնում կենսական նպատակներին։

«Անձնավորություն» («persona») բառը սկզբում նշանակել է դերասանի դիմակը, այնուհետև՝ դերասան և նրա խաղացած դերը։ Յռոմեացիների մոտ այն արդեն որոշակի սոցիալական ֆունկցիա, դեր էր (hnր, թագավորի, դատավորի և այլնի անձը)։ Վերածվելով ընդհանուր արտահայտության՝ նախկինի համեմատ անձնավորությունը կարծես հակառակ իմաստ է ձեռք բերում։ Անձնավորությունն այն մարդն է, որը ընտրված դերը չի խաղում։ Սոցիալական դերը լրջորեն և ազատորեն ընդունելով` նա պատրաստ է կրելու այդ դերի ողջ պատասխանատվությունը։

«Անձնավորություն» հասկացությունն իմաստ ունի հասարակական հարաբերությունների համակարգում, որտեղ առկա են սոցիալական դերերը։ Ըստ որում, այն ենթադրում է անհատի կողմից սեփական դերի

առանձնակի ընկալում և ազատ ու շահախնդիր կատարում։

Ի տարբերություն անհատականության, որի ինքնաարտահայտումն առարկայական մարմնավորման արդյունքների մեջ է, անձնավորության համար էական են արարքները։ Անձնավորության արժանապատվությունը ոչ թե հաջողությունների, այլ վերցրած պատախանատվության, իրեն վերագրվածության մեջ է։ Յոգեբան Մ. Բախտինի բնորոշմամբ՝ անձնավորությունը վարվողության սուբյեկտ է։

Սովորաբար *մեղսագիտակցությունն* ընկալվում է որպես տհաճ բառ։ Երբ ուզում են մեզ պատժել, ակամայից ձգտում ենք անմեղսունակ երևալ։ Սակայն իրողությունն այն է, որ անմեղսունակությունը սարսափելի է։ Երբ հոգեբույժն արտասանում է տվյալ դատավճիռը, նա ընդհանրապես ժխտում է հետազոտվողի անձնավորությունը, հետևաբար՝ նաև վաստակն ու արժանիքները։

Անձնավորություն լինելը շատ դժվար է։ Դա վերաբերվում է բոլորին։ Անձնական կեցությունը չդադարող ջանք է։ Այդպիսի կեցությունը չկա այնտեղ, որտեղ խուսափում են ընտրության խիզախումից, սեփական արարքների անաչառ գնահատումից, դրանց ներքին շարժառիթների անողոք վերլուծումից։ Սակայն անձնավորություն չլինելն էլ հեշտ չէ՝ «հաճելի» չէ։ Յամատեղ կյանքում դա նշանակում է առավելապես ենթակա գոյություն։ Իսկ եթե վարքում գիտակցական-կամայական որակն անհրաժեշտ չափով արտահայտված չէ, մարդիկ «ստիպված» կրում են վարչահրամայական կառավարման ողջ դժբախտությունները։ Ինքը՝ անհատը, նման դեպքերում ընկնում է խղճալի կացության մեջ՝ դառնալով ծույլ, երազկոտ, նախանձ։

*Անձնավորության բարոյական հիմքերը:* Անձնապես անկախ վարքը հիմնված է «ներքին ձայնի», այլ ոչ թե արտաքին ցուցումների կամ պատվիրանների վրա։ Մեծն է. Կանտի մոտ հանդիպում են անձնավորության փիլիսոփայական բնութագրման այնպիսի տերմիններ, ինչպիսիք են «ինքնակարգապահություն», «ինաքնատիրապետում», «ինքդ քո տերը լինելու կարողություն»։ Ամենակարևորը նրա համար

«ինքնավարությունն» է։ Վերջինս Կանտո օգտագործում է երկակի իմաստով, մեկը՝ որպես որևէ բանից անկախություն, մյուսը՝ ուղղակի «ինքնօրինակություն»։ Ըստ Կանտի՝ «ինքնավարությունն» այն է, երբ մարդ իր վարթի որոշակի կանոնը ինքն է մեկոնոմիշտ տայիս՝ այն վեր դասելով փոփոխվող և անցողիկ ցանկություններից, հանգամանքներից։

ևանոնիа սևսվում անհատաևան Sdiwi ŀ dunph ռազմավարությունը, որն անձնավորությանը տարբերում է «մոծակների ամպի նման այս ու այն կողմ սուրացող», մեկ իր հակումներին, մեկ «հանգամանքներին» կամ էլ իշխանության ճնշմանը սուբյեկտից։ Անհատի` ինքն իրեն տված օրենքը կարող է հակասել արտաքին կարգին։ Այդ դեպքում,-ինչպես խոստովանվում է՝ ««իմ» օրենքը հակադովում է «օտար» գուգումին կամ թելադրանքին, և, եթե նույնիսկ այն չնկատելու դեպքում պատժվում եմ մահով, սկզբունքս պահպանում եմ»:

բարձրացնում սկզբունթի Π°n ևանոնն ŀ մարդ աստիճանի: Տեսականորեն՝ զանկազած։ Սակայն գործնականում միայն նրանք, որոնք ենթակա են ընդհանրացման հիմնվելով սրբությունների վրա։ Այդ պատճառով էլ Կանտր «տուր քեզ օրենք» պահանջի կողքին դնում է իր բարոլագիտության տեսանկյունից մեկ ուրիշ կարևոր պահանջ. «Վարվիր այնպես, որ թո վարթի սկզբունթը միշտ կարողանա լինել համընդհանուր օրենսդրության նորմա»:

Սակայն բոլոր ժամանակների համար գոլություն ունի համընդհանուր նշանակության նորմերի միայն մի տեսակ։ Դրանք բարոլականության պարզագույն պահանջներն են, այնպիսիք, ինչպիսիք են՝ «մի՛ խաբիր», «մի՛ գողանա», «մի՛ բռնանա»։ Դրանք էլ մարդ պետք է առաջին հերթին դարձնի սեփական վարքի պարտադիր պահանջ։ Միայն այս բարոյական հիմքի վրա կարող է հաստատվել անհատի անձնական անկախությունը, զարգանալ «ինքնատիրապետման» նրա կարողությունը, իմաստավորված, ժառանգականորեն-իետևողական

«վարվեցողությունը»:

**Յասարակությունից հոռետեսական** կամ անբարոլական կախություն, ըստ Կանտի՝ չի կարող լինել։ Կամայական սոցիալական սահմանափակումներից ազատությունը նվաճվում է միայն բարոյական ինքնասահմանափակման հաշվին։ Անկախ նպատակադրմանը ընդունակ սկզբունքներ ունի։ միայն nd Ես միայն նպատակադրումով է հնարավոր հասնել գործողությունների իրական նպատակահարմարության, այսինքն` ունենալ կյանքի իդեալներ։ «*Չկա* անհատական անկախության համար ավելի օտար բան, քան անպատասխանատվությունը։ Չկա անծնական ամբողջականության համար ավելի կործանարար բան, քան անսկզբունքայնությունը»։

Մեծ փիլիսոփայի այս հանճարեղ մտքերը հաստատվել և հաստատվում են նրանից հետո եղած ժամանակաշրջանում։ Ավստրիացի հոգեբույժ Բրունո Բեթթելհեյմը, որը 1938-40 թ.թ. գտնվում էր հիտլերյան համակենտրոնացման ճամբարներում (Դահարու և Բուխենվալդ), 1960 թվականին հրատարակեց «Լուսավորված սիրտ» գիրքը։ Այստեղ հիտլերյան ճամբարի իմաստը նա բնութագրեց որպես «մարդու մեջ անձնավորության անդամահատում», իդեալական կալանավորի ձևավորում, այսինքն` մարդկանց, որոնք առանց մտածելու կատարեն հրամանները։

Ֆաշիստներն իրենց նպատակին շատ դեպքերում հասնում էին։ Սակայն տհաճն այն էր, որ նման մարդիկ մեծ մասամբ դառնում էին անկենսունակ։ Նրանց մեջ կորչում էին անհատականությունն ու անհատը։ Նրանք ուղղակի աչքի առջև «սպառվում էին»։

Ըստ Բեթթելիեյմի դիտումների` «իդեալական կալանավորները» արագորեն վեր էին ածվում կամ հաշվենկատ լկտիների, կամ էլ գրասենյակային-բյուրոկրատական հոգեբանությամբ մարդկանց, որոնք չգիտեին ինչ է հրահանգներից դուրս պարտքի զգացումը և սովոր են միայն առանց մտածելու ասել` «հրաման ունեմ»։ Եվ հակառակը, անձնավորության քայքայմանը ավելի երկար էին դիմադրում նրանք, ովքեր ունեին պարտքի զգացում և սկզբունքներ։ Այս առումով ցուցադրական են այն հնարքները, որոնց օգնությամբ կալանավորները իրենց մեջ դիմակայում էին անձնավորության կործանմանը։ Մի «հնաբնակ» Բեթթելհեյմին պատմում էր, որ հետևում է այսպիսի կանոնի՝ ստիպի՛ր քեզ ուտել, եթե դա հնարավոր է, քնի՛ր և կարդա՛, եթե ազատ ժամանակ կա և անպայման առավոտները մաքրի՛ր ատամներդ։ Սրա իմաստը հետևյալն է՝ ինքդ քեզ, առանց պարտադրության, ենթարկիր այն պահանջներին, ինչը նախորոք նախանշված չէ և չի ստիպվում ճամբարի ղեկավարության կողմից։

Բեթթելիեյմը ձևակերպում է ճամբարային գոյատևման սկզբունքը. ցանկացած գնով ինքդ քո շուրջը ստեղծիր կամավոր վարքի մթնոլորտ։ Քաղցի, ստորացման և ստրկական աշխատանքի պայմաններում ավելի երկար էին դիմանում նրանք, ովքեր համարձակվում էին իրենց համար որոշել. «ո՛չ մի դեպքում մատնիչ չեմ դառնա», կամ` «երբեք չե՛մ մասնակցի պատժիչ գործողություններին»։ Այդպիսին է ճամբարային ողբերգության առեղծվածը. «որպեսզի չմեռնես, հարկ է, չվախենաս անխուսափելի բռնի մահվանից, ինքդ ընտրես այն, ինչի համար քեզ

պետք է մի անգամ կախեն»։ Սակայն այդ առեղծվածն արդեն առկա է սկզբունքի գաղափարի մեջ։ էլ ինչ սկզբունք, եթե հանուն նրա պատրաստ չես կորուստների, զոհաբերման, հետապնդումների, և, նույնիսկ` մահվան։

Այսինքն բարոյականությունը ոչ միայն չգրված օրենքներով անհատական վարքի կարգավորման սովորական միջոց է, այլև՝ անհատի հոգևոր-անձնական գոյատևման միջոց։ Եթե չկան ազատորեն ընտրված բարոյական, թեկուզև տարրական պարտավորություններ, սկսվում է մարդու ընդհանուր քայքայումը։ Դա ավելի արագ է կատարվում այն դեպքում, երբ տվյալ անձը դարձել է հանցագործ շրջապատի կամ ռեժիմի որս։ Ամենուր տվյալ իրողությունը ինքնաոչնչացման նախերգանք է։

XIX դարի վերջին ֆրանսիական նշանավոր սոցիոլոգ է. Դյուրկհեյմը «Ինքնասպանություն» աշխատության մեջ ուշադրություն է հրավիրում այն հանգամանքի վրա, որ կյանքի հետ հաշիվները մաքրելուն սովորաբար նախորդում է «անոմիա»-ն (բառացիորեն «անօրենության», «նորմազրկություն»), մի վիճակ, երբ մարդու համար սուրբ և պարտադիր որևէ բան չկա։ Յիշենք Յուդային, որի համար նույնիսկ այն երեսուն արծաթը, որը նախատեսված էր Ուսուցչի մատնության համար, կորցրել էին ամեն մի արժեք և հետաքրքրություն, և նա դրանք շպրտեց քրմերի երեսին։

Կենդանու կենսունակությունը բնազդային է, հետևաբար՝ ինքնաբերաբար։ Մարդու կենսունակությունը հանգում է կամային կյանքին և ենթադրում է անձնական ջանքեր։ Դրա պարզագույն ձևը համամարդկային բարոյական արգելքներին կամովին ենթարկվելն է, իսկ հասուն և զարգացած ձևը՝ կյանքի իմաստի որոշման ուղղությամբ աշխատանքը, ցանկալիի, անհրաժեշտի և արժեքավորի վերաբերյալ ամբողջական պատկերացման ստեղծումն ու պահպանումը, այն, ինչը հավաստի է տվյալ անձի համար և ոգևորում է որպես «գերխնդիր»։

իմաստի որոշումները կարելի է սահմանել ոոաես անձնավորության բարոլապես արդարացված գործնական նորոշիչների ընդլայնման գործընթաց։ Ամեն ինչ սկսվում է պարզագույն այլրնտրանքներից` ի՞նչն է, որ «այստեղ և կտրականապես չի կարելի անել, կամ` չի կարելի չանել։ Կամովին պարտավորություններ, մարդ դառնում է են հասարակական դերակատար։ Բայզ ալդպես մտածում ուրիշները։ Արդյունքում մարդ րնդիարվում ţ սոցիալական իրականության հետ և անձնական ընտրության համար չի կարող հաշվի չնստել ժամանակի, մարդկության, ազգի նման այլ իրողությունների

աահանջնեոն աահանջների հետ։ Իսև win nι օբյեկտիվ ինարավորությունները տաոբեո սոցիալական են` տաոբեո միջավայրերում. իանոույթներում՝ ոնտանիքից. **սե**ոջագրած սևսած ազգերով ու աետություններով։

Դիտարկելով անհատը, անհատականությունը և անձնավորությունը, մարդու ինքնատիպ, մեկը մյուսին չհանգող տարբեր որակները, չի կարելի մոռանալ, որ իրական պատմական գործընթացի մեջ այս ամենը αωιhu փոխևաաված. ամբորջական Անհատականությունը և անձնավորությունը զարգացման ազատություն են ստանում այնքանով, որքանով հասարակության մեջ արդեն առկա է անհատների բազմազանությունը, միմյանց հետ փոխպայմանավորված մաւգյոմակատակմա և անձնավորության լինելիությունը։ นเนเทธ์นเกทปู. անձնավորություն ասելով щьигр անձնավորություն-անհատականություն:

Յուրաբանչյուր հասարակություն ստեղծում է անձնավորության իր տիպը` անկախ անհատական տարատեսակներից կամ շեղումներից: սոցիալականության բաժանումների տաոբեո ևամ տարբեր չափանիշների կարող տիաայնազման hետ՝ լինել անձնավորության տիպերի տարբեր դասակարգումներ։ Մարքսր, օրինակ, ելնելով փիլիսոփալական իր համակարգից, տարբերակում ţη սոցիալականության պատմական երեք հիմնական տիպեր.

- 1) անձնական կախվածության հարաբերություններ,
- 2) անձնական անկախության պայմաններում առարկայական կախվածության հարաբերություններ,
  - 3) ազատ անհատականությունների հարաբերություններ։

Անձնական կախվածության հարաբերությունները բնորոշ են նախակապիտալիստական բոլոր հասարակություններին։ Այնտեղ անհատը ընդգրկված էր խստորեն կանոնակարգված հասարակական կապերի համակարգում (ցեղ, համայնք, կաստա և այլն)։ Տարբերությունն այն է, որ նախադասակարգային հասարակության մեջ մարդն իրապես (և գիտակցորեն) իրեն չէր անջատում ցեղից։ Իսկ սեփականատիրության և աշխատանքի բաժանման պայմաններում առաջանում է մասնավոր շահ և մարդն անջատվում է ուրիշներից։ Դա արդեն առաջընթաց էր և անձնավորություն դառնալու պայման։ Մի բան, որը խորանում է ճորտատիրական հասարակության մեջ։

Կապիտալիստական ապրանքային արտադրության զարգացումը հանգեցրեց հասարակության բաժանմանը բազմաթիվ անհատների` մասնավոր անձանց, որոնք արդեն կապված էին անձնական

մաւզյոծաևուամ hարաբերություններով: Uıumtn **սերազմա**ծ ŀ աշխատանքի արտատնտեսական ստիարոականությունը։ Պաշտոնապես նապիտալիստն ու բանվորը <u>հա</u>վասար են. մեևն ազատորեն աշխատուժո վաճառում է, մյուսո` գնում։ Նրանց իարաբերություններն իրային (նյութական) են։ Այսինքն՝ առկա է իրային կախվածությունը և անձնական անկախությունը։ Մարդու համար, սակայն, ընդյայնվում են հաղորդակցման ինարավորությունները: Նրա առջև կուտակված մշակութային արժեքները լուրացնելու և զարգացնելու հեռանկարը։ Միաժամանակ, դրանց իրացումը սահմանվում է մարդկանց հակադրող մասնավոր սեփականությամբ, նրանցից օտարված և դրսից hիմնարկություններով: սևզբունթներ պարտադրվող Մınւս կաահտալիցմո օբյեկտիվորեն ցարգացնում է անիատականությունը (նախաձեռնողականություն, ինքնագործունեություն և այլն)։ Այսինքն, անձնավորության լինելիությանը խոչընդոտելով իր հակասություններով, հասարակությունից մարդու օտարվածությամբ, կապիտալիցմն էական ինարավորություններ է ստերծում անձնաևան մաոռու ձևավորման ու զարգացման համար։

Քաղաքակրթության հետագա զարգացումը, մասնավորապես աշխատանքի արտադրողականության բարձրացումը, արտադրության մեթենալացումն ու ավտոմատացումը, ինչպես հանրույթների, այնպես էլ մարդու բազմաբնույթ պահանջմունքների է՛լ ավելի գիտակցումը և տանում բավարարումը են դեպի մh հասարակություն, բնութագրվելու անհատականությունների ազատ հարաբերություններով։ Դա այն հասարակությունն է, որտեղ մարդ ունի առավելագույն ինարավորություն hwnewhwntini սեփականությունից օտարվածությունը իշխանությունից, և խրախուսվելու ինքնուրույնության, նախաձեռնողականության համար, ծավալելու արդյունավետ հասարակական գործունեություն։ Տեսական վերլուծությունները anlıa են տալիս, հնարավորությունն առավելապես ապահովում է զարգացող իրավական պետությունը։

Իրավական պետությունն այլընտրանք է ամբողջատիրությանը, որը, ճնշելով անձնավորությանը, նրան ենթարկեցնում է ինքնակալական, վարչահրամայական իշխանությունների կամայականություններին։

Իրավական պետության հիմքում ընկած է ժողովրդի կողմից սոցիալքաղաքական համակարգի կամավոր ընտրության սկզբունքը։ Այդպիսի պետության մեջ իշխանությունը սահմանափակված է օրենքով, իսկ ինքն այնքանով է իրավական, որքանով պահպանում է մարդու իրավունքը, մտահոգվում նրա շահերի իրացմամբ։ Գործունեության մեջ, բոլոր մակարդակներում, իրավական պետությունը հենվում է անմիջական և ներկայացուցչական ժողովրդավարության ինստիտուտների վրա։ Այդ ինստիտուտներն են. օրենսդիր, գործադիր և դատական իշխանությունների բաժանման սկզբունքը, համընդհանուր ընտրական իրավունքը, հանրաքվեն և այլն։ Այս բոլորը ժողովրդի նվաճումներն են իրենց իրավունքների համար դարավոր պայքարում։

Իրավական պետության մեջ ժողովոդավարական կազմակերպվածքն ունի երկու կարևոր կողմ. մեկը քաղաքական իշխանության բոլոր տարրերի ժողովրդավարական կարգավիճակն է (դա ապահովվում է րնտրովիությամբ և ժողովրդին հաշվետու լինելով), մլուսը՝ օրենքում ամրագրված անձի ազատությունների (խղճի, խոսքի, այլախոհության և այլն), ինչպես նաև անձեռնմխելիության (անմեղության կանխավարկածը ներառյալ) հիման վրա ինքնագործունեության ամենալայն դաշտի ապաhովումո։ Նման պետության մեջ անձին «թույլատրված է այն ամենր, ինչ արգելված չէ»։ Մի բան, որը հզոր ազդակ է անձի զարգացման համար։ Իռավական պետությունն ուժեղ է ոչ թե քաղաքական իշխանությունների հանդեպ իր քաղաքացիների անգորությամբ, այլ հասարակության ու մարդու շահերի պաշտպանությամբ՝ զանկազած ոտնձգություններից, ումից էլ որ այն դուրս գա։ Իրավական պետությանը ոչ այնքան պատժիչ ու ճնշիչ օրգաններ են պետք, որքան՝ իրավապահպան։ Իրավական պետության մարդասիրությունը մարմնավորված է անձի կարգավիճակի վեհացման մեջ։ Ցանկացած մարդ տվյալ ճշմարտությունների դիրքերից կարող է արդյունավետորեն վերլուծել այն հասարակությունը, որի մեջ ապրում է։

Պատմական անհրաժեշտությունը L անձի ազատությունո։ Յասարակության պատմության մեջ փիլիսոփայական ոչ մի հիմնահարգ այդքան սոցիալական և քաղաքական հնչողություն չի ունեցել, որքան ացատության հիմնահարցը։ Առաջադեմ բոլոր մտածողների համար ազատությունը մարդու և հասարակության տարբերակիչ հատկանիշ է եղել։ Անձի համար ազատության նվաճումը եղել է պատմական, սոցիալական և բարոլական հրամալական, նրա անհատականության և հասարակության զարգացածության չափանիշ։ Անձի ազատության կամայական սաիմանափակումը, գիտակցության կարգորոշումը, մարդու ցածրացումը մինչև համակարգի «պտուտակի» դեր տանողի՝ վնաս է թէ՛ անձի և թե՛ հասարակության համար։ Անձի ազատության շնորհիվ է, որ հասարակությունը ձեռք է

բերում միջավայրում հարմարվելու և իր նպատակներին համապատասխան բնությունը ձևափոխելու կարողություն։ Իհարկե՝ չկա բնությունից և հասարակությունից գործնականորեն բացարձակ ազատություն, բայց ազատության նյութական կրողը միշտ անձն է, և, հետևաբար, այն հանրույթները, որոնց մեջ նա ներառված է՝ ազգը, դասակարգը, պետությունը։

Անհրաժեշտության և ազատության փոխհարաբերությունը միշտ փորձաքար է եղել մտածողների համար։ Ինչպես դիպուկ նկատում է ռուս փիլիսոփա Գ. Պլեխանովը, տվյալ հարցը, միշտ հառնելով փիլիսոփաների առջև, սֆինքսի նման ասում է նրանց «Բացահայտիր ինձ, թե չէ ես կխժռեմ քո համակարգը»։

Ազատության և անհրաժեշտության, գործունեության և վարքի մեջ նրանց հարաբերակցության հիմնահարցի լուծումը հսկայական գործնական նշանակություն ունի մարդկանց արարքների գնահատման համար։ Առանց անձի ազատությունը ճանաչելու, խոսք չի կարող լինել իր արարքների համար մարդու իրավական և բարոյական պատասխանատվության մասին։

Կախված այն բանից, թե տվյալ փիլիսոփայական ուսմունքն ի՞նչն է րնդունում առաջնային իդեալականի և իրականի հարաբերակցության հարցում, րստ այդմ ţι որոշվում «ազատություն ţ անհրաժեշտություն» երկրնտրանքը։ Ով առաջնային է համաո (էսենգիա), նրա ազատությունն անհրաժեշտության կոնկրետ մարմնավորումն է։ Եվ հակառակը, ում համար առաջնայինը գոյությունն է (էկցիստենցիա), նա ազատությունն է րնդունում մարդկային կյանքի նախասկզբնական իրողություն։ Թերևս այս երկու ծայրահեղությունների մեջ առկա է «ոսկե միջինը», որն ավելի քանզի վարթը n۶ մաոռու միայն հանգամանքների, այլև ներքին շարժառիքների գործառման արդյունք է։ Միաժամանակ, տարբեր պատճառներ տարբեր կերպ են արտացոլվում առանձին մարդկանց ներաշխարհում։ Այլ խոսքով, անձնավորությունը րնտրությունը կատարում է անիրաժեշտության միշտ ազատ շրջանակներում։ Սա վերաբերում է և՛ գործունեության նպատակին, և՛, ավելի շատ, այդ նպատակին հասնելու միջոցներին։ Կարելի է ասել, որ անձի ազատությունն իրական հնարավորությունների մեջ սեփական վարքագծի բնական ընտրությունն է։

Ընտրության ազատությունը հասարակության համար այն նույն նշանակությունն ունի, ինչ բնական ընտրությունը՝ կենսաբանական էվոլյուցիայի համար։ Այն իմաստով, որ երկուսն էլ զարգացման

շարժիչներ են, մեկո՝ իասարակության, մյուսը կենդանական աշխարհի համար։ Էական տարբերությունն այն է, որ կենսաբանական անհատն էվոլյուցիայի (բարեշրջման) օրենքի գործողության օբյեկտ է, մինչդեռ անձնավորությունը` մշակութային աոժեթներո เทเทเนตน์ทท հասարակական գործընթագի սուբյեկտ։ Կենդանի անհատների կենսաբանական առավելությունները փոխանցվում են անմիջական սերունդներին (ձագերին, ճուտերին), իսկ առանձին անհատ-մարդկանց նվաճումներին կարող են հաղորդակցվել բոլորը, եթե այն մատչելի է։ Տվյալ հանգամանքն էլ պայմանավորում է հասարակական առաջընթացի անհամեմատ ավելի արագ տեմպերը։ Արագություն, որը բազմապատիկ ավելանում ոնտոության մեծազման. ագատության ինարավորությունների էական ոնուայնման դեաթում։

Ուրեմն, բնական է, որ ժողովրդավարական իրավունքների և անձի ազատության համար պայքարն առաջընթացի հզոր ուժ է։ Ազատության ձգտումը միշտ ուղեկցվում է հնարավորությունների հավասարության և սոցիալական արդարության պահանջներով։ «Բնական իրավունքի» սկզբունքն օրգանապես կապված է և լրացվում է «հասարակական պայմանագրի» ուսմունքով, ըստ որի՝ մարդիկ, միավորվելով պետության մեջ, իրավունքի մի մասը օտարում են իրենցից՝ կամովին սահմանափակելով ազատությունը, բայց դրա փոխարեն ձեռք են բերում այնպիսի քաղաքացիական իրավունքներ, որոնց պաշտպանությունն ապահովագրվում է պետության կողմից։

Քննելով ազատության հարցը որևէ կոնկրետ հասարակության մեջ կամ որևէ անձի մակարդակում՝ հարկ է մանրակրկիտ զննել և համադրել ազատության հռչակված և իրական հնարավորությունները, այդ հնարավորությունների ընկալման աստիճանը, անձնավորության՝ ազատությանը ձգտելու չափը։ Առանց նման վերլուծության տվյալ հասարակության մեջ անհնար է ճանաչել և, հետևաբար, նվաճել գիտակցված ազատություն։

Պատմության տրամաբանությունը հուշում է, որ քաղաքակրթության առաջընթացը չգիտակցված անազատությունից տանում է դեպի գիտակցված ազատություն։

Անձնավորությունն ազատության կրողն է, գործուն կողմը։ Անձից դուրս ազատությունը հասարակության մեջ լոկ հնարավորություն է։ Ազատությունը մարդկանց դրսից չի տրվում։ Այն ձեռք է բերվում ինքնիրացման համար պայքարի, ակտիվ գործունեության մեջ։ Ազատությունն արտահայտվում է դինամիկայի մեջ։ Բարեփոխելով կյանքի պայմանները՝ մարդիկ վերափոխվում են և, արդյունքում,

հասարակական կյանքը է՛լ ավելի են դնում գիտակցական հսկողության տակ։

Եթե փողձենք եղևակայել հղական ու մատչելի ազատությունը. ենթ անռել. nn այն կլինի. եթե ստեղծվել են մաոռու համակողմանի զարգազման համար անհրաժեշտ սոզիալական պայմանները, անհատներն անարգել կարողանում են օգտվել բոլոր տեսակի դրական արժեքներից, գործնական հնարավորություն ունեն լիարժեթորեն բացահայտելու իրենց ունակություններն ու շնորհթը։ Սա է մարդասիրական ավանդույթների հետ համընկնող սոցիալական իդեալը։

գլոբալ իիմնահարգերը: Սոգիալական առաջընթագը, անձի ազատությունների ընդլայնումը բարդ, իակասական գործոնթաց **F**: միանշանակորեն պնդել, քե առկա իրողությունը քաղաքակրթության զարգացման միտումները անհրաժեշտություն են: Սակայն փաստ է, որ բանականությունը, ձգտելով ինքնիրացման և այդ ճանապարհին զարգացնելով արտադրությունը, գիտությունն տեխնիկան, XXI դարի շեմին հանգել է մի վիճակի, երբ «ակամայից» ստեղծել է համամոլորակային այնպիսի հիմնահարցեր, որոնք սպառնում են մարդու գոլությանը։ Առանց չափացանցության՝ ազատության և անմահության ձգտումը մարդուն հասցրել է ինքնաոչնչացման շեմին։ Եվ դա այն պատճառով, որ մարդ ոչ միշտ է կարողանում (կամ՝ զանկանում) գիտատեխնիկական նվաճումների «տեսնել» օգտագործման հետևանքները, չարաշահում բանականության, <u>գարությար</u> ţ ինարավորությունները:

Ներկայումս գլոբալ (համամոլորակային) հիմնահարցերի շարքին առաջին հերթին դասվում են.

- համաշխարհային ջերմամիջուկային պատերազմի կանխումը և միջուկազերծ, ոչ բռնի խաղաղության հաստատումը,
- չզարգացած և զարգացող երկրների միջև առաջացած տնտեսական ու մշակութային մակարդակների միջև առկա էական խզման հաղթահարումը,
  - մարդկության հետագա տնտեսական զարգացման ապահովումը,
  - էկոլոգիական ճգնաժամի հաղթահարումը,
- բնակչության սրընթաց աճի («ժողովրդագրական պայթյուն») կարգավորումը և հասարակության ծերացման (ծնելիության նվազման պատճառով) հաղթահարումը,

• գիտատեխնիկական հեղափոխության նվաճումների հետևանքների ժամանակին և ճիշտ կանխատեսումն ու արդյունավետ օգտագործումը։

ՁԻԱՅ-ը (սպիդը), թմրաբիզնեսը, ալկոհոլիզմը և այլն համամոլորակային դառնալու «թեկնածու» են։ Տրամաբանական է, որ հիմնահարցերի տվյալ շարքը փոփոխական է։ Լուծված հիմնահարցերի տեղը գրավում են նորերը, որոնց բնույթը և քանակը կախված է հասարակության ու մարդու կատարելության աստիճանից։

ներկան և ապագան օրգանապես միաիլուսված պատմական օրինաչափություններով և բանականության զարգացման տրամաբանությամբ։ ճանաչողության հիմնարար արդյունքներից մեկր աատմության սոցիալական առաջոնթագի անիակառաղձել իության ոնդունումն է։ Ինչբան էլ հետադիմականությունը վարվի «լոթ գլխանի t, h նման». միևնույն վերջո համոզված առաջադիմականությունը ավելի կայուն է և անանց։ Տվյալ միտքն էական որ խոչընդոտ է ամեն կարգի հոռետեսական իմաստով. ռատորությունների, մտաիանգումների առջև՝ աշխարհի կործանման, զարգացման ցիկլայնության, անհեռանկարայնության և, հետևապես, բարոլականության անիմաստության վերաբերյալ։ Մյուս կողմից, հարկ է նկատի ունենալ, որ ճանաչողությունը նաև ինքնաճանաչում է, իսկ այն, էության. րնդլայնում մեր հնարավորությունների Ł num կարողությունների սահմանները։ Օրինակ, մասնագետները գտնում են, որ մարդկային հիշողությունն ունակ է պահպանելու մոտ 10 մլոդ բիտ ինֆորմացիա, ուրիշ խոսքով` տեղավորելու իր մեջ 500 բազմահատոր «Բրիտանական հանրագիտարան»։ Դա նշանակում է, որ ապագայի կրթվածության դեպքում անիրաժեշտ ունաև հանրակրթական հանրագիտարանների ծավալով գիտելիքներ՝ ցուգակցելով որևէ գլխավոր (բարդ) մասնագիտության իրավասության հետ։ Միաժամանակ նրա տրամադրության տակ է լինելու ահռելի քանակությամբ ինֆորմացիա պարունակող քոմփյութերը։ Այսինքն, առկա վիճակում խոսք չի կարող լինել մարդու աճման սահմանների, առավել ևս` մտավոր ունակությունների մասին:

Մարդու ապագան իրական հնարավորությունների իրացման ասպարեզ է։ Մարդիկ անկարող են փոխելու անցյալը, քանզի այն ազատությունը, որին տիրապետել են նախորդ սերունդները, հաջորդների համար դարձել է պատմական այնպիսի անհրաժեշտություն, որի հետ հաշվի չնստելն անհնար է։ Մարդկանց գործունեության գիտակցականությունից և ակտիվությունից է կախված այն, թե կարո՞ղ են

արդյոք պակաս հավանականը հետագայում դարձնել ավելի հնարավոր։ Կանխատեսման մարդասիրականությունն այն է, որ ձերբազատի մարդկության ապագան։

ժամանակակից hամամուրոակային խնռիրները խիստ nnnշակիությամբ մարդկանց առջև դրել են կործանման կամ գոլատևման երկրնտրանքը։ *Ներկա սերնդի գործունեությունից է կախված այն, թե* իազարամյակի սկիզբը ի՞նչ կդառնա՝ համաշխարհային պատմության ողբերգական վերջաբա՞ն, ₽ħ° համամարդկային *իամերաշխության ոգեշնչող նախաբան։* Մարդկության napwabh ճանապարհին կան անհամար, մեծ մասամբ մարդկանց գիտակցության իետ կապված խոչընդոտներ։ Աիա թե ինչու, ոչ միայն հասարակ գուստեման, այլե կյանքի իմաստի, իետեաբար, փիլիսոփայության իմացությունը։ Չկա բանական գոյություն առանց փիլիսոփայության։ Որքան ոգեշնչող է տվյալ միտքը պայծառ հոգիների համար, այնքան անցանկայի և տիած է խավարամոյների համար։

## գրսկսնութցուն

- 1. АлексеевяП.яВ.ияПаниняА.яВ.ияФилософияизЗчебникизЗ— еяизданиеия "ПРОСПЕКТ" изМоскваиз2004я
- 2. Введениеявябиоэ2ик3имЭяПрогресс—Традицияим1998я
- 3э Введениеявя—илисо—июэяУчебникядляяв3зовэяПодяредэяФроловяИэя ТэМэяПоли2изда2ия1989эяЧэя1ии2я
- 4э ВернадскийяВэяИэяФилосо—скиеямыслияна23ралис2аияМэяНа3каия 1988я
- 5э Геворкяня Аэл Гэми Филосо ский яанализ яреволюций явя из икеэл Издэн АНя Армянской яССРия Еревания 1979 я
- 6э Глобальныея проблемыя ия общечеловеческиея ценнос2и**и** Мэя Прогресс**ия**1990я
- 7э ГЗннаря Скирбекки: Нился Гильеи: Ис2орияя илосо ии: я ГЗм: я издэн Цен2ря" ВЛАДОС" из Москваи: 2ЦВя
- 8э ГЗревичя Пэя Сэяя Филосо —ияя кЗль23рыня Мэя АОя Аспек2 Прессия 1994я
- 9э ГЗсейновя Аэя Аэя Апресяня РэГээг Э2икани Мэя Гардарикани 1998 я
- 1Ц Канкея Вэя Ази Концепциия современногоя ес 2 ес 2 вознания из 3 чебники Москваи и 'Логос'' и 2 Ц Вя
- 11эКЗпцовяВэяИзияДе2ерминизмяиявероя2нос2ьэяИздэяПоли2ическойя ли2ера23рыииМоскваии1976я
- 12э Ленкя Х**жя** Размышленияя оя современнойя 2ехнике**м** Мхя Аспек2—Пресс**м**1996я
- 13хМанасяня Аж Сжи Ме2одологическиея принципыя объек2ивнос2ия на3чногоя знанияя ия единс2воя на3киж В2ороея изданиеж Изджи "Ги232юн" илНАНяРАилЕревании2Ц4ня
- 14хМеляТомпсонииФилосо—ияянаЗкиииМоскваии"ГРАНД"ии2ЦВя
- 15хМиря—илосо —ииияМхяПоли2изда2ия1991ияЧхя1ияЧхя2я
- 16хМомджяняКжіХжиСоциЗмжюбщес2вожіИс2орияияМхяНаЗкаия1994я
- 17хОр2ега—и—Гассе2я Хжи Эс2е2икахи Филосо—ияя к3ль23рыми Мхя Исск3с2вом1991я
- 18хПанченкояАхяИхиФилосо—ия и Физика и имикромирия МхяНа3 каш 1988 я
- 19хПарсонсяТжияСис2емаясовременных яобщес2вияМхяАспек2—Прессия 1998я
- 2LkПла2онияИзбранныеядиалогиин "Риполяклассик" ияМхия2LL2я
- 21хПроблемаячеловекаявявападнойя—илосо —ииимМхяПрогрессии 988я

- 22xРаки2овя Ахя Ихия Филосо—ияя компью2ернойя революциии Мхя Поли2изда2ия1991я
- 23xСага2овскийяВxяНхияВселеннаяя—илосо—аизМхяМолхягвардияия1972я
- 24xСимоновяПхяВхияМозгяия2ворчес2во//Вопрос/ я —илосо —ииия1992я N11я
- 25хСорокиняПжиЧеловекжіЦивилизацияжіОбщес2вожіМхяПоли2изда2жі 1992я
- 26xСпиркиняАжаГжияФилосо—ияжыИзджа"ГАРДАРИКИ"иыМоскваии2ЦЦя
- 27х С2епиняВхяСхияФилосо—ская яан 2ропология яия—илосо—ские яна 3 кииз МхяВ / сшая яшкола из 1992 я
- 28хФилосо –ияяияме2одологияяна3киинМхяSVR Арг3син1994хнЧхя1ии2я
- 29хФилосо –ияя2ехникиявяФРГияМхяПрогрессия1989я
- ЗЦкХеслеяВжияФилосо —ияяияхкологияшМхяИзджи—ирмая"Ками"ии 1994я
- 31хЧ3диновя Эхя Мжи Теорияя о2носи2ельнос2ия ия —илосо —ияхи Издхи поли2ической яли 2 ера 23 р/из Москва из 1974 я
- 32xШаповаловя Вхя  $\bar{\Phi}$ хя Основ/я —илосо—иия о2я классикия кя современнос2иия3чебноеяпособиеядляяв3зовияMоскваия" $\Gamma PAH$ Д"ия 1998я
- 33. Э2икаиисловарья торизмовянян пречений из Аспект-Пресс, 1994
- 34. Բրուտյան Գ. Ա. «Տրամաբանություն», Երևան, 1987
- 35. Գարեգին Նժրեհ, Յատրնտիր։ Երևան, «Յայաստան», 2001
- 36. Դավիթ Անհաղթ, Երկեր, «Սովետական գրող» հրատարակչություն, Երևան, 1980
- 37. Զաքարյան Սեյրան, Փիլիսոփայության պատմություն, Երևան, «Նաիրի», 2000
- 38. Կանկե Վ., Փիլիսոփայություն։ Երևան, 2001
- 39. Կյուրեղյան է. Ա., Փիլիսոփայություն, դասախոսությունների համառոտագիր, Երևան, 1995
- 40. Մանասյան Ա. Ս., Գիտություն և աշխարհայացք։ Յայկական ՍՍՅ ԳԱ հրատարակչություն, Երևան, 1977