# ايران محور اميد

چشماندازی برای یک دولت جامعهمحور برای ایران و کشورهای شمال افریقا

كمال آذرى

انتشارات نويد شيراز

# ایران محور امید چشماندازی برای یک دولت جامعهمحور برای ایران و کشورهای شمال افریقا کمال آذری

صفحه آرایی: ندا گزینی □طرح جلد: کانون آگهی و تبلیغات سیراه □لیتوگرافی و چاپ: واصف تیراژ: ۱۰۰۰ جلد □چاپ اول: ۱۳۹۶ □حق چاپ محفوظ ناشر: انتشارات نوید شیراز

> دفتر شیراز - تلفن ۳۲۲۲۶۶۶۱-۶۲ نمابر ۳۲۲۲۹۶۷۶ دفتر تهران - تلفن ۸۸۹۰۵۹۴۵ نمابر ۸۸۹۲۱۵۲۲ وب سایت: www.navideshiraz.com

شابک: -۱۹۲۲-۹۷۸-۶۰۰ ۹۷۸-۶۰۰ اISBN: 978-600

«بهترین روزگار با بود، برترین روزگار با، دوران خردمندی، دوران بلابت، عصر ایان، عصر شک، فسل روشایی بود، فصل تاریکی، بهار امید، زستان ناامیدی، بهه چنر پیش رویان داشتیم و بیچ چنر پیش رویان نبود. بهمی یکراست به بهشت می رقیم، بهمی یکراست به آن یکی راه دیگر».

### Darius was buried at Naqš-i Rustam, where he left two inscriptions.

而以10/21/11-10到-1/21 同年/ 少年四年(1 / 11/11) 到到-10/21 | 1 K- 1/1前K--1/1 1=(前K-1=K-1 N/m=1/l) | 1/m = | N 라 리로() 에 베르(M- 큐 리/ ল M- 뉴 )= (의 휴 의 ল/ ল M: ゞ 라 리/의 휴 第次 1 M· 伍(年伍·]至时(年( K· 丽 1 三 丽 ET ii K· 1 位 ii K/ 1 年 三 ii K· ii 衣 国人が同時の利利と前式・あかか・四人が同じと同い前は / 国・前 / 南田·市 ) a / ### ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 ## 1 16 # -M 三 : M 市 体 1 (4) (c) (c) 而 1 而 - 下 (i) 而 目 ii - M 1 音 三 市 i 三 下 (c) (c) 1 市 市之前 (1) (- 三) 背 (- 1) 前 (- 6) 三) (- 1) (- 1) | 祖长 7 美洲世长 7 祖 国 谢 世长 孙 7 图 南湖市 8 万 元 1 一年 7 和 南 州 7 贝克 / 中国 凡,前是 法不一定事法 / 合则 / 负回 / 克克 () # M- m M - N / m /= m M- 13 /N / m M= か / -N # ※ お / -N # M- - - -

great god Ahuramazda, who created this excellent thing which is seen, who created happiness for man, who set wisdom and capability down upon King Darius.

King Darius says: By the grace of Ahuramazda I am of such a sort, I am a friend of the right, of wrong I am not a friend. It is not my wish that the weak should have harm done him by the strong, nor is it my wish that the strong should have harm done him by the weak.

The right, that is my desire. To the man who is a follower of the lie I am no friend. I am not hottempered. What develop in my anger, I hold firmly under control by my thinking power. I am firmly ruling over my own impulses.

The man who is cooperative, according to his cooperation thus I reward him. Who does harm, him according to the harm I punish. It is not my wish that a man should do harm; nor indeed is it my wish that if he does harm he should not be punished.

What a man says against a man, that does not convince me, until I hear the sworn statements of both.

What a man does or performs, according to his ability, by that I become satisfied with him, and it is much to my desire, and I am well pleased, and I give much to loyal men.

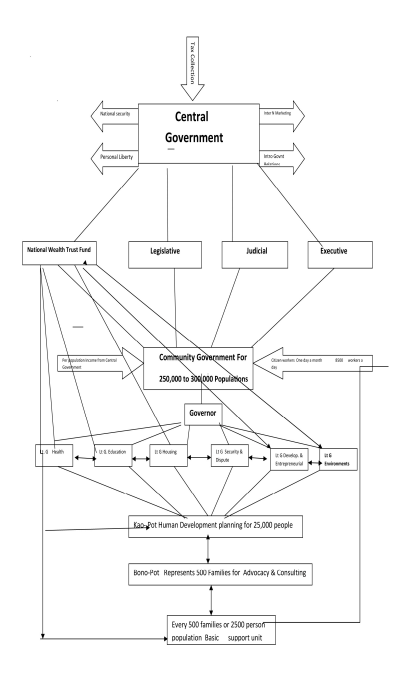
Of such a sort are my understanding and my judgment: if what has been done by me you see or hear of, both in in the palace and in the expeditionary camp, this is my capability over will and understanding.

# فهرست مطالب

| ٩         | سپاسگزاری                                       |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ١٣        | پیشگفتار                                        |
| 19        | مقدمه                                           |
| ۲۵        | فصل یکم:مقدمه ای بر تاریخ ایران                 |
| ۲۷        | ایجاد روایت آریایی                              |
| بنیانگذار | پیدایش ایران– کوروش کبیر و داریوش کبیر، پدران و |
| ٣۶        | سلسلة ساسانيان                                  |
| ٣٩        | تكوين اسلام                                     |
| ff        | اسلامیسازی ایران                                |
| ۴۵        | آکادمی افلاطون در تبعید                         |
| ۵٠        | حسن بَصْرى                                      |
| ۵۵        | گرویدن به هویت اسلامی                           |
| ۶۰        | ویژگیهای فرهنگ اسلامی                           |
| ۶۴        | چالش جدی برای تفکر منطقی                        |
| ٧٢        | تغييرداخلي                                      |
| ٧۴        | تأثیر فرهنگ اروپایی                             |
| Υλ        | ايران جديد                                      |

| فصل دوم:خلاصهای از تاریخ دولت مدرن          |
|---------------------------------------------|
| ترقی اروپا۸۱                                |
| پیدایش دولت مدرن                            |
| فرانسهٔ قرن هجدهمفرانسهٔ قرن هجدهم          |
| روح القوانين و تفکيک قوا                    |
| بنیانگذاری ایالات متحد آمریکا               |
| اصول عمده در قانون اساسی ایالات متحد آمریکا |
| فصلسوم:دولت مدرن بر سر دوراهی               |
| دولت مدرن و حقوق شرکتی                      |
| استقلال، حقوق بشر و منطقهای شدن             |
| ماهیت در حال تغییر جنگ و درگیری             |
| نمودهای نابرابری                            |
| کاهش اعتماد عمومی                           |
| آستانهٔ بحران؟                              |
| خلاقیت، نوآوری و اجتماع                     |
| دیدگاهی برای تغییر                          |
| فصل چهارم                                   |
| مقدمه                                       |
| دموكراسى مستقيم در مقابل دموكراسى ليبرال    |
| ایران و منا: یک فرصت ایدهآل                 |
| اصول ساختار حاكميت اجتماع محور              |
| ساختار و مسئولیتهای دولت                    |
| دولت ملی                                    |
| قوة مجريه                                   |
| قوهٔ مقننه                                  |
| قوهٔ قضائیه فدرال                           |

| Υ   | هرست مطالب                               |
|-----|------------------------------------------|
|     |                                          |
| 141 | امین ثروت ملی                            |
| 144 | دولت اجتماع محلى                         |
| 149 | شبكهٔ اعتماد و موفقیت حاكمیت اجتماع محور |
| ۱۵۰ | شبکهٔ اعتماد، چانهزنی و ایجاد دموکراسی   |
| 104 | یک فرصت بیسابقه                          |
|     | نتیجهگیری                                |
| 18. | يادداشتها                                |
| 187 | فهرست اعلام                              |
| 174 | فهرست اماكن                              |



### سیاسگزاری

ایدههایی که این کتاب را شکل داده، زمانی به ذهنم رسید که جهان اسلام را تب تغییرات سیاسی فرامی گرفت و کنفرانس جوانان ایرانی (ایران ۲۷ در قرن بیستویکم) در مؤسسهٔ فناوری استیونز <sup>(1)</sup> برگزار میشد تا به بررسی شکلهای مطلوب نظام سیاسی و نقش حکومت در جامعهٔ مدرن بیردازد. گوناگونی دیدگاهها و دامنهٔ ایدههای متعارض در میان جوانان ایرانی فرهیخته و حرفهای شرکتکننده در این کنفرانس، انگیزهای شد برای نوشتن این کتاب. نمی توانم کلماتی بیابم که برای قدردانی از هریک از شرکت کنندگان و کمکهای یکایک ایشان بسنده باشد. با این که چند دهه است از محافل دانشگاهی دور بودهام، ولی تحصیلات من در رشتههای مهندسی و علوم سیاسی و سپس ماجراهای بسیار برای کارآفرینیهای پُرشمار در زندگی روزمره چشمانداز بیهمتایی دربارهٔ «نظام مطلوب» به من بخشیده است. بااین همه، مدیون کمک و پُشتیبانی بسیار کسانم؛ بـهویـژه دوسـتم دكتر على مستشاري، مدير مركز سيستمهاي اجتماعي فناوري پيچيده و سازش یذیر (2) در همان مؤسسهٔ استیونز که از سر لطف، مرا به آن کنفرانس دعوت و سپس در پالایش ایدههایم صمیمانه با من همکاری کرد. دکتر مستشاری چندین صفحه از پیشنویس اول فصل چهارم را بهعنوان نویسندهٔ همکار نوشت. اطمینان دارم اگر زندگی پُرمشغلهٔ او مجال میداد تا همان گونه که از ابتدا قرار بود در نوشتن تمام این کتاب با من همکاری داشته باشد، این کار اثر بسیار بهتری می شد.

نشستهای شنبه شبها در منزل سرکار خانم ناهید ضیائی و دوستم احمد میرفخرایی نیز در پالایش ایده هایم مفید بوده است. به راستی سپاسگزار نقدهای هوشمندانهٔ دوستانی هستم که به تکمیل اطلاعات من کمک به سزایی کردند.

همچنین سپاس ویژه دارم از آقای مرتضی نگاهی که همواره، با بیان عقیدههای خلاف، در روشن تر کردن بحثها کمکم کرده است.

هیچگاه فرصت نشد تا سپاس صمیمانهام را بهپاس گنجینهٔ سرشاری از آگاهی که مرحوم دکتر محمدجعفر محجوب در اختیارم گذاشت، بیان کنم. آن استاد حس تازهای از تاریخ همراه با کنجکاوی اندیشمندانه به من بخشید؛ حستی که چندان کمکم کرد که واژگان از بیانش عاجزند.

و اما هرقدر از حمایت خانوادهام سپاسگزاری کنم، خاصه همسرم پریچهر که در این مدت مرا تحمل کرده، بس نخواهد بود.

برادرم شجاع آذری نیز پیشنویس اولیّهٔ این کتاب را خواند و دربارهٔ آن اظهارنظر کرد.

با همکاری و حمایت لی ان آزبون<sup>(3)</sup> پژوهش لازم برای بخشی از ایـن کتـاب فراهم شد.

مهارتهای ویرایشی و دقتهای میلر <sup>(4)</sup>و نیز نکات ویرایشی باب اندرسون<sup>(5)</sup>نیز این کتاب را خواندنی تر و روان تر کرده است.

هرگز فرصت نیافتم تا سپاس بینهایتم را آشکارا نسبت به استادم جان انلتیس (6) رئیس گروه علوم سیاسی و مدیر مطالعات خاورمیانه در دانشگاه فوردهام ابراز دارم. پس، اکنون، چنین میکنم که بدون کمک و پُشتیبانی او، هرگز فارغالتحصیل نمیشدم و جرأت نوشتن این صفحات را نمییافتم.

در پایان، باید از دانشگاه فوردهام تشکر کنم که مرا برای سخنرانی در سلسله

سخنرانیهای بهارهٔ گانون <sup>(7)</sup> در سیام مارس ۲۰۱۲ دعوت کرد و برای نخستین بار، فرصت صحبت کردن دربارهٔ این مدل از حکومت را در یک گردهمایی معتبر برایم فراهم آورد. من بهراستی قدردان این کمک ارزنده به توان انسانی خود هستم که مرا در تکمیل این پروژه یاری داد.

بنابه دلایل دیگر هم مدیون دانشگاه فوردهام هستم. این نهاد نـه تنها بـه مـن آموزش داد، بلکه پیگیرانه در این پروژه و بسیاری کارهای دیگرم نیز کمکم کـرده است. امیدوارم روزی بتوانم صمیمانه ترین سپاسهایم را ابراز کنم.

از نانسی ا. بوش <sup>(8)</sup>رئیس دانشکدهٔ تحصیلات تکمیلی هنر و علوم، همچنین کشیش مک شین <sup>(9)</sup>، رئیس دانشگاه فوردهام، برای تمام پُشتیبانیها و دلگرمیهای بیشائبهشان، سپاس ویژه دارم.

لازم می دانم از سرکار خانم لیلا میکائیلی که برگردان این کتاب را از زبان انگلیسی به فارسی به عهده گرفتند تشکر کنم.

در روزهای آخر آمادهسازی این کتاب، دوست گرامی، نویسنده و مترجم باسابقه ابراهیم مُکلا از دنیای ما رفت. ترجمه و انتشار این کتاب در ایران مدیون محبت و تلاشهای فراوان آن زندهیاد است که بسیار بر من منّت نهاد. یادش گرامی باد! از ناصر زراعتی هم بابت ویرایش نهایی ترجمه فارسی این کتاب سپاسگزارم. و سرانجام، سپاسگزار دوستانی هستم که در بازبینی این متن، نکتههای تاریخی و حقوقی و برابر نهادههای بعضی اصطلاحات را یادآور شدند.

کمال آذری یتالوما، ۲۰۱۳

- (1)-Stevens Institute of Technology
- (2)-Center for Complex Adaptive Socio-technological Systems
- (3)- Lee Ann Osbun
- (4)- Gary Miller
- (5)- Bob Anderson
- (6)- John Enletis
- (7)- Gannon Lecture
- (8)- Nancy A. Busch
- (9)- Father McShane

### پیشگفتار

اولین دولتهای مدرن در آغاز قرن نوزدهم پدید آمدند. در آن زمان، با جمعیت حدود یک میلیاردی جهان، بیشتر منابع طبیعی زمین دستنخورده مانده ببود. از آن زمان، دولت مدرن مردم را به کار گمارده است تا از خلاقیت و نبوغ آنها برای بهرهبرداری از این منابع استفاده کند. نظام سیاسی و مدل اجتماعی سیاسی مدرن از طریق اختصاصدادن این منابع محدود و کمیاب، عمل می کند. نظامهای مدرن منابع کمیاب جهان را براساس قابلیتهای فردفرد مشار کت کنندگان در نظام اقتصادی، به آنها اختصاص می دهند. محدودیت منابع در زمینه فعالیت اقتصادی افراد را مجبور به انتخاب گزینهها می کند. همین اجبار چرخ اقتصاد را به حرکت درمی آورد. بااین حال، این مدل فقط در صورتی عمل می کند که اقتصاد به شکل مستمر گسترش یابد تا منابع کمیاب بیشتری را به افراد اختصاص دهد. در غیر این صورت، فعالیت اقتصادی متوقف خواهد شد.

در دویست سال گذشته، تغییرات اساسی در تعیین شرایط اجتماعی اقتصادی زندگی بشر را شاهد بودهایم. در میان تمام این تغییرات فراوان، اصطلاحات جدیدی وارد واژگان بشر شدهاست: «بحران اقتصادی» و «رکود». این واژهها درست مانند واژگان «قحطی» و «جنگ» که همواره وحشتناک بودهاند و خواهند بود، در میان مردمان امروز، وحشت ایجاد می کنند. برای پیش گیری از بحران

اقتصادی و رکود، نظام اقتصادی مردم را برای افراط مستمر در مصرف بسیج می کند و مردم با پولی که ندارند، چیزهایی که لازم ندارند، می خرند تا رکود اقتصادی را دور نگه دارند. هرچند سال یکبار، این حباب می ترکد. بحران اقتصادی یا بدتر از آن رکود پیش می آید و نظام به فداکاری بشر نیاز پیدا می کند. بسته به موقعیت، ده پانزده یا گاهی سی درصد مردم هرچه دارند از دست می دهند که پیامد آن، رنج انسانی در مقیاسی بس باورنکردنی است. سپس، بعد از چند سال، این چرخه دوباره از نو آغاز می شود.

نظام اقتصادی برای تولید هرچه بیشترکالاهای تازه، به گسترش مداوم و بهرهبرداری از منابع طبیعی نیاز دارد. بااینحال، اگر کالاهای بیشتری بهوجود آید، باید تقاضای بیشتری نیز برای مصرف آنها وجود داشته باشد. اگر تقاضا کاهش یابد، فعالیت اقتصادی کاهش می یابد و نظام نمی تواند یایدار بماند.

طبق بعضی مدلهای علمی، جمعیت زمین تا سال ۲۰۶۰ شروع به کهش می کند. امروزه، در بسیاری از منطقهها، بهدلیل کاهش جمعیت، تقاضا نیز شروع به کهشدن کرده است. جمعیت بیشتر کشورهای اروپایی بهسرعت درحال کاهش است و ژاپن در هشتاد سال آینده، نیمی از جمعیتش را از دست خواهد داد. بعضی از ملتهایی که توانستهاند از آسیب اقتصادی جلوگیری کنند، این کار را با صادرات قابلیتها (خدمات) به کشورهای کمتر توسعهیافته که جمعیتشان درحال افزایش است، انجام دادهاند؛ اما بهطورکلی جمعیت کمتر بهمعنای تقاضای کمتر، فعالیت اقتصادی کمتر و بحران اقتصادی مداوم است که در بیست سال گذشته، در ژاپن و در پنج سال گذشته، در اروپا، شاهد آن بودهایم.

در قرن بیستویکم، عوامل متعدد دیگری بر اقتصاد جهان تأثیر خواهد گذاشت. در امور تجاری، استفاده از روباتها در تولید کالا و خدمات، افزایش خواهد یافت و این به معنای کاهش تقاضا در استخدام نیروی انسانی (کارگران) خواهد بود. منابع طبیعی در زمین همچنان کاهش خواهد یافت و موجب گران تر شدن مواد خام

پیشگفتار پیشگفتار

خواهد شد. مسائل پایدار زیستمعیطی نیز رشد اقتصادی را معدود خواهد کرد. درحالی که تعداد کمی از میلیاردرها، مانند بیل گِیتس، بازگرداندن درآمدشان به عموم مردم را بهصورت سرمایه گذاری در امور خیریه آغاز کردهاند، بسیاری از ثروتمندترین و قدرتمندترین مردم دنیا از قدرت اقتصادیشان استفاده کردهاند تا سهم بیشتری از فرآیندهای سیاسی را با پول بخرند و قوانین را به شکلی تغییر دهند که هرچه بیشتر به نفع خودشان باشد. در میان این همه تغییرات، پیشربینی آینده غیرممکن است. باوجوداین، یک امر مشخص است: دوران رشد اقتصادی سریع رو به پایان است.

وضعیت کشورهایی که اقتصاد در حال توسعه دارند، دشوارتر است. نهادهای اجتماعی سیاسی در کشورهای پیشرفته، در دویست سال گذشته، امکان شکل گیری داشتهاند. بسیاری از تجربههای اجتماعی، چه مثبت و چه دشوار، فرهنگهای آنها را بهبود بخشیده است. این ملتها دارای جوامع مدنی کارآمد با سازمانهای غیردولتی (NGO) متعدد و نظامهای قضایی قدرتمندند. با سازمانهای غیردولتی تازه پدیدآمده، جوامع مدنی تشکیل شده و چندان باوجوداین، در کشورهای تازه پدیدآمده، جوامع مدنی تشکیل شده و چندان زمانی نیست که «قانون» در آنها، حرف اول را میزند. حاکمشدن قانون فرآیندی بسیار دشوار است و می تواند برای ملتهایی که با رکود اقتصاد جهانی مبارزه می کنند، امری ناممکن باشد. این موضوع پرسشی حساس مطرح می کنند: آیا در زمان بحران یا رکود اقتصادی مداوم، پیشرفت با استفاده از مدل کنونی حکومت مدرن، برای کشورهای توسعهنیافته ممکن خواهد بود؟ اگر نه، آیا مدلی جدید مورد نیاز است؟

اگر این فرصت به ما داده شود که مدل سیاسی جدیدی برای ملتی طراحی کنیم، چگونه می توانیم مدل فعلی را بهبود بخشیم؟ دستاوردهای شگفتانگیزی را که نظامهای سیاسی مدرن به بشر بخشیدهاند، نمی توان انکار کرد. آنها خلاقیت و ابتکار فردی را چونان محرکهای اصلی رشد بشر برگزیده و رواج دادهاند

مهم تر از آن، مدل مدرن آگاهی فردی را شکل داده است و قابلیت آزاد زیستن را در مقام «فرد قدر تمند» و بر اساس تمایلات شخصی، به بشر بخشیده است.

هر مدل سیاسی آتی که به هر صورت قدرت فرد را بـرای آزاد زیسـتن نادیـده بگیرد، جایگزین خوبی نخواهد بود و محکوم به شکسـت اسـت. اکنـون، کامیـابی فردی و میل به آزاد بودن نیازی جهانی اسـت. یـک دلیـل آن «فنـاوری» اسـت. امروزه، فناوری به بشر این توانایی را میبخشد تا بتوانـد بـا سـرعتی شـگفت، بـه فراسوی مرزهای فرهنگی و سیاسی سفر کند. این توانایی در حرکت برای کسـب آزادی در سراسر جهان ـ از شهرهای برزیل تا بهار عربی ـ بازتاب یافته است.

دولت مدرن همچنین به سازمانهای اجتماعی معنی داده و به ما یاری رسانده تا با درک آگاهی بشری، آن را توسعه دهیم. گفتمانهای فلسفی ایدهآل در چند قرن پیش، اکنون، به خرد همگانی مردم تبدیل شدهاست. اطلاعات سیاسی حساس که زمانی در حوزهٔ فهم حلقهٔ کوچکی از جامعه بود، امروزه، بهشکل گستردهای در دسترس عموم قرار گرفته است. کمکهای سیاست مدرن به جامعهٔ بشری بهقدری گسترده است که برایِ درک تأثیر آنها بر زندگی بشر، در همان ابتدای راه، از حرکت بازمی ایستیم. بااین حال، بنیان هر نظام سیاسی می باید بر پایهٔ نظام پیش از آن استوار شود.

در این کتاب، مدلی جدید برای حکومتی ارائه میدهیم که امکان رشد بشر را به حداکثر میرساند و درعین حال، مردم را از تهدید رکود اقتصادی رها می کند. برای ایجاد این مدل، ساختار تاریخی و کارکرد حکومت مدرن را تحلیل می کنیم و عملکرد جدیدی را بر اساس اصول زیر، ارائه می دهیم:

۱. خلاقیت فردی، ابتکار، تداوم و کارآفرینی موتورهای رشد و رونق اقتصادی اند.

۲. رشد فردی به (الف:) آزادی شخصی برای بیان خود و (ب:) زندگی کردن در
 جامعهای نیازمند است که از رشد فردی به روش خاص خود، پشتیبانی کند.

پیشگفتار پیشگفتار

۳. اگر قدرت سیاسی در بخش اجرایی با ثروت ترکیب شود، در ساختار آن، فساد به وجود خواهد آمد.

۴. قدرت مطلق فساد مطلق می آورد.

با این که جامعهٔ ایران هنوز از گذار انقلابی خود کاملاً برنگذشته است، ایران نامزدی طبیعی برای چنین نظام سیاسی جدیدی است. موقعیت تاریخی و فرهنگی ایران در خاورمیانه و آفریقای شمالی (همان منطقهٔ موسوم به «مِنا») به این کشور فرصت بینظیری برای استقبال از تغییر اجتماعی و پیشروی بهسوی شکل جدیدی از حکومت میدهد. در مرکز قدرت ایران، نوعی ویژگی هست که با ملتهای دیگر مِنا مشترک است: شبکههای نیرومند اعتماد اجتماعی. این شبکهها بنیانی را شکل میدهند که می توان بر اساس آن، حکومتی ایجاد کرد پاسخ و و مستقر در داخل کشور.

به نظر یان موریس (1)، شکلهای جدید نظم اجتماعی از محروم ترین اجتماعها شروع می شود. او این امر را «مزّیت محرومان» می نامد. همراه با کره شمالی، کشورهای مِنا از محروم ترین کشورهای جهان از نظر سیاسی و اجتماعی هستند. بااین حال، منابع انسانی، ثروت طبیعی و موقعیت جغرافیای سیاسی یا استرا تژیک ایران در ترکیب با قدرت فناوری برای ارتباط با دیگر کشورهای جهان موجب می شود که این کشور به طرز بی نظیری شرایط «یک آزمایشگاه دموکراسی» را دارا باشد.

ایران از حدود سیصد ناحیهٔ انتخاباتی با جمعیت دویستوپنجاه تا سیصدهزار نفر تشکیل شدهاست. در سی سال گذشته، سنّت قوی شرکت در انتخابات وجود داشته است. سطح فساد بهنسبت پایین و مشارکت رأیدهندگان بالاست. انسجام و همکاری سیاسی شدیدی بین شبکههای اعتماد وجود دارد. شرکتکنندگان در انتخابات معمولاً با حکومت همکاری میکنند و جامعه معمولاً نتایج انتخابات را بدون توسل به خشونت می پذیرد.

انتقال سرمایههای غیردولتی نظام که بیشتر از فروش منابع طبیعی است، به یک صندوق «امانت ملی» می تواند منابعی مالی برای رشد صنعت و اقتصاد ملی باشد.

بههمین دلیل، نظر نویسنده این است که یک مدل جدید حکومت باید قوهٔ چهارمی را در سطح ملی در بربگیرد. این قوه «قوهٔ صندوق امانت ملی» است. گنجاندن این قوهٔ چهارم در حکومت، کلیدی است که به ملتهای مِنا امکان توسعهٔ کاملی را حتی در زمان رکود اقتصادی می دهد.

باید به خاطر داشته باشیم که تغییر سیاسی در مقیاس کلان، هیچگاه آسان نیست. در ایران، از جمله موانع تغییر چنددستگی عمیق میان اجتماعهای ایرانی است. علاوهبراین، شهرنشینی در ایران، در مدت نسبتاً کوتاهی اتفاق افتاده است. در نتیجه، گروههایی که قبلاً شهرنشین شدهاند، متأسفانه جمع کثیری را که به تازگی شهرنشین شدهاند، «غیرمتمدن» میدانند و به آنان به دیدهٔ تحقیر مینگرند.

باوجوداین، باید گفت که شکاف اصلی در تفسیرهای تاریخی غیردقیق و خودخواهانه از تاریخ طولانی و پیچیدهٔ ایران است. ایرانیان قرنها، این دیدگاه اروپایی محور را اختیار کردهاند که ملتشان کمک ناچیزی به فرهنگ جهان کردهاست، درحالی که این سخن کذب محض است. درک تاریخ واقعی ایران در سطح شخصی، افراد را بسیار توانمند خواهدکرد. این درک امری حیاتی است تا زمانی که آگاهی سیاسی در مقیاس گستردهای رواج یابد و نوعی آگاهی جدید به به وجود آید تا ایران و مردمانش بار دیگر بتوانند در نوآوری سیاسی، اقتصادی و فرهنگی پیشرو باشند. گام اول برای ایجاد یک مدل سیاسی جدید برداشتن هالهٔ فوهم و آشکار کردن حقیقت دربارهٔ تاریخ ایران است.

#### مقدمه

در نتیجهٔ حرکتی که در سال ۱۳۸۸، «جنبش سبز» نام گرفت و «بهار عربی» در سال ۱۳۸۹، منطقهٔ خاورمیانه و شمال آفریقا (مِنا) فصل جدیدی را در تاریخ خود آغاز کردهاند. سقوط و به چالش کشیدن دیکتاتوریها در منطقه، به پرسشهایی جدّی دربارهٔ ایجاد مدلهای حکومت دموکراتیک انجامیده است که با تاریخ و فرهنگ غنی منطقه هماهنگی خواهد داشت.

کشورهای خاورمیانه و شمال آفریقا در زمینهٔ شکل دهی به تمدنهای آینده شان، بر سر دوراهی اند. نمودهای اولیه، به خصوص درمورد بیداری اسلامی در مصر و کودتای نظامی متعاقب آن نشان می دهد که اقتباس مستقیم از مدل های غربی حکومت دموکراتیک ممکن است در بسیاری از ملتها که فاقد جامعهٔ مدنی پررنگ و تاریخ قوی حکومت قانون اند، فاجعه بار از کار در آید.

در این دورانِ عدم قطعیت شدید، نیاز به بررسی و درک هویت منطقه و تحرکهای تاریخی گامی حیاتی بهسوی آیندهای است که با دموکراسی بومیِ سازمانیافته و اصیل همراه باشد. منطقهٔ مِنا که زمانی مهد تمدن و مرکز کمکهای علمی، فرهنگی و هنری به بشریت بوده، قرنها دچار رکود اجتماعی و فرهنگی بوده است.

با این بیداری جدید در سراسر منطقه، مِنا بار دیگر این فرصت را دارد که تغییر

مسیر دهد و جوامعِ خود را دوباره احیا کند تا جایگاهشان را بهعنوان بانی اصلی رشد و خلاقیت تمدن بشر باز بهدست آورد.

باوجوداین، نسخهبرداری صرف از مفهوم غربی «دولت مدرن» به احیای فرهنگ در ایران یا مِنا منجر نخواهد شد؛ زیرا دولت مدرن خود دچار بحران عمیقی است. نبود جامعهٔ مدنی استوار و حکمفرما و نبود اجرای درست قانون در ایس جوامع، این تقلید یا نسخهبرداری را نشدنی تر، خطرناک تر و ناکار آمدتر می کنید. برای یافتن راهی به بیرون از بحران فعلی، لازم است گذشته را بررسی کنیم و بفهمیم چهچیز به رکود جوامع ما کمک کرد؟ جوامعی که زمانی، پرتحرک، پویا و مایهٔ افتخار شهروندانشان بودند. بااین حال، استنباطهای متداول و مورد پذیرش عموم در گذشتهٔ مِنا نمی تواند درک روشنی از هویتمان به ما بدهد. در حقیقت، ابهامها دربارهٔ گذشتهٔ مِنا موجب شده است افول تاریخی آن بهخطا، بهعنوان اساس دربارهٔ گذشتهٔ مِنا در نظر گرفته شود.

در این کتاب، تحلیلمان را به مطالعهٔ موردی ایران محدود می کنیم، درحالی که گرایشهای مشابهی در بسیاری از کشورهای دیگر نیز مشهود است. درحقیقت، برای یافتن راه حلی که بتواند در هریک از کشورهای منطقه دوام آورد، تاریخ آن کشور باید با تاریخ کل منطقه سازگار باشد. مدل نظام حکومتی که در این کتاب پیشنهاد می شود، برای این منظور طراحی شده است که در دیگر کشورهای مِنا نیز قابل اجرا باشد. امید آن که در کارهای بعدی، این تحلیل را به مطالعات موردی دیگرملتهای منطقهٔ مِنا بسط دهیم.

در فصل یک، گذشتهٔ ایران را از لحاظ تشکیل دولت و تحول اجتماعی تحلیل خواهیم کرد. این فصل که با دیدگاه شرقشناسانه دربارهٔ تاریخ ایران آغاز میشود (همچنان که در قرن نوزدهم، در غرب، استنباط میشد)، به بررسی ایران از زمان تأسیس این کشور هنگام پادشاهی کوروش (قرن پنجم پیش از میلاد مسیح) و تحولات اجتماعی حاصل از آن می پردازد و این که چگونه دوازده قرن بعد از آن،

مقدمه

به پیدایش حکومت اسلامی نیرومندی از نظر اقتصادی و فرهنگی باشکوه انجامید. در این دوران طلایی ایران، ارزشهایی چون تحمل تنوع آرا و عقاید و خلاقیت فردی به رونق و پویایی اجتماعی کمک کرد. بااین حال، معرفی تفسیرهای حقوقی مذهبی متعصبانه از شرع موجب شد که ایران باشکوه به سرعت افول کند و موقعیتی را از دست بدهد که تا کنون، دیگر به وجود نیامده است.

در فصل دوم، به بررسی دوبارهٔ شالودهها و ایجاد دولت مدرن در غرب میپردازیم. یکی از پیامدهای ناگوار تجربهٔ مستعمرهسازی و استعمارطلبی در منطقهٔ مِنا، مخالفت احساسی با تحلیل عینی دولت مدرن است. در ذهن بسیاری از فرهیختگان و رهبران فکری مِنا، دولت مدرن با یک ایدئولوژی توسعهطلب و قدرتطلب بیرحم هممعنی شده است. این دیدگاه یکبعدی مانع بررسی عینی نقاط قدرت و ضعف دولت مدرن شدهاست و از معرفت حقیقی که از این بررسی میتواند حاصل شود، جلوگیری کرده است. ارزیابی مجدد تجربهٔ دولت مدرن در غرب، برای درک اساسی ما از امکانهای سیاسی برای نظام حکومتی دموکراتیک در منا، امری حیاتی است.

همان گونه که ایالات متحد آمریکا نمونهٔ بارز آن است، دولت سیاسی مدرن، به به عنوان مدل جدید نظام حکومتی، بر اساس تجربهٔ سیاسی اروپا از دوران پساروشنگری به وجود آمد. این نظام با جنبه های بسیاری طراحی شد که اولین بار، جست و جوی فردی خوشبختی را اصل اساسی نظام حکومت ملی قرار می داد. از این رو یک دسته سازوکار قوی به و جود آورد تا آزادی فردی را تضمین کند و به فرد اجازه دهد سرنوشت خود را تعیین کند.

در فصل سوم، نگاهی میاندازیم به عملکرد تاریخی دولت مدرن و شکست نهایی آن در رویارویی با چالشهای نوعی اقتصاد درحال تغییر و چشمانداز فناوری. صنعتی شدن سریع همراه با تمرکز ثروت در دستان افراد اندک شمار، منجر به از دست رفتن روح دموکراتیک درون دولت مدرن شد و معنای

دموکراسی را به جای مشارکت واقعی شهروندان، به امکان «هر چهار سال یک بار رأی دادن» کاهش داد. این فصل دلایل این تحرکها را بررسی و چالشهای پیش روی دولت مدرن را در آیندهٔ نزدیک، تعیین می کند.

در فصل چهارم؛ راههای غلبه بر کمبودهای دولت مدرن را با استفاده از یک مدل جدید برای حکومت دموکراتیک نشان میدهیم؛ حکومتی که خلاقیت افراد و اجتماعهای داخلی را در مرکز توجه قرار میدهد. مدل جدیدی برای حکومت اجتماع محور ارائه میدهیم و قابلیت آن را بر اساس بینشهای حاصل از تحلیل تاریخ ایران، بررسی میکنیم. این مدل پیشنهاد میکند که نظام متمرکز فعلی بر شبکههای اعتماد و ساختارهای اجتماع محور موجود تکیه کند تا یک ساختار نظام حکومتی حقیقتاً دموکراتیک در سطح داخلی ایجاد شود. این ساختار نظام حکومتی اجتماعها را قادر خواهد کرد که خلاقیت افراد را در راه منافع ملی بالا ببرند و به سازوکارهای حکومتی سازگارتر و انعطاف پذیرتر اجازهٔ رویش و رشد دهند.

برای درنظر گرفتن این امر، باید ابتدا، هدف از ایجاد این مدل جدید حکومت را در نظر بگیریم. برای تحقق اهداف حکومت دموکراتیک، مدل حکومت نشاندهندهٔ نظامها و فرآیندهایی است که طوری طراحی شدهاند که جامعهای را ایجاد کنند که تا حداکثر منفعت را برای همگان فراهم آورد. این مدلها به ما کمک میکنند که با استفاده از نمودهای ساده شدهٔ حقیقتی اجتماعی در محیطی تعریف شده، نظریههای سیاسی را بررسی کنیم. فرضیهها و آزمایشهای مبتنی بر این مدل، به مشاهده گران اجازه می دهند آثار به کار گیری آن را پیش بینی کنند و داده های باارزشی به دست آورند. مدلها طراحی نشده اند که ثابت بمانند؛ بلکه تعدیل های دقیق و حساب شده بر اساس داده های حاصله را ممکن می سازند. اگر این تعدیل ها درست به کار گرفته شوند، می توانند به پیشرفت پیوسته میدان دهند. تعدیل ها درست به کار گرفته شوند، می توانند به پیشرفت پیوسته میدان دهند. نقدی متداول از مدل سازی همواره این بوده است که ماهیت بسیار مکانیکی دارد

مقدمه

و نمی تواند تناسب فرهنگی جوامع را در نظر بگیرد. خوشبختانه، پیشرفتهای حاصل در روشهای مدلسازی انطباقی، تا حد زیادی، این کمبود ذاتی را جبران کرده است.

ساخت مدلهای حکومت بیشتر در حوزهٔ کار دانشمندان سیاسی است. مدلها باید طوری طراحی شوند که طراحان آنها بتوانند نتایج مدل موجود را مشاهده و از آنها برای بهبود مدل استفاده کنند. درنتیجه، مدلها در فرآیند جمعآوری دانش برای ایجاد ساختارهای حکومتی جدید، با امید استقرار دموکراسی مؤثر در سراسر جامعهٔ بشری، نقش اساسی دارند.

در علوم اجتماعی این نوع مدلسازی پیچیده کار تحلیلی بینظیری است بر اساس نشاندادن اطلاعات تجربی گرفته شده از منابع مختلف در رشتههای گوناگون؛ از روانشناسی گرفته تا اقتصاد، جامعه شناسی، علوم سیاسی و اعداد و ارقام. مدت زیادی است که کامپیوتر نیز در این تحلیل نقش دارد. مدلهای کامپیوتری فرمول بندی نظریههای پیچیده دربارهٔ فرآیندهای اجتماعی را ممکن میسازند، آزمایشها را اجرا و عملکرد نظری را مشاهده می کنند. نمونهای از آن در اقتصاد است که می توان از کامپیوتر برای تحلیل دادههای تاریخی، رَوندهای بازار، روانشناسی مصرف کننده و تأثیر مقررات جدید استفاده کرد.

دانشمندان سیاسی نیز از کاربرد کامپیوتر برای ایجاد و تحلیل مدلهای حکومت بهره بردهاند، اما هر مدل جدید باید بر اساس درک روشنی از دلایل شکست مدلهای موجود و تاریخی، ساخته شود.

توضیحی ساده برای بیان دلایلِ شکست حکومتهای مدرن این بوده است که جوامع سنتی را برای بی کفایتی اجتماعی و فرهنگی، فقدان جامعهٔ مدنی و نبود حکم فرمایی قانون، بهسادگی نکوهش کنیم. باوجوداین، تغییر شکل جوامع سنتی به مدرنیته نیازمند ارزیابی واضح آن جوامع با ایجاد مدلی است که ساختارهای اجتماعی، فرهنگی و سیاسی و علاوهبرآن، کاربرد و تأثیر این ساختارها را برای حل

مشكلات اجتماعي معاصر، تحليل كند.

باید به یاد داشته باشیم که حکومتها یکشبه تغییر نمی کنند. جامعهٔ مدنی و حکم فرمایی قانون فوری و به نحو احسن پدید نمی آیند. بیش از صد سال طول کشیده است تا حکومتهای سنتی به تدریج به حکومتهای دمو کراتیک مدرن تبدیل شدند.

نظریهٔ اصلی این کتاب این است که ایران به طور تاریخی، زمانی رونق داشته است که مردمانش پیرامون سلسلهای عقاید و اصول مشترک، سازمان دهیی شده اند؛ اصول و عقایدی که به تنوع آرا و حکومت محلی میدان داد و نه به یک دولت به شدت متمرکز که تمام منابع را کنترل و تنوع آرا را سرکوب کند. و این که بازگشت به حکومت های محلی که از تنوع مشارکت کنندگان و عقاید استقبال کند، می تواند آن رونق را بازگرداند.

بنابراین، هدف این کتاب ارائهٔ مدلی کامل یا تحمیل یک نظام حکومتی نیست، بلکه گشودن بابِ گفتمانی است دربارهٔ امکان به عهده گرفتن نقش رهبری در شکل دادن نوع جدیدی از حکومت به وسیلهٔ ایران و دیگر ملتهای مِنا که از چالشهای رایج دولت مدرن در غرب گامی فراتر نهد.

# فصل یکم

# مقدمهای بر تاریخ ایران

# یک تفسیر جدید(1)

ملتی که به یاد نیاورد دیروز چه بوده است، نمی داند امروز چه است. اگر ندانیم از کجا آمدهایم یا چه بوده ایم، بیهوده تلاش می کنیم.

وودرو ويلسون

ایران به تحقیق از جمله قدیمی ترین کشورهای جهان است؛ اما تاریخ گذشتهٔ آن با معماهای بسیار و نتیجه گیریهای مبهم، در هالهای از ناشناختهها، قرار گرفته است.

اواخر قرن نوزدهم بود که دانشمندان اروپایی تازه داشتند ایران عهد باستان و تاریخ پرافتخار آن را کشف می کردند. در آن زمان، ایرانیان از این اطلاعات چیز زیادی نمی دانستند. ملت ایران داشت به آرامی چشم به زندگی مدرن باز می کرد. بیش از نود درصد جمعیت (حدود یازده میلیون ایرانی) در روستاهای کوچک زندگی می کردند. بیشتر شهرنشینان بی سواد بودند. تحصیل کردگان معدود بودند. هیچ کس به تاریخ این سرزمین اهمیتی نمی داد. اساطیر افراد کنجکاو را قانع می کرد و پرسشهای تحلیلی دربارهٔ تاریخ بهندرت مطرح می شد. فقر فراگیر و نکبتبار اجازهٔ چنین تأملاتی را که نوعی تجمل

محسوب مىشد، نمىداد.

اواخر قرن نوزدهم و آغاز قرن بیستم که اوج دوران استعمارطلبی نیز بود، روایت جدیدی بر اساس آگاهی فرهنگی اروپاییان در باب میهن پرستی افراطی یا شوونیسم پدید آمد. باوجود رقابتهای گاه منجر به جنگهای خونین بر سر سهام کشورهای اروپایی از بازار، آنها در ایجاد مفهوم تازهشکل گرفتهای که میتوان آن را «تمدن اروپایی» نامید، با هم متحد شدند. بهترین راه توصیف این مفهوم تشبیه آن به عدسیهایی درشتنما یا کوچکنما است که اروپاییان میتوانستند از آنها استفاده کنند تا دستاوردهای مردم اروپا را بزرگنمایی کنند و دستاوردهای دیگران را کوچک جلوه دهند. بههمین ترتیب، این عدسی به طور ضمنی، تعیین می کرد که دیگران خودشان را چهطور باید ببینند.

پس از جنگ جهانی اول، ترقی اقتصاد آمریکا تا فراسوی مرزهای اروپا تعمیم یافت.

تمدن اروپایی با عنوان «تمدن غربی» شناخته می شد. این تمدن بر اساس ایت اندیشه استوار است که دموکراسی یونان باستان و آکادمی افلاتون در آتن با اروپای مدرن پیوندی مستقیم دارد. همچنین اندیشهٔ منطقی و سازمان سیاسی یونان با پیدایش دولت دموکراتیک مدرن در پیوند مستقیم است. امّا در حقیقت، به بطور مطلق، هیچ پیوند مستقیمی بین آکادمی آتن و اروپای قرنهای سیزدهم تا هفدهم وجود ندارد. زمانی که امپراتور یوستینیانوس\* تحتِ فشار از سوی مسیحیان، در حدود سال ۵۲۹ میلادی، یعنی زمانی که اروپا در دوران تاریکی فرو رفته بود، مدرسهٔ آتن را تعطیل کرد، این پیوند گسسته شد. علاوه براین، دموکراسیهای مدرن براساس آزادیهای فردی، از جمله حق آزادی بیان، پایه ریزی شده اند. در یونان باستان، بیشتر مردم هیچ حقوقی نداشتند و هیچ تضمینی برای آزادی فردی وجود نداشت. درحقیقت، سقراط فیلسوف یونانی به دلیل بیان دیدگاههایش اعدام شد. آنچه به عنوان «دموکراسی» ارائه می شد، دلیل بیان دیدگاههایش اعدام شد. آنچه به عنوان «دموکراسی» ارائه می شد، بیشتر شبیه بود به غوغاسالاری (حکومت عوام زورمند و رهبری جاهلان) و دولت دموکراتیک یونان، رویهم وفته، کمتر از شصت سال دوام آورد.

روایت تمدن غربی نه براساس حقیقت تاریخی، که بر پایهٔ تفسیر میهن پرستانهٔ افراطی و شاید نژاد پرستانه از تاریخ به وجود آمد که کمکهای بسیار مهم تمدنهای غیراروپایی به ایجاد دولت مدرن را نادیده می گیرد و ناچیز می شمارد. این روایت میان بشریت جدایی انداخت. این نوع نگاه تفرقهافکنانه به تاریخ، تأثیر سیاسی نامطلوبی در درون و بیرون دنیای غرب داشته است.

تأثیر دولت مدرن بر کیفیت زندگی و آگاهی بشر بسیار زیاد است. دولت مدرن شاید بزرگ ترین دستاورد اجتماعی بشر از زمان توسعهٔ کشاورزی در دوران نوسنگی است؛ اما خلق آن نتیجهٔ نهایی تمام تجربهها و پیشرفتهای پیشین بشر است. روایت تمدن غربی، به خودی خود، سهم بسیاری از فرهنگهای دیگر را انکار می کند و توسعهٔ فرهنگ مدرن را نوعی توسعهٔ خطی می داند که آغاز و پایان آن در اروپا است. انکارِ فرهنگ بسیاری از مردم جهان درواقع توجیه اروپا بوده است برای اقدامهای وحشیانهاش نسبت به مردم مستعمره نشین استان که قدرتهای استعماری غرب تعریف مشترکی از مفهوم تمدن غربی داشتند، آلمانیها روایت جدیدی به میل خود ساختند تا بعدها عقدههای ملی گرایانه و نژاد پرستانه شان را ارضا کند.

## ایجاد روایت أریایی

در آغاز قرن بیستم، آلمانیها شروع کردند به گسترش این تفکر که فرهنگشان از «نجیبزادگان» آریایی به ارث رسیده است و بنابراین، «نژاد برتر»اند. بعد، با استفاده از منطق تحریفشدهٔ هیتلر، این تفکر به آلمان مجوز داد تا بشریت را از مردمانی که آنان را پایین تر از خود میدانست، پاکسازی کند.

روایت برتری نژاد آریایی در پادشاهی پارسی هخامنشی، در سال ۶۰۰ پیش از

1-Justinian

میلاد مسیح، ریشه داشته است، اما برای آلمانیها، ارتباط تاریخی ابزاری تبلیغاتی بود. تفسیر آنها از تاریخ پارسی کوچک ترین ربطی به واقعیت نداشت. ایرانیان برتری نژادی را مفهومی کاملاً بیگانه می پنداشتند؛ اما بااینحال، وقتی آلمانیها آن را برای اولین بار مطرح کردند، این مفهوم در میانِ ایرانیان، حامیانی پیدا کرد. تأثیر این اطلاعات بر ایران عظیم بود. این ملت سنتی خاورمیانهای دارای تاریخ غنی و رنگارنگی بود که تا اوایل قرن بیستم، با ۸۰۰ سال فقر طاقتفرسا، پایداری کرده بود. علاوهبراین، بسیاری از ایرانیان از افتخارات گذشتهٔ سرزمینشان اگاهی اندکی داشتند. صدها سال، اکثر آنان وضعیت گذشته و حال ملت خود را از طریق روایت اساطیری نادقیقی درک کرده بودند که در آن، قهرمانان در پشتیبانی از ضعیفان، برای برقراری عدالت میجنگیدند. با آغاز پژوهشهای عینی دانشگاهی، تاریخ حقیقی ملت ایران و وضعیت کنونی آن پنهان ماند. بااینحال، وقایع نظامی اوایل قرن نوزدهم آگاهی اندکی بهوجود آورد و خودآگاهی ملی آغاز شد.

با توجه به این وضعیت، ایدهال جدید آریایی بسیار خوشایند مردم ایران شد. با پذیرش این ایده، درد ناشی از بی کفایتی را می شد تسکین داد. آریایی گرایی ـ همانند دیگر ایدئولوژی های نژاد پرستانه ـ توجیهی برای شکست فراهم می کرد. برای ایرانیان بسیار آسان تر بود که بهجایِ پذیرش مسؤلیت وضعیت کنونی خود، دیگران (و در این زمینه، اعراب) را سرزنش کنند.

این رویکرد سادهانگارانه نسبت به رویدادهای تاریخی پیچیده بر فعالیتهای روشنفکری ناچیز نخبگان ایران حاکم شد. اولین نهاد آموزش مدرن، یعنی دانشگاه تهران در سال ۱۹۳۵ (۱۳۱۳)، با کمک آلمانیها تأسیس شد. ابتدا، تأکید آن بر پژوهش در زمینهٔ علوم اجتماعی و ادبیات فارسی و تاریخ نبود.

ایجاد دانشگاه تهران تنها بخشی از نتایج انگیزهٔ تجددی بود که در حکومت رضاشاه حاصل شد؛ او که نخستوزیر بود، در نهایت، سلسلهٔ قاجاریه را از پادشاهی برکنار کرده بود و خود بر تخت سلطنت نشسته بود. از زمانی که پادشاه شد، برای پایه گذاری یک دولت مدرن ایرانی، گامهایی برداشت. این گامها شامل قانع کردن روسیه برای عقبنشینی از ایران، راه انداختن پروژههای راهسازی عظیم و نیز ساختن راه آهن سراسری ایران بود.

آشنایی با مارکس و مارکسیسم در ایران نیز در اوایل قرن بیستم اتفاق افتاد. بار دیگر، اروپامحوری در تفسیر تاریخ ایران نقش بازی کرد. کاربرد سادهانگارانهٔ نظریهٔ «طبقات اجتماعی» که ابداع مارکس بود، مفهوم مبهمی از «شیوهٔ تولید آسیایی» را دربرداشت. با وجود بنیان سست آن، این مفهوم میدان را بهدست گرفت و مارکسیستها به مطالعهٔ شرایط زیرساختی جامعهٔ ایران علاقهٔ اندکسی از خود نشان دادند. آنان بعدها استدلال میکردند که عقبماندگی ایران نتیجهٔ استثمار منابع طبیعی ملت توسط نظام سرمایهداری بوده است. آنان تلاش نمیکردند بهتر درک کنند که چرا وقایع تاریخی روی داده است یا به ویژگیهای آن وقایع پی ببرند. آنان همچون معلمان مذهبی گذشتهٔ ایران، مباحثی را مطرح میکردند همراه با توجیههای حقبهجانب دربارهٔ حقیقت ساده که برای «مؤمنان»

بدیهی بود. از آنجاکه تنها مباحثهٔ اجتماعی در ایران، در مدت هشت سد سال گذشته، بین مؤمنان و کافران بوده، این الگوی مناظره الگویی بسیار قابل قبول و کارآمد بوده است.

در ماه اوت سال ۱۹۴۱ (شهریور ۱۳۲۰)، بریتانیا و روسیه که رضاشاه را متحد احتمالی آلمان میدانستند و برای حملونقل مهمات جنگی به قلمبرو ایبران نیباز داشتند، به این کشور حمله کردند و آن را به اشغال درآوردند. صلح و امنیت نسبیای که در ایران برقرار بود و نیز تلاشهای رضاشاه ببرای ایجاد تجدد در کشور به یکباره پایان یافت. در بیستودو سال بعد از آن، ایران شاهد شورشهای سیاسیای بود که به تحکیم قدرت محمدرضا شاه در سال ۱۹۶۳ (۱۳۴۲) منجبر شد. به این ترتیب، یک دورهٔ دیگر ثبات سیاسی راه را به روی تلاش ببرای تغییبر شرایط اجتماعی اقتصادی اساسی در ایران باز کرد.

در پایان این دوره، اسلامگرایان به قدرت رسیدند. یکی از دلایل آن ارائهٔ دیدگاه اصلاح شدهای بود دربارهٔ اسلامی شدن تاریخی ایران. این اسلامگرایان استدلال می کردند که ایرانیان در قرن هفتم میلادی، از مهاجمان عرب استقبال کرده بودند و اسلام را بهعنوان راه نجات از شر پادشاهان فاسد پیشین، با آغوش باز پذیرفته بودند. حذف تمام تأثیرات استعمار طلبی غربی، برقراری عدالت اجتماعی، بازگشت ایران به ریشههای اسلامی آن و بازگرداندن ملت به شکوه اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی از جمله اهداف انقلاب بود.

از زمان «انقلاب مشروطه» در سال ۱۹۰۶ (۱۲۸۵) که ایرانیان اولین مجلس ملّی را تأسیس کردند تا امروز، ایران مدت زیادی از صلح و ثبات بهرهمند نبوده است. قابل درک است که در این مدّت کوتاه، آموزش عالی بر تحصیل پزشکان و مهندسان موردنیاز برای ایجاد تجدد تمرکز داشت. پروژهٔ درک تاریخ

دوهزاروپانصد سالهٔ ایران برای نهادینه شدن، نیازمند رویکردی بود که فقط در یک دورهٔ پایدار رونق و امنیت امکانپذیر است. بههمیندلیل، این امر بیشتر به صورت نوعی مشغلهٔ ذهنی افراد باقی ماند.

تحلیلی که از این پس ارائه می شود، برداشتن گام کوچک اما مهمی است در راه بررسی تاریخ ایران از دیدگاهی ایرانی، به جای دیدگاه اروپایی محور تمدن غربی یا شرق شناسی که مطالعهٔ تاریخ تاکنون، بر اساس آن بوده است.

### پيدايش ايران

### کوروش کبیر و داریوش کبیر: پدران بنیان گذار

پیدایش ایران به عنوان یک «دولت» همواره برای مورخان معما بوده است. توسعهٔ سریع ایران بنیانهای نظم سیاسی موجود و مسیر پیشرفت بشر را تغییر داد. کوروش کبیر در مدت پادشاهیاش در قرن ششم پیش از میلاد مسیح، چیزی را بهوجود آورد که امروزه همانا «ایران» است. می توانیم با اطمینان ادعا کنیم که سرزمین «ایران» از بَدوِ پیدایش، ایدهای بود که کوروش کبیر آن را با مشاهدهٔ ساختارهای اجتماعی سیاسی دنیای آن زمان، در ذهن خود پروراند. اندیشههای وی دربارهٔ ساختار سیاسی دولت به یقین با دولتهای هم عصرش و اندیشههای پیش از او متفاوت بود.

آنچه کوروش آغاز و داریوش کبیر بعدها تکمیل کرد، رویکرد جدیدی به دولت و ساختار و کارکرد حکومتی بود. برای اولین بار، اصول همکاری و ترغیب تجارت به عوامل سیاسی اساسی تبدیل شد. این برنامه با نظم سیاسی پیشین که دولت آشور پایهریزی کرده بود، تفاوت آشکار داشت.

در سرزمین آشور که در قرن بیستوپنجم پیش از میلاد ایجاد شد، کارآمدترین دولت نظامی که تا آن زمان جهان به خود دیده بود، بر سر کار آمد. ارتش در قلب سازمان دولت قرار داشت و دولت پیرامون ارتشی منظم شکل گرفت. کار اصلی

مردمان جنگ بود و ثروت و رونق آن کشور از طریق غنایم جنگی و اخذ ثروت از دیگرجمعیتهای تحت سلطه و نظارت آشوریان حاصل می شد. دستگاه اداری نظامی وظایف دولت را در درون کشور و نیز سرزمینهای فتحشده انجام می داد. آنان اولین امپراتوری متمرکز برای کنترل مناطق استانی وسیع را نیز ایجاد کردند.

شکست پادشاهی اسرائیل در سال ۷۲۱ پیش از میلاد، فقط نمونهای بود از نظام تصرف و اشغال بیرحمانهٔ آشوریان. بعد از یک دوره چپاول و قتاعام، آشوریان بقیهٔ جمعیت سالم اسرائیلی را سرزمینشان بیرون راندند و به بخشهای غربی ایران امروز فرستادند. آمده است که در جریان این کوچاندن، افراد ده قبیلهٔ اسرائیل نابود شدند.

رفتار آشوریان با باورهای مذهبی مردمی که بر آنها غلبه می کردند، بههمین ترتیب ویرانگرانه بود.

پادشاه آشوری خودش را «پسر خدا» میخواند. او با تحمیل دین خود بر کسانی که بر ایشان غلبه کرده بود و بیرون راندن رهبران مذهبی دشمنان مغلوبش، تعالیم دیگر مذاهب را به چالش میکشید.

امپراتوری آشور در نهایت، گرفتار حملهٔ نظامی شد، بهطوری که تـا سـال ۶۰۹ پیش از میلاد، دیگر وجود نداشت.

اما جانشینان آن، نوبابِلیها، همان روش حکومت آشوری را ادامه دادند. در سال ۵۹۷ پیش از میلاد، امپراتوری نوبابلی پادشاهی یهود را شکست داد و مردمانش را به اسیری به بابل فرستاد. این الگوی اجتماعی سیاسی و نظامی گری حکومت بازتابی بود از آگاهی بشری در آن دوران و نظم پذیرفته شدهٔ دولت و نظام حکومت سیاسی.

کوروش با نبوغ خود، بیهودگی این نظم را درک کرد و الگوی حکومتی جایگزینی را طراحی و اجرا کرد که از پیشرفت بشریت بهره می برد. نظم سیاسی

جدید کوروش الزاماً بر همکاری بین ملتها، احترام به کردارهای فرهنگی و مذهبی و هویت ملی دیگران و تأکید بسیار بر ارتقاء بازرگانی در میان دشمنان مغلوب، پایهریزی شده بود.

دوستان و دشمنان کوروش بهیکسان، او را با صفات خویشتن داری، راستگویی، مهربانی، قدر تمندی و پیگیری عدالت می شناختند. این ویژگیها کمک کرد تا کوروش به شخصیت متحول کنندهٔ زمانش تبدیل شود و به پیشرفت سرزمین پارس کمک کند.

پیش از کوروش، سرزمین پارس شامل ملتی کوچک و دور از مراکز اصلی قدرت بود.

بهدلیل قدرت معنوی کوروش، نیروهایی که برای جنگ علیه او فرستاده می شدند، به اندیشههایش می گرویدند و به او می پیوستند. رفتار کوروش با پانتیا ، همسر زیبای فرماندهٔ ارمنی، پشتیبانی ارمنستان و اتحاد با آن سرزمین را بهارمغان آورد. رفتار ملایم کوروش با کرزوس یا کروسیوس مغلوب، پادشاه لیدیا ، دوستی مادامالعمری بین آن دو پدید آورد.

می توان حدس زد که توانایی کوروش در ساختن آیندهای بهتر برای کسانی که او را باور داشتند، در موفقیتهایش نقش داشت. امروزه، اروپاییان او را فرماندهای موفق مانند جولیوس سزار می دانند. اما «تورات» (عهد عتیق) از او به عنوان «پیامبر» یاد می کند. شاید کوروش کبیر بیشتر به موسی شباهت داشت تا سزار. به هر حال، او کسی بود که ایدهٔ «ایران» را در سر پروراند.

پادشاه دیگر ایرانی، داریوش کبیر پس از به قدرت رسیدن در سال ۵۲۲ پیش از میلاد، قوانین اخلاقی و سازمانی کوروش را بهصورت قوانینی برای بـزرگتـرین

2-Croesus

<sup>1-</sup>Pantia

<sup>3-</sup>Lydia

امپراتوری که تا آن زمان وجود داشت، نهادینه کرد. داریوش تمدنهای باستانی درّههای سند، فرات و نیل را برای اولین بار تحت مدیریت سیاسی واحدی، متحد کرد. او به حفظ هویت ملی اعتقاد داشت و بازرگانی و تعامل درون این تمدنها را بسیار ارتقا داد. کارهای داریوش شامل ساختن راهها و کانالهای متعدد و ایجاد یک نظام پولی جهانشمول بود. این کارها در کنار هم به آسایش مردمان در دورانی شگفتانگیز از تعامل بشری و تبادل اندیشهها کمک کرد. نه قدرت نظامی پارس بل مفهوم ایجاد زندگی بهتر ازطریق هماهنگی و همزیستی بود که بر دنیای باستان غلبه کرد. درحقیقت، کمتر از یک میلیون ایرانی درنهایت، بر امپراتوریای نظارت داشتند که بیش از سی میلیون نفر را زیر سلطه داشت. این زمان دگرگونساز مسیر پیشرفت بشر را تغییر داد.

داریوش دستور داد کتیبهای بر مقبرهاش بگذارند که احتمالاً آن را برای کسانی در نظر گرفته بود که جانشین او میشدند. او خود را موجودی میرا و نه الهی معرفی کرد؛ اعترافی که پیشینیانش هرگز نکرده بودند. درحقیقت، او خود را دوست همنوعانش میدانست. علاوهبراین، داریوش به جانشینانش توصیه کرد که راستگو باشند، هم با قدرتمندان و هم با ضعیفان با عدالت رفتار کنند، خود را از فریب دور بدارند و با تواضع و تأکید بر خویشتنداری، زندگی کنند. او همچنین به ایرانیان توصیه کرد که باغبانان خوبی باشند و آشفتگی محیط وحشی را به نظم تبدیل کنند.

داریوش از این ارزشها برای فراهمآوردن صلح و رونق و ایجاد بزرگترین امپراتوری جهان استفاده کرده بود. امپراتوری پارسی تحت نظام سیاسی متحدی که تفاوتها را مجاز میشمرد و ازطریق تبادل کالاهای جدید، از رشد اقتصادی حمایت میکرد، سه تمدن بشری متمایز را بههم پیوند داد. از درهٔ سند، به قسمتهای دیگر امپراتوری، برنج و ماکیان میرسید. درهٔ نیل شکر و محصولات کشاورزی دیگر را بر آن افزود و ایران مواد غذایی مختلف و میوه صادر می کرد.

رونق اقتصادی موجب غنی شدن شرکای تجاری دیگر ـ از جمله یونان ـ نیـز شـد. این تغییرات بشریت را در مسیر همزیستی قرار داد و بر تمام نظامهای سیاسـی بعدی تأثیر گذاشت.

ایران پایهگذاری شد تا از جایگاه سیاسی خود، نه برای تحمیل فرهنگ بر مردم ستمدیده، که به عنوان سکّویی برای همزیستی بشر استفاده کند. اصول پایهگذاری شده توسط کوروش و اجراشده از سوی داریوش به سه ستون هویت ایرانی تبدیل شد:

یک. خویشتنداری (فروتنی)

دو. راستگویی (عدالت)

و سه. حمایت از ضعیفان (جامعه)

ستونهای هویت ایرانی در سراسر تاریخ طولانی این کشور، در شکلها و سازمانهای مختلف، خود را نشان دادهاند. آنها بر نظم سیاسی تأثیر گذاشتهاند و در اندیشهها و رسوم مذهبی، نقش زیربنایی دارند.

به طور خلاصه، ایران تجسم این ارزشهاست. درنتیجه، هویت ایرانی هویتی است که سنگِ بنای آن ارزشی است، نه قومی و نژادی و زبانی. تنها هویت ملّی دیگری که در جهان مبنای ارزشی دارد هویت مردم ایالات متحدهٔ امریکاست.

نشست داریوش با رهبران ملی سرزمینهای متحد پادشاهی که هرساله، در نوروز، در تختِجمشید، برگزار میشد، احتمالاً در قالب این ارزشها انجام میگرفته است. این نشستهای سالانه بیگمان در تالار ملتها برگزار میشده است. خشایارشاه بعدها، دروازههایی برای این تالار ساخت که به «دروازهٔ خشایار برای تمام ملتها» معروف است. در ساختار و نقشهایی که بر دیوارهای تخت جمشید وجود دارد، هیچ نشانی از خشونت و جنگ نیست و نیز هیچ نشانهای از مردم شکستخوردهٔ دردمند که پیشتر، وجودشان در آنگونه اماکن امری عادی مردم

گذر زمان، به تدریج، نهادهایی را که داریوش ایجاد کرده بود، تضعیف کرد. قدر تمندان دچار خودکامگی شدند. ارزشهای اخلاقی که آنان را کنترل و از ضعیفان حمایت می کرد، به ابزارهای سرکوب کاهش یافتند. تواضع و خویشتن داری فرمانروایان از حوزهٔ قدرت سیاسی زودگذر رخت بربست و نهادها را به سوی داستانهای قهرمانی اسطورهای سوق داد. قدر تمندان به ایجاد نظام طبقاتی (کاست) پرداختند و به کسب مزیتهای طبقاتی و انباشتن قدرت و ثروت برای خودشان بیش از پیش دل بستند. در نتیجه، نهادهای قدرت به ابزارهای کنترل اجتماعی بدل شدند. حمایت از ضعیفان فقط در قلمرو اسطورهها باقی ماند. کتیبهٔ حکشده بر آرامگاه داریوش تو گویی کاملاً محو و فراموش شده بود.

### سلسلة ساسانيان

هفتصدسال بعد، شاپور اول که خود را نوادهٔ برحق کـوروش کبیـر مـیدانسـت، پادشاه سلسلهٔ ساسانیان در ایران شد. سلطنت وی نماد پادشاهان ساسـانی شـد و نشان داد رهبران پارسی تا چه حد از اصول کوروش فاصله گرفته بودند.

بر پایهٔ افسانهها، شاپور پس از دستگیری والِریَن، امپراتـور روم، از مـرد مغلـوب بهجایِ چهارپایه برای سوارشدن بر اسبش استفاده می کرد و دستور داد نقشهایی از این صحنهٔ تحقیر آمیز را بر دامنهٔ کوهی در نزدیکی آرامگاه داریوش حک کننـد تا همگان آن را بتوانند ببینند.

ساسانیان بیش از چهار قرن بر سرزمین پارس حکومت کردند. ماندگارترین دستاورد این سلسله ایجاد یک نظام اجتماعی سیاسی مبتنی بر طبقات اجتماعی بود که تحرک را از شهروندانش دریغ می کرد. اغتشاشهای اجتماعی و انقلاب مزدکیان در قرنهای پنجم و ششم، اصلاحات نهادی خسرو انوشیروان، را تسریع کرد.

بااینهمه، آرمانهای مردم برای تغییر اجتماعی، سرانجام سرکوب شد. نظام طبقاتی تقویت شد و طبقهٔ جدیدی برساخته از مالکان زمینهای کشاورزی بر طبقات موجود افزوده شد. با تقسیم کشور به چهار منطقهٔ نیمهخودمختار، در دستگاه سیاسی اداری کشور تجدیدنظر شد. استان خودمختار خراسان در شرق کشور، که با اقتصاد پویایش، از ساختار اجتماعی آرامتری بهرهمند بود، از شورش بهرام چوبین و جنگ داخلی علیه حکومت سلسلهٔ ساسانیان در سال ۵۹۰ میلادی، پشتیبانی کرد. باوجوداین، در نقاط دیگر، اصلاحات حکومت قدرت شاه را بیش از پیش متمرکز کرد و فرصت بیشتری بـرای خودکامگی در اختیار او گذاشت.

ماهیت خشن نظام طبقاتی (کاست) در داستانی از «شاهنامهٔ» فردوسی، شاعر قرن دهم میلادی، نشان داده شده است: هنگامی خسرو انوشیروان برای مبارزهٔ سیاسی علیه روم، به پول احتیاج داشت، مردی کفشگر حاضر شد هر مبلغی که پادشاه لازم دارد به او بدهد، بهشرط این که پسر کفشگر بتواند از حق تحصیل که تنها در انحصار طبقات اجتماعی بالاتر بود \_ بهرهمند شود. اما انوشیروان پیشنهاد کفشگر را رد کرد، زیرا مردمان عادی اجازهٔ تحصیل و در نتیجه، راه یافتن به طبقهٔ دبیران را نداشتند. این گونه بود شرایط جامعه در زمان فرمانروایی پادشاهان ساسانی.

با سلطنت خسروپرویز که با حمله به دارالسلام (بیتالمقدس) و مصر، قلمرو امپراتوری ایران را گسترش داد، انحطاط ساسانیان به نقطهٔ اوج جدیدی رسید. رفتار شخصی غیراخلاقی او زنجیرهای از حوادث را رقم زد که در نهایت، این پیروزی را به شکستی فاجعه آمیز بدل کرد. او در راه فتح بیتالمقدس، از حیره که سرزمین و دولتی تابع ساسانیان بود، عبور می کرد. در آن زمان، فرمانروای حیره، نعمان، از سلسلهٔ لَخمیها بود. پرویز که وصف زیبایی دختر او را شنیده بود، به این پادشاه فرمانبردار دستور داد تا دخترش را نزد شاه بیاورد. نعمان از فرمان شاه سر باز زد و دارایی و دختر خود را برای در امان ماندن، به نزد قبایل شیبانی در شمال عربستان فرستاد که از دشمنان خسروپرویز بودند <sup>3</sup>. وقتی نعمان بازگشت،

پرویز سریع او را کشت و حیره را تسخیر کرد تا تحت حکومت مستقیم سرزمین پارس اداره شود.

پس از دو دهه، زنجیرهٔ چنین رویدادهایی سرانجام، به یورش اعراب به ایران منجر شد.

در این جا، بی مناسبت نیست که شهوترانی پرویـز را کـه بـیش از هـزار زن در حرمسرای خود داشت، با خویشتنداری کوروش مقایسه کنـیم؛ پادشـاهی کـه بـا پانتیا، همسر زیبای فرماندهٔ ارمنی، با شرافت رفتار کرد و ایـن رفتـار بـه اتحـادی ثمربخش و طولانی با ارمنستان انجامید.

پس از تصرف بیتالمقدس، خسروپرویز «کلیسای مقبرهٔ مقدس» یا «کلیسای قیامت» را ویران کرد و صلیب حقیقی را از آنجا برداشت و ضبط کرد و نامهای خطاب به امپراتور بیزانس هراکلیوس نوشت و در آن نامه، به مسیح و مسیحیان اهانت کرد.

وقتی نامهٔ پرویز به قسطنطنیه رسید، شهر در محاصرهٔ یکی از فرماندهان ایرانی به نام شهربراز بود. ایرانیان در پشت تمام دروازههای قسطنطنیه مستقر بودند. هراکلیوس آماده شده بود که شهر را رها کند و پایتختش را به زادگاهش، کارتاژ، در شمال آفریقا، انتقال دهد. اما با رسیدن نامهٔ خسروپرویز، سرگیوس، اسقف اعظم قدرتمند کلیسا به این نتیجه رسید که مسیحیت در خطر است. ازایـنرو، تمام طلاهای کلیسا را آب کرد و به هراکلیوس تقدیم کـرد تـا درعـوض، از شـهر دفاع کند.

هراکلیوس از آن طلاها برای بازسازی نیروهای نظامیاش استفاده کرد. آنگاه، با کشتی، به ارمنستان که مردمانش از توهین خسروپرویز به دین و فرهنگشان به خشم آمده بودند، رفت و به یاری آنان، بهسرعت، ارتش نیرومند ایران را شکست

<sup>1-</sup>Church of the Holy Sepulchure

<sup>2-</sup>Heraclius

داد و بعد از آن، در امتداد رود دجله، به ایران حمله کرد و تیسفون \_ پایتخت امپراتوری ساسانی \_ را تقریباً تصرف کرد.

هراکلیوس در سال ۶۲۸ میلادی \_ وقتی قباد دوم پدر خود، خسروپرویز، را کشت و به این ترتیب، کودتا کرد \_ صلح را پذیرفت.

شهوترانی، تکبر و طمع خسروپرویز یک پیروزی مسلم را به شکستی اساسی برای ایران تبدیل کرد.

### تكوين اسلام

در همان سال که خسروپرویز از دنیا رفت، مسلمانان مکّه بهرهبری حضرت محمّد (ص) ، مدینه را تصرف کردند. آنان خندقی ساختند تا با دشمنان سوار بر اسب و شتر مقابله کنند. محاصره شکست خورد و اتحاد مکّه از هم پاشید.

از سوی دیگر، پیمان همکاری مسلمانان که به منشور مدینه معروف است، اتحاد امّت را به وجود آورد که از نظر مالی، سود آور ترین و نیز نیرومند ترین نهاد سیاسی در عربستان بود.

در سال ۶۳۰ میلادی، مسلمانان مکّه را بدون جنگ، به تصرف خود درآوردند و با دشمن مغلوب، با احترام رفتار کردند. اما در سال ۶۳۱ میلادی، حضرت محمد (ص) از تمام اعضای اتحاد امّت دعوت کرد به دین اسلام بگروند. در سال ۶۳۲ میلادی، حضرت محمّد (ص) رحلت یافت. پس از فوتِ پیامبر، شورشی علیه مسلمانان در سراسر شبهجزیرهٔ عربستان بر پا شد که به جنگهای رِدّه (یا ارتداد) معروف است. این جنگها نشان دهندهٔ نقض گستردهٔ اتحاد امّت بود.

فقط مدینه، مکه و طائف به اتحاد امّت وفادار ماندند. با وجود این، به

۱- این جنگها که توسط اهل ردّه یا از دینبرگشتگان در اواخر زندگی پیامبر و خلافت ابوبکر علیه مسلمانان صورت گرفت، شش جنگ بود. سران چهار جنگ که همگی مغلوب شدند، به «پیامبران دروغین» معروفاند که از آن جمله ابومسیلمهٔ کذاب است.

دلیل چنددستگی جناح مخالف، مدینه قدرتمندترین نیرو باقی ماند.

خلیفه ابوبکر، جانشین حضرت محمّد (ص)، برای سرکوب شورشیان اقدامات تعیین کنندهای انجام داد. اما این اقدام تنها قبل از به چالش کشیدن قدرت مدینه توسط سایر اتحادها بود. آخرین لشکرکشی حضرت محمّد (ص) به نام تَبوک، علیه روم، هزینهٔ بسیج حدود سیهزار سرباز را توجیه نکرد و در زمان رحلت آن حضرت، بینتیجه باقی مانده بود. نجات اسلام به این امر بستگی داشت که راهی پیدا شود تا اتحاد بتواند به کمک آن، زندگی قبیله هایی را که به امّت وفادار مانده بودند، تأمین کند. اگر منابع جدیدی پیدا نمی شد، ممکن بود اتحاد امّت و احتمالاً اسلام از میان برود. جنگ امّت با روم به کندی پیش می رفت و پیشرفت کافی میان برود. جنگ امّت با روم به کندی پیش می رفت و پیشرفت کافی برای تأمین نیازهای مالی اعضا نداشت

در همینزمان، مُثنَیبنحارث از قبیلهٔ عرب شیبانی (همان کسی که نعمان دختر و ثروتش را برای در امان مانیدن از شرِ خسروپرویز، به او سپرده بود) برای دیدار با ابوبکر، با هدایای بسیار، به مدینه رفت و به خلیفه اطلاع داد که قبیلهاش مدت پانزدهسال بدون هیچ مانع مهمی، با موفقیت، سرزمینهای جنوبی ایرانی را غارت می کرده است. او میدانست که برای غارت بیشتر در داخل قلمرو ایران، به حمایت نظامی بیشتری احتیاج دارد. گفت که حاضر است اسلام را بپذیرد و در ازای پشتیبانی ابوبکر و مسلمانان، یکچهارم تمام غنایم بهدستآمده را به خلیفه بدهد. ابوبکر دریافت که این پیشنهاد راه حل تمام مشکلات اوست. این اتحاد است سودآور اعراب را همپیمان کرد و تمام تهدیدهایی را که برای اتحاد است وجود داشت، ازمیان برداشت. خلیفهٔ مسلمانان خالدبنولید را به رهبری سپاه مسلمانان که بیشتر افراد آن داوطلب بودند، منصوب کرد.

مبارزه با حمله های کوچک به جنوب ایران (جنوب کشور عراق امروز)

آغاز شد. ابوبکر با حرکتهای کوچک شروع کرد، زیرا لشکریان عرب تحت فرماندهی او از ایرانیان وحشت فراوان داشتند. این وحشت که همچون یک عقدهٔ نیژادی در میان قبایل عرب شایع بود، شاید نتیجهٔ قرنها قدرت و افتخار ایرانیان بود. از آن سو، ایرانیان اعراب جنوب عربستان را بهدیدهٔ حقارت مینگریستند و آنان را برای الحاق به امپراتوریشان، بسیار فقیر و نامتمدن میدانستند. ابوبکر میدانست که اگر لشکریان او از ایرانیان شکست بخورند، این شکست نتیجهٔ همان وحشت دیرین آنان است.

پس از آن که خالد با لشکر هجده هزار نفریاش وارد عراق شد، اعراب پیروزی های تعیین کننده ای در چند نبرد پیاپی کسب کردند. مهمترین آن نبردها جنگ ذات السلاسل بود و پس از آن، جنگ جسر یا یوم الجسر و جنگ تویب آ. پس از بیست سال جنگ های بی ثمر خسروپرویز با اعراب و قتل فرماندهان

۱- عنوان جنگی که در محرّم سال دوازده هجری، بین خالدبنولید و هرمز، امیر ایرانی ابلّه بر ساحل دجله روی داد. ازجمله غنایم اعراب در این جنگ، چندین بار شتر زنجیر بود و بههمین دلیل نام آن را «ذاتالسلاسل» نهادند. بنا به روایتی دیگر، در این جنگ، به گردن لشکریان ایران زنجیر بسته بودند تا از جنگ فرار نکنند، ولی احتمال دارد که این نوعی آرایش جنگی بوده است که که اعراب از آن خبر نداشتهاند.

7- عنوان جنگی که در سال سیزده هجری، بین ابوعبید ثقفی، سردار عرب، و بهمن ورجاوند، سردار ایرانی، در نزدیکی کوفه، کنارهٔ شرقی رود فُرات روی داد. در این جنگ، ابوعُبید در زیر پای فیلی کشته شد و ایرانیها جَسری (پُلی) را که روی فرات بود، قطع کردند و عدهٔ زیادی از اعراب را کشتند. اعراب عاقبت پل را درست کردند و از معرکه رها شدند. کلمهٔ «جَسر» بهظاهر، اصل آرامی دارد و اغلب بهمعنی پُلی است که با کشتی برای عبور از آب بسازند، در مقابل «قنطره» که به پُلی اطلاق می شود که از سنگ درست شده باشد.

۳- عنوان جنگی که در رمضان سال سیزده هجری بین مثنّیبن حارثه، سردار عرب، و مهران مهرویهٔ همدانی، سردار ایرانی، در نزدیکی رودی بههمین نام که از شعب فُرات است، روی داد. برای شرح تفصیلی این جنگها و نیز جنگ مشهور دیگری بهنام جنگ ذوقار به منابع اسلامی و برای شرح مختصر، به دایرهٔ المعارف فارسی مراجعه کنید.

کارآزمودهٔ ایرانی بهدست او، ارتش ایران قدرت و سازمان خود را ازدست داد و سرانجام، در کمتر از بیست سال پس از مرگ پرویز، سلسلهٔ ساسانیان در جنگ نهاوند، در سال ۴۴۲ میلادی، به پایانی تلخ رسید و فصل جدیدی برای بیشتر ایرانیان آغاز شد.

به طور خلاصه، کمتر از یک سال پس از شورش رَدّه که در آن، اکثریت مردم شبه جزیرهٔ عربستان اسلام را ترک کردند و علیه اسلام و حکومت مدینه جنگیدند، سپاه قبیلهای نامنظم مسلمانان به نتیجهٔ غیرمنتظرهٔ مهمی دست یافت و سلسلهٔ ساسانیان سقوط کرد.

باوجوداین، باید توجه کنیم که هویت اسلامی جنگجویان عرب که بهرهبری ابوبکر می جنگیدند، جای سؤال بسیار دارد. برای تغییر عادتها و رفتارهای قرنهای متمادی، پنج سال کافی نبود. جنگجویان عرب طرفداران متعصب مذهب نبودند و از مشارکت در آنچه امروز ممکن است ما «مأموریت ازطرف خداوند» برای گرویدن مردم ایران به دین اسلام بنامیم، درکی نداشتند.

آنچه مسلم است این است که وعدهٔ غنیمتهای جنگی و فرصت بهبود وضعیت زندگی، اعراب را به پیوستن به سپاهیان و مبارزه وامیداشت. جنگ آیندهٔ بهتری برای بازماندگان و حرکتی روبهجلو برای پیشگیری از فروپاشی حکومت اسلامی فراهم می کرد.

بی گمان، بیست سال جنگ بی ثمر خسروپرویز، هم ایران و هم روم را تضعیف کرد و رفتار غیراخلاقی و محاسبات اشتباه او راه را در برابر جنگجویان عرب گشود.

جنگ نهاوند در سال ۶۴۲ میلادی، عملاً حکومت ساسانی را به نقطهٔ پایان رساند. رویهمرفته، اعراب ساختار سیاسی جوامعی را که بر آنها حکومت می کردند، تغییر ندادند. در هر منطقه، همان مردمی که قبلاً قرنها قدرت را در دست داشتند، در قدرت باقی ماندند. تصمیم گیری برای همکاری یا شورش به اختیار حاکمان سنتی و با دخالت بسیار اندکی از طرف مردم طبقات پایین تر

انجام می شد. بسیاری از اولیای شهر و حاکمان محلی با اعراب همکاری کردند. بعضی از آنها به اسلام گرویدند تا جزئی از اتحاد امت به شیمار آیند و بخشی از غنیمتهای جنگی و مالیات حاصل از حمله و اشغال را دریافت کنند. دیگرانی هم بودند که به سپاهیان عرب پیوستند تا برای سهم بزرگتری از غنیمتهای جنگی بجنگند، اما بیشتر فرمانروایان و شهروندان بومی واقعیت اشغال را پذیرفتند.

استثنای قابل توجه خراسان بود که موجب عقبنشینیهایی ازسوی اعراب شد. قُتیبهٔبن مسلم از سال ۷۰۵ تا ۷۱۵ میلادی، شرارتهای بسیاری علیه مردم خراسان کرد تا این منطقه را زیر سیطرهٔ اعراب بیاورد. باوجوداین، پس از مرگش در ۷۱۵ میلادی، تا زمان شورش ابومسلم، بیشتر قسمتهای آن منطقه از سلطهٔ اعراب آزاد بود. در منطقههای دیگر، پرداخت مالیات به اشغالگران عرب این آزادی را به ایرانیان میداد تا بر اساس سنتها، رسوم و ارزشهای اجتماعی خودشان زندگی کنند. در بیشتر موارد، مالیاتهای پرداختی به اعراب کمتر از مالیاتهایی بود که ناچار بودند به ساسانیان بپردازند.

این همزیستی چندین نسل از ایرانیانی ادامه یافت که در جوامعی رشد و زندگی می کردند که بیشتر آنها جز جماعتی کشاورز دورافتاده و پراکنده نبودند و ای بسا مأموران وصول مالیات برای گرفتن مبلغی برای آنان مقررشده بود، به ندرت به این نقاط می رفتند.

نظام طبقاتی پابرجا ماند. تحرک اجتماعی و تغییر وضع اجتماع همچنان غیرممکن بود و برای بیشتر مردم، زندگی همان گونه که قرنها جریان داشت، ادامه یافت.

## اسلامیسازی ایران

در سال ۶۳۴ میلادی، ابوبکر در بستر مرگ، عُمربنالخطاب را که از یاران پیامبر بود بهعنوان جانشینش تعیین کرد. عمر خیلی زود فهمید که اگر اجازه دهد همزیستی ایرانیان و اعراب ادامه یابد، هویت اسلامی سربازان عرب از بین خواهد رفت. برای جلوگیری از این موضوع، دو شهر جدید کوفه و بصره را برای استقرار سپاهیانش ساخت. اعراب تعداد بسیار بیشتری از این شهرکهای نظامی ساختند. شیراز، روستای کوچکی بهمسافت کمابیش یکروزه از شهر ایرانی استخر که یکی از مراکز استانی ساسانیان بود، در سال ۶۹۳ میلادی، پس از شورشهای ناموفق متعدد علیه متجاوزان عرب، به شهر نظامی ایالت فارس تبدیل شد.

غمر برای ایجاد پایگاه نظامی، مواضعی را انتخاب کرد که فاصلهٔ بسیاری از آنها از مناطق شهری ایران بهاندازهٔ مسافرتی یکروزه بود. این به این معنا بود که سربازان بهاندازهٔ کافی نزدیک بودند تا بتوانند از هرگونه شورش جلوگیری کنند، اما نه آنقدر نزدیک که به آمیختن فرهنگها بینجامد.

تصمیم به ساخت پایگاههای نظامی سس از حمله به ایران، احتمالاً بنابه نیازهای نظامی بوده است. در طی مدت کوتاهی، مسلمانان به حکمرانان قلمرو وسیعی تبدیل شدند. حضرت محمد (ص) رحلت یافته بود و تأثیر پرابهت وی از میان رفته بود، اما اعراب با پاداشدادن به سربازانشان و حمله به یک حکومت ثروتمند اما ناکار آمد، موفقیتی کسب کرده بودند که خوابش را هم نمی دیدند.

بااین حال، اگر متجاوزان با مردم بومی درمی آمیختند، همه چیز از دست می رفت. مشخص است که مردمان بومی شهرنشینان بسیار بافرهنگ تری بودند و جذابیت زندگی شهری به احتمال زیاد وسوسه انگیز می بود. در این صورت، دیر یا زود، متجاوزان در بافت جامعهٔ موجود حل می شدند و رهبری متزلزل اسلامی به

۱- اعراب این پایگاهها را که پشت سر سپاهیان خود میساختند و رفتهرفته بهصورت شهرکهای نظامی در میآمدند، «معسکر» مینامیدند. از مشهورترین آنها معسکر بصره بود. م

باد فنا میرفت. زندگی نظامی در پایگاه، ساختار اجتماعی حساسی بهوجود آورد که از چنان اتفاق جلوگیری می کرد. جامعهٔ عرب و ساختارهای اجتماعی آن قبیلهای بود و هویت قبیلهای جای هر گونه وفاداری دیگری را می گرفت. در شهر کهای نظامی، سپاهیان جوان تازهوارد به نیرویی جنگی بهرهبری یک قبیلهٔ عرب امین با ساختار و آداب و رسوم آشنا، ملحق می شدند. همزمان این سپاهیان هویتهای اسلامی جدیدی را بهوجود می آوردند. سپاهیان عرب اغلب شامل واحدهای نظامی ایرانی بود که در مبارزه شکست خورده بودند و افرادشان می خواستند از طریق جنگ، به آینده شان بهبود بخشند. آن ها هم به بخشی از زندگی در شهر کهای نظامی تبدیل شدند و اسلام آوردند.

تصمیم به جدا نگهداشتن متجاوزان عرب از مردم ایران راهحل مبتکرانهای بـود برای حل مشکلات موجود. جامعه پـذیر کردن و تعلـیمدادن افـرادی بـا آن حـد از اشتیاق برای ماجراجویی و کسب ثـروت فقـط مـی توانسـت در اجتمـاع بسـتهای صورت پذیرد که شهرکهای نظامی ایجاد کرده بود. در مناطق شـهری بـزرگـتـر ایران، چنین مأموریتهایی غیرممکن میبود. باوجوداین، پیامدهای ایـن تصـمیم بسیار بیشتر از آن بود که حاکمان عرب تصور میکردند. ایـن تصـمیم منجـر بـه پیدایش جوامع یا «باهمستانهای» اسلامی پرشوری در ایران شد.

# أكادمي افلاتون در تبعيد

در شبانگاه جنگی حساس، در سال ۳۱۲ میلادی، کنستانتین امپراتور روم ادعا کرد که تمثال مسیح را در خواب دیده که به وی نوید پیروزی داده است. سپاهیان وی تحت لوای «مسیحیت» جنگیدند و در نبرد پیروز شدند و در نهایت، کنترل امپراتوری روم را بهدست گرفتند و دین مسیحیت را قانونی کردند. تا آن زمان، امپراتوری روم از هم پاشیده بود و پایتخت امپراتوری روم غربی در رُم و پایتخت امپراتوری روم شرقی یا امپراتوری بیزانس در قسطنطنیه بود.

امپراتوری روم غربی بهسرعت رو به زوال بود. سالهای ۳۰۰ تا ۷۰۰ میلادی در اروپا که دورهٔ مهاجرتها یا دورهٔ هجوم بربرها نامیده می شود، دوران مهاجرت بشر است که گذار از عهد عتیق به اوایل قرون وسطی را رقم میزند. این جابهجاییها با تغییرات عمیق، بی ثباتی سیاسی و آشوب اجتماعی تقریباً در سراسر قارهٔ اروپا تسریع شد. بهدلیل در گیریهای نظامی ناشی از مهاجرت گوتها، وَندالها، بلغارها، آلانها، سوئبها، فريسيها و فرانكها علاوه بر ديگر قبيلههاي ژرمن، ایرانیها و اسلاوها از آسیای مرکزی و اروپای شرقی، اروپا بهعنوان «مرز بربرها» شناخته شد. در این دوران، روم چندین بار غارت شد. بسیاری از مورخان غارت روم به دست نیروهای ژرمن در سال ۴۷۶ میلادی را پایان حقیقی امپراتوری روم غربي ميدانند.

پس از رسمی شدن مسیحیت در امپراتوری روم شرقی، رواداری مذهبی و فرهنگی رومیان و غیرمسیحیان (مشرکان) به یک مذهب مسیحی دولتی یکپارچه با کم ترین تساهل نسبت به اعتقادات یا نهادهای اجتماعی دیگر تبدیل شد. در سال ۳۹۱ میلادی، امپراتور تئودوسیوس اول شرک را غیرقانونی اعلام کرد. در همان سال، اسقف اعظم اسكندريه معبدهاى مشركان و كتابخانـهٔ اسكندريه را تعطیل کرد. تعصب مذهبی دولت نمی توانست وجود آکادمی افلاطون را در آتن تحمل کند. این آکادمی بیش از هزار سال هرازگاهی وجود داشت و فلسفه و رشتههای دیگر را آموزش میداد. در سال ۵۲۹ میلادی، امپراتـور یوسـتینیانوس  $^{\mathsf{L}}$ آن را تعطیل کرد. آخرین دانشمندان آکادمی ـ از جمله دَمسکیوس ـ به تیسفون در ایران رفتند تا از خسرو انوشیروان، پادشاه ساسانی، حمایت بطلبند. پس از عقد پیمان صلح دائمی کو در سال ۵۳۲ میلادی، بین ایران و امپراتوری بیزانس، دانشمندان آتنی از آموزش منع شدند، اما امنیت شخصی و رواداری نسبت به

1-Justin

<sup>2-</sup>Pax Perpertua

عقایدشان تضمین شد. بازگشت آنان به آتن ممنوع شد، اما اجازه داشتند در شهرهایی چون خِّران، واقع در شمال بینالنهرین که امروزه در جنوب شرقی ترکیه واقع است، زندگی کنند.

در کل، بین ساختار اجتماعی و سیاسی شهرهای سنتی ایران، شهرهای مسیحی رومی و شهرکهای نظامی اسلامی تفاوت چشمگیری وجود داشت. در جامعهٔ سنتی ایرانی، ساختار طبقاتی خشکی حاکم بود. صنعتگران و تاجران به طبقههای اجتماعی پایین تر تعلق داشتند و ثروت و داراییشان موقعیت اجتماعی آنان را در جامعه تغییر نمی داد. جوامع مسیحی امپراتوری روم نیز دچار همان سرنوشت بودند و حاکمان متعصب و اغلب فاسد کلیسا اجازهٔ آزادی برای تغییر را نمی دادد.

در این حالوهوا، هر جامعهای بدون تغییر و تحرک اجتماعی، بیرونـق خواهـد شد؛ زیرا رشد اقتصادی، سیاسی و فرهنگی همگی بستگی دارد به توانایی افراد در به کار بستن خلاقیت خود و تجربه کردن رشد فردی. رشد افراد کار کردی است که از تساهل یا رواداری جامعه نسبت به آزادی فردی و امکان دسترسی او به تحصیل و حمایت از تغییر حاصل می شود.

این نکات را نظریهٔ راجِرز، استاد علوم ارتباطات، به بهترین شکل تصویر می کند. طبق این نظریه، حدود دو و نیم درصد مردم تمایل دارند شرایط زندگیشان را تغییر دهند و شاید به دنبال زندگی متفاوتی هستند. این مردم دست به نوآوری میزنند و امکانهای جدیدی برای تغییر به وجود می آورند. گروه دیگری که نمایندهٔ حدود سیزده و نیم درصد جامعه است، از این گروه پیروی می کند. اهمیت این گروه دوم در این است که اولین انتخاب کنندگان یا دنباله روهای گروه اول هستند. دو بخش بعدی شامل سی و چهار درصد جمعیت است که به تدریج تغییر خواهند کرد و شانزده درصد که هر گز تغییر نخواهند کرد. کمیت این درصدها با اندکی تعدیل، در هر جامعهٔ بشری در گذشته و حال و آینده ثابت درحقیقت، تفاوت در پیشرفت اجتماعی و توسعهٔ اقتصادی هر جامعه

مستقیماً در گرو توانایی این نوآوران منفرد برای کارکردن و رشد با پُشتیبانی جوامع ایشان است.

نظام طبقاتی پادشاهی ساسانی و تعصب مذهبی رومیها از رشد فردی، نوآوری و تغییر اجتماعی جلوگیری می کرد. برخلاف آنها، شهر کهای نظامی تازه تأسیس اعراب ویژگیهای منحصربه فرد و جالبی داشت. جمعیت آنها ترکیبی بود از جوانانی که معمولاً از قبیلههای مختلف گردِ هم آمده بودند. آنان در جست وجوی ماجراجویی یا میل به زندگی بهتر، به این جنبش پیوسته بودند و اسلام را پذیرفته بودند، اما اسلام در آن زمان، هیچگونه روحانیت و فلسفهٔ حقوق مذهبی تعریف شدهای (که معادل عربی آن فقه است) نداشت.

وصول مالیات کار اصلی سپاهیان ساکن آن پایگاههای نظامی بود. آنان به تمام منابع مالی اضافی هر منطقهای دسترسی داشتند؛ همان چیزی که دستگاه نظامی برای ادامهٔ حیات خود، نیازمند آن بود؛ زیرا جنگ هر آنچه را که اقتصاد بتواند تولید کند، به مصرف میرساند. ارتشها به غذا، مسکن و سلاح نیاز دارند. آنها برای تهیهٔ سلاح و پوشاک و برپاکردن سنگرها، نیازمند صنعتگراناند. ازاینرو، شهرکهای نظامی احتمالاً میباید مانند آهنرباهایی برای جذب فعالیتهای اقتصادی بوده باشند.

نظم اجتماعی جاری در این شهرهای کوچک نیز میباید بسیار جالب بوده باشد. اسلام اندیشهای نوین بود در راه مبارزه علیه قبیلههای عربستان. شاید هم تفسیر شخصی ساکنان از کردار خود در ترکیب با آداب و رسوم قبیلهای بر این شهرها حاکم بود. ساکنان شهرکهای نظامی آزادی عمل کافی داشتند تا بر اساس رسوم قبیلهای و درکشان از ارزشهای اساسی اسلامی در آن زمان، برای خودشان تصمیم بگیرند. تنها راهنمای معتبری که در سراسر دنیا به آن احترام میگذاشتند، روش زندگی یا سیرهٔ حضرت محمد (ص) بود. همین روش در به کارگیری عملی اسلام بود که به عنوان «سنّت» یا «مذهب سنّی» شناخته شد.

زندگی شهرکهای نظامی منعکس کنندهٔ زندگی تمام شهرهای مرزی بود. مردم با استفاده از ترکیبی از ابزارها، اندیشهها و ساختارهای اجتماعی که با خود می آوردند و یا از محل زندگیشان کسب می کردند، زندگیشان را می گذراندند. این طرز زندگی الزاماً در آغاز دشوار بوده است. پیش از آن، اعراب هرگز دارای یک قدرت امپراتوری نبودند و پیش از ورود به ایران، دانش آنها دربارهٔ سرزمینی که اکنون ادارهاش می کردند، اندک بود. دانش آنها احتمالاً به حکایتهای بازرگانان و ارتباط با ایرانیان در یمن و تعداد اندکشمار ایرانیانی که با مسلمانان زندگی می کردند، محدود می شد. ساختارهای اجتماعی ایران نیز برایشان ناآشنا به نظر می رسید. ساختارهای اجتماعی قبیلههای مسلمان بسیار برابری طلبانه بودند و هیچ رتبهبندی مشخصی درون قبیله وجود نداشت.

در ایران، افراد جوامع کشاورزی تثبیتشده، بدون تحرک زیاد و با همان نظام طبقاتی راکد ساسانی، قرنهای متمادی زندگی کرده بودند. حکومت ساسانی طبقهٔ جدیدی را مرکب از دهقانانی که بخشی از اشرافسالاری روستایی بود، معرفی کرد، اما همهچیز تقریباً همانطور باقی ماند. شورشهای دهقانی متعدد با بهدست نیروی نظامی، با بیرحمی سرکوب شده بود. شهرکهای نظامی برای صنعتگران و تجارت پیشگانی که علیه محدودیتهای طبقاتی خود مبارزه می کردند، فرصتهای جدیدی فراهم کرد. در این شهرکها که دارای ساختار برابریطلبانهٔ جامعهٔ قبیلهای بودند، طبقههای اجتماعی تا حد زیادی از نظرها پوشیده ماند و مردمان طبقههای پایین تر فرصت داشتند در آمد بیشتری کسب پوشیده ماند و مردمان طبقههای پایین تر فرصت داشتند در آمد بیشتری کسب

در نهایت، این دسته از ایرانیان بخشی از بافت اجتماعی شهرکهای نظامی شدند. بیشتر اعراب ساکن پایگاهها اهل قبیلهای بودند که قبیلهٔ دیگر آنها را به عضویت پذیرفته بود. شاید بتوان با اطمینان فرض کرد که انتخاب یک گروه جدید از تجارت پیشگان و صنعتگران ایرانی احتمالاً میباید از همان الگوی

پاگشایی به جامعهٔ جدید تبعیت می کرده است. دیگر گروههای طردشدهٔ اجتماعی، ازجمله اعضای تبعیدی آکادمی افلاتون و کسانی که مورد شکنجهٔ کلیسا قرار گرفته بودند نیز به شهرکهای نظامی راه می یافتند.

اعراب برای تمام شهر کهای نظامی که پشت ارتشهای درحال پیشروی عـرب ساخته شدند، الگوی ساختاری یکسانی را در نظر گرفتند. این ساختار فرصتهای بسیاری برای رشد اقتصادی فراهم کرد.

از نظر تاریخی، تجارت و سوداگری فعالیت اصلی اعراب بود. بنابراین، بـین ایـن جوامع نظامی یا باهمستانهای جدید، دادوستد آغاز شد و رونـق اقتصـادی آنها روزبهروز مردمان بیشتری را جـذب کـرد. صنعتگران و تجـارتپیشـگانی کـه در نظامهای طبقاتی پیشین، زنـدگی حقیرانـهای داشـتند، در شـهرکهای نظامی اسلامی، به تاجران ثروتمند و محترمی تبدیل شدند.

با گذشت صد سال، این شهر کها از انزوای خود درآمدند و به بخش دائمی چشمانداز جدید ایران تبدیل شدند. تا زمان انقلاب ابومسلم در سال ۷۴۷ میلادی، چند نسل از ایرانیان تمام عمرشان را در این شهرها زندگی کرده بودند. سازمان سیاسی و اجتماعی این شهر کها کموبیش همان گونه باقی ماند، اما اکثریت جمعیت اصلیت ایرانی داشت. می توان تخمین زد که مهاجران این شهر کها نمایندهٔ کمتر از پانزده درصد جمعیت بودند.

#### حسن بَصْري

یکی از راههای به تصویر کشیدن این تغییرات اجتماعی، دنبال کردن زندگی حسن بصری (۷۲۸-۶۴۲ میلادی) است که در آن دوران زندگی می کرد. اطلاعات ما دربارهٔ این دوره از منابع کتبی بسیاری حاصل می شود و می توان درستی آن ها را تک تک و جدا از هم تأیید کرد.

تلاش برای کسب مزیت اقتصادی انگیزهٔ بیشتر کوششهای بشری بوده است.

اگر زندگی حسن بصری را دنبال کنیم، می توانیم الگویی از تغییرات اجتماعی ممکن را مشاهده کنیم که در شهرهای نظامی اسلامی اتفاق افتاد و بفهمیم چگونه اجتماع اسلامی به کسانی که در پی زندگی بهتری برای خود بودند، قدرت بخشید.

حسن در سال ۶۴۲ میلادی بهدنیا آمد؛ یعنی همان سال جنگ نهاوند که به حکومت ساسانیان پایان داد. او تا سال ۷۲۸ میلادی، حدود هشتادوشش سال عمر کرد. پدرش، پیروز، مردی ایرانی از طبقهٔ اجتماعی پایین بود که احتمالاً قبل از جنگ قادسیه، اسیر و بهعنوان برده به مدینه برده شده بود. پیروز بعدها اسلام آورد و آزاد شد. با زنی به نام خَرا ازدواج کرد و فرزندشان حسن در مدینه بهدنیا آمد. در سال ۶۵۷ میلادی، حسن در پانزدهسالگی، به شهر نظامی بصره نقل مکان کرد.

حسن جوان در مبارزات و فتوحات شرق ایران شرکت کرد و سپس به بصره بازگشت و تاجر جواهرات شد و او را «حسنِ مروارید» مینامیدند. حسن اغلب برای تجارت به روم سفر می کرد و احتمالاً با تعلیمات آکادمی افلاتون که آن زمان تضعیف شده بود، آشنا شد. هرطور بود توانست تحصیل کند و در ادامهٔ زندگیاش در بصره، معلم شد و مدرسه تأسیس کرد و بهدلیل تعلیماتش دربارهٔ انتخاب و ارادهٔ آزاد بشر شهرت یافت و شاگردان زیادی جذب او شدند؛ از آن جمله عمرو بن عبید (فوت: ۲۶۱ میلادی) بنیانگذاران معتزله هستند (که دربارهٔ آن بیشتر خواهیم دانست).

تجربهٔ حسن نمونهٔ بارز زندگی بسیاری از ایرانیان دیگر است که در شهرکهای نظامی بودند. او که بردهزاده بود، در جستوجوی ثروت، در پانزدهسالگی، زادگاهش را ترک کرد و بهدنبال سرنوشتش رفت. پس از چند سال اعزام به جنگ در شرق ایران و تصرف آن نواحی، به بصره بازگشت و از ثروت احتمالاً اندکش استفاده کرد تا به تاجر متمولی تبدیل شود. در این میان بود که توانست تحصیل

کند، معلم شود و مدرسهای ایجاد کند تا به دیگران نیز بیاموزد.

این حکایت نه تنها نشان دهندهٔ امکان پیشرفت فردی در شهرکهای نظامی است، بلکه مشخص می کند این پیشرفت چگونه می توانسته مزایای بیشماری برای جامعه به ارمغان آورد. دستاوردهای فردی حسن فقط به این دلیل ممکن بود که وی در جامعهای زندگی می کرد که به او توانایی داده و ارادهٔ آزاد در اختیارش گذاشته بود تا به دنبال آرزوهایش برود.

شهرکهای نظامی ایران در قرن هفتم و اوایل قرن هشتم میلادی، عمدتاً شبیه شهرهای مرزی غرب آمریکا بودند. نظم اجتماعی بسیار کمی وجود داشت و دیب جدید هنوز نهادهای قدرت ایجاد نکرده بود و شهروندان آزادی فردی و اجتماعی زیادی داشتند. زندگی حسن در بصره استثنا نبود، قاعده بود. ایرانیان بیشماری به این شهرکها مهاجرت میکردند تا از نظام طبقاتی رها شوند و به جستوجوی کامیابی بروند، که البته به آن دست میافتند. برعکس، برای ساکنان شهرهای سنتی ایرانی، تحرک اجتماعی و آزادیهای مشابه ممکن نبود. درحقیقت، بیشتر ایرانیان در طبقهٔ اجتماعیشان میماندند و درطول زندگیشان، شاید تا بیش از چند کیلومتر دورتر از زادگاهشان مسافرت نمیکردند.

در میان مردم بصره بود که مکتب اسلامی جدیدی ظهور کرد: «معتزله». در اصول اعتقادی پیروان آن مکتب، به دنیای اجتماعی و طبیعی، منطقی نگاه می شد و اجازهٔ تصمیم گیری فردی بر اساس خرد وجود داشت. این مکتب سبک زندگی مدرن زمان خود بود.

الهیات مکتب معتزله به پیروانش اجازه میداد که در درکشان از قرآن، فرآیند کلام را به کار گیرند و ازطریق بحث و مناظره، به نتیجه گیری منحصربهفردی برسند. استدلالشان این بود که بهدلیل کمال خداوند و ماهیت ابدی این ویژگی، قرآن نمی تواند همراه با خداوند جاودان باشد. بنابراین، قرآن احتمالاً ابداع شده است. بر اساس این فرض، مکتب معتزله استدلال می کرد که احکام یا دستورات

خداوند با تفکر منطقی و پرسوجوی منطقی قابل دستیابی است، زیرا دانش از خرد ناشی میشود. خرد در تشخیص خوب از بد، «داور نهایی» است.

این مفهوم توانمند بیانگر این بود که خرد بشر بهنوعی با احکام خداوند برابر است. استدلال معتزله این گونه ادامه می یابد که «سنّت مقدس» ابزار کارآمدی برای تعیین عدالت نیست. آنچه در مذهب واجب است، فقط «به موجب خرد» واجب است.

تأثیر فلسفهٔ یونان و تعالیم دیگر و روشهای تحقیق آکادمی افلاتون را می توان در استدلال معتزله، بهوفور بازیافت. این احتمال وجود دارد که این تأثیر نسبتاً مستقیم بوده باشد. پُر پیداست که موفقیت اقتصادی شهرکهای نظامی آوارگان بسیاری را جذب می کرد و ما می دانیم که از زمان تعطیل آکادمی در حدود یک قرن پیش از آن، تبعیدشدگان مدرسه به دنبال سرپناهی بودند بَری از عقاید مذهبی تعصب آمیز. به احتمال زیاد، اعضای آکادمی به شهرهای نظامی مهاجرت کردند که در آنجا تعالیمشان می توانست بر چندین نسل تأثیر بگذارد.

این شهرکها که بهسرعت درحال رشد بودند و برای شهروندانشان تحرک اجتماعی فراهم می کردند و رویکردی عقلانی به حل مشکلات بشر داشتند، احتمالاً بر ایران و حتی بر جوامع سنتی و بزرگتر شهری، تأثیر اجتماعی بسیار زیادی گذاشتند. سرعت تحول حتماً کم بوده است، اما با گذشت صد سال، حقایق تحرک اجتماعی و ماجرای ارتقاءِ بردهها به جایگاههای اجتماعی بالاتر، احتمالاً، به تمام نقاط کشور رسیده بوده و با ساختار اجتماعی سنتی که به کمک نیروهای نظامی پادشاهی ساسانی در گذشته تقویت شده بود، تضاد ایجاد کرده بوده است. هرچه زمان گذشت، پیوند میان شهروندان شهرکها و شهرهای نظامی و هرچه زمان گذشت، پیوند میان شهروندان شهرکها و شهرهای نظامی

Fakhry, Majid (1983). A History of Lslamic Philosophy (second ed.). New York: Columbia University Press.

<sup>1-</sup> kadri, Sadakat (2012). Heaven on Earth: A Journey Through Shari'a Law from Deserts of Ancient Arabia.

قبیلههای داخل عربستان ضعیف تر شد. سازمانهای اجتماعی قبیلهای منسوخ میشدند و جمعیت روبهرشد غیرعرب قدرت مییافت. در نهایت، انقلاب به سازمان قبیلهای پایان داد و ساختار سیاسی جدیدی را برای این جوامع نهادینه کرد.

بهزادان پورونداد هرمزد آقا ابومسلم عبد رحمان بن مسلم خراسانی در سال ۲۲۷ میلادی به دنیا آمد و رهبر شورشی در خراسان، علیه خلیفهٔ اُمَـوی حاکم شد. ابومسلم مانند حسن بصری اوایل جوانیاش را درحالی گذراند که گرفتار بردگی بود. او به یکی از سازمانهای مخفی تعلق داشت که از خاندان عباسی حمایت می کرد. در سال ۲۴۷ میلادی، ابومسلم به آبادی مَرو فرستاده شد تا قیامی را که علیه خلیفهٔ اموی حاکم در حال برنامه ریزی بود، رهبری کند. ابومسلم رعایای ایرانی، برخی قبیله های عرب، بردگان پناهنده و بعضی از دهقانان (زمین داران) را به این قیام کشاند. از دسامبر ۲۴۷ تا ژانویهٔ ۲۴۸ میلادی، سپاهیان خاندان عباسی به رهبری ابومسلم، مرو را تاراج کردند. در سال ۲۴۸ میلادی، نیشاپور و توس (در نزدیکی مشهد امروزی) را فتح کردند و سال بعد، امویان را در نزدیکی نیشاپور و نهاوند شکست دادند. در اوایل سال ۲۵۰ میلادی، با پیروزی تعیین کننده ای که در حاشیهٔ رود زاب بزرگ به دست آورده بودند، خلافت بنی امیه سقوط کرد. هر فرد از هر قبیلهٔ عرب که هرگونه نسبتی با امویان داشت یا کشته شد یا از ایران فرد از هر قبیلهٔ عرب که هرگونه نسبتی با امویان داشت یا کشته شد یا از ایران گریخت.

پس از به قدرت رسیدن خاندان عباسی، ابومسلم در جایگاه قائم مقام فرمانروای خراسان باقی ماند. نقش قهرمانی او در انقلاب و مهارت نظامیاش همراه با سیاست آشتی جویانهاش نسبت به شیعیان، اهل سنّت، زرتشتیان، یهودیان و مسیحیان او را میان مردم به شدت محبوب کرد. ابومسلم به دستور خلیفه المنصور، که از نفوذ روزافزون وی و محبوبیتش در میان مردمان غیر عرب می ترسید، به قتل رسید. بااین حال، خلافت عباسی در قدرت باقی ماند.

با ظهور ابومسلم، برای اولینبار، یک ایرانی عادی که با هیچ نظام طبقاتی حاکم ارتباط نداشت، توانست حکومت را شکست و تغییر دهد. قدرت قبیلههای مرکز عربستان و سنتهای سیاسی قبیلهای آنها پایان یافت. تأثیر این عوامل و آشوبهای اجتماعی دیگر جوامع بسیاری را ترغیب کرد تا نظم اجتماعی متفاوتی برای خود تصور و مطالبه کنند و این طلوع دورانی جدید بود. من معتقدم در این برهه از تاریخ، کمتر از پانزده در صد ایرانیان به اسلام روی آورده بودند.

### گرویدن به هویت اسلامی

دههٔ ۷۵۰ تا ۸۵۰ میلادی شاید جالبترین دوره در تاریخ ایران باشد.

مشخصهٔ اصلی این دوره افزایش روزافزون تعداد فرقهها در سراسر ایران است که توسط مدعیان پیامبری یا رهبران جوامع اداره می شدند و خواست تغییر اجتماعی را سازماندهی می کردند. این خواستها از موقعیت اقتصادی شهر کهای نظامی و خلاً سیاسی ناشی از سقوط حکومت سلسلهٔ ساسانی به وجود آمده بود. در این میان، مسلکهای متنوع درویشان نیز وجود داشت که گروههایی پراکنده از ایرانیان غیرمسلمان بودند. تاریخ درویشان در ایران بسیار مبهم است و هیچ منبع تاریخی معتبری در این زمینه نداریم. بااین حال، از وجود آنان اطلاع داریم. به دشواری می توان تشابه موجود بین کلمهٔ «درویش» و نام «داریوش» کبیر را (که تلفظ فارسی قدیمی آن «دَرَیوَهوش» است) نادیده گرفت. احتمال زیادی وجود دارد که پیروان مسلکهای درویشی، ابتدا، چشم و گوش پنهان شاهنشاه بودند که همچون سازمان اطلاعاتی دولتی، در سراسر قلمرو پادشاهی، مسافرت می کردند و بعدها، به صورت مسلکهای درویشی مختلف تغییرشکل دادند. این مسلکهای محلّی درویشی در این دوره، فعال تر شدند. از راه رسیدن بسیاری از عناصر مغلوب در جنگهای داخلی اعراب نیز در این زمینه، نقیش داشتند. ابتدا، خوارج و بعد، شیعیان علی (ع) که پناهگاه امنی به دور از مراکز داشتند. ابتدا، خوارج و بعد، شیعیان علی (ع) که پناهگاه امنی به دور از مراکز داشتند. ابتدا، خوارج و بعد، شیعیان علی (ع) که پناهگاه امنی به دور از مراکز داشتند. ابتدا، خوارج و بعد، شیعیان علی (ع) که پناهگاه امنی به دور از مراکز داشتند. ابتدا، خوارج و بعد، شیعیان علی (ع) که پناهگاه امنی به دور از مراکز داشی به دور از مراکز

قدرت سیاسی میجستند. این پناهندگان در بسیاری از جوامع روستایی دورافتادهٔ ایران، بهعنوان مبلّغان عقیدهٔ خودشان نفوذ کردند. جوامع روستایی ایران با تاریخ طولانی سرخوردگی فروخورده و نیاز به تغییرات و برابری اجتماعی، هدفهای راحتی برای تغییر دین بودند. این مبلغان که درطول زمان، به رهبران سیاسی تبدیل شدند، ارزشهای اساسی ایرانی را که کوروش کبیر بیان و داریوش نهادینه کرده بود (فروتنی، عدالت و وحدت جامعه)، از نو، تدوین کردند. بقایای این نهادها یا مسلکهای درویشی محلی به اسلام گرویدند و بعدها، با نام «صوفیان اسلامی» شناخته شدند.

از دههٔ ۷۵۰ تا ۸۵۰ میلادی، بیشتر جوامع شهری در ایران، نظام طبقاتی اجتماعی دوران ساسانی را کنار گذاشتند و بهنوعی هویت اسلامی گرویدند که بر اساس ارکان هویت ایرانی پایه گذاری شده بود و بهروش خاص هر جامعه بیان میشد. احتمال دارد که تا سال ۸۵۰ میلادی، بیش از نیمی از جمعیت ایران به «اسلام» گرویده باشد. باوجوداین، پیروی همگانی از تفسیری واحد از اسلام هر گزافاق نیفتاد.

کمابیش در همان زمان، مهاجرت نظامیافتهٔ جوامع زرتشتی سنتی به گجرات در شمال هند آغاز شد. این مهاجرت که چند قرن طول کشید، بازتاب آن تغییر اجتماعی بود که با سریعترشدن گرایش به مسلکهای مختلف دین اسلام، در حال وقوع بود. شاید گروههایی مانند زرتشتیان که میخواستند نظم اجتماعی سنتی ساسانیان را حفظ کنند، از سبک زندگیشان دفاع میکردند. اما این مبارزهای ناامیدکننده بود.

دورهٔ بین سالهای ۸۵۰ تا ۱۰۵۰ میلادی، نشاندهندهٔ ترکیب واقعاً شگفتآوری است از همزیستی مذهبی و خودمختاری اجتماعی. دربار خلیفهٔ حاکم تحت لوای «اسلام»ی که تعریف گنگی داشت، ساختاری «دولتی» بهوجبود آورد. برخی از اجتماعهای اسلامی که از درون شهرهای نظامی سابق رشد کرده

بودند، با دربار خلیفه پیوندهای منسجمی داشتند. این ارتباطها بهجای آن که اقتصادی شود، روزبهروز سیاسی تر می شد. در این دوره، مکاتب فقهی (فلسفهٔ حقوق اسلام) پرشماری به وجود آمدند. با وجوداین، قدرت این مکاتب به ندرت از گسترهٔ شهرهایی که در آن پدید می آمدند، فراتر می رفت. هر گستره یک قطب فعالیت اقتصادی برای اجتماعهای کوچک تر و متعددی بود که عقاید مذهبی کاملاً متنوعی داشتند و ادارهٔ حکومت آنها با مشارکت بسیار اندکی از سوی مراکز شهری صورت می گرفت. بسیاری از این جوامع کوچک تر از نوعی مراکز شهری مهرهند بودند که مراکز شهریشان مشارکت بسیار کمی در آن خودمختاری بهرهمند بودند که مراکز شهریشان مشارکت بسیار کمی در آن داشتند. بااین حال، هم شهرهای مرکزی و هم اجتماعهای کوچک تر از نظر اقتصادی، جزئی از دولت اسلامی بزرگ تر شدند و در طول زمان، بسیاری از این قطبها زیر سلطهٔ فرمانرویان سیاسی خودکامه قرار گرفتند.

در اوایل خلافت عباسی، خود خلیفه این حاکمان شهری را که پیوند محکمتری با مرکز داشتند، منصوب می کرد. اما این پیوندها به تدریج نمادین تر شد. اختصاص سهمی از مالیاتهای وصول شده که درابتدا مرسوم بود، بعدها به هدیههای گاه و بی گاهی به خلیفه تبدیل شد که هر زمان جوامع کوچک یا همان حکومتهای محلی نیاز به صدور فرمانی به نفع خود داشتند، آنها را برای دربار خلیفه می فرستادند.

بعدها، رهبران قبایل نظامی که نقش حافظان جامعه را به عهده گرفتند، جایگزین فرمانروایان خودکامه شدند. قدرت در قبیلههای پراکندهای متمرکز شد که بعدها حاکمان سلسلهای محلی را به وجود آوردند. اما ماهیت نظم سیاسی، حاکمیت سیاسی محلی و یکپارچگی اقتصادی با دیگر جوامع به همان صورت باقی ماند.

اگر در این دوره، به نظم دولتی نگاه کنیم، درمی یابیم آل بویه که بغداد را تحت نظارت داشتند، قدرت مسلط بودند. آل بویه خلافت را به میل خودشان تغییر

دادند، اما برای دربار خلافت، احترام بسیاری قائل بودند. نهاد خلافت در زمان حضرت محمّد (ص) بسیار قدرتمند بود، زیرا خلیفه اقتدار سیاسی، نظامی و مذهبی را به نمایش می گذاشت. حاکمان آل بویه از القاب قدیمی ساسانی استفاده می کردند و خود را «شاهنشاه» می نامیدند. با آن که خود شیعه مذهب بودند، از دیدگاه آنها، دست نخورده نگه داشتن دربار خلیفه ارزش به حساب می آمد و هر گز آن را خراب نکردند.

درهمینزمان، بسیاری از حاکمان محلی مختلف ظاهراً به دربار خلیفه ادای احترام می کردند. آنان گاهوبیگاه برای جلب حمایت از تقاضایی خاص و شاید برای حفظ اتحاد، هدایایی برای خلیفه می فرستادند.

توان براندازی خلافت اسلامی عباسی از قرنها پیش وجود داشت، اما قدر تمندان همواره در پی حفظ ساختار سیاسی موجود و پیوندهای اقتصادی با آن بودند و البته دلیل درستی هم داشتند. سوداگری منبع رونق و ثروت بود. حاکمان از اهمیت اقتصادی این نظام کاملاً آگاه بودند. چگونگی قدرت در این دوران، منحصربهفرد است، اما تصور کردن شکل دیگری از حکومت که بتواند شبکههای اقتصادی و نظم اجتماعی را حفظ کند، دشوار است.

«انحصارکنندهٔ خشونت» تعریف ماکس وبر از «دولت» است. با استفاده از ایس تعریف، خلافت عباسی را نمی توان دولت به شیمار آورد. خلفای عباسی از آغاز، برای خود، نیروهای نظامی تشکیل ندادند. در حقیقت، ساختار اجتماعی آن زمان برای تحقق این ایده، فضای مناسبی در اختیار نداشت. به جای آن، آنان برای حفظ نظم سیاسی در امپراتوری، به حاکمان خودکامه اعتماد کردند. این شکل از حکومت درواقع شیاهت زیادی به شبکهٔ قبیلهای اُمویان داشت، اما چون حکومت درواقع شیاهای تضعیف شده بود، نظم سیاسی خیلی زود متحول شد و ارتباطهای قبیلهای تضعیف شده بود، نظم سیاسی خیلی زود متحول شد و خلفای عباسی قدرتشان را پیوسته به رهبران محلی واگذار می کردند. در نهایت، خلیفه به یک مقام تشریفاتی سیاسی در دست حاکمان خودکامه تبدیل شد. دربار

خلیفه به مرجع سطحی مشروعیت سیاسی بدل شد که بیشتر به سران نمادین دولت در دوران مدرن شباهت داشت.

هرچه زمان گذشت، شهرهای قدیمی قدرتمند تیسفون و استخر بهسرعت جمعیتشان را ازدست دادند و شهرهای نظامی رشد کردند. درحالی که گسترش اقتصاد شهرهای نظامی مهاجران بیشتری را جذب می کرد، نظم اجتماعی جدید برپایهٔ تجارت و فعالیت بازرگانی استوار شد. رویکرد منطقی به مشاهدات طبیعی و امکان تحرکات اجتماعی، نظم و سامان این جوامع بود. عقاید فرقهٔ معتزله برگفتمان اجتماعی حکمفرما بود. این عقاید شامل موارد زیر میشد:

- ـ خداوند خدای دور است (پس، برای مثال، انسان مسؤل زندگی خویش است).
  - ـ قرآن ابداع شده است.
  - ـ وحى يا الهام همان استنباط منطقى ذهن بشر است.

این عقاید به عقاید مدرنیته بسیار نزدیک است. در این شهرهای مرکزی، توانایی یادگیری ـ بدون توجه به پیشینهٔ اجتماعی ـ کمابیش در دسترس همگان قرار گرفت. اختراع و فوران یادگیری در سراسر شبکههای تجارت، بهسرعت گسترش یافت. ا

انباشته شدن ثروت همراه با میل به بیشتر دانستن موجب تأسیس مراکز آموزشی متعدد همراه با فعالیتهای فرهنگی ناب و دیدگاهی منطقی برای مشاهدهٔ طبیعت شد. شاید تأثیر تبعید شدگان آکادمی افلاتون در این میان، نقش داشت. درهر صورت، این فعالیتها با عنوان «اسلامی» تعریف می شد. فرد «مسلمان» در این دوره، جزئی از اقلیت مردمانی بود که خود را با دیدگاهی منطقی نسبت به یادگیری (که مشابه دیدگاه اجراشده در آکادمی افلاتون بود) تعریف می کرد. این مسلمانان معمولاً از هرگونه خرافات توده هایی که سوادشان کمتر بود، فارغ بودند.

<sup>1-</sup> Al-Shahrastani, M.,al-Milal wa'l-Nihal, London, 1892 as quoted by Fakhry.

Al-Baghdadi, A. Q., Usul al Din, Istanbul, 1928, as quoted by Fakhry.

در مناطق وسیع تر روستاهای اطراف این شهرهای مرکزی، شکل متفاوتی از توسعه صورت گرفت. رهبران محلی سه اصل هویت ایرانی را که کوروش و داریوش ایجاد کرده بودند، انتخاب و از آن حمایت کردند:

- \_ خویشتنداری (فروتنی)
  - \_ راستگویی (عدالت)
- \_ محافظت از ضعیفان (بهمعنای وحدت یا ایجاد جامعه)

بیان اجتماعی این اصول معمولاً شکل مسلکهای عرفانی و سلسلهمراتبی درویشی را بهخود می گرفت که تا حدی به آیینها و رهبران بانفوذ دوران مدرن نزدیک بود. هر اجتماع یک رهبر یا «امام» داشت که با قانع کردن پیروانش دربارهٔ فضیلت خود و انکار این که به دنبال قدرت است، بر آن اجتماع کوچک حکومت می کرد. این کار با حمایت از ضعیفان در پی گرفتن یک زندگی ساده و بهرهمندی از تواناییهای به ظاهر ماوراء طبیعی انجام می شد. مسلکهای صوفیانه یا درویشی متعددی وجود داشت که رابطه شان با رهبران سیاسی محلی تا حدی براساس تساهل (رواداری) و احتمالاً احترام متقابل بود. برای اولین بار در طی چهارصد سال، مردم بدون کنترل قابل توجه یا حتی مشارکت حکومت مرکزی، در سطح اجتماعی، سازمان دهی شدند.

#### ویژگیهای فرهنگ اسلامی

برای درک دیدگاهها، نظامهای ارزشی و ویژگیهای اجتماعی مسلمانان در این دوره می توانیم برخی از شخصیتهایی را در نظر بگیریم که مدارک کافی دربارهٔ آنها وجود دارد، مانند محمدبن موسی الخوارزمی.

خوارزمی (حدود ۸۵۰-۷۸۰ میلادی) که زرتشتی بود، در خراسان متولـد شـد. عشق وی به یادگیری او را به مدرسههای شهری کشاند. در آنجاها، بـا مـأمون ـخلیفهٔ آینده ـ آشنا شد که برای بهدست آوردن عنوان «خلیفه» در جنگ داخلـی

تلخی علیه برادر ناتنی خود، مبارزه کرده بود. پیروزی مأمون در این جنگ فقط با حمایت مؤثر قوای نظامی ایران تحقق یافت و مردان قبایل سنتی عرب را بیش از پیش بیگانه کرد و مفهوم «هویت اسلامی ایرانی» را به عنوان پدیده ای ایرانی و بومی تحکیم کرد.

مأمون پس از به قدرت رسیدن، حکومتش را تثبیت کرد و بهجای ازدست دادن پشتیبانی اعراب، با ترغیب توسعهٔ مدارس، توانست حمایت جوامع ایرانی را بهدست آوَرَد. وقتی مأمون به بغداد نقلمکان کرد، با شرکتدادن عالمان و شخصیتهای مذهبی برجسته در بحثها و مناظرهها و در خطبههای بیتالحِکمه (خانهٔ خرد) جدیدالتأسیس، آنان را از سراسر امپراتوری جذب کرد.

«اسلام»ی که در آن زمان تبلیغ میشد، دینی عملی بود که تحت تأثیر شدید مکتب فکری معتزله قرار داشت. این مکتب نمایندهٔ آزادی از رسوم خشک و متعصبانه، روحانی محور و تکالیف غیرمنطقی دینهای قدیمی ایران بود. ازاینرو به مذاق اعضای باسوادتر و منطقی تر جامعه خوش مینمود.

فعالیت اقتصادی نیرومند نهادهای آموزشی متعددی را در سراسر امپراتوری سرپا نگدداشت. مدرسهها کمک کردند تا دین عربی قبیلهای ساده به یک «قرارداد اجتماعی» سنجیده و مداراپذیر و جهانشمول تبدیل شود؛ دینی که به پیروانش آزادی شرکت در گفتمان دربارهٔ تمام جنبههای زندگی، هستی و الهیات را میداد. برآوردن امیال شخصی در زندگی نیز که در دوران ساسانی به اشراف محدود میشد، در دسترس همگان قرارگرفت.

نظم اجتماعی برابریطلب درهای همهنوع جستوجوی علمی را که پیش از آن ممنوع بود و نیز انباشت ثروت را به روی تمام اعضای جامعه گشود. این گشایشها در نظم اجتماعی جوشش شگفتانگیزی را در رشد انسان ممکن ساخت. مرد مسلمان این دوره قدرت داشت و درواقع، ترغیب میشد از هوش و تواناییهایش برای زندگی کردن به هر شکل که می خواست، با شرکت در هرگونه فعالیت اجتماعی

که تمایل داشت و یادگیری تا حدی که تمایل داشت، استفاده کند. این قدرتیافتن مردان مسلمان «اسلام» را از تمام دینهای دیگر این دوره متمایز می کند.

در این فضای فکری و مذهبی بود که خوارزمی به بغداد نقل مکان کرد و در آنجا، توانست مطالعاتش را با بسیاری از ایرانیان همفکرش ادامه دهد. همراهی و کمک آنان به دانش و رشد بشر عظیم بود. تأسیس دارالحکمه منجر به مشارکت نظامیافتهٔ افراد استثنائی متعدد از تمام مرتبههای اجتماعی در امپراتوری شد و به آنان این توانایی ارزانی شد تا به دنبال آرزوهایشان بروند و درعین حال، به هر ترتیبی که خودشان می خواستند، زندگی کنند. این اصول منبع قدرت جامعهٔ اسلامی بود.

بحث با علمای دینهای دیگر بهطور مؤثر، دیدگاه «اسلام» را نسبت به مشکلات اجتماعی بهنمایش گذاشت. مرد مسلمان این دوره معمولاً توانایی داشت حرفهٔ خود و آن نوع زندگی را که میتوانست برای خود تصور کند، بهطور معقول برگزیند. برعکس، زرتشتیان و مسیحیان این دوره در یک طبقهٔ اجتماعی به دنیا میآمدند و در همان طبقه هم میماندند؛ چون خداوند چنین حکم فرموده بود. با توجه به این حقایق، اسلام باید بسیار جذاب بوده باشد، بهویژه برای آن دسته از افراد جامعه که برای زندهماندن به آزادی نیاز داشتند. ازطریق قدرتدادن به این مردم بود که پیشرفت و توسعهٔ اجتماعی ایجاد شد.

فرصت یادگیری ازطریق استنتاج با منطق ارسطویی در شهرهای اسلامی در دسترس قرار گرفت و مورد پذیرش واقع شد. احتمال دارد این حقایق جدید کسانی را که ذاتاً استعداد استفاده از فرصتهای یادگیری داشتند (شاید دوونیم درصد جمعیت، طبق نظریهٔ راجرز)، جذب کرده باشد. همچنین احتمال دارد این تازهواردها راهشان را در مسیرهای تجاری شبکهٔ اقتصادی اسلامی به داخل شهرها یافته باشند. آن دسته از قطبهای جمعیت که دارای آموزش بالاتر بودند، افرادی استثنائی را جذب میکردند که از موقعیت اجتماعیشان در زندگی راضی نبودند و سبک زندگی دیگری میخواستند یا پُرسشهایی داشتند و در پی پاسخ آنها

بودند. آنان در مراکز آموزشی، آزاد بودند که به هرنوع پژوهش علمی بپردازند. این آزادی بهشدت جذاب از کار درآمد.

هنگام مرگ خوارزمی (در سال ۸۵۰ میلادی)، بیت الحکمهٔ بغداد یک مرکز آموزش عالی باسابقه بود که افرادی را از سراسر ایران جذب میکرد؛ از جمله عُلمایی چون رازی (۸۶۵ – ۹۲۵ میلادی) و فارابی (۸۷۲ – ۹۵۰ میلادی).

با بررسی زندگی این عالمان برجستهٔ آن زمان و از طریق تفسیرها و رسالههای آنن، می توانیم به حقایق اجتماعی آن زمان آگاهی یابیم.

فارابی در میان روشنفکران مسلمان قرون وسطی، به «معلم ثانی» مشهور شد. («معلم اول» ارسطو بود.) فارابی از دانشمندان و فیلسوفان نامدار عصر طلایسی اسلامی بود. او همچنین کیهانشناس، منطقدان و موسیقیدان بود. وی از شراب خوب و موسیقی لذت می بُرد و زندگیای سرشار از خوشی داشت که در آن، فارغ از ترس از «پیگرد قانونی» توسط متعصبان مذهبی، غرایزش را دنبال می کرد. با وجود این، سبک زندگی و دیدگاههای اجتماعی «لیبرال»تر عالمان اسلامی موردپذیرش همگان نبود. ا

تا سال ۹۵۰ میلادی، «اسلام» به دین اصلی ایران تبدیل شده بود. با آن که حکومت خلیفه از نظر سیاسی فقط جنبهٔ نمادین داشت، خلافت مرکز فعالیتهای اسلامی بود. قدرت دولت در میان سلسلهها و فرمانروایان خودکامهٔ محلی و ملی تقسیم شده بود. از سال ۹۴۶ میلادی، پادشاهان آل بویه که اتفاقاً مسلمانانی شیعی مذهب بودند، بر بغداد حکومت کرده و خلیفه را به دلخواه خود تغییر داده بودند. بااین حال، دولت آن سازمان دهی مرکزی را که پادشاهان ساسانی در گذشته داشتند، کم داشت. ساختار قدرت ساسانی به توزیع قدرت در سراسر نظام طبقاتی اجتماعی بستگی داشت. شاهنشاه در رأس قدرت دولت بر مسند نشسته طبقاتی اجتماعی بستگی داشت. شاهنشاه در رأس قدرت دولت بر مسند نشسته بود و تمام قدرتهای دیگر اختیار و مشروعیتشان را از وی می گرفتند.

۱- فارابی معتقد بود جامعه باید با منطق جمعی و فارغ از هرگونه تعصّب و فقط برای نشاط جامعه اداره شود.

در زمان پادشاهان آل بویه، حکومت اسلامی ساختار قدرت پراکندهای داشت. قدرت سیاسی به سلطان محلی یا شاه تعلق داشت و اصطلاح «شاه» از زمان سقوط ساسانیان، برای اولین بار بود که به کار می رفت. در گوشههای دورافتادهٔ پادشاهی، فرمانروایان خودکامهٔ محلی بر اجتماعهایشان سلطه داشتند. خلیفه منبع مشروعیت مراکز آموزشی تأسیس شده در سراسر پادشاهی بود، اما امامهای محلی و رهبران فرقههای بانفوذ (که روزبهروز تعدادشان بیشتر می شد) با خلیفه در رقابت بودند. به جای یک حکومت مرکزی قدر تمند، ارتباطهای اقتصادی تثبیت شده و شبکهای از فعالیتهای انسانی این اجتماعها را به هم پیوند می داد.

# چالش جدی برای تفکر منطقی

سال ۹۳۰ میلادی، یعنی حدود دویست سال پس از تأسیس اولین مدرسه در بصره، برای مکتب «معتزله» (که دیدگاه رایج اسلام بود)، چالشی جدی به وجود آمد. ابوالحسن الاشعری تفسیری جدید از اسلام را بنا نهاد. برخلاف دیدگاه منطقی معتزله، دیدگاه اشعریت نسبت به اسلام بر این باور استوار بود که:

۱. درک کامل ماهیت و صفات بیهمتای خداوند ماوراءِ ظرفیت تعقل بشر است.

۲. با این که بشر دارای نیّت آزاد (و نه ارادهٔ آزاد) است، هیچ قدر تی برای این که موجب عملی در دنیای مادّی شود، ندارد، زیرا این امر کاملاً در حوزهٔ صلاحیت خداوند است. ۱

این مکتب در فلسفهٔ غرب (دکارت)، باعنوان «سببسازگرایی» ٔ (اصالت علت یا اصالت سبب) شناخته شده است.

علاوهبراین، دیدگاه اشعریت بر این باور بود که حقایق اخلاقی باید بهوسیلهٔ

2-Occasionalism

\_

۱- «مسبّبالاسباب» یکی از نامها یا صفات خداوند در شریعت اسلام است.

الهام الهی کسب شود. خرد انسان \_ بهخودی خود \_ نمی تواند هیچ حقیقتی را با اطمینان مطلق، به اثبات برساند، چه درمورد اخلاق ، چه در زمینهٔ دنیای فیزیکی یا اندیشه های مابعد الطبیعه. از این رو، «مسلمان» اجازه داشت یک قضیّه را فقط با اتفاق نظر [یا: اجماع] دانشمندان مجاز (یعنی همان عُلما) به عنوان «حقیقت اخلاقی» باور کند و بپذیرد. این امر در «اسلام»، با عنوان تقلید یا تأسی شناخته شده است.

بیان این مفاهیم توسط اشعریت با واقعیت اجتماعی بسیار مهمی همزمان است: پذیرش اسلام از سوی اکثریت مردم ایران. جامعهای که بیشتر اعضای آن مسلمان بودند، به نظام حکومتی جدیدی نیاز داشت؛ نظامی که کنترل اجتماعی مطمئن تری فراهم کند.

باری، افول عصر طلایی اسلامی و نگاه به طبیعت از روی خرد به سرعت اتفاق نیفتاد. این افول تدریجی در دورهای بیش از یک صد سال بعد، در اواسط قرن یازدهم میلادی، به نهایت خود رسید. پیشرفت علمی و توسعهٔ نهادهای آموزشی اسلامی با دو دانشمند بزرگِ دارای شهرت جهانی ـ ابن سینا و ابوریحان بیرونی ـ به اوج رسید. هر دو این دانشمندان از اندیشهٔ یونانی الهام گرفته بودند. کمکهای آن دو به پزشکی، نجوم، فیزیک، زمین شناسی، فلسفه، الهیات و رشتههای متعدد دیگر، جاودان و بی حساب است.

بررسی تحولات اجتماعی چهارصد سال اول تاریخ اسلامی ایران (قرن هفتم تا قرن یازدهم میلادی) مطالعهٔ شگفتانگیزی از تأثیر نهادهای اجتماعی بر رشد فردی، دستاوردها و توسعهٔ بشری است. آن ایرانیان استثنائی که از آزادی و حمایت اجتماعی لازم برای توسعهٔ تواناییهای بینظیرشان بهرهمند شدند، تأثیر اساسی بر تاریخ و آگاهی بشر گذاشتند. این تأثیر نه در پی اِعمال قدرت نظامی، که اساساً در نتیجهٔ حمایت جامعه از خلاقیت فردی، پشتکار و کارآفرینی اتفاق افتاد.

بیش از چهارصد سال در این دوره، نظام اجتماعی سیاسی ایران از مراکز آموزشیای حمایت کرد که سطح بالایی از دانشپژوهی را ایجاد، تقویت و حفظ می کردند و برنامهشان براساس گفتمان و استنتاج بشری و فارغ از تفاسیر مورد قبول دولت از «حقیقت» بود. در واقع، در این دوره، در ایران، تحمل پذیری شگفتانگیزی نسبت به دیدگاههای مخالف وجود داشت. تأثیر دانشپژوهی ایرانی از مرزهای ایران بسیار فراتر رفت. کمک دانشمندان ایرانی به بشریت قرنهای بسیاری بعد از آن، تا هنگام رنسانس در اروپا، بیسابقه باقی ماند.

بااین حال، در امپراتوری ایران، «دولت» به شدت آشفته ماند. تا قرن یازدهم میلادی، رابطهٔ معکوسی بین گسترش اسلام و کنترل حکومت مرکزی وجود داشت. مسلکها و گروههای فرقهای مختلفی در سراسر منطقهٔ وسیع شبکهٔ اسلامی ـ که به ظاهر تحت سلطهٔ خلیفه بود ـ منتشر شدند. تصوف، ملامتیه، اهل فتوت و کرامتیه گروهها و مسلکهای اصلی بودند. همچنین مسلکها یا مذهبهای دینی منشعب از اسلام و بسیاری دیگر از انواع گوناگون شیعه (اسماعیلی، شش امامی و غیره) و نیز خوارج و مکتبهای سنّی حضور داشتند.

دربار خلیفه اما بهطور روزافزون، به مرکزی بدل می شد برای مراسم تشریفاتی، بدون هیچ قدرت واقعی.

ساختار خلافت اسلامی از آغاز، در تمرکز قدرت، مشکلاتی را تجربه کرده بود. حکومت اُموی که براساس نظام ارتباطهای قبیلهای و به کار گماردن حامیان استوار بود، بعد از چند نسل و در پی چند شورش جزئی، از هم پاشید.

قدرت عباسیان هم که براساس ثروت و وفاداری خریده شده بود، خیلی زود به قدرتهای محلی واگذار شد. هیچ حکومت مرکزی نتوانسته بود کنترل را بهدست آوَرَد.

در قرن یازدهم میلادی، وجود دربار خلیفه روزبهروز بیمعنی تر میشد، حتی در حوزهٔ نفوذی که برایش باقی مانده بود، یعنی ادارهٔ امور دینی. اکثریت مردم به

مذاهب مختلف بهعنوان مرجع دینی و صاحباختیار خود، روی آوردند.

با تضعیف خلیفه، ایران جامعهٔ گستردهای بود با ثروتی هنگفت. اما هنوز فاقد حکومتی بود که بتواند امنیت برقرار کند یا ارتشی برای دفاع از خود تعلیم دهد.

این خلاءِ قدرت غیرقابل دفاع باید برای خواجه نظامالملک هشداردهنده میبوده باشد. او که یکی از دولتمردان ایرانی بیهمتا بود، نیاز به یک نظام جاندار حکومتی را که بتواند در مقابل تهدیدها و تجاوزها واکنش نشان دهد، درک کرد. درحقیقت، این ساختار قدرت ازهمگسسته حتی نمی توانست در برابر تهدید داخلی یک فرقهٔ تروریستی نیز از خود دفاع کند.

نظام الملک چنین دریافت که ایران برای ساختن یک حکومت مرکزی قدر تمند به یک سلسله عقاید مذهبی منسجم و متحد و مراکز آموزشی هماهنگ تحت کنترل حکومت نیازمند است؛ یعنی همانچه امروزه به آن می گوییم «ایدئولوژی». «نظامیه»های او که مراکز آموزش عالی بود، جایگزین نگرش نامنظم و نامتمرکز به دانش پژوهی شد. مشهور ترین و بلندآوازه ترین مدرسههای «نظامیه»، «نظامیه بغداد» بود (تأسیس در سال ۱۰۶۵ میلادی) که در آنجا، خواجه نظامالملک فیلسوف و متکلم سرشناس ابوحامد محمد بن محمد الغزالی را در مقام استاد و رئیس مدرسه منصوب کرد.

مورخان غربی از غزالی به عنوان «فقیهی تأثیرگذار» یاد کردهاند. عنوان منحصربه فرد «حجتالاسلام» به معنای «پیشوای اسلام» به غزالی داده شد که تا آن زمان، در تاریخ اسلام به هیچ عالِم یا شخصیت دیگری داده نشده بود (در ایران امروز، این مقام یک درجه پایین تر از «آیتالله» است) و این بیش از پیش، جایگاه بالای غزالی را در دیانت اسلام نشان می دهد.

غزالی به ایجاد یک دیدگاه نظامیافته از الهیات اشعری و انسجام و پذیرش آن در جریان اصلی اسلام کمک قابل توجهی کرد. او عالِم اسلامی اصولگرایی بود که در فقه اسلامی، به مکتب اشعری تعلق داشت.

علاوهبراین، برخی او را کسی میدانند که بهمعنای واقعی «اسلام» را نجات داد.

کتاب قرن یازدهم (میلادی) غزالی ـ تهافت الفلاسفه (تناقض گویی فیلسوفان) ـ دربر گیرندهٔ پاسخ تندی است بـه دیـدگاههای منطقی تـر و علمـی تـر معتزلـه و اخوان الصفا و نیز نفوذ آثار ارسطو و و افلاتون و حتی بیرونی و ابنسینا که غزالی آنها را فاسد کنندهٔ ایمان اسلامی می دانست. درعوض، غزالی حمایت پرشـوری از سببسازی یا مسبّب الاسباب بودن خدا مـی کـرد؛ مفهـومی کـه طبـق آن، تمـام اتفاقها و تعاملهای تصادفی به ارادهٔ بی واسطه و حاضر خداوند است.

كتاب احياءعلوم الدين غزالى نيز ديدگاه مشابهى دربارهٔ علـوم اسـلامى سـنتى دارد: فقه (فلسفهٔ حقوق اسـلامى)، كـلام (الهيـات) و تصـوف (ديـدگاه فلسـفى/ احساسى). ا

غزالی همچنین در گنجاندن تمام شکلهای درک اسلامی که از تغییرات اجتماعی پنج قرن گذشته همراه با هویت و تجربهٔ ایرانی بهوجود آمده بود در شریعت نقش اساسی داشت. او مفهوم تصوف را با قانون شریعت ترکیب کرد. همچنین اولین کسی بود که توصیفی رسمی از تصوف را (که تجربهای ایرانی بود) بهعنوان پدیدهٔ مذهبی اسلامی منسجمی ارائه داد. آثار او در افزایش تأثیر فقه اسلامی سنتی، نقش داشت.

غزالی را عضو اصلی مکتب بانفوذ اشعری در فلسفهٔ اولیهٔ مسلمانان و مهم ترین ردکنندهٔ معتزله میدانند. با اینهمه، او در مقایسه با پیروان اشعریت، موضع متفاوتی انتخاب کرد. عقاید او نهتنها ناشی از مکتب سنتی اشعریت بود، که از نیاز وی به ایجاد پیشینهای ایدئولوژیک برای ساختن دولت مرکزی قدرتمند وفادار به حفظ امپراتوری، مایه می گرفت. غزالی به آزادی مسلمانان تا خود بتوانند راه به کشف حقیقت برند، نه تنها اعتقادی نداشت، بل بر این باور بود که استفاده از

 ۱- ازجمله آثار متعدد امام محمد غزالی که برخی تعداد آنها را دویست و حتی چهارصد نوشتهاند، یکی هم کتاب الوجیز است در فقه شافعی است.

منطق، انسان را از پیروی شریعت بازمی دارد.

گستردگی اقدامات نظامالملک در این زمینه، شگفتانگیز بود: علاوه بر حمایت از غزالی، او به عمر خیام و دیگران مأموریت داد که فعالیتهایی را برای بازسازی نظام سیاسی ساسانیان ـ خاصه بر پایهٔ اصلاحات انوشیروان ـ آغاز کنند.

«نظام الملک» در واقع، لقبی بود افتخاری به معنای «نظم درست پادشاهی» به زبان عربی. هدف از اصلاحات نظام الملک ایجاد دولت مرکزی قدر تمندی بود که بتواند در برابر تغییرات فرماندهی مقاومت کند. یکی از عناصر حیاتی این اصلاحات ایدهٔ ایجاد طبقهٔ اجتماعی قدر تمندی متشکل از کارمندان دولت (دیوانیان) بود که موروثی باشد و به حاکم ـ هرکه باشد ـ خدمت کند.

بااینهمه، وقتی یک تروریست ـ شاید عضوی از یک فرقه ـ یا یک درویش که نظام الملک برنامه ریزی کرده بود آنها را تحت کنترل دولت در آورَد، او را به قتل رساند، تلاشهایش برای ساختن یک دولت قدر تمند ناتمام ماند.

نظام الملک نیازهای امنیتی امپراتوری را بهدرستی ارزیابی کرده بود. ظرف پنج سال پس از قتل وی، جنگجویان صلیبی که ارتش نامنظمی از دهقانان اروپایی با لشکر کوچکی از شوالیهها بودند، موفق شدند به بخش غربی امپراتوری اسلام حمله و آن را اشغال کنند.

در آن زمان، اجرای هدف نظام الملک برای ایجاد دولت متمرکز قدر تمند ممکن نبود. درواقع، فشار برای ایجاد حکومت مرکزی قدر تمند تأثیر عکس داشت: حاکمان محلی از دربار خلیفه مستقل تر هم شدند، حتی در امور مذهبی. این حاکمان محلی به جای در خواست تفسیر از دربار خلیفه، خودشان شریعت را که قوانین تازه شکل گرفته ای بود، تفسیر می کردند و عملاً به مراجع مذهبی تبدیل شدند. از دست رفتن مرجعیت مذهبی مرکز امپراتوری را بیش از پیش از هم مستقل شدند. گسست و ساختارهای حکومتی محلی بیش از پیش از هم مستقل شدند.

باوجوداین، اصلاحات نظام آموزشی ادامه یافت. حاکمان دنیای اسلام برای پاک

کردن مدرسههای نظامیه از آزاداندیشان اقداماتی را آغاز کردند. مشاهدهٔ منطقی طبیعت و الهیات کنار گذاشته و ممنوع شد و بهجای آن، نهادهای آموزشی به مراکزی تبدیل شدند که از دیدگاه خاصی از اسلام حمایت میکردند. آنها نقش «مسلمان خوب» را طبق قوانین شریعت تعریف میکردند و هیچ دیدگاه مخالفی تحمل نمیشد.

شریعت همچنین به حاکمان محلی قدرت داد که مستبدتر شوند و هرگونه آزاداندیشی را در قلمروشان سرکوب کنند. اعدام شهابالدین سهروردی بین سالهای ۱۹۹۱ و ۱۲۰۸ میلادی، در شهر حلب را میتوان نقطهٔ اوج عدمتساهٔل و تحمل ناپذیری دولت دانست. این رویداد نشان دهندهٔ تغییرات جدی در قوانین مربوط به حق آزادی بیان و تفسیر شخصی حقیقت بود که قبلاً وجود داشت.

سهروردی (شیخ اشراق)، استاد عرفان اشراقی، می توانست افقهای برنامهٔ احیای دورهٔ ساسانی را گسترده کند. تلاشهای وی از اهداف سیاسی آشکارا سودجویانه فراتر رفت و در وادی جدیدی از آگاهی گام نهاد. ایرانیان می توانستند با تمثیلهای او که سه ستون خرد ایرانی را در حوزهٔ عرفانی نشان می داد، کیستی یا چیستی خود را بازشناسند. سهروردی بهراستی نوزایی خرد باستانی ایرانی را بهعهده گرفت؛ برنامهای که آن را «حیای فلسفهٔ ایران باستان حاصل از فلسفهٔ ارسطویی که ابن سینا آن را تدوین کرد» می دانند. فلسفهٔ روشنگرانهٔ سهروردی از برخی از مواضع ابن سینا انتقاد می کند و در ایجاد زبان نمادین (که عمدتاً از فرهنگ ایران باستان یا فرهنگ خسروانی اقتباس شده است) برای بیان خِرد (حکمت) از ابن سینا به شدت فاصله می گیرد.

سهروردی با اتهام گسترش تعالیم باطنی و فلسفه اعدام شد. ملک ظاهر، پسر صلاحالدین مشهور، دستور اعدام او را بدون هیچ تلاشی برای تأییدگرفتن از دربار خلیفه صادر کرد.

سهروردی می توانست چهرهای دگرگونساز برای این دوره باشد. اگر به او آزادی

میدادند، می توانست آمیزهای به وجود آورد که فرقه های قدر تمند ایرانی و اقتدار حکومتی را یک جا کنار هم جمع کند. اعدام او تغییرات بنیادین جامعهٔ اسلامی را به روشنی نشان می دهد. ایران داشت از رواداری یا تحمل دیدگاه های متفاوت به سوی فرهنگ عدم تساهل و خود کامگی پیش می رفت. حکومت اسلامی که از هرگونه تفسیر عقاید اساسی خود احساس ناامنی می کرد، این خود کامگی و عدم تساهل را پدید آورده بود.

بهطورخلاصه، شریعت اسلامی ابزاری برای قدرتمندان بود تا از تغییر اجتماعی جلوگیری و قدرت خود را حفظ کنند. درابتدا، جاذبهٔ اسلام به سبب جنبهٔ عملی، منطقی و مشاهدهٔ عقلانی طبیعت بود و امنیت آن در سادگی و تحمل شیوههای مختلف زندگی. این تغییرشکل به وسواس، ناامنی و تحمل ناپذیری درطول زمان، از جاذبهٔ اسلام برای جویندگان دانش کاست و این دین را در دستان دلالان قدرت سیاسی قرارداد.

در قرن دوازدهم، ابنرشد تکذیبنامهٔ بلندبالایی برای تناقض گویی غزالی نوشت که عنوان آن تهافت التهافه (نقیض نقیضه) بود. باوجوداین، مسیر معرفت شاختی تفکر اسلامی قبلاً در جای خود محکم شده بود و بنابراین، تبلیغ اندیشهٔ منطقی تر ممکن نبود.

حدود ده سال بعد از اعدام سهروردی، بدترین تـرسهـا و نگرانـیهـای خواجـه نظام الملک به صورت حملهٔ مغولها از شمال شرق امپراتوری، به حقیقت پیوست. ایران نیرویی نظامی برای عقـبرانـدن مهاجمـان تشـکیل داده بـود، امـا سـپاه پیروزمند مغول به شهرها، یکی پس از دیگری، بهراحتی نفوذ کرد.

مغولها که تعدادشان نسبتاً اندک بود، برای اطمینان از پیشروی سریع و جلوگیری از شورش مردم، به قتل عام جمعیتهای شهری متوسل شدند. سپاه پیشروندهٔ مغول، برای حفظ مؤثر امنیت، به حدود سیهزار سرباز برای کنترل هر یک میلیون نفر مغلوب احتیاج داشت. بهترین تخمین عددی برای نیروهای مغول

که به ایران حمله کردند، بین صدوپنجاه یا دویست هزار بود. بنابراین، حفظ پیشرویهای سریع آنها و تأمین یک خط امن دفاعی برای پایگاههایشان غیرممکن میبود. ازاینرو، تصمیم گرفتند مردمی را که از آنها شکست میخوردند، قتلعام کنند.

در عرض چند سال، بیشتر شهرهای ایران که قطبهای اصلی شبکهٔ اقتصادی آن سرزمین نیز بودند، نابود شدند. برآورد می شود که بیش از پنج میلیون ایرانی (حدود چهل تا پنجاه درصد جمعیت) جانشان را از دست دادند. یازده منطقهٔ شهری اصلی از بین رفت و تمام مراکز آموزشی کاملاً از صفحهٔ روزگار محو شد. حدود صد سال بعد (که از سال ۱۳۸۳ میلادی آغاز می شود)، این مشکلات با حملهٔ دیگری از شرق تشدید شد. اینبار، تیمور گورکانی ـ امیری از آسیای میانه حمله کرد و آن دسته از مناطق شهری را که از خشم چنگیزخان جان بهدر برده بودند، ازبین برد. تا سال ۱۳۹۰، تیمور حمله به ایران را کامل کرد و کشور ویرانهٔ خالی از جمعیت و فقیری را پشت سرش بهجا گذاشت.

تأثیر اقتصادی ماندگار حملههای مغول و تیمور وضعیت ایران را در چند قرن آینده، به فقری نظامیافته تنزل داد که پایین تر از خط فقر بود. بیش از هفتصدی سال بعد از این حملات، هنوز هم این منطقه به جایگاه فرهنگی و اقتصادی قدر تمندی که زمانی از آن برخوردار بود، بازنگشته است.

#### تغيير داخلي

سلسلهٔ صفوی از سال ۱۵۰۱ تا ۱۷۲۲ میلادی بر ایران حکومت کرد. مؤسس آن شاه اسماعیل اول، رهبر صوفی فرقهای پرطرفدار بود. او بعدها، به مذهب تشیع گروید و این تغییرمذهب را برای ساکنان ایران که عمدتاً سنّی مذهب بودند، اجباری کرد. در آن زمان، تمام شهرهایی که در رکود اقتصادی به سر می بردند، مجبور بودند تسلیم حکومت اسلامی شوند و علمای سنّی یا دانشمندان مذهبی

کشته شده یا در تبعید بودند. اسماعیل اول رهبران مذهبی شیعهٔ دوازده امامی را از عراق و لبنان به ایران آوَرد. دلیل این اقدام این بود که با استفاده از شریعت و تلفیق آن با فقه یا فلسفهٔ حقوق شیعی، پیشینهٔ ایدئولوژیکی برای ایجاد دولت جدید بهوجود آوَرَد. در عمل، این امر با سیاست معمول در امپراتوری عثمانی که شریعت وفاداری به دربار خلیفه را پذیرفته بود، تضاد داشت. برخلاف خلفای عباسی، خلفای عثمانی قدرت سیاسی و مذهبی را در یک نفر جمع می کردند. کا

اسماعیل اول به علمای شیعی در ازای وفاداری آنها، زمین و پول بخشید. این دانشمندان از آن دسته از قوانین شریعت که در قرنهای گذشته با فقه شیعی به وجود آمده بود و از اسلام سنّی کمک می گرفت، استفاده کردند. با وجوداین، فقه زیربنایی به فقه شیعی تغییر یافت.

نکتهٔ جالب در این حقیقت نهفته است که صفویان خود به یک مسلک صوفی گری تعلق داشتند، اما برای اهداف سیاسی، محاسبهای منطقی انجام دادند و مذهب شیعه را برگزیدند."

بعد از آن، در زمان سلسلهٔ صفوی و بهویژه سلسلهٔ قاجاریه (۱۹۲۵–۱۷۸۵ میلادی)، قدرت علمای شیعه افزایش یافت. آنها میتوانستند نقشی مستقل از حکومت یا سازگار با آن ایفا کنند. باوجود ریشههای صوفی گرایانهای که صفویان داشتند، بیشتر فرقههای صوفی گری تحت کنترل حکومت درآمدند یا ممنوع اعلام شدند.

در حکومت شاه عباس (۱۶۲۹–۱۵۷۱ میلادی)، ایران رشد اقتصادی اندکی را تجربه کرد؛ اما بهطورکلی هرگز از آن نوع موفقیت اقتصادی پایدار بهره نبرد تا

۱- این اقدام خلاف روش شیعیان اسماعیلی بود که در بیشتر مواقع، درطول تاریخ، از یاران معتزله بودند.

<sup>2 -</sup>Floor William, Herzip Iran and the world Safavid age Palgrave and Macmillan, New York 2012.

<sup>3 -</sup>Roger Savory Iran under Safavid Cambridge Universty Press 2007.

بتواند کشور را از فقر همیشگی که از زمان حملهٔ مغول تا اواسط قرن بیستم در سراسر ایران شایع بود، برهاند. در این دوران، فقر حلنشدنی ترین مشکل اجتماعی بود که بر زندگی ملت سایه افکنده بود.

این دوران پیش از پیدایش علوم اجتماعی و پزشکی اجتماعی بود؛ یعنی زمانی که هنوز تعریف همهپذیری از فقر و درک روشنی از این که چه کسی فقیر است و چه کسی فقیر نیست، در کار نبود؛ زیرا قبل از قرن بیستم، هیچ تلاش جدی برای ارزیابی دامنه و شیوع فقر وجود نداشت. این فرض که فقر مشکلی بود که حکومتها باید به آن رسیدگی کنند، در آینده کنار گذاشته شد و به جای آن، نگرانی بیمار گونهای دربارهٔ امنیت و کنترل اجتماعی، طبقهٔ حاکم را فراگرفت.

### تأثير فرهنگ اروپايي

دو رویداد تعیین کننده در قرن پانزدهم میلادی، سرنوشت ایران را برای چند قرن آینده قطعی کرد: سقوط قسطنطنیه بهدست ترکهای عثمانی در سال ۱۴۹۳ میلادی و سفر موفقیت آمیز کریستف کلمب به قارهٔ آمریکا در سال ۱۴۹۲ میلادی.

تصرف قسطنطنیه به دست سلطان محمد دوم عثمانی در سال ۱۴۵۳ میلادی، آرزوی هشت صد سالهٔ مسلمانان را که تلاش های فراوانشان برای کنترل این شهر فقط با شکست مواجه شده بود، برآورده کرد. این پیروزی جایگاه خلیفهٔ جدید را تثبیت کرد و موجب ترکیب دربار خلیفه و سلطان، طبق قانون اسلام شد. کمی بعد از آن، تمام نهادهای آموزش عالی در قلمرو سلطان محمد، تعطیل شد و همهٔ مدرسههای اسلامی به مرکز مطالعهٔ فقه اسلامی تبدیل شدند.

برای اروپاییان، سقوط قسطنطنیه موجب شد که مسافرت به شرق از مسیرهای سنتی دشوار یا حتی غیرممکن شود. در گذشته، بازرگانان اروپایی برای تهیهٔ ابریشم و دیگرکالاهای بازرگانی، از راه دریا به قسطنطنیه می فتند و از راه زمینی

به هند و چین سفر می کردند. واگذاری قسطنطنیه به عثمانیان این دروازهٔ مهم به شرق را بست و بازرگانان اروپایی را مجبور کرد برای تهیهٔ اجناس موردنیازشان، راههای دیگری را جستوجو کنند.

سقوط قسطنطنیه کلیسای ارتودوکس شرقی را تضعیف کرد و غیرمستقیم، به تقویت قدرت و شأن پاپ در رم یاری رساند. این موضوع ضرورت بیرون راندن آخرین دولت مسلمان از غرب اروپا را در پی داشت که به نبرد غرناطه و شکست مسلمانان غرناطه از اسپانیا منجر شد.

غرناطه در ژانویهٔ ۱۴۹۲ میلادی سقوط کرد. این سقوط فرصتی برای کریستف کلمب ایجاد کرد که پیش از آن، رهبران اروپایی درخواستهایش را برای تأمین هزینهٔ سفری دریایی در جستوجوی مسیر جدیدی به شرق رد کرده بودند. ایزابلا و فردیناند اسپانیایی که در گنج غرناطه غوطهور بودند، هزینهٔ سفر کلمب را تقبل کردند و او در دوازدهم اکتبر سال ۱۴۹۲ میلدی، به قارهٔ آمریکا رسید.

تأثیر سفر کلمب بر مسیر پیشرفت بشر و بهویژه بر ایران زیاد بود. تزریق منابع اقتصادی گستردهٔ دنیای جدید به بازار اروپا، فقر و شرایط زندگی نابرابر اکثریت ایرانیان را بیش از پیش برجسته کرد.

این وضعیت با حملهٔ دیگری به ایران در سال ۱۷۲۲ میلادی، توسط قبیلههای پَشتون افغان تشدید شد که به فروپاشی سلسلهٔ صفویه انجامید. غارت، کشتار و ویرانی در اصفهان و بسیاری از مناطق شهری دیگر و نیز جنگهای داخلی متعاقب آن، بار دیگر، شرایط اقتصادی ایران را به زیر خط فقر کشاند.

سفرهای اروپاییان از راه اقیانوس، سلطهٔ تدریجی آنها بر دنیای جدید و رفتار سر کوب گرانهٔ آنها با مردم سرزمینهای فتحشده موجب تغییر دیدگاه اروپاییان نسبت به مردم دیگر جهان شد. ضرورتهای رشد سریع، ثروت اقتصادی و نیاز به ساختن ابزارها و سلاحهای جدید، شکل جدیدی از آگاهی را بر آنها تحمیل کرد. برای تأمین این ضرورتها، اروپا مجبور به توسعه بود.

در ابتدا، دانش منتقلشده از دنیای اسلام به عنوان مواد خام حیاتی برای انقلاب علمی اروپا عمل کرد. مسلمانان نه تنها آثار کلاسیک یونان را انتقال دادند، بلکه نظریه های علمی برساختهٔ خود را نیز معرفی کردند؛ نظریه هایی که بدون آن ها، نوزایی اروپا اتفاق نمی افتاد.

در اروپا، تحول اجتماعی اصلی در قرن نوزدهم میلادی اتفاق افتاد؛ یعنی دورهٔ صدسالهٔ صلح نسبی از زمان شکست ناپلئون در واترلو در سال ۱۸۱۵ میلادی تا آغاز جنگ جهانی اول در سال ۱۹۱۴ میلادی. این دوره تحول اجتماعیای را بهبار آورد که در تاریخ بشر، بیهمتاست.

دوران امپریالیسم در حدود سال ۱۹۰۰ میلادی آغاز شد. ایس دوران مظهر تغییر اساسی در آگاهی بشر شد و بهدلیل مسابقهٔ قدرتهای اروپایی برای بهدست گرفتن کنترل مستعمرههای جدید در آفریقا، آسیا، خاورمیانه و قارهٔ آمریکا، تأثیر جهانی داشت. درک تأثیر این دوره بر دنیای مسلمانان، بهطورکلی، بر آگاهی مسلمانان و بهویژه بر تجربهٔ ایرانیان کلید فهم مشکلات فعلی ایران است.

در دوران امپریالیسم، ایران افول اقتصادی سریعی را ـ در مقایسـه بـا اروپـا ـ تجربه کرد. همچنین بر اثر اسـتثمار منـابعش توسـط بیگانگـان، دچـار احسـاس ناتوانی شد. ایرانیان از فقر خود آگاهی یافتند و تنزل واقعی شرایط زندگی نـوعی وضعیت وابستگی را بهوجود آورد. مردم اعتمادبهنفسشان را ازدست دادند و بخش قابل توجهی از کنترل اقتصاد ایران به اروپاییان واگذار شد. ایـران بـه صـادرکنندهٔ مواد خام تبدیل شد. تمـام کالاهـای تولیـدی همـراه بـا برخـی از آداب و رسـوم اجتماعی وارداتی بود.

پیشرفت بشر هرگز خطی یا محدود به یک نـژاد یـا منطقـهٔ جغرافیـایی خـاص نبوده، بلکه تمام بشریت به آن کمک کرده است. این حقیقتِ کتمانشده در اواخر قرن بیستم و آغاز قرن بیستویکم، نقش سیاسی مهمی داشته است.

ظهور شرق شناسی \_ به عنوان واقعیتی فرهنگی \_ از امکان این که ایرانیان

دستاوردهای فرهنگی بشر را متعلق به خود بدانند، کاسته است و به آنها اجازه داده که دیدگاه تحریفشدهای از خود بهوجود آورند. جُو سیاسی موجود که با بیاعتمادی و دشمنی نسبت به غرب همراه است، احتمالاً می تواند با حس تحقیر و سرخوردگی ایرانیان ارتباط داشته باشد. این جوّ مانع از ملحقشدن به پیشرفت بشر و احساس مالکیت نسبت به آن شده است. ایرانیان برای ایجاد اعتماد، لازم است در آیندهٔ بشریت سهم داشته باشند و مشارکت کنند و برای کمکشان به موفقیت بشر، از قدردانی و توجه برخوردار شوند.

تفرقههای مهمی در تاریخ هویت ایرانی، اهمیت اجتماعی آن و نمود آن در رفتار سیاسی روزمره وجود دارد. «حقیقت»های تاریخی نه بهوسیلهٔ ارزیابی فرهنگی خود، بلکه با تحمیل از بیرون بهوجود آمدهاند. ما باید نسبت به این اطلاعات مشکوک باشیم؛ زیرا مانند تمام اندیشههای اروپایی قرن نوزدهم، به اندیشههای میهن پرستانهٔ افراطی آن زمان آلوده است. این اطلاعات در اصل، نیازهای پدیدآورندگانش را برآورده کرد. برخلاف آن، ارزشها و احساسات اجتماعی ایرانی بهطور نامحسوسی ملی است. این ارزشها ملت را با اجرای سیاستهایی پیش میبرد که گاهی درک و تحلیل منطقی آنها برای بیگانگان دشوار است.

در ایران، بیش از هشتصدسال تداوم فقر نکبتبار، قتل عام پی در پی مردم، وجود قحطی و رهبران مستبد، در نبود روش شناخت علمی، از رشد توانایی های تحلیلی بومی، لازم برای کسب چشمانداز تاریخی داخلی، جلوگیری کرد.

قرن بیستم انقلابی اجتماعی دموکراتیک مبتنی بر قانون اساسی برای ایران بههمراه آورد که بهدنبال آن، جنگ داخلی درگرفت. دیری نگذشت که پس از آن، پای ایران ناخواسته به جنگ جهانی اول کشیده شد که در دورهای کمتر از بیست سال، قحطی، وبا و آنفلوآنزای اسپانیایی را در پی داشت. در این مدت، ایران نزدیک چهل درصد جمعیتش را ازدست داد. فجایعی که می تواند یک ملت را از

بین ببرد، بیش از هشت صد سال در ایران، جزئی از رویهٔ عادی زندگی بوده است. آنچه ایران را منسجم نگهداشته، پیوند عاطفی میان مردم و حس سرنوشت مشترک آنهاست.

#### ايران جديد

«ایران جدید» شعار رضاشاه بود که در سال ۱۹۲۱ (۱۳۰۰ شمسی) به قدرت رسید. بسیاری از آثار مورخان اروپایی برای اولین بار در ایران در دسترس قرار گرفت. دانشمندان اروپایی در آن زمان، کوروش کبیر را بهعنوان فرماندهی آریایی ـ مانند جولیوس سزار یا اسکندر کبیر \_ معرفی می کردند که امپراتوری ایران را با بلندپروازی خود، قدرت ارتش و سلطهٔ نظامی بنیان نهاد؛ اما به گفتهٔ هـم آنان، پادشاهان اصیل و آریایی ساسانی از اعراب سامی کـه اسـلام را بـر مـردم مغلـوب ایران تحمیل کردند، شکست خوردند.

این تصویر غربی از تاریخ ایران دارای چشماندازی ضدونقیض است. این دیدگاه از کوروش ـ نجیبزادهٔ «پارسی» و آریایی ـ تصویری رسم می کند که برای مردم سامی، نظم را بهارمغان آورده است. این تصویر زمانی پیچیده تر و گیج کننده تر می شود که بدانیم پنجاه سال بعد، همان آریاییهای اصیل به فرمانروایان می شود که بدانیم ینجاه سال بعد، همان آریاییهای اصیل به فرمانروایان این دیدگاههای تحریفشده از نیازهای تمدن غربی و چشمانداز شرقشناسانهٔ آن ناشی می شود. در ایران جدید، در واقع، هیچ چشمانداز ایرانی نسبت به تاریخ و در حقیقت، هیچ گونه مطالعهٔ تاریخ وجود نداشته است. معماران ایران جدید می خود را آن طور ببینند که اروپاییان آنها را می دیدند، راضی بودند؛ اما دیدگاههای خود را آن طور ببینند که اروپاییان آنها را می دیدند، راضی بودند؛ اما دیدگاههای تاریخی ضدونقیضی که «دانشمند غربی» ارائه می داد، ایران را به ورطهٔ تاریخی ضدونقیضی که «دانشمند غربی» ارائه می داد، ایران را به ورطهٔ روان پریشی همگانی سوق داد.

واقعیت این است که کوروش تمدنهای قدرتمند دنیای باستان را کنار هم

جمع کرد. مبارزهٔ او بیشتر صلحآمیز بود و دنیا را با عطاکردن ارزشهای سادهٔ همزیستی متحول کرد. او خود را «آریایی اصیل»ی بهشمار نمی آورد که دیگران باید بپرستندش. او زبان یا دینش را به دیگران تحمیل نکرد. نه واضع صلح تحمیلی ٔ در برابر ایران شد، نه مانند اسکندر دیگران را وادار به استفاده از آداب و رسوم پارسی کرد. کردار کوروش نوعی «هویت ایرانی» بهوجود آورد؛ همان گونه که موسی در سفر خروج، «هویت یهودی» را بهوجود آورد. در واقع، ای بسا که داستان *سفر خروج* موسى ملهم از رفتار كوروش باشد. حدود پنجاه سال بعد از کوروش، تورات یا عهد عتیق بهدستور داریوش گردآوری شد تا به یهودیان هویت ببخشد ٔ. تا جایی که میدانیم، وجود موسی حقیقتی تاریخی نیست. هیچ سندی از مهاجرت یهودیان از مصر وجود ندارد. اما وجود کوروش حقیقتی است تاریخی. بهاحتمال بسيار زياد، مؤلفان تورات تحت تأثير داستان ساختن ايران بهدست کوروش قرار گرفته بودهاند.

با وجود تلاش برای تحمیل دیدگاه تمدن گرایانهٔ غربی بر تاریخ ایران، ایرانیان دچار روان پریشی فرهنگی نیستند. اسلام بهزور بر ایران تحمیل نشده است. ارتشهای عرب که خیلی سال پیش به ایران حمله کردند، سلسلهٔ ساسانی را بـه زور ازمیان برداشتند، اما اسلام را تحمیل نکردند. ارزشهای معرفتی ایرانی به رشد بذرهای اسلامی ساده در ایران کمک کرد. ایرانیان از رونق و آزادی اجتماعی که شهرهای اسلامی فراهم می کرد، استفاده کردند تا بر اساس هویت خودشان، در محیطی نسبتاً آزاد، در زندگی شخصی رونق و شکوفایی ایجاد کنند. این همه یک دوران طلایی اسلامی بهوجود آورد که با تحمیل قانون شریعت ـ که در تلاش برای به دست آوردن سلطهٔ سیاسی به کار گرفته شد ـ به پایان رسید.

<sup>1-</sup>Pax

<sup>2-</sup>Iranica

داریوش در تحبیب قلوب ملل تابع کوشش داشت. یهودیان را رخصت ساختن معبد در اورشلیم اعطاكرد. دايرة المعارف فارسى

# فصل دوم

# خلاصهای از تاریخ دولت مدرن

دولت مدرن در زندگی روزمرهٔ ما، بینهایت مهم است. ایس دولت تقریباً نیمی از درآمد ما را با وضع مالیات می گیرد. تولد، ازدواج و مرگ ما را ثبت می کند. فرزندان ما را آموزش می دهد وحقوق بازنشستگی (یا بیمههای اجتماعی) ما را می پردازد. برای ملزم کردن ما و در مواردی، برای اعمال حکم نهایی، دایر بر حفظ حیات یا فرمان مرگ ما، نیروی بینظیری دارد. با اینهمه، ما به دشواری می توانیم بگوییم که دولت دقیقاً چیست.

(کریستوفر پیرسون ۱۹۶*۳) دولت مدرن، ۱۹۹۶* 

### ترقی اروپا و پایان دوران طلایی اسلامی

پس از سقوط امپراتوری روم، ساختار سیاسی اروپا بین قرنهای پنجم و پانزدهم میلادی، آشفته و دربرابر حملههای مداوم آسیبپذیر بود<sup>(1)</sup> با توجه به این بی ثباتی سیاسی در پنج قرن اول قرون وسطی، دستاوردهای فرهنگی محدودی وجود داشت. شیوع مرگ سیاه در سال ۱۳۴۶ میلادی، و در پی آن،

<sup>1-</sup>Christopher Pierson

بیماریهای مرگبار دیگر، قحطیهای وحشتناک و جنگهای مختلف پیشزمینهای برای مردم غرب اروپا در این زمان بهوجود آوَرد. اروپاییان این دوره همواره از این موضوع آگاه بودند که زندگی ناپایدار است. درنتیجه، برای زندگی انسان ـ چه زندگی خودشان، چه زندگی دیگران ـ کمتر ارزش قائل بودند.

جامعه به طور کلی بسیار فقیر بود، غذا کمیاب بود و سرپناه محدود. مردم بر سر منابع کمیاب رقابت می کردند و برای دستاوردهای کوچک، خطرهای بزرگی را به جان می خریدند. می دانستند که در این وضعیت اجتماعی فلاکتبار، موفقیت امری موقتی است. برای آنان، زندگی تلاشی پُرخطر بود. کشف و فتح قلمروهای جدید بخشی از این خطرها بود؛ قماری نومیدانه برای کسب موفقیت.

سقوط شهر مسلمان نشین غرناطه (گرانادا) در دوم ژانویهٔ ۱۴۹۲ میلادی بهدست نیروهای فرمانروایان کاتولیک، ایزابلای اول ملکهٔ کاستیل و فردیناند دوم پادشاه آراگون (2)، به حکومت نزدیک به هشت قرن مسلمانان بر اسپانیا پایان داد و یکی از پرافتخار ترین فصلهای تاریخ اسلام را بست. گنجهای غارتشده در این فتح منبع مالی سفر کریستف کلمب را فراهم آورد و آغازگر عصر اکتشاف شد. این پایان خشونت آمیز سرنوشت جوامع اسلامی متساهل، شهری و فرهیخته را رقم زد. این رویدادها پایان اروپای قرون وسطی و آغاز دولت مدرن را نشان میدهد. عصر سوداگری آغاز شده بود و تا زمانی ادامه یافت که اروپاییان کنترل آبهای دنیا را بهدست گرفتند، بازاری جهانی به وجود آوردند و فرهنگشان را در سراسر دنیا رواج دادند.

سیل طلا و نقره سبب تورم همیشگی در اروپا شد. اساس ثروت در اروپای قرون وسطی زمین بود و ملّاکان زندگی خوبی داشتند. اجارهٔ زمین برای آنها کافی بود و همهٔ مستأجران برای زمینداران کار می کردند و سهمی از برداشت را نیز به آنها میدادند. سرازیرشدن فلزات گرانبها به اروپا قیمت کالاها را بهشدت افزایش داد.

<sup>1-</sup>Isabella of Castile

ملاکان و زمینداران که درآمد ثابتی داشتند، از نظر مالی ضعیف شدند و مستأجران شاهد کاهش ارزش واقعی بدهیهایشان بودند. اسپانیا و پرتغال کشورهایی که بیشترین طلا و نقره را بهدست آوردند ـ ظرفیت کافی برای تولید نداشتند؛ اما برای قلمرو جدید خود نیازمند کالا و لوازم ضروری بودند. هلند، انگلیس و فرانسه امکانات تولیدی را برای تهیهٔ این کالاها بهوجود آوردند و در سالهای بعد، به مراکز تولید صنعتی و مالی تبدیل شدند.

معرفی محصولات جدید از قارهٔ آمریکا نیـز سـبب دگرگـونگیهای اساسـی در کشاورزی اروپا شد. غذای عمدهٔ اروپاییان قرون وسطی گندم و غـلات دیگـر بـود. یک جریب زمین (حدود چهارهزار مترمربع) که در بهترین حالـت، حـدود هشـت گالن گندم تولید می کرد، می توانست دو یا سه برابر ذرّت بهبار آورَد. کشاورزان هر چیزی را که استفاده نمی کردند، بهعنوان غـذا بـه دامهای خـود مـیدادنـد و در نتیجه، امکان دسترسی به گوشت را بیشتر می کردند. با اینهمه، این سیبزمینی بود که دگرگونگی واقعی را بهوجود آورد. یـک جریب زمـین مـیتوانسـت آنقـدر سیبزمینی تولید کند که برای تغذیهٔ یک خانوادهٔ بزرگ کافی باشد و با تَهمانـدهٔ آن، می شد غذای چند خوک را هم تأمین کرد. عـلاوهبـراین، گوجـهفرنگـی، کـدو حلوایی، کدو تنبل، حبوبات و سبزیجات دیگر هـم از راه رسـید تـا رژیـم غـذایی اروپایی را تغییر دهد.

مستعمرههای جدید در آمریکا از منابع دیگر دنیای جدید نیز بهرهبرداری کردند. الوار و توفالهای چوبی، طناب کنفی، قیر و تربانتین، خز و رنگهایی چون نیل و چوب سرخ برزیل ۱٬ ماهی خشکشده، روغن دانهٔ کتان، انواع پوست و بسیاری از مواد خام دیگر ضروریات اقتصاد صنعتی درحال رشد را تأمین میکرد و این توانایی را به

1 Decei

نام دستهای از درختان در امریکای جنوبی که از چوب آنها رنگ سرخ روشنی بهدست میآیـد. از این چوب در ساختن آرشهٔ ویولون استفاده میشود.

<sup>1-</sup>Red Brazil Wood.

اروپاییان میداد که ارتش قدرتمند تشکیل دهند و کشتیهای نظامی بسازند. چیزی نگذشت که آنان با کالاهایشان که برای تجارت با هند و چین استفاده

می شد، بر دنیا تسلط یافتند. کاشفان و کاوشگران جای اشرافیت زمیندار را می گرفتند و تولید کنندگان و بازرگانان به زودی به طبقهٔ حاکم اروپا تبدیل شدند.

درمقابل، افول ایران و کشورهای اسلامی دیگر ادامه یافت. شکست ارتش عثمانی در خارج از دروازههای وین را آغاز افول قدر تمندترین کشور اسلامی میدانند.

#### پیدایش دولت مدرن

تعریف دولت مدرن درطول زمان، تحول قابل توجهی یافته است و تاریخ دولتهای مدرن روند این تحول را نشان میدهد.

ماکس وبر  $^{\prime}$ ، جامعه شناس، دولت مدرن را اجتماع سیاسی ای تعریف می کند که دارای نظم اداری و حقوقی است و قدرت حاکم بر شهروندان و هر گونه اقدام در درون قلمرو مستقل خود را دارد و حق دارد در حوزهٔ قضایی، به طور مشروع، از زور یا نیروی فیزیکی استفاده کند $^{(8)}$ .

به عقیدهٔ کریستوفر پیرسون، ویژگی های چنین دولتی شامل حق انحصار، داشتن قلمرو، استقلال، قانون سالاری، قدرت بی طرف، بورو کراسی (دیوان سالاری)، اختیار و مشروعیت، شهروندی و مالیات بندی است.

دولت مدرن ریشه در خلائی دارد که مبارزات مذهبی قرنهای شانزدهم و هفدهم میلادی آن را بهوجود آورد (4) با توجه به ریشههای مفهومی آن در پیمان وستفالیا (۱۶۴۸ میلادی) و درک متعاقب آن از مفهوم استقلال، می توان منشأ پیدایش واقعی دولتهای ملی مدرن را در اروپای قرن هجدهم و بهویژه حذف پادشاهیهای خودکامه در فرانسه یافت.

\_

<sup>1-</sup>Max Weber

<sup>2-</sup>Westphalia

#### فرانسهٔ قرن هجدهم

پس از آن که لویی چهاردهم پست یا مقام صدراعظمی را منحل کرد، او و جانشینانش وزیرانی را منصوب کردند که در وظایف بسیار متمایز خود، قدرتِ تعیین کنندهای داشتند. وزیران شاه در بند وفاداری به خاندانها، طایفهها یا همپالگیهای خاصی بودند و تقدم جرگه و خاندان با مدرنیزاسیون سیاسی و همپالگیهای خاصی در نیمهٔ آخر قرن هجدهم در تضاد بود (<sup>51</sup>) در نتیجه، طبقات مرفه فرانسه شامل نخبگان سیاسی بهصورت جناحهای متعددی ازهم پاشیدند. رقابت و بیاعتمادی حاصل از این قبیل رفیقبازیها بهجای حمایت از تمامیت رژیم، موجب طرفداری از وزارتخانههای خاصی شد و از تبادل لازم برای گسترش رواسالها» (دستنشاندهها) در ازای استفاده از زمین، به ارباب قبول وفاداری میدادند و اصناف تجارت را در سطح محلی بهشدت کنترل میکردند. اما فرانسه تا قرن هجدهم، با افزایش فرصت برای تجارت ملی و بینالمللی، در جهت فاصله گرفتن از اقتصاد فئودالی گام برداشته بود. درطول قرن هجدهم، فرانسه یک دورهٔ گذار را که حداقل دو قرن درجا بود، ادامه داد و بهسوی نظام سوداگری حرکت

نظام سوداگری اصطلاحی است که گاهی مجموعهای از تعاریف متناقض را به همراه دارد. در فرانسهٔ قرن هجدهم، سوداگری بدین معنا بود: زوال «سیاستهای تجاری به شدت طرفدار حمایت از صنایع داخلی شهرها و قلمرو شاهزادگان با شکستن مرزهایی که این دو نوع بازرگانی فاقد رقابت را از هم جدا می کنند... در نتیجه، بازکردن راه برای یک بازار ملی» (6).

در حالی که بازرگانان بازارهای ملی و بینالمللی را شناسایی کردند و به آنها دسترسی یافتند، فشار برای متحد کردن دولت را آغاز کردند. هدف افزایش قدرت در امور خارجی و ترغیب به انباشت ثروت بود.

«ازنظر اقتصادی، ابزار اتحاد همانا سرمایه بود. برای نمونه، منابع خصوصی که به شکل پول ساکن یا احتکارشده در دسترس و برای توسعهٔ بازرگانی مناسب بود.» (7)

با این حال، در حالی که تجارت از یک نظر، از قید قلمرو شاهزادگان و اصناف و تجار محلی آزاد شده بود، از مقرراتی که برای آن وضع می شد، رهایی نیافته بود. حمایت از صنایع داخلی همان گونه که بر بازار فئودالی مبتنی بر اصناف تأثیر گذاشت، در این جانیز نقش داشت.

بهبیان ساده، نظام سوداگری جدید را نمیشد از فرهنگ و تـاریخ فرانسـه جـدا کرد. در این نظام، روابط اقتصادی کماکان غرق در روابط اجتماعی معمـول بـاقی ماند و حتی هرچه بازارها بیشتر توسـعه مـییافتنـد، «چـون تحـت سـلطهٔ نظـام سوداگری بودند، رواج و رونقشان تحت کنترل یک نظام اداری متمرکز بود که هم زندگی ملی (با کنترل مطلق) را زیر بالوپر خـود داشت» (۱۹).

این بازارهای جدید مسلماً بعضی از انواع ساختارها و تعاملهای اجتماعی و سیاسی را تغییر دادند. با اینحال، فرانسه هنوز آمادگی ایجاد ظرفیت برای «قتصاد مستقل» را نداشت.

همان گونه که هیل برونر اشاره می کنید، بازارها، چه در دادوستدهای قبایل بدوی که در آنها کالاها به طور تصادفی روی زمین انداخته می شد و چه در بازارهای مکاره و سیّار قرون وسطی، با نظام سوداگری کیسان نیستند. نظام بازار یا سوداگری چیزی بیش از نوعی ابزار برای مبادلهٔ کالاهاست. این نظام «سازوکاری است برای تداوم و حفظ تمامیت یک جامعه.» (9)

در قرن هجدهم، سوداگری فرانسوی بهمعنای کار برای افزایش ثروت کلی

<sup>1-</sup>Robert L. Heilbroner

<sup>2-</sup>Mercantilism

جامعه با کمک به طبقهٔ تاجر درحال گسترش بود. ابزارهای به کاررفته برای تحقق این موضوع، وضع مقررات و حمایت از صنایع داخلی بود. اما استفادهٔ مؤثر از ایـن ابزارها به تشکیل دولت مرکزی قدر تمندتری نیاز داشت.

تلاقی پیشرفتهای علم و فناوری، رشد بازرگانی و درک نیاز به روشی مؤثرتر و متمرکزتر برای وضع مقررات، هم در امور داخلی و هم در سیاست خارجی، تغییر عظیمی را به وجود آورد.

دیری نگذشت که صنعتی شدن، اقتصادهای آزاد (بدون مداخلهٔ دولت)، سیاست تجاری و ساختن نظامهای مدنی و سیاسی جدید به نگرانیهای اصلی تبدیل شدند که هم ایدئولوژی و هم روش عمل را شکل دادند.

شارل دوسُکوندا<sup>۱</sup> و بارون دو مونتِسکیو<sup>۲</sup> تأثیر چشمگیری بر این تغییر گذاشتند.

### روحالقوانين و تفكيك قوا

مونتسکیو رسالهٔ تأثیر گذارش را با عنوان «روحالقوانین» در سال ۱۷۴۸ میلادی نوشت؛ یعنی زمانی که فرانسه در تلاش برای تغییر حقایق داخلی و خارجی بود(10).

یکی از ویژگیهای مهم توصیههای او برای اصلاح اجتماعی سیاسی، مفهوم آشنای جداسازی قدرتها در قوّههای مقننه، مجریه و قضائیهٔ دولت بود. نظریههای او، بهویژه این مفهوم، در شکلگیری دولت آمریکا نقش مهمی داشت. مونتسکیو دلمشغولیهای نظریه پردازان سیاسی ازقبیل جان لاک<sup>7</sup> را نداشت که

2-Baron de Montesquieu

<sup>1-</sup>Charles de Secondat

<sup>3-</sup>John Locke

بر حقوق طبیعی بشر تأکید می کرد، یا ژان ژاک روسو که از قانون مبتنی بر «ارادهٔ عمومی» مردم حمایت می کرد. برخلاف وطن پرستان آمریکایی که بعدها آمدند، مونتسکیو پوپولیست و مردم باور نبود. وی با دموکراسی مستقیم یا مشارکت عموم شهروندان در مباحثات، تصمیم گیریها یا اقدامات اداری عمومی، سرسختانه مخالفت می کرد. به عقیدهٔ او، پرواضح است که مردم نباید به جز انتخاب نمایندگان هیچ سهمی در دولت داشته باشند و «از آنجاکه بیشتر شهروندان توانایی کافی انتخاب نمایندگان را دارند، ولی واجد شرایط انتخاب شدن نیستند و مردم با این که می توانند دیگران را برای زمامداری امورشان فراخواند، خودشان نمی توانند کار زمامداری را انجام دهند.» (۱۵)

مونتسکیو همچنین شخصیتی انقلابی نبود که از برانداختن دولت موجود حمایت کند و با آن که با استبداد بهمعنای اعطای کل قدرت دولتی به یک شخص یا دستگاه مخالف بود، اما ضدِ حکومت سلطنتی نبود. او به «قدرت الهی» پادشاه اذعان داشت، اما هشدار میداد که پادشاهان می توانند فاسد باشند و به حاکمان ستمگری تبدیل شوند (12). این وضعیت زمانی می تواند پیش آید که پادشاه شهرها یا افراد مردم را از مزایای برحق آنها محروم کند.

مونتسکیو بحث دربارهٔ تفکیک قوا را با بیان این مطلب آغاز کرد که برای دستیابی به آزادی سیاسی، «لازم است دولت به گونهای تشکیل شود که نیازی نباشد که هیچکس از دیگری بترسد.» (13)

او برای تعیین چگونگی رسیدن به این هدف، ابتدا سه نوع قدرت یا قوهٔ موجود در هر دولت را توصیف کرد: قوهٔ مقنّنه، قوهٔ اجرائیه و قوهٔ قضائیه (<sup>14)</sup>.

بهاعتقاد او، قراردادن این قوا در دست اشخاص یا دستگاههای مختلف الزامی بود. او بهویژه جداسازی قوای قانون گذاری و اجرائی را مهم میدانست؛ زیرا اگر این قدرتها «قرار باشد در دست یک شخص یا مجمع قرار بگیرد، قوانین

<sup>1-</sup>Rousseau

استبدادی می تواند بی هیچ مخالفتی هم تصویب و هم به اجرا گذاشته شود.» (15) اگر شرایط تفکیک قوا فراهم نشود، آزادی نمی تواند به معنایی که مونتسکیو تعریف می کند، به دست آید.

او با استفاده از قانون اساسی بریتانیا ـ به عنوان یک نمونه ـ ساختار دولتی زیـر را پیشنهاد می کند:

نخست، قدرت قانون گذاری باید به دو دستگاه واگذار شود: یکی که نمایندهٔ طبقهٔ اشراف باشد و از موجودیت و مزایای آن در مقابل حسادت تودهٔ مردم محافظت کند و دیگری نمایندهٔ مردم عادی باشد. قوهٔ دوم نباید از سوی تودهٔ عموم ملت انتخاب شود؛ بلکه شهرها یا منطقههایی که ساکنان آنها «با خواستهها و منافع ملت بهتر آشنا هستند... و دربارهٔ ظرفیت همسایگانشان بهتر قضاوت می کنند، »(16) باید آن قوه را انتخاب کنند. بنابراین، دو دستگاه قانون گذار برای نگهبانی و نمایندگی دو طبقهٔ اجتماعی یا دو گروه با منافع متفاوت در جامعه، عمل می کنند که هیچیک نتواند دیگری را نادیده بگیرد.

مونتسکیو همچنین پیشنهاد داد که درحالی که قوای مقننه و مجریه باید در ترکیب و قدرت متمایز ازهم باقی بمانند، قوهٔ مجریه باید نسبت به مصوبات قوهٔ مقننه قدرت مخالفت (حق وِتو) داشته باشد؛ ولی درحالی که قوهٔ مقننه نباید حق مشابهی برای تعویق یا جلوگیری از اقدام اجرایی داشته باشد، باید بتواند بررسی کند که «قوانین مصوب آن قوه به چه صورت اجرا شده است.» (17)

با آن که مونتسکیو به حق الهی پادشاهان و اختیار اشرافیت موروثی باور داشت، به چند مسأله پرداخت که تا امروز هنوز حائز اهمیت است:

۱. درک نیاز به تمرکز در هدایت سیاست خارجی و جنگ و در تعیین مقررات بازرگانی برای رشد اقتصادی.

۲. مسألهٔ منافع منطقهای یا زیرمجموعهٔ منافع ملی در قانون گذاری ملی.

٣. مفهوم حكمفرمايي قانون كه بايد بهعنوان پشتيبان منافع طبقهٔ سلطنتي و

اشراف به رسمیت شناخته شود.

۴. تفکیک قوا با نظام کنترل و تعادل.

۵. نقشی که مردم باید در نظام جمهوری خواهی (مبتنی بر انتخاب نمایندگان) بازی کنند.

مونتسکیو مانند آدام اسمیت در قرن هجدهم، زمانی آرای خود را تدوین کرد که در آن نظام سوداگری داشت راه را برای ایدههای کارآفرینی، بازارهای گسترشیافته و نیاز به کنترل متمرکزتر بازرگانی برای انباشتن ثروت ملی باز می کرد.

اندیشههای مونتسکیو در نگارش قانون اساسی آمریکا و توسعهٔ دولت آمریکا، نقش اساسی بازی کرد؛ اما این امر مهم است که بهیاد آوریم اندیشههای او با درنظر گرفتن اقتصادهای قرن بیستویکم نوشته نشدهاند. در سال ۱۷۴۸ میلادی، تشکیل نهادهای اقتصادی مانند شرکتهای چندملیتی بزرگ که از نظر ثروت و قدرت میتوانند با دولتهای ملی رقابت کنند، حتی پیشبینی هم نمی شد؛ ولی در این باره، استثنا میتواند کمپانی هند شرقی بریتانیا آباشد که قدرت فوقالعادهای داشت و در سرکوب مستعمرههای آمریکایی که به حرکت برای استقلال آمریکا انجامید، نقش عظیمی بازی کرد. کمپانی هند شرقی برای استقلال آمریکا انجامید، نقش عظیمی بازی کرد. کمپانی هند شرقی همچنین کنترل زیادی بر سیاست بریتانیا در زمینهٔ دو کشور هند و چین داشت. این شرکت در سال ۱۸۷۴ میلادی، در نتیجهٔ قانون بازپرداخت سود سهام هند شرقی که یک سال قبل تصویب شده بود، منحل شد. پیش از آن نیز «قانون شرقی که یک سال قبل تصویب شده بود، منحل شد. پیش از آن نیز «قانون

1-British East India Company

۲- شرکت سهامی مشترکی که در سال ۱۶۰۰ میلادی، برای انحصار بازرگانی با نیمکرهٔ شرقی، به ویژه هندوستان، تشکیل شد و رفته رفته تمام امور آن مملکت را دردست گرفت. در سال ۱۷۷۳ میلادی، ادارهٔ امور آن از طرف پارلمان انگلستان به دولت بریتانیا واگذار شد و از سال ۱۸۸۳ میلادی، عملیات تجاری آن شرکت تنها جنبهٔ اداره کردن هندوستان را به خود گرفت که در سال ۱۸۵۸ میلادی، انگلستان آن کشور را ضمیمهٔ امیراتوری خود کرده بود. دایرهٔالمعارف فارسی

دولت هند» از شرکت را روی دستمانده، ضعیف و از کارافتاده تلقی کرده بود.

### بنيان گذارى ايالات متحد أمريكا

تصویب قانون اساسی ایالات متحد آمریکا در سال ۱۷۸۹ میلادی، تولید یک ملت جدید، ساختار حکومتی جدید و بنیان جدیدی برای گفتمان سیاسی را رقم زد. این موارد همراه باهم الگوی جدید دولت مدرن را بهوجود آوردند.

ایالات متحد آمریکا شکل جمهوری خواه حکومت را به کار گرفت که تا آن زمان، امتحان نشده بود. جامعهٔ امریکایی از ملتهای بریتانیایی و اروپایی که پیشتر، امریکا را استعمار کرده بودند، نسبتاً دورافتاده بودند و اقتصاد آنها درحال ورود به دوران صنعتی شدن و سرمایه داری بود و برگرفته و ملهم از کتاب دگرگون ساز آدام اسمیت و نظریهٔ اقتصادی او در کتاب ثروت ملل بود که در سال ۱۷۷۶ میلادی به چاپ رسیده بود.

قبل از این که به جنبههای اصلی مباحثهای که با بنیان گذاری ایالات متحد آمریکا همراه بود نگاهی بیندازیم، خوب است بپرسیم چرا دولت آمریکا بهطور خاص جایگاهی با این میزان اهمیت در بحث چگونگی بهوجود آمدن دولت مدرن دارد؟

با آن که استعمار گران پیشینههای ملی مشتر کی داشتند، شرایطی که در قلمرو تازه تصرف شده شان با آن روبه رو بودند، با شرایط کشورهایی که در آن سوی اقیانوس اطلس پشت سر نهاده بودند، بسیار متفاوت بود.

پس از گذشت بیش از یک قرن در این خاک جدید، آنان آداب و رسوم اجتماعی، سنتها، اصول، راه و رسم بازرگانی، صنعتی و کشاورزی و نهادهای سیاسی خاص خود را بهوجود آورده بودند.

<sup>1-</sup>Government of India Act

بخشی از جمعیت آمریکا بهدلیل جدایی حاصل از فاصله و این احساس روزافزون که دولتهای حاکم بر آنها، نه منافع و نیازهایشان را درک می کنند و نه از آنها محافظت می کنند، دچار نوعی حس ازخودبیگانگی و انزجار شدند. مستعمرهنشینان این احساس را در شعار انقلابی «بدون نماینده، مالیات نمی دهیم!» با قدرت، بیان کردند.

درحالی که مستعمرهها سابقهٔ تجربهٔ مشترک داشتند، اما این سابقه هرگز مانند تاریخ انگلیس یا فرانسه یکپارچه یا نهادینه نبود. به مؤلفان قانون اساسی امریکا برگهٔ کاملاً سفیدی داده نشد که روی آن، «قانون اساسی»شان را بنویسند. آنان فرصت بیشتری داشتند که قواعد معمول را بشکنند و در طراحی دولت جدیدشان، خلاقیت به کار برند. آنان می توانستند از فیلسوفان قدیمی متعدد (نه تنها مونتسکیو، که لاک، روسو و دیگران) و نیز تجربه و خرد خود کمک بگیرند.

استعمار آمریکا سرانجام سرمشقی شد برای تغییرات اقتصادی درحال وقوع در سراسر جهان. نظام فئودالی صنعت که در آن تولید صنعتی در انحصار صنفهای بسته بود، از برآوردن نیازهای روزافزون بازارهای درحال گسترش عاجز شده بود. «نظام تولید صنعتی جای آن را گرفت و تقسیم کار میان صنفهای محدود و دربسته، با پیدایش تقسیم کار در هر کارگاه مجزا، از میان رفت.»(18)

در نهایت، حتی این روش نیز ناکارآمد بود و «تولید صنعتی جای خود را به غولی سپرد بهنام صنعت مدرن [....] که بازار جهانی را بنا نهاد؛ بازاری که کشف آمریکا راه را برای آن همواره کرد» (19).

اکنون، به بررسی اجمالی اصول، نهادها و روابطی میپردازیم که قانون اساسی و الگوی جدید دولت مدرن در این کشور آنها را شکل داد.

بسیاری از مسائلی که مونتسکیو مطرح کرد، در مباحثات قانون اساسی ایالات متحد آمریکا، دوباره بررسی شد. بحث بنیان گذاران آمریکا بر سر این مسائل بود:

۱. قدرتهایی که باید به یک حکومت مرکزی واگذار شود و قدرتهایی که باید در هر ایالت جداگانه باقی بماند. (همهٔ ایالتها از نظر جمعیت بسیار کوچکتر از امروز بودند.)

۲. جداسازی قوههای مجریه، مقننه و قضائیه و میزان قدرتی که باید به هر یک داده شود و کنترلها و موازنههایی که هر قوه باید در برابـر دو قـوهٔ دیگـر اعمـال کند.

- ٣. شكل دهى مناسب قوة مقننه.
- ۴. نمایندگی منافع ایالات مجزا از هم در سطح ملی.

۵. توانایی عموم مردم برای شرکت در بحث و تصمیم گیری دربارهٔ مسائل مومی.

در سال ۱۷۸۱ میلادی، مستعمرههای تازهاستقلالیافته یک «انجمن دوستی» تأسیس کرده بودند که تعریف آن بر مبنای مواد یا اصول کنفدراسیون بود؛ اما کنگرهای که بر اساس این تعریف به وجود آمد، قدرت اندکی داشت. هدف آشکار آن انجمن هدایت جنگ بود و هر یک از سیزده ایالت جدید در آن دسته از مسائل مربوط به سیاستگذاری که با صراحت به کنگره تفویض نشده بود، استقلالشان را حفظ می کردند.

این موضوع بهزودی موجب نارضایتی شد؛ زیرا ایالتها پول بی ارزش چاپ کردند و بر یکدیگر تحمیل عوارض کردند و با ملتهای خارجی پیمانهای جداگانه بستند. زمین و دیگراموال بدهکارانی که از بازپرداخت وامهایشان ناتوان بودند، ضبط شد وآشوب و شورش شهروندان افزایش یافت. مستعمرهها که از غوغا و هرجومرج می ترسیدند، با کنوانسیونی موافقت کردند که شکل مؤثر تری از حاکمیت و امنیت را تعریف کند.

نمایندگان کنوانسیون قانون اساسی در سال ۱۷۸۷ میلادی، در فیلادلفیا با هم

ملاقات کردند تا اصول و ساختارهای دولت جدید را به این شرح تعریف کنند:

حکومت این دولت باید نه با اعطای حق نمایندگی به طبقات مختلف اجتماعی یا «جایگاه» اجتماعی آنها، بلکه با «اجازهدادن به عوامل یک نظام فدرال، مردم از یک طرف و ایالات از طرف دیگر، برای داشتن نماینده در حکومت مرکزی»(20) تعادل داشته باشد.

این نکته آشکار بود که به تمرکز بیشتر احتیاج است، اما به چه میزان و در دستان چه کسانی؟

در پاسخ به این پرسش، فورسیت ادعا می کند که اکثریت نمایندگان رویِ این سه اصل اساسی توافق کردند:

۱. مردم و نه «حق الهی» باید منبع اختیار در جمهوری جدید باشد

۲. شکل جمهوری حکومت باید بر اصل انتخاب برای زمامداری استوار باشد، نـه وراثت.

۳. مفهوم تفکیک قوای مقننه، مجریه و قضائیه باید به کار گرفته شود <sup>(21)</sup>.

در چارچوب کلی آن توافق برای روش اجرای اصول توافق شده، اختلاف نظرهای بسیاری وجود داشت.

یکی از زمینههای توافق نکردن به اصل انتخابات و نقش مردم در انتخاب مسؤلان فدرال مربوط می شد. وقتی ترس از یک پادشاه مستبد ازمیان رفت، در برابر نارضایتی و شورش گسترده، احتمال استبداد اکثریت موردتوجه قرار گرفت. اگر اکثریت مردم عادی، کسانی که سواد کمتر، اموال کمتر، موقعیت اجتماعی پایین تر و قدرت کمتر دارند، مسلط شوند، موقعیت اقلیت مرفه به خطر می افتد.

چون قوهٔ قانون گذاری مؤثر ترین قوه به شمار می آمد، برنامهٔ انتخاب اعضای کنگره به طور خاص مشکل ساز از کار در آمد. با پیروی از مونتسکیو، نمایندگان تصمیم گرفتند که دو مجلس وجود داشته باشد تا نه تنها دربارهٔ قانون گذاری

<sup>1-</sup>Murray Forsyth

سنجیده یکدیگر را کنترل کنند، بلکه نمایندگی دو زیرساخت مختلف را نیز به به وجود آورند. مجلس اعیان یا مجلس سنا نمایندگی دولت ایالتی را یکسان انجام خواهد داد و بدون توجه به تعداد جمعیت، هر ایالت دو سناتور خواهد داشت و این سناتورها به روشی که هیئت مقننهٔ هر ایالت تعیین می کند، انتخاب خواهند شد. اعضای مجلس نمایندگان (نه مجلس عوام) براساس و به نسبت تعداد جمعیت هر ایالت، با رأی مستقیم مردم، انتخاب می شوند.

این طرح قانون گذاری دو مشکل را حل کرد:

بین مردم و انتخاب سناتورها حایل ایجاد کرد و بین ایالتهای دارای جمعیت کمتر (بیشتر شمالی و صنعتی) و ایالتهای با جمعیتهای بیشتر (بیشتر جنوبی و دارای کشاورزی) مصالحه به وجود آورد. ایالتهای کوچکتر از نمایندگان مساوی در مجلس سنا بهرهمند شدند و ایالتهای بزرگتر از نمایندگی نسبی مجلس نمایندگان بهره بردند (22).

قوهٔ مجریه باید هم در میزان قدرت و هم در مدت اعمال قدرت کامل، محدود باشد. اما از آنجا که قوهٔ مقننه باید در نظام نمایندگی تسلط داشته باشد، بنابراین، قدرت آن بیشتر در معرض سوءاستفاده است.

این مشکل با تقسیم قوهٔ مقننه در دو مجلس سنا و نمایندگان و اعمال روشهای متفاوت انتخابات و این شرط که هر قانون پیشنهادی باید پیش از اجرا، به تصویب هر دو مجلس برسد، تا حدی حل شد.

از سوی دیگر، قوهٔ مجریه نیز نیاز به تحکیم قدرت داشت تا تحتالشعاع دو قوهٔ دیگر قرار نگیرد و ضعیف تلقی نشود.

افزودن حق وِتو برای رئیسجمهور یا حق رئیسجمهور برای جلوگیری از تصویب قانون واجد شرایط، توجیه همین امر است.

فقط با رأی دوسوم نمایندگان، هم در مجلس سنا و هم در مجلس نمایندگان، می توان این حق و تو را لغو کرد.

فرآیند انتخاب رئیس جمهور جرقهٔ بحث در بارهٔ میزان توانایی مردم برای مشارکت مستقیم در انتخابات را زد.

نمایندگان طرح «مجمع گزینندگان» را بهوجود آوردند که دستگاهی است که هم در ترکیب و هم در روش کار، بینظیر است. (23) این مجمع نشاندهندهٔ شکل ضعیف تری از نمایندگی دموکراتیک است (24) دادگاه عالی که قدرت قضائی فدرال به آن واگذار شد، بیش از پیش، از فرآیند انتخاباتی حذف شد؛ چون قرار بر این بود که قوهٔ قضائیه داور نهایی دربارهٔ صحت اجرای قانون اساسی باشد (و نیز در بارهٔ مطابقت قوانین فدرال و مصوبات رئیس جمهور با قانون اساسی قضاوت کند)، پس لازم بود که این دادگاه متشکل از افراد متخصص و بیطرفی باشد که رئیس جمهور آنان را با توصیه و رضایت مجلس سنا منصوب میکرد. (25)

#### اصول عمده در قانون اساسی ایالات متحد آمریکا

قانون اساسی آمریکا در سال ۱۷۸۸ میلادی، یک سالواندی پس از آغاز مذاکرات نمایندگان کنوانسیون قانون اساسی، تصویب شد.

همان گونه که این مرور گذرا نشان داده است، در این قانون، از اولویت اصل نمایندگی و شکل جمهوری حکومت، نه دموکراسی مستقیم، حمایت شد. قدرت در یک نفر یا یک دستگاه واحد متمرکز نشد، بلکه میان سه قوهٔ مجزای مقننه، مجریه و قضائیه و حکومت مرکزی تقسیم شد و در عین حال، هر قوه نظارتهایی بر دیگرقوا اعمال می کرد. علاوهبراین، هم دولت ملی یا فدرال و هم دولتهای ایالتی استقلال خود را در گسترهٔ خود حفظ کردند.

در آن زمان، قدرت ویژگی حکومت بهشمار میرفت و براساس این فرض تقسیم شده بود.

1-Electoral College

نهادهای اقتصادی که ممکن بود به عنوان نهادهای سیاسی اصلی به نظارت نیاز داشته باشند، هنوز در صحنه نبودند.

در این قانون اساسی اما یکی از شرایط اساسی از قلم افتاده بود: بیان کتبی حقوق فردی به نحوی که دولت ملی نتواند آنها را نقض کند. یکی از اولین اقدامات حکومت تازه استقراریافته تصویب ده متمم یا اصلاحیهٔ اول قانون اساسی و ارسال آن به ایالات بود. فرآیند تصویب این ده اصل تا دسامبر ۱۷۹۱ تکمیل و بیله  $^{1}$  یا منشور حقوق شهروندی  $^{7}$  به اجرا گذاشته شد. افزون بر اصول نمایندگی و جمهوری خواهی، محدودیتهای تمرکز قدرت و حفظ استقلال هم در سطح ملی و هم در سطح دولتی و تضمین حقوق فردی و دفاع از آن دربرابر دستاندازی دولت فدرال، منجر به پیریزی یک دولت مدرن جدید حقیقی شد.  $^{(26)}$ 

در این جا باید به چندین نکته اشاره کنیم: نخست این که میراث نظری منشور حقوق شهروندی نه برگرفته از مونتسکیو، بل ملهم از لاک و روسو بود که هردوِ آنها از حق مردم برای استقرار حکومت جدید، در صورت نقض اصول حقوق طبیعی و حاکمیت فردی، حمایت می کردند. (27)

این مفهوم در «آزادیها»ی فردی مربوط به باورهای مذهبی، آزادی بیان و مطبوعات، حقوق افراد متهم به ارتکاب جرم، اجرای شایستهٔ قانون و آزادیهای دیگری که در منشور حقوق شهروندی شرح داده شده است، بیان شد. اصلاحیهٔ دهم مشخص کرد که تمام قدرتهایی که اختصاصاً به کنگره داده نشده، برای هر ایالت محفوظ است. این تلاش برای جلوگیری از غصب استقلال ایالتهای کشور جدید به دست دولت فدرال نیز قانون اساسی را در نوع خود بی همتا کرد.

باوجوداین، از بند بازرگانی مندرج در اصل سوم قانون اساسی در طول زمان استفاده شده است تا از طریق بازنگریهای قضایی، قدرت هرچه بیشتری به دولت

\_

۱ - واژهٔ «بیله» فارسی و بهمعنی منشور پادشاهان است.

فدرال داده شود. ازقضا بخشی از هدف این قدرتطلبی برای تعیین قوانین ناظر بر روابط بازرگانی با دولتهای خارجی و میان ایالتها یا دولتهای بومی آمریکا، فراهم کردن زمینه برای آن نوع نظارت دولت مرکزی بود که برای حرکت از نظام سوداگری بهسوی دولت مدرن ضروری بهشمار میآمد.

امروزه، کاملاً روشن است که تدوین کنندگان قانون اساسی قدرت عظیم نهفته در بازنگریهای قضایی قوهٔ قضاییه را پیشبینی نمی کردند. بههرحال، بند بازرگانی بارها و بارها در تصمیمهای قضایی که حدود اختیارات دولت فدرال را گسترش داده و قدرتدولتهای ایالتی را محدود کرده، استفاده شده است.

قانون اساسی ایالات متحد آمریکا و بهویژه منشور حقوق شهروندی به شهروندان دولت مدرن جدید آزادیها و حقوق تضمینشدهای داد که آنها را از سوءاستفاده از قدرت توسط دولت فدرال محافظت می کرد. بااینهمه، بند بازرگانی همراه با اصلاحیهٔ چهاردهم (۱۸۶۸) و مفاد دیگر قانون اساسی و بخشهایی از منشور حقوق شهروندی نیز بهصورتی که بنیانگذاران اصلی آمریکا نمی توانستند پیش بینی کنند، موجبات گسترش قدرت دولت فدرال را فراهم کرد. با پیامدهای پردامنهٔ دولت مدرن، مفاد منشور حقوق شهروندی که دراصل برای حمایت از حقوق و آزادیهای فردی بود، به «شخصیتهای حقوقی» تعمیم داده شد؛ حقوق و آزادیهای که با عنوان «شرکت» شناخته می شوند.

منشور حقوق شهروندی بین حامیان دموکراسی مستقیم و کسانی که از «استبداد اکثریت» می ترسیدند، مصالحهای بی ثبات فراهم آوَرد. همچنین مفهوم حقوق شهروند را بهعنوان امری طبیعی و «غیرقابل نقض» برجسته کرد؛ حقوقی که بیشتر از ماهیت انسان ناشی می شود، نه از دولت یا یک سلسله قوانین خاص؛ مفهومی که بسیاری از بنیان گذاران با نارضایتی آن را تأیید کردند.

درحالی که صنعتی شدن و تمرکز همزمان ثروت و قدرت در آمریکای نوپا رشد می کرد، مرحلهٔ جدیدی از بحث دربارهٔ حقوق آغاز شد. از دههٔ ۱۸۲۰ تا سالهای

جنگ داخلی، آمریکاییهایی که در حاشیهٔ قدرت بودند (حقوق بگیران، زنان، بردهها و صنعتگران) و تحتتاثیر نظام جدید کار مبتنی بر دستمزد و سازمان سرمایه قرار داشتند، به طور جدی دربارهٔ «شکلهای قدرت با ساختار اجتماعی» و «یاری جستن از زبان سیاست برای بیان احساس بیعدالتی» به تأمل یرداختند. (28)

این گروهها با طرح ادعا نه ازنظر حقوق قانونی یا ناشی از قانون اساسی، بلکه از نظر «حقوق طبیعی» در برابر «استبداد روزمرهٔ سرمایه، کارفرمایان، بـردهداران و شوهران»، به اعضای جنبشهای ضدبردهداری پیوستند. (29)

اصلاحیهٔ سیزدهم قانون اساسی که پس از پایان جنگ داخلی تصویب شد، به طور مؤثری برده داری را در ایالات متحد آمریکا ممنوع کرد؛ اما حتی با حمایت هرچه بیشتر از حقوق که هدف اصلاحیه های چهاردهم و پانزدهم بود، یازده ایالت می توانستند جداسازی سیاهپوستان از سفیدپوستان و انکار آشکار حقوق قانونی (ازجمله حق رأی) را تحمیل کنند و «حقوق طبیعی» اعطاشده به همهٔ انواع بشر را به رسمیت نشناسند.

بههمین ترتیب، حقوق موردتقاضای حقوق بگیران نیز بهطور کلی رسمیتنیافته باقی ماند و زنان تا تصویب اصلاحیهٔ نوزدهم در سال ۱۹۲۰ صبر کردند تا حق رأی بهدست آوردند.

از دههٔ ۱۸۷۰ تا سالهای دههٔ ۱۹۳۰، دادگاهها به بازیگرانی تبدیل شدند که راجرز از آنها بهعنوان «عمده فروشان مستغلات جدید و حقوق کارآفرینی» یاد می کند. (31) حق قرارداد آزاد علیه کارگران به کار برده شد و قوانینی را که هدفشان حمایت از کار بود، زیرورو کرد.

حداکثر ساعتهای کار، حداقل دستمزد و حمایتهای دیگر بهبهانهٔ این که مزاحم سازوکار نظام بازار آزاد بودند، از بین رفت. این زمان دورهٔ «سرمایهداری سنگین صنعتی، مهاجرت انبوه، تحکیم تجارت و درگیریهای تلخ و پیدرپی

کارگران» بود. (32) دادگاهها به کرآت بر نظریهٔ حقوق ایجادشده در قانون اساسی تکیه می کردند تا از منافع سرمایه و شخصیتهای شرکتی دفاع کنند و به رسمیت شناختن آنها را بهعنوان نوع خاصی از «شخصیت حقوقی» با ویژگیهای شخص حقیقی آغاز کردند.

«آگاهی از حقوق» در دوران کساد بزرگ ادامه یافت و قوانین نوآورانهٔ فدرال برای کمک به فقیران و بیکاران و حمایتهایی برای سلامتی، ایمنی و منافع اقتصادی کارگران بههمراه آورد.

از اواسط دههٔ ۱۹۵۰ تا اواسط دههٔ ۱۹۷۰، مواد حقوق مدنی و احکام دادگاه عالی حقوق سیاهپوستان را در آمریکا گسترش داد و به ماجرای «جدا اما برابر» در آموزش و تسهیلات عمومی دیگر پایان بخشید و بسیاری از قوانین که هدفشان جلوگیری از رأیدادن سیاهپوستان بود (بندهای مربوط به امتحان سواد، گرفتن عوارض در انتخابات و رسیدگی به اصلونسب رأیدهنده) خلاف قانون اساسی اعلام شد. مارشالهای فدرال به بعضی ایالتهای جنوبی اعزام شدند تا از امکان ثبتنام و رأیدادن سیاهپوستان اطمینان یابند.

با ترکیب خلاقانهٔ بند بازرگانی با اصلاحیهٔ چهاردهم، دادگاه عالی همچنین جداسازی و ارائهندادن خدمات بر اساس نژاد را که تسهیلات خصوصی مانند هتلها، رستورانها و تسهیلات دیگر عمومی را شامل می شد، خلاف قانون اساسی دانست. (33) گروههای دیگری نیز طرح ادعا برای حقوق برابر را آغاز کردند که شاهد آن جنبش زنان است که در دهههای ۱۹۶۰و ۱۹۷۰ پدید آمد. کنترل بیشتر بر کارکردهای مربوط به تولیدِ مِثل، برابری بیشتر در محل کار و توانایی خریدِ مِلک بدون رضایت شوهر فقط چند نمونه از حقوقی است که زنان آمریکایی بهدست آوردند.

حقوق معلولان یا افراد با تواناییهای متفاوت بهصورت دسترسی برابر به خدمات دولتی و خصوصی و اشتغال بهرسمیت شناخته شد و دادگاه عالی از سایهروشن یا گوشه و کنار حقوق دیگری که آشکارا در اصل ده اصلاحیهٔ حقوق شهروندی به آنها

اشاره شده بود، حق حریم خصوصی را بهوجود آورد.<sup>(34)</sup>

در این زمینه، سرانجام، چنین بهنظر میرسید که وعدههای منشور حقوق شهروندی و بخشهای دیگر قانون اساسی که حقوق و آزادیها را تضمین می کردند، برای گروههایی که قبلاً در جامعهٔ آمریکا محروم بودند، به حقیقت پیوست.

این دستاورد سادهای نبود و نمی توان در ارزش نتایج آن تردید کرد.

این مرور گذرا فقط اشارهای دارد به تلاشهای انجام شده و نتیجههای بهدست آمده. افرادی به تنهایی یا با همکاری دیگران، دست به کار شدند و جرقهٔ تغییرات اجتماعی شگفتانگیز اواسط قرن بیستم تا اواخر آن را زدند. درحالی که دادگاه عالی (از دههٔ ۱۹۸۰) در ترکیبش محافظه کارتر شده است، تصمیمهای آن در بعضی موارد، به جای گسترش حقوق و آزادیهای فردی، به محدود شدن آنها منجر شده است؛ اما جامعه به طور کلی، همچنان، از دستاوردهای حقوق مدنی که در این دوران حاصل شده، بهره برده است.

به طور خلاصه، بنیان گذاران جمهوری آمریکا نمی توانستند ساختار جدید قدرت را که تا حدی محصول صنعتی شدن، تمرکز سرمایه، تغییر مفاهیم بازرگانی و نظام جدید بازار بود، پیشبینی کنند. هرچه ایالات متحد آمریکا بالغتر شد، قدرتهای دولتی بیشتر مورد تجدیدنظر قرار گرفت و دوباره تفسیر شد و شرایط اجتماعی همراه با رشد نهادهای اقتصادی جدید تغییر کرد و تعادل اصلی که برای بنیان گذاران آن مهم بود، از دست رفت.

امروزه، شرایط اجتماعی اقتصادی این کشور نشان میدهد که چگونه این حقوق به پیشرفتهای اقتصادی دویست سال گذشته انجامیده است. حمایتهای فردی که جامعهٔ جدید از عهدهٔ آنها برآمد، فرصتهایی را پروراند که به نوآوریها و پیشرفتهای شگفتانگیزی در فناوری منجر شد. و اما درطول قرنهای نوزدهم و بیستم، شرکتها به شکل مسلط سازمان اقتصادی تبدیل شدند. درحالی که

قوانین تغییر یافتند و قانون اساسی دوباره تفسیر شد تا نیازهای یک جامعهٔ در حال تغییر را تأمین کند. شرکتها کم کم حقوق قانونی و مصونیتهایی را که زمانی برای یکایک شهروندان در نظر گرفته شده بود، بهدست آوردند.

## فصل سوم

## دولت مدرن بر سر دوراهی

دولت ملی که از مدیریت مشکلات زندگی روزمـرهٔ مـا بسـیار فاصـله دارد، همچنان تظاهر می کند که با مشکلات جهانی که بر ما اثر می گذارند، مقابله مىكند.

ژان ماری گوئِنو <sup>۱</sup>

چرا نهادهای سیاسی و اقتصادی که برای حل مشکلاتی به وجود آمدند که مردم قرنهای هجدهم و نوزدهم و اوایل قرن بیستم درگیر آنها بودند، برای تأمین نیازهای جوامع معاصر تعدیل نشدهاند؟ با این که اصلاحات و تفسیرهای تحلیلی تازهای به عمل آمده است، بیشتر فرضیه ها و پیامدهای اساسی دولت مدرن نه تنها موردقبول باقی ماندهاند، بلکه بی

1-Jean-Marie Guehnno

سیاستمدار فرانسوی. وزیر امور خارجه فرانسه (۱۹۸۹/۹۳). از سال ۲۰۰۰ تا ۲۰۰۸، معاون دبیر کل سازمان ملل متحد بوده و اکنون، مدیر اجرایی سازمان فراملیتی و غیرانتفاعی «گروه بحران» است که مطالعه در باب جلوگیری یا رفع منازعات خشونت آمیز و بحران در کشورهای مختلف از جمله وظايف آن است. كتاب مهم او End of The Nation State است. هیچ چالش جدی پذیرفته شدهاند و درحقیقت، چون دولت مدرن همراه با شرایط اجتماعی تکامل نیافته است، در حال ایجاد محیطی ناکارآمد برای شهروندانش است و در جادهٔ مارپیچ رو به فرودی گام گذاشته است که برای تضمین بقای افراد سالم، روابط اجتماعی سازنده و رضایتبخش و نظامهای سیاسی و اقتصادی کارآمد باید از آن بیرون بیاید.

ساختار حکومتهایی که از دولت جدید آمریکا الگوبرداری شده اند، همان ساختاری است که بیش از دو قرن پیش بنیان گذاشته شد. در آن زمان، پیشبینی شرایطی که مشخصات اصلی قرن بیستویکم را تشکیل می دهد، ممکن نبود. بااین حال، این سخن بدان معنا نیست که این ساختارها منسوخاند یا باید کنار گذاشته شوند. تأثیر آنها بر وضعیّت زندگی بشر، خلاقیت فردی و تحقیق ظرفیتهای بالقوهٔ انسان گسترده و مثبت بوده است. اما این ساختارها باید تعدیل شوند تا حیاتشان را حفظ کنند و به تلاششان برای بهبود زندگی در سراسر جهان ادامه دهند.

در توضیح این که چرا دولت مدرن تغییر نکرده است، ابتدا لازم است:

۱. فرضیهها و ویژگیهای دولت مدرن را تعریف کنیم.

۲. بررسی کنیم که چگونه دولت مدرن می تواند خلاقیت را ترغیب کند و کیفیت زندگی بشر را ـ هم برای ملتهای توسعه یافته و هم برای ملتهای در حال توسعه ـ افزایش دهد و بهاین ترتیب، بقای خود و نیز سلامت کرهٔ زمین را تضمین کند.

۳. در فهم این نکته بکوشیم که چرا نظارت دولت همچنان به بهای رونق اقتصادی و ابتکار فردی در افزایش است.

۴. به بررسی دلایلی بپردازیم که دولت مدرن تا این حد در مقابل تغییر مقاومت کرده است.

با فروپاشی اتحاد جماهیر شوروی و تشکیل اتحادیهٔ اروپا، دولت مدرن بـهطـور

بعثبرانگیزی در حال تنزل بوده است. مفاهیم «حاکمیت» و «استقلال» بیش از پیش، راه را برای منطقهای شدن و وابستگی متقابل باز کرده است. (1) دلایل بسیاری برای تنزل دولت ملی مدرن وجود دارد، اما در این فصل، ما به عواملی که از توانایی دولت مدرن برای پیشرفت رفاه شهروندان می کاهد، نگاهی میاندازیم. ابتدا، به بررسی این نکته می پردازیم که چگونه «شهروندی» (یا شخصیت حقوقی) شرکتها فرآیندهای دموکراتیک را در دولتهای مدرنی چون آمریکا تضعیف کرده است. سپس، به ماهیت در حال تغییر درگیری، امنیت و حاکمیت از دیدگاههای مختلف نگاه می کنیم. در پایان، به ناکار آمدی دولتهای مدرن در قرن بیستویکم در حل مسائل داخلی و جهانی که به سود شهروندان است، بیستویکم در حل مسائل داخلی و جهانی که به سود شهروندان است، میپردازیم.

#### دولت مدرن و حقوق شرکتها

همانند حقوق تکتک شهروندان، حقوق شهروندی به شرکتها نیز که «شخصیت حقوقی» به شمار می آیند، داده می شود. این حقوق همزمان با حقایق اجتماعی و اقتصادی در حال تغییر، به وجود آمد.

همانند ادعاهای مطرح شده برای حقوق فردی، حقوق شرکت بازرگانی نیـز در مراحل مختلف، برای شناسایی و اعمال آن حقوق، پیش رفته است.

انقلاب آمریکا نشان دهندهٔ پایان نظام سوداگری (مِرکانتیلیسم) و آغازگر نظام بازار بود. ایالات متحد آمریکا به دلیل سنت فردگرایی و مخالفت با مداخلهٔ دولت، زمینهٔ باروری نظریهٔ سرمایه داری پیش صنعتی و رویکرد آزادی و مداخله نکردن دولت در اقتصاد را که آدام اسمیت مطرح کرده بود، فراهم کرد. با نزدیک شدن قرن نوزدهم، صنعتی شدن روزافزون که با تقسیم کار و ایمان به رقابت بی حدوحصر ممکن شد، نظریهٔ اسمیت را به بوتهٔ آزمایش گذاشت؛ در حالی که شرکتها به عامل مهم تری در فعالیت اقتصادی تبدیل شدند، از دولت کمابیش

نوپا خواسته شد که هم حقوق دولتی و هم میزان نظارتی را که شرکتها مشمول آن خواهند بود، تعریف کند.

در زمان بنیان گذاری دولت، شرکتها با مجوزهای دولتی به وجود آمدند و فقط آن حقوقی را داشتند که به اختیار دولت به آنها اعطا می شد. به ارادهٔ دولت می شد حقوق شرکتی را اصلاح کرد و مجوزهای شرکتی را باطل کرد. (2)

این کنترل شدید شرکتها بهزودی کاهش یافت. در سال ۱۸۱۹، دادگاه عـالی ایالات متحد آمریکا شرکت را «شخصیت حقوقی» با حق انعقـاد قـرارداد تعریـف کرد. (3) علاوهبراین، داراییهای بهوجودآمده توسط شـرکت را نبایـد بـه امـان گـل وگشادبازیهای دولت سپرد. همـین محـدودیت اختیـار دولـت اسـاس گسـترش خودمختاری و قدرت شرکتها شد، بهویـژه وقتـی آنهـا در راه دلخـواه تجـارت، شروع به رشد کردند. (4)

در سال ۱۸۸۶، دادگاه عالی به طور شفاهی به این مسأله پرداخت که آیا شرکتهای تجاری حقوق افراد را دارا هستند یا خیر؟

موریسون رویت ۱، منشی دادگاه، بیانیهٔ رئیس دیوان عالی کشور را به شرح زیر ثبت کرد:

«دادگاه نمیخواهد در بارهٔ این که آیا مفاد اصلاحیهٔ چهاردهم قانون اساسی (که طبق آن، دولت حق ندارد از حمایت یکسان قانون برای هر شخصی که در حوزهٔ قضایی اوست، مضایقه کند) برای این شرکتها قابل اجراست یا خیر، بحثی بشنود. ما همه بر این عقیدهایم که آن اصلاحیه قابل اجراست.» (5)

دادگاه در بارهٔ مسألهٔ شخصیتداشتن شرکت بهطوررسمی حکمی صادر نکرد؛ اما جِس کرانیچ می گوید که از این زمان به بعد، دادگاه عالی، با استفاده از انواع توصیفهای استعاری، فرض کرده است که یک «شرکت» یک «شخص» است.

<sup>1-</sup>Morrison R. Waite

<sup>2-</sup>Jess Krannic

دادگاه با وجود این که نتوانسته معیاری بهدست دهد که تعیین کند یک «شخص» طبق قانون اساسی چیست و یا آیا «شرکت» با این معیار مطابقت دارد یا نه، این فرض را پذیرفته است.

با پابرجاشدن فرض «شخصیت» برای شرکتها، حقوق قانونی آنها مرتب گسترش یافته است و توانایی دولت (چه ایالتی، چه فدرال) برای نظارت قانونی بر فعالیتهای شرکتی پیوسته تحلیل یافته است و این امر موجب اعتقاد فراگیر به نکات زیر شده است:

پیدایش شرکت مدرن تمرکز قدرت اقتصادی را با خود به همراه داشته است و این تمرکز می تواند در شرایط مساوی، با دولت مدرن رقابت کند: قدرت اقتصادی در برابر قدرت سیاسی که هرکدام در زمینهٔ کار خود توانمند است. دولت می کوشد شرکت را در برخی جنبه ها، در چارچوب قانون گذاشته، قانونمند کند و در همین حال، شرکت پیوسته قدر تمندتر می شود و برای اجتناب از این قانونمند شدن، تمام تلاشش را به کار می بندد. شرکت در جایی که پای منافعش در میان باشد، حتی تلاش می کند بر دولت مسلط شود. آینده ممکن است شاهد این باشد که دستگاه اقتصادی که در حال حاضر شرکتها معرف آن هستند، نه تنها در سطح مساوی با دولت قرار بگیرد، بلکه بسا یا حتی به عنوان شکل غالب سازمان اجتماعی، برتر از آن شود. (6)

تصمیم اخیر دادگاه عالی ایالات متحد آمریکا نشان میدهد تحول حقوق شرکتی تا چه حد پیش رفته است.

در ژانویهٔ ۲۰۱۰، دادگاه با زیرورو کردن تصمیمهای قبلی، تصویب کرد که دولت نمی تواند از هزینههای سیاسی شرکتها (از جمله شرکتهای رسانهای) برای انتخاب مقامهای سیاسی جلوگیری کند. (7)

قاضي آنتوني م. كندي از طرف اكثريت نوشت: «اگـر مـتمم اول قـانون اسـاي

<sup>1-</sup>Anthomy M. Kennedy

کوچکترین اثر قانونی داشته باشد، کنگره را منع میکند که شهروندان یا مجامع آنها را فقط به سبب شرکت در آزادی بیان، جریمه یا زندانی کند.»

قاضی پل استیونز همراه با سه عضو دیگر جناح لیبرال دادگاه گفت که اکثریت دچار خطای بزرگی شده که بحث در بارهٔ شرکتها و بحث مربوط به مسائل انسانی را یکسان فرض کرده است.

درحالی که این عقیده بر ممنوعیتهای مربوط به کمک به نامزدهای انتخاباتی تأثیری نگذاشت، مخالفان این پرسش را مطرح کردند که: آیا بین کمک مالی به نامزدها و هزینههای مستقل از سوی آنها (شامل نامزدهای مقامات قضایی که می توانند نقش بزرگی در حلوفصل اختلافات بین تکتک شهروندان و شرکتها داشته باشند) تفاوتی وجود دارد یا خیر.

قاضی استیونز نوشت: «تفاوت بین فروش رأی و فروش دسترسی به رأی امری است کمّی، نه کیفی... و فروش دسترسی به رأی در ماهیّت فرقی با دادن اولویّت ویژه به کسانی که از طرف شخص دیگری پول خرج میکنند، ندارد.»

این تصمیم میباید در شرایط افزایشهای چشمگیر در هزینههای شرکتی برای انتخابات کنگره در نوامبر سال ۲۰۱۰ بررسی میشد.

در سال ۲۰۱۰، مدت کمی پس از تصمیم دادگاه عالی، گروهبی شامل پانزده سازمان محافظه کار معاف از مالیات بیش از سیصد میلیون دلار بودجه برای مبارزهٔ انتخاباتی اختصاص دادند. (۱۹) در حالی که گروههای لیبرال نیز پولهای کلانی خرج می کنند، «بهنظر می رسد این آهنگ شتاب در خرج کردن پول، دست کم، در این زمان، ازطرف حوزهٔ تجارت و متحدان آن باشد.» (۱۹)

همزمان که شرکتها از نظر وسعت و ثروت رشد می کنند، حقوق گسترده تری به آنها اعطا می شود. براساس مقایسهٔ فروش شرکتها و تولید ناخالص مِلی، شرکتها نمایندهٔ پنجاه ویک از صد اقتصاد بزرگ جهان اند و بقیهٔ کشورها فقط

<sup>1-</sup>Paul Stevens

نمايندهٔ چهلونه از اين صد اقتصاداند.

علاوه براین، میزان فروش دویست شرکت برتر نسبت به کل فعالیت اقتصادی با آهنگ تندتری در حال رشد است.

از سال ۱۹۸۳تا ۱۹۹۹، فروش شرکتها رویهمرفته از بیستوپنج درصد به بیستوهفتونیم درصد تولید ناخالص داخلی جهان رشد کرد. درحالی که فروش دویست شرکت برتر معادل بیستوهفتونیم درصد فعالیت اقتصادی جهان است، آنها فقط ۷۸/۰ (هفتاد و هشت صدم) در صد نیروی کار جهان را استخدام میکنند. هشتاد و دو شرکت آمریکایی بیشترین تعداد از دویست شرکت برتر را دارند (چهلویک در صد کل شرکتها).

با توجه به این آمارها، مهم است بپرسیم که: افزایش دامنهٔ فعالیت و ثروت و نیز نفوذ سیاسی شرکتها بر جمهوری، چگونه تأثیر می گذارد؟ آیا شرکتها برای اطلاع رسانی به عموم مردم در بارهٔ مسائل جاری و نامزدها به گونه ای نفوذ پیدا می کنند که به طور مؤثر می توانند نتایج انتخابات را تعیین کنند؟ آیا پیش بینی ها در این باره که شرکتها ممکن است با قدرت دولت برابری کنند یا برتر از دولت شوند، تحقق خواهد یافت؟ آیا شهروندان ایالات متحد آمریکا بیش از پیش اعتماد به مشروعیت و کارآمدی نهادهای سیاسیشان را ازدست خواهند داد؟

در این جا، نمی توان به این پرسشها پاسخ شایستهای داد؛ اما این پرسشها در هر تلاش برای پیشبینی دیدگاه متفاوتی در بارهٔ دولت مدرن، دارای اهمیت بسیار است.

# استقلال، حقوق بشر و منطقهای شدن

بیشترین رشد استقلال در دورهٔ پسااستعماری قرن بیستم تجربه شده است. امروزه، بیشتر کشورهای جهان «مستقل» درنظر گرفته میشوند.

بین سالهای ۱۹۸۹ و ۱۹۴۵، بیش از صد کشور مستقل به فهرست کشورها

افزوده شد و بیست کشور دیگر بین سالهای ۱۹۸۹و ۲۰۰۱ ایجاد شد. (<sup>10)</sup> در همین زمان، مفهوم «استقلال» در قیاس با روزهای آغازین ایجاد دولت مدرن، تغییر چشمگیری داشته است.

آدام توکر ٔ دو نوع «ستقلال» را تعریف میکند: «استقلال بیرونی» و «استقلال درونی».

دولت از نظر بیرونی، در صورتی مستقل است که در صحنهٔ بین المللی مستقل عمل کند و دولتهای دیگر (و نه لزوماً تمام کشورها) آن را به رسمیت بشناسند. نوع دیگر استقلال همانا به معنای لغوی این اصطلاح ـ یعنی «استقلال درونی» ـ است. استقلال درونی یعنی وجود نوعی ساختار قدرت دولتی واحد و باثبات و برتر در درون مرزهای یک کشور که دیگران آن را به چالش نکشند. حدود و مرزهای استقلال درونی بسیار نامشخص تر از استقلال بیرونی است. «جمهوری مرزهای استقلال درونی بسیار نامشخص تر از استقلال بیرونی است. «جمهوری افتصاد آن کشور را اداره می کرد، با پذیرش یک ایدئولوژی دولتی شبه منه همی درست نظارت بر زندگی خصوصی شهروندانش توسط نیروی عظیم پلیس مخفی، درست نظارت بر زندگی خصوصی شهروندانش توسط نیروی عظیم پلیس مخفی، درست به اندازهٔ هر دموکراسی آزادی خواه غربی، مستقل بود.

آنچه تقریباً با اطمینان می توان گفت، این است که احتمالاً هیچ دولتی هیچگاه به طور کامل بر قلمرو خود حکومت نکرده است؛ اما دولت برای مستقل بودن باید بتواند توعی نظم عمومی را در قلمروش تأمین کند که اکثریت جمعیت به آن احترام بگزارند. (11)

در قرن بیستویکم، تمایز بین امور داخلی و خارجی در حال کمرنگشدن است. نمونهای از آن خطر گداخت هستهٔ مرکزی راکتور اتمی در پی زلزله و سونامی ژاپن در سال ۲۰۱۱ است. این گونه بلاها نه تنها بر کشور محل وقوع تأثیر می گذارند، که تبعات جهانی نیز دارند.

1-Adam Tokar

. .

علاوهبراین، در حال حاضر، به کارگیری زور به عنوان ابزار اعمال استقلال و حل درگیری بین ملتها، جایگزین اطاعت خودخواسته با قوانین توافق شدهٔ تعامل و رفتار جمعی می شود.

رعایت قوانین اتحادیهٔ اروپا از سوی دولتهای عضو، نمونهٔ خوبی است برای نشان دادن این که چگونه استقلال دولتها برای افزایش منافع ملتهایی که عضو اتحادیههای بزرگتراند، به مصالحه گذاشته می شود.

توان فناوری اطلاعاتی برای درگذشتن از مرزهای سیاسی موجب شده است که مرزهای سیاسی و استقلال سرزمینی معنای کمتری در مقایسه با گذشته داشته باشد.

علاوهبراین، آسیبپذیریهای رایج نشاندهندهٔ مسائل امنیتی برای بسیاری از ملتهاست که ایجاد همکاری و وابستگی متقابل را بهعنوان راههایی برای تضمین وجود این ملتها در پیش می گیرند. استراتژیهای سنتیِ اعمال زور نقش کمتری بازی می کنند. (12) همهٔ این عوامل مزایای اصلی دولت مدرن را که متکی به مفاهیم قلمرو سرزمینی و استقلال بهعنوان دلیل وجودی آن است، به شدت تضعیف می کنند.

مسألهٔ حقوق بشر (هم فردی و هم جمعی) یکی از چالشبرانگیزترین مسائل برای استقلال دولت معاصر و مدرن است. ادعاهای مبتنی بر حقوق بشر اغلب اختیار نهایی دولت را هم در امور قانونی و هم سیاسی، بهچالش می کشند. افزایش پوشش خبری مصادیق نقض حقوق بشر در رسانه های سنتی و اجتماعی، چشم پوشی جامعهٔ بین المللی از آن را در زمان وقوع فجایع، دشوار تر کرده است. حملهٔ تصادفی دولت لیبی به شهروندان خود در ماه مارس ۲۰۱۱ و واکنش نظامی شورای امنیت سازمان ملل اینگونه تغییرات ناگهانی را برجسته می کند.

در مواردی که یک دولت جرمی مرتکب می شود:

۱. وظیفهٔ تمام دولتهای دیگر دوبرابر می شود تا هم وضعیت ناشی از آن جرم را قانونی به حساب نیاورند و هم در انجام اقداماتی که برای از بین بردن پیامدهای جرم طراحی شده است، با دولتهای دیگر همکاری کنند.

۲. همهٔ دولتها می توانند ادعا کنند که در طرح هر دعوی در برابر هر سازوکار بین المللی موجود، مصالحی دارند و بسا که رسیدگی به یک جرم مستلزم مراجعه به عرف یا قانون برساختهٔ مردم ایشد؛ یعنی قانونی که معمولا در قوانین بین الملل وجود ندارد.

۳. برخلاف اصل اساسی معمول در قانون بینالمللی، می توان در حجابی که یک دولت برای فرار از مسؤلیت، دور خود پیچیده است، رخنه کرد که در آن صورت، مسؤلیت جزائی مقامات رسمی بینالمللی و سران دولتها را در پی خواهد داشت (تاکنون، این تمهید دربارهٔ اقدامات غیرقانونی بینالمللی دیگری که یک دولت انجام می دهد، کاربرد نداشته است؛ زیرا در چنین مواردی، مسؤلان از «مصونیت قضائی» بهره منداند (برای نشان دادن آنچه در این جا مطرح است، پروندهٔ در جریان پینوشه نمونهٔ قابل ملاحظه ای است) که در قانون جزای روم، به قانونی گفته می شد که توسط تنی چند از افراد مردم عنوان می شد و در جهت نظم عمومی یا منافع جامعه بود.

۴. همهٔ دولتها می توانند علیه یک «دولت خاطی»، «قدامات متقابل» انجام دهند (این اصطلاح جدیدی است برای اقدامات تلافی جویانه) و شرایط برای این گونه اقدامات متقابل، به طور قابل ملاحظه ای ساده شده است.» (13)

این امر به آن معناست که همچنان که ما به آینده نزدیک می شویم، حقوق بشر به طور روزافزون، جنبهٔ جهانی پیدا خواهد کرد و ادعاهای استقلال ملی از نقض نظامیافتهٔ این حقوق پشتیبانی نخواهد کرد.

<sup>1-</sup>Actio popularis

<sup>2-</sup>Pinoche

# ماهیت درحال تغییر جنگ و درگیری

از زمان فروپاشی اتحاد جماهیر شوروی و پیدایش بلوکهای اقتصادی و سیاسی بزرگ منطقهای مانند اتحادیهٔ اروپا، اصل موازنهٔ قوا که موجب بهرسمیت شناختن استقلال در روابط بینالمللی شد، روزبهروز، بیمعنی تر شده است.

حملههای یازده سپتامبر ۲۰۰۱ به خاک آمریکا و جنگهای متعاقب آن در عراق و افغانستان همراه با شورشهای اخیر در کشورهای عربی برای کسب حقوق دموکراتیک بیشتر، ماهیت روابط بینالمللی را دگرگون کرده است.

«جنگ علیه ترور» با جنگهای سنتی یا کلاسیک که دولتهای ملی برای آنها سازماندهی شدند، کاملاً تفاوت دارد. جنگهای کلاسیک بهطور معمول، با شکست دشمن، پایان دشمنیها و امضای نوعی سند رسمی که پایان درگیری را اعلام میداشت، به پایان میرسید؛ اما در جنگ علیه ترور، هیچ میدان جنگ خاصی وجود ندارد و هیچ پایان مشخصی برای درگیری نیست. دشمن یک نیروی نظامی رسمی نیست. این نوع جنگ هیچ مرزی ندارد و علیه چند دشمن در محلهایی اغلب تعریفنشده در سراسر جهان، هدایت میشود.

این سرمشق جدید جنگ چالش مهمی به وجود می آور در زیرا حریفان جنگ با جمعیتهای دوست یا حداقل غیردشمن درهم آمیختهاند. بخشهای مختلف جمعیت در درون و بیرون از مرزهای مستقل و نه دو یا چند ملت جداگانه، به جنگ با یکدیگر می پردازند. اغلب، حریفان خودسازمان یافته و پراکنده در هدایت جنگهای نامنظم، چابک تراند. آنها ممکن است بتوانند از فناوری اطلاعات به عنوان اهرمی استفاده کنند تا به روشهایی سازمان دهی شوند که نفوذ در آنها برای نهادهای اطلاعاتی سنتی دشوار باشد. هیچیک از نهادهای دولت مدرن بهاندازهٔ کافی تجهیز نشده است تا از عهدهٔ این الگوی جنگ برآید. در حقیقت، باید بگوییم که تنهاراه شکست دادن آن، درون خود جوامع است. بدون همکاری و پشتیبانی جوامع، مقابلهٔ مؤثر با چنین چالشی تقریباً غیرممکن است.

# نمودهای نابرابری

در ایالات متحد آمریکا، دولت مدرن یا نئولیبرال جدید به اوج رسید و سپس، در دو دههٔ آخر قرن بیستم، رو به زوالی ناهماهنگ گذاشت. ایالات متحد آمریکا در اوج خود، بهعنوان مدلی برای دموکراسی در نظر گرفته میشد که مشخصههای آن از این قرار بود:

۱. یک دولت آزاد با مشارکت مردم که بین ایمنی و امنیت کشور با آزادی فردی موازنه برقرار میساخت.

۲. تدابیر امنیتی نهادی در قانون اساسی علیه استبداد.

٣. حقوق مدنى بىسابقه براى شهروندان.

۴. فرصتهای برابر (واگرنه برابری واقعی) در سیاست و اقتصاد آن دولت. رشد اقتصادی مداوم و افزایش سطح زندگی بهطور گستردهای طبیعی و اجتنابناپذیر تلقی میشد. هرچه سرمایه انباشته تر شد، سرمایه گذاری و تولید شکوفاتر شد، بیکاری کاهش یافت، مصرفکنندگان به مصرف ادامه دادند و اقتصاد رشد کرد. موجهای پی درپی نوآوری نه تنها ابزار و روشهای موجود، بلکه آگاهی بشر را نیز دگرگون کرد. در درک انسان از چگونگی کارکرد جهان، جایگاه او در آن و روابط او با مردمان دیگر نیز اصلاحاتی رخ داد. توسعهٔ منابع انرژی، افزایش وسایل حملونقل کالا و مردم و روشهای ارتباطی میان آنها به نوعی از جهانی شدن انجامید که دولت مدرن تاکنون نتوانسته به طور مؤثر آن را کنترل کند.

تامس فریدمن (14) بر این باور است که اکنون، توفیق دولت و خطمشی او به درک این واقعیت بستگی دارد که جهان بهطور چشمگیری مسطحتر و هموارتر شده است. او معتقد است که بعضی از این «هموارکنندهها» عمدتاً بهدلیل پیشرفتهای سریع فناوری کامپیوتر و برقراری ارتباط با سرعت بالا به عنوان شکلهای جدید همکاری ممکن شده است:

۱. «برونسپاری» یا انتقال بخشهایی از عملیات سازمانی بههر نقطه در جهان که

بتواند آن عملیات را به مؤثر ترین، کارآمدترین یا ارزان ترین روش انجام دهد.

۲. سرمایه گذاری «برون کرانهای» یا انتقال کل یک بنگاه تولیدی از یک نقطه از جهان به نقطهٔ دیگر.

۳. «منابع آزاد» یا تولید محصولات یا سیستمها با کار رایگان یا کمابیش رایگان بهمنظور مشابهسازی و قیمتشکنی رقبای اصلی.

فریدمن نمونهٔ فایر فاکس<sup>۲</sup> را به کار می برد که نوعی مُرورگر اینترنتی است و نرمافزاری رایگان و جایگزین برای اینترنت اکسپلورر. این مرورگر ازطریق همکاری بین دو نفری بهوجود آمد که هیچگاه یکدیگر را ندیده بودند: یکی در استَنفورد در آمریکا و دیگری در نیوزلند.

اما هرچه جهان مسطحتر شده و شکلهای جدید برقراری ارتباط و همکاری برای خلاقیت بیشتر بهوجود آمده، شرایط اقتصادی ایالات متحد آمریکا برای بسیاری از شهروندانش بدتر شده است. دیویـد (<sup>15)</sup> کـوتز ۳ سـه پیشـرفت مهـم را برمی شمرد که به این وضعیت کمک کرده است:

۱. نابرابری روزافزون.

۲. تنها یک بخش مالی روزبهروز فعالیتهای سوداگرانه و پرخطر بیشتری را جذب کرده است.

۳. وجود یک سلسله داراییهای بزرگ حبابگون «DotCom» که در اواخر قرن بیستم ترکید، سرمایه گذاری در املاک را ترغیب کرد و سپس در پی حباب

1-Open sourcing

#### 2-Fire Fox

اصطلاحی در جهان دیجیتال و فناوری اطلاعاتی است و دربارهٔ برنامهای به کار می رود که کد یا لفظ عبور آن در دسترس همگان است و هرکس می تواند با ایجاد تغییر در طرح اصلی و اولیهٔ آن، به بهترشدنش کمک کند. بهبیان دیگر، امکان دسترسی جهان شمول به چنین برنامهای زمینهٔ لازم برای تغییر و بهبود یا گسترش آن را فراهم می آورد. م.

3-Davidv Kotz

ملکی واقعی ناشی از آن، سقوط ارزش اوراق بهادار مربوط به رهن اتفاق افتاد که موجب نابودی اقتصادی و سیاسی شد و صاحبخانههای بیشماری را به آستانهٔ نابودی مالی کشاند.

او مطرح می کند که این موضوع به یک «بحران سراسری» منتهی شد. (16) هر شکل از نهاد کارآمد اقتصادی، بسا که مدتی سودهای کلان و توسعهٔ اقتصادی را در پی داشته باشد، اما سرانجام تضادهای موجود در درون همان شکل نهادینهشده عملیات مُستمر آن را تضعیف می کند و به بحرانی نظامهار می انجامد. (17)

درحالی که ثروت شرکتها افزایش یافته است، وضعیت مالی شهروند عادی همچنان بدتر می شود. چرخهٔ تجارت از سال ۲۰۰۰ تا ۲۰۰۷، طوری بوده است که این دوره تنهادوره در سالهای پس از جنگ جهانی دوم است که میزان متوسط درآمد خانواده در پایان آن از ابتدای آن کمتر بوده است. و این امر بیشتر به دلایل زیر بود:

۱. افزایش نرخ رشد سود شرکتی در مقایسه با نرخ رشد دستمزد.

۲. نـرخ بـالای بـازده کـارکرد در هـر سـاعت کـه از نـرخ رشـد دسـتمزد سـاعتی بیشـتر شـد. (۱۵) درسـت در همـین دوره، گسـترش اقتصـادی شـاهد رشـد هزینـههـای مصـرفکننـده بـود کـه سـریعتـر از تولیـد ناخـالص داخلـی افـزایش یافـت و از ۷/۶۸ درصـد تولیـد ناخـالص داخلـی در سـال ۲۰۰۶، بـه افـزایش یافـت و از ۲۰۰۸ رسـید (۱۹۰۱) مصـرفکننـدکان ایـن هزینـه را بـا سرمایه گذاری مجدد روی خانـههایشـان تـأمین کردنـد کـه اغلـب بـا اسـتفاده از رهـنهـایی بـا نـرخ متغیـر و وامهـای پُرخطـر دیگـر همـراه بـود. از دسـامبر ۲۰۰۸ تا دسـامبر ۲۰۰۸، چهـلدرصـد ارزش خـالص خانـهٔ خـانوادههـا بـاد هـوا شـد و خطـر بیکـاری حـدود ده درصـد همچنـان در کمـین بـود. (۱۵) در نتیجـه، بـدهـی خـانواده (بابـت رهـن خانـه و کـارت اعتبـاری) بـهعنـوان درصـدی از درآمـد بـهدسـتـآمـدهٔ شخصـی یـا قابـلدسـترس تـا سـال ۲۰۰۷، بـهطـور درآمـد بـهدسـتـآمـدهٔ شخصـی یـا قابـلدسـترس تـا سـال ۲۰۰۷، بـهطـور درآمـد بـهدسـتـآمـدهٔ شخصـی یـا قابـلدسـترس تـا سـال ۲۰۰۷، بـهطـور

شگفتانگیزی به ۸/۱۲۸ درصد رسید.

هرقدر وسعت، ثروت و حقوق شرکتی به طور نامتناسبی بیشتر شده است، فاصلهٔ موجود بین کسانی که در بالا و پایین جدول توزیع درآمد هستند نیز بیشتر شده است و تعداد انگشتشمار تری از آمریکایی ها درآمد بیشتر و بیشتری کسب می کنند. حتی با درنظر گرفتن «مالیات بر درآمد و سودهای دولتی و بیمهٔ درمانی خصوصی و مستمری ها، مشاهده می شود که حدود چهل درصد از کل ثروت حاصل از درآمد خانوار در نسل گذشته از سال ۱۹۷۹ تا ۲۰۰۷، به یک درصد ثروتمند ترین آمریکایی ها تعلق گرفته است.» (<sup>(21)</sup>) پیشرفت چشمگیر در فناوری، باوجود افزایش بهرهوری، به تنهایی نتوانسته است با موج نابرابری درآمد یا قدرت شرکتی مقابله کند.

نوآوریهای فناوری در سه دههٔ گذشته، موجب همواری و آسانیابی سه جزء مهم و سازای نظام اقتصاد سرمایهداری (یعنی بازار، اطلاعات و سرمایه) شده است و دسترسی به این سه جزء را در تمام جوامع بشری فراهم کرده است.

اکنون این نکته روشن است که خلاقیت فردی و نوآوری مهم ترین نیروها برای تغییر اجتماعی در آینده است. باوجوداین، مدل سیاسی موجود نمی تواند این تغییر و پیشرفت اجتماعی را بیش از این جلو ببرد. قدرت شرکتها و اتحادیههای تجاری نهادینه شده نابرابری هایی در فضای اجتماعی و موانعی بر سر راه پیشرفت آزاد ابتکارهای فردی ایجاد می کند.

بهبیان دیگر، وقتی (مطابق با الگوی متداول) حل مسألهٔ عادی با شکست روبهرو می شود، بحران اتفاق می افتد و نظریه های جدید پدید می آید. اهمیت بحرانها در این است که نشان می دهند موقعیت تغییر ابزار فرارسیده است. تمام بحرانها با کمرنگ شدن یک الگو و درنتیجه، تضعیف قوانین آغاز می شوند و تمام بحرانها با پیدایش جایگزینی جدید برای یک الگو و در پی آن، مبارزه برای پذیرش آن، پایان می یابند. (22)

### كاهش اعتماد عمومي

درحالی که هیچگاه بین درآمد افراد و رفتار انتخاباتی آنان همبستگی خطی نشان داده نشده است، مطالعات در مورد رأیگیری در نیم قرن گذشته، نشان داده است که همبستگی شدیدی بین درک رأیدهندگان از وضعیت اقتصادی آنان و امید و انتظارشان در اینباره و چگونگی رأیدادنشان وجود دارد. (23) تأثیر اساسی ثروت ـ چه ثروت شرکتها، چه ثروت درصد اندکی از مردم که بالاترین دستمزدها را دریافت میکنند ـ ناشی از دسترسی نابرابر به آن است. در عصر انتخابات چندمیلیون دلاری، انتخاب نامزدها از سوی حزب، هزینههای مبارزات انتخاباتی، بهای تبلیغات رسانهای و چندوچون رأی «مجمع برگزینندگان» بستگی به تأمین پول دارد. وقتی شمار کمابیش اندکی از مردم بخش عمدهٔ این پول را فراهم میکنند، تأثیر آنان برتصمیمات سیاسی چندبرابر میشود. رأی کنگره یا تصمیمهای اجرایی دولت ممکن است مستقیماً خریداری نشود، اما بیشترین شمار بازیگران دراین بازی مالی/ سیاسی، دستِکم ازنظر داشتن دسترسی به تصمیم گیرندگان اصلی، برتری می یابند.

درحالی که رأی دهندگان ممکن است به منبع اختلاف بین افکار و آرای عمومی و تصمیمهای سیاسی پی نبرند، اما از وجود این اختلاف باخبراند. درنتیجه، این امر می تواند احساس نارضایتی عمومی و سرخوردگی ایجاد کنید. جای تعجیب نیست که این نارضایتی و سرخوردگی بر مشارکت شهروندان و نظر آنان نسبت به دولت و سیاست در آمریکا تأثیر گذاشته است. انتخابات سال ۲۰۰۸ تغییرجهت گستردهای را ازسوی جمهوری خواهان به سمت دموکراتها نشان داد. درحالی که انتخابات میان دورهای اغلب نمایانگر رویکرد مردم به حزبی است که ریاستجمهور از آن است، انتخابات سال ۲۰۱۰ برگشتی گسترده و غیرعادی به نفع جمهوری خواهان نشان داد. علاوه براین، به نظر می رسد جنبش «تی یارتی» که در انتخابات خواهان نشان داد. علاوه براین، به نظر می رسد جنبش «تی یارتی» که در انتخابات

<sup>1-</sup>Tea Party

سال ۲۰۱۰ ظهور کرد، از سوی مردمی تشکیل و حمایت شد که بهجز نارضایتی نسبت به وضعیت اقتصادی فردیشان، نقاط مشترک کمی باهم داشتند. این امر نه تنها تغییر عمیقی را در ایدئولوژی نشان میدهد، بلکه نمایانگر سردرگمی و نارضایتی گسترده نسبت به وضع موجود است.

رأی دهندگان برخلاف آنچه اظهار می کنند، آن قدر که برای بهبود شرایط زندگیشان رأی می دهند، برای موافقت یا مخالفت با مسائل خاصی از سیاست رأی نمی دهند. (24)

اخبار نارضایتیهای اجتماعی و مشکلات اقتصادی دموکراسیهایی مانند ایالات متحد آمریکا گفتوگوی روزمرهٔ دیگر کشورهای جهان را تشکیل داده است و دولتهای دیگر اغلب از آن، برای توجیه نظامهای سیاسی غیردموکراتیک خود استفاده میکنند.

تارهای درهمتنیدهٔ شبکهٔ پیچیدهٔ عوامل سیاسی و اقتصادی یادشده را نمیتوان با دقت و ظرافت ازهم جدا کرد. آنچه مطرح می شود این است که دستِکم بسیاری از شهروندان آمریکایی نسبت به شرایطی که معتقداند اگر دولت اراده یا تمایل شنیدن صدای آنها را داشت به حل آنها می پرداخت، ناامید و بیاعتماد و خشمگیناند. آنچه مسلم می نماید این است که به طور اساسی، گسست روزافزون و احتمالاً خطرناکی بین نمونهٔ ایده آل دموکراسی غیرمستقیم که شهروندان درک کردهاند و عملکرد واقعی آن وجود دارد. (25)

بیشتر آمریکاییها انتظار دیرینهای نسبت به داشتن «برابری» دارند؛ هرچند که این مفهوم با توجه به «جایگاه» شخص در جامعه بهشکل متفاوتی درک می شود. وقتی انتظارات برابری و عامل هم بستهٔ آن \_ یعنی امید به زندگی بهتر \_ به هر صورتی که این اصطلاحات درک شده باشد، نادیده گرفته می شود، مردم دنبال کس یا چیزی می گردند که او یا آن را مقصر بدانند.

چه ارزیابی آریاناهافینگتون ارا بیذیریم، چه نیذیریم که معتقد است آمریکا در معرض خطر تبدیل شدن به یک کشور «جهان سومی» است با فقط دو طبقهٔ اجتماعی «فقیر» و «غنی» و دولت در برابر نخبگان طمعکار شـرکتهـا کـاملاً ناکارآمد است، بهراحتی می توان باور کرد که در ایالات متحد آمریکا، چیزی غلط از آب درآمده است. (<sup>26)</sup> این امر هم بحرانی است سیاسی، هم اقتصادی: سکهای که دو رو دارد.

# أستانة بحران؟

ویژگی بارز دولت مدرن کنترل ملی روابط خارجی و بازرگانی، جدایی قدرتها، حمایت از اصول حکومت فدرال و تضمین حقوق و آزادیهای فردی در پرتو قانون اساسی است. بیش از دویست سال، این دولت در فراهم کردن محیطی امن و پرورش ابتکار و خلاقیت فردی که موجب خودشکوفایی و کمک به مصلحت عمومی شود، موفقیت چشمگیری داشته است؛ اما اکنون، بیشتر بهدلیل این که حقوق، منابع و قدرت عمدتاً در دست شرکتهای بزرگ و تا حدّی نیز در دست اتحادیههای کارگری متمرکز شده است، دولت مدرن در آستانهٔ بحران قرار دارد: «نوعی حس روزافزون و اغلب محدود به بخشی از جامعهٔ سیاسی بیانگر این است که نهادهای موجود از مقابله با مشکلاتی که ناشی از محیطی است که آنها تا حدی در ایجاد آن نقش داشتهاند، عملاً دست کشیدهاند.» (<sup>(27)</sup>

سخن ما این است که واقعیت قرن بیستویکم - که نشان دهندهٔ تغییر چشمگیر و سریع فناوری، نابرابری روزافزون (در دسترسی محدود به فرآیند سیاسی بـرای یکایک افراد جامعه و دسترسی بیشتر برای شرکتهای ثروتمند) و اعتماد کمتر

<sup>1-</sup>Arianna Huffington

روزنامهنگار و گزارشگر یونانی/ آمریکایی و یکی از با نفوذترین زنان در کار رسانههای همگانی. وی مؤسس و سردبیر نشریهٔ معتبر Huffington Post است.

به نهادها و فرآیندهای سیاسی موجود است - مستلزم تغییر سیاسی اساسی است. بنابراین، هرگونه تلاش برای استفاده از این الگو برای ایران و کشورهای «منا» باید چنین مسائلی را مورد توجه قرار دهد. برای نمونه، ابزارهای سنتی در سیاست پولی و مالی برای اصلاح بی تعادلی موجود در شرایط اقتصادی این کشورها کافی نخواهد بود. بههمین تر تیب، حل مشکل نابرابری مردم در روند سیاست و قدرت، بهویژه در جوامعی که نهادهای اجتماعی یا حقوقی پیشرفته ندارند، دشوار خواهد بود.

ما معتقدیم که تغییر معنادار فقط با آگاهی و اقدام ارادی مردم می تواند عملی شود؛ اقدامی که دیدگاه مشترک یا الگویی را ایجاد و پیگیری کند که بتواند به حل مسائل و مشکلات اجتماعی پیشِ روی دموکراسیهای کمتر توسعه یافته بپردازد. بحران فعلی ممکن است به تغییر اجتماعی سرعت بخشد، اما افراد در آیندهٔ نامعلومی عاملان تغییر آن خواهند بود. در دوران بحران، روزبهروز، افراد بیشتری از زندگی سیاسی بیگانه تر میشوند و روزبهروز در آن، غیرعادی تر رفتار می کنند. آنگاه، هرچه بحران عمیق تر می شود، بسیاری از این افراد خود را درگیر نوعی پیشنهاد عینی برای بازسازی جامعه در چارچوب نهادی جدید می کنند. (۱۳۵۵) وقتی حل مشکلات موجود از درون چارچوب نهادینه و سنتی موجود غیرممکن وقتی حل مشکلات موجود از درون چارچوب گام بگذاریم تا مجموعهای از می ساختارها و فرآیندهای جایگزین را پیش بینی کنیم و آن را برای بررسی درون جامعهٔ سیاسی کشورهای دیگر ارائه دهیم.

ما قبل از شرح دیدگاهمان، نشانههای فعلی بحران قریبالوقوع و کاربردهای احتمالی حکومت دولت مدرن را درنظر میگیریم و نقش اجتماع را در برانگیختن حیات فردی و عمومی بررسی میکنیم.

مائوری کلاین معتقد است که فناوری که «ابزارها و روشهای انجام یک وظیفه» تعریف میشود:

۱. در ایجاد منابع گستردهٔ ما برای کسب اطلاعات و منفعت مادی نقش مهمی بازی کرده است.

۲. از نظر ارزشی، خنثا است و ذاتاً نه خیر است، نه شر؛ چه مردم از آن استفاده
 کنند، چه در دست عوامل حکومت باشد.

اغلب، ممکن است به «پیامدهای ناخواسته»ای منجر شود که مخترعان و مبتکران آن پیشبینی نکرده یا درنظر نگرفته باشندشان. (29)

گستردگی مرزهای آمریکا و منابع طبیعی فراوان آن فرصتهایی (هم اجتماعی، هم زیست/ محیطی) فراهم کرد که موجب ترغیب خلاقیت و نوآوری فردی شد. در ایران و کشورهای دیگر منطقهٔ منا، وفور اطلاعات و به تصور درآوردن امکانات دیگر برای جامعه است که مفهوم آزادی فردی را برخواهد انگیخت. انباشت سرمایه در دولتهای سرمایهداری مدرن که تا حدی با نهادینه کردن شرکت به عنوان شکلی از سازمان ممکن شد و فعالیت کارآفرینی را ترغیب کرد. با این که نابرابری در دو قرن نخست تأسیس ایالات متحد آمریکا مسلماً وجود داشته، اعتقاد به برابری و پیشرفت فردی و امکان آن نیز بهمیزان بیسابقهای مطرح بوده است. با وجود تفاوت اوضاع، آرمانهای مشابهی در کشورهایی که درحال برآمدن هستند، موجود است. تنوع مهاجران به کشورهای دارای دولت مدرن «*دنیای برتر* جدید» ٔ را بهوجود آورد<sup>(30)</sup> که پیوندهای تفکر سنتی و کوتهبینانه را شکست و راه را برای تبادل اندیشهها گشود. برای آیندهٔ کشورهای در حال برآمدن، مانند ایران که در آنها این نوع تنوع وجود ندارد، احتمالات مشابهی را نمی توان انتظار داشت. باوجوداین، جریان روبهرشد اطلاعات جهانی طرزفکر بسیاری از ایرانیان را در دو دههٔ گذشته تغییر داده است. همزمان، حملونقل و ارتباطات بهتر به انتشار نوآوری اجازه داده است که بسیار سریعتر از گذشته گسترش یابد.

۱- اشاره و ارجاعی است به رمان بسیار مهم الدوسهاکسلی نویسندهٔ بزرگ انگلیسی: «دنیای نـو شجاع» Brave New World.

# خلاقیت، نوآوری و اجتماع

خلاقیت، اختراع و نوآوری بخشی از روح دولت مدرن جدید بود. بسیاری از اولین مخترعان «اندیشمندانی» بودند که پیشینهٔ علمی یا دانشی نداشتند.

برخی از نخستین موتورها و کشتیهای بخار بهدست مردانی اختراع و ساخته شد که واقعاً هرگز موتور بخار ندیده بودند و نمیدانستند چیست یا هیچ دانش نظری دربارهٔ آن نداشتند. آنها فقط آنچه را در اختیارشان بود، دستکاری کردند و به طور اتفاقی، چیزی بهدست آوردند.

بهبیانی دیگر، واقعاً دانشمندانی به این معنا نداشتیم؛ اما مردم ثروتمندی وجود داشتند که ضمن علاقه به طبیعت و پرسشهای نظری، زمان و پول لازم برای بررسی اندیشمندانهٔ ماهیت گرما و الکتریسیته را داشتند. (31)

یوزف شومپیتر اقتصاددان (32) بر اهمیت نوآوری برای جامعه تأکید می کرد و مدعی بود که کار و سرمایه به تنهایی نمی تواند رشد اقتصادی را حفظ کند و بهرهوری را افزایش دهد. برای جلوگیری از اقتصاد راکد یا بیرون کشیدن اقتصاد از وضعیتی که می تواند بدون نوآوری به رکود یا بحران اقتصادی دائمی تبدیل شود، نوآوری عامل حیاتی است. او پنج نوع مختلف نوآوریهای امکان پذیر را شناسایی کرد:

- ۱. کالای جدید.
- ۲. روش تولید جدید.
- ٣. بازار جديد (كه قبلاً وجود نداشته يا كسى هنوز وارد آن نشده است).
  - ۴. استفاده از یک منبع جدید مواد خام یا کالاهای نیمهساخته.
  - ۵. سازمان جدیدی برای صنعت (برای نمونه، یک سازمان انحصار گرا).

نوآوری حوزهٔ عمل کارآفرینان بود که بودجه و مهارت لازم برای اجرای نوآوری و برانگیختن بهرهوری را فراهم می کردند. فرآیندی با عنوان «تخریب خلاق» تداوم آن را تضمین می کرد. گاهی فناوریهای جدید کاربرد یک فناوری موجود را

تغییر می داد یا آن را اصلاح می کرد، اما گاهی فناوری قدیمی را دور می ریخت و یک فناوری جدید را به وجود می آورد.

بنابراین، چرخهٔ ماندگار و درحال جریانی برای نوآوری و تغییر فناوری وجود داشت که رشد اقتصادی مداوم را تضمین می کرد.

شومپیتر بین «سرمایه داری رقابتی» و «سرمایه داری امانی» که از دید او، در سالهای قبل، از بحران اقتصادی در حال شکل گیری بود، تمایز قایل شد.

در سرمایهداری امانی، نوآوری تخصص یکایک افراد نبود، بلکه به حوزهٔ عمل آزمایشگاههای تحقیقات و توسعه در شرکتهای بزرگ که اغلب بودجهشان را از دولت فدرال میگیرند، تبدیل شد. مشکل این «امانیسازی» به تشخیص او، ایت است که نوآوری به طور مصنوعی برای افزایش سود یک شرکت خاص یا بیشترشدن منافع تعریفشده توسط دولت (برای نمونه منافع دفاعی) هدایت میشود و با محدودکردن بیان آزادانهٔ تخیل و استعداد فردی، خلاقیت را سرکوب میکند.

انسانها برای به کارگیری کامل ظرفیت فوق العاده شان برای خلاقیت و نـوآوری، ابتدا باید دو نوع از نیازهای اولیه را برآورند: نیاز به امنیت و نیاز به اهمیت.

«امنیت» ناشی از علم به این معناست که غذا، مسکن، خدمات درمانی، ایمنی همگانی و شرایط اساسی دیگر برای زندگی انسان بهاندازهٔ کافی موجود و در دسترس است.

«همیت» اشاره به این دارد که فعالیت شخص هم هدفمند و ارزشمند است و هم می تواند با به کارگیری استعداد و قابلیتهای فردی برای دیگراعضای جامعه مفید یا معنادار باشد.

کسب دو نیاز اساسی امنیت و اهمیت مستلزم اقدام جمعی و پشتیبانی متقابل است. با این که خلاقیت را اغلب از راه نگاه به شخصیت یا ویژگیهای شخصیتی افراد بسیار نوآور یا نابغه در نظر می گیرند، اما این نوع تصور از خلاقیت جنبههای کار مشترک و جمعی و نیز پشتیبانی متقابل فرآیند خلاقانه را نادیده می گیرد. دربارهٔ قدرت ذهن ناپروردهٔ فردی، به شدت مبالغه شده است. با ایس که جامعه اغلب تصور می کند افراد خلاق به تنهایی کار می کنند، هوش و خلاقیت تا حد زیادی پروردهٔ تعامل و همکاری با افراد دیگرست. بیشتر خلاقیت انسان اجتماعی است و از فعالیتهایی پدید می آید که در شرایطی رخ می دهند که در آن تعامل با افراد دیگر و استفاده از دستاوردهایی که دانش جمعی را تشکیل می دهند از عوامل ضروری آن اند. (33)

دیدگاه کاملاً پیشرفتهای دربارهٔ خلاقیت مستلزم درک نیاز بشری افراد به تعامل با یکدیگر در انواع مختلف شبکههای اجتماعی است که اجزای سازندهٔ ضروری امنیت و اعتماد را فراهم میآوردند. برای تحقق این امر، محیط سلطه و استثمار شرکتها باید جای خود را به محیطی بدهد که در آن، دسترسی برابر به قدرت و ثروت وجود داشته باشد و پیگیری استعدادها و اهداف فردی ترغیب شود. فقط در این صورت است که نیروی کامل خلاقیت، ابتکار، پایداری و تخیل فردی را می توان برای کامیابی و پیشرفت اجتماع جذب کرد.

بسیاری از خدمات اساسی بشری مانند درمان، آموزش، مسکن، اشتغال، خدمات اضطراری، زیرساختها و مقابله با جرم در سطح محلی یا با همکاری افراد محلی با افراد محلی دیگر فراهم می شود. وابستگی محلی به بودجههای ملی برای تهیه و تحویل این خدمات اغلب داخل اجتماعهای محلی و در میان آنها نابرابری و ناکار آمدی به وجود آورده است.

دستِکم دو مشکل اصلی در پاسخ به مسائل اجتماع در سطح ملی به وجود می آید. در کشورهای دارای فرهنگها و قومیتهای گوناگون، حکومت ملی نمی تواند بسیاری از خدماتش را برای افراد محلی مختلف و جمعیتهای گوناگون به خواست آنها انجام دهد. قدرت دادن به اجتماعهای محلی می تواند تغییرِ جهت اساسی به سمت کارآمدی بیشتر و مؤثربودن و شفافیت بیشتر در خدمات را در

سطح اجتماع بهوجود آورد.

بااین حال، حاکمیت محلی نیز مشکلات خود را دارد.

بیشتر طرفداران تمرکززدایی مزیت آن را در حرکت هرچه بیشتر اقدامات حاکمیت به سمت واحدهای کوچکتر جمعیت میدانند، چون معتقداند این بهترین راه برای بسیج شهروندان برای مشارکت در مدیریت امور جمعیشان است. در دنیایی که درحال جهانی شدن است، بی شک اصل «کوچک زیباست» شوماخر (۱۹۷۳) جذابیت زیادی دارد و اجتماع از این نظر برای آن مناسب است؛ اما در این زمینه هم جنبههای منفی وجود دارد و هم جنبههای مثبت.

اجتماعها می توانند «منبع ارزشهایی اخلاقی باشند که زندگی سالم را ممکن می سازند»، اما اگر بیش از حد قدر تمند شوند، تخم سیاستهای هویت مرکز را می پرورانند که امکان تفرقهٔ اجتماعی یا حتی تجزیه را به همراه می آورد.» (35)

درحالی که «تصویر تقریباً اسطورهای اجتماع مظلوم، متحد و فرهیخته» جذابیت زیادی دارد، گاهی اوقات، «بی توجهی، عدماتحاد، قوممداری، سلطه گری، فساد و بی کفایتی» اجتماعها را احاطه می کند. (36)

در حرکت به سوی تمرکززدایی و حاکمیت مؤثر اجتماعها درنظر گرفتن این احتمالهای منفی بالقوه نیز مهم است.

# دیدگاهی برای تغییر

برای ایران و کشورهای دیگر منطقهٔ منا تطبیق مدل فعلی دولت مدرن ـ بدون درنظر گرفتن تجربهٔ رنجهای بشری گذشتهٔ اخیر که این مدل بهوجود آورد ـ کاملاً غیرمسؤلانه است. هدف باید درس گرفتن از دستاوردها و اشتباهات این الگوی حکومتی در طول توسعهٔ آن و تلاش برای حل این کمبودها در پیشبینی یک الگوی سیاسی جدید باشد که بتواند از لحاظ نظری، این مشکلات را حل کند.

نوآوریهای فناوری در سه دههٔ گذشته، به سه جـزء مهـم در نظـام اقتصـادی سرمایهداری (بازار، اطلاعات و سرمایه) کمک کرد تا در تمام جوامع بشری، بـیش از پیش، قابلدسترس شوند. همچنین این موضوع درحال بروز و اثبات اسـت کـه مهم ترین نیروهای تغییر و توسعهٔ اجتماعی در آینده، خلاقیـت و نـوآوری فـردی است.

باوجوداین، مدل سیاسی موجود که مدل دولت مدرن است، نمی تواند این تغییر و توسعهٔ اجتماعی را پیش بَرُد. قدرت شرکتهای بزرگ و اتحادیههای کارگری در فضای اجتماع، ایجاد نابرابری می کند و موانعی بر سر راه توسعهٔ آزادانهٔ ابتکارهای فردی ایجاد می کند.

به عنوان گام نخست، ما معتقدیم که دولت پسامدرن موفق باید راهی بیابد تا زمین بازی را در جامعه، هموار سازد و نابرابری های فعلی ساختار قدرت را اصلاح کند.

برای انجام این مهم، ما باید بعضی از قواعد دولت مدرن را حفظ و درعین حال، ساختارها و فرآیندهای جدیدی پیشنهاد کنیم تا گرایش بهسوی تسلط شرکتها متوقف و دسترسی برابر به منابع عمومی برای تمام افراد فراهم شود.

ما معتقدیم که ارزشهای زیرساختی نظام فدرال، جداسازی قدرتها و دفاع از حقوق و آزادیهای فردی مهم است و باید حفظ شوند.

باوجوداین، ساختارهایی که این ارزشها را در برمی گیرد باید اصلاح شود تا از تمرکز غیرضروری منابع اجتماع در دستان گروهی از نخبگان تا حد امکان جلوگیری شود.

با درنظر گرفتن این هدف، ما یک دولت اجتماع محور همراه با یک دولت مرکزی متشکل از چهار قوهٔ اصلی را پیشنهاد می کنیم.

توانایی آن شکل از دولت ملی مدرن که در قرنهای هجدهم و نوزدهم تصور شد و در قرن بیستم تقویت شد، برای برآوردن نیازهای حوزههای مختلف، درحال

كمتر شدن است.

درهمین حال، منافع شرکتی و تضعیف حاکمیت سنتی در حال به چالش کشیدن دولت مدرن و فرآیندهای دموکراتیکی است که بر آن حاکماند.

اکنون، ما باید به بررسی این نکته بپردازیم که آیا اصلاح دولت مدرن ممکن است یا تغییر الگو بهسوی یک ساختار حاکمیت جایگزین ضروری است؟

# فصل چهارم

# اجتماع، خلاقیت بشری و دموکراسی: مانیفستی برای یک دولت اجتماع محور

«در یک جامعهٔ بافضیلت، شهروندان متحد می شوند و برای کسب فضیلت و سعادت، باهم همکاری می کنند. انسان می تواند با دانش عینی و توانایی تمیز بین خیر و شر، در نهایت، به کمال برسد. تلاشهای مشترک جامعه حالات فاضلانهٔ شخصیت را به وجود می آورد که پدید آورندهٔ کارهای نیکی هستند که برای رسیدن به خوشبختی سودمنداند».

فارابی (فیلسوف قرن دهم) بر گرفته از: گزین گویههای برگزیده اثر چارلز ای. باترفیلد (1)

#### مقدمه

در سراسر خاورمیانه و شمال آفریقا (منطقهٔ منا)، مردم در مطالبات خود برای تأمین نیازهای اساسی، در حال متحدشدن هستند. تأکید آنها بر آزادی فردی، کاهش نابرابریها و مشارکت واقعی در تصمیمهایی است که بر شرایط زندگیشان

تأثیر می گذارد. مقاومت در برابر ساختارهای حکومتی سرکوبگر تقریباً در تمام کشورهای منا بهنحوی در حال وقوع است.

باوجوداین، حتی سرنگونی یا فروپاشی موفقیت آمیز یک رژیم و سران آن الزاماً به تغییراتی ساختاری نمی انجامد که این مطالبات را بر آورده کند.

دموکراسیهای لیبرال غربی که مدتی طولانی الگویی برای گذار دموکراتیک در دیگر کشورهای جهان بودهاند، در حال حاضر، با چالشهای بنیادی خاص خودشان روبهرو هستند و بسا که نتوانند مسیر مطلوبی برای پیروی، به ملتهای منا ارائه کنند.

این مانیفست از ایدهٔ دموکراسی های اجتماع محور مشارکتی پایین به بالا حمایت می کند که خلاقیت، رشد و شکوفایی فردی و اجتماعی را می پروراند.

معترضان ادعا می کردند که هدف تقلب جلوگیری از به حقیقت پیوستن امیدهای گذار دموکراتیک در کشور بود. با وجود شکست آشکار به اصطلاح «جنبش سبز» در ایجاد گذار دموکراتیک برای مردم ایران، درخواستهای این جنبش برای کسب آزادی های بیشتر در سراسر دنیای عرب طنین انداز شد و در موجی از شورشهای اجتماعی و سیاسی، سبب اعتراضهای اساسیای شد که پیوسته در حال تغییر چشم انداز سیاسی منطقه است. این تحول که آن را «بهار عربی» نامیده اند، پس از تقسیم اروپا بعد از جنگ جهانی دوم احتمالاً گسترده ترین تحول وابسته به جغرافیای سیاسی در هفتادو پنج سال گذشته است و نیز نمایانگر فرصتی بی سابقه و تهدیدی مهم. با پیدایش اسلام سیاسی به عنوان جایگزینی برای رژیمهای مستبد سکولار در بیشتر کشورهای منطقهٔ منا، گذار به دولتهای دموکراتیکی که به حقوق بشر احترام بگذارند، انتظاری دشوار و پیچیده

در حرکت بهسوی آیندهای دموکراتیک، راهبرد متداول برای کسانی که در

فصل چهارم

منطقهٔ منا هستند، همان الگوی دمو کراسیهای لیبرال غربی بوده است.

باوجوداین، دموکراسیهای لیبرال بهشکل فعلیشان، با چالشهای بنیادی خاص خود روبهرو هستند.

بحران جهانی اقتصاد که در سال ۲۰۰۸ آغاز شد، نشان داد که دموکراسیهای لیبرال مدرن در اروپا و شمال آمریکا نمی توانند رونق و رفاه زندگی مردم کشورهایشان را حفظ کنند. اتحاد دولتهای ملی با صاحبان منافع قدر تمند، جهانی و خصوصی و نبودن نظارت همه جانبه موجب شد نهادهای اقتصادی جهانی دست به خطر کردنهای بی سابقهای بزنند. در نتیجه، این خطر کردنها به دومین سقوط اقتصادی بزرگ جهان در تاریخ منجر شد که فقط رکود بـزرگ دو دههٔ ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ از آن شدیدتر بوده است.

واکنش دولت آمریکا به این سقوط شامل کمک مالی به نهادهای اقتصادی با بودجههای عمومی و طرحهای ریاضتی بود که کالاها و خدمات عمومی را برای بخش اعظم افراد آسیبپذیر جامعه کاهش میدهد و از ثروتمندان محافظت می کند. این اقدام اعتراضهای گستردهای در پی داشته است. گستردگی پیشبینی نشدهٔ جنبش اشغال «وال استریت» در آمریکا و اعتراضهای خیابانی علیه طرحهای ریاضتی و بیکاری در یونان، ایتالیا، بریتانیا، اسرائیل، اسپانیا و برزیل نشان دهندهٔ عمق نارضایتی و سرخوردگی شهروندان کشورهای دموکراسی لیبرال نسبت به ساختارهای حاکمیت کشورشان است که بحران مشروعیت یا قانونمندبودن حکومت را بههمراه داشته است.

دولتهای این دموکراسیها نماینده و مدافع چه کسانی هستند؟

برای بررسی این پرسش، می توانیم به عنوان نمونه به آمریکا نگاهی بیندازیم. در این کشور، دسترسی به و بهرهبرداری گزینشی از منابع عمومی به هزینهٔ عموم مردم، برای شرکتها و رؤسای آنها ثروت ایجاد کرده است. همزمان این رابطهٔ نامتعادل موجب کاهش و محدود شدن فرصتهای رشد و به کارگیری نوآورانهٔ

همان منابع به دست افراد باانگیزهٔ دیگر شده است. فرهنگ و قدرت طبقهٔ متوسط رو به کاهش آمریکا در حال تحلیل رفتن است. وسعت، ثروت و قدرت شرکتهای به سرعت افزایش یافته است؛ افزایشی که اغلب به بهای از بین رفتن شرکتهای کوچک تر و کارآفرین تر بوده است.

امروزه، شرکتها بیش از نود درصد داراییها را در آمریکا کنترل میکنند و تأثیر بیش از حدی بر انتخابات ملی دارند.

با این که دولت فدرال قدرت بسیار زیادی در اختیار دارد، اما نمی تواند نیازهای شهروندانش را برآورده کنید و درعین حال، مقامات منتخب روزبه روز تمرکز بیشتری برای تأمین بودجه برای انتخابات بعدی و برآوردن نیازهای شرکتهای تأمین کنندهٔ این بودجه ها دارند.

دولت به ورطهٔ کشمکش طرفداران متعصب احزاب افتاده و به بنبست رسیده است. دولتهای ایالتی بالقوه توان بیشتری برای نشاندادن انعطاف و پاسخ گویی به نیاز شهروندانشان دارند؛ اما ساختار قدرت فدرال و کمبود منابع حتی این قابلیتها را نیز محدود می کند.

تأثیر مشکلات دموکراسیهای لیبرال بسیار فراتر از درون مرزهای خودشان است. در این برهه، توانایی بشر برای حفظ حیات زمین بهشدت در معرض تهدید واقع شده است. جمعیتهای رو به رشد، منابع طبیعی رو به کاهش، قدرت فزایندهٔ شرکتها و ناتوانی دولتهای مرکزی در پاسخگویی به نیازهای مردم نشانههای این تهدیداند. منابع طبیعی که در دو قرن گذشته از آن بهره بردهایم، نشانههای این تهدیداند. کاهش یافته و درحال ازبین رفتن است. حفظ آنچه باقی مانده، مستلزم مدیریت مداوم است. مدیریت صحیح و مسؤلانهٔ این منابع لازمهٔ اساسی دسترسی و بهرهمندی از ثروت و گنجینههای جهان در آینده خواهد بود. ارتباط تنگاتنگ جهان نیز فرصتی برای این امر فراهم می کند. درحالی که منابع کاهش می یابد و گزینهها کمتر می شود، فناوری و قدرت مردمی وجود یک دولت

اجتماع محور پاسخ گو را ممکن می سازد که بتواند مشکلات حیاتی را حل کند و بیش از پیش، برای بخش بزرگ تری از مردم رفاه به وجود آورد.

با جمعیتهای شهری بسیار متمرکز، سنتهای ساختار اجتماعی جماعتباور و دولتهای ضعیف که نیاز مبرم به جایگزین شدن یا اصلاح دارند، ملتهای منطقهٔ منا محل ایدهآلی برای پیدایش این ساختار دولتی جدیداند. برای بهرهبردن از این موضوع، مردم منا میباید از تجربههای دموکراسیهای غربی درس بگیرند و برای درک بهتر شرایط فرهنگی جوامع خودشان، بیشتر تلاش کنند و راههای جدیدی را برای کارآمدکردن دموکراسی مورد بررسی قرار دهند.

اکنون می تواند زمان آن باشد که منطقهٔ محل پیدایش کهن ترین تمدنهای بشری به جای پیروی از دیگران، خود به الگویی برای آنها تبدیل شود. اگر فرقهها و قبیله ها به عنوان شبکه های اعتماد به کار گرفت به شوند، می توانند ساختارهای اجتماعی مثبتی باشند.

این جوامع اغلب فاقد جامعهٔ مدنی پیشرفتهای با پذیرش حکمفرمایی قانون هستند. باوجوداین، این جوامع قدیمی اجتماعهای قدرتمندی دارند که براساس ارزشهای سنتی تشکیل شدهاند. به کارگیری مؤثر این گونه شبکههای اعتماد موجود شاید تنهاراه ممکن برای ساختن دموکراسیهای پایدار باشند. به کارگیری این گروههای متشکل در ادارهٔ دولتهای اجتماع محور می تواند نیروی مثبتی برای تغییر باشد.

مانیفست حاضر از ایدهٔ ایجاد شکل جدیدی از دموکراسی مستقیم اجتماع محور برای دفاع از خلاقیت، رشد و شکوفایی فردی و اجتماعی در ایران و ملتهای دیگر منا حمایت می کند. مانند جامعهٔ دوران طلایی ایران، نظام جدید قدرت اقتصادهای محلی را به کار خواهد گرفت که در آنها، به مردم آزادی داده می شود تا خلاقیت و مهارتهای کارآفرینی مناسب را اعمال کنند.

دموکراسی اجتماع محور به ایجاد همکاری سالم افراد خلاقی کمک می کند که

از مجموع تكتك آنها فراتر است.

علاوه بر این، تغییر جهت از نظام متمرکز مبتنی بر منابع به ساختار قدرت اجتماع محور می تواند موجب دموکراسی مستقیم و مسؤلیت پذیری بیشتر در میان دولتهای محلی شود. درحالی که تمرکز الگوی پیشنهادی بر ایران و منطقهٔ مناست، اصول و کلیاتی که مبنای این بحث را تشکیل می دهند، می توانند به گسترهای بزرگ از جوامع تعمیم داده شوند.

# دموکراسی مستقیم در مقابل دموکراسی لیبرال

دموکراسی لیبرال بر مشارکت شهروندان در دولت از طریق انتخابات آزاد و منصفانهٔ نمایندگان در یک فرآیند سیاسی رقابتی تأکید می کند. در حالی که نمایندگی منافع شهروندان در نظام حاکمیت دموکراتیک ضروری است، انتخابات به تنهایی برای تعریف دموکراسی کافی نیست. تعریف دموکراسی با عنوان نمایندگی منتخب، فقط حقوق و مسؤلیتهای یکایک شهروندان را به رأی دادن به مسؤلان دولتی در چرخههای انتخابات کاهش می دهد.

بحران فعلی مشروعیت یا قانونمندی دولت در دموکراسیهای لیبرال غربی، تا حدی ریشه در مسائل ساختاری دارد که قدرت یکایک شهروندان را کاهش می دهد و فرآیند دموکراتیک را سست می کند.

در اینجا، به طور خلاصه، به چند مورد از این مسائل و پیامدهای آنها برای دموکراسی، اشاره می کنیم:

ـ قدرتستِانی از شهروندان: فرآیند دموکراتیک در دموکراسیهای لیبرال جایگاه شهروند را به یک رأیدهندهٔ منفعل کاهش داده است. کل فرآیند سیاسی حول بازاریابی، تحریف و تقلب، مبارزههای تبلیغاتی با بودجههای کلان و تشکیل گروههای کاذب از «عامهٔ مردم» می گردد که همگی برای فریب رأیدهندگان به رأیدان به یک کاندیدا یا حزب طراحی شده است. وقتی انتخابات به پایان

فصل چهارم قصل چهارم

میرسد، بسیاری از شهروندان کنترل را به نمایندگانشان واگذار می کنند که تا زمان انتخابات بعدی، پاسخ گوی کسانی که به ایشان رأی دادند نیستند و حتی آن زمان هم از طرف صندوقهای بزرگ مبارزات سیاسی حمایت می شوند. این وضعیت البته فرآیند دموکراتیک را به سُخره می گیرد. دموکراسی حقیقی دربر گیرندهٔ مسؤلیت پذیری سیاسی و نیز مشارکت مستقیم شهروندان در تعیین شرایط زندگیشان است. درست است که نمایندگی یکی از جنبههای اصلی دموکراسی است، اما به تنهایی کافی نیست.

ـ تعیین اعضای دولت بهدست صاحبان منافع خاص: تمرکز قدرت سیاسی و اقتصادی در دست سازمانهای بزرگ، بهویـژه شـرکتهـایی کـه حقـوق قـانونی بی سابقهای به آنها داده شده است، مانع از رشد فردی شده و نابرابری گستردهای در توزیع منابع بهوجود آورده است.

ـ بورو کراسی در مقیاس گسترده و ناکارآمدی رَویهها: ماهیت تخصیص منابع، که در دموکراسیهای لیبرال در دست دولت مرکزی است، نیازمند یک ساختار عظیم بورو کراتیک برای جمعآوری اطلاعات لازم برای ارائه خدمات در سطح محلی است. هزینهٔ تبادل برای این کارِ دشوار، سرسامآور و اغلب بینتیجه است؛ زیرا راهحلهایی که دولت فدرال ایجاد کرده، ممکن است با شرایط محلی در تمام مناطق، هماهنگ نباشد. تعمیم بافت شرایط موجود در سطح یک جامعهٔ محلی به سطح ملی دشواراست و مداخلههای از بالا به پایین که توان حل مشکل محلی را تضعیف می کند، موجب ازدست دادن بسیاری از فرصتها شده است.

برخلاف دموکراسی لیبرال، دموکراسی مستقیم بر مشارکت گسترده و فعالانهٔ مردم در ساختار سیاسی و فرآیندهای تصمیمگیری تمرکز میکند.

این نوع دموکراسی به تمام اعضای اجتماع اجازه میدهد به تصمیم گیریهایی که بر زندگیشان تأثیر می گذارد و تخصیص منابع اشتراکیشان کمک کنند.

در عمل، دموکراسی مستقیم فقط در سطح محلی ممکن است؛ زیرا مقیاس

مسائل و پیچیدگی مشکلات در سطح ملی، مشارکت مردم را در مسائل ملی چالشبرانگیز می کند.

کسی مناسب تر از خود اعضای جامعه وجود ندارد که مشخص کند برای بهبود کیفیت زندگی در یک جامعه، چه کارهایی باید انجام شود.

# ایران و منا: یک فرصت ایدهآل

تنوع فرهنگی و جغرافیایی شهرهای منطقهٔ منا فرصت بینظیری برای رقابت و همکاری اجتماعی و اقتصادی فراهم می کند که زمینه ساز توسعهٔ پایدار است. جمعیت کشورهای منا که در منطقهای خشک/نیمه خشک واقع شده، عمدتاً در مناطق جغرافیایی اطراف شهرها متمرکز شده است. تمرکز زندگی اجتماعی و سیاسی و اقتصادی در طی دو قرن گذشته، گسترش یافته و شهرنشینی با سرعتی روزافزون ادامه دارد. زمان آن رسیده است که مراکز شهری منا دموکراسی مستقیم را با تواناییهای اقتصادی سنتیشان ترکیب کنند تا خلاقیت، کارآفرینی و رشد را گسترش دهند.

این کار چگونه شدنی است؟

در منطقههایی که بیشتر صنعتی شدهاند، دولتهای محلی می توانند منابعشان را بر جذب صنایع بیشتر و افزایش خدمات متمرکز کنند. دولتهای محلی در اقتصادهای مختلف، ممکن است بر گردشگری یا خدمات تمرکز کنند، در حالی که دیگردولتها ممکن است در پی جذب مراکز آموزشی و پژوهشی باشند. تبدیل رقابتهای تاریخی به محرکهای توسعهٔ پایدار شکوفایی متقابل را برای شهروندان این شهرها برخواهد انگیخت و در تمام کشور، به شکوفایی بیشتر خواهد انجامید. همکاری میان شهرها در زمینهٔ مسائل خاص نیز می تواند نتایج سودمند متقابلی بههمراه آوَرَد. شهرها می تواند منابعشان را باهم یکی کنند، اطلاعات را به اشتراک بگذارند و بلوکهای رقابتی بهوجود آورند که با شهرهای دیگر کشور،

فصل چهارم

منطقه و جهان رقابت کنند.

الگوی دولت اجتماع محور با تاریخ غنی شهرنشینی، جغرافیای طبیعی و حقایق اجتماعی سیاسی فعلی منطقهٔ منا سازگار است. بهجای اقتباس ناقص از شکل حاکمیت غربی موجود، این الگو براساس فرهنگ جماعتباور منطقه تدوین شده است.

# اصول ساختار حاكميت اجتماع محور

نظام پیشنهادی دموکراسی اجتماع محور بر دولتهای محلی توانمندی اتکا می کند که همراه با یک دولت مرکزی کمهزینه، مؤثر و قدرتمند برای تأمین نیازهای مردم کار می کنند.

تقسیم کار در چنین نظامی تضمین خواهد کرد که مسائلی را که واقعاً محلیاند، می توان به طور مؤثر در سطح محلی حل کرد و در همین حال، دولت مرکزی می تواند با بورو کراسی بسیار کمتر، به مسائلی بپردازد که ماهیت ملی و بین المللی دارند.

اصطلاح «محلّی» در این متن، اساساً، به مرز جغرافیایی یک شهر، حومهٔ آن و بخشها و روستاهای اطرافش اشاره دارد.

در یک دموکراسی اجتماع محور، دولتهای محلی مستقیم مسؤل رفاه روزمرهٔ شهروندانشان خواهند بود و دولت ملی به مسائل امنیت ملی و امور دیگر سیاست کلان رسیدگی خواهد کرد.

این تقسم مسؤلیت به شهروندان اجازه خواهد داد در مسائلی که با منفعت مستقیم آنها سروکار دارد، با واسطهٔ کمتری، مداخله کنند. همچنین موجب خواهد شد که رأی دهندگان دربارهٔ احزاب سیاسی رقیب براساس عملکردشان در امور مشخص و عملی قضاوت کنند، نه تبلیغ ایدئولوژیهای انتزاعی.

تفاوت تعیین کننده بین الگوی دولت اجتماع محور و ساختار اداری متمرکز در سازوکار آنها برای تخصیص منابع عمومی و درآمد دولت از

این منابع است.

برخلاف ساختار متمرکز که در آن، تمام منابع توسط دولت ملی از بالا به پایین توزیع می شود، تخصیص منابع در دموکراسی های اجتماع محور، عمدتاً در سطح محلی اتفاق خواهد افتاد. دولت محلی بی هیچ واسطه، دارای بودجه و صلاحیت در روش ادارهٔ آن است؛ ولی دولت مرکزی قدر تمند ضمن حمایت از رشد اقتصادی دولت های محلی، به مسائلی رسیدگی می کند که مقیاس ملی دارند.

# ساختار و مسؤلیتهای دولت

برای اجرای این دیدگاه، ما یک ساختار جدید و کلیات وظایف یک ساختار دولتی قدر تمند و پاسخگو را پیشنهاد می کنیم که نیاز شهروندانش را در سطح ملی (فدرال) برآورده و برای یافتن راه حلهای تنظیم شده در سطح اجتماع، انعطاف پذیری کافی را فراهم می کند.

دولت مدرن در بیان اصول سیاسی مهم موفق بود. ارزشهای زیربنایی نظام فدرال، یعنی تفکیک قوا و دفاع از حقوق و آزادیهای فردی اهمیت دارند و باید حفظ شوند. باوجوداین، ساختارهایی که به این ارزشها شکل میدهند باید اصلاح شوند تا از تمرکز بیش از حد منابع سیاسی و اقتصادی در دست یک گروه از خواص جلوگیری شود.

نیازهای اساسی بشری باید برای تمام مردم تضمین شود. همه باید بـرای رشـد بالقوهٔ منحصـربه فردشـان از فرصـت برابـر برخـوردار شـوند و در مشـارکت بـرای تصمیم گیری اجتماعی سهمی یکسان داشـته باشـند. امنیـت و اهمیـت فـردی و وجود یک اجتماع سالم دو روی یک سکهاند.

برای حرکت به سوی این هدفها، ما دو پیشنهاد مشخص زیر را ارائه می کنیم:

۱. تمرکز تصمیم گیری در دولتهای اجتماع محور.

فصل چهارم قصل جهارم

۲. لغو سازمانهای میانجی غیرضروری (بخش، ایالت، استان، منطقه) و در عین حال، درک این مسأله که در بعضی از کشورها، وجود یک واحد مداخله گر ممکن است سودمند باشد.

- ۳. انجام اصلاحاتی در نهادهای فعلی دولت مرکزی یا ملی.
  - ۴. ایجاد یک قوهٔ چهارم برای دولت مرکزی.

ما معتقدیم که این ساختار پایه برای کشورهایی که در مراحل مختلف رشد و توسعه هستند، قابل اجراست.

### دولت ملي

مهم ترین کار کردهای دولت فدرال به شرح زیر خواهد بود:

 ا. فراهم کردن امنیت ملی و ترغیب صلح و شکوفایی در سطوح محلی، ملی و بینالمللی.

۲. تعیین اهداف ملی برای آموزش و رفاه فردی و فراهم کردن منابع برای کمک
 به تأمین آنها.

۳. دفاع از آزادیها و اختیارات فردی.

۴. تسهیل بازرگانی میان اجتماعهای محلی و کمک به ادغام افراد و کسب و کارهای محلی در اقتصادهای ملی و بینالمللی.

این کارکردها را چهار شاخهٔ حکومت یا دولت بهعهده خواهند گرفت: قـوّههای مجریه، مقننه، قضائیه و «امین ثروت ملی».

# قوة مجريه

رئیس قوهٔ مجریه ریاستجمهوری است که وظایفش شامل خدمت در مقام فرماندهٔ کل قوا، ریاست دفتر ملی رسیدگی به حقوق بشر و حقوق فردی، دفاع از حقوق جهانی دربرابر نقض آنها بهدست صاحبان منافع خاص عمومی یا خصوصی است. رئیسجمهور با رأی مستقیم ملی برای یک دورهٔ پنجساله، با

محدودیت دو دورهٔ تصدی، انتخاب خواهد شد.

### قوهٔ مقننه

قوهٔ مقننه که مسؤلیت تنظیم قوانین برای تمام ملت را به عهده دارد، از دو مجلس تشکیل خواهد شد: مجلس ملی و مجلس سنا. اعضای مجلس ملی با یک نماینده برای هر دویستوهفتاد هزار شهروند، با رأی عمومی و مستقیم برای دورههای سه ساله، با حداکثر سه دورهٔ تصدی، انتخاب خواهند شد. چهل نفر از هفتادویک عضو مجلس سنا با رأی عمومی و مستقیم از چهل منطقهٔ جغرافیایی مجزا انتخاب خواهند شد و باید ساکن همان مناطق باشند. مجلس ملی از میان نمایندگان برجستهٔ هنر، علوم، کشاورزی، صنعت و بازرگانی و شهروندان عمومی به سیویک عضو دیگر رأی خواهد داد. این نمایندگان برای دورههای پنجساله، با محدودیت دو دورهٔ تصدی، خدمت خواهند کرد.

# قوهٔ قضائیه فدرال

قوهٔ قضائیه فدرال مسؤل تفسیر و اِعمال قانون اساسی، قوانین موضوعه و عرفی خواهد بود. بالاترین دادگاه فدرال، یعنی دادگاه عالی از نُه قاضی تشکیل خواهد شد که هر یک یک دورهٔ تصدّی پانزده ساله خواهد داشت. قضات توسط ریاست جمهوری نامزد خواهند شد و انتصاب آنان با رأی اکثریت هر دو مجلس قوهٔ مقننه، به تصویب خواهد رسید. در سطح محلی، هر اجتماع یک دادگاه محلی مستقل خواهد داشت. و یک دادگاه منطقهای نیز برای هر ده دادگاه محلی وجود خواهد داشت.

فصل چهارم

# امین ثروت ملی

ما با اعلام نیاز به یک قوهٔ چهارم برای دولت مرکزی \_ یعنی قوهٔ امین ثروت ملی \_ از الگوی ساختاری دولت مدرن فاصله می گیریم. این قوه مسؤلیتهای زیر را برعهده خواهد داشت:

- ۱. مدیریت زمینهای عمومی، هوا و دیگر داراییهای مشترک اجتماع.
  - ۲. کنترل و مدیریت نهادهای مالی.
  - ۳. پشتیبانی از پیوستن افراد به بازارهای ملی و بینالمللی.
  - ۴. پشتیبانی مالی و دفاع از دولتهای برساخته از اجتماعها.

قوهٔ امین ثروت ملی دولت ملی از راه صدور مجوزهای کاربری و جمعآوری حق ورودی و عوارض برای زمینها، مراتع، پارکها، بناهای تاریخی و موزههای ملی که به به به به ملت تعلق دارند و نیز دسترسی به و استفاده از امواج رادیو تلویزیونی متعلق به عموم، اختراعات دانشگاههای دولتی و مالکیت و استخراج منابع معدنی داخل زمینهای عمومی، درآمدزایی خواهد کرد. در بسیاری از کشورها، این منابع عمومی در حال حاضر، توسط شرکتهای بزرگ کنترل می شوند که در ازای منابعی که استخراج می کنند، سود اندکی برای عموم مردم در نظر می گیرند. قوهٔ امین ثروت ملی این وضعیت را در مقام خدمت به عنوان امین تمام منابع طبیعی که در حال حاضر اموال شخصی به حساب نمی آیند، تغییر خواهد داد. همچنین به عنوان خزانه برای درآمدها و داراییهای ملی عمل خواهد کرد. تمامی درآمدهای جمعآوری شده از مجوزهای کاربری، ورودیها و خرامه حریمههای سوءاستفاده از مجوزهای کاربری در اموال عمومی، برای محافظت و نگهداری در یک نهاد مالی مشابه امین ثروت ملی، قرار خواهد گرفت. همهٔ وجوه موجود در قوهٔ امین ثروت ملی، برای همیشه، در آن باقی خواهد ماند تا نسلهای فعلی و آتی شهروندان از آن استفاده کنند. این امر موجب ایجاد یک

«صندوق سرمایه گذاری خطریذیر» خواهد شد که هم افراد و هم دولتهای کوچک اجتماع محور و دولت مرکزی می توانند از آن استفاده کنند.

از مالیاتهای وصول شده توسط قوهٔ مجریهٔ دولت ملی برای هیچیک از کارکردهای قوهٔ امین ثروت ملی استفاده نخواهد شد. صندوقهایی که جایگاهی مانند صندوق امانت ملی دارند نیز مانند یک صندوق سرمایه گذاری خطرپذیر عمل خواهند کرد و برای شهروندان و دولتهای برساخته از جوامع، پول لازم برای حمایت از توسعهٔ فناوریهای جدید را که شرکتهای خصوصی کوچک بهوجود آوردهاند، فراهم خواهند کرد. سهم امین از سودهای حاصل از فعالیتهای تجاری جدید و درحال شکل گیری به بخشی از ثروت عمومی تبدیل خواهد شد. قوهٔ امین ثروت ملی سهمی از سود را براساس قراردادهای منعقدشده با هر بنگاه اقتصادی که تأسیس می شود، دریافت خواهد کرد.

وقتی مالکیت این ثروت به عموم مردم تعلق داشته باشد، می توان آن را برای حمایت از نوآوری، برای مصلحت عمومی، دوباره سرمایه گذاری کرد. دولتهای اجتماع محور، اجتماعهای محلی، نهادهای خصوصی و عمومی و افراد حق وام گرفتن برای پیشرفت خود، اجتماع یا جامعه را خواهند داشت. نمایندگان قوهٔ امین ثروت ملی تقاضای وام را بررسی خواهند کرد و مبالغی را که باید براساس معیارهای سطح پیشرفت و کمک به مصلحت عمومی استفاده شود، اعطا خواهند کرد. پولهای وامگرفته شده دراین نظام، با بهرهٔ معقول و متفاوت از نرخهای جاری بازار، بازپرداخت خواهد شد.

ما معتقدیم که قوهٔ امین ثروت ملی برای حفظ استقلال دولت اجتماع محور اهمیت حیاتی دارد. این قوهٔ جدید از دستاوردها نیز محافظت و به تحقق اهداف جمعی زیر کمک خواهد کرد:

سرمایه گذاری با قبول خطر، ولی با سود بس بیشتر.

فصل چهارم فصل چهارم

 ۱. اطمینان از مدیریت دقیق و استفادهٔ پایدار از منابع طبیعی ارزشمند و محدود.

۲. ترغیب و ممکنساختن ابتکار و خلاقیت فردی که برای رضایت و کامیابی فرد اهمیت دارد، با اجازهدادن به دولت اجتماع محور برای شراکت با کارآفرینان در تأمین دو نیاز اساسی امنیت و اهمیت.

٣. حمايت از حفظ منابع محلى.

۴. ایجاد اجتماعهای محلی زنده و خودکفا که از کاهش آمار جرم، بهبود آثار بهداشت و مزایای دیگر بهره خواهند بُرد.

۵. جلوگیری از کنترل و بهرهبرداری از منابع طبیعی محدود بهدست تعداد اندکشمار شرکتهای خصوصی بزرگ که به هزینهٔ عموم مردم، منفعت میبرند و هیچ حمایتی از سعادت کشور یا شهروندانش نمیکنند.

ریاست قوهٔ امین ثروت ملی با رأی مستقیم مردم انتخاب خواهد شد. قوهٔ قضائیه قبل از واجد شرایط شدن هر نامزد برای قرارگرفتن در فهرست نامزدهای انتخاباتی، در بارهٔ صلاحیت وی تحقیق خواهد کرد.

دورهٔ تصدّی پنج سال و محدود به دو دوره خواهد بود.

این قوه یا بخش دولت مشمول همان فلسفهٔ نظارت و تعادل اعمال شده برای سه قوهٔ دیگر خواهد بود.

ریاست این قوهٔ جدید نیز مشمول رویههای اعلام جرم، مشابه با دیگرمقامات منتخب خواهد بود و کل قوه برای هر دورهٔ تصدی مشمول یک بار حسابرسی است. قوهٔ امین ثروت ملی برای هرگونه درآمد و منابع مالی یادشده در بالا، «اداره»ای ایجاد خواهد کرد که وام و مجوزهای کاربری را بهطور حرفهای بررسی کند. برای نمونه، «ادارهٔ پارکها» میتواند در زمینهٔ سیاست تعداد بازدیدکنندگان از هر پارک که بازدید شهروندان را بدون اخذ عوارض

سنگین برای دیدار منابع طبیعی به حداکثر میرساند، برنامهریزی کند.

شاید اجرای قرعه کشی برای بازدید کنندگان پارکهای پرطرفدار لازم شود. این تصمیم می تواند فرصت بازدید از یک پارک خاص را در طول عمر شهروندان، برای ایشان به وجود آورد، اما بازدیدهای متعدد را محدود کند تا شهروندان دیگر نیز فرصت بازدید داشته باشند.

همین برنامه برای ذخایر نفت و گاز طبیعی، مراتع و تمام ثروت متعلق به عموم، در کشور اعمال خواهد شد.

سرپرست هر یک از ادارههای قوهٔ امین ثروت ملی برای مدت ده سال، انتخاب خواهد شد.

قـوهٔ قضـائیه صـلاحیت تمـام نامزدهـا را قبـل از افـزودن نـام ایشـان بـه فهرست نامزدهای انتخاباتی، از لحاظ تجربه و قابلیت، بررسی خواهد کرد.

هـر اداره مالـک تمـامی دارایـیهـا و درآمـدهای ملـی تولیدشـده در حـوزهٔ صـلاحیت خـود و اداره کـردن آنهاسـت. ایـن سـرمایههـا بـرای حفـظ و نگـه داری، برای همیشه، در یک صندوق «امانت ملی» قرار داده خواهد شد.

### دولت اجتماع محلي

### (رجوع کنید به شکل ۱ در پایان همین فصل)

هدف اصلی دولت محلی ایجاد محیط اجتماعی سرشار از حمایتی است که از منزلت، رشد و شکوفایی انسان ازطریق تمهیدات زیر پشتیبانی کند:

 ۱. استفادهٔ قوهٔ مجریهٔ دولت ملی از درآمد سرانه برای تأمین بودجه، بـهمنظـور ارائهٔ خدمات دولتی.

- ٢. حفظ محيط زيست براي استفادهٔ كل اجتماع.
- ۳. ملزم کردن هر شهروند به کار کردن برای اجتماع حداقل یک روز در ماه.
- ۴. ایجاد شراکت بین افراد و اجتماع بهقصد فراهم کردن منابع برای پیشرفت استعدادهای فردی. این امر شامل ارزیابی نیازهای خانوادگی یا فردی، تنظیم

فصل چهارم قصل چهارم

برنامهای بلندمدت برای مالکیت و رشد براساس این نیازها، قراردادن استعدادهای فردی در شرایط رشد برای القاءِ پشتیبانی و تقاضا بـرای گـرفتن وام از صندوق امانت ملی است.

۵. حمایت از ابتکارهای فردی جامعهمحور برای رشد و شکوفایی بیشتر.

۶. افزایش احساس افتخار در اجتماع. تمامی نهادهای عمومی، بیمارستانها، مدرسهها، ورزشگاهها و پارکها باید مایهٔ افتخار شهروندان باشند.

 ۷. حمایت از مالکیت مسکن و تأمین بودجه برای خرید مسکن برای تمام افراد اجتماع.

۸. بازتاباندن ارزشهای اجتماع در برنامههای آموزشی همراه با ترغیب مشارکت شهروندان در نظام آموزشی.

هر دولت محلی از دویستوپنجاه تا سیصدهزار نفر تشکیل خواهد شد و با مرزهای جغرافیایی که بخشی از شهر یا منطقهٔ شهری را در برمی گیرد، تعریف خواهد شد. هرچه اجتماعها بیشتر رشد کنند، اجتماع جدیدی تشکیل خواهد شد تا میزان جمعیت در نسبتهای یادشده، حفظ شود.

رئیس اجرایی هر دولت اجتماع محور که همانا «فرماندار» است، با رأی مستقیم مردم، برای دورهٔ پنجسالهای محدود به دو دوره، انتخاب خواهد شد.

معاونان «فرماندار» که در زمینههای آموزش، بهداشت، مسکن، توسعهٔ کارآفرینی، امنیت و توسعهٔ اجتماع و حل اختلاف تجربه دارند و آموزش دیدهاند، اعضای کابینهٔ وی خواهند بود. آنها کارمندان دولت اجتماع خواهند بود و برای مدت پنج سال استخدام خواهند شد و بسته به دریافت رأیِ اعتماد از شهروندان اجتماعشان، می توانند برای دورههای پنجسالهٔ بعدی نیز منصوب شوند. آنها مسؤل ایجاد ساختاری اداری هستند که خدمات اجتماعی را از طریق شهروندان کارگر و متخصص داوطلب فراهم کند و از منابع مالی برای بهبود شرایط زندگی در اجتماع و پروراندن احساس مالکیت و افتخار نسبت به اجتماع، بهرهمند شود.

برای هر دوهزاروپانصد تا سههزار شهروند، یک «مددکار اجتماعی» استخدام خواهد شد. این «مددکار اجتماعی» در مقام حامی و مشاور شهروندان برای رسیدن به رفاه اقتصادی و پیشرفت خانواده، عمل خواهد کرد. مددکاران اجتماعی برنامهای اختصاصی را برای تعیین بودجه و موفقیت اقتصادی برای هر خانواده یا هر فرد آماده خواهند کرد. براساس این بودجهها و نیازها، آنها در مراجعه به صندوق امانت ملی برای گرفتن وام، از شهروندان پشتیبانی و به آنها کمک خواهند کرد. مددکاران اجتماعی از میان شهروندان کارگر داوطلب، بنابه نیاز، با توجه به مهارتشان، استفاده خواهند کرد. این مددکاران برای یک دورهٔ پنجساله استخدام خواهند شد. این دوره با تأیید حداقل شصتوپنج درصد پایگاه انتخاب کنندهٔ آنها، قابل تمدید است.

اعضای اجتماع برای هر پانصد شهروند، یک نمایندهٔ محلی انتخاب خواهند کرد. نمایندهٔ محلی در مقام مشاور و دستیار «مددکار اجتماعی» و رابط اعضای اجتماع با وی، عمل خواهد کرد. نمایندگان محلی محرم اسرار و تسهیل کنندهٔ امور اجتماع خواهند بود و با قدردانی از کارهای اجتماعیشان، پاداش دریافت خواهند کرد.

## شبكة اعتماد و موفقيت حاكميت اجتماع محور

با توجه به وضعیت فعلی سیاست در ایران و بیشتر کشورهای منا، این دولت جدید چگونه می تواند ایجاد شود؟

مسألهٔ چگونگی تشکیل و تعامل اجتماعهای بشری و قبیلهها دههها موجب شگفتی دانشمندان و نویسندگان بوده است. درحالی که دموکراسی همواره به حفظ رضایت مردم مربوط بوده، شواهدی وجود دارد که حفظ رضایت آنچه چارلز تیلی «شبکهٔ اعتماد» مینامد، جزء بسیار مهم و لازمی نه تنها برای دموکراسیها که برای تمام شکلهای دیگر دولت است، از دیکتاتوری گرفته تا جرگهسالاری، از

فصل چهارم

حکومت روحانیون تا حکومت سلطنتی.<sup>(2)</sup>

«شبکهٔ اعتماد» به گروهی از مردم اطلاق می شود که به واسطهٔ اعتقادها، عرفها، ارزشها و هدفهایشان، پیوند نزدیکی باهم دارند. این پیوندها می تواند بر اساس دین، قبیله، خویشاوندی، حرفه و شغل، چشم انداز و هدف بلندمدت یکسان باشد. اعضای یک «شبکهٔ اعتماد» ممکن است محل جغرافیایی مشترکی داشته باشند یا نه.

شبکههای اعتماد ازطریق تعامل پی درپی و پیوسته میان افراد به وجود می آیند. بنابه تعریف، عضویت در یک «شبکهٔ اعتماد» با پذیرش خطر موجود در باور کردن و اتکا به انسانهای دیگر همراه است. خطر موجود در این سطح از اعتماد، در گروههای کوچک تر آسان تر پذیرفته می شود. در حقیقت، شبکههای اعتماد می توانند کمک کنند تا دولتهای محلی وادار به ایجاد شرایطی شوند که به رشد فردی و تصمیم گیری مؤثر بینجامد. در سراسر تاریخ بشر، شبکههای اعتماد هم در درون و هم در بیرون از نظامهای سیاسی رسمی به وجود آمده و جایگزین شدهاند و درحالی که مزایا و مصونیتهایی برای اعضایشان داشتهاند، معیارهای رفتاری موردقبول مشترک را تضمین کردهاند. هرچه این شبکهها بیشتر در تصمیم گیری عمومی پذیرفته شوند، دولت حمایت آنها را به دست می آورک و درنتیجه، شبکهها به دولت پاسخگو مرتبط می شوند.

آیندهٔ دولت دموکراتیک حقیقی در جوامعی اتفاق خواهد افتاد که با ساختار تورمانندی از شبکههای اعتماد متعدد و درهمتنیده بههم پیوند خوردهاند. با ایس که شبکههای اعتماد خودشان ایجاد دموکراسی حقیقی را تضمین نمی کنند، اما برای وجود و بقای آن ضروریاند. شبکههای اعتماد از تمایل مردم به پذیرش خطرهای لازم برای تصمیم گیری دربارهٔ ارزشها و شرایط اجتماع و فرد حمایت می کنند. هرچه شبکههای اعتماد بیستر تکثیر می شوند، گسترش می یابند و درهم می تنند، دامنهٔ تصمیم گیری مشارکتی نیز گسترده تر می شود و هرچه مشارکت و همکاری

افزایش می یابد، امنیت و اهمیت (دو نیاز اساسی انسان) نیز افزایش می یابد. تبدیل شدن به بخشی از یک «شبکهٔ اعتماد» انسانها را قادر می سازد تا مسؤلیت کامل ایجاد و حفظ جهانی را که در آن زندگی می کنند، بپذیرند.

اعضای «شبکهٔ اعتماد» تعهدی مشترک، آشکار یا تلویحی، برای کمک به یکدیگر و گروه دارند. عضویت در یک «شبکهٔ اعتماد» با امکان دستیابی به مزایای فردی یا گروهی همراه است. همچنین امکان دارد که اقدام (یا اقدامنکردن) یک یا چند عضو شبکه به اعضای دیگر آسیب برساند. بنابراین، عضویت در یک «شبکهٔ اعتماد» هم بهمعنای فرصت کسب مزایای مهم است و هم احتمال خطر پیامدهای منفی مهم. درنتیجه، بیشتر شبکههای اعتماد معیارهای رفتاری خاصی را برای اعضای خود در نظر گرفته، به مرحلهٔ اجرا میگذارند. هر گروهی از مردم را برای اعضای خود در نظر گرفته، به مرحلهٔ اجرا میگذارند. هر گروهی از مردم را نمی توان «شبکهٔ اعتماد» خواند؛ بعضی گروهها فقط «شبکهٔ اجتماعی»اند. با این که ممکن است اعضای یک «شبکهٔ اجتماعی» به یکدیگر کمک کنند، اما اجباری به انجام این کار ندارند. آنها می توانند بدون برنامهٔ قبلی، به درون یا بیرون «شبکهٔ اجتماعی» سوق یابند و به جز لغو عضویت، مجازاتهای بیرون «شبکهٔ اجتماعی» سوق یابند و به جز لغو عضویت، مجازاتهای اندکشماری برای اقدامات نامناسب آنها وجود دارد.

در بعضی موارد، بهویژه وقتی سرکوب اجتماعی یا سیاسی شدید وجود دارد، عضویت در یک «شبکهٔ اعتماد» ممکن است مخفیانه باشد. اعضا ممکن است آنقدر جلسه تشکیل دهند تا فلسفه شان به کلی از بین برود یا رواج بیشتری پیدا کند. با رعایت معیارهایی مانند حفظ اسرار و وفاداری، اعضا برای یکدیگر و کل گروه، مصونیت ایجاد می کنند.

وقتی شبکههای اعتماد سرکوب نشوند (و گاهی حتی وقتی سرکوب یا شکنجه شوند)، می توانند به توسعه و شکوفایی دموکراسی کمک کنند.

این موضوع بهویژه وقتی مصداق دارد که این شبکهها با همکاری دولتهای اجتماع محور نسبتاً کم است و اجتماع محور نسبتاً کم است و

فصل چهارم آ

مجال ارتباطهای نزدیک تر و تعامل آسان تر را فراهم می کند. دولت محلی به میانجی میان شبکههای اعتماد تبدیل می شود و در این حالت، بهجای دشمنی در تخصیص منابع برای اجتماع و اعضای شبکهٔ اعتماد، همکاری با یکدیگر را می آموزند.

در یک دموکراسی درحال توسعه یا تثبیت شده، شبکه های اعتمادی که فعالیت می کنند تا فرآیندهای سیاسی و ساختارهای قدرت را بسازند یا درهم بشکنند، ممکن است به هر تعداد پدید آیند، رشد کنند، تغییر یابند و از بین بروند.

می توان از شبکههای اعتماد برای ممکن ساختن آرمان فردی و نیز رشد جمعی استفاده کرد. به طور کلی این آرمان و رشد به شکوفایی و همکاری اجتماعی بیشتر می انجامد.

دموکراسیهای مدرن بر اصل «اهل اعتمادبودن عموم مردم» بنیان گذاشته شدهاند، یعنی شبکهٔ گستردهای متشکل از شبکههای اعتماد کوچکتر که از مشارکت شهروندان در دولت محلی و ملی پشتیبانی میکنند. تیلی بر این باور است که این دموکراسیها فقط از رواداری یا تحمل پذیری اجتماعی و اهداف متقابل کلی بهوجود نیامدهاند، بلکه ایجاد آنها به نیاز متقابل، وظیفهشناسی و خدمت به مردم وابسته به شبکههای اعتماد بستگی داشته است. شبکههای اعتماد نه نه دموکراسیهای جدید همبستگی بخشیدهاند، بلکه با حفظ این ساختارهای اجتماعی و ارتباطهای شخصی، در جای خود، به دولتهای تازه استقراریافته اجازه دادهاند بسیار مؤثر تر عمل کنند.

این ایده که دولت می تواند برای ادارهٔ بی دردسر امور عادی خود، از رهبران و شبکههای اعتماد استفاده کند، به ویژه در سطح اجتماع، با عنوان سیاست بی جنجال شناخته شده است. در بسیاری از موارد، شبکههای اعتماد می توانند به استقرار سیاست بی جنجالی کمک کنند که به کمک آن، دولتها و شبکههای اعتماد برای پیشبرد توسعه و حمایت از

رشد همکاری میکنند.

همچنین این موضوع حقیقت دارد که دولتها شبکههای اعتماد خاصی را سرکوب کردهاند و بعضی از شبکههای اعتماد در تضعیف دولت خودشان کوشیدهاند. اگر شبکههای اعتماد و دولت در سطح اجتماعی همکاری کنند و دولت مرکزی حقوق بشر فردی را تضمین کند، احتمال درگیری کاهش می یابد.

از طرف دیگر، سیاست جنجالی ستیزه جوتر است و گاهی حتی خشونت آمیز. در این نوع سیاست، تمایل کمتری به پذیرش «غیرخودی»ها در نظام سیاسی، تحمل پذیری کمتر نسبت به تنوع آرا و امکان کمتری برای توزیع منصفانهٔ قدرت وجود دارد.

هزاران سال است که شبکههای اعتماد، هم در درون و هم در بیرون از فرآیندها و ساختارهای سیاسی رسمی، شکوفا شدهاند و برای اعضایشان، مزایا و مصونیتهایی فراهم کردهاند و معیارهای رفتاری خاصی را بهاجرا در آوردهاند. وقتی بدون جنجال و از طریق مشارکت گسترده تر و مشاوره، دولت و شبکهها در سیاست عمومی ادغام شوند، عملکرد دولت نسبت به نیازهای مردم مؤثر تر و مسئولانه تر می شود.

به طور خلاصه، هم گذشته و هم در آینده، دموکراسی در گِروِ شبکهٔ تو در تویی از ارتباطها در شبکههای اعتماد، شبکههای اجتماعی، دولت اجتماع محور و دولت ملی است.

# شبکهٔ اعتماد، چانهزنی و ایجاد دموکراسی

شبکههای اعتماد در فرآیندهای چانهزنی داخل یک نظام سیاسی موردنظر در گیراند. این تعامل است که به ایجاد سیاستهای دولت منتهی میشود. چانهزنی میتواند میان شهروندان، شبکههای اعتماد، گروههای اجتماعی دیگر،

فصل چهارم

نهادهای دولت (3) و خود دولتها اتفاق بیفتد. گذار به دموکراسی با چانهزنی آغاز میشود که سرآغاز جامعهٔ مدنی و حکمفرمایی قانون است. اگر فرآیند چانهزنی موفقیت آمیز باشد، پیوند مردم با دولتشان را محکم میکند. چانهزنی یک فرآیند انتخاب جمعی حساس است که بهوسیلهٔ آن، دربارهٔ تقاضاها و مطالبات رأی داده می شود و بازیگران اجتماع در این فرآیند، اعتماد می آموزند.

لازم نیست تودهها دموکراسی را مطالبه کنند تا دموکراسی اتفاق بیفتد. همانگونه که تیلی اشاره می کند، در ایجاد دموکراسیهای مدرن، «تعداد اندکشماری از مشارکت کنندگان آگاهانه برای ایجاد نهادهای دموکراتیک تلاش می کردند (و گاهی تلاش هیچیک آگاهانه نبود). با مشاهدهٔ فرآیند دموکراتیک کردن، ما شاهد فرآیندی آشفته، خلقالساعه و مبتنی بر تقلا هستیم که در آن، پیوستگیها و تلاشهای فزاینده عمدتاً از محدودیتهای ناشی از درکهای مشترک اما پنهان و روابط اجتماعی موجود پدید می آیند، نه از تصورات پیش گویانه برای آینده.» (۱۹)

به طور خلاصه، دمو کراسی اغلب پیامدی از پیش برنامه ریزی نشده (و برای بعضی ناخواسته) و مبارزهٔ سیاسی درون اجتماع است، نه نتیجهٔ مطلوب یک فرآیند چانه زنی.

از آنجا که دموکراسی اغلب از مبارزات سیاسی پرشوروحرارت پدید میآید، می تواند بی ثبات باشد و به خوبی تعریف نشده باشد و این در جاهایی مشل مصر آشکار است که در آن، کسانی که در حال حاضر، در سمتهای دولتی کار می کنند، به قوانین رژیم سابق متکیاند. این نمونهٔ آن چیزی است که تیلی به عنوان «دموکراسی زدایی» می شناسد. همچنین تفاوت بین یک شبکهٔ اعتماد و گروه های اجتماعی دیگر را به روشنی مشخص می کند. آن گروه از مردمی که به طور موفقیت آمیز در مصر تظاهرات کردند، هیچگونه معیارهای درونی، ارزشهای منسجم، اعتماد متقابل و نیز قانون مجازاتی نداشتند که بتوان آن را در

سیاسی تبدیل شود.

حق عضوی از گروه که طبق اهداف آن گروه عمل نمی کند، اعمال کرد. تیلی هشدار می دهد که اگر پشتیبانی از یک شبکهٔ اعتماد تنها منحصر به یک شبکه باشد، همان گونه که در مصر بین اخوان المسلمین و گروههای اجتماعی دیگر درگیری عمومی رخ داد، هر دموکراسی موجود با پدیدهٔ دموکراسیزدایی مواجه خواهد شد. دموکراسی نمی تواند فریب شبکهٔ اعتمادی را تحمل کند که در رأس قدرت است. عدم شفافیت و دموکراسی زدایی موجب از دست رفتن حمایت شهروندان می شود که در این صورت، منابعشان ازجمله ثروت، نیروی کار، حمایت معنوی و منابع طبیعی را پس می کشند. شبکه های اعتماد ممکن است به فعالیتهای زیرزمینی بازگردند و رهبرانشان امکان دارد بکوشند با اِعمال زور، انسجامشان را حفظ کنند که موجب منحل شدن دموکراسی می شود. گفتمان ایدئولوژیک و توانایی همکاری برای حل مشکلات تضعیف می شود. اگر نظام سیاسی به توازن برنگردد، عملکرد بیدردسر دموکراسی ممکن است به خطر بیفتد. این اختلالها در مراحل اولیهٔ دموکراتیک کردن شاید غیرقابلاجتناب باشد. بههمین دلیل، بهترین کار احتمالاً این است که آزمایشهایی در بارهٔ دموکراسی در سطح دولت اجتماع آغاز شود که در آن، با سهولت بیشتری مى توان أشفتگى اوليه را تاب أورد تا چانەزنىي بـه بخـش پذيرفتـهشـدهٔ فرآينـد

برای ایجاد تغییر در دولت، شبکههای اعتماد باید خود را با فرآیند سیاسی اجتماعی ادغام کنند. خودمختاری بهدستآمده از راه مذاکره یا وساطت، اغلب یکی از گامهای اولیه در این ادغام است. می توان به قبیلهها یا دیگرگروههای سرکوبشده خودمختاری داد که موجب توقف دشمنی می شود. در نهایت، این قبیلهها را می توان در یک گروه شهروندی بزرگ تر ادغام کرد. گروههای اعتماد در رأس قدرت ممکن است سازشهایی از جمله واگذاری منابع و پایاندادن به اقدامات ضددولتی را در ازای سهمی از قدرت، به دولت پیشنهاد دهند. این کار

فصل چهارم

فقط در دولتهای اجتماع محور امکان پذیر است. هرچه رابطهٔ بین دولت و شبکهٔ اعتماد در اعتماد بیشتر شود، انسجام و وابستگی متقابل توسعه می یابد. شبکه های اعتماد در دولت منفعتی به دست می آورند و دلیلی می یابند برای حفظ ثبات و کار کردن در داخل نظام سیاسی با هدف تغییر و بهبود. منافع و راهبردهای شبکه های اعتماد به موتورهای تغییر اجتماعی و سیاسی تبدیل می شود.

دگرگونیهای مداوم در ترکیببندی قدرت، هم درون دولتهای اجتماع محور و هم در بیرون از آنها، نشان دهندهٔ فرآیند دموکراتیک کردن است.

با این که بهندرت اتفاق میافتد، دموکراتیک کردن گاهی حتی «با ابتکار عمل صاحبان قدرت که در تلاش برای حفظ قدرتشان هستند»، رخ میدهد.

نخبگان حاکم اغلب مطالبات و تقاضاهای شبکههای اعتماد و گروههای اجتماعی دیگر را برای تقسیم قدرت نمی پذیرند. در یک دولت اجتماع محور با عملکرد خوب، شبکههای اعتماد قوی، دوراندیش، متعهد و منسجم می توانند به طور مؤثر با موقعیت نخبگان مقابله کنند. پیششرط تدوین یک فرآیند دموکراتیک در درون اجتماع کوچک، رضایت نخبگان نیست، بلکه مشارکت شبکه اعتماد است. مبارزهٔ سیاسی عمومی که با شبکههای اعتماد مستحکم همراه شود، می تواند از ادغام این شبکهها در یک ساختار سیاسی عمومی جدید حمایت کند. در چنین ساختارهایی، قدرت نخبگان یا ساختارهای خودمختار می تواند پایین تر قرار گیرد و قدرت می تواند به طور گسترده تری توزیع شود و نوعی همکاری شهروند/ دولت را که متقابلاً برای هر دو طرف الزام آور باشد، به وجود آورد.

این همکاری هم ضامن مزایای بالادستیهاست و هم ضامن مزایای پاییندستیها و ساختار دولت پویا و انعطاف پذیری را بهوجود می آورد که بهتر و بیشتر به مردم خدمت می کند.

همچنین در مورد مشروعیت دولت محلی، شهروندان این مشروعیت را در واقع «پیش خرید» می کنند و چون چنین شود، کنترل دولت مرکزی بهدست نیروهای

مسلح و با خشونت كاهش خواهد يافت.

رقابت بین دولتهای محلی اجتماع محور برای دسترسی به منابع، به کاهش نابرابری بی قیدوشرط در سیاست عمومی خواهد انجامید.

ضمانتهای خارجی افزایش می یابد، وابستگی متقابل رشد می کند و توان دولت گسترده تر خواهد شد.

«در درازمدت، افزایش ظرفیت یا توان دولت و رایزنی محافظتشده یکدیگر را تقویت می کنند و در همان حال که از یکسو گسترش توان دولت موجب مقاومت، چانهزنی و توافقهای مشروط می شود، از سوی دیگر، رایزنی محافظتشده موجب ترغیب تقاضا برای گسترش مداخلهٔ دولت می شود که به افزایش ظرفیت کمک می کند.

اگر توان یا ظرفیت فراوان دولت نمودار یا معرف دموکراسی نباشد،بهظر میرسد که دست کم شرط لازم برای دموکراسی در مقیاس کلان تقریباً ضروری است»<sup>(5)</sup> جامعهٔ مدنی براساس قراردادی جتماعی و در پیوند باسطحی از اعتماد در درون اجتماع پایهریزی میشود. اعتمادی که در شبکههای اعتماد وجود دارد، اساس یک اعتماد اجتماعی بزرگتر است که از فرآیند سیاسی دولتهای اجتماع محور پدید میآید. اعتماد اجتماعی که از تعامل و فزونی چانهزنی در حوزهٔ سیاسی سرچشمه می گیرد، شهروندان را در درک وابستگی متقابلشان و نیز جستوجوی ارزشها و منافع فردی و گروهیشان به یکدیگر پیوند می دهد. فقط در این صورت است که یک دولت دموکراتیک واقعی می تواند محقق شود.

# یک فرصت بی سابقه

تغییرات اجتماعی سیاسی بنیادین که خاورمیانه و شمال آفریقا را بهسرعت دگرگون می کند، فرصت بیسابقهای برای بشریت بهوجود می آورد تا شکلهای مؤثرتر و مشارکتی تر دموکراسی را به آزمایش بگذارد. در حقیقت، آزادی و پشتیبانی عرضه شده توسط چنین دولتی بود که در رشد چشمگیر خلاقیت و

فصل چهارم

اقتصاد در دوران طلایی ایران نقش حیاتی داشت.

اکنون، این اجتماعها می توانند به عنوان رشتهٔ پیوندی برای یک دموکراسی مشارکتی حقیقی عمل کنند که خلاقیت، رشد و شکوفایی فردی و اجتماعی به وجود می آورد. الگوی حاکمیت اجتماع محور که در این جا پیشنهاد شد، جایگزین قدر تمندی برای الگوی لیبرال دموکراتیک در دموکراسی غیرمستقیم که بر منافع خاص پایه ریزی شده، ارائه می دهد. در نظام اجتماع محور، دولتهای محلی تمام خدمات دولتی مستقیم را که ماهیت محلی دارند، ارائه می کنند. حاکمیت اجتماع محور در ساختار خود، هماهنگی بسیار بیشتری با تاریخ غنی شهرنشینی، جغرافیای طبیعی و حقایق اجتماعی سیاسی فعلی در منطقهٔ منا دارد. این الگو به جای تقلید و اقتباس ناقص شکل فعلی حاکمیت غربی، بر مبنای فرهنگ جماعت باور منطقه استوار است.

# نتيجهگيري

تکامل الگوهای حکومت از عهد باستان تا عصر جدید نتیجهٔ نوآوریهای انسان در هنر «جامعهسازی» است. تغییر الگوی حکومت در توسعهٔ سیاسی اجتماعی انسان، پیامدهای بسیاری داشته است؛ اما ایجاد چنین تغییرات کارسازی دشوار است. طی هزاران سال تمدن بشری، این گونه دگر گونیها اندک بوده است. جوامع موفق در قرون متمادی، دلیلی برای پذیرش تغییر بنیادین در نظم سیاسی دولتهای خود نداشتهاند.

در واقع، ازعصر بُرنز تا عصر جدید، در ساختار دولت یا حکومت، ما شاهد تنها سه الگو بودهایم: ۱. پادشاهی یا حکومت مطلقه. ۲. امپراتوریهای چندفرهنگی. و ۳. دولت مُدرن که مُشخصة آن تفکیک قوا و حکومت قانون در سطح ملّی است. امّا حقیقت تلخ این که خیزشهای اجتماعی و بهاصطلاح «انقلاب»های خواستار نظم اجتماعی پیشرفته، معمولاً به ساختارهای حکومتی و واقعیتهای اجتماعی

اقتصادی دیگری منجر میشوند که شباهت فراوانی به همان نظم سیاسی سابق دارند و در ایجاد دگرگونگی دلخواه اجتماعی ناتواناند.

فرمانروایان خودکامه در گذشته، از عصر بُرنز به بعد، هزاران سال هدفی ساده داشتند: یکسانسازی فرهنگ سرزمینهای تصرفشده با فرهنگ خود، یا نابود کردن آن فرهنگها و تحمیل فرهنگشان به آن قلمروها.

حدود دوهزار و پانصد سال پیش، پیدایش نظم سیاسی امپراتوری در این رویکرد، تغییری بنیادین به وجود آورد. فرمانروایان آینده نگر که سرآمدشان کوروش بزرگ است، شروع کردند به درک این واقعیت که: ایجاد ساختار سیاسی قادر به اعمال حاکمیّت بر جوامع گوناگون بشری، امکان پذیر است.

این نمونه از امپراتوری بر درک انسان از رشد سیاسی و اجتماعی اقتصادی، اثر ماندگاری باقی گذاشت. همچنین نمایانگر نقطهعطف مهمی در تاریخ سیاسی بشر و سرآغاز جدیدی در زمینهٔ پیشرفت اوست: رواداری یا تساهل با دیگران.

کوروش بزرگ در قرن پنجم پیش از میلاد، به این «نخستین تغییر تاریخی در حاکمیت» اندیشید. او و داریوش بزرگ اولین «امپراتوری»ای را بنیان نهادنـد کـه ایده آلهای دینی و فرهنگی ملـتهای دیگـر را، در ازایِ همکـاری اقتصـادی و سیاسی آنان، تحمل می کرد. تلاشهایشان بی گمان پیامدهای گستردهای بههمراه داشت.

در ایران، این نوع تازهٔ حاکمیت بزرگترین اجتماع متنوع و متشکل از مردم گوناگونی را بهوجود آورد که تا آن زمان وجود داشت و موجب شکوفایی، رشد و نوآوری چشمگیر فرهنگ در درونِ آن امپراتوری شد. این شکل جدید دولت از شرق تا سلسلهٔ «کین» در چین و از غرب تا روم گسترش یافت و امپراتوری روم را بر آن داشت که ساختار سیاسی مشابهی را بنیان نهد. بعدها، امپراتوری بریتانیا نیز از همان روش پیروی کرد. نظامهای سیاسی این امپراتوریهای چندفرهنگی از نظر تحمل دین و فرهنگ ملتهای تحتسلطهشان، قابلملاحظه بود.

به طور خلاصه، تحمل «خودبیانگری ملی» نوآوری سادهای بود که تشکیل این نهادهای سیاسی بزرگ را ممکن ساخت؛ نهادهایی که بیش از دوهزار سال به رشد بشر کمکهای فراوانی کردهاند.

در قرن هجدهم، مستعمرههای بریتانیا در آمریکا ـ که بهدست اروپاییانی ساخته شده بودند که از آزارهای دینی در کشورهای خودشان گریخته بودند ـ از زیر یوغ سلطهٔ امپراتوری بریتانیا آزاد شدند و «دولت مدرن» را بنیان نهادند.

بنیان گذاران ایالات متحده آمریکا بهدلیل سابقهٔ تاریخیشان در تجربهٔ آزار دینی در اروپا و وضعیت تحت استعمارشان، از ایدهٔ یک دولت روادار یا تحمل پذیر و آزادی مذهب استقبال کردند. دولت مدرنی که بهوجود آوردند این ارزشها را به افراد تعمیم داد و این دیدگاه را که «شهروندان رعیّت امپراتوریاند»، منسوخ کرد و شهروندانی آزاد با حقوق مسلم تربیت کرد که حاکم بر سرنوشت خود و حکومتشان بودند. این دومین تغییر مهم در الگوی حکومت در جهان است.

شهروندان این جمهوری جدید با حقوق و آزادی محافظتشده در مدتی کمتر از صد و پنجاه سال، قدرتمندترین دولت و کشور را در تاریخ جهان بهوجود آوردند که دستاوردی بی سابقه بود.

در زمان حکومت کوروش، سرزمین پارس دولتی کوچک و بی اهمیت و دور از رقیبان قدر تمند بود. بااین حال، کوروش و داریوش با استفاده از اصل رواداری و همکاری \_ به عنوان اصل اساسی در تشکیل امپراتوری \_ توانستند بزرگترین امپراتوری جهان را براساس گردِهم آوردن اجتماعهایی که درون ساختار دولتی واحد، باهم همکاری می کردند، تأسیس کنند.

پدران مؤسس ایالات متحده آمریکا با قراردادن دو اصل «شهروندی آزاد» و «تحمل حقوق و عقاید دیگران» در مرکز جمهوری جدید، برای تدوین قانون اساسی شان، از الگوی رواداری کوروش پیروی کردند. در مدت نسبتاً کوتاهی، این اصول پایگاه مستعمرهٔ دورافتادهای را به تمدنی قدرتمند تبدیل کرد.

بااین حال، تاریخ نشان داده است که ظرفیت بشر برای درک دولت و نیز انتظاراتش از آن همواره تغییر می کند. در نتیجه، ساختار اجتماعی قدیمی در نهایت، باید جایگزینی بیابد. در دولت مدرن، تأثیر فسادآور شرکتهای قدر تمند دموکراسی را ناکارآمد کرده است. حکومت به الگوی جدیدی نیاز دارد، اما این الگو احتمالاً از قدر تمندترین دولتهای مدرن نشأت نمی گیرد. در حقیقت، شایان ذکر است که نهادهای سیاسی تثبیتشده و قدر تمند تغییر اجتماعی معنادار را بهندرت آزمایش کردهاند. دلیل سادهای برای این موضوع وجود دارد: چنین آزمایشی می تواند به جابه جایی قدرت بینجامد و کسانی که قدرت زیادی در دست دارند، بهندرت آن را داوطلبانه واگذار می کنند. به همین دلیل، دولتهای نوبنیاد با درجهٔ کمتری از سازماندهی و ساختار قدرت کمتر تثبیت شده، اغلب همچون درجهٔ کمتری از سازماندهی و ساختار قدرت کمتر تثبیت شده، اغلب همچون

برآمدن فرهنگ و فناوری جهانی بیش از هر زمان دیگری برای فرد این امکان را فراهم کرده است که بر جامعه تأثیر مثبت بگذارد. بههمیندلیل، نظم اجتماعی جدید احتمالاً براساس الگوهایی خواهد بود که به تعداد بسیار بیشتری از شهروندان اجازه دهد قدرت بگیرند، از نوآوری در حل مشکلات استفاده کنند و خلاقیتشان را به نفع بشریت به کار بیندازند.

تاریخ همچنین نشان داده است که هر کشور کوچک و بیاهمیتی که مشکلات اجتماعی بازدارنده را حل کند، برای مدت زیادی کوچک و بیاهمیت نخواهد ماند. مهم ترین عوامل تغییر بسیار سادهاند: تحمل تنوع آرا و اعتماد شهروندان آزاد جامعه که برای بسط خلاقیت افراد توسط مسؤلان محلی تغذیه یا پرورده شود. اجرای چنین تمهیداتی در بسیاری از ملتها شدنی است و ملتهایی که از فرصت استفاده کنند، پاداش آن را دریافت خواهند کرد. دولتهایی که در حال حاضر، قدرت اندکی دارند، بسا که بتوانند در آینده، قدرت زیادی داشته باشند. روشن است که آن الگویی از حکومت که ما در این کتاب پیشنهاد کردهایم،

فصل چهارم

نوعی تکامل ساده از دولت مدرن فعلی است. ما معتقدیم که عوامل شتاب برای انتقال به الگوی دیگر در حال افزایش است: الگویی که در آن، به یکایک شهروندان آزاد اعتماد و قدرت داده می شود تا به طور کامل به رشد و شکوفایی بالقوهٔ خود برسند و در مقام اعضای اجتماع برای نیازهای خود پشتیبانی کامل دریافت کنند.

انتخاب الگوی پیشنهادی ما اجتماعهایی را بهوجود خواهد آورد که در آن، حکومت موانع بوروکراتیک و اجتماعی کمتری برای تحقق خلاقیت و خواستهای مردم ایجاد خواهد کرد. این اجتماعها براساس مجموعهای مشترک از اندیشهها و اصول ساده تشکیل خواهند شد و تنوع آرای فردی تحمل و گرامی داشته خواهد شد. شهروندان محلی که به آنها قدرت داده شده است، مسؤل ایجاد دولتها و اقتصادهایی پاسخگو و مستقر در محل خواهند بود؛ اقتصادهایی که برخلاف اقتصاد دولت مدرن و بسیار متمرکز فعلی هستند که تمام منابع را از دور کنترل می کند و برای حفظ سلطهٔ خود می باید تنوع آرا و خلاقیت فردی را نیز زیر سلطه داشته باشد.

اِعمال تغییرات سادهای که پیشنهاد کردهایم، می تواند به سلاح قدر تمندی تبدیل شود برای ایجاد دولتهایی قوی، باتدبیر و توانمند.

دیر یا زود، جانشینی برای دولت مدرن به وجود خواهد آمد. به احتمال زیاد، این الگوی جانشین از جامعهای پویا با ظرفیت قدرت دادن به شهروندان خلاقش به وجود خواهد آمد و به نیروی اجتماعی و فرهنگی غالب در آینده تبدیل خواهد شد.

اگر ایران و ملتهای منطقهٔ منا این الگو را انتخاب کنند، پیشتاز خواهند بود.

## ىادداشتھا

#### مقدمه:

 ۱. یان موریس، چرا غرب حکومت می کند: الگوی تاریخ و آنچه درمورد آینده آشکار می سازد (نیویورک: فرار، استراوس و گیروکس، نیویورک، ۲۰۱۰).

#### فصل یکم:

۱. تاریخ اجتماعی ایران دورههای تاریک بسیاری را در بردارد. پژوهش این فصل بهعنوان کار جداگانهای در بارهٔ تاریخ اجتماعی ایران انجام شد که بعداً منتشر خواهد شد. ما تصمیم گرفتیم از ارائهٔ منابعمان برای مشاهدههای تاریخی که از منابع اصلی و اولیه گرفته شده و از تمرکز این کتاب میکاهد، صرفنظر کنیم.

۲. ادوارد سعید، شرق شناسی (نیویورک: ۱۹۷۹، ۷intage Books).

۳. ژنرال سِر پرسی مولزوُرث سایکس، ترجمهٔ م. ت. داغی گیلانی، دنیای کتاب، تاریخ سرزمین پارس (تهران، علمی، ۱۹۸۸).

#### فصل دوم

۱. تحلیل این فصل مرهون لین ه. نِلسون، «تأثیر اکتشاف بر اروپا»، برنامـهٔ درسـی تـاریخ جهان
 است. (لارنس، کانزاس: گروه تاریخ دانشگاه کانزاس، ۲۶ فوریه ۱۹۶۸،

(http://vlib.iue.it/carrie/reference/worldhistory/sections/19impact.html

۲. ماکس وبر، اقتصاد و جامعه (برکلی: انتشارات دانشگاه کالیفرنیا، ۱۹۷۸).

۳. کریستوفر پیرسون، *دولت مدرن* (لندن: ۱۹۹۶، ۲۹۹۶)،

(http://psi424.cankaya.edu.tr/uploads/files/Pierson%20The%20M.codern%202nd%20ed.PDF

۴.هارولد لازکی، *اقتدار در دولت مدرن* (: انتشارات دانشگاه پِیـل، ۱۹۱۹)، تجدیـد چـاپ توسط Batoche Books، کیچنر، انتاریو، ۲۰۰۰

۵. هیلتون ل. روت، سرچشمهٔ امتیاز: بنیانهای سیاسی بازارها در رژیم سابق فرانسه و انگلیس، (برکلی: انتشارات دانشگاه کالیفرنیا، ۱۹۹۴)،

.http://ark.cdlib.org/ark:/13000030/ftl1779n74g

کارل پولانیی، تحول بزرگ: خاستگاههای سیاسی و اقتصادی دوران ما (بوستون، انتشارات بیکن، ۲۰۰۱).

۷. همان: ۳۸

۸. همان: ۳۹

۹. رابرت ل. هیلبرونِر، فیلسوفان اینجهانی (نیویورک: سیمون و شوستِر، ۱۹۵۳)، صفحه ۱۹
 G. Bell :مونتسکیو، روح قوانین، ترجمه ت. ناگِنت، بازبینی ج. و. پریچارد (لندن: ۱۹۴۹).
 Sons & Sons

۱۱. همان، ج دوم، بخش ۲

۱۲. همان، ج یازدهم، بخش ۶

١٣. همان، ج نهم، بخش ۶

۱۴. قدرت قانون گذاری قوانین را تصویب می کند، قدرت اجرایی «جنگ یا صلح ایجاد می کند، سفیر اعزام می کند یا سفیران خارجی را می پذیرد، امنیت عمومی را برقرار می کند و در برابر تجاوزها آماده می شود» و قوهٔ قضائیه نوع خاصی از قدرت اجرایی است که به دعواهای مدنی و مجازات کیفری می پردازد. «اگر فقط یک نفر یا یک دستگاه، چه از اشراف باشد، چه از مردم، این سه قدرت تصویب قوانین، اجرای تصمیمهای عمومی و محاکمهٔ دعواهای افراد را به کار گیرد، همهچیز به پایان خواهد رسید». (همچنین، ج نهم، بخش ۶).

۱۵. همان، فصل ۶.

۱۶. همان، فصل ۶

۱۷. همان، فصل ۶

۱۸. کارل مارکس، مانیفست حزب کمونیست (۱۸۴۸)،

http://www.marx.org/Archive/1848-CM، صفحه

۱۹. همان.

۲۰. مورِی فورسیت، «الکساندر همیلتون، جان جِی و جیمز مدیسون: طرفداران حکومت فدرال»، چهرههای برجستهٔ سیاست: همیلتون تا میل، ویرایش م. فورسیت، م. کینز-سُپر

و ج.هافمن (نیویورک: انتشارات دانشگاه آکسفورد، ۱۹۹۳)، صفحات ۳۶-۳۳

۲۱. همان، ۳۶–۳۷

٢٢. اين شرط بعداً تغيير يافت تا انتخابات مستقيم سناتورها مجاز شود.

۲۳. هنوز یک مسألهٔ دیگر در تعیین سهم نمایندههای اختصاصیافته به هر ایالت باید بررسی می شد: آیا بردهها باید شمارش می شدند و در این صورت، چگونه؟ واضح است که آنها شهروند نبودند و حق رأی به آنها داده نمی شد. مسأله با توافق به شمارش هر برده به عنوان سه پنجم یک نفر در تخصیص نماینده ها حل شد. این نظام «شمارش» با تصویب اصلاحیهٔ سیزدهم که برده داری را لغو کرد، باطل شد.

۲۴. این دستگاه از نمایندگانی از هر ایالت تشکیل می شود که تعدادشان معادل تعداد کل سناتورها و نمایندگان مجلس است و قوهٔ مقننهٔ هر ایالت آنها را انتخاب می کند. درصورتی که هیچ کاندیدایی اکثریت آرا را دریافت نکند، مجلس نمایندگان حق دارد مقام ارشد اجرایی را انتخاب کند. درحالی که این سنت هنوز به طور رسمی اجرا می شود، رأی دهندگان هر ایالت رأی هایشان را طبق رأی محبوب آن ایالت در صندوق ها می اندازند. این مسأله که مجمع گزینندگان باید لغو شود یا نه، هنوز مورد مناقشه است.

۲۵. فورسیت، «همیلتون، جی و مدیسون»، صفحهٔ ۱۷

۲۶. این امر همچنین نیازمند دوسوم آرای هر دو مجلس کنگره است.

۲۷. همان گونه که اشاره شد، شکل اولیهٔ اجراشدهٔ لایحهٔ حقوق بشر برای شهروندان فقط دربارهٔ ارتباطشان با دولت فدرال کاربرد داشت. با گذشت زمان، دادگاه عالی با استفاده از بند حمایت برابر در اصلاحیهٔ چهاردهم به عنوان مبنا، به تدریج بسیاری از این حقوق را «الحاق کرد» تا دربارهٔ ارتباط شهروندان با دولتهای ایالتی نیز کاربرد داشته باشد. این فرآیند تا اواخر دههٔ ۱۹۶۰ ادامه یافت.

۲۸. این البته مشخصاً شکل بسیار ساده شدهٔ بحثهای پیچیده و گاهی متناقض لاک و روسو است.

۲۹. دنیل د. راجرز، «آگاهی از حقوق در تاریخ آمریکا»، *لایحهٔ حقوق بشر در تاریخ آمریکا*، ویرایش د. ج. برادنمِر و ج. و. اِلی (بلومینگتون: انتشارات دانشگاه ایندیانا، ۲۰۰۸)، صفحات ۱۳–۱۴

۳۰. اصلاحیهٔ سیزدهم در سال ۱۸۶۵ تصویب شد. در میان همهٔ شروط، اصلاحیهٔ چهاردهم (۱۸۶۸) این بیانیهٔ حساس را در برمی گیرد: هیچ ایالتی «نباید هیچ قانونی را تصویب کند یا به اجرا بگذارد که امتیازها یا مصونیتهای شهروندان ایالات متحد آمریکا را محدود کند؛

فصل چهارم فصل چهارم

همچنین، هیچ ایالتی نباید بدون رسیدگی شایستهٔ قانون، هیچ کس را از زندگی، آزادی یا مالکیت محروم کند و نیز نباید حمایت برابر قانون را از هیچ کس در حوزهٔ صلاحیت قضاییاش دریغ کند». اصلاحیهٔ پانزدهم (۱۸۷۰) قید کرد که «حقوق شهروندان ایالات متحد آمریکا یا هیچ ایالتی به علت نژاد، متحد آمریکا برای رأی دادن نباید به دست ایالات متحد آمریکا یا هیچ ایالتی به علت نژاد، رنگ یا وضعیت سابق بردگی محدود شود» و «کنگره اختیار اجرای این ماده را با قانون گذاری مناسب خواهد داشت». اصلاحیهٔ نوزدهم به زنان حق رأی داد (۱۹۲۰).

۳۱. راجرز، «آگاهی از حقوق»، صفحهٔ ۱۴

۳۲. راجرز، «آگاهی از حقوق»، صفحهٔ ۹

۳۳. راجرز، «آگاهی از حقوق»، صفحهٔ ۱۶–۱۷

۳۴. برای نمونه، دادگاه حکم صادر می کرد که یک مُتل با مالک خصوصی که در یک بزرگراه بین ایالتی قرار دارد یا رستورانی که از یک ایالت دیگر کالا می خرد در بازرگانی بین ایالتی شرکت دارند و این فعالیتی است که تعیین مقررات برای آن در مادهٔ سوم قانون اساسی به کنگره داده شد. همراه با بخشی از اصلاحیهٔ چهاردهم که «حمایت برابر» همهٔ شهروندان را پیش بینی می کند، دولت فدرال توانست قانون ایالتی را که جداسازی یا تبعیض را در بخش خصوصی مجاز می داشت، باطل کند.

۳۵. تا زمانی که دادگاه در سال ۱۹۶۶ (پروندهٔ گریزوُلد علیه کانکتیکت) حکم صادر کنید که اقدام کانکتیکت مساوی تعدی غیرقانونی ایالت به حوزهای از زندگی است که به طور منطقی انتظار میرود در آن حریم خصوصی وجود داشته باشد، کانکتیکت فروش هرگونه لوازم و داروهای ضدبارداری را ـ حتی به زوجهای متأهل ـ منع کرده بود.

78. یک استثنای آشکار آن مضایقهٔ همهجانبهٔ حقوق، ازدست دادن املاک و اقامت اجباری و ناخواسته در اردوگاههای جابهجایی برای بیش از صدهزار نفر با اصلیت ژاپنی (که دوسوم آنها شهروند ایالات متحد آمریکا بودند) بین سالهای امهاد و ۱۹۴۲ و ۱۹۴۵ است. هدف اصلی اقامت اجباری که طبق دستور اجرایی رئیس جمهور روزوِلت انجام شد، ساکنان ساحل اقیانوس آرام بود؛ اما بر منطقههای دیگر نیز تأثیر گذاشت. کسانی که انتخاب شدند تا به «اردوگاههای جابهجایی» بروند که مشخصهٔ اصلی آنها سرپناه، بهداشت و امکانات آشپزی ناکافی بود با اطلاعیهٔ قبلی کوتاهمدتی که اغلب فقط به آنها فرصت میداد لباسهایشان را بر دوش بگیرند، از خانههایشان بیرون رانده شدند.

## فصل سوم

۱. ریچارد ن. کوپر، «مشکلات پروتکل»، مجلهٔ هاوارد (۲۰۰۲

http://harvardmagazine.com/2002/11/problems-with-the-protocol.

۲. جِس م. کرانیچ، «شخص» شرکتی: رویکرد تحلیلی جدید به روش مخدوش تفسیر قانون اساسی»، ژورنال حقوق شیکاگو چاپ دانشگاه لیولا، شماره ۳۷ (۲۰۰۵)، صفحات ۶۸–۶۷

۳. همان، صفحهٔ ۷۰

۴. همان، صفحهٔ ۷۷

۵. همان، صفحهٔ ۷۷

۶. آدولف بِرل و گاردینر مینز، شرکت مدرن و مالکیت خصوصی (نیویـورک: هـارکورت بریس، بازبینی و ویرایش شده، ۱۹۶۸).

۷. آدام لیپتک، «انتخابات آمریکا، غرق در سیل پول نقد شرکتها»، شیکاگو تریبیون
 ۲۲ ژانویه ۲۰۱۰)،

http://www.commondreams.org/headline/2010/08/02-0

۸. همان.

 ۹. تام همبرگر، «قاضیان با رأی ۵ به ۴، حدود هزینههای سیاسی شرکتها را رد میکنند»، نیویورک تایمز (۲ آگوست ۲۰۰۲)،

http://www.nytimes.com/2010/01/22/us/politics/22.

۱۰. سارا اندرسون و جان کاوانا، ۲۰۰ مورد اول: افزایش قدرت جهانی شرکتها (واشینگتن دی. سی: موسسهٔ مطالعات سیاست، ۲۰۰۰)، صفحهٔ ۱.

۱۱. آدام توکر، «چیزی رخ داد: حاکمیت و ادغام اروپا»، دومین کنفرانس دستیاران آموزشی مهمان موسسهٔ علوم انسانی (وین، ۲۰۰۱).

۱۲. همان.

۱۳. همان.

۱۴. آلِن بِله، «حاکمیت دولت و دفاع از حقوق بشـر اساسـی: چشـمانـداز بـینالمللـی»، مقالات یوگواش، شماره ۲ (۲۰۰۰)، صفحات ۳۷–۴۵

۱۵. توماس ل. فریدمن، جهان صاف است: خلاصهٔ تاریخ قرن بیستویکم، مصاحبه کننده: جون ج. میرز (شورای کارنگی، ۲۰۰۵)،

http://www.cceia.org/resources/transcripts/5134.

فَصل چهارم

18. دیوید م. کوتز، «بحران مالی و اقتصادی سرمایهداری نئولیبرال»، بررسی اقتصاد سیاسی افراطی، شماره ۴۱ (۲۰۰۹)، صفحهٔ ۳۰۷.

۱۷. همان، صفحهٔ ۳۰۶

۱۸. همان.

۱۹. همان، صفحات ۳۰۸–۳۰۹

۲۰. همان، صفحهٔ ۳۱۲.

۲۱. جاکوب، س. هَکِر و پل گیرسون، سیاست برنـده همـه چیـز را مـی.بـرد (نیویـورک: سیمون و شوستر، ۲۰۱۰)، صفحهٔ ۲۹۰

۲۲. جاکوب س. هکر، «فناوری و امور جاری»، مصاحبه کننده: چارلی رُز، رادیوی عمومی ملی (۲۵ اکتبر ۲۰۱۰).

۲۳. توماس س. کان، ساختار انقلابهای علمی (شیکاگو: انتشارات دانشگاه شیکاگو، (۱۹۶۲)، صفحات ۷۴–۸۴.

۲۴. کوپر، «مشکلات پروتکل».

۲۵. کوپر، «مشکلات پروتکل».

۲۶. گای رَز، «تعریف جنگ علیه تروریسم»، رادیوی عمومی ملی، بررسی همهچیز (۱ نوامبر ۲۰۰۶).

۲۷. توکر، «چیزی رخ داد».

۲۸. کان، ساختار انقلابهای علمی، صفحهٔ ۲۹

٢٩. همان، صفحهٔ ٩٢

۳۰. مورِر کلاین، «نقلاب فناوری»، موسسهٔ پژوهشی سیاست خارجی، شمارهٔ ۱۳ (۲۰۰۸)، مورد http:www.fpri.org/articles/2008/07technologicalrevolution معاده

٣١. عبارت از نمایشنامهٔ «توفان» شکسپیر، پردهٔ ۵، صحنهٔ ۱، گرفته شده و نـام رمـان پادآرمانی الدسهاکسلی نیز هست.

۳۲. کلاین، «انقلاب فناوری»، صفحات ۵-۶

۳۳. این بخش تحلیل شومپیتر از دو اثر گرفته شده: یـوزف ا. شـومپیتر، «بـیثبـاتی ســرمایهداری»، ژورنـــال اکونومیـــک، شـــماره ۳۸ (۱۹۲۸)، صــفحات ۳۶۱–۳۸۶ http://www.jstor.org/stable/2224315 و یــوزف ا. شــومپیتر، نظریــهٔ توسـعهٔ اقتصادی، ترجمه ردورس اوپیز (نیو برانزویک، انتشارات ترنزکشنز، ۱۹۳۴).

۳۴. جرارد فیشر، الیسا جیاکاردی، هَل اِدِن، ماسانوری سوگیموت و یانوِن یی، «فراسـوی گزینههای دوتایی: ادغام خلاقیت فردی و اجتماعی»، ژورنال بینالمللی مطالعات انسان – کامپیوتر، شماره ۳۲ (۲۰۰۵)، صفحهٔ ۴۸۲،

.www.elservier.com/locate/ijhes

۳۵. راجر وِتِنهال، «مداخلهٔ مدنی، تمرکززدایی و دموکراسی محلی: برخی پرسـشهـا و مسائل»، مقالهٔ ارائه شده به گردهمایی مدنی جهان (سئول، کره جنوبی، ۲۰۰۹)،

http://unpan/.un.org/intradoc/grooups/public/documents/undpadm/unpan039945.

۳۶. آنتونی گیدِنز، راه سوم و منتقدان آن (انتشارات آکسفور پولیتی: ۲۰۰۰).

۳۷. هربرت وِرلین، «اجتماع: صاحب کار یا مشتری؟ - بررسی ادبیات»، مدیریت دولتی و توسعه، شماره ۴ (۱۹۸۹)، صفحات ۴۵۷-۴۵۷.

## فصل چهارم

۱. الفارابی، نوشته های سیاسی: «گزیدهٔ کلمات قصار» و متن های دیگر، ترجمه و شرح چارلز ای. باترفیلد (ایتاکا: انتشارات دانشگاه کورنِل، ۲۰۰۱).

۲. چارلز تیلی، اعتماد و حکومت، (نیویورک: انتشارات دانشگاه کمبریج، ۲۰۰۵)، صفحهٔ ۳۳.

۳. همان، صفحهٔ ۱۰۰

۴. همان، صفحات ۱۰۰–۱۴۹.

# فهرست اعلام

| اسلام ,۳۰, ۳۲, ۴۰, ۴۱, ۴۲, ۴۳, ۵, ۵ |
|-------------------------------------|
| ۴۴, ۴۹, ۵۰, ۵۲, ۵۶, ۵۷, ۵۸, ۶۳,     |
| 80, 88, 8V, 89, VI, VY, V4, V8,     |
| YY, Y9, A1, A8, 188                 |
| اسلام گرایی                         |
| اسلاو                               |
| اسماعیلی                            |
| اشرافسالاری۵۰                       |
| اشعریتاستوریت                       |
| افلاطون ۵, ۲۸, ۴۷, ۵۱, ۵۲, ۵۴, ۶۰   |
| المنصور                             |
| الهياتالهيات                        |
| امپرياليسم                          |
| اهل سنت                             |
| اهل فتوت                            |
| ایرانیان ,۴۰, ۲۷, ۲۹, ۳۰, ۳۲, ۳۶    |
| 41, 47, 44, 44, 40, 60, 61, 64,     |
| ۵۶, ۶۳, ۶۷, ۷۱, ۷۶, ۷۷, ۷۸, ۸۰,     |

| 1                             |
|-------------------------------|
| ابن سیناا                     |
| ابنرشد                        |
| ابوالحسن الاشعرىالاشعرى       |
| ابوبكرا                       |
| ابوحامدمحمدبن محمدالغزالي     |
| ابوريحان بيروني               |
| ابومسلما                      |
| احمدميرفخرايي                 |
| حياءعلومالدين                 |
| اخوان الصفا                   |
| ادم اسمیتادم اسمیت            |
| ار تداد                       |
| اروپا , ۲۸, ۲۸, ۳۱, ۴۷, ۶۷    |
| YS, YY, AD, AS, AY, 1.A, 114, |
| 118, 188, 184, 184, 188, 140  |
| استخر                         |
| اسکندر کبیر                   |

181

محور امید/ چشماندازی برای ...

| 189                            | فهرست اعلام                     |
|--------------------------------|---------------------------------|
| خوارزمیخوارزمی                 | جنگ جسر۴۲                       |
| ى                              | جنگ ذات السلاسل                 |
| دارالسلام                      | جنگ قادسیه                      |
| داریوش ,۳۳, ۳۵, ۳۶, ۳۷, ۳۸, ۵۶ | جنگ نهاوند ۴۳, ۴۴, ۵۲           |
| ۶۱, ۸۰, ۱۶۲, ۱۶۳               | جنگهای رِدّه۳۱                  |
| درویشان۵۶                      | جوليوس سزَارزار ٣۵, ٧٩          |
| دَرَ يَوَهوش                   | €                               |
| دكارت                          | <i>چارلزای. باترفیلد 1</i>      |
| دکترعلی مستشاری۹               | چارلزتیلی                       |
| دكترمحمدجعفرمحجوب١٠            | چنگيزخان                        |
| دَمَسكيوس۴۸                    | 7                               |
| دوران نوسنگی۲۹                 | حِّران۴۸                        |
| ديويدكوتز                      | حسن بَصْرىم                     |
| )                              | حضرت محمد (ص)                   |
| راجرز ۴۸, ۶۴, ۱۰۲, ۱۶۸, ۱۶۹    | حيره                            |
| راجِرز                         | Ċ                               |
| رازی                           | خالدخالد                        |
| رضاشاهرضاشاه                   | خاندان عباسیخاندان عباسی        |
| روح القوانين                   | خسروانوشيروانوان                |
| <b>;</b>                       | خسروپرویزخسروپرویز              |
| زرتشتیزرتشتی                   | خشايارشاه                       |
| زر تشتیاننان ۵۶, ۵۷            | خطبههای بیتالحِکمه یا خانهٔ خرد |
| زمینشناسی۶۶                    | 57                              |
| ر میں سے سی<br>:               | خلافت بنىاميهخلافت بنىاميه      |
| ما ما کی میں م                 | خلفای عثمانیخلفای عثمانی        |
| ژان ژاکروسو۹۱<br>ثان - ما گوئن | خندقی                           |
| ژان- ماریگوئِنو ۴۷۷<br>شد      | خواجه نظامالملکخواجه            |
| ڎؚڔڡڹۥۥۥۥ؞؞۴٧                  | خوار جخوار ج                    |

*شوماخر* ...... شوونیسم..................

شهابالدین سهروردی....۷۱

14+

محور امید/ چشماندازی برای ...

**ف** فارابی.....فارابی فارابی شام کاربی شام کاربی شام کاربی شام کاربی کاربی کاربی کاربی کاربی کاربی کاربی کاربی کارب

| 171                               | فهرست اعلام<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------|
| كروسيوس٣۵                         | فايرفاكسفايرفاكس                                    |
| کره شمالی۱۷                       | فرانکها                                             |
| کریستف کلمبکریستف کلمب            | فردوسی                                              |
| کریستوفر پیرسون ۸۵, ۸۸, ۱۶۶       | فردیناندفردیناند                                    |
| کشیش مکشین                        | فردیناند اسپانیاییفردیناند اسپانیایی                |
| کنستانتین                         | فریسیهاها                                           |
| کوروش ,۲۰, ۳۳, ۳۴, ۳۵, ۳۶, ۳۷     | عقه                                                 |
| ٣٩, ۵٧, ۶١, ٧٩, λ٠, ١۶١, ١۶٢, ١۶٣ | فلسفهفلسفه                                          |
| کین                               | فورسیتفورسیت ۹۷, ۱۶۷, ۱۶۸                           |
| گ                                 | فيزيک                                               |
| گجرات۵۷                           | فيلادلفيا                                           |
| گرانادا                           | ق                                                   |
| گروه بحران                        | قاجار                                               |
| گری میلر                          | قباددوم                                             |
| گوتهاگوتها                        | ب<br>قبیلههای شیبانی۳۹                              |
| J                                 | قُتَيبةبن مسلم                                      |
| ٧٥, ١٠٠, ١۶٨                      | قرآنقرآن                                            |
| لویی۸۸                            | قرون وسطی ۴۷, ۶۴, ۸۵, ۸۶, ۸۷, ۹۰                    |
| لی ان آزبون                       | قسطنطنیه ۳۹, ۴۰, ۴۷, ۷۵, ۷۶                         |
| ليبرال ,۶۴, ۱۱۱, ۱۱۲, ۱۳۶, ۱۳۷    | قوهٔ صندوق امانت ملی۱۸                              |
| ١٣٨, ١۴٠, ١٤١, ١۶٠                | ک                                                   |
| م                                 | كارتاژ                                              |
| م.هرقل۳۹                          | كاستيل                                              |
| مابعدالطبيعه                      | کتاب <i>تروت ملل</i>                                |
| مارکسمارکس                        | كتابخانة اسكندريه                                   |
| مارکسیست۳۱                        | کرامتیه۶۷                                           |
| ماركسيسمماركسيسم                  | ۳۵                                                  |

موریسون رویت .....موریسون

177

محور امید/ چشماندازی برای ...

| 174 | فهرست أعلام |
|-----|-------------|

يهوديان.....عهوديان....

•

| هخامنشی               |
|-----------------------|
| هراكليوسهراكليوس      |
| هرمزده                |
| هيتلر                 |
| هيلبرونر              |
| يان موريس             |
| يوزف شومپيتر          |
| يوستينيانوسوستينيانوس |
| يومالجسر              |
| WF 1500               |

# فهرست اماكن

٣۴, ٣۵, ٣۶, ٣٧, ٣٩, ۴٠, ۴٢, ۴٣, ۴۴, ۴۵, ۴۶, ۴۸, ۵٠, ۵۱, ۵۲, ۵۳,

1

Δ۴, ΔΔ, Δ۶, Δ۷, ۶۲, ۶۴, ۶Δ, ۶۶, ۶۷, ۶λ, ۶۹, ۷۲, ۷۳, ۷۴, ۷Δ, ۷۶, ۷۷, ۷λ, ۷۹, λ٠, λλ, ۱۲۴, ۱۲Δ, ۱۳۰, ۱۳۶, ۱۳۹, ۱۴۱, ۱Δ۲, ۱۶۰, ۱۶۲, ۱۶Δ, ۱۶۶

Ĩ

| ۲۸, ۴ | ٧      |       | •••••  |        | آتن…  |
|-------|--------|-------|--------|--------|-------|
| ٧٧    |        |       |        |        | آسيا. |
| ۴٧    |        |       | ر      | مركزي  | آسياي |
|       |        |       |        | ای شم  |       |
| ۲۹, ۳ | 1, 114 | ·     |        |        | آلمان |
| ۶, ۲۱ | , ۲۸,  | ۵۳, ۷ | ۵, ۷۶, | ۷۷, ا  | آمريك |
| ۸۷, ۹ | ١, ٩٣  | , 94, | ۹۵, ۹۶ | ે, ૧૧, | ۱۰۱,  |
| ۱۰۲,  | ۱۰۳,   | ۱۰۴,  | ۱۰۷,   | ۱٠٩,   | ۱۱۰,  |
| ۱۱۱,  | ۱۱۳,   | ۱۱۶,  | ۱۱۷,   | ۱۱۹,   | ۱۲۲,  |
| ۱۲۳,  | ۱۲۵,   | ۱۳۷,  | ۱۳۸,   | 187,   | 188,  |
|       |        |       | 18/    | 1. 189 | . ۱۷۰ |

| ۱۷۵                                | فهرست اماكن                        |
|------------------------------------|------------------------------------|
| دجلهد                              | <del></del>                        |
| دروازهٔخشایار۳۷                    | بابل                               |
| ر                                  | برزیل                              |
| رودخانهٔزابودخانهٔ                 | بروکراتیک                          |
| روسووسو                            | بریتانیا ۳۱, ۹۲, ۹۳, ۹۴, ۱۳۷, ۱۶۲  |
| روسیه                              | بصره                               |
| روم , ۴۱, ۴۴, ۴۷, ۴۸, ۵۲, ۸۵, روم  | غداده. ۵۹, ۶۲, ۶۳, ۶۴, ۶۵, ۶۸      |
| 118, 184                           | بيت المقدس                         |
| ژ                                  | بيزانسبزانس                        |
| ژاپن<br>ژاپن                       | ين النهرين                         |
| س                                  | پ                                  |
| سازمان ملل متحد                    | پرتغال                             |
| سازمانهای غیردولتی(NGO)۵           | ت                                  |
|                                    | تركيهٔ                             |
| ش                                  | توستوس                             |
| هرکهای نظامی ۴۵, ۴۶, ۴۸, ۴۹        | ₹                                  |
| ۵٠, ۵١, ۵٣, ۵۴, ۵۶                 | چین ۷۶, ۸۷, ۹۴, ۱۶۲                |
| شيرازا                             | ζ                                  |
| ع                                  | حلبحلب                             |
| عراقعراق                           | خ                                  |
| عرب , ۳۲, ۴۱, ۴۳, ۴۴, ۴۵, ۴۶       | خاورمیانه ۱۷, ۱۹, ۳۰, ۷۷, ۱۳۵, ۱۵۹ |
| ۵۱, ۵۵, ۶۲, ۸۱, ۱۳۶                | خَراخَراخَراخَراخَرا               |
| عربستان ,۴۰, ۴۲, ۴۳, ۵۰            | خراسان ۳۸, ۴۴, ۵۵, ۵۶, ۶۲          |
| ۵۵, ۵۶                             | s                                  |
| ف                                  | دانشگاه تهران                      |
| فراتفرات                           | دانشگاه فوردهام۱۰, ۱۰,             |
| فرانسه ۸۷, ۸۸, ۸۹, ۹۰, ۹۱, ۹۵, ۱۶۶ | 1 22                               |

# ک

| مصر                        |
|----------------------------|
| معبدهای۲۴                  |
| مکه                        |
| مؤسسهٔ فناوری استیونز      |
| ن                          |
| نيشاپور۵۵                  |
| نيلل                       |
| نيوزلند                    |
| _ <b>&amp;</b>             |
| هلند۷۸                     |
| هندهند هند ۹۳. ۸۷٫ ۹۶      |
| يمنار: ۲۸. ۳۶. ۵۴. ۷۷. ۱۳۷ |

| کلیساکلیسا                |
|---------------------------|
| کلیسای ارتودوکس           |
| کلیسای قبرمقدس۳۹          |
| کلیسای قیامت              |
| کمپانی هند شرقی۹۴         |
| کوفهکوفه                  |
| J                         |
| لبنان                     |
| م                         |
| مجلس سناسنا ۹۸, ۹۹, ۱۴۵   |
| مجلس ملیمجلس ملی علی مطلق |
| مجلس ملّی                 |
| مدينههدینه ۴۰, ۴۱, ۴۳, ۵۲ |