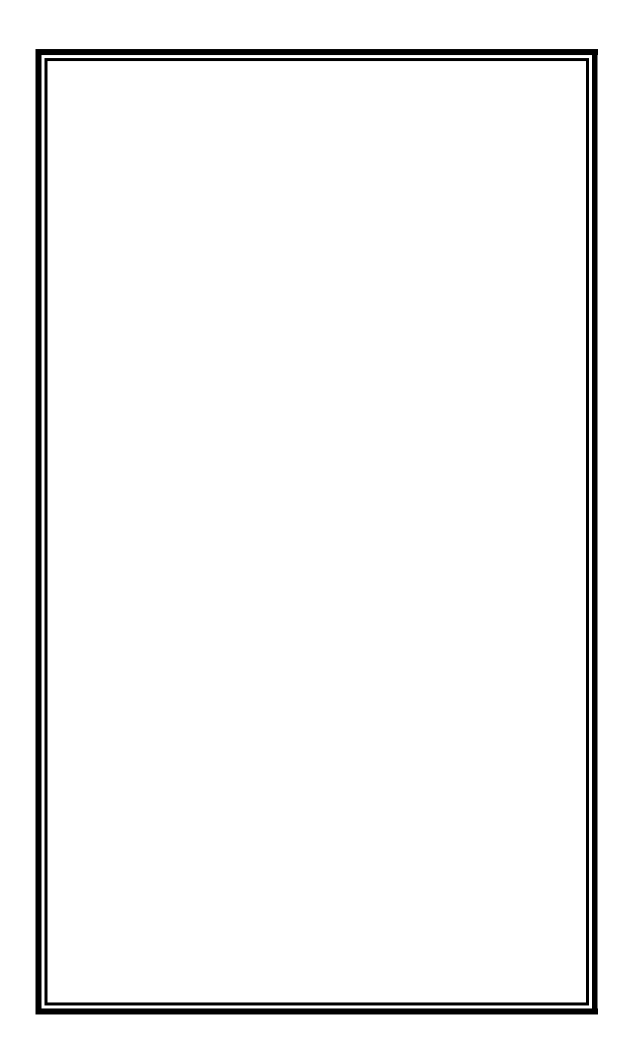
# 我 附 論 素色敬題

坐

諦釋義附

論

弟子禪息薰沐敬題



列

聖

坐

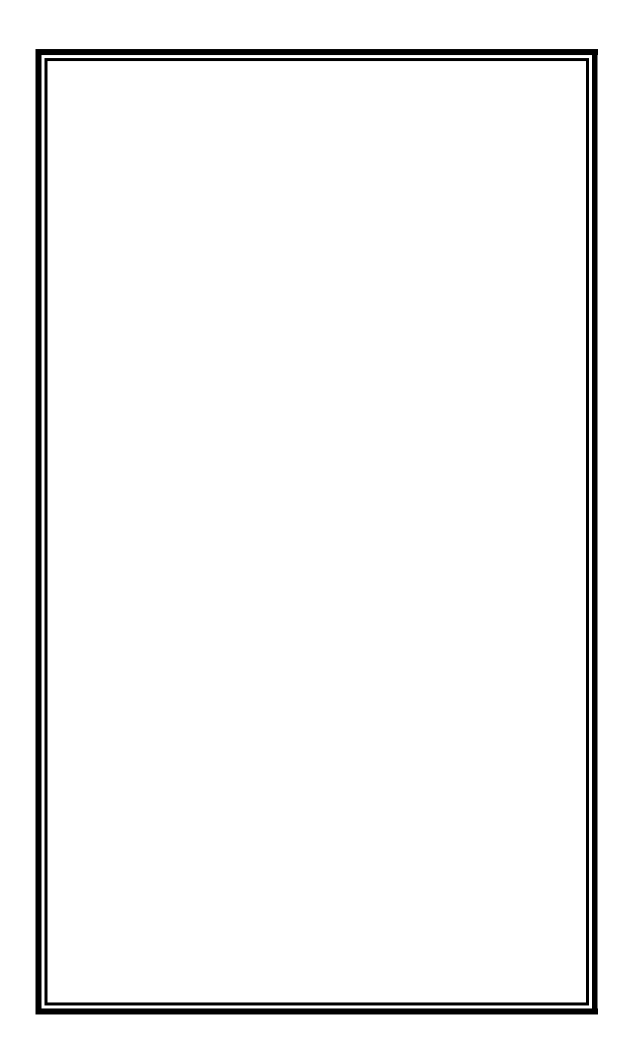
弟子頓覺薰沐敬題

古

流 贊 流 壇 世 世 世 世 世 界 界 界 界 邪 化 通 通 道 道 道 道 道 慈 慈 慈 慈 慈 纂 纂 統 統 統 統 統 統 襄 掌 掌 監 監 監 監 監 監 省 臻 法 道 益 道 熙 道 穎 吉 和 真 久 因 誠 功 福 功 侍宣 侍錄 襄校 主校 監校 領儀 侍纂

## 至聖先天老祖

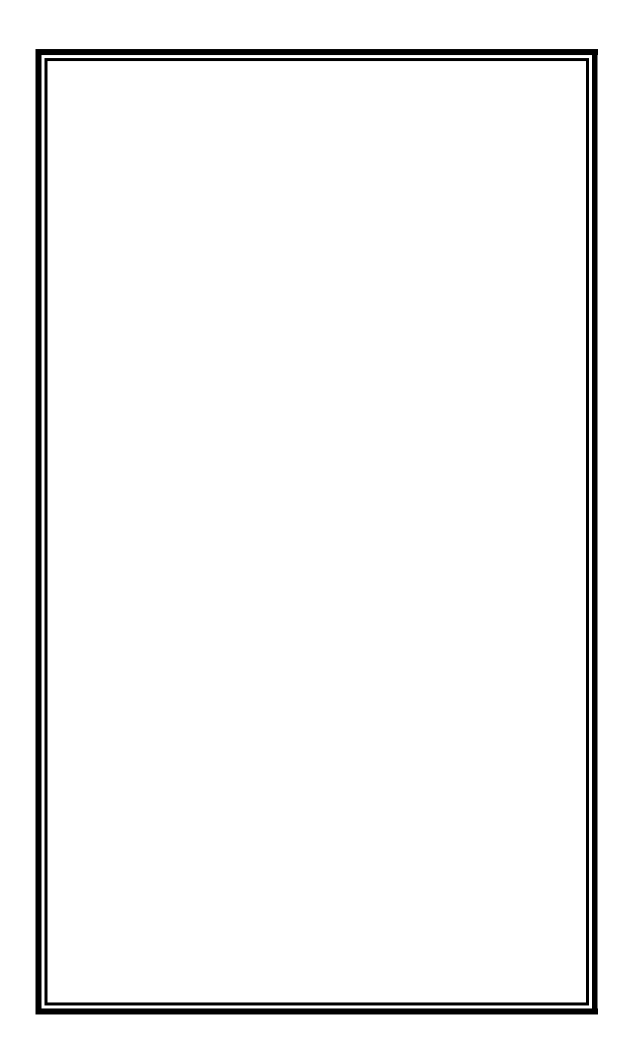
## 弟子然一重冰战



を表表を表表

大門治の





# 至聖先天老祖赐之

予子電學運法、大改與

#### 列聖坐言

### 至聖先天老祖賜序

老人不能不示其附論之意而為修子言之也。 坐諦釋義既已傳竟而又有附論之續是

坐言附論。何為而作也是皆以各地修人。研道悟慈之弗同。 而有此及時之教也。弗同之同而有切於道者則其同又不

盡在於一隅。故特附其坐言之論於釋義之後而悟於各地

者之弗同而同以度之也原修人悟道行慈各具見識坐候

功用各有其轉一人有一面一人有一心心面雖弗同然

其

秉受放炁氣之孕育荷化於陰陽之消長也則一故坐道之 於修者雖有以執形為是者有以執象為是者有以守虛為

是者有以守空為是者有以守性為是者有以守靈為是者。

其修功養候之在於己研悟參變之在於化雖各有弗同然

於坐道四大主要之澄慮也除貪也。系心也。止念也則未或

有二也此附論之言各弟子之所示於世修者雖未能有合

一之大軌。然其一論之中則未有不具一道囫圇之妙也。智

者見智愚者見愚言淺即淺言深即深是胥賴爾眾修之清

靈如何清慧如何清因如何清修如何而各轉其妙各至其

| 太                | 道                | 大                  |
|------------------|------------------|--------------------|
| 太歲壬申年正月二十八日弟子美誠侍 | 道妙而誤已參悟之功也。各各勉旃。 | 大也。各修其善悟於是。勿以道有言而非 |
|                  |                  | 有言而非道真道無言乃為        |

#### 列聖坐言全集

### 庚午九月二十五日

達祖奉

老祖命自妙山來言坐

山林深處噪鳥鴉。 灣環水轉蕩流沙。

隅蓼花傍晚樹。

修為何而有也道為何而生也非道則人不知修之為何非

修已修而研修者則曰入修是修之於人有不能不研者以 修則人不知道之為何也是以人之未修而將修者則 日。求

其修為人也。非為道也為世也。非為己也。故不修之人。其身

未嘗無修也修之於其容則貌美爭妍媸之間修之於其身。

則衣冠爭華麗之上未見其修之於內而正之於外者豈不

知修而不知研修之所以為修也此為修之下者焉修之上

者則不以其身為修而以其心為修不以其心為修而 以

其

性為修不以其性為修而以其靈為修也此修之於人。有如

是之差異而人之為修亦有如是之階梯也如是以修之所

以修之由來又烏可不研其義以使修之於正不失其身修

之於公不失其性修之於虚不失其靈修之於空不失其本

哉此修之所以為修者當共體以共化。共化以共生,共生 以

共存。共存以共世。是以修為治之本。以修為立生之根蒂者

也又烏可不於是修之之處以圖共返其原明之性,共度其

本賦之靈耶惟是人既落於後天而先天之炁靈性相存於

渺 渺杳杳之間。不知其炁為何物。不知其靈為何致。不知 其

性為何來於是逆其生以拂其化拂其化以成其戾至於 此

際大覺大澈之子大根大器之人。亦相悟於自然之化與自

然之道有所動於衷以相研於修也故

老祖之道不降於先不降之後而必於斯時以宣沙化世者。

良有因也雖然亦在人之自悟與自參耳。悟於是者隨其是

以進展。悟於非者因其非以種因此又為修人之所注意者

焉此老僧不釋不文而謬膺

老祖之坐職於求修入修進修研修各子得以靈接於虚以

顯 化於各地院會者即以是修之為修不在於其身外之身。

而 在於其身內之性。不在於其身內之性。而在於身外之靈。

不在於身外之靈而在於身外之虚者其以虚空妙有為囫

圇 一炁之大化歟其以一胞之仁天義楫為萬世之慈航歟。

是皆修之正義與修之真旨也認其義之正識其修之果則

無為無不為之大道於是乃克以救世乃克以渡世乃克以

渡己。乃克以拯人也凡進修入修求修研修各子其致力於

斯斯可已。

庚午十月二十六日

老祖命自妙山來言坐

普靜菩薩奉

道無畛域化無分。

**炁輪一轉天地真**。

陰陽相抱坐中悟。

**然氣循環適恬勻**。

而 使之附佐體之不適而使之適佐靈之不充而使之充皆

夫坐也者佐也亦作也佐人之不清而起其清佐魂之不

附。

義焉未作之先則不知所作亦不知所以為作故於此未作

佐於後而返於先也故可以佐名焉若夫作者則有興起之

將作之先。必有其興作之念也此興念之始譬如今日生既

興念之後則譬如前日死不死其念不興其作不興其作則

不得其果故作於先必果於後人世莫不然也其所以然者。

其作先之作。而始果其後之所作也。而坐者亦未嘗不如 非其作之所作。乃其作之先而亦有作之念作之兆也故應 是

也然坐本於靜而作本於動坐為無形之運作則為有形之

始此作與坐之不同而動與靜之各有所異也惟是既講 坐

焉。 必有如作佐之義者以其未坐之先言之也。未來之先則

將 於此際不可不知其所坐之作焉坐之先有作於不善者。 坐欲坐之際而念先起於坐焉是有形之坐莫不如是也。

故

則 坐必不得其靜坐之先有作於非禮者則坐之時必不 能

得其靜也此於坐前講之即為坐者之初階亦即知止之道

馬人不知其所止者是不知其止之非也知止之非則必

思

止於正知止之非是則必思止於即是皆止前之所止。而

興

坐之始必有其所化焉故不言坐而先言止不言靜而先言

動因其靜生於動之後而坐化於作之先也是未坐之時皆

有所必然者已知其如是則可於如是處以坐之知其非是。 則可於非是處而坐之能如是以尋坐則可言夫突已因突

為無形而有形知其有者以守其常也守其常則能止其常。

止其常則能運其常有此常守常止常運之時則坐之功候。

乃可以言夫進展已進展者皆無形也惟是無形之進乃有

有形之變有有形之變乃有無形之化於是鬆也等也穿也。

守也。息也。通也。運也。恬也。乃相繼以生焉其未生之時。人不

知 其如何生亦不必求其生之如何也。未生之先人不知其

如何運如何息如何守如何適亦皆不必求其生息運適恬

化之各如何也是謂之自然自然者無不然也無不然者以

其皆如是也人能於自然之初以悟於自然之先以覓則方

有自然之適恬已各子修候有進者同知其自然之妙已而

於未得其初者不能不言此自然之先也。自然之先謂之將

然謂之未然謂之欲然謂之動然在其動然之際則不知所

謂止亦不知所謂非止也是動於外則止於外動於內則 止

於 內止無所定而炁亦無所定炁無所定則氣亦無所定因

其無定之氣。乃有所謂躁有所謂偏有所謂急有所謂矜也。

此 初坐之先之所必經之路也所謂止之者各方當亦知 其

充焉止其急則炁適焉能如是以止於先者又非有三庚不 所 以然已。止其動則靜生焉止其外則內化焉。止其偏則靈

間 之四度坐。不能得其要也各子於是悟之。

庚午十一月初五日

達摩佛訓

一葦能航界三千。

世海沉淪靜裡觀。

清風明月依然在。

或有問於予日。坐能成神乎予答之日能也亦弗能也能也

者能其人之神。非能其人之坐也。弗能者弗能其人之坐。非

弗能其人之神也試令人睹物不知見聞聲而不知 辨其能

之乎。弗能之乎。日能之者勉為之能也。非真能不見不聞也。

其弗能之者以其有見於內有聞於衷不知外來之見聞者

也是之為人乎為神乎謂為人即當知所見亦知所聞其弗

能之者。以其見聞之為見聞也世之如是者千百中豈止二

三焉是各有其神而弗能全其神也故欲利當前雖使之 聞

樂 而不知聲大快所在即使之食珍亦不知味其神之未在

於食與樂也此人之為神為非神即以此幾微之能全與否

耳全其神於己身則其有身也而神如是焉其無身也神亦

如是焉若不能存其神於身養其神於體雖欲其神之永在。

神之不離。亦不可得尚望其成之也乎故道祖曾謂我之不

能以公天下者公於己身以我之有身也不有其身則我之

為我天下之為天下世界之為世界亦無何分焉又何有公

與私之判也此身之為限者以其神之不能全於身之外也。

故世人之修修人之坐即以其身而存其神全其神耳有其

身形之神則身體之運用靈活無其身形之神則其身體之

運用必滯已此神之在於虛靈而非可以實體以觀其實形

者也有實形之身則必有無形之神以運之有無形之神則

有形之體。乃克以承之若徒具有形之質而不研虛無之體。

明之真。此坐之於人。有神與非神之關鍵也。在修者之自悟 則實敝虛損其時為幻其形為虛終隨氣化而不能存其靈

耳夫坐先有念念先有緒所謂動然將然未然已然之境者。

皆其念念之緒也不能於此處以止其所止則傷陰斷陽之

弊未有不生於坐者也此坐先之止。止先之動不能不為諸

先吾自知之既發之後人則知之我之思為我之所言也其 方告也。其動於衷者思也。動於思者緒也有是動則未發之

不言之先。而人亦在不知之時斯為人我相關之候物與相

交之時。我能於此際以全其神於未發存其神於未動則 坐

也神未缺焉。弗坐也神亦養焉若徒取於坐而不知止其未

 $\overline{\overline{\phantom{a}}}$ 

動之念未發之緒則雖坐亦不得其清況不坐而心發於不

中節之時則和也不足稱中也不足道所謂平庸者亦罔 或

能措也此在止之念又在於未發之緒也不待其動而即止

其不動不待其然而即止其不然則靜之功候至已靜也者。

己心無欲也。己念不生也。孔聖謂出入無時。不知其鄉者則

無是弊已無此弊則靜息之養將從是以生得其所養則平

旦之氣自然清於身已氣清於身濁降於體而炁之運息乃

由是以長養焉長之不見其體養之不見其形雖無形 靜明靜而能捐邪是初坐之先有必不能止之候有必不 而

能

明

能生之養則止之者我也弗止之者亦我也以我之體而言

我非以我之神而言我也是故謂能成者我也非我也弗能

成者亦我也。非我也悟其非我之我則我之為我神之為神。

或不離於左右不間於毫髮也此人之為修常於身外以尋

神於心內以妄思是其自身之神先喪於身而身外之神又

寓於王則王寓於草木則為草木寓於山川則為山川既 何以全其神乎是身者非我也。乃我之所寓耳寓於張則張。

以

其寓而異名則又何使其不寓乎清而上者使其必寓於 濁

而下者哉修既如是坐亦如是坐既如是修亦如是其未清

| 出入無時不知求。動念興思惹閒愁。          |  |
|---------------------------|--|
| 達摩佛訓                      |  |
| 庚午十一月二十六日                 |  |
| 悟之。                       |  |
| 修各方先悟於斯其未來之坐則有適恬之養焉各各勉之   |  |
| 未純之功養修候將有所止中之道。而知其所以為修已。在 |  |

## 一旦收來皈根後。

雲飄山外月明秋。

知乎止念則知所靜知所靜則知所守知所守而後始言乎

**愛已。夫愛也者。有形而無形者也。有形者。以人之身而言也。** 

無形者。以人之炁而言也。知其無形之炁。則知有形之窔故

日知所先後則近道已夫先者先天無形者也後者後天成

形者也成形之後則以身言故曰知也然知之者知其陰陽

之與窓耳其重於後天者則曰性命焉性為心命為腎心屬

火腎屬水。火炎上故上升水就下故下行於是水火兩分。

腎不交而後天之身於是乎以言休已而欲其長養則覓修

補之道。曰練精成氣練氣成形練形還虛練虛還無者始至

先天炁靈性之規道已故坐後天者非無成之可言與聖之 可期因其未脫於氣陰炁陽之輪終難臻純清至妙之靈凝

之體也是以言後天則必有相有相方可以凝神凝神方可

以 化精化精方可以成氣回光返照者則必下照丹田使腎

水得化。而上與離火相接是謂之抽坎填離所謂離者非先

天之元陽非先天之元炁乎所謂坎者非先天之一胞先天

與自命而言也是以修者之上中而弗能以中下授之修者 之外輪乎故日。知所先後則近道者其先後皆以人之自性

之上智亦不能以下乘誨之也此大道之坐即由上上至 無

凝清明得與先天之虚空相化則雖不言練精不言練氣而 上上乘而教修者其在人之身亦惟以先天之炁靈性以固

精氣神之在我身躬者亦得於無形以練之已此先天之修

養功候不能以練精練氣為言而以守運鬆拏為修者之進

程也其守者守其窔而已窔者雖為無形確亦有的其的之

在惟眉之間,其愛之在惟守之上。然守於無而非守於有也。

守於虚而非守於實也無者指顧之間未嘗離也其守之於

未守知之於弗知者即能運其氣適之運已然其所以運者。

無形之炁動也動於無形人不知察動於有形人咸能悟其

有形者後天之氣動也非適然坦然之真適也是以垂簾以

飲其神塞兒以啟其息塞之惟虚其氣乃適垂之惟闢其神

乃凝不然則死守窓如執鷄縛足則弗能動已然其氣亦由

是滯已堅塞其腭則湮涎滿口必弗能適已既知其守必以

是守為守既知其垂則必以是垂為垂而塞之如是靜之始

然也於是乎可以言乎息已然息之為息非始坐之氣呼吸

之出入為息也。弗知其息始為真息已此又有疑於是者不

知其息則非死其身而枯其坐乎此所以於不知其息之為

息乃有所適然者已適者何靜其心於靜之後也靜之後則

不知坐之為坐突之為突形之為形有無相化虚實相通夫

然後始知此為真息之在我身亦未在我身也是之謂坐是 之謂適是之謂恬是之謂自然弗然又非可以覓相而求之

者也各子悟以切坐可已知遵。

庚午十二月初七日

達祖訓

微危道心與人心。

天心自在我己身。

身外非身身亦假。

假中有假真復真。

為無形之關觸於外之皮膚則感痛癢接於外之關窓則生

人既具四大假合之身而血肉筋骨為有形之質耳眼鼻突。

喜悲其痛癢者則為感覺於外者也其為喜悲於內者則為

三二

非身之神是真法

註

非身之神是真神也。

接觸於無者也無則為靈有則為形靈主於虛體運而 內 藏

之是無非無也然則其非無之無人不可見其無有有之有。

人不可永其有者其亦在人之自守者歟能自守於內者則

神不露於非露之露而自得其所養已不傷於非身之神則

自得其所化已其所以化於外者為動其所以化於內者 為

靜動生靜化靜化動純而後息生於動靜之間性藏於運守。

之中凡所有體皆為無體凡所有形皆為無形其有其無其

化其動亦惟於運轉之中以通其息息之化焉故亞聖曾曰。

氣一則動志志一則動氣也其志為氣之率而氣為志之轉 也養氣之充者。尚不能以氣動志而純養性候者又安可

以

外而動其中耶能不動於外自知所守能知所守必知所運。

能 知所運必知是息之為息有渺渺不形之形而靜息於我

三四

身之中已。息於中者不知其為氣息之息則以為心氣之息。

以 氣息之息出納於關窓之中無時或靜者也心息之息則

運轉於週身之筋絡百脉皆氣為之也非修者之息於自然 之息也。乃率志動心之氣也所謂息者非出於六窓之中非

藏於血肉之內而特注於虚空之性為炁之先導也故米穀

食之以充飢養體而生精益氣者以其為天地陰陽所化生。

而 仍助化生於人體者也若夫炁者則為人精神之虚空秦

有能化神 以運體能充精以養身能添元以補腦能固 精

以

充靈隨其所養以適身之所用不知運守之功穿拏之義則

罔弗傷之於外而斷之於內也故欲知息必先知炁欲知 

存其炁也。存其炁者則非無識非無知也所識不為識神所 必 先明息二者相需相化相藏相生此所以能知其息而 必

制所動不為外物所引一息在中而炁存焉一炁存內而 體

運焉是故明夫息息相化之用然後始可以言夫息之在我

已在我者不必求其聲之發也不必求其音之動也而其自

動自發於無無之中者其以坐候之功有所致歟其以靜存

之化有所生歟是以生則息運運則轉轉則通通則覺於非

覺而適坦之境於是乎可以言乎至已然此尤在存養之間。

而 非可捉摸以致之也若有形之觀窓無形之觀妙純任 其

自 化自動非可 以有形而使之充長也是故曰集義所生者。

其以是乎而人之不察者則每以呼吸之微者出入之細者。

若有聲者若無聲者皆非真息也各能於坐久靜深之候有

悟於斯息之為息當不在呼吸之間而在心息之內已心息

之內本無知也如胎兒之在母體熟能知其息之為息乎莫

不曰隨其母之息以為息耳如是則人之自養自守者非亦

後知我之所養與我之所坐皆為有形以孕無形無形以 如其息於中而弗如我之鼻息弗如我之氣息以明夫此而

化

有形耳。即不求其生其炁自生不求其運其息亦運也各各

知悟之。並可參養氣篇勿為氣動志斯可已知之遵注。

辛未正月二十六日

達祖訓

坐久觀成妙中參。

不坐焉能適自

月印天空星光普。

吹春柳處處 烟。

風

坐之一途為修人入道之要徑非徒能知之為得也知之而

不坐之。則與不坐者等又何必以知為哉所以明於修者必

慎乎坐慎於坐者方堅乎修此修道之門徑不能不自坐以

開其始也。始也者始於一靜之息一炁之動。一陽之增。一

陰

之减。一清之升。一濁之降也。不升其清則濁無由以降。不增

其陽則陰無由以退不靜其息則炁無由以生是坐之功用。

非人人可幾之要徑非修者入窓之捷途乎是以入道則 必

研坐研坐始可以明道。所以坐壇之設非僅使人知乎坐義。

明 於坐理蓋亦使修者之得坐其坐進一境有一境之妙趣。

深一候有一候之清味也故有此壇之指而又有堅修之坐。

歧耳是以欲明夫修意必參夫坐旨欲通夫道妙必明夫炁 庶幾坐與指進進於道合而不致為邪氣所縛任其自往

之

氣此修者必不可移之要旨也故以坐期於修者實以道寄

諸眾生也惟修者不自知馬每以坐為習見習聞之事而以

道為老生常談之意置於輕忽漫浪之中謂其知之也則不

知 其所以然謂其明之也則不明其所以自不知其自焉知

其往。不知其往。馬知其歸此自然適然之大道一變而為厄

然困然之途境。行之不見其有何生焉。否之未見其有何去

焉然則如是以修如是以坐則修之者何進弗修者何退修。

之者何益弗修者又何損乎此修者之於坐必有不能輕於

置諸外者職是以明夫道之真諦耳若徒講之使精言之使

純而修者之坐則如弗講弗言同一造詣則坐壇亦未見有

何益於修者而修者亦未見有何可以質於道者也但必

須

因人之坐。以察其言會其意因人之通。以明其炁達其理而

後始可以不虚有是修不虚言是道因以我之自虚合道之

自虚以我之自實合道之自運以人合天。以天貫人。其不如自虚。以我之自實合道之自運。以人合天。以天貫人。其不如

是又何能以一之哉此修者之研坐必以恒是尚以守是瞻

四四四

也弗守其常則弗能通其變弗恒其坐則弗能達其炁是又

初則昧之於末是何故歟。日以其恒之未至也以其守之未 必以守以恒先教於前也然教之於前則忘之於後誨之於

常也。非其修之無所進。非其氣之無所純也。欲清升濁降陽

增陰消以日臻於至虚至玄之境不憂憂乎難哉噫人有是

血 肉假合之體。一不能棄其情牽欲累之繫若使之遽明夫

| 星月交輝清淨天。烟雲起伏張慈帆。         |  |
|--------------------------|--|
| 普                        |  |
| 辛未二月初七日                  |  |
| 自悟非無所進實期之過急也哈哈各子勉注是要。    |  |
| 以臻此。今日為本壇初啟之壇特為是以勉各修者之自坐 |  |
| 清純不雜之功與渺渺清深之味亦非日有四度之坐何克  |  |

|                               | 於人為實中之空而已矣道之於坐為空中之實而已矣實坐之於道。有何益乎弗坐於人。有何損乎坐之也。人坐也非進坐也。益之也。人得其益也。非道受其惠也。所以然者。坐之群發大。為實中之空而已矣。道之於坐為空中之實而已矣 |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               | 道坐也。益之也。人得其益也。非道受其惠也。所以然者坐之                                                                            |
|                               | 於人為實中之空而已矣道之於坐為空中之實而已矣會                                                                                |
| の分でとこの己と。<br>頑空瞌睡也真空不覺失神<br>註 | 中之空。非頑空又非真空。必空之於不空之中。得之於清虚                                                                             |
| 市 凡 多 业 <del>女</del> 言 2      | 之內。而後可以云夫空已然能至於此者又非研乎空而不                                                                               |

空之坐。無以得其要也此坐之在人也。本為洽於道合於 虚

之捷徑不如是不能以知人。不能知人。即不能以知 天。不

能

知 天即不能以知道不能知道又何以知自然耶所以為修

者亦即明人之所以為人。與天之所以為天而後天人相貫。

道法合一。人即小天。天即大人。無非體其空虛之容。法其自

然之運而已故天無坐也其清明之常在者以其恒於虚也。

四八

地非坐也。其寧靜之功與夫載育之久亦以其恒於守而 不

失其常也。然固無氣息之可言與夫運調之可述其能體虚

載眾風雨雲雷又莫不為其自然之息吸與自然之聲呼也。

此人法地。地法天、天法道道法自然之諦所以見明於人身

者非從坐無以知之也是以言夫坐也必講其息言夫息也。

必述其調因人未有天地之恒與久亦未有天地之清與寧。

不言調運必失其養也然調運之功非人自調之乃天地自

然之聲呼自然之息吸合於人身契於虛無而後人不知

其

調 之息吸。亦隨之並進於虛無之間已所謂虛者人以之為虚。 之所以為調不知其運之所以為運夫然後其真調真運

人以之為無因其無所執。並無所形也。以其不執不形之虚。

亦無可以言其形道其虚也自可於坐靜虚空之中以察清

五 (

虚之運以適自然之息而已若必求其所相執其所着則

又

非道之自然已故不知坐者則以坐為妄談既知坐者又以

坐為炫異。豈大道之自然又豈為修之本旨耶於是言坐與

天地合運與日月合光與神聖同明者亦自然之理非假襲

以求之也故亞聖曾謂以直養而無害可塞於天地之間者。

非 此浩然之氣。又非此人身之自有與人性之自明哉因降

冤愆之說有因係之牽者亦以搖其魄動其神耳所以有 行也皆此陰霾弗清之濁物。 豫自決每與善念則猶豫弗 原夫此也知慎之。 魄之物也人每與惡念其猶 厲者陰濁為祟猶者主動人 分之清濁既失則為自沉之飄渺已又何必修為事哉性既 未返命亦無歸體既未判濁亦難除欲其氣化為炁息變為 物為動此氣此息不在則為魄為魂為厲為猶是在即為未 返其本來還其固有耶此息之在此氣之在即為人為事為 及後世。論陷既久返而自難言之諄諄則聽之藐藐又何以 吸其吸呼於天之輕清之上以同凝其悠久則弗能得其一

然自能悟於虛覺於坐也然尤弗可以後天之息以為息後 於運何有於調哉然此又為修人之茫無覺岸也不得不指 知 息之果也此所以息之在吾體為虛為空必藉此虛空之息。 之窔以令其守指之坐以令其養指之調運以令其知自然。 以 自然者即適恬之味也能運其虚以藏其息則運轉之自 返我靈固我炁以與天地之虛空容納。同其自然也何有

者有如是之大關於天地陰陽有如是之覺此所 以謂人 為

小天地也。亦所以言修為道之始也。人弗於此以悟己之修。

弗於此以研己之坐則妄人也已又何可以道醒之哉若於

坐而不識其味。修而弗明其源則可參之以悟已坐研之 以

養己然行之以求己候通之以返己先。庶乎不致為修者 所

斥為道所弗與也在修在坐其各悟己之功候以自適其養。

| 可已各知各悟是要。           |                 |
|---------------------|-----------------|
| 辛未三月初七日             |                 |
| 達祖訓                 |                 |
| 臨流觀沙水宜清。            | <b>鳶飛魚躍自分明。</b> |
| 欸乃一聲漁舟晚。            | 波搖金影月色紅。        |
| -<br>夫坐者。人自坐之也。與道何所 | 所關焉道生天地。育萬有凡有   |

生無生莫非為道之所化其弗坐也亦同生於道同長於道。

又何必專以坐是言哉因道本無也人為有也道之無與人

之有何以能會於空覺於虛化於玄顯於妙哉故必由有形

之坐。以凝無形之炁。由有形之體。以認無形之真既為無形。

又何以會以認之耶是必體己之坐以靜極之始與息生之

後以覺己身之有亦無所謂有己身之無亦無所謂無渺渺

息而未閉耳是息也何息也人能悟其息之生者非是息

息之為息亦人之真息而已有此真息而後始可以言適始 也人能知其息之動者又非是息也不能知其生與動則

此

可以言運始可以言通始可以言化於是乃有真生真化之

機而存其光保其元以相應於世相生於大千也故必以 坐

是取焉因不坐非其炁之不存非其化之不生乃其散之有

所弗聚耳散之於眼也則光明露於外散之於耳也則神 氣

飛於空散之於事於物也則自精自靈亦隨之而弗能返焉。

又 何以使之凝。更何以使之明耶是必有其靜虚空凝之時。

而 後始能以日純其精日清其濁日長其候日形其明此 坐

之有必然者已惟是坐之即易而守之或難守之或易而 凝

之為難也不能守不能凝則無以言夫息之調運不知調運。

又何以知其適恬耶於是知坐之關於道者以其虛之至也。

息之息而不能知其動化之機者以其坐之未空也以其靜 以其空之極也。以其靜之化也。以其動之生也。有其生生不

之未至也能於空靜之界以守以定則自易觀夫息之為息

其為非息順其自然聽其妙轉久之自聚而凝自凝而明已。 已然而存觀之之心又非其得已是必不知其為息亦不知

六〇

若有所執着則為偏若有所捉摸則為散而弗能知其真息

之調與夫真息之運已能得之者得之於虚得之於空祇可

以坐言以空虚言尤弗能以息言也其此之謂息適於運乎。

息通於任乎然非能以急生之坐與急求之效而所能明其

所以然也是必體之於非息之中會之於極虛之候然後則

默 以溫養靜以守定雖迅雷震耳心無所動耳無所聞非不

聞不動未隨其聲以散我精耳故日以四度之坐以教修

其 以是有關於己身者為小有關於己靈者乃大也是在修

者之自參以坐自會以息不能明示於修者即以各各之功

候有未等耳。所以就各修者之功候為言不能按坐程

以

歷

述也各各悟之遵注。

辛未三月十七日

達祖訓

蜻蜓點水了無痕。

竹尖凝露姻含塵。

松鶴明月兩相照。

海波靜浪浮白雲。

耶是運之通耶非運之通耶於是乎有調之之功焉所謂。 調

坐而知息亦不易已夫知之者為息是息之運也非息之運

之云者。有意以調之。則阻其行無意以守之。則濫其規阻其

行則無以適濫其規則無以通是則知其運之為運而後始

可言調已言運於自然而不運於勉強運於坦適而不運於

強制有意求之即落後天有意通之即傷其陰此運轉之功。

所 以必與調守之義兩相和合以共臻至妙之境也所謂至

妙者。本無妙也。無妙何以妙是言哉。日。得其妙於不能說不

可思議之地。故無以言之。乃以妙是述也。述其妙於無形體

六四

其妙於有形言其妙於有形則失其妙於無形已此道不可

道之妙言無可言之運非體至極虚微妙之際有如水映

明

月其波不動其光自清其風如吹則影蔽波痕無處尋覓已。

是在知運之所以為運者而後始知調之所以為調已然調

之於不知息之為息則息其調調之於既息之後又反其調。

此運轉之在調之先者有必然已然知其運轉不繼之以調。

則恐其息不定其炁不純久之則散而不知所之聚而不知

凝於虚相合於空相會於無否則不知自運其運又何以知 所守終亦如不坐者等此所以功至此候而必相研於 道。相

其調之所以為調哉是在修坐之自悟與自參先明其息繼

通其運先知其運繼守其轉知而守之守而久之久久不濫。

是未知調 而調亦蘊乎其中已此調運之候所以必先言運

轉而後始能及於調也惟是不知其息者可不必先參於是。

以 自亂其進程 也然而坐至其時一悟即知一知即明的

此

進則無貪功躁進之弊已此在修者之自悟己功自純己

以

候非可勉強於先而使之然也各各知悟以自進。

辛未三月二十七日

達

祖訓

春光湖色任意餐。

各自有景在心間。

能言實相非本色。

秀潤芳菲自話閒。

真而已能有其形式之坐而後始能有非形之養有動體

之

夫坐者由有會無由實體虚由動致靜由有形返無形之至

靜而後始有清虛之味是相生相化之機而非相比相較。 之

形也。欲求其效於己驗於身者則為後天之景而非先天之

六八

象也此不能言而偏欲言之道所以於是無言無不言之中。

以宣其無無清空之昧究非道之空靈之體也然不如是以

近無近虚之言以進修人之修則無以闡其真實於有形之

身也於是不得已而為無為之言以求有身之化以宣無為

之道以求實體之會而人之於此亦必以己之實體為動為

靜為有想為非有想以相味於坐而相研夫道也若以道之

虚無為一物以己之身坐為一事於坐後而求道之象於身

言所以為言者非道也近道之境也。坐本無論所以論研者。 內 以宣道之名則皆非本色已失其真於無形已故道本

無

近虚之引也引而近之則省自軼其規自越其範耳若能於

所引者近於所進者投投其靜息之化。以生於有形之 坐。引

於有形者言而已矣引於有象者坐而已矣會於無形者虚

不能必得所謂勿意勿必勿 相為非相之相不能求得。 坐之相註 坐與道者又皆落後天而非先天之境界已此坐之於人不 可謂適其所坐已若以此為非坐之相為非求之道則所謂 而已矣。會於無體者空而已矣。能有其通靜不覺之象則

即

一固勿我之四勿相也知悟之。

此

清而凝凝而明明而聚於是一步一程序序不絕所謂不 間

能不先求其動而止。止而定定而靜靜而虛虛而化化而清。

其進不輟其生者此也有此生乃能有此化有此化乃能得

其清虚空明凝靈之聚已是之謂自適是之謂有進否則求

某氣之如何順某部之如何安某肢之如何適某位之如

何

滯之於皮膚也覺杜塞者滯之於筋絡也覺壅而不順塞而 快者皆後天有滯於先者也滯則通之通則覺之覺痛癢者。

未適者是滯之於氣絡而未能漸通之真境也至諸境皆無。

諸覺皆空無覺無識確雜穆穆一團太和之春光而不能散

五十度。 已。悟之。 此五十度。非人能一時之坐。 此悟此通亦不能說其自悟 之純養功夫耳。 註 乃是人不坐之坐而有如許 自通但自己之通悟有自來 至五十度於清虛不覺之後則難體此微也。坐之初有是則 盲有是則亂亂其規而弗能通其滯以利其窓已各子當慎。 **痴之呆坐如顛如狂之頓悟悟而即滅滅後復悟悟** 之以自勉。 通而復閉是其將凝未凝將聚將明之真境已然此又非坐 之四肢入及五體者不能言其物不能體其象亦惟如愚 而隨 通。 如

## 辛未四月十七日

默真人訓

道以言坐求動中之靜也修以言慈求靜中之動也惟其動。

乃能以致於靜惟其靜乃能以生乎動此動靜之間慈修之

何益我亦慈也未見何增是於動靜之間未能深得其妙轉 內自然之道即寓乎其中已不知者每以為我曾坐也未見。

之化耳。大坐能靜以觀己則己之外無所知則非靜也外有

所知亦非靜也無所知者是無欲以知非全不知其所知

者

也有所知者是知之則未嘗為其所動則知如不知此真知

已知之云何性海波靜光照以生。非後天之知。乃由靜以生。

由虚以化。非由所想而致之者此其所以為真光此其所 以

為真靜夫如是則其虛也非虛靜也非靜乃其自然之性所

含容之。爭而極明明而復照此其動中之靜亦靜中之動非

可由外以求由想以得之者能至於是則可以言夫運息言

夫適恬息運於不知若知不明若明之際適得於不恬 之境。得乎斯則不能以言語形容未如是又不能以所適立 猶恬

相此無無之道所以不能以相道於外者即以此也若必於

靜後之覺覺後之境以炫示於人必非其所得之本來已所

求其化亦化已各子記悟之。 候至此則不求其運亦運不

所化以長於是日不見其何增月不見其何盈亦惟自然藏

於中適然運於內使彼坐者亦弗知其如何已然息之運也。

運於非息炁之凝也凝於非動必知其非動之動乃可以

知

**炁必知非運之運。乃可以知息雖然不知其非動之動亦不** 

知 其非運之運。而惟以日適其坐日生其化則比之求之於

動於運者反能以不生其擾而得自然之生息已是在自悟

於坐者之自適而已各各勉以自悟可已各知各注。

辛未四月二十七日

達祖訓

寂然無聲覺復空。

野無垠綠浮萍。

四

瞬息千光隨潮滅。

潛然靜觀坐春風。

坐有所得乎有所得則不知所以為得坐無所得乎無所得。

七九

則不知其所坐之坐坐有所悟乎有所悟則不知其所 以 為

悟坐無所悟乎無所悟則不明其所以為悟坐無所悟。 者。悟

於非悟也。坐無所得者得於非得也。非得之得是為真得非

悟之際而後明其所得知其所悟於是悟己之適則足以 悟 之悟是為真悟是為真悟是在其得於非得之時悟於非 識

人之適。悟己之通則足以明人之通此通悟得適之間而



有不能勉強不能督促之者亦惟以其各人之悟各人之得。

以適其各各之修而已是以坐之言乎得與悟者亦惟以

其

所 悟以其所得以其所適以其所通以順其各人之悟之得。

以適其各人之修之坐弗能強其適與非適悟與非悟即 在

其默然之運與寂然之通而已此所以於初坐者即知此 坐

為坐不能於形式求繼則告以堅坐則不能以己坐之坐以

期人之坐者即以其進退潛息皆在不識不知之中而非在

有 動有象之內也故不能以虚言亦弗能以實言在其所 悟

之境。所得之適以各悟己悟各得己得以順其各各之機演

其各各之修是必因有悟於一時觸於一機應其時以通其

機者乃無無之真境也得之於真虚之境會之於極靜之後。

現即沒一動即通弗之修者能有其靜能有其虛亦未嘗

不有斯境特以其不繼而失之於後耳是以言修與坐莫不

言靜與動即以其靜中之動為非有之動乃先天之真候也。

養之以坐靜之以長。坐之使生潛之使化。而後由其潛化生

息之中。以自適其息自運其機於是生化不已機息不停乃

能 以大其光。充其炁養其靈保其真以機相化。以養相生其

生也如是滅也如是養於生則生適於滅則滅滅非自滅人

不見其滅。生不自生人不見其生此生滅息化之道。無無真

虚之理萬載弗明千禩不示者皆含於自性之中各體之內。

而 非從外以尋求者也然持之不堅則守之不恒守之不恒。

則養之不適養之不適則化之不生化之不生則滅歸於滅。

生復於生化其所化。而為萬有之生化已。非本靈之生化。亦

非自養自保之真候也所以以坐是言者以別其生化之本。

八四

在於自身非在天地之外與陰陽之內乃我之所自生我之

所自滅與天地之生滅。無非以順其自然之生滅化存以表

其靈之活現。太之充塞耳。在修在坐各方其有以悟於是。以 適己之悟與己之生化存養間乎各各悟之是要。

辛未五月十七日

普靜菩薩訓

| 河忘勿助樂天河。 | 而動生虚而空現所以謂非。。。。。。。。。。。。。。。。。。。後天得悟者。形色之相也靜悟非坐之得坐之悟乃後天之得悟靜而返其始也豈坐之語。 | 子。日坐無所悟也如是則坐者之功候進已夫有所得有所 | 執坐者而問之日。坐有所得乎。日。坐無所得也。日。坐有所悟 | 唯然欲聞空無物。有心求之適弗恬。 | 惟危惟微幾希間。 勿忘勿助樂天然。 |
|----------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------|------------------|-------------------|
|----------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------|------------------|-------------------|

之靜得其虛靈之養則所得所悟者不得謂之得悟謂之自

然也有此自然之候則適其自然之境無所謂得與弗得悟

與非悟也是以坐者常欲有所悟。坐之初而未得夫真悟也。

坐者常欲有所得是其有得於心而求之於坐也非坐之所

得也以表面為言則坐者即防盜賊入室以戕人也彼閉 其

目則視賊無以擾返其聽則聞盜無以侵如是日日被六塵。

ハセ

所擾。六根所動之清虚空靈得以保其所有而固其本來已。

以 內部言之得靜以養虚空以存神默化潛移無形之息運。

之時。不能了然於是則不能不有所澈悟。不能不有所尋覔。 有形之動靜皆得由是以進其真候得其實果也惟在初坐

及其知悟非悟知得非得而後其所悟所得於自然之中可

知夫己之所得所悟已故各有各之妙轉各有各之所悟。

以

八八

雖 靈現真虚亦難以道其各各之修言其各各之候已不過

能靜方能化。能清方能長。不養則其靜也。有未至焉。不化則

其清也有未明焉是必由靜虚清純處以致力於已候則庶

幾進者能固退者能守不致為外魔所侵內和所擾同登 於

清虛靈明之果而後真味靄然真境適然是則離自然之境

不遠已此坐之義以人之功修會悟以修之淺深是適必各

可覔先滯後也知之悟之。 濁之辨不可認後為先亦不 是得是失有先後之分有清 以幾夫玄關妙窓而言己之候轉已為修於道為坐於身不 其潛移默轉之力以各進己功與己候也言之者雖有深淺 可不細味己功與已候以適己之所得與己之所悟而後得 悟 悟 得其自坐之坐。再失其自坐之坐悟其自悟之悟。再失其自 之得失。有以知性靈之生化必歷境增新存虚養炁始能 之悟而後由其得悟之得失有以知己坐之得失由其自

奧露玄微之不同而悟之者亦必各適其己修與己坐者為

至當也各各悟以自勉可已。

辛未六月初九日

達祖訓

修從坐始。不坐則不足以研修悟從坐生。非坐亦無以得悟。

是坐悟之後而道生焉非道生也乃性明焉所以修人必令

之坐者莫不根於是也惟是坐之云者形坐而後心坐形不

静則非由靜 進更有何術以明修人之悟以闡大道之真耶故於修初 何 以能至於心坐哉然心坐形坐又非坐之使

講

坐修終亦不離於坐也不才謬膺坐職實有愧於修人因演

述不能以引趣道坐不能以指要雖有坐壇之名實未收坐

者之效。非不才之有誤修人而何道講自然不限人之行為。

不驅人之動作使人自動於內自化於衷而後知己之進退。

修人之未明。非修人之過也。凡修人之未誠。亦非修人之失 明己之得失。所謂自靜於內潛修靜養之候者始於此也凡

也。乃以化之者。有未得其要有未明其真所以不能臻修人

於明誠之境者豈修者之失。化者之不當也不才因此不能

不引愧於己而有所感也今時立院研修已為世季之未若

再緩之不進悟之不清不為形所擾即為魄所害稍一荒息。

不 能自持其功候修養敗於一朝者亦易易也況功之進也。

必有魔乘候之展也必有祟侵魔祟為成我之利亦為害我

之厲也所以為修為坐者必慎始以慎終持恒保常朝夕如

是造次亦如是持之久不期其進而自進於無形已本院修

人皆有所自悟與自修得坐壇之益者未始云無未見坐壇

九四

之訓者亦大有人在其自功自果之中負責如予者乃深有

慨焉非慨己靈慧之未展乃嘆夫其修靈之未聚也能

體於

是以各相研悟。不弛於坐以自振其氣自強其神以圖進展。

則 坐壇之有也不為無補若以淡若飲水味常如斯任 一其自

靈之昧。以相滯阻則此坐壇可以弗設也各各先參以自悟。

下期再為詳示可已各各記遵。

辛未六月十九日

普靜菩薩訓

調息定候有無間。

生化存清在妙玄。

能從靜後覺化轉。

必向寒潭照光天。

息無從調調於炁也。炁何以生生於化也。化何以化静中變

也變於靜中之動者。也變於靜中之虛者化也有此化轉

之變而炁生焉炁生則凝凝則聚聚則光光則朗朗朗不暗。

清虚明亮昭昭著於二氣之間陰陽之內者其惟有此炁光

養其炁純其清化其濁以相凝相聚於形色之體運轉於 之在。以運生息變化之自然耳夫如是則修者之坐生其息。

生

息之中。有也不知。去也不覺生之不知所以為生化之不 知

所 以為化其能生能化能凝能明以光大而展朗者亦惟有

知悟之。 不息乃知適於潛靜之候也。 得無所得不知得也不知為 得即無覺也不覺不知蠕蠕 註 謂得無所得謂之真得動不知動謂之真動真靜真動皆非 生於化者莫非此生炁化轉之功也有此功候則動定適然。 無名動也非動則動亦無方所仰於身而存諸體著於 可 自適於潛化。不能有毫釐之象可徵於身可告於人者所以 如是之養如是之調調於不知養於不動靜也非靜則靜亦 以言明其動靜之象以其真虛純清之養無在而實無不 虚。而

生無生而實無不生其變化妙轉之功亦猶是焉於 此體

以養靜之以生存養定運妙玄不語真味難明之際於是大

化生焉大光朗焉光朗性圓而後知此身世之為身世乾坤

之與陰陽分合定位次離互遷之理性於是定以知真命於

是延以緩陰此生此化無非一炁所存坐之始悟悟之始通。

不坐不悟不悟則亦不必言夫通與弗通祗能謂靜與弗靜。

達祖訓 展可已切知 動與非動也島爾各方坐悟研修其各以己之所至以相 默覺玄通運自然。 波紋不動流自在。 辛未閏六月二十八日 切 注。 漁人樂自拱釣竿。 道轉後天成先天。 進

或有問於余日予坐已靜已窓已守已。然已動已運已自然

已但日缺一餐則飢身缺一衣則寒是坐無補於飢寒也人

又何必以坐是研乎。余笑而答之曰。汝之飢寒是得之後天

乎得自先天乎或者曰人皆有飢寒之虞何分於先後耶謂

吾身之得也。得之吾父母父母之身也又得自父母非皆在

先而不在後乎余笑曰以父母為先天以己身為後天則雖

能守靜運適。何能益於己性與己靈哉彼所謂先天者無形

之炁而已矣所謂後天者有形之體而已矣夫有形之體莫

不能以醫飢寒則坐無益也無益者無益於身體也身體亦 不寓以先天之炁。祇在其體之何若與靈之何若也彼言坐

成形之形為先天之宇旅為後天之默運其飢其寒後之所

有事也欲以坐而祛之則凡坐者皆可以不飢不寒天下之

也有意求之終不能離色離 過也因去之者有意以求之

各去字有力量不可輕易讀

相則四大假合不能脫然超

出也知悟之。

坐者不知幾何已夫所謂先者先其形也先其形則無形無

形則能運能運則能化能化則能生生化不已是之謂道是

之謂修是之謂自然汝之所修與汝之所坐非吾所謂修吾

所謂坐也苦以坐去免飢渴之害以坐去求神仙之樂以坐

去尋靜遊之趣。以坐去研飛昇之果。皆在後着先不能得其

養反足以得所惑已或曰予曾坐後天之坐已五心朝天兩

運用又費事已知記之。 成化之運也若執於後天之 運後返先非人運之乃炁運 先天之所寓者亦僅已因其微細之微所以曰人心惟危道 非運後天以返先天也彼後天之後則謂身形身形既成則 茫然此景則不復見也是何故歟余曰此在後天以鍊後天。 行之。身羸而體 若出遊焉游游恍恍莫知所在予以是為成仙之基也繼 弱腰彎而心憊久之不能得其所坐而心已

膝盤趺。坐至八刻三時而後身不知身坐不知坐若在空焉。

而

心惟微也有此一微之細乃能以成無形之大故必曰養

坐使後體以成其先形也為人者莫不有形因有形始有飢

寒有形始有知覺然賦之以形者父母也賦之以性者非父

母也。彼能賦以形者亦以其有形也即以其有而賦有所 以

以 形而分形也苦言夫修言夫坐是以有形養無形以假

存真性耳必以飢寒為念者則未離乎後天之形又焉能

以

一 万 五 真趣然必得而後悟知之。 能舉其領此正修人功候之 不能道其昧能得其要者不 此節絕非易易能識其昧者。 離 則繼以自然之化。夫而後始可以言夫坐言夫通。然又不能 能結靈始能凝而後亦不知己身之運己守之守己適之適。 成先天之體哉或者聞而生慚。一予之所求妄已予之所坐 坐守亦無所守運亦非所運則坐近於道而炁始能養精始 幻已。然則如之何而後可也。余則曰。求其不知求。坐其不知 體離形而感妄覺也此坐之所以為坐而運之所以為運

歟或者若有所悟退而省其坐焉。

有或者之誤而另有所得也各各悟以自參可也。 各方之坐有進於或者之悟亦可以借此問以自參庶不致

辛未七月初十日

求仁得仁在無中。

達祖訓

勿忘勿助靜玄空。

定靜玄覺一炁功。

有無皆假空非是。

知 其滯方能體其運能體其運方能適其息息適而後運靜。

適運自然坐者之功候普化運轉有滯後天之渣滓猶存能

運靜而後氣平氣平無覺玄所生也息運無識運自然也有

其自然之適運而初坐之功夫可以進求夫默靜玄通之階

已惟是修人之坐候不一修人之性靈難同於是而坐者之。

-〇 八

層次進階亦不能強分次第以期坐者之進展也。但遂其自

悟之悟遂其自適之候以進夫己運與己息也蓋所謂運者。

名為息已其同是運也可以因人而異其名哉非其名之異。 在甲也知為運在乙也則覺為虚在丙也知為動在丁也則

乃各各之坐有弗同也是以言坐不能就深言奧以滯淺者

之平不能就淺明進以淡修人之趣也必按各各之進程以

明各各之功候。見之而悟於己者是其功之至也。見之有弗

悟自適其息自生其化。不能因不悟己之功進而有滯於其 明夫運者是其坐之有未至也然必皆能自體其運自悟

其

中已。弗能因人之功退。而有驕於己心也於是各自息運各 自適通。以求其自生之化。自然之凝。自靈之結。自養之適而

已不必道己運如何人運如何己適如何人適如何以求各

各相同並進相偕前行也彼天地之生人與物也莫不賦

以 性與靈莫不鍾之以炁與化然究其物類考之人群則各

性各靈。豈止千百億萬之差也。所以然者。亦在其自生自化

之間耳。故今之修坐要以言之。非僅為自性自靈之結乃為

萬性萬靈之化生也能化生萬物者在其炁光。在其虛體在

其靈運在其默通而弗在各修者之假體存形假身立化假

之自進非強分而強界之也。

知悟之。 稱靈凝炁固但此亦在修坐

則我之為我人之為人。將亦無畛域之可分。無形色之足界

也因有其身持假此以立我之真益我之炁存我之形以

進

行則人我之界終不能泯而性靈之展亦必有限而滯於 我之體也。若弗於存假可以濟真之時以窮盡其力細味其

進

已各各細悟以研修細參以悟坐底幾吾身之身不可以 身

名亦弗可以人我名而另有一層之結納與今身今生之不

普靜菩薩訓 經 日知止而後有定是在止而不在知也必知其所止。以望 空諸色上無形見。 無生於有有復空。 辛未七月二十日 空為無形見亦空。 見於無中為真精。

同也各各知勉是要。

其定焉吾道言窔者即當止之所而坐以知止是本其有為。

以 進於無為本諸有象以通乎無象也所以定之云者非僅

靜而後已也於是乎言靜中之定則可以知夫運守披合之

所以然已是又必在初靜與定之後而始知運與適也故言

坐者必先以有為為主有者因其形以定其心尋其念以化

其虚也此坐之初在乎知止。坐之久在乎知定定也者非定

則此幻即却已。 防字即不隨相遊不住相形。 見是為幻也。坐者遇此。不可以不知所防而以之為真覺為 實像者是又自囿於形而弗脫於空也所以定後之動在 光紅白黑赤皆無為有此因其靜前之覺未脫形也定後之 者之弗識弗知。綿綿若存渺渺若虚不知其在體亦不明 其形乃定其位也。位既定而後其形之為形坐者亦弗識已。 此之謂定然於是時則幻象恒擾於其間目前有色瞳後見 坐 其

非體守之云無持之以中則定中之動與天地之物化形殊。

集於一炁運諸一身不知者非不知乃滅其假知以 保此

形耳是故功候深沉默中有動定中有覺珠絡纓結存諸空

形非能以目視以色見也能見諸有相者則為幻不知其非

相之相者則為頑不脫諸幻近魔為易不定其靜入頑則木。

木不通於突而疾病生焉幻不離於形夢魔祟焉是在靜前

之動與定後之守也知其如是就弗可以作如是觀知 其 非

是亦弗可作非是想因有形存諸內則靜前定後皆不能 得

其要已惟在修人之自悟己功自審己候坐久生定定久生

聞有見不知其所以為見有聞弗明其所以為聞其所以 動變化虛實察於微覺於空如如似似不見不聞實有見有 如

是者因在有以返於無在形以皈於化耳再進而運息息而

生變尖功一至。然也不凝若走弗走若遊非遊渺渺恍恍如

登百仞之樓仰之樂而生喜俯之恐而生懼是有覺乎是無

覺乎有覺不能指其所覺無覺不能忘其所覺默中慧玄非

可與弗至者談也此所以謂紅玄相濟之靈不能說其非有。

弗能明其即有者均存於炁化之中不在有形者之相望 期。 而後始然也但在初坐者非不可以知此因知之則有相。 相

一一九

於其間。弗如弗知之為愈也。所以謂大道無言者即在是耳。

然 既不欲知。而究必示以知之者因各各之功候轉移有弗

同 也其功未至而候不見者則不必知此先求其知止可已。

因止為吾道已宣之秘恒在不知所止。與不能守其所止之

間 功不期進亦進候不言展亦展已端在各坐者之自悟其所 耳能守則知可以去已去其知之有為入於定之無為則

悟弗可因住生心弗可因心生相有住有相則定靜之功不

可期已然欲減是住尤不能得於造次也必坐久而後心平

氣和不求其住於心則心無所住不念其生於相則相亦弗 生已是在其初坐者不可不知而妄期以求成者則惑必隨

之焉所以雜念憧憧夢魂顛倒皆相之使然也若弗能於此。

以 知其真偽實幻之象則往往坐無所得遂亦不知其坐之 何無何虚何實也知之。 心之間不能強以示其何有 實虚實無者均在其自性自 虚無二字當知非虛非無而 於自然也。夫所謂自然者順其虛不滯其實適於有不碍於 無始謂之為自然若坐者之坐聽其雜念環生任其念慮妄 為何已其有似於此者勿以為進而利其魔也各子當知 之功亦有以自然而弛其修者已是所謂誤解自然而有害 自然二字為我修坐者不可須臾離之真諦惟因有此自 之非難難於求進也求進則退因其滯於氣碍於運也所 然 坐 以

| 其最初而又最甚者莫此若想則坐非靜而動不生動不 | 石也。當書諸紳以誌之。不生是自動其動。非靜中之動也。 |
|------------------------|----------------------------|
| 辛未八月初一日                |                            |
| 達祖訓                    |                            |
| 道非悟坐不知通。               | 修弗行慈無外功。                   |
| 內外兼修功併進。               | 慈禦邪祟侵靜空。                   |

坐修之道既分先後而內外相顧動靜相需非靜無以致 動。

非 初修弗得初坐不通之修者不能顯其微以燭其細也而 外則不能 以固 內此慈之在於坐亦不可謂無關 也不過

坐久功深由後以返先由動以致靜則弗於慈行相顧徒期 於

內 功之進益者。未有不受惑於無形不被侵於坐後者也蓋

人得身體之先於炁靈賦之於清純者也於血氣秉之於假

一二四

合者也凡由假合以得之者必有其因緣上牽系與輪迴

因果。不清其本則難返其先也故道言坐尤必言慈言坐使

其炁靈得所凝固言慈使其因果得以結束不致因坐以生

魔祟亦不致因慈而滯己悟也其於坐有所悟悟有所得得

之若亡失之若存者皆其慈力不能以相繼而陰魔邪祟將

有以乘其進修而侵其正果也所以然者即因以後體返先

天以精氣化虛靈渣滓難消者後天之氣質未化也先天清

虚難純者自性之光明有滯也欲光其性必修己坐欲進己 功必修己慈至於慈修兩進內外不偏雖處芸芸之中亦

坦

若清流潔若藕芷不被濁所污不為欲所染終有以返前正

果之候也即不見己之進則進亦若也然偏諸內而廢於外

者則弗能順機應流以隨其化也彼坐至七層身有玄覺潔

弗能純。顥然自恐者與夫乾天可見而信存剎那者皆有

形之祟擾諸其間弗使其遽登上乘立証善果者以其內

之

銳進外則緩從不克相濟乎有無則動靜之間亦不得自 適

其自然者已然較之未坐及坐而不得其突者尤遠勝千百

馬其修者之於坐悟必有如是之想方可以致清虛純潔之

境若一意孤行未有不敗於一朝者此修之所以為難也於

此難致之機難得之遇偶而逢此佳會得証上果得修善因。

其在在生生之係累莫不可於是時以了其各各之緣牽也。

要在各修者之自悟己坐之候自研己行之慈自體己身之

則此午會方興之際先天炁靈不難固此一時後天因累亦

得自明己修之前能各悟其當各覺其分外力慈而內加坐。

不難祛諸不覺也至於坐之進程玄之覺悟空色相見與形

幻為真者亦必各有自悟之機自覺之會雖不指名以示而

自悟之下亦有各見己之玄修如何己之肺腑何若已因修

能悟己方能悟玄坐能覺空方能清虛有無之間相差毛髮。

不容假諸心思而後得亦弗能加以思想而先見也是又在

各體己之所覺各研己之所悟而後乃可以相機純化應流

去滯不致有偏於內外而致己果之弗適也勗爾各方其各

研悟已候與己修己坐與己悟斯可已各知各注。

辛未九月初一日

達祖訓

漱漱下沉清濁分。

妙有妙無炁始勻。

動靜惟適孕造化。

萬類一系含囫圇。

後天體質不一先天稟賦不同欲各得其境各臻其妙非坐

一三〇

無以致之也。宣聖曾謂默而識之學而不厭誨人不倦試 想

默 而能識者其知之欲有乎知之欲無乎欲其所有則六賊

群趨萬象擾中。有不能識其本末者已至如學之誨之則不

厭不倦何如人而後能也非具有不厭不倦之炁靈則欲於

不厭不能欲於不倦亦不可得也是以自謙以謂何有於我。

此 聖人之所以為聖人者即以此也人不知察謂聖學無坐。

無所謂動靜。乃治平人世之學問也。豈知大道之源。鍾於 聖

哉故人之修也坐也非欲其成仙成佛乃欲以 默 而 能 識

之

理也。人皆有性。其性之光雖大小弗同人皆有體其體 雖

強

弱有異而其為動為靜則未嘗或異也不異其動則動必有

規。不異其靜則靜亦有適其逾乎規。犯乎適者是自出其動

靜之規。非其性之使然也故云大道一化萬有者即因萬有

ーミニ

舍道弗成道舍萬有亦弗名也因萬有之生化乃能 以致 大

道之中和。知大道之中和。乃能以知己身之適恬知己身之

適恬乃能以凝先天之真靈真靈一結萬有咸具具諸一體。

充於一身者則為具足諸象萬有之眾生已弗能具足而備

其一知明其半解者則不得謂之具足而時凝時渙明昧 相

間 之眾生也知其眾生為眾生之知則知佛聖為佛聖之知

已所以謂佛聖為已覺之眾生眾生為未覺之佛聖者即 以

此也雖然其覺非坐無以致之其坐非悟無以通之不通不

悟雖覺亦弗覺也甚矣其坐之難言也無相無形有名有體。

欲在實中之空空中之覺以定各修者之智慧以明各修者

之性靈非可以一言以道其愛非能以一語一次之指示以

明其初者非不能明以指之乃各各之稟賦坐悟性靈凝渙。

止

坐 而成者是其坐於虚乎抑不坐而自有克成之捷徑乎予

則 日不坐而成者有之不坐而清者吾則未之見也因不坐

而成其炁聚靈凝後天之魄不足以蔽先天之性者往往 有

成然成之者其炁雖結其靈雖凝而其濁魄未有不隨之以

**擾其清明者邊之則應人應物應化應名人則以某聖某** 仙

顯靈致果也其實豈其仙佛之所欲而其性光之未清純有

以 魄而動於人間耳故為修者不可期不坐而成可戒坐而

修始能作清清上乘之修而不致再輪以下也若不修虚則 不成其不坐而成者雖不在世住修而其凝靈聚魄必有

以

往往應其魄以輪世轉因也其坐而不成者至清虚之地。生

欲念之濁靈一渙而炁體百解有不能言之痛苦已各方對

坐精進參詳。不可不致力於是以傷己性以惑己靈斯可已。

一三八

| 各各悟之以勉。       |              |
|---------------|--------------|
| 辛未九月二十一日      |              |
| 達祖訓           |              |
| 然聚靈凝坐候堅。      | 有無相濟兩不偏。     |
| 運虚潛息為一靜。      | 大造陰陽轉瞬間。     |
| 然何以聚聚於空也。空何以致 | 致得於靜也靜之以凝其靈則 |

心空於相然息於虚而靜中之動未至動中之靜亦然在其

交替相代謝運始生之時、光於是乎聚已、聚於 此。則 非

坐至靜極真空之時不易得其兆也有人問於初坐者曰吾

之坐也。在未坐之時覺其坐為暢然既坐之後則覺其坐為

悶然問然者吾心悶於不敢思吾念悶於不敢動禁之又禁。

止之又止。不知何時而念生一時慮及萬事偶而思之則此

念由何時以起乎自己亦不之知也若知之始能知所止不

知 則何以運其止焉初坐者曰予則知其所起但不能知其

所止。欲止之反多其止之之念又何必以止之乎。二者之坐

如是其功候之境。則有自然不自然之分已自然者坐求其

靜而已不求念之如何止意之云何起也而強欲求其起止

之時是強之於靜終有擾其靜者強之於弗動終有甚於動

者此坐之貴乎自然者即以此也其在初坐而有求其坐之

如 何進則反使其坐自退也緣夫人性本極靜也。人情本極

動也其性為先天之淨質無後天之情欲則永不生動也不

動則明明則能照其光自聚其炁亦結迨及後天情欲一動。

知色聲香味則為之動而思貪知喜樂悲歡則動而思取日

動一日時動一時則常動之動並不知其為動所謂出入無

一四二

時莫知其鄉者即以此耳如以此不知 動 而常動之時即

欲

制 之以不動雖聖人亦有所弗能也所以坐者不必求己念

之弗動。但求己念之弗識可已不必求己念之弗識。但求不

識 所謂念斯可已人能不知念之為念不必問其動之非動

也然能至此境者又非常坐不問虚極靜寂之候者弗能也。

故道之在人者因其修功之動靜以合乎天地之動靜以己

性之光明。以合乎日月之普照者莫非此修候涵養日靜己

機蘊天地之轉移已蓋天地雖大亦陰陽而已己身雖 性日明己心日聚己靈日凝己炁則不能即時以觀夫道之 小亦

秉天地之性而已。能悟乎己身之大则可以知天地之大。能

明乎己身之陰陽動靜則可以明夫天地之陰陽動靜已。所

以 然者我身非小天地非大祇在自性之明昧。自坐之凝渙。

四四四

以區別其大小天地人身斯可已勗爾各修其各悟 以自 勉

可已各知各悟。

辛未十月二十二日

達祖訓

而有明昧也其昧於道者昧於坐也明於道者亦明於坐也。

不與諸方談坐者有日已然坐不因談而有進退道乃因坐

四五

其明其昧雖在無形之坐而道跡之顯晦修人得以識其真。

而 堅其信者莫非一坐之悟而已矣其悟於坐者即其坐之

有所進也。未明夫坐而間其坐者是未得坐之奧而未悟夫

**然之運也。夫人不坐其然氣之交。未嘗不有其自運自息之** 

道而必以坐是研者因有其自坐之坐方可以得其安息之

運未有自坐之坐則雖有運也而己不知焉雖有息也而己

一四六

亦不明焉不明其息不識其運則何以長其炁而却其陰 耶。

是散坐之云者非道之有求於人。乃人之自適其道也能知

其適則明氣之化也能覺其運則明息之自也知其自然之

息運。保之以恒持之以久則一身之動靜安適。有與天地陰

陽之運調相並而往來者也是以謂人為一小天地者豈其 人之形與天地同也而其人之氣與陰陽之運行同耳同天

一四七

見未來之果也。 六度之間已舉凡世之所有。 已固其形已立於真純於虛。 能如斯者即坐之功至五度 常食而無虞寒暑之弊也其 己炁之化運調者即以常衣 能淡視之而無生養之形心 註 已故謂之放彌六合卷藏一栗者非謂人之形有其能乃人 化運調已化運調則我身雖形而無形已天地雖大而無容 氣候之寒暑燥潤皆有其節而己性之明遠達近亦有其規 數可移惡戾可化是即以人之氣運而成天地之氣候也其 地之陰陽則己身之陰陽可知已知己身之陰陽則己炁之 之氣有其運也運於身則性明而光遠明於運則天地之氣

而

蔽於動而不蔽於靜也蔽於動乃有喪德之行敗類之舉返

於靜乃知其動之為動不適於己性不適於己靈不適於己

生不適於己養與大道之與蘊毫無些許之滯窄也能明夫

是則可認道之空為己空非道之自空也認修之坐為己性。

非道之用也不如是以求之則己性己生己靈己命之弗適。

而道有何損益於其間耶勗爾明修研坐各方其各悟以自

| 運也者如運有形之運轉乎抑如送輸之傳遞乎皆非也無 | 適然朗照新月滿。 | 運無守有靈自充。 | 達祖訓 | 辛未冬月十一日 | 勉可已。 |
|-------------------------|----------|----------|-----|---------|------|
| 如送輸之傳遞乎皆非也無             | 恬寂綿綿竹風清。 | 息純生滅空不空。 |     |         |      |

運其運者運其虚也虚者之運在於靜也靜後之運為空中

自然之行止也。不待人之有以運而其運成已運成於空空

成於靜靜則不知所運而其自然之適於己身者無非運也。

因其有運行不息之功乃有生化不滅之境因其有生化不

滅之境乃有至真至妙之機機也者一炁之囫圇未剖之原

明也能至此原明之境則本來之性光充已性光充於虚而

註

凝於無養於無而生於空所以必由後天之靜坐以尋先天

之妙機也此在坐者之自適其運自純其息而以自然之養。

必 以 調其適恬之化而已故曰。仁者人之安宅也此安宅之居。 始於靜而存於空也不能空於後天形色靜中之動為假

動假動以毀真空則自性之光必有昧而弗明。暗而弗通。 之

一五三

知悟之。 是謂為相所囿已相囿於形則形在靜中相囿於色則色居

空內此真空不空之妙機每為後天形色之所囿者非其先

天之靈炁不凝不聚乃其後天渣滓不清不除也能除其相。

能 却其形則渣滓無由以現即形色不生於靜中也修者在

此 此 凝渙未濟之際而其後天之形色為入擾投濁之時也逾 境則可見純清之候養與夫真息真炁之凝調已凝則

光其性如水之淵深而清澈凡物之形影無不畢照然不 能

因 其照及之時而動興其波也此性光圓朗靜如明月空

懸。

無微而弗畢見也。見之如之。不見之亦如之。無動其外。無搖

其所以然已。功至此候則外物不能擾百感不能集蠕蠕 其中而後其自光克展自性克明而後天之虛幻假 相。 知 不

動。 如清風明月無往而弗適也故謂之為至寶謂之為舍利

之知記之。 量而固有之凝合亦不得保 坐養則不但不能增大其光 如 以為能凝能合永不加以 者則坐如未坐不坐而自然亦聚自靈亦合不過不能增其。 光以大其量耳。坐者諸方其各體以悟勉斯可已各各知注。 知己坐之坐亦未明己身之坐者乃可相幾於是已幾於是 所無無其所着着於不着形無所形內覺湛然外相却然不 未至雜念不清而內魔不却者則不足以語此也坐至空其 辛未冬月二十二日

達祖訓

虚靈不昧性光充。

孕育天機造化 功。

空諸色相觀秋水。

化轉乾坤一靜中。

妙有而不有者人不知其有也妙無而非無者修不着其無

也不知有則以有形之有以傷妙有着於無則以有形之無。

而傷其無此妙有妙無之在修人亦惟賴坐之者於虚空之

坐修非無其光也不過其然 火與光譬人之原靈也不能

原來之光亦陷於燃影中耳。 影之不能却終為所蔽而其

知悟之。

真形之形不能分明暗不能有影遮以其具足之形而光明

透澈無物能掩無相能蔽者也是之謂真形之形然而在

而光照影閉是何故歟即其形之為形弗若虛空之真形耳。

中以體其真實之跡耳故燃火同見而燃暗火明光影同來。

之性中。弗可以形執。弗可以相見者即以有形之體若燃若

影之蔽於空耳故必坐之以凝其空以虚其體而後已性之

一五九

光明始見己身之渣滓始退其所謂渣滓者即後天有形

滯馬空滯則光暗虛擾則靈昧此自然之理非欺人之語也。 聲色相擾於虛無中也邊於虛則靈有昧焉纏於無則空有

是以入坐之初而以無為無者則心注於無而相生於無是

有所注。而其無為相無非為妙無之真無也真無則無以 為

有有則不知其有而若有於身若存於空若展於性若著於。

明皆為妙無之真旨惟修人得之者則弗能存其久保其常。

而 惟一剎那間之現色耳故謂助長者則害苗之生者也。

無者則傷炁之凝者也不着於無而無之在靈者為虚存不

動之體如着於無則無為着擾而動於虛則此無即變其體。

而 為動中之魄已是以坐者之悟坐也必任其自然而弗稍

加 勉強也。有其無也。吾弗知之。無其無也。吾亦弗知之也。有

其有也。我未執以為有無其有也。我亦不希其有純以靜己

之魄。以養其虚安己之身以培其性性光明而己炁充虚無

妙境不時應現於我性中者即天地之中和而孕育我性靈

也知之則養養之則坐坐之則空空則無着無着則妙有妙

無之動機現於虚孕空化之間而吾亦不知其有之為形無

之為色不過僅於自身自性之中覺其適然而已適然者無

一六二

不適不適用何法以使之適。 覺其自身之運如何適如何 是皆反其自然之常也故謂 何謂反運強後天之身以適 運則逆逆則生相生相則身有覺而靈亦滯已此後天之坐。

和即天地之太和也我身我性之弗適即後天之反運也反 時不然也。無時不然者常其然也常其然則我身我性之太

所以常致人於疾病之中者。非其他也即因其先着於無復

不能却其所着而後天之逆於是以成己身之不適於是以

招其誰為為之孰令生之非其自持之不空而急於觀形哉。

己身之虚亦不知為虚則空虚妙有之凝也亦必如我自 性

之生自心之覺惟不能常住於體者即因我身之為身未脫

形色之幻假耳是以言道非道。言性非性。乃先天一胞之化。

萬有一輪之炁耳。純其炁養其化則己之有無道之有無性

之有無靈之有無亦惟以己之炁而充其光以大其體也夫

何有夫身何有夫形何有夫空虛與實幻亦皆一鏡無不照

之大光明耳然必無影無燃純清不滅有天地也如是無天

地 也亦如是有人物也如是無人物也亦如是而已其所

以

然者即在先天未化之原形弗能若居後天之形色也在修

所守可已各各知注。 研坐研道。立性各子其各悟於是而各幾己之近者以資其

辛未十二月初二日

達祖訓

靜海無波映雲霞。

中天有象亦堪佳。

守精固炁培元覺。

性光明處是仙槎。

為人之先天。而為道之後天也。人欲明其性。而保其光必於

性也者初生得賦之直心也直心無曲不曲則亦無欲是其

無為無不為之空空玄玄之道以悟其究竟也夫既云道為

無無空玄之體。何能悟己之性明己之光耶夫亦曰坐而已

於陰魄而不能振清澄慮以培其基也故世之攘攘者莫非 矣因坐者復其靜而明其體之至養也人不知坐則性光蔽。

人也而世之昏昏者亦莫非人也因其昏昏乃生攘攘之事。

因其攘攘。乃生搖搖之動有其動而性不得靜焉有其擾擾

之事而其靜不得居焉不居於靜必搖於動搖於動則陰生

魄至己性無由以明己靈又何能凝乎是以潛默之化在於

靜有靜適之培在於坐也不於其靜中以尋真動則動中之

靜必不得已不於動中處靜則靜適之調。亦無由生也此坐

修之難者非難於靜實難於動也動之為陰靜之為陽坐則

生陽動則長陰陰陽相消長於動靜之間安適之中者其惟

知 培知養之君子乃有至德克凝至性克明至誠克格至守

教人以坐不如教人靜者因 而 能靜者已故如是云。

克化也。弗於是處以悟道研修者是其自性之明有滯而

自

坐之功未靜也是故教人以坐不如教人以靜教人以養不

如 教人以培者即因其自性之無為而不能得有為之滋 潤

也無為者清輕凝化居虛處空如明鏡懸於太虛雖不見其

其長。月以繼其增方能有凝明不渙之象也。如今日坐之明 光而其體固朗然也人之虚靈性光亦若是也故必日 以 培

日間之今日以坐為有益明日以坐為無補於是自性先搖。

而 欲其陰魔不生得乎是以不研坐也不知性之空不適坐

也不知性之明。研而知悟悟而知通通而後適適而後安安

於無為而處於虛運則己身之性命己身之陰陽皆能知其

應天地之陰陽以相往來隨大千之運化。以相終始如是則

己性之明與日月同光己身之運與天地同守不失序不渝

生息變化心之生事也不知 幾時者即出入無時也知之。 能以守其常固其恒使己身之生息變化。不知日為幾時而 節則自然之運息適調皆可以以天地陰陽之變化為準則 能 己性之明昧。亦安得而不搖於其中哉此坐者之悟坐也。不 相 已此所以謂人即天地者非道之欺人。乃人之固有也如不 在自然之進以求適調者非他即己身之陰魄反生變化 轉而不能靜於中耳惟靜之非坐不得坐之非靜不生靜

淨相生陰霾相却雖無適然之效必有顯然之滯者不在其

初而在其末也末也者己性之未明而忽昧己靈之未凝

而

忽渙相將無已循環不息則己身之陰陽先差於前非坐又

何能以定於後也是坐之入於心者以坐為無無之尊相坐

之出於意者以坐為不足之重要皆自昧其虚自渙其炁無

以 補於坐實有傷於神也其如是以求坐之益而望靈之聚

達祖訓 者非南轅而北轍乎在修各子其自悟可已。 調息定氣坐中參。 洽然通暢盎四體。 辛未十二月十一日 陰霾不生性自圓。 陽清濁沉息綿綿。

生而為人即陰陽賦於其身者也然試問其陰陽之賦自何

如能脫其陰陽之輪則無其 陰陽變化。天地之陰陽移轉皆能以各之所秉以全天地之 陰自陽則未有不各秉天地之全運也東其全運則各體之 地生物莫非以陰陽之氣運而化形分體然在其各體之自 形之構造而判某部為陰某位為陽也其所以然者即因天 以 也豈知陰陽之在人身不能指其部位以分即弗能以其身 明其所以然乎不曰頭為陽足為陰則曰氣為陽 血 為

陰

氣之界輪者皆是也。 故言全運者即指未能出二

運而為運陰運陽之主宰已

造化也是以人身之陰陽本渾然無分不論其為內為外為

肢體為臟腑皆由陰陽以成於先而賦其後也得於先者則

清輕不滯得於後者則濁重不流濁則沉沉則下下則腐腐

則 必化。此其後之不能存於後者即因其濁重不升乃下輪

而 弗能上升也其得於先者則為清空虚淨之炁無後天之

陰不足以養無先天之炁不足以生皆在其全體全量而弗

知悟之。 生不修其生則性亦難全矣。 單修獨鍊指修性修命者言 註 獨鍊之禪也吾道教人以坐而一任其自然者即恐傷陽以 為陰陽者即先後之關係也此孤陰不生孤陽不長之理所 或修命不修性之異也。豈知性非純陽命非純陰而其別之 剝陰亦恐戕陰以傷陽也故必任其自陽之生自陰之養自 以 在各部各位也所以有謂性為陽命為陰即有修性不修命。 見信於修人者即在其陰陽相濟互調之間而不在單修

陰之化。自陽之長而互相調濟互相長養則天地陰陽之變

化始得賦於全身而不能偏於一隅也此坐修之坐非令修

者自升其陽亦非令坐者自降其陰也特以此坐中之靜以

侍自陰自陽之長養也陰陽得其長養己身知其適暢者是

適者則未有不自傷其陰或自戕其陽者已不過傷陽亦不 坐之有益於己也弗能得陰陽之濟調而以強制以適其自

不知不覺以其傷後能補之 能存陰亦不能生已知悟之。 也假如徒傷而無補則陽不

知戕陰亦不覺惟在其自傷自戕之中以事彌補所傷所 之數而已是故坐者之坐即全其陰陽以凝其炁靈凝其炁

戕

靈以生其陰陽兩相調濟己性之靈己身之氣由後以生先。

由先以固後先後不失其養則己身之肢體雖毀而自性之

陰陽未失也於是乎可謂凝靈可謂聚炁已若必求何處為

陽如何以補之何地為陰如何以養之則必自傷所養自毀

一七九

祇在己之欲生即生欲身即

如能凝靈聚炁則身之有無

身欲所至即形所在也知悟

所望是何故歟即因我身之陰陽無時不調無時不息無處

不是無位不存絕不能按部以分其長養按位以增其變化

切亦莫不各含陰陽之化機也不能指為性命又焉能明 也。在耳者為陽亦為陰。在足者為陰亦為陽至於其他之一

為

氣炁哉不過其先後之分賦成之異有不同而人之修坐得

果亦不能一致也要在其各能養後以培先凝先以運後生

其各悟以勉坐斯可已各知各注。 望其動也。善悟斯意以求己身己性之適恬而已。弱爾各修。 吾人之自修而已萬不可注於偏以求其適亦弗宜不靜以 養不息坐定炁結而後神凝之時則何所謂陰何所謂陽亦 列聖坐言終