# 道慈綱要大道篇

| 第四章     | 道慈剛要大   | 第五節      | 第四節 | 第三節      | 第二節 | 第一節 | 第三章道 | 道慈綱要大 | 第六節 | 第五節 | 第四節 | 第三節        | 第二節          |
|---------|---------|----------|-----|----------|-----|-----|------|-------|-----|-----|-----|------------|--------------|
| 道院綱則之説明 | 大道篇 二二一 | 擴化時期 一九七 |     | 發展時期 一五一 |     |     | 院之源史 | 道篇    |     |     |     | 修道的社會觀(道化) | 修道的宇宙觀(身心性命) |

| 慈 | 經 | 壇 | 坐 | 統 | 道、         | 第          | 第        | 第 | 第 | 第 | 道院 | 第        | 一道 |
|---|---|---|---|---|------------|------------|----------|---|---|---|----|----------|----|
| 院 | 院 | 院 | 院 |   | 院          | 六          | 五        | 四 | 三 | _ | 統  | _        | 院  |
| • | • | • | • | • | 院則         | 綑          | 綱        | 綱 | 綑 | 綑 | 糸回 | 綱        | 院綱 |
| • | • | • | • | • | •          | 附          | 經        | 規 | 道 | 組 | 圖  | 總        | ·  |
| • | • | • | • | • | •          | 則          | 費        | 約 | 務 | 織 | •  | 則        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          |          |   |   |   | •  |          | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| : | • | • | • | • | •          | •          | :        | • | : | : | •  | :        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | : | : | •  | :        | •  |
| • | • | • | • | • | •          | •          | •        | • | • | • | •  | •        | •  |
| = | _ | _ | _ | _ | =          | _          | _        | _ | _ | _ | _  | _        | _  |
|   |   | 三 |   |   | _          | -          | <u>-</u> | = | = | = | =  | =        | =  |
| セ | 六 | 五 | 四 | — | $\bigcirc$ | $\bigcirc$ | 九        | 八 | セ | 五 | 四  | <b>=</b> | 二  |

| 職                 | 統系    | 方     | 院職表一  | 附道院職序表 | 辨事                | 宣院    |
|-------------------|-------|-------|-------|--------|-------------------|-------|
| . 二四九             | . 二四七 | . 二四五 | . 二四三 | . 二四三  | · 二三九             | · 二三八 |
| <i>/</i> <b>U</b> | _     |       | _     | _      | <i>/</i> <b>U</b> | _     |

## 世界紅卍字會道慈研究所講義

#### 道慈綱要大道篇

圓誠編述

緒言

編者當本篇講義未開始以前謹掬至誠無欺之意旨先

向 閱者作鄭重之聲明。求共同之諒解第一。本篇名曰講

義從普通之詞也。本研究所非等於形式具備之學校學

院不過為臨時短期間之研究所耳所編講義一方採輯

古先聖哲之至理名言一方接授聖神仙佛之傳授訓 示。

薈萃而 編述之為閱者節省時力而已。述而不作。古聖 所

許後生小子。謹比斯義。第二。本所雖有入所聽講。及所外

函授二項亦不過為研究之方便法門故編者與聽者閱

者同立於共同研究之地 位。非有所謂聞道先後。程度高

下之別 也以古人為法。共仰聖神 仙 佛為師資。此 物 此 志

而已。編者本是二旨以勉於從事。竊願聽者閱者。一般 諒

解此二旨以相待如是不揣冒昧依次作 以下之種種 演

述。

大 道篇者研究大道真諦之所在以無人無我無是無非之見。

而 出之以至平至易之詳明解說為一般志士作公 開 研究 之

介 紹物也。茲之所云大道。其意義若何容待後論。至於研究 之

術其以何者為發端。以何者為究竟範圍之大。非惟不可以 數

量亦且不可以意測從廣義言之。凡前人之所著述。今人之所

發抒。無一不足引為研究之具就狹義言之古今來言道之書。

亦復汗牛充棟。終身不能盡讀。再就吾輩平日所得聖神仙 佛

之所垂示。大抵皆論道辨慈之文逐類而取資之。亦已足矣。奚

俟 編者之空疏無據。而妄為之撰述。如肴核之紛餖飣哉。日是

亦有故。

因近世人智日進物質文明達於極點其奇巧神妙之事之

物鮮不令人駭愕失措。歎為前人所不及。乃其用之所極。往

往 傾 向於爭奪殘忍之一途。使兩間 人 群物類。日入於危險

苦惱恐怖之域。尚得謂為人世幸福之真境耶然居今之世。

非謂物質文明。可盡棄也。不過欲有以救其敝。補其偏。使其

與精神文明。得相當調和之劑。乃克有真正文明之發見。根

本之法。捨研道莫由此一義也。

其次為今世文明進化。何莫非由於學說之昌明。今之學說紛 挐可 謂極 矣而每因學說之衝突致而引起形迹之紛爭入

主出奴。此非彼是推其敝之所極。遂乃釀成禍亂之階是宜

博 理 一解。俾成治 取 而 融會貫通之。無論為中西為新舊務求得一眞確 就互相發明。互相 補助之實益是為研道者應 具 之

之 眼光。此又一義也。

又其次就本所之立場言之道院成立。已屆十稔推行遍於中

聞 國近且佈化東瀛行將遠暨夫歐美究其中所言之道果為 何物果於今世人群物類。有何深切之關係。應與世人以共 共見之實。則研究之為事。誠有不可緩者。此又一義也。

依 三者並取 之研道。其取科學精神乎如取哲學精神與宗教精神乎如或 之研究。公各有其精神之所在而後可得條理統系之眞旨茲 以上三義則研道之關係重要昭然若揭矣惟是凡一學術 而別具其精神乎是乃本編中之主要問題也。

學 近 以 日學術界。研究各種學術之趨向、大別分之。不外有三一科 物質為對象研究一事一物之確實學理也一哲學以心

理 為對象。研究宇宙萬有之原理原則者也。一宗教。以萬事萬

乎。母。研道者。採取科哲宗教三者之所長。融會其當然之理。而 哲學則以宗 其一偏則科學重於有形哲學重於無形宗教重於信 則 庭攻擊至於無藝因而轉失其為學之真精神其實三者相因 物有形無形為對象闡明神人間不可測之秘者也。三者若執 行之以顯其所以然。進而實現其所謂自然之道者也。離物質 亦不能 相成相維繫相輔益而不可執一以偏廢也若融會而貫通之。 習科學者。每以哲學為蹈虛習哲學者。每以科學為物蔽。科學 科學不 離 能離哲學之理想哲學不能離科學之實驗。而 科哲二者之物理心理。至於研道。其精神果何 教為迷信而宗教復以科哲兩學為異端門戶 印於是 所 宗 教 徑 注

而 研道。不足以見大化之廣格心理而研道。不足以闡精微

理別宗教而研道。無以探玄妙之幾。合三者之精神而從事研

究真實之所在於是道之全體大用。庶幾備之矣。

研道之精神既如上述。而所研之要點。乃有所準分析言之其

次如左。

道為何物。吾人所亟應研究者果何所附麗此為最宜說 明

之一端。故首章言道旨。

道之充塞乎上下。無時不在。無地不在。顧忽焉而顯忽焉而

晦是何以故。日。由於人之善修與否耳。故次章言修道之要

義

道非一人一家所獨而私又非一時一地所得而限院以道

名易滋誤解因原何自是必有由故三章言道院之源史。

道院之設非偶然也處運會而產生應時勢之需要其間 有其公同率循之準則以為發揚光大之具故 四章說明

道

必

院之綱

則。



#### 道慈綱要大道篇

#### 第一章 道旨

### 第一節 道之意義

道之一字。具若何意味。與夫何所取義。必先有深切著明之認

識。 而後道之眞解與道之所云研究乃有所依據茲就道之字

意及其義理。分析言之。

(甲)就字意言 字意云者包括形聲與訓釋三者而言也道

古文韻。从這从首按从這首聲又古文前即導字之古文。有

導引指導之義。原本一字。今分為二。故道為惰老切。皓韻導

為情傲切號韻此就形與聲二者言之也。至道字之訓釋。至

為繁夥。其最普通所習見者(一)爾雅(釋詁)道直也。取其

直道而行之意(二)路也即所行之道路是(三)理也謂一

定之理。人所共由之道是(中庸率性之謂道)(四)術也。凡

施行之方法皆曰道(五)言也(禮記非先王之法言不敢

道)(六)由也從也(禮記禮器則禮不虛道)(七)治也(論

語道千乘之國。又道之以政道之以德)(八)宗教名(宗教

中奉太上老君為教祖。後遂名之為道教)(九)學名(宋儒

言性理之學日道學宋史有道學傳)。

(乙)就義理言道字之義理。 所含甚廣而又極精微古今中

西之哲學家。宗教家。論理學家。無不假借之以為形容其可

意會不可言傳之與理實為玄之又玄妙之又妙之一個名

辭也。故儒家有無極太極之說。佛家有性王說又謂之為真

如道德經日。道可道。非常道。名可名。非常名。又日。吾不知其

名字之日道。耶教經日。太初有道。道與上帝同在。回教稱為

眾世界之王。又謂之真宰。西儒哲學家。亦以道為宇宙性理

之原則。諸 如此類。不可枚舉。茲總括其真實義理。以為本篇

研究之說案如次。

先天一炁之謂道。 先天炁胞。一個囫圇。無清無凝。無姤無

晶莫知所始。莫知所終終即是始。始即是終其為物也。本來

至空其為形也。本來無形以其為有莫可喻其形以其為無。

此而不得生。

一之為道 不二曰一。一即是道軍然圓融。虚靈不昧寂然

不動感而遂通放之則彌六合卷之則退藏于密。

自然無為之謂道 而已。無所為者何本來是虚本來是空無物可著。無理可尋 道法自然。自然乃無為無為者。無所為

無所為因無所為而無不為乃能自然而無不然也。

一陰一陽之謂道一炁氤氲乃生二氣二氣者何陰陽 而

已陰陽者太極之眞精亦即大道之眞精也太極初開陰陽

分布真陽主動。故上浮為天。真陰主靜故下凝為地。天地奠

定。化育流行。生生之機。無可或遏。斯人道于以立。三才于以

位而大道之真精于焉煥然矣。

大化之謂道 天以道生萬物亦以道生天地萬物莫不生

於道。成於道。故道者。天地萬物之終始也。人生天地間。依道

而生息無盡物生天地間依道而生化無窮無盡無窮乃云

大化。

循環無端之謂道 循環無端以何為本先天之本。然母氣

子後天之本。乐子氣母。炁氣之分。在于清濁母子相依惟在

形質清炁生靈濁氣化形靈生相化形成相接循環不已故

日無端。

至誠不息之謂道 天地之道。至誠不息。人身之道。一誠 相

守不息則生物不測相守則精氣相通不測之功萬有以之。 相通之功萬世賴之故曰。天行健君子以自彊不息是至誠 之功為天地人三才之要旨亦生物造物成始成終之大本

為由是而分乎陰陽。宰夫大化。而運其循環之功。立其至誠之 綜 以上義理觀之。則知道也者。主乎一炁。定夫一。守乎自然

無

也。本立道生如是而已。

切 本萬有生之而不知其所自剛柔成之而不知其所從舉凡一 以 有為無為。有相無相。有生無生有減無減。莫不由斯道之化。 成其色空者也。故曰。世界之廣。不足以包之。天地之大。不足

以藏之。蒼蒼之虚。不足以容之語言之眾。不足以盡之。是故生

而 有其形者。非道也。生而有其相者。非道也。生而有質有體者。

莫不得其中。養其道之謂也夫。 更 非道也。無名無形。無聲無臭置之四方五宮六合八埏九表。

## 第二節 道之體用

道有體乎有體非道道有用乎有用亦非道此就其無名無形

之元始而言也。無無之極。乃化為有無而為有。一有則萬無不

有故凡有體無體。不能不先以道為體。凡有用無用。不能不悉

以道為用。此道之所以有體用之說也。

孕於一炁一炁者道之眞體也無為之為蘊於一靈一靈者道 道 以何為體。日無形為體。道以何為用。日無為為用。無形之形。

之大用也。然化靈運體用斯備。而萬有生滅化度之樞機於焉

立其基矣。

口然則體自為體用自為用乎。日否體用者。相互對待之名詞

也。凡有所用。必有一體。凡有其體。必藏所用。用中寓體體中 推

用道固如是即萬有亦莫不如是也。

先後天之體用交相合也先天之體在性而以命為用後天

體在命。而又以性為用先天不賦其性。以立是質是形則

馬有命。後天不固其命。以養吾靈。通吾息。則性又 明以見耶故必知天之命方可與言先天如地之命方可 何能因心

與言後天性命不偏乃能先後合天矣。

陰陽虛實之體用 相循環也。天地之所以為陰陽者。一虚

實耳。自其體言之則虚為陽而實為陰自其用言之則實為陽

水 而 內實而外虚水火相濟而後虛實相化則吾人之一身具陰 虚為陰。其所以 以 體用為分者內外之判也。火內虛而外 實

陽之體用矣。

動靜生滅 之體用 相倚伏也。有陰陽 而 後有動靜有動靜 而

後 有生滅。以其體言之靜主生而 動主滅。以其用言之。靜 主

滅 而動主生。生滅動靜在天為化。在地為育化育不測。而 天

地為萬有之父母萬有為天地之代謝相為倚伏而有所 融

化矣。

、天地方圓之體用。互相主賓也。天體為圓而用方。以宜於人

世則體為方而用圓已地之體方而用圓以宜於人世則又

體圓而用方已。以是證之。人身本以心為體而以身為用者。

有時亦以身為體而以心為用矣此又形上形下形內形外

之分判也。

道慈之體用。相為並重也形而上者謂之道形而下者謂之

慈不由是道。何以維己。不由是慈何以濟人。以道為體則 能

堅守於內。以慈為用是日。力行於外。內外不偏而 大道之功

行乃相輔而相成矣。

道之體用。畧述梗概如上。而其精理奧義。則殊未能語其一

有志於道者自宜以參悟

太乙眞經為主。而輔之以宗教哲學之義理。再益之以科學上

之知識。而明其物理之所在則道之體用可以窺其究竟已。

再次所當為介紹者即大學圖說 按語。均張氏鴻藻之手筆也。按圖說為採芝山人所傳授。其 詩歌 及

中第一節與第三節各圖說足供研者之取鏡附錄其說於

後(圖不具載)

(第一圖)太虛之道(第二圖)太一之道(第三圖)太始

之道。

此三圖溯其體之由來也。

(第四圖)太極之道。 (第五圖)太素之道。 (第六圖)太初

之道。

此三圖言其體之所以成也。

(第七圖)太易之道此圖由體而用。

(第八圖)太學之道此圖體用並行。

(第十一圖)物之本(第十二圖)物之末。

(第十三圖)事之終(第十四圖)事之始。

(註釋)物者事之體也事者物之用也故言其體則有本有末。

言其用則有始有終進而言之則明德者物之本也事之

善者物之本也事之始也而明德者又物之末也事之終 始也。親民者物之末也事之終也。又進而言之。則止於至

也。人祗知物必先有本而後有末事必先有始而後有終。

而不知物非齊其末不能揣其本事非要其終不能原其

始則先後之間。不可不知已知之者其近於道乎。

### 第三節 道之源流

經日。道有源乎有源非道真。無源失道本夫所謂源者。言其極

也以源而喻其本耳如水在泉其初祇一滴耳。自支派分行小

而 如 澗如溪如沼沚。乃至一勺之微大而如湖如河如江。乃至

海洋之深且廣清濁殊途。氾濫不已。皆流也。皆水也。而其起點。

則莫非出於一源道之亘乎古今貫乎萬有從無形而 默契其

真。從有形而探其源以竟其流則就其已形之理可以明其

流之所在矣。

道之源流 慧聖論之詳矣。謹錄於後以供然悟。並分段畧加

按語、以資說明。

道之化形。自古迄今不外三段之推遷其在上古萬有秉炁 而

生其質渾樸故無所爭而不互戕肫肫浩浩一順天理之自然。

所以皆在道軌而無軼失其時無所熙牛皡而自熙皡。

按上古之時。人群物類。各遂其生。其時之人。氣質渾厚。淳

樸平易日出而作日入而息順帝之則不以貨利位名動

於心。彼若彼世亦無所謂貨利位名故能以不坐之坐。

修之修靈而不昧者乃能保守其先天之些些之炁是以

成道者日眾。不必以道為言。而無人不在道軌之中也是

日上元時代。

降 及中古人為萬物之靈漸因其智識之啟發以致人羣物類。

浸 以區分。有其所區。於是遠近厚薄之理出焉。因此之點。乃不

免稍 現爭戕之事故聖者作以時递嬗而序其彝倫明其天秩。

人而為之治此時所謂道化是也道化之時即治即道故即

由

君即師。無所謂政教也。

按時至中古。人與物分。物與物分。而人亦與人分。分之迹

愈多。相爭之端遂啟。然其時之人。去道猶未遠也。故有天

**亶聰明之聖人出作之君作之師又有代天宣化之賢相。** 

出 而輔之。所謂天秩有禮。五禮有庸。天命有德。五服五章。

天討有罪。五刑五用。一 方以敬天畏天為主。而一方又 以

民意民事為重故曰天聰明自我民聰明天明 畏自 我民

明威又曰。天視自我民視、天聽自我民聽於是君相之責。

悉 以天工人代之義而為之師或即教教即政或教不分。

而 民自治此為建德之始仍不失為道化之世也是為中

元時代。

逮 及中古以下。人羣以智識 之日 進日活。其去古 初 既遠。所秉

元 氣 日漓。致多不克涵蓄而易浮動。於是乃有政 教之名教從

精神為之作育。政從刑法為之範圍。然在實際。人群之元炁雖

漓。 而成形之後氣猶多渾厚故教 如是者或亦如是當是時也

政 又日薄而心理之浮動。由其貳惑日益紛歧。以此之故或之刑 教 雖有分晰之名而其為用尚一也厥後人群賦形之氣。

法漸不能範圍人身。而其心之浮動。勢且一日千里。於是各教

之聖以時代作而提倡人羣養氣之學期集其散而漸凝聚。 以。

還 復於一炁之原充因此養氣之學為對 治浮動之故。非 假 長

時 期之修培。不足以 期充固。而 與 八政以 刑 法之弛 張制人身者。

其用既稍有別則政教之勢不得不分而其所以合者道之源

同也。所以分者。道之流異也。

按自中 古以降。人以智能相尚。真炁漸傷。猶賴政

輔而行。稍資補救。而風俗乖漓。人心巧詐。愈演愈烈。在上

之施教者。失教化之精神於是各教聖人。乃不得不因時

因地。而昭示人羣以率由之道。藉以維繫人心於不敝。浸

假 而 教與教分立。各執其門戶之見。入主出奴。致失其所

以 為教之本旨。非惟政與政相爭教與教亦相爭。遑論乎

道。馴至於人情詭變不可收拾日逐逐於紛華靡麗之場。

羣蕩蕩於貨利名位之爭於是上干天和。下遭地慘天災

禍。遂至莫可究詰。此誠下元最末之時期也。

細 教教與政。同源而異流之真詣是故就事實言之。則教為本。政 譯 聖論蓋就上古以迄中末世變之推移藉以 闡 明道與

為末。道為本而教為末。就精神言之。則道化為教教行為政。欲

合各教而研求其至理之同出於一源。不克以充類而致 政之平。公先明教欲教之明。公先昌道故欲大道昌明於世。非 極。此

## 第四節 道之分合

今日所當致力於斯之要義也。

道在天地之先。包乎字宙以外。本無所謂分合。自無形而

化

有

形謂之曰分由有形而歸於無形謂之為合分之無盡道不因

之而小。萬彙合之於一。道不因之而大。自其分者言之。曰天道。

地道。人道。自其合者言之。則天也。地也。人也。何莫由斯道也。茲

得分晰約畧述之。

一、天道 天者。以虚空而為形者也。人見夫蒼蒼者天。虚空無

物而日月星辰繋其上雷霆風雨臨其下歲時寒暑行於 四

時則又空而不空矣是果何由而致此耶。日天得道之至清。

主乎化者也。天道之化。無為之化也。天以無為為化。故能 日

月星辰。不亂其方向。雷霆風雨。不失其常度歲時寒暑不紊

其秩序。此天道也。

地道 地者。以博厚而為質者也。塊然大地。無物不載。山嶽

之高。河海之深。草木之蕃殖。一切萬萬有有之生長收藏。莫

不寓於大地之內。而無所不容蓋地得道之至審主乎生者

也。地道之生。厚德之生也。地以厚德為生故能山嶽不離其也。地道之生。厚德之生也。地以厚德為生故能山嶽不離其

位河海不乖其傾注草木不失其暢茂。一切萬萬有有不誤

其生存。此地道也。

人道 人也者。兼天地而兩之。以化生為體者也。人得道之

至靈以其質言之有四肢五官百絡千骸之運用以其形言

之有分陰分陽分柔分剛之性情居乎天地之中。卓然為萬

物之靈長為天地之靈子靈得其養則舉凡視聽言動不失

其正。日用飲食不為物蔽。三綱五常四維五倫之行各適其

宜此人道也。

再自其合者而言之則天地人為三才。人無天地。不能立化 生

之基。天地無人。不能形化生之統系故曰。立天之道曰陰與陽。

立地之道日柔與剛立人之道日仁與義。三才並立。而後大道

之樞紐於焉得其相合之機矣。

## 第五節 道之旨歸

由 以上各節觀之。道之為道。高矣美矣。信乎無所不包。無所不

涵 矣大莫大於天地。天地不能無道而獨存。蕃莫蕃於萬有萬

有不能無道而自立。微莫微於塵芥。塵芥亦不能無道而自為

道也者。不可須臾離也可離非道也然而時至今日道之不明 生滅。人為萬有之至靈,其能一日違於道。失其道乎。故中庸曰。

也久矣。道之不明。道其因此而廢乎。日道無所謂興廢。其有興也久矣。道之不明。道其因此而廢乎。日道無所謂興廢。其有興

廢者。人事之所表現耳。人之於道也堅則其道興。人之於道也

懈則其道廢然其所以為興廢者不過己身與形式而已至於

道之真旨永垂不朽何有興廢又日道之不行也久矣道之不

行道其因是而亡乎。日道無所謂存亡。由於人心之所向耳。人

心向道。則其道存人心背道則其道亡然其所以為存亡者不

然 過大千世界之迹象而已至於道之真諦歷久不壞何有存亡。 則道之興廢與存亡。純視夫人事與人心為消息。其機至微。

其理至顯也。

就人事言 道所以救世也或謂世之治亂每視政治之隆

污 以為轉移。欲世之治平。自必先求政之隆盛。斯言也。但 知

其末而未揣其本耳。夫政治之隆污。轉移世之治亂者。淺視

之。固屬相因而成。然其因之所因。則在施政者與受治者相

互間事實之表徵合乎道與否耳。一切世事均有道在。言其

深奧則道體無方深微難窮就其顯著者言之則日用之間。

應事接物。無一非道道者理也合於理者皆謂之道不合於

理即為非道人人能明夫理斯人人能明夫道故以政救世。

齊其末耳 道救世。探其本也。

就 人心言 道所以弭級也。奴者數也又曰。結也數本天定。

刼 由人造末世之切。重矣慘矣。天地以好生為德豈必故為

是 以 殘賊此生靈耶良由人心自昧其性。自耗其靈爾虞我

許·傾軋相尋。奪利爭權·殘忍以逞。乃至乖戾之氣·瀰漫於

空而水深火熱之灾浸遂環生於宇內究其癥結則實以

心之捨道而不由。背道而馳之所致也。故天降此空前之叔

以結之。却由人造。仍賴人挽。挽之之法。舍道莫由。道之真旨。

重在化渡化于無形渡於有形無形之化其化在真有形之

渡其渡在普真化普渡其心自公心公則無人物之見無見

則無爭無爭則殘害殺奪之風。由茲熄矣。浩劫之弭。豈難 期

哉。

由是言之。道之所在。在於救世弭劫。劫弭則世不云 救 而 自救。

所至。亦曰自然道之旨歸。 陰極生陽。剝盡復來數必待盡而後復道亦應運而始與機之 如是而已。



#### 道慈綱要大道篇

### 第二章 修道之要義

道之意義既述於前章道而日修則其所以為修之目的與其

取徑究為若何殊有足供研究之價值茲先就修字之詮釋的

畧言之。

修(說文)心飾也按从乡攸聲西優切有文飾及整治等意如

有一物。形質具備從而修飾之曾益其文采使之發揚光輝(

論語)行人子羽修飾之則文飾之意也如有一事恐其窳敝。

整治之以求其盡善(書經)水火金木土穀惟修則整治之意

也。古今來言學問者。往往假借此修之一字。以標明其致力之

本言齊家治國平天下皆本於修身也。近世學校亦有修身一 所在如(一)修身猶言修治其身也(大學)壹是皆以修身為

鍊修而行之之謂(四)修養學問上精密之功夫。以切磋琢 子以德行功業並重也。近世以研習某種科學或某種藝術。 科則注重實踐陳義較淺(二)修業(易)君子進德修業言君 日修業則其範圍有所指矣(三)修行如修習佛法或潛心 修 磨 亦

為修。以涵育薰陶為養也。然則茲之所云修道。其何所取義乎。 日修道者修明大道之真旨而以躬行實踐為事者也道若大

路然。本來康莊無缺。乃有日月之剝風雨之浸。遂有傾圮之虞。 必有以修培之。使不至於潰決。則兼有修飾與修治之二意。又

 $\overline{C}$ 

荊 道為正路。人人所共由者。捨正路而不由。雖有終南捷徑。而斬 批棘。終有危險之境故修道又兼有修身修業修行修養諸

修道的認識及其主要旨趣與應受持之箴誡分節述之。 數義馬。本章言修道之要義。則畧別為人生觀宇宙觀社會觀。

## 第一節 修道的人生觀(生死觀念)

要 明 近世哲學家往往以人生論為研究哲學內容之重要部份其 近於樂天觀後者以精神為主近於厭世觀。吾人言修道所謂 目 可 示 的 別之為人生主義與超人生主義二種前者 在澈底闡明人生之意義與價值而一方樹立其理想以 改良及完成人生之標的與徑途立說繁蹟不可殫述大 以 身體為主。

人生觀的。其亦有取於以上二主義乎。日修道的人生觀詳言

之殊為費詞簡言之即生死觀念四字而已。

人 而有生。其生也何自而來來有所自其永生耶有生必有死。

死 何所歸。其終死耶。蓋生者。具其形質之身。尚有與之俱生者

在死者去其假合之體亦自有所歸者在故生為死之基死亦

為生之本。儒家言未知生。馬知死雖不言死。而其意即謂能 知

生便知死也佛家則謂生死為一大因緣事則生死並重矣大

凡物之未生也必先定其死之根不有死根。何 以藏 仁。仁不能

藏雖有形體。傀儡而已。修道者既當知生之門。又當知死之戶。

不知生之門則秉於天者之良知良能。無一不為物欲所蔽雖

人制禮即所以維繫人生人而無禮與禽獸何別義路者死戶

易養候於死也難能知修功於生則其性可 於 時 者。生門也。禮者。理也。事無鉅 祖 相合已。再進而言之。孟子所謂禮門義路。即生門死戶也。禮門 於死則吾身之靈與吾心之靈以及天地萬有之靈莫不相 古之忠臣義士。載諸史冊者。不一而足。蓋修道者修功於生也 名為人。一行尸走肉而已。不知死之戶。或生而祇善養其形或 鴻毛。死有重於泰山。佛受哥利王割截身體。而不生嗔恨。耶 被 至而徒戀其體果何益於性靈自古得其修者每謂生有輕 釘十架。而能為仇敵求赦。即儒宗亦以殺身成仁為可貴。 細皆有理在理即道之大旨也聖 期永清。能知養候 通

也義者。宜也事事求得其宜即道之大用也。人能行義。則生也

若是。死亦何憾故以禮義為守。同明夫生死關頭。則樂天知命

明修道的人生觀約得其要旨矣。 以待時。亦曰。得其心之所安。還其靈之所化而已生死觀念既

## 第二節 修道的宇宙觀(身心性命)

宇宙觀。亦如今世一般哲學家研究哲學內容之宇宙論。宇宙

亦分多少之派別。大要不外以上二者之目的。按宇宙二字。淮

論含有研究宇宙現象與宇宙理想之真實義理其主張同異。

南子日。上下四旁謂之宇。古往今來謂之宙莊子日。有實而 無

乎處者。宇也。有長而無本剽者。宙也。今人亦謂宇指空間而言。

與時間有關係者。吾身也。吾人既具有其身與其心則宇宙觀。 宙指時問而言其義一也人之於世與空間有關係者吾必也

遂 成為問題矣。茲言修道的宇宙觀果何若者。

主宰也。古人言修身實兼修心而言大學云。欲修其身者先正 凡人莫不有身即凡人莫不有心身者心之舍宅也心者身之

其心又曰。心正而后身修其明證也。世之言修者往往囿於

偏。 以身為重者。抵知以身為可貴日放縱於膏粱文繡之好。馳

騁於車馬遊獵之場舉凡宮室之美妻妾之奉。塵世間可供一

及至身隨物化。而此無形為身主宰之心。亦杳焉不知歸於 之私慾娛樂者。不惜窮奢極欲以圖之。以為及時行樂之具。

道慈綱要大道篇

所矣。若是者。不得謂之修身。遑論夫修道。其以心為重者。固知

ジ 為可貴然徒卑視夫身之與世。無在非煩惱惡濁之叢藪欲

舉 天地間人的現成生活中之人群人倫人道之種種關係。

在 切 遠離之。以為一心得所安頓雖枯槁其形骸減減其生趣。亦 所不惜。卒之身既不得養。而心亦不得其所以為修是又鳥

可與言修道。

然 則修道者。其必知 此空間關係之心與時間關係之身。固當

相 與並重乎知身與心之宜並重尤必知 與吾人身心有密切

之 關係者性命也人之性命由天與之人之髮膚由親受之性

自天賦。身自親生。而其所以奠此身者。惟性與命。各教聖人。導

者道家守身養性之學也即回之教亦復如是蓋未有舍性命 學也。有先性而後命者釋家明心見性之學也。有先命而後性 人以修問不以性命為重有以性命雙修者儒家正心修身之

而 能成聖成賢成仙成佛者亦未有聖賢仙佛而不本於性命

者若是乎性命為身心之主。言修道者不可不加以研討者也。 性命之理。語其精與殊非簡單文義。所能悉舉無遺茲就其與

吾人身心之淺近者言之。其中含有分合二義。自其合者而言。

性與命。並立者也有是性必有是命有是命亦有是性性命並

命乎。日半中亦具性命。非性命相分也。性命分而形體亡矣。自 列其實不能分為二也如仁藏於核各半並立是半性乎是半

其可與善可與惡之性。而其樞紐則在心命之中已是雖分 其天命之性。與天性之命。則吾人有此身而不至為幻身所束 但 其先後界輪。而其理則仍相合也。知性命之相合則知吾人修 性 其分者而言性有三命亦有三。三性者善性惡性可與善可與 適乎自然。毋為習染之性所錮蔽。毋為生死窮通之命所搖惑。 道功夫。當從宇宙間日用尋常之理。明其當然。行其所以然。 惡之性也。三命者。天命。身命。心命也。人在未成形之先。即有天 以 後則隨自然之性。以為身命及乎孩提因其良知良能以 能 在母腹中。同一呼吸天命之性。天性之命即在於是及成形 假借此形體之身。以葆其自然之性。無形之命。進而充因 晰 動 以

縛有此心亦不至為妄心所障阻如是盡己之性。以盡人之性

以 盡萬物之性。以盡天地之性。而後可以正己之命。正物之命。

合更何有空間時間之間隔哉修道的宇宙觀固若是乎。 以 通 天地之命是則三性三命相合為一。尚何身心之不能 相

#### 第三節 修道的社會觀(道化)

人為天地化生之結晶體則其活躍於兩大間發生種種因

緣

者厥唯在人。自其單位言之。則曰個人。人與人相結合則為人

羣由人羣而推演之則由家而國而世界林林總總攘攘熙熙。

自其聚體言之。通常謂之社會社會者人與人共同形成生 活

現象之精神結合體也。故今世研究群學者。概稱之為社會學。

係。可斷言也。惟其步驟。有多少近於文化之範圍。而 同 有政策或主義之意味。其著眼則取夫廣義之社會世界與大 會觀可也。吾人言修道。何取乎此。曰修道云者。非一人所得 世界。以上種種雖有廣狹深淺之不同總括之謂之同具有社 羣和平幸福為目標者則曰社會世界亦曰大同世界或人羣 私。亦非一家一國所得而限。其與社會有相對相化之密切 分析之則以研究文化為主者有社會教育研究救濟問題者。 之所貫注。則必有至平至易至中至和之義理。人人得而守之。 日 社會政策。提倡改革制度者。日社會主義。其以謀全世界 世界。人群世界為對體故其對於社會之所貢獻及其精神 絕對不 關 含 人 而

人人得而行之。毫無奇異驚駭高遠難能之處以之推及於

會蔚然成為社會化則修道者人人共有之責也。

或日子之所云社會化。既云近於文化矣。然則亦如近世所

風

行者為科學化乎為哲學化乎如為宗教化乎可善哉問也吾

之所持社會化之說固自有其化者在而對於科哲與宗教三

者無絲毫低視之見。但取相當崇拜之意趣。而不取夫絕對 依

從之局限前於緒言中畧述其概。茲特引伸而敘 之。

、科學進步深賴一般學者之探討至於今日可云極矣其始

也由於一事一物之自然現象。而為之立定理。設公例循次

漸進求得一統系確實之知識以供給吾人之身界其繼也。

地 其 巧取之一途。使人群社會間時有恐佈憂患之發生有乖 終屬有限若就其虛無之理 有之色空。大抵由無而有由虚而實專就其有者實者求之。 信此今世主張科學化者有科學萬能之說也然而天地萬 於今日。謂能捨棄科學而為茫然無知之草昧人羣其誰 話可以傳影。無在不可以科學上之實驗。求而得之。吾人處 輕炭等素電亦無形者也而能發生光熱能力乃至可以 乃由有形而漸及於無形如空氣。無形者也。而能析分淡養 妙者。矧夫今日言科學者。物質文明過甚。往往 化生之本旨。則未始非側重於生存競爭等學說之科學 測之。誠有非徒憑實驗所能 趨於智奪 天 能 傳

化之敝也

哲學研究亦為今世講求精神學理之有功者其對於人類

生命之起源。與構成宇宙萬有之原子。一一為之探幽索隱。

研求其原理原則。以供給吾人之心界,其足以補救專事物

質上之研究所不及可謂與科學以極有益之助力然而 宇

宙萬有之根源。原於天地之化機不息。此中玄 鈎深致遠所能得其究竟者也故賴哲學以求盡社會化 妙。非冥心 孤

之 能事則未敢信也。

再 次言宗教化。宗教者講求神人相契之理可謂最優尚 之形

而上之學已可以合科哲之所長。而無不圓滿 之病矣。大地

之上。人類之廣萬國之林立。罔不奉一宗以為國教。如耶。 如

回。 如道如釋如儒其最著者其在中國雖未明定國教然從

事於儒者多強分之可稱為儒教國然各教有各教之真詣。

各教有各教之精神。吾不得有間言矣。本節言社會觀。始 將

取宗教為社會化歟其中又不無多少之論點。余非不贊成

宗教化者。第問在最大之五教中。其取一教乎。抑取二教 上乎。設有取夫一教。如耶 教 化 佛教化等則對於 其他者。 以 必

有 彼此門戶之分若取二教以上。則又易貽 信 仰不專之嫌。

而 況教與教並立往往因入主出奴之見致而引起相攻 相

長之爭則聖人立教之本旨失矣。不知聖人立教。各有因時

因地之不同而溯其始原則出於一本。吾之對於言宗教化

者非如今之推崇一教揚此抑彼之所謂化也。

然 則吾之所言社會化者究為何若。吾之所謂化。即道化是也。

何以言夫道化也。道本於一。一即一切。一切即一。一而不能

一切則不能生長。何以言乎化育一切而不能一謂之無根。

無 根則為化也亂禮記曰。夫禮必本於太一。分而為天地轉

而 為陰陽變而為四時。列而為鬼神各教聖人。皆不外此郎

日抱一。回日守一。道日得一。儒日精一。釋日飯一。一即道也。

道 即一也。一為天地之始則宇宙萬有何莫非一靈之所孕。

何莫非一炁之所化。一則無不同同人者同靈也。同炁也。在

者。 中華所謂四萬萬同胞者。指同一炁胞而言也。然同一炁胞 又豈僅 四萬萬而已哉凡世界之人羣及一切有靈物莫

此 非同胞也所謂民吾同胞物吾同與凡有血氣者蓋莫不同 胞與也。人類為萬有之靈長故欲言化。必先化人。人能 以

道自化於是一人化則一家 化一家化則一鄉 化一鄉 化 則

會同化者同歸 一國化。由此擴而充之化世界之人羣即所以化世界之社 於至善也即同歸於道化也同歸於道化豈

特使民族 國際之間。弭其同氣之爭抑將使大千世界萬萬

生靈皆得化於一同之炁然則此大同之化為吾所言廣義

之社會化。吾所云修道的社會觀。乃若是也。

### 第四節 修道的認識

本節揭舉認識二字亦如一般研究精神學理之認識論所 以

表 明正確之知識理想以示判別真偽之標準而為澈底認 定

之途徑者也修道的何 以須先有認識修道如行路然不 辨 其

為 東西南北。而貿貿馬若盲人瞎馬之趨馳。鮮有不南其轅 而

北 其轍者。修道 如醫病然不先審其致病之原或為寒或為 熱。

或為虛實而妄投以藥劑解有不誤人生命者若然者必發 生

二障。 一則誤入歧途或剽竊修齊治平之空論而 以為儒之名

錄占驗之迷信而 教。 或假 託 諸 種邪魔外道。而 以為道之修煉或貌襲博愛強忍之美名而 以為釋之正宗或炫 惑於丹鼎符

以 之而晦矣。一則妄求捷徑以為捷而易達也不知徑之為徑非 為耶回之妙諦。認假作真不知自返。徘徊歧路。而道真日因

道之正軌也。由於徑而不通於大道。惟見其紛紜擾攘於阻 滯

之中愈行愈困。而終不得達其欲到之地。是則無真實之認

力。而侈言修道。其害可勝言哉。茲說其要義。約有四端。非敢 云

了義也。亦藉資研討云耳。

修道非傳教也。禮云。率性之謂道。修道之謂教。此二語已將

道與教之區別。判明已蓋道為先天的。教為後天的道可 賅

教教不能賅道。以道為教之源。不有其源。則教亦無由立各

教聖人立教之本旨皆以道統失墜不絕如縷遂各闡明其

教 教義以為道之維繫修道者非不宜以研教為事也要知 即所以明道。若徒執教宗以相標榜因而有教見之紛歧。

則宗教爭執。將有甚於兵戎。又豈修道之初衷哉。或又 以 兹

則更失之遠矣。此為修道的認識之第一點。 言修道。似屬於一教一宗之所謂道如後世之所稱道教者。

修道係主觀的。而非客觀的凡事以自力為主 一體者。謂 之主

觀以他方為主體者謂之客觀修道者須認定純由自 力 之

觀察。而後可免精神流注之病。蓋修道為吾人自身分內事

也道在吾身。身外無道道在吾心心外非道必 切實處自用功夫。不容有一毫人欲物魔之充障淺言之《 從吾人身心

一)不可徒慕虛名(二)不可稍存希冀(三)不可籍道以

自私(四)不可假道以惑世必以發乎至誠之念行之於自

然坦適之境。不事外求。久之自得聖人有云。古之學者為己。

今之學者為人。即主觀客觀之分判也。此為修道的認識之

第二點。

修道係入世而兼出世的通常謂修道者。每以脫離塵俗為

出世。以身任事功者為入世。佛家以修淨業者為入門。亦為

自利門。 以慈悲心度苦惱眾生者為出門亦謂利他門一則

以 自身對於世間而言一則以修業為主體而言茲之所云

入世出世。則屬於前者。即儒家所云獨善與兼善之謂也。世

足以云修功又有抱救世熱忱者則謂非投身於昏濁之塵 之遺修者。每謂吾之修道。非捨離塵世一切煩惱之苦趣不

緣。不足言度世。卒之自身之修。不得圓融無礙之境地。而 世

間 之迷幻終無究竟解脫之依皈於是言入世者易流於 放

蕩無所歸宿。三出世者易入於枯寂罔所成就孔子以安貧

樂道為貴而栖栖皇皇問流於列國不遑暇處釋 迦牟尼亦

以 在 世說法四十九年。方能成道。審如是。入世不明出世之

真諦則迷津莫渡出世毫無入世之功行則彼岸難登二者 能偏重。此為修道的認識之第三點。

不

修道是平等的茲之所謂平等。非如今世一般持平等說者。

皆宜有自盡其修道之正義此中無智愚賢不肖之分無貧 身行其到。方云是道蓋道生天地。天地生萬有人受天地之 即 機佛家言平等之義最詳。有平等性。平等義。平等法。平等覺 於一原無有別也道家日萬物皆種也萬物皆出於機入於 同 中以生即人人同具此道萬有生息於天地間即萬有莫不 專就普通範圍內事實而言也平等云者有等量齊觀之意。 點真靈。無人不能享受一切的好處。回祖日。人與物皆同出 被此道。儒家謂人皆可以為堯舜耶祖曰。世人受上帝一 術語。總而言之凡人無一不生死滅度於道之中即凡人 所謂無差別也。道路也。人所共由方云大道又日道到也。

富貴賤之別。無男女長幼之歧視。求則得之。捨則失之。得之

則存。失之則亡,特患人之自為限域耳。此為修道的認識之

第四點。

以 上四 點修道的認識。畧述其大凡。循是以為修則不至有歧

途之誤入捷徑之妄求矣修道豈誠難言哉。

# 第五節 修道的主要旨趣(內修外修)

主要旨趣云者即一定之宗旨及其意趣也。凡事必有一定之

宗旨而後其目的及其進程。乃有所依據必有一定之意趣。而

後其行為及其規範乃能得其究竟修道者何以異是修道的

主要旨趣嚴有二端一日內修一日外修內修為靜坐外修為

行慈二者內容包含甚廣其精微奧義非本篇所克抉其籓籬。

茲就其淺易者述之如次。

一、內修 靜坐何以云內修靜坐心法也。炁功也先後合天之

道也。純屬於自力方面。故曰。內修。特是坐之術多矣。古今來

言坐之書夥矣關於初坐之坐式坐窔等義有坐則及其說

明在關於坐功坐候與夫炁氣交替之精深義理。有經典及

各 種坐經坐義在修者可取而參悟之故不列入本篇演 述

之範圍茲所言者為修道者何以必須致力於坐之當然 理

性而已。

(甲)就字義言 坐之為言二人置於土上二人之義陰陽

之謂也。天地陰陽之氣。人得之最全有陰陽而後有動靜。有

動靜 而相濟。而惟於此一坐得之又土者厚也基也於人身 而後分剛柔陰陽相生而相用動靜相反而 相成剛柔

為脾胃也深淺之功。各以時成。各以時養。惟能不自傷其脾 相 因

胃與其厚基,其體乃可達用固基立基必自坐 始。

(乙)就人體言 人之胚胎。平坐氣海。無一日不靜坐。靜坐

而後形成。由無而有者。是坐也。由有而無者。亦是坐也。由無

而有即一滴小泡而後氣化成體四肢五官五竅八脈皆成

全 體之用。及其產生而後。坐之者少。行之者多。動之時常,静

之時暫雖能順乎一畫一夜自然作息之際。而不研求乎精

文が名号之子を

神陰陽眞氣中之坐功。何賴夫修。故修者必悟夫最初坐體

之本來。而有以返乎先天元胞之真炁。捨坐莫由。

(两)就人世言 上古之人。以不坐為坐。不修為修其時人

質淳樸得天者厚昏定晨與而外日無所思其坐也隨日之

出入以為坐候不知其時不計其年固精以守堅息而坐心

神交合。而人靈自凝。建乎中古物我乃分。炁氣之凝。少有離

異有聖者作各傳坐法或言玄妙或參禪定或受靈洗或認

真主或主存誠。立教不同而本旨則一因坐而葆其真靈者。

尚有其人。近古以降人智愈進元氣日漓其不以坐為重者

固多即言修坐往往失其本真非流於枯寂即入於旁門甚

至以鍊藥餌習採補為能事則性靈澌滅為害尤烈今則亟

求 挽回之道。以炁功為上。故以道為修即以坐為道道不可

離。坐亦不可離也。

(丁)坐分上中下三元 上元為先天坐取法乎無極也中

元為跏趺坐乃佛坐也下元為後天坐取法乎太極也先天

之坐。純任自然佛坐亦能心心相印若後天之坐取盤膝 之

式而又有單膝雙膝之分。坐得其適因之以得道者亦有人

在然其流弊則易多滞礙。且因而好奇者假之以貪求功效。

逐末而忘本。終無是處茲言靜坐則以先天之坐為準則無

盤 膝趺坐之勞。無服氣鍊形之異。大道真體。由之而得於不

自覺之中矣。

(戊)坐之要旨 坐之要旨詳言之。殊多奧義淺言之。約有

二端(一)不可間斷凡人莫不知養生養生者非徒養其假

合之形也。而形外之形貴得其養即氣炁是也。氣炁相交乃

云真坐。故道之所在。一日不可離其生生之所在。一日不可

離其氣。而氣又不離乎炁即一日不可離夫坐既不可一暴

而十寒。尤不可進銳而退速。守以堅恆。自有進益矣。(二)貴

乎自然自然云者即不假勉強之謂也以自然為功方無躁

則元氣不凝。去此二病惟以平淡而入乎自然之境。則氣平 進之弊。雖則真靈不聚以自然為守方無著相之失。著相

心定。而圓陀陀活潑潑之真炁由是坐以相合矣。蓋道法

然坐亦法自然。坐即是道道即是坐。经日。坐道虔嚮。自有成

人。其是之謂乎。

外修 行慈何以云外修行慈者外行也對於內修而言而

以 他方為著眼故曰外修惟是慈之意趣與行慈之要義屬

於卍慈篇之範圍茲第言其外修與內修相輔而行之大要

而已。

慈之為言茲心也茲心者己心也即仁心也。何謂仁心生生

之義也。天地之大德曰生。天地即以慈為心。聖人之大德曰

仁聖人亦以慈為心。人受生於天地。取法乎聖人。其能不以

天地之心為心。聖人之心為心乎佛家以普渡眾生為大慈

大悲道家謂我有三寶一曰慈儒家言仁民愛物耶曰博愛。

回日慈恕。五教聖人。皆以天地好生之大德為本。樹立施教

度世之極則若是慈之為義廣矣大矣難言之矣然則導人

以修。何所適從。簡要言之。亦有二義。

一日慈心。

則又有慈愛與慈悲二種何云慈愛即胞與之懷是也人與

慈心者即仁心也由仁心而發生天賦之良知。

物同此一胞。前已言之已。同此一胞即有息息相關之意。凡

人莫不知自愛孩提之童知愛其親天性然也由此知愛之

天性。推而及之愛人。愛群。愛國。愛一切社會以及世界。則自

不種殘害人群物類之惡因而萬萬有有之元氣乃涵泳於

吾心之仁。而各得其所矣。此慈愛之說也。何云慈悲即則 隱

之心是也。孟子曰则隱之心仁之端也。天賦吾人一點性靈。

惱觸目皆是人心難化。叔網重重修者必先知悲乎已而後 乃為悲哀的結晶。世界與人類。乃是悲哀的目的物眾生苦

不至存獨善之心又必知悲乎人身之悲而後能宏其推己

及人之量故本此慈悲之一念乃克人我無間萬物皆備於

我此慈悲之說也合慈愛與慈悲二種之本量擴而充之。其

為慈心。乃得其真實之所在矣。

慈行者。即實施慈善之行為是也。有其心而不

見諸行是為獨善。其蔽也私。故慈之真詣。重在實行實行之

要在能隨緣隨遇以佈其慈施或為財施或為法施皆得其

實事求是之益於是見之於有形者如拯救災難,賙濟困窮。

無在不合於坦適之功從容之行有形之慈其功普矣而其

默 化於無形者。則賴夫至公至善之慈業而使人羣皆安其

安皆樂其樂雖有災扨之來亦克以安分聽命之理想以化

之則斯世之刼遂因其慈行之普化。而化弭於無形矣。

慈 心與慈行合而為一。則外修之功斯默契夫道之眞諦矣。

宏其用也。體用具備。乃云性命雙修。性命雙修方知道慈雖屬 由是觀之。以靜坐為內修。所以立其體也。以行慈為外修。所 以

兩事而真旨則一貫也修道的主要旨趣如是而已。

## 第六節 修道的應受持之箴誡

修道 的諸種要義。具述於以上五節雖未敢云探其奧竅或亦

藉 以引其 端而 抽其緒歟。本節所述箴誡則編者不敢妄贊

詞蓋節取 真經及 至聖所埀示之嘉言為修者終身行之

之妙義。此本節之內容也。

箴誡云者。一方引為吾人立身行己之法則。一方藉為吾人除

惡務盡之良規。故箴則勉人以行其必當為。誠則警人以止 其

所 不當為。能止其所不當為。則所作者。自合於必當為。專作所

必當為則自能遠離於所不當為此箴誠之本義也受持云

受有承接遵守之意持有奉行不懈之意。如古人之書紳及座

右銘等皆為身體力行之表徵謹錄箴誠文詞如次願與修者

共勉之。

太乙北極真經六箴

箴首

程子四箴。曾子五箴官箴不與吾道六箴。無方無體全在私修。

不在事理。得初易擾沈通自明坐候功用各各相轉昧然而 進。

有害先陽屢守不效有傷潛陰合五統六。五教基 ,而 回 成儒 六釋道 因

作六箴為諸子誥之。

第一守實箴

莽莽渾渾一元為始。少壯而老實質潛消真虛不集。諸鉛无導。

溜溜日月不動不搖惑者其霜萎物維黃能開其邪能去其華。

沖沖果抱水實其將。作未吾道不墜一將字無難無了實在 田

**弱** 圃也

第二誠惡箴

煌 惶帝集。基字也不萬惡是競唯善是存福業日蒸日十二時。

所 作何事。宅躬自省。萬邪俱滅。審言求赦。上帝是允。何況潛修。

又孰得囿乎穢障。

第三去愚箴 智若愚正義反合乎旨也

瀛 瀛雨地。合流跨影。不仙不聖。不禪不神。也有天梯。可以同登。

也有迷梁墮入地獄。禮齋頂祭實為至迂化乾返坤。止乎至明。

陽開一縱一收徒泥于此。烏得而脫去繫絚。 一群鳥一群魚在網出網雖愚不愚在籠出籠雖困必明陰結

第 四守寂箴

吾 初為人。先動後寂。百有二紀。然水未分。我尚冥然。悉長水合。

我靈復頑天誕非我。誕我者靈其靈灝灝不可轉移不可收實。

字義意解一一夜一畫一動一靜陽收陰放乾起坤伏。谁生也非拾字作丹一夜一畫一動一靜陽收陰放乾起坤伏。谁生也

是誰滅也是。一輪日暾寂焉常存諸子觀化此其入門。

第五居誠箴

道之一途萬修所歸。不偽不虛由無為而有為復有為為無為。

心所篤水火不避虎豹不懼辟荊走棘。入此險惡鮮不中祖

虚靈所謂也。魂兮魄兮一分一離欲居吾誠先求志一志一喪道即喪己之魂兮魄兮一分一離欲居吾誠先求志一志一 道合。新晨曙色。一回不滅。

第六警思箴

濛濛杳杳不見一物。日升月出萬象畢呈熟流露出不收即散。

見之曰物。或我者思悠悠未來。乾惕在人。論剛與柔由思而 知。

知 非知過古有幾人。欲慎其思先守丹田思如一錯。叔焰飛身。

太 撲之無物。鬼之無水。犯此過者焉往而不歸於身燼。 乙北極真經四誠

誡首

誠首何為而作也既有箴言誠本無容再述因係功用不同。

讀此誠。自無過審作四去誠為諸子警之誠曰。 重坐悟。一重勤讀箴須常悟誠須常讀久悟前箴自明黯白久

去矜誠

矜者常人有之則由善而轉惡小人有之而居吉則多凶何以

如是。皆魄奪靈靈失則矜心不存性又為習所遷明明居于上

知一為矜用靈失其主有勝于油燃風加乎燭烈身飛燼其劇 更甚。可不時時自警也。其誠曰一。

去躁誠

躁之為害少者易蹈。乃為純陽奪陰之利矛。心主之也。則弱者

能強柔者必剛心一不主魂動魄喜而又利其奪陰乘隙取陽。

往 凡幾舉動言論受世所抵可不自警其誠曰二。 往躁切之少年。好善男女子。誤身而減于非叔非數者。不知

去偏誠

偏之一字。害己誤人。二千紀來。發于迷途醒于世海。南北不同。

南離火象。而道之大原。滚滚不息多易遷改。北極冰地多偏不

悟自畫半玦。不能圓滿皆偏過也。烏乎不警其誠曰三。

去急誠

急者。過乎不及之常語。而實則在於利害善惡之中。為轉善固

宜就急其所當急是為善矣。古不先審昧進妄動皆性不能守。

此 利彼害猝見乎前。最宜自明。且能慎可以還性立靜。而不失

為成人。勿因恆有之賦而忽諸。其誠曰四。

至 聖先天老祖十誠文說。辛酉十月初三日臨濟南道院授

數為始。一數為終。天地所以有善惡也。既有善惡神自審察。

人亦自懼何必懲罰不過上天之心與人分離而後天之容 人

者不傷先靈自能歸依原宰之府人生而後惡魔邪僻日以 吸

耗 虚靈為司。天地不能閉其魄人靈可以制其用。制者何物。 先

在立誠。誠 立而后諸邪萬惑不動於心則生而為壽考老而 為

至聖皆從一道中來者。佛得真諦日寂滅。儒得真理日虛謙。耶

得真旨日博愛回得真義日清真道得真詣日道德凡是種種

翼而大道乃有攸歸諸方識之吾立十誠於下。 諸天神聖得乎真教一途之岸者皆有所誠是必去其搖奪之

一誠不倫。

一誠不善。

誠不慈。

誠不義。

誠 議 隱 善。

誡詭秘。

八 一

誡

嫉侮。

一誡輕褻。

以 上十誠。各各遵守。生而為人。可為至人。沒歸天樞。亦無禍害。

皆 從心守不重口誠。細思堅誠。吾道有厚望焉勉之遵之。

至聖先天老祖二十四守甲子六月二十一日臨北京道院授

人之立於世也必有所本其本弗立則其身心之歸罔有其基

已是以生於道者必歸於道履乎道而永存弗忘者乃克固其

本故日。本立道生是本之立也。立道而已道立本固必得所守。

乃有所循。必有所戒乃克以修修己之性。以返乎其真者自可

見諸其息而通其真化已。

人生之初。無墨無碍能以素行。其守日一。

既生之後。保其真靈不為物染其守曰二。

有形無形。心君是依。坦以處之。其守曰三。

不着於相。窮通以之。不失其本。其守曰四。

正身以處不為惑動能以靜制其守曰五。

道即心也。心守是道。順其至理。其守日六。

有吾之心即有是念降龍伏虎其守曰七。

清靈之養惟息是依坐久自固其守曰 競競業業萬緣是屏能制其適其守日八

非我故我是我非我我合其虚其守曰十。

靜 極思動動中寓靜真空不破其守十一。

昧 然若知。後然若愚一靜一動其守十二。

坐之功也。各有其本本本於久。其守十三

見若弗見聞若弗聞得初於癡其守十四。

太極之初。一胞而已胞藏我心其守十五。

得 初易擾擾於見聞從空易守其守十六。

知者云何。不知即知。能若虚谷。其守十七。

慈 毋恃己能。毋矜爾功。退藏於密其守十九。 心悲念皆為幻境幻而不幻。其守十八。

卓哉言乎。大哉言乎。緘默以處其守二十。

日道日德無名之名。知名為實其守廿一。

不分物我。廣具化心大而化之。其守廿二。

化 功自然。去爭為先。去爭去貪其守廿三。

誰無善性。誰無清靈能合太和其守廿四。

吾人之於修也。不可從無紀處以修紊亂無序者其神不守故 必 從有節以為入手之功夫也。不得其守。何有其節。不有其節。

罔 所是守。諸方聞道以來內功外行。勉進弗解者實不乏人。然

而 道之所化。必有其本。有本斯立。得立斯守。庶乎修養深功。弗

為 幻境所遷移已。各各謹守是守、大道前途之運化。將惟爾諸

方之夙靈不昧是賴已。

至聖先天老祖三十戒全前

人生之也以道。而修之也亦以道。不以其道。必無其真。真諦弗

明。 必習於遷性遷則失性失則惡而至善之止弗得其旨至已。

有其至乃有其善善性弗遷乃有其本欲固其本必維其道欲

立乎道。必知所失。知其所失而善護吾靈。善藏吾神。庶幾知 所

警惕。而自引以為戒已。

惡者善之對也。弗善為惡去污日新而永遠習染之惡其戒也

—

人孰無過。能不怙惡者。不為過已。能日日省其弗善。其戒也二。

怨尤出乎困窮能時通也若是時困也亦若是。素其位而行其

坦不為富貴利祿所誘屈。其戒也三。

真誠之念出於天良良知良能蔽於利欲則其本自失其戒也

四。

道存於心者。當時時保之一有他念道乃云亡其戒也五。

克己之功。防己之弗正也。正者出於性之自然。有所思必有所

貪貧念起而弗得其正者皆識神蔽之也。其戒也六。

君子小人之分。一念間耳。一念善則為君子。一念惡則為小人。

去欲以保其理。而後惡者皆易為善已。善性復初之功中途而

輟者。無恆故也。其戒也七。

道之假乎人也。視聽言動之間。皆可尋其真味。药不以自然之

道適之。必流於偏已。其戒也八。

守身如玉。固君子之美德也。然而無惑以搖之者。有何守之可

言也是以修者之於身心性命也當如天衣無縫使幻境無隙

動其心雖守何益。其戒也九。 可乘。夫然後道之真味。皆從自然得之。不然。惑幻搖其形是非

至道坦坦。不坦者自不坦也。药能於平日得其順適。而不為非

理 越軌之妄念妄動。何處是逆境也。其戒也十。

一人之心千萬人之心無二心也其心有不同其思有各異者。

善惡智愚之分耳。能各各保其天真。均從無為之為。無功之功

做去。何處有貪妄爭痴之心其戒也十一。

人之言也弗克以為真也能從其緘默之言以尋其至理其言

必中不然言多者其心必非心非者性遷性遷惡即隨之已吾

人之修也。聽人之言必從寡言以味。而己之言亦必以寡多言

數窮。不如默而守中,其戒也十二。

各有其功各有其德功不以為功德不以為德其德彌廣是以

爭功者必有其禍恃德者災必及其身其戒也十三。

一人之行也。人人能如之乎。不以一人之性。而拂眾人之性。可

以遠禍已故曰。天視民視。天聽民聽。蓋言其眾也。違天者弗立。

得其真者。亦當以曲解之理而挽其非是不然。以我之念起而 犯眾者不祥。此所以謙尊而光也。若眾人皆得其非是而我獨

甘冒不韙則身之所受者皆殃已其戒也十四。

道有真偽而以心之所向者辨之則謬已道本無真偽也我所

行者非道。而自以為道則偽已其成也十五。

孜孜孽孽惟恐不及。勤也。道之所在。药得其正。無惟日不足之

弊已。能知其所止雖靜亦勤也。古不得其止雖勤皆妄也其戒

也十六。

坐之真功在於一息息之真境在於若綿不得其若而強制 之。

必受其疾其戒也十七。

一念之善可以通乎神明善起復蔽而惡念又隨其後其罪彌

甚。其戒也十八。

善功善業,其中亦有過失乎。不當施者而施之。而因一己之偏。

或坐誤慈機。其罪也不從善中得來乎其戒也十九。

作善降祥。任其自然。首心求乎果報。其心痴已。其性賊已。賊性

痴心為修者之大害其戒也二十。

人有過必思責之己有過而思諱之是喜揭人之隱私而幸災

禍其罪也可勝誅乎其戒也二十一。

一言興邦。一言喪邦皆諸方所知者興喪之機起於幾微言人

是非者其人必有是非之心也是非之心起而殺機乃伏其間。

其戒也二十二。

和為貴者和則無爭可以養廉可以養氣可以盡年也不得其

和則亂象筆已而況道之修也養氣為主不得其養修也何為。

其戒也二十三。

道無私厚仁者得其果於自然貪者亦得其果於無形是以 無

終食之間違仁。而後可以逃乎陶鑄已不然心存乎貪必有所

懼。 懼其弗得神則弗守舍已其我也二十四。

功養功候各有定時。非時強進必受其害其戒也二十五。

修身之功修心為上。修心之功。不欺為主。欺人者自欺欺之於

弗知 者。而果報伏其中已。欺人而人知。則徒貽笑柄。而 況 自

欺 者由 漸而入。及其深也。欲改其行而不可得。其戒也二十六。

越 爼 而謀。人之大忌。吾言其才。而人弗之用也。吾言其能。而

忌之也。况乎非我所思者乎此道之所以養心。不以自能自矜

為是也。其戒也二十七。

道重於平。平則穩。穩則重。重則可以載道。不然。徒恃其急。鮮有

不敗道者。其戒也二十八。

道貴有恆。無恆者不可以言道已道在忘形。有形者皆非道乎。

日未也道在能容道在順其自然有若無必得其適已若處處

擾其形。則受其固執之害。其戒也二十九。

不有其身。何有乎心。心藏乎身。心主乎身。主者為主。則舍者為

實是以修者當以主為主若以身為主而以心為實則心之所

養者皆為私欲已。故日。養心莫善於寡欲養心之道。捨身之欲

而後得其養也。不然身處乎欲利之適而心死已。哀莫大於心

死其戒也三十。

戒者己身自知其戒方足以言戒也苦以身之所行與心之所

思者相違又何必用其戒也是以自戒而後可以言戒戒己者

必 能戒乎人。此所以以身作則也。諸方弟子勉旃。

謹按箴首程子四箴曾子五箴二語修者多欲得其原文。

以資取法謹附錄於後。

程子四篇兄類學於問敦頤時號伊川先生程子四箴按程子宋洛陽人名頤字正叔與

其中則遷制之於外以安其內克己復禮久而誠 其視箴曰。心兮本虚應物無迹操之有要。視為之則蔽交於前。 矣。

其聽箴曰。人有秉舜。本乎天性知誘物化。遂亡其正。卓彼先覺。

知 止有定、閉邪存誠。非禮勿聽。

興戎出好。古凶榮辱惟其所召傷易則誕傷煩則支己肆物忤。 其言箴曰。人心之動。因言以宣發禁躁妄。內斯靜專。別是樞 

出悖來違。非法不道。欽哉訓辭。

其動箴曰哲人知幾誠之於思志士勵行守之於為順理 則裕。

從正惟危。造次克念戰競自持習與性成聖賢同歸。

曾子五箴並序 學以義理考據詞章三者不可闕一為要人按曾子。清湘鄉人。名國藩。字滌生

有曾文正全集行於世。為古文。亦能自成一家

少不自立。荏苒遂洎今兹蓋古人學成之年。而吾碌碌尚如 斯

也。不其戚矣。繼是以往。人事日紛。德慧日損。下流之赴,抑又可

知。夫疢疾所以益智逸豫所以亡身僕以中才而履安順將欲

刻 苦而自振拔。說其難之歟。作五箴以自創云。

立志箴

煌煌先哲。彼不猶人。藐焉小子。亦父母之身。聰明福禄。予我者

從今始。荷道以躬與之以言一息尚存。永矢弗該。 厚哉棄天而佚是及凶灾。積悔累千其終也已往者不可追請

居 敬 箴

天地定位。二五胚胎鼎焉作配實曰三才嚴恪齋明以凝女命。

女之不莊。伐生戕性。谁人可慢。何事可弛。弛事者無成。慢人者

反爾。縱彼不反亦長吾驕人則下女。天罰昭昭。

主靜箴

齋 宿日觀。天雞一 一鳴萬籟俱息但聞鐘聲後有毒蛇前有猛 虎。

神定不懾。谁敢予侮。豈伊避人。日對三軍我慮則一。彼紛不紛。

馳鶩半生曾不自主今其老矣。殆擾擾以終古。

謹言箴

巧 語悅人。自擾其身閒言送日。亦攪女神解人不誇。誇者不解。

道 聽塗說。智笑愚駭駭者終明。謂女賈欺笑者鄙女雖失猶疑。

尤 悔既叢銘以自攻銘而復蹈嗟女既耄。

有恆箴

鄙故者既拋新者旋徙德業之不常日為物遷爾之再食曾未 自吾識字百歷及茲二十有八載則無一知。曩者所忻閱時而

聞或愆黍黍之增久乃盈斗天君司令敢告馬走。



九八

## 道慈綱要大道篇

## 第三章 道院之源史

本章編述之前有當表提者數端如次。

道院之設。純由於神事上之啟示修者以至誠感格之意念。 無足怪。吾人試讀中外歷史。往往追溯人世政教之起源。 接虚靈而為之措施漸次進於發揮光大之域。其理由 本 必

有一部份神權時代之特殊階級。各國有所謂神話。(近世

重。 尚 有 如天秩。天序。天前等古之聖人。稱曰神聖如神農神 神話學家)神治等歷史。吾國之上古史。亦以天道為

禹之類。以其能代天宣化雖人而具有神格者。故古代掌天

事者為司祝之官其權位與司史並重此其例也易曰聖人

以 神道設教而天下服其意義更昭然矣故必先有神事上

之信仰。乃可與言道院之源史。

者也。則有神人相接之物。以沙盤木筆為憑籍之具。是曰 道院造端夫神事。而以人事推行之。人與神本扞格而 難 乩 通

壇。出者機也即人天相感之現象亦心靈結合之現象人能

正其心以侍壇則神靈自接神借人力。人接神靈神人合一。

則感應之妙。玄奧之機。無不由之而宣洩矣。近日西歐各哲則感應之妙。玄奧之機。無不由之而宣洩矣。近日西歐各哲

學家。從事於靈學試驗。頗多研究及此。七十餘年前。美國有

勃蘭式(Planchette)一術發現。近尤盛行。日本有機轉術。或稱

話術。均可以占卜問事。英之柯南道爾爵上。專志靈學。且

設降神會。以模型手式。浸入白蠟影現書畫。畧同於扶乩。其

在中國則由此壇所傳佈之勸善懲惡種種文字流行於世

跡。 間足以感動人心維持世風者何可勝數。程子所謂 即此理也。故必對於乩壇不持否認之意態。方可與言道 造化 之

院之源史。

道院之乩壇為宣傳大道。救世化劫。一種傳達神意之方便

法門也。非同荒陬僻壤。設壇請仙要求福佑。妄事祈禱假 神

道 而惑世者比也。惟以至高至潔之誠意。與至清無濁之神

相為感召而後顯其圓通無礙之埀示故不以矜奇炫

相尚亦不可以邀福祈佑相窺測一切無意識之迷信悉所

屏除有道院之刊行物可取 而祭研之。非虚妄也。故必對道

院 之壇站。不作等閒觀。乃足與言道院之源史。

有 以上三種觀察點則本章自具有相當之價值。不惜費詞。得

詳述之。

道 院產生於民國十年(辛酉)其間種種事實具有最尊貴莊

嚴 之歷史不有徵實之紀載則所謂所見異辭所聞異辭所傳

聞異辭將 以傳信傳疑。而有湮沒或失真之虞。故凡在道院 之

修者。靡不宜瞭澈道院之歷史。藉以為其修進之階梯即道 院

之本身。因何而誕降。因何 而發展擴佈至於今日。與夫將來前

途之繼長增高皆當憑藉此已往之歷史與斯世以共聞共見

之實此本章編述之發端也。

道 院 既有其歷史此為道院降生以後之事蹟。而 溯其起源。則

有濱壇故言源史則必自濱壇始茲為紀述方便計畫分為五 以 傳授真經副集為發軔之始再溯而上之則有濟壇再上則

時 '期(一) 胚 胎時期。敘道院以前之略史(二)初 創時期。敘道

創設之由來(三)發展時期。敘各地道院之推設(四)整固

院

時期(一日維護時期)敘道院之整進及其艱難之經歷(五)

擴 遞嬗為順序。而事實間有互相錯綜者。此在普通言歷史者。所 化時期。殺道務之擴佈及道慈之統系其間大率以年代之

難 避免之處茲編亦何獨不然分節言之如下。

## 第一節 胚胎時期

胚 胎時期。喻物之始生。由在胎孕之期間也於此時期中復畫

為三小時期。如下圖。

一、濟壇時期一、濱壇時期

三、傳授真經

胚

胎時期

(一)濱壇時期

濱壇者山東濱縣所設之壇也。按濱縣在濟南之東 山東北。 武相 定距

縣府 為濱 屬 山東濟南濱州。民 道國改 民國五六年間(丙辰丁巳)劉福緣駐

世前緣。一時會聚。公餘之暇。相率詣縣署內大仙祠。設壇請乩。 防營於濱吳福永為邑宰。洪解空、周吉中、任營縣幕職。夙 設壇請乩。各省縣署內 亦尋常事也。香花酒菓潔誠將事仙聖賢佛。均有大仙祠香花酒菓家誠將事。

以 時降臨。而主壇者則為 尚仙。今道院所供奉之統壇掌籍

尚真人是也。侍壇諸子。居於弟子之列。各賜道名。平時晤對。若

師生之親敬。有事輒叩問問無不答。大都皆教人以立身處世

油 之道。而其悲時憫俗之意旨。往往溢於詩文之表。輒令讀之者。 然動其悲憫之懷無形生感固如是者是時常臨之仙佛有

白眉佛。 眉陀尊者。 呂祖(今尊稱孚聖道院供奉為統

院掌籍) 濟祖(今尊稱濟佛道院供奉為慈院掌籍)鶴神

劉慧仙(今尊稱慧聖道院供奉為統教附掌籍)文中子(今

濟南道院供奉之守沙仙的而以 尚 仙臨 乩為最多。同人有

以 虚空神聖何神最尊為叩者。 尚仙判曰。以 太乙老人為

最尊。吾不敢請。諸子虔總當代求 南極老人轉請之。越日請

乱。 南 極老人與 太乙仙尊先臨少頃。有書 太乙老人者。

訓 誨之詞。令人警覺。在壇諸子。或稱之日 仙師或尊之日

老祖蓋雖潔 忧以將敬。初不知其至尊無上。如今時崇奉 之道

院 老 祖者。當時訓語。已多散佚。即有存者。亦無統系之記錄。

濟南道德社發刊之道德雜誌。附錄濱壇紀要始如草昧初 闢。

紀載未能詳盡。而按圖索驥亦可畧得其梗概故濱壇時期。 即

以民五至民八(丙辰至巳未)為起訖前二年。侍壇者以福緣

福 永解空吉中為主要其臨時參加者。尚不乏其人。丁巳冬福

緣 將赴濟南。濱署之壇固在。一時因人事之聚散。不能不有所

移易云嗣於民七(戊午二月)李智真繼福永之任亦常侍壇

事頒賜道名。今尚珍藏濱壇訓語二冊。)智眞由濱轉任利津

訓 語亦多記載)所紀訓文中多 太乙老人所臨示智真行

將付之剞劂足資參考茲不錄及。但擇錄其前者訓文數則如

尚仙自述畧歷詳演教篇第四章。茲不錄。

左。

呂祖判示云(自書回道人)

吾不能久留所問之事。有叩問不但爾等為憂即道人亦不能

忘也。諺云。枝吹葉動。雨打花飛。大好河山。變成塗炭。亦天數之

無可如何耳。

又云

海水奔波。山林隱逸。惟在爾等自擇。但祖國為重身家為輕。

救民為重放己為輕許巢之行楊朱為我皆我輩所不取以

其無博愛之心故也。

文中子判詩云

邦國正多事。人民難未已地北與天南英雄與下士同入萬

劫中。大眾難逃此。吾昨過燕京。淒其不忍視。

## 眉陀尊者臨判云

諸法弟子聚集一堂皆是菩提前緣否我不來我在後寺與

爾等為隣。可護多矣。近三年。福緣先福永來此。救人慈善事。

均不為少。得諸弟子來。我去龍泉寺(濱有寺名龍泉)。已二

年。此地漸成樂上。市井將成繁地。五十年後。小濟南。拭目俟

之。在壇尚有能見之者。屆時我亦重來此地。我等到處皆是

慈悲心作筏為恆河普渡津梁而已。

太乙仙尊判示云(同人有叩問仙尊來歷者)

哈哈問吾來歷。吾乃上古時人。與南極老人同學道於天姥。

其後在崆峒山。自修自鍊又二千八百餘歲今之所謂八仙。

皆吾之門下士也。

謹 按觀於 太乙仙尊所自述自知不得與

太乙老人

相誤解矣。

四山判示云(在賓亶弟子為 尚山村言角。

尚 仙 判示云(在濱壇弟子為 尚仙立碑)

籍登仙牒。自今伊始爾諸弟子能再加以道德移教於世來

為吾莊嚴營額營聯復營碑案諸弟子虔誠之心上通典錄。

日天定玄理。有勝於今日者。吾道之光。諸弟子之幸也。瀛洲

不遠他年皆可共盃酒之懽惟我輩神仙求達於隱非此

賢事業處處從名教綱常中放光明。吾人自有名教自有綱

常樂地仙鄉即在心田上放光明。異於聖賢之間。在此而已。

又判云(福緣吉中將赴濟南同叩請訓)

福緣吉中。行將別我嗣後香火緣不能如此之密我有數語

真言吉中誌之為國以忠待人以德守己以約遇物以寬努

力前途不可佞佛佞仙以自誤也。

又云

福 緣吉中別我而去將來白馬叢中黃龍背上須當努力則

纍纍金球·華華旅舍嘉矣美矣勉之戒之。此即未來之時局。

爾等之前程也。

道之推行於今世亦於茲而覩其朕兆矣。 觀 於以上所錄各訓則知濱壇神人相感之迹非偶然者而大

### (二)濟壇時期

民七年頃(丁巳戊午之交)濱壇諸子。如福緣吉中等各以塵

時香火之緣。不若在濱時之密。此不常請請時輒在濟南福緣 職遷濟南。迄民十(庚申)壇務漸繁故畫此期為濟壇時期。初

寓宅中。即他日之母壇傳經處也。嗣後智真解空相繼至濟(

己未庚申之際)人事復由散而聚而先後列壇者有高華普。

領道名。畧述前生。不夙綠也。二三年中。請壇無定期。無定則。侍 王和真郭宣望薛佛鳳鄭敦性鄭嬰芝蕭慧綠楊慈修輩均各

者無定人。即扶者亦輒易其手。大率以解空侍正。福緣與智真

副之為較多斯時訓語關於個人問事求方。無足紀述擇其與

吾道有重要關係者。畧分數項如後述。

一言道 侍壇日久。訓語中間有言道之意。福緣等遂以修道

應讀何書為請。 太乙老人曰。『緣子以道請於吾吾之所

謂道者。亦即孔孟之道也。吾言有未詳。孔孟書已先為吾言

之惟其有不傳之祕非得明師口授不解其要旨夫亦曰養

身保命。此吾人所謂性命之學者是明乎此。則可以進乎道

矣。至於道書。汗牛充楝。或為臆造。或用寓言多未得乎要領。

慎勿為其淆亂見聞。迷惑心性也。吾茲所言俟汝悟進開豁

時。再以進之。』

又日。答福問道與問嗣事異而理同十三精華與五倫六七。

一內一外雖不可概論。其中成敗得失。本是若有若無之境。

虚室能以生白。皆不出恆靜二腦其有不解與我心放之自

得前次爾已受過訓言演例雖不及一誠一恆一靜為簡括。

要非心有道根者。未可驟以語此。餘語無背謬處。前半功深

後半淺。指太乙金華宗代播吾教修成己行為最大關節福

緣問道弟子其謹寶之。

又曰。在壇諸子有以近來門戶之見。逕庭自外道為切組。諸

子皆可長與非劫中人為保導一存庭逕之思。一入門戶之

牖不獨永劫不生經道恆存。何以日進。而為最後極樂普土

之翹翹長民也。好好服膺。勿為憂變。勿為衰頹。勿為喜忽。勿

為慘渙。四科冠以德性。從政之指南車。即愚頑之天良不失。

皆由性來、賦秉於一。同氣而異形者矣。

觀 於以上各訓道之微旨。畧見端倪。而同人對於斯壇。益啟 敬

重之忱矣。

賜像 太乙老人鑒於諸弟子之虔嚮乃有賜像賜聯之舉。

同人忻感無既。信道之心。因此日堅當時領像者。以田善源。

及福緣為先。其他如智真和真意緣解空華普吉中。宣望敦

性。嬰芝佛鳳等。均以次恭領嗣於授經時。尚有補賜者。茲不

具載。誌其當時訓示數則於後。

鶴神劉仙示曰。福緣。吾道有進。 師命吾來答今日諸事不言。

二度後。瞻 師成道以前真相。此室三日內不能撒香火。勿

師 臨 賜相。

太乙老人日。今日諸弟子膽吾眞相者。皆有緣弟子。可免小

折耳先賜二對聯曰示畐是福系象為緣並判云。畐作富字 挫

解示。析也。象者。象也。系統也。皆對中語。不解而解之真解。訓

亦在斯矣。

南極老人題像贊完臨沙示

日若無疆惟壽而康生矣不息於世有光強健何德繁衍何

昌有老人象前後茫茫水念妙山。有懷其將智水仁山。忽忘

真藏。下書南極老人題祝。另行書 方弟子

恭領。

太乙老人日。南極老人來。為吾題相。諸子可將末句。真字改正

心字。真字按智真道名另紙臨繕准同像裝附切注。

指示坐法是時同善社。盛行於各地。在壇諸子。亦多入社。習

其坐法。但無深切之悟進。一日、太乙老人指示以上元坐式。

同人領之。得未曾有即今日道院所共修之坐法也。坐即是

道此為先河畧誌於起源如次。

純陽午前皆可。坐則屈曲兩膝腳跟與墊齊。不必橫盤。直立

太乙老人日。諸子欲習坐乎。坐功之時。與中元坐道不同。上元

可耳兩手心分擱左右手心下伏合一陰一陽太陰初化猶

是道耳。

又曰。吾道無見。吾道無形。有形在身。有見在心。坐之一法。華普 得其大畧智真心細息靜和真坐與智真同做一步不過誠

靜之中。有些動念再加恬鎮之意則得之矣。若真收吾道。尋 長壽而多男也。坐功一事不必日坐吾像前。一庚日一坐足 正道者。非從坐道不可。不獨男子為然。女子一室自修亦可

方可登坐不然必生髮落齒豁之弊懷遵諦遵。

已然亦不能不一室日日自坐也。但須未坐之先。盥漱俱清。

又曰。坐功何如。問諸子有能閉目見瞳光圓滿無瑕者。則得矣。

福子心功頗深。坐亦得竅其餘智宣華和味似而氣猶懾再 座不難近明。慧缺無論。吉解嬰敦。氣息平靜。而血氣不鎮。俱

宜守血緣佛二子坐心俱證情未久得此功徐患外洩佛恙

內潛外放於形久坐其恙自泯形色俱實功亦自進諸子坐

到 睛光白滿則知過去未來與吾有形影晤言妙境也。初坐

皆未滿初度。本無坐評因諸子嚮道如鑽。不能不明以勗爾

道也。

以上言坐。語雖無多而入坐之門與夫坐之眞諦已略示其 要。

今之修者。首重乎坐。而不知此乃為傳道之先聲。修者顧可忽

乎哉。

(三)傳授真經

傳經為道院胚胎所自始故前之(一)(二)時期。皆為此一大

傳 事因緣而發現雖以後傳經盛典不止一次而要以此時間之 授真經副集為其胎元於時濟壇諸子之侍經壇者固皆 以

矢誠矢敬始終其事尚未能逆知此後萬載道基之隱伏有如

彼之關係重大也茲將當時傳經盛況分為八項紀述之。

(甲)起源 濟壇諸子。既由問道。而賜像。而承受坐法。功修 日

有進矣。一日。 太乙老人臨示曰。『諸子能與言道乎和真

能堅實其心乎如能一庚不間。坐吾像前十六度者即可 與

太乙北極真經。非爾等一二人所能竟其功。上元之玄

奥在先坐三庚。六人以外可以同聽十庚之內可將天地人

氣一而成之胞系為爾等言之(中畧)吾今略為爾等言能

諦聽者下庚能坐十六度者再為爾等言經旨。此為揭示

經名之始。時在庚申七月也。

自後諸子遵示而坐者有人。然每以人事之奉。不克盡能堅

守奉判云。『坐者多缺。新幕何日得垂真經何日得授。再展 一庚。缺者自補朔庚即下月上旬之庚。指十月初為授示訓

程之日。過此不補。不能再與經規法篇中列名也。」

諸子自聞傳經之命。益自謹悟。齊坐並重。而一時

(乙)壇儀

聞風向道者不乏其人。於是在傳經以前入修者濱濟二壇

諸子外。尚有吳溫煦、徐貫清、郭春谿、王定寧等。其在傳經時

求入者則有何善濟陸福燁曾書源熊麓雲張修如郝靜存、

立松龄楊福坦高復玄杜默靖李潔慈劉仁性曹妙虔巴鳳

標郭法源、陶際光、杜無凡、張秋舫、鄭樸存、田華善車果行胡

果修張濟真張無華黃脫凡左法根劉善塵鄭性綠張思虔

數輩而以唐默淵、丁真初、二人為較晚。一為清教中人。一為

耶教中人。然必因二人加入。而後傳經始告完成。蓋大道合

五統六之機。肇基於此。

一時人才薈萃。迭示以此壇為至清至尊之壇。授經之期不

遠清壇最為要事。『宜加意清潔除花香水菓燈穀而外。不

能 有纖芥之塵即零物殘紙亦應滌除淨盡。指福緣 而寓 言宅中

經前一庚坐功齋戒最能澹靜心坫而光新幕。

凜之。不敢稍有忽視云。

授經前三日。諸子清潔壇拈如儀奉示云。『清壇諸子各有

坐像之功內修十人。指福緣 嬰芝。吉中。 華普。廿五。和真 慧緣

外修附之。餘為內修者外坐外修者內坐內坐八度外坐

四度坐以齒順不分進道先後。列行平分左右兩側。坐畢上

香每人進清水一盛即為請壇儀也。擅諸子之領。不在

入內修。經畢另有訓。外修列壇之內。亦未可許

(丙)示功則壇 則 授經之期,判定於庚申十月初 九日開始。

先二日。 諸天聖神仙賢暨 五教教主蒞壇叩幕。最後沙

青玄宮一玄真宗三元始紀太乙老祖此為 太乙老人書示

全銜之始。(以下易稱 老祖)示曰。『吾道盈天地。皆精

玄之氣道書甚雜道派亦溷無知為知潭然一變變久道鎔。

時合時離皆道之有所孕毓而成是則吾道之大源也聽訓

言者吉守功則者昌訓爾諸子有誠有箴有銘有寶非盡 經

後不能授爾。」示功則。(原文附後)此為今日道院坐則

之所自出。

越二日。 鎮壇將軍回道人。代傳壇則。(原文附後) 此又

為道院壇則之始源。並示云『此經十二卷十庚授竣先後

午起輪次遞授。 亦幢童子傳命『另案設 香笈童子

位經錄使者位。 文殊護使位。硃書表位足已。

(丁)傳經究第傳經 以十月上旬首庚為開經日。嗣後逢庚

授經見金代庚。則正經文司宣朗讀主壇跪圈其次第則自

福 緣處之經壇始先授首錄及子集以下各集則依次於 懸

像設幕之家。設壇頒授(檢副經每集後列名知之。其有二

人以上者則以首列一人為主)。惟午集圖說則於最後

壇授之。其侍纂則惟解空與福緣專司(曾奉示云。經盤 不

可易手。氣分道背必多中變。福解慎遵。)又奉派有掌方於

錄。)每屆壇期。均各先齋三日潔誠將事。正文之日。則釋文 方譯方。宣方。印方及鎮魔源鎮惡縣鎮非相諸職(詳見齒

校義。輒至夜深。三閱月。全經始克告成。盛矣哉。此希世之曠

典而道院之源泉也。

經壇期內無尋常之問事無人事之請求所有訓語不克

一記載擇其有關數則錄如左。

老祖訓曰。『有能見吾法相弟子乎見吾圓靈一光亦可已薰

幕通表。息心靜氣看我圓靈諸子所見皆成光餘開幕之際。

法相祗一見耳。

又曰。『此經為公共普救之書。設壇一舉。吾授經畢後即不

准時時向利祿求隱秘籍道獲世必有大劫。勸人導善樞府

不禁。觀天察地。諸子自明。

又曰。『諸子中如問道明明白白。何必坐悟。悟得者為上乘

易成。不善悟。雖明白示爾。亦不能書誦。即可飛昇。全在久坐

久悟此關候丹成則氣色即我動體上無形中之動體此 體

惟何靈魂之菁英也。 釋疑者。故有是訓。當時正經壇有於經文求

孚聖奉 命傳諭日。『在壇諸子。修養有通。潛默自守真誠不

露惠德兼備。功超三界。身困塵網。既修既養自能成仁。悔過

有則省功有表皆須自警不可思疑或靜或譯一律遵守有

門可見。有廟可歸不勞於民。無補於工。徒滋物議。後悔莫追。

家人婦子。且詈於後何能當之惟有經畢萬善俱來回數十 萬佛恆河沙道億兆黍基八千萬大與吾宇忽焉俱至凡具

此願各進一級。若有鋪罷敬反為褻所願遵經。不在形質因

命爾等寶亦停製。俟正午集自有願踐。二三年內道北而南。 二三年後道南而北。一球旋轉六道大昌惟一是統諸子勉

游。

(戊)繕經印經 真經將傳竣命各子分繕先繕丑卯集。 取

合而不沖之意次一日四卷皆須順序取合不拘字體只要

自己恭繕。不能訛錯。丙子日繕子丑卯戌四集。次日繕辰巳

申酉四集。再次日繕首錄。寅午未亥四集。春前十二日大寒

內。繕好即印即時上石。不出本壇即原受經人之壇也。石

印三十六份多一。即受譴做。各各欽遵此即當時所印初 版

之大本經是也

(己)授全經 時侍經壇者。都四十八人。三十六份之大本經。

惟經本列名者領之(每人五金領一部)。其他十二人准抄

而已。所有授經前之實文經紙均令就像前表元。兹將授 經

訓文恭錄於後。

◆88石門授經之寶庚申十二月二十七日

訓曰。『今日授全經本出諸子誠意不過日光太微不能一

訓詞。功過二事。此壇已闔。現功有歸。上而壇方。下而目上。

以富貴貧賤之等而有厚薄於其間愛人愛己二德不畸。

吾此次傳經本旨掌職各方。同志合道。不可以偏急矜躁。

掩道阻教。傷其先陽與潛陰、太虚上乘。四十八人。俱可望也。

授經日前後以立春日為經典慶日開經之典。以十月九日

為慶日。壇方均各視力親親。像拜慶加四度坐家人婦子奴

僕之屬一律瞻隨敬拜。不信仰者點信者僱用不可高卑視

之罪像而外。一律遵崇如違受責(中界)授經明日辰刻之

前儀禮如下各方遵懔。

一樂(風琴)奏願言四句(詳見第四章)。

掌方率監附篡譯宣釋各人入壇坐四度外坐諸方同坐

四度內坐譯方一人捧經立掌方右遞與監方審閱交掌方。

左手接。交應領經人拜受。行九叩禮退。宣方挨次宣入釋方

一人。記錄某某親領某某代筆之於冊。授畢。各叩十通。每方

進纂正豪助釋宣譯方一叩諸方亦答一叩掌方授經畢立

於像面東。諸職修方面西。行一叩禮掌答一叩樂進箴首一

段。各方回。重像幕供拜。輪拜經像。人日後庚起。六人輪齒問

拜。未得印經諸子。准抄。二次印經方中。功滿有德性行於真

**炁胎胞。自有經籍院掌之人出也。退**。 宣各方靜坐聽吾親

訓。 明九點後不可誤期前七點先坐最好。坐後授經如前訂

禮不可問乩。求疏留人日再訓。

附謝授經疏文庚申季冬

敬為叩領 真經恭疏仰祈 慈鑒事竊弟子等釋義校文忝膺職守關邪

崇正願矢真誠瞻 樞府於敻宵棒 經膜拜溯石門之往蹟 曠典恭逢。

十二集秘洩苞符。重光宇宙,卅六人班聯桃李頓識津梁。讀未見書緣結三

生石上。祝無量壽香紫七寶爐中三十運為一會如日方中億萬載若

期頭眾星拱 北況復 慈懷普救。 大道為公物吾與民吾胞合全球而

親猶同室水有源。木有本統五教而冶於一爐景仰 師顏如開 謦欬。驅

除魔障彌切皈依可訓曰箴曰銘可誠體 維皇牖啟之慇鍊精。鍊氣。鍊神。

鍊虚視諸子返還之力所冀 心源遙接。 道筏同登判舜蹠於利善之間。

知坎離為乾坤之用。惟理可勝數。下迴末世狂瀾。盡人以合天。上紹

斯 文

盛事閱二千紀以外恰逢春節和融。炁功逾十萬言之多尤盼

墜緒。

恩高厚除經義有未能領悟之處恪遵 经各方弟子感激下忧谨合词缮疏叩谢 殊恩伏乞 師諭恭請 慧仙箋註外所有領 慈鑒弟子默靖華

善福緣貫清敦性華普和真吉中濟真解空法源善濟定寧福燁嬰芝智真

仁性佛鳳修如宣望慧緣鳳標秋舫麓雲福坦慈修靜存潔慈書源善源真

初 默淵 無華際光奉谿無凡等謹

(庚)千佛山顯相 一月二十一日)。在千佛山顯相。登山者名曰消寒會。以亭 傳經之頃奉 示於民十元旦(庚申十

午十二點風雪霽後面開元寺松林。俟青烟起處為識先一

老祖訓云。『此次觀吾法相關於去劫道興茲事大矣。

有詩語爾等日畫夜乾坤復玄神見極峰。良辰千紀史當午

聲鐘。柏幕春姻起。花塵白日封。恰來天赦日。甲子返吾容。

至日。諸子登山。二十八人。陟山顛者。通得其半。空中攝影。

此為第一次。又值風雪滿天寒。能澈骨。日方中忽霽。開鏡恭

攝。現影雖不真。而諸子仰望之切。殊不可及。奉 示登山諸

子。各進天錄一等。示獎也。

(辛)其他各事 經壇中判示各端如求修願言職方寶式及

默 過省過等皆於吾道有重大關係將於本章以下各節及

第 四章追述之茲不具錄。

綜

觀以上數項。畧記當時傳經盛況。以兩三盈朒

之光陰合

四

十八人之誠感卒使此先天不傳之祕錄傳佈人間雖其中 有

分有合皆出 自 老 祖 證 功證 過之所由來。而諸子惟 以一 誠

之念。上通於天固不 測其千萬載救劫 出數之宏基即隱伏 於

此 剎 那間耳。謂非吾道永遠不可漫滅之紀念哉。

附 錄

功 則

第一 心靜默者為上坐次則氣平聲定再次為平是曰三度。

第二 坐得三度者白虚生室不難定遊。

第三 坐像者。有之則可無者心坐若有自有。

第四 功以一坐十六度為最坐久則可初只四度加一亦只四度。

第五 坐先要親漱盥浴齋更佳。

第六 不拘時刻。皆可靜坐。諸子默悟。自得先天眞氣。較諸書尤為眞切。亦易成

奥竅之適貫。

第七

疾與病指不善吾坐者所生之害而言。

吾的坐功有忌時。無忌日忌時。疾病風雨電飢飽行旅皆不可此則言

第八 男女同坐不如分坐先後有序是謂合樞。

第十 第九 受經弟子。有像未垂幕。授經後同壇輪拜最為合道。 坐室宜潔坐器宜小而寬高不盈尺最為適體。

經得後人自手繕一份秘藏神龕。

第十二 道外之文吾傳爾等守身養性進道增命。無形自得。

坐壇不禁人坐來者自來。無獎掖誘勸之旨聽其自入真玄之門。

第十四 山福水。訓則大略如是箴訓銘。誠與寶他日再言。 不必機關視吾壇比不必命名吾諭爾等同合則志道皆諸子無量壽

#### 壇 則

壇則不論內外修壇請乩。無要事不可輕問休咎。一目也。

在壇弟子領經後無論何時。清表問事。二目也。

設壇最要淨常壇纖污不入香水燈果即能請此。三目也。

坐功弟子。心叩乩動。不表而得訓者。功有進步。否亦須焚疏或進清表一通。四目

壇外弟子問事第一不能與經錄見之第二具疏須詳載事情第三不可不齊不

可不戒指褻事言第四礼筆不停不可接談上語壇內不戒前二事四項也沒 經後壇各設幕。不可無事問事。妄請異仙即怪精天星。五目也。

無壇 師像可懸幕內不必常供香火不能缺果穀無妨六目也。

壇內不問國事。七目也。

壇內不問秘求事故。八目也。

坐功諸弟子。日久自有事事預知之人。不可在壇譁辯。九目也。

聚結不散。 師壇增光矣十目也。

壇前坐時。有經在室如坐悟竅上有小圓白光時。速起立進墊。叩九通。久則白光

庚申經壇諸方齒錄歸道者則於備考 欄原 內編 註其 明有

|     |    |             |      | ;     |      |  |
|-----|----|-------------|------|-------|------|--|
| 姓   | 字  | 年歲          | 籍    |       | 考    |  |
| 杜秉寅 | 賓谷 | 六十八         | 江蘇淮安 | 癸亥二月十 | 九日歸道 |  |
| 曾碩儒 | 序周 | 六十四         | 湖北襄陽 | 壬戊七月  | 日歸道  |  |
| 章文華 | 鶴莊 | 六十四         | 斫江紹興 |       |      |  |
| 張濟康 | 晉階 | 五十五         | 江蘇無錫 | 甲子二月  | 日歸道  |  |
| 左汝霖 | 雨農 | 五十五         | 山東萊陽 |       |      |  |
| 車震  | 百聞 | 五<br>十<br>三 | 山東臨清 |       |      |  |
|     |    |             |      | •     |      |  |

|           | 山東夏津 | 四十五 | 宸甫         | 郝景星 | 靜存  | 修方  |
|-----------|------|-----|------------|-----|-----|-----|
| 庚午正月十九日歸道 | 山東歷城 | 四十六 | 孟斗         | 楊杰  | 福坦  | 代宣方 |
|           | 江蘇江都 | 四十六 | 桂秋         | 張德馨 | 無華  | 修方  |
| 乙丑正月初四日歸道 | 山東濟脩 | 四十六 | <b>贊</b> 堯 | 高皋言 | 華普  | 譯方  |
|           | 江蘇江都 | 四十六 | 果橋         | 鄭寶善 | 敦性  | 譯方  |
|           | 山東沂水 | 四十七 | 枚卿         | 張彦臣 | 修如  | 印方  |
| 乙丑二月初十日歸道 | 江蘇儀徵 | 四十八 | 平卿         | 鄭安保 | 性緣  | 修方  |
|           | 京兆大興 | 四十九 | 冠卿         | 徐鼎元 | 貫清  | 釋方  |
|           | 江蘇江都 | 四十九 | 湘泉         | 郭廉  | 春谿  | 修方  |
|           | 安徽壽縣 | 四十九 | 效之         | 吳履泰 | 溫煦  | 宣方  |
|           | 安徽霍山 | 五十  | 筱敬         | 劉孝存 | 仁性  | 譯方  |
|           | 江蘇淮安 | 五十一 | 硯農         | 楊庸厚 | 慈修  | 修方  |
|           |      | 五十一 | 蘊山         | 田中玉 | 華善善 | 特方  |
|           |      |     |            |     |     |     |

|     | -    | -    | -   |    | -   |    |               |
|-----|------|------|-----|----|-----|----|---------------|
|     |      | 江穌東台 | 三十八 | 答山 | 陸春元 | 福燁 | 修方            |
|     |      | 安徽鳳陽 | 三十九 | 綿蓀 | 劉紹基 | 福緣 | 校監方方          |
|     |      | 江蘇常熟 | 四十一 | 如六 | 何燾恆 | 善齊 | 附修<br>掌方<br>方 |
|     |      | 山東海陽 | 四十一 | 蔭唐 | 薛丕沾 | 佛鳳 | 譯方            |
|     |      | 江蘇儀徵 | 四十一 | 子美 | 鄭瑾寶 | 樸存 | 修方            |
|     |      | 浙江建德 | 四十一 | 漸逵 | 胡升馮 | 杲修 | 修方            |
|     |      | 河南武陟 | 四十三 | 植瀛 | 郭維楨 | 法源 | 修方            |
|     |      | 安徽合肥 | 四十三 | 漁荃 | 李振均 | 智真 | 譯方            |
| 日歸道 | 壬戊九月 | 江蘇如皐 | 四十三 | 亦巢 | 洪士陶 | 解空 | 校方            |
|     |      | 江蘇江甯 | 四十三 | 幼巖 | 鄭寶慈 | 要さ | 宣方            |
|     |      | 河南商城 | 四十四 | 曉涵 | 周德錫 | 吉中 | 釋方            |
|     |      | 山東諸城 | 四十四 | 筱洲 | 王同海 | 和真 | 釋方            |
|     |      | 江蘇儀徵 | 四十四 | 鄭澂 | 巴澤惠 | 鳳標 | 修方            |
|     | -    |      | -   |    | _   |    |               |

|          | 安徽合肥 | 二十九 | 鏡人 | 丁國鑑 | 真初 | 修方  |
|----------|------|-----|----|-----|----|-----|
|          | 山東濟第 | 三十二 | 伯明 | 張景楊 | 秋舫 | 修方  |
|          | 直隸任邱 | 三十二 | 伯芳 | 李桂馨 | 潔慈 | 修方  |
| 壬戌八月 日歸道 | 山東鉅野 | 三十三 | 麗丞 | 田忠本 | 善源 | 宣方  |
|          | 浙江會稽 | 三十四 | 季瞻 | 陶文漪 | 際光 | 修方  |
|          | 山東鄒縣 | 三十四 | 露岩 | 唐仰杜 | 默淵 | 修方  |
|          | 江蘇淮安 | 三十六 | 召勳 | 杜維翰 | 無凡 | 修方  |
|          | 直隸靜海 | 三十六 | 星甫 | 蕭俊彩 | 慧緣 | 宣方  |
|          | 安徽鳳陽 | 三十七 | 濟民 | 劉導基 | 善慶 | 修方  |
|          | 山東曹縣 | 三十七 | 子豐 | 王露洪 | 定寗 | 附掌方 |
|          | 山東濟第 | 三十八 | 叔衡 | 曹敦銓 | 妙虔 | 修方  |
|          | 安徽鳳陽 | 三十八 | 熾民 | 熊仕昌 | 麓雲 | 修方  |
|          | 直隸任邱 | 三十八 | 松暄 | 郭兆棟 | 宣望 | 宣方  |
|          | -    | -   |    | -   |    |     |

|           | 直隸景縣 | 二十三 | 伯臣 | 張錫祿 | 思虔 | 修方 |
|-----------|------|-----|----|-----|----|----|
| 辛酉正月初四日歸道 | 山東濟第 | 二十四 | 耀西 | 高騫  | 復玄 | 修方 |
|           | 江蘇江都 | 二十九 | 蔭岑 | 黄寶第 | 脫凡 | 修方 |
|           |      |     |    |     |    |    |

# 第二節 初創時期

本節述道院之初創蓋由胚胎時期進而達於誕生之期間也。

春,其間因真經與道院須取得法律上之保障方足以利惟行。 惟道院之創設。在民國十年(辛酉)而正式成立。則在次年 立

院立案之經過道院正式成立三項。分述之。 亦有多少經過之事實故此時期復分為道院創設真經與道

## (一)道院創設

真 經 既傳竣領經諸子。成能仰體 老祖降靈救世之微意知

斯 經 之傳。非 此數十人所得而私也。僉謂宜宏修己渡人之願。

普濟群生既不可以壇站命名復不得以一社一會之稱相 揭

**櫫環叩以請奉示定名曰道院蓋取大道為公作萬緣共渡** 之

修府之意也是為道院命名之始當真經校正之頃即 宏 啟 群

眾 求修之徑稱之日修方。令職方諸子先擬願言四句。末加

願言上天是鑒』二語(詳第四章)初入請 疏首具二

願。

如

背

由 初 次 領經 人為介引。求准謝疏則四願俱書。虔誠 具願。皆可

成行努力加修己成自能成人也是為道院初定修方進修

始。

音 翰 是時修途既啟求者漸多辨事地點仍以傳經處為集中。指 房舍為院址奉示於辛酉二月九日開院。定名曰濟南道院經 院基既定供奉宜有所崇奉示設正位一(即今日各院所供 壇重地。水不遷移。壇與院分道基斯立。是為道院創設之始。 二神位)護經位一。(即 之 則在掌方默靖寓宅中。慮其不足以資展布也。爰賃定上新街 一 (孚佑帝君神位)監坐位一(即 老祖暨 若瑟 玄奘 真武 先賢周惇頤十二聖) 五教教主)配二位。(即 孔子 南極 文殊菩薩 文殊 坦文丁澤 達摩祖師 鎮壇將軍統院掌籍位 護經慧師二神位 馬普 孟子 普賢尊者 觀世

均 銅製如今式是為當時供奉 神位之始。

於 時院務漸繁規模未備人事之責亦尚簡易奉示分設統院

及 明 坐壇經慈宣五院。每院設掌籍一人。附掌籍二人。文會一人。 定職事各有專司是為道院設職之始。

附當時各院職方名次

統院 當時未派統掌但設院監以坐掌默靖代之。

院掌籍默靖 附掌籍春縣 文會仁性

坐

计宣音解空 文會吉中附掌籍福坦 文會吉中

壇院掌籍福緣

慈院掌籍濟員 經院掌籍福燁 附掌籍智 附掌籍解空 智真 文會麓雲 文會無華

宣院掌籍嬰芝 附掌籍宣望 文會善濟

又外宣四人。貫清宣北。秋舫宣西。修如宣東。無凡宣南。

修方求修習坐。三庚不缺。判准領經賜名奉示准照大本經付

鉛 印經本按大本經橫寬二分之一為定式(即今日各方所

領之副經是)並賜書素圓惟靈四字匾額為修方排名之冠

字。辛酉三月朔開始授經(詳見道德雜誌所載授經人經錄)

是為修方領經排名之始。

以 上各端皆道院初基創立之举举大者。篳路籃樓締造艱辛。

於茲略得其梗概矣。

(二)真經與道院立案之經過

院既創設於濟南為推行計自當取得政府之維護乃人事

道

所 必 經 之過程。顧以當時情勢。不無障阻。乃易為先以眞經 取

得 版權為前提。因於民十(辛酉秋)命圓誠齊真經二部入京。

具呈內務部立案由默靖領名以五院職方福緣福燁濟真嬰

芝等連署時歷月餘亦經多少困難之境。卒於是年九月奉部

批 准給照。明定版權歸濟南道院所有矣(部批文詳後)

真 經 版權既 取得因進而謀道院固基之舉十一年一月。由院

方 擬 具院章十二條呈部立案得徐素一是時天津道 統院 掌已

今 山東省長公署備案。登報公佈。而道院萬載不拔之基。乃立於 歸道。 堅基真 母 斡旋之力。奉部批准。通行各省。同時並呈奉

#### 斯時矣。

附真經版權部批民國十年九月二十二日

內務部據濟南道院代表人杜默靖呈送太乙北極真經一類著作物。請予註

冊查與著作權法第七條規定相符應即填具執照給濟南道院收執。

濟南道院立案部批民國十一年一月目

據呈稱在濟南創設道院擬具院章十二條謹守道德慈善之範圍毫無政冶

黨派之關係聯名具稟繕具院章請予鑒核批准立案等情到部詳閱來呈既

以提倡道德實行慈善為宗旨其所附簡章亦尚妥協應即准予備案通行各

省此批

附呈部院章十二條

第一條 本院以提倡道德實行慈善為宗旨定名曰

第二條 本院道旨重在習靜參悟太乙 北極 真經與專研道教者有別

道 院

第三條 凡誠心嚮道者皆得入院進修無種族宗教之區分但以不涉政

治不聯黨派為要

第 四 條 本 院 創設 於濟南 以 次推廣及於各地

第五 條眞 經版權奉 內務部批准屬於濟南道院凡入院修道者得領

受之

第六條 凡修道者均有推行道務及尊重道範之責

第七 條 本院設院掌院監及庶務文會分任一切道

第八條

本

院經費概不勸募得以

經價餘款及寄附金充

之。

務

第九 第十條本院道務遇有重要關係時得由 條本院收支各種慈善款項 (應隨時 分别公· 在 道 人 會議 布 以 公決 昭 信 用

第十一條本章如有未盡事宜得隨時公議修改 之

第十二條本章自奉部批准之日實行

# (三)道院正式成立

道院於辛酉二月創始。定初基也。洎眞經版權與道院先後於

部 開院供位時。奉 省立案遂於十一年(壬戌立春日)道院始正式成立先 老祖示『吾位可以如式。侯吾像現時。再

是 另正式開院。」云云當時莫測其故。至本年春日。命張修如馬

靈覺盛靈得杜靈成四人。在濟南圖書館恭撮 老 祖空中 現

影即今日各院所供奉之 老祖聖像是也。 老祖為主宰 天

地 人物 之祖炁。無名無始。無體無方焉得有像其所 以 空中 現

篇 影者。所謂隨諸眾生現身。為修者潔誠供養之資耳。 故此次顯相。與道院正式成立。合之初次授經為道院三大 演祖 教真

紀念同於立春日行之所以示道基鞏固如春日之生生不已

一四九

初 之設施院網院則之擬具草案未設院各地先設寄修所 創時期。不過一年之久。經過事實。畧如上述。而其關於道務 之 規

定道院門額之書賜千佛山展重陽會之講演以及道德社 之

創 設道德雜誌及哲報之發刊或為道 院推行之要義或為 輔

翼 大道之津梁。此其最著者至於慈惠之舉則有若利津宮

壩 之籌設關於永久之慈業則設立第一小學校。組 水災之賑濟。為道院所首倡。因而有貧民工作所及因利 局

所。 及道生 一銀行。初 後創道 銀行銀 創 辨殘廢院 所初 後改篤 辨慈濟印 殘 廢 廢收 院養 種 刷

種。靡不上承訓示。集合群力。次第施行籍以完成其道院為 救

世化劫普度眾生之實非徒偏於信仰一流。無補於人羣之幸

福也觀於初創時期之造端宏大則道院為應運會而產生度

群倫於末劫。其信然乎。

### 第三節 發展時期

院基既定道本斯立於是進而暢其發展之機故自十一年(

壬戌)迄十七年(戊辰)畫入此時期中。其始由山東推行於

黃河南北各省縣次第暨於長江流域。再次達於東三省及熱

察經十三年(甲子)佈化於日本。大道之行。誠有一日千里之

概而事務之繁蹟。不可殫述。撮其大要亦得分為五項客言之。

(一)各地道院之推設

本節所述。固應自十一年為始。而在初創時期中實以天津京

人事官題慈何素璞數人奉命籌組至是年夏六月九日開幕。 濟解則以華普默靖和真查素瓌等為之首倡繼 京 地也。以上三院既成。而由京至濟。由濟至甯。已漸具有南北 派 兆濟第三院為最切佈道之基天津有徐素一謝素定人今已 四 日 默 兆則由李圓源及圓誠貫清等商籌假圓源寓宅為院址繼 靖智真靜存福燁善濟等送經入都。當時 開院。今則易名為北平道院。原址則今之總院所在地也。 余惟德為乩正助於子朔前往開院。今之第二母壇所 國以 派劉靈默 都北 至中秋後 之今 在

推行其機甚利有非人意所能測者於是分派默靖智真素璞、

通之象。至十一年。命濟南各職方。籌集佈道費數千元。以大

道

貫

靡 嬰芝圓誠靜存福燁仁性圓源等先後馳赴各省縣隨機佈化 不聿觀厥成安徽始於蚌埠而合肥安慶廬江繼之江蘇 始

靜海青倉等縣。魯省則有益都、沂水、二十餘縣。他如浙之杭 於 上海。而泰縣東台下關蘇州揚州繼之直隸今稱則有通縣 州。

鄂之武昌晉之太原豫之開封東三省之瀋陽吉林長春卜奎

綏化。一年之內。設院六十。於斯為盛。次年則於已設院之省。分

布 設院外。復推及於四川之重慶福建之福州。廈門江西之南

昌以及三特別區之熱河察哈爾綏遠包頭薩縣等十三年則 以先年日本震災有派員慰問賑濟之舉因有神戶道院之

設是為佈道出國門之始嗣後創佈省分僅有十五年(丙寅) 創

年終(戊辰)就國內言設院之省區為十九成立之院達二百 貴州之鰼水。其他皆就已設之省縣院。以次推設。綜計至十七

餘處近三年亦多佈化之處日本則邇來設院尤夥均詳後述。

其中種種事實不克一一紀錄茲編列院數統計第一表與濟

南道院刊行之道院一覽表對照觀之可以知其大凡矣。

各省區設院數目統計第一表自民國十年至十

江 蘇 浙 江 湖 北 山 西 河 南 奉 天 吉 林 江龍黑 川 四 建 福 西 江 遠 綏 河 熱 爾哈 察 本 日 西 陝 貴 州

(辛酉)

2

别

東

棣

徽

/省

山

直

安

| 共  | (戊辰) | (丁卯) | (丙寅)    | (乙丑)    | (甲子) | (癸亥)       | (壬戌) |
|----|------|------|---------|---------|------|------------|------|
| 計  | (年)  | 90年  | <u></u> | <u></u> | 丁年   | <b>多</b> 年 | 25年  |
| 74 | 6    | 18   | 5       | 4       | 6    | 8          | 26   |
| 37 | 2    | 5    | 7       | 4       | 1    | 8          | 8    |
| 23 | 2    | 2    | 1       | 5       | 6    | 2          | 4    |
| 24 | 1    |      | 1       | 5       | 3    | 8          | 6    |
| 3  |      |      |         |         | 1    | 1          | 1    |
| 4  |      |      |         | 2       |      | 1          | 1    |
| 4  | 1    |      |         | 1       |      | 1          | 1    |
| 6  | 1    |      |         |         |      | 2          | 3    |
| 9  | 4    | 2    |         |         |      | 2          | 1    |
| 4  | 1    |      |         |         |      |            | 3    |
| 2  |      |      |         |         |      |            | 2    |
| 1  |      |      |         |         |      | 1          |      |
| 2  |      |      |         |         |      | 2          |      |
| 1  |      |      |         |         |      | 1          |      |
| 4  |      |      |         |         | 1    | 3          |      |
| 1  |      |      |         |         |      | 1          |      |
| 1  |      |      |         |         |      | 1          |      |
| 1  |      |      |         |         | 1    |            |      |
| 1  |      |      |         |         | 1    |            |      |
| 1  |      |      | 1       |         |      |            |      |

一五五五

## (二)總院成立

道院創設濟南。一二年來道務推行均以濟南握其樞紐道本

所在。其勢然也。自十三年(癸亥)默靖統掌歸道。奉示化機 轉

變移總於京乃有總院之設立茲事關係重大。分為五目演述

#### 於後。

(子)動機 濟南道院統掌默靖於癸亥二月十九日。在寓坐

化各方以為道務方在發展中。猝爾失其領袖群相驚駭。 越

二日奉訓錫號真人。畀以樞府統監之職。一面傳諭素璞。素

定等蒞濟。 老祖訓曰。『吾道之行、默子實居首功。汝等與

之志同道合亦為吾道之中堅默今既歸以言於道言於世。

固覺可惜然以默歸。吾道繼昌又是一機。汝等能繼默未完

之願則後此發展。亦正未可限量。汝等一切順機。自有後效。

現 姑不必俗情揣測轉滋疲滞。並派素一接充濟南母院

統掌以素撲、益都素苞、京兆責任統福緣、時為濟南素定、

任統掌謝家祐性空、齊解統掌輪季代素一行使職務永固天津責謝家祐性空、濟解統掌輪季代素一行使職務永固

母基所以尊崇母院。而以總院移兆者實有無限機在也此

為總院動機之始。

(丑)先設總壇 總院移兆既示其機人事固無所躊躇而亦

知所措手嗣奉示先設總壇於兆院以靈 默兼總壇纂掌。

故充 兆 日 兼並調靈澄為總壇襄助。時充院 鳳薰 於三月二

四日開幕派玄機別責任統掌錢能訓充總院統掌總院四日開幕派玄機濟兆津滬漢五院特充總院統掌總院

定名為北京道院。兆院附之。而濟南稱為母院。定名曰本院。

道本之義也。 訓曰。『總壇開幕。將有一番新象此為母院

生生之道。系於萬千禩。母阮諸子。實先受其福。後當各自 加

勉微秒光陰機緣所會弗輕視也。是為總院成立之先聲。

(寅)籌備成立 是年辰朔。 默真人昇座奉 訓名日慶 祝

造上上乘會母壇安統監經 位。院設統院院監 位。並令各院

派 代表到濟慶祝。與會達二百餘人。會畢。京濟津各重要職

方集議總院之籌組及此後道慈之推展概要旋奉總壇示。

北京道院於巴朔正式成立先三日由各院代表與北京悟

善社職方公同集議。名曰總院籌備大會前兩日為討論

期後一日為表決之期濟濟一堂甚盛事也會議竣事遷於

巳朔行開幕儀而總院正式成立矣。

(卯)預籌總基 是時兆院已由圓源寓宅移於後院及設總

壇事務繁冗兩院並立稍形狹隘有訓云。『總址之移與不

移惟視兆址之定與不定可以行三諸方七墊之。籌此院基。

謂行墊三成各方七成之意 嗣由各職方協議集資將兆是時京兆道生銀號已成立即副由各職方協議集資將兆 院院址購為道院所有即今日總之基址也。

(辰)母總相互間之重要事項 總院既成所有院章亟 宜 規

定濟南道院原用總章奉命改為公章總院院章文日北

道院總章其意就總字分言之為系為公為心合言之為系

心於公前之母院總章係隱括字義今改公章則大道為公

之旨也各院籍證。向由母院恭製茲則定為中書母院統掌。

左書某院統掌右書總院統掌又奉訓母院統掌修章改為

玉質總院統掌修章改為金質母總院監修章則均銀質所

以示崇優也。

總 院之組設觀於上述種種可以得其大要訓語有云。『本是

孕育而生成。所以謂之母。總既移京生生之道也。」故母為化

源總運化機嗣後世界紅卍字會中華總會立詳卍慈篇與總

院相並立。而道慈化渡之宏基實筆造於斯時矣。

## 三 傳授正經

道院創設以前所傳之經為太乙北極真經副集十三年(癸

亥)所傳之 太乙正經午集。則為道院成立以後傳經之盛曲

事關重要宜特為紀述。畧分數目如下。

(子)事前籌備 當副經傳授之頃。曾奉示云。『午經副集先

授因係午經中抽出。祗有正集千分之一。正經時到自授。地

在茅屋三間中。時各方有以濟南四景花園三間亦為傳

處之相揣擬者旋復判詩云。『三間茅屋早無形博得橫簷經之相揣擬者旋復判詩云。『三間茅屋早無形博得橫簷

五字馨不是楊家春四季。原來去勿萬年青。」次年。濟審道

院成立。院址假用查家花園園有正屋三間題曰三間舊草

堂乃悟前訓之有所指嗣命性空惟登籌備二壇。當時所

未始改正為二 購定基址總院成立時復經大會研議具二母壇二字於辛購定基址總院成立時復經大會研議。具

有端倪籌備之方亦云至矣。

(丑)母壇開經 三日各方齊集濟南忽奉示午集經首及前六節應由濟南 傳經之期奉示定於小暑節十五日二 開始。先

母 ·擅傳授。以示崇敬母壇之意。時濟南傳經處已由院 顧 以

事前均無相當之準備聞命之後合力分籌遂於是日在母

壇開授矣。

(寅)傳經次第 傳 經既開始。群以依次當赴二壇也。乃忽命

素定赴南京籌設第三母壇。時南京道院在名揚街胡家

**苞回北京、籌設第四母壇在采菱榭前。即今於是在濟南母** 

壇授經首六規五銘及第一二三卷共六節。自六月十三

第三母壇授第五卷五節。自五月二十五日第四母壇授第

六卷九節。 自七月初一日而以應在第二母歡傳授之第四六卷九節。自七月初一日而以應在第二母歡傳授之第四

卷四節併在第四母壇補授之。自八月初一歷時八十日所

授全經。共四卷。二十四節。三百六十錄。前有經首規銘。後有

尾跋尾聲。而午集正經遂完全昭示人間矣。

(卯)經首 聖像 傳副經時曾命各方在千佛山空中攝影。

(詳見第一節)此次復命母總掌監六人。母方派福緣修 芭如

靈易於六月初七日仍赴千佛山恭攝敬謹將事靈感斯昭。

先日 關 關運 化 老祖判詩云。『萬有彌綸一炁生。個中消息盡持平。 須無相。卻在因显凝更形。是日陰雨屆時忽霽。

孚 聖判詩曰。『大雨滂沱山隱微偶從罅漏得晴暉嵐光樹

影流難定。一片彩雲來去飛。」又云。『 老祖所現眞相。 大

地春回天人共慶拯眾生於苦海。弭萬劫於無形全在斯像。

諸 方其各重視。明午洗後。請供母壇。每日由掌監對相 行 四

相 九叩禮十五日後聽判。 而有相。亦使讀經者於研經之餘。益致其如在其上之誠 嗣奉示映 於經首蓋 老 祖 無

意也。

(辰)派職及儀規 此次傳經。侍壇人眾。派職亦多。(另表詳

列 附後) )纂方則以靈默為正以福緣為最初侍助經壇仍

命於開經日助經首一壇餘則遊派各院之纂正附襄分担

助手。所以合靈也。其侍壇儀規及參經規則。分別製訂。詳見

母壇專則茲不具錄。

(巳)版權授予 副經傳竣在壇弟子四十八人曾有每人給

予千部版錄之命恩及十世。一世千部此次侍壇諸子多於

諸子集議。以版權既蒙判予固不敢辭而所有權益則仍屬 前數倍事出一律恩命有加各得版權略有等差至為優異。

之道院。似此兩不相背。亦以昭示大道為公之旨云。

(午)合經紀念 副 經語後有云。『將來午經正集產世合觀

| _        |
|----------|
| 六        |
| <u>ب</u> |
| 71       |
|          |

| 主第任三 | 主第任二 | 主第任一 | 掌              | 職             | <br>附  |            |              |          |          |              |
|------|------|------|----------------|---------------|--------|------------|--------------|----------|----------|--------------|
| 掌    | 掌    | 掌    |                |               | 傳矣     | 。度         | 於            | 行        | 自        | 是            |
| 方    | 方    | 方    | <u>方</u><br>素  | <u>別</u><br>濟 | 授正經    | 人之筏。而      | 入修後          | 合經紀      | 壬戌年起。以十月 | 是經。自可        |
|      |      |      | <b>一</b><br>未到 | 南             | 侍<br>壇 |            | 後三庚          | 念慶       | 起。以      | 證驗           |
|      |      |      | 未到時素苞代         | 母             | 侍壇職方   | 老祖         | 先領           | 紀念慶典與初次  | 十月       | 驗。」兹         |
|      |      |      |                | <u>壇</u><br>第 | 名表     | 傳          | 副            | 初        | 初        | 兹以午          |
|      |      |      | 慧              | 第             | 表      | 經          | 經。           | 次        | 九        | 午            |
|      |      |      | 惠              | 三             |        | 救劫。        | 副經復於三        | 傳經       | 日為       | 經傳           |
|      |      |      |                | 母             |        | 傳經救劫。普渡羣倫之 | 月            | 紀念同      | 展重       | 竣。命          |
|      |      |      |                | 壇             |        | 羣          | 後            | 同        | 陽        | 於日           |
| 慧    | 性    | 素    | 素              | 第             |        | 倫          | 請領           | 日行       | 慶命       | 是在           |
| 惠    | 空    | 璞    | 一未到            | 四             |        |            |              | 17之。     | 慶會每年行之)舉 | 傳竣命於是年展重陽慶會( |
|      |      |      | 未到時素璞代         | 母             |        | 心於長        | 还。<br>以<br>為 | 之修       | 一行之      | 王陽應          |
|      |      |      |                | 壇             |        | 微意。於焉章章    | 正經以為修己       | 之。今之修者。既 | 學        | @會(          |

| 主任<br>第四<br>掌方 |                  |              | 玄機                   |
|----------------|------------------|--------------|----------------------|
| 副掌方            | 性空福緣             | 素定性空         | 真                    |
| 壇監             | 福緣               | 道開           | 素苞                   |
| 附壇監            | 和真               | 道性道晟         | 悟圓誠素爽妙峯道空圓源道開素乾慧航德通道 |
| 壇助             | 善慶               | 能靜春山         | 春谿濟真法鈴善淨             |
| 總監察            | 素苞               |              | 素苞                   |
| 檢巡掌方           |                  |              | 道程                   |
| 檢巡監方           |                  |              | 華普                   |
| 檢巡             | 道程               | 道程           |                      |
| 總監道            | 福緣               | 福緣           | 福緣 素悟代               |
| 助監道            |                  | 華普圓乾         | 華普圓乾                 |
| 六鎮             | 鎮私靈易鎮惑惟登鎮雕法源鎮惡春谿 | 惟度靈易圓乾法源春谿素乾 | 乾海春谿素乾慧航靈易源          |
| 三寶充養使          | 真慧惠道開妙峰智         | 道濟智真慧航光慧辟塵靜根 | 潔慧航道一惟慈妙峰智真光慧辟塵靜根道   |

| 總主校        | 悟淡               | 素爽         | 悟淡                  |
|------------|------------------|------------|---------------------|
| 襄校         | 嵐素圓誠圓湛素乾肖嵐       | 素乾圓誠肖嵐     | 真定慧濟悟淡光慧德輝性         |
| 總肅儀        | 圓源慧航             | 圓源慧航道程     | 素苞                  |
| 觀經蕭儀       | 素璞暘智             | 素璞暘智       | 圓誠素爽妙峯道空圓源道開素乾慧航通道悟 |
| <b> 豪正</b> | 靈默               | 靈默         | 春谿濟真法鈴善淨            |
| <b>管</b> 祭 | 喧福守和靈仁又誠靈澄滌華肖嵐靈靖 | 喧福靈澄滌華肖嵐靈靖 | 靈澄滌華肖嵐靈靖喧福          |
| 宣沙         | 靈笙               |            |                     |
| 錄沙總主任      | 圓誠靈易             | 圓誠靈易       | 圓誠靈易                |
| 助錄沙        | 各纂報              | 各質奈壺表      | 各質索真                |
| 巠 遞        | 和真               | 福緣         | 靈靄素初蔥一素觀貫清華和真悟慈     |
| 1、終信       |                  |            | 和                   |
| 正文宣讀       | 嬰芝               |            | 娶芝                  |
| 監印         | 宣望               |            | 宣堂                  |
|            |                  |            |                     |

| 啟戶   | 供獻         | 招待職方 | 庶務   | 招待纂方       | 總招待 | 助莞   | 總莞 | 助藏 | 總藏   | 助文牘      | 文牘  | 副監印  |  |
|------|------------|------|------|------------|-----|------|----|----|------|----------|-----|------|--|
| 惟度惟初 | 靈觀守初       | 敦性法源 | 惟登   | 常<br>留源惟登圓 | 因   |      | 素乾 |    | 圓源   | 仁性善濟     | 圓誠  | 修如益臨 |  |
| 冠初惟度 | 冠德涵輝       | 敦性法源 | 齊善冠善 | 性空圓源       |     |      |    |    | 圓源華普 |          | 圓誠  |      |  |
| 敦性淨善 | 度華育珩爽珩畫靈元華 | 敦性法源 |      | 性空圓源圓窜惟登   | 妙因  | 靈玬潤和 | 素乾 | 志桂 | 圓源   | 静養學員畫城養慎 | 頁 誠 | 修如益臨 |  |

總供奉 繕錄 供奉 靈六 素性素妙 世福冠善冠初 寇願南定 辰 素璞 華度珩養 石蔥成樹慧珩德

(四)日本神戶設院

道院創始以來。二三年間推行中國各省縣數已逾百尚未出

國門也。有之自日本神戶道院始。故神戶設院為道務發展

期

中最可紀念之一端茲分為三目述之。

(子)發端民國十二年(癸亥)當日本大正十二年九月一日。

東京橫濱市區一帶突起大地震災情甚劇時值傳授正經

之際奉訓以救災卸難為道院卍會應有之責派素爽時

監候延爽 華和掌籍馬閱模今已歸道圓誠三人東渡慰問濟南道院道華和時充北京道院慈院附圓誠三人東渡慰問

並攜糧欵。分別賑濟事畢華和先歸國。爽誠由東京折回神

戶專事佈道。介引神戶之總副領事及華商會會長等六七

人求修是為佈化東瀛之發端。

(丑)組織經過 行時。得日本駐寧領事林出賢次郎道名尋賢之大本教介 時圓誠因事回國留素爽一人。爽在南京啟

紹書持赴京都府下綾部晤其教主出口王仁三郎氏。道名

與談道旨甚洽即以組立神戶道院自任。見定神戶市外之

六甲山陽為院址。 春弘氏之 別徒 所 一時求修者得百數十

人王仁氏因派其弟子北村隆光真宗代表。偕素爽至京津

濟叩幕瞻禮奉判准請 位 經東渡期於甲子卯朔開院。

大道東行之基於茲筆矣。

(寅)開院盛況

神戶組院既有端倪神人交相慶幸先是奉

派慧濟暫代神院統掌圓誠代院監華和以院監兼宣掌素

爽為坐掌至是則派尋仁為責任統掌開院日授籍尋宗東

歸後傳達訓意。尋仁益深信仰因命尋宗重行來華補請真

經尚次 留濟南並歡迎派往開院各方由濟至總奉命素爽所領之並歡迎派往開院各方由濟至總奉命素爽

華和慧琴、時在總院侍皆尋宗同往神戶。華和中途即以慧

琴為纂正。尋宗助之。十三年三月六日。即甲子二月朔遂於

六甲舉行開院式。各界參觀者百餘人。求修者三百餘人。殊

極 一時之盛神院以清瀛光神四字為院額下以初次之十

字為排各女修方亦滿百人。以仁慈和祥為社額下用貞靜

幽 淑竹菊梅雪八字排之第以宣錄不盡合靈祗克開統壇

一首。一時恭聆訓詞。莫不深悉道院之宗旨。含弘光大說 次。 老祖親臨。用和文傳訓一則。 佛祖用華文作道 歌 以

正人心挽劫運為職志而東瀛之化機由是而立其基茲將

開院訓文錄後。

老祖訓。 老祖妙 山ヨリ臨ム。 予ハ妙山ノ妙風二乘神

島ヲ漫遊來。諸神モ亦會ス。今日何日ト云者ヤ。十二萬年

前ノ神國紀念日ナリ。昔北洋モ神國アリ南冰モ神國ア

リ皆善ヲ好。今迄遂滄桑二次變遷光陰速カナルコト

隙ヲ過キ。如神ノ國ハ。昔モ道ノ國ト稱道ハ旨趨頗繁

ヲ極 ム。枝葉説明スルコトハ堪ヘナキノテ。茲一言 以

テ之ヲ蔽道ノ結所ノ果ハ和平博愛空虚寂滅慈悲歡喜

清眞忠恕少ナリ。

佛祖奉命作諸神代表作道歌。 道如大道本平平大千無

界人人行道如飲食本易易一飲一食道所係。道包天地本

杳杳天能得道天不老道通人神本冥冥神力益大道益尊。

登彼岸守其恆。欲得神助守其誠。不生不滅守其堅皆大

歡喜安樂天。天有道兮道曰覆。地有道兮道曰載。人有道兮

道日愛愛仇愛敵愛世界。我有一言君記取。天上善惡同此

理眾生有相殺機起災耶祥耶由自己神助汝神助汝可休

已且休已。頑石點頭會有時。揮爾諸佛入定去。

神 戶道院既成賴東方諸善信士女。日以宏擴道務為事。至今

初基。觀於此而得其梗概矣。 日 則設院殊夥(語詳第四節) 而溯其始源。則神院為開化之

(五)傳各種坐經經義

副

設既廣求修者益多。 老祖日以道慈並進相勗勉。不惜重費

經與午集正經之先後傳授前已述之矣。數年以來道院

推

清靈復有各種坐經經義之宣示凡以啟各各修者功候悟 進

之徑免墮歧途其種種經過事實不克道其詳。但紀其經名 如

ーセ

次修者得領取而參研之亦有裨修悟之一端也。

青囊祕錄 辛酉五月起至十一月秒在濟南道院授。華

仙陀著。 孫仙思邈述侍纂及宣錄為靈默靈澄靈覺嬰芝

麓雲等共四卷。華裝四大冊每部價洋八元。特價八折。

坐旨準則 丙寅六月北京道院五次坐壇。 達祖授附特

千佛山坐壇法言 坐壇六次訓錄分訂二冊侍纂者為靈默靈澄。 丙寅十月初九道院合經紀念日在濟

南千佛 山。 老祖 親授。共五目。一冊侍纂者為靈默靈澄等。

大道經統 乙丑丙寅之際在安慶道院 老祖親授。上統

五葬。下統五倫。侍纂為許苞靜○○○共四冊。領價五元。

未集坐經解釋 即副經未集、昧靈界輪天篇之解釋了卯

〇月 老祖臨第四母壇授侍纂者為靈默靈澄。

玄津坐經 坐義 丁 ,卯十月。 老祖臨天臨道院授。計 册。

侍纂宣錄為靈默靈達善淨靈觀。

保陽坐旨

丁卯十一月初七八日

達祖臨保定道院持

坐壇授。共六節侍纂宣錄者為靈默靈達嚴謹靈笙。

察綏坐經坐義真旨 丁卯十一月 老祖臨察哈爾及綏

遠 兩院分授。正文四集另有續集附集書後各一篇計一冊。

瀋陽春光腦海髓山坐經 版 權屬察院領價一元六角。侍纂者為靈默靈澄等。 丁卯十二月。 老 祖臨瀋陽道

院 特坐壇授,共五集。一冊領價一元。侍纂者為靈默。靈澄等。

通濟坐經 丁卯十二月。 老祖臨通縣濟南兩院分授。共

五集版權屬濟南領價一元侍纂者為靈默靈澄等。

(以下數種雖不屬於本時期因編列便利計故併及

造 化秘蘊 戊辰十一月冬至。 老祖 初臨天津行宗壇授。

分上下篇附篇。計一冊總院恭刊侍纂者為靈默靈澄等領

價判定由午年至申年分四次。自二元六角五至十二元不

連潘津梁坐經坐義 戊辰十二月。 老 祖臨大連瀋陽天

津臨榆四院分授。上經五節下經五節。共一冊。版權歸瀋陽。

臨 榆大連各道院分享之。侍纂者為靈默。靈澄等。

太乙坐釋法言 庚午重陽。 老祖臨皖北鄭集道院授。有

上中下元三篇。已授上元篇。計一冊。蚌埠道院主刊。領價一

元一角六。

坐諦釋義 庚午十二月十二日起。 孚聖臨 瀋陽道院

坐

壇授。共四卷四集。每集六節每節三目今已傳六十目未竣。

侍纂者為義誠。定敏。

觀 於以上各種經名大抵言坐者多蓋 老祖創設道院。救

渡世。以坐為主旨修者於默參正副經之外復得各種坐經 坐

義 而 研悟之。則渡己渡人之功行。庶克得其真諦也夫。

## 第四節 整固時期一日維護時期

本節所述歷史。固應畫自十七年之末(戊辰己巳之交)為

始然往 往 有須溯及十五六年者。(丙寅丁卯間) 則以事實

之連鎖故。其中關於宗壇之籌設。未集經髓之傳授。以及道院

之請 道以會維院則實為此時期中之特殊景象故名 願行宗行母之設立皆道院經過之最大事 項而以慈護 日 整固時 期。

日維護時期。暑分四項述之。

(一)宗壇之籌設

道院始源於濱壇則濱乃院壇發祥之地。 老祖訓日。『濱者

八 〇

岸也。道不可無岸。各方如有發願在濱創一宗壇有五人發願 永 住於濱供奉斯壇則成功之速更有駕乎諸方而上者。是

為宗壇設濱之所自始其籌設次第列為五目述如左。

(甲)宗職 於時院會兩務為道慈之基以六統監為之統系。

丙寅七月二十一日。始派首席統監素一。充世界道慈宗監。

令母總分別具請願推戴錄證以示尊崇是為有宗職之始。

派福緣智真為世界道慈副宗為宗監之輔。復有兩儀

宗及鎮宗。正宗各宗統監。各籍統監之分派。次年宗基籌進。

嗣

設宗掌一人。副宗掌六人。派素一升充世界道慈推展宗掌。

以德輝素苞素璞慧惠悟淡圓源充副宗掌而以德輝兼充

首席宗監自後宗職之派。日益繁多凡以為道慈之責任愈

重不能不有宗職以統系之也。其職序詳第四章附表茲不

贅述。

(乙)濱縣設院 丁卯五月福緣智真圓莪濱縣籍等籌組

院介修三十餘人。奉命於申望成立。屆時仍命福智等前往。

並籌宗基開院之日。 五教教主均蒞壇致祝詞。 老祖 親

臨。益加 訓勉。並謂宗壇為各地各院壇之宗仰所繫道慈化

世之真宗於焉是賴而母總諸方益盡力從事籌備中矣。

(丙)宗壇定基 濱院既設各方有擬就院中另擇一室暫作

宗壇壇址者。奉示以院壇與宗壇。係屬兩事。且宗壇之設。所

以固永遠之基。使道慈有至清至高之統系。於是另假城內

東街教育局新房為壇址遂於七月二十二日。設位開幕。此

為最初之創設。嗣派素苞。智真。福緣等。至濱須基因購置城

興工。月餘告成。判定於來年春分節。正式成立是為宗址之 內東南隅百數十畝隙地一方。從事建築。命於戌望前三日

定基。

(丁)開幕盛典 先是奉命宗壇每年春季自立春至春分澤

乙日之良者開壇九日秋季自立秋至秋分亦如之壇址落

成命於戊辰春分。二月正式開幕。屆期凡奉派宗職及南北

各院代表。溢者達二百餘人。神戶道院之尋宗。亦自日本遠

道而來。殊極一時之盛。自春分日起開正宗壇八次。靈

副宗壇八次。置港靈統系壇五次。肖嵐良侍壇之外各方誦

經合坐及參經研坐無虛日潔誠將事處以化渡世劫擴展

道慈為惟一之蘄嚮事畢留供奉一人常川住壇由濱院各

方協助為理。今猶是也。

(戊)宗掌顯相 樞府之宗掌為軒轅黃帝總方於赴濱前奉

示回京時。須在千佛山恭攝 宗掌相。方知化劫之遲速。在

於 此次櫻相之清晰與否也由德輝圓源靈覺修如靈易嚴

謹恭攝。期為閏二月初八日。至日各方恪遵敬攝。即今日行

宗壇供奉之 宗掌聖像也。

山 宗壇創設惟就購置地基中心建一壇玷而已嗣後奉判前 門山門之內建卍字室為慈勳院之用正殿之後建七星室。

為道 勳院之用。東偏為花園及菜園。西偏為住室規模宏廠。不

慈 以華麗是尚。而取儉樸雄壯之觀蓋所以保宗系之統。而 兩基之永固也當時各院職修均各失願。交相努力。以期樹 期道

此

宏規。顧

以時會所關。尚將待諸異日機之所在。固如是也。

(二)道院兩次請願

勃 道院自十一年(壬戌)正式成立。六七年間道務之推展蓬蓬 勃與時邁進。次年卍會產生萬載慈基以立。由是道慈並重。

相 得而益彰不得謂非神人交相努力之所致也。及政府南遷。

道慈綱要大道篇

情勢稍有變易。我院會雖曾取得北京政府、立案通行之保障。

至今不得不經過現政府繼續備案之手續於是有第一次派

員赴南京之舉。

十七年夏(戊辰)由總院會推定慧惠悟淡智真靈易靈默靈

達靈笙等先後南行初擬院會同時呈准備案適以 內部通令、

將 取締同善悟善等社。連及道院。致道院備案一節。猝生阻碍。僅 卍會呈奉部批。(時十七年十一月。語詳卍慈篇) 而道務

遂感受極重大之影響矣此為第一次請願之結果。

嗣 於是年展重陽慶會各院代表。成集濟南。放以道為慈之體。

院為會之源今卍會雖繼續立案而無源無體終不足以固其

用。 遠大之基。又以道院為聚修之地。一方固屬眾修習練坐行 一方實為化度功行所繫殊不得認為一種迷信機關其最

易啟人口實者即為乩壇不知道院乩壇所傳經 文。大抵皆修

身養性之學。所出訓文。無非導人以修己度人之功。文字可 以

公開。電無驚世駭俗之處。同人本此意義仍堅持作再度之請 願濟會蔵事。復經總會卍會公議之表決。公維妙通素葉惟慈

圓誠等重赴南京於時嬰芝靈易智真悟坦等均先往凝具道

院請 願文。附章程十六條。並撰道院說明。詳釋道院成立之要

山南 北各院代表十六人連名呈部時在十八年一月也。

今雖未奉有明文。而道院之真實內容。固己默邀政府之鑒察。

此為道院第二次請願之經過情形也

(三)正經經 髓之傳授及東北各母壇之分設

當十七八年之頃。(戊辰己巳之交)道務稍形滯阻。南方各

地。均賴 以慈護道而黃河以北及東三省等處則生機暢茂道

慈 兩務相與繼長而增高此關於形勢之不同化機亦因 之 而

各 有消長。世事罔不如是。遑論夫道。際茲 机隉之會。 老祖 日

以 化 弭之功行相策勵。一方令修者努力慈行以 化於 (有形。)

方 又以傳經大典分行各地。以為無形之弭劫於是乃有 太

乙 正 經 經髓 之傳授及東北各母壇之推 設。

經 髓之傳初集為 太乙北 極 正 經未集經髓節錄炁子總化。

第五母壇及臨榆之第五副母壇傳第一卷第一錄六節再次 錄七節又次先後至濱江之第六母壇第二副壇及長春之第 副壇安東之第六母壇支壇傳第四卷第四錄九節最後歸總。 七責任母壇傳第三卷第三錄八節與大連之第六母壇第一 至瀋陽之第六母壇及營口之第六責任母壇傳第二卷第二 自己巴二月為始。首由總院第四母壇傳經首箴銘。次至津

授 共四卷四錄。三十三節。 經尾經跋並在第四母壇迭開正文壇歷二閱月初集完成。 老祖命樞府代副宗主(素一)題

簽題日 日經髓者。不各各所由之徑。無孔不入處處是道。頭頭是道。回 太 乙北極經髓天集。共四冊。 老祖訓日。『是經名

回是氣。回回是體之功候也。其所以以三十三節為定者。亦超

乎三十三天之外之義也。其以 四錄為定者是使各方不為四

相 所惑而能脫乎四相之界輪而已。傳經之際奉命於瀋陽。

安東。大連等院。恭攝 老祖及五教教主聖像影映卷首以 昭

誠感云。

其 次集為 太乙北極正經經髓氣母歸宗亦於是年秋節後。

在 總開授。傳炁氣交替弁言及總敘箴言規銘宗言祇語等文。

以 濟 母壇授之。以下六籙則傳於第四五兩母壇第二篇六錄。亦 南為母院母壇所在地也。其首錄及第一篇篇首則於 第

傳於第四母壇第三篇六錄則以第六母壇及長春第七責任

母壇分授之。第五篇六錄則以第六母壇與營口第六責任母 母壇分授之。第四卷六錄。則以吉林之第七母壇。及第七責任

壇分授之最後之經尾經跋卷餘則授於宗壇所以示歸宗 也。

全經共五卷。三十錄。 老祖命樞府宗監 (道程) 題簽題日

太乙北極經髓人集。共四冊。 老祖訓曰。『有其母者。必有

其子母子相分。乃能總化。母子相合。乃能歸宗是炁可以為子。 亦可以為母。氣可以為母。亦可以為子。以是知母子之互體。即

天地人三才之化育也。觀於此。則知 老祖傳經之本旨所以

示 修者以炁氣分合之真境而為修功養候之階梯。而無形 化

弭之微意即寓乎其中矣。

| 茲將各母壇表列於 | 表  | 列於後         |        |       |   |
|----------|----|-------------|--------|-------|---|
| 壇        | 稱  | 所在地         | 設立時期   | 附記    |   |
| 第一母      | 壇  | 濟南本道門口      | 辛酉     | 庚申傳經處 | - |
| 第二母      | 壇  | 濟窜道院        | 癸亥     |       |   |
| 第三母      | 壇  | 南京道院        | 癸亥     | 是年傳正經 |   |
| 第四母      | 壇  | 地廟胡同北平南長街小土 | 癸亥     | 是年傳正經 |   |
| 第五母      | 壇  | 附設天津行宗壇     | 戊辰     | 傳經髓   | - |
| 第五副母     | 壇  | 臨榆道院        | 己巳     | 傳 經 髓 | - |
| 第六母      | 壇  | 字後街審陽小南關大什  | 己<br>巳 | 傳 經 髓 | - |
| 第六責任母    | 壇  | 營口道院        | 己 巳    | 傳 經 髓 | - |
| 第六母壇第一副  | 副壇 | 大連道院        | 己巳     | 傳經髓   | - |
| 第六母壇第二副  | 副壇 | 濱江道院        | 己巳     | 傳 經 髓 | - |
|          | _  |             |        |       |   |

第 第 第 五 責 責 任 任 母 母 母 壇 壇 壇 吉林道院 煙台道院 長春道院 辛 己 己 未 巴 併記於此巡視壇時: 傳 傳 經 經 始成 髓 立

(四)行宗及行母之設立

宗壇設於道院發源之濱縣既於第一項述之所有設備概 從

簡略其宏規大模之建築。尚未遑也當茲世界道慈統系斷續

之秋。將以力維此統。保此系。使道慈之推行。不至有所障阻於

是乃有行宗之設。

總 立 秋同壇戊辰七月十三日訓曰。『宗壇既已成立本可令各方於壇戊辰七月十三日訓曰。『宗壇既已成立本可令各方於

至宗壇。共同解決各項重要事件。以期無形進展。自然化叔。乃

行 餒於是為不得已之舉而在宗掌所在地。時宗掌為 合救濟辨事處所謂最高統系者即第五母壇之預備亦宗壇 壇之所在也。其重要當高於世界之各母壇及各院會也。」 則各方凛凛危懼。谁敢前往。一則道小有阻。更足使各方氣 設立 聯

掌方。責任宗掌德輝為兩壇責任掌方各副宗掌為兩壇 越日。奉派世界道慈宗掌素一、兼宗壇行壇掌方。與第五母壇 附

是為行宗設津之所自始。

為宗壇行壇壇監並兼兩壇責任附掌方。其各宗監均兼兩 方。素靄為第五母壇壇監。長異法鈴為第五母壇副壇監經 壇 麟

責任壇監惟慈為兩壇總監察嚴謹靈易陽寧道明悟慈副之。

是為行宗派職之始。

奉訓之後。各方極力籌備。一方墊集欵項。一方覓賃房舍的日

之內均有端倪其設置則行宗與宗壇同第五母壇與各母壇

同因所賃為樓房於最高一層正中設正宗壇左為第五母 壇

兼 副宗壇右為統系壇兼附特坐壇另室則供 尚真人及

守壇 仙 守沙仙各神位奉示於秋分十日初行宗正式開幕。

秋 日第五母壇成立。遵期恭行典禮如儀其侍行宗者。則令

東 北 西 北兩主院各派代表二人。東南主院派代表一人。母院

代表三四人。總津之各宗在右儀以上者均令參預盛典。共 開

正 宗壇五次。副宗壇二次。統系壇三次。第五母壇則於望日成

則於津院之東購置宗基兼籌宗享詳情當另於宗享大事記 立後開一次。自茲以後每遇二分二至則均於行宗侍宗壇今

中言之。茲不具述。

距 行宗設立十四閱月母院受特殊影響突被當局封禁。時

日即己己十月其中多出於誤會副經疏解。於十九年一月年十一月三十其中多出於誤會副經疏解。於十九年一月

七日己巳十二月初八日啟封。訓示有云。『創道救世提前十

二年。故不能不無波折累能由諸方處處隱忍雖有波折亦 無

|妨也。]第 以母院為道本所系推行道務不能令其中輟乃 設

駐 行母於行宗於十八年十二月一日記也一十成立作為母院 津辨事處。而行母統壇。依期侍開。各院籍證照舊辨理。並奉

派 各院掌監均兼母院流通掌監以事合力維持。垂危之道統

於 以不墜迄次年十月二十七日被九日遂告結束仍歸濟

南。 當此十月期間道務雖無若何之發展。而各地修子幸能 益

矢堅誠。憂勤惕勵。故當茲危疑震撼之會。而隨機應付。賴以

維

繋於不敝此亦本時間中關係最鉅之一端也。

## 第五節 擴化時期

本時期敘十八年以後事。己己 至其間道務表面上殊多障阻

而 無形運化。功用實宏其最顯著者有若東瀛佈道團之兩次

出發與世界道慈統系巡視團之組織一則發揚於國外。一 則

巡行於中華南北各地。世變愈亟。而化機之展。益形其昌大。故

道慈綱要大道篇

日 擴化時期。

(一)東瀛佈道團

日本之神戶道院。自十三年(甲子)創立。迄今六稔。尋宗數

次來華。而母總各方。未有專往佈道之使。自十八九年(已已

庚午)東瀛佈道團先後兩次出佈其第一次有任惟登撰述

之日記記載甚詳。尚待付梓茲畧舉其經過事實述之。

(第一次)十八年春。己肥日人西島氏。名宣道者。蒞瀋院奉

訓云。『宣道之來為宣東瀛之道。而及於西歐此中至機皆有

定數。副於安東奉訓著性真統監協商主院及連長營濱各 院從事神戶開沙適人類愛善會奉天支部部長富村順一員

循· 以愛善會與卍會宗旨相同。函瀋陽主會表示互相修道名以愛善會與卍會宗旨相同。函瀋陽主會表示互相 提

攜之意彼此宴集聯歡甚為浹洽是為東瀛佈道之起因。

秋 八月朔。安院奉派性真與弘濟專主東瀛佈道之事。並命即

知 母院。用黃緞為位式。以硃砂書之。著素爽送瀋傅同赴東。同

時 北京總院奉訓佈道團於中秋後一日東渡派惟登妙因道

開。 同東北各佈道者及纂宣錄前往。並授義誠正宗定敏副宗。

因 代靈默靈達赴國外設總也自茲以後同人極事籌備。 以 瀒

陽主院為集中遂議決東瀛佈道團簡章及推定執事準備東

世界紅卍字會東瀛佈道團簡章

行。

| 一、定名   |
|--------|
| 本團以視察  |
| 神戶道院   |
| 卍會兼往、  |
| 和都設總並赴 |
| 业赴朝鮮大  |
| 八阪各處宣  |

揚道慈為任務定名為世界紅卍字會東瀛佈道團。

組織 員一人。庶務員二人。交際員六人。纂宣錄四人。 設團統一人。團監三人。宣道使四人。文牘員四人。會計員一人。保管

一經費 公用均攤。私用自備。

## 世界紅卍字會東瀛佈道團職員姓名表

| 職別       | 姓名  | 道名 | —<br>年<br>歲 | 住所   | 備考       |
|----------|-----|----|-------------|------|----------|
| 團統       | 王筱東 | 性真 | 六三          | 安東道院 | 安東卍分會會長  |
| 兼宣道使文牘員團 | 侯雪舫 | 素爽 | 五九          | 濟南道院 | 濟南卍分會會長  |
| 同上       | 陶席三 | 道開 | 五四          | 北平道院 | 中華卍總會副會長 |
| 專監       | 宋夢萱 | 永明 | 五五五         | 東北主院 | 東北主會會長   |
| 兼保管員宣道使  | 程雯青 | 妙因 | 五四          | 北平道院 | 中華卍總會副會長 |

| 宣道使兼文牘員   | 任壽山   | 惟登 | 四二     | 濟寧道院 | 濟寧卍分會會長  |
|-----------|-------|----|--------|------|----------|
| 會計員       | 夏紹奇   | 穎誠 | 四五     | 營口道院 | 營口卍分會會長  |
| 庶務員       | 趙豹臣   | 法塵 | 三八     | 平泉道院 | 平泉卍分會會長  |
| 交際員       | 西川那華秀 | 尋化 | 四十     | 瀋陽道院 | 瀋陽卍分會會長  |
| 同上        | 西島佐一  | 宣道 | 四八     | 同上   | 同上       |
|           | 劉佩蘭   | 頓覺 | 五<br>五 | 同上   | 同上       |
|           | 王浩生   | 承宴 | 四十     | 大連道院 | 大連卍分會會長  |
|           | 劉穆如   | 承中 | 四四四    | 同上   | 同上       |
|           | 李鵬程   | 天真 | 四五     | 營口道院 | 營口卍分會會長  |
| <b>纂正</b> | 侯義誠   | 義誠 | 三八     | 瀋陽道院 | 瀋陽卍分會主任  |
| 管祭前表      | 唐景澤   | 定敏 | ニセ     | 同上   | 瀋陽卍分會幹事  |
| 侍宣兼庶務員    | 徐惠卿   | 奉滋 | 四七     | 同上   | 瀋陽卍分會副會長 |
| 侍錄兼文牘員    | 那樹藩   | 祥志 | 二九     | 同上   | 潘陽卍分會幹事  |
|           | -     | -  | -      | -    |          |

佈道團員共十八人。組織就緒。中秋後一日。自瀋陽出發。比由

日 領館通電沿路切實保護。以 識卍 階級中人會佈道團 非勞工商買可乃慈善團體又 比係

護照先至安東。侍特統奉訓『此次東瀛佈道開沙形勢與須發先至安東。侍特統奉訓『此次東瀛佈道開沙形勢與

國不同所有各壇均不專派守壇守沙之責。壇請時則設之。

壇畢時則避之。特令 蓮聖專此東瀛佈道行統守壇之責並

派穎誠承中天真為母院闡化統掌永明為母院責任闡化 統

掌頓覺為母院責任統掌法塵為母院名譽副統掌其宣道尋 化 均派為瀋院責任統掌以明 赴東立總之統系。 以次 經 韓

院成立後第二次開沙其復興景象固云盛矣而東京總院亦 京釜山、抵神戶。自秋分日二十一日起神院開沙五日是為神京。釜山、抵神戶自秋分日己也八月起神院開沙五日是為神

於此植基分述如次。

甲) 開院開沙時道 開制出 統以悟機發曾奉 宜訓 而各 識方 至 和各 之地 育均 而准 安隨

和平也

神院開沙畢之綾部改為大本瑞祥會本部神院開沙畢之綾部後部為大本教發源地現 訪尋仁。嗣設中

央主院於此。

龜 岡開特統二次。己巴八月二嗣設日本總道院行院於此。大

阪開院九月朔日開沙二日。

東京總院成立。軍陽先二日開特統成立日正式開沙。

漢京道院開幕望前開沙。

(乙)恭製神位並加說明。 道院成立。宜供神位。向有定式。由

母院恭請此次佈道東瀛奉 訓以四寸零七長與二寸七

寬為位式。正面書道旗之炁胞形背面書說明命妙因撰述

之。式如後。

(正面)於炁胞內恭書

老祖及五教主(文同正位)

至聖先天老祖又曰

(背面說明)

**炁孕育萬靈之大主宰。亦即** 

太乙老祖即

天之御中主大神。下列耶

釋道回儒五教教主。 △即耶祖之寶。 ○即回祖之寶。

項先師為孔子所尊是為儒祖此位乃表五教歸源一道之

意。

(丙)派職 各地開院。宜有職責。其重要者。奉派尋仁為日本

總院統掌神吉為責任統掌尋宗為院監建道為責任首席

統掌。 東京即以建道代行一切職權即東島氏奉訓尋仁不能常居 弘濟為責任統掌。仁

大為責任闡化統掌義誠為統纂掌籍定敏為統襄掌籍各

方之隨壇佈道者統監職以上均派為責任統掌統掌職者。

為責任院監餘則派為名譽職方掌籍嗣升尋宗為大阪道

院首席統掌。松月為首席責任統掌。王子悟圓為院監派 神

古為神戶道院統掌。悟宗為院監。並派承仁尋仁之妻為 日

本婦女道德總社社長。其行主兩院各職。則命尋仁以兩 地

之大本會職。以其先後與重要而推任 之。

(丁)佈道紀念章 奉命遵製世界卍總會佈道記念章百二

道慈綱要大道篇

十六枚。其式照主院之籌慈章放大一週。面微凸。背鐫世界

卍總佈道大和八字除佈道員各領佩外。餘由母總主各院。

及協濟旅費之堅誠首領分領之。以誌紀念云。

(戊)各地迎述盛況 一站凡設大本支部者輒有善信士女各執一旗表示歡 佈道團馳赴日本各地。及其回程。每經 迎

歡送多至數十百人。其在東京則有中國公使館及東京市

救 長之設宴歡聚由團員代表演述院會大旨。咸曉然於道慈 世之要義。無形化渡固不可思議也。

(己)佈道團回國與尋仁來華 佈道團自出發迄回國歷一

閱月。八月十 - 六日至 仍由安東回瀋陽。尋仁當龜岡侍壇時。

即失願朝母參總至是遂偕佈道團來華奉派素爽為招待

主任。並命道開先歸。至母總籌備接待嗣以時機不適僅至

瀋陽而止。 · 日抵月 審七少作勾留仍即返國其朝參母總待諸十七少作勾留仍即返國其朝參母總待諸

異 日。

(第二次) 十九年春。庚午日本京都市。即西有開宗教博覽

會之舉。由東京總院致函瀋陽主院。邀往參加。商之母總認為

可派代表參觀兼之視察道慈事務是為第二次東贏佈道之

動機此經推定代表十人。以慈果為團長餘為團員姓名列後。

第二次東瀛佈道團長員姓名表

團 長深 慶 雨

果臨榆道院

慈

逆院 臨榆卍分會主任

| 奉                         | 佈           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     | 專    |
|---------------------------|-------------|------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------|---------------------|---------------------|---------------------|------|
| 訓                         |             |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     | 員    |
| ¬                         |             |                                    | 那                                   | 唐                                             | 侯                                                    | 劉                                        | 西川                           | 王                   | 金                   | 孫                   | 周    |
| 赴                         | 組           |                                    | 樹                                   | 景                                             | 義                                                    | 穆                                        | 那                            | 浩                   |                     | 漸                   | 堯    |
| <b>小</b> 都                | 知           |                                    | 藩                                   | 澤                                             | 誠                                                    | 如                                        | 李秀                           | 生                   | 錚                   | 九                   | 階    |
| 參                         | 上           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
| 觀                         | 仍。          |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
|                           | 由           |                                    | 祥                                   | 定                                             | 義                                                    | 承                                        | 尋                            | 承                   | 誠                   | 昕                   | 根    |
| =                         | 瀋           |                                    | 志                                   | 敏                                             | 誠                                                    | 中                                        | 化                            | 宴                   | 德                   | 光                   | 淨    |
| 日。                        | 陽           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 以<br>下              | 安                   | 大                   | 北    |
| 即                         | 出           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 均均                  | 東                   | 連                   | 京    |
|                           | 發。          |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 見前                  | 道                   | 道                   | 道    |
| 全                         | 十时一         |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     | 贮                   | 贮                   | 院    |
| 綾如                        |             |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     | 176                 | 176                 | 176  |
| 训。                        |             |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 以工                  | 安丰                  | 大                   | 中    |
| 於丝                        |             |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 占均                  | 果出                  | 建卍                  | 中華卍總 |
|                           | 抵           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 見                   | 分                   | 分                   | 總    |
| 龜                         | 神           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              | 前                   | 會                   | 會                   | 會    |
| 岡                         | 户           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     | 曾長                  | 曾長                  | 會會長  |
| 諹                         | 開           |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     | K                   | K                   |      |
| 君                         | シト          |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
| 可承                        | <i>''</i>   |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
| / <b>1</b> / <sub>0</sub> | 一口          |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
|                           | <b>-</b>    |                                    |                                     |                                               |                                                      |                                          |                              |                     |                     |                     |      |
|                           | 訓『赴京都參觀住二日。 | 訓『赴京都參觀住二日即先至綾部繼至道團組織如上仍由瀋陽出發十四日,抵 | 訓『赴京都參觀住二日即先至綾部繼至道團組織如上。仍由瀋陽出發十四日 抵 | 訓『赴京都參觀住二日即先至綾部繼至道團組織如上。仍由瀋陽出發十四日 抵 那 樹 藩 祥 志 | 副『赴京都參觀住二日即先至綾部繼至<br>題組織如上。仍由瀋陽出發。時為二月抵<br>那 樹 藩 祥 志 | 一世京都參觀住二日即先至綾部繼至   「世京都參觀住二日即先至綾部繼至   「東 | 副『赴京都參觀住二日。即先至綾部繼至<br>唐景澤 定敏 | 到 穆 如 承 中 劉 穆 如 承 中 | 王 浩 生 承 宴以下均見前 以下均見 | 金 錚 誠 德安 東 道 院 安東卍分 | 部 是  |

世界謀相親相愛之修也。」是時綾部京都龜岡等地進修弟

子。各具虔誠。懇請在各該院開沙。並賜書畫。奉判云。『此次各

方之來和也。非流通侍訓之性質。其責任在代表參觀聯彼此

之誠誼。作世界之正覺者神總兩院開沙乃所以 助爾人事之

不及。啟爾道慈之玄機者也。」佈道團之任務既奉明訓而行

程亦於是而定之矣。

此 次新開之院為京都開沙一日二月二參觀博覽會二日而

繼 續開統及書畫壇者三由龜岡二十而綾部四日而東京二

兩六 所 侍訓文。或詳道慈真詣。或闡明道與宗教之別。而以中

正 和平為歸惟大阪請開沙未准休一日遂言旋。於三月

東往復適為二十日安院六日初即日。『各方知雨次赴和必

自東東也者。生生之謂也。安乎東即所以安乎生也此安東之 以本院以結其終之意乎安東之果也奉天道而化世界必先

壇。不僅為二次赴和之結果。抑且為未來之結果大因也。

院達數百處。道院統計化機之擴展於斯為盛數。 東瀛經兩次佈道而後彼方人士。信仰益堅二三年間推設道

## (二)世界道慈統系巡視團

院會設立。已屆十年各地之道慈事業或為整進或為保守或

機而統系所在不有實地之視察與訓練。殊難收整齊劃一之 為停滯皆視其各地所處之境勢。人靈之聚散。以判其消長之

尚未告終其已經過者由中華卍總會編刊大事記詳述之茲 效此所以有世界道慈統系巡視團之組織也巡視團之任務。

第畧言其大概。

(甲)巡視之要義 世界道慈統系之巡視。有二義焉一為神

事之巡視。日世界道慈統系要擅凡各地院會道慈兩務之

應 行興革及重要事件皆由巡視壇述之於經文前半部日

大道統系。後半部日慈業經驗事竣後。奉判印授。一為人事

之巡視。日世界道慈統系巡視團關於各地院會個人之修

養 功候是否實地做去。與夫各地慈業及救濟工作是否適 必宜作一有統系之指導與訓練神人並進兄以鞏固道

慈之基而已

(乙)巡視之程序 要壇於二十年三月十九日(辛未卯朔)

成立奉示以一年為期當視世界之化機如何再定展期與

否其次序自中華為始而後普及於世界。以玄津要道而論。

則津地之巡視。為其發軔之初。其已經過者。津之行宗要壇。

皆為籌備由第四母壇而熱光保興為第一段。自三月二十

日至三月十四日次則南行由濟解之第二母壇經徐蚌至一日即二月初六次則南行由濟解之第二母壇經徐蚌至

南京之第三母壇及滬窟。下再至西北主院及第四母壇為

第二段。自五月六日至五月初六日又次復由行宗至東 北之第六母壇。迄營連煙。折回至東北主院開特書壇。賜鎮

符為第三段。自九月四日至九月初八日即 切禮儀較之

傳經尤為隆重。

(丙)巡視之組織 巡視組織屬於要壇者。壇掌德輝。責任

掌龍光副壇掌圓源氣誠。壇監則以各母壇壇監代之。其他

大事記中侍要壇之纂宣錄則為靈默靈澄靈笙嚴謹靈達。甚繁詳見侍要壇之纂宣錄則為靈默靈澄靈笙嚴謹靈達。

侍巡統方事者。在北則以悟志良善任之。南行則以理性、朱

誠肖嵐涵輝任之東北則以義誠定敏省和臻吉浩養承宣 任之。至巡視之組織臨時由各地參加者甚多茲錄其由 總

出發者如後。

(團長) 許德輝 (責任團長) 馬龍光(副團長)李圓源夏穎誠(總纂)

劉靈默(編纂)陳靈澄王嚴謹程靈達李靈笙(團員)喬法鈴任惟登楊

圓誠張蔥贊(庶務) 李甯仁郭靈仁金棠修(書記)章華和高曜涯

特別救濟隊長)封聿端 (隊員) 中靈悟鄭慧根張華聲許聿鶴

(丁)巡視之將來 視東瀛以次及於南洋面南洋佈化之基已筆矣歐美即東 當巡視組織之始。原定國內巡視畢即巡

北 之巡視。尚須有二次三次四次之出發雖云各有定機。而

世事之推遷往往隨人心之聚散以為轉移蓋巡視之功用。

一方重在有形之化渡而一方尤重無形之化弭道慈前途。

將於此覘其究竟矣。

各省區設院統計第二表 (己巳至辛未)

| 年別     共                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 宮      | 紫波、 | 江、 <u>稗</u> 貫 | 子、松  | 勝寺、  | 津、法 | 取、日吉 | 大阪龜岡綾部東京漢京島取日吉津法勝寺米子松江裨貫紫波宮 | 東京、      | 綾部、 | 阪、<br>龜 |        | 中華民國 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----|---------------|------|------|-----|------|-----------------------------|----------|-----|---------|--------|------|
| 至自中華                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |     | 稱             |      |      |     |      |                             |          | 院   |         | 別      |      |
| 共     辛二     夫十     己十     別院       素十     午九     年     數別       5     1     2     2     東山       1     1     1     北河       5     1     3     1     徽安       3     1     2     蘇江       2     1     1     南河       10     6     4     寧       1     1     遠       4     本     海       6     万       6     万                   | $\sim$ | 至年  |               | 本八昭年 | 自國日十 | 十   |      | 三表                          | <b>将</b> | 院經  | 道院      | 台地     | 日本   |
| 辛十十五年     2     1       日十八年     1     2     1       1     1     1     1       1     2     1     1       1     2     1     4     本       1     1     4     本     本     本       1     1     4     本     本     本       1     1     6     7       6     4     本     本     本       6     6     7       6     7       6     6     7 |        | 1   | 6             | 1    | 2    | 10  | 2    | 3                           | 5        | 1   | 5       | 計      | 共    |
| 庚午2211131314基44基五614基614基614基614基614基6144614461446144614461446144614461446144614461447444844494449444944494449444944494449444944494449444944494449444944494449444944494 <td< td=""><td></td><td>1</td><td></td><td>1</td><td>1</td><td></td><td></td><td>1</td><td>1</td><td></td><td>1</td><td>年</td><td>辛二</td></td<>        |        | 1   |               | 1    | 1    |     |      | 1                           | 1        |     | 1       | 年      | 辛二   |
| 十八年<br>別院數東北徽蘇南寧林遠河<br>別院可以下河途吉綏熱                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |     |               |      |      | 6   | 1    | 2                           | 3        | 1   | 2       | 年      |      |
| 別院數東北徽蘇南寧林遠河                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |     | 6             |      | 1    | 4   | 1    |                             | 1        |     | 2       |        |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 港香  | 河熱            | 遠綏   | 林吉   | 寧 遼 | 南河   | 蘇江                          | 徽安       | 北河  | 東山      | / 烷/ 區 | 別    |

|    | 中央淨玄土浦伊保岩間眞鍋玉惠橫濱本牧長讚岩賴水戶我孫子、            |        |
|----|-----------------------------------------|--------|
|    | 磨西駿河加古川北豐島西達布小赤松直日宇都宮松任御幸下館             |        |
|    | 小田原印南藤枝東志方黑磯神奈川二葉志方上郡尼个崎濱松飾             |        |
|    | 豬阿久根山野純信富士見苗代在原源清田大門見付豐玉保福島、            |        |
|    | 津南葛安浦下館琦玉本莊若松福岡八幡直方西新三井久留米三             |        |
|    | 倍播磨白國靜岡駿府靜陵龍介崎江戶崎大社瑞月香                  | 五<br>年 |
|    | 日本昭和一住吉西宮高濱清水小濱上津中津橋津宇佐別府大分九子瑞岡安        | 日 木    |
|    | 犀川金澤、小松、大聖、寺國守、阿井、仁多、忌部、岩阪、佐太、津和、朝山、札幌、 |        |
|    | -) 美愰花笑海潮八雲古江木花朝酌野波宇賀莊風連士別第二加賀、         | 庚午     |
|    | 十九年(一石加治木宮崎、小國宮原天鹽紋總內下川上磯亟館野田名寄旭川、中華臣國  | 十十十九五  |
|    | 保長崎島原九洲熊本八代鹿兒島名瀬右仁屋御神山手花部赤木             | 立      |
|    | 舞鶴新舞鶴西毛姬路岡山九天鎮西福岡警固佐賀鹿島有田佐世             |        |
|    | 四年根室北光瀬戶牛小樽鷹栖浦白士別日本昭和                   | 四日年本   |
| 32 | D) 守上鄉仙台橫濱浦和東山東海京都三島北明帶廣中興部俱知安、八年( 、 )  | 己十     |
|    |                                         |        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |                                                | 六 E<br>年 A<br>形 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|------------------------------------------------|-----------------|
| 置賜手間石橋廣瀨能義松江水火松楠柴田小泉齋川日光川城之民庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之兵庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之兵庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之兵庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之縣建北松本筑摩高知高松龜山能登栲機清風總關上野原瀧野川菰斧山松本筑摩高知高松龜山能登栲機清風總關上野原瀧野川菰戶連城箱根交信野方鎌倉王子上宮津花九丹戶生板中舞鶴芳賀、西美作旦土中島稻葉多比良有喜太宰府平面桑名三堂北總神美、世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間 |    |                                                | 日<br>名<br>日     |
| 津、大瀧第二年、北原、北原、北原、北原、北原、北原、北原、北原、北原、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、北京、                                                                                                                                                                                                                                   |    | 置賜手間石橋廣瀨能義松江水火松楠柴田小泉齋川日蓮臺東城瑞澄村山山內東高原神石神邊甲奴道上松岬 | 辛十年八年           |
| 大 瀧 第 舞 仁 北 兆 原、 舞、 仁 總、 縣 二 線、 水 神、 勝 間、 井、 菰 部、 賀、 之 美、 間                                                                                                                                                                                                                                                  |    | 豐岡楯山諏訪富永兩莊東神戶員辦彦根川島多治見大津水口、                    |                 |
| 瀧 第 舞 仁 北 原、<br>舞 仁 總、<br>八 總、<br>八 線、<br>八 海 勝 間<br>一 議<br>一 議<br>一 議<br>一 議<br>一 議<br>一 議<br>一 議<br>一                                                                                                                                                                                                      |    | 野道後金龜丸龜松山不太奈大洲長倉清交會朝日新莊大東大井                    |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    | 斧山松本筑摩高知高松龜山能登栲機清風總關上野原瀧野川菰                    |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2  | 瑞穗船場燒津半田栗田名古屋湘南德島倉真山代志樂第二綾部、                   |                 |
| 兵庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之田美作旦土中島稻葉多比良有喜太宰府平面桑名三堂北總神美世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間                                                                                                                                                                                                                            | 40 | 內鯉城箱根交信野方鎌倉王子上宮津花丸丹戶生板中舞鶴芳賀、                   |                 |
| 田美作旦土中島稻葉多比良有喜太宰府平面桑名三堂北總神美世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間                                                                                                                                                                                                                                                       |    | 兵庫楠琦玉大宮菊池水源鹿本不動大野心町廣島皆實仁保水之                    |                 |
| 世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    | 田美作、旦土、中島、稻葉多比良有喜太宰府、平面、桑名、三堂北總神美、             |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    | 世田谷上市寺井野四日市城崎落合阿哲矢神是里竹田北原勝間                    |                 |

東萱場磐楠鳥木莰曾根鵜川長野北信佐久宮津城南盛岡內間 新發田古渡路峰山新寫加茂穴太關崎川口漆山小丹渡實久三宣 間東天由良榮光八木榮北津輕赤羽八坂總社寺泊宮內龜岡第二 島、月光宮、兒島、基隆古川、久下、丹氷、村田、小原、刈田千代、吳台北、小文 勝部大國西大寺牛窗真明武雄大戶新川山王園部小山大野德之 五大島小阪光德井尻東佛苗栗吉江馬路春日之出倉敷鹽見久松 159

本章總結 合以上五節觀之。道院之源史。略見其大凡。訓示

吹浦和東佐野比企走出南投和歌山三春堺龍神玉山藤个崎、

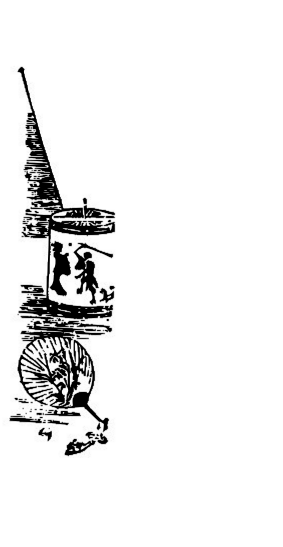
修之期。因其機。因其時。而定其推行之序者也。故道慈之機動 屢云。大道創世。提前十二年。此十二年中。所謂訓修之期也。訓

於庚辛。庚申而行於壬癸。有壬癸之推行則有丙丁戊己之波

折有两丁戊己之波折則仍有庚辛兼十之健全。庚辛之健全。

ー 一 八

與夫修者之所以為修其義理可得而尋其梗概 先渡己。拯人即 以 非真健全也。其間道與魔爭陰陽相戰而潛移默化之功用。則 訓修而勵其自訓之定力。此道慈之救世化叔。所以渡人必 所以拯己也明乎此則知道院之產生於今世。 矣。



## 道慈剛要大道篇

# 第四章 道院綱則之說明

道院之有 河綱則。所 以示修者共同率循 之準繩而為辨理道務

者樹其整齊劃一之規範者也綱有綱頒網維之義自 則縷 陳

其條件。所謂 綱舉目張是也則有法則與則度之義。細 則則 其

手續法也。故有院綱 以表慎重根本之要義。有院 則 以立 條 分

縷晰之程序又有施行細則以明 因應制宜之次第蓋以道本

於 一。 院則各地分設不有 綱 則以為維繫之具。不足以 明 統

糸 列 於講義閱者取綱則合刊對照而參觀之斯可矣其自十 而免紛歧本章之說明。但就 綱 則逐 條 加以詮釋其條文不

まっている。モブーン・また屋

年(丁卯)以後關於院務各項手續歷屆公會有經公議變通。

或補助而未加入綱則者亦分敘於各目之內以為將來修訂

之張本焉。

### 一道院院綱

院綱自民國十一年(壬戌)初訂通佈至十三年(甲子)二次修訂奉訓至少

須有其時所有道院過半數之掌監提付公會議決方得請判修改甲歲以後。

未敢輕議變更所以昭鄭重也。

## 第一綱 總則

₽ 舉其最要之總綱領而言也

目 首列道院神位其 老祖之說明及 各神聖仙佛之修行史詳見演教

篇第四章茲不贅述所標宗旨一道院之設始於傳經最初有 太乙北極 真

經副 集設院以後次傳 太乙正經午集再次傳 太乙北極 經髓天集為炁

子總化。人集為氣母歸宗修者研究各種經籍。各有其致力之不同而宣以參

悟 太乙真經為圭臬。庶知探本窮源之要。一道院言道為各教同出一源之

大道。非一教一宗之所謂道。言五教者學今世界最顯著之基回儒釋道之五

大教而言也。修者研究各教義理。各有所宗不令其捨棄夙所崇奉之教。但期

萃五教于一堂。而共研其所以融會貫通之真理。以求闡明萬殊歸一之大道。

此道院之本旨也。

二目 院以道稱。示定名也。各地推設。但冠以所在地名。不宜再加其他字樣於

道字之上。所以示道無二致。惟以地名。誌其院址所在而已。

(第二項)道院創設於濟南。故稱母院。即世界各地道院之母也。一國之內。其

設于各國都者為總院。在省會者為省院縣為縣院縣境內分設者為支院,其

有統轄一大區域之道務者為主院有特殊地位者為特院。其特院代行主院

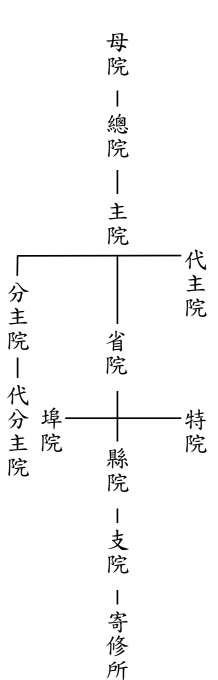
職責者為代主院分任主院某一區域內之職責者為分主院代行分主院之

二二四

職責者為代分主院其任通商大埠者為埠院院未成立尚在組織中者為寄

修 以某某道院稱之。以昭劃一。兹將院之統系。圖表如後。 所此就其院之統系。而表明其院之所負責任之不同也。至對外名稱。則仍

### 道院統系圖



三目 道院所設之壇為院壇其傳經之壇為母壇以傳經為道院產生之根本

地也。故濟南傳經處為母壇嗣後傳經多次。且不一其地。依次稱日第幾母壇。 或第幾責任母壇及第幾母壇第○副壇或支壇其壇址有專設者有併設於

道院以內者詳見第三章今則有宗壇則又在各壇之上矣。

四目 道院為世界眾生聚修化度之地故凡潔誠以勵修者皆得入道為修方。

無種族之歧視。無國籍之界域。無宗教之門戶所謂大道為公一視同仁者是

五目 道院最重修功修功有內外二義內功為靜坐修己之本也。外功為善行。

度人之要也內外不可偏廢道之全體大用方云圓滿其詳說可參閱第二章

第五節修道的主要旨趣。

第二綱 組織 一切方式也。道院內部。為有統系之組織

所

以規定辦理

道務之

目 道院非觀菴寺院之院不可認為一種機關亦不得認為單純的慈善團。

或一 種宗教團體之結合所有院務皆道務也道務繁頭故分設六院以統系

之一日統院所以統全院之道慈事務有提綱挈領之職司也一日坐院習坐

等事屬之。一日壇院。全院壇務屬之。一日經院。經籍等事屬之。一日慈院。慈善

事務屬之。一日宣院宣導等事屬之詳說分敘各院院則中。

(第二項) 道德社為輔助道院推行道化之樞機。世界紅卍字會為純粹

而產生發揚光大已現於今世其源史詳卍慈篇道德社亦首創於濟南歷屆 慈善團體之組織兄設道院之處均宜並立會社相輔而行己會後道院一年

徵員規模麤具曾有設立中華總社之議选未正式成立至世界宗教與靈學

之研究皆道院修方所亟應致力者其若何發展尚有待於將來。

(第三項) 五教特部即基回儒釋道五大教一切教務之所系屬也惟母

總兩院設之。

一目 定統院應設各籍方籍方猶言職方也不曰職者別於塵俗之意也掌籍者。

掌理其所負職責之各項籍冊也茲就文篆藏莞四字言之。文字上一為六爻皆

吉下义為四爻皆謙取乎能受道益而可載道之意也家別乎官府印章上體如

紐下體平直如章取其分別陰陽變體同文殊用與統一平均樞 紐相稱之義

已藏乃有爿有戈有草有臣戈以得草則新無所慮,出災獲菽則食有所給臣作

擔負解自無一人獨勞之苦。一人獨局之難也。完別乎管者。一則不盡為官之一

部而言。一則實在完全能生虚心腦力。个个平均事事有條有理之義也。其餘均

詳院則中。

三四五目

均於各院院則中詳釋之。

第三綱 道務

道院之設。一方為習練坐行。一方為推化於世故道

務尚焉。本綱之立。所以舉其大要也。

目 世劫之重由於尚智巧而啟貪爭欲救其弊惟在發揚道德精神使人羣

能盡其互助互愛之本性。而後斯世可躋於大同。

二目 能切身體行。以為斯世導覺之資。其詳可參閱第一章第五節。 道旨二字。含義甚廣。簡言之即在正人心以弭世劫。闡揚之道。又在修者

三目 道之不明。各在失教學校之立。所以宏教化也。

四 目 世界之人群物類。莫不以生存安樂為幸福。必也教養兼施。而後倫群得

以安其生樂其存於自然大道之中而善舉乃克完成其真實功用矣。

五目 實業之興。在使地盡其利。人盡其才物盡其用。所謂因民之所利而利之。

此自然之利也。而慈欵不期裕而自裕矣。

## 第四綱 規約

規約者。道院修方共同遵守之規律公約也。有互相

勸勉之義。而無勉強制裁之力。凡以形成其自然道

化而已。

目 道有所範而後自尊以尊人。視聽言動非禮所戒克己復禮天不歸仁此

聖功也不可不謹。

二目 道規之立。詳於修紀(職纂修記另有專本)。所以定修程也。守而行之。

乃克勵修。

三目 道功指內功外功而言宜內外並重也。

四 目 修道重在躬行實踐故對於一切道務有力者盡其力有才者盡其才不 道慈綱要大道篇

以強制為功而要以堅恆為貴。

五目 誼與義通。敦有篤厚親睦之意。誼屬同修允宜互相親愛互相篤友。擴而

充之即民胞物與之懷亦基於此矣。

院既設立必有所費 。經常也。久也。有其常行之用

乃。

第五綱 經費

立其久遠之基。

目 院費出於修方自由輸助。無強制担認之方。亦無向外勸募之舉。一以徵

在修者誠信之戚然一以免院外紛歧之漸也。

目 詳院則中。

三目 特種款項如各項慈款及其他各種慈業基金是院費均不得動支以免。

混淆而杜糜濫。

四 目 詳院則中。

五 目 院費收支的取公開之義分別公布所以昭大信也。

### 第六綱 附則

不屬於以上五綱之事項。附列於本綱。

一二目 規定道院舉行慶誕之典儀日期應參閱誕慶表及道院典禮儀注道

院樂謌譜其有各院單行者遵

判行之。

三目 規定各項會議日期所以重人事上推行道務之職責也。

院綱為道院永久遵行之具。故必經人事公研修擬。而奉

判定之。所

謂質諸神人而無疑者亦以示大道為公之旨也。

四五目

### 道院院則

母院創始之際奉命擬具統院及五院院則各曰試行院則是為初訂院則之

始次年(壬戌)命福緣宣望春谿嬰芝圓誠素爽善濟等從事修正並訂施行

細 則提交公會公研判定刊佈是為各院實行綱則之始嗣後道務推行日遠。

各地情形不同。每屆公會,輕有修正之議。这十六年(丁卯)。經四次之修訂即

現今之綱則合刊本也。

#### 統院

則文 道蘊先天。無名無迹道生萬物有物有則爰創道院肇始東邦。合五統

六。宇宙煌煌。體立用宏網舉目張寰瀛內外。師彼津梁如車遵軌。如航御風世

界矩矱。洊臻大同。

詳演教篇。以下坐壇經慈等院均同。

目

二三四目 分定各籍方應辨事務統院掌籍簡稱日統掌副掌籍日副統掌。

自統掌以至修士。無上下階級之分。而責任所在。宜有其統系。修者不可以塵

職之見為之分判也。

五目 各院籍方。判授道籍由母院恭製、天籍則由母院統篆啟用統寶及院章

後。並呈壇請畫時號。其式與道籍同。

六目 名譽各籍大率已進修者授道籍。未進修者函徵。

七目 道院各籍方均奉訓派其由人事公推者亦必呈奉判准故任期統由神

事定之。

八九十十一各目。 均各詳定式。

十二目 母院自民國十一年(壬戌) 呈部立案後是為道院正式成立之時。

行政官署備案。並附道院院章。(見第三章第二節)函由母院備發。 嗣後各地設院。由母院統掌領名。會同該地創院代表人連署。分別函報當地

十三目、 詳寶則。

十四五目、 證功證候省過各室均應分設但院址有廣狹不同得因地制宜

而設置之惟星期默過及朔望求審赦最不可缺所以策勵修功與養候也。

十六目、 詳寶則。

十七八目、各項籍證錄及表冊各式。均由母院遵製通行。所以重道統也。

十九目、 詳道規。

道慈綱要大道篇

一十目 道鐘於壬戌五月母院奉訓派素爽為道監付以道鐘鐘銅質高一尺

背面民國十一年六月六日鈎鑄。所以代夏楚。責己可。責人亦可如被鐘 次不改即由乩判或道監疏請去道籍是為設道鐘之始數年前每屆年終母 二寸。下邊圓徑二尺四寸。折徑九寸六分。中徑七寸。下徑八寸。正面濟南道院。 扣三

二十一二三目、分定執行道務之職責。以示統系不可紊也。

院奉判令道監於除夕持道莚扣之近數年則未之舉也。

二十四目、 經價詳經院院則書畫價詳書畫則例固本儲金另有專冊。

二十五六目、 預決算以陽歷年度為準尊國歷也。

二十七目、辛酉春母院奉訓令濟真籌設道業銀號嗣擬組設道生銀行於次 年五月成立。厥後京兆天津上海武昌相繼設立。各行組織如普通商業惟每 年提純益一成作慈金。今惟濟南道行尚在其道慈銀行則猶未遑也。

三十目、 道院籍方籍錄及領經人齒錄曾散見於道德雜誌尚未有彙刊之本。

三十一二三四目屬於統院應設置者各院情形不同亦宜量力為之。

三十五目各室應設簿冊。係就現時所需者為規定如以事實上之經驗亦得

隨時增減。但其中最要者不可缺。

院則。有認為不適宜者得提議修改之。

三十六目。以統院合五院而言之。每年公會為各院合議道務之會。故凡對於

坐院

則文 躁釋矜平。厥功是坐聲屏息啄靈根以固。憧憧匪靜唧唧匪默靜默在

則中各目。有無須加說明者。即不列舉。以下做此。

心毋惑爾魄。

目見前。

一目坐院掌籍。簡稱日坐掌附掌籍日坐附掌其壇經慈宣等院掌籍附掌籍。亦

做此。文藏修士。有兼任二院以上者。則按各地情形辨理之。

道慈綱要大道篇

三 目坐則起源於功則(見第三章)。迭經修改。坐圖之定。亦有三期第一期為

默靖坐相以其為母院第一任坐掌也第二期為江慧濟坐相第三期為十全

道坐佛相即今之修坐須知所印之坐相也。

十一目坐會為研究坐功坐法與普通會議情式不同十年以來曾在母津總及

南京杭州。先後計開五次。其日期有另定者。有與公會併開者。均另編會議錄

印 佈。

#### 壇院

則文 神人接靈惟靜惟肅上天夏遠不疾而速心香一辦合漠通微妙山真

諦大道指歸。

一二目、 均見前。

三目 道院設壇重在有統系之設置各地開院盛典往往有六壇齊開者亦有

未能全設者則因地制宜奉判行之。

#### 經院

則 文一炁元充。無極之真。元黃未剖先天之經因文見道。炳若日星藏茲寶

笈錫爾群倫。

一 二 目、 均見前。

三目,真經正副集為修方參悟必領之經嗣後續傳者尚有經髓及各種坐經

坐義十餘種(詳第三章)修方均得請領以資研悟。

六目 本目之真經版權專指正副集而言其他各經典之版權有分屬於各院

者。均奉判行之。

十二目、 傳畢曾有授予各方版權之榮典。詳第三章。 版籍。即版錄也。如寶錄式。中書眞經〇部版錄六字。副集正集先後

排序道名。以各院所賜匾額四字冠其上。下一字。依照母院歷次所

賜之字按領經人年龄大小順序排列遇有上下二字相同者則虛懸勿用母

院印有歷屆排名字樣單其特賜道名者不在此例又有按匾額二字或三字

排名者。遵判行之。

#### 慈院

則文 萬物一體博愛為慈蘊利匪福樹德務滋無間人我己溺己飢同躋仁

宇。皡皡熙熙。

三目、 籍方皆得為慈助所以使修者曉然於修道。非徒為獨善其身必以化世

利物為懷對於一切慈務皆當竭其心力以勵功行也。

四目、 災糧聯合會於辛酉五月創設濟南道德社時即有斯命其辨法大要聯

合全國各省縣就各地有餘儲之於平時酌量均輸以作臨時調劑急需之計。

先令籌辦一省或二三省以次推及於全國蓋預示後來各地災荒免至臨渴

掘井。以規模宏大。未克實行。三年前。齊南曾辨防災會。亦擬仿此意行之終以

慈事體大仍未完成甚足惜也。

八目 節金慈善儲櫃各院頗有實行者。辛未。各院會籌辦十六省水災。需款浩

金櫃意在提倡儉樸以尋常奢侈之品易為儉品積少成多以為聯合賑濟之 大曾於七月營口巡視壇復奉訓令各院會及個人家中皆掛一慈善節儉儲

後繼是就本目所定之節金櫃稍予擴大就能切實行之亦度已濟人之大功

德事也。

#### 宣院

則文 圓靈 一點孕毓本院茫茫世宙渺渺真源微斯警鐸孰與導前寄象鞮譯。

勗哉虔宣。

目、見前。

三目、 道院求修以年龄滿三十六歲為合格此定例也其新開之院百日普渡

期。未滿三十六歲亦得求修或寄修者。此特例也。丁卯十一月十五日。總院奉

訓春分而後更當以嚴中之嚴為定凡年未滿三十六歲無五人介引不經統

出公決。由母院通知各院。一律遵行。其未及成年之童子。每遇特典。亦准求修。 監統掌審查與正副宗認可者概不准求修等語復經戊辰庚午兩屆公會提

另列入童籍修冊又總院設修侍寄修所院會之道侍慈侍准予求修或寄修。

另有專則。

四目、 今之求修願文。判定於庚申十二月初九日傳經壇。求修具二願(願修

功行願造上乘。)准修具四願(加願得真諦願度眾生二語。)其末二句。(

發動也有自然之發動必有身體力行之功以償其願方能謂之宏願而宏願 如背願言上天是鑒。)亦於當時奉判定之所謂願者。心之所欲也。亦自然之

之發必以極大之誓以助之者。俾免其言不顧行行不踐言也。

## 一道院辦事細則

辨事細 則即統院及坐壇經慈宣五院辨理道慈事務之一切手續亦即 院則

各目之逐條說明。無俟再為之詮釋。但各院現行手續。有經歷屆公會議次施

行而未載入細則者澤要述之以資參考。

壇院四目、 統院列目請示事項。現例以六目為度、六目以外。列為特目。仍

自特一目起按照事之重輕依次序列。但必經該院負責掌監審查其最重要

者並須由首席統掌具名代請。以昭鄭重。

遵字樣並加蓋領經之院院章。 經院五六目、修方判領之真經應由經院於真經末頁填寫弟子某某奉

庚午年公會議決辨法。紀述於後。 宣院三目、寄修手續極為繁難屢經公會各院提議或補充或修正茲舉

一甲院遇有未滿求修年齡即十六歲以上。未滿三十六歲者之求修人。應先

將求修人姓名年籍。登入寄修外院籍冊即將願文年籍表函寄母院或總

院 代辨。並照則指坐。

母總院接到前項文表先將願文代其恭元。並查明新開幕百日普渡之乙

院將寄修人年籍表函知乙院照登外院寄修籍冊。一面將修坐須知函寄

甲院轉發寄修人。

寄修人庚表由甲院隨時送交母院。彙元。俟奉判領經由母院函知甲院。轉

知寄修人就近領經(此經係甲院代乙院轉發事後仍由乙院撥還甲院。

通知乙院登記經冊。載明此經由某院代發。)並遵則排名排定後由

乙院分別函知甲院及母總兩院。

面

甲院如確 知乙院在百日普渡期內亦得照章逕寄乙院辦理。

童龄(指十六歲以下者)寄修由甲乙兩院將排名分別登冊。但不指坐。

不領經。

以上五項為普通寄修例。但因力求便利起見隨時得函送母總兩院寄修亦

奉判通行之特例也。



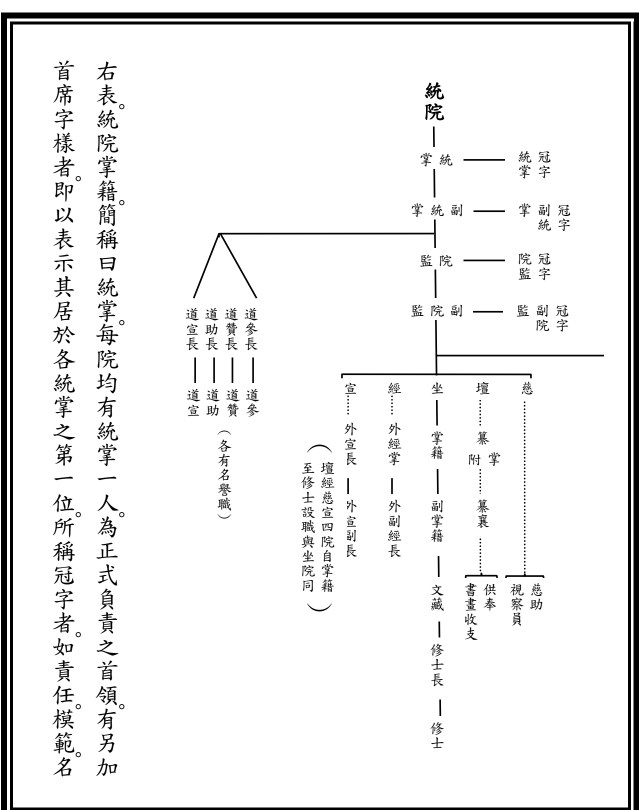


## 附道院職序表

統系而已各表分序如左。 準次列特設籍方表二。分別統監道監及五教特部各職。以明各有所系再次 重。總之院職為天爵所在。不同於人事之職位的於大小高下之階級凡以明其 就以上各表彙列為院職統系表傳一覽而知其職責之所定。以明其分位之 有因職責不明。遂致統系紊亂者。兹就現有各職首列院職表一。以綱則所定 道院院職。依綱則所定。以統掌為最尊嗣以道慈事務。日形發展。乃有各級統監 之設置以為維繫道慈之功用職稱繁蹟日甚一日而各院對於道慈各職往 輕 則 為 往

### 院職表一





道慈綱要大道篇

者。微有不同。詳見統院院則第二目內。 其副統掌院監副院監等亦如之統院之內直系於統掌院監者有文篆藏莞 各院不能一致亦無定額而要以不冠字之統掌為其對內對外正式負責者 譽監責維護監護流通坐鎮推展闡化聯歡值日等名稱均係臨時奉判派定 道慈事務者屬於統院之外職與四室及五院各職負道院內部常行之職責 院職之組織於焉以備其道參長道參以迄道宣長道宣等職則為輔助全院 四室設職如表列統院之下有坐壇經慈宣五院各有設職即所謂統五合六。

## 特設籍方表二

世 界 道 慈 首席統監-次席統監— - 統監— 冠字統監 副統監

東亞道慈首席統監 次席統監-統監-— 冠字統監 |副統監

中華道慈首席統監 次席統監 — 統監-— 冠字統監 副統監

−各院統監─副統監─各籍統監─副統監

右表因限于篇幅。不克作一行直書閱者可自第一行至第四行依次直貫而參

觀之。自了然矣。

右表之統監職。各級均有首席一人。如世界道慈統監首席統監以外。尚有六

統監其他無定額所稱冠字者與院職表說明內所載各種冠字名稱同其各

院之統監副統監有派定為某某一院者有兼二院以上者各籍。指坐壇經慈

宣文纂篆藏莞各籍而言也。

總道監 道監 總 各籍總監 監 護 道 使 宣道 使 察 監察 副監 (各籍同上) 副使 副監察

統 教掌籍 五 一教部長--各部主任 各部專修士 各部公修士

右表所列專修士。係院專研一教者。公修士。係指研究二教以上而言也。

### 院職統系表

世界道慈首席統監 次席統監

統 監 冠字統監

副

統

監

冠字副統監

東亞道慈首席統監 次席統監

監 冠字統監

統

統 監 冠字副統監

副

中華道慈首席統監

次席統監

監 冠字統監

統

統 監 冠字副統監

副

統 監

各

院

副

統

監

籍 五教部長

統

教

掌

| 统  |    |         | 掌  | <b>冠字统掌</b> |
|----|----|---------|----|-------------|
|    |    |         |    |             |
| 統  | 复茶 | 掌       | 籍  | 副掌籍         |
| 副  | 統  | 约让      | 掌  | 冠字副統掌       |
| 總  | 道  | 酒       | 監  |             |
| 道  |    |         | 監  |             |
| 總  | 監  | 血       | 察  |             |
| 監  |    |         | 察  |             |
| 院  |    |         | 監  | 冠字院監        |
| 副  | 院  | 沈       | 監  | 冠字副院監       |
| 道院 | 参贊 | 院參贊助宣各長 | 日長 |             |
| 各  | 籍  | 總       | 監  |             |
| 副  |    |         | 監  |             |
| 五  | 院  | 掌       | 籍  |             |
| 四  | 室  | 掌       | 籍  |             |

宗職職序表王申九月增訂

|       |       |     | 士 |   |    |   | 修 |
|-------|-------|-----|---|---|----|---|---|
|       |       |     | 長 |   | 士  |   | 修 |
|       |       |     | 助 | 各 |    | 室 | 四 |
| *     | 書畫收支  | 供奉  | 藏 | 文 |    | 院 | 五 |
|       |       |     | 襄 |   | 附  |   | 纂 |
|       |       |     | 察 |   |    |   | 視 |
|       |       | 副使  | 使 |   | 道  |   | 護 |
|       |       | 副使  | 使 |   | 道  |   | 佈 |
|       |       | 副使  | 使 |   | 道  |   | 宣 |
|       |       |     | 籍 | 掌 | 副  | 室 | 四 |
|       |       |     | 籍 | 掌 | 副  | 院 | 五 |
| 各部公修士 | 各部專修士 | 各部書 | 任 | 主 | 各部 | 教 | 五 |

宗主 說明 系於各列宗職之內茲就其已奉判者序衣 道 乃得 宗職之序以横列於左表之第一列者為統以奉判與某職相等及某職待過者 綱 道慈統系之巡視 壇尚未成立也因籌設濱宗乃有兩儀十宗及正副宗之設而後大道推行東亞 至中華道慈責任副宗監(四)正副宗(五)兩儀各宗(六)參贊宣助 又有東亞宗監之設 一)自宗主至責任副宗主(二)自宗掌至責任副宗掌(三)自世界道慈宗監 級 勳監宗慈勳監宗(與責任宗主同其待遇)及四統宗主(高於責任宗主 紀其他各級宗職依次設置壬申七月行宗傳經及女宗享凝靈壇先後 副宗主 )以輔宗主之不及自是宗職大備就其統系而區分之計有六大綱領 所 宗職之設自丙寅七月二十日奉派(素一)為世界道慈宗監始其時宗 統系戊辰八月行宗設津乃派宗掌及責任宗掌副宗掌之職辛未 (七月二十四日天津行宗巡壇) 並 始設 既設宗監於東亞則必為世界大同之先聲於是世界宗監 副宗主 (二月二十日熱河巡壇)繼派 如左 派 綱紀監宗以 代宗主及 執 依次 行 統 系之 責任 ·世界 添派 以 為

錄壬申三月初二日行宗宗享固靈壇訓

也 之其主 清 可 自 授 此 以 以 上者 律證 請 而 派 院 後 宗 省 期 所有宗參助宣等職縣院有特 必須在宗聽 監 院 也其特院埠院 可 以 至 以 請 於 机判者所 副宗掌 派 正 副 有 母 宗及東 大 以 示 總 功 者 統系之不紊也 兩 亞宗監其請正等事 院 可 別大 可 以 以 派 請 出 功者可 派 兩 各冠字及責任宗掌副宗掌 儀宗各職 以 派 亦 之然須在宗請正 如 其請正等事 之有母 ·壇各院 亦 並 如

化教慈道 宗 統 宗 主 主

任 宗 主 道

責

副

宗

主

勳監宗

慈勳監宗

責任道

勳監宗

責

任

慈勳

監

修副監宗 · 道慈領系 · 英任道修統宗

道道

莞宗領系

綱

紀禮

副監宗

綱

紀監宗

儀 副 監 二宗

監 宗 功 行統系宗掌

掌

宗

責

任

副

宗

主

二五

責 任 宗 掌 各籍宗掌 道修監宗 綱紀宗 禮儀宗

副 宗 掌 各籍副宗掌 中華道修監宗

責 任 副 宗 掌 各籍責任副宗掌

世 界 道 慈 宗 監 各教教宗 綱紀監修宗監

責 任 宗 監 各籍責任宗監

副 宗 監 各籍副宗監

責任副宗監

道 責 慈 任 宗 監 各教副教宗

道修宗監

各籍宗監

東

亞

宗 監

各籍責任宗監

副 宗 監 各籍副宗監

副

慈 宗 宗 監 監 鎮 各籍責任 宗 副宗監 護宗宗監

宗監

頀

| 經宗監

五長宗監

宣化宗監

各籍宗監

護法宗監

監經宗監

維經

中

華

道

責

任

任 宗 監 各籍責任宗監

責

副

宗 監 副鎮宗 五長副監 各籍副宗監

|                         | 宣         |      |   |              | 宗 |
|-------------------------|-----------|------|---|--------------|---|
|                         | 類         |      |   |              | 宗 |
| 襄副宗                     | 參         |      |   |              | 宗 |
|                         | 宗         | 副    | 儀 | 114          | 右 |
| 副宗秘與左儀文副宗同 襄宗與左儀纂副宗同    | 宗         | 副    | 儀 | <b>.</b> 124 | 左 |
|                         | 宗         | 正    | 儀 | , N.C        | 右 |
| 十宗以坐壇經慈宣文纂藏莞篆為序宗秘與左儀文宗同 | 宗         | 正    | 儀 | , <b>1</b>   | 左 |
|                         | 宗         | 副    |   |              |   |
|                         | 宗         | 慈正   | 道 | 華            | 中 |
|                         | 宗         | 副    |   |              |   |
|                         | 宗         | 慈正   | 道 | 亞            | 東 |
| 綱紀副宗 禮儀副宗               | 宗         | 副    |   |              |   |
| 綱紀正宗 禮儀正宗               | 宗         | 慈正   | 道 | 界            | 世 |
| 各籍責任副宗監                 | <b>小監</b> | 責任副宗 | 責 |              |   |

道慈綱要大道篇

宗 宗

宣

助 助



道慈綱要大道篇終