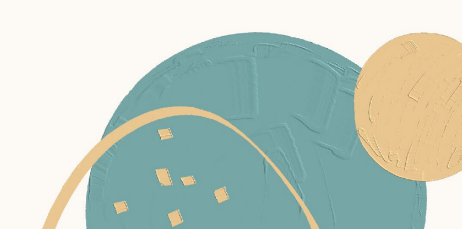


本课介绍前面所讲的十八种暇满人身之外,

全知法王无垢光尊者在《如意宝藏论》中提出的更严格的标准, 暂生缘八无暇及断缘心八无暇

其中的两个: 暂生缘八无暇中的 (五毒粗重, 愚昧无知)



前面讲的八闲暇十圆满总共十八种暇满都已集于一身了----该脱离的脱离了,该具备的具备了,这样的人身就是像如意宝一样的珍宝人身.如意宝是一种珠宝,它只能满足物质生活上的一些要求,却无法给人精神上的解脱,所以,实际上连如意宝也不如现在的人身.但是,很多人虽然具足了这些条件,却在不知不觉当中虚度了一生,把自己所有的生命,所有的闲暇和圆满都投入到追求金钱,地位上面,为了这些外在的名利而浪费了可贵的人身.如果能早知道它是那么难得,很多人就不会如此白白地度过一生.若能明白倚靠人身能做很多事情----可以解脱,可以从轮回中找到出路,就会清楚地意识到,把这样的珍宝人身全部投入在物质生活上,是多么的不值得.然后接下来,他就会发挥人类独具的一种能力----修行,找寻解脱的出路.

前面讲的人身难得的十八种暇满,我们要认真地去思考,如果不认真地去思考,不深入地去思考,就不会有什么感受,恐怕不会有什么结果,所以大家尽可能深入地去思考,这样深入地思考以后,我们一定会对自己有重新地认识,对我们自己的生命的价值,一定会有新的认识,有了这个新的认识以后,我们知道我们的路是什么,知道我们的工作是什么,知道这一生当中,有些事情并不是那么重要的,有些事情其是是不想去做,但是要去做,因为要生存在这样子的一个社会当中.但是这些工作有分重要和次要,有分轻和重,到时候我们会发现,这个事情可以做,但是不是最重要,那个事情我不能不做,其实我不是很想做,因为各种各样的原因我不能不做,但是我可以把它作为一个次要的工作,不是重要的工作,自己可以分出这样的轻重,然后重要的是什么,我们真正最需要的是什么,这些都是跟我们了解我们自己生命的价值有关系.

要去了解我们自己生命的价值这件事是特别重要. 很多时候生活稍微有一点点不理想的事情, 工作上稍微有点困难不顺利的时候, 很多人就觉得活得没有意义, 不知道为什么要活等等的心灵上精神上空虚. 但是只要我们认识到我们真正的生命的价值以后, 从此以后不会有这样子的想法: 工作上生活上有时候, 而且很多时候都有很多不顺利的事情, 但是我们都可以, 都愿意面对这些不顺利, 因为我们有一个更重要的事情要去做, 所以不会为了这一些小事情就随意地放弃什么, 比如说我们要走一个很远的路, 而且这个路所到达的目的地, 对我们很重要很重要的话, 那在这路途上碰到的困难, 我们都愿意去面对, 愿意去吃这个苦.

十八暇满具体的思考思维方式,在前面都讲过了,还有两个八闲暇在大圆满前行<<普贤上师言教>>里面有,以下接着讲.

- 一. 暂生缘的八无暇 (或称 缘品骤然生的八无暇)
- 二. 断缘心的八无暇 (或称 心品断种性的八无暇)

全知法王(无垢光尊者)在《如意宝藏论》中还讲述了暂生缘八无暇及断缘心八无暇,不被这些逆缘所转也同样至关重要。《如意宝藏论》云:"五毒愚痴魔所持,懈怠恶业如海涌,随他救怖伪法相,暂生缘之八无暇。"又云:"紧缚现行极下劣,不厌轮回无少信,行持恶业心离法,失坏律仪三昧耶,断缘心之八无暇。"

暂生缘八无暇 (或称 缘品骤然生的八无暇):

- 一、五毒粗重
- 二、愚昧无知
- 三、被魔所持
- 四、懈怠懒惰
- 五、恶业涌现
- 六、为他所转
- 七、求乐救怖
- 八、伪装修法

上述这八种人也没有修持正法的机会。

从比喻来说, 前面讲的十八暇满好比有十八只羊, 骤然生的诸豺狼来后杀掉一只的话, 就只有十七只, 杀掉两只就只有十六只, 是像 这样。因此, 诸骤然生者今天相续中没有, 明天容易生, 前座中没有, 后座中容易生, 座的开 头没有, 座的末尾容易生。因此, 需要在 审察自相续之后, 一个一个地依止对治。

十六无暇中有两类, 前一类八无暇指缘方面突然而来的因素, 使得暇 满被掠夺, 所以叫"缘品骤然生无暇"。用比喻来说, 十八无暇好比拥有十八只羊, 忽然来了豺狼, 杀掉一只就剩下十七只, 杀掉两只就剩下十六只等等。同样, 内外突发性的因缘很多, 一旦出现就没有修法机缘, 内心、外在等各方面都受到牵制, 使得心里没有修法空间, 落入无暇中。

## 暇满人身

人身也分一般的和暇满的人身。普通的人身虽然得到了,但是对佛法没有兴趣去修持,也就没办法追求法义,进而也就得不到佛法的境界,所以这个叫普通的人身。真正的暇满人身,是指对于心灵的究竟状态,对于解脱的状态是有兴趣的,有善根去追求或者学修的人身。所以说暇满人身是有条件的。

前面讲了八种闲暇、十种圆满,这叫十八暇满。十八暇满的人身主要是相对于普通的人身而言的。今天我们还要讲的这种无暇是比较严格的,在 佛法修行的过程中要注意观察,一旦有了这种违缘,我们要及时发现、及时对治。否则有可能在修行佛法过程中被这些违缘所障碍,没有办法进 一步地修学,就很容易半途而废。

华智仁波切在此处引用了更深的教言来宣讲。我们学习之后就知道这里面的标准很严, 他是用共同层的要求讲暇满人身, 就是前面所讲的十八种闲暇。八种就是远离无暇之处的, 有闲暇就是指有机会, 然后十种 进一步的补充和圆满, 所以前面讲到了十八种暇满。如果单单讲十八种暇满, 我们很多人这些条件基本上都具有了。

但是今天所讲的是很严格的无暇。在学习佛法的过程中,我们认为暇满人身已经得到了,现在可以稍微放松一下。如果在这样的状态中,很容易发生这里面所讲的错失机会,这称之为无暇。所以我们要进一步学更严格的标准。如果说按照一般的标准,我们达到了,严格的标准也达到了(正如今天和下堂课要讲的十六种无暇),如果把这些无暇都遣除了,那么这种修行的状态是非常适合于生起功德的。所以说我们要了解这里所讲的违缘是什么,然后要尽量地遣除。这是我们学习更严格暇满人身的必要性。

为什么要讲这么严格的标准?要让我们成为标准的佛道行者的话,必须有些条件。如果刚刚进入佛门,条件不会特别严格,是比较宽松的。当我们愿意进一步修行、进一步前进,标准不可能永远是一样的。就像上学一样,也是逐渐由浅入深的,如果只是想保留在当前的阶段,你不用再学下去。但如果要学下去,对次第的要求、对方方面面的要求,就可能是后后超越前前的。佛法的修行也是逐渐深入的。

我们在学习佛法之前,了解的佛法就是一个寺院,寺院中有个大雄宝殿,有一个佛像坐在 这儿,我们就请香去供养、磕头、许愿,这就相当于行持佛法了。一般的人看佛法是这样的。当我们真正走进佛法的时候,就会发现越学越深,它的义理、修行的方法、境界越来越深入地展现出来。佛法的智慧是很深邃的,从凡夫到佛,里面很多深邃的状态。我们也需要次第地进入这种深邃的状态,一下子是很难理解的。但是次第地进入的

佛法的智慧是很深邃的,从凡天到佛,里面很多深邃的状态。我们也需要次第地进入这种深邃的状态,一下于是很难理解的。但是次第地进入的话,我们就可以由浅入深地学习佛法。这里面的要求刚开始的时候不是那么严格的,当你真实愿意去修的时候,要求就越来越严格了,因为你慢慢可以做得到了。这里面的要求如果能够做得到的话,那么我们内心的境界也更容易生起来。

一般世间的人,如果非常懒散,没人管很自由,就没办法成就什么事情。如果要想成就什么事情的话,你对自己的要求,还有其它环境对你的要求都会比较高。如果能够承受,那就能够做很大的事情。世间是这个规律,佛法也是这个规律。

说听法,不要说听密法、如来藏、中观,有的时候可能菩提心这些一般的法义都听不懂。虽然听了,但是意义上完全不知道在讲什么,这样怎么可能在佛法当中得到大的意义呢?对于修行的方法都没懂的话.更谈不上去实践了。

无垢光尊者在《七宝藏》之一的《如意宝藏论》中,讲到了十六种无暇。十六种无暇分别为暂生缘的八无暇和断缘心的八无暇。我们了解这十六种无暇,不被这十六种逆缘所转也同样至关重要。具体来讲这十六种无暇是什么呢?

《如意宝藏论》云:"五毒愚痴魔所持, 懈怠 恶业如海涌, 随他救怖伪法相, 暂生缘之八无暇。"又云:"紧缚现行极下劣, 不厌轮回无少信, 行持恶业心离法, 失坏律仪三昧耶, 断缘心之八无暇。"

### 第一个: 暂生缘八无暇

为什么叫暂生缘?缘就是违缘的意思。什么样的违缘呢?我们在以暇满人身修持佛法的时候,暂时生起来的违缘就叫暂生缘。大恩上师在讲记当中讲,有些地方说是临时性的;但有时候也许是比较长时间的。阿琼堪布在《前行备忘录》中也讲了暂生缘,说这是临时性的、突然出现的违缘。比如你在座上打坐观修的时候还没有出现,但是一下座就出现了;上午没有出现,下午突然就出现了;今天没有出现,明天就突然出现了;今年没有出现,明年有可能出现了。是偶尔性、临时性或者突然性出现的。这些突然出现的违缘,如果发现得越早,越早对治它就消失的越快;如果你发现得晚、任其发展的话,就会逐渐做大,对我们心的影响、修行的影响会越来越大。

所以我们要学,要经常性去反观自己的心有没有产生这样一种无暇。如果都没有学的话,当生起这些违缘的时候我们都没办法认识。这个是不是违缘我们都不知道,又怎么样去对治呢?就根本想不到去对治。但是我们学完之后,知道这种情况就是法本当中所讲的一种违缘,该怎么样去对治,安住在对治之道当中,就可以把违缘彻底地消灭,我们就可以继续顺利地修行下去。

所以第一部分就是暂生缘——暂时产生的违缘,或者临时性、突然产生的违缘。如果认识早了我们也可以想方法对治,这个对治的法后面也要讲。大恩上师在讲记当中也提到了对治法。不单单把这些无暇讲出来,还讲了怎么样去对治。如果只是讲了违缘,没有讲怎么对治的话,对于我们这些初学者来讲,也没有办法通过自己的能力去寻找对治的方法。所以祖师们就很慈悲,一方面讲到了这些违缘,一方面讲到了怎么样对治。让我们有应对的方便。

### 一、五毒粗重:

前面颂词当中说"五毒愚痴魔所持,懈怠恶业如海涌,随他救怖伪法相,暂生缘之八无暇"。五毒粗重就是第一个无暇、第一个违缘之处。佛经中讲三毒,有时候是讲五毒。三毒就是是贪欲、嗔恚和愚痴。五毒就是贪、嗔、痴、嫉妒和傲慢。为什么叫毒呢?因为这些烦恼在内心当中一旦生起来了,就像服了毒药一样。如果吃了毒药我们的身体就会受伤;如果生起了这些烦恼,那我们的心从此就变得不健康了、不清净了,对我们的法身慧命会有一些影响,所以叫做毒。

五毒粗重分别是指贪欲心、嗔恨心、愚痴心、嫉妒心和傲慢心很粗重。为什么有些讲三毒有些讲五毒呢?因为五毒可以归摄到三毒当中,如果打 开可以分成五毒。这二者之间是有某种联系的,一般来讲贪、嗔、痴三毒就够了。

但是更细致些讲的话, 比如嫉妒心是属于嗔恨心的分支。当我们看到别人有钱、有智慧或者快乐的时候, 我们得不到就会产生嫉妒心。当我们产生嫉妒的时候, 内心当中是很不安静、很不舒服的, 就像虫子爬一样非常难受。这个难受就是一种比较轻微的嗔恨心, 或者和嗔恨心比较类似的分支的状态, 所以它是从属于嗔心的。

傲慢是什么呢?傲慢是贪欲下面的分支。傲慢就是觉得自己了不起,其实是对自己的一种状态的贪。觉得我这个功德非常好,其实是属于贪欲的分支。所以嫉妒和傲慢可以归摄到三毒当中:如果打开,再把贪心延续下来有傲慢,嗔心延续下来有嫉妒。

讲五毒有它的必要性。因为我们平常修行过程当中,有些时候嫉妒心很强盛,有的时候傲慢心很强盛。如果单单讲贪欲和嗔恚,也许有些时候能够兼顾,有的时候就讲不到。所以展开之后把五毒并列,就可以 讲得很清楚。世间俗语说五毒俱全,凡夫人就是五毒俱全。在佛法当中 讲五毒俱全就是讲贪、嗔、痴、嫉妒、骄傲。它们是修行的大敌。

不单单是修行的大敌,在世间日常生活过程当中,如果我们的五毒粗猛、炽盛的话,其实也会影响工作、生活的质量。因为烦恼很粗重,就没有办法安住在平和的状态当中去面对任何事情。在世间当中,如果五毒过于粗重的话,也会成为社会的公敌。在修行过程当中,这个五毒如果炽盛、粗猛的话,它会直接影响到我们修行的质量,或者有可能让我们的修行中断,所以我们要真正地去认知这个五毒,然后知道怎么样去对治。

下面我们看五毒粗重是怎么表现成无暇的。

对怨敌恨之入骨、对亲友爱恋贪执等五毒烦恼十分粗重的人们,虽然偶尔会生起修持正法的念头,但大多数时间都是被自相续中力量强大的五毒烦恼所控制而不能修成正法。

五毒粗重刚刚我们讲了, 贪、嗔、痴、嫉妒、傲慢等等。这里面举了两个例子, 一方面就是说嗔恨心很严重, 对妨碍自己修行或者工作的怨 敌非常嗔恨, 内心当中有一个很重的 结解不开, 就永远处在这种非常不舒服的状态当中。当我们内心当中有这种非常严重的嗔恨的时候, 就没办法修行, 因为修行需要非常平和清净的心态。如果你的心已经被强烈的情绪所控制, 哪里还能安住在平静的状态当中去观修解脱的法义呢?它就是一个大的障碍, 当内心当中产生了非常强大的嗔恨, 这个时候就已经处于无暇状态了, 当前这个状态已经是一个违缘了, 没办法让我们顺利地修行下去。

对亲友方面就过度地贪执。因为爱和恨有的时候是相对的,如果我们对亲友有多爱,对伤害亲友的人就会有多恨。并不是说作为一个世间人来讲,修行修成个木头人了,什么感情都不能动,不是这个意思。佛法永远都是走于中道的,不是让我们修成一个没有感情的人,也不是让我们过度地贪执,过度的贪执和过度的冷漠在佛法当中都是要同等排斥的,所以说佛法要行于中道。

要有比较冷静或者比较中庸的智慧,以这样一种不偏不颇的状态来面对一切问题的话,就是非常应理。所以说如果对于亲友或者财富、地位等等过度地贪执,就会做出不符合常理的事情。因为过度地嗔恨,心被这种情绪所左右是没办法做出正确判断的。如果对亲友、财富等等过度地耽执、贪心太大,也没办法对于正确的事情做判断。

比如说利欲熏心,为什么叫利欲熏心?就是对利和欲方面太过于强烈的时候,是没办法判断该做不该做的。比如说出了这么多贪官就是因为利欲熏心,他们已经被强烈的贪心左右,不知道这样做对还是不对,偶尔觉得这个应该是不对的,但是贪心太强大了,根本控制不住。有的时候就会有侥幸的心理,觉得这样做应该没事。所以说贪心太大,他内心当中一直是不平静的,担心 这个事情被发现了怎么办啊?尤其是今年就更明显了,很多人已经做过就惶惶不可终日,万一哪天查到我怎么办?这些都是贪欲心引发的一系列的后果,这是一个连锁反应,不单单是今生连锁反应,而且还要延伸到后世去。所以如果过于贪执的话,就不是真正的引起幸福、真正安 乐之道,是引起痛苦之道——一系列的痛苦从这儿开始。但是有些人不了解,一步错了步步错,在这方面过度地贪执,就会给我们的人生、修行都来很大的麻烦,所以我们要知道贪欲也是障碍。如果贪执的五毒烦恼非常粗重,就没办法真实地修行,虽然有一定的善根,内心当中偶 尔会产生修行善法的心和念 头。但是因为五毒太过于粗重的缘故,大多数时间当中自相续都被力量强大的五毒烦恼所控制,那我们就成为它的奴仆了,自己做不了主,永 远都是被情绪、被这些烦恼所左右。所以我们要知道,这些对修行来讲是负面的东西,怎么样把它通过修行控制到可调控的范围?这就需要知道它的过患是怎么样,调制的方法是怎么样?这就是我们必须要学习的。五毒粗重也会直接成为正法的违缘。

此处讲到了贪心和嗔心, 略掉了愚痴心, 愚痴心就是不知道 业果到底怎么回事, 众生以前是怎么来的, 现在是怎么状态, 以后会到哪去?完全不知道, 所以叫做愚痴。如果愚痴心很重, 当然会 对修行佛法延伸很多的邪分 别念, 或者延伸很多的烦恼, 导致自己没办法真实的修行。

嫉妒心刚刚我们讲了,就是看到别人富足安乐、生起智慧的时候,内心都特别不舒服。嫉妒心的生起没办法让我们安住在平静之道,当嫉妒心生起来的时候,我们的心就不安稳了、就开始燥动、愤世嫉俗,产生很多其它的想法。虽然每个众生都会有嫉妒心,但是如果你愿意修行,就会愿意在控制嫉妒心方面去着手。看到别人安乐富足的时候,产生嫉妒心对我们有什么帮助呢?没有什么帮助,只是让自己痛苦。对别人对有没有伤害呢?嫉妒心本身是没有伤害的。别人安乐,你在这儿拼命地嫉妒,对他也没有什么影响;但对你自己来讲,你的嫉妒心越强烈、持续的越久,只有痛苦你自己。

有可能嫉妒心控制不了的话,回到家里面还会把情绪影响到家人。你把情绪宣泄之后,你的家人也跟随你也产生不愉快的想法,不单单伤害到自己了,也伤害了其他人,而且对被嫉妒的对方没有什么伤害。所以嫉妒的状态本身是没有意义的,但是我们一般人不知道怎么去调控它,就只有被动地生起嫉妒、被嫉妒所折磨。所以不去训练的话,就没有能力去对治、控制不了自己的心,但是佛法当中对嫉妒心的控制方法是有整套体系的。

当我们有一点点地位、一点点财富、一点点智慧,乃至于修行时间比较长等等,这些似乎都能成为傲慢的资本。但其实这些傲慢心产生的时候,前面我们说到,是看不到自己的过失的,同时也看不到别人的功德、优点,完全被这种傲慢的情绪所笼罩,沉浸在傲慢状态当中。如果处在这种自高自大状态当中,哪里还看得清楚我现在应该做什么、不应该做什么?完全都迷失了。所以傲慢对我们修行也是很大的违缘障碍。

# 怎么样对治五毒粗重呢?(对治贪心)

比如说要对治很重的贪心的话,要观贪执的过患:如果对人贪著,那么就要观他不净的本体,或者观无常、观他的过患等等。之所以产生贪心,就是认为对境是完美的、愉悦的。如果要对治贪心,就观对境当中的不圆满的部分,这个不圆满是不是他本来很圆满而我却观成不圆满?不是这样的。整个轮回当中的事物没有哪一个是完全圆满的,只不过在我们面前可能会显现圆满的一部分,而且我们会忽略不圆满这一部分。要对治贪心,就要刻意地观察不圆满的部分,让贪心降降温。好的还是好,我们只要保持在正常的好的认知就行了,不要过度地去渲染。如果过度地去执著,认为对境好的心态就会越来越炽盛,最后就演变成很强大的贪欲,贪欲一旦炽盛起来,我们就控制不了。

比如说世间的财富, 钱是好还是不好?钱本身是中性的, 说它好或不好, 只是每个人的看法不一 样。财产本身不存在什么利益、伤害, 它是中性的、就是货币而已。对不对?但是使用的时候你的心态, 还有你使用的方法、结果, 会导致这个钱对你来讲就变成了一种功德, 或者 这个钱对你来讲变成一种痛苦的因、堕落的因等等。这主要是来自于人的认识和人的使用方法, 不是它本身。但是我 们有的时候就看到这个钱很好, 只是盯着这个钱。有了钱就可以做很多事情, 钱越多越好。

但是你没有观察到,如果没有使用好这个钱,它本身会成为一种负担。或者说如果你不观察它另一方面隐藏的过患的话,慢慢就会迷失在其中,最后只要能得到钱,啥都可以做,这就引发了很大的过患。所以我们要去想它有可能的过患、它的不圆满的地方。这个不圆满的地方其实是有可能是圆满的,但是我们要想它不圆满,把认为它过于圆满的心降下来。但是既然它有过患我们是不是就不用了呢?这个不一定。你可以保持在一种正确的心态当中去使用它。它是一种客观存在的事物而已,只要对它认识的比较清楚,去使用时就不会有负面的心态来左右我们。

所以当我们生贪心的时候一定是认为它很好,那么如何熄灭贪心呢?要客观地观察所贪对境的不圆满的地方,主要是降低我们对它的耽著程度。当我们生贪心的时候,远远看到这个东西很好,马上就产生很大的贪心。比如说看到一处风景,远观非常好看,方方面面看都是很完美的,没有发现不圆满的地方,当时贪心就很强大。走近一看其实很假,这里面还有很多不圆满的地方,这个时候我们对它的贪爱就会降低,因为发现了它的另外一面。

调伏贪心就是要以这样的方式,让我们发现不圆满的地方,刻意地发现、主动去观察来降低贪执。讲财富有很多的过患,并不是它本身有什么过患,而是我们耽著它有可能引发的过患。当我们知道之后,主动去观修,对它的耽著心就会降低、理智就会降低到正常的标准,我就可以看清楚:"噢,原来是这样的",这个时候就理智了。否则贪心很大是没有理智的,没办法做正确的判断。对人也好、财富也好、地位也好,对什么东西都是一样的,一旦进入极端就已经丧失理智。

如果太过于悲观, 就必须要观好的方面, 把悲观的情绪消除。悲观是往下走的心态, 这个时候要观积极向上的一面, 把这个心态提起来, 提到什么程度?提到能够正确认知事物本身的正常理智的状态。反之如果对这个事物高估了, 就必须要观它的过患把它降到平等的、正常的程度。前面我们讲过, 佛法教导我们不要堕两边。如果对它太过于负面了, 就必须要想它好的方面; 如果太 过于想它的好了, 必须要想它的负面。所以就在这里面找一个平衡, 心智处在正常状态, 可以很理性地去看待任何事情。

# 怎么样对治五毒粗重呢?(对治嗔心)

嗔心的对治是什么?主要是修慈悲观。在《入菩萨行论》安乐品当中有很多论述,大乘佛法主要是以慈悲心为基础,所以在大乘佛法当中关于慈悲的修行特别多,比如慈、悲、喜、舍等等一系列的修法。有些人嗔心很重,就刻意地引导他修慈悲心。为什么呢?嗔心和对境有关系,生嗔心的时候主要是认为对境不悦意。

看到一个不好的人, 但是所谓不好的人也是我们自己贴上去的标签, 严格来讲这就是个人而已, 就是五蕴和合的一种状态。至于这个人到底是好人还是坏人、是我喜欢的人还是不喜欢的人, 这些都是我们贴上去的标签: 认为他讨厌, 贴个标签——他是我讨厌的人, 喜欢的人就贴个标签, 这是我喜欢的人。贴完标签之后, 当这个人出现的时候, 自然而然我们就会引发反应: "噢, 这个就是我讨厌的人"。但是人本身没有讨厌, 如果他本性是个讨厌的人, 那么任何一个人看到他都是讨厌的。但是我们觉得讨厌的人, 还有很多人喜欢。所以从这方面讲, 他的本性是没有讨厌不讨厌的, 只不过我们认为他很讨厌。

当我们在观察所谓的嗔恨对境时也是同样道理,为什么嗔恨他?因为我觉得他很讨厌,所以这个对境一定是我不愿意接受的、让我不舒服的东西或者一种状态。所以嗔心和对境之间还是有一定关系的,我们怎么样去降伏自己的嗔心呢?就想他好的方面,他对我的利益、功德、一些帮助等等,当想对方的好处的时候,我就降低对他的反感的程度,而且这个要刻意地反复去观,要观出一种力量。观出力量以后,当我再次见到他的时候,他好的方面自然而然就浮现在我的心中,自然而然嗔心就会降低。

所以说贪心是认为对方好,然后产生贪心;嗔心是认为对境不好而产生。如果认为他不好,就观他的好,慢慢寻找他的优点、他对你的帮助,这也是为什么上师说要感恩一切的道理。有些人不懂感恩,看不到这个对自己有什么恩德?外面扫大街的甚至每个人对自己能有什么恩德?他觉得这些和自己没什么关系。但整个社会的运转缺了谁都不行,所以这里面是交错、选加的关系。我们在这个社会当中生存,都是别人的恩惠,虽然有些时候不是直接地帮助你,但是你在这里面生存的话就需要来自于别人的帮助。

如果把别人对你的恩惠放大的话, 你就会是一个感恩的人, 每天会生活在感激当中; 如果你把别人对你的恩德无限缩小的话, 就不会觉得这个社会对我有什么恩德, 而永远处在负面的状态当中。可见我们的心态还是和环境、认知有关的。当我们嗔心重的时候, 就去观别人对我们的恩德。真正去分析、观察的话, 可以找到很多感恩的对境, 即便是讨厌的人、所谓的怨敌, 他对我来讲都会有某种恩德。尤其从佛法角度来讲就更多了, 佛法感恩的方式更深入一些, 这在后面还会讲。

什么是愚痴呢?前面我们讲过, 众生前面是怎么来的, 后面哪里去, 现在是怎么状态?愚痴就是我们对前继、中继、后继不了解。怎么样遣除这种愚痴呢?就观十二缘起, 也就是观察前因后果。观十二缘起, 最初是无明、缘行、行缘识等等, 对应我们前世的是无明和行, 今世当中的就是识, 后面的缘起是生、老、死等。如果观十二缘起, 就知道一切众生怎么来的、现在是怎么状态、以后到哪里去, 这样就会打破愚痴。当然我们只是大概地提一下, 真正的十二缘起是一种体系, 它的修法在其它论典当中讲的很清楚, 今天不是专门讲这个的。

# 怎么样对治五毒粗重呢?(对治嫉妒心.傲慢)

调伏嫉妒心主要是修随喜,大家都知道,随喜心是对治嫉妒的。既然对方已经得到了,我产生不好的心态也没有用,不如就真心诚意地为他高兴。就像我得到快乐、得到地位一样,诚心地替他欢喜、跟随他的安乐而生起欢心,叫做随喜。

当随喜心产生的时候就不会嫉妒了,会很高兴。就像我们的家人中了彩票了,我也很高兴,这种高兴是发自内心的。如果自己家里人有什么好事,有什么好的转变,当然我也很欢喜,这个时候内心当中是保持欢喜的状态,没有什么不愉快的,是不会有嫉妒心的。要把这种对我们亲近的、关系很好的人的欢喜,扩展到其他我生嫉妒的人上面。这个方面也有一系列的观修,有完整的体系和系统的随喜的修法。

所有的众生的本性都是想要离苦得 乐, 只要是有心识的, 不单单是人, 就像这些狗、猫等。所有的众生是平等的, 他 们得到快乐的时候我们替他高兴, 就像我们得到快乐、就像我的家人得到快乐一样高兴, 这是心很善良的状态。如果当别人快乐、当别人得到利益的时候, 我替他高兴的话, 这个状态是没有嫉妒的, 这就是通过随喜来对治嫉妒心。

傲慢是对自己功德、利益的盲目欢喜,是飘飘然的一种状态。傲慢有很多对治的方法,平常我们讲的最多的就是天外有天,人外有人。如果你的眼光很狭隘的话,会觉得自己了不起了,但是真正放眼一看,像你这样的人满大街都是,而且功德超胜你的人多的不得了。当我们心胸狭隘的时候,根本看不到这些,觉得在我这个范围当中我是了不起的等等。

当你把眼光放大之后,这种傲慢心就会消失。所以有的时候我们的知见太短浅了,很容易生傲慢心、沾沾自喜,很容易产生自高自大的感觉。但是当你真正把眼光稍微放大一点,看一看世界上的情况,马上就没有傲慢心了,没有什么傲慢的资本。只不过你暂时在这个领域当中,在一个阶段当中可能得到一点点东西,而且这些东西也是无常的,谁知道能够保持多久呢?所以盲目的傲慢是没有什么用的,而且傲慢本身是烦恼,会引发一系列恶业和痛苦。

对治傲慢我们该怎么样做呢?就是经常观自己的过失、观别人的功德。当我们在傲慢的时候,可能是觉得我在这个方面做得不错,而对方做得不好,这时就会产生傲慢心,就看不到自己的过失,看不到别人的功德。反其道而行之——当我们生傲慢的时候就这样想,我这点功德也不算什么,就找内心当中的烦恼过患,找自己不如对方的地方,刻意找出来,安住在过患、安住在烦恼过失当中。

经常观自己的过失,就会觉得没什么可以傲慢的。在观过失的时候,别人没有这个过患,我就观他的功德。反过来如果经常去盯着我的功德,傲慢就会膨胀。而经常性反观过失,心就没办法傲慢起来,因为发现自己的过失太多了,有什么可傲慢的呢?现在产生这个功德只是昙花一现而已,如果没有把傲慢打消的话,所谓的这个可怜的功德很快就会消失。为什么呢?因为功德通过什么来保持?通过清净心来保持,傲慢的心是没有办法保持你当前这种状态的。如果傲慢心不消除的话,你当前的功德、智慧很快就可能消失下去。所以傲慢的时候就要经常观自己的过患,安住它,通过这样的方式就可以打消自己的傲慢心。

二、愚昧无知:毫无慧光、极其愚痴的人 们虽然已经步入佛门, 但对正法的句义一点一滴也不能领悟, 根本没有闻思修行的缘份。

愚昧无知就是"毫无慧光"——内心当中没有智慧光明。"极其愚痴的人们虽然已经步入佛门", 已经皈依、学习佛法了, 但是对于佛陀所开示的正法的词句和意义"一点一滴也不能领悟", 完全听不懂, 没办法放到心中去领悟。"根本没有闻思修行的缘分", 进一步闻思修行的缘分他是没有的。

如果愚昧无知的话,"虽然已经步入佛门",能够对佛法有兴趣、修行佛法这是好事,但是愚昧无知这个违缘没有打破的话,他在佛法当中很难有更深一层次的进步,愚昧无知属于一种障碍。比如说听法,不要说听密法、如来藏、中观,有的时候可能菩提心这些一般的法义都听不懂。虽然听了,但是意义上完全不知道在讲什么,这样怎么可能在佛法当中得到大的意义呢?对于修行的方法都没懂的话,更谈不上去实践了。如果处在这种状态当中,进一步修学佛法是有一定的违缘的,那么这个方面我们就要对治,怎么样对治愚昧无知呢?归纳大恩上师讲记当中的意思有三点。第一个就要忏悔,为什么要忏悔呢?就是因为自己相续当中累积了太多负面的罪障,所以导致自己愚昧无知。

我们以前也学习过佛陀经教当中的周利盘陀尊者,在当时僧团中是一个典型。什么典型呢?佛陀、其他比丘教导修法的时候,他根本就没办法听懂,把所讲的教义一再简化还是记不住,连"扫尘除垢"都记不住,已经愚痴到这种程度。这是因为他很多世之前做智者的时候,对法义很悭吝,就怕讲了之后别人会胜过他、威胁他的地位。因为这样他就很愚笨,有这样一种前因后果。相续当中业没有消尽之前,智慧的光明是打不开的,他就会一直处在这个状态。

好在遇到了佛陀, 周利盘陀以前也曾经出过家, 所以因缘还在, 佛陀一方面继续教他, 一方面让他做一些功德: 用我们现在的话叫发心——清扫经堂、给僧众擦鞋子等。而且还有很多修行者也经常笑话他, 这样等于给他做变相的忏悔。做发心工作的过程当中, 他的障碍一点一滴地瓦解, 一点一滴地松动, 当然他内心也不想处在这种状态当中, 也很想改变, 最后他内心当中的罪障慢慢消除了, 因缘成熟之后, 突然一天就证悟了。

### 怎么样对治愚昧无知呢?

如果内心当中的障碍很粗重,也会出现不懂法义的情况。要遣除这种障碍的话,忏悔是个很好的方法。我们要知道,虽然我们看不到以前内心当中到底存在哪种障碍,而且这个障碍深厚到什么程度,但是佛告诉我们,我们内心当中无始以来累积了很多罪障。这个需要忏悔,可以通过主动的方式来忏悔,如果不去主动忏悔的话,这种习气还会在我们相续当中保留,还会一直延续下去。如果现在主动忏悔的话,就可能通过四对治力,通过金刚萨埵等方式,很短的时间当中就把这些负面的东西做一个清扫,相当于集中的方式做一个大扫除,把以前累积到我们相续当中负面的罪障清净掉。

忏悔是让我们生起智慧的一种方法,我们可能就没想到忏悔可以增长智慧、帮助我们通达法义。我们平常想到忏悔就是为了让以后不受痛苦。其实忏悔尤其是金刚萨埵的功效很多,一方面可以清净掉罪障感果;还有就是我们的智慧不显发,是因为有障碍障住了,当障碍去掉之后,智慧光明就会显露出来,忏悔这种功效也是很大的。

此外,通过忏悔还可以得到福德。我们内心当中有些善根还没有显发,这也是因为以前障碍障住了。当我们通过忏悔把障碍去掉,善根就可以显发,可以得到很大的福德。在金刚萨埵修法的后面也提到了,如果如理如法地修持四十万遍,我们在今生当中想要得到的快乐、财富等等也可以得到。原理是什么?因为有障碍的缘故,就没办法显发。

### 第一要忏悔

现在正是金刚萨埵法会期间,很多道友在修忏悔。因为内心当中的罪障过于深重的缘故,我们的智慧没办法显发出来,为了显发智慧,我们也专门针对这个问题做忏悔。修行者每天在做功课应该都有忏悔的内容,我们自己每天也在不断地造新的业,这也需要忏悔。还有以前累积留存在我们相续当中的业,也是需要持续性地忏悔来慢慢消除,当消除到一定程度的时候,我们的状况就会改观,就会对正法的句义慢慢通达,持续性地修持的话就会越来越有智慧。这个方面是通过忏悔来进行安立的,这个是我们在归纳当中讲的第一个条件。

怎么样对治愚昧无知呢?

第二个是祈祷文殊师利菩萨。

文殊菩萨是智慧的本尊, 他以前在因地 发愿, 谁祈祷我, 我赐予他智慧, 所以他是三世 诸佛智慧的总集。在佛法当中专门有文殊菩萨的修法、祈祷文、心咒, 让我们去念诵、祈祷。因为他有这个愿力, 愿意帮助我们, 我们向他祈求帮助, 因缘和合就可以开启我们的智慧。这是世间的缘起所致, 是一个自然法则。如果因缘和合了, 我们就一定可以开智慧。我们现在对法义很难通达, 就要猛厉地祈祷智慧本尊。

以前法王如意宝说过,我的弟子是要发愿一辈子当中一定要念一亿遍文殊菩萨心咒。如果念了一亿遍心咒,今生当中的智慧也会非常猛厉和敏锐,生生世世当中都会变成一个有智慧的人。是因为文殊菩萨是智慧本尊的缘故,所以祈祷文殊也可以让我们开智慧,平常也可以做一些文殊师利菩萨的修法。

大恩上师前段时间也给我们传了文殊语狮子的修法,这种修法增长智慧的速度是非常快的。我们好好修行就可以增长智慧、遣除愚痴,这个修法 另外的名字叫遣除痴暗——遣除我们的愚痴黑暗。因为智慧代表光明,用光明智慧来遣除愚痴黑暗。如果能 够念诵仪轨或者观修,或者对文殊菩萨供养、祈祷、顶礼,慢慢智慧就会显发,在学习佛法过程当中会越来越通达。而且在 讲经说法时得到文殊菩萨加持的缘故,也能够摄受很多人,帮助别人建立起正知正念。所以文殊修法 对我们修行和讲经说法来讲,都是非常重要的。

藏地在学文字之前都要念一万遍文殊祈祷、文殊的礼赞文。在修法过程当中一直都要念文殊菩萨的种子字、心咒,或者观修文殊菩萨,这对记忆力、领悟力,以及对法义的通达力都会有很大的帮助。所以说遣除愚昧无知,文殊菩萨修法是很好的。

怎么样对治愚昧无知呢?

第三个就是要精进地闻思修行。

一方面我们要忏悔、要祈祷, 但是自己还要努力。多管齐下, 很多因缘同时来了, 这个时候慢慢也会通达。因为很多法义就是这样的, 我自己学法的时候也是这样, 很多法学第一次、第二次搞不清楚, 但是越往后学, 学的次数越多, 持 续不断地学, 就逐渐有触类旁通的感觉。智慧有所增长, 以前虽然不懂的, 现在不专门去思维, 再回过头一看自然就懂, 也有这种情况发生, 所以自己要努力。

这三个条件在上师讲记当中提到了。归纳起来,第一是通过忏罪清扫前世的障碍、因缘。第二祈祷文殊菩萨,这主要是通过外力的加持。第三个就是自己要精进地学习。这三个方面,一个是对前世罪障的扫除,一个是今生当中的外力祈祷文殊菩萨,还有一个内在的条件就是自己要勤奋修行,如果自己不勤奋的话,别人虽然想帮你也没有用。这就是愚昧无知的对治法。

上述这两种人也没有修持正法的机会, 就是没有 闲暇的人身(有机会修行佛法的暇 满人身叫闲暇人身)。这里所指的没有机会修行正法, 换成术语就是无暇, 无有机会就是没有 闲暇。

暂生缘,就是突然性地产生,如果不发现不纠正,那么这种违缘会对我们修行正法造成障碍,违缘生起时,当下就失去了修行正法的机会。我们要及时发现并改正,因为基本的因素——十八种暇满已经具备,要做的就是及时发现暂生缘八无暇和断缘心八无暇,及时发现当下对治,就可以让暇满人身继续行持殊胜的正法。

[补充] 如遍智法王在《如意宝藏论》中所说, 缘品骤然生的八无暇和心品断种性的八无暇,

### 心要提示:

- 1、修法是缘起事件,有障缘则不起,坏种性则不生。
- 2、骤然生八无暇须从内外障缘处观察,每一处又须由因相认识各是何种"障缘",以及以怎样的方式作障碍。
- 3、断种性八无暇须从内心菩提道种性处观察,认定它们分别是断坏了哪种种性,又是如何使修道无暇。方法也是由因相认定。

在缘品骤然生八无暇和心品断种性八无暇中, 首先要了解共相的涵 义。

所谓"无暇", 就是在因缘缺失时, 无法现起修行的机会或状况而落于无暇。"缘品"是指机缘方面, 包括内外缘。"骤然", 是指因缘难测, 说不定什么时候就会发动、生起, 是突然性、预料不到的缘故, 叫做"骤然生"。往往是突然遇到, 就 马上被卷入于非法中。

虽然此生有闲暇修法,但这种情况也未必恒常,一旦内外缘当中骤然现起遮止修法的违缘因素,我们仍然难以修法。随着这些违缘因素钳制的时间和轻重程度,会出现一段一段无暇的状态,即是"缘品骤然生的无暇"。"骤然生",即会突然冒出来。由于前世积累了各种杂染的心态、因缘、习气等,常常会在不同的时间点上出现内缘、外缘方面的障碍。

譬如, 突然内心极其烦燥, 出现贪、嗔、慢、嫉等而无法修行下去。或者突然陷入深度愚痴, 也根本无法运 转。或者在外缘方面被各种魔友、魔知识摄持, 受到他们颠倒见行的影响而落于邪道、无法修法。或者在内 缘上忽然陷入懈怠当中, 懒懒散散、拖延、睡懒觉等, 很长时间都无法振作。或者业力现前, 相续当中恶业现行的力量搅动自心, 没办法出现修证的影相, 从而对法绝望。或者以突发性的外缘, 被其他力量控制, 失去修法的自在。或者内缘上出现希求救离怖畏的心态。或者被希求财富, 乃至为儿女、为世间事业等现世的想法所转, 多少年中都不能真正 趋入修法。或者被虚荣心所转, 假装一种行法的外相, 实际是想窃取名利等。诸如此类, 很容易使人马上转入于非法之道, 这些叫做"缘品骤然生八无暇"。

观察自身状态就不难看出,一般人的修行并不稳定。因缘状况常常出现变化而将人们带入于非法中。只要业风、缘风一吹动,马上开始散乱。心态一塌糊涂,陷在烦恼当中痛苦不堪,要么心灰意冷;或者内心不断对师、对法生起怨尤;或者懒散、懈怠,沉溺于享受;或者在佛教界求名求利,表面看上去如法,实际根本没有入于法道等等。这一类都是被内外业缘的风吹动而趋入非法之道,失去了修法的状态,是"缘品骤然生八无暇"。

更严重的是"心品断种性八无暇"。修法需要因缘和合才能现起,在因方面,自身需要以种性为根本,再配合机缘,就会在修法上逐步成长。譬如,树种完好,再具足水土等,就可以不断地生长、成熟,开出繁花硕果。但若伤及根本,外界再好的水土等条件,即使园丁精心栽培,都无法使之生长。

种性或根本有八个方面,损坏任何一者,都将成为修法残废而陷入无药可救、难以挽回的状况,相当可怕。譬如,断坏了少欲知足的种性,一味去求取世间八法,就完全被现世法上的勤作、散乱所卷走,无法运作正法的修行。或者由于禀性恶劣,完全没有人品,善知识也无法对其栽培。如学生禀性极差,老师无计可施;儿女禀性差,父母也没办法。这类人不肯听从他人教导,只是一味按照自己的恶劣想法胡来。他的恶劣禀性不断强化,变得非常刚硬、无法逆转时,无异于修法残废。或者没有出离心,对恶趣苦、轮回苦丝毫不畏惧,也没办法踏上解脱道一步。或者对上师和法没有信心,也根本没办法修法,因为不肯信受奉行。无论传多少法、教导多少,也与彼心相续毫无关系的缘故,他根本不可能入门。或者特别喜欢造恶的人,内心混乱得难以调整,同样不能修习无上道。或者对于法没有乐欲之心、希求之心,以及入共同乘后失坏根本戒、入金刚乘后破誓戒的人,也没办法挽回。

诸如此类的情况都属于断坏种性,暂时无暇修法, 甚至百千万劫中都不能 趋入圣教, 这叫做"心品断种性无暇"。其中"心品"是指内心方面, "断种性"表明是出现在种性上、根本上, 一旦 损坏, 必定非常难以回转。

在不成被此等所转上面, 也须要珍重。

"此等"就是指缘品骤然生八无暇和心品断种性八无暇 这十六种无暇。在破坏或 丧失法缘的因素上要格外小心,毕竟这些情况很容易生起,"暇"不是常法,情况时时都在变动。如果没有谨慎取舍、防护,即使目前获得少许闲暇,一旦被彼等所转,又会落入无暇。

在上文说到总体情况后,以下开始详细分析。虽然就总体而言,以前世积资净障、发愿持戒的善因,今生得到修法的闲暇,值得庆幸,但万不可认为一切都稳定不变。修行人有各种情况,比如,上半生是修行人,后半生退失;或者最初有一定的机缘,后来机缘消失等。他们要么自甘堕落;要么受恶友、恶环境的感染,导致迅速毁坏自相续;要么顿然失去诸多顺缘;要么是心态、戒律上出现各种障难或危险状况等等,这些都是由于自己没有及时做好积资净障等。因此,如果目前有一定的修法因缘,就需要特别珍惜。

如何珍惜这一世的修法因缘呢?需要在十六种无暇方面时时小心提防,观察自己是不是落在其中。闲暇人身极其宝贵,在不经意中,将大把大把的时间浪费过去,就会导致人身完全空耗,对此,我们一定要珍重。

[补充] 普贤上师具体引导 如是所说般, 缘品骤然生的八种无暇者:

## 五毒扰动

一、有一类贪亲、嗔怨等五毒烦恼极为粗重的人,仅仅间或生起欲修真实法的心,然而自相续五毒力大的缘故,多随烦恼而转,修不成法。

观察: 烦恼猛厉现行, 导致身心都被钳制, 修法是零。

"五毒"烦恼, 即贪、嗔、痴、慢、嫉。对于亲爱的人产生贪, 有爱情、亲情、友情等感情; 对于竞争对手、怨家对头或者看不惯的人有嗔恚心; 陷在愚昧混沌的状态里, 不明事理; 自己有一些福报、功德等就产生骄慢、傲慢, 处在自我高大感当中, 不可一世; 看到他人的 圆满, 犯起"红眼病", 产生嫉妒, 无法容忍, 这些就是"五毒"烦恼。

"极粗"指烦恼串习极其强盛。这种人即使偶尔生起想修法的心, 也会由于内在五毒的力量遇境 现行, 致使一生大多数时间都在随烦恼转, 在贪亲、嗔敌、嫉妒、傲慢、愚痴等中空耗度 过, 荒废了修法。修法需要清净的心地, 需要积聚深厚的福报、善根, 才能安安心心地在正法上运 转; 一旦落于烦恼现行的不寂静状态, 哪里还能缘法运转?

为什么说是"骤生无暇"呢?自相续中种下深重的烦恼习气,一旦遇缘,就会以突发性、偶发性的方式自然现行,让人意想不到,或者是隔三差五地出现种种状况。生起相应的烦恼短则三五个小时,长则三五天、一个礼拜,如果烦恼频繁、猛厉地发作,自心相续几个月都陷在其中,哪里还能修什么正法?一生的光阴极其有限,能用来修法的 闲暇并不充裕,如果还要任性妄为、反复爆发烦恼,必定被卷入非法状态而无法修行。

当今时代不光是五毒,也许可说是七毒、八毒、十毒等等。例如,散乱、放逸、掉举等严重烦恼一旦现行,心便随之而转、流荡在外。比如,有人去超市、网吧、影视城、歌舞厅等娱乐场所,一旦进门,不知不觉就是几个小时过去了。当散乱烦恼、贪等烦恼猛利现行时,他们无法自控地随烦恼而转,处于修法零状态,甚至在负状态当中大量亏损功德。之后,以烦恼的余势力影响,还会在很长一段时间当中都心神不定、无法安住,能恢复念经就算不错,但实际上内心动荡不已,根本不能与法相应,或者说修法极其低效。

这种"缘"方面的无暇往往是突然生起,值得我们时时防护、修心。否则,一旦陷入无暇,再从方方面面把因缘聚合起来、产生良性的修法的确很难。很多人连看电视都禁不住,他们丝毫没有修法的内涵,却在口头谈论最高最大的法门,的确是自欺欺人!享受、娱乐不减,整天散乱于影视、世间书报当中,或者与杂乱人交往、聊天,或者上网到处搜索,沉溺于看不健康书籍、睡懒觉、吃喝玩乐等中,他所谓的修法简直是戏耍。这样能有什么好处呢?无非是自甘堕落、修不成正法。

我们应当严密地检查自身。其中,在家行者的一周当中本来就没有几个小时能用来修法,然而,在这极有限的时间里,三门如果仍然常随烦恼转动,或者跟异性交往而生贪,或者频频上网现起贪、嗔、邪见、散乱、放逸、失念等烦恼,怎么还能趋入修法呢?烦恼强大、密集地反复现起,很多人却没有认识这种不安稳、不寂静的烦恼状态。

其实"烦恼"一词非常精确,如果说是"情绪"则有所不同。比如,一般人会认为上网没什么情绪,但以实际情形来看,上网时完全处在烦恼状态(除了高证量的菩萨不动心,其他人根本不可能),一旦陷入,便修不成佛法。

再者,现代人受娱乐外道的蛊惑,修法的劲头丝毫提不起来。他没有善法欲,恶法欲反而很强,欲望一旦膨胀,同样没办法修法。所谓"消磨一代英雄气,官样文章殿体书",五欲、娱乐接触多了就会消磨英雄气概,推动不起善法欲乐。像打电子游戏、看影视剧、唱流行歌,或是做出各种稀奇古怪的行为,或是狂乱、随心所欲等,只要出现其中一种,加上内心识的支持,自己就会完全跟随烦恼,持续产生杂乱的业流,从而奔向恶趣。他怎么可能进行修法呢?即使捧着书本,内心也是深度中毒而麻木的状态,丝毫不能与法相应。

由于熏染过多的错误见解,他们常常自以为是,而且邪见烦恼非常强盛,压制了正见的力量;或者自我感特别强烈,一直围绕我要如何如何,这类人怎么可能皈依呢?他以一种自由化的思维模式,认为可以发展各种思路、创造各种门径,第六意识的狂心自大、放任而狡诈,甚至是无所顾忌地胡作妄为。在这种状态下,他不可能发现天理、发现因果律;没有全心归附法道的向往,皈依上也不可能成功,圣道之门就无法为他开启,修法当然处在零状态。以内在的邪见之毒,他所谓的学法其实就是找感觉,而不是现证法道。

祖师在文中用"五毒"作代表,可现今应该说是十毒或二十毒,而且粗大、深重,任何一者 现起都将阻碍修法。一种根深蒂固的成 见或邪见;一种自我感、现代感、自由意识,足以让人在几十年中都陷于不良状 态,十年乃至二十年不能回 头,这是常有的事。由于内在 错误见解、自由意识等各种习气的抗争,他难以接受很多正法的观念,自然跟法道不相融合,也不能一心奉行法道。

再者,本法当中尤其是外前行法,前二者是要消除一切现世耽著。何谓"现世耽著"?往昔熏习的各种错误观念,诸如神圣的爱情、伟大的事业、潇洒的生活,或者追求个性化、追求自我、实现自我等等,都是要在现世舞台上创设、建立,岂会想到来世?以这种心理,造成了人们强烈的竞争意识,使嗔恚烦恼越来越壮大,只要稍不如意,便立即发出极大的嗔恚,足以延续几天时间,他岂能修行佛法?而且大部分都是在人际关系上不会妥善处理。几个人在一起像毒蛇般互相竞争、撕咬,还有些险恶的知识分子或上层人士,表面不显露,内里却勾心斗角。那些现代意识发达的人,内怀各种心计,使得出各种手段,无非来自嗔恚、邪恶、险毒等。然而,对于修法而言,只要生起一念恶心、伤害一个生命,都成为难以逾越的障碍,他又如何能生起清净善法?更何况表面的装模作样,又为他增添一层虚伪。

他的内在是以邪恶机制掌控,以强烈的烦恼作为软件系统面对一切外缘,来产生一系列的反应,并不是以善心起主导作用,又怎么能够导向修法呢?都是顺着烦恼造业罢了。烦恼在内伺机以待,如同魔鬼在心中,一旦遇缘就猛利现行,一旦发作就陷于阴沉的角落,哪里还谈得上修法?即使是听法,也毫不入心。相比之下,过去的人们生起烦恼还会感到惭愧,还肯忏悔,能意识到自己的缺点而痛哭流涕;而现代人多数没有惭愧,一味地自以为是,对于善知识的指教批评,他马上会编出各种理由,一秒钟不到就可以打出妄语、撒出挡箭牌,以此遮掩自己的罪过。

因此, 当前最严峻的问题是基础, 没有基础就不必谈论其他; 当前最关键的修法是培养善心, 邪恶的一套机制如果不被转化, 修法上的困难就无法化解。在一般的修行人群当中, 好一点的心态比较平稳, 但一两个月也会发作一次; 差的十天发作一次; 更差的一周就要发作一次; 还有的人三天两头总是烦恼重重, 这种状态怎么能修法呢?

文中说到:大多数时间被烦恼控制,随着心中最大的魔祟而转,所以修不成正法。可见,如果不好好修行,还要谈什么闲暇人身,这是很可笑的事。当代的部分人们不止是整天用烦恼糟践自己的闲暇人身,而且还要唯恐不及地拼命毒化自我,难道不感到可怕?不感到惭愧吗?

### 愚痴深重

二、有一类极愚痴的人,无有丝毫智慧光明,虽然入了法门,但是少许不能了知法的句和义,而没有作闻思修的缘分。观察:愚痴深重不知法义,修法是零。

第二种情况是: 虽然进入教门, 但每次看书、听课马上愚痴现行, 丝毫不能理解, 这同样叫做骤然生的障缘。他本来具有一种愚痴性, 一遇境缘马上现行, 所以叫做"骤然生"。

一般具有智慧光明的人一旦入于圣教, 就能够以听闻正法文句而发生理解,继而转入思维,产生思慧;由闻思智慧就能确定:自己内心走的是一条安乐之道、解脱之道、成佛之道。以此清楚地了知行路的方法,如同看到掌中的地图一般。产生定解以后,他能开始转变内心,使心识按照正确的方式串习,使行为也变得如理如法,由此化解一切颠倒。之后,他不难从恶趣走出、从轮回走出,乃至从虚妄分别的客尘中走出而还归法界。闻思修的过程关键是要借助净法界最胜等流的教法作为指引。教法是一系列文字的表论,有智慧光明或灵性的人听后马上能够了知如何转变自心,尤其按照指示从前行步步上进,必须要有一种智慧或灵根。首先,通过听受教法开拓见解,能够在闻法时马上接收到老师的指示;思维时能够得到一种决定,能够认定确实如此,从而生起一种确然不拔的定解;产生定解以后,就能确立信念,并发起誓愿:一定要以这种方式行于法道。他内心所生起的强大胜解力量,是其他人根本无法夺转的缘故,由此能够按照自己所决定的定解,真正在自心上修正。他以改变自心来改变缘起,终将离苦得乐。

相反,如果是极愚痴、丝毫不具智慧光明者,他们被暗钝的愚痴性钳制,就非常可怜。接触教法时,被骤生的愚痴力攫取、控制,使他无法进入,对法的表相丝毫不懂,根本生不起解慧。闻法之时听不懂;思维的时候运转不动自己的心识与智慧,因此得不到见解,也无法建立观念;内心迷茫、认不清法道,不知道该如何操作、如何转心、如何练习,他似乎总也学不会,因此不具有闻思修的缘分。这就是第二种缘方面的骤生无暇。闻法教授中说,人有俱生慧,借助教法的光,就能看清缘起的法则,在见解上了知该如何行持;之后自然以主动力开始有意识地调整,来转变过去颠倒的行为,在修法上纳入新的机体,就能逐步发生道次第上的转变。但是,不具慧光、极愚蒙者即使得到人身,也由于他主体的机制上有严重的、无法化解的障碍,致使根本不能生起修法,或者说修法完全空白,这种叫做"骤生无暇"。

有人会问:为什么叫"骤生"呢?

回答:以烦恼恶业等的因素,人心常常会改变。比如,有人最初还好,后来多次造恶,烦恼也越来越多,违背良心的事做得也多,心就变得暗钝,几乎成了一种学法的痴呆态,根本运转不动;还有的人上网中毒过深,心被熏黑,在邪法上还能转动,但在正法上丝毫现不出灵光;或者小时候聪明,后来造恶多端,很快变得痴呆。这不都是"骤生"吗?就是最初意想不到。

我们很多人都有这种体会,忽然间造恶较多,自心好几天都运转不动。譬如,发起猛厉的嗔心,是不是一整天都处在痴呆态?这种状态能缘法义运转吗?不可能。有的学佛人最后呆呆傻傻的,不外是因为造恶过多。再者,随意消耗三宝财产、诽谤正法、挑拨离间、邪淫、妄语、做一些违背良心的事、背弃责任和义务等等,都是给业障以可乘之机,使内心处在愚痴当中。长此以往,他还会发疯,或陷入僵直状态、头脑空白等等。这些不都是骤然而生的危机吗?因此,千万不可造恶,以免断绝修法的缘分。

