

## 大綱

。一、十二因緣

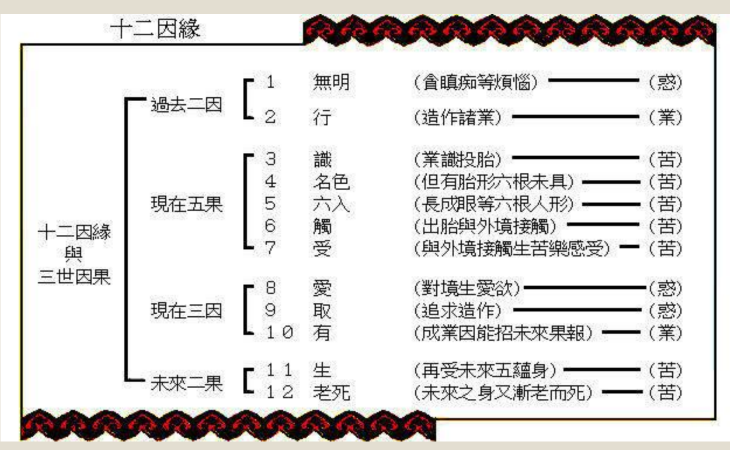
。二、緣滅

。三、原文略解

。四、佛教的世界觀:因緣

## 一、十二因緣





# 二、緣滅

- 1. 輪迴的原動力:輪迴這個循環要滅掉的話,首先要看到它的原動力。在無明當中,因為有了無明就有的後面所有的東西。如果想這個輪迴停下來,要斷掉、摧毀無明。
- 。2. 無明用什麼來摧毀呢? 我們就需要有智慧, 直接對無明起到作用的就是智慧。
- 。3. 燒香拜佛誦經等間接的有幫助,但沒有直接的幫助,所以一定要證悟空性,證悟空性後輪迴才能停下來。沒有證悟空性,累積的福報再多也沒有用,只能在輪迴當中享受一些人和天人的福報,但不能超越輪迴。我們要抓住重點,需要證悟,要爭取這一生當中證悟。
- 。4. 證悟對無明是嚴重的打擊, 無明受到破壞了以後, 就無法帶動後面的因緣, 它就會慢慢停下來, 這就是解脫。

# 三、原文略解

### 2.2 还灭门

。此中无明灭故行灭。行灭故识灭。识灭故名色灭。名色灭故六入灭。六入灭故 触灭。触灭故受灭。受灭故爱灭。爱灭故取灭。取灭故有灭。有灭故生灭。生 灭故老死愁叹苦忧恼得灭。如是唯灭纯极大苦之聚。此是世尊所说因缘之法。

### 。此中无明灭故行灭。

如果無明毀滅了, 行是業, 善惡的業就會滅。

# 三、原文略解

### 。有灭故生灭

有就是三界輪迴,輪迴滅了以後就是生滅,不會投生輪迴,然後不投生輪迴的話,也就不會老、死亡、愁、嘆、懮、苦惱都會滅,最後這些輪回當中就可以獲得解脫。

### 。如是唯灭纯极大苦之聚

純粹極大的痛苦, 立即就會斷掉, 立即就會消失。

### D 所知性分 (法[空性]/八正道)

。何者是法。所谓八圣道支。正见、正思惟、正语。正业。正命。正精进。正念 。正定。此是八圣道。

### E 所知果分 (佛/涅槃)

果。及涅槃。世尊所说。名之为法。何者是佛。所谓知一切法者。名之为佛。以彼慧眼及法身。能见作菩提。学。无学法故。

### F 云何所知分

#### 1 胜义谛门

#### 1.1 观因缘

。云何见因缘。如佛所说。若能**见因缘之法**。常。无寿。离寿。如实性。无错谬[miù]性。无生。无起。无作。无为。无障碍。无境界。寂静。无畏。无侵夺。不寂静相者。是也。

#### 1.2 观法

。若能如是。**于法亦见**常。无寿。离寿。如实性。无错谬性。无生。无起。无作。无为。无障碍。无境界。寂静。无畏。无侵夺。不寂静相者。

#### 1.3 观佛

。得正智故。能悟胜法。以无上法身而见于佛。

### 2 世俗谛门

#### 2.1 从有因缘所生门

- 。问曰。何故名因缘。
- 。答曰。有因有缘。名为因缘。非无因无缘故。是故名为因缘之法。
- ·世尊略说因缘之相。彼缘生果。
- 。如来出现若不出现。法性常住。
- 。乃至法性。法住性。法定性。与因缘相应性。真如性。无错谬性。无变异性。 真实性。实际性。不虚妄性。不颠倒性等。作如是说。(世俗谛因果不虚)

## 。何故名因缘。答曰。有因有缘。名为因缘。

萬事萬物都是有因的,都是有緣的。生活中的幸福快樂也是有因有緣,有些因緣是自己創造的,有些因緣是別人創造的。同樣的我們生命當中出現了不開心、不幸福的事情,這也是有因有緣的。這個因和緣,有一部分是我們自己創造的,有一部分和其他人也有關係。深入了解、深入分析後,我們可以控制住自己的情緒,具體方法可以參考《入行論》的《忍辱品》。

## 。非无因无缘故。是故名为因缘之法。

萬事萬物,幸福快樂,貧窮高低高下,一切都是有因有緣,不是無因無緣,所以叫做因緣法。

## 。世尊略说因缘之相

釋迦牟尼佛簡單地說了因緣的本質、本體。

### 。 彼缘生果

因為這個緣產生果, 這叫作因緣。

## 。如来出现若不出现。法性常住。

-法性: 自然規律

-常住: 永遠存在

-釋迦牟尼佛出現也好,不出現也好,自然規律永遠存在的、永恆的。釋迦牟尼佛是這個因緣、自然規律的發現者,而不是創造者。因果和釋迦牟尼佛沒有關係,但因果學說跟釋迦牟尼佛有關係。因果學說是釋迦牟尼佛創造出來的。

-充分地說明, 善惡因果在內的一切不是釋迦牟尼佛創造的, 佛只是發現。佛是 全知的, 但不是全能的。佛不是萬能, 眾生自己創造的因緣時, 這個因緣就決定 它的果, 這當中佛也辦法插手。自己創造這樣的因, 自己就要承受這樣的果。 。乃至法性. 法住性. 法定性. 与因缘相应性. 真如性. 无错谬性. 无变异性. 真实性. 实际性. 不虚妄性. 不颠倒性等。

自然規律是一個真實不虛的,永遠都不會錯亂的規律。佛教當中非常重要的一個世界觀。這個世界為什麼這樣子,它有因,它有緣,有它的遠因,也有它的近因。

# 四、佛教的世界觀: 因緣

- 。1. 我們人或者是我們有情眾生,他為什麼這樣子,他為什麼是一個生命,他為什麼是一個有情,他現在的狀況為什麼是這樣子,用十二緣起來解釋。外在的身體,內在的精神、情緒,這些萬事萬物都在一個因果的網絡中循環。這些因果的網絡,有些是我們看得見的,有些我們看不見(如電磁波、無線電波)。看得見和看不見的因緣組合了以後,就產生一個果,如不健康、不幸福、幸福、健康等等。
- · 2. 然而我們想法非常幼稚簡單,覺得我們感官看不見的就不存在。這就是根本不了解世界 因緣的表現,不了解它的真相。這個世界的構造、運作,這裡面有很多很多的因緣,看見 的,看不見的,甚至是更深澳的東西都存在。

# 四、佛教的世界觀: 因緣

- 。3. 任何一個痛苦、快樂、輪迴、解脫,都是用這個方法來解釋,都是因緣。萬事萬物用因緣來解釋,萬事萬物都離不開這個因緣,包括成佛、修行、證悟都離不開這個因緣。
- 。4. 菩薩畏因,凡夫畏果:輪迴當中的所有痛苦、不幸福,也離不開這因緣,所以說菩薩 畏因,凡夫畏果。凡夫沒有深入地去思考,然後就不了解很多的因導致什麼樣的果,所以 殺盜淫妄凡夫就不害怕。殺盜淫妄導致果報現前時,然後我們開始害怕,凡夫都是這樣。 有修行、證悟的人,他們怕因,不會怕果,因為這些果,如果沒有這些因它不會產生的, 所以就是怕因不怕果。

# 四、佛教的世界觀: 因緣

- 。5. 理論必需用到現實生活當中,用到工作中,也要用到我們修行當中,都是有因有緣。如果我們自己創造了一個稍微好一點的因,那我們一定會有好的果報。如果有不好的因緣,會導致不好的結果,這叫做自然規律,任何人都沒有辦法改變,只要有這個因就會產生果。如果我們不想有這個果,我們就要把這個因緣消除。因緣消滅掉以後,這個果我們不需要去思考,不需要去擔憂。
- 。6. 因緣,是佛教非常重要的原則。佛教不認為有什麼鬼神在操作、主宰,只有自己做得好,那麼一切都會好的。如果自己沒做好,那鬼神也好,佛也好,任何人也幫不了我們,所以還是要靠自己。
- 。7. 要靠自己,有佛陀的指點,佛陀的教育,自己努力的話是沒問題的,因為有佛陀的引導,我們就 根據佛的引導,自己去努力的話,那麼就創造一些好的因緣,果自然就會有的。

## 問題討論

- 。1. 輪迴的原動力是什麼? 要如何摧毀?
- 。2. 《佛說稻桿經》裡如何理解"如來出現若不出現, 法性常住"?
- 。3. 為何"菩薩畏因, 凡夫畏果"?
- ○4. 學習了《佛說稻桿經》對因緣有何體悟?
- 。5. 自由討論