# 从《佛说稻秆经》谈佛教人生观和世界观 視頻 8-1

#### 發菩提心

為了度化一眾生,我發誓一要成佛。 為了成佛,我們今天如理如法的共修。

#### 重點

- 1. 為何講十二緣起?
- 2. 十二緣起-前世
- 3. 十二緣起-來世
- 4. 十一緣起-現世
- 5. 輪迴的原動力:無明
- 6. 何謂無明?
- 7. 根機不同追求不同
- 8. 斷除無明-證悟空性
- 9. 把握暇滿人身,珍惜千載難逢的機會
- 10. 無明的源頭

### 1. 為何講十二緣起?

《稻杆经》的核心的思想就是轮回,或者是缘起。轮回就是缘起的一部分。那么外缘起,我们已经讲过了。现在讲内缘起,内缘起的十二缘起。为什么要讲十二缘起呢?除了这个十二个法以外,是不是没有缘起呢?也不是。可以有一百个、一千个、一万个缘起法,如果再略一点的话,那也可以两个、三个、五个,至少也就两个——因和果,缘起就是因和

果就可以了。那么为什么不多不少讲十二个缘起呢?实际上可以讲得更多一点,也可以讲得更少一点,但是为什么讲十二个缘起呢?这里面有没有什么意义呢?有。

首先,这十二个缘起覆盖了我们一个人的前世、现世、来世。也就是涵盖了过去、现在、未来这三个。就是用这十二个法来告诉我们过去、现在、未来是什么样。我们的过去是什么样?就是十二缘起的前面的两个——"无明"和"行"。无明就是无知、我执、执著,有了无明就会造业,造了业那我们一定会出现这一世,所以无明和行是上一世。

然后从第三个缘起"识"开始,往后的几个缘起是现世。最后的两个缘起——"生"和"老死"是下一世。下一世再次地投生,然后又死亡。死了以后又从无明开始造业,这样循环,辗转不息的叫作轮回。轮回一直都是这样辗转不息的,它的源头就是无明,它的结尾就是死亡。死了以后又开始无明、造业,然后又投生,一直都在这样循环。这十二个缘起就可以充分地说明,上一世、这一世、来世这三个,所以就讲十二个缘起。



#### 2. 十二緣起-前世

上一世除了无明和造业以外,还有没有其他的?业当中善恶都有了。当然有,还有我们的生活,我们的工作等等。但是为什么只讲两个呢?就是因为上一世的轮回产生这一世的主要因素,一个是无明,一个就是造业。

其他的,包括上一世我们的身体是什么样子,我们的环境是什么样子,我们的身份地位是什么样,这些都不重要。最重要的就是因为上一世有无明,上一世有造业,所以就产生了这一世。因此上一世的其他的这些事情都没有讲,就讲了两个。

#### 3. 十二緣起-來世

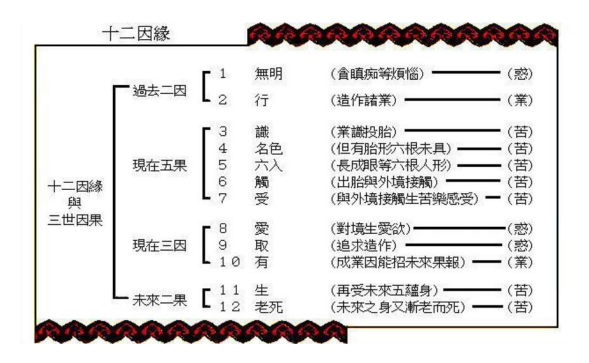
下一世就是生和老死。下一世除了诞生、衰老和死亡以外,还有没有别的什么呢?那当然有,下一世也有无明,下一世也有造业,这一世有的这些东西下一世都有,但是这些都省略,都没有讲,主要是下一世就会投生,这就是说明:人死了以后,并不是一切都结束了,还要投生。既然有生,一定会有死,下一世就是生和死这两个。除了生死以外,下一世也有很多其他的,但其他的都没有讲,生和死这两个缘起法来代表我们下一世的所有的过程。

### 4. 十二緣起-現世(8 個緣起法)

上一世的所有的过程,是以无明和造业这两个来代表。十二缘起当中除了上一世的两个缘起法和下一世的两个缘起法以外,其他的八个缘起法就是我们的这一世。那这一世为什么需要这么多呢?上一世只有两个缘起法,下一世也就只有两个缘起法,这一世为什么有八个呢?我们要知道,这一世它是因也是果。

我们的这一世它是上一世的果,因为上一世造了一个这样的因,所以我们就出现了这一世的果,所以从这个角度来讲,它是果。然后从下一世的角度讲,这一世就是因,因为这一世的因,又会出现下一世的果。这一世又是因又是果,所以这里面有因的部分,也有果的部分,所以用八个缘起法来解释这一世。

这样上一世的一些主要的问题,下一世的主要的问题,还有这一世的因和果,都可以用这十二个缘起法来解释整个的过程,所以这就是十二缘起法。



## 5. 輪迴的原動力:無明

我们昨天已经讲过了无明,其实十二缘起当中,除了无明以外的十一个,都是因为有无明才产生的。如果没有无明,其他的都不会有,<mark>所以无明是轮回的源头,轮回的原动力。如果我们想要轮回停下来,也就是说,我们如果不想永远都流转在轮回当中,首先我们要去破坏它的原动力。破坏了它的原动力以后,因为它没有动力,所以轮回就不会转,它会停下来的。那它的原动力是什么?就是无明。</mark>

## 6. 何謂無明?分二種

无明是什么?昨天已经讲得比较清楚了。简单地说,无明就是我们<mark>对这个世界的执著</mark>,也就是错误的观念。我们<u>把这个世界当作一个真实不虚的世界来看</u>,这是我们错误的观念,这个就是无明。

另外一个更重要的是,<u>我们把我们自己以及其他的人,或者其他的动物,把这些生命也当</u>作一个真实不虚的生命来看,这也是一个非常严重的无明。有了这个无明,对外在的,外

界的错误的观念;以及对内在的,对自己的这种错误的认识,然后就有了这两个错误的观点,那么这就是无明。

所有后续的这些,都是因为这两个错误的观点导致的。所以我们如果想成就、想解脱,就必须要把无明断掉。如果不把无明断掉,不破坏它的情况下,我们做任何的善事都不能解脱,只能在轮回当中过得稍微好一点,没有像地狱、饿鬼那么多的痛苦,相对来说稍微的幸福快乐。

#### 7. 根機不同追求不同

人的根机千差万别,所以不是所有人的想法和追求都是一样的,每个人都有不同的追求。 所以不一定所有人都想解脱。有些人他不想解脱,他就想轮回当中过得稍微好一点,有些 人想解脱。

如果我们在这个轮回当中,希望拥有健康、幸福的生活,没有更高的追求的话,我们不需要去破坏所有的无明,只断掉一部分的无明就可以,哪一部分呢?比如说我们认为没有来世,没有前世,这种无明;还有一个就是善有善报,恶有恶报,认为善没有善报,恶没有恶报,这种无明断掉。这样就可以满足他们的需求。他不需要把全部的无明断掉。

假设我们做个梦,在梦里面我们遇到了我们的朋友,然后我们告诉我们的朋友:我们现在这个世界叫作梦的世界。所谓梦的世界,它不是一个真实的世界,它是一个虚拟的世界,是以我们的意识创造出来的一个虚拟的世界。现在我们处于一个这样的状态当中,我们在自己意识创造出来的一个幻觉的世界当中生活,我们告诉我们的朋友,如果我们努力,稍微投入一点的话,我们是有办法从这个世界当中解脱,我们可以摆脱梦里面世界当中的一切。

这样告诉他以后,有些朋友就会说:既然这样,我一定要摆脱这个梦里面的一切痛苦,我一定要解脱。有些朋友他会说:这个梦是真实还是虚拟我不在乎,反正我现在过得挺好的,我很好,我过得很开心,我自己开心就可以了,关于它是真实的、虚拟的,还是一个客观存在的,或者是我们的意识创造的,这些东西我不感兴趣。假设这个是一个虚拟的世界,不是一个真实的世界,我也不介意,反正我过得很好。当有些朋友他这样告诉我们的时候,那就可以让他继续做梦,不需要去唤醒他们,让他继续做梦。但是告诉他,既然这

个梦是一个虚拟的世界,但是虚拟世界有虚拟世界的规律,如果这个规律没有掌握好,你会做噩梦,所以你要注意,这样就可以了。他暂时不想醒过来,那就没办法,就让他继续做梦,但希望他做好梦,不要做噩梦。

#### 人天乘

佛给这种人提供了一个方法,这个方法叫作人天乘。人天乘不需要发菩提心,不需要修出 离心,不需要修四加行、五加行,更不需要证悟空性,就是相信因果、相信轮回,尽量地 行善断恶,这样就可以了。但是他永远都没有办法从这个虚拟的世界当中走出来。

如果稍稍搞不好的话,就开始做噩梦,做噩梦的话,这个时候就失去了解脱、寻找真理的意思,所以就更加地迷茫,更加地痛苦。如果好一点,他可以在这个世界里面过得好一点,但是永远都没办法知道这个世界到底是什么样,<u>这个是在无明的基础上行善,不破坏</u>它,跟无明和睦相处的一个方法。

#### 大乘佛教、小乘佛教、显宗、密宗

另外一个方法呢,有一部分的朋友说,既然这个是虚拟的,那我不愿意这么迷茫地生活,或者是活下去,我一定要解脱。这种朋友,我们可以唤醒他们,给他一个方法从这当中可以摆脱出来。这是佛给我们制定了一系列的方法。像大乘佛教、小乘佛教、显宗、密宗等等,都是这样。

### 8. 斷除無明-證悟空性

我们要从这个当中醒过来,首先把无明要断掉。无明要断掉,就是要证悟空性。所以我们想解脱的人,一定要想办法证悟空性。如果不证悟空性,真的是非常非常恐怖的。即使我们暂时做了一些福报,做了一些善事,比如说几百年、几千年、几万年我们拥有非常非常幸福的生活,就像天人的生活一样。但是幸福的生活过了以后,我们还在,世界还在,幸福的生活已经不在了,这时候还是很惨的。所以<u>轮回它是一个非常非常漫长的过程</u>,一百年、一万年、十万年,从轮回的角度来讲,就像一秒钟的时间那么小。所以从长远的角度来讲,最好的方法是从梦里面醒过来。

## 9. 把握暇滿人身,珍惜千載難逢的機會

这一次我们有了这样的条件,拥有这个条件是非常非常不容易的。佛教经常讲人身难得,主要的意思就是说,因为我们有这样的条件,可以从轮回当中醒过来。 六道众生当中有这种条件的人非常非常的少。所以这一次有这么好的条件,不追求这些非常的可惜。我们沉迷在我们眼前的这么一点点的幸福快乐,把所有的其他东西都忘掉,都不去追求,这样的话是非常遗憾的。

所以我们这一次,这一生当中,从一个世俗的角度讲,工作、生活、家庭这些方面有很多非常重要的事情,从世俗人的角度来讲,也有很多很重要的事情,不去追求,不去珍惜机会的话,也有很多的遗憾,但是实际上这些都是暂时的、短暂的。更重要的是我们有这么好的条件,还不去追求智慧、菩提心,解脱,有这么好的机会不珍惜,这个才是真正的遗憾。其他的不算什么遗憾,这才是真正的遗憾。所以这一次大家要用功,要去破坏无明,这非常重要。

# 10. 無明的源頭

无明是轮回的源头。轮回的源头是无明,那么无明的源头是什么?无明的源头是佛性如来藏。比如下雨的时候,雨的来源是什么?雨水的来源就是空中的云。因为有云就下雨,雨水的来源是云。云是空中产生的,它的来源是空中产生的。那么空、虚空、天空它有没有来源?它是没有来源的,因为它是不存在的,所以它没有来源。

同样的,十二缘起其他的都是来自于无明,它们的来源是无明,那么无明的来源是什么? 无明的来源就是佛性、光明、如来藏。无明来自于佛性,佛性有没有来源?佛性的来源又 是什么?就像天空没有来源一样,佛性没有来源,因为佛性不存在。我们的概念当中的任何一个形式它都不是,佛性没有来源。

虚空当中瞬间就可以产生乌云,然后这个乌云可以下雨一样,我们的佛性当中产生无明。产生无明的时候有两种可能,一个是当无明产生的时候,立即就知道这个是无明,这个是错觉,这样的话,当下就没有轮回,直接就解脱成佛,密法里面有这样的佛。

如果无明诞生了以后,第一步,他没有认识到它的本质,也就是说,不知道它是错误的错觉。这样以后,第一步错了,然后第二步、第三步,所有后面的都错了。这样以后,我们漫长的轮回就开始诞生了,一个生命就开始走上非常非常漫长的轮回旅途。

\_\_\_\_\_\_

在密法里面,无明刚开始出来的时候就认识到,人就看到它的本性而成佛的这个佛,就是世界上第一个佛,叫作普贤王如来,比释迦牟尼佛、比阿弥陀佛、比药师佛都早,比所有的佛都早,第一尊佛。不是这个地球上的第一尊佛,这个宇宙当中的第一尊佛就是普贤王如来。佛性当中产生无明的第一刹那时,他就知道这个是错误的。比如我们做梦的时候,第一瞬间的时候,我们发现我在做梦,这样以后,他可以不去继续做梦。他可以不做梦或者继续做梦,但是他也没有这样的执著,他对梦中的一切没有恐惧、没有贪著。

如果第一步错了,我们不知道在做梦,那么后续很长时间的梦就开始了。开始了以后,我们在这个梦里面越走越深,把梦当作真实的世界,然后这个真实的世界给我们导致了各种各样的烦恼、痛苦,最后就变成现实生活一模一样。

我们今天已经走到轮回这个地步,所以我们不是普贤王如来,第一步的机会已经错过了,但是现在还有很多的机会。轮回当中我们不管流转多少万年、多长时间都没关系,到今天我们也来得及。

现在知道这个世界就像梦一样是虚拟的,是在一个非常奇怪的情况下诞生的。什么叫作奇怪呢?今天我们讲的缘起,深入地了解的时候,就是一个非常奇怪的现象。简单地说,不是很深入细致地去稍微分析一下,我们可以找到一个合理的解释,这个就叫因和果。因为有因就有果,就可以了。

但是再往下观察,到底这个因怎么样让它的果诞生?然后这个果,它怎么样从它的因当中诞生?这样一观察的时候,就发现这两个的关系根本没有办法建立。就像当初的一些科学家,发现量子力学的时候一样,根本找不到一个可以抓住的地方。最后根本就不知道到底要发生什么,到底是什么状态都不清楚。

但是不观察的话,一切都是非常的正常。所以《佛说稻秆经》当中,一会儿说有因有缘,一会儿又说没有。比如说后面第四页上面,就像"无我之法,无我我所,犹如虚空,彼诸幻法。"

"犹如虚空",就是像天空一样。虚空当中没有任何的物质,至少没有我们感官能够看到的物质,就是一片虚空。"彼诸幻法",就是所有我们看到的、听到的、接触到的这一切都是幻觉,就是如幻如梦。

原文:非常。非無常。非有為。非無為。非無因。非無緣。非有受。非盡法。非壞法。非滅法。從無始已來。如暴流水而無斷絕。雖然。此因緣十二支法。互相為因。互相為緣。

但是有些时候又会说,比如这里面提到过,"非常,非无常",就说十二缘起"非常",它不是常、永恒,这个我们大家能够理解。但它又说"非无常"。怎么不是无常呢?这个我们就没办法理解了。缘起法怎么不是无常?不是说一切都是无常吗?为什么又开始说非无常呢?

然后又说"非有为,非无为"。"非无为",它是说十二缘起不是无为,这个我们能够理解,无为法是什么呢?无为法是没有任何变化的,没有因,没有果,远离了因果的范围,像我们讲的佛性、空性,这类叫作无为。这我们可以理解,因果,十二缘起不是这样。

但是又说"非有为",有为是什么呢?有为就是有因有缘的情况下产生的一切。通常我们所看到的、所听到的、所接触到的,这些都叫作有为,大家都知道什么叫作有为法。但是这里又说,十二缘起又不是有为。"非有为,非无为",什么都不是,那到底让我们怎么去理解十二缘起呢?

然后"非无因,非无缘,非有受,非尽法,非坏法,非灭法,从无始以来,如暴流水而无断绝。"就像暴流的水一样,像一个河流一样,它从来都没有断绝过。这两个不是矛盾吗?它从来都没有断绝过,它一直都在循环、在流转。那么一直都在循环流转的话,这不就是无常吗?是无常。但刚才不是说非无常吗?就已经是否定了。

然后有因有缘,就像暴流水而无断绝,它一直都这样子,一直都不断地在流转,这样的话,它不就是有因有缘,它不就是有为法了吗?是有为法。那刚才不是说非有为吗?

还有这里面讲"此因缘十二支法,互相为因,互相为缘,"这个很好理解,我们是这么认为的。这个十二缘起法相互之间都是因,都是缘。但是前面又已经否定了,它不是因,不是有为法,这里面就是有一些看起来就像是矛盾的东西。但实际上讲的不矛盾。

# \*複習:

世俗諦 & 勝義諦:緣起性空是硬幣的兩面

| 世俗諦                 | 勝義諦                 |
|---------------------|---------------------|
| <b>参</b> 起          | 性空                  |
| 宏觀世界:               | 微觀世界:               |
| 感觀的結論,凡是眼睛看得到的。     | 凡是肉眼看不見但存在的。        |
| 在感觀上不空,因果不空。        | 萬法皆空。               |
| 因和果可以同時存在。          | 因和果不可同時存在。          |
| -感觀上的錯覺。錯覺的源頭是我們的眼  | -真實的世界。             |
| 睛。                  | -本質上因緣的關係不成立,因從來沒生過 |
| -我們的感官創造了這個世界。我們看到的 | 果,果沒從因生。            |
| 是連續性的變化・連續性不是物質・就像  | -唯緣起。唯現象。           |
| 原子粒子分子堆積起來。         | (如果我們的感觀再靈敏些,就會發現桌  |
| -外面的世界不需要是真實的,只要我把它 | 子也是無數旋火輪組成。都是感官的錯   |
| 當作真實的,苦樂的感受都會有。     | 覺。)                 |
| -一切都不在於外在的世界,而在於我們的 |                     |
| 感官。                 |                     |

# 討論:

- 1. 有這麼多緣起法,為何講十二因緣?簡述十二因緣的十二支。
- 2. 我們的前世、今世、後世, 分別是十二因緣中的哪些支?
- 3. 這一世既是因也是果,對此有何啟發?
- 4. 無明分二種,一種是外在的,另一種是內在的,分別是指什麼?
- 5. 佛教经常讲人身难得,主要的意思就是说,因为我们有这样的条件,可以从轮回当中醒过来,所以要珍惜千載難逢的機會。但在世俗角度上又有很多重要事要追求。分享一下您如何兼顧?
- 6. 自由分享討論