





# المراج ال



ڹڮ ۼؠٙڒڒڋڗۜڗؘۯؽؠؽۼؚؠٙڒڮڿۺڮڒۮۺؚؽ

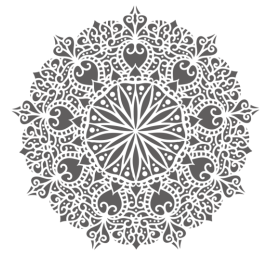
ڒؠؙڒۼٳڔٝڒؽٳ۩ڹڔؙڰ

#### تمَّ تنسيق هذه المادة ومُراجعتها في





#### ڒۺؙۼٳڋڒڹؽٳۯٳؿؙڔؙڰ ڰڰٷڋڒڹڲٳڰۯڹڔڰ



ڹؽؠ ۼڹؠۧڒڒڋڗۜڔٞۯ؈ؙڹؽۼؚڹؠڒڒڮڿڛؽ؇ڽڹؠۯڒ

> الطبعة الأولى ٢٠٢١/١٤٤٢

#### ۯؠڗ۠ۼٳڔٛڒڹؽٳۣۅڹڔؙڰ

#### بَنِيْنِيُ الْخَالِحُ الْخِيْنِيْنِ

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسَّلامُ على أشرفِ الأنبياءِ وخاتَم المرسلين، نبيِّنا محمَّدٍ، وعلى آلِهِ وصَحْبه أجمعين.

#### اتًا بغــــد:

وقال عَجْكِ: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾ [براهيم:٣٩].

وقال ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أَ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمُ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

# الرياع الريال المراج المراج المراج المراج المراجع المر

وقد رغَّبَ الله عَلَى عبادَهُ بالدُّعاء وحثُّهم عليه مع غناه عنهم وعن دعائهم، كما قال على في الحديث القدسى: «يا عبادي إنَّكم لن تَبَلُغُوا ضَرِّي فتضرُّوني، ولن تَبَلُغُوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أنَّ أوَّلكم وآخِرَكُم وإنسكم وجنَّكم كانوا على أتقى قلب رَجُل واحِدٍ منكم ما زاد ذلك في مُلْكِي شيئًا، يا عبادي لو أنَّ أوَّلَكم وآخِرَكُم وإِنْسَكُم وجِنَّكم كانوا على أَفْجَر قلب رجل واحِدٍ، ما نقصَ ذلك مِن مُلِّكي شيئًا، يا عبادي لو أنَّ أوَّلَكم وآخِرَكم وإنسكم وجنَّكم قاموا في صعيدٍ واحِدٍ فسألوني فأعطيتُ كُلُّ إنسان مسألتَهُ، ما نقصَ ذلك ممَّا عِنْدى إلا كما يَنْقُصُ المِخْيطُ إِذا أُدْخِلَ البَحر...» الحديثُ(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في «صحيحه» رقم: (٢٥٧٧).

# وليري المراجعة المراج

وهو عَلَى مع ذلك يُحِبُّ مِنْ عبادِه أن يسألوه، بل كُلَّما عَظُمَتْ عِنايةُ العبدِ بالدُّعاء عَظُمَ حَظُّهُ ونَصِيبُهُ مِنْ محبةِ الله عَلَى له، حتى قال النبيُّ هَا: «لَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَمَ على اللهِ تعالى من الدُّعَاءِ»(١).

وقال (إنَّه مَن لَم يَسْأَلِ اللهَ يَغْضَبُ عليهِ»(). الله يغضبُ ان تركتَ سؤالَه

#### وبُنيَّ آدمَ حين يُسأَلُ يغضَبُ

فربُّ العالمين ﴿ يُحِبُّ السائلين، ووَعَدَهُم بأن يُحِبُ وَلَهُم بأن يُحِبَّ وَأَن يُعُطِيَهُم وَأَن يُعُطِيَهُم سُؤُلَهم؛ إذا توفَّر في دعائهم الشروط الشرعيَّة، وانْتَفَتِ الموانعُ، فقد دلَّت نصوصٌ عديدةٌ في كتاب الله وسنة

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في «جامعه» رقم: (٣٣٧٠)، وحسَّنه الألباني في «صحيح الجامع» رقم: (٥٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «جامعه» رقم: (٣٣٧٣)، وصحَّحه الألباني في «صحيح الحجامع» رقم: (٢٤١٨).

# الرياعة المراكبة الم

رسول الله هه أنَّ الدُّعاءَ المُستجابَ له ضوابطُ ينبغي للدَّاعي أن يحرصَ عليها عند دُعائِه، وكذلك هناك موانع عليه أن يَحْذَرَ منها؛ لئلا يُردَّ دُعاؤُه.

وقد جمع العلامةُ الإمام ابنُ القيم عَلَّ خُلاصَةً بديعةً حَوَتُ خيرًا عظيمًا، بيّنَ فيها عَلَى أهم ما ينبغي أن يعتني به الداعون في دعائهم الله هم ، ثمّ ختم كلامَهُ بعد سردِه لهذه الضوابط في الدعاء بقوله: «فإنّ هذا الدعاء لا يكادُ يُرَدُّ أبدًا»(۱).

فكان من النُّصح والخير نَشُرُ كلامِهِ مع التعليق عليه بما يوضِّحُ مقاصِدَهُ، ويُجلِّي فوائده، وسأسرُدُ في البداية كلامَهُ تامًّا.

قال الإمام ابن القيِّم رَجْ السُّه:

«وإِذا جَمَعَ مع الدُّعاءِ:

\* حُضُورَ القلبِ وَجَمْعِيَّتَهُ بِكُلِّيَّتِهِ على المطلُوبِ.

<sup>(</sup>١) «الجواب الكافي» (١٧).

# وليري المراجع ا

\* وصادَف وقتًا مِن أُوقاتِ الإِجابةِ السِّتَّةِ، وهي:

الثَّلُثُ الأخيرُ منَ اللَّيلِ، وعندَ الأذانِ، وبين الأذانِ وبين الأذانِ والإِقامةِ، وأَدْبارُ الصَّلَواتِ المكتوباتِ، وعند صُعُودِ الإِمامِ يومَ الجُمُعَةِ على المِنْبَرِ حَتَّى تُقَضى الصَّلاةُ مِنْ ذلكَ اليوم، وآخِرُ ساعَةٍ بعدَ العَصْرِ.

- وصادَفَ خُشوعًا في القَلْبِ، وانكِسارًا بينَ يَدَيِ
  الرَّبِّ، وذُلَّا لَهُ، وتَضَرُّعًا، وَرِقَّةً.
  - \* واستَقبلَ الدَّاعِي القِبلَةَ.
    - \* وكانَ على طَهارَةٍ.
    - \* ورَفَعَ يدَيهِ إلى اللهِ.
  - \* وبَدَأَ بِحَمْدِ اللهِ والثَّناءِ عليهِ.
  - \* ثُمَّ ثَنَّى بِالصَّلاةِ على مُحَمَّدٍ عَبْدِهِ وَرَسُولِهِ عِلْيًهِ.
    - \* ثُمَّ قَدَّمَ بينَ يَدَي حاجَتِهِ التَّوبَةَ والاستِغفار.

### ۺؙۼٳڋۯڔ<u>ؽ۩ڎۣڹؽ؇۪؋ؖڒؠ۠ؽ</u>

\* ثُمَّ دخلَ على اللهِ، وألَحَّ عليهِ في المسألَةِ، وتَمَلَّقَهُ(١).

\* ودعاهُ رغبةً وَرَهْبةً.

\* وتَوسَّلَ إليهِ بأسمائِهِ وصفاتِهِ وتوحيدِهِ.

\* وَقَدَّمَ بِينَ يَدَيْ دُعائِهِ صِدَقَةً.

فإِنَّ هذا الدُّعاءَ لا يكادُ يُرَدُّ أَبدًا.

\* ولا سيَّما إِن صادَفَ الأدعِيةَ التي أَخْبَرَ النَّبِيُّ اللَّهِيُّ اللَّهُ الْإِجابَةِ، أو أَنَّها مُتَضَمِّنَةٌ للاسْمِ الأعظَمِ»(").



<sup>(</sup>١) أي: تلطَّف وتأدَّب في دعائه، وسيأتي مزيد بيان لذلك (ص٣١).

<sup>(</sup>٢) «الجواب الكافي» (ص ١٦-١٧).

#### ۯؠڒٛٷٳڔٛۯڹۯڲٳۣۅڹڔؖڗڰ۫

#### الأمر الأول: «حُضُّور القلب، واجتماعُهُ على المطلوب».

فالأمرُ الأوَّلُ أن يدعُو المسلمُ بقلبِ حاضِرٍ، وحضور القلب: هو إقبالُهُ على الله ، فلا يكونُ دُعاؤُه مجرَّدَ حركات للِّسان وقلبُهُ غافِلٌ، بل يحرك لسانه بالدعاء مع حضور القلب، ولهذا قال النبيُّ اللهُ الْمَعُوا اللهُ وأَنتُمَ مُوقِنونَ بِالإِجابةِ، واعْلَموا أَنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مِنْ قَلْبِ غافِلِ لاهٍ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في «جامعه» رقم: (٣٤٧٩)، وحسَّنه الألباني في «السلسلة الصحيحة» رقم: (٥٦٤).

### (لَيْنَ عَالِمُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

لذلك لمَّا رأى عمر بن عبد العزيز عَلَّهُ رجلًا يدعو الله وبيدِهِ حصىً يلعَبُ بها؛ فقال له: «ألا ألقيتَ الحَصَاة، وأَخْلَصْتَ إلى الله الدُّعاء؟!»(١).

وقد استجد في زماننا هذا حَصاة مِن لونٍ آخر في أيدي الناس في غالب أوقاتهم، شغلت القلوب أكثر مِنَ الأيدي بركام كبير مِنَ اللَّهو واللَّعِب، فلم تَعُد تُحُسِنُ اللَّعاءَ والتَّضَرُّعَ والسُّؤالَ، ولهؤلاء يَجُدُر أن يُقال: «ألا أغلقتَ الجَوَّالَ وأَخْلَصْتَ لله السُّؤالَ؟!».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٥/ ٢٨٧).

#### ۯۺ۠ۼٳڔٚۯڹؽٳۯڹڔؙڰ

#### الأمر الثاني: «تحرِّي أوقات الإجابة».

وقد عدُّد منها الإمام ابن القيِّم رَجُلْكُ ستةَ مواضع:

الأول: «الثلث الأخير من الليل»: ويعتبرُ هذا الوقت مِن أَحْرَىٰ أوقات إجابة الدعاء، وأَعْظَمِها شأنًا؛ لِمَا ثبتَ فِي «الصحيحين» عن النبي هُ أنه قال: «يَنْزِلُ ربُّنا هُ كُلَّ لَيلَةٍ إلى السَّماءِ الدُّنيا حِينَ يَبقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الآخِرُ فيقولُ: مَنْ يَدُعوني فأَسْتَجيبَ لَهُ؟ ومَنْ يسألُني فأعطِيهُ؟ ومَنْ يستغْفِرُني فأَغْفِرَ لَهُ؟»(١).

فدلَّ الحديثُ أن هذا الوقتَ العظيمَ المُباركَ مِنُ أحرى أوقات الإجابة، فينبغي لكلِّ مسلمٍ أن يجتهدَ في اغتنام هذا الخير، وأن يحرص كُلَّ الحِرصِ على أن لا يُفوِّتَ ليلةً إلا ويدعو الله ، في هذا الوقت المبارك.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» رقم: (١١٤٥)، و«صحيح مسلم» رقم: (٧٥٨).

#### البَيْعُ إِلَيْنِ كِي الْمِيْرِيُ فَ

الثاني: «عند الأذان» أي: بعدَ الأذان مباشرة، فإنَّ هذا وقتُ عظيمٌ في تحري الدعاء.

وهو موضِعٌ يختَلِفُ عن الموضع الثالث الآتي: «بين الأذان والإقامة»، فإنَّ النصوصَ دلَّت على أنَّ مَنِ استمع إلى الأذان، وردَّدَ خلفَ المؤذِّن، ثمَّ دعا بعد ذلك مباشرةً فإنَّ دعاءَهُ مُستجابٌ.

لما رواه عبدُ الله بن عمرو هُ أَنَّ رَجُلًا قال للنبيِّ هَا رَجُلًا قال للنبيِّ هَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ المُؤَذِّنِينَ يَفْضُلُوننا -أي: سَبَقُونا بالفَضْل - فقال النبيُّ هُ : «قُلُ كما يقولونَ فإذا انْتهَيْتَ فَسَلُ تُعَطَه»(۱).

فدلَّ الحديث على ارتباط فضيلة هذا الدعاء بسماع الأذان وإجابة المؤذن.

فينبغي للمسلم إذا سمع الأذان وردَّد ألفاظَهُ مع

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود في «سننه» رقم: (٥٢٤)، وحسَّنه الألباني في «صحيح أبي داود-الأم-» رقم: (٥٣٧).

### وليري المراج الم

المؤذِّن وأتبَعَهُ بما جاءت به السُّنَّة من الصلاةِ والسلام على النبي هي وسؤال الله الوسيلةَ والفضيلة له؛ ينبغي له أن لا يقفَ، بل يُتبعُ ذلك بالدُّعاءِ بما أحبَّ؛ فإنه وقتُ عظيمٌ حَريٌّ بالإجابة.

الثالث: «بين الأذان والإقامة»: وقد ورد في فضل الدعاء بين الأذان والإقامة مُطلقًا عِدَّةُ نصوص، منها قول النَّبيِّ (اللَّعاءُ لا يُرَدُّ بينَ الأذانِ والإقامةِ»(١).

وقال النبيُّ ﴿ إِذَا نُودِيَ بِالصَّلَاةِ فُتِحتُ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَاسْتُجِيبَ الدُّعاءُ » ( ).

فينبغي للمؤمن أن يستكثِرَ لنفسِهِ في هذا الوقت من الدعاء وطلب الخير من رب العالمين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود في «سننه» رقم: (٥٢١)، والترمذي في «جامعه» رقم: (٢١٢)، وصحَّحه الألباني في «الإرواء» رقم: (٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيالسي في «مسنده» رقم: (٥٢٤)، وصحَّحه الألباني في «السلسلة الصحيحة» رقم: (١٤١٣).

### النَّهُ الْمِرْنِي الْمِرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِينِ الْمُرْبِينِ الْمُرْبِينِ الْمُرْبِ

الرابع: «أدبار الصلوات المكتوبة»: أي قبل السَّلام، فإنَّ هذا الوقتَ فاضلٌ، وحَريُّ بأن يُجابَ دُعاءُ الدَّاعي فيه؛ لأنَّه اجتَمعتُ فيه العديد من أسباب إجابة الدعاء، فالمُسْلِمُ يكونُ مُتَطهِّرًا، ومُسْتَقْبِلًا للقِبلة، ويُكبِّرُ اللهَ ويُعظِّمُهُ ويتلو كلامَه، ثمَّ يركَعُ ويسجُدُ خضوعًا وذُلًّا لله ربِّ العالمين هِ، ثمَّ إذا جلسَ للتَّشَهُّدِ بعد هذه الأعمال العظيمة يبدأ بتحيَّة الله 🐉 وتعظيمه: «التحيات لله والصلوات والطيبات»، وبعدها ينطِق بشهادة التوحيد لله ﴿ مُ مُّ يُصَلِّي على النَّبِيِّ اللَّهِ بأكمل الصلوات؛ وهي الصلاة الإبراهيمية؛ فجميعُ ما تقدَّمَ من مواقف العبودية الجليلة تَجعلُ هذا الموطِنَ من أهمِّ أوقات إجابة الله على لدعاء السائلين المصلِّين، ولهذا جاء في حديث ابن مسعود ، في تعليم النبيِّ الله الله للتشهُّدِ في آخره: «ثُمَّ يَتَخَيَّرُ منَ الدُّعاءِ أَعْجَبَهُ إليه، فيَدُعُو»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريُّ في "صحيحه" رقم: (۸۳٥)، ومسلم في "صحيحه" رقم: (۲۰۶)، واللفظ للبخاري.

### وليري المراج الم

الخامس: «عند صعود الإمام يومَ الجُمُعةِ على المِنبَرِ حتى تُقَضى الصلاة»: وذلك لما صحَّ عن النبيِّ الله أنه قال: «إنَّ في الجُمعةِ لساعةً، لا يوافقها مسلمٌ، قائمٌ يُصَلِّي، يسأَلُ الله خيرًا، إلا أعطاهُ إياه» وقال بيده: يُقَلِّلُها(١).

وقد ذهبَ جماعة من العلماء إلى أنَّ هذه الساعة من صعود الإمام على المنبر إلى أن ينتهي مِن صلاة الجمعة، وذلك لِما أخرجَهُ الإمامُ مسلمٌ في «صحيحه» عن أبي موسى الأشعريِّ في: «هي ما بين أن يَجْلِسَ الإمامُ إلى أن تُقضى الصَّلاةُ»().

وهذا الحديثُ رُوِيَ عن أبي موسى مرفوعًا إلى النبي الله من كلامِه، ولهذا رجَّح عددٌ من العلماء بأنَّ ساعة الإجابة تكون في هذا الوقت.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ في «صحيحه» رقم: (٦٤٠٠)، ومسلم في «صحيحه» رقم: (٨٥٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» رقم: (۸۵۳).

# البَّنَّ عَابِّ النِّيْ الْمِنْ الْمِنْ

فينبغي للمسلم أن يحرص على التأمين عند دعاء الخطيب، وأن يعتني كذلك بالدعاء في صلاة الجمعة كثيرًا؛ لأنّه تقدّم أنّ فضيلة هذه الساعة تمتدُّ إلى أن تُقضى الصلاة، لاسيما حال السُّجود، فقد صح عن النبيّ الله قال: «أقرَبُ ما يكونُ العبدُ مِنْ ربّهِ وهو ساجِدُ، فأكثروا الدعاء»(١).

وكذلك يجتهدُ في الدعاء بعد التشهُّد وقبل أن يسلِّم الإمام؛ فإنَّه من مواطِن إجابة الدعاء -كما تقدَّم-.

السادس: «آخر ساعة بعد العصر»: أي: الساعة الأخيرة بعد العصر إلى أن تغرُبَ الشمسُ من يوم الأخيرة بعد العصر إلى أن تغرُبَ الشمسُ من يوم الجمعة، فقد صحَّ عن النبيِّ الله قال: «يوَمُ الجُمُعةِ ثِنتا عَشَرَةَ ساعةً، لا يُوجَدُ مُسَلِمٌ يسأَلُ الله عَلَى شيئًا، إلا آتاهُ الله عَلَى فالتَمِسوها آخِرَ ساعةٍ بعد العَصْرِ»().

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ في "صحيحه" رقم: (٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٠٤٨)، وصحَّحه الألباني في «صحيح أبي داود-الأم-» رقم: (٩٦٦).

# البَّنَّ عُابُرُ لِيْ يُلِانِ مِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْم

لذلك ذكر العلامةُ ابن القيم على في كتابه «زاد المعاد» أنَّ أرجَحَ وأرجى الأقوال في تحديد الساعة الفاضلةِ يومَ الجمعة التي لا يُردُّ فيها الدُّعاء: القولان السابقان؛ الأوَّلُ: عند صعود الإمام على المنبرِ إلى أن تفرغ الصلاةُ، والثاني: آخر ساعة بعد العصر إلى أن تغرب الشمس من يوم الجمعة (١).

فعلى العبدِ الناصحِ لنفسِهِ أن لا يُفوِّتَ هذين الوقتين الفاضلين، بل يجتهد فيهما بالدعاء والطَّلب، ويخصَّهما بمزيدِ عنايةٍ؛ ليدركَ الخير الذي يطلُبُهُ ويؤمِّله من رب العالمين.



(1) ((ile Ibasic) (1/ 477).

#### ۯۺ۠ٷٳڒڶڹڲ۩ۣۯڹڔؙڰؙ

# الأمر الثالث: «خشوعُ القلب وانكسارُهُ بين يدي ربِّه ﷺ ذُلَّا وتضرُّعًا».

هذا الأمر الذي ذكرَهُ الإمام ابن القيِّم عَلَيْ مَهمٌ للغاية في باب الدعاء وفي غيره من العبادات، فمِن تحقيق العبودية أن يكون العبدُ متضرِّعًا ومتذلِّلًا إلى خالقه ومولاه عَلَى، لاسيما وقتَ الدعاء والطَّلب، كما قال تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الأعراف:٥٥].

قال الطبريُّ عَلَيْكَ في «تفسيره»: « ﴿ تَضَرُّعًا ﴾ أي: تَذَلُّلًا واسْتِكانةً لطاعته، و ﴿ وَخُفْيَةً ﴾ أي: بخشوع قلوبكم » (١).

فينبغي أن يعتلي حالَ الدَّاعي التخشُّعُ والانكسارُ عند سؤاله ربَّه، وأن يُناجيه بصوتٍ خافتٍ بخضوعٍ

<sup>(</sup>۱) «جامع البيان في تفسير القرآن» (۱۰/ ۲٤٧).

### البَّرُّ عَالِهُ الْمِرْكِيُ الْمِرْبِيُّ الْمِرْبِيُّ الْمِرْبِيُّ الْمِرْبِيُّ الْمِرْبِيِّ الْمِرْبِيِّ

وأدب، ولهذا لمَّا سَمِعَ النبيُّ اللهُ بعضًا من الصَّحابة النَّيُ اللهُ يَّيُ النَّهُ النَّاسِ يَرفعون أصواتَهم بالذِّكر والدعاء قال لهم: «أَيُّها النَاسِ اربَعُوا على أنفسِكُم، إِنَّكم ليس تَدْعُونَ أَصَمَّ ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا قريبًا، وهو معكم»(١).

وبوَّب الحافظ النوويُّ بَرِّالَكُ على هذا الحديث: «استحبابُ خَفُضِ الصَّوتِ بالذِّكر إلا في المواضع التي وردَ الشرعُ برفعِه فيها»(٣).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» رقم: (۲۹۹۲)، ومسلم في «صحيحه» رقم: (۲۷۰۶)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) «فتح الباري» (٦/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج» (١٧/ ٢٥).

#### ۯؠڗؙٷ۪ڋڒڹؽ۩ۮڹڒڰ

#### الأمر الرابع: «استقبال القِبلة وقتَ الدُّعاء».

استقبال القبلة يعتبر من الآداب الجليلة للدُّعاء، التي تدلُّ على تعظيم الدَّاعي لشأن الدعاء واهتمامه به.

ولهذا صحَّ عن النبيِّ في مواضعَ عديدة أنَّه استقبل ودعا، كما حصل في غزوة بدر حين رأى في كثرة عدد المشركين على عدد المسلمين، فاستقبل نبيُّ الله في القِبلة، ثُمَّ مَدَّ يديه (۱).

وذلك أنَّ استقبال الداعي للقِبلة من الأسباب التي يُرْجَى معها أن يُسْتَجابَ دُعاؤه، فليس هو من شروط الدعاء وإنَّما من آدابه الحَمِيدة.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ في "صحيحه" رقم: (١٧٦٣).

#### ۯؠڗؙٷؙڋڒڹڲ۩ڎۣڹڒڰؙ

#### الأمر الخامس:

«الطهارة عند الدعاء».

الطهارة من آداب الدُّعاء أيضًا، فلا شكَّ أنَّ الداعي إذا كان على طهارة فإنَّهُ أفضلُ وأتم لدعائه ومناجاته لله اللهَ والدَّ حالة الوضوء مُطلقًا أكملُ من حال الحَدَث.

فعن المُهَاجِر بن قُنْفُذ هُ أنه سَلَّمَ على النبيِّ هُ وهو يتوضأ، فلم يردَّ عليه، حتى توضأً فردَّ عليه، وقال هو يتوضأ، فلم يمنعني أنَّ أَرُدَّ عليكَ إلا أني كَرِهْتُ أن أذكرَ اللهَ إلا على طهارة»(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٧)، وأحمد في «مسنده» رقم:

<sup>(</sup>١٩٠٣٤) واللفظ له، وصححَّه الألباني في «السلسلة الصحيحة» رقم: (٨٣٤).

#### ۯؠڗؙٷؙڋڒڹڲ۩ڎۣڹڒڰؙ

#### الأمر السادس: «رفع اليدين عند الدعاء».

فعن سلمانَ الفارسيِّ هُ أَنَّ النبيَّ هُ قال: «إِنَّ ربَّكم هُ حَيِيٌّ كرِيمُّ، يَسْتحُيي مِن عبلِهِ إذا رفَعَ يَلَيهِ إِلَيهِ أَنْ يرُدَّهُما صِفَرًا»(۱).

فالله على الغنيُ يَسْتَحِي مِنْ عبدِه إذا رَفَعَ إليه يَدَيهِ أن يردَّهُما صِفُرًا؛ أي: خائِبَتَين، وذلك لأنَّ هيئةَ رفع اليدين إلى السماء -بجعل بطونهما إلى السماء أو مقابل الوَجه- تُعَدُّ هيئةَ افتقار وتَذَلُّل وانكسارٍ، وإظهارٍ للفَاقةِ والحاجَةِ، فكانت لذلك سببًا لإجابة الدعاء عند الله على.

والأحاديث التي فيها رفعُ النبيِّ الله ليديه عند الدعاء كثيرةٌ، بل كان الله يبالغُ في رفع يديه في الشدائد

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٤٨٨)، وصحَّحَهُ الألباني في «صحيح أبي داود -الأم-» رقم: (١٣٣٧).

#### ٠ (بڑھاہزارزیاروبری

والكُرَب أكثر من غيرهما، كما تقدَّم في غزوة بدر حين رأى و كثرة عدد المسلمين، وأى و كثرة عدد المسلمين، فاستقبل نبيُّ الله و القبلة، ثُمَّ مَدَّ يديه ودعا ربَّه و قال عمر بن الخطاب و فما زالَ يَهْتِفُ بربِّه، مادًّا يديه، مُسْتَقبلَ القبلة، حتى سَقَطَ رداؤُهُ عن مَنْكِبيه»(١).

وكذا في حال القحطِ عندما دعا على المنبرِ للاستسقاء، قال أنسُ بنُ مالك الله الله الله يرفعُ يديهِ في الدُّعاءِ، حتى يُرى بياضُ إبطَيه (١).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ في "صحيحه" رقم: (١٧٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ في «صحيحه» رقم: (١٠٣٠)، ومسلم في «صحيحه» رقم: (٨٩٥)، واللفظ لمسلم.

#### ۺؙۼٳڋۯڔؽ۩ۣڎڹ؆؋ ڰڔڹٷٳڋۯڔؿ۩ڎۼ؆ڰ

#### الأمر السابع: «البداءةُ بحمد الله وتمجيده ثمَّ الصلاة على نبيِّه محمَّد ش قبل الدعاء».

فَعَنْ فضالةَ بن عبيد على قال: سَمِعَ رَسُولُ اللهِ عَلَى رَجُلًا يدعُو في صلاتِهِ لم يُمَجِّدِ اللهَ تعالى، ولم يُصَلِّ على النَّبِيِّ هَذَا»، ثُمَّ دَعَاهُ على النَّبِيِّ هَذَا»، ثُمَّ دَعَاهُ فقالَ النبيُ هَ النبيُ عَجِلَ هَذَا»، ثُمَّ دَعَاهُ فقالَ لَهُ: «إذا صلَّى أَحَدُكُمْ فليَبْدَأُ بِتَحْميدِ رَبِّهِ عَلَى فقالَ لَهُ: «إذا صلَّى أَحَدُكُمْ فليَبْدَأُ بِتَحْميدِ رَبِّهِ عَلَى والنَّنَاءِ عليه، ثُمَّ يُصَلِّي على النَّبِيِّ هَ ، ثُمَّ يَدُعُو بَعَدُ بِما شاءَ»(۱).

فالأكملُ للمسلم إذا شرع في الدعاء أن يُقدِّمَ بين يدي دعائه ثناءَ الله وتمجيدَهُ وحمدَهُ ، ثُمَّ يُثنِّي بالصلاة والسَّلام على النبيِّ ، ثم يدعو بعد ذلك ويسألُ ربَّهُ بما أحبَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٤٨١)، والترمذيُّ في «جامعه» رقم: (١٣٣١)، وصحَّحَهُ الألباني في «صحيح أبي داود -الأم-» رقم: (١٣٣١).

### وليري المراجع المراجع

وبهذا نعلمُ وَجُهَ فَضَلِ الدعاء بعد سماع الأذان، وضله بعد التشهد الأخير في الصلاة -كما تقدَّم-، فإنَّ كلا الموضعين يَسبِقُهُ ثناءٌ وتعظيمٌ لله ، وصلاةٌ على رسوله محمَّد هي، فناسبَ أن يكون الدعاءُ بعدهما من مواطِن الإجابة (۱).



(١) انظر: ص(١٤–١٦).

#### ۯؠڗؙٷؙڋڒڹڲ۩ڎۣڹڒڰؙ

#### الأمر الثامن: «التوبةُ والاستغفار بين يدي الدعاء».

فإنَّ الذنوبَ من الموانع والحواجز المؤثِّرة على إجابة الدعاء، كما صحَّ عن النبيِّ الله فكرَ: «الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ، أشعثَ، أَغَبرَ، يَمُدُّ يديه إلى السماء؛ «يا رَبِّ»، ومَطْعَمُهُ حرامٌ، ومَشْرَبُه حرامٌ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ، وغُذِيَ بالحرام، فأنَّى يُسْتَجابُ لذلك؟!»(١).

فهذا الرَّجُلَ قد توفَّر في دُعائه عددٌ من أسباب الإجابة؛ فقد دعا ربَّه وهو مسافِرٌ، ورفع يديه للسَّماء، لكنَّه لم يستعفف عن الحرام، فملبسُهُ ومطعمه ومَشْرَبه من الحرام، فكان ذلك حاجزًا ومانعًا من إجابة دعائه.

وقد قال أحدُ السَّلفِ: «لا تَسْتَبْطِئَنَّ الإِجابةَ إذا دَعُوتَ؛ وقد سَدَدُتَ طُرُقَها بِالذُّنوبِ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلمٌ في «صحيحه» رقم: (١٠١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقيُّ في «شعب الإيمان» رقم: (١١٥٤).

### البِيْ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ

ولهذا كان النبيُّ على يستغفرُ اللهَ ويتوبُ إليه في اليوم مائة مرَّة، ويحثُّ أمَّتَهُ على ذلك، فيقول: «يا أيها الناس! توبوا إلى الله، فإِنِّي أتوبُ في اليوم إليه مائة مرة»(١).

فينبغي على المؤمن النَّاصحِ لنفسِهِ، أن يُكثر من الاستغفار والتَّوبة، مع الإقرارِ والاغترافِ بالذَّنب، والنَّدمِ عليه، والعَزْمِ على عَدَمِ العودة إليه، لا سيَّما بين يدي دُعائِهِ لربِّه عَلَى، فإنَّ ذلك سببُ لتوبة الله عليه، وأدعى لإجابة دعائه، وإعطائه سُؤله.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلمٌ في «صحيحه» رقم: (۲۷۰۲).

#### ۯؠڗؙٷ۪ڋڒؽڒؽ؆ۮۼڒڰ

#### الأمر التاسع: «الإلحاح في الدعاء وعدم استعجال الإجابة».

فعن أبي هريرة على قال: قال النبيُّ هُ : «يُستَجابُ الأَحَدِكُم مالم يَعْجَل، يقول: قد دَعَوْتُ ربِّي فلم يُستَجَبُ لي »(١).

فمن آداب الدُّعاء العظيمة: الإلحاحُ بالطَّلب، وتَكرارُ الدعاء، ومداومةُ السؤال، مع تحرِّي الأوقات الفاضلة، فمن أدْمَنَ قرعَ الأبواب أوشك أن يُفتحَ له.

ومن تأمَّلَ دعاءَ أولي الألباب في خواتيم سورة آل عمران كيف أنَّهم أعادوا قول: «رَبَّنا» خمسَ مرات في دعائهم، فجاء في ختامها قوله عَلَّ: ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُمُ رَبُّهُمُ ﴾ [ال عمران: ١٩٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» رقم: (٦٣٤٠)، ومسلمٌ في «صحيحه» رقم: (٢٧٣٥)، واللفظ له.

### النَّهُ الْمِرْنِي الْمِرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِينِ الْمُرْبِي الْمُرْبِينِ الْمُرْبِي

وينبغي للعبد أن لا يستعجِلَ الإجابة؛ فإنَّ استعجالَ الإجابة آفةٌ من الآفات التي تمنَعُ ترتُّبَ أثرِ الدُّعاء عليه، فإنَّ المُسْتَعْجِلَ عندما يَسْتَبْطِئُ الإجابة يَسْتَحْسِرُ ويَدَعُ الدعاءَ غالبًا، ويكون حالُهُ كحالِ مَن بذرَ بَذْرًا، أو غرسَ غَرْسًا، فجعَلَ يتعاهَدُهُ ويَسْقِيه، فلمَّا اسْتَبْطأً كمالَهُ وثَمَرَهُ تركَهُ وأَهْمَلَهُ، ولم يحصِّلُ مطلوبَهُ منه (۱).

وقد نبَّه الإمام ابن القيِّم في هذا الموطِنِ على فائدة لطيفة بقوله: «وأَلَحَّ عليه في المسأَلةِ، وتَمَلَّقُهُ»، والتَّملُّق: هو التلطُّفُ والتَّودُّدُ في الطلب(٢)، فيشيرُ عَلَيْكُ بهذا إلى أنَّ الإلحاح بالدعاء يكون بتلطُّف، وأدبٍ، وإظهار الافتقار والحاجة لله ربِّ العالمين.



<sup>(</sup>١) انظر: «الجواب الكافي» لابن القيم ص(١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الصحاح تاج اللغة» للفارابي (٤/ ٥٥٦)، و «القاموس المحيط» للفير وز آبادي (ص ٩٢٤).

#### ۯۺ۠ۼٳڔ۫ڒڹؽٳۣۯڹڔؙڰ

#### الأمر العاشر: «أن يجمعَ في دُعائه بين الرَّغبة والرَّهبة».

الجمعُ بين الرَّغبة والرَّهبةِ أمرُ مهمٌّ للغايةِ في باب الدعاء وفي غيره من العبادات، فإنَّ المؤمنَ ينبغي أن يكون في عباداته بين الرَّغبة والرَّهبة، وبين الخوفِ والرجاء، ولهذا لمَّا ذكرَ الله عَلَى قصصَ النَّبِيِّينَ لِيلِم في سورة الأنبياء، وكيف أنجاهم في من الكُروبِ والمِحن، ختم ذلك بقوله عَلَى: ﴿إِنَّهُمُ كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي الْخَيْرِتِ والْمِحَن، وَيَدْعُونَ الْمَا خَيْرِيَ اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ ال

فيجمعون في دعائهم بين الرغبة والرهبة؛ والرغبة: والرغبة: هي الطمع فيما عند الله عنه في فيسألُ الدَّاعي ربَّه وهو طامِعٌ في فضلِهِ ومَنَّه هي والرَّهبةُ: هي الخوف من غضبِه، ومن أليم عقابه.

### وليري المراجي المراجي المراجي المراجع ا

يجتهدون في العبادة لنَيْلِ المَثُوبةِ مِنْ رب العالمين، ومع ذلك قلوبهم خائفةٌ من عدم قَبول أعمالهم، فيجمعون في عبادتهم بين الرغبة والرهبة.

ومثلّهُ ما جاء في دعاء خليل الرحمن إبراهيم عليه عندما أمره الله على أن يبني بيت الله الحرام، فكان عليه يدعو: ﴿رَبَّنَا نَقَبّلُ مِنَا إِنّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة:١٢٧]، وهو مِن أُولي العزم من الرُّسل، واتّخذهُ الله خليلًا، وقيامه بعمل من أشرف الأعمال؛ وهو عمارة بيت الله الحرام، ومع ذلك يدعو الله على بإشفاقٍ أن يتقبّل منه هذا العمل.

ولهذا عندما تلا وُهَيبُ بنُ وَرُد عَلَّهُ هذه الآية بكى وقال: «يا خليل الرحمن، ترفَعُ قوائِمَ بيتِ الرَّحمن وأنت مُشْفِقٌ أن لا يتقبلَ منك!» (١).



<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (١/ ٢٤٧).

### ۯؠؙڒۼٳڔٛۯڔ۬ؽ۩ۣۯڹڔؙڰ

# الأمر الحادي عشر: «التوسُّل لله ﷺ بأسمائِه وصفاتِه وتوحيدِه».

التوسُّلُ إلى الله عَلَّ بأسمائه وصفاته يعتبرُ من أعظم الوسائل في إجابة الدعاء، وقد أمر الله هَ به فقال: ﴿ وَلِلّهِ الْمُسَانَ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

وجاء في دعاء رسول الله عيسى عَلَيَهِ: ﴿وَارَزُفَنَا وَأَنتَ عَلَيْهِا: ﴿وَارْزُفَنَا وَأَنتَ عَلَيْهِا: ﴿وَارْزُفَنَا وَأَنتَ عَلَيْهِا: ﴿ وَارْزُفَنَا وَأَنتَ عَلَيْهِا لَا الله عيسى عَلَيْهِا: ﴿ وَارْزُفَنَا وَأَنتَ عَلَيْهِا لَا الله عيسى عَلَيْهِا الله عيسى عَلَيْهَا الله عيسى عَلَيْهِا الله عيسى عَلَيْهَا الله عيسى عَلَيْهِا الله عيسى عَلَيْها الله عنها عَلَيْها الله عنها الله عنها عَلَيْها عَلَيْها الله عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْها عَلْهَا عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَي

وكان من دعاء النَّبِيِّ ﴿ الذِي علَّمَهُ لأبي بكر ﴿ اللَّهُ النَّانِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلا يغفرُ الذُّنوب

### البِيْ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ الْمِرْيُ

إلا أنت، فاغَفِر لي مغفِرةً من عندك، وارحمني إنَّك أنت الغفور الرحيم»(١).

بل كان النبيُّ في يعلِّم أمَّتَهُ أن يتوسَّلوا إلى الله في بعموم أسمائه الحسنى، فقال في: «ما أصابَ أحدًا قَطُّ هَمُّ ولا حَزَنُ فقال: اللهمَّ إنِّي عبدُك، وابنُ عَبدِك، وابنُ مَبدِك، وابنُ مَتك، ناصِيَتي بيَدِك، ماض فيَّ حُكَمُك، عَدَلٌ فيَّ قضاؤُك، أسألكُ بكُلِّ اسم هو لك؛ سمَّيتَ به نفسَك، أو قضاؤُك، أسألكُ بكُلِّ اسم هو لك؛ سمَّيتَ به نفسَك، أو علَّمتَهُ أحدًا مِنْ خلقِك، أو أنزلتَهُ في كتابِك، أو استأثرت به في عِلْم الغيبِ عندك؛ أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي، ونُورَ به في عِلْم الغيبِ عندك؛ أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي، ونُورَ صَدَري، وجلاءَ حُزْنِي، وذهابَ هَمِّي، إلا أذْهَبَ الله هَمَّهُ وحُزْنَهُ، وأَبدَلهُ مكانهُ فَرَجًا»، فقيل: يا رسول الله ألا وحُزْنَهُ، وأَبدَلهُ مكانهُ فَرَجًا»، فقيل: يا رسول الله ألا نتعلَّمُها؟ فقال: «بلي، ينبغي لمَنْ سَمِعَها أن يتعلَّمَها» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» رقم: (٨٣٤)، ومسلمٌ في «صحيحه» رقم: (٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده» رقم: (٣٧١٢)، وصححه الألبانيُّ في «السلسلة الصحيحة» رقم: (١٩٩).

### وليري المراج الم

وقول الإمام ابن القيِّم عَلَيْهُ: «وتوحيده»؛ أي: يُشْرَعُ ويُندَبُ التوسُّلُ إلى الله عَلَيْ بهذه الوسيلةِ العظيمةِ، وهي توحيدهُ والإيمانُ به عَلَى، فهذه مِن أعظمِ الوسائل؛ بل هي أعظمُها وأجلُّها.

ومن شواهد هذا التوسُّل ما ذكرَهُ الله ﷺ من دعاءِ المؤمنين: ﴿ رَّبَنَا ٓ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنَّ اَمِنُوا بِرَتِكُمْ فَعَامَنَا رَبَّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَاسَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ ﴾ [آل عمران:١٩٣].

ولمَّا سَمِعَ النبيُّ فَ رَجُلًا يقول: «اللهمَّ إنِّي أَسُهُ أَنَّك أنتَ الله لا إله إلا أنت، الأَحَدُ، أَلَك أنِّي أَشْهَدُ أَنَّك أنتَ الله لا إله إلا أنت، الأَحَد، الصَّمَدُ، الذي لم يَلِدُ، ولم يُولَدُ، ولم يكن له كُفُوا أَحَد، فقال: «لقد سألتَ اللهَ بالاسمِ الذي إذا شُئِلَ به أَعْطى، وإذا دُعِيَ به أجابَ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٤٩٣)، وصححه الألبانيُّ في «صحيح أبى داود-الأم-» رقم: (١٣٤١).

#### ۯؠڗؙٷ۪ڋڒڹؽ۩ۮڹڒڰ

#### الأمر الثاني عشر: «التَّصَدُّقُ بين يدي الدُّعاء».

الصَّدقةُ لها شأنٌ عظيم ، وقد صحَّ عن النَّبِيِّ اللهُ أنه قال: «صَدَقَةُ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ»(١)، ولا شكَّ أنَّ زوالَ غضبِ الرحمن على عن العبد سببٌ لإجابة دعائه، وإعطائه سُؤُله.

وهي أيضًا من جملةِ الأعمال الصالحة التي يُشرَعُ للمؤمن أن يتوسَّل بها إلى الله .



<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرانيُّ في «المعجم الكبير» رقم: (٨٠١٤)، وصححه الألبانيُّ في «السلسلة الصحيحة» رقم: (١٩٠٨) بمجموع شواهده.

#### الْمُرْبِعُ إِلْمِنْ يُلِينِ الْمِرْبِينِ الْمِرْبِينِ الْمِرْبِينِ الْمِرْبِينِ الْمِرْبِينِ الْمِرْبِينِ

#### الأمر الثالث عشر: «تحرِّي الأدعية التي أخبر النبيُّ ﴿ أَنَّ الدعاء معها مستجاب».

فالمسلمُ إذا تحرَّىٰ هذه الدعوات المأثورة، ودعا بها بصِدُقٍ وإقبالٍ وإلحاحٍ مع استحضار جميع الأمور السابقة، فإنَّ دعاءَهُ لا يكادُ يُردُّ أبدًا.

ومن أمثلة هذه الأدعية قولُ النَّبِيِّ ﴿ الْأَنْ الْأَبِيِّ اللهُ إِلَا أَنت النُّونَ إِذَ دعا وهو في بطن الحوت: «لا إله إلا أنت سبحانك، إِنِّي كنت من الظالمين»؛ فإِنَّهُ لم يَدُعُ بها رَجُلٌ مُسْلِمٌ في شَيْءٍ قَطُّ إلا اسْتَجابَ الله له (١).

وعن أنس بن مالك على أنَّ النبيَّ هُ سَمِعَ رَجُلًا يقول في دعائِه: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ بِأَنَّ لك الحمد، لا إِلهَ إِلاَ أنت، المَنَّانُ، بدِيعُ السَّماواتِ والأَرضِ، يا ذا الجلالِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ في «جامعه» رقم: (٣٥٠٥)، وصححه الألبانيُّ في «تخريج الكلم الطيب» رقم: (١٢٢).

### وليري المراج الم

والإِكْرام، يا حَيُّ يا قَيُّومُ»، فَقَالَ النَّبِيُّ ﴿ الْقَد دَعَا اللهُ بِالسَمِهِ الْعَظيمِ الذي إذا دُعِيَ به أَجابَ وإذا سُئِلَ به أَعْطَى (١).

وتقدَّم قريبًا دعاءُ الرجل الذي توسَّل إلى الله بتوحيده وإيمانه به، فقال له النبيُّ ﴿ الله الله الله الله بالاسْم الذي إذا سُئِلَ به أَعْطى، وإذا دُعِيَ به أجابَ ».

فهذه جملة الضوابط والآداب في الدعاء التي أوردها الإمام ابن القيِّم على كلِّ مسلم أن يجتهد في تحرِّيها في دعائه، فإنها متى ما اجتمعت فيه فإنه كما ذكر الإمام ابن القيم على الله عاء لا يكادُ يُرَدُّ أبدًا».

ونسأل الله تعالى أن يُصلحَ لنا دينَنا الَّذي هو عِصمةُ أمرنا، وأن يُصلِحَ لنا دُنيانا التي فيها معاشَنا، وأن يُصلِحَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في «سننه» رقم: (١٤٩٥)، وصححه الألبانيُّ في صحيح أبي داود-الأم-» رقم: (١٣٤٢).

#### ٠ (بڑنچاہ(ریزی)(دیری)

لنا آخرتَنا التي إليها معادُنا، وأن يجعلَ الحياةَ زيادةً لنا في كلِّ خير، والموتَ راحة لنا من كلِّ شرِّ.

والله تعالى أعلم، وصلى الله على نبيّنا محمَّد، وعلى الله وصحبه أجمعين (١).



(۱) أصل هذه الرسالة محاضرةٌ أُلقِيتُ في مجلس إبراهيم الوقيصي عَلَاكُ في المدينة النبوية، في يوم الاثنين الموافق ٢٤/ ٦/ ١٤٤١هـ، فقام بعضُ الإخوة بتفريغها، وإعدادها للطباعة، وقُمْتُ بمراجعتها وتصحيحها، وزدتُ فيها بعض الزيادات والفوائد، والله أسألُ أن يجزِيَ خيرًا كُلَّ من شارك في إخراج هذا العمل وطباعته ونشرو بين المسلمين.



لتحميل نسخة من الكتاب امسح علف الباركو د عبر برامج QR



