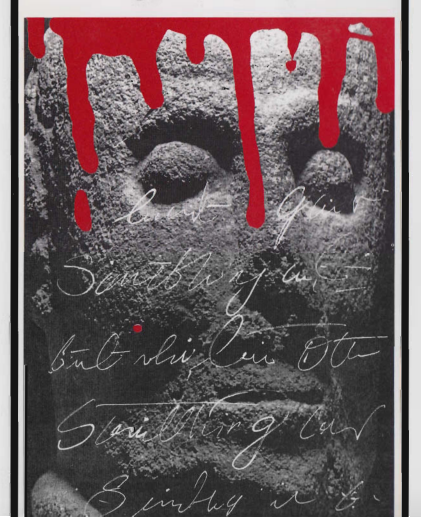


# طاعون

آلبركامو

ترجمه رضا سيدحسيني





«آنگاه یی بردم که، دست کم، من در سراسر این سالهای دراز، طاعونزده بودهام و با وجود این با همهٔ صمیمیتم گمان کردهام که برضد طاعون می جنگم. دانستم که بطور غیرمستقیم مرگ هزاران انسان را تأثید کردهام و با تصویب اعمال و اصولی که ناگزیر این مرگها را به دنبال دارند، حتی سبب این مرگها شدهام. دیگران از این وضع ناراحت به نظر نمی آمدند و یا لااقل هرگز به اختيار خود دربارهٔ آن حرف نميزدند. من گلويم فشرده ميشد. من با آنها بودم و با اینهمه تنها بودم. وقتی که نگرانی هایم را تشریح می کردم، آنها به من می گفتند که باید به آنچه در خطر است اندیشید و اغلب دلائل مؤثری ارائه مى دادند تا آنچه را كه نمى توانستم ببلعم به خورد من بدهند. اما من جواب میدادم که طاعونزدگان بزرگ، آنها که ردای سرخ می پوشند... آنها هم در این مورد دلائل عالى دارند و اگر من دلائل جبرى و ضرورياتى راكه طاعونزدگان كوچك با استدعا و التماس مطرح مىكنند بپذيرم نمى توانم دلائل طاعونيان بزرگ را رد کنم. به من جواب می دادند که بهترین راه حق دادن به سرخ ردایان این است که اجازهٔ محکوم ساختن را منحصراً در اختیار آنها بگذاریم. اما من با خود میگفتم که اگر انسان یکبار تسلیم شود دیگر دلیلی ندارد که متوقف شود. تاریخ دلیل کافی به دست من داده است، این روزگار مال کسی است که بيشتر بكشد. همهٔ آنها دستخوش حرص آدمكشي هستند و نمي توانند طور دیگری رفتار کنند.»

از متن کتاب



## طاعون



### آلبركامو

## طاعون

ترجمة رضا سيدحسيني



کامو، آلبر، ۱۹۱۳ ـ ۱۹۶۰ ـ ۱۹۶۰ ـ ۱۹۶۰ ـ کامو، آلبر، ۱۳۷۵ ـ ۱۳۷۵ ـ البر کامو؛ ترجمهٔ رضا سیدحسینی ـ تهران: نیلوفر، ۱۳۷۵ ـ ۱۶۵۸ ـ ۱۶۵۸ ـ ۱۶۵۸ ـ فهرستنویسی براساس اطلاعات فیا.

د الله الله ۱۳۰۵ ـ ۱۳۰۸ ـ مترجم. ب. عنوان.

ط ۲۹۲ک

1270



1770

كتابخانه ملى ايران

#### اسمارات باوم خيابان انقلاب، خيابان دانشگاه، تلفن: ۶۶۴۶۱۱۱۷

آلبركامو **طاعون** 

**طاعون** ترجمهٔ رضا سیدحسینی

طرح روی جلد: گلناز فتحی چاپ اول: ۱۳۴۵

چاپ دهم: تابستان ۱۳۸۶ چاپ گلشن

شمارگان: ۳۳۰۰ نسخه

حق چاپ محفوظ است.

آشنائی با آلبر کامو و آثار او آندره موروا (

#### طرح سادهای از زندگی

«آلبر کامو» در سال ۱۹۱۳ از پدری الجزایری و مادری اسپانیایی به دنیا آمده بود. سراسر دوران کودکیش را با این مادر (پدر در سال ۱۹۱۴ کشته شده بود) در یك محلهٔ فقیرنشین الجزیره به سر برد. خود او گفته است که آفتاب الجزیره و فقر محلهٔ بلکور ۲ چه مفهومی برایش داشت: فقر مانع این شد که فکر کنم زیر آفتاب و در تاریخ، همهچیز خوب است. آفتاب به من آموخت که تاریخ، همهچیز نیست. فقر، احترام به رنج و همدردی با بیچارگان را به او یاد داد، اما نه آن همدردی بد ادای پولداری را که از این طبقه بریده است و گمان میکند برای اینکه بخشوده شود مجبور به «جبران» است. پسندخاطر غریزی «کامو»، قناعت و بی پیرایگی بود. در جزیرهٔ فقر، خود را در خانهٔ خویش احساس میکرد.

۱. این مقاله از کتاب De Proust á Camus اثر آندره موروا ترجمه شده و برای نخستین بار در شماره های ۶ و ۷ و ۸ دوره بیست و چهارم مجلهٔ سخن چاپ شده است.

2.Belcourt

باید اهمیت فراوان برای مادر اسپانیایی او قائل شد. این نژاد، تشخص و اصالتی در محرومیت دارد و گردنکشی در برابر مرگ. در کامو به میزان زیادی روحیهٔ کاستیلی وجود داشت. می گوید: نوعی کاستیلی بازی که به من آسیب رساند ... شاید، اما در عین حال در اپجاد احترام نسبت به او سهمی داشت. شرافت، او را برانگیخت تا کتاب انسان عاصی را بنویسد، کتابی که میانهٔ او را با چند تن از دوستانش به هم زد و عده ای از خوانندگانش را به حیرت انداخت. شور و سودا که سنت اسپانیایی است در او فراوان بود اما تنها یکی از جنبه های آن را هرگز نشناخت و آن، حرص و آز بود. شرافت، او را از «کینه» که شرور می کند و از «خرسندی» که بلاهت می آورد، به دور نگه داشت. «روژه مارتن دوگار» از «تلخکامی عصیان آمیز» خویش حرف می زند. من این حالت را فقط در چند صفحهٔ انگشت شمار آثار او مشاهده می کنم. «کامو» به هیچ وجه این کلمه را نمی پذیرفت. اگر گاهی دچار تلخکامی می شد، می توانست بر آن غلبه کند.

خورشید مایهٔ آن بود. ما آدمهای باران و مه و بامدادان یخ زده به زحمت می توانیم سعادت جسمانی کودکی را در نظر مجسم کنیم که برهنه در ساحل دریای گرمی زندگی میکند. گاهی فرانسوی ها تعجب میکنند از این که المجزایری های تبعید شده سرسختانه اصرار دارند که در جنوب بمانند. با این همه این امر طبیعی است. کسی که لطافت چنین آب و هوایی را دیده باشده نه می تواند فراموشش کند و نه از آن بگذرد. من غرق در عذاب زندگی میکردم و همچنین در نوعی لذت. او با «این زمستان یگانه، پر تلالو از سرما و خورشید، این سرمای آبی» بار آمد. هر لحظهٔ زندگی ارزش معجز آسا و چهرهٔ جوانی جاودانه اش را به او می بخشید.

در این باره باید عروسی در تیپازا<sup>۳</sup>را خواند:

در زیر خورشید بامدادی شادی عظیمی در فضا معلق است... من در اینجا آنچه را که جلال و شکوه نام دارد درک میکنم: حق دوست داشتن بی حد و حصر. در دنیا تنها یک عشق وجود دارد، در آغوش

#### 1. Homme Révolté

Roger Martin du Gard .Y نویسندهٔ فرانسوی. Noces à Tipasa.۳ اثر آلبر کامل کشیدن تن یک زن، و نیز در برگرفتن این شادی غریب که از آسمان آبی به سوی دریا سرازیر می شود. ... نسیم لطیف است و آسمان آبی، من این زندگی را بی قیدانه دوست دارم و می خواهم آزادانه از آن سخن بگویم. سبب می شود که از وضع انسانی خودم احساس غرور کنم. با این همه اغلب به من گفته اند، چیزی نیست که مایهٔ غرور باشد. چرا، چیزی هست: این آفتاب، این دریا ... دلم از جوانی آکنده می شود و تنم از طعم نمک و از نمای گسترده ای که در آن لطافت و جلال، با رنگهای زرد و آبی در هم می آمیزند.

این سرود که از کلمات ساده تشکیل شده، زیباست. شور خاص «ژید» را دارد در مائده های زمینی، اما لطیف تر و سالم تر.

می شد انتظار داشت که این تماس با روشنایی و آب، مردی نیرومند به بار آورد. این نکته در آغاز به حقیقت پیوست. در دبستان، در دبیرستان سپس در باشگاه ورزشی دانشگاه الجزیره، او ورزشکار و بازیکن برجستهٔ فوتبال شد. در عین حال، در کار مغزی هم ورزیده بود؛ ژان گرنیه استاد فلسفه اش که پیوسته استاد و راهنمای او باقی ماند، به ارزش وی پی برد و او را به سوی تحصیلات عالی سوق داد. اما ریه های او که در معرض تهدید سل بود، احتیاج به مداوا و آسایشگاه پیدا کردند: لذت،ما را از خودمان جدا میکند، سفر ریاضتی است که ما را به خودمان باز می گرداند. من گمان می کنم که کامو بهبود یافت، زیرا قیافه ای که عکس هایش ما را با آن آشنا کرده است، قیافهٔ مردی استوار و شاداب است که چهرهٔ چین خورده اش ما را در برابر سؤال قرار می دهد و با قدرت تکانمان می دهد. می گوید لجاجتی سنگین و کور.

خیلی جوان بود که شروع به نوشتن کرد. می خواست شادی زندگی خود را باز گوید: کمی مانند «گوته» اما با حسرت دور از رومانتیسم فقر از دست رفته. سرچشمهٔ نبوغ او در این دنیای تهیدستی و روشنایی بود. بیست و دو سال بیشتر نداشت که مجموعهٔ مقاله های پشت و رو $^{7}$  را دربارهٔ این چهرهٔ دو گانهٔ اشیاء

#### 1. Jean Grenier

#### 2. Envers et Endroit

فراهم آورد. سبك او با پختگی استادانه ای که داشت همه را به حیرت انداخت. با سودای تئاتر، هنگامی که دیبلم تحصیلات عالیش را دربارهٔ فلوطین واگوستین قدیس (رابطهٔ یونانی گری و مسیحیت) می گرفت، همزمان، به عنوان بازیگر و به عنوان نویسنده دست اندر کار شد. به نظر می رسد که، گویا به راهنمایی ژان گرنیه، خیلی کتاب می خواند. در این اثنا از دواج کرده بود؛ از دواج اول چندان نیایید. در حزب کمونیست نام نوشت و سال بعد بیرون آمد.

در واقع او آدم حزبی زاده نشده بود. میگفت: در کارهای بزرگ برنسیب لازم است. اما در مورد کارهای کوچک بخشایش کافی است. و در یادداشت هایش <sup>۳</sup> می نوشت: عقاید کلی بیش از هرچیزی مرا آزار داده است. و این مرا به یاد جملهٔ آلن<sup>۴</sup> می اندازد: همهٔ عقاید کلی نادرستند و این یک عقیدهٔ کلی است. دنیا در نظر او نه تفسیر شده بود و نه قابل تفسیر. او نه مسیحی بود، نه مارکسیست و نه هیچ چیز دیگر؛ «آلبر کامو» بود، فرزند خورشید و فقر و مرگ. آیا روشنفکر بود؟ آری، اگر روشنفکر کسی باشد که خود را قسمت میکند: از زندگی لذت می بر د و زندگی کر دن خو د را می نگر د. هنر مند بو د؟ بی شك، هر چند که خودش در آن شك دارد. در بيست وسه سالگي دستخوش اين احساس صريح است که دیگر در هنر کاری برای انجام دادن نیست. فقط عمل باقی می ماند و ماجرا در بادداشت هایش مصرعی از «گو ته» را می نویسد: عمل همهجیز است؛ شهرت و افتخار هیج نیست. در هر حال، اگر قرار است نویسنده شود برای این است که افكارش را بيان كند، به اضافهٔ زندگيش. هنرمند بزرگ، بيش از هرچيز، زندهٔ بزرگي است. شغل آموزگاری در سیدی بل ـ عباس<sup>۵</sup> را رد می کند تا خود را متحجر نکند. در سال ۱۹۳۸ وارد روزنامهٔ آلژر ریوبلیکن $^{7}$  می شود که یاسکال سا $^{7}$ اداره اش میکند. در همان سال کالیگولا را می نویسد و طرح بیگانه و افسانهٔ سیزیف را می ریزد. از همان زمان، با پیشرسی حیرت آوری، موضوع های اساسی آثارش را تحلیل میکند. طاعون به صورت طرح اولیه در یادداشت های همان زمان منعكس مي شود. پس اشتباه است اگر اين كتاب را فقط در مورد

- 1. Plotin
- 2. Saint Augustin
- 3. Carnets
- 4. Alain

- 5. Sidi Bel Abbés
- 6. Alger républicain
- 7. Pascal Pia

جنگ و اشغال تعبیر کنیم. شاید بهتر است بگوئیم که چون موضوع بزرگی در اختیار داشته جنگ را هم وارد آن کرده است. در صفحات بعد خواهیم دید که چه افکاری بیشتر مغز او را اشغال کرده بود. اما اکنون باید این زندگی نامهٔ مختصر را به پایان رساند. در سال ۱۹۴۰ دوباره ازدواج میکند و به پاریس می رود و در روزنامهٔ پاری سوار ۱ مشغول کار می شود سپس در نهضت مقاومت کمبا کمبا کمبا کمبا ۱۹۴۰ پس از آزادی فرانسه، سردبیر روزنامهٔ کمبا می شود که یادگار دوران مقاومت است. آنگاه در یك چشم به هم زدن، موفقیت در تئاتر، او را به صورت یکی از نویسندگان سرشناس جهان در می آورد. در ظرف پنج سال خوانندگان بی شماری پیدا میکند. حوالی سال ۱۹۴۴ که من در امریکای جنوبی و شمالی سفر می کردم همه جا از من دربارهٔ «سارتر و کامو» سؤال می کردند که گویی نسل جوان آنها را با هم یکی کرده بود و وجود خود را در آنها می شناخت. حقیقت این است که کامو پیوسته شباهت اندیشهٔ بین خود و «سارتر» را انکار کرده است. مدتی بعد، انسان عاصی کار آن دورا به قطع را طه می کشاند.

در حوالی سالهای ۵۷ ـ ۱۹۵٦ کامو، فرانسوی الجزایری، که بر اثر جنگ داخلی به هیجان آمده است، هر دو گروه را به متارکهٔ جنگ دعوت میکند. در سال ۱۹۵۷ جایزهٔ نوبل میگیرد. دلیل آن ارزش آثار اوست و نیز شخصیت خود او؛ و هم چنین علاقهٔ آکادمی سوئد به این که در برابر نفاق اندوهبار الجزایر، محبت خود را به یك الجزایری بی کینه و بی عیب نشان دهد. این افتخار نمایان، همان طور که انتظار می رفت، ناسزاها و حمله هایی را متوجه او می سازد. به ژان کلودبریسویل می در این باره از او سؤال می کند، پاسخ می دهد که این طبیعی است: آنها مرا دوست ندارند. اما این دلیل نمی شود که من تقدیسشان نکنم در این دلاوری سهمی از مسیحیت هست.

در سال ۱۹۵۹ لاستیکی که می ترکد، او را بر روی یکی از جاده های فرانسه میکشد. این زندگی کوتاه، سخت آکنده بود، نه شکافی در آن بود و نه دروغی. شاید لازم باشد این جا یاد آوری کنیم که: آنان که خدایان دوستشان دارند،

<sup>1.</sup> Paris - Soir

<sup>2.</sup> Combat

<sup>3.</sup> Jean Claude Brisville

جوان می میرند. خدایان دیگر چندان چیزی نداشتند که به کامو بدهند. عروسی او با مرگ، در سرعت زیاد و بی درد و رنج انجام گرفت. چه چیزی را جاودانگی می توانم نامید، جز آنچه پس از مرگم ادامه خواهد یافت؟ از کاموی فانی و جسمانی بگذریم و به کاموی جاودانی بپردازیم.

#### ۲

#### افسانة سنزيف

باید با افسانهٔ سیزیف آغاز کرد. این نظم تاریخی نیست. اما برای آثار اولیهٔ کامو نظم تاریخی وجود ندارد. همهٔ آنها در متن اندیشه های جوانیش بود، انسانهٔ از کالیگولا تا طاعون فقط انسان عاصی آغازگر فصل تازه ای بود. افسانهٔ سیزیف شامل جوهر اندیشه هایی است که بیگانه نیز به او الهام داد. کتاب اندیشه است به زبانی بسیار فشرده، که در سراسر یك نسل، اثری ژرف و مداوم باقی گذاشت.

خدایان، سیزیف را محکوم کرده بودند که مدام صخره ای را تا قلهٔ کوهی بغلتاند. از آنجا سنگ با وزنی که داشت پایین می افتاد. آنها به دلایلی پی برده بودند که هیچ تنبیهی وحشتناکتر از کار بیهوده و بی امید نیست. این افسانه تصویری از زندگی بشری است. ما در روی این کرهٔ خاکی چه می کنیم بجز کاری بیهوده و بی امید؟ انسان ها زندگی کو تاه و یگانه شان را صرف چه می کنند؟ برخاستن، تراموا، چهار ساعت کار در دفتر یا کارخانه، غذا، تراموا، چهار ساعت کار، استراحت، خواب، و دوشنبه، سه شنبه، چهار شنبه، پنجشنبه، جمعه و شنبه، به همان روال... اگر به زور کار موفق شویم که صخره را تا قله بالا ببریم، آنگاه یك بیماری یا یك جنگ، دوباره به پایین رهایش می کند، و در هر صورت، این ماجرا با مرگ که سقوط نهایی است پایان می گیر د.

آگاهی یافتن از ویژگی بی معنی این اغتشاش، بیهودگی این همه رنج، عبارت است از کشف سرنوشت بشر. چرا محکومیم؟ به فرمان چه کسی؟ به چه جنایتی؟ در این جهان عاری از آرزو، انسان خود را بیگانه احساس میکند. آری، بیگانه، زیرا در خانهٔ خودش نیست. این جهان نه برای پاسخگویی به آرزو های او ساخته شده است و نه برای پاداش دادن به کوشش های او.

گسیختگی بین انسان و زندگی، بین هنر پیشه و صحنه دقیقاً همان احساس پوچی است. پوچ، از این مقابله بین ندای انسان و سکوت بی منطق جهانزاده می شود. از لحاظ منطقی، این احساس می بایستی انسان پوچ را به سوی خودکشی براند. موضوع رساله همین است. آیا انسان شریفی که تقلب نمی کند، پس از دانستن این که زندگی به درد نمی خورد، می تواند به زندگی ادامه دهد؟

با این همه، خودکشی ها نادر است. آیا بین برداشتی که انسان از زندگی خود دارد، با حرکتی که برای ترک آن میکند، هیچ رابطه ای وجود ندارد؟ اولین پاسخ این است که در وابستگی انسان به زندگی، چیزی بسیار قوی تر از یک فلسفه وجود دارد. قضاوت جسم، بر قضاوت روح می چربد، و جسم در برابر نابودی، عقب می نشیند. پیش از آن که به اندیشیدن عادت کنیم به زیستن عادت کرده ایم. در اغلب موارد، باید روح جسم را گول بزند تا او را وادار به حرکت مرگ آور بکند. فشار دادن روی ماشه به خودی خود آسان است و ظاهراً بی ضرر، به محض اینکه بدن پی برد، مقاومت میکند.

همچنین گریزگاهی وجود دارد: امید یك زندگی دیگر. که سعادت آمیز خواهد بود و باید به آن ارزش داد (رستگاری مسیحیان) یا تقلب کسانی که زندگی میکنند، نه برای خود زندگی، بلکه برای مقصود والایی که از زندگی فراتر می رود، این والایی ظاهراً مفهومی به زندگی می دهد ولی به آن خیانت میکند. مثلاً کسانی که میگویند: آری، زندگی من از دست رفته است، اما من برای عدالت مبارزه کرده ام و روزی عدالت پیروز خواهد شد، و این پیروزی پس از من مفهومی به عمل من خواهد داد. تقلب است، زیرا مرگ مطلق است. عدالت پس از مرگ کسی، برای دیگران است. با وجود این همه طوری زندگی میکنند که گویی هیچکس نمی داند که باید مرد. در زیر روشنایی مرگبار این سرنوشت، پوچی ظاهر می شود. در برابر محاسبات خونینی که زندگی ما را ترتیب می میدهد، هیچ اخلاقی و هیچ کوششی پیشاپیش قابل توجیه نیست. بازهم تقلب است زیرا تمام بشریت هم، مانند فرد، سیزیف است. اگر صخرهٔ آزادی را بالا

احساس پوچی وقتی زاده می شود که این ظواهری که واقعیت را از ما پنهان می داشتند فرو بریزند. بیشتر مردم مدت های دراز زندگی کرده اند بی آنکه به آن بیندیشند. فقط در یکی از روزها، «چرا؟» سر برمی دارد و در خستگی حیرت آلود، همه چیز آغاز می شود. وقتی که من این جمله را می نویسم، شبح کامو وادارم می کند دیوارهای پوچی را که احاطه مان کرده است لمس کنم. آری، نوشتن برای چه؟ این همه کار کردن برای چه؟ حال که چند سال دیگر، و شاید فردا، باید مرد. برای شهرت؟ اما شهرت مشکوک است و اگر بعد از من دوام یابد، من چیزی از آن نخواهم فهمید. از سوی دیگر، خیلی زود، نوع جامعه ای که می تواند به چنین نوشته هایی علاقه مند باشد از میان خواهد رفت، و روزی هم خود کرهٔ زمین. پس برای چه؟ از زمان طفولیت، ما به خاطر آینده زندگی کرده ایم: «فردا در آینده - با پیشرفت سن وسال، خواهی فهمید،» فردا، همیشه فردا، در حالی که فردا مرگ است. روزی انسان به این فریب پی می برد و می فهمان یوجی است.

«پوچی» نه در انسان است و نه در دنیا، بلکه در همزیستی این دو است. آنچه پوچ است، عبارت است از مواجههٔ این جهان بی منطق که در آن اتم و الکترون، درست و نادرست و بی گناه و مجرم، به طور تصادفی می چرخند و هرطور که می توانند درهم می آویزند، با «آن تمایل سرگشتهٔ وضوح که ندای آن در اعماق وجود انسان طنین انداز است. فهمیدن برای روح انسانی عبارت خواهد بود از خلاصه کردن دنیا به صورت انسانی، مهر خویشتن را بر آن زدن و اندیشه های خود را در آن مجسم ساختن. در این صورت، ما چه می فهمیم بهیچ. چرا این ستاره ها، این درخت ها این رنج ها بیش از «پرهیزکار باش» بیگانه نیستم آیا «خود را بشناس» سقراط، بیش از «پرهیزکار باش» اعترافکده های ما ارزش دارد بازی های بیهوده دربارهٔ تیره روزی های بزرگ.

راه حل چیست؟ نه خودکشی و نه امید. بر استشعار به پوچی باید فائق شد این آگاهی به خودی خود هیچ قاعده ای را برای ،عمل، القا نمی کند. اما عصیان برمی انگیزد. بر این دلیل مضحك که انسان را با همهٔ آفرینش به مخالفت برمی انگیزد، باید با پذیرفتن بی منطقی دنیای اطراف او، مسلط شد. زیستن، زنده داشتن آن قبل از هرچیزی عبارت از نگاه کردن به آن است. فردایی وجود ندارد این خود واقعیتی است. پس زندگی برای آینده در میان

نیست. برخورداری از لحظهٔ هیجان، و غنای دنیا. بازگشت به عروسی تیپازا. ورزشکار شدن، یا شاعر شدن یا هردو. لذت بردن از تداوم حال؛ چنین است کمال مطلوب پوچی. هیچ منظره ای زیباتر از منظرهٔ ذکاوت نیست در حال درگیری با واقعیتی که برآن پیشی گرفته است.

زیرا سیزیف وضع فلاکت بار خود را می شناسد. روشنبینی که باید مایهٔ عذاب او باشد، در عین حال پیروزی او را به انجام می رساند. هیچ سرنوشتی وجود ندارد که بر اثر نفرت، برخود فائق نشود. کامو در این جا با پاسکال همصدا می شود: عظمت انسان در این است که می داند که خواهد مرد. عظمت سیزیف در این است که می داند صخره باز پایین خواهد غلطید. این واقعیت خرد کننده، چون شناخته شده است زوال می یابد. کامو شیفتهٔ او دیپ سوفوکل است وقتی که او می گوید: به رغم این همه عذاب سالخوردگی من و عظمت روحم وادارم می سازد قضاوت کنم که همه چیز خوب است. این گفته مقدس است. او از سرنوشت، یک مسألهٔ انسانی می سازد که باید بین انسان ها حل شود.

من سیزیف را در دامنهٔ کوه رها میکنم! بار سنگین او را پیوسته باز می یابم اما سیزیف وفاداری متعادلی را تعلیم می دهد که منکر خدایان است و صخره ها را بلند میکند. او هم قضاوت میکند که همه چیز خوب است. این جهانی که از این پس فرمانروایی ندارد، در نظر او نه بی حاصل است و نه بی ارزش. هر حبهٔ این سنگ هر درخشش فلزی این کوه آکنده از شب، تنها برای او دنیایی می سازد. همان تلاش به سوی قله ها کافی است که قلب انسان را آکنده کند. باید سیزیف را خوشخت شمرد.

همچنین باید تأثیر این کتاب را که در سال ۱۹۴۲ منتشر شد در فرانسویان جوان به یاد آورد. هرگز دنیا آن همه پوچ جلوه نکرده بود. جنگ، اشغال، پیروزی ظاهری خشونت و بی عدالتی، همهٔ اینها خشن ترین تکذیب را از دنیایی منطقی عرضه میکردند. سیزیف یعنی بشر، در آغاز قرن، صخرهٔ خود را به بالاترین نقطهٔ شیب محتوم بالا برده بود. پیش از ۱۹۱۴ همه چیز روبه راه نبود،

اما لااقل در فرانسه اوضاع بهتر جلوه می کرد. امید و پیشرفت هنوز کلماتی پرمعنا بودند. جنگ اول، در مدت چهارسال صخره را به پایین ترین نقطه برگر دانده بود، اما سیزیف دلاورانه، کار جاودانهٔ خود را از سرگرفته بود. جنگ دوم امیدها را بر باد داده و صخره همه چیز را در زیر خود له کرده بود. سیزیف در زیر آوارها، بی قدرت و بی جرأت برجای مانده بود. آنگاه این صدای جوان برخاست و گفت: آری، دنیا پوچ است، پوچ است. نه، هیچ انتظاری از خدایان نیست. با این همه در برابر این سرنوشت آرامش ناپذیر، آنچه اهمیت دارد استشعار به آن است و حقیر شمردن آن، و در حد توانایی انسانی، تغییر دادن آن. روشن است که به حرف او گوش دادند. چنین بود و یا هیچ.

٣

#### رمانها

نمی بایستی این عنوان را بنویسم: رمان ها ... بلکه «اندیشه های مجسم» بهتر بود. سرگذشت های کامو هم «اخلاقیات» هستند. او در این سرگذشت های مقاله های خود را به صحنه می آورد. بیگانه، افسانهٔ سیزیف مجسم است. در آغاز آن، ما شاهد زندگی روزمره و یکنواخت یك جوان الجزایری هستیم: «مورسو» کارمند دون پایهٔ دفتری. مادرش می میرد و او مادر را به خاک می سپارد. با یك دختر جوان ماشین نویس به نام ماری طرح دوستی می ریزد. نه افسوس دردناکی احساس میکند و نه عشق پرشوری بیدار می شود. یکشنبه در بستر می ماند، بیش از آن دچار تنبلی است که دنبال نان برود، همیشه تخم مرغ نیمرو می خورد و سیگار میکشد، حتی نمی توان گفت که دلتنگ است، می گذارد که وقت بگذرد؛ زندگی خاص خود را به هدر می دهد؛ حتی به این نکته آگاهی ندارد.

تدفین مادرش، محقرانه، بی هیچ آمیزه ای از هیجان، انجام شده است. هوا گرم است. کارمند متوفیات، کله اش را با دستمالی پاک می کند و در حالی که آسمان را نشان می دهد، می گوید: «آتش می زند». مورسو پاسخ می دهد: «آری...»

کمی بعد از من پرسید: «مادر شماست که آن توست؟» من باز گفتم: «آری». «پیر بود؟» جواب دادم: «ای …» چون که رقم دقیق را نمی دانستم.

در اطراف او بوی پهن اسب کالسکه پیچیده است و بوی ورنی و بوی کندر. او فقط فکر میکند که کی همهٔ این چیز ها تمام خواهد شد و او خواهد توانست به الجزیره برگردد و به بستر برود و دوازده ساعت بخوابد تمام شد، مامان به خاک سپرده شد. خلاصه او انسان پوچ پیش از عصیان است، یعنی شبیه همهٔ انسان ها و غرق در زندگی روزمره که نمی بیندش.

سپس فاجعه وارد این زندگی تیره می شود: مورسو، بر اثر حرکتی غیرارادی و ناشیانه، با طپانچه ای که رفیقی به او داده است عربی را میکشد. اینك دستگیر شده، به زندان افتاده است و محاکمه اش میکنند، همه کس: وکیل، دادستان و قاضی، او را به صورت یك بیگانه می بینند. چون که مؤدبانه دروغ نمی گوید. جامعه از او واکنش های قراردادی انتظار دارد. وکیلش که می خواهد مورسو را «اهلی کند» و به عنوان آدم طبیعی به جامعه بقبولاند از او می پرسد: مادرتان را دوست داشتید؟موکلش جواب می دهد:

البته مامان را دوست داشتم اما این دلیل نمی شود. همهٔ آدمهای سالم کموبیش در آرزوی مرگ کسانی هستند که دوستشان دارند. و کیل به او التماس می کند که این جمله را پیش باز پرس تکرار نکند. با وجود این، مورسو، این کار را می کند و همه، هیئت قضات، دادستان و الجزیره ای ها خودشان را در معرض تهدید می سنند.

چرا در معرض تهدید! زیرا این مرد که حقیقت پنهانی را می گوید خطری شمرده می شود. خطر اینکه بشریت را بیدار کند و به بی حسی خودش آگاه سازد. مورسو مزاحم است. نقشی را که همه بازی می کنند، او بازی نمی کند. و هرچه تکرار می کند: من مثل همه هستم، بیشتر مایهٔ خشم می شود. آنچه حقیقت دارد، احساسات است نه کلمات. دادستان می گفت که در حقیقت من نه ذره ای روح دارم و نه ذره ای انسانیت و نه یکی از اصول اخلاقی محافظ دلهای مردم مورد قبول من است. جامعه ای که بر پایهٔ دروغ های بجا بنا شده است این بیگانه را که جزو آنها

نیست و نمی خواهد باشد، دور می اندازد. «مورسو» به مرگ محکوم شده است. آنگاه برگشتی به وقوع می پیوندد. انسانی که می خواهد بمیرد، وقتی که به دیوارهای پوچی فشرده می شود، اغلب به امیدی چنگ می زند: نجات از چنبر دستگاه عدالت، از راه فرار و یا بخشودگی. اما «مورسو» صورت مجسم انسان پوچ است که برای او نه فراری وجود دارد و نه مرجعی. کشیش زندان نوید

پوچ است که برای او نه فراری وجود دارد و نه مرجعی. کشیش زندان نوید دنیای دیگر را برای او می آورد «مورسو» به او پاسخ می دهد که به خدا ایمان ندارد. کشیش می گوید: شما چشم دلتان کور است. من برایتان دعا خواهم کرد. ناگهان چیزی در درون «مورسو» درهم می شکند. یقهٔ لبادهٔ او را گرفتم. هرچه را که در دل داشتم، با جهشهایی آمیخته به شادی و خشم بر سر او ریختم ... وقتی که او رفت آرامش پیدا کردم... گویی این خشم شدید مرا از بدی پاک کرده و از امید عاری ساخته بود. در برابر این شب آکنده از نشانه ها و ستاره ها، برای نخستین بار خودم را به دست بی اعتنایی دلیسب جهان سیردم.

بدین سان «مورسو» که بیش از شخصیت رمان، نمونه ای برای ارائه است، به صورت کسی در می آید که چنبر افسانهٔ سیزیف را می بندد. او انسانی بود بردهٔ دوزخ روزمره، و صخرهٔ خود را، بی آنکه به آن بیندیشد می غلتاند، سپس با طرد امید، همهٔ امیدها، آزادی خود را به دست می آورد و اکنون می تواند از زندگی لذت ببرد؛ آری در سلولش، از صداهای دشت که تا آنجا می رسد، از رایحهٔ شب و خاک و نمک لذت ببرد. خلاصه او به عروسی در تیپازا و به سرمستی زندگی واصل شده است زیرا مرگ را و صخره را و بی اعتنایی کامل جهان پهناور را بر گرد خودش پذیرفته است. با آنچه از دست می دهد، نجات بافته است.

طاعون در زندگی جمعی، همان است که بیگانه در زندگی فردی بود. همانسان که «مورسو» بر اثر ضربه ای بزرگ که به عصیان می انجامید زیبایی زندگی را کشف می کرد، سراسر یك شهر، وقتی که خود را در برابر بلای مهلك، از دنیا جدا می بیند، وجدانش بیدار می شود. شهر، «اران» است و بلا، یك همه گیری طاعون کاملاً خیالی. در این کتاب زیبا، هیچ چیزی حاصل مشاهدهٔ مستقیم نیست. اینجا هم همهٔ پرسوناژها، رفتارهای متجسم اند. اما کامو مانند همهٔ طنز نویسان بزرگ، از سویفت گرفته تا جرج ارول، کوشیده است که با

دقت در جزئیات به صحت و اعتبار آنها بیفزاید. توصیف «اران»، در آغاز کتاب، بهترین کارهای بالزاک را به خاطر می آورد. در این تشریح و توصیف، نه تنها منظرهٔ شهر بلکه حال و هوای معنوی آن نیز، که پیش از نزول بلا، غرق در بی خبری تجارت و عادت است تصویر شده است.

در آمیختن آرام خیال با واقعیت، واقعاً شاهکار تکنیک است. یک موش که خون بالا می آورد و می میرد، بعد ده موش و بعد صد موش و بعد سیاهی از موش ها: و بالاخره، اولین قربانی انسانی. تشریح عوارض بیماری، ادارات که بیماری را قبول ندارند، به سان دادگاهی که قاتل را نپذیرد: همهٔ اینها در نظر من هنر مکملی است. در طاعون، آنچه برای کامو جالب است واکنش های انسان است در برابر ویرانی هر آنچه پایدارش انگاشته بود: ار تباطات، معاملات، سلامت. اینجا دیگر یک سیزیف در میان نیست، بلکه یک جماعت سیزیف است که درهم شکستن خود را در زیر بار مصیبت می بیند.

بلازدگان چگونه رفتار خواهند کرد؟ بهتر، که قبلا نمی توان تصورش را کرد. در آغاز، تقریباً همه در لحظه ای که قرنطینه برقرار می شود، و شهر بسته می شود، به یاد وابستگی هایشان با کسانی می افتند که از آنها جدا مانده اند: شوهران، همسران، و معشوق های غائب. رنج، ارزش و نیروی خود را به احساسات می بخشد. اما بخصوص در این میان کسانی هستند که دست به اقدام می زنند. از آن قبیل است «دکتر ریو» که بدون ترس، و حتی بی آنکه از خطر اندیشه ای به دل راه دهد، به درمان بیماران می پردازد. ریو مؤمن نیست؛ به «پرپانلو» که معتقد است طاعون را خداوند برای مجازات شهر گناهکاران فرستاده است و فکر می کند که یگانه راه نجات آنان توبه و پشیمانی است، مواب می دهد: رستگاری بسر، برای من ادعای بزرگی است. من آن همه دور نمی روم. سلامت اوست که برای من اهمیت دارد: اول سلامت او. مسئله برای او عبارت از این سلامت اوست که حرفهٔ خود را خوب انجام دهد: در همهٔ این کارها قهرمانی مطرح نیست، بلکه شرافت مطرح است. و این همان روش اخلاقی آنتوان تیبو در اثر روژه مار تن دوگار است. و آنچه من فکر می کنم این است که روش اخلاقی من هم باشد: به کار بردن همهٔ نیرو و امکانات خود در راه آنچه باید انجام داد، در آن باشد: به کار بردن همهٔ نیرو و امکانات خود در راه آنچه باید انجام داد، در آن باشد: به کار بردن همهٔ نیرو و امکانات خود در راه آنچه باید انجام داد، در آن

#### 1. Antoine Thibault

موقعیتی که سرنوشت شما را قرار داده است. چرا؟ بدون دلیل. برای توافق با خویشتن.

و بعد «ژان تارو» در میان است. او در اران بیگانه است: نوعی دفتر خاطرات می نویسد که با پر داختن به جزئیات ظریف و زنده روایت اصولی «ریو» را تکمیل میکند. «تارو» به «ریو» پیشنهاد میکند که در اثنای غلبهٔ بیماری، با تشکیل سازمان های بهداشتی، او را یاری دهد. دکتر توجه او را به خطری که تهدیدش میکند جلب میکند و از او می پرسد که چرا مقابله با خطر را می پذیرد. در گفتگوی پزشك با «تارو»، انسان در واقع شاهد گفتگوی «کامو» با «کامو» است. «تارو» که روشنفکر است، آرزوی مبهمی در خود احساس میکند که، مانند یك قدیس بدون ایمان مذهبی برفتار کند. «ریو» که در میان مردم عادی به دنیا آمده است از آن احساس برادری خاص مردم فقیر، که با عمل به یاری هم می شتابند نه با حرف، بهره مند است. در درون «کامو» فرزند محلهٔ «بلکور»، «تارو» و «ریو» با هم وجود دارند، آرزوی قدیس بی مذهب بودن، و نیت انجام وظیفهٔ روزانهٔ خویشتن.

طاعون یك کتاب انسان دوستانه است که نمی خواهد بی عدالتی جهان را بپذیرد. در سکوت ابدی این فضاهای لایتناهی، سکوتی که تنها نالهٔ قربانیان آن را از هم می شکافد، انسان باید در کنار انسان قرار گیرد، شاید از سر قهرمانی، شاید از سر تقدس، اما به ویژه با آگاهی از احساس های اولیه: عشق، دوستی، همدردی. و این همدردی بخصوص در برابر خطر بسیار ساده است. وقتی که بلا دور شد، همه چیز دوباره درهم می ریزد. بیماری همهگیر فرو می نشیند. قرنطینه برداشته شده است، دروازه های شهر باز می شود، و آدمها فراموش می کنند. پس از این طاعون که جنگ بزرگی بود، چه بسا قهرمانان بی مانند که به ضعف های خودشان باز می گردند. به دنبال طاعون جسم، طاعون روح زنده می ماند. «تارو» می گوید: من به ضرس قاطع می دانم، که هر کسی طاعون را در خویشتن دارد. اما کسی که به این امر آگاه است می تواند مواظب خود باشد و بگوشد که با مردم تا حد امکان کمتر بدی کند و حتی کمی نیکی.

بدینسان، پس از طاعون، «احساس همدردی انسانی برای کامو، مانند سپیده ای بر فراز یك دنیای محتضر سر می زند.» برعکس، در «سقوط»، واپسین

رمان او، گویی آخرین امید نیز از میان رفته است. وقتی که بتوانیم به ضرس قاطع به گناهکاری همه گواهی بدهیم، دیگر نمی توانیم از معصومیت هیچکس دم بزنیم. به عبارت دیگر، در وجدان خودمان به عنوان انسان شریف می توانیم دلائل کافی بیابیم بر قبول همهٔ جنایات. در اینجا هم با یك رمان فلسفی روبرو هستیم: در یك میخانهٔ ملاحان آمستردام، «کلامانس» وکیل دعاوی پاریسی را ملاقات می کنیم که زمانی بسیار محترم بود. ولی رفته رفته به ریایی بودن حرفهٔ خود اعتقاد یافته است. زیرا با این حرفه، چنان در مورد موکلان خود قضاوت می کند که گویی خود او هرگز خطاکار نبوده است. بیزار از خویشتن، پاریس را ترک گفته است، خطاهای خود را پیش اشخاص ناشناس اعتراف می کند و می افزاید: من همیشه خطاهای خود را پیش اشخاص ناشناس اعتراف می کند و می افزاید: من همیشه حسن نیت داشتم. و همین گفته، او را دوباره در ریاکاری جهانگیر غرق می کند.

کتاب عبارت است از مونولوگ طولانی کلامانس که می خواهد بداند سقوط او کی آغاز شده است. و کشف می کند که در تمام لحظات بوده است. او درزمان به عقب می رود تا آنجا که به گذشتهٔ خود فرو می رود: البتهٔ برای خودم اصول اخلاقی داشتم: مثلاً زنهای رفقا مقدس بودند. فقط با کمال صداقت، چند روز قبل، دوستیم را با شوهرها قطع می کردم؛ در واقع هیچ چیزی به حسابم نبود: جنگ، خودکشی، عشق، تیره روزی، البته وقتی که مقتضیات ایجاب می کرد، توجهی به این چیزها می کردم، اما از روی نزاکت و به طور سطحی ... چطور بگویم؟ می لغزید، بلی همه چیز به روی من می لغزید... خلاصه من هر گز دغدغهٔ مسائل مهم را نداشتم، مگر در فواصل افراطهای کوچک خودم. این صراحت، مخاطبان او را وادار می سازد فواصل افراطهای کوچک خودم. این صراحت، مخاطبان او را وادار می سازد اعتراف کنند به اینکه خود آنها هم ارزشی بیش از او ندارند. و این همان است که «کلامانس» انتظار دارد. بدینسان او که بر اثر اعترافات آنها قضاوت دربارهٔ دیگران را پیدا کرده است اجازهٔ هر رذالتی را به خود می دهد.

افسانهٔ اخلاقی غریبی است. چه کسی شك دارد در اینکه انسان ها کامل نیستند و در میان آنها عدهٔ زیادی با دوروئی و ریا زندگی میکنند؟ چند نفر ژانسنیست به نام مذهب و چند نفر ریاضتکش به نام یك فلسفه، خواستار پاکی کامل بوده اند. اما آیا سختگیری «کلامانس» بر چه پایه ای است؟ بر هیچ پایه ای، زیرا کارش به هذیانی و افراطی نظیر کالیگولا میکشد که ظالم است تا انتقام خطاکار بودن خود را از خویشتن بگیرد. چه جنایاتی روی داده است تنها به این

سبب که فاعل آنها نمی توانست، خطاکار بودن خود را تحمل کند. کتاب آکنده است از این نوع فرمول های متناقض و درخشان. اما به چه نتیجه ای می رسد؟ چندان روشن نیست در این بازی آئینه ها که اقرار نویسنده و اعتراف پرسوناژ، جادو و کمدی، حقیقت و دروغ درهم منعکس می شوند. انسان سبك نوشته و طنزی را که در آن است تحسین می کند و از تلخی استهزایی که همه چیز را باطل می کند به حیرت می افتد. مارسل تیبو ۲ می گفت: این سفوط نیست، بن بست است. درواقع جنون آدمها، سیاه ترین بدبینی ها را توجیه می کند. اما چه حاصل؟ باید به فکر زیستن بود. و خواهیم دید که سقوط آخرین حرف کامو نیست.

۴

#### انسان عاصي

قبل از اینکه به «تئاتر» کامو بپردازم، از این کتاب اساسی حرف بزنم زیرا تئاتر کامو در میان این دو قطب اندیشهٔ او در حرکت است: افسانهٔ سیزیف و انسان عاصی.

انسان یگانه موجودی است که نمیخواهد آنچه هست باشد. از این رو بر ضد وضع خود عصیان میکند. این عصیان فطرت هستی اوست.

انسان عاصی می گوید: من فکر می کنم که به هیچ چیزی ایمان ندارم ، اما در اعتراض خودم نمی توانم شک داشته باشم یا به اصطلاح دکارت: «من فریاد می زنم پس هستم.» انسان عاصی کسی است که می گوید: «نه»، اما او نمی تواند به چیزی که هست «نه» بگوید، بی آنکه به چیز دیگری «آری» گفته باشد. هر حرکت عصیان، به طور ضمنی، به ارزشی توسل می جوید. عصیان که ظاهراً منفی است، وقتی آنچه را که انسان باید از آن دفاع کند ظاهر می سازد، به صورت مثبت در می آید. نوعی همبستگی انسان ها بر پایهٔ عصیان بنا نهاده می شود به نوبهٔ خود، توجیهی پیدا نمی کند مگر بر پایهٔ این همبستگی. در پوچی (بیگانه، افسانهٔ سیزیف)، تجربهٔ فردی بود. در عصیان، ماجرای همگانی (طاعون و انسان سیزیف)، تجربهٔ فردی بود. در عصیان، ماجرای همگانی (طاعون و انسان را از تنهایی خود بیرون می کشد. من عصیان می کنم، پس ما هستیم.

۱. نوشتهٔ C .Brisville

عصیان فلسفی، مفهوم عدالت را که انسان در خود دارد، در برابر بی عدالتی که در دنیا می بیند قرار می دهد. این عصیان علیه خدایان شکل می گیرد و این اسطورهٔ «پرومته» است. اما خدایان یونان با طبیعت در می آمیزند و ما خود جزئی از طبیعت هستیم. چگونه می توان علیه خود عصیان کرد؟ تسلیم و تفویض «اپیکور» و «مارکوس اورلیوس»، این متفکران اصیل و محزون که فقط فیلسوفان از اشتباه در آمده را قبول دارند، از اینجا ناشی است. خدای فردی، بهتر به تسویهٔ حساب تن در می دهد. «ایوان کارامازوف» در برابر خدا، جانب انسان ها را می گیرد و روی معصومیت آنها تأکید می کند. مسیحیت با قرار دادن مسیح در معرض بدترین رنج ها و حتی مرگ، به این ادعا پاسخ می دهد. و وعده می دهد که در قلمرو ملکوت، بی عدالتی ها جبران خواهد شد.

«نیستگرایی» معاصر، دیگر به این وعده دل خوش نمی کند: «خدا مرده است». «نیچه» از این مبدأ عزیمت می کند. از قلمرو ملکوت خبری نیست. اما اگر خدا مرده باشد چرا باید او را متهم کرد؟ اگر آسیاهای بادی وجود نداشته باشند، دن کیشوت دیوانه است. همانطور که «نیچه» بود. نه خوب وجود دارد و نه بد، همه چیز مجاز است. حال که این دنیا جهتی ندارد، انسان باید جهتی به آن بدهد که به بشریت عالی منتهی شود. باید «ابر مرد» ایجاد کرد، اما این کار متأسفانه به Stormtrupper و «کمیسر» منجر می شود. «هگل» و «مارکس» متأسفانه به stormtrupper و «کمیسر» منجر می شود. «هگل» و «مارکس» است. کامو با شدت به هگل حمله می کند زیرا «هگل» پیش بینی کرده است که اگر امروزه هیچکس اهل «تقوی» نیست، روزی خواهد آمد که، تنها بر اثر بازی دیالکتیك و تاریخ، همه اهل تقوی خواهند بود. وقتی که تناقضات تاریخی حل شود، «خدای واقعی، یعنی خدای بشری، دولت خواهد بود» پس تا آن بازی دیالکتیك و تاریخ، همه اهل تقوی خواهند بود. وقتی که تناقضات تاریخی حل شود، «خدای واقعی، یعنی خدای بشری، دولت خواهد بود» پس تا آن برمان برسد می توان هر کاری کرد. از جمله «تروریسم». یك «پرولتاریای تحصیل کرده» زمام اختیار عصیان را به دست می گیرد و آشفته ترین چهره را به تصید.

بعد، از پی دوران تروریسم فردی، «تروریسم دولت» فرا می رسد. آلمان

۱. و ۲. منظور نیروهای ضربتی هیتلر و کمیسرهای کمونیستی است.

سال ۱۹۳۳ بار ارزش های نازل چند آدم را به دوش می کشد. اخلاق دار و دستهٔ ناسیونال سوسیالیست (مانند همهٔ دار و دستهٔ فاشیست) عبارت است از کینه، انتقام و پیروزی، به صورتی تسکین ناپذیر. در نظر مارکس انسان چیزی نیست مگر دیالکتیک «ابزار تولید». «جامعهٔ بی طبقات»، ملکوت اوست. «عصر طلایی» که به انتهای تاریخ حواله داده شده است و با جاذبهٔ دوگانه ای با سرنوشت مبهمی متقارن است همه چیز را توجیه می کند. عملاً پیش بینی مارکس رد شده است. سرمایه داری و پرولتاریا به صورتی تحول یافته است که برای او غیرقابل پیش بینی بود. جوامع، چه بورژوایی باشند و چه سوسیالیست، عدالت را، به نفع یک قدرت واحد، به آینده حواله می دهند. کامو می پرسد: چگونه سوسیالیسمی که خود را علمی می نامید، ممکن است به چنینی مانعی از واقعیات برخورده باشد؟ و اضافه می کند: پاسخ آن ساده است: این سوسیالیسم، علمی نبود.

در اینجا، سفر حیرت آور پرومته پایان می گیرد. او که کینهٔ خود را به خدایان و عشق خویشتن را به انسان فریاد می زند، با نفرت از زئوس رو گردان می شود و به سوی انسان های فانی می آید تا آنها را به جنگ آسمان برد...

باید آنها را از چنگ خودشان نجات داد. قهرمان به آنها میگوید که منطقه را میشناسد و یگانه کسی است که از این شناسایی بهرهمند است. کسانی که در این ادعا شک دارند به برهوت انداخته خواهند شد، به صخرهای بسته خواهند شد تا طعمهٔ پرندگان درنده شوند. از آن پس دیگران در ظلمات، به دنبال سرور متفکر و تنها به راه خواهند افتاد. پرومتهٔ تنها، خدا شده است و بر تنهایی انسانها فرمان میراند. اما از مایملک زئوس، فقط تنهایی و خشونت را تصرف کرده است. او دیگر پرومته نیست، بلکه قیصر است. در واقع، پرومتهٔ جاودانی اکنون به چهرهٔ یکی از قربانیان خود درآمده است.

نه مسیحی، نه مارکسیست. نه قلمرو ملکوت و نه شهر نورباران. پس چه ا نتیجهٔ کتاب شهامت آمیز است. «کامو» عصیان را انکار نمی کند. عمل را خوار نمی شمارد. اما ستاینده و خواهان اندازه است. باید در حد و اندازهٔ انسانی اقدام کرد. او جمله ای از «رنه شار» ا را نقل می کند: وسوسهٔ خوشه چینی و بی اعتنایی به تاریخ، دو انتهای کمان منند. ار و پای از هم گسیختهٔ ما، نه به آشتی ناپذیری، بلکه به کار و عقل احتیاج دارد. سخاوت حقیقی دربارهٔ آینده، عبارت از این است که همه چیز

را به زمان حال بدهيم.

اکنون، در اینجا بلافاصله روشن است که چه باید کرد. البته دشوار خواهد بود: پیوسته بی عدالتی و عصیان وجود خواهد داشت. آن شیطان است که در گوش ما زمزمه می کند: Eritis Sicut dei (شما همانند خدایان خواهید بود.) برای انسان بودن، باید خدا بودن را رد کرد. کامو عیناً مانند «ولتر» نمی گوید: باید باغ خودمان را بکاریم. بیشتر فکر می کنم می گوید: باید تحقیر شدگان را یاری داد که باغشان را بکارند. و هنرمند متعهد کسی است که، بدون انکار نبرد، از پیوستن به صف منظم خودداری کند و چریك باشد. این آخرین تجسد کاموست و فراموش نکنیم که از میان همهٔ مبارزان، چریك بیشتر در تیررس است.

#### ۵ تئاتر

کامو در مصاحبه ای گفته است که انسان عاصی بیش از این که عقیده و آئینی باشد، نوعی بیان راز است: راز همهٔ آنچه خوانده و اندیشیده است، زیرا او نمی خواهد که با یك کتاب درباره اش قضاوت کنند، بلکه با آثاری که مجموعه ای تشکیل می دهند و هر کدام روشنگر دیگری است. اینجا ما، در واقع با نویسنده ای روبرو هستیم که پیوسته سؤال هایی را دربارهٔ سرنوشت بشر از خود می کند و جواب های پیاپی او به این سؤال ها، تحت تأثیر تجربه های گوناگون، شدت و ضعف پیدا می کند. ما این ابهام را در تئاتر او باز می یابیم، زیرا زندگی هرگز پاسخی صریح و قاطع نمی دهد.

روبر دولوپه آثار نمایشی کامو را به دو گروه نمایشنامه تقسیم میکند: تثاتر پوچی و تثاتر عصیان. و این گفته، با آنچه خود من دربارهٔ دو قطب این اندیشه گفته بودم تطبیق میکند. کالیگولا انسان پوچ به صورت خالص است. «آلدوس هاکسلی»، چندی قبل نوشت که برای قضاوت دربارهٔ یك فرد، باید در نظر آورد که اگر سرنوشت از او یك امپراطور روم می ساخت، چه می شد. «قدرت مطلقه» اجازه می دهد که آن چه در انسان معمولی به صورت رؤیا و یا هوی وهوس وجود دارد به کمال برسد. کاموی امپراطور، «مارکوس اورلیوس»

مى شد، كاليكولا، كاليكولا شد.

در نمایشنامهٔ کامو، کالیگولا، بر اثر مرگ خواهرش دروسیلا که با عشق جسمانی دوستش داشت، به پوچی دنیا پی می برد. ناگهان حقیقتی بسیار ساده و بسیار روشن، کمی ابلهانه، اما تحمل ناپذیر را درک می کند. و آیا این حقیقت کدام است؟

ـ انسان ها می میرند و خوشبخت نیستند.

دوستانش بیهوده، به او می گویند که همه کس با این حقیقت زندگی می کند. کالیگولا پاسخ می دهد که این درست نیست. آدمها با دروغ زندگی می کنند و او چشمان آنها را خواهد گشود. امروز و برای سراسر زمانی که در پیش است، آزادی من دیگر حدومرزی ندارد. وقتی که آزادی یك امپراطور حدومرزی نشناسد، برای قساوت و بی عدالتی نیز حدومرزی باقی نمی ماند. آیا کالیگولا دیوانه است؟ نه، او دستخوش یك هذیان منطقی است. می خواهد با استفاده از آخرین امکانات مغز و هوش، دست به عمل بزند. انسان پوچی است که می خواهد همهٔ ارزش های گذشته را نابود کند. این حالت روحی در روشنفکر به پرگوئی می کشد و در امپراطور به قصابی. کالیگولا، اگر می توانست، این جهان را، که پوچی آن خشمگینش می ساخت، از میان می برد. چون خدا نیست، دست کم، انسان ها را و همهٔ آن چیزهائی را که آنها محترم داشته اند و همه آن چیزهائی را که آنها محترم داشته اند و همه آن چیزهائی

وحشتناکتر این است که آنها سرخم خواهند کرد، بزرگان روم، زن هایشان را در اختیار او خواهند گذاشت و در وصف او شعر خواهند سرود. در سراسر این درام مضحکه ای وجود دارد، آیا موسولینی وزیرانش را نمی دواند و وادار نمی کرد از میان حلقه های شعله ور رد شوند؟ آیا هیتلر، پس از تجاوز به همهٔ قوانین آسمانی و بشری وسوسه نشده بود که خود را زیر ویرانه های دنیا مدفون کند؟ کالیگولا داستان دیوانه ها نبود. بلکه، با تأسف، وقایع نگاری عصر ما بود. هیتلر هرگز فراتر از کشتارها، جستجوی یک زندگی حقیقی تر را ادامه می دهد. می داند که خودش نیز گناهکار است: اما چه کسی جرأت دارد، در این دنیائی که هیچ کس بی گناه نیست، مرا محکوم کند؟ او دست به سوی عشق، به سوی «دروسیلا» سپس به سوی ناممکن دراز کرده است.

من راهی را که می بایستی در پیش نگرفتم. به هیچ جا نمی رسم. آزادی من آن آزادی شایسته نیست. این جا راه، باز به انسان عاصی می رسد. بی حسابی شکست خور ده است.

کالیگولا که در سال ۱۹۳۸ نوشته شده بود و در سال ۱۹۴۴ به صحنه آمد، موفقیتی را که شایسته اش بود به دست آورد. کامو، هنرپیشه، کارگردان و نویسنده، از نسل مردان بزرگ تئاتر بود. او از آن موهبت اساسی که حرکت تئاتری نامیده می شود بهره مند بود. نمایشنامه با همان ریتمی که از صحنهٔ اول پیدا کرده بود، با جهشی بی افراط به پیش می رفت. سوء تفاهم که در سال ۱۹۴۲-۴۲ نوشته شد اثر دیگری از همان نوع است: مادر و دختری در یك خانهٔ دورافتادهٔ «موراوی» مسافرانی را که پیششان می آیند، می کشند. مادر از این همه قتل خسته است و دختر علیه سرنوشت خود یعنی زیستن بی عشق در این گوشهٔ تنهائی عصیان کرده است. مسافری فرا می رسد. این مسافر، «ژان» پسر خانواده است که سالها پیش از آنجا رفته است و خود را معرفی نمی کند. دو زن خانواده است که سالها پیش از آنجا رفته است و خود را معرفی نمی کند. دو زن خود سات.

این سوء تفاهمی است که از حد جنایت فراتر می رود. بریسویل می نویسد: پرسوناژها در همهٔ لحظات، در مرز شناختن هستند. اما آیا همهٔ ما، با دوستانمان، خویشانمان و همهٔ آدمها در این مرز معرفت نیستیم؟ ما هم بیشتر از آن دو زن، از این مرز نخواهیم گذشت. همانسان که در سوء تفاهمی جهانی زیسته ایم، خواهیم مرد. نه در زندگی و نه در مرگ نه قرارگاهی وجود دارد و نه آرامشی. سوء تفاهم نمایشنامهٔ نومیدکننده، در زمانی نوشته شد که همه چیز از نومیدی خبر می داد، و فاقد گوشت و خون است. طرح آن با دست استادانه ریخته شده و افکاری که در آن بیان شده به صورت ماکت های انتزاعی است.

این از تئاتر پوچ بود. تئاتر عصیان هم چنین سیاهه ای دارد: یك نمایشنامهٔ پرشور و هیجان انگیز: «راستان»، و یك نمایشنامهٔ شعاری: «حکومت نظامی». در واقع حکومت نظامی طاعونی است که برای صحنه طراحی شده است. ماجرای رمان در «اران» اتفاق می افتد و در روزگار ما. نمایشنامه در قادس می جریان دارد و در زمان نامعینی، این نمایشنامه صورت تمثیلی دارد و به سبك اخلاقیات و راز گوئی های قرون وسطائی است. به طوری که در آن طاعون در کسوت انسانی

ظاهر می شود و شخص «هیچگرا» «نادا» انام گرفته است. با اندوه در جائی می خوانم که کامو به این نمایشنامه آن محبتی را داشت که پدری نسبت به فرزند ناقص الخلقهٔ خود پیدا می کند. او در این جا خواسته بود یک تئاتر جمعی بیافریند که در آن نقش صحنهٔ نمایشی بر نقش گفتگو بر تری داشته باشد. این به نفسه غیر ممکن نبود، و بعضی از نویسندگان، از جمله لو په ده و گا $^{7}$  توانسته بودند حتی مفاهیم انتزاعی را در صحنه مجسم سازند. اما من در تمرین آخر حکومت نظامی حضور داشتم و متوجه بی اعتنائی عمیق تماشاگران شدم. متن، شنوندگان را نمی گرفت و اندیشه از صحنه به بیرون نفوذ نمی کرد.

بر عکس، «راستان» که به تازگی آن را دوباره خواندم مرا به هیجان آورد. این نمایشنامه بر پایهٔ یك حادثهٔ واقعی از تروریسم روسیه در سال ۱۹۰۵ است. امکان دارد که این پشتوانهٔ تاریخی (که برای کالیگولا هم در اثر سوئتون<sup>۳</sup> وجود داشت) اعتباری به آن بخشیده باشد. موضوع نمایشنامه عبارت است از اختلاف بین انقلابی مطلق (کالیگولای جناح مخالف) که برای رسیدن به هدف در برابر هیچ بی عدالتی عقب نشینی نمیکند، و انقلابی دیگری که به حدود اخلاقی احترام قائل است. «كاليايف» كه از طرف حزب مأمور كشتن «گراندوك سرژ» شده است بمب را برتاب نمی کند، زیرا در آخرین لحظه متوجه می شود که دو بر ادرزادهٔ گراندوک در كالسكه هستند. كشتن بجهها خلاف شرافت است. استفان خشن این احتیاطکاری را به باد سرزنش می گیرد: من دل نازکی این حماقتها را نداره. وقتى كه ما تصميم بگيريم كه بچهها را فراموش كنيم، آن روز سروران دنيا خواهيم بود و انقلاب بيروز خواهد شد. اين يشت يردهٔ منطق دولت است. اما منطق غیردولتی هم همان انتظارات را دارد. آن تروریست همان قدر خشن است که «ریشلیو» بود. «کامو» یا «کالیایف» هیچگونه پیروزی را به این قیمت نمی خواهند. این ضعف نیست. کالیایف بعداً گراندوک را خواهد کشت و به دار آویخته خواهد شد. یا بهتر بگوئیم احساس او این است که پیروزی وقتی که با بی حسابی به دست آید، در بی حسابی هم در هم خواهد ریخت. هرگز عدالت را برياية بي عدالتي نمي توان بناكرد.

#### 1. Nada

2. Lope de vega

Suéton . ۳ مورخ لاتینی حوالی ۷۵ تا ۱۶۰ میلادی که شرح حال دوازده سزار را نوشته است.

#### 7

#### سخن آخر

«ژان - کلود بریسویل» از «کامو» پرسید: «تعارفی که بیش از همه شما را خشمگین می کند کدام است؟ «کامو جواب داد: «شرافت، وجدان انسانی، بالاخره می دانید، همهٔ آن پرت و پلاهای امروزی. «پس من هم برای تحلیل او، از به کار بردن این کلمات خودداری خواهم کرد. به طریق اولی، از خود او خواهم خواست که خود را معرفی و بیان کند. او در «استکهلم»، پس از دریافت جایزهٔ نوبل، این کار را کرد.

نخستین موضوع بحث او این بود که دوران هائی هست که هنرمند می تواند کناره بگیرد و هنگامی که شیر و قربانی در میدان به جان هم افتاده اند کنار گود، ناظر باشد. دوران های چنان حادی هم وجود دارد که در آنها، کناره گرفتن نیز نوعی انتخاب شمرده می شود. در چنین دوران هائی هنرمند در شمار پاروزنان کشتی بردگان زمان خویش است. این وضع دوران ماست. در برابر این همه وحشت، هنرمند دیگر نمی تواند به سرگرمی بی هدف و کمال صوری اکتفا کند. هنر جلف و سبك، باب طبع برگزیدگان خوشبختی است که ساعات فراغتشان به آنها اجازه می دهد که احساس ها را از «پیچ وخم» آزاد کنند یا وزن و آهنگ ها را میزان کنند. هنرمند امروز این تجمل کاذب را رد می کند. او احساس می کند که اگر فلاکت های تاریخ را در نظر نگیرد، بیهوده حرف زده است.

(البته در این گفتهٔ او جای بحث فراوان هست. هنرمند قرن های گذشته همیشه کنار گود باقی نمی ماند. ولتر وارد میدان می شد، ویکتور هوگو هم به میدان می رفت، ژرژساند هم و زولا و آناتول فرانس هم. و بعد، آیا محقق است که کمال صوری، سرگرمی بی هدف است؟ زیبائی ناب در ذهن انسان تصویری از نظم و در روح او هیجانی بی رنگ و ریا جایگزین می کند که او را برای نبردهای و اقعی آماده می سازد. فلوبر و مالارمه در کندوی بشری، زنبورهای بیکاره نبودند.

به موضوع های کامو برگردیم. پس نخستین نقطه نظر او این است: هنرمند

امروز هنرمندی است که واقعیت زیسته شده و تحمل شده را تصویر میکند. اما دومین نقطه نظر او:در این حال خطر این هست که در دام دیگری بیفتد که آن هم شکل دیگری از عقیم بودن است. اگر عصیان او کاملاً ویرانگر باشد، خود را در معرض این هوس قرار می دهد که به صورت شاعر نفرین شده در بیاید: به صورت کالیگولای کافه که برای بزرگ شدن، اندامش را سیخ میکند. او سنت های هنر خود را پاره میکند اما به انسان ها نمی رسد. برای سخن گفتن با همه باید از چیزهائی سخن گفت که مال همه است. لذت، خورشید، احتیاج، مبارزه با مرگ. باید به درستی از آن سخن گفت. رئالیسم سوسیالیستی رئالیسم نیست. آکادمیسم چپ افراطی هم مانند آکادمیسم دست راستی، از رنج انسان ها نی خبر است.

و به این ترتیب سومین مبحث او مطرح می شود: هنر، بدون واقعیت، هیچ نیست، و واقعیت هم بدون هنر، چیز کم ارزشی خواهد بود. هنر، عصیانی علیه جهان است و وظیفهٔ خود می داند که شکل دیگری به آن بدهد. اما برای عوض کردن دنیا، باید دنیا را با چهرهٔ فعلی اش رها کرد و رفت. نه انکار مطلق و نه قبول مطلق، برای نقاشی طبیعت بی جان دو عنصر ضروری است: یك نقاش و یك سیب. اگر دنیا روشن بود هنر نبود. بدین سان، «سبك متعالی»، در نیمه راه بین هنر مند و «موضوع» او قرار گرفته است. بدینسان، دورادور، دنیای تازهای زاده می شود، که با دنیای همیشگی فرق دارد، اما در عین حال، همان دنیا است، دنیائی است خاص اما جهانی. هدف هنر قضاوت کردن نیست، بلکه فهمیدن است.

در این جا «کامو» به چخوف و همهٔ نویسندگان بزرگ می پیوندد: من مدافع رئالیسم حقیقی هستم، در برابر نوعی اساطیر غیرمنطقی و کشنده و در بسرابر هیچگرائی احساساتی، چه بورژوائی باشد و چه ادعای انقلابی بودن داشته باشد ... من به لزوم قاعده و نظمی معتقدم. فقط می گویم که این نظم، هرگونه نظمی نمی تواند باشد.

کامو وحشت داشت از این که او را معلم اخلاق ـ خصوصی یا اجتماعی ـ بشمارند. میگفت: من پرهیزگار نیستم. خوشبختانه، هنرمند بزرگ، قبل از هر چیزی، «یك اهل زندگی» بزرگ است. او در یادداشت هایش چهار شرط خوشبختی را از نظر ادگارپو آورده است:

۱. زندگی در هوای آزاد.

- ٢. عشق يك موجود.
- ٣. فراغت از هرگونه جاه طلبي.
  - ۴. آفرینندگی.

برنامهٔ زیبائی است و من گمان می کنم که «کامو» آن را دنبال کرد. از او با عظمت تجلیل شده بود و به تلخی انتقاد. و فکر می کنم که او سرانجام، شجاعانه این افتخارات و سرزنش ها را پذیرفته بود. در یادداشت ها چنین می خوانیم: رفته رفته این مرحله را پشت سر می گذارم که نسبت به عقاید حساسیت نشان دهم. من فکر می کنم که «سیزیف» با رها کردن صخره بر بلندترین قله، خوشبخت مرد.

#### آقای عزیز

نظر شما دربارهٔ طاعون هرچند ممکن است جالب و گیرا بنماید، اما پذیرفتنش برای من دشوار است. بی گمان در نقدی که با حسن نیت صورت پذیرد، هر تفسیر مجاز است و در عین حال نه تنها مجاز بلکه بسیار بامعنی است که منتقد، تا آن حد که شما دور رفته اید، خطر کند. با این همه، به نظر من، در هر اثر هنری مسائل مسلمی هست که نویسنده حق دارد رعایت آنها را بخواهد تا دست کم معلوم گردد که تفسیرها در چه چارچوبی ممکن است گسترش یابد. مثلا گفتن این که در رمان طاعون اخلاقی ضدتاریخی و سیاستی انزواجویانه پی ریزی شده است. به نظر من، پیش از هرچیز دچار شدن به تناقضی چند است و بخصوص روی گرداندن از چند مسئلهٔ بدیهی که مهمترین آنها را در اینجا می آورم.

۱. کوشیده ام که طاعون دارای چند بعد باشد. با وجود این یکی از مسائل آن مقاومت اروپا در برابر فاشیسم است، دلیل آن این که دشمنی را که از آن نامی برده نشده است همه، در همه کشورهای اروپائی شناختند. این را نیز بیفزایم که قسمتی از طاعون در زمان اشغال، در مجموعه ای که مخفیانه نشر می شد، منتشر گردید. همین موضوع به خودی خود کافی است که توجیه مرا

۱. نامه ای است از کامو به «رولان بارت» منتقد و صاحب نظر فرانسوی [نقل از کتاب «تعهد کامو» ترجمهٔ دکتر مصطفی رحیمی]

مدلل کند. طاعون، به یك معنی، چیزی است زیادتر از مقاومت، اما بی شك چیزی کمتر از آن نیست.

۲. در مقایسه با رمان بیگانه، طاعون بیگفتگو گذاری است از سرکشی انفرادی به جهان اجتماعی، اجتماعی که باید در مبارزه هایش شرکت کرد. اگر از بیگانه تا طاعون راهی در راستای تحول باشد، این تحول در جهان همبستگی و مشارکت است.

۳. مسئله جدائی، که شما اهمیتش را در کتاب به خوبی نشان داده اید، در این باره کاملاً روشنگر است. رامبر، شخصیتی که تجسم این امر است، از زندگی خصوصی چشم می پوشد تا خود را وقف مبارزهٔ جمعی کند. بطور معترضه بگویم که صرف ورود او به رمان کافی است تا ثابت شود که تقابل میان «دوست» و «مبارز» ساختگی است، زیرا میان این دو فضیلتی مشترک وجود دارد که عبارت است از برادری بارور و فعالانه. میان آنها برخوردی وجود ندارد.

۴. وانگهی طاعون با اعلام و قبول مبارزه های آینده پایان میگیرد. کتاب شهادتنامه ای است بر «آنچه می بایست صورت پذیرد و آنچه بیگمان مردمان باید در آینده، در مبارزه با وحشت و سلاح کند ناشدنی اش، به رغم جدائی های فردی شان، بازهم به انجام رسانند ...»

می توانم بازهم دیدگاهم را بیشتر توضیح دهم. چه بسا اخلاقی که در طاعون مطرح است کافی و کامل نباشد. (بهتر است بگوئیم که به استناد کدام اخلاق کاملتر چنین نظری داریم.) و نیز می توان کتاب را از نظر زیبائی شناسی انتقاد کرد. (بسیاری از ملاحظات شما توضیح این مسئلهٔ ساده است که من در هنر به رئالیسم معتقد نیستم.) ولی، برعکس، به نظر من بسیار دشوار است که کسی ادعا کند، چنان که شما کرده اید، که نویسندهٔ طاعون وجود همبستگی را در تاریخ معاصر انکار میکند. این کاری است دشوار، و اجازه دهید دوستانه بگویم، کاری است اندکی دردانگیز.

پرسشی که شما مطرح میکنید: «مبارزان طاعون در برابر مصیبتی که چهره ای زیاد انسانی دارد چه خواهند کرد»، از آن رو درست نیست که فعل جمله باید ماضی باشد. بگذریم از این که به این پرسش، پاسخ مثبت داده شده است. آنچه این مبارزان کرده اند، که من به حکم تجربه تا حدی ترجمان آنان

بوده ام، در مبارزه با برخی از آدمیان کرده اند، و به بهائی که می دانید. و بی بهائی که جلوه کند خواهند بی گمان بازهم در مقابله با هرگونه وحشت، با هر چهره ای که جلوه کند خواهند کرد، تا با همهٔ این چهره ها مبارزه کرده باشند. وحشت چهره های گوناگون دارد و این معنی کار مراکه هیچیك از آنها را نام نبرده ام، توجیه می کند. چه بسا آنچه مرا برای آن سرزنش می کنید این است که امکان دارد طاعون مبارزی را که با هرگونه خونسردی می جنگد به کار آید. اما نمی توان مرا از آن رو سرزنش کرد، و مخصوصاً نمی توان مرا متهم کرد، که به انکار تاریخ برخاسته ام مگر آن که بگوئیم که تنها راه ورود به تاریخ توجیه خودسری است. این در مورد شما صادق نیست، می دانم، ولی من تا بدانجا پیش می روم که معتقدم تسلیم شدن به چنین اندیشه ای، در واقع متضمن پذیرفتن تنهائی مردمان است، و چون خود را در مقامی نمی بینم که به تنهائی آدمیان معتقد باشم، می بینم که برعکس، احساس زیستن در جامعه ای و برای جامعه ای که تاکنون در تاریخ برعکس، احساس زیستن در جامعه ای و برای جامعه ای که تاکنون در تاریخ سابقه نداشته در من زنده است.

این بود آنچه با نهایت اختصار خواستم با شما در میان گذارم. می خواهم این را نیز در پایان اضافه کنم که این بگومگوی دوستانه، چیزی از احترامی که دربارهٔ شایستگی شما و شخص شما دارم نمیکاهد.

آلبركامو

تجسم اسارتی به وسیلهٔ اسارتی دیگر به همان اندازه معقول است که بخواهیم چیزی را که واقعاً وجود دارد به وسیلهٔ چیزی که وجود ندارد نشان دهیم.
دانیل دوفو





حوادث عجیبی که موضوع این وقایعنگاری است، در سال هزارونهصدوچهلو... در اران اروی داد. به عقیدهٔ عموم، این حوادث که تا حدی از جریان عادی به دور بود در آن شهر نابجا افتاده بود. زیرا، در نظر اول، اران شهری عادی است و فقط یک حاکمنشین فرانسوی است در ساحل الجزایر.

باید اعتراف کرد که خود شهر زشت است. منظرهٔ آرامی دارد و برای تشخیص آنچه این شهر را از آن همه شهرهای تجارتی دیگر، در نقاط مختلف جهان، متمایز می سازد مدتی وقت لازم است.

مثلاً چگونه می توان شهری بی کبوتر و بی درخت و بی باغ را تصور کرد که در آن نه صدای بالی هست، نه خشخش برگی؛ و خلاصه نقطهای است بی خاصیت. تغییر فصل ها را تنها در آسمان آن می تواند دید، آمدن بهار را تنها از تأثیر هوا و از سبدهای گل که بچههای گل فروش از اطراف به شهر می آورند می توان دریافت. این بهاری است که در بازارها می فروشند. در تابستان، خورشید خانههای بسیار خشک را آتش می زند و دیوارها را از خاکستر تیرهای می پوشاند. آنگاه بجز در پناه پنجرههای بسته نمی توان زیست. برعکس، در پائیز دریائی از گل ولای به راه می افتد، روزهای خوش

فقط در زمستان فرا می رسد.

راه ساده برای آشنائی با یک شهر این است که انسان بداند مردم آن چگونه کار میکنند، چگونه عشق می ورزند و چگونه می میرند. در شهر کوچک ما، گویا بر اثر آب وهواست که این هر سه با هم و به صورتی داغ و با گیجی انجام می گیرد. یعنی انسان، هم حوصلهاش سر می رود و هم می کوشد خود را عادت دهد. همشهریان ما زیاد کار می کنند، اما پیوسته برای پولدار شدن. مخصوصاً به تجارت علاقه مندند و به قول خودشان دادوستد را بر همه چیز مقدم می دارند. طبعاً ذوق خوشی های ساده را هم دارند: زن و سینما و آب تنی در دریا را دوست دارند. اما خوشی ها را عاقلانه برای شنبه و یکشنبه می گذارند و روزهای دیگر هفته را برای کسب پول فراوان کوشش می کنند. شامگاه که از اداره بیرون می آیند، سر ساعت معین فراوان کوشش می کنند. شامگاه که از اداره بیرون می آیند، سر ساعت معین می آیند. هوس های جوانترها شدید و زودگذر است و حال آن که می آیند. هوس های جوانترها شدید و زودگذر است و حال آن که دوستی و از محافلی که در آن سرنوشت مبالغ هنگفت را به دست تصادف دوستی و از محافلی که در آن سرنوشت مبالغ هنگفت را به دست تصادف ورق می سپارند، فراتر نمی رود.

لابد خواهید گفت که این امر خاص شهر شما نیست و به طورکلی همهٔ معاصران ما چنین اند. شاید امروز هیچ چیزی طبیعی تر از این نیست که ببینیم مردم از صبح تا شب کار می کنند تا باقی وقتی را که برای زندگی دارند در قمار و کافه و وراجی از دست بدهند. اما شهرها و کشورهائی هم هست که گاهگاه اندیشهٔ چیزهای دیگر نیز به مغز مردم شان راه می یابد. بطورکلی، این امر زندگی آنان را تغییر نمی دهد. تنها اندیشهای هست و دیگر هیچ. اران، برعکس، شهر بی اندیشه جلوه می کند. یعنی شهری است کاملاً جدید. بنابراین هیچ ضروری نیست تصریح کنیم که مردم شهر ما چگونه عشق می ورزند. مردان و زنان با آنچه عمل عشق خوانده می شود همدیگر را به سرعت می بلعند و یا تسلیم انس طولانی دو جانبه ای می شوند. در میان این دو افراط کاری، اغلب حد واسطی وجود ندارد. و این

هم بی سابقه نیست. در اران نیز مانند جاهای دیگر، بر اثر فقدان وقت و تفکر،انسان ناگزیر است ندانسته دوست بدارد.

آنچه در شهر ما تازگی دارد، اشکالی است که برای مردن پیدا می شود. در اینجا «اشکال» کلمهٔ مناسبی نیست و اگر به جای آن کلمهٔ «ناراحتی» را به کار ببریم درست تر خواهد بود، بیمار بودن هر گز خوشایند نیست و اما شهرها و کشورهائی هست که شما را به هنگام بیماری حمایت می کنند و در آنها انسان می تواند به نحوی تن به بیماری بسپارد. هر بیمار به مهربانی احتیاج دارد، و دوست دارد که پشتگرمی داشته باشد، این طبیعی است، اما در اران گرمای هوا، اهمیت دادوستدی که انجام می گیرد، بیهودگی صحنه، سرعت شفق و کیفیت امیال، همه مستلزم تندرستی است. آدم بیمار در آنجا خود را تنها می یابد. انسانی را در نظر بگیرید که در دم مرگ است و در پشت صدها دیوار گیر کرده که از شدت حرارت ترک می خورند و در همان لحظه همهٔ مردم شهر در پای تلفن و یا در کافه ها از برات و بارنامه و تنزیل سخن می گویند. به این ترتیب می توان پی برد که مرگ، هر چند که مدرن باشد، در چنین شهر خشکی چقدر ناراحت کننده است.

این چند اشاره شاید بتواند تصور روشنی از شهر ما به دست دهد. روی هم رفته نباید زیاد مبالغه کرد. آنچه قابل تذکر است منظرهٔ مبتذل شهر و زندگی است، اما انسان همین که عادت کرد روزگارش بی دردسر می گذرد. حال که شهر ما برای کسب عادات مناسب است، می توان گفت که همه چیز بر وفق مراد است. از این نظر شاید زندگی زیاد شورانگیز نیست، اما دست کم بی نظمی هم وجود ندارد و مردم راستگو و دوست داشتنی و فعال ما پیوسته احترام سیاحان را جلب کرده اند. این شهر بی زیبائی و بی سبزه و بی روح، آرامش بخش جلوه می کند و انسان در آن می تواند بخوابد. اما شایسته است این را هم اضافه کنیم که شهر ما بر روی منظرهٔ بی مانندی پیوند خورده است. در میان جلگهای عربان که از تپه های در خشان احاطه شده و در برابر خلیج زیبایی قرار گرفته است. تنها می توان افسوس خورد که شهر پشت به این خلیج ساخته شده است و بنابراین دیدن دریا ممکن نیست

و پیوسته باید به جستجوی آن رفت.

تا اینجا به آسانی می توان گفت هیچ دلیلی نبود که همشهریان ما انتظار اتفاقاتی را داشته باشند که در بهار آن سال روی داد. بعدها پی بردیم که این اتفاقات نخستین علائم یک رشته حوادث و خیم بود که قرار است در اینجا شرح دهیم. این حوادث در نظر عدهای طبیعی جلوه خواهد کرد و برعکس برای عدهای دیگر باورنکردنی خواهد بود. اما در هر حال، وقایعنگار نمی تواند برای تناقضات اهمیتی قائل شود. وقایعنگار وقتی که بداند واقعاً حادثهای روی داده و در زندگی ملتی مؤثر بوده است و ناچار هزاران شاهد و جود دارد که از دلوجان گفتهٔ او را تصدیق کنند، تنها وظیفه اش این است که بگوید: «این حادثه روی داده است.»

گذشته از آن، «راوی»، که او را به موقع خود خواهید شناخت، اگر تصادف یاریش نمی کرد که شهادت عدهای را به دست آورد و اگر جریان ماجراها او را در آنچه می خواهد نقل کند دخالت نمی داد، برای چنپن اقدامی شایستگی چندانی نداشت! و همین به او اجازه می دهد که مانند مورخی رفتار کند. همه می دانند که مورخ - حتی اگر متفنن هم باشد پیوسته منابعی دارد. ناقل این داستان هم برای خود دارای منابعی است: نخست مشاهدات خود او سپس مشاهدات دیگران! زیرا به سبب شغلی که داشت ناچار به درد دل همهٔ اشخاص این ماجرا گوش داد و در پایان، مقداری مدارک کتبی نیز به دست او افتاد و اینک در نظر دارد، هرجا که لازم بداند، آنها را بیرون بکشد و هرطور که بخواهد از آنها استفاده کند. و باز در بداند، آنها را بیرون بکشد و هرطور که بخواهد از آنها استفاده کند. و باز در بگذاریم و به خود داستان بپردازیم. نقل ماجرای روزهای اول تا حدی محتاج مؤشکافی است.

بامداد روز ۱۶ آوریل، دکتر برنار ریو از مطبش خارج شد و در وسط پاگرد پلهها پایش به موش مردهای خورد. در آن لحظه، بی توجه، حیوان را کنار زد و از پلکان پایین رفت. اما وقتی که به کوچه رسید متوجه شد که این موش نمی بایست در آنجا افتاده باشد و برگشت تا سرایدار را خبر کند. اما به دیدن عکسالعمل «آقای میشل»، سرایدار سالخورده، بیشتر پی برد که این کشفش جنبهٔ غیرعادی دارد. وجود این موش مرده در نظر او فقط عجیب جلوه کرده بود و حال آنکه برای سرایدار فاجعهای شمرده می شد. وانگهی سرایدار لحن قاطعی داشت: به عقیدهٔ او این خانه اصلاً موش نداشت. دکتر بیهوده کوشید او را متقاعد سازد که در پاگرد پلههای طبقهٔ اول یک موش بیهوده کوشید هم مرده باشد. عقیدهٔ آقای میشل تزلزلناپذیر بود: در این ساختمان موش وجود نداشت و حتماً این موش را از خارج آورده بودند. خلاصه، مسخرگی در میان بود.

پلهها بالا رود دنبال کلیدهایش میگشت. در آن اثنا موش بزرگی را دید که با رفتار بی قرار و پشمهای خیس، از اعماق تاریک کریدور بیرون آمد. حیوان لحظهای توقف کرد، معلوم بود که می خواهد تعادل خود را حفط کند، بعد

همان شب برنار ریو در کریدور خانه ایستاده بود و پیش از اینکه از

به طرف دکتر دوید، دور خود چرخیدو جیغ کوچکی زد و در حالی که خون از میان لبهای گشودهاش فوران می کرد افتاد. دکتر لحظه ای موش را تماشا کرد و بعد از پلهها بالا رفت و به طرف آیار تمان خود روان شد.

در فکر موش نبود. این خونی که فوران کرده بود او را به یاد دلواپسی های خودش می انداخت. زنش که از یک سال پیش مریض بود می بایست فردا به طرف یک آسایشگاه کوهستانی مسافرت کند. در اطاقشان او را همانطور که قبلاً سفارش کرده بود، در بستر یافت. زنش به این ترتیب خود را برای خستگی های سفر آماده می ساخت. لبخندزنان گفت:

ـ حالم خيلي بهتر است.

دکتر چهرهای را که زیر نور چراغخواب به سوی او برگشته بود نگاه میکرد. در نظر ریو این چهرهٔ سیساله، با وجود علائم بیماری، همان چهرهٔ دوران جوانی بود: شاید به سبب این لبخندی که هر چیز دیگری را در خود محومی ساخت. گفت:

ماگر می توانی بخواب. پرستار ساعت یازده خواهد آمد و من شما را به قطار ظهر خواهم رساند.

پیشانی او را که کمی نمناک بود بوسید. لبخند، تا دم در، او را دنبال کرد.

صبح روز ۱۷ آوریل، ساعت هشت، سرایدار جلو دکتر را گرفت و مزاحمین ناقلا را متهم ساخت که سه موش مرده وسط کریدور انداختهاند. این موشها را حتماً با تلههای بزرگ گرفته بودند، زیرا هر سه غرق خون بودند. سرایدار مدتی پای موشها را گرفته و همانجا دم در ایستاده بود تا مرتکبین با مسخرگیهاشان خود را لو دهند، اما هیچ خبری نشده بود. آقای میشا می گفت:

ـآه، آنها عاقبت به چنگم می افتند!

ریو که حیرت کرده بود، تصمیم گرفت عیادتهایش را از محلههای بیرون شهر، که مسکن فقیرترین مشتریانش بود، شروع کند. جمع آوری زباله در این محله دیر به دیر انجام می گرفت و اتومبیل هنگام عبور از راههای راست و پر گردوخاک این محله، به سطلهای زباله که در کنار پیادهرو گذاشته شده بود میسایید. در یکی از این قبیل کوچهها، دکتر دوازده موش را شمرد که بین خرده سبزیها و کهنههای کثیف انداخته بودند.

نخستین بیمارش را در اطاقی رو به کوچه، که هم اطاق خواب و هم اطاق ناهارخوری بود، در بستر یافت. پیرمردی بود اسپانیائی با چهرهٔ خشن و پرچین و چروک. روی لحافش دو قابلمه پر از نخود قرار داشت. هنگام ورود دکتر، بیمار پیر در رختخوابش نیم خیز شده بود و سرش را به عقب می برد و می کوشید نفس خس خسی آسمی اش را باز یابد. زنش تشتکی آورد. در اثنای آمیول زدن، بیمار گفت:

ـها، دكتر! دارند بيرون مي آيند. شما ديده ايد؟

زن گفت:

-آرى! همسايهمان سه تا گرفته است.

پیرمرد دستهایش را بهم می مالید:

بیرون می آیند. توی همه آشغالدانی ها از آنها هست! از گرسنگی است. ریو کمی بعد پی برد که همهٔ مردم محله از موشها بحث می کنند. وقتی که عیادت هایش تمام شد به خانه برگشت، آقای میشل گفت:

-برایتان یک تلگرام آمده است، بالاست.

دكتر از او پرسيد كه باز هم موش ديده است. سرايدار جواب داد:

ـآه،نه!بی شرفها می دانند که من در کمینم، دیگر جرئت نمی کنند.

در تلگرام نوشته بود که فردا مادر ریو خواهد آمد. می آمد که در غیاب عروسش منزل فرزند را اداره کند. وقتی که دکتر وارد خانهٔ خود شد پرستار در آنجا بود. ریو زنش را دید که سرپا ایستاده است. کت و دامن پوشیده و آرایش کرده بود. دکتر به او لبخند زد و گفت:

-خوب است! خيلي خوب.

لحظهای بعد در ایستگاه راهآهن زنش را در واگون تختخوابدار مینشاند.زنش کوپهرانگاه میکرد و میگفت:

این برای ما خیلی گران است. نه؟

ريو گفت:

ـچارهای نیست.

\_این موضوع موشها چیست؟

ـنمى دانم. عجيب است. اما مى گذرد.

بعد عجولانه به زنش گفت که از او معذرت می خواهد زیرا حق بود که خودش مواظب او باشد و خیلی قصور کرده است. زنش چنان سر تکان می داد که گوئی از او می خواست ساکت باشد. اما ریو افزود:

وقتی که برگردی کارها روبراه خواهد شد. باز زندگی را از سر خواهیم گرفت.

زن برقی در چشمهایش پیداشد. گفت:

-آری، از سر میگیریم.

لحظه ای بعد، زن پشت به او کرد و از پنجره به بیرون نگریست در ایستگاه مردم عجله می کردند و به هم فشار می آوردند. صدای لکوموتیو تا آنجا می رسید. ریو زنش را به اسم کوچک صدا زد. وقتی که زن برگشت ریو دید که چهره اش غرق اشک است. آهسته گفت:

\_نه!

از زیر اشکها، لبخند با کمی تشنج ظاهر شد. زن نفس عمیقی کشید و گفت:

برو. درست می شود. ریو او را به سینه فشرد و لحظهای بعد، از روی سکو، فقط لبخند او را از پشت شیشه می دید. گفت:

ـخواهش ميكنم مواظب خودت باش.

اما زنش دیگر صدای او را نمی شنید.

نزدیک در خروجی روی سکوی ایستگاه ریو به آقای اتون ا بازپرس برخورد که دست پسر کوچکش را در دست داشت. ریو از او پرسید که آیا مسافرت میکند؟ آقای اتون که هیکل دراز و سیاهی داشت و نیمی به اشراف قدیم و نیمی به مردهکشها شبیه بود، با لحن محبت آمیز ولی به اختصار جواب داد:

منتظر خانم اتون هستيم كه براي ديدن خانوادهٔ من رفته بود.

لكوموتيو سوتزد. بازپرس گفت:

ـموشها ...

ریو در جهت قطار حرکتی کرد اما به سوی در خروجی برگشت و گفت:

ـآرى، چيزى نيست.

یگانه چیزی که از این لحظه به خاطرش ماند عبور یکی از کارگران راه آهن بود که جعبه ای پر از موشهای مرده به زیر بغل داشت.

بعدازظهر همان روز تازه مطب را باز کرده بود که مرد جوانی پیش او آمد. گفتند که روزنامهنویس است و صبح همان روز هم آمده بود. اسمش رمون رامبر ابود. قامت کوتاه، شانه های پهن، چهرهٔ مصمم، چشمان روشن و با ذکاوت داشت. لباس اسپرت پوشیده بود و معلوم بود که زندگی راحتی دارد. بی مقدمه وارد مطلب شد: برای یکی از روزنامه های مهم پاریس مقاله ای دربارهٔ وضع زندگی اعراب تهیه می کرد و اطلاعاتی دربارهٔ وضع بهداشتی اعراب خوب نیست اما آنها می خواست. ریو به او گفت که وضع بهداشتی اعراب خوب نیست اما پیش از اینکه خیلی جلوتر برود می خواهد بداند که این روزنامهنویس خواهد توانست حقیقت را بنویسد یا نه ؟

روزنامەنويس گفت:

\_البته!

مىخواهم بگويم كه آيا مىتوانيد بكلى محكوم كنيد؟

\_باید بگویم که نه به کلی! گمان میکنم که این حکم بیاساس خواهد .

ریو به آرامی گفت که واقعاً چنین حکمی بی اساس خواهد بود. اما از طرح این سؤال قصدش این است که بداند شهادت رامبر بدون محافظه کاری انجام خواهد گرفت یا نه؟ و گفت:

من فقط شهادتهایی را قبول دارم که خالی از محافظه کاری باشد. در

1. Raymond Rambert

غیر این صورت با اطلاعات خودم شهادتهای شما را تقویت نخواهم کرد. روزنامه نویس لبخندزنان گفت:

-این بیان سن ـ ژوست است.

ریو بی آنکه صدایش را بلندتر کند گفت که از این نکته خبری ندارد ولی این بیان کسی است که از دنیای خود به ستوه آمده اما گرفتار سلیقهٔ همنوعان خویش است و مصمم شده است که به سهم خود بی عدالتی و امتیازات نایجا را طرد کند.

رامبر گردنش را در میان شانهها فرو برده بود و دکتر را نگاه میکرد. عاقبت از جا برخاست و گفت:

-گمان می کنم که منظور شما را می فهمم.

دکتر او را تا دم در همراهی کرد و گفت:

از اینکه چنین در کی از مسائل دارید متشکرم.

رامبر با بی صبری گفت:

-آرى،مى فهمم. از اينكه مزاحمتان شدم معذرت مى خواهم.

دکتر دست او را فشرد و گفت که اگر دربارهٔ عدهٔ موشهای مردهای که در این روزها در شهر پیدا می شود رپرتاژی تهیه کند بسیار جالب حواهد بود.

رامبر ذوقزده گفت:

-آری، برایم خیلی جالب است.

ساعت پنج بعدازظهر، وقتی که دکتر برای عیادتهای تازهای بیرون میرفت، در پلکان با مردی روبرو شد که هنوز جوان بود و هیکلی سنگین و چهرهای زمخت و گود رفته با خطی از ابروان پهن داشت. این مرد را چند بار پیش رقاصان اسپانیائی که در طبقهٔ آخر ساختمان می نشستند دیده بود. ژان تارو ۲ با دقت و توجه سیگاری دود می کرد و آخرین تشنجات موشی را که روی یکی از پلهها، در زیر پای او جان می داد، تماشا می کرد. نگاه آرام و کمی

از قهرمانان انقلاب کبیر فرانسه که با وروبسپیر و در یک روز اعدام شد.

مصرانهٔ چشمان خاکستریش را متوجه دکتر ساخت، سلام کرد و گفت که این ماجرای درآمدن موش ها چیز جالبی است.

دكتر گفت:

\_آرى،اما رفتەرفتە أزاردھندە مىشود.

از یک نظر، دکتر، تنها از یک نظر. ما هرگز چنین چیزی را ندیدهایم، فقط همین.اما برای من جالب است. به نحو مؤثری جالب است.

تارو دستی به موهایش کشید و آنها را عقب زد. دوباره موش را که دیگر بیحرکتافتاده بود نگاه کرد. بعد بهدکتر لبخندی زد و گفت:

اما روی هم رفته این کار به سرایدار مربوط است.

دکتر سرایدار را دم در خانه دید که به دیوار تکیه داده بود. در چهرهاش که همیشه برافروخته بود، آثار خستگی دیده می شد. میشل سالخورده به ریو، که خبر کشف تازه را می داد گفت:

بلی، میدانم. حالادیگر دوتادوتا و سمتاسمتا پیدا میشوند. در سایر خانمها هم همینطور است.

شکسته و اندوهزده به نظر میآمد. با حرکت بی اختیار گردنش را می مالید. ریو از او پرسید که حالش چطور است. سرایدار البته نمی توانست بگوید که خوب نیست. فقط خود را سرحال نمی دید. به نظر خودش اصلا ناراحتی روحی داشت. این موشها ضربهای به او زده بودند و اگر از میان می رفتند حالش بهتر می شد.

اما صبح فردا، ۱۸ آوریل، دکتر که مادرش را از ایستگاه راه آهن به خانه می آورد، آقای میشل را با قیافهٔ شکسته تری دید: از زیر زمین تا زیر شیروانی، ده دوازده موش پلهها را پوشانده بود. سطلهای زبالهٔ خانههای مجاور پر از موش بود. مادر دکتر خبر را شنید و تعجبی نکرد و گفت:

ـاز این قبیل حوادث گاهی اتفاق میافتد.

زنی بود کوچک اندام با موهای نقرهای و چشمان سیاه و مهربان. می گفت:

از دیدن تو خوشحالم برنار. موشها مانع این خوشحالی من

نمى توانند باشند.

دکتر نیز تصدیق میکرد. واقعاً در کنار او همهچیز سهل و آسان جلوه میکرد.

با وجود این ریو، به «دایرهٔ دفع موش» شهر، که رئیسش را می شناخت تلفن کرد و از او پرسید که آیا ماجرای موشهائی را که دسته دسته می آیند تا در هوای آزاد بمیرند شنیده است؟ مرسیه ، رئیس دایره، این ماجرا را شنیده بود و در ادارهٔ او هم که نزدیک باراندازها بود پنحاه تایی از این موشها پیدا کرده بودند. با وجود این نمی دانست که آیا این مسأله مهم است؟ ریو، نمی توانست در این مورد قضاوت کند اما فکر کرد که دایرهٔ دفع موش باید دخالت کند. مرسیه گفت:

بلی، اما با حکم رسمی. اگر تو فکر میکنی که واقعاً به زحمتش میارزد من می توانم حکمی در این باره بگیرم.

ريو، گفت:

. ـ البته كه مي ارزد.

خدمتکارش به او خبر داده بود که در کارخانهای که شوهرش کار میکند، صدها موش مرده جمع آوری کردهاند.

بهر تقدیر، در همین زمان بود که همشهریان ما رفته رفته اندیشناک شدند. زیرا از روز هجدهم، کارخانه ها و انبارها از صدها جسد موش لبریز گشت. گاهی هم مجبور می شدند موشهایی را که جان کندنشان بسیار طولانی بود بکشند. از محلههای بیرون گرفته تا مرکز شهر، هرجا که دکتر ریو عبور می کرد، هرجا که همشهریان ما گرد می آمدند، موشها گروه گروه در سطلهای زباله و به صورت صفهای دراز در جوی های آب حاضر بودند. از همان روز، روزنامههای عصر مطلب را عنوان کردند و پرسیدند که آیا شهرداری قصد دارد در این مورد اقدامی بکند و آیا برای حفظ مردم شهر از این حملهٔ نفرت آور چه اقدام فوری می خواهد انجام دهد؟ شهرداری هیچ قصمیمی نگرفته بود. اما برای مشاوره جلسهای تشکیل قصدی نداشت و هیچ تصمیمی نگرفته بود. اما برای مشاوره جلسهای تشکیل

داد. به دایرهٔ دفع موش دستور داده شده که هر روز صبح موشهای مرده را جمع کند. در پایان جمع آوری، دو اتومبیل آن دایره می بایست موشها را به کارخانهٔ زباله سوزی ببرد تا در آنجا سوزانده شوند.

اما در روزهای بعد، وضع وخیمتر شد. عدهٔ موشهای گردآوری شده رو به افزایش می گذاشت و هر روز صبح تعداد فراوانی موش جمع می کردند. از روز چهارم موشها دستهدسته برای مردن بیرون می آمدند. از دخمهها، زیرزمینها، انبارها، گندابروها، به صورت صفهای دراز تلوتلوخوران بیرون می آمدند تا در روشنایی بلرزند و دور خود بچرخند و در کنار آدمها بمیرند. شبانگاه، در دهلیزها و کوچههای تنگ جیغ ضعیف احتضار آنها به وضوح شنیده می شد. بامدادان در حومهٔ شهر، آنها را می دیدند که در کف جوی آب لکهای خون روی پوزهٔ نوک تیزشان، به صورت صفدرازی افتادهاند. بعضی باد کرده و گندیده و بعضی دیگر خشک شده بودند و سبیل هاشان هنوز راست بود. در خود شهر هم آنها را به صورت دستههای کوچکی در سرسراها و یا در حیاطها پیدا میکردند. گاهی نیز تکتک می آمدند و در کریدورهای ادارات، در تالار بازی مدارس و در ایوان کافهها مىمودند. همشهريان حيرتزدهٔ ما آنها را حتى در شلوغترين نقاط شهر ييدا مي كردند. ميدان رژه، بلوارها، گردشگاه فرون دومر ۱ ، سرتاسر آلوده شده بود. شهر که صبح از این حیوانات مرده پاک می شد، در اثناء روز از تعداد بیشتری انباشته می گشت. در پیاده روها، گاهی رهگذران شبانه، جسم نرم لاشههایی را که هنوز نیمگرم بود، زیر یا احساس می کردند، گویی زمینی که خانههای ما در روی آن بنا شده بود، می خواست خود را از بار خون و چرک پاک کند و دملها و کورکهایی را که تاکنون درونش را میخوردند بیرون بریزد. می توانید میزان بهت و حیرت شهر ما را در نظر بگیرید که تا آنزمان چنان آرام بود و در ظرف چند روز ناگهان مانند شخص سالمي كه يكباره خون غليظش به غليان بيايد، زيرورو گشت.

ماجرا به قدری کسب اهمیت کرد که نمایندگی رانسدوک (اطلاعات و مدارک؛ همهٔ اطلاعات دربارهٔ هر موضوعی) ضمن برنامهٔ رادیوئی اخبار مجانی خود، خبر داد که تنها در روز بیستوپنجم ۶۲۳۱ موش گردآوری و سوزانده شده است. این رقم، منظرهای را که همه روزه در برابر چشمان مردم شهر بود آشکارتر مجسم ساخت و آشفتگی را بیشتر کرد. تاکنون مردم فقط از حادثهٔ نفرتباری شکایت داشتند. اما اکنون می دیدند این مسأله، که هنوز هم نمی دانند تا چه حدی گسترش خواهد یافت و از کجا ناشی است، به صورت تهدید کنندهای درآمده است. فقط پیرمرد اسپانیایی که دچار نفس تنگی بود دستها را به هم می مالید و با شادی خاص پیران تکرار می کرد:

- بیرون می آیند. بیرون می آیند.

در همان حال رانسدوک، اعلام می کرد که روز ۲۸ آوریل، قریب ۸۰۰۰ موش گردآوری شده است. نگرانی مردم شهر به اوج خود رسیده بود. می خواستند که تدابیر اساسی اتخاذ شود و مقامات دولتی را متهم می کردند، و عدهای که در کنار دریا خانه هایی داشتند می گفتند که قصد دارند به آن خانه ها منتقل شوند. اما فردای آن روز رانسدوک خبر داد که مسأله ناگهان منتفی شده و «دایرهٔ دفع موش» فقط تعداد ناچیزی موش مرده جمع آوری کرده است. شهر نفس راحتی کشید.

با وجود این، ظهر همان روز، وقتی که دکتر ریو اتومبیلش را جلو خانه نگه داشت، سرکوچه، سرایدار را دید که به زحمت پیش می آید. سرش روی سینه خم شده و دست و پایش مانند عروسکهای اسباب بازی از هم باز شده بود. پیرمرد بازوی کشیشی را گرفته بود که ریو او را شناخت، پر ۲ پانلو ۳ کشیش یسوعی دانشمند و مبارزی بود که ریو چند بار او را دیده بود. این کشیش در شهر ما، حتی در میان کسانی هم که به مسائل مذهبی اعتنایی

Ransdoc. ۱ این کلمه مخفف دو کلمهٔ Renseignement (اطـلاعـات) و Documents (مدارک) است.

Père. ۲ (پدر) که به کشیشان گفته می شود.

نداشتند مورد احترام بود. ریو، به انتظار آنها ایستاد. میشل پیر چشمانش برق می زد و نفسش سوت می کشید. دیده بود که حالش خوب نیست و به فکر هواخوری افتاده بود؛ اما دردهای شدید در گردن و زیر بغل و کشالهٔ ران مجبورش کرده بود که برگردد و از پرپانلو کمک بگیرد، گفت:

ـورم كرده! لابد كار سنگيني كردهام.

دکتر دستش را از در اتومبیل بیرون آورد و انگشتش را روی گردن میشل که پیش آورده بود گردش داد. غدهای نظیر گره چوب در آنجا تشکیل شده بود، گفت:

\_بخوابيد.درجه بگذاريد. بعدازظهر به ديدنتان خواهم آمد.

سرایدار رفت. ریو از پرپانلو پرسید که دربارهٔ این ماجرای موشها چه فکر می کند. کشیش گفت:

اوه! بعید نیست یک بیماری مسری باشد.

و چشمان او زیر عینک مدورش خندیدند.

بعد از ناهار، ریو تلگراف «آسایشگاه» را که ورود زنش را خبر داده بود دوباره میخواند. در این اثناء تلفن زنگ زد. یکی از مشتریان قدیمش که کارمند شهرداری بود میخواست با او صحبت کند. این شخص مدتی دچار تنگی شریان آئورت بود و چون بی چیز بود ریو او را مجاناً معالجه کرده بود. در تلفن می گفت:

برای همسایه ام حادثه ای روی داده.

نفسنفس می زد. ریو به یاد سرایدار افتاد و فکر کرد که او را بعداً ببیند. چند لحظه بعد، در یکی از محلات خارج شهر، از در خانهٔ محقری در کوچهٔ فدرب به درون می رفت. در وسط پلکان خنک و بدبو، با ژوزف گران کارمند شهرداری که به استقبالش می آمد روبر و شد. مردی بود تقریباً پنجاه ساله با سبیل زرد و دراز و طاق دار، شانه های باریک و عضلات لاغر.

<sup>.</sup> Faidherbe ، نام یکی از ژنرال های معروف فرانسه است که به این کوچه داده شده است. 2. Joseph Grand

وقتى كەبەريو نزدىك شد گفت:

ـ حالش بهتر است. اما من فكر مي كردم كه مي ميرد.

دماغش را پاک کرد. در طبقهٔ دوم که آخرین طبقه بود، روی در سمت چپ، ریو این کلمات را که با گچ سرخ نوشته شده بود، خواند: «داخل شوید. من خودم را به دار زدهام.»

داخل شدند. طنابی از گیرهٔ چراغ آویزان بود و در زیر آن یک صندلی سرنگون شده بود، میز را به گوشهای کشیده بودند. اما طناب خالی بود. گران در حین اینکه به زبان بسیار ساده حرف می زد، گوئی همیشه به دنبال کلمات می گشت. گفت:

ـ او را به موقع پایین آوردم. داشتم از خانه خارج می شدم که صدائی شنیدم. وقتی که نوشته را دیدم خیال کردم شوخی است، اما او نالهٔ مضحک یا بهتر بگویم شومی کرد.

سرش را خاراند و گفت:

ـ گمان می کنم که کار دردآوری باشد، طبعاً رفتم تو!

دری را باز کرد و در آستانهٔ اطاقی روشن اما فقیرانه قرار گرفتند. مردی کوتاه و خپله روی تختخواب مسی خوابیده بود. به سختی نفس می کشید و با چشمان سرخ شده آنها را نگاه می کرد، دکتر ایستاد. چنین به نظرش می رسید که در فاصلهٔ نفسها جیغ کوتاه موشها را می شنود. اما در گوشههای اطاق هیچ حرکتی نبود. به طرف تختخواب رفت. آن مرد از ارتفاع زیاد نیفتاده بود و افتادنش هم شدتی نداشت، ستون فقرات صدمهای ندیده بود، فقط کمی خفگی در میان بود. لازم بود عکسی بگیرند.

دکتر یک آمپول کامفر روغنی تزریق کرد و گفت که تا چند روز دیگر حالش خوب خواهد شد.مرد با صدای خفهای گفت:

\_متشكرم، دكتر.

ریو از گران پرسید که آیا کلانتری را خبر کرده است؟ و کارمند شهرداری با لحن خجالتزدهای گفت:

ـنه،اوه،نه!فكر كردم كه قبل از هر كارى...

ريو حرف او را بريد:

-البته ... پس خودم این کار را خواهم کرد.

اما در این لحظه بیمار دچار هیجان شد. در رختخوابش بلند شد و اعتراض کرد که حالش خوب است و احتیاجی به این کار نیست.

ريو گفت:

ـآرام بگیرید. باور کنید که چیز مهمی نیست. من وظیفه دارم که خبر بدهم.

بيمار گفت:

\_اوه!

و خود را توی رختخواب انداخت و شروع کرده بریده بریده گریستن. گران که از مدتی پیش دست به سبیلش می کشید به او نزدیک شد و گفت:

ـ گوش کنید مسیو کتار ۱. سعی کنید که بفهمید. دکتر مسئول است. مثلاً اگر شما هوس کنید که دوباره ...

اما کتار در میان اشکهایش گفت که دیگر این کار را نخواهد کرد، فقط یک لحظه جنون به او دست داده و حالا می خواهد که راحتش بگذارند. ریو مشغول نوشتن نسخهای بود. گفت:

-بسیار خوب. ولش کنیم. من دو سه روز دیگر باز می آیم. اما دیگر دیوانگی نکنید.

در سرسرا، به گران گفت که مجبور است گزارش بدهد، اما از کلانتر خواهش خواهد کرد که تحقیقاتش را دو روز بعد انجام دهد و گفت:

امشب باید مواظب او بود. آیا خانواده دارد؟

از خانوادهاش اطلاعی ندارم. اما می توانم خودم مواظبش باشم. سری تکان داد و گفت:

با خود او هم چندان آشنایی ندارم. اما در هر حال باید به همدیگر کمک کنیم.

در راهروهای خانه، ریو بی اختیار نگاهی به گوشههای دیوار انداخت و

## 1. Cottard

از گران پرسید که آیا موشها در آن محله بکلی از میان رفتهاند؟ کارمند شهرداری چیزی نمی دانست. البته در اینباره چیزهائی به او گفته بودند اما او چندان توجهی به شایعات محله نداشت. گفت:

\_من گرفتاریهای دیگر دارم.

ریو با عجله دست او را فشرد و جدا شد. میخواست پیش از اینکه نامهای به زنش بنویسد، سرایدار را ببیند.

فروشندگان روزنامههای عصر فریاد می زدند که حملهٔ موشها پایان یافته است. اما ریو بیمارش را در حالی دید که بالا تنهاش از رختخواب بیرون افتاده بود، یک دست به روی شکم و دست دیگر را به دور گردن گرفته بود و با تکانهای شدید، صفرای صورتی رنگی را در یک پیت زباله استفراغ می کرد. سرایدار پس از تلاشهای زیاد، بی حال در رختخواب افتاد. درجهٔ حرارت بدنش سی ونه و نیم بود. غده های گردن و اعضای دیگر بیشتر ورم کرده بود. دو لکهٔ سیاه در پهلویش گسترده می شد. اکنون از یک درد داخلی می نالید و می گفت:

مىسوزد ...اين لاكردار مىسوزد!

دهان دودی رنگش کلمات را می جوید و چشمان از حدقه درآمدهاش را که از شدت سردرد اشک آلود می شد، به سوی دکتر بر می گرداند. زن او ریو را که ساکت ایستاده بود با نگرانی نگاه می کرد و می گفت:

دكتر،اين چيست؟

هر چیزی می تواند باشد. اما نظر قطعی نمی شود داد. تا عصر امروز پرهیز و غذای ملین؛ آب زیاد بخورد.

تصادفاً سرایدار از تشنگی هلاک می شد.

ریو وقتی که به خانه برگشت به همکارش ریشار، که یکی از مشهورترین پزشکان شهر بود تلفن کرد.ریشار گفت:

ـنه. من هیچچیز غیرعادی ندیدهام.

ـ تبي هم كه با آماس هاي موضعي توأم باشد نديده ايد؟ ...

ـآه!چرا، دو مریض دارم که تبشان با غدههای ملتهب همراه است.

ـغیرطبیعی؟ ...

ریشار گفت:

ای!آخر می دانید که دربارهٔ طبیعی ...

شب، با وجود همهٔ معالجات، سرایدار چهل درجه تب داشت. هذیان می گفت و از موشها شکایت می کرد. دکتر یک دمل مصنوعی ایجاد کرد. در زیر سوزش «تربانتین» سرایدار زوزه می کشید:

-آه لاکردار!

غدهها باز هم بزرگتر شده بود. وقتی که دست میزد، سخت و چوبی بود.زن سرایدار داشت دیوانه می شد.

دكتر به او گفت:

مواظب باشيد و در صورت لزوم مرا خبر كنيد ...

فردای آن روز، ۳۰ آوریل، نسیم ولرمی در آسمان آبی و مرطوب می وزید و بوی گلها را از حومهٔ دوردست شهر با خود می آورد. سروصدای بامدادی در کوچهها زنده تر و شادتر از معمول جلوه می کرد. این روز، در سراسر شهر کوچک ما که پس از یک هفته از هراس مبهمی نجات یافته بود، بهار تازهای بود. ریو هم که نامه ای از زنش رسیده و آرامش خاطری یافته بود با سبکبالی به دیدن سرایدار رفت. تصادفاً آن روز صبح تب بیمار به سی وهشت درجه پایین آمده بود. بیمار که ضعیف شده بود در رختخوابش لبخند می زد. زنش گفت:

\_حالش بهتر است.اينطور نيست دكتر؟

ـباز بايد منتظر بود.

اما وقت ظهر، تب ناگهان به چهل درجه بالا رفت. بیمار پیاپی هذیان می گفت و استفراغها دوباره شروع شده بود. غدههای گردن با تماس دست به شدت درد می کرد و گویی سرایدار می خواست که سرش را تا حد امکان دورتر از بدن نگهدارد. زنش در پای رختخواب نشسته بود؛ دستها را روی

۱. این اصطلاح در مقابل اصطلاح فرانسوی A bcès de fixation به کار رفته است و آن یک مرکز مصنوعی چرکی است که در بیماری های عفونی به وسیلهٔ پزشک در نقطه ای از بدن ایجاد می شود تا چرک های جمع شده در نقاط دیگر بدن همه متوجه آن یک نقطه شود.

لحاف گذاشته و آهسته پاهای بیمار را گرفته بود و ریو را نگاه می کرد. دکتر گفت:

گوش کنید. باید او را از دیگران جدا کرد و مداوای مخصوص کرد. به بیمارستان تلفن کردم، او را با آمبولانس خواهیم برد.

دو ساعت بعد، در آمبولانس، دکتر و زن سرایدار روی بیمار خم شده بودند. از دهانش که پوشیده از ورم بود، کلمات بریدهبریده بیرون میریخت. می گفت:

ـموشها!...

سرایدار با چهرهای متمایل به سبز، با لبهای مومی، پلکهای سربی و نفس بریده و کوتاه، با تنی که غدهها شرحه شرحهاش کرده بود، توی رختخواب مچاله شده بود و چنان که گوئی بخواهد آن را روی خود بکشد و یا گویی چیزی که از اعماق زمین می آید بی امان او را به خود بخواند، در زیر فشار دستی ناییدا خفه می شد. زن می گریست:

دکتر، دیگر هیچ امیدی نیست؟

ريو گفت:

\_مرده است.

به وحسّت تبدیل شد. همشهریان ما هرگز گمان نکرد، بودند که شهر کوچک ما جای خاصی باشد که در آن موشها در زیر آفتاب بمیرند و سرایدارها از بیماریهای عجیب تلف شوند. اما اکنون دیگر حقیقت را می پذیرفتند. پی می بردند که به طور کلی در اشتباه بودهاند و باید نظرشان را عوض کنند. اگر همه چیز به همین جا خاتمه می یافت طبعاً تسلیم عاداتشان می شدند، اما عدهٔ دیگری از همشهریان ما که نه سرایدار بودند و نه بیچاره دچار همان سرنوشتی شدند که نخستین بار گریبان آقای میشل را گرفته بود. از این لحظه بود که ترس، و به همراه آن اندیشه، آغاز شد.

معذلک، قبل از ورود به جزئیات دورهای که باید تشریح شود، وقایع نگار لازم می داند عقیدهٔ شاهد دیگری را ذکر کند. ژان تارو که او را در آغاز این سرگذشت ملاقات کرده ایم، از چند هفته پیش در اران ساکن شده

بود و در این مدت در یکی از هتل های بزرگ مرکز شهر اقامت داشت. ظاهراً با درآمدی که داشت در کمال رفاه زندگی می کرد. اما، با اینکه شهر رفته رفته به وجود او خو گرفته بود، هیچکس نمی توانست بگوید که از کجا می آید و در آنجا چه می کند. در تمام مجامع عمومی دیده می شد. از آغاز بهار او را

مى توان گفت كه مرگ سرايدار يايان اين دورهٔ آكنده از علائم حيرت آور

و آغاز دورهٔ دیگری بود نسبتاً دشوارتر که در آن حیرت روزهای اول رفته رفته

بیشتر در پلاژها دیده بودند که اغلب با لذت بارزی شنا می کرد. مردی خوشخلق و خنده رو بود. معلوم بود که به همهٔ خوشی های طبیعی علاقه دارد، بی آنکه بردهٔ آنها باشد. عملا یگانه عادتی که برای او می شناختند، رفت و آمد مداومش با رقاصان و نوازندگان اسپانیایی بود که در شهر ما فراوان بودند.

یادداشتهای او هم در هر حال نوعی وقایعنگاری از این دورهٔ دشوار است اما نوع خاصی از وقایعنگاری است که گویی در آن تعمدی برای بی اهمیت جلوه دادن مسائل به کار رفته است. در نظر اول می توان تصور کرد که تارو اصرار داشته است اشیا و موجودات را از سر گشاد دوربین نگاه کند. در میان آشفتگی عمومی، او خود را به صورت مورخ چیزی درآورده است که تاریخ ندارد. بی شک می توان از این تعمد او متأسف بود و او را به سنگدلی متهم کرد. اما دست کم این یادداشتها می تواند برای نگاشتن وقایع این دوره، یک مشت جزئیات درجهٔ دوم به دست دهد که در عین حال بی اهمیت نیستند و حتی شگفت بودن آنها نیز سبب نمی شود که دربارهٔ این شخص جالب عجولانه قضاوت کنیم.

نخستین یادداشتها که به دست تارو تنظیم شده است تاریخ ورود او به اران را دارد. این یادداشتها حاکی از رضایت عجیب تارو از اقامت در شهری است که به خودی خود اینهمه زشت است. در میان آنها تحلیل دقیق دو شیر برنزی که زینت بخش شهرداری است و ملاحظاتی همراه با حسن نیت دربارهٔ فقدان درخت، خانههای زشت و نقشهٔ بیهودهٔ شهر به چشم می خورد. تارو همچنین گفتگوهایی را که در تراموا و در کوچهها شنیده با این یادداشتها درآمیخته است. او توضیح و تفسیری دربارهٔ این گفتگوها نیفزوده است، مگر کمی بعد در مورد یکی از آنها که مربوط به شخصی به نام کان است، تارو شاهد گفتگوی دو بلیطفروش تراموا بوده است. یکی از آن

ـ تو كان را مى شناختى؟

- كان؟ همان بلند قده كه سبيل سياه داشت؟

ـهمان! توی سوزنبانی بود.

-آری، درست است!

-بلي!مرد!

**\_آه!کی**؟

ـ بعد از ماجرای موشها.

ـ عجب مرضش چه بود؟

نمی دانم، تب تازه زیاد هم قوی نبود. زیر بغل هایش آبسه کرد. نتوانست مقاومت کند.

-با وجود این قیافهاش با دیگران فرقی نداشت.

نه، سینهاش ضعیف بود اما توی اورفئون نوازندگی می کرد. هر روز توی شیپور دمیدن آدم را از بین می برد.

دومي بحث را خاتمه داد:

-آه! آدم وقتى مريض است نبايد شيپور بزند.

پس از این چند جمله، تارو از خود می پرسد که چرا کان به رغم صریح ترین منافع خودش وارد اورفئون شده بود و دلائل مهمی که او را وادار می ساخت تا به خاطر رژههای مذهبی یکشنبه جان خود را به خطر بیندازد چه بوده است.

در جای دیگری به نظر می رسد تارو از صحنهای که اغلب در بالکن روبروی پنجرهٔ اطاقش جریان می یافت سخت تحت تأثیر قرار گرفته است. اطاقش مشرف به کوچهٔ باریکی بود که در آن گربه ها در سایهٔ دیوارها می خوابیدند. اما همه روزه، بعد از ناهار، در ساعاتی که تمام شهر در زیر گرما چرت می زد، پیرمرد کوچک اندامی بر روی یکی از بالکنهای طرف مقابل کوچه ظاهر می شد، با موهای سفید و شانه کرده، با اندام راست و جدی، لباسی که برش نظامی داشت، با صدایی خفیف و مهربان «پیشی، جدی، لباسی که برش نظامی داشت، با صدایی خفیف و مهربان «پیشی، پیشی» گویان گربهها را صدا می کرد. گربهها چشمهاشان را که بر اثر خواب بیحال بود بلند می کردند اما از جا تکان نمی خوردند. پیرمرد مقداری کاغذ

ریزریز می کرد و از بالا به کوچه می ریخت. گربه ها به دیدن این باران پروانه های سفید به وسط کوچه می رفتند و با تردید پنجه شان را به سوی آخرین تکه های کاغذ پیش می بردند. آنگاه پیرمرد کوچک اندام، محکم و با دقت روی گربه ها تف می انداخت و وقتی یکی از تف هایش به هدف می خورد می خندید.

و بالاخره به نظر میرسید که جنبهٔ تجارتی شهر که گویی ظاهر و جنبوجوش و حتی شادی های آن از ضرورت های کسب و کار پیروی می کرد، به کلی تارو را مجذوب ساخته است. این «غرابت» (این اصطلاحی است که در یادداشتها به کار رفته است) تحسین و اعجاب تارو را برم انگیخت و یکی از اشارات تمجیدآمیز او با این ندا تمام می شد: «خلاصه!». اینجا یگانه جاهایی است که به نظر میرسد یادداشتهای مسافر، در این تاریخ، جنبهٔ شخصی پیدا می کند. فقط درک مفهوم و میزان جدی بو دن آنها دشوار است. مثلاً تارو پس از نقل اینکه پیدا شدن یک موش سبب شده است صندوقدار هتل در نوشتن صورت حساب او اشتباه کند، با خطی ناخواناتر از معمول اضافه کرده است: «پرسش: چه باید کرد برای از دست ندادن وقت، یاسخ: احساس کر دن آن در تمام طولش. وسائل: گذراندن روزها در اطاق یک دندانساز، روی صندلی ناراحت؛ به سر بردن بعدازظهر یکشنبه روی بالکن خانه؛ گوش دادن به سخنرانی ها به زبانی که انسان آشنا نیست؛ انتخاب طولانی ترین و ناراحت ترین خطسیرهای راهآهن و طبعاً مسافرت به حالت ایستاده؛ ایستادن در صفهای بلیط سینما و تئاتر و نخريدن بليط، الخ ... اما بلافاصله يس از اين انحراف هاي زبان و فكر، یادداشتها تحلیل دقیقی دربارهٔ ترامواهای شهر ما، شکل کشتی وار، رنگ نامشخص و كثافت عادى آنها أغاز مى كند و اين ملاحظات با يك جملة «قابل ملاحظه است» پایان می یابد که بیان کنندهٔ هیچ چیزی نیست.

در هر حال، این است آنچه تارو دربارهٔ ماجرای موشها ذکر کرده است. «امروز پیرمرد کوچک اندام روبرو مضطرب است. دیگر از گربه ها خبری نیست. آنها بر اثر پیدا شدن موشهای مرده به مقدار زیاد در کوچهها

دچار هیجان شده و ناپدید گشته اند. به نظر من اصلاً مسأله این نیست که گربه ها موشهای مرده را بخورند. من به یاد دارم که گربه های من از این کار نفرت داشتند. بعید نیست که در زیرزمین ها سرگرم دویدن باشند و پیرمرد کوچک اندام مضطرب است. موهایش خوب شانه نشده و خودش هم چندان سرحال نیست. ناراحتیش محسوس است. پس از لحظهای توی اطاق می رود. اما یک تف به کوچه انداخته است.

«در شهر امروز یک تراموا را متوقف ساختند، چون موش مردهای در آن پیدا کرده بودند که معلوم نیست از کجا آمده بود. دو یا سه زن پیاده شدند. موش را بیرون انداختند و تراموا دوباره به راه افتاد.

«در هتل، نگهبان شب که مرد قابل اطمینانی است گفت که با این همه موش، او در انتظار یک بدبختی است. «وقتی که موش ها کشتی را ترک کنند ...» به او جواب دادم که این حرف دربارهٔ کشتی ها صادق است و هر گز در مورد شهرها صدق نکرده است. با وجود این، عقیدهٔ او قاطع بود. پرسیدم که به عقیدهٔ او در انتظار چه نوع بدبختی می توان بود؟ نمی دانست و می گفت بدبختی قابل پیش بینی نیست، اما اگر زلزلهای به وقوع پیوندد برای او به هیچوجه تعجب آور نخواهد بود. تصدیق کردم و گفتم که هیچ بعید نیست و او از من پرسید که آیا ناراحتم نکرده است.

«گفتم:

ـ آنچه برای من اهمیت دارد این است که آرامش درون داشته باشم. «کاملاً حرف مرا فهمید.

«در رستوران هتل، یک خانوادهٔ بسیار جالب هست. پدر، مرد بلندقد لاغری است با لباس مشکی و یقهٔ آهاری. وسط سرش طاس است و دو دسته موی خاکستری در سمت راست و چپ سرش دارد. چشمان ریز گرد و نافذ، دماغ باریک و دهان افقی اش حالت جغد دست آموزی را به او می دهد. همیشه قبل از همه به در رستوران می رسد. کنار می رود و به زنش که مانند موش سیاهی ریزه است راه می دهد، آنگاه با یک پسر و یک دختر کوچک که مثل سگهای تربیت شده لباس پوشیده اند، روی پاشنهٔ پا، وارد می شود.

وقتی که سر میز میرسد، صبر میکند تا زنش بنشیند، بعد خودش مینشیند و بالاخره دو تولهسگ می توانند روی صندلی ها قرار بگیرند. به زن و بچههایش «شما» می گوید، زنش را با کلمات مؤدبانه سرزنش می کند و وارثش را با سخنان سخت و قاطع.

ـنيكول!رفتار شما به طور خارقالعاده نامطبوع است!

و دخترک نزدیک است گریه کند. و باید همینطور باشد.

«امروز صبح پسرک از ماجرای موشها سخت دچار هیجان بود. خواست سر میز چیزی بگوید:

مفیلیپ! آدم سر میز از موش حرف نمی زند. قدغن می کنم که در آینده این کلمه را به زبان بیاورید.

موش سياه گفت:

\_پدرتان حق دارد.

دو تولهسگ سر در نوالهشان فرو بردند و جغد با یک حرکت سر که مفهوم زیادی نداشت تشکر کرد.

«به رغم این مثال جالب، در شهر از این ماجرای موشها فراوان حرف می زنند. روزنامهها هم دخالت کردهاند. وقایع محلی که معمولاً بسیار متنوع است اکنون سرتاپا به حمله بر ضد شهرداری اختصاص یافته است: «آیا مقامات شهرداری ما از خطری که اجساد گندیدهٔ این جانوران ایجاد می کنند خبر دارند؟» مدیر هتل اصلاً نمی تواند از مسألهٔ دیگری بحث کند. چون به قدر کافی خشمگین است. پیدا شدن موش در آسانسور یک هتل معتبر در نظر او بسیار ناجور است. برای تسکین او گفتم: «ولی الان همه گرفتار این مسأله اند.»

جواب داد:

-البته، حالا ما هم مثل همه ايم.

«از اولین موارد این تب عجیب که رفته رفته مایهٔ ناراحتی می شود، او بود که برای من حرف زد. یکی از خدمتکارانش مبتلا شده است.

و بنا تلاش توضيح داد:

رولی مسلماً مسری نیست.

«گفتم که برای من علی السویه است.

-آه، مي فهمم. آقا هم مثل من هستند، آقا هم جبري هستند!

«من اینهمه تند نرفته بودم، گذشته از آن من جبری نیستم. به او گفتم

از این لحظه به بعد است که در یادداشتهای تارو بحث نسبتاً دقیقی دربارهٔ این تب ناشناس که رفته رفته مردم را ناراحت می کرد آغاز می شود. تارو ضمن اشاره به اینکه پیرمرد کوچکاندام بالاخره با ناپدید شدن موشها گربههایش را باز یافته است و تفهایش را با حوصله نشان می گیرد، اضافه می کند که از هماکنون می توان قریب ده مورد از این بیماری را ذکر کرد که اغلب آنها منتهی به مرگ شده است. بالاخره به عنوان سند، می توان چهرهٔ دکتر ریو را که زیر قلم تارو مجسم شده است در اینجا آورد. تا آن حد که ناقل ماجرا می تواند قضاوت کند، بسیار شبیه به اصل است:

اسی و پنج ساله به نظر می رسد. متوسط القامه است. شانه های قوی دارد. چهره اش تقریباً چهار گوش است. چشمهایش تیره و مستقیم اما فک هایش برجسته است. دماغ در شت و منظمی دارد. موهای سیاهش را بسیار کوتاه زده است دهانش با لبهای کلفتی احاطه شده که اغلب بسته است. او با پوست سوخته، موهای سیاه و لباس هایی که همیشه رنگ سیر دارد اما به اندامش برازنده است، کمی حالت یک دهقان سیسیلی را دارد.

«تند راه می رود. بی آنکه طرز راه رفتنش را تغییر دهد از پیاده روها پایین می رود. اما اغلب به پیاده رو مقابل با جست کوچکی بالا می رود. پشت فرمان اتومبیلش گیج است و اغلب بعد از دور زدن هم، پیکان جهت نما را بالانگه می دارد. همیشه سر برهنه است و حالت شخص مطلعی را دارد.» ارقام تارو درست بود. دکتر ریو هم در اینباره چیزهایی می دانست. پس از سوا کردن جسد سرایدار، به ریشار تلفن کرده بود تا از او دربارهٔ این تبهای خیارکی بپرسد. ریشار گفته بود:

چیزی ازش نمی فهمم. دو نفر مرده. یکی در عرض چهل وهشت ساعت، دیگری در ظرف سه روز. من دومی را صبح یک روز با تمام آثار نقاهت ترک کرده بودم.

ريو گفت:

ماگر موارد دیگری هم داشتید مرا خبر کنید.

باز به چند دکتر تلفن کرد و از این تحقیقات نتیجه گرفت که در ظرف چند روز، بیست مورد مشابه وجود داشته است. تقریباً همهٔ این بیماران مرده بودند: آنگاه از ریشار که منشی سندیکای پزشکان اران بود خواست که بیماران تازه را از دیگران سوا کنند. ریشار گفت:

ـ ولى هيچ كارى از من ساخته نيست. تصميم استاندارى لازم است. تازه، كه به شما گفت كه خطر سرايت هست؟

- کسی نگفت. اما علائم بیماری ناراحت کننده است.

با وجود این ریشار معتقد بود که صلاحیت ندارد و تنها کاری که می تواند بکند این است که این مسئله را با استاندار مطرح کند. اما در اثنائی که این قبیل گفتگوها ادامه داشت هوا هم خراب می شد. فردای روز مرگ سرایدار ابرهای ضخیم آسمان را فرا گرفت، بارانهای سیل آسا و کوتاه بر سر شهر فرو ریخت. گرمایی طولانی، به دنبال این رگبارهای ناگهانی آغاز گشت. حتی دریا هم رنگ آبی ژرف خود را از دست داده بود و در زیر آسمان مه آلود، درخشش نقره یا آهن را به خود می گرفت که برای نگاه آزاردهنده بود. گرمای مرطوب این بهار، آرزوی حرارت خشک و سوزان تابستان را در دل زنده می کرد. در شهر که برروی فلات خود به شکل حلزونی بنا شده بودودریا را به زحمت می دید، سستی غمانگیزی فرمان می راند. در میان دیوارهای دراز گچاندود آن در کوچههایی که ویترینهای مات داشت، در ترامواهایی که به رنگ زرد چرکین بودند، انسان تا حدی احساس می کرد که در زیر آسمان زندانی است. فقط بیمار پیر ریو با استفاده از این هوا بر نفس تنگی خود غلبه می کرد و می گفت:

\_مى پزد. براى «برونش»ها خوب است.

واقعاً می پخت، اما نه بیشتر و نه کمتر از تب. همهٔ شهر تب داشت و یا دست کم دکتر ریو صبح روزی که برای شرکت در تحقیقات مربوط به قصد خودکشی کتار به کوچهٔ فدرب رفته بود چنین احساس می کرد. اما این احساس به نظرش غیرمنطقی می آمد و آن را به حالت عصبی و اشتغالات فکری زیاد خود حمل می کرد و به این نتیجه می رسید که باید هرچه زودتر نظم و ترتیبی به افکارش بدهد.

وقتی که به آنجا رسید، کمیسر هنوز نیامده بود، گران در بالای پلکان منتظر بود و تصمیم گرفتند قبلاً وارد خانهٔ او شوند و در را باز بگذارند.

کارمند شهرداری در دو اطاق که اثاث مختصری داشت زندگی می کرد، فقط یک قفسه از چوب سفید که دو سه کتاب لغت در آن بود و تخته سیاهی که هنوز آثار عبارت پاک شدهٔ « راههای پر گل » بر آن خوانده می شد، جلب نظر می کرد. بنا به گفتهٔ گران، کتار شب را خوب خوابیده بود. اما صبح در حالی که سردرد شدیدی داشت و نمی توانست از جای خود حرکت کند، از خواب بیدار شده بود. گران خسته و عصبی به نظر می رسید،

در طول و عرض اطاق قدم میزد و گاه و بیگاه پروندهٔ ضخیمی را که رویمیز بود و پراز کاغذهای دستنویس بود باز و بسته میکرد.

در این میان برای دکتر تعریف کرد که کتار را خیلی کم می شناسد اما فکر می کند که عایدی کمی دارد. کتار آدم عجیبی بود، مدتها روابط آنها فقط به سلام وعلیکی در روی پله ها محدود بود:

فقط دوبار با او صحبت کردم. چند روز پیش یک جعبه گچ تخته سیاه که به خانه می آوردم روی پله ها به زمین ریخت، گچ های قرمز و آبی در آن بود. در آن لحظه کتار از اطاقش بیرون آمد و برای جمع کردن گچ ها مرا کمک کرد. از من پرسید که این گچ های رنگارنگ به درد چه کاری می خورد.

آنگاه گران برای او تشریح کرده بود که کمی زبان لاتین تمرین می کند. از زمان تحصیل در دبیرستان تاکنون، اطلاعات او تا حدی فراموش شده بود. به دکتر گفت:

بلی به من گفته بودند که برای بهتر شناختن مفهوم کلمات فرانسه دانستن زبان لاتین مفید است.

از اینرو کلمات لاتین را روی تابلواش مینوشت. آنگاه قسمتی از کلمات را که در نتیجهٔ قواعد صرفی تغییر می کرد با گچ آبی و قسمتی را که هر گز تغییر نمی کرد با گچ قرمز رونویس می کرد.

-نمی دانم که کتار حرفهای مرا فهمید یا نه اما گویی برایش جالب بود و از من یک گچ قرمز خواست. من کمی تعجب کرده بودم اما بعد از همهٔ این حرفها ... مطمئناً من نمی توانستم پیش بینی کنم که از این گچ برای اجرای نقشه اش استفاده خواهد کرد.

ریو پرسید که موضوع دومین گفتگو چه بود؟ اما در همان اثنا کمیسر همراه منشی اش از راه رسید و خواست که قبلا اظهارات گران را بشنود، دکتر متوجه شد که گران هنگام حرف زدن از کتار، او را مرتبا «ناامید» می نامد، حتی یکبار هم عبارت «تصمیم شُوم» را به کار برد. دربارهٔ علل خودکشی با هم بحث کردند و گران در مورد انتخاب کلمات خیلی دقت می کرد. بالاخره روی عبارت «غمهای درونی» تکیه کردند. کمیسر پرسید که

آیا از حالات کتار می شد پیش بینی کرد که او چنین تصمیمی دارد؟ گران گفت:

دیروز در خانهٔ مرا زد و از من کبریت خواست. قوطی کبریتم را به او دادم. معذرت خواست و گفت که هومسایگی» است. بعد گفت که قوطی کبریتم را پس خواهد آورد و من گفتم که پیش خودش نگه دارد.

کمیسر از کارمند شهرداری پرسید که آیا کتار به نظر او عجیب جلوه نکر دهاست؟

-آنچه به نظر من عجیب آمد، این بود که او می خواست سر صحبت را باز کند اما من مشغول کارم بودم.

گران به طرف ریو برگشت و با کمی ناراحتی گفت:

ـ یک کار شخصی.

کمیسر می خواست که بیمار را ببیند، اما ریو معتقد بود که بهتر است قبلاً کتار را برای این ملاقات آماده کنند. وقتی که وارد اطاق کتار شد، او که فقط لباس فلانل خاکی رنگی به تن داشت، در رختخوابش بلند شده و با نگرانی به طرف در برگشته بود.

-پليساست،ها؟

ريو گفت:

بلی، و خودتان را ناراحت نکنید. تشریفات اداری کوچکی است که باید انجام شود.

اما کتار جواب داد که اینکار هیچ فایدهای ندارد و او پلیس را دوست ندارد.ریو کمی بی حوصلگی نشان داد و گفت:

من هم دلم برای پلیس لک نزده. باید به پرسشهای آنها سریع و درست جواب گفت تا فوراً کار یکسره شود.

کتار خاموش شد و دکتر به طرف در برگشت اما مردک باز او را صدا زد.وقتی کهریو نزدیکش رفت،دستهای او را گرفت:

ـنباید مزاحم آدم مریض شد، آدمی که خودش را به دار زده. اینطور نیست دکتر ؟ ریو لحظه ای او را نگاه کرد و به وی اطمینان داد که هیچ مزاحمتی در میان نیست. و خود او برای این آمده است که بیمارش را حفظ کند. بیمار خیالش راحت شد و دکتر کمیسر را وارد کرد.

برای کتار شهادتی را که گران داده بود خواندند و از او پرسیدند که آیا ممکن است علت این کارش را بیان کند؟ او بی آنکه به صورت کمیسر نگاه کند فقط جواب داد که «غمهای درونی بسیار مناسب است.» کمیسر با اصرار از او پرسید که آیا دلش می خواهد این کار را باز تکرار کند. کتار جانی گرفت و گفت که نه!و فقط می خواهد که راحتش بگذارند.

كميسر بالحن خشم الودي گفت:

باید به شما بگویم که فعلاً شمایید که مخل آسایش دیگران شده اید. اما با یک اشارهٔ ربو بحث را به همانجا خاتمه دادند. وقتی که بیرون

می آمدند، کمیسر آهی کشید و گفت:

فکر کنید، از وقتی که ماجرای این تب شروع شده دیگر فرصت سر خاراندن نداریم.

از دکتر پرسید که وضع جدی است یا نه و دکتر جواب داد که هیچ نمی داند. کمیسر اینطور نتیجه گرفت:

ـحتماً از هواست.

حتماً از هوا بود. هرچه روز بیشتر پیش می رفت همه چیز به دست می چسبید و ریو به عیادت هر بیماری که می رفت اندیشناکتر می شد. عصر همان روز، در حومهٔ شهر، یکی از همسایه های بیمار پیر دست به کشاله های رانش می فشرد و در میان هذیان استفراغ می کرد. خیار کهای او از خیار کهای سرایدار بزرگتر بود، یکی از آنها چرک می داد و کمی بعد مانند میوه فاسدی سر باز کرد. ریو به محض بازگشت به منزل به انبار محصولات دارویی ایالتی تلفن کرد. یادداشت های حرفه ای او در این تاریخ فقط دو کلمه را نشان می دهد: «پاسخ منفی». و باز هم او را بالای سر کسان دیگری که بیماری شان از این نوع بود دعوت می کردند. باید خیار کها را می شکافتند، بیماری شان از این نوع بود دعوت می کردند. باید خیار کها را می شکافتند، شکی در این نبود. دو ضربهٔ نیشتر به شکل «ضرب در» کافی بود که مقدار

زیادی چرک آمیخته با خون از غدهها بیرون بریزد. از زخم شکافته خون می ریخت. اما لکهها بر روی شکم و رانها پدید می آمد. یکی از غدهها از چرک دادن باز می ماند و دوباره آماس می کرد. در اغلب موارد، بیمار با بوی نفرت آوری می مرد.

روزنامهها که در ماجرای موشها آنهمه پرگویی کرده بودند، دیگر حرفی نمیزدند. زیرا موشها در کوچه می میرند اما انسانها درون خانهها. و روزنامهها فقط با کوچه کار دارند. اما استانداری و شهرداری رفته رفته دچار اندیشه می شدند. تا وقتی که هر پزشکی دو یا سه مورد از این بیماری را ندیده بود، هیچکس تکانی به خود نمی داد. اما کافی بود که کسی همهٔ این موارد را جمع بزند. و این جمع بهتآور بود. فقط در ظرف چند روز، مواردی که به مرگ منتهی می شد چند برابر گشت و برای کسانی که با این بیماری عجیب سروکار داشتند مسلم شد که با یک بیماری همه گیر روبرو هستند. کاستل یکی از همکاران ریو که از او خیلی مسن تر بود، این لحظه را برای ملاقات او مناسب دید. گفت:

ـريو طبعاً شما مي دانيد كه اين بيماري چيست؟

ـمنتظر نتيجه تجزيه ها هستم.

-من می دانم. و احتیاجی به تجزیه ندارم. من مدتها در چین طبابت کرده ام و قریب بیست سال پیش هم فقط چند مورد در پاریس دیده ام. فعلاً هیچکس جرأت ندارد اسمی به آن بدهد. افکار عمومی مقدس است: نباید آشفته اش کرد: مخصوصاً نباید افکار عمومی را آشفته کرد. بعد، همانطور که یکی از همکاران می گفت: «غیرممکن است، همه می دانند که این بیماری در دنیای غرب ناپدید شده است.» آری، همه این را می دانستند، بجز مرده ها. خوب ریو شما هم مثل من می دانید که چیست.

ریو در فکر فرو رفته بود. از پنجرهٔ دفتر کارش گردنهٔ سنگی مرتفع را می دید، که در دور دست، کنار خلیج به هم می آمد. آسمان با اینکه آبی بود درخشش تیرهای داشت که هرچه عصر پیش تر می رفت ملایم تر می شد.

ـآرى كاستل، باوركردنش دشوار است. اما به نظر مي آيد كه طاعون

ىاشد.

كاستل برخاست و به طرف در روان شد. پزشك پير گفت:

می دانید که به ما چه جواب خواهند داد: «سالهاست که این بیماری در کشورهای معتدل نایدید شده است!»

ريو شانه بالاانداخت و گفت:

\_«ناپدید شدن» یعنی چه؟

ـ بلی، و فراموش نکنید: در پاریس هم، تقریباً بیست سال پیش ...

خوب. امیدوارم که حالا هم خطرناکتر از آن وقت نباشد. اما واقعاً باورنکردنی است.

کلمهٔ «طاعون» برای نخستین بار بر زبان می آمد. در این نقطه از سر گذشت، که برنار ریو را پشت پنجرهٔ خود باقی می گذارد، باید به راوی اجازه داد که تردید و حیرت دکتر را تأیید کند، زیرا عکس العمل او، با تفاوتهای جزئی، عین عکسالعمل اغلب همشهریان ما بود. بلا معمولاً چیز مشترکی است ولی وقتی که به طور ناگهانی بر سرتان فرود آید به زحمت آن را باور می کنید. در دنیا همانقدر که جنگ بوده طاعون هم بوده است. با وجود این، طاعونها و جنگها پیوسته مردم را غافلگیر می کنند. دکتر «ریو» نیز مانند همهٔ همشهریان ما غافلگیر شده بود و به این ترتیب است که باید تردیدهای او را درک کرد. باید درک کرد که او در میان اضطراب و یقین خاموش ماند. وقتی که جنگی در می گیرد، مردم می گویند: «ادامه نخواهد یافت، ابلهانه است.» و بی شک جنگ بسیار ابلهانه است، اما این نکته مانع ادامه یافتن آن نمی شود. بلاهت پیوسته پابر جاست و اگر انسان پیوسته به فکر خویشتن نبود آن را مشاهده می کرد. همشهریان ما نیز در برابر این وضع، مانند همهٔ مردم بودند، به خویشتن فکر میکردند یا به عبارت دیگر ، اومانیست<sup>۱</sup> بو دند: بلاها را باور نداشتند. بلا مقیاس انسانی ندارد. از اینرو انسان با خود می گوید که بلا حقیقت ندارد و خواب آشفته ای است که میگذرد. اما نمیگذرد و انسانها هستند که از خواب آشفتهای به خواب آشفتهٔ دیگر دچار می شوند، و قبل از همه این خوابهای آشفته گریبان اومانیستها را میگیرد زیرا آنها پیش بینی های لازم را نکردهاند. همشهریان ما را نمی شد بیشتر از دیگران متهم ساخت. آنها فقط فراموش می کردند که متواضع باشند. و گمان می بردند که هنوز همه چیز امکان دارد و در نتیجه این تصور پیش می آمد که بلا ناممکن است. به دادوستدها ادامه می دادند. آمادهٔ سفر می شدند و عقایدی داشتند. چگونه می توانستند به طاعون فکر کنند که آینده را، سفرها را و بحثها و مشاجرات را از میان می برد؟ خود را آزاد می شمردند ولی تا بلا وجود دارد هیچکس آزاد نخواهد بود.

و حتی پس از اینکه ریو در حضور دوستش تصدیق کرد که مشتی بیمار، پراکنده و بیخبر، از طاعون مردهاند، خطر برای او هنوز چهره واقعیت نگرفته بود. فقط انسان وقتی که پزشک است، تصوری از درد برای خود می سازد و کمی بیشتر از آن دارای تخیل است. ریو وقتی شهر خود را که تغییر نکرده بود از پنجره نگاه می کرد، تازه پیدایش آن دلهره را که اضطراب نامیده می شود در خود احساس می کرد، می کوشید در مغز خود آنچه را که از این بیماری می دانست گردآوری کند. ارقام در حافظه اش موج می زد و با خود می گفت قریب سی طاعون بزرگ که تاریخ به خود دیده در حدود صد میلیون نفر را کشته است.

اما صد میلیون مرده یعنی چه؟ انسان وقتی هم که جنگیده باشد تازه به زحمت می داند که مرده یعنی چه؟ و چون مرده، وقتی که انسان او را پس از مردن ببیند، اهمیتی ندارد، صد میلیون جسد پراکنده در خلال تاریخ فقط دودی است در مخیله. دکتر طاعون قسطنطنیه را به خاطر می آورد که به گفتهٔ پروکوپیوس در یک روز ده هزار کشته داده بود. ده هزار کشته یعنی پنج برابر جمعیت یک سینمای بزرگ. این است آنچه باید کرد: مردمی را که از پنج سینما خارج می شوند باید یکجا جمع کرد و به یکی از میدانهای شهر

۱. Procopius مورخ بیزانسی که در اواخر قرن پنجم در شهر قیصریهٔ فلسطین به دنیا آمد و در
 سال ۵۶۲ میلادی در گذشت.

برد و آنجا دسته جمعی کشت تا این رقم کمی روشنتر دیده شود. لااقل در این صورت می توان چهره های مشهور و شناخته شده را بر بالای این تودهٔ گمنام گذاشت. اما طبعاً چنین کاری غیرممکن است و بعد، چه کسی ده هزار چهره را می شناسد؟ گذشته از آن، معلوم است که اشخاصی نظیر پروکوپیوس شمردن نمی دانستند. در کانتون هفتاد سال پیش قبل از اینکه بلا به سراغ مردم بیاید، چهل هزار موش از طاعون مرده بود. اما در سال ۱۸۷۱ وسیله ای برای شمردن موشها در دست نبود. تقریبی و یکجا حساب می کردند و واضح بود که امکان اشتباه فراوان بود. با وجود این، اگر یک موش سی سانتیمتر طول داشته باشد، چهل هزار موش که سرهم چیده شود، طولش...

اما دکتر از حوصله می رفت، تسلیم جریان می شد و این درست نبود. چند مورد مشابه تشکیل اپیدمی نمی دهد. کافی است که احتیاطهای لازم بجا آورده شود. لازم بود به علائمی که در دست داشتند متکی باشند: کرختی و سستی، هذیان، لکههای تن، شرحه شرحه شدن درون و مافوق اینها، مافوق همهٔ اینها یک جمله پیش چشم دکتر ریو مجسم بود، یک جمله که در دفتر یادداشت او علائم مرض با آن تمام می شد: «نبض ضعیف می شود و حرکت کوچکی سبب مرگ می گردد.» آری در انتهای همهٔ اینها، سه چهارم بیماران و این رقم درست بود و زندگی شان به رشتهٔ نازکی بند بود و برای این حرکت خفیفی که جانشان را می گرفت بی صبری می کردند.

دکتر همانطور از پنجره نگاه می کرد. در یک سوی شیشه، آسمان شفاف بهار و در سوی دیگر کلمهای که هنوز در اطاق طنین می انداخت: طاعون. این کلمه تنها شامل معنائی نبود که علم به آن می داد بلکه رشته ای اتصاویر عجیب و غریب را هم با خود داشت که با این شهر زرد و خاکستری چندان متناسب نبود، شهری که در این ساعت جوش و خروش متوسطی داشت: به جای سروصدا همهمه اش بلند بود و رویهم رفته خوشبخت بود: اگر بتوان در عین حال هم خوشبخت و هم گرفته بود. و آرامشی اینهمه ملایم و اینهمه بی اعتنا تصاویر کهن بلا را به سادگی انکار می کرد: تصویر

«آتن» طاعون زده که یرندگانش مهاجرت کرده بودند، شهرهای چین که از محتضران خاموش آکنده بود؛ محکومین به اعمال شاقه که در مارسی اجساد شرحه شرحه را در گودالها می ریختند. دیوار بزرگ بروانس که به قصد جلوگیری از باد خشمگین طاعون ساخته می شد، یافا و گدایان نفرت بار آن، رختخوابهای خیس و پوسیده که به زمین سفت بیمارستان قسطنطنیه مى چسبيد، بيماراني كه با قلاب كشيده مى شدند؛ كارناوال يز شكان نقابدار در دوران طاعون سیاه، نزدیکی کردن زندگان با هم در گورستان میلان؛ ارابههای مردگان در لندن وحشتزده و فریاد مداوم انسانها که شبها و روزها همه جا را آکنده می ساخت. نه، همهٔ این چیز ها هنوز آنقدر قوی نبود که بتواند آرامش این روز را برهم زند. در سوی دیگر شیشه زنگ تراموای ناپیدایی ناگهان طنین انداخت که در یک لحظه دهشت و رنج را نفی می کرد. تنها دریا در انتهای ردیف بامهای چهارگوش و تیرهٔ خانهها شاهد این بود که پیوسته اضطراب در دنیا وجود دارد و هر گز آرامش نیست و دکتر ریو که خلیج را نگاه می کرد به تودهٔ هیزمی می اندیشید که مردم آتن طاعونزده در کنار دریا افروخته بودند و لوکرتیوس در کتاب خود از آن سخن گفته است: در سراسر شب مرده ها را برای سوزاندن به آنجا می بردند، اما جا نبود و زندگان برای جا دادن عزیزانشان به ضرب مشعلها با هم می جنگیدند و این جنگ خونین را به رها کردن جسدها در گوشهای ترجیح می دادند. می شد هیزمهای سرخ را در برابر آب آرام و تیره در نظر آورد. جنگ با مشعل را در شبی پر از جرقهها، و بخار غلیظ مسموم را که به سوی آسمان نگران بالا مى رفت. مى شد ترسيد ...

اما این سرگیجه در برابر عقل دوام نمی آورد. درست است که کلمهٔ «طاعون» بر زبان آمده بود، درست است که در همان دقیقه نیز یک یا دو قربانی را می لرزاند و به زمین می انداخت. اما ممکن بود که متوقف شود. آنچه ضرورت داشت شناختن صریح آن چیزی بود که باید شناخت. به دور

اله المعروف و فيلسوف رومي (٩٩ - ٥٥ ق.م.) كتاب معروف او در باب طبيعت نام دارد.

ریختن سایههای بیهوده و اتخاذ تدابیر بود. آنگاه طاعون متوقف میشد، زیرا مردم تصوری از طاعون نداشتند یا تصور نادرست داشتند. اگر به احتمال قوی، طاعون متوقف میشد شاید کارها روبهراه میشد. در غیر این صورت ماهیت آن روشن میگشت و اگر در آغاز وسیلهای نبود، بعد مغلوبش میساختند.

دکتر پنجره را گشود و صدای شهر ناگهان بالا آمد. از کارگاه مجاور، صفیر کوتاه و مکرر یک ارهٔ مکانیکی بلند بود، ریو تکانی به خود داد. یقین و اطمینان در آنجا بود، در کارهای روزمره. مابقی به رشته ها و به حرکات نامفهومی بسته بود که نمی شد به آنها تکیه کرد. اساس این بود که انسان کار خود را به نحو احسن انجام دهد.

دکتر ریو غرق در افکار خود بود که آمدن ژوزف گران را به او خبر داند. گران کارمند شهرداری بود و با اینکه اشتغالات گوناگون داشت، گاهگاه در شعبهٔ آمار ادارهٔ سجل احوال از او استفاده می کردند. به این ترتیب جمع آوری آمار مردگان به او واگذار شده بود. و چون طبع مهربانی داشت حاضر شده بود که خودش نسخه ای از این آمار را برای دکتر ریو بیاورد.

دکتر گران را دید که با همسایهاش کتار وارد شد. کارمند شهرداری ورقهٔ کاغذی را در دست تکان می داد. گفت:

ـ دکتر!ارقام بالا می رود. یازده مرده در چهل وهشت ساعت.

دکتر به کتار سلام کرد و حالش را پرسید. گران توضیح داد که کتار می خواهد از دکتر تشکر کند و از زحماتی که به او داده است معذرت بخواهد. اما ریو ورقهٔ آمار را نگاه کرد و گفت:

دیگر گمان میکنم باید تصمیم گرفت که این بیماری را به اسم خودش نامید. تاکنون پابه پا کرده ایم. اما با من بیایید، من باید به آزمایشگاه بروم.

گران که پشت سر دکتر از پلهها پایین میرفت گفت:

بلی، بلی، باید هرچیزی را به اسم خودش خواند. اما این اسم چیست؟

ـنمی توانم به شما بگویم و گذشته از آن برای شما مفید نخواهد بود. کارمند شهر داری لبخند زد و گفت:

مى بينيد كه اينقدرها هم ساده نيست.

به سوی میدان «آرم» به راه افتادند. «کتار» ساکت بود. کوچه ها شلوغ تر می شد، شفق کم دوام کشور ما در برابر شب کنار می رفت و اولین ستاره ها در افق که هنوز روشن بود ظاهر می شدند. چند لحظه بعد چراغهای بالای کوچه ها روشن شدند و سراسر آسمان را سیاه کردند و صدای گفتگوها گوئی به طور یک نواخت بالا رفت.

در گوشهٔ میدان آرم، گران گفت:

معذرت میخواهم. من باید به تراموا برسم. شبهایم برای من مقدس است. همانطور که در ولایت من میگویند: «کار امروز را نباید به فردا گذاشت».

ریو از پیش به جنون گران آگهی داشت: این مرد که در مونتهلیمار به دنیا آمده بود اصرار داشت که پیوسته اصطلاحات ولایت خودش را به کار برد و به دنبال آنها عبارات مبتذلی که هیچ منشأ و معنایی نداشت از قبیل «لحظات رویایی» یا «روشنایی آسمانی» ذکر کند. کتار گفت:

ـآه درست است. آدم نمی تواند بعد از شام او را از خانه اش بیرون بکشد. ریو از گران پرسید که آیا برای شهرداری کار می کند؟ گران پاسخ داد که نه! برای خودش کار می کند.

ریو برای اینکه چیزی گفته باشد پرسید:

ـخوب، كارتان پيشرفت دارد؟

از سالها پیش که کار میکنم بد نیست. اما به یک مفهوم باید بگویم که چندان پیشرفتی ندارد.

دكتر ايستاد و گفت:

\_ولى اين كار شما چيست؟

گران که کلاه مدورش را روی گوشهای بزرگ خود میکشید زیر لب چیزهایی گفت و ریو به طور مبهم پی برد که از چیزی دربارهٔ رشد یک شخصیت داستان حرف می زند. اما کارمند شهر داری در همان لحظه از آنها جدا شده بود و در بولوار مارن زیر درختان انجیر با گامهای کوتاه و تند بالا می رفت. دم در لابراتوار، کتار به دکتر گفت که می خواست او را ببیند و با او مشورت کند. ریو که ورقهٔ آمار را در جیب خود دستمالی می کرد، او را دعوت کرد که به مطبش بیاید، بعد تغییر عقیده داد و گفت که فردا به محلهٔ آنها خواهد آمد و حوالی عصر به دیدن او خواهد رفت.

دکتر وقتی که کتار را ترک گفت متوجه شد که در فکر گران است. او گران را غرق در طاعون تصور می کرد، البته نه این طاعون که مسلماً جدی نخواهد بود، بلکه یکی از طاعونهای بزرگ تاریخ: «او از نوع کسانی است که در این مورد جان سالم بدر می برند.» یادش آمد در جایی خوانده است که طاعون به مزاج ضعیف کاری ندارد و بخصوص بنیه های قوی را از پای می افکند. در خلال این افکار کارمند شهرداری در نظر دکتر کمی اسرار آمیز جلوه می کرد.

واقعاً از نظر اول ژوزف گران یک کارمند کوچک شهرداری بیش نبود چنین قیافه ای هم داشت. دراز و لاغر و در میان لباس هایی که پیوسته بزرگ و گشاد انتخاب می کرد تا دیرتر پاره شود لق لق می خورد. گرچه بیشتر دندان های فک پایینش باقی بود ولی در عوض، دندان های فک بالا را از دست داده بود. لبخند او که بخصوص لب بالایی اش را بالا می برد، دهان سیاه او را بیرون می انداخت. اگر به این قیافه طرز راه رفتن یک طلبه، لغزیدن از کنار دیوارها و آهسته وارد شدن از درها، بوی زیرزمین و دود، و خطوط بی معنی چهره را اضافه کنیم می توانیم پی ببریم که چنین شخصی را فقط در پشت میز، در حال تجدید نظر در نرخ حمام های شهر و یا تهیه مواد گزارش مربوط به عوارض تازهٔ جمع آوری زباله های منازل، برای یک منشی جوان، می توان دید، حتی در نظر کسی هم که قبلاً هیچ خبری نداشت، گویی او می توان دید، حتی در نظر کسی هم که قبلاً هیچ خبری نداشت، گویی او موزمزد شهرداری را در مقابل شصت و دو فرانک و سی سانتیم در روز انجام روزمزد شهرداری را در مقابل شصت و دو فرانک و سی سانتیم در روز انجام دهد.

در واقع این توضیحی بود که به گفتهٔ خودش در اوراق خدمت او در برابر کلمهٔ «تخصص» جلب نظر می کرد. می گفت: بیست و دو سال پیش پس از گرفتن یک لیسانس چون بر اثر بی پولی نتوانسته بود تحصیلاتش را ادامه دهد ناچار این شغل را پذیرفته بود و او را امیدوار کرده بودند که به زودی رسمی خواهد شد و مقامی خواهد گرفت، فقط لازم است که مدتی لیاقت خود را در مسایل حساس مربوط به ادارهٔ شهر ما نشان دهد. و به او اطمینان داده بودند که بعداً به شغل منشی گری شهرداری منصوب خواهد شد و با درآمد آن خواهد توانست زندگی راحتی داشته باشد. البته غریزهٔ جاه طلبی نبود که ژوزف گران را به فعالیت وا می داشت. او با لبخند اندوهناکی در این نبود که ژوزف گران را به فعالیت وا می داشت. او با لبخند اندوهناکی در این مورد به انسان اطمینان می داد. اما دورنمای یک زندگی مادی که از راههای مورد علاقه اش بپردازد، به چهرهٔ او لبخند می زد. اگر پیشنهادی را که به او مورد علاقه اش بپردازد، به چهرهٔ او لبخند می زد. اگر پیشنهادی را که به او کرده بودند پذیرفته بود، به دلایل شرافتمندانه بود و شاید بتوان گفت بر اثر وفاداری به یک آرمان.

سالهای بسیاری بود که این وضع موقت ادامه داشت، هزینهٔ زندگی به نسبتهای بزرگی بالا رفته بود، اما حقوق گران با وجود چند اضافه حقوق عمومی، هنوز بسیار مضحک بود. از این وضع پیش ریو شکایت کرده بود. اما هیچکس به او توجه نداشت. در اینجاست که روحیهٔ خاص و بی سابقهٔ گران و یا حد اقل یکی از علائم آن جلوه میکند. او اگر هم نمی توانست مدعی حقوقی شود، که اطمینانی به آن نداشت لااقل می توانست اجرای وعده هائی را که به او داده شده بود، بخواهد. اما در وهلهٔ نخست، رئیس اداره ای که او را استخدام کرده بود مدتی پیش مرده بود و گران، اکنون عبارات درست وعده هایی را که به او داده بود به خاطر نداشت. سرانجام، و بخصوص، کلماتی را که می بایستی در این باره به کار ببرد پیدا نمی کرد.

همانطور که ریو توانست تشخیص بدهد، همین خصوصیت بود که همشهری ما را مشخص می نمود. همین خصوصیت مانع آن می شد که او دربارهٔ آنچه فکر می کند تقاضایی بنویسد و یا اقدام لازم را بکند، به گفتهٔ

خودش، کلمهٔ «حق» را که به آن ایمان چندانی نداشت نمی توانست به کار ببرد و نیز کلمهٔ «وعدهها» را که حاکی از ادعایی بود و نشانهٔ جرثتی که با مقام کوچک او تناسبی نداشت. از طرف دیگر از کلمات «لطف» و «استدعا» و «سپاسگزاری» که دونشأن و شخصیت خود می دانست گریزان بود. به این ترتیب، همشهری ما، به سبب نیافتن کلمات درست تا سنین سالخوردگی در شغلهای بی اهمیت باقی ماند. بخصوص، به طوری که به دکتر ریو می گفت، عملاً پی برد که زندگی مادی او تأمین است زیرا می توانست احتیاجاتش را با درآمد خود تطبیق دهد. بدینسان به درستی یکی از گفتههای مورد علاقهٔ شهردار پی برد. شهردار که یکی از صاحبان بزرگ صنایع شهر ما بود، با قدرت می گفت که بالاخره ... (و روی این کلمه که همهٔ کسی از گرسنگی بمیرد. در هر حال، زندگی نیمه زاهدانهٔ ژوزف گران، او را کسی از گرسنگی بمیرد. در هر حال، زندگی نیمه زاهدانهٔ ژوزف گران، او را از اندیشهٔ این حرفها نجات داده بود. او فقط در جستجوی کلماتی بود که باید بگوید.

از جهتی می توان گفت که زندگی اونمونه بود. او، در شهر ما و نیز در جاهای دیگر، از آن مردان نادری بود که پیوسته جرأت ابراز احساسات نیکوی خود را دارند. کوچکترین احساسی که از خود بروز می داد نشانهٔ نیکدلی ها و دلبستگی هایی بود که در روزگار ما کسی جرأت ابراز آنها را ندارد. از اعتراف به اینکه برادرزاده ها و خواهرش را - که یگانه خویشان باقیمانده او بودند - دوست دارد و هر دو سال یکبار برای دیدن آنها به فرانسه می رود سرخ نمی شد. می گفت که خاطرهٔ پدر و مادرش - که در جوانی او مرده بودند - هنوز دچار اندوهش می سازد تصدیق می کرد که یکی از ناقوس های محله اش را، که هر روز در ساعت پنج عصر به ملایمت طنین ناقوس های محله اش را، که هر روز در ساعت پنج عصر به ملایمت طنین می افکند، بیشتر از همه چیز دوست دارد، اما با وجود این برای بیان چنین احساسات ساده ای، پیدا کردن کوچکترین کلمه ای با هزاران زحمت توام بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بزرگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، بود. بالاخره، این دشواری، بررگترین غصه او شده بود. می گفت: «آه دکتر، در می خواهم بیان کنم». هربار که ریو را

می دید با او در این باره حرف می زد.

آن شب دکتر وقتی که کارمند شهرداری را از پشت سر نگاه می کرد، ناگهان به آنچه گران می خواست بگوید پی برد: او مسلماً یا کتابی می نوشت و یا چیز دیگری از این قبیل. تا وقتی که به آزمایشگاه برسد، این فکر به ریو قوت قلب می داد. می دانست که چنین تصوری بیهوده است اما نمی توانست باور کند که طاعون بتواند بر شهری که هنوز کارمندان حقیری با ابتلائات شرافتمندانه شان در آن وجود دارند مسلط شود. دقیقاً نمی توانست برای این علاقه ها و ابتلائات جایی در میان طاعون بیابد. و در نتیجه فکر می کرد که طاعون در میان همشهریان ما پایدار نخواهد بود.

فردای آن روز، بر اثر سماجتی که نابجا تشخیص داده شده بود، ریو موفق شد که در استانداری یک کمیسیون بهداری تشکیل دهد. ریشار گفته بود:

درست است که مردم نگرانند، گذشته از آن، بر گویی های عدهای کار را به مبالغه می کشاند. استاندار به من گفت: «اگر مایلید، به سرعت عمل كنيم، اما بي سروصدا.» چون او معتقد است كه جنجال دروغيني است.

برنار ریو برای رفتن به استانداری کاستل را سوار ماشین خودش کرد. كاستل مه او گفت:

مى دانم. به انبار تلفن كردم. مدير انبار دستپاچه شد. بايد از پاريس وارد کرد.

ـ مي دانيد که در اين ولايت سرم وجو د ندارد؟

\_اميدوارم طول نكشد.

ريو جواب داد: \_من جريان را مخابره كردهام. استاندار مؤدب اما عصباني بود. گفت:

ـشروع كنيم أقايان! آيا لازم است كه وضع را خلاصه كنم؟ ریشار معتقد بود که این کار بی فایده است. پزشکان وضع را

مي دانستند. مسأله فقط اين بود كه بدانند چه تصميماتي بايد گرفت.

كاستل پير بالحن خشني گفت:

\_مسأله این است که باید بدانیم طاعون است یا نه؟

دو سه پزشک با تعجب اعتراض کردند. دیگران مردد به نظر می رسیدند. و اما استاندار از جا پرید و بی اختیار به طرف در برگشت تا مطمئن شود که بسته است و نگذاشته است این کلمات خطرناک در کریدورها پخش شود. ریشار گفت که به عقیدهٔ او نباید تسلیم وحشت شد. این تبی است همراه با اختلالاتی در کشالهٔ ران. آنچه می توان گفت فقط همین این تبی است. حدسها در جهان علم نیز مانند زندگی خطرناک است. کاستل پیر که به خاموشی سبیل زرد رنگش را می جوید، چشمان روشن خود را متوجه ریو ساخت. بعد نگاه خیر خواهانهای به همه انداخت و گفت خوب می داند که این بیماری طاعون است اما البته به محض اینکه آن را به طور رسمی بشناسند ایجاب می کند که تدابیر بیر حمانهای اتخاذ شود. می داند که همکارانش از همین تدابیر وحشت دارند و برای راحتی آنها هم شده باشد مایل است قبول کند که طاعون نیست. استاندار تکانی خورد و گفت که در هر حال این طرز استدلال خوبی نیست. کاستل گفت:

مهم این نیست که طرز استدلال خوب باشد، مهم این است که انسان را به تفکر وادارد.

چون ريو خاموش بود عقيدة او را پرسيدند، گفت:

- تبی است با مشخصات تیفوئید، اما همراه با خیارک ها و استفراغ. من خیارک ها را شکافتم و دادم تجزیه هائی کردند که در نتیجهٔ آنها آزمایشگاه توانست باسیل کوتاه و پهن طاعون را تشخیص دهد. برای اینکه کاملتر بیان کرده باشم باید بگویم که بعضی تغییرات خاص میکرب با شکل شناخته شدهٔ آن تطبیق نمی کند.

ریشار تذکر داد که این نکته به تردیدهایی راه می دهد و باید اقلاً در انتظار نتیجهٔ یک رشته آزمایش ها بود که از چند روز پیش شروع شده است. ریو پس از یک سکوت کوتاه گفت:

وقتی میکربی بتواند در ظرف سه روز حجم طحال را چهار برابر کند، غدد هاویهای را به بزرگی نارنج و به سفتی چوب درآورد، مسلماً دیگر مجال تردید باقی نمی گذارد. مراکز عفونت در توسعهٔ روزافزون است. با این ترتیب که بیماری گسترش می یابد اگر متوقف نشود خطر این هست که نصف شهر را در کمتر از دو ماه بکشد. در نتیجه چندان اهمیتی ندارد که شما آن را طاعون بنامید یا تب فزاینده، مهم این است که از آن جلوگیری کنید و نگذارید نصف شهر را بکشد.

ریشار معتقد بود که نباید تسلیم نومیدی شد زیرا در حالی که خویشان و نزدیکان بیماران هنوز سالم هستند، مسری بودن بیماری را نمی توان قبول کرد.

ريو تذكر داد:

اما عدهٔ دیگری مردهاند. البته سرایت هرگز کامل و مطلق نیست. در غیر این صورت با یک تصاعد ریاضی تا بینهایت بالا میرود و شهر را برق آبا از جمعیت خالی میکند. منظور نومید ساختن نیست، بلکه منظور دست زدن به پیش گیری های لازم است.

با وجود این ریشار می خواست وضع را به این ترتیب خلاصه کند که اگر این بیماری خودبه خود متوقف نشود، برای متوقف ساختن آن باید تدابیر شدید پیشگیری را که در قانون پیش بینی شده است اتخاذ کرد. و برای این اقدام باید رسماً تأیید کرد که بیماری طاعون است و چون فعلا گین مطلق وجود ندارد باید در این باره فکر کرد.

ريو بهاصرار گفت:

مسأله این نیست که تدابیر پیش بینی شده در قانون شدید است یا نه، مسأله این است که برای جلوگیری از کشته شدن نیمی از مردم شهر توسل به آنها لازم است یا نه؟ بقیه تشریفات اداری است و تشکیلات دولتی ما استاندار را برای حل این مسائل پیش بینی کرده است.

استاندار گفت:

ـشكى نيست. اما من احتياج دارم به اينكه شما تأييد كنيد اين يك

اپيدمي طاعون است.

ريو گفت:

-اگر هم آن را تأیید نکنیم، خطر این هست که نیمی از شهر را بکشد. ریشار با لحن عصبی دخالت کرد و گفت:

حقیقت این است که همکارمان طاعون را باور دارد. تحلیلی که از علائم بیماری کرد دلیل آن است.

ریو جواب داد که او علائم بیماری را تشریح نکرده بلکه آنچه را که دیده شرح داده است و آنچه دیده عبارت بوده است از خیار کها، لکه ها و تبهای هذیان آلود که در ظرف چهل و هشت ساعت نتیجهٔ شوم خود را می دهد. آیا آقای «ریشار» می تواند این مسئولیت را به گردن بگیرد و ادعا کند که بدون اتخاذ تدابیر سخت بهداشتی سرایت بیماری متوقف خواهد شد؟

ـريشار دچار ترديد شد و ريو را نگاه كرد و گفت:

عقیده تان را صمیمانه به من بگویید. آیا یقین دارید که طاعون است؟ دشما مسأله را بد مطرح می کنید. فعلاً مسألهٔ کلمه در میان نیست، بلکه مسألهٔ زمان مطرح است.

استاندار گفت:

گویا عقیدهٔ شما این است که این بیماری اگر طاعون هم نباشد، باید تدابیر بهداشتی لازم را که در مورد اپیدمی طاعون پیش بینی شده است اتخاذ کرد.

ا گر به طور قطع باید عقیدهای داشته باشم همین است.

پزشکان با هم مشورت کردند و سرانجام ریشار گفت:

پس ما باید این مسئولیت را به عهده بگیریم که در مورد این بیماری درست مانند طاعون رفتار شود.

این فرمول به گرمی تأیید شد. ریشار پرسید:

ـهمكار عزيزم، عقيدة شما هم همين است؟

ريو گفت:

\_فرمول برای من اهمیت ندارد. فقط باید بگویم نباید طوری رفتار کنیم

که گویی خطر مرگ نیمی از مردم شهر را تهدید نمیکند. در غیر این صورتخواهند مرد.

ریو، در میان خشم همگان جلسه را ترک گفت. چند دقیقه بعد، در محلهای که بوی ماهی و شاش می داد، زنی که زوزهٔ مرگ می کشید به سوی او برمی گشت.

فردای روز کنفرانس، باز تب جهش کوچکی کرد. حتی در روزنامه ها هم منعکس شد، اما به صورت بی خطر، زیرا آنها تنها به اشارهٔ مختصری اکتفا کرده بودند. در هر حال، پس فردا ریو می توانست اعلانهای کوچک سفیدی را که به سرعت از طرف استانداری در مخفی ترین گوشههای شهر چسبانده بودند بخواند. از این اعلانها درست نمی شد فهمید که مقامات مسئول وضع را جدی گرفتهاند یا نه؟ تدابیر زیاد سخت نبود و معلوم بود برای اینکه افکار عمومی نگران نشود، مقدار زیادی از آنها را فدا کردهاند. مقدمهٔ این اخطار اعلام می داشت که چند مورد از تب خطرناکی که هنوز معلوم نیست مسری است یا نه در ناحیهٔ اران دیده شده است، این چند مورد بیماری دارای مشخصاتی نبوده است که واقعاً نگرانکننده باشد و شکی نیست که مردم خونسر دی شان را حفظ خواهند کرد. با وجود این، استاندار با روح محتاطانهای که برای هر کسی قابل درک است، چند تدبیر برای ییش گیری اتخاذ کرده است. درک و اجرای این تدابیر همانطور که لازم است همهٔ تهدیدهای سرایت مرض را از میان خواهد برد. در نتیجه استاندار هیچ شکی ندارد که مردم شهر صمیمانه ترین همکاری ها را با کو شش شخصی او خواهند کرد.

بعد، تدابیری که اتخاذ کرده بودند در اعلان ردیف شده بود. از جمله،

دفع موشها از طریق علمی به وسیلهٔ فشردن گاز سمی به گنداب روها و دقت زیاد در تصفیهٔ آب آشامیدنی. ضمناً به ساکنین شهر توصیه شده بود که فوقالعاده تمیز باشند و کسانی که کک با خود دارند به درمانگاههای شهرداری مراجعه کنند. از طرف دیگر خانوادهها موارد بیماری را که به وسیلهٔ پزشکان تشخیص داده می شود خبر بدهند و موافقت کنند که بیمارانشان در سالنهای مخصوص بیمارستان، جدا از دیگران، بستری بیمارانشان در سالنها برای اینکه بیماران در اسرع وقت و با بیشترین امکان بهبودی معالجه شوند، مجهز شده است. چند مادهٔ اضافی توصیه می کرد که اطاق بیماران و وسائط نقلیهٔ مخصوص حمل بیمار ضدعفونی شود و در پایان به این سفارش اکتفا شده بود که نزدیکان بیماران از نظر بهداشتی تابع کنترل باشند.

دکتر ریو به تندی از اعلان رو برگرداند و راه مطبش را در پیش گرفت. ژوزف گران که منتظر دکتر بود دوباره به دیدن او بازوانش را بالا برد. دکتر گفت:

-آرى،مى دانم. ارقام بالا مىرود!

روز پیش ده بیمار در شهر مرده بود. دکتر به گران گفت که شاید شب او را ببیند چون که به عیادت «کتار»خواهد رفت. گران گفت:

حق دارید دکتر، برایش مفید خواهد بود. چون می بینم که او تغییر کرده است.

ـچطور؟

مؤدب شده است.

مگر قبلاً مؤدب نبود؟

گران تردید کرد. نمی توانست بگوید که کتار بی ادب بود. چنین عبارتی شاید درست نبود. کتار مردی بود تودار و خاموش که کمی حالت گراز را داشت. اطاقش، یک رستوران محقر، و بیرون رفتنهای اسرارآمیز! همهٔ زندگی کتار عبارت از همین بود. رسماً عامل فروش شراب و لیکور بود. دور به دور دو سه نفر به ملاقاتش می آمدند که گویا مشتریانش بودند. گاهی

شبها به سینمائی که روبروی منزلش قرار داشت میرفت، کارمند شهرداری حتی متوجه شده بود کتار فیلمهای گانگستری را ترجیح می دهد. در همهٔ این احوال عامل فروش شراب و لیکور تنها و بی اعتماد بود.

به نظر گران همهٔ این چیزها عوض شده بود. می گفت:

- نمی دانم چطور بگویم. اما می دانید؟ احساس می کنم که او می خواهد با مردم آشتی کند، همه را با خودش همراه سازد. اغلب با من حرف می زند، پیشنهاد می کند که با او به گردش بروم و من همیشه نمی توانم رد کنم، مخصوصاً به او توجه دارم، چون هر چه باشد جانش را نجات داده ام.

کتار از وقتی که دست به خودکشی زده بود، دیگر کسی به ملاقاتش نیامده بود. در کوچهها و در مغازهها در جستجوی محبت و علاقه بود. تاکنون هرگز کسی به این شیرینی با بقالی صحبت نکرده بود و با اینهمه توجه به حرفهای زن سیگار فروش گوش نداده بود. گران می گفت:

این زن سیگار فروش یک افعی واقعی است. من این عقیدهام را به کتار گفتم اما به من جواب داد که اشتباه می کنم و این زن جنبه های نیکویی دارد که انسان باید به آنها پی ببرد.

بالاخره دو یا سه بار کتار گران را به کافهها و رستورانهای مجلل شهر برده بود. در واقع پای خودش به این محلها باز شده بود. می گفت:

اینجاها به انسان خوش میگذرد. بخصوص که آدمهای حسابی هم دوروبر مان هستند.

گران پی برده بود که خدمهٔ این کافه ها توجه خاصی به کتار دارند و وقتی انعام جالبی را که او به این اشخاص می داد دید به علت این توجه پی برد. مهربانی متقابل دیگران به شدت کتار را تحت تأثیر قرار می داد. در یکی از روزها که خوانسالار رستوران دنبال او آمد و او را در پوشیدن پالتو کمک کرد، کتار به گران گفت:

ـپسر خوبي است. مي تواند شهادت بدهد.

ـ چەشھادتى؟

کتار کمی تردید کرد و بعد جواب داد:

ـخوب!شهادت بدهد كه من آدم بدى نيستم.

گذشته از آن، کتار تغییر حالتهای آنی و سریع داشت. یک روز که بقال به او کمتر توجه کرده بود، با خشم بی اندازه به خانه برگشته بود و مرتباً تکرار می کرد:

این بی شرف هم جزو دیگران است.

\_کدام دیگران؟

ـهمهٔ دیگران!

گران همچنین شاهد صحنهٔ جالبی در مغازهٔ زن سیگار فروش شده بود: در اثنای یک گفتگوی پرشور زن سیگار فروش به بازداشتی اشاره کرد که اخیراً در الجزیره سروصدائی به راه انداخته بود. سخن از کارمند بازاری جوانی بود که در کنار دریا عربی را کشته بود. زن سیگار فروش گفت:

اگر همهٔ این اوباش را زندانی می کردند آدمهای حسابی نفس راحتی میکشیدند.

اما به دیدن هیجان ناگهانی کتار حرف خود را ناتمام گذاشت. زیرا او بی آنکه کلمهای حرف بزند و عذری بیاورد ناگهان خود را از مغازه بیرون انداخت، گران و زنسیگار فروش حیرتزده به جا ماندند.

بعدها گران از تغییرات دیگری هم در روحیات کتار برای ریو حرف زد. کتار همیشه افکار بسیار آزدایخواهانه داشته است. دلیل این نکته جملهٔ مورد علاقهٔ او بود که میگفت: «بزرگها همیشه کوچکها را میخورند.» اما از مدتی پیش فقط روزنامهٔ محافظه کار اران را میخرید و انسان نمی توانست انکار کند که او حتی با کمی خودنمائی و تظاهر آن را در مجامع عمومی میخواند. همچنین چند روز پس از بهبودی، از گران که به پست خانه می رفت خواهش کرده بود صد فرانکی را که هر ماهه برای خواهر دورافتادهاش می فرستاد به پست بدهد؛ اما در لحظه ای که گران عازم رفتن بود، کتار گفت:

دویست فرانک برایش بفرستید. برای او خوشحالی غیرمنتظرهای است. فکر میکند که من هیچوقت به فکرش نیستم. اما حقیقت این است که

او را خیلی دوست دارم.

بالاخره با گران به بحث جالبی پرداخته بود. کار کوچکی که گران هر شب با آن سرگرم می شد، به شدت جلب توجه او را کرده بود و گران مجبور شده بود به سؤال های او در این باره جواب بدهد. کتار گفته بود:

-خوب!شما كتابي مي نويسيد؟

با اجازهٔ شما ااما كارى كه مىكنم خيلى پيچيده تر از اين است.

كتار فرياد زده بود:

-آه!دلم مي خواست من هم مثل شما همين كار را بكنم.

گران تعجب کرده بود و کتار با لکنت زبان گفته بود که هنرمند شدن خیلی از کارها را ممکن است روبراه کند. گران پرسیده بود:

\_چرا؟ ...

معلوم است! همه می دانند که هنرمند خیلی بیشتر از دیگران حق دارد. نسبت به او خیلی گذشت می کنند.

صبح روزی که اعلانها پخش شد، ریو به گران گفت:

ـخوب! ماجرای موشها او را هم مثل عدهٔ زیادی دیوانه کرده است. یا اینکه از تب می ترسد.

گران گفت:

\_گماننمی کنم دکتر . و اگر عقیدهٔ مرا بخواهید ...

اتومبیل دایرهٔ دفع موش با صدای زیادی از زیر پنجرهٔ آنها گذشت. ریو صبر کرد تا شنیدن صدایش ممکن شود بعد با حواس پرتی نظر کارمند شهرداری را پرسید. گران با قیافهٔ جدی او را نگاه میکرد. و جواب داد:

او آدمی است ک دلایلی برای سرزنش خودش دارد.

دکتر شانه ها را تکان داد. همانطور که کمیسر میگفت کارهای مهمتری در میان بود.

بعد از ظهر، ریو با کاستل ملاقات کرد. سرمها نرسیده بود. ریو پرسید:

ـتازه آيا مفيد خواهد بود؟ اين باسيل عجيب است.

كاستل گفت:

-آه، من با شما هم عقیده نیستم. این جانوران همیشه قیافهٔ تازهای دارند، اما در حقیقت همه شان یکی هستند.

\_اقلا شما اینطور فرض میکنید. اما عملا میچ چیزی دربارهٔ آنها نمی دانیم.

البته كه فرض مي كنم. اما همه مثل من هستند.

سراسر روز دکتر احساس کرد سرگیجهٔ خفیفی که هر بار از اندیشیدن به طاعون به او دست می دهد در تزاید است. در پایان به این نتیجه رسید که می ترسد. دو بار وارد کافه های پرجمعیت شد. او هم مانند کتار خود را محتاج حرارت انسانها می دید. ریو این حالت را بی معنی می شمرد. اما همین احساس به یادش آورد که به کتار و عدهٔ ملاقات داده است.

هنگام غروب، دکتر کتار را سر میز اطاق غذاخوری ملاقات کرد. وقتی که دکتر وارد شد، روی میز یک رمان پلیسی گشوده وجود داشت. اما هوا تاریک شده بود و در این تاریکی که هر لحظه بیشتر می شد خواندن آن مشکل تر می شد. کتار گویا از لحظه ای پیش نشسته و در نیمه تاریکی به فکر فرو رفته بود. ریو از او پرسید که حالش چطور است. کتار در حالی که نشسته بود زیر لب گفت که خوب است و اگر اطمینان پیدا کند که هیچکس کاری به کارش ندارد بهتر خواهد شد. ریو تذکر داد که انسان نمی تواند همیشه تنها بماند.

ماوه! منظورم این نیست. من از کسانی حرف می زنم که گرفتاری برای آدم می آورند.

ريو ساكت بود.

ـ توجه کنید که دربارهٔ خودم نمی گویم. اما داشتم این رمان را میخواندم. داستان آدم بدبختی است که یک روز صبح ناگهان توقیفش می کنند. دیگران به او کار داشتند و خود او از همه جا بی خبر بود. در دفاتر و ادارات از او حرف می زدند و نامش را روی فیش ها می نوشتند. به عقیدهٔ شما این درست است؟ به عقیدهٔ شما این مردم حق دارند که با کسی این رفتار را

ىكنند.؟

ريو جواب داد:

مفرق میکند. از جهتی واقعاً حق چنین کاری را ندارند. اما همهٔ اینها در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارد. نباید مدت درازی توی چهار دیواری ماند. باید شما بیرون بروید.

آثار عصبانیت در چهرهٔ کتار ظاهر شد و گفت که همیشه این کار را می کند و در صورت لزوم همهٔ مردم محله می توانند به نفع او شهادت بدهند. حتی خارج از محله هم روابطی دارد:

مسيو ريگو معمار را مي شناسيد؟ از دوستان من است.

در داخل اطاق تاریکی غلیظ تر می شد. محلهٔ کنار شهر جان می گرفت و هنگامی که چراغها روشن شد، ندای گنگ و رضایت آلودی از بیرون برخاست. ریو به بالکون رفت و کتار او را تعقیب کرد: از همهٔ محلههای اطراف، مانند همهٔ شبهای شهر ما، نسیم ملایمی زمزمهها و بوی گوشت کباب کرده را با خود می آورد و همهمهٔ شاد و معطر آزادی را که رفته رفته بالا می آمد و کوچه را سرشار از سروصدای جوانی می ساخت. شب، صفیر بلند کشتی های ناپیدا، همهمه ای که از دریا می خاست و از مردمی که در رفت و آمد بودند، و این ساعتی که ریو خوب می شناخت و پیش از این دوستش داشت، امروز به سبب آن چیزهائی که می دانست برایش رنج آور شده به د.

به کتار گفت:

-مى توانيم چراغ را روشن كنيم؟

و تا چراغ روشن شد مرد کوچکاندام در حالی که چشمهایش را به هم میزد گفت:

بگوئید ببینم دکتر: اگر من مریض شوم شما مرا در بیمارستان به سرویس خودتان می برید؟

- چرانبرم؟

آنگاه کتار پرسید که آیا ممکن است کسی را که در کلینیک یا

بیمارستانی بستری باشد توقیف کنند؟ ریو جواب داد که این کار سابقه داشته است اما بسته به وضع بیمار است. کتار گفت:

من به شما اعتماد دارم.

و بعد، از دکتر خواهش گرد که در صورت تمایل او را با اتومبیل خودش به شهر ببرد.

در مرکز شهر، کوچهها خلوت تر و چراغها کمتر بود. بچهها هنوز دم درها بازی می کردند. به خواهش کتار، دکتر اتومبیل را جلو تودهای از این بچهها نگاه داشت، بچهها با داد و بیداد «لی لی» بازی می کردند اما یکی از آنها با موهای سیاه خوابیده و شانه کرده و چهرهٔ کثیف، نگاههای روشن و ناراحت کنندهاش را به صورت ریو دوخته بود. دکتر نگاهش را از او بر گرداند. کتار در پیاده رو ایستاده بود و دست او را می فشرد. با صدای خفه و به اشکال صحبت می کرد. دو سه بار پشت سرش نگاه کرد و گفت:

\_مردم از اپیدمی حرف می زنند. آیا درست است دکتر؟ ...

ريو گفت:

\_مردم همیشه حرف می زنند، این طبیعی است.

میرسد. اما آنچه برای ما لازم است این نیست.

موتور اتومبیل به کار افتاده بود. دست ریو روی دنده بود اما بچه را که هنوز با همان حالت جدی و راحتش چشم از او برنداشته بود دوباره نگاه می کرد. و ناگهان بچه بی آنکه تغییر وضعی بدهد طوری به او خندید که همهٔ دندان های سفیدش ظاهر شد. دکتر در حالی که به بچه لبخند می زد پرسید:

- پس چه چیزی برای ما لازم است؟

کتار ناگهان در اتومبیل را چسبید و پیش از اینکه فرار کند، با صدائی آکندهاز اشک و خشم فریاد زد:

\_زمين لرزه؛ يك زمين لرزه واقعى!

زمین لرزهای نشد و فقط سراسر فردا را ریو صرف این کرد که در چهار گوشهٔ شهر بگردد و با خانوادههای بیماران و خود آنان بحث و گفتگو کند. ریو هرگز کار خود را اینهمه سنگین نیافته بود. پیش از آن بیماران وظیفهٔ او را تسهیل می کردند و خود را در اختیار او می گذاشتند. برای نخستین بار دکتر احساس می کرد که بیماران تودار شده و با نوعی حیرت و حشت آلود به اعماق بیماری شان پناه برده اند. این نبردی بود که دکتر هنوز به آن خو نگرفته بود و نزدیک ساعت ده شب، دم در خانهٔ پیرمرد آسمی که بعد از همه به عیادتش می رفت، وقتی ماشینش توقف کرد، نمی توانست از جای خود بلند شود. درنگ کرده بود و کوچهٔ تاریک و ستارگان را که در آسمان تیره پیدا و نهان می شدند نگاه می کرد. بیمار پیر در بسترش نشسته بود. به نظر می رسید که بهتر نفس می کشد و نخودهای درشت را که از یک دیزی به دیزی دیگر می ریخت می شمر د. با چهرهٔ گشاده دکتر را پذیرفت:

-خوب، دكتر، وباست؟

این را از کجا شنیدید؟

ـدر روزنامه... و راديو هم آن را گفت.

ـنه، وبانيست.

پيرمرد كەسخت دچار هيجان شده بود گفت:

در هر حال مثل اینکه گنده ها خیلی تند رفته اند ، ها؟

دكتر گفت:

این چیزها را باور نکنید.

پیرمرد را معاینه کرده و حالا در وسط این اطاق غداخوری فقیرانه نشسته بود. آری، می ترسید. می دانست که فردا صبح فقط در محلهٔ خارج شهر ده دوازده بیمار که دست به خیارکهاشان می فشارند در انتظار او خواهند بود. تنها در مورد دو یا سه بیمار شکافتن خیارکها مفید واقع شده بود. اما اغلبشان می بایست به بیمارستان بروند. و دکتر می دانست که بیمارستان در نظر فقرا چه مفهومی دارد. زن یکی از بیمارانش به او گفته بود: «من نمی خواهم او آلت تجربههای آنها شود.» آلت تجربههای آنها نمی شد، اما می مرد، همین! پیش بینی هایی که کرده بودند بی تردید کافی نبود و اما سالنهایی که «به صورت خاص مجهز شده بود» روشن بود که چه صورتی

داشت: دو بخش که با عجله از بیماران دیگر خالی کرده، لای پنجرههای آن را با کهنه گرفته و از یک اکیپ بهداشتی احاطهاش کرده بودند. اگر اپیدمی به خودی خود متوقف نمی شد تدابیری که به فکر حکومت رسیده بود نمی توانست بر آن غلبه کند.

با وجود این، آن شب نشریهٔ رسمی هنوز خوشبین بود. فردای آن روز رانسدوک خبر می داد که تدابیر استانداری با آرامش استقبال شده و تاکنون قریب سی بیمار معرفی شده اند. کاستل به ریو تلفن کرده بود:

\_بخشها چند تختخواب دارند°

ـهشتاد.

مسلماً در شهر بیشتر از سی بیمار هست!...

عدهای هستند که می ترسند و عدهٔ بیشتری که وقت معرفی خودشان را پیدا نکردهاند.

ـتدفين مردهها زير نظر گفته نشده است؟

نه. من به ریشار تلفن کردم و گفتم که حرف زدن کافی نیست، باید تدابیر کامل اتخاذ شود و در برابر اپیدمی یا باید یک سد واقعی کشید و یا هیچ کاری نکرد.

\_خوب، بعد؟

ـ به من جواب داد كه قدرت ندارد. به نظر من تلفات بيشتر خواهد شد.

واقعاً در ظرف سه روز هر دو بخش پر شد. ریشار می گفت گویا قرار است که مدرسهای را خالی کنند و آن را به صورت بیمارستان کمکی در بیاورند. ریو منتظر واکسنها بود و خیارکها را می شکافت. کاستل به سراغ کتابهای قدیمش رفته بود و ساعتها در کتابخانه می ماند. اینطور اظهار عقیده می کرد:

موشها یا از طاعون و یا از چیز دیگری که خیلی شبیه آن است مردهاند. آنها دهها هزار کک در تمام نقاط شهر از خود باقی گذاشتهاند که اگر به موقع جلوگیری نشود عفونت را به نسبت هندسی بالا خواهند برد. ریو ساکت بود.

در این اثنا هوا ثابت تر شد. خورشید بر که هائی را که از آخرین رگبارها باقی مانده بود می مکید. آسمان زیبای آبی با نور زرد رنگ و صدای موتور هواپیماها در گرمای روزافزون و خلاصه همه چیز فصل انسان را به صفا و آرامش دعوت می کرد. با وجود این در ظرف چهار روز، تب چهار جهش حیرت آور کرد: شانزده مرده، بیست و چهار، بیست و هشت و سی ودو. چهارمین روز، افتتاح بیمارستان کمکی را در یک کودکستان اعلام کردند. همشهریان ما که تا آن وقت می کوشیدند نگرانی شان را در زیر نقابی از شوخی پنهان دارند، دیگر در کوچه ها شکسته و خاموش جلوه می کردند.

ريو تصميم گرفت به استاندار تلفن كند:

ـ تدابيري كه اتخاذ شده كافي نيست.

استاندار گفت:

\_من آمارها را دارم. واقعاً نگران کننده است.

\_بیش از اینکه نگران کننده باشد صریح است.

-تصميم دارماز فرمانداركل بخواهم كه احكامي صادر كند.

ريو در برابر كاستل تلفن را قطع كرد و گفت:

احكام! بهتر بود كه كمي قدرت تخيل داشته باشند.

ـسرمها چطور؟

در عرض هفته خواهد رسید.

استانداری به وسیلهٔ ریشار از ریو خواست تا گزارشی برای فرستادن به مرکز مستعمره و به منظور درخواست حکم تنظیم کند. ریو در این گزارش وضع بیماری را تحلیل کرد و ارقام لازم را قید کرد. همان روز شمارهٔ مردگان به چهل نفر رسید. استاندار، بنا به اظهار خودش، به عهده گرفت که تدابیر را تشدید کند. معرفی بیماران اجباری شد و آنها را به دقت از بیماران دیگر جدا کردند. قرار شد منازل بیماران را ببندند و ضدعفونی کنند، نزدیکان بیماران از قرنطینهٔ بهداشتی تبعیت کنند و تدفین مردگان با شرایطی که بعدا خواهیم دید به وسیلهٔ شهرداری انجام گیرد. یک روز بعد سرمها با هواپیما رسید. برای بیمارانی که تحت درمان بودند کفایت می کرد ولی اگر اپیدمی

گسترش می یافت کافی نبود. به تلگراف ریو جواب دادند که ذخیرهٔ احتیاطی تمام شده و دوباره ساحتن سرم آغاز گشته است.

در این اثناء و از همهٔ حومههای اطراف، بهار به بازارها می رسید. هزاران گل سرخ در طول پیاده روها در سبد گلفروشان می پژمرد و عطر ملایم آنها در سراسر شهر موج می زد. ظاهراً هیچ چیز تغییر نیافته بود، ترامواها پیوسته در ساعات معین پر بود و در عرض روز خالی و کثیف بود.

تارو پیرمرد کوچک اندام را تماشا میکرد و پیرمرد روی گربه ها تف می انداخت. گران هر شب برای کار مرموزش زود به خانه می رفت. کتار ول می گشت و آقای اتون بازپرس همانطور باغ وحشش را اداره میکرد. پیرمرد نفس تنگ نخودهایش را از ظرفی به ظرف دیگر می ریخت و رامبر روزنامه نویس را اغلب با قیافهٔ آرام و علاقه مند می دیدند. سر شب مردم در کوچه ها از دحام می کردند و جلو سینماها صف بسته می شد. از سوی دیگر، گوئی اپیدمی عقب نشینی کرد و تا مدت چند روز فقط روزانه قریب ده نفر مردند. بعد ناگهان به سرعت بالا رفت. روزی که شمارهٔ مردگان دوباره به می نفر رسید، برنار ریو تلگرام رسمی را که استاندار به او نشان می داد نگاه می کرد. استاندار می گفت: «آنها ترسیده آند» در تلگرام نوشته شده بود: «حالت طاعون اعلام کنید. شهر را ببندید.»



از این لحظه به بعد، می توان گفت که طاعون گرفتاری همگانی ما شد. با وجود نگرانی و حیرتی که از این حوادث عجیب دست داده بود، هر یک از همشهریان ما مشغولیات عادی خود را تا حد امکان دنبال می کرد و طبعاً این وضع می بایستی ادامه یابد. اما تا دروازه ها بسته شد همهٔ آنها، و خود راوی هم، دیدند که با هم در قفسی گیر کرده اند و باید به آن خو بگیرند، به این ترتیب، مثلا بدا شدن از یک موجود محبوب، که احساسی کاملا فردی است، از همان هفتههای اول درد همهٔ مردم شد و همراه با ترس به صورت رنج اساسی این دوران دراز تبعید در آمد.

درواقع، یکی از نتایج بسیار بارز بسته شدن دروازه ها جدا ماندن ناگهانی کسانی بود که خود را برای این وضع آماده نساخته بودند. مادران و فرزندان، همسران و عاشقان که چند روز پیش گمان برده بودند تسلیم جدایی چند روزهای می شوند و در اسکلهٔ ایستگاه راه آهن شهر ما، با چند سفارش همدیگر را بوسیده بودند، مطمئن بودند که چند روز بعد همدیگر را خواهند دید، غرق در اعتماد بیهودهٔ بشری بودند و از عزیمت آشنای عادی شان چندان ناراحت نبودند، ناگهان دیدند که بدون کمک و چارهای از هم دور افتادند و امکان رسیدن به هم و مکاتبه را هم ندارند. زیرا بستن دروازه ها چند ساعت پیش از اینکه دستور استانداری چاپ شود عملی شده

بود و از این رو رعایت موارد خاص امکان نداشت. می توان گفت که حمله خشونت آمیز بیماری اولین اثرش این بود که همشهریان ما چنان رفتار کنند که گوئی فاقد احساسات فردی هستند. در اولین ساعات روز که دستور اجرا شد، استانداری از متقاضیان زیادی احاطه شد که همه یا به وسیلهٔ تلفن و یا با مراجعه به کارمندان موقعیت هایی را مطرح می کردند که همه آنها قابل اهمیت و در عین حال همهٔ آنها لاعلاج بود، در واقع چند روز طول کشید تا پی ببریم که ما در وضع اصلاح ناپذیری قرار داریم و کلمات سازش، چشم پوشی و استثناء دیگر معنی ندارد.

حتی از نامه نوشتن که تسلی کوچکی بود محروم شدیم. زیرا از طرفی شهر دیگر با وسائل ارتباطی معمولی با سایر قسمتهای مملکت مربوط نبود، از طرف دیگر دستور تازهای هر گونه مکاتبه را ممنوع ساخت، زیرا ممكن بود نامه حامل ميكرب باشد. در آغاز، چند نفر كه امتيازاتي داشتند توانستند دم دروازههای شهر با نگهانان محافظ سازش کنند و نگهانها موافقت کردند که پیغامهای آنان را به خارج رد کنند؛ اما این تنها در اولین روزهای اییدمی و در لحظهای بود که نگهبانها پیروی از حس همدردی را برای خود طبیعی می شمردند. اما پس از چندی، وقتی که همان نگهبانان به وخامت اوضاع پی بردند دیگر حاضر نشدند مسئولیتهایی را که از عواقب آن خبر نداشتند به گردن بگیرند. مکالمهٔ تلفنی بین شهرها که در آغاز مجاز بود، در کابین های مکالمات و روی خطوط تلفنی چنان از دحام و آشفتگی به وجود آورد كه مدت چند روز آن را بكلي تعطيل كردند و بعد تنها به مطالب ضروری از قبیل مرگ، تولد و ازدواج اختصاص دادند. به این ترتیب تلگراف به عنوان یگانه وسیلهٔ ارتباط در دست ما باقی ماند. موجوداتی که از راه فکر و قلب و چشم با هم مربوط بودند مجبور شدند نشانههای این وابستگی قدیمی را در حروف درشت یک تلگرام ده کلمهای جستجو کنند و چون فورمولهایی که در تلگرافها بکار میرود زود تمام میشوند، زندگیهای مشترک طولانی یا شور و عشقهای دردناک به زودی در مبادلهٔ پیاپی عباراتي از اين قبيل خلاصه شد: «حالم خوب است. به ياد توام؛ قربانت.» با وجود این عدهای از میان ما در نامه نوشتن اصرار داشتند و دائماً به وسائلی متشبث می شدند که پیوسته بی نتیجه بود. حتی اگر بعضی از این راههایی که اندیشیده بودیم به مقصد می رسید ما از نتیجه آن خبردار نمی شدیم زیرا جوابی به دستمان نمی رسید. کار به آنجا کشید که هفته های متمادی نامه های قبلی مان را از سر نوشتیم. آنچه را که قبلا گفته بودیم و خواسته بودیم رونویسی کردیم، به طوری که پس از مدتی، کلماتی که نخستین بار با درد سوزانی از اعماق قلبمان خارج شده بود، معنی خود را از دست داد. آنگاه جملات را به صورت ماشینی رونویسی می کردیم و از دست داد. آنگاه جملات را به صورت ماشینی دشوارمان را نشان دهیم و سرانجام به جای این گفتار یک طرفهٔ بیحال و مصرانه و این گفتگوی بیهوده با یک دیوار، همان پیام قراردادی تلگرافی را ترجیح می دادیم.

پس از چند روز، چون مسلم شد که هیچکس نخواهد توانست از شهر ما خارج شود، به این فکر افتادند که برای بازگشت آنان که قبلاً بیرون رفته بو دند اجازه بگیرند. پس از چند روز مطالعه استانداری جواب مثبت داد، اما تأکید کرد که بازگشتگان به هیچ صورتی موفق نخواهند شد دوباره از شهر خارج شوند. یعنی ورود به شهر آزاد است اما خروج آزاد نیست. چند خانوادهٔ انگشتشمار که هنوز وضع را ساده تلقی کرده بودند، آرزوی دیدار نزدیکان را بر حزم و احتیاط ترجیح دادند و آنان را دعوت کردند که از این فرصت استفاده کنند. اما به زودی، این زندانیان طاعون به خطری که نز دیکان خویش را با آن روبرو میساختند پی بردند و به تحمل رنج جدایی تسلیم شدند. در طول بیماری تنها یک مورد دیده شد که احساسات بشری بر وحشت از یک مرگ شکنجهآمیز غلبه کرد. و این مورد، برخلاف انتظار مربوط به دو دلداده نبود كه عشق شان بر همهٔ شكنجه ها غلبه كند و آنها را در آغوش هم اندازد. بلکه این دو نفر، دکتر کاستل سالخورده و زنش بودند که سالها پیش با هم عروسی کرده بودند. مادام کاستل چند روز بیش از اپیدمی، به یکی از شهرهای مجاور رفته بود. با وجود این، خانوادهٔ آنها کانون سعادت نمونهای برای همهٔ مردم نبود و حتی راوی معتقد است که به رغم تمام احتمالات، این زن و شوهر تا آن روز از رضایت بخش بودن زندگی مشتر کشان چندان مطمئن نبودند. اما این جدایی ناگهانی و ممتد، آنها را معتقد ساخت که نخواهند توانست دور از همدیگر زندگی کنند و پس از اینکه این واقعیت ناگهان جلوه کرد، دیگر طاعون در نظر آنها اهمیت خود را از دست داد.

البته این استثنا بود. در اغلب موارد، بطور مسلم، این جدایی فقط با تمام شدن اپیدمی می توانست پایان یابد. و برای همهٔ ما احساساتی که با سراسر زندگی مان همراه بود و گمان می بردیم که آن را خوب شناخته ایم (قبلا گفته شد که مردم اران علائق ساده ای دارند.) صورت تازه ای به خود می گرفت. شوهران و عاشقانی که بزرگترین اعتماد را به همسر و معشوقه شان داشتند احساس حسادت می کردند. مردانی که در عشق جلف و سبکسر بودند، ناگهان وفادار می شدند؛ پسرانی که در کنار مادر شان اصلا به صورت او نگاه نمی کردند، با یادآوری یکی از چینهای صورت او چنان احساس اضطراب و افسوس می کردند که این خاطره بر همهٔ وجود شان مسلط می شد. این جدایی ناگهانی و لاعلاج که آینده اش نامعلوم بود، ما را در برابر خاطرهٔ موجودی که هنوز آن همه به ما نزدیک بود و ناگهان آنقدر دورافتاده بود، چنان بیچاره و دستهاچه کرده بود که این خاطره سراسر روزهای ما را اشغال می کرد. در واقع ما دوبار رنج می بردیم. یکی رنج خودمان و دیگر رنج اندی شیدن به پسران و همسران و عاشقان دورافتاده.

اگر در شرایط دیگری بود همشهریان ما می توانستند با سرگرم ساختن خود به زندگی فعال تر برای خود پناهگاهی بیابند. اما طاعون آنان را در عین حال بیکاره ساخته و مجبورشان کرده بود در شهر تیره شان به دور خود بچرخند و هر روز بیشتر، تسلیم بازی گولزنندهٔ خاطرات شوند. زیرا در گردشهای بی هدفشان ناچار همه روزه از راههای معینی عبور می کردند و در چنین شهر کوچکی این راهها عیناً همانهایی بود که در دوران دیگری همراه عزیز دورمانده شان پیموده بودند.

بدینسان اولین چیزی که طاعون برای همشهریان ما به همراه آورد

غربت بود. و راوی معتقد است که آنچه را خودش احساس کرده می تواند به نام همه در اینجا بنویسد زیرا آن را همراه اغلب همشهریان ما احساس کرده است: خلائي كه بطور مداوم در خويشتن احساس ميكرديم همين حس غربت بود. این هیجان مشخصی که عبارت بود از آرزوی غیر عاقلانهٔ بازگشت به عقب و یا برعکس سریعتر ساختن گردش عقربه های زمان، این تیرهای سوزان حافظه. اگر گاهی خود را تسلیم خیال می کردیم و اگر در این لحظات فراموش میکردیم که قطارها از حرکت بازماندهاند و اگر در لحظه ای که مسافر نورسیدهٔ قطار سریع السیر می توانست به محلهٔ ما بیاید از خانه خارج نمی شدیم، دوست داشتیم که صدای زنگ در بلند شود و یا صدای پای آشنایی را در پلهها بشنویم. اما طبیعی است که این بازیها نمى توانست دوام داشته باشد. پيوسته لحظهاى مىرسيد كه ما أشكارا می دیدیم که قطارها دیگر نخواهند رسید. آنگاه پی می بردیم که جدایی ما طولانی خواهد بود و مجبوریم تسلیم زمانشویم. از این به بعد بطورکلی وضع زندانی را برای خودمان پذیرفته بودیم و همه در گذشتهٔ خویش زندگی می کردیم و اگر کسی از میان ما دچار این وسوسه می شد که در آینده زندگی کند، به سرعت از آن منصرف می شد و زخمهایی بر دلش می خورد که خواب و خیال بر کسانی که به آن اعتماد کنند می زند.

مخصوصاً همشهریان ما خیلی زود این عادت را از سر خود به در کردند که مدت جدایی را تخمین بزنند. چرا؟ برای اینکه اگر بدبین ترین آنها مدت جدایی را مثلا ششماه تعیین می کرد، آنها همهٔ رنج این ماههایی را که در پیش داشتند قبلا می بردند و جرأت خود را تا سطح این تجربه می رساندند و آخرین نیروهاشان را بکار می بردند تا دچار ضعف نشوند و شکنجهٔ این روزهای پیاپی را تحمل کنند، آنگاه ناگهان دوستی که در کوچه به آنها برمی خورد یا عقیدهای که در روزنامهای اظهار می شد، یا سوءظن میهمی که تولید می شد و با یک روشن بینی ناگهانی این تصور را به وجود می آورد که چه بسا بیماری بیش از ششماه و شاید یک سال و حتی بیشتر ادامه یا بد.

در این لحظه، شکست جرأت و تحمل و ارادهٔ آنان چنان ناگهانی بود که گمان می کردند دیگر هرگز نخواهند توانست از این گودال بهدر آیند. در نتیجه خود را مجبور می ساختند که هرگز به فرا رسیدن آزادی خویش نیندیشند و به آینده رو نکنند و پیوسته سر فرود آرند. اما طبعاً این احتیاط کاری، این طرز حیله کاری با درد و رنج، و این سپر انداختن برای امتناع از جنگ عاقبت بدی داشت: ضمن فرار از این شکستی که به هیچ قیمتی نمی خواستند تسلیم آن شوند، در عین حال خود را از لحظات متعددی که می توانستند طاعون را با خیالهای آینده فراموش کنند محروم می ساختند و بدینسان در نیمه راه غرقابها و قلهها، در چنگ روزهای بی هدف و خاطرات بیهوده، سایههای سرگردانی بودند که به جای زیستن غوطه می خوردند، و برای اینکه نیرویی بگیرند می پذیرفتند که در سرزمین رنجهاشان ریشه کنند.

و به این ترتیب شکنجهٔ همهٔ زندانی ها و همهٔ تبعید شدگان را تحمل می کردند، که عبارت است از زندگی با خاطرات بی ارزش. این گذشته ای هم که دائماً به آن فکر می کردند در کام آنان طعم افسوس را داشت. دوست داشتند آن کارهایی را هم که وقتی قادر بودند با زن یا مردی که در انتظارش بودند بکنند و نکرده بودند، و از نکردنش افسوس می خوردند بر این خاطرات بیفزایند. بطوری که در همهٔ حوادث نسبتاً خوش زندگی زندانی خویش خیال آن موجود دور افتاده را دخالت می دادند اما هرگز نمی توانستند خود را قانع سازند. ما بی قرار در حال، دشمن گذشته و محروم از آینده، کاملا شبیه کسانی بودیم که عدالت یا کینهٔ بشری آنان را در پشت میله های آهنی زندانی می سازد. سرانجام، یگانه راه فرار از این تعطیل میله با ضربات مکرر زنگی که با لجاجت خاموش بود آکنده سازیم.

اما اگر این تبعید بود، در اکثر موارد، تبعید در خانهٔ خویشتن بود. و هر چند که راوی تنها با نوع تبعید مردم شهر آشنا بود ولی نبایست تبعید کسانی نظیر رامبر روزنامهنویس و دیگران را فراموش کند که برای آنها

رنجهای جدایی چند برابر شده بود. زیرا آنان مسافرانی بودند که طاعون غافلگیرشان کرده بود و در شهر گیر افتاده بودند و در نتیجه هم به موجودی که از آنها دور مانده بود و هم به کشوری که کشور خودشان بود نمی توانستند برسند. آنان در غربت عمومی، غریب تر از همه بودند زیرا اگر زمان آنان را نیز مانند دیگران دچار شکنجه می کرد، مکان نیز در بندشان کشیده بود و پیوسته سر بر دیوارهایی می کوفتند که مسکن طاعون زده شان را از میهن گم گشته شان جدا می کرد. پیوسته آنان را می دیدیم که در همهٔ ساعات روز در شهر پر گردوخاک سرگردانند و در میان سکوت، غروبهایی را که تنها خودشان می شناختند و بامدادان کشور خود را آرزو می کنند. آنگاه با نشانههای کوچک و پیامهای حسرت باری مانند پرواز پرستوها و یا شبنمی به هنگام غروب و یا اشعهٔ عجیبی که گاهی خورشید به کوچههای خالی می اندازد، بر درد خویش می افزودند.

آنان از دنیای برون که می تواند انسان را از همه چیز نجات دهد چشم می پوشیدند، خیالات خویش را که بیش از حد واقعی بود با سماجت نوازش می کردند و با همهٔ نیرویشان تصاویر سرزمینی را در نظر مجسم می نمودند که شعاعی خاص، دو یا سه تپه، درختی محبوب و چهرههای زنان، محیط بی نظیری برای آن تشکیل می داد.

و بالاخره عاشقان که دربارهٔ آنها دقیق تر از همه می توان حرف زد، زیرا آنها جالبترین این اشخاص بودند و شاید راوی این داستان بهتر از دیگران می تواند دربارهٔ آنها حرف بزند. آنان از اضطرابهای دیگری هم شکنجه می بردند که در میان آنها باید به پشیمانی ها اشاره کرد. در واقع این وضع به آنها اجازه می داد که احساس خویشتن را با روشن بینی تب آلودی در نظر مجسم سازند و کمتر اتفاق می افتاد که در چنین وضعی، عجز و ناتوانی شان با کمال وضوح بر آنان ظاهر نشود. اولین موردی که برای آنان پیش می آمد اشکالی بود که در مجسم ساختن دقیق اعمال و حرکات موجود دورافتاده داشتند. از اینکه نمی دانستند او چگونه وقت می گذراند افسوس می خوردند. چون نخواسته بودند از این نکته باخبر شوند و تظاهر کرده بودند به اینکه

برای عاشق طرز وقت گذرانی معشوق نمی تواند منبع همهٔ شادی ها باشد، خود را به بی فکری متهم می کردند. از این به بعد برایشان آسان بود که به گذشتهٔ عشق خویش نظر اندازند و نواقصی را که در آن بوده است ببینند. در مواقع عادی، همهٔ ما، به اختیار یا بی اختیار، می دانستیم عشقی که بر خود غلبه نکند عشق نیست و کم وبیش با آرامش خیال قبول می کردیم عشق ما عشق متوسطی باشد. اما خاطره پیوسته پر توقع است و به صورت بسیار منطقی، این فلاکتی که از خارج به ما روی آورده و بر سراسر شهر نازل شده بود، نه تنها عذاب ظالمانهٔ انز جار آوری برای ما به همراه آورده بود بلکه کاری کرده بود که خود ما هم خویشتن را عذاب دهیم و درد و رنج را بپذیریم و این یکی از راه هایی بود که به وسیلهٔ آن بیماری توجه مردم را از خود برمی گرداند و تولید آشفتگی می کرد.

بدینسان هر کسی مجبور شد که در زیر آسمان، تنها و از روزی به روز دیگر زندگی کند. این تسلیم عمومی که به مرور زمان می توانست روحیات آنها وا معتدل تر سازد، به آدمهای مهملی تبدیل شان کرد. مثلا عدهای از همشهریان ما تسلیم بردگی دیگری شده بودند که آنان را در خدمت آفتاب و باران درآورده بود. به محض دیدن آنها انسان پی می برد که تغییر هوا بلافاصله و مستقیماً در روی آنها تأثیر دارد به محض دیدن نور طلایی رنگ خورشید چهره شان باز می شد و حال آنکه در روزهای بارانی نقاب ضخیمی بر چهره ها و اندیشه های آنان کشیده می شد. چند هفته پیش از این آنها از بین ضعف و از این بردگی بی دلیل می گریختند، زیرا در برابر جهان تنها نبودند و تا اندازهای موجودی که با آنها می زیست خود را در برابر دنیای آنها قرار می داد. بر عکس، از این لحظه به بعد، ظاهراً تسلیم هوی وهوس آسمان شدند، یعنی بی دلیل رنج می بردند و بی دلیل امید می بستند.

خلاصه، در این اوج تنهایی هیچکس نمی توانست از همسایهاش انتظار یاری داشته باشد. هر کسی با گرفتاری های خود تنها می ماند. اگر تصادفاً کسی از میان ما می خواست درد دل کند و یا چند کلمه از احساساتش بگوید، پاسخی که می گرفت هر چه بود، در اغلب موارد زخمی

بر دلش می زد. آنگاه می فهمید که او و مخاطبش از یک چیز واحد سخن نمی گویند: او در واقع از اعماق روزهای اندیشهٔ تلخ و عذاب سخن می گفت و تصویری که می خواست مجسم سازد مدتها در بو تهٔ انتظار و هیجان پخته شده بود. برعکس، دیگری یک هیجان قراردادی، یک درد بازاری و اندوه مبتذل را تصویر می کرد و پاسخ، چه نیکخواهانه و چه خصمانه، پیوسته نابجا می افتاد و انصراف از آن ضروری بود. یا لااقل، آنان که سکوت برایشان تحمل ناپذیر بود، چون دیگران نمی توانستند زبان واقعی دل را در ک کنند، راضی می شدند که زبان کوچه و بازار را برای سخن گفتن برگزینند و با آنها طبق روش قراردادی، روش سادهٔ روابط و حوادث گوناگون و وقایع روزانه، حرف بزنند. به این ترجمه شود. تنها به این قیمت بود که زندانیان طاعون می توانستند همدردی و یا توجه شنوندگانشان را جلب کنند.

با اینهمه و این بسیار مهم است هرچند که این اضطرابها دردناک بود و هر چند که بردن بار این دل خالی سنگین بود، می توان گفت که این غربت زدگان دوران اول طاعون امتیازی بر دیگران داشتند: حتی در آن لحظه نیز که مردم شهر کارشان به جنون می کشید، اندیشهٔ آنها تماماً متوجه موجودی بود که انتظارش را داشتند. در میان بیچارگی و وحشت عمومی، غرور عشق آنها را حفظ می کرد و وقتی به طاعون می اندیشیدند، پیوسته از این جنبه بود که ممکن است جدایی شان را ابدی سازد. بدینسان آنها حتی در قلب طاعون سرگرمی نجات بخشی داشتند که ممکن بود به خونسردی در قلب طاعون سرگرمی نجات بخشی داشتند که ممکن بود به خونسردی رستگاری می آورد. مثلا اگر یکی از آنها قربانی طاعون می شد، تقریباً همیشه رستگاری می آورد. مثلا اگر یکی از آنها قربانی طاعون می شد، تقریباً همیشه پیش از این بود که مجال توجه به آن را داشته باشد. از آن گفتگوی دراز درونی پیش از این بود که مجال توجه به آن را داشته باشد. از آن گفتگوی دراز درونی که با شبحی داشت، ناگهان بیرون کشیده می شد و بی هیچ واسطهای در زرفترین سکوتهای روی زمین فرو می رفت. وقت هیچ کاری را پیدا نمی کرد.

در آن اثناء که همشهریان ما می کوشیدند با این تبعید ناگهانی خو بگیرند، طاعون دم دروازه ها نگهبان می گذاشت و کشتی هائی را که به سوی «اران» می آمدند بر می گرداند. از زمان بسته شدن دروازه ها حتی یک وسیلهٔ نقلیه وارد شهر نشده بود. از همان روز چنان احساس می شد که گوئی اتومبیل ها پیوسته دور می زنند. بندرگاه نیز برای کسانی که از بالای بولوارها نگاهش می کردند منظرهٔ عجیبی پیدا کرده بود. از دحام معمولیش که آن را به صورت یکی از اولین بنادر این ساحل در می آورد ناگهان خاموش شده بود. چند کشتی که در قرنطینه نگهداری شده بودند هنوز در آنجا دیده می شدند. اما بر روی اسکله ها جرثقیل های بزرگ خالی، واگون های به پهلو افتاده، توده های متروک بشکه یا گونی نشان می داد که تجارت هم بر اثر طاعون مرده است.

با وجود این مناظر غیرعادی، ظاهراً همشهریان ما نمی توانستند بفهمند چه بر سرشان آمده است. احساسات مشترکی از قبیل جدائی و یا ترس وجود داشت، اما هنوز هم مثل سابق اشتغالات شخصی را در درجهٔ اول اهمیت قرار می دادند. هیچکس هنوز بیماری را واقعاً نپذیرفته بود. بیشتر مردم بخصوص نسبت به آنچه عادتشان را بر هم می زد یا مزاحم منافعشان می شد حساسیت داشتند. آنها از این بابت خشمگین و یا هیجان زده بودند، اما با احساسات نمی توان به جنگ طاعون رفت. مثلاً اولین عکس العمل آنان متهم ساختن مقامات دولتی بود. پاسخ استاندار در مقابل انتقاداتی که مقالات روزنامهها انعکاسی از آنها بود (دایر بر اینکه آیا ممکن نیست تدابیر متخذه کمی تعدیل شود؟) بسیار غیرمنتظره بود. تا آن زمان نه روزنامهها و نه خبرگزاری رانسدوک هیچیک نتوانسته بودند خبر رسمی دربارهٔ آمار بیماری به دست آورند. استاندار این آمار را روز به روز در اختیار خبرگزاری گذاشت و خواست که آن را هفتهای یکبار اعلام کنند.

با وجود این باز هم عکس العمل آنی از مردم دیده نشد. در واقع اطلاعیه ای که در سومین هفتهٔ طاعون خبر از مرگ سیصد و دو نفر می داد، اثری در مخیلهٔ آنان نداشت. از طرفی شاید همهٔ آنان از طاعون نمرده بودند و از سوی دیگر کسی در شهر نمی دانست که در مواقع عادی هفته ای چند نفر می میرند. شهر دویست هزار نفر سکنه داشت. و مردم نمی دانستند که آیا این نسبت مرگ طبیعی است یا نه؟ و اینها معمولا نکاتی است که با وجود اهمیت مسلمشان، کسی به سراغشان نمی رود. مردم ارقامی برای مقایسه در دست نداشتند. با مرور زمان و با مشاهدهٔ افزایش مرگ و میر بود که افکار عمومی با واقعیت آشنا شد. هفتهٔ پنجم سیصدوبیست و یک نفر و هفتهٔ ششم سیصدوچهل و پنج نفر تلف شدند. دست کم این افزایش صریح و گویا بود. اما باز هم چندان نبود که بتواند، با وجود همهٔ نگرانی همشهریان ما، این اندیشه را از مغز آنان بیرون کند که هر چند حادثهٔ تلخی است ولی در هر حال زودگذر است.

باین ترتیب، به گشتن در کوچهها و نشستن در تراس کافهها ادامه می دادند. وقتی دور هم بودند ترسو نبودند، بیش از اینکه شکوه کنند به شوخی می پرداختند و چنان جلوه می دادند که با خوش روئی این گرفتاری را که مسلماً زودگذر است می پذیرند. صورت ظاهر حفظ شده بود. با وجود این در اواخر ماه و تقریباً در اثناء هفتهٔ عبادت که بعد بحث آن خواهد آمد، تغییرات و خیم تری چهرهٔ شهر ما را عوض کرد. نخست استاندار دربارهٔ وسائط نقلیه و تدارک خواربار تصمیمهائی گرفت. خواربار محدود شد و

بنزین جیرهبندی گشت. حتی دستور دادند که در مصرف برق نیز صرفه جوثی شود. فقط مواد ضروری از راه زمین و هوا به اران می رسید. با این ترتیب دیدند که حرکت وسائل نقلیه روز به روز کمتر شد تا اینکه تقریباً به صفر رسید. مغازه هایی که لوازم تجملی می فروختند رفته رفته تعطیل می شد و مغازه های دیگر در حالی که مشتری ها جلو در هاشان صف بسته بودند، کاغذی پشت ویترین می چسباندند که چیزی برای فروش ندارند.

به این ترتیب اران منظرهٔ عجیبی به خود گرفت. عدهٔ پیاده ها فراوان شد و حتی در ساعت خلوت نیز اغلب کسانی که بر اثر بسته شدن مغازه ها و یا بعضی از ادارات فعالیتی نداشتند کوچه ها و کافه ها را پر می کردند. فعلا هنوز آنها بیکار نشده بودند بلکه تعطیل کرده بودند. از اینرو اران مثلا در ساعت سه بعداز ظهر و در زیر آسمان زیبایش، حالت گولزنندهٔ شهری را بخود می گرفت که جشن گرفته است، وسائط نقلیه را در آن متوقف کرده و مغازه ها را بسته اند تا امکان اجرای مراسم عمومی فراهم شود و مردم به کوچه ها ریخته اند تا در شادی و سرور شرکت کنند.

طبعاً سینماها از این تعطیل عمومی استفاده می کردند و پول خوبی به چنگ می آوردند. اما مبادلهٔ فیلم با شهرستانها متوقف شده بود. پس از دو هفته سینماها مجبور شدند برنامه هاشان را با همدیگر عوض کنند و پس از مدتی، هر سینمائی ناچار شد فیلم واحدی را نمایش دهد. با وجود این درآمدشان پائین نمی آمد.

بالاخره کافهها، در سایهٔ ذخایر قابل ملاحظهٔ شهری که تجارت شراب و الکل آن در درجهٔ اول اهمیت قرار داشت، توانستند احتیاجات مشریانشان را تأمین کنند. حقیقت را بخواهید مردم زیاد مشروب می خوردند. یکی از کافهها اعلان کرده بود که شراب خالص میکرب را می کشد. در نتیجه، این عقیدهٔ طبیعی که الکل از بیماریهای عفونی جلوگیری می کند در مردم تقویت گشت. همه شب، حوالی ساعت دو، عده زیادی مست که از کافهها بیرون ریخته بودند کوچهها را پر می کردند و گفتگوهای خوشبینانه شان را در اطراف پخش می کردند.

اما همهٔ این تغییرات، از جهتی، چنان غیرعادی بود و چنان به سرعت روی داده بود که به آسانی نمی شد آنها را طبیعی و قابل دوام شمرد. نتیجهای که می شد گرفت این بود که ما هنوز احساسات شخصی مان را در درجهٔ اول اهمیت قرار می دادیم.

دو روز پس از بسته شدن درها، دکتر ریو هنگام خروج از بیمارستان کتار را دید که از چهرهاش آثار رضایت و خوشحالی خوانده می شد. ریو خوشحالی او را تبریک گفت. مرد کوچکاندام گفت:

بلی، حالم کاملا خوب است. راستی دکتر، از این طاعون لعنتی چه خبر، مثل اینکه دارد جدی می شود.

دكتر تصديق كرد و كتار با نوعي شادي اظهار عقيده كرد:

دليلي نيست كه فعلا متوقف شود. همه چيز زير و رو خواهد شد.

لحظه ای با هم راه رفتند. کتار تعریف کرد که یک بقال عمدهٔ محله شان مواد غذائی را احتکار کرده است تا به قیمت گران بفروشد و وقتی که به سراغش آمده اند تا به بیمارستان منتقلش کنند، جعبه های کنسرو را زیر تختخوابش پیدا کرده اند. و گفت: «در بیمارستان مرد. طاعون خیر و برکت ندارد.» کتار از این قبیل داستان های راست یا دروغ دربارهٔ بیماری فراوان داشت. مثلا می گفتند که در مرکز شهر، صبح یکی از روزها مردی که علائم طاعون در او ظاهر شده بود، در حال هذیان بیماری، از خانه بیرون دویده خود را به روی اولین زنی که دیده انداخته است و در حالی که فریاد می زده است که طاعون گرفته، او را به خود می فشرده است. کتار با لحن مهربانی که هیچ تناسبی با گفته اش نداشت اظهار عقیده می کرد:

ـخوب! رفته رفته همهمان ديوانه مي شويم. شكي نيست.

ضمناً بعدازظهر همان روز، ژوزف گران بالاخره پیش دکتر ریو به رازگوئی شخصی پرداخت. او عکس مادام ریو را روی میز دیده و بعد به دکتر ریو چشم دوخته بود. ریو جواب داد که زنش در خارج از شهر مشغول معالجه است. گران گفت: «از جهتی تصادف خوبی است.» دکتر جواب داد که بی شک تصادف خوبی است و امیدوار است که زنش شفا یابد. گران

## گفت:

## -آه،میفهمم!

و برای نخستین بار در مدتی که ریو او را می شناخت، شروع کرد به زیاد حرف زدن. با این که باز هم به دنبال کلمات می گشت ولی تقریباً همهٔ کلماتی را که میخواست پیدا کرد گوئی از مدتها پیش به آنچه الان می گفت فکر کرده بود.

او وقتی که بسیار جوان بود با دختر جوان و بی چیز یکی از همسایگان ازدواج کرده بود. و به خاطر ازدواج بود که تحصیلاتش را ناتمام گذاشته و شغلی گرفته بود. نه ژن و نه او، هیچکدام از محلهشان بیرون نمی رفتند. گران برای ملاقات او به خانهاش می رفت و پدر و مادر ژن کمی به این خواستگار ساکت و ناشی می خندیدند. پدر کارمند راه آهن بود. وقتی که استراحت داشت، او را می دیدند که در گوشهای کنار پنجره نشسته، با قیافه اندیشناک رفت و آمد کوچه را تماشا می کند و دست های پهنش را با انگشتان باز روی رانها گذشته است. مادر پیوسته شرگرم کارهای خانه بود. ژن او را کمک می کرد. چنان کوچک اندام بود که گران وقتی عبور او را از یک طرف خیابان به طرف دیگر نگاه می کرد دلش پائین ریخت. در مقام مقایسه با قد او تومبیل ها به نظر گران بسیار بزرگ جلوه می کرد. روزی در برابر دکهای که وسائل عید نوئل می فروخت ژن که ویترین را با شیفتگی نگاه می کرد، به طرف او خم شد و گفت: «چقدر قشنگ است.» و گران دست او را فشرد. به طرف او خم شد و گفت: «چقدر قشنگ است.» و گران دست او را فشرد. به این ترتیب بود که قرار ازدواج گذاشته شد.

بقیهٔ ماجرا، به طوری که گران می گفت، بسیار ساده بود. برای همهٔ مردم همینطور است: با هم ازدواج می کنند، باز هم کمی همدیگر را دوست دارند و کار می کنند. آنقدر کار می کنند که دوست داشتن را فراموش کنند. ژن هم کار می کرد، چون رئیس اداره به وعدهاش عمل نکرده بود. اینجا لازم بود انسان کمی از نیروی تخیل خود کمک بگیرد تا بفهمد که گران چه می گوید. خستگی بیشتر کمک کرده بود که خود را تسلیم حوادث کند و روز به روز

ساکت تر شود و دیگر حال و حوصلهٔ این را پیدا نکرده بود که به زنش اطمینان بدهد که دوستش دارد. مردی که کار میکند، فقر، آیندهای که رفته رفته هر گونه امیدی از آن سلب می شود، سکوتی که شبها بر دور میز حکمفرماست ... در چنین دنیائی دیگر جایی برای عشق باقی نمی ماند، محتملاً ژن رنج می برد. با وجود این او را رها نکرد و باقی ماند: اغلب پیش می آید که انسان مدتها رنج می برد بی آنکه خودش بداند. سالها گذشت. بالاخره گذاشت و رفت. طبعاً این کار را آسان نگرفته بود. نامهای که به گران نوشته بود، به طور کلی عبارت از این بود: «من تو را دوست داشتم. اما حالا خسته ام ... از این که می روم خوشبخت نیستم. اما برای از سر گرفتن هم احتیاجی به خوشبخت بودن نیست.»

ژوزف گران هم به نوبهٔ خود رنج برد. همان طور که ریو تذکر داد، او می توانست دوبارهاز سر بگیرد.اما دیگر ایمانی در او باقی نمانده بود.

فقط پیوسته به ژن فکر می کرد. آنچه دلش می خواست این بود که برای تبرئهٔ خودش نامه ای برای او بنویسد. و می گفت: «اما دشوار است. مدتهاست که به این کار فکر می کنم. در مدتی که همدیگر را دوست داشتیم می توانستیم بی گفتگو منظور هم را بفهمیم. اما انسان که همیشه عاشق نیست. در لحظات معینی می توانستم کلماتی پیدا کنم و بگویم که مانع رفتن او شوم. اما نتوانستم. اگران با دستمال شطرنجی حوله مانندی دماغش را گرفت. بعد سبیل هایش را پاک کرد. ریو او را نگاه می کرد. پیرمرد گفت:

معذرت می خواهم دکتر . اما چطور بگویم؟ ... من به شما اعتماد دارم. در حضور شما می توانم حرف بزنم. آن وقت دچار هیجان می شوم. افکار گران آشکارا هزاران فرسخ از طاعون دور بود.

شب، ریو به زنش تلگراف کرد که شهر بسته شده است. حال خودش خوب است. در فکر اوست و او باید مواظب خودش باشد.

سه هفته پس از بسته شدن درها، ریو هنگام خروج از بیمارستان با مرد جوانی روبرو شد که منتظر او بود. مرد جوان به او گفت:

\_فکر میکنم که مرا می شناسید.

ریو فکر کرد که او را می شناسد اما تردید داشت. مرد جوان گفت: من قبل از این حوادث پیش شما آمدم تا اطلاعاتی دربارهٔ وضع زندگی اعراب از شما بگیرم.اسمم رمون رامبر است.

ريو گفت:

-آه! بلی، خوب! حالا شما موضوع خوبی برای رپرتاژ دارید.

رامبر عصبانی به نظر می رسید. گفت که مطلب این نیست و آمده است که کمکی از دکتر ریو بخواهد. و افزود:

معذرت میخواهم. من کسی را در این شهر نمی شناسم و خبرنگار محلی روزنامه ام هم این بدبختی را دارد که احمق است.

ریو به او پیشنهاد کرد که تا درمانگاهی در مرکز شهر پیاده بروند چون باید دستوراتی در آنجا بدهد. آنها از کوچههای تنگ محلهٔ سیاهان سرازیر شدند، شب نزدیک می شد اما شهر که قبلا در این ساعت سخت پر سروصدا بود، به طور عجیبی خلوت جلوه می کرد. چند صدای شیپور در زیر آسمانی که هنوز رنگ طلا داشت، نشان می داد که نظامیان می خواهند بگویند که سرگرم انجام کارشان هستند. در این اثناء، در طول کوچههای سراشیب و در میان دیوارهای آبی، آجری و بنفش خانههای مغربی، رامبر با هیجان صحبت می کرد. او زنش را در پاریس گذاشته بود. در واقع زنش نبود، هیجان صحبت می کرد. او زنش را در پاریس گذاشته بود. در واقع زنش نبود، نخست گمان کرده بود که حادثهٔ زودگذری است و فقط به فکر مکاتبه با او افتاده بود. همکارانی که در اران داشت به او گفته بودند که هیچ کاری از دستشان ساخته نیست. پست او را جواب کرده بود و یکی از منشی های دستشان ساخته نیست. پست او را جواب کرده بود و یکی از منشی های استانداری به ریشش خندیده بود. بالاخره پس از دو ساعت انتظار در یک صف طولانی موفق شده بود تلگرافی را بقبولاند که در آن نوشته بود: «وضعم حوب است. به امید دیدار.»

اما صبح که از خواب برخاسته بود ناگهان این فکر مغزش را اشغال کرده بود که نمی داند این وضع چقدر طول خواهد کشید. تصمیم گرفته بود از اران برود. چون سفارش شده بود (برای روزنامه نویسان تسهیلاتی وجود

دارد.) توانسته بود با رئیس دفتر استانداری ملاقات کند و به او گفته بود که هیچ علاقهای در اران ندارد و کارش ماندن در آنجا نیست، بر اثر تصادف به این شهر افتاده است و حق این است که به او اجازهٔ خروج بدهند، حتی اگر لازم باشد که پس از خروج دورهٔ قرنطینه را بگذراند. رئیس دفتر به او گفته بود که منظورش را کاملا می فهمد اما نمی توان استثناء قائل شد، در هر حال جدیت خواهد کرد ولی بطور کلی وضع بسیار خراب است و هیچ تصمیمی نمی توان در این باره گرفت. «رامبر» گفته بود:

\_ولى بالاخره من با اين شهر بيگانهام.

شکی نیست ولی بعد از همهٔ این حرفها امیدواریم که بیماری مدت زیادی دوام نکند.

در پایان، برای اینکه بتواند رامبر را تسلی دهد، یادآوری کرده بود که الان او می تواند در اران موضوع خوبی برای رپرتاژ داشته باشد و گفته بود که اگر آدم درست ملاحظه کند هیچ حادثه ای نیست که جنبهٔ مفیدی در آن نباشد. رامبر شانه هایش را تکان می داد. به مرکز شهر رسیده بودند. می گفت:

بی معنی است دکتر. می فهمید؟ من برای رپرتاژ نوشتن که به دنیا نیامدهام. اما شاید برای این به دنیا آمدهام که با زنی زندگی کنم. آیا طبیعی نیست؟

ريو گفت كه در هر حال منطقى به نظر مىرسد.

در بولوارهای مرکزی از ازدحام همیشگی خبری نبود. چند عابر با عجله به خانههای دوردستشان می رفتند. هیچکدام لبخند بر لب نداشتند. بعد ریو فکر کرد که این نتیجهٔ اعلامیهای است که آن روز رانسدوک داده است. بعد از بیست و چهار ساعت در همشهریان ما امیدی پیدا شده بود. اما ارقام آن روز هنو ز در حافظه شان بسیار تازه بود. رامبر بی مقدمه گفت:

مطلب این است که من و او تازه بهم رسیدهایم و خیلی با هم جور هستیم.

ریو چیزی نمی گفت. رامبر ادامه داد:

من مزاحم شما شدم. فقط مىخواستم ازتان بپرسم كه آيا مىتوانيد

یک گواهی به من بدهید و تصدیق کنید که من این بیماری لعنتی را ندارم. گمان می کنم که این به در دم بخورد.

ریو با سر تصدیق کرد، پسر کوچکی را که به پاهایش پیچیده بود گرفت و آهسته روی دو پا به زمین گذاشت. راهشان را ادامه دادند و به «پلاس دارم» رسیدند. شاخههای فیکوس و خرما، بی حرکت و تیره از گردوخاک، بر گرد مجسمهٔ خاک آلود و کثیف جمهوریت آویزان بود. در زیر مجسمه توقف کردند. ریو پاهایش را که از اندود سفید رنگی پوشیده شده بود یکی بعد از دیگری به زمین کوبید. رامبر را نگاه کرد. روزنامه نویس با کلاه شاپو که کمی عقب رفته بود، با دکمههای پیراهن که زیر کراوات باز بود و با ریش نتراشیده، حالت سرخورده و اخم آلودی داشت، دکتر ریو گفت:

-اطمینان داشته باشید که منظور شما را می فهمم. اما استدلال تان خوب نیست. من نمی توانم این گواهی را به شما بدهم برای این که عملا نمی دانم که شما این بیماری را دارید یا نه؟ حتی اگر این نکته هم ثابت شود، تازه نمی توانم مطمئن باشم که شما در فاصلهٔ لحظه ای که از دفتر من بیرون می آئید تا لحظه ای که وارد استانداری می شوید آلوده نشده باشید. و ضمناً ...

رامبر گفت:

ـو ضمناً چه؟

-ضمناً، حتى اگر من اين گواهي را به شما بدهم هيچ فايدهاي به حال شما نخواهد داشت.

ـچرا؟

برای اینکه در این شهر هزاران نفر در وضع شما قرار دارند و با وجود این نمی توانند به آنها اجازهٔ خروج بدهند.

ـولى اگر أنها هم طاعون نداشته باشند؟

این دلیل کافی نیست. می دانم که این مسئله بی معنی است ولی به همه مان مربوط است. باید آن را همانطور که هست پذیرفت.

ـولى من اهل اينجا نيستم!

ـمتأسفانه از هم اكنون شما هم مثل هر كس ديگري اهل اينجا خواهيد

بود.

رامبر به هیجان می آمد. گفت:

-به شما اطمینان می دهم که این یک مسئلهٔ بشری است. شاید شما متوجه نیستید که جدائی برای دو نفر که اینهمه با هم موافقند یعنی چه؟

ریو آناً جواب نداد. بعد گفت فکر میکند که متوجه است. با همه نیرویش آرزو میکرد که رامبر زنش را بازیابد و همهٔ آنان که همدیگر را دوست دارند بهم برسند، اما قوانین و مقررات در میان بود، طاعون در میان بود، و او وظیفه داشت آن کاری را انجام دهد که ضروری است.

رامبر به تلخي گفت:

نه، شما نمی توانید بفهمید. شما به زبان استدلال حرف می زنید. شما گرفتار ذهنیات تان هستید.

دکتر چشمانش را متوجه مجسمهٔ جمهوریت کرد و گفت که نمی داند که به زبان استدلال حرف می زند یا نه. اما آنچه مسلم است به زبان صراحت و وضوح حرف می زند و این دو ممکن است با هم فرق داشته باشد.

روزنامهنویس کراواتش را درست کرد و گفت:

-خوب، پس از این قرار من باید از طریق دیگری به نتیجه برسم. و بعد با لحن ستیز آمیزی افزود:

-اما من این شهر را ترک خواهم کرد.

دکتر گفت که باز هم منظور او را می فهمد اما این مطلب به او مربوط نیست.

رامبر ناگهان منفجر شد و گفت:

ـ چرا، به شما مربوط است. من برای این به طرف شما آمدم که به من گفته اند شما در تصمیمهای متخذه سهم مهمی دارید. فکر کردم که اقلا در یک مورد آنچه را که در انجامش سهیم بوده اید نادیده بگیرید. اما برای شما این مطلب بی تفاوت است شما به فکر هیچکس نیستید. شما آنهائی را که از هم جدا شده اند به حساب نمی آرید.

ريو تصديق كرد كه از جهتي درست است. او نخواسته است اين مسئله

را به حساب بیاورد. رامبر گفت:

\_آه! می فهمم. شما می خواهید از خدمت به عامهٔ مردم صحبت کنید اما خیر و صلاح عامه، از خوشبختی فرد فرد آنها تشکیل شده است.

دكتر كه گوئى ناگهان از گيجى درآمده است گفت:

-بلی، این هست و یک چیز دیگر هم هست. نباید قضاوت کرد. شما اشتباه میکنید که عصبانی می شوید. اگر شما بتوانید خودتان را از این ماجرا بیرون بکشید، من از ته دل خوشحال خواهم بود. فقط کارهائی هست که حرفهٔ من مرا از آنها منع می کند.

رامبر با بی حوصلگی سرش را تکان داد و گفت:

- بلی، اشتباه می کنم که عصبانی می شوم و با این کارم مقدار زیادی از وقت شما را می گیرم.

ریو از روزنامهنویس خواست که او را در جریان اقداماتش بگذارد و از او دلگیر نباشد. مسلماً نقشه ای وجود داشت که دربارهٔ آن می توانستند با هم موافق باشند. رامبر ناگهان مردد به نظر رسید و پس از کمی سکوت گفت:

ـ گمان میکنم. آری، به رغم خودم و به رغم آنچه شما به من گفتید، گمان میکنم.

و پس از کمی تردید افزود:

\_ولى نمى توانم حرفهاى شما را تصديق كنم.

شاپویش را روی پیشانی آورد و با قدمهای سریع دور شد. ریو او را دید که وارد هتل مسکونی ژان تارو شد.

پس از یک لحظه دکتر سرش را تکان داد. روزنامهنویس در این که برای رسیدن به خوشبختی بی صبری می کرد حق داشت، اما آیا در متهم کردن ریو هم ذیحق بود؟ «شما گرفتار ذهنیاتتان هستید!» آیا بسر بردن روزها در بیمارستان که طاعون در آن بیداد می کرد و تعداد قربانیان را هفته ای بطور متوسط به پانصد رسانده بود ذهنیات محسوب می شد؟ آری، در بدبختی سهمی هم از ذهنیات و غیر واقع وجود داشت، اما وقتی که ذهنیات شروع به کشتن شما کند، باید به ذهنیات نیز بپردازید. و ریو می دانست که این کار

چندان ساده نیست. مثلا ادارهٔ این بیمارستان امدادی که به عهدهٔ او گذاشته شده بود (اکنون تعداد آنها به سه رسیده بود.) کار سادهای نبود. در اطاقی که به سالن معاینه باز می شد، یک اطاق انتظار تعبیه کرده بو دند، با کندن زمین، استخری درست کرده، آن را از آب «کرزیل»دار یر کرده بودند و در وسط آن جزیرهٔ کوچکی از آجر ساخته شده بود. بیمار را روی آن جزیره منتقل می کردند، به سرعت لخت می کردند و لباسهایش در آب می افتاد. بیمار را یس از شستشو خشک می کردند و با پیراهن زبر بیمارستان می پوشاندند و از زیر دست ریو رد می شد، بعد او را به یکی از سالن ها منتقل می کردند. مجبور شده بو دند حیاطهای مدرسهای را به این کار اختصاص دهند که يانصد تخت در أن جا گرفته بود و تقريباً همهٔ أنها اشغال شده بود. صبحها یس از تحویل گرفتن بیماران که خود ریو در آن نظارت می کرد و پس از واكسن زدن بيماران و شكافتن خياركها آمار تازهاي مي گرفت و بعد به سراغ عيادتهاي بعدازظهرش مي رفت. بالاخره در آغاز شب هم عيادتها را ادامه می داد و شب دیر وقت به خانه برمی گشت. شب پیش، مادرش وقتی که تلگرامی از مادام ریو را به او میداد متوجه شده بود که دستهای دکتر مى لوزد. خودش مى گفت:

آری. اما اگر پشتکار بیشتری به خرج بدهم کمتر عصبی خواهم بود. قوی و مقاوم بود و عملا هنوز خسته نشده بود. اما مثلا عیادتهایش برای او تحمل ناپذیر شده بود. تشخیص تب طاعونی ایجاب می کرد که فورا بیمار را از خانه ببرند. و آنگاه بود که در واقع ذهنیات ریو و اشکال کار شروع می شد. زیرا افراد خانوادهٔ بیمار می دانستند که دیگر او را، چه معالجه شود و چه بمیرد، نخواهند دید. مادام لوره مادر مستخدمهای که در هتل تارو کار می کرد می گفت: «رحم کنید دکتر!» این حرف چه معنی داشت؟ البته ریو رحم داشت. اما این رحم گره از کار کسی نمی گشود. او مجبور بود تلفن کند. به زودی بوق آمبولانس طنین می انداخت. اول همسایه ها پنجره هاشان را باز می کردند و نگاه می کردند. بعد آن را با عجله می بستند. آنگاه

## 1. Mme Loret

کشمکشها، اشکها، اصرارها و خلاصه ذهنیات آغاز می شد. در این آپارتمانهائی که از تب و دلهره داغ بود صحنههای جنون جریان می یافت. اما بیمار را برده بودند. ریو می توانست برود.

دفعات اول، فقط به تلفن کردن اکتفاء می کرد و بعد بی آنکه منتظر رسیدن آمبولانس باشد به سوی بیماران دیگر می دوید. اما نزدیکان بیمار بلافاصله در خانه را می بستند و تنها ماندن با طاعون را بر آن جدائی که اکنون از نتیجهاش با خبر بودند ترجیح می دادند. فریادها، فرامین قاطع، دخالت پلیس. و بالاخره با توسل به نیروی نظامی بیمار را به زور می بردند. در اثناء هفته های اول ریو مجبور شده بود که تا رسیدن آمبولانس صبر کند. بعدها وقتی که هر پزشکی عیادت هایش را به همراه یک بازرس داوطلب انجام داد، ریو توانست از خانهٔ بیماری به خانهٔ بیمار دیگر بدود. اما در آغاز همهٔ شبها مانند همین شبی بود که وقتی وارد آپارتمان مزین به بادبزنها و گلهای مصنوعی مادام لوره شد، مادر بیمار با لبخند زورکی از او استقبال کرد و گفت:

امیدوارم این از آن تبی نباشد که همه ازش حرف میزنند. و ریو که ملافه و پیراهن را کنار زده بود در میان سکوت، لکههای سرخ روی شکم و رانها و ورم غدهها را تماشا میکرد. مادر لای پاهای دخترش را نگاه میکرد و بی اختیار فریاد میزد. همهٔ شبها، مادرها همین طور با حالتی ناشناخته، در برابر شکمهائی که با همهٔ علائم مرگبارشان پیش چشم بودند زوزه می کشیدند. همهٔ شبها دستها به بازوان ریو کلید می شد و حرفهای می فایده، وعده و وعیدها و گریهها به دنبال هم می آمد و همهٔ شبها بوقهای آمبولانس بحرانهائی به بیهودگی رنجها بر می انگیخت و در انتهای این سلسلهٔ دراز شبهای مشابه، ریو نمی توانست انتظار دیگری داشته باشد مگر سلسلهٔ دراز دیگری از صحنههای همانند که به صورت داشته باشد مگر سلسلهٔ دراز دیگری از صحنههای همانند که به صورت بی انتهائی تجدید می شد. آری، طاعون مانند ذهنیات او یکنواخت بود. جمهوریت، به در هتل که رامبر پشت آن نایدید شده بود نگاه می کرد و فقط جمهوریت، به در هتل که رامبر پشت آن نایدید شده بود نگاه می کرد و فقط جمهوریت، به در هتل که رامبر پشت آن نایدید شده بود نگاه می کرد و فقط

از بی اعتنائی نفوذ ناپذیری که درونش را می انباشت آگاه بود.

پس از این هفته های خسته کننده، پس از همهٔ آن شفق هائی که شهر ساکنان خود را در کوچهها خالی میکرد تا در آنجا بیهوده بگردند، ریو درک می کرد که دیگر موردی ندارد خود را از ترجم حفظ کند. وقتی که ترحم بی فایده شود انسان از ترحم خسته می شود. و دکتر در هیجان قلبی که رفتهرفته در خود فرو میرفت، یگانه تسکین این روزهای درهم شکننده را مي يافت. مي دانست كه به اين ترتيب وظيفهاش آسانتر خواهد شد. به همين سبب از آن خوشحال می شد. وقتی که مادرش ساعت دو بعد از نیمه شب به پیشواز او می آمد، از نگاه های خالی و بی حالت او اندوهگین می شد و بر یگانه تسکینی که در آن روزها نصیب ریو می شد دلش می سوحت. برای جنگیدن با ذهنیات باید تا حدی شبیه آنها بود. اما رامبر چگونه می توانست این را احساس کند؟ ذهنیات ربو در نظر رامبر همهٔ آن چیزهائی بود که با سعادت او مباینت داشت. و در حقیقت ریو می دانست که روزنامه نویس از جهتی حق دارد. اما این را هم می دانست که گاهی ذهنیات قویتر از سعادت پا به میدان میگذارد و در این موقع، فقط در این موقع، باید آن را هم به حساب آورد. رامبر نیز ناچار با چنین مسئلهای روبرومی شدو دکتر بر اثر اعترافاتی که بعدها رامبر پیش او کرد توانست این نکته را با همهٔ جزئیاتش بفهمد. به این ترتیب توانست این نبرد اندوهبار را در میان سعادت هر فرد و کلیات ذهنی طاعون که در اثنای این دوراندراز، زندگی شهر ما را تشکیل داد، با دید تازهای تعقیب کند. اما آنجا که عدهای کلیات ذهنی می دیدند عدهٔ دیگری حقیقت را مشاهده می کردند. پایان اولین ماه طاعون، بر اثر شدت مشخص بیماری و یک موعظهٔ تند پرپانلو کشیش یسوعی که میشل پیر را در آغاز بیماریش کمک کرده بود، تیره تر شد. پرپانلو بر اثر همکاری های فراوانی که از مدتها پیش با بولتن مؤسسهٔ جغرافیائی اران داشت سرشناس بود و کتیبه هائی که خوانده بود شهرت داشت. اما با ایراد یک رشته سخنرانی دربارهٔ فرد گرائی جدید، شنوندگانی بسیار فراوان تر از شنوندگان سخنرانی های یک متخصص پیدا کرده بود. پرپانلو در این سخنرانی ها به صورت مدافع آتشین مسیحیت پر توقعی درآمده بود که هم از هرزگی امروز و هم از کهنه پرستی قرون گذشته به دور بود. به این مناسبت، برای قبولاندن حقایق دشوار بر شنوندگانش چانه نزده بود. و شهرتش از همینجا ناشی بود.

باری، در اواخر آن ماه، مقامات کلیسائی شهر ما تصمیم گرفتند که با امکانات خودشان با طاعون نبرد کنند و یک هفتهٔ دعای همگانی تشکیل دادند. این مراسم عبادت همگانی باید روز یکشنبه با آئین مجللی با استمداد از سنروش قدیس طاعونزده پایان می یافت. به این مناسبت از پرپانلو خواسته بودند که رشتهٔ سخن را به دست گیرد. از پانزده روز پیش، کشیش مجبور شده بود کارهای خود را دربارهٔ «سنت او گوستن» و کلیسای

افریقائی که موقعیت خاصی برای او فراهم کرده بود کنار بگذارد. او که طبعی آتشین و پر هیجان داشت، مأموریتی را که به عهدهاش گذاشته شده بود با قاطعیت پذیرفت. مدتها پیش از این موعظه، در شهر از آن صحبت می کردند و این موعظه یکی از وقایع برجستهٔ تاریخ این دوران شمرده شد.

هفتهٔ دعا از طرف عده زیادی استقبال شد. نه بدین سبب که مردم اران در ایام معمولی نیز اشخاص متدینی بودند. مثلا صبح یکشنبه آب تنی در دریا رقیب سرسختی برای آئین کلیسا شمرده می شد. این را هم نمی شد گفت که بطور ناگهانی نور ایمان بر روحشان تابیده باشد. اما از طرفی چون شهر بسته شده بود و ورود به بندر ممنوع بود، آب تنی در دریا دیگر امکان نداشت و از طرف دیگر آنها در وضع روحی خاصی قرار گرفته بودند که هر چند در ته دلشان رویدادهای حیرت آوری را که بر سرشان می آمد پذیرفته بودند ولی به وضوح احساس می کردند که چیزی تغییر کرده است. با وجود این خیلیها پیوسته انتظار داشتند که بیماری متوقف شود و آنها با خانواده شان جان سالم بدر برند. در نتیجه هنوز خودشان را به هیچ کاری مجبور نمی دیدند. طاعون برای آنها از راه رسیدهٔ مزاحمی بود که طبعاً مى بايست روزى يى كار خود برود. هر چند كه وحشت زده بو دند ولى نااميد نبودند و هنوز آن لحظهای نرسیده بود که طاعون در نظر آنها به صورت شکل زندگی شان جلوه کند و آنان طرز زندگی را که پیش از فرا رسیدن آن داشتند فراموش کنند. خلاصه، در حال انتظار بسر می بردند. در مقابل مذاهب، مانند اغلب مسائل دیگر ، طاعون حالت روحی خاصی به آنها داده بود که هم از بیاعتنائی و هم از شور و هیجان به دور بود و به خوبی می شد آن را «برونگرائی»، نامید. اغلب کسانی که در هفتهٔ دعا شرکت کردند می توانستند جملهای را که یکی از مؤمنان به ریو گفت از قول خود بگویند: «در هر حال این بیماری نمی تواند ضرری برساند.» خود تارو هم پس از اینکه در یادداشتهایش شرح می دهد که چینیان در چنین مواقعی در برابر پری طاعون طبل بزرگ می نواختند، اظهار عقیده می کند که مطلقاً غیر ممکن

است بدانیم که آیا در واقع طبل بزرگ از تدابیر و پیشگیری ها مؤثر تر است یا نه فقط اضافه می کند که برای خاتمه دادن به این بحث لازم می شود در درجهٔ اول اطلاع پیدا کنیم که آیا «پری طاعون» وجود دارد یا نه ؟ زیرا بی اطلاعی ما از این نکته همهٔ عقایدی را که می توانیم در این باره داشته باشیم بی اثر می سازد.

در هر حال، کلیسای بزرگ شهر ما در سراسر هفته تقریباً از مومنان پر شد. در اولین روزها اغلب اهالی در باغهای درختان خرما و انار که در برابر جلوخان کشیده شده بود می ایستادند و به موج مناجات و دعا که تا کوچهها پخش می شد گوش می دادند. رفته رفته این شنوندگان نیز به تبعیت از دیگران داخل شدند و با صدای حجب آلودشان آنها را همراهی کردند و یکشنبه، جمع عظیمی فضای کلیسا را اشغال کرد و دامنهاش تا جلو خان و یکشنبه، جمع عظیمی فضای کلیسا را اشغال کرد و دامنهاش تا جلو خان و آخرین پلهها کشیده شد. از شب پیش آسمان سیاه شده بود و باران سیل آسائی می بارید. آنها که در بیرون ایستاده بودند چترهاشان را باز کرده بودند. وقتی که پر پانلو به منبر رفت بوی بخور و پارچهٔ خیس شده در کلیسا پیچیده بود.

او اندامی متوسط ولی گوشت آلود داشت. وقتی که به کنار منبر تکیه کرد و چوب نرده را در میان دستهای درشتش فشرد، فقط به صورت شکل مدور و سیاهی جلوه کرد که گونههای سرخ او در زیر عینک دوره فولادی بالای آن قرار گرفته بود. صدائی قوی و پرشور داشت که تا دوردست می رفت و وقتی که با یک جملهٔ تند و کوبنده به مردم حمله کرد و گفت: «برادران من، بدبختی به شما روی آورده است، برادران من شما مستحق آن بودید.» زمزمهای در میان مردم ایجاد شد و تا جلو خان ادامه پیدا کرد.

منطقی بود که دنبالهٔ موعظه به روال این مقدمهٔ هیجان آلود نباشد. دنبالهٔ موعظه همشهریان ما را متوجه ساخت که کشیش با مهارتی که در کار خطابه داشت یکباره چنان که گوئی ضربه ای را فرود آورد، موضوع همهٔ وعظ خود را بیان کرده است. پانلو بلافاصله بعد از این جمله، متن «سفر خروج» را دربارهٔ طاعون در مصر قرائت کرد و گفت: «نخستین بار در تاریخ که این بلا

پیدا می شود برای مجازات دشمنان خداوند است. فرعون با تصمیمات الهی مخالفت می ورزد و آنگاه طاعون او را به زانو در می آورد. از همان آغاز تاریخ، بلای خداوندی، سرکشان و کوردلان را در برابر او به خاک می اندازد. در این باره بیندی شید و به زانو بیفتید.»

در بیرون باران شدت می یافت، و این جملهٔ آخر که در میان سکوت مطلق ادا شده بود \_ سکوتی که ضربات باران بر روی شیشه آن را عمیق تر مى كرد ـ با چنان لحنى طنين افكند كه چند مستمع پس از لحظهاى ترديد از روی صندلی شان به روی «کرسی دعا» لغزیدند؛ دیگران هم فکر کردند که باید همین کار را بکنند به طوری که به تدریج، بدون هیچ صدائی بجز تکان چند صندلی همهٔ مستمعین به زانو افتادند. آنگاه پانلو اندامش را راست کرد. نفس عميقي كشيد و بالحني كه هر لحظه محكمتر مي شد گفت: «اگر امروز طاعون به شما روى آورده است از اين روست كه لحظهٔ انديشيدن فرا رسيده است. راستکاران نباید از این بلا بترسند، اما اشخاص شرور حق دارند که بر خود بلرزند. در کاهدان وسیع جهان، بلای بیامان، خوشهٔ گندم بشری را خواهد كوبيد تا آنجا كه دانه از كاه جدا گردد. كاه بيش از دانه خواهد بود و نامز د مجازات بیش از بر گزیده. و این بلا خواست خدا نبو د. مدتهای دراز، این جهان با بدی درهم آمیخته و مدتهای دراز در امان شفقت الهی بوده است. تنها توبه كافي بود و راه بر همه باز بود. و هر كسي خود را قوي تر از آن مى ديد كه محتاج توبه باشد. هر كسى مطمئن بود كه به موقع خود توبه خواهد کرد. فعلا آسانتر از همه این بود که به راه خود بروند و باقی را به شفقت خدا واگذارند اما دوام چنین وضعی امکان نداشت. خداوند که چنین زمان درازی چهرهٔ ترحم خود را متوجه این شهر ساخت، اکنون که از انتظار به تنگ آمده و از امید دراز خود نتیجهای نبرده است، نگاه خود را از ما برگرفته است. ما که از نور خداوندی محروم گشته ایم برای زمانی دراز غرق در ظلمت طاعونیم!»

در تالار کلیسا، کسی مانند اسب بی قراری نفس نفس زد. کشیش پس از سکوتی کوتاه به لحن آرامتری ادامه داد: «در سرگذشت طلائی

قدیسین» ا آمده است که در دوران سلطنت شاه اومبر ا در لمباردی، ایتالیا دستخوش چنان طاعون شدیدی شد که عدهٔ زندگان به زحمت برای دفن مردگان کفایت می کرد و این طاعون بخصوص در رم و پاویا بیداد می کرد. و یک «فرشتهٔ خیر» آشکارا ظاهر شد. این فرشته، به فرشتهٔ شر که نیزهٔ شکاری به دست داشت فرمان می داد که تا با نیزهٔ خود به در خانه ها بکوبد. و هر چند ضربه که به خانه ای می خورد، به همان تعداد مرده از آن خانه بیرون می آمد.»

در اینجا پانلو بازوان کوتاه خود را به سوی جلو خان کلیسا دراز کرد، گوئی در پشت پردهٔ متحرک باران چیزی را نشان می داد. با صدائی قوی گفت: «برادران من، همان شکار مرگبار است که اکنون در کوچههای ما جریان دارد. ببینید این فرشتهٔ طاعون را که همچون ابلیس زیباست و همچون نفس شر درخشان است، بر فراز بامهاتان قد بر افراشته است، در دست راست نیزهٔ سرخ را بالای سر گرفته است و با دست چپ یکی از خانه هاتان را نشان می دهد. در این لحظه شاید انگشت او متوجهٔ خانه شماست و نیزه بر روی چوب در طنین می اندازد. و در همین لحظه طاعون وارد خانهٔ شما می شود، در اطاق شما می نشیند و انتظار بازگشت شما را می کشد. همانجاست، صبور و منتظر و مطمئن همچون نظام دنیا. هیچ نیروی زمینی، و حتی ـ خوب بدانید ـ دانش بیهودهٔ بشری قادر نیست شما را از این دستی که او به سویتان پیش آورده است نجات دهد. و شما که در خرمنگاه خونین رنج کو بیده شده اید، با کاه ها به دور ریخته خواهید شد.»

در اینجا کشیش، با فصاحت بیشتری تصویر هیجانانگیز بلا را از سر گرفت. قطعه چوب عظیمی را مجسم ساخت که بر بالای شهر می چرخد، ضربهای تصادفی می زند و خون آلوده بالا می رود، و «برای آن بذرافشانی که محصول حقیقت خواهد داد.»، خون و رنج بشری را به اطراف می پراکند.

پس از این مرحلهٔ طولانی، پرپانلو سکوت کرد. موهایش به روی پیشانی ریخته بود و اندامش چنان لرزشی داشت که دستها آن را به منبر

La Legende dorée. ١ - مجموعة مفصل شرح زندگی قدیسین که در قرن پانزدهم
 گردآوری شده است.

منتقل می کرد. بعد، با صدائی گنگ تر اما با لحنی متهم کننده سخن از سر گرفت: «بلی، ساعت اندیشیدن فرا رسیده است. شما گمان کرده اید برایتان کافی است که تنها یکشنبه ها به زیارت خدا بیائید و بقیهٔ ایامتان را آزاد باشید. شما گمان کرده اید که چند تملق و تعظیم، بی مبالاتی جنایتکارانهٔ شما را جبران خواهد کرد. اما خداوند کم توقع نیست. این روابط دیر به دیر برای محبت بی پایان او کافی نیست. او میخواست شما رأ خیلی بیشتر ببیند، نحوهٔ علاقهٔ او به شما چنین است و، حقیقت را بخواهید، یگانه نحوهٔ ببیند، نحوهٔ علاقهٔ او به شما چنین است و، حقیقت را بخواهید، یگانه نحوهٔ دوست داشتن همین است. و از این رو وقتی در انتظار آمدن شما به سویش خسته شد طاعون را رها کرد تا به سراغ شما بیاید، همانطور که از بدو تاریخ همانطور که قابیل و فرزندانش، انسانهای پیش از طوفان نوح، مردم صدوم و بشر، به سراغ همهٔ شهرهای گناهکار رفته بود. اکنون شما از گناه خبر دارید. هموره، فرعون و ایوب و نیز همهٔ بدکاران خبر داشتند. و از روزی که این شهر دیوارهایش را بر گرد شما و بلا کشیده است، شما نیز، همانطور که همهٔ آنان دیوارهایش را بر گرد شما و بلا کشیده است، شما نیز، همانطور که همهٔ آنان کردند، همهٔ موجودات و اشیاء را با دید تازهای نگاه می کنید. بالاخره اکنون شما می دانید که باید به اصل بازگشت.»

باد مرطوبی زیر طاق کلیسا پر می شد. شعلهٔ شمعها جیز جیز کنان خم شدند. بوی غلیظ موم و صدای سرفه ها و عطسه ها به سوی پرپانلو بالا رفت و او با ظرافتی که مورد تحسین قرار گرفت به موضوع بحث خود بازگشت و با لحن ملایمی سخن از سر گرفت: «می دانم که عدهٔ زیادی از میان شما می خواهند بدانند که من به چه نتیجه ای می خواهم برسم. من می خواهم شما را به حقیقت رهبری کنم و به شما یاد بدهم که با وجود همهٔ آنچه گفتم شاد باشید. دیگر آن زمان نیست که اندرزها و یا دست برادرانه ای وسیلهٔ راندن شما به سوی نیکی بود. امروز، حقیقت نظم فرمانرواست. راه رستگاری را نیزهٔ سرخی به شما نشان می دهد و شما را به سوی آن می راند. اینجاست که برادران من، عاقبت، مرحمت الهی ظاهر می شود که در هرچیزی خوب و بد، خشم و ترحم و طاعون و رستگاری گذاشته است. این بلا نیز که شما را درهم می کوبد، تربیت تان می کند و راه را نشانتان می دهد.

«مدتها پیش، مسیحیان حبشه طاعون را وسیلهٔ پیوستن به ابدیت م دانستند و براي آن مبدأ الهي قائل بودند. آنان كه مبتلا نشده بودند، خود را در ملافههای طاعونزدگان می پیچیدند تا بطور حتم بمیرند. بی شک این شور و جنون رستگاری را نباید سرمشق خود قرار داد. این تسریع تأسفآوری است که نزدیک به غرور است. نباید بیشتر از خداوند شتاب داشت و هر کسی ادعا کند نظم تغییر ناپذیری را که او یکبار برای همیشه گذاشته است جلوتر می اندازد، به راه خطا می رود. اما دست کم، این مثال درسی با خود دارد. فقط، در میان ما به مغزهائی که روشن بین ترند، ارزش آن نور مطبوع ابدیت را که در عمق هر رنجی وجود دارد نشان می دهد. این نور، راههای بامدادی را که به سوی رهاثی می رود روشن می سازد. ارادهٔ خداوندی را نشان می دهد که بی هیچ ضعفی بدی را به نیکی مبدل می سازد. امروز نیز، از طریق این راهپیمائی مرگ و دلهره و فریاد، ما را به سوی سکوت ازلی و به سوی اساس هر زندگی رهبری می کند. این بود برادران من، تسلی عظیمی که من می خواستم برای ما فراهم کنم تا شما تنها با سخنانی که تنبیه می کند از اینجا نروید بلکه گفتههائی نیز با خود داشته باشید که سکون و آرامش مى بخشد.»

احساس می شد که پانلو موعظهٔ خود را تمام کرده است. در بیرون باران قطع شده بود، آسمانی آمیخته از آب و آفتاب، نور تازه تری به روی میدان می پاشید. از کوچه صدای گفتگو، وسائط نقلیه و همهٔ زبان شهری که بیدار شود به گوش می رسید. مستمعین با همهمهٔ گنگی، مخفیانه دست و پایشان را جمع می کردند. با وجود این کشیش سخن از سر گرفت و گفت که پس از نشان دادن مبدأ الهی طاعون و جنبهٔ تنبیه کنندهٔ این بلا، سخن خود را پایان داده و نخواسته است در چنین موضوع غمانگیزی برای نتیجه گرفتن از گفته های خویش به فصاحت بی جائی متوسل شود. معتقد است که همه چیز باید برای همه کس روشن باشد. فقط یادآوری کرد که در اثناء طاعون بزرگ «مارسی» وقایع نگاری به نام «ماتیو ماره» از اینکه در دوزخی

## 1. Matieu Marais

سرنگون شده و بی یار و یاور و بی امید زندگی می کند شکوه کرده است. آری! ماتیو ماره کوردل بود! برعکس، خود پرپانلو هرگز بیشتر از امروز یاری خداوند و امید مسیحیت را که به همه بخشیده شده احساس نکرده است. او به رغم هر امیدی امیدوار بود که همشهریان ما، با وجود وحشت این روزها و فریادهای محتضران، با یگانه سخنی که حاکی از مسیحیت و عشق الهی است رو به آسمان خواهند کرد. باقی با خداوند است. مشکل بتوان گفت که این موعظه در همشهریان ما تأثیر داشت یا نه؟
آقای اتون بازپرس به دکتر ریو گفت که به نظرش سخنرانی پرپانلو «مطلقاً
انکار ناپذیر» بوده است. اما همهٔ مردم عقیدهای چنین صریح نداشتند. فقط
موعظه برای عدهای این عقیده را که تا آن روز مبهم بود روشن ساخت که آنها
به جرم جنایت ناشناختهای به اسارتی تصور ناپذیر محکوم شدهاند. و آنگاه

که عدهای زندگی محقر خود را ادامه می دادند و به انزوا خو می گرفتند، برعکس، از آن به بعد یگانه فکر دیگران فرار از این زندان شد. مردم نخست پذیرفته بودند که رابطه شان با دنیای خارج قطع شود، همانطور که اغلب گرفتاری های زودگذری را که فقط مزاحم بعضی از

عادات شان می شد می پذیرفتند. اما ناگهان با استشعار به نوعی حبس در زیر طاق آسمانی که گرمای تابستان به تدریج در همش می کشید، به طور مبهمی احساس می کردند که این عزلت همه زندگی شان را تهدید می کند و چون شب فرا می رسید نیروئی که بر اثر خنکی هوا پیدا می کردند گاهی آنان را به اعمال نومیدانه ای بر می انگیخت.

نخست معلوم نیست تصادفی بود یا نه که از همان یکشنبه در شهر ما نوعی ترس عمومی و بسیار عمیق پیدا شد به طوری که می شد گفت که همشهریان ما واقعاً به وضع خودشان استشعار پیدا کردهاند. از این نظر،

محیط شهر ما کمی تغییر یافت.اما در واقع،این تغییر در محیط شهر ما بود یا در دلهای مردم؟مسئله این بود.

چند روز پس از موعظه، ریو که همراه گران به سوی محلات بیرون شهر روان بود و با او دربارهٔ این مسئله حرف می زد، در دل شب به مردی برخورد که در برابر آنها، بی آنکه قصد پیش رفتن داشته باشد، ول می گشت. در این لحظه چراغهای شهر، که رفته رفته بسیار دیر روشن می شد، یکباره شروع به نور پاشی کرد. چراغ بلندی که پشت سر آنان بود، ناگهان آن مرد را روشن ساخت که با چشمان بسته، بی صدا می خندید. بر چهرهٔ پریده رنگش کماز نشئهٔ گنگی منبسط بود دانه های درشت عرق روان بود. گران گفت: دبوانه است.

ریو بازوی او را گرفت که با خود بکشد و احساس کرد که کارمند شهرداری از شدت هیجان می لرزد.ریو گفت:

به زودی در میان دیوارهای شهر ما، بجز دیوانهها آدم دیگری دیده نخواهد شد.

براثر خستگی احساس می کرد که گلویش خشک شده است.

ـچيزى بخوريم.

وارد کافهٔ کوچکی شدند که تنها یا یک لامپ در بالای پیشخوان روشن بود و در فضای غلیظ آن که به سرخی می زد، مردم، بی آنکه دلیل ظاهری داشته باشد، با صدای آهسته حرف می زدند. دم پیشخوان در برابر نگاههای حیرت زدهٔ دکتر، یک نوشابهٔ الکلی سفارش داد که لاجرعه سر کشید و گفت که خیلی قوی بود. بعد خواست که بیرون بروند. در بیرون چنین به نظر ریو می رسید که شب از نالهها آکنده است. در گوشهای از آسمان تیره، در بالای چراغها، صفیر گنگی آن گندم کوب نامرئی را به یادش آورد که لاینقطع هوای گرم را زیر و رو می کرد. گران می گفت:

ـخوشبختانه، خوشبختانه.

ريو نمي دانست كه او چه مي خواهد بگويد. گران مي گفت:

ـخوشبختانه من براي خودم كار دارم.

ريو گفت:

ـآری،این امتیازی است.

و در حالی که تصمیم گرفته بود به آن صدای صفیر گوش ندهد، از گران پرسید که آیا از این کار راضی است؟

-آرى، فكر مىكنم كهراه افتادهام.

-هنوز خیلی باید بنویسید؟

گران جانی گرفت، گرمای الکل در صدای او پیدا شد:

-نمی دانم. اما مسئله این نیست دکتر ، نه ، مسئله این نیست.

در میان تاریکی ریو متوجه شد که او بازوانش را تکان میدهد. گوثی در تلاش فراهم آوردن عبارتی بود که ناگهان به روانی به یادش آمد:

میدانید دکتر، آنچدمن میخواهم این است که وقتی نوشته به دست ناشر میرسد، او پس از خواندن آن از جا بلند شود و به همکارانش بگوید: «آقایان، کلاه از سر بردارید و تعظیم کنید.»

این اظهار ناگهانی ریو را به حیرت انداخت. به نظرش رسید که همراهش با بردن دست به سر و قرار دادن بازو به حالت افقی ژست کلاه برداشتن را به خود گرفته است. در آن بالا، گوئی آن صفیر عجیب با قدرت بیشتر از سر گرفته شده بود. گران می گفت:

ـآرى، بايد كامل باشد.

هر چند که ریو از رسوم عالم ادب چندان با خبر نبود ولی احساس می کرد که مسائل نباید به این سادگی جریان یابد، مثلا ناشران در دفاتر کارشان معمولا باید سر برهنه باشند. اما عملا کسی نمی توانست یقین داشته باشد و ریو ترجیح داد که خاموش باشد. بی اختیار به زمزمههای اسرار آمیز طاعون گوش فرا می داد. به محلهٔ گران نزدیک می شدند و چون این محله کمی مرتفع تر بود، نسیم ملایمی آنها را خنک می کرد و در عین حال شهر را از همهٔ صداهایش تصفیه می کرد. لیکن گران به حرف زدن ادامه می داد و ریو نمی توانست همهٔ حرفهائی را که او می گفت متوجه شود. فقط توانست بفهمد که اثر مورد بحث تاکنون دارای صفحات متعددی شده

است اما زحمتی که نویسندهاش برای کمال بخشیدن به آن میکشد طاقت فرساست: «شبها و هفته های تمام روی یک کلمه ... حتی یک حرف ربط ساده.» در اینجا گران سکوت کرد و یک دکمهٔ پالتو دکتر را گرفت. کلمات با تردید از دهان بد شکل او بیرون می آمد:

ـ توجه کنید دکتر. وقتی آدم ناچار باشد انتخاب بین «ما» و «و» آسان است، اما اختیار بین «و» و «بعد» مشکل تر است. و وقتی پای «بعد» و «بعد از آن» به میان می آید این اشکال بزرگتر می شود، اما مطمئناً مشکل تر از همه دانستن این است که آیا باید «و» گذاشت یا نه؟

ريو گفت:

ـ بلى،مىفهمم.

و به راه افتاد. گران آشفته به نظر رسید، ولی دوباره جرأتی یافت و با لکنت گفت:

معذرت مي خواهم. نمي دانم امشب مرا چه مي شود.

ریو آهسته روی شانهٔ گران زد و گفت که دلش می خواهد او را کمک کند و این ماجرا برایش جالب است. گران کمی چهرهاش باز شد و وقتی که جلو خانه رسیدند، پس از کمی تردید به دکتر پیشنهاد کرد که لحظهای بالا بیاید.ریو پذیرفت.

در اطاق ناهارخوری گران او را دعوت کرد که سر میز پر از کاغذی بنشیند. این کاغذها همه به خط بسیار ریز نوشته شده بود. گران به دکتر که نگاههای استفهام آمیزش را به روی او دوخته بود گفت:

-بلی، همین است. راستی مایلید مشروبی بخورید؟ کمی شراب دارم. ریو رد کرد. ورقههای کاغذ را نگاه می کرد. گران گفت:

ـنگاه نکنید،این اولین جملهٔ من است. خیلی اذیتم میکند، خیلی.

خود او هم همهٔ اوراق را تماشا می کرد. دستش بی اختیار به طرف یکی از آنها کشیده شد و آن را بلند کرد و جلو لامپ بی حباب گرفت. ورقه در دست او می لرزید. ریو متوجه شد که پیشانی کارمند شهرداری عرق کرده است. گفت:

-بنشینید و آنرا برای من بخوانید.

گران او را نگاه کرد و با نوعی حقشناسی گفت:

-آری، گمان می کنم که دلم می خواهد این کار را بکنم.

همانطور که چشم به کاغذ دوخته بود کمی منتظر ماند. بعد نشست. ریو در عین حال به همهمهٔ آشفته ای که گوئی در شهر به صفیرهای بلا پاسخ می داد گوش فرا می داد. در این لحظهٔ خاص برای درک این شهری که تا زیر پاهایش کشیده شده بود، دنیای بسته ای که این شهر تشکیل می داد و زوزه های وحشتناکی که شب در آن خفه می شد، قوهٔ ادراک فوق العاده نافذی داشت. صدای گران به صورت گنگی بلند شد: «در یک صبح زیبای ماه مه، زن سوار کار خوش پوشی، بر پشت یک مادیان پر شکوه کهر، خیابانهای گلکاری شدهٔ جنگل «بولونی» را طی می کرد.» سکوت بازگشت و به همراه آن زمزمهٔ نامشخص شهری که رنج می برد. گران ورقه را به زمین گذاشت و همانطور چشم به آن دوخته بود. پس از لحظه ای چشمهایش را بلند کرد:

- فكر ميكنيد چطور است؟

ریو جواب داد که این سرآغاز انسان را به دانستن دنبالهٔ آن علاقمند می کند. گران با هیجان گفت که این عقیده عقیدهٔ کاملا موافقی نیست. با کف دست به روی کاغذها کوبید:

این جمله، به آن جملهای که مقصود من بود، تقریباً نزدیک شده است. وقتی موفق شوم تصویری را که در مخیلهام دارم کاملا روی کاغذ بیاورم، وقتی جملهٔ من درست حالت این گردش و یور تمهٔ اسب را داشته باشد \_ یک، دو، سه \_ آنوقت دنبالهاش آسانتر خواهد بود و بخصوص چنین انتظاری خواهد بود که از آغاز بگویند: «آقایان، تعظیم کنید!»

اما هنوز به این مقصود نرسیده بود. هرگز راضی نمی شد که این جمله را با همین صورتی که دارد به چاپخانه بدهد. زیرا با وجود اینکه گاهی از آن راضی می شد، به این نتیجه می رسید که این جمله هنوز عین حقیقت نیست و سهولت لحنی در آن بود که دورادور ولی کاملا آن را به یک جملهٔ قالبی نزدیک می کرد. گران سرگرم گفتن جملاتی بود که تقریباً همین معنی را

می داد. در این اثناء صدای کسانی که پای پنجرهها، در کوچه می دویدند به گوش رسید. ریو از جا برخاست. گران می گفت:

ـخواهيد ديد چهخواهم كرد.

و در حالی که به سوی پنجره برگشته بود افزود:

ـوقتي كه اين چيزها تمام شود.

اما صدای پاهای شتابزده تکرار می شد. ریو قدم در پلهها گذاشته بود و وقتی که به کوچه رسید دو مرد از برابرش گذشتند. ظاهراً آنها به سوی دروازههای شهر می رفتند. در واقع، بعضی از همشهریان ما که در میان گرما و طاعون گیج شده بودند، از هم اکنون خود را تسلیم خشونت کرده بودند و می کوشیدند که محافظین دیوارها را غافل کنند و به بیرون از شهر بگریزند.

از این فضای وحشتی که ایجاد می شد، عدهٔ دیگری نیز، مانند رامبر می کوشیدند فرار کنند و اگر هم موفقیت بیشتری نصیب شان نبود، سماجت و مهارت بیشتری در کارشان بود. رامبر نخست اقدامات رسمی خود را ادامه داده بود. به طوری که خودش می گفت همیشه عقیده داشت که سماجت پیوسته به پیروزی می انجامد و از یک نظر، زرنگی و راه یابی حرفهٔ او بود. بنابراین عدهای از مقامات و اشخاصی را که معمولا در صلاحیت و کفایتشان شکی نبود ملاقات کرده بود. اما در حال حاضر این صلاحیت هیچ نفعی به حال آنها نداشت. اینها اغلب مردمانی بودند که دربارهٔ مسائل بانکی، صادرات، زراعت و یا تجارت شراب عقاید صریح و قاطعی داشتند.

و نیز در مسائل مربوط به حقوق و بیمه ـ تازه اگر دیپلمهای مطمئن و حسن نیت بارزشان را ندیده بگیریم ـ اطلاعات انکار ناپذیری داشتند. بخصوص آنچه در همهٔ آنها بیش از هر چیز دیگر به چشم می خورد، حسن نیت بود. اما

با وجود این رامبر در برابر هر کدام آنها، هر بار که امکان داشت، دعوای خود را مطرح کرده بود. اساس استدلال او پیوسته این بود که او در شهر ما بیگانه است و به وضع او باید به صورت استثنائی رسیدگی شود. بطور کلی مخاطبان روزنامهنویس این نکته را با کمال میل می پذیرفتند. اما

در مورد طاعون،اطلاعاتشان تقريباً صفر بود.

معمولاً به او توضیح می دادند که عدهٔ دیگری از مردم نیز دچار همین وضع هستند و بنابراین وضع او آنطور که خودش تصور می کند استثنائی نیست. رامبر می توانست به آنها جواب بدهد که این نکته تغییری در استدلال او نمی دهد اما آنها هم جواب می دادند که این مسئله آن قسمت از مشکلات اداری را تغییر می دهد که مخالف هر گونه تبعیض است و این تبعیض سبب ایجاد چیزی می شود که آن را با لحن کراهت آمیزی ـ «سابقه» می نامند. بر حسب طبقهبندی که رامبر به دکتر ریو عرضه کرد، این قبیل استدلالیون، طبقهٔ «فورمالیست»ها را تشکیل می دادند. در کنار آنان هنوز می شد کسانی را هم پیدا کرد که داد سخن می دادند و متقاضی را مطمئن می ساختند که این وضع به هیچو جه ممکن نیست دوام پابد. هر وقت از آنها می خواستند که تصميمي بگيرند نصايح فراوان نثار مي كردند و رامبر را نيز با اظهار اينكه اين گرفتاری زودگذر است تسلی می دادند. کارمندان مبتکری هم بودند که از مراجعه كننده مي خواستند وضع خود را ضمن يادداشتي خلاصه كند و أنجا بگذارد و آنها اقدام خواهند كرد و به او اطلاع خواهند داد. بی قیدانه می خواستند که به او جواز اقامتگاه مجانی و یا آدرس پانسیونهای ارزان بدهند. کارمندان منظم، که اول یک فیش به او می دادند تا یر کند و بعد آن را در قفسهای کنار فیش های مرتب دیگر می گذاشتند. به جان آمدهها که بازوانشان را به هوا بلند می کردند و بی حوصلهها که سرشان را بر مي گرداندند. بالاخره طرفداران سنت بودند که عدهشان بیشتر از همه بود و رامبر را به ادارهٔ دیگری و یا به اقدام تازه ای راهنمائی می کردند.

روزنامهنویس با این ملاقاتها از نفس افتاده بود. و بر اثر انتظار کشیدن بر روی نیمکتهای مخملی و در برابر اعلانهای بزرگی که مردم را به خریدن اوراق خزانه با معافیت از مالیات و یا به ورود در ارتش مستعمراتی دعوت می کرد و نیز بر اثر ورود به دفاتری که چهرههای کارمندانش آسانتر از محتویات کشوها و قفسهها امکان پیش بینی نتیجه را می داد، به مفهوم واقعی شهرداری و یا استانداری پی برده بود. رامبر با لحنی که اثری از تلخی در آن بود به ربو می گفت که همهٔ این چیزها این نفع را دارد که انسان را از

وضع حقیقی غافل می گذارد. پیشرفت طاعون عملا از نظر او دورمانده بود. با توجه به اینکه با این ترتیب روزها سریع تر می گذشت و در وضعی که همهٔ شهر قرار داشت، می شد گفت که گذشتن هر روز، هر کسی را، به شرط آنکه نمیرد، به پایان این رنجها نزدیک تر می سازد. ریو تصدیق کرد که این نکته درست است اما با وجود این واقعیتی است که بیش از حد کلی است.

در این میان، رامبر امیدی در سر پخت. از استانداری یک پرسشنامهٔ سفید برایش رسیده بود و ازاو خواسته بودند که آن را دقیقاً پر کند. در پرسشنامه اسم و مشخصات او، وضع خانوادگیش، منابع درآمدش در گذشته و حال، و آنچه ا Curriculum Vitae او خوانده می شود پرسیده شده بود. تصور کرد این پرسشنامهای است برای سرشماری اشخاصی که باید به اقامتگاه عادی خودشان فرستاده شوند. اطلاعات مبهمی هم که در یکی از ادارات به او داده شده بود این تصور را تأیید کرد. اما پس از چند اقدام صریح توانست سازمانی را که این پرسشنامه را فرستاده است پیدا کند و به او گفتند که این اطلاعات برای موارد مخصوصی تهیه شده است. رامبر پرسید:

\_برای چه مواردی؟

آنگاه برای او توضیح دادند که منظور مواردی است که او دچار طاعون شود و بر اثر آن بمیرد، در آن صورت باید از طرفی بتوانند خانوادهاش را خبر کنند و از طرف دیگر بدانند که باید مخارج بیمارستان را از بودجهٔ شهر حساب کنند و یا منتظر باشند که از طرف نزدیکان او پرداخت شود. این نکته نشان می داد حال که جامعه به آنها پرداخته است، مسلماً او از زنی که در انتظارش است کاملا جدا نشده است. اما این مایهٔ تسلی نبود. آنچه جالب توجه بود و در نتیجه رامبر هم از آن غافل نماند این بود که یک اداره می توانست، در بحبوحهٔ فاجعه، وظیفهٔ خود را ادامه دهد و درست مانند اوقات دیگر و اغلب بدون اطلاع مقامات عالیه، تنها به این دلیل که برای انجام این وظیفه به وجود آمده است، تصمیماتی بگیرد.

دورانی که به دنبال این دوره فرا رسیده برای رامبر، هم آسانترین و هم

دشوارترین دورانها بود. دوران سستی و کرختی بود. به همهٔ ادارات سرزده و همه اقدامات را کرده بود و فقط از این طریق همهٔ راهها به روی او مسدود بود. دیگر به سرگردانی از کافهای به کافهای می رفت. صبح در تراس یک کافه در برابر لیوان آبجو ولرمی می نشست، روزنامهای می خواند به این امید که در آن نشانهای از پایان نز دیک سماری بیابد، به چهرهٔ عابران کوچه نگاه می کرد و به دیدن حالت غمآلود آنان با دلزدگی رو بر میگرداند و پس از اینکه برای صدمین بار تابلوهای مغازهها را که در برابر چشمش بود و اعلان شرابهای گوناگون را که دیگر مصرف نمی شد می خواند، بر می خاست و بی هدف در کوچههای زرد رنگ شهر به راه می افتاد. از گردش های تنها به کافهها و از كافهها به رستورانها ... به اين ترتيب روز را به آخر مي رساند. ريو روزي دم غروب دم در کافهای او را دید که در داخل شدن دچار تردید بود. بالاخره گوئی تصمیم گرفت و رفت و در ته سالن نشست. ساعتی بود که در کافه ها طبق دستور دولت تا حد امكان ديرتر چراغ روشن مي كردند. شفق مانند آب تیرهای سالن را می آکند. سرخی آسمان غروب در شیشهها منعکس می شد و مرمر میزها در آغاز تاریکی به ملایمت برق میزد. در وسط سالن حنائی رامبر به سایهٔ گم گشتهای شباهت داشت و ریو فکر کرد که لحظهٔ تسلیم او فرا رسیده است. اما این لحظه ای بود که در آن همهٔ زندانیان این شهر تسلیم خود را احساس می کردند و برای تسریع در نجات آنها لازم بود کاری کرد. ريو برگشت.

رامبر همچنین ساعتهای طولانی را در راه آهن به سر می برد. ورود به سکوها ممنوع بود. اما سالنهای انتظار که از بیرون می شد وارد آنها شد باز بود. و گاهی گدایان در روزهای گرم به آنجا پناه می بردند زیرا سایه دار و خنک بود. رامبر در آنجا ساعات سابق حرکت قطارها، اعلانهای منع انداختن آب دهن به زمین و دستورات پلیس راه آهن را می خواند. بعد در گوشه ای می نشست. سالن نیمه تاریک بود. یک بخاری کهنهٔ چدنی، در میان نقش های متقاطع قدیم کف زمین از ماه های پیش سرد بود. بر دیوار، چند

اعلان کهنه مردم را به زندگی آزاد و خوشی در باندول یا کن ۲ دعوت میکرد. رامبر در اینجا از آن نوع آزادی وحشتناک برخوردار می شد که انسان در اعماق محرومیت به آن می رسد. از قراری که به ربو می گفت ، تصوراتی که تحمل شان بیش از همه برای او دشوار بود، تصورات مربوط به پاریس بود. منظرهای از سنگهای قدیمی و آبها، کبوتران پاله روایال ، «ایستگاه راهآهن شمال»، محلههای خلوت یانتئون ٔ و چند نقطهٔ دیگر شهری که خود او نمي دانست اين همه دوستش داشته است، پيوسته رامبر را دنبال مي كرد و مانع این می شد که کار مشخصی انجام دهد. ریو فقط فکر می کرد که او این تصورات را به تصورات مربوط به عشق خود تشبیه می کند. و روزی که رامبر به او گفت که دوست دارد ساعت چهار صبح بیدار شود و به شهر خود بیندیشد، ریو بر اثر تجارب شخصی خویش به سادگی چنین تعبیر کرد که او دوست دارد به زنی که در آنجا گذاشته است فکر کند. زیرا در واقع این ساعتی بود که رامبر می توانست او را تصرف کند. معمولا انسان تا ساعت چهار صبحکاری نمیکند و در این ساعت میخوابد، حتی اگر شب شب خیانت هم باشد. آری، انسان در این ساعت می خوابد و این اطمینان بخش است زیرا آرزوی بزرگ قلب اندیشناک این است که موجود محبوب خود را به صورتی پایان ناپذیر مالک شود یا بتواند به هنگامی که لحظهٔ فراق فرا رسیده است این موجود را در خوابی بی رؤیا فرو برد که تا آمدن روز وصال ياياننياىد.

- 1. Bandol
- 2. cannes
- 3. palais Royal
- 4. panthéon

که یک روز تمام وزید و دیوارها را خشک کرد. خورشید تابیدن گرفت. در سراسر روز امواج مداوم حرارت و نور شهر را آکند. در بیرون کوچههای طاق دار و آپارتمانها، گوئی حتی یک نقطه وجود نداشت که از کور کننده ترین انعکاسها در امان باشد. خورشید همشهریان ما را در همه گوشههای کوچه دنبال می کرد و تا می ایستادند بر سرشان می کوبید. چون این آغاز گرما با افزایش ناگهانی تعداد قربانیان و رسیدن آن به هفتصد نفر همزمان بود، نوعی یأس و ناتوانی شهر را فرا گرفت. بین محلههای خارج شهر و در میان کوچههای مسطح و خانههای ایواندار، ازدحام نقصان یافت. در این محلهها که مردم پیوسته دم در خانههاشان زندگی می کردند، همه در این محلهها که مردم پیوسته دم در خانههاشان زندگی می کردند، همه درها مسدود بود و همهٔ کرکرهها بسته بود و انسان نمی دانست که مردم می خواهند خود را از گرما حفظ کنند و یا از طاعون. با وجود این از بعضی می خواهند خود را از گرما حفظ کنند و یا از طاعون. با وجود این از بعضی می دانه ما صدای ناله بیرون می آمد. پیش از این وقتی چنین حادثهای روی می داد، اغلب اشخاص متجسسی را می دیدید که در کوچه می ایستادند و گوش فرا می دادند. اما پس از این هر اس های طولانی گوئی قلب هر کسی گوش فرا می دادند. اما پس از این هر اس های طولانی گوئی قلب هر کسی

مدت كمي يس از موعظه، گرما آغاز شد. پايان ماه ژوئن فرا مي رسيد.

فردای بارانهای دیررسی که نشانهٔ یکشنبهٔ موعظه بود، تابستان به یک حمله در آسمان و بر فراز خانهها ظاهر شد. نخست باد شدید سوزانی برخاست سخت شده بود و هر کسی در کنار ناله ها راه می رفت یا می زیست، چنان که گوئی این ناله ها زبان طبیعی انسان هاست.

دم دروازهها اغتشاش هائي روي داد كه ژاندارمها مجبور شدند اسلحه به کار ببرند و این حوادث هیجان گنگی ایجاد کرد. مسلماً کسانی زخمی شده بو دند، اما در شهر که همه چیز بر اثر گرما و ترس رنگ مبالغه می گرفت، از کشته شدن عدهای حرف می زدند. در هر حال شکی نبود که نارضایتی افزایش می یافت و مقامات دولتی از اینکه وضع بدتر شود می ترسیدند و برای اینکه مبادا مردمی که گرفتار پنجهٔ بلا هستند سر به طغیان بردارند تدابیر جدی اتخاذ کرده بو دند. روزنامهها احکامی را چاپ می کردند که ممنوعیت خروج از شهر را دوباره تذکر می داد و کسانی را که بر خلاف آنها عمل کنند به مجازات زندان تهدید می کرد. گشتی ها در شهر به راه افتادند. اغلب در کوچههای خلوت و داغ، نخست صدای سم اسبها بر سنگفرشها شنیده می شد سپس نگهبانان سوار را می دیدی که از میان ردیف پنجرههای بسته میگذرند. پس از عبور گشتیها سکوتی سنگین و مظنون بر شهر تهدید شده سنگینی می کرد. دورادور صدای شلیک گلولههای گروههای مخصوص شنیده می شد که به موجب دستور تازهای مأمور کشتن سگها و گربهها بو دند زیرا ممکن بود این حیوانات کیکها را به مردم انتقال دهند. این انفجارهای خشک حالت وحشتی در شهر ایجاد مي کر د .

در میان گرما و سکوت، بخصوص برای قلب و حشتزدهٔ همشهریان ما همه چیز اهمیت بزرگی پیدا می کرد. رنگهای آسمان و بوهای زمین را که نشانهٔ عبور فصل هاست برای نخستین بار همه احساس می کردند. همه با ترس و لرز می فهمیدند که گرما به بیماری کمک خواهد کرد و در عین حال هر کسی می دید که تابستان آمده و جایگیر شده است. صدای ابابیل ها در آسمان شبانگاه و بر فراز شهر تیزتر می شد و دیگر با بامدادان ژوئن که در سرزمین ما افق را عقب تر می برد متناسب نبود. گلها دیگر به صورت غنچه به بازار نمی آمدند، آنها پیشاپیش می شکفتند و پس از فروش بامدادی،

گلبرگهای آنها پیاده روهای پر گردو خاک را می پوشاند. آشکارا می دیدی که بهار از نفس افتاده است، جان خود را به اسراف در هزاران گل در خشان همه جا پخش کرده است و اکنون می خواهد چشم بر هم بگذارد و به تدریج در زیر سنگینی دوگانهٔ طاعون و گرما نابود شود. برای همهٔ همشهریان ما، این آسمان تابستان، این کوچهها که در زیر پردهٔ غبار ملال رنگ باخته بودند، همان مفهوم تهدید آمیز صدها مرده را داشتند که در روز بر شهر سنگینی می کرد. آفتاب مداوم و این ساعتهائی که طعم خواب و تفریح داشت، دیگر مانند گذشته انسان را به جشن و سرور آب و لذت نفس دعوت نمی کرد. برعکس این ساعتها زنگ توخالی شان در شهر بسته و خاموش به صدا در می آمد. آنها طنین مسین فصول سعادت آمیز را از دست داده بودند. آفتاب طاعون همهٔ رنگها را تیره می ساخت و هر گونه شادی را فرار می داد.

این یکی از انقلابهای بزرگ بیماری بود. پیش از این همهٔ همشهریان ما تابستان را با شادمانی استقبال می کردند آنگاه شهر به سوی دریا سرازیر می شد و همهٔ جوانانش را به پلاژها می ریخت.این تابستان، برعکس، دریای نزدیک ممنوع بود و تن حق استفاده از خوشی هایش را نداشت. در این شرایط چه می توان کرد؟ باز هم تارو است که دقیق ترین تصویر را از زندگی ما در آن زمان به دست می دهد. او پیشرفت طاعون را بطورکلی زیر نظر داشت و یادداشت می کرد که خبرهای رادیو نشانهٔ مرحلهٔ تازهای از طاعون است زیرا دیگر رادیو صدها مرگ در هفته را خبر نمی دهد، بلکه نو دودو، صدوهفت و صدو بیست مرگ در روز را اعلام می کند: «روزنامه ها و مقامات بازی زیر کانهای با طاعون می کنند. آنها خیال می کنند که از قوت آن چیزی می کاهند زیرا صدوسی ویک رقمی است بسیار کوچکتر از نهصدوده.» او همچنان مناظر غمانگیز و یا تماشائی بیماری را نقل می کرد، مثلا آن زنی که در محلهای خلوت با کر کرههای بسته، ناگهان بالای سر خود پنجرهای را باز کرده و پس از کشیدن دو فریاد طولانی لنگههای پنجره را به سوی تاریکی غلیظ اطاق هل داده است. اما در جای دیگر هم یادداشت کرده بود که قرص نعنا در داروخانه ها تمام شده است زیرا عدهٔ زیادی از مردم برای حفظ خویشتن از سرایت احتمالی مرض، این قرصها را می مکند.

او همچنین به مشاهدهٔ اشخاص مورد نظر خود ادامه می داد. از قرار معلوم پیرمرد کوچک اندام هم که با گربهها سر و کار داشت، در فاجعهای زندگی می کرد، صبح یکی از روزها صدای تیرها بلند شده بود و به طوری که تارو می نوشت، چند پر تاب سرب، اغلب گربهها را کشته و بقیه را چنان ترسانده بود که کوچه را ترک گفته بودند. همان روز پیرمرد کوچک اندام در ساعت مقرر به بالکون آمده و در چهرهاش آثار حیرت ظاهر شده بود. از بالکون خم شده و سر و ته کوچه را جستجو کرده بود و ناچار شده بود انتظار بکشد. دستش ضربههای کوچک به نردهٔ بالکون می زد. باز هم منتظر شده و مقداری کاغذ خرد کرده بود. وارد اطاق شده و دوباره بیرون آمده بود. بعد، پس از مدتی ناگهان ناپدید شده و پنجرهها را با خشم پشت سرش بسته بود. روزهای بعد همان صحنه تجدید شد اما می شد در چهرهٔ پیرمرد کوچک اندام اندوه و آشفتگی آشکاری را مشاهده کرد. پس از یک هفته، تارو بیهوده انتظار ظاهر شدن روزانهٔ او را کشید، اما پنجرهها با سماجت بر روی اندوه محسوسی بسته ماند. در یادداشتها چنین نتیجه گیری شده بود: «در اثناء محسوسی بسته ماند. در یادداشتها چنین نتیجه گیری شده بود: «در اثناء طاعون، تف کردن به روی گربهها ممنوع است.»

از طرف دیگر، وقتی که تارو شبانگاه بر میگشت همیشه مطمئن بود که چهرهٔ درهم رفتهٔ نگهبان شبانهٔ هتل را خواهد دید که در طول و عرض سرسرا قدم میزند. این شخص به هر کسی که از راه میرسید یادآوری میکرد که این بلا را پیشبینی کرده بود. تارو تصدیق میکرد که پیشبینی بدبختی را از دهن او شنیده است اما تذکر می داد که پیشبینی او خبر از یک بلابختی را از دهن او شنیده است اما تذکر می داد که پیشبینی او خبر از یک زلزله می داد. نگهبان پیر به او جواب می داد: «آه! کاش زلزله بود! تنها یک تکان است و بعد هم تمام می شود ... مرده ها و زنده ها را می شمارند و دیگر کار تمام است. اما این مرض لعنتی! حتی کسانی هم که دچارش نیستند آن را در قلبشان دارند.»

بی تابی مدیر هم کمتر از او نبود. در آغاز، مسافران که مجاز نبودند شهر را ترک کنند، بر اثر بسته شدن شهر مجبور شده بودند در هتل باقی بمانند. اما کم کم با طولانی شدن بیماری بیشتر آنها ترجیح داده بودند که در خانه های دوستان ساکن شوند. و همان دلائلی که همهٔ اطاقهای هتل را پر کرده بود، از آن به بعد آنها را خالی نگه می داشت زیرا دیگر مسافر تازهای به شهر ما نمی رسید. تارو یکی از ساکنان انگشت شمار هتل بود و مدیر هتل در هر فرصتی به او یادآوری می کرد که اگر به خاطر رضایت این چند مشتری آخری نبود، از مدتها پیش هتل را تعطیل کرده بود. او اغلب از تارو می خواست که طول احتمالی بیماری را حدس بزند. تارو چنین اظهار عقیده می کرد: «می گویند که سرما جلو این بیماری ها را می گیرد.» مدیر دچار هیجان می شد و می گفت: «ولی اینجا هیچوقت واقعاً سرد نمی شود. در هر حال تا چندین ماه دیگر گریبانمان را ول نخواهد کرد.» او اطمینان داشت که بعد از آن هم تا مدتی دراز مسافران از شهر رو گردان خواهند بود. این طاعون به منزله ورشکستگی توریسم بود.

در رستوران، پس از غیبت کوتاهی، مسیو اتون، مرد جغدوار، دوباره پیدا شد، اما این بار فقط دو تولهٔ مؤدبش دنبال او بودند. طبق اطلاعی که به دست آمد زن او مادر خودش را پرستاری کرده و به خاک سپرده بود و اکنون دوران قرنطینه را می گذراند. مدیر هتل به تارو گرفت:

هیچ خوشم نمی آید. او چه قرنطینه بگذراند و چه نگذراند مشکوک است و در نتیجه،اینها هم مشکوک هستند.

تارو، تذكر مي داد كه از اين نظر همهٔ مردم مشكوك هستند.

اما مدیر شخص قاطعی بود و دربارهٔ موضوع نظریات صریحی داشت: \_نه آقا ، نه شما مشکوک هستید و نه من ، ولی آنها هستند.

اما مسیو اتون با این چیزها تغییر نمی کرد و این بار طاعون در او بی اثر مانده بود. با همان حالت سابق وارد سالن رستوران می شد، روبروی بچههایش می نشست و سخنان تشخص آمیز و خصمانه به آنها می گفت. فقط پسر کوچک قیافه اش عوض شده بود: او هم مانند خواهرش لباس سیاه پوشیده و نیز کمی در خود فرو رفته بود و با این قیافه، مدل کوچکی از پدرش بود. نگهبان شب که مسیو اتون را دوست نمی داشت به تارو می گفت:

-آه! این یکی همینطور با لباس خواهد مرد. با این ترتیب دیگر احتیاجی به کفن کردن ندارد و یکراست به آن دنیا خواهد رفت.

موعظهٔ پانلو نیز در یادداشتهای تارو آمده بود، اما با تفسیر زیر: «من این شور و حمیت پرجاذبه را درک می کنم. در آغاز بلایا و نیز هنگامی که پایان آنها فرا رسد پیوسته کمی به فصاحت متوسل می شوند. در مورد اول هنوز عادت فراموش نشده است و در مورد دوم تازه از سر گرفته شده است. در اثنای بدبختی است که انسان به واقعیت خو می گیرد، یعنی به سکوت. به انتظار آن باشیم.»

تارو بالاخره یادداشت میکند که گفتگوی درازی با دکتر ریو داشته است و فقط تذکر میدهد که از این گفتگو نتایج خوبی گرفتهاند و به این مناسبت به رنگ قهوهای روشن چشمان مادر دکتر ریو اشاره میکند و به صورتی غریب مینویسد که نگاهی که اینهمه خوش قلبی در آن خوانده شود پیوسته قویتر از طاعون خواهد بود. سپس عباراتی طولانی به پیرمرد نفس تنگ که ریو معالجهاش میکند اختصاص می دهد.

او پس از ملاقاتشان به اتفاق دکتر به دیدن این شخص رفته بود. پیرمرد تارو را با نیشخندها و بهم مالیدن دستها استقبال کرده بود. او در رختخواب به بالشش تکیه داده بود و دو دیگ نخود در پیش داشت. به دیدن تارو گفته بود: «آه! باز هم یکی دیگر. کار دنیا برعکس شده، عدهٔ دکترها بیشتر از مریضهاست! معلوم است که مرض کارش بالا گرفته. ها؟ کشیش حق دارد، مستحقش بودیم. «فردای آن روز تارو بی خبر پیش او رفته بود.

بنابر آنچه در یادداشتهای تارو نوشته شده است، پیرمرد که شغلش بافندگی بوده در پنجاه سالگی به این نتیجه رسیده بود که بقدر کافی کار کرده است. از همان وقت به بستر رفته و دیگر بیرون نیامده بود. و حال آنکه سر پا بودن برای بیماری «آسم» او مفیدتر بود. درآمد کوچکی داشت که او را تا هفتادوپنج سالگی خوشحال و سر دماغ نگاه داشته بود. نمی توانست منظرهٔ ساعت را تحمل کند و در سراسر خانهاش حتی یک ساعت نداشت. می گفت: «ساعت هم گران است و هم بی معنی.» او وقت را و بخصوص

ساعت غذاها را که یگانه وقت مهم برای او بود، به وسیلهٔ دو دیگ نخود تعیین می کرد که صبح وقتی بیدار می شد یکی از آن دو پر از نخود بود. او دیگ دوم را با حرکت یکنواخت و منظمی دانه به دانه از نخود پر می کرد. به این ترتیب در طول روز که با دیگهای نخود اندازه گرفته می شد، اوقاتی را که لازم داشت پیدا می کرد. می گفت: «هر بار که پانزده دیگ عوض شد باید شکمم را سیر کنم. خیلی ساده است.»

به طوری که زنش می گفت او از همان دوران جوانی فطرت خود را نشان داده بود. هرگز هیچ چیزی جلب توجه او را نکرده بود، نه کارش، نه دوستان، نه کافه، نه موسیقی، نه زنها و نه گردش و تفریح. هرگز از شهر خودش خارج نشده بود، بجز روزی که مجبور شده بود برای یک کار خانوادگی به «الجزیره» برود، آن روز هم در نزدیکترین ایستگاه راه آهن توقف کرده و دیگر نتوانسته بود دور تر برود. با اولین قطار به خانه اش بازگشته بود.

برای تارو که از این زندگی منزوی او حیرت می کرد تقریباً تشریح کرده بود که بنابر گفته های مذهبی نیمهٔ اول زندگی انسان دوران صعود است و نیمهٔ دوم آن دوران نزول و در این دوران نزول دیگر روزهای زندگی انسان متعلق به خود او نیست و در هر لحظهای می توانند آنها را از او بگیرند، پس کاری از او ساخته نیست و بهترین راه این است که هیچ کاری نکند. از ضد و نقیض گوئی هم پروائی نداشت زیرا کمی بعد به تارو گفته بود که خدا وجود ندارد زیرا در غیر این صورت کشیشها زاید بودند. اما به دنبال بحثهائی که بعداً پیش آمد تارو پی برد که این فلسفهٔ او با عصبانیتش از اعانه های متعددی که کلیسای محله جمع می کرد رابطهٔ نزدیک دارد. اما آنچه چهرهٔ این پیرمرد را تکمیل می کرد آرزوی عمیقی بود که او چندین بار آن را در برابر مخاطبش تکرار کرد: امیدوار بود وقتی بمیرد که خیلی پیر شده در برابر مخاطبش تکرار کرد: امیدوار بود وقتی بمیرد که خیلی پیر شده

تارو از خود می پرسید: «آیا این آدم مقدس است؟» و جواب می داد: «آری، اگر تقدس مجموعه ای از عادات باشد.»

اما در همان ضمن، تارو به تشریح دقیقی از یک روز شهر طاعون زده

دست می زند و به این ترتیب دربارهٔ مشغولیات و زندگی همشهریان ما در اثنای این تابستان نظر درستی می دهد. تارو می گوید: «هیچکس نمی خندد مگر مستها، و آنها هم زیادی می خندند.» سپس تحلیل خود را آغاز می کند:

«در تاریکی سحرگاه در شهر که هنوز خالی است نسیم ملایم می وزد. در این ساعت که فاصلهٔ بین مرگهای شب و احتضارهای روز است، گوئی طاعون لحظهای دست از تلاش بر می دارد و نفس تازه می کند. همهٔ مغازهها بسته است، اما بر روی بعضی از آنها جملهٔ «به علت طاعون بسته است.» نشان می دهد که آنها کمی بعد همراه مغازههای دیگر باز نخواهد شد. روزنامه فروشها که هنوز خواب آلودند، هنوز خبرها را فریاد نمی زنند بلکه در گوشهٔ کوچهها پشت به دیوار داده اند و با حرکت خوابگردها، کالایشان را به نور فانوسها عرضه می کنند. کمی بعد با عبور اولین ترامواها در سراسر شهر پراکنده خواهند شد و همه اوراقی را که کلمهٔ «طاعون» بر آنها نقش بسته است در دست خواهند داشت: «آیا طاعون پائیزی هم به دنبال خواهد داشت؟ پروفسور ب ... جواب می دهد : «نه!» صدوبیست و چهار مرده، بیلان نودو چهارمین روز طاعون.»

«به رغم بحران کاغذ که روزبروز حادتر می شود و بعضی از مطبوعات را مجبور کرده است که از شمارهٔ صفحاتشان بکاهند، روزنامهٔ دیگری ایجاد شده است به نام «اخبار بیماری مسری» که وظیفهٔ خود را چنین بیان داشته است: «خبردار کردن همشهریانمان با بیطرفی و دقت از پیشرفت و یا عقبنشینی بیماری. آشنا ساختن آنها با عقاید صلاحیتدارترین اشخاص دربارهٔ آیندهٔ بیماری، پشتیبانی از تمام کسان شناخته یا ناشناخته و همهٔ گروههائی که برای مبارزه با بلیه آماده شدهاند. حفظ معنویات مردم، ابلاغ دستورات مقامات مسئول و خلاصه گردآوری همهٔ نیات نیک در یکجا برای مبارزهٔ مؤثر با مرضی که ما را در هم می کوبد.» در واقع این روزنامه به زودی به چاپ اعلانهای داروهای تازهای اکتفاء کرد که «در جلوگیری از طاعون معرکه می کند.»

حوالی ساعت شش صبح در صفهائی که دم در مغازه ها یک ساعت پیش از باز شدنشان کشیده می شود و بعد در ترامواهای آکنده از مسافر که از محلههای اطراف می رسند، فروش همهٔ این روزنامه ها آغاز می شود. ترامواها به صورت یگانه وسیلهٔ حملونقل در آمدهاند و در حالی که تا رکابشان پر از مسافر است به زحمت پیش می روند. جالب توجه اینکه با وجود این از دحام، همهٔ مسافران تا حد امکان پشت به همدیگر می کنند تا از سردان و سرایت متقابل جلوگیری کنند. هر تراموا در ایستگاه ها، باری از مردان و زنان را خالی می کند که عجله دارند زودتر دور شوند و تنها بمانند. بر اثر حالت عصبی که رفته رفته به صورت مزمن در می آید، اغلب صحنه های مشاجره روی می دهد.

«پس از عبور اولین ترامواها، شهر به تدریج بیدار می شود، اولین آبجوفروشیها درهاشان را باز می کنند. در پیشخوانهای آنها اخطارهائی از این قبیل ردیف شده است: «قهوه نداریم.» «قند را همراه بیاورید.» الخ ... بعد مغازه ها باز می شود و کوچه ها جان می گیرد. در همان اثناء روشنائی افزایش می یابد و گرما رفته رفته آسمان ژوئیه را سربی رنگ می کند. در این ساعت آنان که هیچ کاری نمی کنند به بولوارها سرازیر می شوند. اغلب اینها گوئی وظیفه دارند با نمایش دادن تجمل شان سحر طاعون را باطل کنند. همه روزه حوالی ساعت یازده در خیابانهای اصلی دسته هائی از مردان و زنان جوان در گردشند و می توان در آنها آن شور زندگی را دید که در دل بدبختی های بزرگ تظاهر می کند. اگر بیماری مسری گسترش یابد، مرزهای اخلاق نیز دور تر خواهد شد. و ما یکبار دیگر شاهد محافل هرزگی میلانی در کنار گورها خواهیم بود.

«وقت ظهر رستورانها در یک چشم بهم زدن پر می شود. به زودی دستههای کوچکی که نتوانستهاند جا پیدا کنند در رستورانها تشکیل می شود، آسمان به تدریج بر اثر حدت گرما رنگ می بازد. در کنار

۱ Saturnales جشن های رومی که به افتخار اساتورن ارب النوع زراعت ترتیب داده می شد و هر گونه هرزگی در آن مباح بود.

کوچههائی که از اشعهٔ آفتاب می سوزند، در سایهٔ پردههای بزرگ، کسانی که می خواهند خواربار تهیه کنند به انتظار نوبت خود می ایستند. پر بودن رستورانها به این علت است که آنها مسئلهٔ تهیهٔ غذا را تسهیل می کنند. اما دلهرهٔ سرایت بیماری را نمی توانند از بین ببرند. مشتریان مدتی از وقت خود را برای امتحان دقیق کارد و چنگال تلف می کنند. تا چندی پیش بعضی از رستورانها اعلام می کردند: «اینجا کارد و چنگال ها جوشانده شده است.» اما کمکم آنها از هر گونه تبلیغی صرفنظر کردند زیرا مشتریان مجبور بودند که بیایند. از طرف دیگر، مشتری با کمال میل خرج می کند. شرابهای اعلی یا شرابهائی که چنین شهرتی دارند و همچنین غذاهای اضافی گران قیمت مقدمهٔ تاختوتاز بی لگامی است. گویا در یکی از رستورانها وحشت شدیدی مردم را گرفته است زیرا یکی از مشتریان حالش بهم خورده و رنگ از شدیدی مردم را گرفته است زیرا یکی از مشتریان حالش بهم خورده و رنگ از جهرهاش پریده است بعد برخاسته و تلوتلو خورده و به سرعت از رستوران بیرون رفته است.

وحوالی ساعت دو، شهر رفته رفته خالی می شود. و در این لحظه است که سکوت و گردو خاک و خورشید و طاعون در کوچه با هم تنها می مانند. در طول خانه های بزرگ خاکستری رنگ گرما بی وقفه در جریان است. این ساعت های دراز زندان، در غروب های شعله وری که بر روی شهر پر جمعیت و پر حرف فرو می ریزد پایان می یابد. در اثنای اولین روزهای گرما، معلوم نیست به چه علت شامگاه ها خلوت بود. اما اکنون اولین خنکی هوا، اگر هم امیدی به همراه نیاورد، آرامشی می آورد. آنگاه همه به کوچه ها می ریزند، با حرف زدن سر خود را گرم می کنند، با هم مشاجره می کنند و یا به هم چشم می دوزند و در زیر آسمان سرخ ژوئیه، شهر آکنده از جفت ها و سروصداها، به سوی شبی که نفس نفس می زند رو می کند. همه شب در بولوارها، پیرمرد مؤمنی که کلاه شاپو و کراوات پهن دارد از میان مردم می گذرد، و بیهوده و پیاپی تکرار می کند: وخدا بزرگ است. به سوی او بیائید. همه مردم به سوی چیزی می دوند که آن را خوب بیائید. هم شناسد و یا به نظرشان واجب تر از خداوند جلوه می کند. در آغاز وقتی نمی شناسد و یا به نظرشان واجب تر از خداوند جلوه می کند. در آغاز وقتی نمی شناسد و یا به نظرشان واجب تر از خداوند جلوه می کند. در آغاز وقتی

که تصور می کردند این هم مرضی است مثل مرضهای دیگر مذهب جای خود را داشت. اما وقتی که دیدند جدی است به یاد خوش گذرانی افتادند. همهٔ اضطرابی که در طول روز بر چهرهٔ آنها نقش می بندد، در غروب سوزان و گردآلود، در نوعی هیجان سبع و آزادی نادانسته که همهٔ ملت را تب زده کرده است تحلیل می رود.

«و من هم مانند آنان هستم. چه باید کرد! مرگ برای کسانی مثل من هیچ نیست. حادثهای است که به آنها حق می دهد.»

«ریو» خواسته بود. «ریو» در شامگاهی که منتظر او بود، مادرش را نگاه میکرد که با متانت در گوشهای از اطاق ناهارخوری روی صندلی نشسته بود. وقتی که کارهای خانه تمام می شد او بقیهٔ روزهای خود را در اینجا بسر می برد. «ریو» حتی مطمئن نبود که مادرش در انتظار او می نشیند. اما با وجود این وقتی که او ظاهر می شد چیزی در چهرهٔ مادرش تغییر می کرد. همهٔ آن گنگی و سکوتی که زندگی پر زحمت خانه بر چهرهاش داده بود

ملاقاتی را که «تارو» در یادداشت هایش از آن حرف می زند، خو د او از

ناگهان جان می گرفت. بعد دوباره سکوت باز می گشت. آن شب او از پنجره کوچه را که خلوت شده بود نگاه می کرد. چراغهای شب به دو سوم تقلیل یافته بود. و دورادور، لامپ بسیار ضعیفی پرتوی در ظلمت می انداخت. «مادام ریو» گفت:

ـآیا میخواهند در تمام مدتی که طاعون است روشنائی شهر را همینطور کم نگه دارند! \_محتملاً.

ـ به شرط اینکه تا زمستان ادامه پیدا نکند. آن وقت تلخ خواهد بود. ربو گفت:

ـآرى.

ریو که نگاه مادرش به پیشانی او افتاد، میدانست که ناراحتی و کار زیاد روزهای اخیر صورتش را گود انداخته است. «مادام ریو» گفت:

\_امروز وضع خراب بود؟

ـاوه!مطابق معمول.

مطابق معمول! یعنی سرمهائی که از پاریس فرستاده شده بی اثرتر از سرمهای اولی به نظر رسیده است و آمار تلفات بالا می رود. تلقیح سرمهای پیشگیری برای خانواده های سالم امکان پیدا نکرده و فقط خانواده هائی که بیماری در آنها دیده شده تلقیح شده اند. برای تعمیم دادن تلقیح احتیاج به عده زیادی کارمند هست. اغلب خیار کها قابل شکافتن نیست زیرا دوران سفت شدن آنها فرا رسیده است و بیماران را رنج می دهد. از شب پیش دو مورد از یک نوع تازهٔ اپیدمی در شهر دیده شده است. بدین ترتیب طاعون حالت ریهای پیدا می کند. و همان روز در ضمن جلسهای، پزشکان خسته و کوفته، در برابر استاندار که نمی داند چکار کند، برای جلوگیری از سرایت کوفته، در مورات تازهای را خواسته و موفق شده اند. مطابق معمول معلوم نیست که کار به کجا خواهد کشید.

مادرش را نگاه کرد. نگاه زیبای چشمان قهوه ای محبتی را که از سالها پیش قلب او را آکنده بود به جوش آورد:

ــمى ترسى مادر؟ ...

ـ در سن و سال من آدماز كمتر چيزي مي ترسد.

ـروزها دراز استو من تقريباً هيچوقت خانه نيستم.

ـ وقتی بدانم که خواهی آمد و منتظرت باشم برایم فرق نمیکند و وقتی اینجا نیستی به کاری که میکنی فکر میکنم. خبرهای تازهای داری؟ ...

بلی، اگر مطالب تلگرام آخری را که رسیده است قبول کنم کارها روبراه است. اما می دانم که این حرفها را برای تسکین من می زنند.

صدای زنگ در بلند شد. دکتر به مادرش لبخند زد و برای باز کردن در رفت. در نیمه تاریکی پاگرد پلکان، تارو قیافهٔ خرس درشت خاکستری

پوشی را داشت. ریو او را بر روی میز کارش نشاند و خود او پشت صندلی راحتی میزش ایستاد. یگانه لامپ روشن اطاق که روی میز بود، آنها را از هم جدا می کرد.

تارو بى مقدمه گفت:

مى دانم كه با شما مى توانم صاف و پوست كنده حرف بزنم.

ريو با سكوت تصديق كرد.

ـتا پانزده روز یا یک ماه دیگر، وجود شما در اینجا هیچ فایدهای نخواهد داشت و موج حوادثاز سر شما خواهد گذشت.

ريو گفت:

درستاست.

ـتشکیلات خدمات بهداشتی خراب است. شما نه آدم دارید و نه وقت. ریو دوباره تصدیق کرد که واقعیت چنین است.

-شنیدهام که استانداری به فکر یک «سرویس ملی» افتاده است تا اشخاص سالم را وادار کند که در کار نجات عمومی شرکت کنند.

ـشما اطلاعات كافي داريد. اما نارضايتي زياد است و استاندار ترديد مي كند.

ـ چرا داوطلب نمي خواهند؟

این کار را کردهاند اما نتیجه جالب نبوده.

این کار را از راه رسمی کردهاند بی آنکه خودشان هم اعتقادی به آن داشته باشند. چیزی که آنها ندارند قدرت تخیل است. آنها هرگز رقیب طاعون نیستند. و درمانهائی که تصورش را می کنند به زحمت در حد یک ذکام است. اگر آزادشان بگذاریم که این کارها را بکنند، از بین خواهند رفت و ما را هم با خودشان خواهند برد.

ريو گفت:

ممکن است. باید بگویم که برای کارهای عظیمی که می گویم به فکر استفاده از زندانیان افتاده اند.

من ترجیح می دادم که از آدمهای آزاد استفاده کنند.

ـمن هم. اما چرا؟

\_من از محکومیت به مرگ می ترسم.

ریو تارو را نگاه کرد و گفت:

\_آن وقت چه؟

ـ آن وقت من نقشهای برای سازمانهای بهداشتی داوطلبان دارم. به من اجازه بدهید که به این کار بپردازم و مقامات دولتی را کنار بگذاریم. گذشته از این آنها به قدر کافی گرفتارند. من تقریباً همه جا رفقائی دارم و آنها هستهٔ اولیه را تشکیل خواهند داد و طبعاً خودم هم شرکت خواهم داشت.

ريو گفت:

بدون شک خودتان احساس میکنید که با کمال خوشحالی می پذیرم. انسان همیشه احتیاج به کمک دارد. بخصوص در این حرفه. من به عهده می گیرم که این فکر را به استانداری بقبولانم. گذشته از این آنها راه دیگری ندارند ولی ...

كمي فكر كرد و ادامه داد:

خودتان بهتر می دانید که این کار ممکن است کشنده باشد. و در هر حال بایست من شما را از این نکته مطلع کنم. خوب فکر کرده اید؟

تارو با چشمان خاکستری و آرامش او را نگاه میکرد:

ـدكتر،درباره موعظهٔ پانلو چەفكر مىكنيد؟

سؤال بطور طبيعي مطرح شده بود.ريو هم بسيار طبيعي جواب داد:

من بیشتر از آن در بیمارستانها زندگی کردهام که بتوانم فکر مجازات همگانی را دوست بدارم. اما می دانید که مومنان مسیحی اغلب اینطور حرف می زنند بی آنکه واقعاً اینطور فکر کنند. آنها بهتر از آن هستند که جلوه می کنند.

با وجود این شما هم مثل پانلو فکر میکنید که طاعون جنبه نیکوکارانهاش را دارد، چشمها را باز میکند و به اندیشیدن وامی دارد؟

دکتر سرش را با بی صبری تکان داد و گفت:

مثل همهٔ بیماریهای این دنیا. آنچه در مورد همهٔ دردهای این جهان

صدق میکند دربارهٔ طاعون هم صادق است. طاعون می تواند به عظمت یافتن کسی کمک کند. با وجود این وقتی انسان فلاکتی را که طاعون همراه می آورد می بیند باید دیوانه یا کور و یا بزدل باشد که در برابر آن تسلیم شود.

ریو کمی صدایش را بلندتر کرده بود. اما تارو حرکتی با دست کرد که گوئی می خواست او را آرام کند و لبخند زد.

ريو شانه هايش را تكان داد و گفت:

بلى.اما شما جواب نداديد. آيا فكر كردهايد؟

تارو کمی در صندلی راحتی جابجا شد و سرش را در روشنائی پیش آورد:

-دكتر، شما به خدا ايمان داريد؟

سؤال باز هم بطور طبيعي طرح شده بود. اما اين بار ريو ترديد كرد:

انه. اما منظور چیست؟ من در ظلمت شب هستم و می کوشم که روشن ببینم. مدت درازی است که این مطلب برای من تازگیش را از دست داده است.

ـآيا همين نيست كهشما را از پانلو جدا ميكند؟

-گمان نمی کنم. پانلو اهل مطالعه است. او مردن انسانها را زیاد ندیده است و برای همین است که به نام حقیقت حرف می زند. اما کو چکترین کشیش ده که قلمرو کلیسای خود را اداره می کند و نفس های یک محتضر را شنیده است مثل من فکر می کند. او فلاکت را درمان می کند پیش از اینکه بخواهد فضائل آن را ثابت کند.

ريو برخاست. چهرهاش اكنون در تاريكي بود. گفت:

ـحالا كەنمى خواھىد جواب بدھىداين بحث را كنار بگذاريم.

تارو بی آنکه تکان بخورد لبخندی زد:

\_مى توانم با يك سؤال جواب بدهم؟ ...

دكتر هم به نوبهٔ خود لبخند زد:

ـشما لحن اسرارآميز را دوست داريد. بسيار خوب بفرمائيد.

تارو گفت:

-سؤال من این است: چرا خود شما اینهمه فداکاری به خرج می دهید در حالی که به خدا ایمان ندارید. شاید جواب شما کمک کند که من هم جواب بدهم.

ریو بی آنکه از تاریکی خارج شود گفت که به این سؤال قبلا جواب داده است و اگر به خدای قادر مطلق معتقد بود از درمان مردم دست بر می داشت و این کار را به خدا وامی گذاشت. اما هیچکس در دنیا، حتی پانلو که تصور می کند معتقد است، به خدائی که چنین باشد اعتقادی ندارد زیرا هیچکس خود را صد در صد تسلیم نمی کند. واقعاً در این مورد خود او (ریو) فکر می کند با مبارزه علیه نظام طبیعت به صورتی که هست، در شاهراه حقیقت است.

تارو گفت:

پس عقیده ای که شما دربارهٔ شغل تان دارید این است؟ دکتر در حالی که به روشنائی بر می گشت جواب داد:

ـ تقریباً.

تارو سوت خفیفی زد و دکتر او را نگاه کرد و گفت:

مشما با خودتان می گوئید که برای این کار غرور لازم است. اما باور کنید که من فقط همان غروری را که لازم است دارم. من نمی دانم چه چیزی در انتظار من است و یا بعد از همهٔ این چیزها چه پیش خواهد آمد. فعلا مریض ها هستند و باید درمانشان کرد. بعدا آنها فکر خواهند کرد و من هم. اما فوری تر از همه معالجهٔ آنهاست. من آنطور که می توانم از آنها دفاع می کنم. همین.

ـدر مقابل چه کسی؟ ...

ریو به طرف پنجره برگشت. از دور دریا را با غلظتی تیره تر از افق تشخیص می داد. فقط خستگی خود را احساس می کرد و در عین حال با این آرزوی ناگهانی و غیر منطقی در مبارزه بود که باز هم بیشتر دریچهٔ قلب خود را به روی این مرد عجیب، اما صمیمی و برادروار، باز کند.

ـنميدانم تارو، قسم ميخورم كه نميدانم. من وقتي كه وارد اين شغل

شدم به دلائل مبهمی این کار را کردم، مثلا برای اینکه به آن احتیاج داشتم، برای اینکه شغلی بود مثل شغلهای دیگر، یکی از آن شغلهائی که جوانان به خود نویدش را می دهند. و شاید برای اینکه این کار برای یک پسر کارگر مثل من دشوار بود. و بعد لازم شد مردن انسانها را ببینم. می دانید کسانی هستند که نمی خواهند بمیرند؟ هرگز صدای زنی را شنیده اید که در لحظه مرگ فریاد می زند: «هرگز!»؟ من شنیده ام. و بعد متوجه شده ام که نمی توانم به آن خو بگیرم. آن وقت من جوان بودم و نفرت من متوجه نظام عالم می شد. از آن وقت متواضع تر شدم. فقط هیچوقت به دیدن مرگ خو نگرفتم. دیگر چیزی نمی دانم. اما بعد از همهٔ این حرفها ...

ریو خاموش ماند و نشست. احساس می کرد که دهانش خشک شده ست.

تارو أهسته پرسيد:

ـبعداز همهٔ این حرفها؟ ...

دكتر گفت:

ـ بعد از همهٔ این حرفها ...

باز تردید کرد و با دقت تارو را نگاه کرد:

این چیزی است که مردی مثل شما می تواند بفهمد. حال که نظام عالم به دست مرگ نهاده شده است، شاید به نفع خداوند است که مردم به او معتقد نباشند و بدون چشم گرداندن به آسمانی که او در آن خاموش نشسته است، با همهٔ نیر وهاشان با مرگ مبارزه کنند.

تارو تصديق كرد:

\_بلی، من می توانم بفهمم. اما پیروزیهای شما همیشه موقتی خواهد . همین!

ريو كمي قيافهاش درهم رفت:

می دانم، همیشه!اما این دلیل نمی شود که ما دست از مبارزه برداریم. نه، دلیل نمی شود. اما دارم فکر می کنم در آن صورت این طاعون برای شما چه می تواند باشد؟

ريو گفت:

بلی. یک شکست بی پایان.

تارو لحظه ای چشم به دکتر دوخت. بعد برخاست و به سنگینی به طرف در به راه افتاد. و ریو دنبال او رفت. وقتی به او رسید، تارو که گوئی چشم به کفشهای خود دوخته بود گفت:

این چیزها را که به شما یاد داده است دکتر؟

جواب آناً آمد:

ـبدبختي!

ریو در دفتر کارش را باز کرد و در راهرو به تارو گفت که او هم پائین می آید تا به دیدن یکی از بیمارانش در محلههای اطراف برود. تارو پیشنهاد کرد که او را همراهی کند و دکتر پذیرفت. در انتهای راهرو به مادام ریو برخوردند و دکتر، تارو را به او معرفی کرد و گفت:

\_يكى از دوستان من.

مادام ريو گفت:

-آه!از ملاقات شما خيلي خوشحالم.

وقتی که او رفت، تارو دوباره برگشت و نگاهش کرد. روی پاگرد پلکان، برای روشن کردن چراغ، دکمهٔ خودکار از فشرد، اما فایدهای نداشت و پلکان غرق در ظلمت باقی ماند. دکتر از خود می پرسید که آیا این هم تصمیم تازهای برای صرفه جوئی است. اما نمی شد فهمید. از مدتی پیش در خانه ها و در شهر همه چیز مختل شده بود. شاید تنها به این علت بود که دربانها و همشهریان ما دیگر مواظب هیچ چیزی نبودند. اما دکتر دیگر وقت پیدا نکرد که در این باره فکر کند. زیرا صدای تارو پشت سرش طنین انداخت:

دکتر، باز هم یک حرف دیگر! ولو به نظرتان مضحک جلوه کند: شما صد در صد حق دارید.

 ۱. Minuterie دستگاههائی که معمولا در راهروهای ساختمانها نصب می شود و پس از فشر دن دکمهٔ آن چراغ راهرو یا پلکان برای چند لحظه روشن می ماند و بعد به خودی خود خاموش می شود. مترجم. ریو در تاریکی، برای خودش، شانه بالا انداخت و گفت:

\_واقعاً من چیزی نمی دانم. اما شما در این باره چه می دانید؟

تارو بى آنكەدچار ھىجان شود گفت:

ـمن کمتر چيزي است که ندانم.

دکتر توقف کرد و پای تارو پشت سر او روی پله لغزید. تارو دست به شانهٔ ریو گرفت و خودش را نگه داشت.ریو پرسید:

ـخيال مي كنيد كه دربارهٔ زندگي همه چيز را مي دانيد؟

پاسخ در تاریکی با همان صدای آرام تکرار شد:

-بل*ى*.

وقتی که قدم در کوچه گذاشتند پی بردند که بسیار دیر است و شاید ساعت یازده است. شهر خاموش بود و فقط از صداهای خفیف آکنده بود. در دوردست صفیر آمبولانس طنین انداخت. آنها سوار اتومبیل شدند و ریو موتور را روشن کرد و گفت:

. باید شما فردا برای تلقیح واکسن پیشگیری به بیمارستان بیائید. اما برای اینکه این بحث را خاتمه بدهیم و پیش از اینکه وارد این ماجرا شوید بدانید که شما فقط یک شانس در سه شانس دارید که جان سالم بدر ببرید.

دکتر، شما هم مثل من می دانید که این تخمین ها مفهوم ندارد. صد سال پیش یک اپیدمی طاعون تمام سکنهٔ یکی از شهرهای ایران را کشت بجز مرده شوی را که لحظه ای از کارش دست برنداشته بود.

ريو با صدائي كه ناگهان گنگ شده بود گفت:

او همان سومین شانس را حفظ کرده است. فقط همین!اما این درست است که هنوز باید خیلی چیزها در این باره یاد بگیریم.

اکنون وارد محلههای کنار شهر میشدند. چراغهای اتومبیل در کوچههای خالی نور میپاشید. توقف کردند. جلو اتومبیل، ریو از تارو پرسید که آیا میخواهد داخل شود؟ تارو جواب مثبت داد. پرتوی از آسمان چهرهٔ آنها را روشن می کرد. ریو ناگهان خندهٔ دوستانه ای کرد و گفت:

ـخوب، تارو چه چیزی شما را وادار می کند که به این کار بپردازید؟

ـنمى دانم. شايد معنويات من.

\_كدام معنويات؟

\_ادراک.

تارو به طرف خانه برگشت و ریو دیگر چهرهٔ او را ندید تا لحظهای که وارد خانهٔ پیرمرد آسمی شدند.

قصد راوی این نیست که به این سازمانهای بهداشتی ارزشی بیش از آنچه داشتند بدهد. درست است که بیشتر همشهریان ما اگر به جای او بودند امروز دلشان می خواست که دربارهٔ نقش آنها مبالغه کنند. اما راوی فکر می کند که وقتی به اعمال در خشان اهمیت بیش از حد بدهیم، در نتیجه تجلیل مهم و غیر مستقیمی از بدی به عمل آورده ایم. زیرا در آن صورت فرض کرده ایم که این اعمال در خشان فقط به این علت ارزش پیدا کرده اند که کمیابند و شرارت و بی اعتنائی محرکین اصلی در اعمال بشری هستند و این عقیده ای است که راوی داستان قبولش ندارد. شر و بدی که در دنیا وجود دارد پیوسته از نادانی می زاید و حسن نیت نیز اگر از روی اطلاع نباشد ممکن است به اندازهٔ شرارت تولید خسارت کند. مردم بیشتر خوبند تا بد و در حقیقت، مسئله این نیست. بلکه آنها کم یا زیاد نادانند و همین است که فضیلت یا ننگ شمرده می شود. نومید کننده ترین ننگها، ننگ آن نادانی است که گمان می کند همه چیز را می داند و در نتیجه به خودش اجازهٔ

آدمکشی می دهد: روح قاتل کور است و هرگز نیکی حقیقی یا عشق زیبا

از فردای آن روز تارو به کار پرداخت و اولین گروه را تشکیل داد که

گروههای دیگر نیز به دنبال آن تشکیل می شد.

بدون روشن بيني كافي وجود ندارد.

به همین جهت، سازمانهای بهداشتی ما که در سایهٔ کوشش تارو تشکیل شدند، باید با رضایت بی طرفانهای مورد قضاوت قرار گیرند. از این رو راوی داستان مداح بلیغ اراده و شجاعتی نخواهد بود که فقط یک اهمیت منطقی به آن قائل است. بلکه باز هم مورخ دلهای خونین و آرزومندی خواهد بود که طاعون برای همهٔ همشهریان ما به همراه آورد.

آنان که وجود خود را وقف سازمانهای بهداشتی کردند، در واقع با این کار خود ارج بیش از حدی کسب نکردند، زیرا می دانستند که این یگانه کاری است که باید کرد. تصمیم نگرفتن به این کار بود که با عقل سازگار نبود. این سازمانها به همشهریان ما کمک کردند که به میان طاعون بروند و آنان را متقاعد کردند به اینکه وقتی بیماری وجود دارد باید برای مبارزه با آن به هر کاری که لازم است دست زد. چون طاعون به این ترتیب وظیفهٔ عدهای می شد، به صورت واقعی خودش، یعنی به صورت مسئلهای ظاهر شد که همه با آن سر و کار داشتند.

این درست است. اما به معلمی که یاد بدهد دو دوتا چهار تاست کسی تبریک نمی گوید. شاید به او از این لحاظ تبریک بگویند که این شغل شریف را انتخاب کرده است. بهتر است بگوئیم تارو و دوستانش از این لحاظ قابل تحسین بودند که تصمیم گرفتند نشان دهند که دو دوتا چهارتا می شود نه عکس آن. اما این را هم بگوئیم که آنها در این حسن نیت با معلم، با تمام کسانی که با معلم همدلند و در راه افتخار بشریت، شماره شان بیش از آن است که تصور می کنند همداستان بودند یا دست کم عقیدهٔ راوی چنین است. راوی از اعتراضی که به او خواهد شد خوب خبر دارد. به او خواهند شاعتی فرا می رسد که در آن، آنکه جرئت کند و بگوید دو دوتا چهارتا سی شود مجازاتش مرگ است. معلم این را خوب می داند. و مسئله این نیست می شود مجازاتش مرگ است. معلم این را خوب می داند. و مسئله این است که چه پاداش یا مجازاتی در انتظار این استدلال است. مسئله این است که بدانیم دو دوتا چهارتا می شود، آری یا نه؟ برای آن عده از همشهریان ما که جانشان را به خطر انداخته بودند این تصمیم مطرح بود که آنها غرق در

طاعون بودند (آری یا نه؟) و باید با آن می جنگیدند (آری یا نه؟)

اخلاقیون نو درآمد زیادی در شهر ما پی کار خود می رفتند و می گفتند که هیچ کاری به درد هیچ چیزی نمی خورد و باید به زانو افتاد. و تارو و ریو و دوستان آنان می توانستند چنین یا چنان جواب دهند. اما نتیجه پیوسته این بود که می دانستند: باید به هر ترتیبی که باشد جنگید و نباید به زانو افتاد. همهٔ مسئله در این بود که تا حد امکان از مردن انسانهای بیشتر و از آشنائی آنان با جدائی ابدی جلوگیری کنند. و برای این کار تنها یک راه وجود داشت و آن درهم شکستن طاعون بود. این حقیقت شگفت انگیز نبود، فقط منطقی بود.

و به همین سبب، طبیعی بود که «کاستل» پیر همهٔ اعتماد و همهٔ نیروی خود را مصروف ساختن سرم در محل با وسائل ممکن کند. ریو و او امیدوار بودند که وقتی سرمی با کشت همان میکروب که شهر را آلوده است ساخته شود تأثیرش بیشتر از سرمهائی خواهد بود که از خارج می رسد، زیرا این میکروب جزئی تفاوتی با باسیل شناخته شدهٔ طاعون داشت. کاستل امیدوار بود که اولین سرمش به سرعت آماده شود.

و باز به همین سبب، طبیعی بود که «گران» بی آنکه نشانه ای از قهرمانی داشته باشد، نوعی کار منشی گری را برای سازمانهای بهداشتی به عهده بگیرد. قسمتی از گروههای بهداشتی که تارو تشکیل داده بود، نیروی خود را صرف کمکهای پیشگیری در محلههای پر جمعیت کردند. می کوشیدند که بهداشت لازم را در این محلهها رواج دهند. از انبارها و زیرزمینهایی که ضدعفونی نشده بود صورت برداری می کردند. قسمت دیگری از این گروهها همراه پزشکان برای عیادت به منازل می رفتند، انتقال طاعونی ها را به عهده می گرفتند و حتی وقتی که راننده کم داشتند اتومبیلهای حامل بیماران و مردهها را می راندند. همهٔ این کارها احتیاج به ثبت وآمارگیری داشت و گران آن را به عهده گرفته بود.

به عقیدهٔ راوی، از این نظر گران، حتی بیشتر از ریو یا تارو، نمایندهٔ این فضیلت بی دغدغه ای بود که سازمانهای بهداشتی را به حرکت در می آورد. او بدون تردید و با حسن نیتی که خاص خودش بود «آری» گفته بود، فقط خواهش کرده بود که در کارهای کوچک از وجودش استفاده شود. پیرتر از آن بود که بتواند در بقیهٔ کارها شرکت کند. از ساعت شش تا هشت عصر می توانست وقتش را به این کار اختصاص دهد. وقتی که ریو با حرارت از او تشکر می کرد دچار تعجب می شد و می گفت: «این کار مشکلی نیست. الان طاعون هست، باید از خودمان دفاع کنیم روشن است. آه! کاش همهٔ کارها به همین سادگی بود!» و به یاد جملهٔ خود می افتاد. گاهی شبانگاه وقتی که کار تنظیم فیشها تمام می شد ریو با گران صحبت می کرد. بعدها تارو را هم در این گفتگوهاشان دخالت داده بودند و گران با لذت آشکاری با این دو رفیق رازگوئی می کرد. آن دو کاری را که گران با صبر و حوصله در دل طاعون انجام می داد با توجه تعقیب می کردند. آنها هم در کنار او احساس نوعی آرامش می کردند.

تارو اغلب می پرسید: «زن سوار کار در چه حال است؟» و گران همیشه با لبخند اندوهناکی جواب می داد: «یورتمه می رود». شبی گران گفت که بالاخره صفت «خوش پوش» را برای زن سوار کارش کنار گذاشته و «خوش اندام» را جایگزین آن ساخته است. و اضافه کرد که: «این صفت جامعتر است.» یکبار دیگر برای دو شنونده اش جملهٔ اول کتاب را که به این صورت تغییر داده بود خواند: «در یک صبح زیبای مه، زن سوار کار خوش اندامی، بر پشت یک مادیان پرشکوه کهر، خیابان های گلکاری شدهٔ «جنگل بولونی» را طی می کرد.»

گران گفت:

منه؟ اینطور بهتر به نظر می رسد. من ترجیح دادم که بنویسم: «در یک صبح زیبای مه»، چون «ماه مه» حالت یورتمه را کمی کشیده تر می کرد.

بعد از آن معلوم شد که کلمهٔ «پر شکوه» خیلی فکرش را مشغول کرده است. به نظرش این کلمه گویا نبود و او به دنبال مفهومی میگشت که به یکباره مادیان گردنکش و مجللی را که در مغزش مجسم کرده است عکاسی کند. «چاق و چله» درست در نمی آمد، جامع بود اما کمی مبتذل و عامیانه

بود. «پر زرق و برق» لحظه ای وسوسه اش کرده بود اما آهنگ با جمله تطبیق نمی کرد. شبی، پیروزمندانه اعلام کرد که پیدا کرده است: «مادیان سیاه کهر». به نظر او رنگ سیاه همان شکوه و جلال را در خود مخفی داشت. ریوگفت:

این ممکن نیست.

\_چرا؟

-«کهر»نژاد اسب را نشان نمی دهد بلکه رنگ آن را تعیین می کند.

ـچەرنگى!

\_رنگی که در هر حال سیاه نیست.

گران خیلی تحت تأثیر قرار گرفت و گفت:

متشکرم. خوشبختانه شما هستید. اما ملاحظه میکنید که چه مشکل ت.

تارو گفت:

-نظر شما دربارهٔ کلمهٔ «مجلل» چیست؟

گران او را نگاه کرد. کمی فکر کرد و گفت:

\_آری،آری.

و به تدریج لبخندی به لبهایش آمد.

چندی بعد اظهار داشت که عبارت «گلکاری شده» اذیتش میکند. چون هیچ جای دیگر را بجز «اران» و «مونته لیمار» ندیده بود، چند بار از دوستانش پرسیده بود که خیابانهای جنگل بولونی به چه ترتیبی گلکاری شده است. راستش را بخواهید گلکاری خیابانهای جنگل بولونی هیچوقت جلب نظر آنها را نکرده بود، اما اطمینان گران آنها را به حیرت می آورد و گران هم از عدم اطمینان آنها حیرت می کرد. «فقط هنرمندان قدرت مشاهده دارند.» روزی دکتر او را دید که غرق هیجان شدیدی است. کلمهٔ «گلکاری شده» را با «پر گل» عوض کرده بود. دستهایش را بهم می مالید. «بالاخره خواننده آنها را می بیند. احساس می کند. آقایان تعظیم کنید!» پیروزمندانه

## 1. Montélimar

جمله را خواند: «در یک صبح زیبای مه، زن سوار کار خوش اندامی، بر پشت یک مادیان مجلل کهر، خیابانهای پر گل جنگل «بولونی» را طی می کرد.» اما وقتی سه اضافهٔ پشت سر هم در اواخر جمله با صدای بلند خوانده شد طنین بدی در گوش گران کرد و او کمی دچار لکنت شد. با پریشانی به جای خود نشست. بعد از دکتر اجازهٔ رفتن خواست. احتیاج داشت که کمی فکر کند.

در این دوران بود که او در اداره آثار حواس پرتی از خود نشان داد و این حالت او در آن روزها که شهرداری مجبور بود با نفرات کمتر از همیشه کارهای خرد کننده ای را انجام دهد مایهٔ تأسف تلقی شد. دائرهٔ مربوطه از این حالت او لطمه دید و رئیسش او را بطور جدی سرزنش کرد و به یادش آورد که او برای انجام کاری حقوق می گیرد که انجامش نمی دهد. رئیس دایره گفت:

مثل اینکه شما خارج از ساعات اداری داوطلبانه برای سازمانهای بهداشتی کار میکنید. این به من ربطی ندارد اما آنچه به من مربوط است کار شماست. و اولین طریق مفید بودن در این اوضاع وحشتناک این است که کارتان را انجام دهید. در غیر این صورت چیزهای دیگر هیچ فایده ای ندارد.

گران بەريو گفت:

ـاو حق دارد.

دكتر تصديق كرد:

-بلى حق دارد.

ولى من حواسم پرت است و نمى دانم آخر جمله ام را چكار كنم؟

فکر کرده بود که کلمهٔ بولونی را حذف کند ولی در آن صورت جمله چنان قیافهای می گرفت که گوئی به جای کلمهٔ خیابانها کلمهٔ گل بر آن سنگینی می کرد. باز هم فکر کرده بود که ممکن است بنویسد: «خیابانهای جنگل را که پر از گل بود.» اما وجود دو فعل پشت سر هم در آخر جمله مانند خاری به گوشت تنش فرو می رفت. واقعاً بعضی از شبها قیافهٔ او بسیار خسته تر از ریو به نظر می رسید.

بلی، او بر اثر این جستجو که شیرهٔ جانش را می مکید خسته بود، اما جمع زدنها و آمار گیری هائی را هم که سازمانهای بهداشتی به آنها احتیاج داشتند ادامه می داد. هر شب با صبر و حوصله ارقام فیشها را جمع می زد، آنها را با منحنی ها همراه می ساخت، و جدیت می کرد که وضع را در کمال وضوح نشان دهد. اغلب در یکی از بیمارستانها به ریو ملحق می شد و از او در یکی از دفاتر یا بخشها میزی می خواست. آنگاه درست به همان صورتی که در شهرداری پشت میز خودش می نشست، با کاغذهایش پیش آن میز مستقر می شد. و در هوایی که از داروهای ضد عفونی و نیز از خود بیماری غلیظ شده بود، کاغذهایش را تکان می داد تا مرکب آنها خشک شود. در آن لحظه صادقانه می کوشید که دیگر به «زن سوار کار»ش فکر نکند و فقط کاری را که لازم است انجام دهد.

بلی، اگر صحیح است که مردم علاقمندند برای خود سرمشقها و نمونه هائی انتخاب کنند که قهرمانشان می نامند، و اگر مطلقاً لازم است که قهرمانی در این داستان باشد، راوی همین قهرمان بی اهمیت و حقیر را پیشنهاد می کند که کمی نیکخواهی در دل و آرمانی ظاهراً مضحک در سر داشت، این کار، به «حقیقت» اعتباری را که برازندهٔ حقیقت است خواهد داد، به جمع «دو و دو» حاصل جمع «چهار» و به «قهرمانی» آن مقام درجه دوم را که باید داشته باشد، یعنی مقامی را که درست بعد از آرزوی شدید خوشبختی قرار دارد اما هرگز جلوتر از آن نیست. و نیز این کار به سرگذشت ما، مشخصهٔ خاص آن را، یعنی خصوصیت رابطه ای را خواهد داد که با احساسات نیک ایجاد شده است: احساساتی که نه علناً بد است و نه به صورت زشت یک نمایش، خیره کننده.

دست کم، دکتر ریو وقتی که پیامها و تشویقهای دنیای خارج را خطاب به شهر طاعونزده در روزنامهها میخواند و یا از رادیو گوش میکرد، چنین عقیدهای داشت. همراه کمکهائی که از راه هوا یا زمین فرستاده می شد، همه شب، بر روی امواج رادیو و یا در مطبوعات، شرح و بسطهای ترحم آمیز و یا ستایش آلود، بر سر این شهری که تنها مانده بود

می بارید. و هر بار این لحن حماسی و یا رسمی، ریو را از کوره بدر می کرد. البته می دانست که این غمخواری ساختگی نیست اما به همان زبان قراردادی ادا می شد که انسانها می کوشیدند همبستگی خودشان را با جامعهٔ بشری به وسیلهٔ آن بیان کنند و این زبان نمی توانست با تلاش های کوچک روزانهٔ گران تطبیق کند، مثلا، نمی توانست حساب کند که وجود گران در دل طاعون چه مفهومی دارد.

گاهی، نیمه شب، در میان سکوت مطلق شهری که در آن ساعت خلوت شده بود، دکتر ریو لحظهای که برای خواب بسیار کوتاهی به رختخواب میرفت، دکمهٔ رادیو را میپیچاند و از مرزهای جهان، از ورای هزاران کیلومتر، صداهای ناشناس و برادرانه، ناشیانه میکوشیدند که همدردی خود را بیان کنند و در واقع بیان میکردند، اما در همان حال این را هم نشان میدادند که انسان وقتی بخواهد به راستی در دردی که نمی تواند ببیند شرکت کند، غرق چه ناتوانی عمیقی است: «اران! اران!» بیهوده این ندا از دریاها میگذشت، و بیهوده ریو گوش فرا میداد، به زودی سخنرانی بالا میگرفت و آن جدائی اساسی را که گران و ناطق را با هم بیگانه می ساخت باز هم بهتر نشان می داد. «اران! آری، اران!». و ریو با خود میگفت: «نه، باید با هم دوست داشت یا با هم مرد، راه نجات دیگری نیست. آنها خیلی با هم دورند!»

پیش از آنکه به اوج شدت طاعون برسیم، مطلبی که باید به آن اشاره کنیم، کوششهای مداوم و نومیدانه و یکنواخت آخرین افراد سمج نظیر رامبر است. اینان، در اثنائی که بلا همهٔ نیروهای خود را جمع می کرد تا بر روی شهر بیندازد و آن را بطور قطع تصرف کند، در تلاش بودند تا خوشبختی شان را باز یابند و این قسمت از وجود خویش را که کوشیده بودند از هر آسیمی مصون دارند از دست طاعون نیز بگیرند. و این هم راه آنها

بود برای انکار بردگی که تهدیدشان می کرد و هر چند که این انکار دیگر مؤثر نبود، راوی را عقیده بر این است که این هم برای خود مفهومی داشت و با وجود بیهودگی و تضادهایش، از غروری که در یکایک ما بود حکایت می کرد.

رامبر مبارزه می کرد که نگذارد طاعون او را در بر بگیرد. اکنون که پذیرفته بود از راههای قانونی نخواهد توانست از شهر خارج شود، همانطور که به راه های دیگر متوسل شود. روزنامه نویس، اول از گارسونهای کافه شروع کرد. اما اولین

گارسون هائی که او به باد سؤال گرفت، مخصوصاً در جریان مجازات های سنگینی بودند که این قبیل اقدامات در بر داشت. حتی یکبار فکر کردند که او قصد تحریک دارد.

ملاقات با کتار در خانهٔ ریو راهی پیش پای او گذاشت. آن روز ریو و او باز هم از اقدامات بیحاصلی که روزنامهنویس در ادارات دولتی کرده بود حرف زده بودند. چند روز بعد، کتار در کوچه رامبر را ملاقات کرد و با صداقتی که در این روزها با همهٔ روابطش می آمیخت او را پذیرفت. پرسید:

ـهنوز نتيجهاي نگرفتهايد؟

ـنه، هيچ.

از ادارات کاری ساخته نیست، آنها حرف سرشان نمی شود.

درست است. اما من دنبال راه دیگری می گردم. البته مشکل است.

کتار گفت:

-آه!میفهمم!

او راهی می شناخت که به رامبر که تعجب کرده بود توضیح داد که از مدتها پیش به همهٔ کافههای اران رفت و آمد می کند، در این کافهها دوستانی دارد و به وسیلهٔ آنها از وجود تشکیلاتی که به این قبیل کارها می پردازد خبردار شده است. در واقع کتار که در این روزها خرجش بیش از دخل بود، در کار قاچاق مواد جیره بندی شده شرکت کرده بود. به معاملهٔ سیگار و مشروبات نامرغوب می پرداخت که قیمتشان روزبهروز در تزاید بود و از این راه ثروت کوچکی بهم می زد.

رامبر پرسید:

\_مطمئند؟

-بلى، به خود من پيشنهاد كردهاند.

ـشما از این موقعیت استفاده نکردهاید؟

كتار با قيافهٔ ساده لو حانه اي گفت:

بدگمان نباشید. خود من برای این استفاده نکردم که دلم نمی خواهد بروم.من دلائلی برای ماندن در اینجا دارم.

و پساز كمي سكوت افزود:

ـنمى پرسيد كه اين دلائلم چيست؟

رامبر گفت:

فکر میکنم که به من مربوط نیست.

از جهتی واقعاً به شما مربوط نیست، اما از جهت دیگر ... در هر حال، یک مسئله روشن است و آن این است که از وقتی طاعون را با خودمان داریم، اینجا به من خوشتر می گذرد.

> رامبر این سخنرانی را گوش کرد و بعد پرسید: -چطور می توان به سراغ این تشکیلات رفت؟ کتار گفت:

> > -آه!ساده نيست. همراه من بيائيد.

ساعت چهار بعدازظهر بود. در زیر آسمان سنگینی، شهر به تدریج می پخت. همهٔ مغازه ها سایبان هاشان را پائین آورده بودند. پیاده روها خلوت بود. کتار و رامبر کوچه های طاق دار را در پیش گرفتند و مدتی ساکت راه رفتند. یکی از آن ساعت هائی بود که طاعون خود را مخفی می کرد. این سکوت، این مرگ رنگها و حرکات، در عین حال می توانست سکوت و مرگ تابستان و نیز سکوت و مرگ طاعون شمرده شود. معلوم نبود که سنگینی هوا از تهدیدهاست و یا از گرد و غبار سوختگی. برای باز یافتن طاعون احتیاج به مشاهده و تفکر بود. زیرا تنها با نشانه های مخفی، وجود خود را نشان می داد. کتار که توافقی با آن داشت، توانست رامبر را مثلا متوجه غیبت سگها کند، که در واقع دیگر معمولا در درگاهی راهروها به مهلو می افتادند و در جستجوی خنکی محالی نفس نفس می زدند.

بولوار پالمیه او در پیش گرفتند، از پلاس دارم گذشتند و وارد محلهٔ لامارین شدند. در سمت چپ، کافهای که به رنگ سبز رنگ شده بود، زیر یک سایبان خمیده از پارچهٔ کلفت زرد پناه برده بود. کتار و رامبر وقتی که وارد شدند عرق پیشانی شان را خشک کردند. روی صندلی های تاشوی باغ پشت میزهائی که عبارت از خمره های سبز رنگ بود نشستند. سالن مطلقاً خالی بود. مگسها در هوا وز وز می کردند. در قفس زردی که بر پیشخوان

- 1. Boulevard des Palmiers
- 2. La Marine

منحنی گذاشته شده بود، یک طوطی که همهٔ پرهایش ریخته بود، روی چوب خود کز کرده بود. تابلوهای کهنه که صحنههای نظامی را نشان می داد به دیوار آویزان بود و از چرک و تارهای عنکبوت با رشتههای کلفت پوشیده شده بود. روی تمام میزهای خمرهای، حتی جلو خود رامبر هم فضلههای مرغ در حال خشک شدن بود و او نمی دانست این فضلهها از کجا آمده است تا اینکه از گوشهٔ تاریکی، پس از کمی سروصدا، خروس خوش هیکلی، جست خیز کنان بیرون آمد.

در این لحظه گوئی گرما باز هم بالاتر رفت. کتار کت خود را در آورد و چند ضربه به روی خمره زد. مرد کوچک اندامی که یک پیش بند آبی سر تا پای بدنش را پوشانده بود از ته کافه درآمد، از همان دور به کتار سلام داد. خروس را با لگد محکمی کنار زد و پیش آمد و در میان قدقدها و فریادهای خروس پرسید که آقایان چه میل دارند. کتار شراب سفید خواست و سراغ گارسیا نامی را گرفت. به قراری که گارسون کوتوله می گفت، چند روز بود که اور در کافه ندیده بودند.

- فكر مى كنيد امشب بيايد؟

گارسون گفت:

ای!من که از دل او خبر ندارم. ولی شما که ساعت آمدن او را می دانید؟ بلی، ولی چندان مهم نیست. فقط می خواستم یکی از دوستان را به او معرفی کنم.

گارسون دستهای خیس خود را با جلو پیش بندش پاک می کرد:

-آه! آقا هم اهل معامله است؟

كتار گفت:

\_بلي.

گارسون كوتاه قد دماغش را بالا كشيد و گفت:

ـخوب،امشب من پسره را می فرستم که خبرش کند.

وقتی که بیرون می آمدند، رامبر پرسید که موضوع معامله چیست؟

قاچاق! آنها از دروازههای شهر مالالتجارهٔ قاچاق رد میکنند و به

قيمت گران مي فروشند.

رامبر گفت:

ـخوب! يس كار خلاف قانون مي كنند؟

\_البته!

شب، سایبان را بالا زده بودند، طوطی در قفسش پر گوئی می کرد و میزهای خمرهای از مردان بی کت احاطه شده بود. یکی از آنها که کلاه حصیریاش را عقب زده بود سینهاش که به رنگ زمین سوخته بود از یقهٔ پیراهن سفید دیده می شد. به محض وارد شدن کتار از جا بلند شد. با چهرهٔ منظم و بلوطی رنگ، چشمهای سیاه و ریز و دندانهای سفیدش تقریباً سی ساله به نظر می رسید و دو سه انگشتری به انگشت ها داشت. گفت:

\_سلام. دم پیشخوان گیلاسی بزنیم.

بی آنکه حرفی بزنند سه دور مشروب خوردند، بالاخره، گارسیا گفت: \_چطور است بیرون برویم؟

به طرف بندرگاه پائین رفتند و گارسیا پرسید که از او چه میخواهند. کتار گفت که صد در صد مسئلهٔ معامله در میان نیست، بلکه میخواهد رامبر را به او معرفی کند، فقط برای مسئلهٔ «خروج». گارسیا پیشاپیش راه میرفت و سیگار میکشید. سؤالهائی مطرح کرد و وقتی که از رامبر حرف میزد، «او» می گفت، چنان که گوئی متوجه حضور او نیست، می گفت:

ـ چرا می خواهد این کار را بکند؟

\_زنش در فرانسه است.

!ol\_

و پساز كمي سكوت گفت:

ـشغلش چيست؟

\_روزنامەنويس.

\_صاحبان اين شغل خيلي پر حرف هستند.

رامبر ساكت بود. كتار گفت:

-از دوستان من است.

مدتی در میان سکوت پیش رفتند. به باراندازها رسیده بودند که برای جلوگیری از ورود به آنها نردههای آهنی کشیده بودند. اما آنها به طرف دکهٔ کوچکی راه افتادند که در آن ساردین سرخ کرده می فروختند و بوی آن به دماغشان می رسید. گارسیا بالاخره گفت:

در هر حال این مسئله کار من نیست، کار رائول است، من باید او را پیدا کنم.این هم کار سادهای نیست.

كتار با هيجان پرسيد:

ـآه!مگر مخفی است؟

گارسیا جواب نداد. نزدیک دکه ایستاد و برای اولین بار رو به رامبر کرد و گفت:

ـ پس فردا، ساعت یازده، نبش بنای پادگان گمرک، بالای شهر.

آمادهٔ رفتن شد. اما رو به آن دو کرد و گفت:

البته خرج دارد.

تذكري بود. رامبر تصديق كرد:

ـشكى نيست.

کمی بعد، روزنامه نویس از کتار تشکر کرد و کتار با خوشروئی گفت: \_اوه! نه، خدمت به شما برای من مایهٔ خوشحالی است. گذشته از آن شما روزنامه نویس هستید و بالاخره یک روزی این خدمت را جبران می کنید.

پس فردای آن روز، رامبر و کتار کوچههای دراز و بی سایهای را که به سوی بالای شهر ما می رود طی کردند. قسمتی از پادگان گمرک به بیمارستان تبدیل شده بود و در برابر در بزرگ، اشخاصی ایستاده بودند. اینها یا به انتظار ملاقاتی آمده بودند که ممکن نبود اجازهٔ آن داده شود و یا به جستجوی اطلاعاتی که هر ساعت ممکن بود از اعتبار بیفتد. در هر حال، این تجمع امکان رفت و آمد زیادی را در آن محوطه می داد. و می شد فکر کرد که محل ملاقات گارسیا و رامبر هم از همین نظر در اینجا تعیین شده است. که محل ملاقات گارسیا و رامبر هم از همین نظر در اینجا تعیین شده است.

این سماجت مردم برای بیرون رفتن واقعاً شنیدنی است. و حال آنکه حوادثی که در جریان است واقعاً جالب است.

رامبر جواب داد:

ـ براى من جالب نيست.

اوه درست است که برای آدم خطراتی دارد. ولی پیش از طاعون هم وقتی که آدم می خواست از یک چهارراه پر رفت و آمد عبور کند همین اندازه با خطر روبرو بود.

در این لحظه اتومبیل ریو در کنار آنها ایستاد. تارو پشت فرمان بود و ریو چرت میزد. برای انجام معرفی بیدار شد.

تارو گفت:

ما همدیگر را می شناسیم. در یک هتل ساکن هستیم.

و به رامبر پیشنهاد کرد که او را به شهر ببرد.

ـنه، ما اينجا قرار ملاقات داريم.

ریو رامبر را نگاه کرد و رامبر به او گفت:

**-بلي!** 

كتار باحيرت گفت:

\_آه!دكتر خبر دارد؟

تارو به کتار نگاه کرد و خبر داد:

بازيرس رو به اين طرف مي آيد.

کتار قیافهاش را تغییر داد. واقعاً آقای اتون از کوچه پائین می آمد و با قدمهای محکم و منظم به آنها نزدیک می شد. وقتی که از جلوی این دستهٔ کوچک می گذشت کلاه از سر بر داشت. تارو گفت:

ـسلام، آقای بازپرس.

بازپرس به سرنشینان اتومبیل جواب سلام داد و بعد به کتار و رامبر که عقبتر مانده بودند نگاه کرد و با حالتی جدی به آنها سر تکان داد. تارو کتار و روزنامه نویس را معرفی کرد. بازپرس لحظه ای آسمان را نگاه کرد و آه کشید و گفت که دوران غمانگیزی است.

آقای تارو، می گویند که شما در اجرای تدابیر بهداشتی شرکت کردهاید. من زیاد نمی توانم اقدامات شما را تأیید کنم. دکتر، شما فکر می کنید که بیماری گسترش پیدا کند؟

ریو گفت که باید امیدوار بود توسعه نیابد و بازپرس تکرار کرد که باید امیدوار بود چون پی بردن به تقدیر الهی امکانناپذیر است. تارو از او پرسید که آیا این حوادث، افزایشی در کار او تولید کرده است؟

برعکس، کارهائی که ما آنها را «حقوق عمومی» مینامیم کم میشود. من حال فقط با سرپیچیهای شدید از مقررات جدید سر و کار دارم. هیچوقت مردم به اندازهٔ این روزها قوانین قدیم را محترم نداشته اند.

تارو گفت:

برای اینکه در مقام مقایسه، ناچار آنها بهتر شمرده می شوند.

بازپرس از آن حالت رؤیایی بیرون آمد و نگاه از آسمان برداشت. و تارو را به سردی برانداز کرد. گفت:

چه فایده دارد؟ دیگر بحث قانون نیست، بحث محکومیت است. کاری از ما ساخته نیست.

وقتى كه بازيرس رفت كتار گفت:

این یکی دشمن شمارهٔ یک است.

اتومبيل بهراه افتاد.

کمی بعد، رامبر و کتار گارسیا را دیدند که می آید. او بی آنکه اشارهای به آنها بکند به طرفشان آمد و به عنوان سلام گفت: «باید منتظر بود.»

در اطراف آنان، جمعیت، که اکثریتش با زنان بود، در سکوت مطلق منتظر بودند. تقریباً همهٔ آنها سبدهائی در دست داشتند، با این امید بیهوده که خواهند توانست آنها را به اقربای بیمارشان برسانند و نیز با این فکر جنونآمیز تر که بیماران خواهند توانست از این آذوقه و مایحتاج استفاده کنند. قراولان مسلح دم درها کشیک می دادند، و گاهگاه فریاد عجیبی، از حیاطی که فاصلهٔ بین بنای پادگان و در خروجی بود می گذشت. آنگاه در میان جمعیت، چهرههای نگران به سوی بیمارستان بر می گشت.

سه مرد این منظره را نگاه می کردند که پشت سرشان یک «سلام» قاطع و جدی شنیدند و برگشتند. رائول، با وجود گرما، لباس کامل و منظمی به تن داشت. او که بلند قد و قوی هیکل بود، کت و شلوار دوطرفه ای به رنگ تیره پوشیده بود و شاپوئی با لبههای برگشته به سر داشت. چهرهاش بسیار پریده رنگ بود. چشمان خرمائی و لبهای فشرده داشت و تند و روشن حرف می زد. گفت:

به طرف شهر پائین بروید. گارسیا، تو می توانی ما را ترک کنی.

گارسیا سیگاری آتش زد و ایستاد که آنها دور شوند. آنها به سرعت به راه افتادند و سرعتشان را با سرعت رائول که وسط آن دو قرار گرفته بود تطبیق می کردند. گفت:

گارسیا برای من تشریح کرده است. میتوان این کار را کرد. به هر حال،این کار برای شما ده هزار فرانک تمام می شود.

رامبر جواب داد که قبول دارد.

-فردا در رستوران اسپانیائی خیابان «لامارین» با من ناهار بخورید.

رامبر گفت که موافق است و رائول دست او را فشرد و برای اولین بار لبخند زد. پس از رفتن او کتار معذرت خواست. فردا او بیکار نبود و گذشته از آنرامبر دیگر احتیاجی به او نداشت.

فردای آن روز وقتی روزنامهنویس وارد رستوران اسپانیائی شد، همهٔ سرها به طرف او برگشت. این زیرزمین نیمه تاریک در زیر کوچهای که بر اثر آفتاب زرد و خشک شده بود قرار داشت و محل رفت و آمد اشخاصی از تیپ اسپانیول بود. اما تا رائول، که سر یکی از میزهای انتهای سالن نشسته بود اشارهای به رامبر کرد و رامبر به طرف او رفت، حس تجسس از میان رفت و چهرهها به طرف بشقابهایشان برگشت. سر میز، همراه رائول، مرد لاغری نشسته بود با صورت نتراشیده، با شانههائی بی اندازه پهن و چهرهای اسب مانند و موهای کمپشت. بازوان دراز و باریکش که از موهای سیاه پوشیده بود، از آستینهای بالا زدهٔ پیراهن بیرون افتاده بود. وقتی که رامبر به او معرفی شد، او سه بار سرش را تکان داد. نام او بر زبان نیامده بود و راثول وقتی که از او حرف میزد، او را «دوست ما» می نامید.

ـدوست ما فکر میکند که می تواند به شما کمک کند.او شما را ... وقتی که دختر خدمتکار پیش آمد تا از رامبر بپرسد که چه میل دارد،

رائول حرف خود را ناتمام گذاشت.

دوست ما شما را با دو نفر از دوستانمان آشنا میکند و آنها نگهبانانی را که با ما همکاری میکنند به شما معرفی خواهند کرد.البته کار به اینجا ختم نمی شود. باید که خود نگهبانان وقت مناسب را تعیین کنند. ساده ترین راه این است که شما مدت چند شب در خانهٔ یکی از آنها، که نزدیک دروازه ها ساکن است، بمانید. اما قبلا دوست مان باید تماسهای لازم را برای شما تأمین کند. وقتی که همهٔ کارها روبراه شد شما باید مخارج را به خود او بپردازید.

«دوست»، یکبار دیگر سر اسبی اش را تکان داد و در همان حال به جویدن سالاد گوجه فرنگی و فلفل سبز که مرتبا می بلعید ادامه داد. سپس به فرانسه ای که ته لهجهٔ اسپانیائی داشت حرف زد. به رامبر پیشنهاد کرد که برای پس فردا، ساعت هشت صبح، در جلوخان کلیسا با هم قرار ملاقات بگذارند. رامبر گفت:

ـبازهم دو روز دیگر.

رائول گفت:

برای اینکه آسان نیست. باید آن آدمها را پیدا کرد.

سراسبی یک بار دیگر بالا و پائین رفت و رامبر به ناخواه قبول کرد. بقیهٔ وقت ناهار صرف پیدا کردن موضوعی برای مکالمه شد. اما تا رامبر کشف کرد که «اسب چهره» بازیکن فوتبال است کار آسان شد. خود او هم زیاد فوتبال بازی کرده بود. از مسابقات قهرمانی فرانسه، از ارزش اکیپهای حرفهای انگلیسی و از تاکتیک «۷» صحبت کردند. در پایان ناهار، «اسب چهره» کاملا به هیجان آمده بود، رامبر را «تو» صدا می کرد و می کوشید او را متقاعد کند که در تیم فوتبال، بهترین جا جای «سنتر هاف بک» است. می گفت:

می فهمی! «سنتر هاف بک» کسی است که بازی را تقسیم می کند. و فوتبال یعنی «تقسیم بازی». رامبر با اینکه خودش همیشه در جای سنتر بازی می کرد با او همعقیده بود. بحث آنها را فقط صدای رادیو قطع کرد که پس از

تکرار ملودی های احساساتی کر کننده، اعلام کرد که روز پیش طاعون صدوسی و هفت قربانی داده است. هیچیک از حاضرین عکس العملی نشان نداد. مرد اسب چهره شانه هایش را بالا انداخت و برخاست. رائول و رامبر هم از او تبعیت کردند.

به هنگام رفتن، «سنتر هاف بک» دست رامبر را با انرژی فشرد و گفت: اسم من گنزالس است.

این دو روز در نظر رامبر دو قرن جلوه کرد. به خانهٔ ریو رفت و اقداماتش را با همهٔ جزئیات برای او تعریف کرد. بعد برای یکی از عیادتها دکتر را همراهی کرد. دم در خانهای که بیمار مشکوکی منتظر ریو بود، از او جدا شد. از راهرو سر و صدای دویدن و حرف زدن شنیده می شد: آمدن دکتر را به افراد خبر می دادند. ریو گفت:

اميدوارم كه تارو تأخير نكند.

خستگی از سر و صورتش می بارید. رامبر پرسید:

ـ پيشرفت طاعون سريع است؟

ریو گفت که مطلب این نیست و حتی صعود منحنی آمارها چندان سریع نیست. فقط وسائل مبارزه با طاعون چندان زیاد نیست. گفت:

ما فاقد وسائل هستیم. در تمام ارتشهای دنیا کسری وسائل را با افراد جبران میکنند. اما ما آدم هم کم داریم.

ـاز خارج پزشک و مأمورين بهداشت آمدهاند.

ريو گفت:

بلی، ده دکتر و قریب صد مأمور. ظاهراً زیاد است. اما این عده به زحمت کفاف وضع موجود بیماری را می دهد. اگر اپیدمی توسعه پیدا کند به هیچوچه کافی نخواهد بود.

ریو به سر و صدای داخل خانه گوش فرا داد و به رامبر لبخند زد و گفت:

بلي، شما بايد عجله كنيد و زودتر موفق شويد.

چهرهٔ رامبر کمی درهم رفت و با صدای خفهای گفت:

مسما خودتان می دانید. من به این علت نیست که از اینجا می روم. ریو جواب داد که می داند اما رامبر ادامه داد:

من ـ دست كم در اغلب مواقع ـ فكر مىكنم كه بزدل نيستم. حتى فرصت اين را هم پيدا كردهام كه دل و جرئتم را امتحان كنم. اما فكرهائى هست كه نمى توانم تحمل شان كنم.

دکتر به صورت او نگاه کر د و گفت:

ـشما به او خواهید رسید.

مشاید. اما نمی توانم این فکر را تحمل کنم که این کار طول بکشد و او در تمام این مدت پیر شود. در سی سالگی پیری شروع می شود و باید از همه چیز استفاده کرد. نمی دانم که آیا شما توجه دارید؟

ریو زیر لب گفت که فکر میکند متوجه است. در آن لحظه تارو با هیجانفرارسید:

از پرپانلو خواستم که به ما ملحق شود.

دکتر پرسید:

ـخوب؟

\_فکر کرد و بعد راضی شد.

دكتر گفت:

خوشحالم. خوشحالم از اینکه می بینم خود او از موعظهاش بهتر است.

تارو گفت:

ـهمهاينطورند.فقط بايد به آنها فرصت داد.

خندید و به ریو چشمک زد.

در زندگی کار من این است که این فرصت ها را فراهم کنم.

رامبر گفت:

مرا ببخشيد.من بايد بروم.

پنجشنبهٔ معهود رامبر پنج دقیقه پیش از ساعت هشت به جلوخان کلیسا رفت. هوا هنوز به قدر کافی خنک بود. در آسمان ابرهای سفید و گرد در حرکت بودند که لحظهای بعد، شدت گرما آنها را یکباره می بلعید. چمنها با اینکه خشکیده بودند ولی یک بوی نامحسوس رطوبت از آنها بر می خاست. آفتاب، در پشت خانههای شرقی، فقط کلاه تمام مطلای مجسمهٔ راندارک را که زینت میدان بود داغ می کرد. ساعتی هشت ضربه زد. رامبر در جلوخان خالی چند قدم پیش رفت. از درون کلیسا آواز دعا و رایحهٔ مبهم زیرزمین و بخور بر می خاست. ناگهان آواز خاموش شد. ده تائی هیکل سیاه از کلیسا بیرون آمدند و با قدمهای کوتاه و تند به سوی شهر روان شدند. رامبر حوصلهاش سر می رفت. هیاکل سیاه دیگری از پلکان بزرگ بالا می آمدند و به سوی جلوخان روان می شدند. سیگاری روشن کرد و بعد فکر کرد که شاید این کار در آنجا مجاز نباشد.

ساعت هشتوربع، ارگهای کلیسا با صدای گوشخراشی شروع به نواختن کردند. رامبر زیر گنبد تاریک داخل شد. لحظهای بعد توانست هیاکل سیاهی را که از برابرش گذشته بودند در صحن کلیسا ببیند. همهٔ آنها در گوشهای، در برابر محراب مانندی که تازگیها مجسمهای از «سنروش» در آن گذاشته شده بود گرد آمده بودند. این مجسمه با عجله در یکی از کارگاههای شهرمان ساخته شده بود. در حال زانو زده گوئی هنوز به خود می پیچیدند و مانند قطعات غلیظ تیرهای که در میان مه شناورند، در دل تیرگی محو بودند. بالای سر آنها ارگ آهنگهای بی پایان خود را ادامه می داد.

وقتی که رامبر بیرون آمد گنزالس از پلکان پائین میرفت و میخواست به سوی شهر برود. به روزنامهنویس گفت:

ـ فکر کردم که تو رفتهاي.و اگر ميرفتي طبيعي بود.

توضیح داد که با رفقایش در همین نزدیکی برای ساعت هشتوده دقیقه کم قرار ملاقات گذاشته بود. اما بیست دقیقه به انتظار آنها ایستاده است و آنها نیامدهاند.

حتماً مانعی پیش آمده. در کار ما آدم همیشه خیالش راحت نیست. قرار ملاقات دیگری را برای روز بعد در همان ساعت جلو بنای یادبود کشته شدگان جنگ پیشنهاد کرد. رامبر آه کشید و شاپوی خود را عقب سر انداخت.

گنزالس خنده كنان گفت:

اینکه مهم نیست. فکر کن که برای یک گل زدن، چه پیچوخمها و پاس دادنها و برگشتها لازم است.

رامبر گفت:

البته. بازى فوتبال همهاش يك ساعت ونيم طول مى كشد.

بنای یادبود کشته شدگان جنگ اران بر روی یگانه نقطهای قرار دارد که از آنجا می توان دریا را دید. آنجا نوعی گردشگاه بود که از فاصلهٔ نزدیکی در طول صخره هائی که به بندرگاه مشرف بودند کشیده شده بود. فردای آن روز رامبر که پیش از همه به محل ملاقات آمده بود با کمال دقت لیست کشته شدگان در میدان جنگ را می خواند. چند دقیقه بعد، دو مرد نزدیک شدند، او را با بی اعتنائی نگاه کردند، بعد رفتند و به نردهٔ گردشگاه تکیه کردند و چنین جلوه دادند که غرق تماشای اسکله های حالی و خلوت هستند. هر دو هم قد و هم هیکل بودند و هر دو شلوار آبی با بلوز بافتنی آستین کوتاه مخصوص دریانوردان را پوشیده بودند. روزنامه نویس کمی دور شد، بعد روی یک نیمکت نشست و توانست سر فرصت آنها را نگاه کند. آنگاه متوجه شد که بدون شک هیچکدام آنها بیشتر از بیست سال ندارند، در آن لحظه گنزالس را دید که به طرف او می آید. گنزالس معذرت خواست و گفت:

ـ رفقای ما اینها هستند.

و او را به طرف آن دو جوان برد و آنها را به نام مارسل و لوئی معرفی کرد. آن دو از روبرو خیلی شبیه هم بودند و رامبر فکر کرد که آنها برادرند. گنزالس گفت:

ـخوب، حالا با هم آشنا شديد. بايد به خود مطلب پرداخت.

آنگاه مارسل یا لوئی گفت که کشیک آنها دو روز دیگر شروع می شود و یک هفته ادامه خواهد یافت و باید مناسب ترین روز راانتخاب کرد. آنها چهار نفر بودند که دم دروازهٔ غربی نگهبانی می دادند و آن دو نفر دیگر نظامی بودند. دخالت دادن آن دو نفر اصلاً صلاح نبود. آنها مطمئن نبودند و گذشته از آن، این کار مخارج را بالا می برد. اما اغلب پیش می آمد که آن دو می رفتند تا قسمتی از شب را در سالن عقب یک «بار» که می شناحتند بگذرانند.

مارسل یا لوئی به رامبر پیشنهاد می کرد که بیاید و در خانهٔ آنها که نزدیک اسکله هاست ساکن شود و منتظر باشد که به سراغش بیایند. به این ترتیب عبور کاملا آسان می شد. اما می بایستی عجله کنند زیرا از چندی پیش سخن از استقرار پست های مضاعف در بیرون شهر بود.

رامبر پذیرفت و چند تا از آخرین سیگارهائی را که برایش مانده بود تعارف کرد. یکی از آن دو که هنوز حرف نزده بود از گنزالس پرسید که آیا مسئلهٔ مخارج حل شده است و آیا می توانند پیشکی چیزی بگیرند.

گنزالس گفت:

ـنه، لازم نيست. رفيق ماست. همان روز عزيمت حساب مي كنيم.

قرار ملاقات دیگری گذاشتند. گنزالس پیشنهاد کرد که پس فردای آن روز در رستوران اسپانیائی شام بخورند. از آنجا می شد به حانهٔ نگهبانها رفت. و به رامبر گفت:

ـبرای شب اول من هم همراهت می آیم.

فردایش رامبر وقتی که به اطاق خود میرفت، در پلکان هتل با تارو روبرو شد. تارو گفت:

ـمن مي خواهم به سراغ ريو بروم. مي خواهيد بيائيد؟

رامبر پساز کمی تردید گفت:

\_م*ی*گویم نکند که او را ناراحت کنم.

فکر نمی کنم. او برای من خیلی از شما حرف زده.

روزنامهنویس فکر کرد و گفت:

گوش کنید. اگر بعد از شام کمی وقت داشته باشید، ولو دیروقت، دوتائی به بار هتل بیائید.

تارو گفت:

-این بسته است به او و به طاعون.

با وجود این، ساعت یازده شب ریو و تارو وارد بار کوچک و تنگ شدند. قریب سی نفر در دل هم فرو رفته بودند و با صدای بلند صحبت میکردند. دو تازه وارد که از میان شهر طاعونزده میآمدند لحظهای گیج شدند و ایستادند. بعد وقتی دیدند که هنوز مشروب الکلی داده می شود، به علت این سروصدا پی بردند. رامبر در انتهای پیشخوان بود و از بالای چارپایهاش به آنها اشاره میکرد. تارو با خیال راحت یک مشتری پر سروصدا را کنار زد و آن دو در دو طرف رامبر قرار گرفتند.

مشما از الكل وحشت نداريد؟

تارو گفت:

ـنه، برعكس.

ریو رایحهٔ گیاه تلخ را از گیلاس خود بو کشید. در میان این سروصدا حرف زدن مشکل بود، اما به نظر می رسید که رامبر غرق مشروب خوردن است. و دکتر نمی توانست قضاوت کند که آیا او مست شده است یا نه؟

سر یکی از میزهائی که بقیهٔ آن جای تنگ را اشغال میکرد، یک افسر نیروی دریائی نشسته بود که هر بازویش در بازوی زنی بود و برای مخاطب چاق و پر خونی یک اپیدمی تیفوس را در قاهره تعریف میکرد. میگفت: «برای بومی ها اردوگاه هائی درست کرده بودند. با چادرهائی برای مریض ها و دور اردوگاهها را نگهبان ها احاطه کرده بودند و به روی خانواده هائی که بطور قاچاق دواهای خاله زنکی داخل چادرها می آوردند تیراندازی می کردند. کار خشنی بود اما درست بود.»

سر میز دیگر که جوانان شیک پوش دورش نشسته بودند، گفتگوها نامفهوم بود و در میان ریتم آهنگ Saint James Infirmary که از گرامافونی در بالا پخش می شد، محو می گشت.

ريو صدايش را بالاتر برد و پرسيد:

\_راضي هستيد؟

رامبر گفت:

ـنزدیک است. شاید در همین هفته.

تارو فرياد زد:

\_متأسفم.

**-**چرا؟

تارو ریو را نگاه کرد و ریو گفت:

اوه! تارو این حرف را برای این می زند که فکر می کند شما ممکن است اینجا برای ما مفید واقع شوید. اما من آرزوئی را که شما برای رفتن دارید خوب می فهمم.

تارو یک دور دیگر مشروب سفارش داد. رامبر از چارپایهٔ خود پائین آمد و برای اولین بار توی صورت او نگاه کرد.

من چه فایدهای برای شما می توانم داشته باشم؟

تارو با تأنى دست به طرف گيلاس خود دراز كرد و گفت:

معلوم است! در تشكيلات بهداشتي مان.

رامبر آن حالت تفکر سماجت آمیزی را که مخصوص خودش بود به خود گرفت و دوباره روی چارپایهاش رفت. تارو که مشروبش را خورده بود و رامبر را به دقت برانداز می کرد گفت:

این تشکیلات به نظر شما مفید نمی رسد؟

روزنامەنويس گفت:

-بسيار مفيد است.

و مشروبشرا خورد.

ریو متوجه شد که دست او می لرزد. و فکر کرد که، آری، او کاملا مست. است.

روز بعد، وقتی که رامبر برای دومین بار وارد رستوران اسپانیائی شد، از میان دستهٔ کوچکی گذشت که صندلی هاشان را دم در بیرون آورده بودند و در آن لحظه ای که گرما فقط از شدت خود می کاست از غروب سبز و طلائی لذت می بردند. توی رستوران تقریباً خالی بود، رامبر رفت و پشت میز

انتهای سالن \_ همان میزی که برای اولین بار گنزالس را سر آن دیده بود \_ نشست. به دختر خدمتکار گفت که منتظر خواهد ماند. ساعت نوزده ونیم بود. کمکم مردم وارد سالن غذاخوری شدند و نشستند. شام دادن شروع شد و طاق کوتاه از صدای کارد و چنگال و صحبتهای گنگ آکنده شده بود.

ساعت بیست رامبر هنوز منتظر بود. چراغها را روشن کردند. مشتری های تازه میزها را اشغال کردند. رامبر سفارش شام داد. ساعت بیست وسی دقیقه بی آنکه گنزالس یا آن دو جوان را ببیند شامش را تمام کرده بود. سیگار کشید. سالن به تدریج خالی شد. در بیرون شب به سرعت تاریک می شد. نسیم نیم گرمی که از دریا می آمد پردهٔ پنجره ها را آهسته بالا می برد. وقتی که ساعت بیست و یک شد رامبر دید که سالن خالی شده است و زن خدمتکار با حیرت او را نگاه می کند. پول شام را داد و خارج شد. روبروی رستوران یک کافه باز بود. رامبر دم پیشخوان نشست و چشم به در رستوران دوخت. ساعت بیست و یک وسی دقیقه به طرف هتل به راه افتاد. نمی دانست گنزالس را چگونه پیدا کند زیرا آدر سی از او در دست نداشت و از این فکر که گنزالس را چگونه پیدا کند زیرا آدر سی از او در دست نداشت و از این فکر که باید تمام اقدامات را دوباره از سر بگیرد، قلبش فشرده می شد.

در این لحظه، در شبی که آمبولانسها با عجله از آن میگذشتند همانطور که بعدها به دکتر ریو گفت، متوجه شد که در تمام این مدت زنش را فراموش کرده و در عوض همهٔ نیروی خود را متوجه پیدا کردن مفری در این دیوارها ساخته است که او را از زنش جدامیکند. و باز در این لحظه که همهٔ راهها یک بار دیگر به رویش بسته می شد، او را دوباره در کانون آرزوی خود پیدا کرد. و این باز یافتن با چنان انفجار ناگهانی غم و رنج توام بود که بنای دویدن به طرف هتل را گذاشت تا از این سوزش جانکاه که شقیقه هایش را می جوید فرار کند. با وجود این آن را همراه خود می برد.

با این همه فوراً، فردای آنروز، به ملاقات دکتر ریو آمد تا از او بپرسد که چطور می تواند کتار را پیدا کند. گفت:

چارهای که برایم مانده این است که دوباره همان مسیر را از سر بگیریم. ریو گفت: فردا شب بیائید. نمی دانم به چه منظوری تارو از من خواسته است که کتار را دعوت کنم. قرار است ساعت ده بیاید. شما ساعت دهونیم برسید.

فردایش وقتی که کتار به خانهٔ دکتر رسید، ریو و تارو دربارهٔ بهبودی غیر منتظرهای که در سرویس تارو اتفاق افتاده بود صحبت میکردند.

تارو گفت:

\_یک مورد از ده مورد. او شانس داشته است.

کتار گفت:

ـآه،معلوم است. آن يكي طاعون نبوده.

او را مطمئن كردند كه مسلماً طاعون بوده است. گفت:

ممكن نيست، چون كه خوب شده. شما هم مثل من مي دانيد كه طاعون كسي را نمي بخشد.

ريو گفت:

بطور کلی بلی، اما با کمی سماجت نتایج غیر منتظرهای می توان فرنت.

كتار خنديد و گفت:

معلوم نیست. ارقام امشب را شنیدید؟

تارو که او را با خیرخواهی نگاه میکرد گفت که از ارقام خبر دارد و وضع دشوار است اما همین دلیل چیست؟ دلیل این است که باز هم باید تصمیمات جدی تر و استثنائی گرفت.

-آه!شما كه تا حالا همهٔ اين تصميمها را گرفتهايد.

بلی، ولی باید هر کسی برای خودش این تصمیمها را بگیرد.

کتار تارو را نگاه می کرد و از گفتهٔ او چیزی نمی فهمید. تارو گفت که عدهٔ زیادی از مردم دست به هیچ فعالیتی نزدهاند حال آنکه اپیدمی با همه سر و کار دارد و هر کسی باید وظیفهٔ خودش را انجام دهد. تشکیلات بهداشتی درهایش به روی همه باز است.

كتار گفت:

این هم یک فکری است اما به درد هیچ کاری نمی خورد. طاعون

خيلي قوي است.

تارو با حوصله گفت:

ما وقتی به این نتیجه می رسیم که همهٔ کارها را کرده باشیم.

در این اثنا، ریو پشت میزش از فیشها نسخه برداری می کرد. تارو کتار را که روی صندلیش جابجا می شد نگاه می کرد.

-چرا شما با ما نمى آئيد آقاى كتار؟

کتار با حالتی آزرده از جا برخاست، کلاه گردش را به دست گرفت و گفت:

این کار من نیست.

بعد بالحنى كه آميخته به خودستائي بود ادامه داد:

گذشته از آن حالا که طاعون هست من وضعم خوب است. معلوم نیست چرا باید در خواباندنآن دخالت کنم.

تارو چنان که گوئی ناگهان به حقیقتی پی برده باشد به پیشانی خود زد و گفت:

-آه! درست است، یادم رفته بود. اگر طاعون نبود شما دستگیر می شدید.

کتار تکان شدیدی خورد و چنان که گوئی میخواهد بیفتد دست به صندلی گرفت.ریو دست از نوشتن برداشته بود و با قیافهٔ جدی و علاقمندی به او نگاه می کرد. کتار پرسید:

-چەكسى اين را بەشما گفت؟

تارو قیافهٔ حیرتزدهای گرفت و گفت:

ـخودتان! يا اقلا من و دكتر از حرف هايتان اينطور فهميديم.

و چون کتار ناگهان دچار خشم شدیدی شده بود و زیر لب سخنان نامفهومی زمزمهمی کرد، تارو افزود:

-عصبانی نشوید. نه دکتر اهل لو دادن شماست و نه من. ماجرای شما به ما ربطی ندارد. گذشته از آن، پلیس را ما هیچوقت دوست نداشتیم. بفرمائید بنشینید.

کتار صندلیش را نگاه کرد و پس از کمی تردید نشست. لحظهای بعد، آهی کشید و گفت:

این یک پروندهٔ قدیمی است که دوباره بیرونش کشیدهاند. من خیال می کردم که فراموش شده. اما در این میان یک نفر حرف زده. مرا احضار کردهاند و گفتهاند که باید تا آخر تحقیقات در اختیارشان باشم. می دانم که بالاخره توقیفم خواهند کرد.

تارو پرسید:

موضوع مهم است؟

ـ بسته به این است که شما چطور فکر کنید. در هر حال موضوع قتل نیست.

مجازاتش زندان است يا اعمال شاقه؟

كتار خيلي پريشان به نظر ميرسيد:

اگر شانس داشته باشم، زندان ...

اما پس از لحظهای با حدت از سر گرفت:

یک اشتباه بوده. هر کسی اشتباه میکند. و من نمی توانم قبول کنم که به خاطر آن گریبانم را بگیرند و از خانه ام، از عاداتم و از همهٔ آنهائی که می شناسم جدا شوم.

تارو پرسید:

ـآه! برای همین بود که شما به فکر حلق آویز کردن خودتان افتادید؟ ـ بلی، البته حماقت بود.

ریو برای اولین بار به حرف آمد و به کتار گفت که اضطراب او را می فهمد اما شاید کارها روبراه شود.

اوه!فعلا كهمي دانم خطري تهديدم نمي كند.

تارو گفت:

ـ پس معلوم شد كه شما وارد تشكيلات ما نخواهيد شد.

کتار که کلاهش را در دست می چرخاند، نگاه نامطمئنی به تارو انداخت و گفت:

ـنبايد از من دلگير باشيد.

تارو لبخندزنان گفت:

البته دلگیر نیستیم. اما اقلا به این فکر نیفتید که عمداً میکرب طاعون بین مردم پخش کنید.

کتار اعتراض کرد و گفت که او طاعون را نخواسته و طاعون به خودی خود رسیده است و اگر حالا آمدن طاعون کار او را روبراه کرده است گناه او نیست. و وقتی که رامبر دم در رسید، کتار با لحن محکمی می گفت:

-تازه من عقیده دارم که شما به جائی نخواهید رسید.

رامبر اطلاع یافت که کتار آدرس گنزالس را نمی داند اما همیشه می شود به کافهٔ کوچک رفت. برای فردا قرار ملاقات گذاشتند. و چون ریو اظهار داشت که مایل است از جریان کار خبردار شود، رامبر او و تارو را برای شب آخر هفته، در هر ساعتی از شب که باشد، به اطاق خودش دعوت کرد.

صبح، کتار و رامبر به کافهٔ کوچک رفتند و پیغامی برای گارسیا گذاشتند که همان شب، و اگر مانعی باشد فردایش، با آنها ملاقات کند. شب هر چه منتظر شدند خبری نشد. فردایش گارسیا آنجا بود. ماجرای رامبر را در میان سکوت گوش کرد. او در جریان نبود، اما میدانست که از بیست و چهار ساعت پیش، برای امکان بازرسی خانهها، محلات را محاصره کردهاند. و شاید گنزالس و دو جوان نتوانسته بودند از این موانع رد شوند. اما یگانه کاری که گارسیا می توانست بکند این بود که دوباره آنها را با رائول مربوط سازد. طبعاً این کار زودتر از پس فردا برایش امکان نداشت.

رامبر گفت:

معلوم است که باید همه چیز را دوباره از سر گرفت.

پس فردا، در کنج یک کوچه، رائول حدس گارسیا را تأثید کرد. محلات پائین شهر محاصره شده بود. می بایستی از نو با گنزالس تماس بگیرند. دو روز بعد، رامبر با فوتبالیست ناهار می خورد. گنزالس می گفت: مسخره است، باید ترتیبی می دادیم که بتوانیم همدیگر را پیدا کنیم. عقیدهٔ رامبر هم همین بود. فردا صبح پیش بچهها میرویم. جدیت میکنیم که ترتیب کار را بدهیم.

فردای آن روز، بچهها در خانه شان نبودند. پیغامی برایشان گذاشتند و رفتند که ظهر بعد در میدان «لیسه» همدیگر را ببینند. و رامبر با چنان حالتی به هتل برگشت که بعدازظهر آن روز تارو از دیدن او تکان خورد و پرسید:

\_حالت خوش نيست.

رامبر گفت:

ـنه!چون باید دوبارهاز سر بگیرم.

و دعوتشرا تجدید کرد:

-امشب بيائيد.

شب وقتی که آن دو وارد اطاق رامبر شدند او دراز کشیده بود. برخاست. گیلاسهائی را که آماده کرده بود پر کرد. ریو وقتی که گیلاس خود را بر میداشت پرسید که آیا کارش پیشرفت میکند، روزنامهنویس گفت که همهٔ اقداماتش را دوباره تکرار کرده و باز به همان مرحلهٔ سابق رسیده است و به زودی آخرین ملاقاتش را خواهد کرد. مشروبش را خورد و افزود:

ـو طبعاً باز هم نخواهند آمد.

تارو گفت:

این را که نباید به عنوان قاعدهٔ همیشگی قبول کرد.

رامبر شانه بالاانداخت و گفت:

مشما هنوز درک نکردهاید.

- **چه چ**يز را؟

ـطاعون را.

ريو گفت:

\_آه!

-نه، شما هنوز درک نکردهاید که بنای طاعون بر این است که همیشه همه چیز از سر گرفته شود.

رامبر به گوشهای از اطاقش رفت و گرامافون کوچکی را به راه انداخت. تارو پرسید.

این کدام صفحه است؟ من می شناسمش.

رامبر جواب داد که صفحهٔ Saint James Infirmary است.

وسطهای صفحه، از دور صدای شلیک دو گلوله شنیده شد. تارو گفت:

\_یا سگ بود یا فراري.

لحظهای بعد صفحه به پایان رسید و سوت یک آمبولانس برخاست، بلندتر شد، از زیر پنجره های اطاق هتل گذشت، تخفیف یافت و بالاخره خاموش شد. رامبر گفت:

این صفحه جالب نیست. با وجود این دهمین بار است که امروز آن را می شنوم.

\_يعنى اينهمه دوستش داريد؟

منه،اما غیر از این صفحهٔ دیگری ندارم.

و پساز لحظهای افزود:

-گفتم که بنابراین است که همه چیز از سرگرفته شود.

از ریو پرسید که کار تشکیلات بهداشتی چطور پیشرفت میکند. پنج گروه مشغول کار بودند و امید داشتند که گروه های دیگری هم تشکیل دهند. روزنامه نویس روی تختخوابش نشسته بود و چنین به نظر می رسید که با ناخن هایش سرگرم است. ریو اندام کوتاه و ورزیدهٔ او را که در گوشهٔ تخت جمع شده بود برانداز میکرد. ناگهان متوجه شد که رامبر او را نگاه میکند.

روزنامەنويس گفت:

می دانید دکتر که من خیلی دربارهٔ تشکیلات شما فکر کردهام؟ اگر من با شما نیستم به این علت است که دلائلی برای خودم دارم. گذشته از آن فکر می کنم که من سهم خودم را انجام دادهام. من در جنگ اسپانیا شرکت کردهام.

تارو پرسيد:

در کدام صف؟

در صف مغلوبين. اما بعد از آن كمي فكر كردهام.

تارو گفت:

\_دربارة چه؟

دربارهٔ جرأت. حال می دانم که انسان لیاقت کارهای بزرگی را دارد. اما اگر لایق احساس بزرگی نباشد، برای من جالب نیست.

تارو گفت:

مى توان گفت كەانسان لياقت ھمەچيز را دارد.

نه قادر نیست که مدت درازی رنج بکشد یا خوشبخت باشد. پس به هیچ کار پر ارزشی قادر نیست.

همدیگر را نگاه کر دند. بعد گفت:

ـببينم تارو، شما قادريد كه از عشق بميريد؟

ـنمى دانم، اما گمان مىكنم كه حالانه!

همین!اما روشن است که شما قادرید در راه یک اندیشه بمیرید. و من از آدمهائی که در راه اندیشه می میرند، خسته شدهام. من به قهرمانی عقیده ندارم، می دانم که آسان است. به این نتیجه رسیدهام که کشنده است. آنچه برای من جالب است این است که انسان زندگی کند و از آن چیزی که دوست دارد بمیرد.

ریو با دقت به حرفهای روزنامهنویس گوش داده بود. در حالی که چشماز او بر نمی داشت با ملایمت گفت:

رامبر،انسانانديشهنيست.

اندیشه است. از آن لحظهای که از عشق روگردان می شود، اندیشهای است کوتاه. و ما دیگر لیاقت عشق را نداریم. تسلیم شویم دکتر، صبر کنیم که چنین لیاقتی را پیدا کنیم. و اگر واقعاً ممکن نباشد، بی آنکه نقش قهرمان بازی کنیم، به انتظار نجات عمومی باشیم. من، دور تر از این نمی روم.

ریو با حالت خستگی ناگهانی که در چهرهاش پیدا شده بود برخاست و گفت: مشما حق دارید رامبر، کاملا حق دارید. و به هیچ قیمتی من دلم نمی خواهد شما را از آن کاری که می خواهید بکنید، و به نظر من درست و خوب است، منصرف کنم. اما با وجود این باید به شما بگویم. اینجا مسئله «قهرمانی» در میان نیست. بلکه «شرافت» در میان است. این عقیدهای است که ممکن است خنده آور جلوه کند، اما یگانه راه مبارزه با طاعون «شرافت» است.

رامبر بالحني كه ناگهان جدى شده بود گفت:

-شرافت چیست؟

من نمی دانم بطور عام شرافت یعنی چه اما در موقعیت من عبارت از این است که کارم را انجام دهم.

رامبر با خشم گفت:

ـآه! من نمی دانم که کار من چیست. شاید واقعاً من در اینکه «عشق» را انتخاب کرده ام در اشتباهم.

ریو روبروی او ایستاد و گفت:

-نه، شما در اشتباه نیستید.

رامبر با حالت اندیشناک آنها را نگاه می کرد. گفت:

من فکر میکنم که شما دو نفر در این ماجرا چیزی از دست نمی دهید. طرف خوبی را گرفتن آسانتر است.

ريو گيلاسش را سر كشيد و گفت:

ـبرويم. كار داريم.

خارج شد.

تارو هم دنبال او رفت، اما در لحظهٔ بیرون رفتن گوئی تصمیمی گرفت و به طرف روزنامه نویس برگشت و گفت:

می دانید که زن ریو در چند صد کیلومتری اینجا در یک آسایشگاه بستری است؟

رامبر با حيرت تكاني خورد.اما تارو رفته بود.

روز بعد، صبح زود، رامبر به دكتر تلفن كرد:

\_قبول میکنید که تا وسیلهای برای بیرون رفتن از شهر پیدا نکردهام با شما همکاری کنم؟

در آن سر سیم سکوتی برقرار شد. بعد:

ـ بلى، رامبر. متشكرم.

سه

¥.



که به عنوان انسان آزاد رفتار می کنند و هنوز می توانند انتخاب کنند. اما عملاً در این لحظه، یعنی در اواسط ماه «اوت» می شد گفت که طاعون همه چیز را در زیر بال گرفته است. دیگر سرنوشت فردی در میان نبود، بلکه یک ماجرای اجتماعی بود که عبارت بود از طاعون و احساساتی که همه در آن مشترک بودند. بزرگترین این احساسها، جدائی و تبعید بود، با ترس و عصیانی که به همراه داشت. از این رو ناقل داستان فکر می کند که در این دورهٔ گرما و بیماری بهتر است، به طور کلی و به عنوان نمونه، سرعت عمل همشهریان زندهٔ ما، تدفین مردگان و رنج عاشقان جدا شده را تحلیل کند. در اواسط آن سال بود که باد برخاست و روزهای متوالی در شهر طاعون زده وزید، باد بخصوص مردم «اران» را دچار وحشت می کند، زیرا در روی فلاتی که شهر بنا شده است به هیچ مانع طبیعی بر نمی خورد و با همه شدت خود وارد کو چهها می شود. پس از آن ماههای دراز که قطرهای آب

شهر را خنک نکرده بود، دیوارها از اندودی خاکستری پوشیده شده بود که در زیر وزش باد ورقهورقه شد. بدینسان باد امواجی از گرد و خاک و کاغذ بلند می کرد که به پای عام پن معدود می خورد. این عام پن را می دیدی که با

بدینسان، در طول هفته، زندانیان طاعون، تا حدی که می توانستند

تلاش كردند. و حتى چند نفر از ميان آنها، مانند رامبر هنوز فكر مي كردند

عجله از کوچهها میگذرند، به جلو خم شده اند و دستمال یا دستشان را روی دهان گرفته اند. شبانگاه به جای اجتماعاتی که در آنها بکوشند این روزها را که هر کدام آنها ممکن بود آخرین روز باشد درازتر کنند، دستههای کوچک مردم را می دیدی که عجله دارند هرچه زودتر به خانه هاشان یا به کافه ها داخل شوند. به طوری که از چند روز پیش، در غروب آفتاب که آن روزها بسیار زود می رسید، کوچه ها خالی می شد و تنها باد در آنها زوزه های مدام می کشید. از دریا که بالا آمده بود و همیشه نامرئی بود بوی خزه و نمک بر می خاست. آنگاه این شهر خلوت که از گرد و خاک سفید شده، از بوهای دریا اشباع گشته و پر از فریادهای باد بود، مانند جزیرهٔ تیره روزی می نالید.

تا آن زمان طاعون بیشتر در محلههای بیرون شهر که پر جمعیت تر و کم آسایش تر بود قربانی داده بود تا در مرکز شهر. اما گوئی ناگهان به محلههای تجارتی نزدیک تر شد و در آن جا نیز مستقر گشت. ساکنان این محلهها باد را به حمل نطفهٔ بیماری متهم می کردند. مدیر هتل می گفت: «باد ورق ها را بر می زند!» اما در هر حال محلههای مرکز شهر وقتی که شبانه بیخ گوششان و به طور روزافزونی صدای صفیر آمبولانس ها را می شنیدند که زیر پنجره شان ندای شوم و بیر حم طاعون را سر می دهد، می دانستند که نوبت آنها رسیده است.

در داخل شهر هم به این فکر افتادند عدهای از محلهها را که زیاد آلوده شده بود جدا کنند و بجز کسانی که خدماتشان ضروری بود به هیچکس دیگر اجازهٔ خروج ندهند. کسانی که تا آن وقت در آن محلهها زندگی می کردند، این اقدام را یک سختگیری می شمردند که بخصوص بر ضد آنها ترتیب داده شده است و در همه موارد، ساکنین محلات دیگر را بر عکس خودشان آدمهای آزادی می شمردند. در عوض، آن یکیها در سخت ترین لحظات زندگی شان، از تصور اینکه آزادی دیگران از آنها کمتر است احساس تسلی می کردند: «همیشه زندانی تر از من هم وجود دارد.» این یگانه جملهای بود که در آن روزها، یگانه امید ممکن را در خود خلاصه می کرد.

تقریباً در این زمان، وقوع حریقها نیز بخصوص در محلههای خوشگذرانی، در دروازهٔ غربی شهر، شدت یافت. طبق اطلاع، این حریقها کار کسانی بود که از قرنطینه بر میگشتند و در حالی که یأس و بدبختی دیوانه شان کرده بود، خانهٔ خود را آتش می زدند به امید اینکه طاعون را در آن خانه بکشند. برای در هم شکستن این اعمال که وفور آن، با باد شدیدی که وجود داشت، محلهها را بطور یکجا به سوختن تهدید می کرد، دچار زحمت فراوان شدند. کوشیدند به مردم حالی کنند که گندزدائی منازل از طرف دولت هر گونه خطر آلودگی را از میان می برد. ولی فایدهای نداشت. بالاحره مجبور شدند مجازاتهای سخت بر این آتش اندازان بیگناه تصویب و اعلام كنند. بى شك انديشهٔ زندان نبود كه سبب عقب نشيني اين تیرهبختان شد، بلکه تصمیمی همگانی بود بر اینکه ـ به دنبال مرگ و میر شدیدی که در زندان شهر دیده شده بود \_ مجازات زندان برابر با مجازات مرگ است. مسلماً این عقیده بی یایه نبود. به دلائل روشن، طاعون مخصوصاً به کسانی حمله کرد که عادت داشتند به صورت دسته جمعی زندگی کنند، مانند سربازان، صومعهنشینان و زندانیان. زیرا با وجود جدا بو دن عدهای از زندانیان، معمولاً زندان یک محیط زندگی دسته جمعی است و بهترین دلیل آن این است که در زندان شهر ما زندانبانان نیز مانند زندانیان باج خود را به طاعون مي پرداختند و بر طبق نظر عاليهٔ طاعون، همه كس، از مدیر زندان گرفته تا پست ترین زندانیان محکوم بودند و شاید برای نخستین مار در زندان عدالت مطلق برقرار می شد.

مقامات دولتی بیهوده کوشیدند با اعطاء مدال به زندانبانانی که در حین انجام وظیفه مرده بودند، برای این تساوی درجات مختلفی قائل شوند. چون حکومت نظامی اعلام شده بود، و از یک نظر می شد گفت که زندانبانان هم بسیج شدهاند، پس از مرگشان به آنها مدال نظامی دادند. اما هر چند که زندانبانان هیچگونه اعتراضی نکردند، ولی محافل نظامی این کار را عمل شایسته ای تلقی نکردند و تذکر دادند که این عمل ممکن است تأثیر بدی در انظار عمومی داشته باشد. به درخواست آنها توجه کردند و دیدند ساده ترین

راه کار این است که به زندانبانان تلف شده مدال اپیدمی بدهند. اما در مورد قبلی ها کار از کار گذشته بود و نمی شد مدال های آنها را پس گرفت. محافل نظامی در عقیدهٔ خود ثابت ماندند. و اما مدال اپیدمی این اشکال را داشت که آن نتیجهٔ معنوی را که از اعطاء مدال نظامی به دست می آمد، نمی بخشید زیرا در دوران طاعون دریافت مدالی از این نوع بسیار مبتذل بود. همه ناراضی شدند.

گذشته از آن، مقامات جزائی نتوانستند مانند مقامات مذهبی، و تا حدی مانند مقامات نظامی عمل کنند. راهبان در صومعهٔ شهر بطور موقت در میان خانوادههای مؤمن تقسیم شده و در خانههای آنها ساکن شده بودند. همچنین هر وقت که امکانی به دست آمده بود، دستههای کوچکی از سربازخانهها جدا کرده و در مدارس و یا بناهای دولتی، پادگانهای کوچکی برایشان تشکیل داده بودند. به این ترتیب، بیماری که ظاهراً در میان مردم شهر، همدردی خاص محاصره شدگان را ایجاد کرده بود، در عین حال جوامع قدیمی و موجود را درهم می شکست و افراد را به آغوش تنهائی شان می انداخت. و این وضع ایجاد بی نظمی می کرد.

می شد گفت که همهٔ این اوضاع و احوال با بادی که در وزیدن بود دست به دست هم دادند و آتش به درون عدهای زدند. دوباره در اثنای شب به دروازههای شهر حمله شد و این حمله تکرار شد. اما این بار حمله کنندگان دستههای کوچک مسلح بودند. گلولههائی مبادله شد، عدهای زخمی شدند و چند نفری هم فرار کردند. پستهای نگهبانی تقویت شد و این تلاشها هم به زودی از میان رفت.

با وجود این، نتیجهٔ این حوادث ایجاد روح اغتشاش در شهر بود که به صحنههای تجاوز و حمله منجر شد. خانههائی که آتش گرفته و یا به دلائل بهداشتی بسته مانده بود غارت شد. در واقع مشکل می توان تصور کرد که این اعمال با فکر قبلی انجام می شد. اغلب مواقع، یک فرصت ناگهانی، کسانی را که تا آن روز اشخاص شرافتمندی بودند به اعمال زشتی سوق می داد که آناً از طرف دیگران تقلید می شد. به این ترتیب دیوانههائی پیدا

شدند که در حضور مالک خانهای حریق زده که درد و رنج گیجش کرده بود، خود را داخل خانه که هنوز می سوخت انداختند. به دیدن بی اعتنائی صاحبخانه عده زیادی از تماشاگران نیز از آنان تقلید کردند و در آن کوچهٔ تاریک، در نور شعلههای آتش، اشباحی دیده می شدند که از هر طرف فرار می کردند و در زیر نور کم آخرین شعلهها و با اشیاء و اثاثی که بر دوش داشتند، کج و معوج جلوه می کردند. همین حوادث مقامات دولتی را وادار کرد که «حالت طاعون» را به حکومت نظامی بر گردانند و قوانینی را که در زمان حکومت نظامی جاری است اجرا کنند. دو سارق را تیرباران کردند اما نمی توان ادعا کرد که این در دیگران مؤثر بود، زیرا در میان آنهمه مرگ، این دو اعدام هیچ جلب نظر نکرد: قطرهای بود در دریا. و در واقع صحنههائی از آن قبیل باز هم تجدید شد و مقامات دولتی دیگر به روی خود نیاوردند. یگانه دستوری که معلوم بود در مردم اثر کرده است مقررات تاریکی بود. از ساعت یازده شب، شهر که در ظلمت فرو می رفت، گوئی از سنگ بود.

در شبهای مهتابی دیوارهای سفید و کوچههای مستقیم شهر دیده می شد. هیکل درختی در متن آن نبود، و هر گز صدای پای عابری و یا زوزهٔ سگی سکوت آن را بهم نمی زد. در آن لحظات، شهر بزرگ خاموش تنها مجموعه ای بود از مکعبهای بزرگ و بیجان که در میان آنها فقط تندیسهای خاموش نیکوکاران فراموش شده یا مردان بزرگ گذشته که تا ابد در قالبهای سخت خود خفه شده بودند، می کوشیدند با چهرههای سنگی یا آهنی شان تصویری نامتناسب از آنچه انسان نامیده می شد ارائه دهند. این بتهای نه بزرگ و نه کوچک، در زیر آسمان سنگین، در چهارراههای خالی از زندگی به غولهای بی احساسی تبختر می بخشیدند که جهان ساکت و صامتی را که ما در آن وارد شده بودیم، یا دست کم نظام برتر آن را، و نیز گورستانی را که در آن طاعون و سنگ و شب سرانجام هر صدائی را خاموش کرده بود، به خوبی تصویر می کردند.

اما شب در تمام دلها نیز بود، و واقعیت، و افسانه هائی که دربارهٔ

موضوع دفن مردگان نقل می کردند برای همشهریان ما اطمینان بخش نبود. زیرا باید از دفن مردگان نیز حرف زد و راوی از این که چنین کاری می کند معذرت می خواهد. خوب احساس می کند که از این بابت ممکن است سرزنشش کنند. اما یگانه توجیهی که می تواند از کار خود بکند این است که در سراسر این دوران کار تدفین مردگان جریان داشت و به یک تعبیر، او را هم مانند همهٔ همشهریان مان مجبور کرده بودند که در کار تدفین مردگان دخالت کند. این دخالت به این مفهوم نیست که او به این تشریفات علاقه ای داشته باشد، برعکس، او اجتماع زندگان را و مثلا آب تنی در دریا را ترجیح می دهد. اما به طور کلی، آب تنی در دریا از میان رفته بود و اجتماع زندگان بیوسته می ترسید که در طول روز جای خود را به اجتماع مردگان بدهد. با پیوسته می ترسید که در طول روز جای خود را به اجتماع مردگان بدهد. با شوضوح» روبرو بودیم. البته هر کسی می توانست خود را مجبور کند که آن را نبیند، چشمانش را ببند و از آن رو بگرداند، اما «وضوح» نیروی عظیمی دارد که بالاخره همه چیز را با خود می برد: مثلا اگر روزی آنان که دوستشان دارید احتیاج به تدفین داشته باشند، آیا شما می توانید رد کنید؟

خوب! نخستین صفتی که در آغاز، این مراسم را مشخص می ساخت سرعت بود! همهٔ تشریفات ساده تر شده و بطور کلی «تشییع جنازه» حذف شده بود. بیماران دور از خانواده شان می مردند و شب زنده داری بالای سر آنان نیز ممنوع بود، به طوری که اگر بیماری در اثنای شب می مرد، شب را تنها و بی کس می گذراند و آنکه در طول روز می مرد، آنا به خاک سپرده می شد. طبعاً خانواده ای در میان بود، اما در اغلب موارد، افراد خانواده نمی توانستند از جای خود تکان بخورند زیرا، به علت همخانه بودن با بیمار، در «قرنطینه» بودند. در موردی که اقربا با بیمار همخانه نبودند، در لحظهٔ معین که همان لحظهٔ عزیمت به گورستان باشد، خود را معرفی می کردند. تا آن لحظه جنازه شسته شده و در تابوت گذاشته شده بود.

فرض کنیم که این تشریفات در آن بیمارستان امدادی که دکتر ریو ادارهاش میکرد انجام شود. مدرسه یک در خروجی داشت که پشنت بنای اصلی تعبیه شده بود. در صندوقخانهٔ بزرگی که رو به کریدور باز می شد

تابوتها را گذاشته بودند. و در خود كريدور هم افراد خانواده با يك تابوت روبرو مي شدند كه قبلا بسته شده بود. فوراً به مهم ترين مسائل مي يرداختند یعنی اوراق لازم را به امضاء رئیس خانواده می رساندند. آنگاه جنازه را بار اتومبیلی می کردند که یا یک نعش کش واقعی بود و یا آمبولانس بزرگی بود که به نعش کش تبدیلش کرده بودند.افراد خانواده در یکی از تاکسی هائی که اجازهنامهٔ قبلی داشتند سوار می شدند و اتومبیل ها با آخرین سرعت از طریق محلههای بیرون شهر عازم گورستان می شدند. دم در گورستان، ژاندارمها ماشینها را متوقف میساختند، و بر روی جواز عبور رسمی مهري مي زدند كه بدون آن دست يافتن به آنچه همشهريان ما «خانهٔ عقبي» می نامند غیر ممکن بود. بعد کنار می رفتند، و اتومبیل ها پیش می رفتند و در کنار محوطهٔ چهار گوشی می ایستادند که در آن گو دالهای متعدد در انتظار ير شدن بود: يک کشيش به استقبال جنازه مي آمد، زيرا نماز ميت در کليسا متروک شده بود. دعاکنان تابوت را بیرون می آوردند. طنابی به آن می بستند و می کشیدند. تابوت می لغزید و به انتهای گو دال می رفت. کشیش ظرف آب مقدس خود را تکان می داد و در همان لحظه، اولین بیل های خاک روی در تابوت بالا مى آمد. آمبولانس لحظهاى بيش برگشته بود تا با دواى ضدعفونی شسته شود و در اثنائی که بیلهای خاک با صدای خفهای در گور میریخت افراد خانواده در تاکسی می تپیدند. یک ربع بعد به خانهشان مىرسىدند.

به این ترتیب همه چیز واقعاً با بیشترین سرعت و کمترین امکان خطر جریان می یافت. و واضح است که دست کم در اولین روزها، احساسات خانواده ها لطمه دیده بود، اما در دوران طاعون، ملاحظاتی هست که نمی توان به حسابشان آورد: همه چیز را فدای کار مؤثر کرده بودند. گذشته از آن، در آغاز این اعمال به معنویات مردم برخورده بود، زیرا همه، بیش از حد تصور آرزو داشتند که با همهٔ آداب و رسوم لازم به خاک سپرده شوند. خوشبختانه کمی بعد، مسئلهٔ خواربار بسیار حساس شد. توجه مردم به گرفتاری های آنی تر و ضروری تر معطوف گشت. مردم مجبور بودند اگر

بخواهند غذا بخورند، وقت شان را صرف ایستادن در صفها و دوندگی ها و اجرای مقررات گوناگون بکنند و دیگر وقت این را نداشتند که فکر کنند دیگران در اطراف شان چگونه می میرند و خودشان روزی چگونه خواهند مرد. بدینسان، این اشکالات مادی که باید دردی شمرده می شد، نتیجه خوبی هم بخشید. و اگر اپیدمی، چنان که دیده شد، توسعه نمی یافت همه کارها روبراه بود.

زیرا تابوت کمیاب شد. پارچه برای کفن و جا در گورستان پیدا نشد. لازم شد چارهای بیندیشند. باز هم به علت اینکه کار به صورت مؤثر انجام شود، ساده ترین راه این بود که تشریفات را به صورت دسته جمعی انجام دهند، و در صورت لزوم رفت و آمدهای بین بیمارستان و گورستان را افزایش دهند. مثلا بیمارستانی که تحت نظر ریو بود پنج تابوت داشت. تا این تابوتها پر می شد آمبولانس آنها را بار می کرد. در گورستان تابوتها خالی می شد، جسدها که به رنگ آهن در آمده بود بر روی تخت روانها منتقل می گشت و در محل سرپوشیدهای که برای این منظور آماده شده بود نگهداری می شد. تابوتها با یک محلول ضدعفونی شسته می شد و به بیمارستان بر می گشت و هر چند بار که لازم می شد این عمل تکرار می گشت. سازمان بسیار مرتب بود و استاندار از آن اظهار رضایت می کرد. حتی به ریو گفت که این روش، از گاری های مردگان که سیاهان می کشیدند حتی به ریو گفت که این روش، از گاری های مردگان که سیاهان می کشیدند و در شرح طاعون های گذشته به آنها اشاره شده بود بهتر است. ریو گفت:

بلی، این هم همان روش تدفین است با این تفاوت که ما فیش تنظیم میکنیم. در اینکه پیشرفتی حاصل شده شکی نیست.

با وجود موفقیت مقامات اداری، شکل نامطبوعی که اکنون این تشریفات گرفته بود استانداری را مجبور ساخت که خویشان مردگان را از مراسم تدفین دور کند. فقط موافقت می کردند که آنها تا دم در گورستان بیایند اما این هم رسماً مجاز نبود، زیرا در مورد آخرین مراسم تدفین، وضع کمی تغییر کرده بود، در انتهای گورستان، در فضائی پوشیده از درختان سقز، دو گودال وسیع کنده بودند. یکی گودال مردان بود و دیگری گودال

زنان.از این نظر، مقامات مسئول مراعات اصول اخلاقی را می کردند و بعدها بود که پر اثر جبر حوادث، این آخرین نشانهٔ عفت نیز از میان رفت و بی آنکه پروای عفت و حیا داشته باشند، زنان و مردان را آمیخته با هم و بر روی هم به خاک سپردند. خوشبختانه این اغتشاش نهائی مربوط به آخرین روزهای طاعون بود. در دورانی که مورد بحث ماست گودال های جدا وجود داشت و استانداری به این مسئله بسیار اهمیت می داد. در ته هر یک از آنها طبقهای از آهک زنده می جوشید و بخار می کرد. و در کنار گودال ها هم تپهای از همان آهک در هوای آزاد از هم می پاشید. وقتی که رفت و آمد آمبولانس ها تمام می شد، تخت روان ها را به ردیف می آوردند. جسدهای لخت و کمی در هم پیچیده را تقریباً در کنار هم به عمق گودال رها می کردند ، آنگاه آنها را با همی ریختند تا برای مهمانانی که بعداً می آمدند جا باشد. فرقی که در میان آدم ها و مثلا ً سگها و جود داشت این بود که روز بعد ، اقربای آنها را دعوت می کردند که دفتری را امضاء کنند: کنترل مرد گان پیوسته امکان داشت.

برای همهٔ این عملیات احتیاج به کارمند و کارگر بود و پیوسته کسر داشتند. اغلب پرستارها و گورکنانی که نخست رسمی و بعد تازه کار بودند، از طاعون مردند. با وجود هر گونه پیشگیری، بیماری روزی به آنها سرایت می کرد. اما عجیب تر اینکه در تمام طول اپیدمی پیوسته اشخاصی پیدا شدند که این کارها را انجام دهند. اشکال کار مربوط به دورانی بود که هنوز طاعون به اوج خود نرسیده بود و نگرانیهای دکتر ریو هم در همین دوران آغاز شد. زیرا نه برای کارهای تخصصی نفرات لازم وجود داشت و نه برای آنچه «کارهای سنگین» نامیده می شد. اما از لحظهای که طاعون واقعا سراسر شهر را در بر گرفت، طغیان آن شرایط مساعد به وجود آورد، زیرا طاعون همهٔ زندگی اقتصادی را فلج کرد و سبب شد که عدهٔ زیادی از مردم بیکار شوند. در اغلب مواقع، متخصص به قدر کافی پیدا نمی شد اما برای کارهای عادی با سهولت زیاد داوطلب پیدا می شد. از این لحظه به بعد، کارهای عادی با سهولت زیاد داوطلب پیدا می شد. از این لحظه به بعد، معلوم شد که فقر قویتر از ترس است، زیرا هر چه خطر بیشتر بود به همان

نسبت مزد بیشتر میدادند. سازمانهای بهداشتی توانستند صورتی از داوطلبان داشته باشند و به محض اینکه جائی خالی می شد، اولین کسانی را که نامشان در لیست بود خبر میکردند و اگر در این میان آنها هم از میان میرفتند باز هم کسانی بودند که احضار شوند. به این ترتیب استاندار که مدتها دچار تردید بود که از محکومین به زندان طولانی یا ابد برای این قبیل کارها استفاده کند، توانست از این اقدام نهائی منصرف شود. و معتقد بود تا مدتی که بیکاران هستند، می توان صبر کرد.

به هر نحوی بود تا پایان ماه اوت، همشهریان ما توانستند، هر چند که با همهٔ آداب و رسوم نبود، دست كم با نظم كافي به منزل أخرتشان منتقل شوند، زیرا مقامات مسئول معتقد بودند که وظیفه شان را انجام می دهند. اما برای درک آخرین تصمیماتی که گرفته شد پاید کمی به حوادث متوالی اندیشید. از ماه اوت که طاعون در آستانه منتظر بود، شمارهٔ قربانیان از امکانات گورستان کوچک شهر ما گذشت، دیوارها را خراب کردند تا در زمینهای اطراف جائی برای مردگان تأمین کنند. اما کافی نبود و لازم شد که هر چه زودتر راه دیگری بیدا کنند. نخست تصمیم گرفتند که مردگان را شبها دفن كنند و اين كار در لحظات اول فوائدي داشت: توانستند اجساد متعددی را در آمبولانسها بار کنند، و چند عابر دیر وقت که، بر خلاف مقررات، پس از ساعت خاموشی در محلات خارجی دیده می شدند (یا کسانی که شغل شان ایجاب می کرد.) گاهی آمیولانس های سفید دراز را می دیدند که با تمام سرعت روان بودند و زنگهای بی طنین شان را در کوچههای خلوت شبانه به صدا در می آوردند. با عجله جسدها در گودالها انداخته می شد و به محض افتادن در گودال، چند یارو آهک بر روی چهرههای آنها له می شد و در گودالهائی که روز به روز عمیقتر می کندند، خاک همهٔ آنها را به صورت ناشناسی می پوشاند.

با وجود این، کمی بعد مجبور شدند دنبال جای دیگری بگردند و باز هم زمینهای دیگری را بگیرند. یک بخشنامهٔ استانداری، از مالکین آنها برای همیشه خلع ید کرد. آنچه را که از مردگان میماند به کورههای مخصوص

سوزاندن اجساد فرستادند. به زودی لازم شد که خود قربانیان طاعون را هم به کوره بفرستند. اما مجبور شدند از کورهٔ قدیمی که بیرون دروازههای شرقی بود استفاده کنند. صف نگهبانان را دورتر بردند و یک کارمند شهرداری پیشنهاد کرد از تراموائی که سابقاً مخصوص سراشیبی کنار دریا بود و اکنون بی مصرف مانده بود استفاده کنند. با برداشتن نیمکتها داخل ترامواها را برای این منظور آماده کردند. و خط تراموا را بالای کوره بر گرداندند که سر خط را تشکیل می داد. و در سراسر تابستان، همچنین در میان بارانهای بهاری، مردم صف عجیب ترامواهای بی مسافر را می دیدند که در سراشیبی ساحل عبور می کند. دیگر پی برده بودند که این ترامواها که در سراشیبی حامل چه چیزی هستند. با اینکه گشتی های مسلح از ورود مردم به سراشیبی جلوگیری می کردند، دستههائی از مردم روی صخرههائی که مشرف بر جلوگیری می خزیدند و به هنگام عبور تراموا دستههای گل توی آن پرتاب می کردند. آنگاه صدای ترامواها شنیده می شد که در دل شب با تکانهای می کردند. آنگاه صدای ترامواها شنیده می شد که در دل شب با تکانهای زیاد و با باری از گل و مرده عبور می کرد.

در روزهای اول، هر شب نزدیک صبح دودی غلیظ و تهوع آور بر روی محلههای شرقی شهر گسترده می شد. به عقیدهٔ همهٔ پزشکان، این دود هر چند که نامطبوع بود ولی به کسی صدمه نمی زد. اما ساکنان این محلهها می گفتند که با این دود طاعون از آسمان بر سر آنها می ریزد و تهدید کردند که از آن حوالی کوچ خواهند کرد. بالاخره مسئولین امر مجبور شدند که با لوله کشی پیچیده ای دود را از آن سمت برگردانند و مردم آرام شدند. فقط روزهائی که باد شدید وجود داشت بوی مبهمی از شرق به مشامشان می رسید و به آنها یادآوری می کرد که در وضع تازه ای قرار گرفته اند و هر شب شعلههای طاعون قوم و قبیله شان را می بلعد.

اینها اثرات نهائی اپیدمی بود. اما خوشبختانه دنبالهٔ آن بیشتر از این کشیده نشد زیرا میتوان تصور کرد که در آن صورت شاید ادارات ما، اقدامات استانداری و حتی ظرفیت کوره نیز کفایت نمی کرد. ریو می دانست که برای چنان موردی هم پیش بینی های نومیدانه ای شده است، مانند ریختن

اجساد به دریا، و کفهای وحشتناک این اجساد را بر روی آبهای آبی رنگ پیش چشم مجسم میساخت. همچنین می دانست که اگر آمار و ارقام بالا برود هیچ سازمانی، هر قدر هم که عالی باشد، نخواهد توانست در برابر آن مقاومت کند و مردم دسته دسته در میان جمع خواهند مرد و به رغم استانداری در کوچهها خواهند گندید و شهر روزی را به خود خواهد دید که، در میدانهای عمومی، محتضران با احساسی آمیخته از کینهای مشروع و امیدی بیهوده گریبان زندگان را خواهند چسبید.

این حقایق واضح و یا تصورات بود که احساس غربت و جدائی را در همشهریان ما پایدار نگه می داشت. راوی خوب می داند که چقدر تأسف آور است که نمی تواند در این باب هیچ چیزی که واقعاً پر شکوه و مجلل باشد، مانند چند قهرمان برجسته یا چند حادثهٔ درخشان، از آن قبیل که در داستانهای قدیمی دیده می شود بیاورد زیرا هیچ چیزی به اندازهٔ یک بلیه بیرنگ و بی جلوه نیست و بدبختی های بزرگ حتی از نظر مدتشان هم یکنواخت هستند. روزهای وحشتناک طاعون، در نظر آنان که شاهد آن بودهاند به هیچوجه نظیر شعلههای بی پایان و جان گداز جلوه نمی کرد، بلکه بیشتر مانند پایکوبی مداومی بود که بر سر راه خود همه چیز را در هم می کوبید. نه! طاعون با آن تصویرات هیجانانگیزی که دکتر ریو در آغاز مجسم کرده بود هیچ رابطهای نداشت. در درجهٔ اول روش اداری محتاطانه و بی نقصی بود که بسیار خوب کار می کرد. از این رو، توضیحاً باید گفت، که راوی برای اینکه به هیچ چیز خیانت نکند و بخصوص به حودش خیانت نکند، جنبهٔ برون گرائی و نقل بی طرفانهٔ مشهودات خود را اختیار کرد. هر گز نخواست که تحت تأثیر هنر چیزی را تغییر دهد. به استثنای آنچه ضرورتهای اساسی مطالب مربوط به هم ایجاب می کرد. و همین «برون گرائی» است که به راوی حکم میکند اکنون بگوید که اگر عذاب عظیم این دوران، عمومی ترین و عمیق ترین عذاب آن جدائی بود، و اگر وجداناً ضروری است که در این مرحلهٔ طاعون، تحلیل تازهای از آن به عمل آوریم. حقیقتی است که این عذاب هم در آن دوران، جنبهٔ تأثرانگیز خود را از دست

مىداد.

آیا همشهریان ما، و دست کم آنان که بیشتر از این جدائی رنج برده بودند، به این وضع خو می گرفتند؟ تأیید این نکته درست نخواهد بود. و درست تر خواهد بود اگر بگوئیم که معنویات آنان نیز مانند جسمشان نحیف شده بود. در آغاز طاعون، موجودی را که از دست داده بودند خوب به خاطر می آوردند و بر او افسوس می خوردند، اما اگر چهرهٔ محبوب را، خنده او را، یا فلان روزی را که با هم خوشبخت بودند به وضوح به یاد می آوردند، به زحمت می توانستند تصور کنند که او در ساعتی که آنها یاد می کنند و در مکانهائی که اکنون برایشان بسیار دور دست بود ممکن است مشغول چه کاری باشد.

بطور کلی در این لحظه آنها از حافظه بهرهمند بودند اما نیروی مخیله شان نارسا بود. در دومین مرحلهٔ طاعون حافظه شان را هم از دست داده بودند. نه اینکه چهرهٔ او را فراموش کرده باشند، بلکه جسم او را گم کرده بودند و او را فقط در درون خودشان می دیدند. و اگر در هفته های اول می خواستند شکایت کنند که از عشق شان فقط اشباحی برای آنها باقی مانده است، بعدها متوجه شدند که این اشباح نیز ممکن است نحیف تر شوند و حتی کوچکترین رنگهائی را که خاطره برایشان حفظ کرده بود از دست بدهند. در انتهای این دوران دراز جدائی، دیگر تصور آن محرومیتی را هم که متعلق به خودشان بود نمی کردند و نمی دانستند که چگونه در کنارشان موجودی می زیست که هر لحظه می توانستند لمسش کنند.

از این نظر، آنان در نظام طاعون قرار گفته بودند و این نظام هر چه مبتذل تر بود، در آنان مؤثر تر بود. دیگر در میان ما هیچکس احساسات عالی خداشت. اما همهٔ مردم دچار احساسات یکنواخت بودند، همشهریان ما می گفتند: «وقت آن رسیده است که این وضع تمام شود.» زیرا در دوران بلا طبیعی است که مردم پایان عذاب دسته جمعی را آرزو کنند. و گذشته از آن عملا آرزو داشتند که این وضع تمام شود. اما همین حرف ها هم بدون شور و

هیجان و یا احساسات تلخ روزهای اول و تنها با منطقی که هنوز برای ما روشن مانده بود اما بسیار ضعیف بود گفته می شد. جای شور و هیجان هفته های نخستین را نوعی درماندگی گرفته بود که اگر کسی آن را به تسلیم و تمکین حمل می کرد در اشتباه بود. زیرا این درماندگی بیشتر نوعی رضایت موقت بود.

همشهریان ما خود را با طاعون تطبیق داده بودند و می توان گفت که همرنگ محیط شده بودند زیرا کار دیگری از آنان ساخته نبود. طبیعی است که باز هم حالت بدبختی و رنج را داشتند اما دیگر نیش آن را احساس نمی کردند. گذشته از آن مثلا دکتر ریو متوجه می شد که بدبختی همین است. زیرا عادت به نومیدی از خود نومیدی بدتر است. پیش از این جدا ماندگان واقعاً بدبخت نبودند. در رنج آنان فروغی بود که تازه خاموش شده بود.اکنون آنان را در گوشهٔ کوچهها، در کافهها و یا در خانههای دوستانشان خاموش و گیج و با چشمانی غمزده میدیدی و در سایهٔ آنها همهٔ شهر در نظرت اطاق انتظاري جلوه مي كرد. كساني هم كه شغلي داشتند آن را به روال طاعون، با رعب و وسواس و بى تظاهر انجام مى دادند. همه متواضع شده بودند. برای نخستین بار جداماندگان اکراهی نداشتند که از غایبشان صحبت کنند، به زبان همگان حرف بزنند و فراق خود را از همان زاویهای که آمارهای طاعون را نگاه میکنند بسنجند. با اینکه تا آن زمان رنج خود را بیرحمانه از بدبختی همگان جدا می کردند، اکنون اختلاط آنها را می پذیرفتند. بی حافظه و بی امید، تنها در زمان حال مستقر شده بو دند. در واقع همه چیز برای آنان به صورت حال در می آمد، باید این را گفت که طاعون همهٔ قدرت عشق و حتى دوستى را از آنان سلب كرده بود. زيرا عشق كمى به آينده احتياج دارد و ديگر براي ما فقط لحظه ها وجود داشت.

البته هیچکدام جنبهٔ «مطلق» نداشت. زیرا هر چند که همهٔ جداماندگان به این حالت رسیدند، این را هم باید اضافه کرد که همه در یک زمان نرسیدند، همچنین پس از استقرار در این وضع تازه، جهشها، برگشتها و روشن بینی های ناگهانی آنان را به حساسیتی نوخاسته تر و دردناک تر سوق

می داد. آنان به لحظه های سرگرمی احتیاج داشتند تا در آن لحظات نقشه ای برای آینده بکشند که اجرای آن به پایان یافتن طاعون بستگی داشت. لازم بود که ناگهان بر اثر عنایتی آسمانی، نیش حسادت بی سببی را احساس کنند. عده دیگری نیز ناگهان بازگشتی به زندگی می کردند، بعضی از روزهای هفته و معمولا یکشنبه و بعدازظهر شنبه، از رخوت خود بیرون می آمدند، زیرا این روزها به عده ای از مراسم مذهبی اختصاص داشت که یاد آور دوران از دست رفته بود. یا بهتر بگوئیم اندوهی که در پایان روز گریبانشان را می گرفت به آنان آگاهی می داد که حافظه شان بر می گردد. ولی این آگاهی می داد که بازی مؤمنان ساعت آزمایش معرفت است، برای زندانیان و تبعید شدگان که بجز خلا چیزی برای آزمودن ندارند دشوار است. این ساعت لحظه ای آنها را معلق نگاه می داشت و سپس دوباره دشوار است. این ساعت لحظه ای آنها را معلق نگاه می داشت و سپس دوباره

تاکنون روشن شده است که این حالت شامل انصراف از مشخص ترین مسائل بود. در اوائل طاعون مردم تحت تأثیر چیزهای کوچکی بودند که برای خود آنان بسیار مهم بود و به هیچوجه برای دیگران وجود خارجی نداشت و به این ترتیب سرگرم تجربهٔ زندگی شخصی خود بودند. حالا برعکس آنان فقط به چیزی توجه داشتند که مورد توجه دیگران بود. فقط عقاید عمومی داشتند و عشقشان نیز برای آنها چهرهٔ مبهمی گرفته بود ... چنان سرگرم طاعون شده بودند که گاهی دیگر به هیچ چیزی امید نمی بستند مگر در خواب و خود را در حال این اندیشه غافلگیر می کردند: اخیار کها کاش تمام شود!» اما در همان حال خواب بودند. در واقع همهٔ این دوران عبارت از خوابی دراز بود. شهر پر از خوابیدگان بیدار بود که فقط گاهگاه در لحظات استثنائی از سرنوشت خود فرار می کردند و در دل شب، زخم درونشان که ظاهراً بسته شده بود ناگهان سر باز می کرد. آنگاه از خواب می پریدند و سرسام زده آن را می آزمودند، با لبان متشنج در یک لحظه، رنجشان را که ناگهان تازه شده بود و به همراه آن چهرهٔ منقلبشان را باز رنجشان را که ناگهان تازه شده بود و به همراه آن چهرهٔ منقلبشان را باز می یافتند. سحرگاه به طاعون یا بهتر بگوئیم به عادت روزمره بر می گشتند.

خواهید پرسید که آنان چه قیافهای داشتند؟ پاسخش ساده است: هیچ قیافهٔ خاصی نداشتند. یا می توان گفت که قیافهای مانند همهٔ مودم داشتند. در آرامش و یا پریشانی های بچگانهٔ شهر شرکت داشتند. ظواهر وضع خطرناک را از دست داده بودند و ظاهر خونسردی به خود گرفته بودند.مثلاً می شد در میان آنها باهوش ترین شان را دید که با ظاهری نظیر همهٔ مردم در لابلای ستونهای روزنامهها و یا در برنامههای رادیو به دنبال دلایلی می گردند تا باور کنند پایان طاعون نزدیک است و ظاهراً امیدهای خیالی ببندند و یا به خواندن ملاحظاتی که یک روزنامه نویس شاید بطور تصادفی و در حال خمیازه کشیدن از خستگی نوشته است دیار ترس بی پایهای شوند. و اما دیگران، آبجوشان را میخوردند و از مریض شان پرستاری می کردند، تنبلی می کردند یا خسته و کوفته می شدند، فیشها را ردیف می کردند و یا صفحات موسیقی را بدون آن که از هم تشخیص دهند روی گرامافون می چرخاندند. به عبارت دیگر هیچ چیزی را انتخاب نمی کردند. طاعون قضاوت دربارهٔ ارزش ها را از میان برده بود. و بهترین نمونهٔ این حالت آن بود که دیگر هیچکس به جنس لباس و یا غذائی که می خرید توجه نداشت. همه چيز را يکجا مي پذيرفتند.

در پایان می توان گفت که جدا ماندگان آن امتیاز خاصی را که در آغاز محافظشان بود دیگر نداشتند. خودخواهی عشق را و نفعی را که از آن می بردند از دست داده بودند. دست کم اکنون وضع روشن بود و بلافاصله همه را احاطه کرده بود. همهٔ ما در میان صدای گلوله هائی که دم دروازه ها شلیک می شد، ضربات مُهر که زندگی ما و مردگانمان را از هم جدا می کرد، در میان حریق ها و فیشها، وحشت و تشریفات اداری، در معرض مرگی مفتضح اما ثبت شده، در میان دودهای هولناک و زنگ آمبولانسها، در غربت واحدی بودیم و بی آنکه خود بدانیم در اجتماع انتظار واحدی و صلح فربت واحدی بودیم. عشق ما بی شک به جای خود باقی بود اما به درد و آرامش واحدی بودیم. عشق ما بی شک به جای خود باقی بود اما به درد نمی خورد، حمل آن دشوار بود و در درونمان بی حرکت مانده بود و مانند به جنایت یا محکومیت، عقیم بود، دیگر فقط صبری بی آینده و انتظاری

متوقف بود. و از این نظر حالت عدهای از همشهریان ما انسان را به یاد صفهای درازی می انداخت که در چهار گوشهٔ شهر در برابر مغازههای خواربارفروشی تشکیل می شد. همان تسلیم و همان بردباری بی انتها و در عین حال بی آرزو بود. فقط در مورد جدائی می بایستی این احساس را هزار بار بزرگتر کرد، زیرا آن گرسنگی دیگری بود که می توانست همه چیز را با بیلعد.

در همین احوال، اگر بخواهیم تجسم درستی از حالت روحی جداماندگان شهرمان داشته باشیم، باید دوباره آن شامگاهان زراندود و پر گرد و خاک را که بر روی شهر بی درخت می افتاد و زنان و مردان را که در آن لحظه به کوچه ها می ریختند در نظر مجسم سازیم. زیرا در نبودن صدای وسائط نقلیه و ماشین ها که معمولا زبان شهر هستند، صدای عظیم قدم ها و گفتگوهای گنگ، و خشخش دردآلود هزاران پا هماهنگ با صفیر بلا در آسمان سنگین، یگانه صداهای شهر بود و توی تراسها که هنوز آفتابی بودند بالا می آمد. پایکوبی بی پایان و خفه کننده ای بود که رفته رفته سراسر شهر را آکنده می ساخت و شب به شب دقیق ترین و خفه ترین صداهای خود را به سماجت کور کورانه ای می داد که در دلهای ما جایگزین عشق می شد.



,



در طول ماه های سپتامبر و اکتبر طاعون شهر را که درهم پیچانده بود زیر سنگینی خود نگه داشت، حالا که در جا زدن در میان بود، صدها هزار انسان، در طول هفته هائی که پایان نمی یافت، باز هم در جا زدند. مه و گرما و باران در آسمان به دنبال هم آمدند. دسته های خاموش سار و باسترک که از جنوب می آمدند، از ارتفاع بسیار زیاد گذشتند اما شهر را دور زدند گوئی خرمن کوب پاملو، همان قطعه چوب عجیبی که صفیر کشان بر فراز خانه ها می چرخید، آنها را کنار می زد. در آغاز اکتبر، رگبارهای شدید کوچهها را جارو کرد. و در تمام این مدت هیچ حادثه ای که مهمتر از این پایکوبی عظیم باشد اتفاق نبفتاد.

آنگاه ریو و دوستانش پی بردند که تا چه حد خسته هستند. عملا اعضای سازمانهای بهداشتی دیگر موفق نمی شدند این خستگی را تحمل کنند. دکتر ریو با توجه به بی اعتنائی عجیبی که در دوستانش و در خود او نیز رشد می کرد به این موضوع پی می برد، مثلا این مردمان که تاکنون چنان علاقهٔ شدید به تمام اخبار مربوط به طاعون نشان می دادند، دیگر به هیچوجه به آن توجه نداشتند. رامبر که موقتاً مأمورش کرده بودند یکی از شعبههای قرنطینه را که از چندی پیش در هتل او دائر شده بود، اداره کند، شمارهٔ تسانی را که زیر نظر داشت، کاملا می دانست. برای انتقال کسانی که ناگهان

عوارض بیماری نشان می دادند روشی ابداع کرده بود و همیشه خود او در جریان جزئیات این امر بود. آمار تأثیر سرم در قرنطینه ها، در حافظهٔ او نقش بسته بود. اما قادر نبود که تعداد هفتگی قربانیان طاعون را بگوید و واقعاً نمی دانست که آیا این تعداد در افزایش است و یا در کاهش، و او، به رغم همه چیز، امید داشت که به زودی بتواند فرار کند.

اما دیگران که در کار شبانهروزی شان غرق بودند، نه روزنامه می خواندند و نه به رادیو گوش می دادند. وقتی که نتیجهٔ تازهای را به آنها خبر می دادند، قیافهٔ علاقمند به خود می گرفتند اما عملا آن خبر را با بی اعتنایی سر به هوای سربازان جنگهای بزرگ تلقی می کردند که، فرسوده از کار، عادت کردهاند فقط در وظیفهٔ روزانه شان دچار ضعف نشوند و دیگر نه امید عملیات نهائی را دارند و نه امید روز متارکهٔ جنگ را.

گران که سرگرم حسابهائی بود که طاعون به گردنش گذاشته بود مسلماً قادر نبود که نتایج کلی آن را نشان دهد. برعکس تارو، رامبر و ریو که ظاهراً در برابر خستگی مقاوم بودند، وضع مزاجی او هیچوقت خوب نبود. باری، او کارهای اضافی شهرداری، منشی گری پیش ریو و کارهای شبانهٔ خویش را به روی دوش خود بار می کرد، به این ترتیب آدم همیشه او را در حالي مي ديد كه دچار اضمحلال است و فقط با اتكاء به دو سه فكر ثابت زندگی میکند. از قبیل اینکه تا طاعون تمام شد دست کم برای مدت یک هفته به مرخصی خواهد رفت و آن وقت به صورت مؤثری ـ کلاه از سر بردارید ـ برای نوشتهای که در دست دارد کار خواهد کرد. همچنین اغلب دچار رقت قلبهای ناگهانی می شد و در این فرصتها با کمال میل برای ريو از ژن حرف مي زد، از خود مي پرسيد كه الان او ممكن است كجا باشد و آیا وقتی که روزنامه ها را می خواند به فکر گران می افتد؟ هنگام صحبت با او بود که روزی ریو خود را غافلگیر کرد و متوجه شد که دارد از زنش با لحن مبتذلی حرف می زند که تا آن روز برایش سابقه نداشته است. چون نمی دانست به تلگرامهای اطمینان بخشی که پیوسته از زنش می رسید چقدر باید اعتناء کرد، تصمیم گرفته بود به رئیس آسایشگاهی که زنش در آن

بستری بود تلگرافی مخابره کند. در پاسخ، به اطلاعش رسانده بودند که وضع بیمار دشوارتر شده است و اطمینان داده بودند که برای جلوگیری از پیشرفت بیماری به هر وسیلهای دست خواهند زد. او این خبر را در دل نگهداشته بود و اکنون نمی دانست که چگونه توانسته است آن را پیش گران بازگو کند. شاید ضعف حاصله از خستگی باعث این کار شده بود. کارمند شهرداری پس از بحث از ژن از او دربارهٔ زنش سؤال کرده بود و ریو جواب داده بود. گران گفته بود: «خودتان می دانید که این بیماری حالا به خوبی معالجه می شود.» و ریو تصدیق کرده و فقط افزوده بود که جدائی رفته رفته طولانی می شود و شاید خود او می توانست زنش را در غلبهٔ بر بیماری کمک کند و حال آنکه اکنون زنش کاملا خود را تنها و بی کس می بیند. سپس کند و حال آنکه اکنون زنش کاملا خود را تنها و بی کس می بیند. سپس خاموش شده و دیگر به سؤالهای گران جوابهای سر بالا داده بود.

دیگران هم در همان وضع بودند. تارو بهتر مقاومت می کرد اما یادداشت هایش نشان می دهد که کنجکاوی او هر چند که چیزی از عمقش کاسته نشده بود ولی تنوع خود را از دست داده بود. در واقع، در سراسر این دوران، او فقط به کتار توجه داشت. شبانگاه در خانهٔ ریو ـ که پس از تبدیل هتل به قرنطینه در آنجا ساکن شده بود ـ حرفهای گران و یا دکتر را که آخرین نتایج اقداماتشان را شرح می دادند به زحمت گوش می داد. فوراً سر صحبت را به نکات کوچک زندگی مردم اران بر می گرداند که به طور کلی فکرش را مشغول می کرد.

و اما کاستل، روزی که پیش دکتر ریو آمد تا به او بگوید که سرم حاضر است، با هم تصمیم گرفتند اولین آزمایش آن را بر روی پسر کوچک آقای اتون که به بیمارستان منتقل شده بود و به نظر ریو امیدی به بهبودش نمی رفت، آزمایش کنند. بعد ریو شروع کرد که آخرین آمارهای به دست آمده را برای دوست سالخورده اش نقل کند، اما در همان حال متوجه شد که مخاطبش توی صندلی راحتی به خواب عمیقی فرو رفته است. و ریو در برابر این چهره ای که همیشه حالت نرم و شوخش از جوانی پایداری حکایت می کرد و اکنون ناگهان این حالت ازآن رخت بر بسته و رشته ای آرآب دهان،

که از گوشهٔ لبان نیمه بازش آویزان بود فرسودگی و پیری او را ظاهر میساخت،احساس کرد که گلویش فشرده می شود.

با توجه به چنین ضعفهائی بود که ریو می توانست دربارهٔ خستگی خویش قضاوت کند. حساسیتش از میان میرفت. این حساسیت که در بيشتر مواقع گره خورده و سخت و خشک شده بود، به تدريج از ميان مي رفت و او را در چنگال هیجانهائی باقی میگذاشت که قدرت تسلط بر آنها را نداشت. یگانه راه دفاعش این بود که به این فضیلت پناه برد و عقدهای را که در درونش به وجود آمده بود سفت تر کند. می دانست که این راه خوبی برای ادامه دادن است. در ورای آن جندان آرزوئی نداشت و خیالات و آرزوهائی را هم که تاکنون حفظ کرده بود، خستگی از میان می برد. زیرا می دانست برای دورهای که پایانش را نمی داند، وظیفهٔ او دیگر شفا دادن نیست. وظیفهٔ او تشخیص بود. کشف، ملاحظه، تحلیل، ثبت و سیس محکوم ساختن! این بود وظیفهٔ او. همسران مچ دست او را می گرفتند و زوزه می کشیدند: «دکتر، او را نجات بده!» ولی او برای نجات دادن نیامده بود. آمده بود تا دستور جدا کردن بدهد. کینهای که در آن لحظه بر روی چهرهها میخواند به درد چه کسی می خورد؟ روزی به او گفته بو دند: «شما قلب ندارید!» چرا!او یک قلب داشت. و با آن قلب بود که می توانست بیست ساعت در روز مردن انسانهائی را ببیند که برای زیستن آفریده شده بودند. و با همان قلب بود که همه روزه تماشای این صحنه ها را از سر می گرفت. گذشته از آن این قلب فقط برای همین کفایت می کرد. چگونه این قلب می توانست زندگی هم ببخشد؟ نه، آنچه او در طول ساعات روز توزیع می کرد، کمک نبود، بلکه اطلاعات بود. البته این را نمی شد حرفهای انسانی نامید. اما پس از همهٔ این حرفها، در میان این جمعیت وحشت زده و قتل عام شده آیا به کسی مجال پرداختن به کار انسانی اش را داده بودند؟ باز هم خوشبختانه خستگی در ميان بود.

اگر ریو سرزنده تر بود این بوی مرگ که در همه جا پخش می شد ممکن بود او را احساساتی کند. اما وقتی که انسان بیش از چهار ساعت

نخوابیده باشد، دیگر احساساتی نیست. همه چیز را همانطور که هست می بیند، یعنی از روی عدالت، عدالت زشترو و نیش دار می بیند. و دیگران یعنی محکومین هم این را به خوبی احساس می کردند. پیش از طاعون او را مانند یک ناجی می پذیرفتند.

او با سه حب و یک آمپول همهٔ کارها را روبراه می کرد. بازویش را می فشردند و او را در طول راهرو همراهی می کردند. این وضع غرور او را نوازش می کرد، اما خطرناک بود. اکنون برعکس، او به اتفاق سربازان به خانه ها می رفت و گاهی به ضربات قنداق تفنگ احتیاج بود تا اعضاء خانواده تصمیم بگیرند که در را باز کنند. مردم می خواستند که او را و همهٔ بشریت را همراه خودشان به سوی مرگ بکشند. آه! درست بود که انسانها نمی توانستند از انسانها بگذرند، و خود او هم به اندازهٔ این تیره بختان، دست خالی و محروم بود و خود او هم مستحق همان لرزش ترحم آمیز بود که به هنگام ترک آنان در وجودش اوج می گرفت.

در اثنای هفتههای طولانی، دست کم اینها اندیشههائی بود که دکتر ربو با اندیشههای مربوط به جدائی خویش در می آمیخت. و نیز اندیشههائی بود که انعکاس آنها را بر روی چهرهٔ دوستانش می خواند. اما خطرناکترین اثر خستگی که رفته رفته بر همهٔ کسانی که این نبرد بر ضد بلا را ادامه می دادند غلبه می کرد، این بی اعتنائی به حوادث خارجی و هیجانهای دیگران نبود، بلکه در اهمالی بود که همه تسلیم آن می شدند. زیرا در آن روزها مردم دلشان می خواست از هر حرکتی که مطلقاً ضروری نبود خودداری کنند و این حرکات را پیوسته فوق نیروی خود می شمردند. بدین سان کار این مردم به جائی کشید که اغلب از مقررات بهداشتی که برای خود تعیین کرده بودند صرفنظر می کردند؛ تعدادی از ضدعفونی های متعددی را که می بایستی انجام دهند فراموش می کردند و گاهی بی آنکه خود را بر ضد سرایت مجهز کنند به سراغ بیمارانی که طاعون ریوی داشتند می رفتند. زیرا چون در آخرین لحظه خبر می شدند که باید به خانههای آلوده می رفتند. زیرا چون در آخرین لحظه خبر می شدند که باید به خانههای آلوده بروند، مراجعه به چندین محل مختلف برای اینکه در دماغشان قطره بریزند

برای آنها سخت و کشنده جلوه می کرد. خطر واقعی همینجا بود. زیرا نفس مبارزه با طاعون بود که آنها را برای ابتلاء به طاعون آماده تر میساخت. رویهمرفته بر روی تصادف شرطبندی می کردند و تصادف متعلق به هیچکس نیست.

با وجود این یک نفر در شهر بود که نه اثری از خستگی و نه نشانهای از نومیدی در او دیده می شد و تصویر مجسم خوشحالی و رضایت بود. این شخص کتار بود. او همانطور خود را از همهٔ فعالیتها کنار نگه می داشت و در عین حال رابطهٔ خود را با دیگران حفظ می کرد. اما در این میان مصاحبت تارو را برگزیده بود. و اغلب، هر قدر که کار تارو اجازه می داد با او ملاقات می کرد زیرا از طرفی تارو اطلاعات کافی دربارهٔ او داشت و از طرف دیگر این مرد را پیوسته با صمیمیتی خدشه ناپذیر می پذیرفت. این معجزهای مداوم بود، اما تارو به رغم کار سنگینی که انجام می داد پیوسته نیکخواه و موشکاف باقی مانده بود. حتی وقتی که در بعضی شبها خستگی او را هم درهم می کوبید، روز بعد نیروی تازهای پیدا می کرد. کتار به رامبر گفته بود: «با این یکی می شود حرف زد. برای این که مرد است. همیشه زبان آدم را می فهمد.»

برای همین است که یادداشتهای تارو در این دوران، رفته رفته روی شخصیت کتار متمرکز می شود. تارو کوشیده است که تابلوئی از عکس العملها و اندیشههای کتار به همان صورتی که خود کتار پیش او اعتراف کرده و یا خود او تعبیر کرده است، به دست بدهد. یکی از تابلوها در زیر عنوان «روابط کتار و طاعون»، چند صفحه از دفتر یادداشت را اشغال کرده است و راوی مفید می داند که در اینجا خلاصه ای از آن را نقل کند. عقیدهٔ کلی تارو دربارهٔ کتار با این قضاوت خلاصه می شود: «شخصیتی است که بزرگ می شود.» ظاهراً کتار در میان نشاط و خوش خوئی بزرگ می شد. او از جریان حوادث ناراضی نبود. گاهی عمق اندیشههای خود را با چنین اظهاراتی پیش تارو فاش می کرد: «البته وضع خوب نیست. اما دست که همهٔ مردم گرفتار آنند.»

تارو اضافه می کرد: «البته او هم مثل دیگران در معرض تهدید است. اما همراه دیگران. ضمناً من مطمئنم که به طور جدی فکر نمی کند که دچار طاعون شود. او ظاهراً با این اندیشه که زیاد هم ابلهانه نیست ـ زندگی میکند که وقتی کسی دستخوش یک بیماری بزرگ و یا دلهرهٔ عمیق باشد، از بیماریها و دلهرههای دیگر معاف است. به من گفت: «توجه کردهاید که «نمی توان بیماری های مختلف را در خود جمع کرد؟ فرض کنید که شما «یک بیماری سخت و یا علاج ناپذیر مانند سرطان جدی و یا سل حسابی «داشته باشید، هرگز دچار طاعون و یا تیفوس نخواهید شد. غیر ممکن «است. حتى مسئله از اين حد هم فراتر مي رود، زيرا شما هر گز نديدهايد كه «یک سرطانی در حادثهٔ اتومبیل بمیرد.» این عقیده، چه درست باشد و چه نادرست، کتار را همیشه سر حال نگه می دارد. یگانه چیزی که نمی خواهد جدا ماندن از دیگران است. ترجیح می دهد که همراه دیگران محاصره شود، اما تنها زندانی نشود. وقتی که طاعون در میان باشد دیگر سخن از تحقیقات پنهانی، پروندهها، فیشها و بازپرسیهای مرموز و توقیفهای قریبالوقوع در میان نیست. یا بهتر بگوئیم دیگر از پلیس و جنایتهای قدیم یا تازه و یا از متهمان خبری نیست. تنها محکومینی وجود دارند که به انتظار بي طرفانه ترين عفوها نشسته اند، خود يليسها هم جزو آنها هستند.» و باز بنا به گفتهٔ تارو کتار آثار دلهره و تشویش را که همشهریان ما نشان می دادند با خشنودی گذشت آلود و سنجیدهای تلقی می کرد که می توانست چنین مفهومی داشته باشد: «حرف بزنید. حرف بزنید ... من پیش از شما دچار آن بودهام.»

امن بیهوده کوشیدم به او بگویم که بعد از همهٔ این حرفها یگانه راه جدا نبودن از دیگران داشتن وجدان است. او با شیطنت مرا نگاه کرد و گفت:

«پس با این حساب هیچکس با هیچکس همراه نیست.» و بعد افزود:

«میخواهید باور کنید میخواهید باور نکنید ولی این را به شما می گویم: یگانه راه متحد ساختن مردم با هم این است که طاعون را به سراغشان بفرستید. دور و بر تان را نگاه کنید تا به این گفتهٔ من یی ببرید.» در

واقع من می فهمم که او چه می خواهد بگوید و امروزه چقدر زندگی برای او راحت است. چگونه او نمی تواند در سر راه خود عکس العمل هائی را که زمانی خاص خود او بود بشناسد: تلاشی را که هر کسی می کند تا همهٔ مردم را با خود همراه سازد؛ ادب و لطفی را که مردم گاهی برای راهنمائی عابر سرگردانی نشان می دهند و خشونتی را که در موارد دیگر با او می کنند؛ هجوم مردم را به سوی رستورانهای لوکس و رضایت آنان را از اینکه آنجا باشند و مدتی سر میز معطل بشوند؛ اجتماع بی نظمی را که همه روزه دم در سینماها صف می کشد، همهٔ سالنهای تئاتر و دانسینگها را پر می کند و مانند مد عنان گسیختهٔ دریا در همهٔ مجامع عمومی پخش می شود؛ فرار از هر تماسی را و با وجود این، اشتهای حرارت انسانی را که آدمها را به سوی آدمها، آرنجها را به سوی آرنجها و هر جنسی را به سوی جنس دیگر می کشد! بی شک کتار همهٔ اینها را پیش از آنها دیده است. مگر زنها را، زیرا با اخلاقی که دارد ... و گمان می کنم که هر وقت احساس کرده است که نزدیک است به سراغ زنها برود خودداری کرده است تا مبادا رفتاری کند که در آینده به ضررش تمام شود.

«خلاصه طاعون بر او پیروز شده است. از مردی تنها که نمی خواست تنها باشد شریکی ساخته است. زیرا علناً او یک شریک است و شریکی است که از این شرکت خود خشنود است. شریک هر چیزی است که می بیند: شریک اعتقادات باطل، ترسهای ناروا، حساسیت این ارواح وحشت زده؛ اصرار آنان دربارهٔ اینکه تا حد امکان کمتر از طاعون حرف بزنند و با وجود این عدم انصرافشان از حرف زدن؛ وحشت زدگی و رنگ پریدگی شان با کم ترین سردردی، از آن زمان که می دانند بیماری با سردرد آغاز می شود؛ و شریک حساسیت هیجان زده، سریع التأثر و بالاخره بی ثباتشان که فراموشی ها را به توهین بدل می سازد و با گم شدن یک دگمهٔ زیرشلواری متأثر می شود.»

اغلب پیش می آمد که تارو شبانگاه همراه کتار بیرون می رفت. بعد در یادداشتهای خود تعریف می کند که چگونه شانه به شانهٔ هم در ازدحام

شفقها و یا شبها غرق می شدند و در تودهای سیاه و سفید غوطه می خوردند که دورادور چراغی نور کمی بر آن می انداخت و گلهٔ انسانی را به سوی شادی های گرمی می برد که در مقابل سرمای طاعون از آن دفاع می کرد. آنچه کتار چند ماه پیش در مجامع عمومی دنبالش میگشت، یعنی تجمل و زندگی فاخر، آنچه کتار آرزویش را داشت و نمی توانست از آن برخوردار شود، یعنی خوشی بی لگام، اکنون همهٔ مردم را به سوی خود می کشید. در حالي كه قيمت همه چيز بطور مقاومت نايذيري بالا مي رفت، هر گز مر دم اين همه ولخرجي نكرده بودند و در حالي كه اغلب مردم از ضروريات اوليه زندگی محروم بودند، هرگز این همه خرج بیهوده نشده بود. همهٔ قمارها با ولنگاری خاصی که زائیدهٔ بیکاری بود چند برابر شده بود. تارو و کتار گاهی، دقایق طولانی، یکی از آن جفتهائی را تعقیب می کردند که در گذشته می کوشیدند رابطهشان را با همدیگر مخفی نگه دارند و حال آنکه اکنون دست در آغوش هم با لجاجت در شهر راه می رفتند و با گیجی خاص عشقهای بزرگ جمعیتی را که در دور و برشان بود نمی دیدند. کتار به رقت مي آمد و مي گفت: «آه! الكي خوشها!» و با صداي بلند حرف مي زد و در میان تب همگانی، انعامهای شاهانهای که در اطرافشان یخش می شد و روابطی که جلو چشمشان برقرار می شد، از شادی می شکفت.

با وجود این، تارو معتقد بود که در این حالت کتار چندان شرارتی وجود ندارد. ادعای او دربارهٔ این که، پیش از آنان با طاعون آشنا بوده است، نشانهٔ بدبختی بود تا پیروزی. تارو می گفت:

«گمان میکنم که او رفته رفته این مردم را که بین آسمان و دیوارهای شهرشان زندانی شده اند دوست می دارد. مثلا اگر بتواند، از صمیم قلب برایشان شرح می دهد که طاعون اینقد رها هم و حشتناک نیست. به من گفت: «می شنوید چه می گویند: بعد از طاعون این کار را خواهم کرد، بعد از ساعون آن کار را خواهم کرد ... اینها به جای اینکه راحت باشند زندگی «خودشان را زهر آلود می کنند. حتی فکر منافع خودشان را هم نمی کنند. آیا «من می توانم بگویم: بعد از توقیفم فلان کار را خواهم کرد؟ توقیف به خودی

«خود آغاز یک مرحله است نه پایان. و اما طاعون ... عقیدهٔ مرا می خواهید؟ «اینها بدبختند، برای این که خودشان را به حال خود نمی گذارند. و من «می دانم که چه می گویم.»

تارو اضافه می کند: «او واقعاً می داند که چه می گوید. او تناقضات زندگی مردم اران را به خوبی ارزیابی می کند، اینان در حالی که احتیاج عمیق به حرارتی احساس می کنند که بهم نزدیکشان سازد، به سبب سوءظنی که از هم دورشان می کند، همدیگر را ترک می گویند. خوب می دانند که آدم نمي تواند به همسايهاش اعتماد داشته باشد، زيرا ممكن است بدون اطلاع شما طاعون را به شما منتقل کند و از سهل انگاری شما برای آلوده کردنتان استفاده کند. اگر شما هم مانند کتار قسمتی از عمر خود را در آرزوی دوستی و همراهی با کسانی به سر برده بودید که هر لحظه می ترسیدید شما را لو بدهند، می توانستید به این احساس او پی ببرید. انسان به کسانی دلسوزي مي كند كه معتقدند طاعون مي تواند امروزيا فردا دست به شانه شان بگذارد و شاید اکنون که آنها از صحت و سلامت کامل بهرهمندند، خود را برای این کار آماده می کند. هر قدر این دلسوزی امکان دارد، او در میان وحشت خيالش راحت است. اما چون همهٔ اين چيزها را قبل از ايشان احساس كرده، من گمان مىكنم كه نمى تواند كاملا همراه آنان، شدت قساوت این شک و دودلی را احساس کند. خلاصه، همراه همهٔ ما که هنوز از طاعون نمردهایم، او هم احساس میکند که آزادی و زندگیش همه روزه در معرض تهدید ویرانی است. اما چون خود او در میان ترس و وحشت زندگی کرده است، به نظرش طبیعی است که دیگران هم به نوبهٔ خود این وحشت را بشناسند. درست تر بگوئیم، تحمل وحشت برای او آسان تر از دورانی جلوه می کند که به تنهائی دچار بوده است. اشتباه او در همینجاست و به همین سبب درک او از درک دیگران مشکل تر است. اما در هر حال به همین علت، او بیش از دیگران ارزش دارد که برای درک احساسات درونش کوشش کنیم.» بالاخره صفحات تارو با شرح ماجرائي تمام مي شود و اين ماجرا استشعار عجیبی را که در یک زمان به کتار و طاعونزدگان دست داده بود،

نشان می دهد. این ماجرا تقریباً حالت دشوار این دوران را مجسم می سازد و به همین علت، راوی به آن اهمیت قائل است:

آنها با هم به ایرای شهر رفته بودند که در آن ارفه ۱ اثر گلوک<sup>۲</sup> را نمایش می دادند. اجراکنندگان دستهای بازیگر بودند که از بهار آغاز طاعون برای نمایش دادن به شهر ما آمده بودند. این دسته وقتی که در محاصرهٔ طاعون مانده بودند ناچار شده بودند، پس از توافق با «ایرا»، نمایش خود را هفتهای یکبار بازی کنند. به این ترتیب از ماهها پیش، هر جمعه، نالههای خوش آهنگ ارفه و نداهای نارسای «اریدیس» در تأتر شهر ما طنین می انداخت. با این حال، این نمایش پیوسته از اقبال عموم بهرهمند بود و همیشه فروش هنگفتی داشت. کتار و تارو که در گرانترین جاها نشسته بودند، داخل سالن را زیر پای خود می دیدند که از خوش پوش ترین مردم شهر ما پر شده بود و جای سوزن انداختن در آن نبود. کسانی که از راه می رسیدند معلوم بود که می خواهند ورودشان جلب نظر کند. در زیر نور خیرهکنندهٔ جلو صحنه، در حالیکه نوازندگان، زیر زیر کی، آلات موسیقی خو د را کوک می کردند، هیکل تماشاگران به وضوح دیده می شد که از ردیفی به ردیف دیگر می گذشتند و با لطف خاصی خم می شدند و سلام می دادند. در میان زمزمهٔ خفیف گفتگو ها، مردم اطمینانی را که چند ساعت پیش در کوچههای سیاه شهر فاقدش بودند باز می یافتند. سر و وضع آراسته طاعون را از خود می راند.

در سراسر پردهٔ اول، ارفه به سهولت شکوه های خود را سر می داد. چند زن که لباس های محلی به تن داشتند با لطف خاصی دربارهٔ بدبختی او با هم بحث کردند و داستان عشق به صورت آوازها خوانده شد. سالن دستخوش هیجان و حرارت نهفته ای شد. در این میان، کمی احساس شد که ارفه در آواز پردهٔ دوم لرزش هائی به صدای خود می دهد که سابقاً نبوده و با هیجانی که کمی افراط آمیز است از مالک دوزخ می خواهد که بر گریه هایش ترجم آورد. چند حرکت نامنظم که از او سر زد در نظر کسانی که وارد بودند به سبک

## 1. Orphée

Glück . ۲ آهنگساز آلمانی (۱۷۱۴ ـ ۱۷۸۷).

خاص خواننده حمل شد که به اجرای خود می افزاید.

نوبت آواز بزرگ دو نفری ارفه و اریدیس در پردهٔ سوم رسیده بود (لحظهای بود که اریدیس از عاشقش می گریزد) که حیرتی در تماشاگران ظاهر شد. چنان که گوئی خواننده این حرکت را از مردم انتظار داشت، یا بهتر بگوئیم زمزمهای که از سالن بر میخاست حالتی را که او در خود احساس میکرد تأئید کرد که این لحظه را مناسب دید و به صورت غیر عادي، درحالي كه دستها و ياهايش را از هم باز كرده بود به جلو صحنه آمد و روی دکورهای جلو سرنگون گشت.این دکورها همیشه با تاریخ واقعهٔ نمایش تطبیق نمی کند ولی آن روز این عدم تطابق به صورت وحشتناکی جلوهگر شد. زیرا در همان لحظه ارکستر خاموش گشت. تماشاگران توی سالن از جا برخاستند و به آرامی شروع کردند به بیرون رفتن از سالن. نخست مانند کسانی که پس از پایان مراسم از کلیسا بیرون می آیند و یا اطاق مرده ای را ترک می گویند، ساکت بودند. زنها دامن هاشان را جمع می کردند و با سر خمیده بیرون می رفتند. مردان بازوی همراهانشان را می گرفتند و راهنمائی شان می کردند که به ردیف های صندلی نخورند. اما کمکم حرکت سریعتر شد، زمزمه به هلهله مبدل شد و جمعیت به سوی درهای خروجی هجوم آوردند تا هر چه زودتر بیرون بروند و بالاخره کار به جائی کشید که فریاد زنان همدیگر را کنار می زدند و با کشمکش از در خارج می شدند. کتار و تارو که فقط از جا بر خاسته بو دند، در برابر یکی از صحنه های زندگی آن روزگارشان تنها مانده بودند: طاعون بر روی صحنه، به صورت یک بازیگر از پای افتاده، و در سالن تجملی بیفایده به صورت بادبزنهای فراموش شده و دانتل هائي كه بر روى مخمل سرخ صندلي ها كشيده مي شد.

رامبر اولین روزهای ماه سپتامبر را بطور جدی در کنار تارو کار کرده بود. فقط روزی که می بایست گنزالس و دو جوان را جلو دبیرستان پسران ملاقات کند، یک روز مرخصی خواسته بود.

نز دیک می شدند. جوان ها گفتند که دفعهٔ پیش بخت با آنها یار نبو ده است و

آن روز ظهر، گنزالس و روزنامهنویس دو پسر را دیدند که خندهکنان

باید به انتظار فرصت بعد بود در هر حال این هفته نوبت نگهبانی آنها نبود. لازم بود تا هفتهٔ بعد حوصله کنند. آن وقت می توانستند از سر بگیرند. رامبر گفت که درست است. پس گنزالس پیشنهاد کرد که دوشنبهٔ بعد همدیگر را ببینند اما قرار شد که این بار رامبر در خانهٔ لوئی و مارسل سکونت کند. گنزالس گفت: « من و تو با هم وعده می گذاریم. اگر من نیامدم تو مستقیماً به خانهٔ آنها می روی. الان برایت شرح می دهم که خانه شان کجاست. اما

مارسل، یا لوئی، گفت راه ساده تر این است که همین الان این رفیق را به خانه ببرند. اگر مشکل پسند نباشد برای هر چهار نفری شان خوراکی پیدا می شود. به این ترتیب او خودش خانه را خواهد شناخت. گنزالس گفت که فکر خوبی است و به طرف بندرگاه یائین رفتند.

مارسل و لوئی در انتهای محلهٔ مارین در کنار دروازههائی که رو به شیب ساحل باز می شد سکونت داشتند. یک خانهٔ کوچک اسپانیائی بود با

دیوارهای پهن، با پنجرههای چوبی رنگ کرده و با اطاقهای خالی و پر سایه. در خانه برنج بود و مادر جوانها که یک پیرزن اسپانیائی با صورت پر چین و چروک بود آن را برایشان آورد. گنزالس تعجب کرد زیرا در شهر برنج پیدا نمی شد. مارسل گفت: «دم دروازه ترتیبش را می دهیم.» رامبر می خورد و می آشامید و وقتی او فقط در فکر هفته ای بود که باید می گذراند گنزالس گفت که او یک دوست واقعی است.

عملا انتظار دو هفته طول کشید، زیرا برای اینکه از تعداد دسته ها کاسته شود مدت کشیک نگهبانها به پانزده روز افزایش یافت.و در طول این پانزده روز رامبر بدون تنبلي، به طور مداوم و تقریباً چشم بسته از سپیده دم تا شب کار کرد. شب دیر وقت می خوابید و در خواب عمیقی فرو می رفت. انتقال ناگهانی از میکاری و ولنگاری به این کار سخت و طاقت فرسا، دیگر تقریباً نه رؤیائی برای او گذشته بود و نه نیروئی. از فرار قریبالوقوعش کم حرف می زد. تنها یک حادثه قابل ذکر بود: پس از یک هفته، پیش دکتر اعتراف کرد که برای اولین بار، شب پیش، مست کرده بود. به هنگام خروج از میخانه ناگهان احساس کرد که کشالههای رانش آماس می کند و بازوانش به زحمت در اطراف زیر بغل حرکت می کند. گمان کرد که طاعون است. و یگانه عکس العملی که توانست نشان بدهد ـ و با ریو به این نتیجه رسیدند که منطقی نبوده است ـ این بود که به طرف بالای شهر بدود و آنجا در میدان کوچکی که از آن هم دریا را نمی توان دید ولی آسمان کمی بیشتر پیداست، با فریاد بلندی، از بالای دیوارهای شهر، زنش را صدا کند. وقتی که به خانهاش رفت و هیچگونه اثر التهاب در تن خود ندید، از این بحران ناگهانی خوشش نيامد.

ریو گفت کاملا می فهمد که ممکن است انسان اینطور رفتار کند و افزود:

در هر حال، ممكن است لحظهاى برسد كه انسان آرزوى چنين كارى را داشته باشد.

در لحظهای که رامبر می خواست برود ناگهان افزود:

مروز صبح آقای اتون از شما با من حرف زد. از من پرسید که آیا شما را می شناسم و گفت: «پس نصیحتش کنید که به محافل قاچاق رفت وآمد نکند. می بینندش.»

ـ يعنى چە؟ ...

\_ يعنى اينكه بايد عجله كنيد.

رامبر در حالی که دست دکتر را می فشرد گفت:

\_متشكرم.

دم در ناگهان برگشت. ریو متوجه شد که برای اولین بار از زمان آغاز طاعون تاکنون، او لبخند می زند:

ـچرا از رفتن من جلوگیری نمی کنید؟ شما که وسیلهاش را دارید.

ریو سرش را با حرکتی که خاص خودش بود تکان داد و گفت که، این مسئله به رامبر مربوط است و رامبر خوشبختی را انتخاب کرده است و او، که ریو باشد، دلیلی برای مخالفت با وی ندارد. زیرا خود را از این قضاوت عاجز می داند که بگوید در این مسئله چه چیزی خوب است و چه چیزی بد.

-چرا در این شرایط به من می گوئید که عجله کنم؟

ريو به نوبهٔ خود لبخند زد و گفت:

ـشاید برای این که من هم آرزو دارم برای رسیدن به خوشبختی کاری بکنم.

فردای آن روز دیگر از هیچ چیز حرف نزدند و با هم کار کردند. هفتهٔ بعد بالاخره رامبر در خانهٔ کوچک اسپانیائی ساکن شده بود. در اطاق مشترکشان تختخوابی برای او ترتیب داده بودند، چون جوانها برای غذا خوردن به خانه نمی آمدند و چون از او خواهش کرده بودند که تا حد امکان کمتر از خانه بیرون برود، او در آنجا تنها زندگی می کرد و اغلب با مادر پیر اسپانیائی صحبت می کرد. این زن خشک و فعال بود، لباس سیاه می پوشید و در زیر موهای سفید و بسیار تمیزش چهره ای گندمگون و پر چین داشت.

گاهی هم از او می پرسید که آیا نمی ترسد از اینکه طاعون را برای زنش

ببرد؟ رامبر عقیده داشت که این هم احتمالی است اما بسیار ضعیف و حال آنکه اگر در شهر بماند، این خطر هست که برای همیشه از هم جدا شوند.

پيرزن لىخندزنان مى پرسيد:

\_زنتان مهربان است؟

-خيلي مهربان.

ـقشنگاست؟

ـفكر ميكنم.

و پیرزن میگفت:

ـآه! پس برای همین است.

رامبر فکر می کرد. حتماً برای همین بود اما غیر ممکن بود که فقط برای همین باشد.

پیرزن که هر روز صبح به کلیسا می رفت به او می گفت:

-شما به خدا اعتقاد نداريد؟

رامبر تصدیق کرد که نه و پیرزن باز هم گفت که برای همین است. و گفت:

مشما حق دارید. باید به او برسید. چون اگر نرسید دیگر چه چیزی برای شما باقی می ماند؟ ...

رامبر بقیه وقت خود را دور دیوارهای لخت و گچاندود می چرخید، بادبزنهائی را که به دیوار میخ شده بود نوازش می کرد یا گلولههای پشم را که از حاشیهٔ فرش روی میز آویزان شده بود می شمرد. شبانگاه جوانها به خانه می آمدند. آنها زیاد حرف نمی زدند، فقط می گفتند که هنوز وقت نرسیده است. پس از شام مارسل گیتار می زد و با هم یک لیکور رازیانه دار می خوردند. رامبر قیافهٔ اندیشناکی داشت.

چهارشنبه، مارسل وقتی که وارد خانه شد گفت: «نیمه شب فرداست. حاضر باش.» دو نفری که همراه او نگهبانی می دادند یکی شان طاعون گرفته بود و دومی را که معمولا با اولی هم اتاق بود، تحت نظر گرفته بودند. به این ترتیب دو سه روز مارسل و لوئی تنها می ماندند. قرار شد شبانه ترتیب

آخرین جزئیات کار را بدهند. فردا هم ممکن بود این کار را بکنند. رامبر تشکر کرد. پیرزن پرسید: «راضی هستید؟» رامبر گفت آری، اما در اندیشهٔ چیز دیگری بود.

فردای آنروز، در زیر آسمانی سنگین، گرما مرطوب و خفه کننده بود. خبرهائی که از طاعون می رسید بد بود. با این همه، پیرزن اسپانیائی آرامش خود را نگه داشته بود و می گفت: «دنیا پر از گناه است. ناچار نتیجه اش این می شود!» رامبر هم مثل لوئی و مارسل بالاتنه اش برهنه بود. اما با وجود این عرق از میان شانه ها و سینه اش سرازیر می شد و در نیمه تاریکی خانه که پنجره های چوبی اش بسته بود، به تن شان رنگ تیره و براقی می داد.

رامبر بی آنکه حرفی بزند در خانه می چرخید. ناگهان در ساعت چهار بعدازظهر لباس پوشید و گفت که بیرون می رود. مارسل گفت:

مواظب باشيد. نيمه شب امشب است. همه كارها روبراه است.

رامبر به خانهٔ دکتر رفت. مادر ریو گفت که دکتر را در بیمارستان بالای شهر می تواند ببیند. جلو پست نگهبانی همان جمعیت همیشگی دور خود می گشت. گروهبانی با چشمهای بیرونزده می گفت: «نایستید!» مردم به راه می افتادند اما دور خود می چرخیدند. گروهبان که عرق از کتش بیرون زده بود می گفت: «منتظر نباشید خبری نیست.» این را همه می دانستند اما با وجود گرمای کشنده باز هم می ایستادند. رامبر جواز عبورش را به گروهبان نشان داد و گروهبان او را به دفتر تارو راهنمائی کرد. در به حیاط باز می شد. رامبر با پریانلو روبرو شد که از دفتر بیرون می آمد.

در اطاق کوچک سفید و کثیفی که بوی دواخانه و ملافهٔ خیس می داد، تارو که پشت میز چوبی سیاهی نشسته و آستینهای پیراهنش را بالا زده بود، با یک دستمال عرقی را که از بازویش سرازیر بود خشک می کرد. گفت:

ـهنوز اينجائي؟ ...

-آری،میخواستم با ریو صحبت کنم.

ـ توی سالن است. اما اگر می شد کاری را که داری بدون او انجام دهیم خیلی بهتر بود.

\_چرا؟

ـخيلي خسته است. من جديت مي كنم كمتر مزاحم او شويم.

رامبر تارو را نگاه می کرد. تارو لاغر شده بود. خستگی چشمها و خطوط صورت او را درهم ریخته بود. شانه های ورزیدهاش افتاده و مدور شده بود. در زدند و پرستاری با ماسک سفید داخل شد. یک بسته فیش به روی میز تارو گذاشت و با صدائی که پارچهٔ ماسک خفهاش می کرد، فقط گفت: «شش»، و بیرون رفت. تارو روزنامه نویس را نگاه کرد، بعد فیشها را مثل بادبزنی از هم باز کرد و به او نشان داد و گفت:

فیشهای قشنگی است، ها؟ نه، صورت مرده هاست. مرده های شب.

پیشانیش گود رفته بود. بستهٔ فیش را دوباره جمع کرد و گفت:

ـ یگانه چیزی که برای ما باقی مانده است حسابداری است.

تارو به میز تکیه کرد و پا شد و پرسید:

\_همين روزها مي رويد؟

دامشب، نیمه شب.

تارو گفت که از موفقیت او خوشحال است و رامبر باید مواظب خودش باشد.

در این حرفتان صمیمی هستید؟ ...

تارو شانه هایش را بالا انداخت و گفت:

در سن و سال من آدم اجباراً صمیمی است. دروغگوئی خیلی خسته کننده است.

روزنامەنويس گفت:

\_تارو،عذ/ ميخواهم.منميخواهمدكتررا ببينم.

مىدانم.افرانسانترازمن است، برويم.

رامبر دچار اشكال شد و گفت:

ـمنظورماين نبود.

و ایستاد.

تارو او را نگاه کرد و ناگهان لبخند زد.

از کریدور کوچکی گذشتند که دیوارهایش به رنگ سبز روشن بود و نوری شبیه نور آکواریوم در آن موج می زد. قبل از رسیدن به یک در دو لنگه شیشه ای که پشت آن حرکت عجیب سایه ها دیده می شد، تارو رامبر را وارد اطاق کوچکی کرد که دیوارهای آن از گنجه پوشیده شده بود. یکی از گنجه ها را باز کرد و از داخل یک دستگاه ضدعفونی، دو ماسک و از پارچه نازک هیدروفیل بیرون آورد. یکی از آنها را به رامبر داد و گفت که به صورت بزند. روزنامه نویس پرسید که آیا این فایده ای دارد؟ تارو جواب داد که نه، اما به دیگران اعتماد می بخشد.

در شیشه ای را فشار دادند. سالن بسیار وسیعی بود که با وجود گرمای فصل، پنجره هایش محکم بسته بود. بالای دیوارها دستگاه هائی با خرخر در حال کار بود که هوا را تجدید می کرد و پره های خمیدهٔ آنها هوای غلیظ و داغ را بر بالای دو ردیف تختخواب خاکی رنگ بهم می زد. از همه طرف ناله های گنگ و یا دلخراشی بلند بود که همه با هم به صورت زاری یکنواختی در می آمد. آدمهای سفید پوش در زیر نور تندی که از پنجره های بلند میله دار به درون می تابید، به کندی در رفت و آمد بودند. رامبر احساس کرد که گرمای و حشتناک این سالن حالش را بهم می زند و ریو را که روی هیکل نالانی خم شده بود به زحمت توانست بشناسد. دکتر کشاله های ران بیمار را که دو زن پرستار در دو طرف تختخواب دست و پایش را گرفته بودند نشتر می زد. وقتی که سر برداشت، اسباب ها را در بشقابی که یک دستیار پیش آورده بود انداخت و یک دقیقه بی حرکت ماند و بیمار را که دستیار پیش آورده بود انداخت و یک دقیقه بی حرکت ماند و بیمار را که داشتند زخمش را می بستند نگاه کرد.

به تارو که نزدیک می شد گفت:

ـتازه چه خبر؟

-پانلو قبول می کند که در بنای قرنطینه به جای رامبر کار کند. تا حالا هم خیلی کار کرده است. فقط بانبودن رامبر موضوع تشکیل مجدد سومین گروه تجسس باقی می ماند.

ريو با سر تأييد كرد.

- کاستل اولین سری از سرمهایش را آماده کرده است. و پیشنهاد می کند که امتحان کند.

ريو گفت:

\_آه!خوباست!

ديگر اين كه، رامبر اينجاست.

ریو برگشت. به دیدن رامبر، چشمهایش بالای ماسک چین خورد.

اینجا چه می کنید؟ شما می بایستی جای دیگر باشید.

تارو گفت که قرار است نیمه شب برود و رامبر اضافه کرد:

**ـاينطور قرار شده.** 

هر بار که یکی از آنها حرف می زد، ماسک پارچه ای در محل دهان بالا می آمد و مرطوب می شد و در نتیجه گفتگوی آنان به صورتی غیرعادی در می آمد و به گفتگوی مجسمه ها شبیه می شد.

رامبر گفت:

ـمىخواستم باشما حرف بزنم.

\_اگر مايل باشيد با هم بيرون مي رويم. در دفتر تارو منتظر من باشيد.

لحظه ای بعد ریو و رامبر در ردیف عقب اتومبیل دکتر نشسته بودند. تارو اتومبیل را می راند او در حالی که اتومبیل را به راه می انداخت گفت:

دیگر بنزین نیست.فردا پیاده خواهیم رفت.

رامبر گفت:

\_دكتر،من نميروم و ميخواهم با شما بمانم.

تارو حرکتی نکرد و به راندن اتومبیل ادامه داد. ریو ظاهراً نمی توانست از حالت خستگی بیرون بیاید. با صدای گنگی گفت:

ـزنتان چەمىشود؟

رامبر گفت که باز هم فکر کرده است و به آنچه معتقد بود باز هم معتقد است اما اگر برود خجالت خواهد کشید. و این خجالت مزاحم عشقی خواهد شد که نسبت به او دارد. اما ریو اندامش را راست کرد و با صدای

محکمی گفت که این بی معنی است و ترجیح خوشبختی خجالت ندارد. رامبر گفت:

بلى،اما وقتى كه آدم تنها خودش خوشبخت باشد، خجالت دارد.

تارو که تا آن وقت خاموش مانده و سرش را به طرف آنها بر نگردانده بود تذکر داد که اگر رامبر میخواهد در بدبختی انسانها شرکت کند، دیگر هرگز وقتی برای خوشبختی نخواهد داشت. می بایستی انتخاب کرد.

رامبر گفت:

مطلب این نیست. من همیشه فکر کرده بودم که در این شهر بیگانه ام و هیچ کاری به کار شما ندارم. اما حالا که آنچه باید ببینم دیده ام می دانم که من چه بخواهم و چه نخواهم اهل این شهرم. این ماجرا به همهٔ شما مربوط است. هیچکس جواب نداد و رامبر با بی صبری گفت:

ـ تازه شما این مطلب را خوب می دانید. و الا در این بیمارستان چه می کنید؟ پس شما هم انتخاب کرده اید و از خوشبختی چشم پوشیده اید؟

باز هم نه تارو جواب داد و نه ریو. سکوت طولانی شد تا این که به منزل دکتر نزدیک شدند. و رامبر این بار با نیروی بیشتری، آخرین سؤال خود را تکرار کرد. و فقط ریو به طرف او برگشت. با صرف کوششی بلند شد و گفت:

عذر می خواهم رامبر. اما نمی دانم. حالا که دلتان می خواهد با ما بمانید.

یک تکان اتومبیل او را خاموش کرد. بعد در حالی که چشم به جلو دوخته بود ادامه داد:

هیچ چیزی در دنیا به این نمی ارزد که انسان از آنچه دوست دارد روگردان شود. با وجود این، من هم روی گردانده ام، بی آنکه قادر باشم بدانم چرا.

دوباره خود را روی بالش صندلی رها کرد، با خستگی گفت: -این واقعیتی است. همین! یادداشت کنیم و نتیجه گیری کنیم. رامبر پرسید:

\_چەنتىجەاى؟

ريو گفت:

\_آه! انسان نمی تواند در عین حال هم درمان کند و هم بداند. پس با آخرین سرعتی که ممکن است درمان کنیم. این ضروری تر است.

نیمه شب، تارو و ریو نقشهٔ محلهای را که قرار بود رامبر بازرسی کند به او نشان می دادند که تارو ساعتش را نگاه کرد، وقتی که سر برداشت نگاهش با نگاه رامبر تلاقی کرد، پرسید:

ـ به آنها اطلاع داده اید؟

روزنامهنویس چشمهایش را برگرداند و با زحمت گفت:

ـپيش از اينكه به ديدن شما بيايم يادداشتي براي آنها فرستاده بودم.

در آخرین روزهای ماه اکتبر بود که سرم کاستل آزمایش شد. عملا این سرم آخرین امید ریو بود. دکتر معتقد بود که در صورت یک شکست تازه، شهر در اختیار هوی وهوس طاعون قرار خواهد گرفت که یا اثراتش را باز هم در ماه های طولانی ادامه دهد و یا بخواهد که بی دلیل متوقف شود.

شب پیش از روزی که کاستل به دیدن ریو بیاید پسر آقای اتون گرفتار بیماری شده بود و همهٔ افراد خانواده مجبور شده بودند به قرنطینه بروند. مادر که تازه از قرنطینه بیرون آمده بود، برای دومین بار سوا شد. قاضی که به دستورات صادره احترام قائل بود، به محض اینکه در تن بچه علائم بیماری را شناخت، گفت که به دکتر ریو تلفن کنند، وقتی که ریو رسید، پدر و مادر در پای تخت ایستاده بودند. دخترک را دور کرده بودند. بچه در مرحلهٔ کوفتگی بود و بدون نالهای گذاشت که معاینه اش کنند. وقتی که دکتر سر برداشت نگاههایش با نگاههای قاضی تلاقی کرد و پشت سر او چهرهٔ پریده برداشت نگاههایش با نگاههای به روی دهان گذاشته بود و با چشمان گشاد رنگ مادر را دید که دستمالی به روی دهان گذاشته بود و با چشمان گشاد

\_هماناست.نه؟

ریو نگاه دیگری به بچه انداخت و گفت: -بلی. چشمان مادر بازتر شد. اما او هیچ حرف نمیزد قاضی هم ساکت مانده بود،سپس با صدای آهسته تری گفت:

ـخوب! دكتر، ما بايد آنچه را كه مقرر شده است عمل كنيم.

ریو از نگریستن به مادر که همانطور دستمال را به روی دهان داشت خودداری میکرد، گفت:

اگر بتوانم تلفن كنم، زودتر انجام خواهد شد.

آقای اتون گفت که او را همراهی خواهد کرد. اما دکتر به طرف زن برگشت و گفت:

متأسفم. بايد مقدماتي فراهم كنيد. خودتان اطلاع داريد.

زن سرش را تكان داد و گفت:

ـ بلی، همین کار را میکنم.

ریو پیش از ترک آنها بی اختیار پرسید که آیا به چیزی احتیاج ندارند. زن همانطور ساکت و خاموش او را نگاه می کرد. اما قاضی این بار چشمهایش را برگرداند. و گفت:

ـنه.

بعد آب دهنش را قورت داد و گفت:

ـولى بچهٔ مرا نجات بدهيد.

قرنطینه که در آغاز تشریفاتی بیش نبود، به وسیلهٔ ریو و رامبر به صورت بسیار سخت و دقیقی تشکیل شده بود. بخصوص خواسته بودند که اعضا، یک خانوادهٔ واحد نیز از همدیگر سوا شوند تا اگر اعضا یک خانواده بی آنکه خود بدانند آلوده شده باشند امکان توسعهٔ بیماری چند برابر نشود. ریو این دلائل را برای قاضی تشریح کرد و قاضی آنها را تأثید کرد. با این همه، او و زنش چنان نگاهی به همدیگر کردند که دکتر پی برد این جدائی آنها را چقدر متلاشی کرده است. مادام اتون و دخترش را توانستند در هتل قرنطینه که رامبر ادارهاش می کرد جا بدهند. اما برای بازپرس جا نبود، مگر در اردوگاه سواشدگان که استانداری با چادرهائی که از شهرداری به امانت گرفته بود، در زمین ورزش شهر تشکیل می داد. ریو از او معذرت

خواست اما آقای اتون گفت که قانون برای همه یکسان است و باید اطاعت کرد.

و اما بچه در بیمارستان امدادی به یک تالار درس سابق که ده تختخواب در آن گذاشته بودند منتقل شد. پس از بیست ساعت ریو حال او را نومیدکننده تشخیص داد. جسم کوچک بدون عکسالعملی به کام عفونت کشیده می شد. غده های بسیار کوچکی که تازه تشکیل شده بود، مفاصل اعضاء آبله دار او را پوشانده بود. بچه پیشاپیش شکست خورده بود. از این رو ریو به این فکر افتاد که سرم کاستل را روی او امتحان کند. همان شب، پس از شام، بی آنکه کوچکترین عکسالعملی از بچه دیده شود تلقیح طولانی را انجام دادند.

سپیده دم فردا، همه برای قضاوت دربارهٔ این تجربهٔ قاطع، کنار تختخواب بچه رفتند.

بچه که از حال رخوت در آمده بود با تشنج توی ملافهها به خود می پیچید. دکتر کاستل و تارو از ساعت چهار صبح در کنار او بودند و توقفها یا پیشرفتهای بیماری را قدم به قدم تعقیب می کردند. بالای سر تخت، اندام درشت تارو کمی خمیده بود. پائین تخت، ریو ایستاده و در کنار او کاستل نشسته بود و با همهٔ ظواهر آرامش یک کتاب قدیمی را میخواند. کم کم، به تدریج که روز در تالار کهنهٔ مدرسه گسترده می شد، دیگران هم می رسیدند، قبل از همه پانلو آمد که در آن طرف تخت نزدیک تارو قرار گرفت و به دیوار تکیه داد. حالت دردآلودی در چهرهٔ او خوانده می شد و خستگی همهٔ این روزهائی که وجود خود را وقف کرده بود در پیشانی سرخ او چینوشکنهائی پدید آورده بود. ژوزف گران هم به نوبت معذرت خواست. او لحظهای بیشتر آنجا نمی ماند فقط می خواست بداند که به نتیجهٔ روشنی رسیدهاند یا نه؟ ریو بی آنکه چیزی بگوید بچه را به او نشان داد که با چشمان بسته در چهرهٔ بهم ریختهاش، با دندانهائی که آنها را با آخرین حد نیرویش بهم می فشرد، با تنی بی حرکت، سر خود را روی متکای

بی ملافه لاینقطع به چپ و راست حرکت می داد. بالاخره وقتی روز آنقدر روشن شد که توانستد در انتهای تالار روی تختهٔ سیاه که به جای خود مانده بود آثار فورمولهای پاک شده معادلات را تشخیص دهند، رامبر رسید. به پایهٔ تخت مجاور تکیه کرد و پاکت سیگاری درآورد. اما پس از اینکه نگاهی به بچه کرد، پاکت را دوباره در جیب گذاشت.

کاستل که همانطور نشسته بود و ریو را از بالای عینکش نگاه می کرد، گفت:

از پدرش خبری دارید؟

ريو گفت:

ـنه،در اردوگاه سوا شدههاست.

دکتر میلهٔ تخت را که بچه روی آن ناله میکرد محکم در دست می فشرد. از بیمار کوچک که ناگهان اندامش را صاف و خشک نگه داشت و با دندانهائی که بیشتر بهم می فشرد کمی در تخت فروتر رفت و آهسته دستها و پاهایش را از هم باز کرد، چشم بر نمی داشت. از تن کوچک برهنه در زیر پتوی نظامی، بوی پشم و عرق ترشیده بر می خاست. بچه یواش یواش خود را رها کرد و دست و پایش را به طرف وسط تخت آورد و همانطور کور و لال، به نظر رسید که سریعتر نفس می کشد. ریو چشمش را برگرداند.

آنان پیش از این، مرگ بچههای متعددی را دیده بودند، زیرا بلا و وحشت قربانی خود را انتخاب نمی کرد، اما تاکنون هرگز مانند آن روز شکنجهٔ آنان را لحظه به لحظه تعقیب نکرده بودند. البته رنجی که به این بیگناهان وارد می آمد در نظر آنها همیشه به مفهومی که واقعاً داشت، یعنی به صورت یک فاجعهٔ نفرت بار جلوه کرده بود اما تا آن روز خشم و نفرتشان به مفهومی «مجرد» بود. زیرا هرگز چنین مدت درازی احتضار یک موجود معصوم را از نزدیک نگاه نکرده بودند.

در همین لحظه بچه چنان که گوئی زخمی به معدهاش وارد شده باشد دوباره با نالهای دو رگه تا شد. چندین ثانیه همینطور خمیده ماند. لرزش های تشنج آلودی اندامش را تکان می داد، چنان که گوئی جثهٔ نحیف او در زیر بار خشمگین طاعون خم می شد و در زیر نفسهای مداوم آتش تب درهم می شکست. وقتی که این حملهٔ شدید گذشت، بچه کمی آرام شد. گوئی موج تب عقب رفت و او را بر ساحلی مرطوب و زهر آلود باقی گذاشت که استراحت در آن همان مرگ بود. وقتی که موج سوزان باز هم برای سومین بار حمله آورد و او را کمی از جا بلند کرد، بچه درهم پیچید و در میان وحشت شعلهای که او را می سوزاند به انتهای تخت عقب رفت، پتو را از روی خود انداخت و دیوانه وار سرش را تکان داد. دانه های درشت اشک که از زیر پلکهای ملتهب او بیرون آمده بود به روی سربی رنگش روان شد و در پایان حمله، بچه که جانی در او نمانده بود، پاهای استخوانی و بازوانش را که ظرف چهل و هشت ساعت همهٔ گوشتش آب شده بود جمع کرد و در رختخواب به مریخته حالت مصلوبی را به خود گرفت.

تارو خم شد و دست سنگین او، چهرهٔ کوچک را از اشک و عرق پاک کرد. از لحظه ای پیش، کاستل کتابش را بسته بود و بیمار را نگاه می کرد. جمله ای شروع کرد که بگوید ولی برای تمام کردن آن مجبور شد سرفه کند، زیرا صدایش ناگهان لحن دیگری پیدا کرده بود. گفت:

ريو، از تخفيف بامدادي مرض خبري نبود، نه؟

ریو، گفت که نه. ولی بچه بیش از حد طبیعی مقاومت میکند. پانلو که کمی به دیوار تکیه کرده بود، به شنیدن این حرف با لحن گنگی گفت:

اگر باید بمیرد، مدت دراز تری رنج خواهد برد.

ریو ناگهان به طرف او برگشت و دهن باز کرد تا حرف بزند، اما خاموش ماند، آشکارا کوششی کرد تا بر خود مسلط شود و نگاهش را به طرف بچه برگرداند.

روشنائی در تالار بیشتر می شد. روی پنج تختخواب دیگر هیاکلی تکان می خوردند و می نالیدند، اما با نوعی احتیاط که گوئی طبق قرار قبلی بود. تنها یکی در آن سر سالن به فواصل مرتب فریادهای کوتاهی می کشید و این فریادها بیشتر از آنکه حاکی از درد باشد انگار زائیدهٔ حیرت بود.

احساس می شد که حتی در بیماران نیز آن وحشت روزهای اول باقی نمانده است. حتی به نظر می رسید که اکنون در برخورد با بیماری نوعی توافق بین آنها وجود دارد. فقط بچه با همهٔ نیرویش دست و پا می زد. ریو که گاه به گاه نه از روی ضرورت بلکه برای نجات از این سکوت آمیخته به ناتوانی که دچار بود \_ نبض بچه را می گرفت، چشمان خود را می بست و احساس می کرد که این تلاش با جوشش خون خود او در می آمیزد. آنگاه خود را با این بچه شکنجه کش عوضی می گرفت و می خواست با همهٔ نیروی خود که هنوز دست نخورده مانده بود از او حمایت کند. اما ضربانهای دو قلب که لحظه ای با هم هماهنگ شده بود، از هم فاصله می گرفت، بچه از دست او به در می رفت و کوشش او در خلا خاموش می شد. آنگاه مچ دست نحیف را رها می کرد و به جای خود بر می گشت.

در طول دیوارها که به رنگ آهک بود، روشنائی از قرمز به زرد بر می گشت. در پشت شیشه ها یک پیش از ظهر داغ شروع به جزو جز می کرد. صدای گران را به زحمت شنیدند که می رفت و می گفت که بر خواهد گشت. همه منتظر بو دند. بچه که همانطور چشمهایش بسته بو د به نظر می رسید که کمی آرامتر شده است. دست هایش که به شکل چنگال در آمده بود ، به آرامی دو طرف رختخواب را می خراشید. دست ها بالا آمد و ملافه را نز دیک زانو ها چنگ زد و ناگهان بچه پاهایش را خم کرد، رانها را نزدیک شکم آورد و بی حرکت ماند. آنگاه برای نخستین بار چشمهایش را باز کرد و ریو را که در برابر او ایستاده بود نگاه کرد. در گودی چهرهاش که اکنون گوئی از خاک رس تیره رنگی قالبگیری شده بود، دهان باز شد و بلافاصله، تنها یک فریاد مداوم از آن در آمد که نفس ها تغییر بسیار کمی در آن می داد و ناگهان تالار را اعتراضي يكنواخت و بي تناسب آكنده ساخت كه چندان انساني نبود ،اما در عین حال گوئی از دهان همهٔ انسانها بیرون می آمد. ریو دندانهایش را بهم فشار می داد و تارو صورتش را برگرداند. رامبر به تخت نز دیک شد و نز دیک کاستل آمد و کاستل کتاب را که روی زانوانش باز مانده بود بست. پانلو این دهان کودکانه را که بیماری آلودهاش کرده بود و از فریاد همهٔ قرون و اعصار آکنده بود نگاه کرد. و به آرامی به زانو افتاد و همه کس، بی آنکه به نظرشان غیرعادی جلوه کند شنیدند که با صدای کمی خفه، اما با کلماتی که در میان شکوههای نامشخص و مداوم بیماران کاملا آشکار بود می گوید: «خدای من، این بچه را نجات بده.»

اما کودک فریادش را ادامه می داد و در اطراف او بیماران به هیجان آمدند. بیماری که در آن سر تالار دست از شکوه برنداشته بود، فواصل نالههایش را کمتر کرد تا اینکه رفته رفته آن هم به فریاد واقعی تبدیل شد و در همان اثناء دیگران هم با صدائی که هر لحظه قویتر می شد می نالیدند. موجی از هق هق گریه در تالار گسترده شد و دعای پانلو را تحت الشعاع قرار داد و ریو که میلهٔ تخت را چسبیده بود، در حالی که از خستگی و نفرت مانند مستان بود، چشمانش را بست.

وقتی که چشمها را گشود تارو را در کنار خود دید. ریو گفت: -باید من بروم. دیگر نمی توانم تحمل کنم.

اما ناگهان، بیماران دیگر خاموش شدند. آنگاه دکتر پی برد که صدای بچه ضعیف شده، باز هم ضعیف تر شده و خاموش گشته است. در اطراف او شکوه ها از سر گرفته می شد اما خفیفت تر و مانند طنین دوردست این نبردی که پایان یافته بود. زیرا نبرد پایان یافته بود. کاستل به آن طرف رختخواب رفته بود و گفت که تمام شده است. بچه با دهان گشوده اما خاموش در گودی ملافههای درهم ریخته آرمیده بود. اندام او با بقایای اشک در روی صورت ناگهان کوچکتر شده بود.

پانلو به تختخواب نزدیک شد و مراسم تقدیس را بجا آورد. بعد دامن ردای خود را جمع کرد و از وسط تختخوابها بهراه افتاد.

تارو از كاستل پرسيد:

ـباید دوبارهاز سر گرفت؟

پزشک سالخورده سرش را تکان می داد. با لبخند تشنج آلودی گفت: \_شاید. بعد از همهٔ این حرفها، مدت درازی مقاومت کرد.

اما همان وقت ریو با چنان سرعتی و چنان حالتی سالن را ترک کرد که

وقتی از کنار پانلو گذشت، کشیش بازویش را پیش آورد تا جلو او را بگیرد و مهاو گفت:

\_ - صبر کنید دکتر!

ریو با همان حرکت عصبی برگشت و با خشونت به صورت او فریاد

-آه!شما خودتان خوب مي دانيد كه اين يكي دست كم بي گناه بود!

سپس برگشت و پیش از پانلو از در تالار گذشت و خود را به انتهای مدرسه رسانید. در میان درختان کوتاه خاک آلود روی نیمکتی نشست و عرقی را که از چشمانش جاری بود پاک کرد. دلش می خواست فریاد بزند تا بلکه عقدهٔ قهاری را که قلبش را درهم می کوبید باز کند. گرما به تدریج از میان شاخههای درختان انجیر پائین می ریخت. آسمان آبی صبحگاهی به سرعت با روکشی تقریباً سفید پوشیده می شد که هوا را خفه کننده تر می ساخت.

ریو خود را روی نیمکت رها کرد. شاخههای درختان و آسمان را نگاه می کرد. به تدریج نفسش را باز می یافت و رفته رفته از عظمت خستگی خود می کاست.

صدائی در پشت سرش گفت:

چرا باید با چنین خشمی با من حرف زد؟ برای من هم این منظره تحمل ناپذیر بود.

ريو به طرف پانلو بر گشت و گفت:

درست است. مرا ببخشید. اما خستگی نوعی جنون است. در این شهر ساعتهائی هست که در اثنای آنها من بجز عصیان هیچ احساس دیگری ندارم.

پانلو آهسته گفت:

می فهمم. این وضع عصیان آور است زیرا از مقیاس های ما تجاوز کرده است. اما شاید لازم باشد آن چیزی را که نمی توانیم بفهمیم دوست بداریم.

ریو به یک حرکت از جا برخاست. پانلو را با همهٔ نیرو و شوری که در خود سراغ داشت،نگاه میکرد و سرش را تکان میداد. گفت:

نه، پدر. من برای عشق مفهوم دیگری قائلم. و تا دم مرگ نظامی را که در آن بچهها شکنجه می بینند طرد خواهیم کرد.

در چهرهٔ پانلو سایهٔ تشویشی پیدا شد. با لحن اندوهناکی گفت:

-آه!دكتر، حال مى فهمم كه بخشايش يعنى چه!

اما ریو دوباره خود را روی نیمکت رها کرد. از اعماق خستگیاش که بازگشته بود، با لحن ملایمتری جواب می داد:

می دانم، آن چیزی است که من ندارم. امامن نمی خواهم دربارهٔ آن با شما بحث کنم. ما با هم برای چیزی کار می کنیم که ما را در ورای ناسزاها و دعاها با هم متحد کرده است. همین به تنهائی مهم است.

پانلو در کنار ریو نشست. حالت هیجانزده داشت. گفت:

بلی، بلی، شما هم برای رستگاری بشر کار می کنید.

ريو كوشيد كەلبخندى بزند:

رستگاری بشر برای من کلمهٔ بسیار بزرگی است. من این همه دور نمی روم، سلامت بشر مورد علاقهٔ من است، سلامت او در وهلهٔ اول.

پانلو دچار تردید شد. گفت:

ـدكتر ...

اما سکوت کرد. از پیشانی او هم عرق جاری می شد. زیر لب گفت: «خداحافظ.» و وقتی که از جا برخاست چشمانش برق می زد. در لحظه ای که می خواست برود، ریو هم که به فکر فرو رفته بود، از جا برخاست و قدمی به سوی او بر داشت و گفت:

باز هم معذرت مي خواهم.اين تغير ديگر تكرار نخواهد شد.

پانلو دستش را به سوی او پیش آورد و با اندوه گفت:

با وجود این نتوانستم شما را متقاعد کنم.

ريو گفت:

-چه اهمیتی دارد؟ خودتان خوب می دانید، آنچه مایهٔ نفرت من است

مرگ و بدی است. و چه شما بخواهید و چه نخواهید ما در تحمل آنها و جنگیدن با آنها در کنار هم هستیم.

ریو دست پانلو را در دست داشت و در حالی که از نگاه کردن به چهرهٔ او خودداری می کرد گفت:

مى بينيد، حالا ديگر خدا هم نمى تواند ما را از هم جدا كند.

در ردیفی که به نظر خودش باید می بود، یعنی در صف اول قرار گرفته بود. به قدر کافی با صحنه های مرگ روبرو شده بود و با اینکه طبق معمول به وسیلهٔ سرم حفظ می شد، با اندیشهٔ مرگ خود نیز بیگانه نبود. ظاهراً پیوسته آرامش خود را حفظ می کرد. اما از آن روز که ساعت های دراز مردن یک بچه را نگاه کرده بود انگار عوض شد. فشار عصبی روزافزونی در چهرهاش خواند می شد. و روزی که لبخندزنان به ریوگفت که رسالهٔ کوتاهی تحت عنوان «آیا کشیش می تواند با پزشک مشورت کند؟» تهیه می کند.

پانلو از وقتی که وارد تشکیلات بهداشتی شده بود، بیمارستانها و

جاهائی را که طاعون دیده می شد ترک نگفته بود، در میان نجات دهندگان،

دکتر احساس کرد که موضوع مهمتر از آن است که خود پانلو می گوید. چون دکتر اظهار تمایل کرد که با این کار آشنا شود، پانلو به او اطلاع داد که قرار است موعظهای در «آئین مذهبی مردان» ایراد کند و با استفاده از این فرصت، دست کم تعدادی از نظرات خود را بیان خواهد کرد. و گفت:

مىخواستم كه شما هم بيائيد دكتر. موضوع برايتان جالب خواهد بود.

«پر» دومین موعظهٔ خود را در روزی که باد شدیدی می وزید ایراد کرد.

در واقع، صفهای مستمعین، کم جمعیت تر از موعظهٔ اول بود. زیرا این قبیل تظاهرات دیگر برای همشهریان ما تازگی و جاذبهای نداشت. در موقعیت دشواری که شهر به سر می برد، حتی کلمهٔ «تازگی» مفهوم خود را از دست داده بود. از طرف دیگر، اغلب مردم، اگر هم بکلی تکالیف خود را ترک نگفته بودند، یا اگر آن را با نوعی زندگی مطلقاً شخصی که بکلی خلاف اخلاق بود مخلوط نمی کردند، عدهای اعتقادات خرافی و خلاف منطق را جایگزین اعمال همیشگی شان کرده بودند. به جای حضور در مراسم مذهبی، مدالهای محافظ و تعویذهای «سنروش» با خود حمل می کردند.

به عنوان مثال می توان به توجه مفرطی اشاره کرد که همشهریان ما به پیشگوئی نشان می دادند. در بهار، هر لحظه منتظر بودند که بیماری پایان یابد و هیچکس به این فکر نمی افتاد که دربارهٔ مدت بیماری چیزی از دیگری بپرسد، زیرا مطمئن بودند که طولی نخواهد کشید. اما با گذشت روزها بپرسد، زیرا مطمئن بودند که طولی نخواهد کشید. اما با گذشت روزها رفته رفته این ترس در مردم پیدا شد که اپیدمی پایانی نداشته باشد و ناگهان پایان اپیدمی موضوع همهٔ امیدها و آرزوها شد. به این ترتیب پیش بینی های گوناگون اخترشناسان و یا قدیسین کلیسای کاتولیک دست به دست می گشت. چاپخانه داران شهر فوراً به استفاده ای که از این علاقه می توانند بکنند پی بردند و متنهائی را که دست به دست می گشت در نسخههای متعدد منتشر کردند. و چون دیدند که حس تجسس مردم اقناع ناپذیر است، عده ای را برای استنساخ همهٔ شهادت هائی که تاریخ می توانست به دست بدهد مأمور تحقیق در کتابخانه های شهر کردند و آنها را در شهر پخش بدهد مأمور تحقیق در کتابخانه های شهر کردند و آنها را در شهر پخش کردند. وقتی که تاریخ را هم برای این قبیل پیش بینی ها نارسا دیدند، نوشتن این مطالب را به روزنامه نویسان سفارش دادند و آنان، دست کم در این مورد خاص، نشان دادند که از اسلاف قرون گذشته شان بی استعداد تر نیستند.

حتی بعضی از این پیش بینی ها به صورت پاورقی در روزنامه ها منتشر می شد و مردم آنها را با همان شوق و خرمی میخواندند که در روزگار سلامت داستان های احساساتی را خوانده بودند. بعضی از این پیش بینی ها

متکی بر محاسبات عجیبی بود که در آنها تاریخ، سن مردگان و عدهٔ آنان و ماههائی که تحت فرمانروائی طاعون گذشته بود دخالت داشت. بعضی دیگر، مقایسههائی با طاعونهای بزرگ تاریخ به عمل می آوردند و از آن میان شباهتهائی بیرون می کشیدند (که در پیشگوئی، آنها را «ثابت» می نامیدند) و به وسیلهٔ حسابهائی که باز هم عجیب و غریب بود، ادعا می کردند که از این حسابها دستوراتی دربارهٔ وضع حاضر استخراج کردهاند، اما در این میان آنچه بیشتر از همه مورد قبول قرار می گرفت، بدون شک، آنهائی بود که به زبان مبهم از یک رشته حوادث خبر می داد که هر کدام آنها می توانست همین ماجرائی باشد که شهر دچارش بود و پیچیده و مرموز بودن آن امکان می داد که هر تعبیری از آن بشود، به این ترتیب همه روزه به پیشگوئی های «نستراداموس» و «سنت اودیل» مراجعه می کردند و پیوسته نتایجی از آنها می گرفتند. ضمناً آنچه در همهٔ این پیشگوئی ها مشترک بود این بود که همهٔ آنها به طریقی اطمینان بخش بودند. فقط طاعون بود که هیچ اطمینانی نمی داد.

پس این خرافات برای همشهریان ما جای مذهب را می گرفت و از این رو موعظهٔ پانلو در کلیسائی ایراد شد که تنها سه چهارم آن پر بود. شامگاه موعظه، وقتی که ریو رسید، باد از لای درهای ورودی به داخل کلیسا نفوذ می کرد و آزادانه در میان مستمعین می چرخید. در این کلیسای سرد و ساکت، در میان حاضران که فقط از مردها تشکیل می شد، جای گرفت و کشیش را دید که از کرسی خطابه بالا رفت، پانلو با لحنی ملایم تر و سنجیده تر از دفعهٔ پیش سخن گفت. و چندین بار، حاضران در گفتار او اثر تردیدی دیدند. جالبتر این که دیگر «شما» نمی گفت بلکه «ما» می گفت.

با اینهمه، صدایش رفته رفته محکم تر شد. نخست یادآوری کرد که از ماهها پیش طاعون در میان ماست و اکنون بهتر می شناسیمش زیرا بارها آن را دیده ایم که بر سر منبرها یا بر بالین کسانی که دوستشان داشتیم نشسته

۱. Nostradamus اخترشناس و طبیب فرانسوی (۱۵۶۶ - ۱۵۰۳) که کتابی در پیشگوئی نوشته است.

است، در کنار ما راه رفته و منتظر رسیدن ما به محل کارمان بوده است. پس اکنون شاید بهتر بتوانیم آنچه را که طاعون لاینقطع به ما می گفت بهتر فرا گیریم، زیرا در آغاز امکان داشت که آن را نشنیده باشیم. آنچه پانلو قبلا در این مکان گفته بود به قوت خود باقی بود \_ یا لااقل خودش چنین عقیده داشت. اما شاید باز هم، همان طور که به سر همهٔ ما می آمد و برای خود او هم دردناک بود، او دور از شفقت فکر کرده و سخن گفته بود. با وجود این، آنچه در این میان حقیقت داشت این بود که پیوسته در هر چیزی درسی هست. شدید ترین آزمونها نیز برای مسیحی سودی در بردارد، و به تحقیق آنچه فرد مسیحی دنبالش می رود نفع خویش است و اینکه این نفع از کجا آمده است و چگونه می توان آن را پیدا کرد.

در این لحظه، در اطراف ریو ، مردم در میان دسته های صندلی های خود جابجا شدند و به راحت ترین وضعی که می توانستند قرار گرفتند.

یکی از درهای چرمی ورودی آهسته بهم میخورد. کسی از جا برخاست تا آن را از حرکت نگه دارد. و ریو که از این حرکت حواسش پرت شده بود، به زحمت صدای پانلو را شنید که موعظهٔ خود را از سر میگرفت. کشیش تقریباً میگفت که نباید در توضیح منظرهٔ طاعون کوشید، باید آنچه را که یاد گرفتنی است از آن یاد گرفت. ریو به طور مبهم احساس کرد که به نظر کشیش هیچ چیز قابل توضیح وجود ندارد. توجهش وقتی جلب شد که پانلو با لحنی محکم گفت که در نظر خداوند چیزهائی هست که می توان توضیح داد و چیزهائی هست که می توان توضیح داد و پیزهائی که نمی توان توضیح داد. بی شک «خیر» و «شر» و «شر» می کرد توضیح می دادند. اما در بحث «شر» اشکال کار شروع می شد. مثلا «شر»ی وجود داشت که ظاهراً بیهوده می در دارد که غرق در دوزخ شد، و از طرفی مرگ یک کودک. زیرا صحیح است که مرد عیاش دچار غضب الهی شود، اما یک کودک. زیرا صحیح است که مرد عیاش دچار غضب الهی شود، اما انسان سبب شکنجهٔ کودک را نمی تواند بفهمد. و در حقیقت هیچ چیزی در روی زمین مهم تر از عذاب یک کودک و وحشتی که این عذاب با خود دارد و

دلائلی که باید برای آن پیدا کرد نیست. در بقیهٔ مسائل زندگی، خداوند همه چیز را بر ما آسان می کرد و تا اینجا مذهب احتیاجی به استحقاق نداشت. اما اینجا مذهب ما را در پای دیوار قرار داده بود. به این ترتیب ما در پای دیوارهای بزرگ طاعون قرار داشتیم و در سایهٔ مرگبار این دیوارها بود که می بایستی سود خویش را در نظر بگیریم. پر پانلو حتی آن سود سهل الوصولی را که بر اثر بالا رفتن و عبور از دیوارها به دست می آمد رد کرد، برای او آسان بود که بگوید لذات ابدی که در انتظار بچه بود، عذاب او را جبران خواهد کرد.

اما در حقیقت هیچ چیزی در اینباره نمی دانست. در واقع چه کسی می توانست ادعا کند که ابدی بودن یک شادی می تواند یک لحظه رنج بشری را جبران کند؟ مسلماً فرد مسیحی که «مسیح» رنج او را در تن و روح خویش احساس کرده است چنین ادعائی نخواهد کرد. نه، کشیش با وفاداری به این شکنجه ای که صلیب نشانهٔ آن است، و در برابر عذاب یک طفل، در پای دیوار باقی خواهد ماند. و بی ترس و واهمه به کسانی که امروز به گفته های او گوش می دهند خواهد گفت: «برادران من، لحظهٔ تصمیم، فرا رسیده است. باید به همه چیز ایمان داشت یا همه چیز را انکار کرد. و کیست از میان شما که جرأت انکار همه چیز را داشته باشد؟»

ریو یک لحظه فرصت یافت فکر کند که کشیش به الحاد نزدیک می شود اما در همان لحظه پرپانلو با نیروی بیشتر سخن از سر گرفت و گفت که این حکم قاطع و این توقع، به نفع مسیحی است. و نیز فضیلت اوست. کشیش می دانست که جنبهٔ افراطی فضیلتی که می خواهد از آن صحبت کند، برای آن عده از ارواح که به اخلاقی بخشاینده تر و عادی تر خو گرفته اند تکان دهنده خواهد بود. اما مذهب دوران طاعون نمی توانست مذهب روزگاران دیگر باشد و اگر خداوند می توانست قبول کند و حتی بخواهد که روح در دوران سعادت آرامش یابد و شادان باشد، توقع او در بحرانهای بد بختی بیشتر است. خداوند امروز به آفریدگان خود این لطف را کرده است که آنان را در یک بد بختی قرار دهد، تا آن فضیلت بزرگ را که همان فضیلت «برگ را که بدین به به خود «برگ را که بدین به برگ را که بدین به به باز برگ را که بدین برگ را که بدین به به برگ را که بدین به به به به برگ را که بدین به به برگ را که بدین برگ را که بدین به به برگ را که بدین برگ را که بدین به برگ را که بدین به برگ را که بدین برگ را که بدین به به برگ را که بدین برگ را که بدین برگ را که برگ را که بدین بدین برگ را که بدین برگ را که بدین برگ را که بدین برگ را که برگ را که بدین برگ را که برگ را که بدین برگ را که برگ را که بدین برگ را که ب

چند قرن پیش از این نویسندهٔ بی دینی با طرح این نکته که برزخی وجود ندارد، ادعا کرد که راز کلیسا را بر ملا کرده است. قصد او از ادعای خویش این بود که مقیاس واسطی در میان نیست و تنها بهشت و دوزخ هست و انسان بر حسب راهی که بر گزیده است یا رستگار می تواند باشد و یا ملعون. به نظر پانلو این الحادی بود که می توانست زائیدهٔ روح هرزهای باشد. زیرا برزخی وجود داشت. اما دورانهائی هم وجود داشت که نمی شد امید این برزخ را داشت. دورانهائی که در آنها سخن از گناه صغیره در میان نبود. هر گناهی کشنده بود و هر لاقیدی خیانتی شمرده می شد. یا همه چیز بود یا هیچ چیز.

یانلو سکوت کرد و ریو در این لحظه، زیر درها،صدای باد را که گوئی در بیرون دو برابر شده بود، بهتر شنید. کشیش در آن لحظه می گفت فضیلت قبول کلی که موضوع بحث اوست، نمی تواند به معنی محدودی که مردم به آن می دهند مفهوم گردد. زیرا این قبول نه عبارت از تسلیم مبتذل و معمولی است و نه عبارت از ذلتي دشوار. طبعاً ذلتي بود اما ذلتي توأم با رضايت. بی شک شکنجهٔ یک طفل برای قلب و روح مایهٔ ذلت بود. اما به همین سبب درک آن لازم بود. یانلو مستمعینش را متوجه ساخت که آنچه می خواهد بگوید گفتنش آسان نیست و گفت به این سبب است که باید آن را خواست زيرا خداوند ميخواهد. به اين ترتيب فرد مسيحي خود را از هيچ چيزي معذور نخواهید دید و وقتی که همهٔ راهها بسته باشد، به سوی انتخاب اساسی پیش خواهد رفت. او قبول کامل را انتخاب خواهد کرد تا به حد انکار کامل یائین نیاید. و مانند زنان شجاعی که در کلیساها چون می شنیدند خیار کها وسیلهای است برای اینکه بدن فساد و عفونت خود را بيرون بريزد مي گفتند: «خداي من، خياركها را نصيب من كن»، فرد مسیحی خود را تسلیم ارادهٔ خداوندی خواهد کرد ولو برایش نامفهوم باشد. انسان نمی تواند بگوید: «این را من می فهمم. اما آن یکی پذیرفتنی نیست.» باید به آغوش این نایذیرفتنی که به ما عطا شده است بپریم تا بتوانيم انتخاب مان را بكنيم. شكنجه كودكان نان تلخ ما بود. اما اگر اين نان را نداشتیم روح ما از گرسنگی معنوی می مرد.

در اینجا، همهمهٔ گنگی که معمولا در اثنای سکوتهای پریانلو در كليسا مي پيچيد، رفته رفته بلند تر شد و به گوش رسيد، زيرا ناگهان، واعظ سخن از سر گرفت و با لحن محکمتری، خودش به جای مستمعین پرسید که رویهم رفته چه باید کرد؟ معتقد بود که به ظن قوی کلمهٔ «تسلیم به مقدرات» را بر زبان می آورند. اشکالی نداشت و او در برابر این اصطلاح به هیچوجه عقبنشینی نمی کرد، فقط به شرط اینکه اجازه دهند صفت «فعالانه» نیز به آن اضافه شود. یکبار دیگر تکرار می کند که البته نباید از مسيحيان حبشه كه قبلا از آنان سخن گفته است تقليد كرد. و نيز نبايد به فکر الحاق به آن طاعون زدگان ایرانی افتاد که سگهایشان را به روی دستههای بهداشتی مسیحی رها می کردند و نفرین می کردند تا این بی دینانی که می خواهند بیماری فرستاده شده از طرف خداوند را شکست دهند دچار طاعون شوند. اما از طرف دیگر نباید از راهبان نیز تقلید کرد که در ایپدمی های قرون گذشته در مراسم تناول قربانی، نان متبرک را با انبرک می گرفتند تا از تماس دهانهای مرطوب و گرمشان که ممکن بود آلوده باشد خودداری کنند. طاعون زدگان ایران و راهبان هر دو گناه می کردند. زیرا برای آنان شکنجهٔ یک کودک مهم نبود و برعکس، برای اینان ترسی که بشر از رنج دارد همه چیز را در بر گرفته بود. در هر دو حالت مسئلهٔ اساسی از میان برداشته شده بود. همهٔ آنان در برابر ندای خداوند ناشنوا بودند. اما نمونه های دیگری هم بود که پانلو میخواست یادآوری کند. اگر نوشتهٔ وقایعنگار طاعون بزرگ «مارسی» را باور کنیم، از هشتاد و یک راهب صومعهٔ «مرسی<sup>۱</sup>» تنها چهار نفر از طاعون نجات یافتند. و از این چهار نفر سه نفرشان فرار کردند. وقایعنگاران فقط این را می گفتند و حرفه شان ایجاب نمی کرد که بیش از این چیزی بگویند. اما پریانلو به هنگام خواندن این وقایع، همهٔ اندیشهاش به آن فردی معطوف می شد که با وجود هفتادوهفت جسد، بخصوص به رغم سرمشقی که سه برادر دینی اش به او داده بودند، تنها مانده

بود. و کشیش در حالی که مشتش را به کنار کرسی خطابه می کوبید فریاد زد: «برادران من، باید آن کسی بود که می ماند!»

منظور این نبود که احتیاطات لازمه و نظم هشیارانه ای را که یک جامعه در بازار آشفتهٔ بلا برقرار می سازد رد کنیم. نمی بایستی به گفتهٔ آن عده از اخلاقیون گوش داد که می گفتند باید به زانو افتاد و همه چیز را رها کرد. بلکه می بایست، در دل ظلمات، کمی کورکورانه، شروع به پیشروی کرد و در راه نیکی کردن کوشید. و اما دربارهٔ بقیهٔ مسائل، حتی دربارهٔ مرگ کودکان، بایست بجا ماند و پذیرفت و به خداوند واگذار کرد و به فکر چارههای شخصی نیفتاد.

در اینجا پرپانلو چهرهٔ مشخص اسقف «بلزونس » را در اثنای طاعون مارسی به یاد آورد. یادآوری کرد که در اواخر اپیدمی، اسقف هر کاری که می توانست بکند انجام داد و چون معتقد شد که چارهای نیست، خود را با مقادیری خواربار در خانهاش زندانی کرد و دور آن را دیوار کشید. آنگاه ساکنان شهر که اسقف معبودشان بود، با تغییر احساساتی که حاصل بحران درد و رنج است، بر او خشمگین شدند، خانهٔ او را برای این که آلوده کنند از اجساد احاطه کردند و حتی اجسادی را از بالای دیوار ها به داخل خانهاش انداختند تا بطور قطع او را از میان ببرند. بدینسان اسقف بر اثر یک ضعف نهائی به این فکر افتاده بود که در دنیای مرگ، خود را مجزا کند و مردگان از آسمان بر سر او میریختند. بدینسان ما نیز باید معتقد شویم که در سرزمین ظاعون جزیره ای وجود ندارد. نه، مکانی نیست. بایست فاجعه را پذیرفت زیرا مجبوریم یکی از دو راه را انتخاب کنیم: یا با خداوند کینه بورزیم یا او را دوست بداریم و چه کسی جرأت دارد که کینه به خداوند را انتخاب کند؟

بالاخره پانلو با اعلام اینکه می خواهد نتیجه بگیرد گفت: «برادران من، عشق به خداوند عشق دشواری است. ترک مطلق خویشتن و تحقیر خویشتن را ایجاب می کند. اما تنها اوست که می تواند شکنجه و مرگ کودکان را از میان ببرد و تنها اوست که می تواند آن را لازم بشمارد، زیرا فهم

ارادهٔ او امکان ندارد و تنها باید ارادهٔ او را خواستار بود.

«این است درس دشواری که میخواستم با شما در میان بگذارم. این است ایمان، جبار در چشم بشر و قاطع در نظر خداوند! و باید به آن نزدیک شد. ما باید به پای این تصویر وحشتناک برسیم. در روی این ذروه، همه چیز با هم در خواهد آمیخت و حقیقت از ورای بی عدالتی ظاهری جلوه خواهد کرد، بدینسان است که در اغلب کلیساهای جنوب فرانسه طاعون زدگان از قرنها پیش در زیر سنگفرش های محراب به خواب ابدی رفته اند و کشیشان از روی گورهای آنان سخن می گویند و جوهر اندیشه ای که نثار میکنند از این خاکستری که کودکان هم در آن سهمی دارند فوران میکند.»

وقتی که ریو بیرون آمد باد شدیدی از لای در وارد شد و به صورت مؤمنان حمله آورد. این باد با خود بوی باران و بوی زمین مرطوب را وارد کلیسا میساخت و سبب می شد که مؤمنان پیش از خارج شدن، منظرهٔ شهر را در نظر مجسم کنند. پیشاپیش ریو یک کشیش سالخورده و یک شماس جوان که در آن لحظه بیرون می آمدند، به زحمت توانستند کلاه هاشان را نگه دارند. با وجود این کشیش پیر از اظهار عقیده دربارهٔ موعظه دست بر نداشت. فصاحت پانلو را تحسین می کرد اما از تهوری که در اندیشهٔ خویش نشان داده بود ناراحت بود. عقیده داشت که این موعظه بیشتر از قدرت دلیل نگرانی بود و کشیشی به سن و سال پانلو حق نداشت که نگران باشد. شماس نگرانی بود و کشیشی به سن و سال پانلو حق نداشت که نگران باشد. شماس پر پانلو تماس فراوان داشته است، از تحول روحی او خبر دارد و می داند که رسالهٔ او تهورآمیزتر خواهد بود و بدون شک کسی حاضر به چاپ آن نخواهد بود.

کشیش پیر پرسید:

\_پس عقيدة او چيست؟

به جلو خان کلیسا رسیده بودند و باد زوزهکشان احاطه شان کرده بود و حرف های انجیلی جوان را قطع می کرد. وقتی که او توانست حرف بزند، فقط گفت:

ـ وقتی که کشیش با پزشک مشورت کند، تناقضی به میان می آید.

ریو سخنان پانلو را برای تارو تعریف کرد، تارو گفت کشیشی را می شناخت که در اثناء جنگ به دیدن چهرهٔ مرد جوانی که چشمانش را در آورده بودند، ایمان خود را از دست داد.

تارو گفت:

پانلو حق دارد. وقتی که چشمان افراد معصوم را در آورند، فرد مسیحی یا باید ایمانش را از دست بدهد و یا قبول کند که چشمانش را در آورند. پانلو نمیخواهد که ایمانش را از دست بدهد، از این رو تا آخرین مرحله پیش خواهد رفت. آنچه خواسته است بگوید همین بوده است.

آیا این اظهار عقیدهٔ تارو می تواند حوادث تلخی را که پس از آن روی داد و رفتار پانلو را در آن حوادث که برای اطرافیانش نامفهوم بود روشن سازد؟ خواهیم دید.

چند روز پس از موعظه، پانلو به خانه کشی پرداخت. زمانی بود که پیشرفت بیماری خانه کشی های پیاپی را ایجاب می کرد. همانطور که تارو هتل خود را ترک گفته و در خانهٔ ریو ساکن شده بود، کشیش نیز مجبور شد آپارتمانی را که اختصاص به خودش داشت ترک کند و در خانهٔ پیرزنی که به کلیسا رفت و آمد می کرد و هنوز از طاعون مصون مانده بود ساکن شود. پرپانلو در اثناء خانه کشی احساس کرده بود که خستگی و دلهرهٔ او در افزایش است. و بدینسان بود که احترام صاحبخانهٔ خود را از دست داد. زیرا هنگامی که پیرزن با حرارت تمام، برای او دربارهٔ ارزش پیشگوئی های سنت اودیل داد سخن می داد، کشیش لابد بر اثر خستگی، کمی بی حوصلگی از خود نشان داده بود. بعداً هر قدر کوشید که دست کم در دل پیرزن بی طرفی خود نشان داده بود. و هر شب پیش از رفتن به اتاقش که پر از توری های قلاب باف خیرخواهانه ای نسبت به خودش تولید کند موفق نشد. او تأثیر بد در پیرزن بود، مجبور بود فقط پشت صاحبخانه اش را ببیند که در سالن خود نشسته بود، و بی آنکه سر بر گرداند با لحن خشکی به او می گوید: «شب بخیر بیرر»، در یکی از این شبها هنگامی که به رختخواب رفت، در مج دست ها

و در شقیقههایش طغیان تبی را که از چند روز پیش دچارش بود احساس کرد.

بقیهٔ ماجرا را صاحبخانهاش تعریف کرد: صبح آن روز پیرزن بر طبق عادت بسیار زود برخاسته بود. پس از مدتی با کمال تعجب دیده بود که كشيش از اطاقش بيرون نمي آيد و با ترديد فراوان تصميم گرفته بود كه در اتاق او را بزند. او را دیده بود که هنوز در رختخواب است و سراسر شب خواب به چشمش نیامده است. دچار نفس تنگی بود و بیش از همیشه خون به چهرهاش هجوم آورده بود. پیرزن بنا به گفتهٔ خودش، با کمال ادب پیشنهاد کرده بود که یک پزشک دعوت کند ولی پیشنهاد او با چنان خشونتی رد شده بود که به عقیدهٔ او تأسف آور بود. پیرزن ناچار شده بود از اتاق بیرون بیاید. کمی بعد کشیش زنگ زده و او را خواسته بود.از بدخلقی خود عذر خواسته و اظهار داشته بود که بیماری او به هیچو جه ممکن نیست طاعون باشد، کوچکترین علامت طاعون در او نیست و فقط خستگی زودگذری است. پیرزن با احترام پاسخ داده بود که این پیشنهاد او به هیچوجه زائیدهٔ نگرانی از طاعون نبوده است و نیز برای سلامت خود اندیشناک نیست زیرا می داند که آن در دست خداوند است، بلکه فقط به فکر سلامت کشیش است زیرا در این مورد برای خود تا اندازهای مسئولیت قائل است. اما چون کشیش حرف دیگری نمی زد، صاحبخانه که میخواست آخرین وظیفهٔ خو د را بجای آورده باشد، باز به او پیشنهاد کرده بو د که طبیب خانوادگی خودش را احضار کند. پریانلو دوباره رد کرده بود و این بار توضیحاتی به گفتهٔ خود افزوده بود که به نظر پیرزن بسیار مبهم جلوه کرده بود. آنچه از حرفهای او فهمیده بود فقط این بود که کشیش این عیادت را نمی پذیرد زیرا آن را مخالف اصول اخلاقی خود می داند و این مطلب را پیرزن بسیار نامفهوم شمر ده بود. پیرزن به این نتیجه رسیده بود که تب افکار مستأجرش را آشفته كرده است و به اين اكتفاء كرده بود كه براي او جوشانده ببرد.

پیرزن که مصمم بود تعهدی را که این وضع برایش ایجاد کرده است

انجام دهد، منظماً در هر دو ساعت یکبار از بیمار عیادت کرده بود. آنچه بیش از همه برای او تکان دهنده بود، هیجانی بود که کشیش در سراسر روز دچار آن بود. ملافهها را از رویش می انداخت، بعد آنها را دوباره روی خود می کشید و دست خود را روی پیشانی مرطوبش گردش می داد و اغلب بلند می شد تا سرفه کند و سرفههایش خفه و دو رگه و مرطوب بود و گوئی جیزی از درونش کنده می شد. گوئی گلولهٔ پنبهای در عمق گلویش گیر کرده بود که او را خفه می کرد و برای او غیرممکن بود که آن را بیرون بیاورد و دور بیندازد. پس از این بحرانها، در منتهای ضعف خود را به پشت رها می کرد. و بالاخره، باز هم نیم خیز می شد، و لحظهٔ کوتاهی با خیر گی حادتر از همهٔ هیجانهای قبلی، پیش روی خود را نگاه می کرد. اما پیرزن هنوز تردید هیجانهای قبلی، پیش روی خود را نگاه می کرد. اما پیرزن هنوز تردید داشت در اینکه بر خلاف میل بیمار خود رفتار کند و پزشکی صدا کند. این بیماری با وجود ظاهر حادی که داشت ممکن بود عارضهٔ تب ساده ای باشد.

با این همه بعدازظهر کوشید که با کشیش صحبت کند و در پاسخ فقط چند حرف مبهم از او شنید. پیرزن پیشنهادش را تکرار کرد. اما کشیش به شنیدن این حرف از جا بلند شد و در حالی که دچار خفقان بود به وضوح گفت که پزشک نمی خواهد. در این لحظه پیرزن صاحبخانه تصمیم گرفت که تا فردا صبح صبر کند و اگر در وضع کشیش بهبودی مشاهده نشد، به شمارهای که خبر گزاری رانسدوک روزی ده بار از رادیو تکرار می کرد تلفن کند. او که پیوسته متوجه وظیفه اش بود، تصمیم داشت در اثنای شب نیز به مستأجرش سر بزند و مواظب او باشد. اما هنگام غروب پس از اینکه جوشاندهٔ خنکی به او داد، خواست کمی دراز بکشد و وقتی که چشم باز کرد هوا روشن شده بو د. به طرف اطاق بیمار دوید.

کشیش بی حرکت دراز کشیده بود. در چهرهاش سرخی شدید روز پیش به کبودی گرائیده بود و این کبودی چنان محسوس بود که تمام خطوط چهرهاش را فرا گرفته بود. کشیش به لوستر کوچکی از مرواریدهای رنگارنگ که به سقف آویزان بود خیره شده بود. وقتی که پیرزن وارد شد سرش را به طرف او بر گرداند. بنا به گفتهٔ صاحبخانه، گوئی کشیش تمام

شب را کوبیده شده بود و نیروی هر گونه عکس العملی را از کف داده بود. پیرزن از او پرسید که حالش چطور است. و کشیش با صدائی که به نظر پیرزن لحن بی حالت و بی اعتنائی داشت، جواب داد که حالش بد است. احتیاجی به پزشک ندارد و کافی است که او را به بیمارستان منتقل کنند تا ترتیب همهٔ کارها داده شود.

ریو وقت ظهر رسید، به شنیدن تعریفهای زن صاحبخانه فقط پاسخ داد که پانلو حق داشته است و ممکن است بسیار دیر شده باشد. کشیش دکتر را هم با همان حالت بی اعتناء پذیرفت. ریو او را معاینه کرد و از اینکه بجز خفقان و تنگی ریهها هیچیک از عوارض اصلی طاعون غدهای یا ریوی را در او ندید غرق در تعجب شد. با این همه نبض چنان ضعیف و حالت عمومی بیمار چنان خطرناک بود که کوچکترین امیدی باقی نبود.

به يانلو گفت:

منما هیچیک از عوارض اصلی بیماری را ندارید. اما در واقع شک هست و من باید شما را مجزی کنم.

کشیش چنان که گوئی میخواهد ادب و احترام نشان دهد لبخند عجیبی زد، اما ساکت ماند. ریو برای تلفن کردن بیرون رفت و بلافاصله برگشت. کشیش را نگاه کرد و با ملایمت به او گفت:

ـمن پيش شما خواهم ماند.

بیمار انگار جانی گرفت و چشمانش را که گوئی حرارت در آنها پیدا شده بود به سوی دکتر برگرداند. سپس به سختی، با لحنی که به هیچوجه معلوم نبود اندوهناک است یا نه گفت:

متشکرم. اما مردان دین دوست ندارند. در راه خداوند از همه چیز گذشتهاند.

صلیب را که بالای سر تختخواب قرار داشت خواست و چون به دست آورد برگشت که آن را نگاه کند.

در بیمارستان، پانلو دندانهایش را از هم باز نکرد. خود را مانند شی، بی جانی تسلیم همهٔ معالجاتی کرد که تحمیلش می کردند، اما دیگر صلیب را رها نکرد. با وجود این وضع او مبهمتر می شد. شک و تردید در مغز ریو همچنان باقی بود. بیماری کشیش طاعون بود و طاعون نبود. هر چند که از مدتی پیش طاعون هوس کرده بود که تشخیص پزشکان را به بازی بگیرد و آنها را دچار اشتباه سازد ولی در مورد پانلو دنبالهٔ ماجرا نشان داد که این تغییرات کوچکترین اهمیتی ندارد.

تب بالا رفت. سرفه دم به دم خشنتر شد و در سراسر روز بیمار را عذاب داد. عاقبت هنگام غروب، کشیش آن گلولهای را که خفهاش می کرد از گلو بیرون انداخت: سرخ رنگ بود. در میان طوفان تب، پانلو همان نگاه بی اعتنای خود را حفظ کرده بود. و وقتی روز بعد او را که نیمی از تنش از رختخواب بیرون افتاده بود مرده یافتند، نگاهش حاکی از هیچ چیز نبود. روی فیش او نوشتند: «مورد مشکوک».

عید «توسن» آن سال مانند سالهای دیگر نبود. البته هوا مانند سالهای دیگر بود: به یکباره تغییر کرده و گرماهای دیررس ناگهان جای خود را به خنکی داده بود. اکنون مانند سالهای دیگر باد سردی به طور مداوم می وزید، ابرهای بزرگ از افقی به افق دیگر می رفت، روی منازل را می پوشاند و پس از عبور آنها نور سرد و طلائی آسمان نوامبر بر این منازل می تابید. اولین بارانی ها ظاهر شده بود. اما مقدار حیرت آوری پارچههای کائوچوک دارو براق جلب نظر می کرد. در واقع، روزنامهها نوشته بودند که در سال پیش، در اثنای طاعونهای بزرگ جنوب، پزشکان برای اینکه جان خود را از بیماری حفظ کنند پارچههای روغنی می پوشیدند. مغازهها با استفاده از این مسئله مقدار زیادی از یک پارچهٔ قدیمی را که در انبار مانده بود آب کرده بودند و هر کسی انتظار داشت که با پوشیدن این پارچهها مصونیتی داشته باشد.

اما هیچیک از این علائم فصل باعث نمی شد مردم فراموش کنند که گورستانها خلوت است. سالهای پیش، ترامواها آکنده از بوی گس گلها بود و دستههای بزرگ زنان به مکانهائی که نزدیکانشان در آنها مدفون بودند

۱. Toussaint عید همهٔ اولیاء که روز اول نوامبر برگزار می شود. و در آن مردم از مرده هاشان یاد میکنند.

می رفتند تا گورهای آنان را گلباران کنند. در این روز مردم می کوشیدند ماههای دراز جدائی و تنهائی را که مرده تحمل کرده است جبران کنند. اما آن سال، دیگر هیچکس نمی خواست به مرده ها فکر کند. یا بهتر بگوئیم مردم در آن روزها بیش از حد به مرده ها فکر می کردند. و دیگر بحث اینکه با کمی تأسف و بسیاری اندوه به سراغ آنها بروند در میان نبود. آنان دیگر متروکینی نبودند که مردم یک روز در سال برای عذر تقصیر نزدشان بروند، بلکه طفیلی هائی بودند که هر کسی می خواست فراموششان کند. بدین سبب «جشن مردگان» در این سال تقریباً بی سروصدا فراموش شد. به قول کتار، که به نظر تارو دارای زبانی بسیار طنز آلود بود، همهٔ روزها «جشن مردگان» بود.

و واقعاً، آتش شادی طاعون، هر روز با شکفتگی بیشتری در کورههای جسد سوزی زبانه می کشید. درست است که از روزی به روز دیگر تعداد مردگان تجاوز نمی کرد. اما گوئی طاعون با خیال راحت در اوج شدت خود مستقر شده بود و با نظم و دقت كارمند ورزيدهاي تعداد كشتار روزانه خود را ثابت نگاه مم داشت، بنا به سابقه و به عقیدهٔ اشخاص وارد، این علامت خوبی بود. منحنی پیشرفت طاعون با صعود مداوم خود و بعد با یک خط مستقیم طولانی که طی می کرد، برای کسانی نظیر دکتر ریشار راحتی خیال می آورد. او می گفت: «این منحنی خوبی است. یک منحنی عالی است.» معتقد بود که بیماری به «یاگرد» خود رسیده است و بعد از این فقط رو به كاهش خواهد رفت. اين توقف را در سايهٔ سرم تازهٔ كاستل مي دانست كه واقعاً در چند مورد موفقیت غیرمنتظرهای به دست آورده بود. کاستل پیر چیزی خلاف نظر او نمی گفت اما عقیده داشت که عملاً هیچ چیزی را نمی توان پیش بینی کرد و تاریخ اییدمی های بزرگ آکنده از جهش های غیر منتظره است. استانداری که از مدتها پیش آرزو داشت تسکینی برای افکار عامه فراهم كند و طاعون اين فرصت را به دست نمي داد، مي خواست پزشکان را گرد هم بیاورد تا از آنها گزارشی در این باره بخواهد که هماندم خود دکتر ریشار را، درست بر روی «یاگرد بیماری»، طاعون در ربود.

تشکیلات دولتی در برابر این نمونه، که بی شک تکان دهنده بود ولی با

اینهمه حاکی از هیچ چیز تازهای نبود، با همان بی خبری که قبلا خوشبینی را پذیرفته بود به بدبینی بازگشت. کاستل به این اکتفا می کرد که سرم خود را با همهٔ دقتی که می توانست به خرج دهد تهیه کند. دیگر حتی یک بنای دولتی نبود که به بیمارستان و یا قرنطینه تبدیل نشده باشد، و اگر هنوز دست به ترکیب استانداری نزده بودند به این سبب بود که به مکانی برای گرد دست به ترکیب استانداری نزده بودند به این سبب بود که به مکانی برای گرد دران احتیاج داشتند. اما به طور کلی، و بر اثر ثبات نسبی که بیماری در این دوران پیدا کرده بود، تشکیلاتی که دکتر ریو داده بود به هیچو جه از طاعون عقب نماند.

پزشکان و دستیاران که کوشش جانکاهی به کار می بردند، دیگر مجبور نبودند که به کوششهای بزرگتری بیندیشند. فقط مجبور بودند این کاری را که شاید بتوان گفت فوق بشری بود ادامه دهند. اشکال ریوی عفونت که از مدتی پیش ظاهر شده بود، اکنون در چهار گوشهٔ شهر در افزایش بود، گوئی باد حریقی را که در سینه ها بود شعله ور می ساخت و دامن می زد. بیماران در میان استفراغهای خون با سرعت بیشتری از میان دامن می رفتند. اکنون با این شکل تازهٔ اپیدمی خطر واگیری بیشتر بود. در واقع، عقاید متخصصان پیوسته در این باره متضاد بود. با وجود این اعضاء تشکیلات بهداشتی، برای اطمینان بیشتر هنوز از زیر نقاب ضد عفونی شده نفس می کشیدند. در نظر اول چنین جلوه می کرد که گوئی بیماری وسعت خواهد یافت، اما چون موارد طاعون خیار کی کاهش می یافت، تعادل برقرار بود.

با وجود این بر اثر مشکلات تغذیه که به مرور زمان بیشتر می شد، عناوین تازهای برای نگرانی پیدا شده بود. سودجویان پا به میدان گذاشته بودند و مواد غذائی ضروری را که در بازار معمولی پیدا نمی شد به قیمتهای سرسام آور عرضه می کردند. به این ترتیب خانواده های فقیر در وضع بسیار شاقی قرار داشتند و حال آن که برای خانواده های ثروتمند همه چیز فراهم بود. طاعون، با بی طرفی نافذی که در قلمرو خود مراعات می کرد، معمولا می بایستی اصل تساوی را در همشهریان ما تقویت کند، اما

برعکس بر اثر بازی عادی خودخواهی ها، احساس بی عدالتی را در قلب انسانها حادتر می ساخت. البته تساوی بی مانندی در مرگ برقرار بود، اما هیچکسی آن را نمی خواست. بیچارگان که در این وضع از گرسنگی رنج می بردند، باز هم با حسرت بیشتری به شهرها و روستاهای مجاور می اندیشیدند که در آنها زندگی آزاد بود و نان گران نبود. اکنون که نمی توانستند غذای کافی برایشان فراهم کنند، این احساس غیرعاقلانه در آنان پیدا شده بود که باید به آنها اجازهٔ خروج بدهند. شعاری دهان به دهان می گشت، گاهی آن را بر روی دیوارها می خواندند و قبلا نیز چند بار بر سر راه استاندار فریاد زده بودند: «نان یا هوا»! این شعار طنزآمیز علامت تظاهراتی بود که به سرعت از آنها جلوگیری شد ولی جنبهٔ خطرناک آنها بر هیچکس پوشیده نماند.

روزنامهها در مقابل هر مبلغی که گرفته بودند، از دستورالعمل خوشبینی اطاعت میکردند. بنابر نوشتههای آنها، آنچه وضع حاضر را مشخص می ساخت «سرمشق هیجانانگیز آرامش و خونسردی» بود که مردم می دادند. اما در شهری که درهایش را به روی خود بسته است و هیچ چیزی نمی تواند مخفی بماند، هیچکس دربارهٔ «سرمشقی» که جماعت می داد اشتباه نمی کرد. و برای قضاوت صحیح دربارهٔ آرامش و خونسردی مورد بحث، کافی بود که انسان به یک محیط قرنطینه و یا یکی از اردوگاههای تجرید که از طرف دولت تشکیل شده بود وارد شود. راوی که در مکانهای دیگری انجام وظیفه می کرد ممکن است با این محیط آشنائی نداشته باشد. و به همین جهت در اینجا فقط قول تارو را نقل می کند.

تارو در یادداشتهایش ماجرای بازدیدی را ذکر میکند که به همراه رامبر از اردوگاهی که در ورزشگاه شهر تشکیل داده بودند انجام داده بود. ورزشگاه تقریباً دم دروازههای شهر قرار دارد و از یک طرف به کوچهای که ترامواها از آن رد می شوند مربوط است و از طرف دیگر به زمینهای بایر.این زمینها تا انتهای فلاتی که شهر بر روی آن ساخته شده کشیده شده است. ورزشگاه طبق معمول، از دیوارهای بلند سیمانی احاطه شده است و با گذاشتن نگهبان دم چهار در ورودی آن توانسته بودند از فرار جلوگیری

کنند. ضمناً دیوارها مانع این می شدند که مردم بیرون با تجسس بی جای خود مزاحم تیره بختانی شوند که در قرنطینه بودند. در عوض، این گرفتاران قرنطینه، در طول روز بی آنکه ترامواها را ببینند صدای عبور آنها را می شنیدند و بر اثر همهمهٔ بیشتری که همراه تراموا بود، به ساعات گشایش و تعطیل ادارات پی می بردند. به این ترتیب اینان که از زندگی طرد شده بودند، می دانستند که زندگی در چند متری آنها جریان دارد و دیوارهای سیمانی دو دنیائی را از هم جدا می کند که به اندازهٔ دو سیارهٔ مختلف با هم بیگانه اند.

تارو و رامبر بعدازظهر یکشنبهای به طرف ورزشگاه روان شدند. گنزالس، بازیکن فوتبال، هم که رامبر بازش یافته بود همراه آنها بود، گنزالس بالاخره پذیرفته بود که بطور کشیک سرپرستی ورزشگاه را به عهده بگیرد. رامبر می بایستی او را به مدیر اردوگاه معرفی کند. در ساعتی که همدیگر را دیده بودند، گنزالس به آنان گفته بود این ساعتی است که پیش از طاعون تغيير لباس مي دادند تا مسابقه را آغاز كنند. اكنون كه ورزشگاهها اشغال شده بود دیگر این کار امکان نداشت و گنزالس احساس می کرد که بیکار شده است و قیافهاش هم این حالت را نشان می داد. این یکی از دلائلی بو د که گنزالس به خاطر آنها این سرپرستی را پذیرفته بود به شرطی که فقط در روزهای پایان هفته کشیک بدهد. آسمان نیمه باز بود و گنزالس که صورتش را بالا برده بود با تأسف یادآوری کرد که این هوای نه بارانی و نه گرم، مناسب ترین هواها برای بازی است. تا آنجا که می توانست، بوی تنهای روغن مالی شده را در رختکنها، ردیفهای سرپوشیدهٔ اطراف میدان را که در زیر فشار ازدحام مردم نزدیک بود درهم بشکند، مایوهای به رنگ تند را در روی زمین قهوهای، لیموئی را که در «هاف تایم» می مکند و یا لیمونادی را که با هزاران سوزن خنک کنندهاش گلو را نیش میزند به یاد می آورد. ضمناً تارو یادداشت می کند که در سراسر مسیر، در میان کوچههای ویران محلههای بیرون شهر ، فو تبالیست مرتباً قلوه سنگهائی را که در سر راهش قرار می گرفت با لگد می زد، می کوشید که آنها را مستقیماً به دریچههای گنداب رو بفرستد و چون موفق می شد می گفت: «یک به هیچ.». وقتی که سیگارش را تمام می کرد ته سیگار را پیش رویش تف می کرد و می خواست آن را در هوا با پا بگیرد. نزدیک ورزشگاه، بچه ها که بازی می کردند، به طرف دسته ای که می گذشت توپی پرت کردند و گنزالس از صف دیگران جدا شد تا آن را با دقت به خود آنها بر گرداند.

بالاخره وارد ورزشگاه شدند. ردیفهای سرپوشیده پر از آدم بود، اما زمین ورزش از صدها چادر قرمز پوشیده بود که از دور، در داخل آنها رختخوابها و بستهها دیده می شد. ردیفهای سرپوشیده را برای این نگهداشته بودند که گرفتاران بتوانند از آفتاب و باران به زیر آنها پناه ببرند. فقط وقتی که خورشید غروب می کرد به چادرها باز می گشتند. در زیر ردیفهای سرپوشیده دوشهائی وجود داشت که از آنها استفاده می شد و رخت کنهای سابق بازیکنان به دفاتر و درمانگاهها تبدیل شده بود. اغلب گرفتاران قرنطینه ردیفهای سرپوشیده را اشغال کرده بودند و دیگران در اطراف زمین ورزش ول می گشتند. چند نفری دم در چادرهاشان چمباتمه زده بودند و نگاه خالی و بی حالتشان را روی همه چیز گردش می دادند. در ردیفهای سرپوشیده اغلب مردم وارفته بودند و گوئی در حالت انتظار به سر می بردند.

تارو از رامبر پرسید:

ـآنها در طول روز چه میکنند؟

ـهيچ.

تقریباً همهٔ آنها بازوانشان آویزان و دستهاشان خالی بود. این جمع عظیمانسانها بهطور عجیبی خاموش بود.

رامبر گفت:

در روزهای اول اینجا صدا به صدا نمیرسید. اما با گذشت روزها حرفزدنشان هم کمتر و کمتر شد.

اگر یادداشتهای تارو را باور کنیم، او روحیهٔ آنان را خوب می فهمید و آنها را می دید که در آغاز، در چادرهاشان گرد آمدهاند و سرگرم شنیدن صدای مگسها یا خاراندن تنشان هستند و هر وقت که گوش شنوائی پیدا می کنند فریاد خشم و یا ترس بر می آورند. اما از وقتی که اردوگاه مالامال شده بود، دیگر یگانه کاری که می توانستند بکنند این بود که خاموش بمانند و از هم حذر کنند. در واقع نوعی عدم اعتماد وجود داشت که از آسمان خاکستری ولی روشن بر روی اردوگاه سرخ می بارید.

آري، همهشان قيافه بي اعتماد داشتند. حالا كه آنها را از ديگران جدا کرده بودند بی دلیل نبود و آنها قیافهٔ کسانی را داشتند که دنبال این دلیل می گردند و می ترسند. هر یک از آنهائی که تارو نگاهشان می کرد، نگاه خالی داشتند و معلوم بود که همهشان را جدائی مطلق از آنچه زندگی شان را تشکیل می داد رنج می دهد. و چون نمی توانستند همیشه به مرگ بیندیشند به هیچ چیز فکر نمی کردند. آنها در تعطیل به سر می بردند. تارو چنین می نوشت: « اما بدتر از همه این است که فراموش شده باشند و این را خودشان می دانند. کسانی که آنها را می شناختند فراموش شان کردهاند زیرا به چیز دیگری فکر میکنند و این برای هر کسی مفهوم است. و کسانی هم که آنها را دوست دارند فراموششان کردهاند زیرا باید وقتشان را صرف اقدامات و راه پایی برای بیرون آوردن آنان مکنند. و به قدری غرق این اقدامات هستند که در نتیجه به خود آن کسی که باید بیرون بیاورند فکر نمی کنند. این هم طبیعی است. و در پایان همهٔ این چیزها انسان می بیند که در بدترین بدبختی ها نیز هیچکسی واقعاً نمی تواند به فکر کس دیگر باشد. زیرا واقعاً در فكر كسى بودن عبارت از اين است كه دقيقه به دقيقه در انديشهٔ او باشيم و هیچ چیزی نتواند ما را از این اندیشه منصرف سازد: نه توجه به خانه و زندگی، نه مگسی که می پرد، نه غذاها و نه خارش. اما همیشه مگس ها و خارشها وجود دارد. این است که زیستن دشوار است و این اشخاص آن را خوب می دانند.»

مدیر که به طرف آنها بر میگشت گفت که شخصی به نام آقای اتون میخواهد آنها را ببیند. گنزالس را به دفترش راهنمائی کرد و بعد آنها را به گوشهای از ردیفهای سر پوشیده برد. در آنجا آقای اتون که دور از دیگران نشسته بود برای استقبال از آنها بلند شد. با همان وضع سابق لباس پوشیده بود و همانطور یقهٔ آهاری به گردن داشت. فقط تارو متوجه شد که دستهٔ موهای او بر روی شقیقهها بیش از پیش وز کرده است و یکی از بند کفشهایش باز است. قاضی حالت خستهای داشت و حتی یکبار هم توی صورت مخاطبش نگاه نکرد. گفت که از ملاقات آنها خوشحال است و از آنها می خواهد که از دکتر ریو برای کارهائی که کرده است تشکر کنند.

دیگران سکوت کردند. قاضی پس از مدتی سکوت گفت:

اميدوارم كه ژاك خيلي رنج نبرده باشد.

نخستین بار بود که تارو اسم بچهاش را از دهان او می شنید و متوجه شد که چیزی تغییر کرده است. آفتاب در افق پائین می رفت و از میان دو ابر، اشعهٔ آن بطور افقی وارد ردیفها می شد و چهرهٔ آن سه را زرین می کرد. تارو گفت:

ـنه،نه،واقعاً رنج نبرد.

وقتی که آنها رفتند قاضی همان طور به طرفی که اشعهٔ آفتاب از آنجا می آمد چشم دوخته بود.

رفتند تا از گنزالس که مشغول مطالعهٔ یک تابلو کشیک بود خداحافظی کنند.

فوتباليست در حالي كه دست آنها را مي فشرد گفت:

ـاقلا دوباره يايم به رختكن ها رسيد. همان است كه سابقاً بود.

کمی بعد در حالی که مدیر تارو و رامبر را همراه خود از دفتر بیرون می برد، در ردیفهای سرپوشیده وزوز شدیدی شنیده شد. بعد بلندگوها که در روزهای خوش نتیجهٔ مسابقهها را خبر می دادند و یا گروهها را معرفی می کردند، با صدای تو دماغی اعلام کردند که همه باید به چادرهاشان داخل شوند تا بتوان غذای شام را تقسیم کرد. یواش یواش مردم ردیفهای سرپوشیده را ترک کردند و در حالی که پاها را روی زمین می کشیدند به چادرها برگشتند. وقتی که همهشان مستقر شدند، دو چهارچرخهٔ کوچک

برقی، از همان نوعی که در ایستگاههای راهآهن دیده می شود، با بار دیگهای بزرگ از وسط چادرها رد شدند، مردم بازوهاشان را پیش می آوردند. دو چمچهٔ بزرگ در دو دیگ فرو می رفت و بعد بیرون می آمد و محتوی خود را در دو قابلمه خالی می کرد. اتومبیل به راه می افتاد. همین کار در چادر بعدی از سر گرفته می شد. تارو به مدیر گفت:

ـروش تان علمي است.

مدیر در حالی که دست آنها را می فشرد با رضایت جواب داد:

-بل*ی،ع*لمی است.

شفق فرا رسیده بود و آسمان باز شده بود. نور ملایم و حنکی اردوگاه را می پوشاند. در آرامش غروب صدای قاشقها و بشقابها از همه طرف بلند شد: خفاشها بر بالای چادرها چرخیدند و به سرعت ناپدید شدند. یک تراموا در آن سوی دیوارها، بر روی دو راهی ریل صدا کرد. تارو در حالی که از در بیرون می آمد گفت:

بیچاره قاضی، حقش بود کاری برای او بکنیم، اما چطور می توان به یک قاضی کمک کرد؟

در شهر، اردوگاههای متعدد دیگری از این قبیل بودند که راوی به علت وسواس و نداشتن اطلاعات مستقیم نمی تواند چیزی دربارهٔ آنها بگوید. اما آنچه می تواند بگوید این است که وجود این اردوگاهها، بوی انسانی که از آنها می آمد، با صدای قوی بلندگوها به هنگام غروب، راز دیوارها و ترس از این مکانهای لعنتی، به شدت بر روحیهٔ همشهریان ما سنگینی می کرد و بر پریشانی و تشویش همه می افزود. حوادث و اختلافات با مقامات بیشتر شد. با وجود این، در پایان نوامبر صبحها بسیار سرد شد. بارانهای سیل آسا سنگفرش کوچهها را با آب فراوان شست، آسمان را تمیز کرد و آن

سیل آسا سنگفرش کوچهها را با آب فراوان شست، آسمان را تمیز کرد و آن را پاک و بی ابر بر فراز کوچههای براق باقی گذاشت. و هر صبح آفتاب بی قوتی نور درخشان و یخزدهای را بر روی شهر فرو می ریخت. برعکس، نزدیک شب هوا دوباره معتدل می شد. تارو برای اینکه پیش دکتر ریو کمی درد دل کند، چنین لحظهای را انتخاب کرد. روزی حوالی ساعت ده شب، پس از یک روز دراز و جانفرسا، تارو ریو

را که برای عیادت شبانه ای به خانهٔ پیرمرد نفس تنگ می رفت همراهی کرد. آسمان بر بالای خانههای محلهٔ قدیمی برق خفیفی داشت. باد ملایمی بی صدا در چهار راههای تاریک می وزید. آن دو که از کوچه های خاموش فرا رسیده بودند، با و راجی پیرمرد روبرو شدند. پیرمرد به آنها گفت که

خیلی ها موافق نیستند که لقمهٔ چرب مال دیگران است؛ که کوزهٔ آب بالاخره در آب می شکند و محتملاً ـ در اینجا دست هایش را بهم مالید ـ زد و خوردهائی خواهد شد. دکتر به معاینهٔ او پرداخت. در این مدت پیرمرد لاینقطع دربارهٔ حوادث اظهار عقیده می کرد.

بالای سرشان صدای راه رفتن شنیدند. پیرزن چون توجه تارو را دید، گفت که همسایهها روی تراس هستند. ضمناً آنها اطلاع یافتند که آن بالا منظرهٔ زیبائی هست و تراسهای خانهها اغلب از یک طرف به هم مربوطند و زنان محله می توانند بی آنکه از خانههای خود خارج شوند با هم ملاقات کنند. پیرمرد گفت:

ـآرى، برويد بالا. آنجا هوا خوب است!

تراس را خالی یافتند و سه صندلی در آن بود. از یک سمت، تا آنجا که چشم کار می کرد، تراسهای خانهها را می دیدند که به تودهٔ سنگی تیرهای منتهی شده بود و آنها پی بردند که این تودهٔ سنگی اولین تپه است. در سمت دیگر، از بالای چند کوچه و بندر نامرئی نگاه انسان به افقی می افتاد که در آن آسمان و دریا با ضربان نامشخصی با هم در می آمیختند. در ورای مانعی که می دانستند صخرههای ساحلی است، نوری که منبع آن مشخص نبود بطور منظمی ظاهر می شد و محو می گشت. فانوس دریائی تنگه بود که از بهار به این طرف برای کشتی ها می چرخید تا راهشان را به سوی بنادر دیگر بر گردانند. در آسمان که باد آن را جلا داده و براق کرده بود، ستارههای روشن می درخشیدند و روشنائی دوردست فانوس دریائی هر چند یکبار خاکستر رود گذری به روی آنها می پاشید. نسیم بوی ادویه و سنگ می آورد. سکوت مطلق بر قرار بود.

ريو در حالي كه مي نشست گفت:

ـ هوای مطبوعی است. انگار طاعون هر گز اینجا بالا نیامده.

تارو پشت به او کرده بود و دریا را نگاه می کرد. پس از لحظه ای گفت:

ـآري،هوايخوشياست.

آمد و در کنار دکتر نشست و او را به دقت نگاه کرد. سه بار نور فانوس

در آسمان ظاهر شد. صدای ریختن ظرف از اعماق کوچه تا به آنجا بالا آمد. دری در خانه بهم خورد. تارو با لحنی بسیار طبیعی گفت:

ریو شما هرگز نخواسته اید بدانید که من که هستم؟ شما احساس دوستی نسبت به من دارید؟

دكتر جواب داد:

-آری، من نسبت به شما احساس دوستی میکنم اما تاکنون وقت نداشته ایم.

خوب، همین به من اطمینان میدهد. میخواهید که این ساعت ساعت دوستی باشد؟

ريو به جاي هر جوابي به او لبخند زد.

ـخوب گوش كنيد ...

چند کوچه آن طرف تر اتومبیلی مدت درازی روی سنگفرش خیس لغزید. اتومبیل دور شد و بعد دادوبیداد مبهمی که از دور می آمد دوباره سکوت را بر هم زد. بعد این سکوت با همهٔ سنگینی آسمان و ستارگان بر روی آن دو افتاد. تارو از جا برخاست و روبروی ریو که همانطور در گودی صندلی فرو رفته بود، بر روی دیوارهٔ تراس نشست. اندام او به صورت هیکل درشتی دیده می شد که بر روی آسمان نقش شده بود. او مدت درازی حرف زد و بازنویس گفتههای او تقریباً چنین است:

«ریو، برای اینک مطلب را ساده کنم بهتر است بگویم که من پیش از اینکه این شهر و این اپیدمی را بشناسم دچار طاعون بودم. لازم به گفتن نیست که من هم مثل همهٔ مردم هستم. اما خیلی ها هستند که این را نمی دانند. یا حوش دارند که در همین وضع بمانند، و نیز کسانی که می دانند و می خواهند از این وضع بیرون بیایند. من همیشه خواستهام که بیرون بیایم.

«وقتی که جوان بودم با مفهوم معصومیت خودم زندگی میکردم، یعنی بدون هیچ عقیدهای. من آدم خودخوری نیستم و زندگی را به صورت موافقی آغاز کردم. در هر کاری موفق می شدم، از نظر درک و هوش خیالم راحت بود، با زنها هم به بهترین وضعی میانه ام خوب بود. و اگر ناراحتی به من روی می آورد به همان سادگی که آمده بود می گذشت. یک روز، به تفکر پرداختم. حالا ...

وباید به شما بگویم که من مثل شما فقیر نبودم. پدرم دادستان بود و این خود موقعیتی است. با وجود این آدم عادی و متواضعی بود و هیچ ژست و قیافهٔ دادستان نداشت. مادرم ساده لوح و بی اثر بود. او را همیشه دوست داشته ام اما ترجیح می دهم که از او حرف نزنم. پدرم با محبت به من می پرداخت و حتی گمان می کنم که می کوشید افکار مرا درک کند. خارج از خانه ماجراهائی داشت. حالا از این بابت مطمئنم، اما در عین حال به هیچوجه برای این مسئله از پدرم دلگیر نیستم. در تمام این مسائل همانطور که ازش انتظار می رفت رفتار می کرد و مایهٔ ناراحتی هیچکس نمی شد. خلاصه اینکه آدم خاصی نبود و امروز که او مرده است، به این نتیجه می رسم که هر چند مثل مقدسین زندگی نکرد، آدم بدی هم نبود. حد وسط را نگه می داشت، همین! ... و تیپ آدمی بود که انسان نسبت به او احساس محبتی منطقی می کند، محبتی که همیشه ادامه می یابد.

با وجود این، او خصوصیتی داشت: راهنمای بزرگ مسافرت « Chaix کتاب مورد علاقه اش بود. با وجود این هرگز مسافرت نکرد مگر در تعطیلات برای رفتن به برتانی که ملک کوچکی در آنجا داشت. اما هر لحظه آماده بود بطور دقیق ساعات ورود و خروج قطار پاریس - برلین، ساعات مختلف تعویض قطار برای رفتن از لیون به ورشو و فاصلهٔ دقیق بین هر کدام از پایتختها را که بخواهید به شما بگوید. آیا شما می توانید بگوئید که چگونه از «بریانسون» به «شامونی» می توان رفت؟ حتی اگر یک رئیس قطار هم بخواهد شرح بدهد گیج می شود. اما پدرم هیچ اشتباه نمی کرد. تقریباً هر شب برای تکمیل اطلاعاتش در این باره تمرین می کرد و به این کار خود می بالید. این کار او برای من هم مایهٔ تفریح بود، اغلب سؤالهائی از او

<sup>1.</sup> Brianvçon

<sup>2.</sup> Chamonix

می کردم و بعد برای اینکه بدانم راست گفته است به کتاب راهنما مراجعه می کردم و از اینکه به او بگویم اشتباه نمی کند کیف می کردم. این تمرینهای کوچک ما را خیلی به هم وابسته ساخت. زیرا من برای او شنونده ای بودم که او به حسن نیتش معتقد بود. و اما من گمان می کردم این تفوقی که او در بحث قطارها دارد، به تفوق های دیگر نیز می ارزد.

«اما من سخن را به درازا می کشم و خطر این هست که به این مرد درستکار اهمیتی بیشتر از حد بدهم. بعد از همهٔ این حرفها، او در تصمیم من فقط تأثیر غیرمستقیم داشت و فقط فرصتی برای من فراهم آورد. وقتی که هفده ساله شدم، پدرم مرا دعوت کرد که به شنیدن ادعانامهٔ او بروم. پرونده مهمی در دادگاه جنائی مطرح بود و مسلماً فکر کرده بود که آن روز به بهترین وجهی اظهار وجود خواهد کرد. همچنین فکر می کنم که این تشریفات را برای تأثیر در فکر جوانان مناسب دیده بود و می خواست به وسیلهٔ آن مرا به طرف شغلی که خودش انتخاب کرده بود براند. من پذیرفته بودم زیرا پدرم از این قبول من خوشحال می شد و نیز برای این که دلم می خواست او را در نقش دیگری بجز نقشی که در میان ما بازی می کند ببینم و صدایش را بشنوم. جز این به هیچ چیز دیگری فکر نمی کردم. آنچه در می دادگاه جریان می یافت، همیشه در نظر من، مثل رژهٔ ۱۴ ژوئیه و یا مراسم دادگاه جریان می یافت، همیشه در نظر من، مثل رژهٔ ۱۴ ژوئیه و یا مراسم تقسیم جوائز، طبیعی و اجتناب ناپذیر بود. تصور بسیار مبهمی از آن داشتم که مزاحم من نبود.

«و من از آن روز فقط یک تصویر در نظرم مانده است: تصویر مجرم! گمان میکنم که او واقعاً مجرم بود ولی این مطلب مهم نیست. اما این مرد کوچک اندام مو حنائی و تقریباً سی ساله چنان به قبول همه چیز مصمم به نظر می رسید، چنان صمیمانه از آنچه کرده بود و از آنچه با او می خواستند بکنند وحشت زده بود که پس از چند لحظه چشمان من به جای همه چیز فقط به او دوخته شد. او حالت جغدی را داشت که از روشنائی تندی هراسیده باشد. گره کراواتش در زاویهٔ یقه جا نگرفته بود. تنها ناخنهای یک دستش را می جوید. دست راست را ... خلاصه اصرار نمی کنم. فهمیدید که او زنده بود.

«اما من، در آن لحظه ناگهان متوجه شدم که تا آن وقت، دربارهٔ او فقط با خیال راحت و به عنوان یکی از افراد طبقهٔ «متهم» فکر کرده بودم. نمی توانم بگویم که در آن لحظه پدرم را فراموش کرده بودم، اما احساسی بر من فشار می آورد و هر گونه توجهی را بجز توجهی که به متهم داشتم از من سلب می کرد. تقریباً هیچ چیز نمی شنیدم، احساس می کردم که می خواهند این مرد زنده را بکشند و غریزهای توانا مانند یک موج مرا به نوعی خیرگی، لجوجانه به کنار او می برد. و فقط وقتی که پدرم تقاضای مجازات می کرد، بیدار شده.

«او که با ردای سرخش تغییر یافته بود، دیگر نه نیکمرد بود و نه مشفق. دهانش در جنب وجوش بود؛ جملات بزرگ لاینقطع مانند افعی هائی از آن بیرون می ریخت و فهمیدم که او مرگ این مرد را به نام اجتماع می خواهد و حتی می خواهد که سر او را ببرند. آری، حقیقت داشت، او فقط می گفت: «این سر باید بیفتد.» اما در پایان تفاوت چندان زیاد نبود و این یکی هم به حد اولی رسید، زیرا سری را که می خواست به دست آورد. با این تفاوت که این کار را خود او انجام نداد. و من که به دنبال آن، این ماجرا را تا نتیجه اش تعقیب کردم، نسبت به آن بدبخت چنان صمیمیت سر گیجه آوری احساس کردم که پدرم هرگز احساس نکرده بود. در حالی که پدرم می بایستی بنا به قاعده، در آن مراسمی شرکت کند که محترمانه آن را «آخرین لحظات محکوم» می نامند و در واقع باید شنیع ترین قتل نامید.

«از آن لحظه، راهنمای مسافرت Chaix را با نفرت و کراهت نگاه کردم. از آن لحظه به بعد، با ترس و وحشت به عدالت و محکومیت به مرگ و به اعدام نگاه کردم. و با نوعی سرگیجه پی بردم که طبعاً پدرم به دفعات در مراسم قتل شرکت کرده است و این در روزهائی بوده که او صبح زود از خواب بیدار می شده است. آری، پدرم در این مواقع ساعت شماطهاش را کوک می کرد. جرأت نمی کردم در این باره با مادرم حرف بزنم، اما او را بیشتر زیر نظر می گرفتم و پی بردم که دیگر رابطهای بین آنها نیست و با قطع علاقه و تسلیم و رضا زندگی می کند، و همانطور که گفتم، این فکر مرا کمک کرد

تا او را ببخشم. بعدها فهمیدم که هیچ موردی برای بخشیدن وجود ندارد. زیرا مادرم تا پیش از ازدواج تهیدست بوده و فقر، تسلیم و رضا را به او یاد داده بود.

«بیشک منتظرید به شما بگویم که فوراً خانه را ترک گفتم و رفتم. نه، ماهها و حتی قریب یک سال ماندم. اما دلم شکسته بود. یک شب پدرم ساعت شماطه دارش را خواست زیرا می بایستی صبح زود بلند شود. من شب خوابم نبرد. فردای آن روز وقتی که پدرم بازگشت من رفته بودم. بلافاصله باید بگویم که پدرم به جستجوی من فرستاد، به دیدنش رفتم و بدون هیچگونه توضیحی با کمال آرامش به او گفتم که اگر مرا مجبور به بازگشت کند خودم را خواهم کشت. بالاخره قبول کرد زیرا طبع ملایمی داشت، دربارهٔ این که علاقه به تنها زیستن ابلهانه است (تصمیم مرا اینطور تعبیر کرد و من نخواستم بگویم که اشتباه میکند.) سخنرانی مفصلی کرد. سفارش های متعدد به من کرد و اشکهائی را که صمیمانه در چشمانش حلقه زده بود فرو خورد. بعدها، مدتهای دراز پس از آن تاریخ، مرتباً برای ملاقات مادرم به خانه رفتم و در این اثناء پدرم را هم می دیدم. گمان میکنم که همین روابط برای او کفایت می کرد. و اما من خصومتی نسبت به او مدهمین نوابط برای او کفایت می کرد. و اما من خصومتی نسبت به او نداشتم، فقط کمی اندوه در دلم بود. وقتی که او مرد، مادرم را پیش خودم آوردم و اگر او هم به نوبه خود نمی مرد، هنوز هم با من بود.

«من روی این سرآغاز خیلی تکیه کردم، زیرا در واقع سر آغاز همه چیز بود. حالا دیگر سریعتر پیش خواهم رفت. در هیجده سالگی وقتی که از زندگی راحت بیرون آمدم با فقر آشنا شدم. برای امرار معاش به حرفههای متعدد دست زدم و موفقیتم هم بد نبود. اما آنچه بیشتر از همه فکر مرا مشغول می کرد، محکومیت به مرگ بود. می خواستم با آن جغد حنائی حسابم را تسویه کنم. در نتیجه به اصطلاح وارد گود سیاست شدم. مطلب این بود که نمی خواستم طاعون زده باشم. فکر کردم جامعهای است که بر روی محکومیت به مرگ لم داده است و اگر با آن بجنگم با قتل و جنایت جنگیده ام. من این نکته را باور کردم، دیگران هم به من گفتند و تا حد زیادی

درست بود. آنگاه در کنار کسانی قرار گرفتم که دوستشان داشتم و از دوست داشتن شان دست بر نداشتم. مدتها با آنان باقی ماندم و در اروپا کشوری نیست که من در مبارزه هایش شرکت نکرده باشم. بگذریم.

«البته می دانستم که ما هم بنا به موقعیت، فرمان محکومیت صادر می کنیم. اما به من می گفتند که این چند مرگ، برای رسیدن به دنیائی که در آن دیگر کسی را نخواهند کشت ضروری است. این از لحاظی درست بود و بعد از همهٔ این حرفها شاید من طوری ساخته شده ام که نمی توانم به این قبیل حقایق معتقد شوم. آنچه مسلم است، دچار تردید بودم. من به «جغد» فکر می کردم و این وضع نیز می توانست ادامه داشته باشد. تا روزی که شاهد یک اعدام شدم (در مجارستان بود.) و همان سر گیجه ای که به هنگام کودکی گریبانم را گرفته بود، اکنون که مردی بودم جلو چشمانم را سیاه کرد.

«هرگز تیرباران کسی را ندیدهاید؟ مسلماً نه، معمولا این کار بنا به دعوت صورت می گیرد و حاضران قبلا انتخاب شدهاند. نتیجه این که، اطلاع شما از این مراسم محدود به آن چیزی است که در تصویرها و در کتابها دیده اید دستمالی بر روی چشم، چوبهٔ اعدام و چند سرباز در فاصلهای دور. اما نه این طور نیست می دانید که برعکس، جوخهٔ تیرباران در یک مترونیمی محکوم می ایستد؟ می دانید که اگر محکوم بتواند دو قدم به جلو بگذارد سینه اش به تفنگها می خورد؟ می دانید که تیراندازان از این فاصلهٔ کوتاه تیرشان را در ناحیهٔ قلب متمرکز می کنند. و همهٔ آنها با گلولههای در شتشان حفرهای در آنجا باز می کنند که می توان مشت را در آن فرو برد. نه، شما زز زندگی برای طاعون زدگان مقدس تر است. نباید مانع خوابیدن مردم در ست و حسابی شد. این کار بی ذوقی است. و همه می دانند که ذوق عبارت از مصر نبودن است. اما من از همان وقت به بعد دیگر خوب نخوابیدم. طعم بد این حادثه در دهانم باقی ماند و من از اصرار، یعنی از اندیشیدن دست بر نداشتم.

«آنگاه پی بردم که، دست کم، من در سراسر این سالهای دراز،

طاعونزده بودهام و با وجود این با همهٔ صمیمیتم گمان کردهام که بر ضد طاعون می جنگم. دانستم که بطور غیر مستقیم مرگ هزاران انسان را تأثید کردهام و با تصویب اعمال و اصولی که ناگزیر این مرگها را به دنبال دارند، حتى سبب اين مرگها شدهام. ديگران از اين وضع ناراحت به نظر نمي آمدند و يا لااقل هرگز به اختيار خود دربارهٔ آن حرف نمي زدند. من گلويم فشر ده می شد. من با آنها بودم و با اینهمه تنها بودم. وقتی که نگرانی هایم را تشریح می کردم، آنها به من می گفتند که باید به آنچه در خطر است اندیشید و اغلب دلائل مؤثري ارائه مي دادند تا أنجه را كه نمي توانستم ببلعم به خورد من بدهند. اما من جواب می دادم که طاعونزدگان بزرگ، آنها که ردای سرخ می پوشند ... آنها هم در این مورد دلائل عالی دارند و اگر من دلائل جبری و ضروریاتی را که طاعون زدگان کوچک با استدعا و التماس مطرح می کنند بپذیرم نمی توانم دلائل طاعونیان بزرگ را رد کنم. به من جواب می دادند که بهترین راه حق دادن به سرخ ردایان این است که اجازهٔ محکوم ساختن را منحصراً در اختیار آنها بگذاریم.اما من با خود میگفتم که اگر انسان یکبار تسليم شود ديگر دليلي ندارد كه متوقف شود. تاريخ دليل كافي به دست من داده است، این روزگار مال کسی است که بیشتر بکشد. همهٔ آنها دستخوش حرص آدمکشی هستند و نمی توانند طور دیگری رفتار کنند.

«در هر حال مسئلهای که من با آن روبرو بودم استدلال نبود. جغد حنائی بود، این ماجرای زشتی که در آن دهانهای کثیف طاعونی، به مردی در زنجیر، اعلام میکردند که خواهد مرد و همهٔ وسائل را فراهم میکردند تا او شبهای دراز احتضار با چشم باز منتظر قتل خود باشد و سپس کشته شود. مسئلهٔ من مسئلهٔ «حفره در سینه» بود. و با خود میگفتم که فعلا دست کم به سهم خودم، هرگز حتی یکبار، می شنوید، حتی یکبار به این قصابی تنفرآور حق نخواهم داد. بلی، من این کوری عنادآمیز را انتخاب کردم به انتظار این که روزی روشن تر ببینم.

«از آن پس دیگر تغییر نکردهام. مدت درازی است که من شرم دارم، شرم از این که چه دورادور و چه با حسن نیت، من به سهم خودم قاتل بودهام. به مرور زمان فقط پی بردم که حتی آنان که بهتر از دیگرانند امروزه نمی توانند از کشتن و یا تصویب کشتن خودداری کنند زیرا جزو منطق زندگی آنهاست و ما نمی توانیم در این دنیا حرکتی بکنیم که خطر کشتن نداشته باشد. آری من به شرمندگی ادامه دادم. پی بردم که همه مان غرق طاعونیم و آرامشم را از دست دادم. امروزه به دنبال آن آرامش می گردم. می کوشم که همه چیز را درک کنم و دشمن خونی کسی نباشم. فقط می دانم که برای طاعونی نبودن، باید آنچه را که می بایست، انجام داد، و تنها همین است که می تواند امید آرامش و در صورت فقدان آن مرگی آرام ببخشد. همین است که می تواند انسانها را تسکین دهد و اگر هم نتواند نجات بخشد، لااقل کمترین رنج ممکن را به آنها بدهد و حتی گاهی شفابخش باشد. و به همین سبب من تصمیم گرفتم همه چیز را طرد کنم. همهٔ آن چیزهائی را که از نزدیک و یا دور، به دلائل خوب یا بد، آدم می کشد و یا تصویب می کند که آدم بکشند.

«باز به همین سبب است که این اپیدمی به من هیچ چیز یاد نمی دهد، جز اینکه باید آن را دوش به دوش شما شکست داد. من به علم یقین می دانم (آری، ریو، می بینید که من دربارهٔ زندگی همه چیز را می دانم) که هر کسی طاعون را در درون خود دارد؛ زیرا هیچکس، نه، هیچکس در دنیا در برابر آن مصونیت ندارد. و انسان باید پیوسته مواظب خود باشد تا مبادا در یک لحظه حواس پرتی با تنفس به صورت دیگری، طاعون را به او منتقل کند. آنچه طبیعی است، میکرب است. و باقی، سلامت. کمال و پاکی نتیجهٔ اراده است، و اراده ای که هرگز نباید متوقف شود. مرد شریف، یعنی آن که تقریبا هیچکس را آلوده نمی کند، کسی است که حواس پرتی او به کمترین حد ممکن است. و انسان برای این که هرگز حواسش پرت نباشد به اراده و توجه کامل احتیاج دارد. آری، ریو، طاعونی بودن بسیار خسته کننده است، اما باز مه من می نواهد طاعونی باشد. برای همین است که همهٔ مردم تا اندازه ای که همهٔ مردم تا اندازه ای طاعونی هستند. و باز به همین سبب، چند نفری که می خواهند از طاعونی بودن رها شوند، با خستگی بی پایان آشنا هستند که هیچ چیزی بجز مرگ

أنها را از أن نجات نخواهد داد.

«از این به بعد، من می دانم که دیگر چیزی برای این دنیا نمی خواهم و از لحظهای که از کشتن منصرف شدهام خود را به غربتی نهائی محکوم کردهام. دیگرانند که تاریخ را به وجود خواهند آورد. همچنین میدانم که نمی توانم دربارهٔ این دیگران هم بر حسب ظاهر قضاوت کنم. انسان برای این که قاتل عاقلي باشد صفت خاصي دارد كه من فاقد أن هستم؛ و اين برتري شمرده نمی شود. اما اکنون من می خواهم همین که هستم باشم و تواضع را یاد گرفتهام. فقط می گویم که در روی زمین بلاهاو قربانی ها وجود دارد. و باید تا آنجا که ممکن است از همکاری با بلا پرهیز کرد. شاید این به نظر شما آسان جلوه کند، و من نمی دانم که آسان است یا نه اما می دانم که درست است. من استدلالهای فراوانی را شنیدم که نزدیک بوده است گیجم کند و خیلی ها را گیج کرده و با آدمکشی موافق ساخته است. و فهمیدهام که همهٔ بدبختی انسانها ناشی از این است که به زبان صریح و روشن حرف نمی زنند. از این رو من تصمیم گرفتهام که صریح حرف بزنم و صریح رفتار کنم تا در راه درست بیفتم. در نتیجه میگویم که بلاها و قربانیها وجود دارد و لاغیر .اگر با گفتن این نکته خودم به صورت بلا در می آیم لااقل ارادی نيست. من مي كوشم كه قاتل معصومي باشم. ملاحظه مي كنيد كه ادعاي بزرگی نیست.

«البته می بایستی یک گروه سوم هم وجود داشته باشد. گروه پزشکان حقیقی، اما این امری است کمیاب و باید بسیار دشوار باشد. از اینرو من در هر فرصتی، برای اینک خسارات را محدود سازم، در صف قربانیان قرار گرفتم. در میان آنان دست کم می توانم تحقیق کنم که چگونه می توان به گروه سوم، یعنی به صلح و آرامش رسید.»

تارو وقتی که گفته هایش را تمام کرد پایش را تکان می داد و آهسته با نک پا روی تراس می کوبید. پس از کمی سکوت، دکتر کمی اندامش را راست کرد و پرسید که آیا تارو دربارهٔ راهی که باید برای رسیدن به آرامش در پیش گرفت عقیده ای دارد ؟

ـآرى،محبت.

دو زنگ آمبولانس در دوردست طنین انداخت. صداها و فریاد هائی که لحظه ای پیش مبهم بود، در انتهای شهر، در کنار تپهٔ سنگی مجتمع شد. در عین حال صدائی به گوش می رسید که شبیه صدای انفجار بود. بعد، سکوت بازگشت. ریو دو چشمک فانوس دریائی را شمرد. نسیم گوئی نیروی بیشتر یافت و در همان لحظه بادی که از سمت دریا می آمد، بوی نمک با خود آورد. اکنون دمیدن گنگ امواج بر صخره ها با کمال وضوح شنیده می شد.

تارو با سادگی گفت:

رویهم رفته آنچه برای من جالب است این است که بدانم انسان چگونه مقدس می شود.

ـولى شما كه به خدا اعتقاد نداريد.

درست است. یگانه مسئلهٔ محققی که امروزه می شناسم این است که می توان مقدس بی خدا بود.

ناگهان از آن سمتی که صداها آمده بود روشنائی زیادی بیرون جهید و دادو فریاد مبهمی با جریان باد تا به گوش آن دو رسید. روشنائی بلافاصله فرو خفت و دورتر در لبهٔ تراسها فقط انعکاس سرخی باقی ماند. در یک وزش تند باد آشکارا صدای فریاد آدمها شنیده شد، بعد صدای یک شلیک و غوغای جمعیت. تارو برخاسته بود و گوش می داد. دیگر چیزی شنیده

ـباز هم دم دروازهها زدو خورد كردند.

ريو گفت:

-حالا ديگر تمام شد.

تارو زیر لب گفت که هرگز تمام نشده است و باز هم قربانی هائی خواهد بود.زیرا نظم موجود آنرا ایجاب میکند.

دكتر گفت:

مشاید، اما من بیشتر با شکست یافتگان احساس همدردی میکنم تا

با مقدسین. گمان میکنم که من قهرمانی و تقدس را زیاد نمی پسندم. آنچه برایم جالب است انسان بودن است.

بلی. ما هر دو در جستجوی یک چیز هستیم، اما من ادعایم کمتر است.

ریو گمان برد که تارو شوخی میکند و او را نگاه کرد. اما در روشنی خفیفی که از آسمان میآمد، چهرهای اندوهناک و جدی دید. باد دوباره بر میخاست و ریو روی پوست صورتش احساس کرد که این باد نیمگرم است. تارو تکانی به خود داد و گفت:

مىدانىد كەدر راەدوستىمان چكار بايد بكنيم؟

ريو گفت:

ـهرچهشما بخواهيد.

در دریا آب تنی کنیم. این حتی برای یک «قدیس» آینده، لذت شایسته ای است.

ريو لبخند ميزد.

با جوازهای عبورمان می توانیم روی اسکله برویم. بالاخره خیلی احمقانه است که آدم فقط توی طاعون زندگی کند. البته انسان باید در راه قربانیان مبارزه کند. اما اگر هیچ چیز دیگری را دوست ندارد، دیگر مبارزه به چددرد می خورد؟

ريو گفت:

-آري، برويم.

لحظه ای بعد اتومبیل نزدیک نرده های بندرگاه توقف کرد. ماه بالا آمده بود، آسمان شیری رنگ سایه های کمرنگ به همه جا می انداخت. پشت سر آنها شهر طبقه به طبقه بالا می رفت و نفس گرم و بیماری از آن می آمد که آنان را به سوی دریا می راند. مدارکشان را به یک نگهبان نشان دادند و او مدت درازی در آنها دقیق شد. عبور کردند و از میان زمین خاکریز پوشیده از بشکه ها و در میان بوی شراب و ماهی، راه اسکله را در پیش گرفتند. کمی پیش از رسیدن به آن، بوی ید و خزه از دریا خبر داد. سپس صدای آن را

شنيدند.

دریا در پای تخته سنگهای بزرگ اسکله آهسته صفیر می زد و وقتی که از روی آنها می گذشت در نظر آن دو مانند مخملی سطبر و مانند حیوانی نرم و ملایم جلوه کرد. رو به دریا بر روی تخته سنگها نشستند. آب با ملایمت بالا می آمد و باز پائین می رفت. این تنفس آرام دریا انعکاسهای براقی بر سطح آب به وجود می آورد و ازمیان می برد. در برابرشان، شب بی انتها بود. ریو که در زیر انگشتانش چهرهٔ آبله دار صخره ها را احساس می کرد، از سعادت عجیبی سرشار بود. وقتی که به سوی تارو برگشت در چهرهٔ آرام و جدی دوست خود نیز همان سعادتی را تشخیص داد که هیچ چهرهٔ آرام و جدی دوست خود نیز همان سعادتی را تشخیص داد که هیچ چیز، حتی آدم کشی را هم فراموش نمی کند.

لخت شدند. ريو اول در آب رفت. وقتى كه بالا آمد آب كه نخست برایش سرد بود به نظرش ولرم آمد. پس از چند حرکت یی برد که دریا در آن شب ولرم است. ولرمی دریاهای پائیزی که گرمای ذخیره شده در زمین را در طول ماههای دراز پس می گیرد. منظماً شنا می کرد. حرکت یاهایش یشت سر او جوششی از کف باقی می گذاشت، آب در طول بازوهایش سرازیر می شد و به یاهایش می رسید. صدای افتادن جسم سنگینی به او نشان داد که تارو در آب بریده است. ریو به پشت برگشت و رو به آسمان که از ماه و ستارگان آکنده بود، بی حرکت ماند، مدت درازی نفس کشید، بعد با وضوح بیشتری صدای ضرباتی را که به آب می خورد و سکوت و خلوت شب بطور عجیبی مشخص بود شنید. تارو نزدیک می شد، به زودی صدای نفسهای او به گوش رسید. ریو برگشت، هم طراز دوستش قرار گرفت و با همان سرعت به شنا ير داخت. تارو با قدرتي بيشتر از او پيش مي رفت و ريو مجبور شد که بر سرعت خود بیفزاید. چند دقیقه، با یک آهنگ و یک سرعت، تنها، دور از همه و آزاد از شهر و از طاعون، پیش رفتند. اول ریو توقف کرد و به آرامی برگشتند، مگر وقتی که وارد یک جریان تند و سرد شدند. هر دو بی آنکه چیزی بگویند، در حالی که از این پدیدهٔ غیر منتظرهٔ دريا شلاق خورده بو دند حركت شان را سريعتر كو دند.

وقتی لباسهاشان را پوشیدند بی آنکه کلمهای سخن بگویند بازگشتند. اما هر دو یک احساس واحد داشتند و خاطرهٔ این شب برایشان شیرین بود. وقتی که نگهبان طاعون را از دور دیدند، ریو می دانست که تارو هم مثل او با خود می گوید که بیماری آنها را فراموش کرده بود و این لحظه ها مطبوع بود و اکنون باید از سر گرفت.

بلی، لازم بود از سر بگیرند و طاعون هیچکس را برای مدت دراز فراموش نمی کرد. در اثنای ماه دسامبر طاعون در سینه های همشهریان ما شعله کشید. کورهٔ جسد سوزی را روشن نگه داشت، اردوگاه ها را از هیاکلی با دستهای خالی انباشت و با همان رفتار جسورانه و نامنظمش، از پیشرفت باز نایستاد. مقامات دولتی امید داشتند که روزهای سرد از این پیشرفت جلوگیری کند، با وجود این طاعون بی آنکه خمی به ابرو بیاورد از پیشرفت جلوگیری کند، با وجود این طاعون بی آنکه خمی به ابرو بیاورد از خلال اولین سرماهای فصل می گذشت. می بایستی باز هم منتظر بود. اما از شدت انتظار دیگر نمی توان منتظر بود و سراسر شهر ما بی آنکه امیدی به آینده داشته باشد زندگی می کرد.

و اما دکتر ... لحظهٔ زودگذر آرامش و دوستی که نصیبش شده بود فردائی نداشت. باز هم بیمارستان تازهای افتتاح کرده بودند و ریو دیگر به جز بیماران با هیچکس دیگر سر و کار نداشت. با وجود این متوجه شد که در این مرحله از اپیدمی، در حالی که طاعون، بیش از پیش، صورت ریهای به خود می گیرد، گوئی بیماران به نحوی دکتر را یاری می کنند. به جای اینکه خود را تسلیم عجز و جنونهای آغاز بیماری کنند، چنین به نظر می رسید که دید درستی از منافع خود دارند و به خودشان رفتاری را تحمیل می کنند که به نفعشان است. لاینقطع آب می خواستند و همه خودشان را گرم نگه

می داشتند. هر چند که میزان خستگی دکتر فرقی نکرده بود، در چنین فرصت هائی کمتر احساس تنهائی می کرد.

اواخر دسامبر، از آقای اتون بازپرس که هنوز در اردوگاه بود نامهای به دست دکتر رسید. بازپرس در این نامه می گفت که دوران قرنطینه او به سر رسیده است، مقامات دولتی تاریخ ورود او را به اردوگاه پیدا نمی کنند و اشتباها او را بیش از حد در اردوگاه نگه داشته اند. زنش که مدتی است بیرون آمده، به استانداری اعتراض کرده، اما اعتنائی به او نکرده اند و گفته اند که به هیچوجه اشتباهی در میان نیست. ریو به رامبر گفت که دخالت کند و چند روز بعد، آقای اتون را دید که به سراغش آمده است. واقعاً اشتباهی در میان بود و ریو از این بابت کمی خشمگین شد. اما آقای اتون که لاغر شده بود، دست ضعیف خود را بلند کرد و در حالی که روی کلمات تکیه می کرد کشت که هر کسی ممکن است اشتباه کند. دکتر فقط فکر کرد که چیزی در او عوض شده است. گفت:

مىخواھىد چكار كنيد آقاي قاضى؟ پروندەھاتان متنظر شماست.

قاضي گفت:

ـنه، مي خواستم مرخصي بگيرم.

ـ لازم است. شما باید استراحت کنید.

ـنه به این منظور. می خواستم به ارودگاه بر گردم.

ريو تعجب كرد:

ـولى شما تازهاز أنجا بيرون مي أئيد!

من نتوانستم منظورم را حالی کنم. به من گفتند که از کارمندان ادارات داوطلبانی در این اردوگاه هست.

قاضی چشمهای گردش را کمی برگردانده بود و میکوشید دستهای از موهای وز کردهاش را با دست بخواباند.

میدانید! فرصتی خواهم داشت. و بعد، هر چند که گفتنش بیمعنی است، جدائی پسر کم را کمتر احساس خواهم کرد.

ریو او را نگاه میکرد. ممکن نبود که در این چشمهای خشن و

بی احساس ناگهان ملایمتی جا گرفته باشد. اما این چشمها را گوئی مهی گرفته بود و آن جلای فلزی خود را از دست داده بودند.

ريو گفت:

البته، حالا كه شما مايليد من ترتيبش را مي دهم.

دکتر ترتیب کار را داد و زندگی شهر طاعون زده تا نوئل به همان ترتیب ادامه یافت. تارو آرامش مؤثر خویش را همراه خود به همه جا می برد. رامبر پیش دکتر اعتراف کرد که در سایهٔ دو جوان نگهبان مکاتبهٔ مخفی با زنش بر قرار کرده است. گاه و بیگاه نامهای به دستش می رسید. به ریو پیشنهاد کرد که از روش او استفاده کند و دکتر هم پذیرفت. برای نخستین بار پس از ماههای طولانی نامهای نوشت، اما با اشکالات فراوان. او زبان خاصی داشت که اکنون فراموش کرده بود. نامه رفت. و رسیدن جواب خیلی طول کشید. کتار به سهم خودش خوشبخت بود و معاملات کوچک او را ثروتمند می کرد. و اما گران ... روزهای عید برای او موفقیتی در بر نداشت.

نوئل آن سال به جای آنکه جشن انجیل باشد بیشتر جشن دوزخ بود. دکانهای خالی و محروم از روشنائی، شکلاتهای تقلبی یا جعبههای خالی در ویترینها، ترامواهای آکنده از چهرههای در هم رفته، هیچکدام اینها نوئلهای گذشته را به یاد نمی آورد. در این عیدی که سابقاً همهٔ مردم، ثروتمند یا فقیر، گرد هم می آمدند، هیچ امکانی نبود، مگر برای چند خوشی منفرد و شرم آور که پولداران در ته پستوهای کثیف به قیمت گزاف برای خود فراهم می کردند. کلیساها به جای اینکه مملو از اعمال خیر باشد آکنده از نالهها بود. در شهر اندوه بار و یخزده چند کودک، بی خبر از آنچه تهدیدشان می کند، می دویدند. اما هیچکس جرأت نمی کرد وجود خدای سالهای پیش را که بخشندهٔ هدایا بود، مانند رنج انسانی سالخورده و نظیر امیدهای جوانتر و تازه بود به آنان اعلام کند. دیگر در قلب همه کس برای چیزی جا نبود. مگر برای امیدی بسیار قدیمی و بسیار تیره، امیدی که نمی گذارد نبود. مگر برای امیدی بسیار قدیمی و بسیار تیره، امیدی که نمی گذارد برای زیستن.

گران پیر سر وعدهای که داشت حاضر نشده بود، ریو که نگران بود، صبح زود به خانهٔ او رفته و پیدایش نکرده بود. همه از این مسئله خبردار شده بودند. حوالی ساعت یازده رامبر به بیمارستان آمد و به دکتر خبر داد که گران را از دور دیده است که با چهرهای آشفته در کوچه ول می گشت. بعد او را گم کرده است. دکتر و تارو با اتومبیل به جستجوی او رفتند.

ظهر، در هوای یخزده، ریو از اتومبیل پیاده شده بود و از دور گران را نگاه می کرد که تقریباً به یک ویترین چسبیده بود. این ویترین پر از اسباب بازی هائی بود که آنها را ناشیانه از چوب ساخته بودند. روی صورت کارمند پیر، اشک ها لاینقطع فرو می ریخت. و این اشک ها ریو را آشفته می کرد زیرا معنی آنها را می فهمید و گلویش فشرده می شد. او نامزدی این بدبخت را در برابر یک دکهٔ بازیچه های نوثل و ژن را که به سوی او خم شده و گفته بود راضی است به خاطر می آورد. شکی نبود که از اعماق سال های دراز، حتی در دل این وحشت و جنون، صدای شیرین ژن به گوش گران می رسید. ریو می دانست این پیرمردی که گریه می کند اکنون در چه فکری می کرد که این دنیای بی عشق به منزلهٔ دنیای مرده ای است و چود او هم مثل گران فکر می کرد که این دنیای بی عشق به منزلهٔ دنیای مرده ای است و پیوسته ساعتی فرا می رسد که انسان از زندان ها و کار و تلاش مرده ای گران او را در آئینهٔ ویترین دید. بی آنکه از گریستن باز ایستد

اما گران او را در اثینهٔ ویترین دید. بیانکه از گریستن باز ایستد برگشت و بهویترین تکیه داد و آمدن او را نگریست.میگفت:

-آه!دکتر،آه!دکتر.

دکتر برای همدردی با او سر تکان داد و از این که کلمهای بگوید عاجز بود. این بیچارگی، بیچارگی خود او بود و آنچه در این لحظه قلب او را می فشرد خشم بی پایانی بود که در برابر رنج مشترک همهٔ انسانها به آدمی دست می دهد. گفت:

\_بلی، گران.

مى خواستم اينقدر وقت داشته باشم كه نامهاى براى او بنويسم. تا او بداند ... و بتواند بدون پشيمانى خوشبخت باشد ...

ریو با نوعی شدت، گران را پیش راند. پیرمرد در حالی که خود را تقریباً رها کرده بود که دکتر کشان کشان ببرد، با لکنت ادامه می داد:

خیلی وقت است که این وضع ادامه دارد. آدم آرزو دارد که خودش را رها کند. مجبور است. آه! دکتر! اینطور راحتم. اما همیشه برای اینکه فقط حالت عادی داشته باشم به نیروی زیادی احتیاج دارم. و حالا، باز هم بیشتر.

در حالی که همهٔ اعضاء بدنش می لرزید و از چشمانش آتش می بارید ایستاد.ریو دست او را گرفت.از تب می سوخت.

ـباید به خانه بر گردید.

اما گران از دست او گریخت و چند قدم دوید، بعد توقف کرد، بازوانش را از هم باز کرد و به جلو و عقب تلوتلو خورد. دور خود چرخید و روی زمین یخزده غلطید. چهرهاش از اشکی که هنوز روان بود آلوده شده بود. رهگذران ناگهان ایستادند و از دور نگاه می کردند اما جرئت نداشتند جلوتر بیایند. ریو مجبور شد که پیرمرد را در بازوانش بگیرد.

اکنون گران در رختخوابش دچار خفقان بود: بیماری به ریه حمله کرده بود. ریو در اندیشه بود. کارمند شهرداری خانواده نداشت. انتقال او به بیمارستان چه حاصلی داشت؟ خود او به تنهائی و با کمک تارو، می توانست از او مواظبت کند ...

گران با چهرهٔ کبود و چشمهای خاموش، در گودی بالش فرو رفته بود. به آتش کمی که تارو با شکسته های یک صندوق در بخاری روشن می کرد، خیره شده بود. می گفت: «حالم بد است.» و به همراه هر حرفی که می زد، خش خش عجیبی نیز از اعماق ریه های سوزانش در می آمد. ریو به او توصیه کرد که خاموش باشد و گفت که می رود و بر می گردد. لبخند غریبی در لبان بیمار پیدا شد و همراه آن ملاطفتی در چهرهٔ او ظاهر گشت. به زحمت چشمکی زد و گفت: «دکتر، اگر من جان سالم بدر بردم، کلاهتان را بردارید و تعظیم کنید!» اما بلافاصله بعد از این حرف بیحال شد.

چند ساعت بعد ریو و تارو وقتی که به سراغ بیمار آمدند او را دیدند که در رختخوابش نیم خیز شده است. و ریو به دیدن پیشرفت بیماری که او را آتش می زد دچار وحشت شد. اما گران روشن بین تر به نظر می رسید و بلافاصله، با صدائی که بطور غریبی تو خالی بود، از آنها خواست تا نوشته ای را که در یک کشو گذاشته بود برایش بیاورند. تارو اوراق را به دست او داد. گران آنها را بی آنکه نگاه کند به سینه فشرد، بعد به دکتر داد و اشاره کرد که بخواند. نوشتهٔ کوتاهی بود تقریباً در پنجاه صفحه. دکتر آن را ورق زد و متوجه شد که در همهٔ این اوراق تنها یک جمله تکرار شده، دستکاری شده، زیباتر و یا خرابتر شده است. پشت سر هم ماه مه، زن سوارکار، و خیابانهای جنگل به هم در افتاده و به صورتهای مختلف در کنار هم قرار گرفته بودند. نوشته، همچنین، دارای توضیحاتی بود که گاهی بیش از اندازه در بزر بود، و باز هم صورتهای مختلف در پایان آخرین صفحه، دراز بود، و باز هم صورتهای مختلف داشت. اما در پایان آخرین صفحه، امروز نوئل است ...» و بالای آن، با خط بسیار خوش و با کمال دقت، آخرین صورت جمله دیده می شد. گران گفت: «بخوانید.» و دکتر خواند:

«در یک صبح زیبای مه، زن سوارکار خوش اندامی، بر پشت یک مادیان مجلل کهر، از میان گلها، خیابانهای جنگل را طی میکرد ...»

پیرمرد با صدائی تب زده گفت:

\_ايناست؟

ریو او را نگاه نکرد. گران در حالی که دچار هیجان شده بود گفت: -آه!می دانم. زیبا، زیبا ... این آن کلمه ای نیست که من می خواستم. ریو دست او را که روی لحاف بود گرفت.

ـ ول كنيد دكتر ... وقتش را ندارم ....

سینهاش با زحمت بالا و پائین می رفت. و ناگهان فریاد زد:

\_بسوزانيدش! ...

دکتر تردید داشت، اما گران فرمان خود را با چنان لحن وحشتناک و با چنان رنجی در صدا تکرار کرد که ریو اوراق را در آتشی که رو به خاموشی می رفت افکند، اطاق ناگهان روشن گشت. و گرمای کم دوامی احساس شد. وقتی که دکتر به طرف بیمار برگشت، پیرمرد پشت به آنها کرده بود و

صورتش تقریباً به دیوار مالیده می شد. تارو چنان که گوئی با این صحنه بیگانه است از پنجره بیرون را نگاه می کرد. پس از تزریق سرم، ریو به دوستش گفت که گران شب را به سر نخواهد آورد و تارو پیشنهاد کرد که آنجا بماند. دکتر پذیرفت.

سراسر شب، این فکر که گران در حال مرگ است او را رها نکرد. اما فردا صبح، ریو گران را در حالی دید که توی رختخوابش نشسته است و با تارو حرف می زند. تب از میان رفته بود. فقط آثار ضعف عمومی باقی بود. کارمند شهر داری می گفت:

\_آه! دکتر، من اشتباه کردم. اما دوباره خواهم نوشت. همهاش را به خاطر دارم.خواهید دید.

ريو به تارو گفت:

ـ فعلا منتظر باشيم.

اما ظهر هم هیچ چیز تغییر نکرده بود. در پایان روز می شد گفت که گران نجات یافته است. ریو از این رستاخیز هیچ چیزی نمی فهمید.

با وجود این، تقریباً در همان اوان، بیماری را پیش ریو آوردند که دکتر به دیدن وضع او از نجاتش نومید شد و به محض رسیدنش به بیمارستان گفت که او را از دیگران جدا کنند. دختر جوان هذیان می گفت و همهٔ عوارض طاعون ریوی در او بروز کرده بود. اما صبح روز بعد تب پائین آمده بود. دکتر در این مورد هم مانند وضع گران، تصور کرد که تخفیف بامدادی است و تجربه او را عادت داده بود که این تخفیف بیماری را نشانهٔ خطرناکی بشمارد. با این همه، هنگام ظهر تب بالا نرفت. در آغاز شب چند عشر بالا رفت و صبح فردا دیگر اثری از تب نبود. دختر جوان با این که ضعیف شده بود، در رختخوابش به راحتی نفس می کشید. ریو به تارو گفت که بیمار به رغم همهٔ قواعد و اصول، نجات یافته است. اما در عرض هفته، چهار مورد مشابه در سرویش دکتر ریو پیش آمد.

در پایان همان هفته، پیرمرد آسمی، در حالی که آثار هیجان شدیدی در او دیده می شد، دکتر و تارو را یذیرفت. می گفت:

ـدرست شد، باز هم دارند بيرون مي آيند.

\_کی؟

موشها!

از ماه آوریل به این طرف هیچ موش مردهای پیدا نشده بود. تارو به ریو ست

\_ يعنى از نو شروع مى شود؟

پیرمرد دستهایش را بهم می مالید:

- كاش مى ديديد چطور مى دوند! كيف دارد!

او دو موش زنده را دیده بود که از در کوچه وارد خانهاش شده بودند. همسایه ها برای او خبر آورده بودند که در خانهٔ آنها هم موشها ظاهر شده اند. در بعضی قفسه ها سر و صدائی که از ماه ها پیش فراموش شده بود، از نو شنیده می شد. ریو منتظر آمار کلی شد که در آغاز هر هفته انتشار می یافت. آمار عقب نشینی بیماری را نشان می داد.



هر چند که این عقب نشینی ناگهانی بیماری غیرمنتظره بود، ولی همشهریان ما در خوشحالی شتاب نکردند. ماههائی که پشت سر گذاشته بودند، با این که آرزوی آزادی را در آنها تشدید کرده بود، در عین حال آنان را با حزم و احتیاط آشنا ساخته بود و عادت شان داده بود که چندان امیدی به پایان قریب الوقوع بیماری نداشته باشند. با این همه این پدیدهٔ تازه دهان به دهان می گشت و در اعماق قلبها امید بزرگی را که بر زبان نمی آمد جان می بخشید. همهٔ مسائل دیگر در درجهٔ دوم اهمیت قرار می گرفت. به قربانیان تازهٔ طاعون در کنار این حادثهٔ خارق العاده اهمیتی نمی دادند. هر چند مردم امید آشکاری به دوران سلامت نداشتند ولی با این همه در خفا منتظر آن بودند و یکی از نشانههای آن این بود که همشهریان ما از همان لحظه، از ته دل ولی در عین حال با بی اعتنائی، شروع کردند به گفتگو دربارهٔ اینکه پس از طاعون چگونه به زندگی سر و سامان خواهند داد.

همهٔ مردم همعقیده بودند که استراحت زندگی گذشته به یکباره به دست نخواهد آمد، و ویران ساختن بسیار آسانتر از تجدید بناست. فقط امیدوار بودند که مسئلهٔ تغذیه ممکن است به خودی خود کمی تسهیل شود و به این ترتیب مردم از مزاحم ترین گرفتاری ها آسوده گردند. اما عملا، در زیر پردهٔ این اظهار عقیده های آرامش بخش، امید بیجائی به طور ناگهانی و

با چنان شدتی لگام می گسیخت که همشهریان ما گاهی متوجه آن می شدند و با عجله به همدیگر می گفتند که در هر حال، نباید در ظرف یکی دو روز امید نجات داشت.

و در واقع، طاعون در طرف یکی دو روز متوقف نشد. اما ظاهراً سریعتر از آنچه به طور منطقی امید می رفت، رو به ضعف رفت. در اثنای اولین روزهای ژانویه، سرما با سماجتی بی سابقه مستقر شد و گوئی بر فراز شهر متبلور گشت. و با وجود این، آسمان هرگز این همه آبی نبود. روزهای متمادي، لمعان تغییر نایذیر و منجمد آن، شهر ما را در نور مداومي غرق کرد. در این هوای صاف، طاعون در ظرف سه هفته و با سقوطهای پیایی، گوئی در اجسادی که روز به روز به تعداد کمتری ردیف می کرد، به تحلیل می رفت. تقریباً همهٔ نیروشی را که در طول ماهها گردآورده بود، در زمان کو تاهی از دست می داد. از دست دادن صیدهای منتخبی نظیر گران یا دختر جوان سرویس ریو، طغیان کردنش در بعضی از محله ها به مدت دو یا سه روز و در همان حال نایدید شدنش در محلههای دیگر ، افزودن بر قربانیان دوشنبه و در عوض از دست دادن همهٔ قربانی ها در چهارشنبه، و به این ترتیب از نفس افتادن و یا شتاب کردنش نشان می داد که طاعون بر اثر خشم و خستگی از هم می پاشد و در عین حال که تسلط بر خویشتن را از دست مي دهد، تأثير رياضي و قاطع آن نيز كه نمايندهٔ قدرتش بود از ميان مي رود. سرم «کاستل» موفقیت هائی پیاپی به دست می آورد که تا آن زمان نصیبش نشده بود. هر یک از اقدامات پزشکان که قبلا هیچ نتیجهای نداده بود، ناگهان تأثیر قاطع می بخشید. به نظر می رسید که طاعون محاصره شده و ضعف ناگهانی آن، به سلاحهائی که تا آن روز در برابرش ناتوان بودند نیرو بخشیده است. فقط هر چند گاه یکبار، بیماری قدعلم میکرد و با نوعی جهش کورکورانه، سه چهار مریض را که امید بهبودی شان می رفت، با خود می برد. آنان بدشانس های دوران طاعون بودند که بیماری در عین امید جانشان را میگرفت. اتون بازیرس دچار همین وضع شد و جسد او را از اردوگاه قرنطینه بیرون بر دند. تارو دربارهٔ او گفت که شانس نداشت و معلوم نشد که به مرگ او فکر می کرد و یا به زندگیش.

اما به طور کلی، عفونت در همهٔ جبهه ها عقبنشینی میکرد، و اعلامیههای استانداری که نخست امیدی مبهم و مخفی تلقین کرده بود، بالاخره این ایمان را در دلهای مردم ایجاد کرد که پیروزی به دست آمده است و بیماری مواضع خود را ترک میکند. در حقیقت دادن نام پیروزی به این وضع دشوار بود. فقط مجبور بودند تصدیق کنند که بیماری همانگونه که آمده بود، پی کار خود می رود. روشی که برای مبارزه با آن به کار می رفت، تغییر نکرده بود، فقط همان روشهائی که دیروز بی اثر بود، امروز نتیجه می داد. فقط چنین به نظر می آمد که بیماری به خودی خود خسته شده است می داد. فقط چنین به نظر می آمد که بیماری به خودی خود خسته شده است عبارت دیگر نقشی که داشته است کنار می رود. یا به عبارت دیگر نقشی که داشت به پایان رسیده است.

با وجود این میشد گفت که در شهر هیچ چیزی تغییر نکرده بود. كوچهها كه پيوسته در ساعات روز خلوت بود باز هم شبها از همان جمعیت آکنده می شد، با این تفاوت که بیشتر شان یالتو و شال گردن داشتند. سینماها و کافهها همانطور پر و خالی می شد، اما اگر مردم را از نزدیک نگاه می کر دی می دیدی که قیافه ها بازتر شده است و گاه وبیگاه لبخند می زنند. و این فرصتی بود برای پی بردن به این نکته که تا آن وقت هیچکس در کو چه ها نمی خندید. در واقع، در پردهٔ ماتی که از ماهها پیش به دور شهر کشیده شده بود، اکنون شکافی باز شده بود، و هر دوشنبه، به شنیدن اخبار رادیو، هر کسی می توانست یی ببرد که این شکاف بزرگتر می شود و بالاخره او خواهد توانست نفس بکشد. باز هم این تسکین، نوعی تسکین منفی بود و با صراحت بیان نمی شد. فقط اگر قبلا گفته می شد که قطاری حرکت کرده یا یک کشتی رسیده، یا به اتومبیل ها اجازه داده شده است که رفت و آمد کنند، کسی باور نمی کرد، ولی اعلان این مسائل در نیمهٔ ژانو په هیچگونه تعجبی ایجاد نکرد. بیشک این امکانات کم بود. اما همین تغییر کوچک نشاندهندهٔ پیشرفتهای عظیمی بود که همشهریان ما به سوی امید و آرزو کرده بودند. از سوی دیگر می توان گفت از لحظهای که کوچکترین امیدها

براي مردم شهر امكان پذير شد، حكومت مستقر طاعون پايان يافت.

در سراسر ماه ژانویه، همشهریان ما به صورتهای متضاد رفتار کردند. گاه دچار هیجان خوشحالی بو دند و گاه غرق در اندوه و افسر دگی. بدینسان حتی در لحظاتی که آمارهای طاعون مناسب ترین وضع را نشان می داد باز هم عدهای دست به فرار میزدند. این وضع، مقامات دولتی و حتی خود نگهبانان را هم به حیرت انداخت. زیرا اغلب این فرارها به نتیجه رسید. اما، در حقیقت، کسانی که در این لحظات فرار می کردند، از احساسات طبیعی خویش تبعیت می کردند، در درون بعضی از آنها، بر اثر طاعون، چنان بدبینی عمیقی ریشه کرده بود که نمی توانستند خود را از آن نجات دهند. امید در دل آنها جایگاهی پیدا نمی کرد. حتی وقتی که دوران طاعون پایان یافته بود، آنان بر حسب معیارهای خود زندگی می کردند. آنها از کاروان حوادث عقب مانده بو دند. بر عکس، عدهٔ دیگری، بخصوص کسانی که تا آن زمان از موجودات محبوب شان جدا مانده بودند، پس از این دوران دراز انزوا و نومیدی، با وزش نسیم امید چنان آتش بی صبری در درونشان زبانه کشیده بود، که هر گونه قدرت تسلط بر خویشتن را از کف داده بو دند. از تصور این که در چنان فاصلهٔ نزدیکی از هدف، ممکن است بمیرند و موجودی را که دوست داشتند نبینند و عذابهای طولانی شان بی اجر بماند، نوعی وحشت بر آنان مسلط می شد. آنچه را که ترس و نومیدی نتوانسته بود در هم بشکند و طول ماهها با سماجتی نامفهوم، به رغم زندان و غربت پایدار نگه داشته بودند، اولین نشانهٔ امید درهم ریخت. دیوانهوار شتاب کردند تا از طاعون پیش بیفتند. زیرا دیگر قدرت این را نداشتند که تا آخرین لحظه یا به یای آن پیش بروند.

از سوی دیگر، در همان زمان، نشانههای خوشبینی به خودی خود ظاهر شد، به طوری که قیمتها به طور محسوسی سقوط کرد. از نظر اقتصادی این جنبش هیچ دلیلی نداشت. مشکلات موجود به حال خود باقی بود، از تشریفات قرنطینه در دروازهها کاسته نشده بود، و تدارک احتیاجات به این زودی ها سر و سامان نمی گرفت. پس این نوعی پدیدهٔ معنوی بود که

عقب نشینی طاعون در همه جا منعکس ساخته بود. در عین خوشبینی به سراغ کسانی می رفت که قبلا به صورت دسته جمعی زندگی می کردند و بیماری مجبورشان کرده بود از هم جدا شوند. دو صومعهٔ شهر از نو تشکیل شد و زندگی مشترک از سر گرفته شد. این وضع در مورد نظامیان نیز تکرار شد. آنان را دوباره در سرباز خانه هائی که آزاد شده بود گرد آوردند و زندگی عادی یادگانی از سر گرفته شد. این حوادث کوچک علائم بزرگی بود.

مردم تا روز ۲۵ ژانویه در این هیجان مخفی به سر بردند. در آن هفته، آمارها به قدری پائین آمد که پس از مشورت کمیسیون پزشکی، استانداری اعلام کرد که اپیدمی را می توان متوقف شمرد، البته اعلامیه اضافه می کرد که برای مراعات جنبهٔ احتیاط مه که طبعاً مورد تأیید اهالی نیز خواهد بود مدروازه های شهر برای مدت دو هفتهٔ دیگر بسته خواهد ماند و مقررات بهداشتی برای مدت یک ماه دیگر نیز عمل خواهد شد. در اثنای این مدت با کمترین نشانه ای که حاکی از بازگشت بیماری باشد، «باید Statu مین نشانه ای که حاکی از بازگشت بیماری باشد، «باید و مقررات به وضع سابق برگردد.» با وجود این همه کس این ضمائم را مواد تشریفاتی تلقی کردند و غروب ۲۵ ژانویه، جنب وجوش پر نشاطی شهر را مملو ساخت. استاندار برای اینکه در شادمانی عموم شرکت کند، دستور داد که روشنائی دوران سلامت را به شهر باز دهند. در زیر آسمان سرد و صاف، همشهریان ما به صورت گروههای پر سروصدا و خندان، در کوچههای روشن و پر نور بیرون ریختند.

البته در اغلب خانه ها پنجره ها بسته ماند و خانواده هائی این شب زنده داری را که دیگران از فریادهای شادی آکنده بودند، با سکوت گذراندند. با این همه، برای اغلب این موجودات ماتم زده نیز آرامش عمیقی وجود داشت، خواه به این سبب که ترس حاصله از قربانی شدن افراد دیگر خانواده تسکین یافته بود و خواه به این علت که دیگر احساس خطری نسبت به نفس خویش نمی کردند. اما خانواده هائی که بیش از همه با این شادی عمومی بیگانه شمرده می شدند، آنهائی بودند که در همین لحظه نیز، در بیمارستان، بیماری در چنگ طاعون داشتند و در قر نطینه ها و خانه های خودشان انتظار

می کشیدند که طاعون، همانطور که دست از دیگران برداشته بود، گریبان آنان را نیز رها کند. البته این خانوادهها هم امیدی داشتند، اما این امید را محتاطانه در دل نگه می داشتند و نمی خواستند پیش از این که واقعاً حق داشته باشند از آن استفاده کنند. و این انتظار، این شب زنده داری خاموش در نیمه راه احتضار و شادی و در میان جشن عمومی، برای آنها دردناک تر جلوه می کرد.

اما این استثناءها چیزی از خشنودی دیگران نمی کاست. بی شک، طاعون هنوز پایان نیافته بود و به زودی این را به ثبوت می رساند. با این همه، از همان دم در همهٔ دلها، چند هفته پیش از وقت، قطارها روی خطهای بی پایان به راه می افتاد و کشتی ها دریاهای درخشان را در می نوردید. البته فردا درون ها آرامتر می شد و تردیدها دوباره به جای خود بر می گشت. اما فعلا سراسر شهر در جنب و جوش بود، جایگاههای مسدود، تاریک و بی جنبشی را که ریشههای سنگی خویش را در آنها افکنده بود ترک می گفت، و با محمولهای از زنده ماندگان به راه می افتاد. آن شب تارو و ریو، می گفت، و با محمولهای از زنده ماندگان به راه می افتاد. آن شب تارو و ریو، به زمین نمی خورد. ریو و تارو مدتها پس از این که «بولوارها» را ترگ گفته به زمین نمی خورد. ریو و تارو مدتها پس از این که «بولوارها» را ترگ گفته بودند، حتی در لحظهای که در کوچههای خلوت، از برابر پنجرههای بسته می گذشتند، صدای این شور و شادی را می شنیدند که دنبالشان می کرد. و به سبب خستگی شان، نمی توانستند این رنجی را که در پشت پنجرهها ادامه داشت، از شادی و سروری که کمی دور تر، کوچهها را انباشته بود جدا کنند. داشت، از شادی و سروری که کمی دور تر، کوچهها را انباشته بود جدا کنند.

در لحظهای که همهمه ها قویتر و شادتر شد، تارو ایستاد. روی سنگفرش تیره، هیکلی به نرمی می دوید. یک گربه بود، اولین گربهای که از بهار به اینور دیده می شد. لحظهای در وسط کوچه بی حرکت ایستاد، تردید کرد، پنجهاش را بلند کرد و به سرعت پشت گوش راستش برد، دوباره با همان نرمی به دویدن پرداخت و در دل شب ناپدید شد. تارو لبخند زد. حتماً ییر مرد کوچک اندام هم خوشحال می شد.

اما در لحظهای که به نظر می رسید طاعون دور می شود تا به کنامی که بی صدا از آن بیرون آمده بود باز گردد، دست کم در شهر کسی بود که این عزیمت او را دچار اندوه و وحشت می کرد. و اگر یادداشت های تارو را باور کنیم، آن شخص کتار بود.

حقیقت را بخواهید، این یادداشتها، از وقتی که ارقام طاعون شروع به پائین آمدن می کند، صورت عجیب و غریبی به خود می گیرد. شاید بر اثر خستگی است که خط آن به شدت ناخوانا می شود و اغلب از شاخی به شاخ دیگر می پرد. گذشته از آن، و برای نخستین بار، این یادداشتها، جنبه مشاهدهٔ بی طرفانه را از دست می دهد و ملاحظات شخصی را جایگزین آن می سازد. بدینسان در میان سطور درازی که به حالت کتار اختصاص دارد، گزارش کوتاهی در مورد پیرمرد گربه دوست دیده می شود. اگر به نوشتههای تارو توجه کنیم، طاعون در عقیدهای که او پیش از بیماری نسبت به این شخص داشت تغییری نداده بود. او پس از طاعون نیز می خواست مانند سابق به این پیرمرد توجه کند و اگر با وجود خوشبینی که داشت به این کار موفق نشد، گناه آن با تارو نبود. زیرا تارو کوشیده بود که او را ببیند. چند روز پس از آن شب ۲۵ ژانویه، در گوشهٔ کوچهٔ باریک به انتظار ایستاده بود. گر به ها سر موعد در آنجا بودند و خود را در گوشههای آفتایی گرم

می کردند. اما در ساعت همیشگی پنجره ها با سماجت بسته ماند، در عرض روزهای بعد نیز تارو هر گز باز شدن آنها را ندید و با کنجکاوی به این نتیجه رسید که پیرمرد کوچک اندام آزرده شده و یا مرده است. اگر آزرده بود پس طبعاً فکر می کرد که حق با خودش بوده و طاعون با او ستم کرده است، ولی اگر مرده بود، می بایستی دربارهٔ او نیز مانند پیرمرد آسمی، از خود پرسید که آیا او در شمار قدیسان بوده است؟ تارو گمان نمی کرد چنین باشد اما عقیده داشت که در این پیرمرد «نشانه»ای از تقدس بود. در یادداشت ها چنین دیده می شد: «شاید فقط می توان تا نزدیکی های تقدس رسید. در این صورت می بایستی به خوی شیطانی تواضع آمیز و خیرخواهانه اکتفاء کرد.»

در یادداشتها، لابلای ملاحظات مربوط به کتار، اشارات مختلف و اغلب پراکندهای دیده می شود. بعضی از آنها مربوط به گران است که دوران نقاهت را به سر می برد و چنان که گوئی هیچ حادثهای اتفاق نیفتاده باشد دوباره به کار پرداخته بود. قسمتهای دیگری هم به مادر دکتر ریو اختصاص دارد. چند گفتگو که با استفاده از زندگی مشترک بین آنها و تارو جریان یافته بود، لبخند او، و اظهار عقیده های او دربارهٔ طاعون به دقت نگاشته شده است. تارو بخصوص دربارهٔ محو و به اثر بودن مادام ریو اصرار كرده است، دربارهٔ طرز صحبت او كه همه چيز را با جملههاي ساده بيان می کرد، دربارهٔ علاقهای که به پنجرهٔ خاصی داشت ـ پنجرهای که به کوچهٔ آرام باز می شد ـ و به هنگام غروب پشت آن پنجره می نشست با اندامی نسبتاً راست، با دستهای راحت و رها شده و نگاههای موشکاف، تا وقتی که شفق اطاق را فراگیرد و در نور تیرهای که رفته رفته سیاه تر می شد از او هیکل سیاهی بسازد و این هیکل بی حرکت را رفتهرفته در خود حل کند؛ دربارهٔ حرکت سبک و نرم او از اطاقی به اطاق دیگر ؛ دربارهٔ خوش قلبی اش که هر گز در برابر تارو اثری از آن نشان نداده بود اما تارو جلوهٔ آن را در همهٔ حرکات و حرفهای او می دید؛ بالاخره دربارهٔ اینکه به نظر تارو او همه چیز را می دانست بی آنکه به چیزی فکر کند، و با این همه سکوت و ابهام، می توانست مافوق هر پرتوی حتی پرتو طاعون قرار گیرد. از این به بعد دستخط ریو به طور عجیبی پیچ و خمدار بود. سطوری که پس از آن می آمد به شدت ناخوانا بود، برای این که نشانهٔ تازه ای از این پیچ و خم به دست داده شود، آخرین کلمات آن، اولین کلماتی بود که جنبهٔ شخصی داشت: «مادر من هم اینطور بود. در او همین بی اثر بودن را دوست داشتم و به او بود که پیوسته می خواستم برسم. هشت سال است که نمی توانم بگویم او مرده است. فقط کمی بیشتر از همیشه محو شده است، و وقتی برگشتم او دیگر نبود.»

اما باید به کتار بازگشت. از وقتی که آمارها پائین میآمد، کتار به بهانههای مختلف ملاقاتهای متعدد با ریو کرده بود. اما در واقع، هر بار پیشگوئی دربارهٔ سیر اپیدمی از ریو میخواست. می پرسید: «فکر میکنید که همینطور ناگهانی و بی خبر متوقف شود؟» در اینباره بدبین بود یا بهتر است بگوئیم که اینطور ادعا می کرد. اما سؤالهای مکرری که مطرح می کرد نشان می داد که در این باره عقیدهٔ محکمی ندارد. در نیمهٔ ژانویه ریو با خوشبینی زیاد پاسخ داده بود و هر بار پاسخهای او به جای اینکه کتار را شاد کند، بر حسب روزهای مختلف عکس العمل های متفاوتی از بدخلقی گرفته تا نومیدی، تولید کرده بود. بالاخره ناچار دکتر به او گفته بود که با وجود نشانههای مناسبی که آمارها به دست می دهد، بهتر است که از حالا فریاد پیروزی بر نیاوریم.

و كتار اظهار عقيده كرده بود:

به عبارت دیگر، چه کسی میداند؟ شاید در یکی از روزها اپیدمی از نو شروع شود؟

بلی، همانطور که ممکن است کار درمان سرعت بیشتری بگیرد، عکس آن هم امکان دارد.

این تردیدی که برای همه ناراحت کننده بود، آشکارا کتار را تسکین می داد، و در حضور تارو با کاسبکاران محلهٔ خود گفتگوئی را آغاز کرده بود که ضمن آن می کوشید عقیدهٔ ریو را به آنها بقبولاند. و طبعاً در این کار خود نیز موفق می شد، زیرا پس از هیجان اولین پیروزیها، شک و تردیدی به

درون عدهای بازگشته بود و این شک و تردید، پس از پایان شادیهای حاصله از اعلامیهٔ استانداری نیز باقی بود. کتار به دیدن این نگرانی اطمینان خاطر می یافت. همان طور که در موارد دیگر، دچار نومیدی می شد و به تارو می گفت: «آری، بالاخره دروازهها را باز خواهند کرد. و خواهید دید که همه از دور من پراکنده خواهند شد!»

تا ۲۵ ژانویه همه متوجه بی ثباتی روحیهٔ او شدند. چندین روز طولانی، پس از تلاش زیاد برای جلب نظر مردم محله و آشنایان خود، بی مقدمه با آنان قطع رابطه می کرد. دست کم در ظاهر از مردم کناره گیری می کرد و روز به روز بیشتر به زندگی گوشه گیری و عزلت پناه می برد. دیگر او را نه در رستوران می دیدند و نه در تئاتر و نه در کافه هائی که مورد علاقه اش بود. و با وجود این، به نظر می رسید که زندگی منظم و تیرهای را هم که پیش از طاعون داشت از سر نگرفته است. او به کلی در آپارتمانش منزوی شده بود و غذاهایش را هم از یک رستوران مجاور برای او می بردند. فقط به هنگام غزوب به طور پنهانی خارج می شد، مایحتاجی می خرید و به سرعت از مغازه ها بیرون می آمد و خود را در کوچه های خلوت می انداخت. در این مواقع اگر تارو هم او را ملاقات می کرد، بجز چند جواب کوتاه از او نمی شنید. بعد بی آنکه دلیل تازه ای در میان باشد او را می دیدند که اجتماعی شده است، عقیدهٔ هر کسی را می پرسد و دوباره شبها با خوشروئی وارد موج جمعیت می شود.

روزی که اعلامیهٔ استانداری صادر شد، کتار به کلی از میان مردم غایب شد، دو روز بعد تارو او را دید که در کوچهها سرگردان است. کتار از او خواهش کرد که تا محلههای بیرون شهر وی را همراهی کند. تارو که بخصوص از کار آن روز احساس خستگی می کرد تردید نشان داد. اما کتار اصرار کرد. سخت هیجانزده به نظر می رسید. به صورتی غیرعادی سر و دست تکان می داد و تند و بلند حرف می زد. از تارو پرسید که آیا تصور می کند اعلامیهٔ استانداری واقعاً دلیل پایان طاعون باشد؟ طبعاً تارو معتقد بود که یک اعلامیهٔ اداری به خودی خود برای پایان دادن به بلائی کافی

نیست. اما منطقاً می توان تصور کرد که اپیدمی در حال پایان یافتن است؛ مگر اینکه وضع غیرمنتظری پیش بیاید.

كتار گفت:

بلی، اگر وضع غیرمنتظر پیش نیاید. و همیشه حوادث غیر منتظر وجود دارد.

تارو تذکر داد که استانداری به نحوی همین وضع غیر منتظر را هم پیشبینی کرده و دو هفته برای باز شدن دروازهها وقت گذاشته است.

كتار كه همان طور گرفته و هيجانزده بود گفت:

کار خوبی کرده است. چون با این وضعی که وجود دارد، ممکن است ادعایش به کلی بیهوده از آب در بیاید.

تارو معتقد بود که هر چیزی ممکن است، اما فکر میکرد که با وجود این بهتر است انتظار باز شدن دروازه ها و بازگشت به زندگی طبیعی را داشت.

كتار گفت:

در هر حال باید پذیرفت. اما منظور شما از بازگشت به زندگی طبیعی جیست؟

تارو لبخندزنان گفت:

فیلمهای تازه در سینماها.

اما کتار لبخند نمیزد. میخواست بداند آیا میتوان تصور کرد که طاعون هیچ چیزی را در شهر تغییر ندهد و همه چیز مثل سابق، یعنی چنان که گوئی هیچ حادثهای رخ نداده است، از سر گرفته شود. تارو معتقد بود که طاعون شهر را هم تغییر می دهد و هم تغییر نمی دهد و طبعاً بزرگترین آرزوی همشهریان ما این است و این خواهد بود که بی هیچ تغییری زندگی کنند. با وجود این، از جهتی هیچ چیز تغییر نخواهد کرد و از جهت دیگر نمی توان، ولو با ارادهٔ قاطع، همه چیز را فراموش کرد و طاعون دست کم آثاری خواهد گذاشت. کتار صریحاً گفت که به «دل» کاری ندارد و مسئلهٔ آثاری خواهد گذاشت. آنچه برای او مطرح است. آنچه برای او

اهمیت دارد این است که بداند آیا تشکیلات دولتی عوض نخواهد شد و آیا همهٔ سازمانها مانند گذشته کار خواهند کرد؟ و تارو مجبور شد بگوید که در اینباره هیچ چیزی نمی داند. به نظر او می شد گفت که همهٔ این سازمانها که در اثنای اپیدمی در هم ریخته اند، برای اینکه کارشان را از سر بگیرند، کمی دچار زحمت خواهند شد. همچنین می شد تصور کرد که مسائل تازهٔ متعددی مطرح خواهد شد و این مسائل، دست کم، تجدید سازمان تشکیلات قدیمی را ایجاب خواهد کرد.

كتار گفت:

-آه!ممكن است، در واقع همه كس بايد همه چيز را از سر بگيرد.

آن دو با هم نزدیک خانهٔ کتار رسیده بودند. او هیجان زده بود و به خود فشار می آورد که خوشبین باشد. شهر را در نظر مجسم می کرد که همه چیز خود را از سر گرفته است. بر گذشتهٔ خود خط باطل کشیده و از صفر آغاز کرده است.

دم در بودند و دست هم را می فشردند. کتار، که بیش از پیش هیجان زده بود، می گفت:

ـشما حق داريد. بسيار خوب خواهد بود كه از صفر شروع كنند.

اما از تاریکی راهرو، دو مرد بیرون آمدند. تارو به زحمت توانست صدای کتار را بشنود که می پرسید این موجودات اینجا چه کار دارند. موجودات که سر و وضع کارمندان آراسته ای را داشتند، از کتار پرسیدند که آیا اسمش کتار است؟ و او که با تعجب فریاد خفه ای کشیده بود، قبل از اینکه تارو و دیگران فرصت کوچکترین حرکتی را داشته باشند، برگشت و در تاریکی شب ناپدید شد. وقتی حیرت اولیه زایل گشت تارو از آن دو مرد پرسید که چه می خواستند. آنها با ملاحظه کاری و در عین حال با لحن مؤدبانه ای گفتند که اطلاعاتی می خواستند و با متانت رو به سمتی که کتار در پیش گرفته بود روان شدند.

تارو به محض ورود به خانه این صحنه را در یادداشتهای خود نقل میکند و بلافاصله (خط او گواه این است) به خستگی خود اشاره میکند. و

نیز می افزاید که هنوز کارهای بسیار در پیش دارد. اما کار داشتن دلیل این نیست که آماده نباشد و از خود می پرسد که آیا واقعاً آماده است. در پایان پاسخ می دهد که پیوسته ساعتی از روز و یا شب وجود دارد که در آن انسان ترسو و بزدل است و او فقط از این ساعت می ترسد. و در اینجاست که یادداشت های تارو به پایان می رسد.

خود شد و نمی دانست که آیا تلگرامی که انتظارش را دارد رسیده یا نه؟ هر چند که کار آن روز بیشتر از دوران طاعون خسته کننده بود، انتظار نجات نهائی همهٔ خستگی او را از میان برده بود. اکنون امیدوار بود و از این امید شادمان بود. پیوسته نمی توان به ارادهٔ خود فرمان داد و محکم بر جای ایستاد. و سعادتی است که بالاخره انسان این تارهای نیرو را که برای نبرد در هم بافته شده است، با فرح و انبساط از هم بگشاید. اگر تلگرامی هم که انتظارش را داشت خبر خوش می آورد، ریو می توانست زندگی را از سر بگیرند.

دو روز بعد ، چند روز پیش از باز شدن دروازهها ، دکتر ریو وارد خانهٔ

از برابر اطاقک سرایدار گذشت. سرایدار تازه به دریچه تکیه کرده بود و به او لبخند میزد. و ریو وقتی که از پلهها بالا میرفت، چهرهٔ او را که بر اثر خستگیها و محرومیتها پریده رنگ بود پیش چشم داشت. آری، به محض اینکه «ذهنیات» پایان می یافت، او زندگی تازهای را از

سر می گرفت، و با کمی شانس ... اما در لحظهای که در را باز می کرد، با مادرش روبرو شد که به او گفت آقای تارو حالش خوب نیست. صبح برخاسته بود اما نتوانسته بود بیرون برود و دوباره خوابیده بود. مادام ریو نگران بود. بسرش گفت:

ـشاید هم چیز مهمی نباشد.

تارو در رختخواب دراز کشیده بود. سر سنگینش بالش را گود میکرد، سینهٔ پهن او از زیر لحاف ضخیم مشخص بود. تب داشت و سرش درد میکرد. به ریو گفت عوارض مبهمی در خود می بیند که ممکن است عوارض طاعون باشد.

ريو پساز معاينة او گفت:

ـنه، هنوز هيچ چيز مشخص نيست.

اما تارو عطش شدیدی داشت. در کریدور، دکتر به مادرش گفت که ممکن است شروع طاعون باشد. مادام ریو گفت:

\_اوه!ممكن نيست، أن هم حالا!

و بلافاصله گفت:

ـبرنار، او را پیش خودمان نگه داریم.

ريو به فكر فرو رفته بود. گفت:

من حق این کار را ندارم. اما دروازه ها به زودی باز می شود. گمان می کنم که اگر تو اینجا نبودی، من می توانستم برای اولین بار این حق را برای خودم بگیرم.

مادرش گفت:

برنار، دوتائی او را پیش خودمان نگه داریم. میدانی که من تازه واکسن زدهام.

دکتر گفت که تارو هم واکسن زده بود، اما شاید بر اثر خستگی آخرین تزریق سرم را انجام نداده و احتیاطات چندی را فراموش کرده است.

ریو به طرف مطبش می رفت. وقتی که به اطاق بازگشت تارو دید که او آمپولهای بزرگ سرم همراه آورده است. گفت:

ـآه، پس خودش است!

ـنه، ولي بايد احتياط كرد.

تارو به جای هر پاسخی بازوی خود را پیش آورد و تزریق طولانی را که خودش بارها برای بیماران انجام داده بود، تحمل کرد. ریو گفت:

-امشب خواهيم ديد.

و به صورت تارو نگاه کرد.

-برای سوا کردن من تصمیمی نمی گیری ریو؟

ـهیچ مسلم نیست که شما طاعون داشته باشید.

تارو به زحمت لبخند زد و گفت:

برای اولین بار است که می بینم سرم تزریق می شود، بی آنکه بلافاصله دستور تجرید داده شود.

ریو سرش را بر گرداند و گفت:

من و مادرماز تو مواظبت خواهيم كرد.اينجا برايتان بهتر خواهد بود.

تارو خاموش ماند و ریو که آمپولها را سر جای خود می گذاشت قبل از اینکه بر گردد صبر کرد که او حرف بزند. بالاخره به طرف تختخواب رفت. بیمار او را نگاه می کرد. چهرهاش خسته بود اما چشمان خاکستری رنگش آرام بود. ریو به او لبخند زد:

اگر می توانید بخوابید. من فوراً بر می گردم.

وقتی که دم در رسید شنید که تارو صدایش میکند. به طرف او برگشت. اما گوئی تارو کشاکشی در درون خود داشت و نمی دانست آنچه را که می خواهد بگوید چگونه بیان کند. بالاخره گفت:

ـريو، بايد همه چيز را به من بگوئيد. احتياج دارم كه بدانم.

\_به شما قول مى دهم.

تارو چهرهٔ ورزیدهاش را کمی درهم کشید و لبخندی زد و گفت:

متشکرم. قصد مردن ندارم و مبارزه خواهم کرد. اما اگر بازی را باخته باشم می خواهم که خوب تمام کنم.

ريو خم شد و شانهٔ او را فشرد و گفت:

نه، برای رسیدن به تقدس باید زنده بود، مبارزه کنید.

در عرض روز، سرما که بسیار شدید بود کمی از شدت خود کاست اما بعدازظهر جای خود را به رگبار و تگرگ تندی داد. هنگام غروب، آسمان کمی باز شد و سرما گزنده تر شد. ریو در آغاز شب به خانه برگشت، بی آن که پالتواش را در آورد وارد اطاق دوستش شد، مادرش بافتنی می بافت. تارو گوئی از جای خود تکان نخورده بود، اما لبهایش که بر اثر تب سفید شده بود از نبردی که در درون او جریان داشت حکایت می کرد. دکتر پرسید:

-خوب؟ چطوريد؟

تارو شانههای پهنش را که از رختخواب بیرون افتاده بود کمی تکان داد و گفت:

## \_هیچ، دارم می بازم.

دکتر به روی او خم شد. غده ها در زیر پوست سوزان تشکیل شده بود و سینه اش گوئی صداهای یک کارگاه آهنگری زیرزمینی را در خود داشت. تارو به طور عجیبی عوارض هر دو نوع بیماری را نشان می داد، ریو وقتی که اندام خود را راست می کرد گفت که هنوز وقت کافی نبوده است که سرم همهٔ اثر خود را نشان دهد. تارو خواست چند کلمه بگوید اما موجی از تب گلوی او را فشرد و کلمات را در خود غرق کرد.

پس از شام ریو و مادرش برگشتند و در کنار بیمار نشستند. شب برای او با مبارزه آغاز می شد و ریو می دانست که این نبرد سخت با فرشتهٔ طاعون تا بامداد ادامه خواهد یافت.

قویترین سلاح تارو، شانه های محکم و سینهٔ پهن او نبود، بلکه این خونی بود که کمی پیش ریو زیر سوزن جاری ساخته بود، و در این خون، چیزی که درونی تر از روح بود و هیچ دانشی نمی توانست آن را کشف کند. و ریو می بایستی فقط مبارزهٔ دوست خود را تماشا کند. چندین ماه شکست پیاپی به او آموخته بود که میزان تأثیر آنچه را که می بایست انجام دهد، دمل هائی را که می بایست ایجاد کند، داروهای مقوی را که می بایست تزریق کند، قبلاً پیش بینی کند. در واقع یگانه وظیفهٔ او فرصت دادن به آن تصادفی بود که در اغلب موارد روی نمی داد. و می بایستی این تصادف روی بدهد. زیرا ریو خود را با چهرهای از طاعون روبرو می دید که مبهوتش می کرد. یک بار دیگر طاعون روش هائی را که بر ضدش به کار می رفت منحرف می کرد. از مکان هائی که مستقر شده بود نایدید می شد و در

جاهائی ظاهر میگشت که انتظارش را نداشتند. یکبار دیگر می کوشید که به حیرت اندازد.

تارو بی حرکت مبارزه می کرد. سراسر شب، در برابر جهشهای بیماری کوچکترین هیجانی نشان نداد فقط با همهٔ هیکل درشت خویش و با صبر و شکیبائی مبارزه را ادامه داد. اما حتی یکبار نیز زبان باز نکرد تا با آن لحن خاص خود بگوید که تفریح و سرگرمی برایش پایان یافته است. ریو فقط مراحل نبرد را در چشمان دوستش مشاهده می کرد که به نوبت باز یا بسته بود. پلکها بر روی هم فشرده یا از هم فاصله گرفته بود و نگاه بر روی چیزی ثابت مانده و یا به دکتر و مادرش دوخته شده بود. هر بار که نگاه دکتر با این نگاه تلاقی می کرد، تارو با کوشش زیادی لبخند می زد.

در این میان، صدای پاهای سریعی را از کوچه شنیدند. عابرین از جلو غرش دوردستی فرار می کردند که کمکم نزدیک شد و کوچه را از ریزش خود آکند: باران از نو شروع شده بود، و کمی بعد با تگرگی در آمیخت که روی کف کوچه صدا می کرد. در برابر پنجره ها پرده های بزرگ موج زدند. در نیمه تاریکی اطاق، ریو که لحظه ای بر اثر باران حواسش پرت شده بود دوباره تارو را که صورتش با نور چراغ خوابی روشن بود نگاه می کرد. مادرش بافتنی می بافت و گاهگاه سر بر می داشت و به دقت بیمار را نگاه می کرد. اکنون دکتر همهٔ کارهائی را که باید انجام می داد کرده بود، پس از باران، اکنون دکتر همهٔ کارهائی را که باید انجام می داد کرده بود، پس از باران، سکوت در اطاق عمیق تر شد. دکتر که بر اثر بی خوابی متشنج بود، احساس می کرد که در مرزهای سکوت، آن صفیر ملایم و منظم را می شنود که در سراسر اپیدمی همراهش بوده است. به مادرش اشاره ای کرد که برود و بخوابد. مادام ریو با حرکت سر رد کرد و چشمانش برق زد. بعد در کمال بخوابد. مادام ریو با حرکت سر رد کرد و چشمانش برق زد. بعد در کمال دقت با نوک میلهای بافندگی، دانه ای را که از آن اطمینان نداشت امتحان کرد. ریو برخاست تا به بیمار آب بدهد و برگشت و نشست.

رهگذران، با استفاده از آرام شدن باران، به سرعت از پیادهرو می گذشتند. صدای قدمهاشان کمتر می شد و دور می گشت. دکتر برای نخستین بار پی برد که این شب، پر از عابران دیر وقت و خالی از زنگهای

آمبولانس، شبیه شبهای دوران گذشته است. شبی بود نجات یافته از طاعون. و گوئی بیماری که به زور سرما و روشنائی و ازدحام مردم رانده شده بود، از اعماق تاریک شهر فرار کرده و به این اطاق گرم پناه آورده بود تا آخرین هجوم خود را به تن بی حرکت تارو بیاورد. دیگر خرمن کوب بلا در آسمان شهر نمی چرخید، اما آهسته در هوای سنگین اطاق صفیر می زد. صدای آن بود که ریو از ساعتها پیش می شنید. می بایستی صبر کنند تا در آنجا هم این صفیر خاموش شود. تا در آنجا هم طاعون اعتراف به شکست کند.

كمي پيش از سپيده دم، ريو به طرف مادرش خم شد و گفت:

ـ تو باید بخوابی تا بتوانی ساعت هشت جای مرا بگیری. پیش از خوابیدن، قطره در دماغت بریز.

مادام ریو برخاست. بافتنی اش را جمع کرد و به طرف رختخواب رفت. تارو از مدتی پیش چشمهایش را باز نمی کرد. عرق، موهای او را روی پیشانی محکمش حلقه کرده بود. مادام ریو آه کشید و بیمار چشمانش را باز کرد. چهرهٔ مهربان را دید که روی صورتش خم شد است و لبخند مصرانه دوباره ظاهر شد. اما چشمها بلافاصله بسته شد. ریو وقتی که تنها ماند روی صندلی راحتی که مادرش ترک کرده بود جای گرفت. کوچه ساکت بود و اکنون سکوت مطلق برقرار بود. سرمای صبحگاهی رفته رفته در اطاق احساس می شد.

دکتر چرتش برد، اما اولین کالسکهٔ بامدادی او را از این چرت بیرون کشید. تنش لرزید و تارو را نگاه کرد. پی برد که وقفهای روی داده و بیمار هم خوابش برده است. چرخهای چوبی و آهنی کالسکهٔ اسبی هنوز در دوردست می چرخید. وقتی که دکتر به طرف تختخواب پیش رفت، تارو با چشمان بی حالتش او را نگاه می کرد، گوئی هنوز، با چشمان باز در خواب بود. ریو یرسید:

\_خوابيديد.نه؟ \_آري.

ـ بهتر نفس می کشید؟

ـ كمي.اين مي تواند مفهومي داشته باشد؟

ريو ساكت ماند، و پس از لحظه اي گفت:

ـنه، تارو، این هیچ مفهومی ندارد. شما هم مثل من از تخفیف بامدادی خبر دارید.

تارو تصديق كرد و گفت:

\_متشكرم. هميشه به من جواب درست بدهيد.

ریو در پای تختخواب نشسته بود. در کنار خودش، پاهای تارو را، کشیده و سفت، مانند پاهای مردهای احساس می کرد. تارو محکمتر نفس می کشید. نفس نفس زنان گفت:

ـ تب دوباره شروع می شود. نه، ریو؟

-آرى، اما ظهر . أن وقت مى توانيم نظرى بدهيم.

تارو چشمهایش را بست، گوئی میخواست نیروهای خود را جمع کند. حالت خستگی و بیزاری در قیافهاش خوانده می شد. در انتظار تبی بود که از هم اکنون در گوشهای از اعماق درونش به جنب و جوش افتاده بود. وقتی که چشمها را باز کرد نگاهش کدر شده بود. وقتی این نگاه روشن شد که ریو را دید به طرف او خم شده است. دکتر می گفت:

ـبخوريد.

تارو آب خورد و سرش را روی بالش رها کرد. گفت: «طولانی است» ریو بازوی او را گرفت اما تارو که نگاههایش را برگردانده بود دیگر عکس العملی به خرج نمی داد. و ناگهان تب، چنان که گوئی سدی را در درون شکسته باشد، آشکارا تا پیشانی او حمله آورد. وقتی که نگاه تارو به طرف دکتر بازگشت، ریو با چهرهٔ عصبی اش کوشید که به او دل و جرأت بدهد. لبخندی که تارو کوشید بزند، از فکهای بهم فشرده و لبهائی که با کفی سفید رنگ اندوده شده بود فراتر نرفت. اما در چهرهٔ منجمدش، چشمها باز هم با همهٔ برق جرأت درخشیدند.

ساعت هفت مادام ريو وارد اطاق شد، دكتر به دفتر كارش رفت تا به

بیمارستان تلفن کند و عوضی برای خود معین کند. همچنین تصمیم گرفت عیادتهایش را به وقت دیگری بگذارد. لحظهای روی نیمکت مطبش دراز کشید. اما تقریباً بلافاصله برخاست و به اطاق بازگشت، تارو سرش را به طرف مادام ریو برگردانده بود و این اندام کوچک را که در کنار او روی یک صندلی نشسته و دستها را روی رانها به هم آورده بود نگاه می کرد. او با چنان دقتی پیرزن را نگاه می کرد که مادام ریو انگشت خود را به روی لبها گذاشت و برخاست و چراغ بالای سر او را خاموش کرد. اما در پشت پردهها، روز به سرعت روشن می شد و کمی بعد، وقتی که خطوط چهره بیمار از میان تاریکی مشخص شد، مادام ریو دید که تارو باز هم همانطور نگاهش می کند. به طرف او خم شد، بالشش را درست کرد و وقتی که به جای نگاهش می کند. به طرف او خم شد، بالشش را درست کرد و وقتی که به جای گذاشت. در آن لحظه صدای گنگی را شنید که گوئی از ته چاه در می آمد و از و تشکر می کرد و می گفت که حالا راحت تر است. وقتی که دوباره به جای خود نشست، تارو چشمانش را بسته بود و چهرهٔ ناتوانش، با وجود دهان قفل شده، گوئی از نو لبخند می زد.

هنگام ظهر، تب به اوج خود رسیده بود. نوعی سرفهٔ داخلی اندام بیمار را تکان می داد. اکنون تارو خون بالا می آورد. خیار کها دیگر باد نمی کرد و سفت و سخت، مانند مهره هائی که در گودی مفاصل پیچ شود به جای خود باقی بود. و ریو شکافتن آنها را غیر ممکن شمرد. در فواصل تب و سرفه، تارو باز هم دورادور، دوستانش را نگاه می کرد. اما کمی بعد، دیگر چشمانش کمتر باز می شد و برقی که چهرهٔ درهم ریخته اش را روشن می کرد لحظه به لحظه جلای خود را از دست می داد. طوفانی که جسم او را با جهشهای تشنج آلود تکان می داد، دورادور برقی در این چهره پدید می آورد و تارو به تدریج در ژرفنای این طوفان فرو می رفت. ریو دیگر در برابر خود فقط ماسک بی حالتی را داشت که لبخند از آن رخت بر بسته بود. این هیکل انسانی که آن همه به وی نزدیک بود اکنون با ضربت نیزه سوراخ شده، با رنجی فوق بشری گذاخته گشته و با همهٔ بادهای خشمگین آسمان درهم پیچیده بود و اکنون

در برابر چشمان او به اعماق آبهای طاعون فرو می رفت و ریو برای نبرد با این طغیان هیچ قدرتی نداشت. مجبور بود با دست خالی و قلب شکسته، بی سلاح و بی یاور بر ساحل بایستد و شاهد این مصیبت باشد. و عاقبت اشکهای ناتوانی بر چهرهٔ ریو ریخت و نگذاشت او ببیند که تارو ناگهان به سوی دیوار برگشت و با نالهای تو خالی جان داد؛ چنان که گوئی در گوشهای از وجود او سیم حساسی پاره شده باشد.

شبی که به دنبال آن آمد دیگر شب نبرد نبود، بلکه شب سکوت بود. در این اطاق بریده از دنیا بر فراز این جسد که اکنون لباسی به تن داشت، ریو گسترش آن آرامش حیرت آور را احساس کرد که چندین شب پیش، در روی تراس بر فراز طاعون و به دنبال حمله به دروازه ها بر قرار شده بود. از هم اکنون، به همان سکوتی می اندیشید که در بستر خالی مردگان احساس می شد. همه جا همان وقفه، همان فاصلهٔ باشکوه و همان آرامشی بود که به دنبال نبردها می آمد. و این سکوت، سکوت شکست بود. اما این سکوتی که اکنون دوست او را در بر گرفته بود، متراکم تر بود. و با سکوت کوچهها و شهر آزاد شده از طاعون چنان تطبیقی داشت که ریو احساس کرد این بار شکست نهائی است، همان سکوتی که جنگها را پایان می دهد و از صلح و آرامش عذاب علاج ناپذیری می سازد. دکتر نمی دانست که آیا تارو به هنگام مرگ به آرامش دست یافته است یا نه؟ اما دست کم در این لحظه می دانست که دیگر برای خود او آرامشی امکان نخواهد داشت، همان طور که برای مادر حدا شده از فرزند یا برای مردی که دوستش را کفن می کند آرامشی وجود خدارد.

در بیرون همان شب سرد بود و ستارگان یخ زده در آسمان روشن و منجمد. در اطاق نیمه تاریک، سنگینی سرما بر روی شیشهها و نفس رنگ باختهٔ یک شب قطبی احساس می شد. در کنار تختخواب، مادام ریو با همان حالت خودمانی اش نشسته بود و طرف راست را چراغ خواب روشن کرده بود. در وسط اطاق، دور از روشنائی، ریو در صندلی راحتی منتظر بود. فکر زش هر لحظه به مغز وی می رسید ولی او خود را از این فکر رها می کرد.

در آغاز شب، صدای قدمهای عابران را در شب یخ زده به وضوح شنیده بود. مادام ریو پرسیده بود:

ـ ترتیب همه کار را دادی؟

ـآرى، تلفن كردم.

و آنگاه شب زنده داری خاموش خود را از سر گرفته بود. مادام ریو گاهگاه پسرش را نگاه می کرد. هر وقت که نگاه هاشان با هم تلاقی می کرد، ریو به او لبخند می زد. صداهای آشنا در شب به دنبال هم شنیده می شد. با این که هنوز رسما اجازه داده نشده بود، اتومبیل ها دوباره به راه افتاده بودند. آنها به سرعت بر روی سنگفرش می لغزیدند و ناپدید می شدند و دوباره ظاهر می شدند. صداها، نداها، باز هم سکوت، صدای پای اسب، جیرجیر پیچیدن دو تراموا، همهمهٔ نامشخص، و باز هم نفسهای شب.

\_برنار؟

\_بلي.

ـخستهنيستي؟

ــنه.

می دانست که مادرش چه فکر می کند و می دانست که مادرش در این لحظه او را دوست می دارد. اما در عین حال می دانست که دوست داشتن یک موجود چیز مهمی نیست و یا دست کم عشق هر گز آنقدر قوی نیست که بیان خاص خودش را پیدا کند. بدینسان او و مادرش پیوسته همدیگر را در میان سکوت دوست داشتند. و بالاخره مادر و یا پسر به نوبهٔ خود خواهد مرد بی آنکه در سراسر زندگی شان توانسته باشند، بیان بر جسته ای از محبت خود بکنند. به همین ترتیب او در کنار تارو زندگی کرده بود آن روز تارو مرده بود بی آنکه دوستی شان واقعاً مجال زیستن پیدا کند. تارو همانطور که خودش می گفت بازی را باخته بود. اما آیا چه بردی نصیب ریو شده بود؟ برد او در این میان فقط این بود که طاعون را بشناسد و به یاد بیاورد؛ دوستی را بشناسد و به یاد بیاورد؛ دوستی بیاورد؛ دوستی بیاورد، محبت را بشناسد و روزی مجبور باشد که به یاد بیاورد. تمام آنچه انسان می توانست در بازی طاعون و زندگی ببرد، عبارت از بیاورد. تمام آنچه انسان می توانست در بازی طاعون و زندگی ببرد، عبارت از

معرفت و خاطره بود. و شاید آنچه تارو «بردن بازی» می نامید همین بود.

باز هم اتومبیلی گذشت و «مادام ریو» کمی روی صندلیش تکان خورد. ریو به او لبخند زد. مادرش به او گفت که خسته نیست و بلافاصله افزود:

ـتو باید بروی آنجا در کوهستان استراحت کنی. ـحتماً مامان.

آری، آنجا استراحت می کرد. چرا نکند؟ این کار در عین حال برای او بهانه ای می شد برای یادبود. اما اگر بردن بازی فقط همین بود، زیستن، تنها با آنچه انسان می داند و آنچه به یاد می آورد و محروم از آنچه آرزو دارد، چه دشوار بود. بی شک تارو نیز همینطور زیسته بود و می دانست که زندگی بدون آرزوها چقدر عقیم است. آرامش بی امید و آرزو وجود ندارد و تارو که بدون آرزوها چقدر عقیم است. آرامش بی امید و آرزو وجود ندارد و تارو که هیچکس نمی تواند از محکوم ساختن خودداری کند و قربانیان نیز گاهی هیچکس نمی تواند از محکوم ساختن خودداری کند و قربانیان نیز گاهی خود را در مقام جلاد می بینند. . . آری تارو در چنگ آشفتگی و تضاد زندگی کرده بود و هرگز امید و آرزو را به خود ندیده بود . آیا به همین سبب بود که به فکر «تقدس» افتاده و آرامش درون را در خدمت به مردم جسته بود ؟ در حقیقت ریو هیچ نمی دانست و این نکته از نظر او چندان اهمیتی نداشت. یگانه تصویرهائی که از تارو در مغز او می ماند تصویر مردی بود که فرمان اتومبیل او را محکم در دست می گرفت تا آن را براند و تصویر این تن درشتی که اکنون بی حرکت دراز کشیده بود . گرمای زندگی و تصویر مرگ ... این که اکنون بی حرکت دراز کشیده بود . گرمای زندگی و تصویر مرگ ... این بود معرفت.

بی شک به همین سبب بود که دکتر ریو صبح آن روز با کمال آرامش خبر مرگزنش را دریافت کرد. در دفتر کارش بود. مادرش تقریباً دوان دوان آمده بود تا تلگرامی را به او بدهد، بعد برای اینکه انعامی به نامهرسان بدهد بیرون رفته بود. وقتی که بازگشت، پسرش تلگرام گشوده را در دست گرفته بود. مادرش او را نگاه کرد، اما ریو مصرانه، صبح زیبائی را که روی بندرگاه بالا می آمد از ینجره نگاه می کرد. مادام ریو گفت:

ـبرنار.

دكتر با گيجي او را نگاه كرد.

مادام ريو پرسيد:

در تلگرام خبري بود؟

ريو تصديق كرد:

ـآرى بود. امروز يک هفته است.

مادام ریو سرش را به طرف پنجره بر گرداند. دکتر خاموش بود. بعد به مادرش گفت که گریه نکند و گفت که انتظار چنین خبری را داشت اما با وجود این دشوار بود. فقط، به هنگام گفتن این حرف، می دانست که رنج او غیر منتظر نیست. از ماهها پیش، و از دو روز پیش، همین رنج بود که ادامه داشت.

عاقبت، دروازه های شهر در سپیده دم یکی از بامدادن زیبای فوریه، همراه با تبریک مردم، روزنامه ها، رادیو و اعلامیه های استانداری باز شد. اکنون به عهدهٔ راوی است که وقایع نگار ساعت های بعد از افتتاح دروازه ها باشد. با اینکه خود او از کسانی بود که آزاد نبودند با همهٔ وجودشان در این شادی شد کت کنند.

جشنهای بزرگ برای روز و برای شب ترتیب داده شده بود. قطارها در ایستگاههای راه آهن دود و دم به راه انداختند و در همان حال کشتی ها که از دریاهای دور دست آمده بودند، در بندرگاه ما پهلو گرفتند تا با روش خاص خود نشان دهند که آن روز، برای کسانی که از جدائی می نالیدند روز بزرگ وصال است.

در این جا به سادگی می توان آن احساس جدائی را که مدتها در دل همشهریان ما جای گرفته بود، تصور کرد و دانست که به چه صورتی در آمده بود. قطارهایی که در سراسر روز وارد شهر ما شدند عیناً مانند قطارهایی که از شهر خارج شدند آکنده از مسافر بودند. هر کسی در اثنای آن پانزده روز انتظار برای خود بلیط قطار خریده بود و همه از این می ترسیدند که مبادا تصمیم استانداری در آخرین لحظه لغو شود. عدهای از مسافران که به شهر نزدیک می شدند، کاملا از هراسهای خویش نجات نیافته بودند، زیرا اگر

هم به طور کلی از سرنوشت نزدیکان خود با خبر بودند، از سرنوشت دیگران و خود شهر خبری نداشتند و در خیال، چهرهٔ وحشتناکی برای آن ساخته بودند. اما این نکته فقط دربارهٔ کسانی صدق می کرد که در طول آن مدت در آتش شور و سودا نسوخته بودند.

سودازدگان، در واقع، تسلیم فکر ثابت خویش بودند. تنها یک چیز برای آنان تغییر کرده بود: زمان ... که در سراسر ماههای غربتشان خواسته بودند آن را جلوتر برانند تا زودتر بگذرد. باز هم وقتی که منظرهٔ شهر ما را از دور می دیدند، با شور و شوق می خواستند که بر سرعت آن بیفزایند. اما به محض اینکه قطار آغاز به توقف کرد آرزو کردند که زمان دیرتر بگذرد. احساس نامشخص و در عین حال تند و تیز همهٔ این ماههائی که برای عشقشان از دست رفته بود، ادعای مبهم نوعی پاداش را در آنان به وجود می آورد که بر اثر آن، زمان سرور و شادی دوبار کندتر از زمان انتظار بگذرد. و آنان که در یک اطاق یا بر روی اسکله منتظرشان بودند، نظیر رامبر که زنش به محض خبر شدن، از هفته ها پیش مقدمات رسیدن به او را فراهم کرده بود و جار همان بی صبری و همان آشفتگی بودند. زیرا این عشق یا این محبت را ماههای طاعون به صورت «ذهنی» در آورده بود، و رامبر با تنی لرزان منتظر بود این احساس ذهنی را با موجودی مادی که تکیه گاه آن شمرده می شد روبر و کند.

آرزو داشت دوباره به همان کسی مبدل شود که در آغاز اپیدمی آماده بود به یک حمله از شهر فرار کند و به دیدن کسی بشتابد که دوستش داشت. اما می دانست که چنین تحولی ممکن نیست. می دانست که طاعون در او نوعی گیجی به وجود آورده است که با همهٔ نیروی خویش می کوشد آن را انکار کند و با وجود این مانند اضطراب گنگی در درونش ادامه می یابد. از جهتی این احساس را داشت که طاعون بسیار ناگهانی پایان یافته و او حضور ذهن لازم را نداشته است. سعادت با آخرین سرعت پیش می آمد و حادثه ای که روی داده بود سرعتش از انتظار بیشتر بود. رامبر پی می برد که همه چیز که یکباره به او پس داده خواهد شد و شادی التهابی است که لذت بردن از آن

ممكن نيست.

وانگهی، همه کس، با آگاهی کمتر یا بیشتر، نظیر او بودند و در اینجا باید از همه صحبت کرد. در این سکوی راهآهن که زندگی شخصی آنان آغاز مي شد، هنوز هم با مبادلة چشمكها و لبخندها، اشتراك وضع خويش را با ديگران احساس مي كردند. اما احساس غربتشان، به محض ديدن اولين دود و دم قطار ناگهان در زیر رگبار شادی مبهم و گیج کنندهای خاموش شد. وقتی که قطار ایستاد، جدائی های دور و درازی که اغلب بر روی همین سکوی راهآهن آغاز شده بود، در یک ثانیه پایان یافت. در همان لحظهای که بازوها با حرصی پر از شور و شادی به دور تنی حلقه شد که شکل جسمانی آن را فراموش کرده بو دند. خود رامبر وقت نگاه کردن به این موجودی را که به سوی او می دوید و خود را به سینهٔ او می فشرد پیدا نکرد. وقتی او را در میان بازوانش گرفته بود و سری را که فقط موهای آشنای آن را می توانست ببیند به سینه می فشرد، اشک هائی را که نمی دانست زائیده شادی حاضر است یا رنج نهفتهٔ آن مدت طولانی، رها کرد تا بریزد. دست کم مطمئن بود که این اشکها نخواهد گذاشت او بداند این چهرهای که در گودی شانهاش پنهان شده است چهرهٔ رؤیاهای دور و دراز اوست یا چهرهٔ یک بیگانه. تعدها مي توانست يي ببرد كه آيا سوءظن او حقيقت داشت يا نه؟ فعلا مي خواست مانند همه رفتار کند. مانند همهٔ کسانی که در اطرافش بودند و گوئی فکر می کردند که ممکن است طاعون بیاید و برود بی آنکه دل های مردم را تغییر دهد.

در حالی که همدیگر را تنگ در بازوان می فشردند به خانه هاشان رفتند. هیچ چیز دیگری در دنیا نمی دیدند، ظاهراً بر طاعون پیروز شده بودند، همهٔ بدبختی ها را فراموش کرده بودند و نیز به یاد کسانی نبودند که باز با همان قطار آمده و هیچکس را نیافته بودند و آماده بودند که در خانه هاشان با تأیید آن ترسی روبرو شوند که قبلا سکوت طولانی در دل هاشان به وجود آورده بود.

برای اینان که هیچ همراهی بجز رنج تازه نفسشان نداشتند، برای

عدهای دیگر که در این لحظه خود را تسلیم خاطرهٔ موجود از دست رفتهای می کردند، وضعی کاملا دگرگونه وجود داشت و احساس جدائی در آنان به اوج خود رسیده بود. برای اینان، یعنی مادران، شوهران و عاشقانی که همهٔ نشاط زندگی شان را همراه موجودی که اکنون در گودالی ناشناس ناپدید شده و یا به صورت مشتی خاکستر در آمده بود از دست داده بودند، همیشه طاعون بود.

اما چه کسی به این تنهائیها فکر می کرد؟ به هنگام ظهر آفتاب بر نفسهای سرما که از بامداد در هوا می جنگید غلبه کرده بود و امواج مداوم نور ثابت خود را بر روی شهر می ریخت، روز متوقف شده بود. توپهای استحکامات، بر فراز تپهها، لاینقطع در آسمان یکنواخت غریدند. تمام مردم شهر بیرون می ریختند تا این لحظهٔ فشرده را که در آن دوران رنجها پایان می گرفت و دوران فراموشی هنوز نرسیده بود جشن بگیرند.

در همهٔ میدانها می رقصیدند. روز به روز عبور و مرور به طور قابل ملاحظهای در افزایش بود و اتومبیلها که فراوان شده بودند، به زحمت در کوچههای شلوغ پیش می رفتند. ناقوسهای شهر سراسر بعدازظهر را می نواختند و با طنینهاشان آسمان آبی و طلائی را آکنده می ساختند. در کلیساها دعای شکران خوانده می شد، اما در همان حال مراکز خوش گذرانی هم از جمعیت مالامال بود، کافهها، بی آنکه در غم آینده باشند، آخرین مشروبات خود را پخش می کردند. جلو پیشخوان آنها جمع مردمی که ظاهر هیجان زده ای داشتند، به همدیگر فشار می آوردند. و در میان آنان جفتهائی دست در آغوش هم داشتند و از این که مردم شاهد حرکاتشان باشند پروائی نداشتند. همه فریاد می زدند یا می خندیدند. آن نیروی حیاتی را که در ظرف چند ماه ذخیره کرده و روح خود را بر آن نگهبان گذاشته بودند، در این روزی که گوئی روز زنده ماندنشان بود، به مصرف می رساندند. فردا خود زندگی با همهٔ احتیاط کاری هایش آغاز می شد. فعلا مردمی که از طبقات گوناگون بودند، در کنار هم می نشستند و برادرانه رفتار می کردند، مساواتی را که حضور مرگ نتوانسته بود عملی سازد، شادی و می کردند، مساواتی را که حضور مرگ نتوانسته بود عملی سازد، شادی و می کردند، مساواتی را که حضور مرگ نتوانسته بود عملی سازد، شادی و

سرور نجات، دست کم برای چند ساعت برقرار کرده بود.

اما همه چیز در این جنجال مبتذل خلاصه نمی شد. آنان که در پایان روز در کنار رامبر کوچهها را یر کرده بودند، اغلب، شیرین ترین خوشبختی ها را در زیر نقاب ظاهری آرام مخفی داشتند. جفتها و خانوادههای متعدد، فقط ظاهر گردش کنندگان ساکتی را داشتند. در واقع اغلب آنهابه بازدید مکانهائی می رفتند که در آن مکانها رنج برده بودند. و كارشان اين بود كه علائم آشكار و يا مخفى طاعون و آثاري را كه از خود به جای گذاشته بود، به از راه رسیدگان نشان دهند. در بعضی موارد به این اکتفاء می کردند که نقش راهنمای طاعون دیده و نقش کسی را بازی کنند که شاهد حوادث فراوان بوده است و بي آن كه خاطرهٔ ترس و وحشت را تجديد کنند از خطر حرف می زدند. این خوشی ها بی آزار بود. اما در موارد دیگر این شرح به صورت لرزانندهای در می آمد، مثلا عاشقی که خود را تسلیم دلهرهٔ شیرین خاطرات کرده بود، می توانست به همراهش بگوید: «در این مکان و در چنین زمانی تو را آرزو کردم و تو نبودی.» این سیاحان شور و عشق در آن لحظه می توانستند وضع خودشان را تشخیص دهند: آنان در میان اقیانوس هیاهو که احاطه شان کرده بود، جزیره های کوچکی از زمزمه و راز گوئی بودند آنان به مراتب بهتر از ارکستر های چهارراهها از نجات واقعی خبر می دادند. زیرا این جفتهای شیفته، تنگ در کنار هم، و حریص گفتگو، در میان هیاهو با همهٔ پیروزی و افراط سعادت، تأکید می کردند که طاعون پایان یافته و دوران وحشت به سر آمده است. آنان با خیال راحت و به رغم همهٔ بدیهیات ، آشنائی ما را با آن دنیای دیوانه واری که در آن مرگ انسان مانند مرگ مگس ها عادی بود، با آن وحشیگری مسلم و آن هذیان حساب شده، با آن گرفتاری و زندانی که خو د را در تجاوز به همه چیز آزاد می شمر د و با آن بوی مرگ که اگر کسی را نمیکشت مبهوتش میساخت انکار مى كردند. و بالاخره انكار مى كردند كه ما همان مردم بهت زدهاى باشيم كه همه روزه گروهی از افرادش در کام کورهای به دود چرب بدل شوند و دیگران یای در زنجیر ناتوانی و ترس به انتظار نوبت خود باشند. دکتر ریو که در پایان روز، برای رسیدن به محلههای بیرون شهر، در میان صدای ناقوسها، توپها و موزیک و فریادهای گوشخراش، تنها راه می رفت، این منظرهها توجهش را جلب می کرد. حرفهٔ او ادامه داشت، زیرا برای بیماران تعطیل وجود ندارد. در نور زیبا و لطیفی که بر روی شهر می تابید، بوهای قدیمی گوشت کباب شده و مشروب رازیانه بر می خاست. در اطراف او چهرههای خوشحال به سوی آسمان بر می گشت. مردان و زنان با چهرهٔ آتشین و با همهٔ هیجان و فریاد هوس به گردن هم می آویختند. آری طاعون و وحشت پایان یافته بود و این بازوان که به هم حلقه می شدند، در حقیقت، می گفتند که طاعون عبارت از غربت و جدائی، به مفهوم عمیق حکمه، بود.

برای نخستین بار ریو می توانست به این حالت آشنائی که از مدتها پیش در همهٔ چهرههای رهگذران می دید نامی بدهد، اکنون برای او کافی بود که به دوروبر خود نگاه کند. همهٔ این اشخاص که همراه با بدبختی و محرومیتها به یایان طاعون رسیده بودند، لباس نقشی را که سابقاً، از مدتها پیش، به عهده داشتند بر تن کرده بودند و سر و وضع مهاجرانی را داشتند که نخست چهرههاشان و اکنون لباس هاشان حکایت از دوری و کشور دوردست شان می کرد. از لحظه ای که طاعون دروازه های شهر را بسته بود، آنها فقط در جدائی زیسته بودند و از آن گرمای انسانی که سبب فراموشی همه چیز می شود محروم مانده بودند. در هر گوشهای از شهر، مردان و زنان به درجات مختلف در حسرت وصالی به سر برده بو دند که برای همهٔ آنها از یک نوع نبود ولی برای همهٔ آنان به یک اندازه محال بود. اغلب آنان با همهٔ نیروشان در حسرت موجود غایبی، گرمای اندامی و یا در حسرت مهربانی یا عادت فریاد زده بودند. عدهای بی آنکه خود بدانند به سبب محرومیت از دوستی مردم و به این سبب که نمی توانند با وسائل عادی دوستی، یعنی نامه و قطار و کشتی به آنان برسند، رنج می بردند. عدهٔ دیگری که بسیار کم بودند، شاید مانند تارو در آرزوی وصال چیزی به سر برده بودند که نمی توانستند تشریحش کنند، اما در نظرشان یگانه غنای خواستنی جلوه می کرد. و چون نام دیگری برایش پیدا نمی کردند، آن را «آرامش» می نامیدند.

ریو همانطور راه می رفت. هر چه بیشتر می رفت ازد حام در اطراف او بیشتر می شد، هیاهو بالا می گرفت و چنین به نظرش می رسید که محلات بیرون شهر هر لحظه عقبتر می رود. به تدریج، در آن جسم عظیمی که زوزه می کشید تحلیل می رفت. اکنون فریاد این جسم عظیم را بهتر می فهمید زیرا دست کم برای یک سهم، فریاد خود او نیز بود. آری، همه با هم، در جسم و روحشان، از تعطیلی دشوار، از غربتی لاعلاج و از عطشی اقناع نشده رنج برده بودند. در میان پشته ها از کشته ها، زنگهای آمبولانس، تهدیدهای آن چیزی که ناچار سرنوشتش می نامیدند، پایکوبی مصرانهٔ ترس و عصیان وحشتناک قلبشان، پیوسته همهمهای بزرگ در گوششان بود و این موجودات وحشتزده را آگاه می کرد که باید میهن واقعی شان را پیدا کنند. برای همهٔ آنان، میهن واقعی در ورای دیوارهای این شهر دم کرده قرار داشت: در خارستانهای عطرآگین روی تهها، در دریا، در سرزمینهای آزاد و در گرانسنگی عشق. آنان می خواستند به سوی آن، به سوی خوشبختی بر گردند و از همه چیز دیگر با بیزاری رو گردان شوند.

و اما دربارهٔ مفهوم این غربت و این آرزوی وصال، ریو چیزی نمی دانست. او که همانطور راه می رفت و از همه سو فشرده می شد و صدایش می زدند، کم کم به کوچه های خلوت تر می رسید و با خود می گفت مهم نیست که این چیزها مفهومی داشته باشد یا نه، بلکه فقط باید دید که آیا پاسخگوی امیدهای مردم بوده است یا نه?

اکنون خود او می دانست که چه پاسخی داده شده است، و آن پاسخ را در اولین کوچههای محلات بیرون شهر که تقریباً خالی بود بهتر می یافت، آنان که به کم قناعت کرده و فقط خواسته بودند به خانهٔ عشق شان بر گردند، اغلب پاداش یافته بودند. هر چند که بعضی از آنها هم همانطور تنها در شهر راه می رفتند و کسی را که در انتظارش بودند نیافته بودند. و باز خوشبخت بودند کسانی که دو بار جدا نشده بودند، مانند بعضی ها که خوشبخت بودند کسانی که دو بار جدا نشده بودند، مانند بعضی ها که

پیش از طاعون نتوانسته بودند با اولین کوشش، آشیان عشق خود را بنا کنند و در طول سالها کورکورانه به دنبال توافق دشواری بودند که عشاق از هم بریده را به همدیگر می پیوندد. آنان مانند ریو این سبکباری را داشتند که همه چیز را به عهدهٔ زمان بگذارند و برای همیشه جدا شده بودند. اما دیگران، مانند رامبر بدون تردید، موجود غائبی را که گمان می کردند از دست دادهاند، بازیافته بودند. آن روز صبح ریو به هنگام جدا شدن از او گفته بود: «جرأت داشته باشید. حالاست که باید حق داشت.» آنها دست کم برای مدتی خوشبخت می شدند. اکنون می دانستند اگر چیزی هست که می توان پیوسته آرزو کرد و گاهی به دست آورد محبت بشری است.

برعکس برای همهٔ آنان که به چیزی فوق بشری رو کرده بودند که حتی تصورش را هم نداشتند، پاسخی نبود. تارو شاید به آن آرامش دشواری که منظورش بود رسیده بود. اما آن را فقط در مرگ یافته بود و در ساعتی دیگر به کارش نمی آمد. دیگران، برعکس، به آرزوی خویش رسیده بودند، زیرا فقط چیزی را خواسته بودند که در خودشان بود و ریو آنان را دم در خانههاشان می دید که در روشنائی دم غروب، با همهٔ نیروی خویش دست در کمر هم انداخته و با شور و شوق همدیگر را نگاه می کنند. و ریو در لحظهای که به کوچهٔ گران و کتار می پیچید، با خود می گفت اشتباه نکرده ایم اگر بگوئیم که شادی، دست کم گاهگاه، کسانی را که به بشر و عشق محقر و شدید او اکتفا کرده اند، یاداش می دهد.

این وقایع به پایان می رسد. وقت آن است که دکتر برنار ریو اعتراف کند که نویسندهٔ آن است. اما پیش از نگاشتن آخرین حوادث آن، دست کم می خواهد دخالت خود را در این کار توجیه کند و بگوید که اصرار داشته است لحن شاهد بی طرفی را داشته باشد. در سراسر مدت طاعون، حرفهٔ او ایجاب می کرد که با اغلب همشهریان خویش تماس بگیرد و از احساسات آنها خبردار شود. پس برای نقل آنچه دیده و شنیده بود، موقعیت خوبی داشت. اما خواسته است که این کار را با خویشتن داری مطلوبی انجام دهد. به طور کلی کوشیده است چیزی بیش از آنچه خود دیده است نقل نکند، به همدردان دوران طاعونش افکاری را که مجبور نبودند داشته باشند نسبت ندهد و فقط از متونی که تصادف و یا بدبختی در اختیارش گذاشته بود استفاده کند.

او که در مورد نوعی جنایت برای ادای شهادت احضار شده، همانطور که شایستهٔ شاهد با حسن نیتی است جانب احتیاط خاصی را نگه داشته است. اما در عین حال بنا به قانون هر قلب شریف، به طور قاطع جانب قربانی را گرفته وخواسته است در یگانه واقعیت هائی که بین شان مشترک بود، یعنی عشق، رنج و غربت، به انسان ها و به همشهریانش ملحق شود . بدینسان حتی یکی از دلهره های همشهریانش نیست که او در آن شریک نباشد و هیچ

وضعى نيست كه وضع او هم شمرده نشود.

برای اینکه شاهد صادقی باشد مجبور بود که بخصوص صحنه او اسناد و شایعات را نقل کند. اما دربارهٔ آنچه شخصاً برای گفتن داشت و دربارهٔ انتظار خویشتن و رنجهایش می بایستی سکوت کند. اگر از آنها استفاده کرده است، فقط برای فهمیدن و یا فهماندن همشهریانش و یا برای دادن شکلی تا حد امکان صریح به آن چیزی بوده است که آنها به طور مبهمی احساس می کردند. حقیقت را بخواهید این کوشش مصلحتی برای خود او چندان گران تمام نشده است. وقتی می دید وسوسه شده است که راز درون خود را با هزاران صدای طاعون زدگان در آمیزد، خودداری کرده و با خود گفته است که حتی یکی از عذابهای او نیست که در عین حال مال دیگران نباشد و در دنیائی که درد و رنجها اغلب فردی است این خود امتیازی شمرده می شود. به طور قطع او می بایستی به نام همه حرف بزند.

اما، دست کم، یکی از همشهریان ما هست که دکتر ریو نمی توانست به نام او حرف بزند. و آن کسی است که تارو روزی دربارهاش به ریو گفته بود: «یگانه گناه واقعی او این است که در دل، آنچه را که بچهها و انسانها را می کشد پذیرفته است؛ در باقی موارد، درد او را می فهمم. اما در مورد این یکی، مجبورم که او را ببخشم. «شایسته است این وقایع، با ماجرای او پایان گیرد که قلبی نادان یا بهتر بگوئیم تنها داشت.

وقتی که دکتر ریو از کوچههای دراز و پر سروصدای آکنده از جشن و سرور بیرون آمد، در لحظهای که به کوچهٔ گران و کتار می پیچید به سدی از پاسبانان برخورد و توقف کرد. انتظار چنین چیزی را نداشت. همهمهٔ دوردست جشن، این محله را بسیار ساکت جلوه می داد و انسان تصور می کرد که این کوچهها، در عین خاموشی خلوت نیز هست. ریو کارتش را در آورد. پاسبان گفت:

ےغیر ممکن است دکتر. دیوانهای هست که به روی مردم تیراندازی میکند.اما اینجا بمانید،ممکن است به درد بخورید.

در این لحظه ریو، گران را دید که به سوی او می آید. گران هم هیچ

چیزی نمی دانست. مانع عبور او شده بودند و متوجه بود که تیرها از خانهٔ او شلیک می شود. از دور، نمای خانه را که آخرین اشعهٔ بی حرارت خورشید طلائیش کرده بود می دیدند. بر گرد خانه، فضای خالی وسیعی جدا شده بود که تا پیاده رو مقابل می رسید. وسط کوچه به وضوح یک کلاه و تکه پارچهٔ کثیفی دیده می شد. ریو و گران از دور می توانستند صف دیگری از پاسبانها را در آن سر کوچه، موازی با همین صفی که مانع پیشروی آنها شده بود ببینند. و پشت سر این صف ساکنان محله با عجله در رفت و آمد بودند. وقتی خوب نگاه کردند پاسبانهای دیگری را هم دیدند که طپانچه به دست و رو به خانه، دم در بناها چمباتمه زده اند. تمام پنجرههای آن خانه بسته بود، با وجود این در طبقهٔ دوم، یک پنجرهٔ نیمه باز به نظر می رسید. سکوت مطلق در کوچه برقرار بود. فقط صدای موسیقی که از مرکز شهر می آمد، گاهگاه به گوش می رسید.

در این لحظه، از بنای مقابل دو تیر طپانچه شلیک شد و قطعات شیشه از پنجرهٔ شکسته به اطراف پرید. بعد دوباره سکوت بر قرار شد. از دور، و پس از سروصداهای آن روز، این صحنه به نظر ریو باورنکردنی می آمد. ناگهان گران که سخت دچار هیجان شده بود گفت:

این پنجرهٔ کتار است. ولی کتار که غیبش زده است.

ريو از پاسبان پرسيد:

-چرا تیراندازی میکنند؟

ـ سرش را گرم می کنند. منتظرند که یک اتومبیل با وسائل لازم برسد. چون به روی هر کس که بخواهد به در ساختمان نزدیک شود تیراندازی می کند. یک پاسبان تیر خورده است.

ـ چرا تيراندازي كرد؟

معلوم نیست. مردم در کوچه تفریح می کردند. وقتی اولین تیر طپانچه شلیک شد چیزی نفهمیدند. با گلولهٔ دوم داد و فریاد بلند شد و یک نفر زخمی شد و همه فرار کردند. حتماً دیوانه است!

در سکوتی که بازگشته بود، دقیقه ها به کندی میگذشت. ناگهان

دیدند که از آن سر کوچه سگی ظاهر شد. اولین سگی بود که ریو پس از مدتها می دید، «اپانیول» کثیفی بود که حتما تا آن روز صاحبانش در خانه مخفی کرده بودند. در طول دیوارها پیش می آمد. وقتی که نزدیک در رسید، تردید کرد، روی پاهای عقب نشست و سرش را بر گرداند که ککهایش را تمیز کند. پاسبانها با سوتهای متعدد صدایش کردند. سرش را بلند کرد، بعد تصمیم گرفت که با تأنی وسط کوچه برود و کلاه را بو کند. در همان لحظه گلولهای از طبقهٔ دوم شلیک شد و سگ مانند کلوچهای روی زمین غلطید و پاهایش را به شدت تکان داد و بالاخره به پهلو افتاد و با تشنجهای طولانی تکان خورد. در پاسخ، پنج یا شش گلوله از درهای روبرو شلیک شد و پنجره را ریزریز کرد و به زمین ریخت. سکوت دوباره بر قرار شد. آفتاب کمی برگشته بود و سایه به پنجرهٔ کتار نزدیک می شد. صدای ترمز اتومبیل در کوچه، پشت سر دکتر شنیده شد. پاسبان گفت:

پلیسها در حالی که مقادیری طناب، یک نردبان و دو بستهٔ دراز پیچیده به برزنت در پشتشان حمل میکردند از اتومبیل پائین میریختند. به کوچهای که روبروی خانهٔ کتار ردیف بناها را دور میزد داخل شدند لحظهای بعد حرکاتی دم در این خانهها مشهود شد. سیس منتظر شدند.

سگ دیگر تکان نمی خورد اما اکنون در برکهٔ تیرهای غوطهور بود.

سرسيدند.

ناگهان از پنجرهٔ خانههائی که پاسبانها اشغال کرده بودند، شلیک مسلسل دستی آغاز شد. در طول تیراندازی، پنجرهای که هدفشان بود خرد و خاکشیر شده و سطح تاریکی را ظاهر ساخت که ریو و گران از جائی که ایستاده بودند چیزی در آن تشخیص نمی دادند. وقتی که تیراندازی متوقف شد، دومین مسلسل از زاویهٔ دیگری و از یک خانهٔ دور تر شروع به شلیک کرد، گلولهها بدون شک وارد چهارچوب پنجره می شد، زیرا یکی از آنها تکهٔ آجری را شکست و پرتاب کرد. در همان لحظه سه پاسبان دوان دوان از کوچه گذشتند و به سرعت از در ورودی داخل شدند. بلافاصله سه پاسبان دیگر

آنها را تعقیب کردند و تیراندازی مسلسل قطع شد. باز هم همه منتظر شدند. دو صدای انفجار دور، از داخل ساختمان به گوش رسید، بعد سروصدائی بلند شد و دیدند که مردی کوچک اندام و بی کت را، در حالی که لاینقطع فریاد می زد، به جای اینکه با خود بکشند، تقریباً روی دست، از خانه خارج کردند. گوئی بر اثر معجزهای همهٔ پنجرههای بستهٔ کوچه باز شد و اشخاص کنجکاو سر از آنها بیرون آوردند، در همان حال جمعی از مردم از خانه ها بیرون ریختند و پشت صف پاسبانها دویدند. لحظهای مرد کوچک اندام را در وسط کوچه دیدند که بالاخره پاهایش به زمین رسیده بود و پاسبانها دست های او را از پشت گرفته بودند. فریاد می زد. پاسبانی به او نزدیک شد. با تأنی و مهارت و با همهٔ نیروی بازوانش، دو مشت به صورت او زد. گران با لکنت زبان گفت:

- كتار است. ديوانه شده!

کتار به زمین افتاده بود. باز هم پاسبان به این تودهٔ بی حرکتی که به روی زمین افتاده بود لگد محکمی زد. بعد دسته ای از پاسبان ها و مردم به طرف دکتر و دوست سالخورده اش به حرکت در آمد. پاسبان گفت:

ـنايستيد!

وقتی که این گروه از برابر ریو گذشت، او چشمانش را برگرداند.

گران و دکتر در پایان شفق به راه افتادند. چنان که گوئی این حادثه کرختی محل را از میان برده بود، کوچهها دوباره از همهمهٔ جمعیت پر نشاطی آکنده می شد. دم در خانه، گران از دکتر خداحافظی کرد. می رفت که کار کند. اما در لحظهای که از پلهها بالا می رفت به دکتر گفت که به ژن نامه نوشته است و حالا راضی است. ضمناً جملهاش را از سر گرفته است. گفت: «همهٔ صفتها را حذف کردم.»

و با لبخند شیطنت آمیزی کلاه از سر برداشت و تعظیم کرد. اما ریو در فکر کتار بود و صدای خفهٔ مشتها که صورت او را له کرده بود دکتر را که به سوی خانهٔ پیرمرد آسمی روان بود دنبال می کرد. شاید اندیشیدن به انسان گناهکاری از اندیشیدن به یک انسان مرده دشو ارتر بود.

وقتی که ریو به خانهٔ بیمار پیر رسید، شب همهٔ آسمان را در بر گرفته بود. از داخل اطاق همهمهٔ دوردست آزادی به گوش میرسید و پیرمرد با همان نشاط همیشگی نخودهایش را از یک دیزی به دیزی دیگر میریخت. میگفت:

حق دارند خوش باشند. برای ساختن یک دنیا همه چیز لازم است. راستی دکتر، همکارتان چه شد؟

صدای انفجار به گوششان می رسید. اما اینها انفجارهای بی خطری بود: بچهها ترقه در می کردند. دکتر در حالی که به سینهٔ بیمار گوشی گذاشته بود گفت:

\_مرد.

پيرمرد كه كمي جا خورده بود گفت:

10Î\_

دكتر افزود:

ـاز طاعون.

پیرمرد پس از لحظهای گفت:

بلی، خوبها میروند. زندگی همین است. اما او مردی بود که می دانست چه می خواهد.

دکتر در حالی که گوشی را به جای خود می گذاشت گفت:

منظورتان از این حرف چیست؟

میج. او حرف بیهوده نمیزد. خلاصه من از او خوشم می آمد. دنیا همین است. دیگران می گویند: «طاعون است، ما در دورهٔ طاعون بودیم.» حتی اگر خجالت نکشند ادعای مدال هم می کنند. آما طاعون یعنی چه؟ زندگی است. همین.

مرتباً بخور بدهيد.

\_اوه! نترسید. من به این زودیها نمی میرم و مرگ همه شان را به چشم می بینم. من می دانم چطور زندگی کنم.

فریادهای شادی از دور به او جواب داد. دکتر وسط اطاق توقف کرد:

ـ برایتان اشکال ندارد که من روی تراس بروم؟

چه اشکالی دارد. میخواهید آنها را از بالا ببینید. ها؟ خواهش میکنم بفرمائید.اما آنها همیشه همانند که بودند.

ريو به طرف پلكان به راه افتاد.

راستی دکتر، درست است که میخواهند بنای یادبود برای مردگان طاعون درست کنند؟

روزنامهها اینطور می گویند. یک لوح سنگی، یا یک کتیبه.

\_مطمئن بودم. چند سخنرانی هم می کنند.

پیرمرد خندهٔ خفهای می کرد:

از همین حالا صدایشان را می شنوم: «مردگان ما ...» و بعد هم می روند شکمی از عزا در آرند.

ریو قدم در پلکان گذاشته بود. آسمان عظیم سرد بر فراز خانهها می درخشید و، نزدیک تپهها، ستارهها مانند سنگ آتش زنهٔ سخت جلوه می کرد. این شب با شبی که او و تارو برای فراموش کردن طاعون به روی این تراس آمده بودند چندان فرقی نداشت. اما امشب دریا در پای صخرهها پر هیاهوتر از آن شب بود. هوا ثابت و سبک بود و خالی از نفسهای شوری که باد نیمگرم پائیز با خود می آورد. با وجود این، همهمهٔ شهر همراه با صدای موج به پای تراسها می خورد. اما این شب شب نجات بود، نه شب عصیان. از دور، سیاهی سرخ فامی محل بولوارها و میدانهای چراغانی شده را نشان می داد. در شبی که اکنون آزاد شده بود، هوس بند از پای برداشته بود و غرش آن بود که تا به گوش ریو می رسید.

از بندرگاه تاریک، اولین فشفشههای آتش بازی جشن بالا رفت. شهر با فریادی دراز و گنگ از آنها استقبال کرد. کتار، تارو، مردان و زنانی که ریو دوستشان داشته و از دست داده بود، مرده یا مجرم، فراموش شده بودند. پیرمرد حق داشت. انسانها همیشه همان بودند، اما نیرو و معصومیت آنان مطرح بود و در اینجا بود که ریو، در ورای هر درد و رنجی احساس می کرد که به آنها ملحق می شود. در میان فریادهائی که با افزایش تعداد فشفشههای

رنگارنگ در آسمان بر شدت و مدت آنها افزوده می شد و با طنین های دراز تا پای تراس می رسید، دکتر ریو تصمیم گرفت سرگذشتی را که در اینجا پایان می گیرد بنویسد، تا از آن کسانی نباشد که سکوت می کنند، تا به نفع طاعون زدگان شهادت دهد، تا دست کم از ظلم و خشونتی که با آنان شده است یادبودی باقی بگذارد، و فقط بگوید که آنچه در میان بلایا می آموزد این است که در درون افراد بشر، ستودنی ها بیش از تحقیر کردنی هاست.

اما با وجود این می دانست که این سرگذشت نمی تواند سرگذشت پیروزی نهائی باشد. فقط می تواند نشان دهندهٔ آن کاری باشد که او مجبور شده بود انجام دهد و بی شک بایستی باز هم همهٔ انسانها که نمی توانند قدیس باشند و از پذیرفتن بلیه امتناع دارند و می کوشند در شمار پزشکان در آیند، به رغم از هم گسیختگی خویشتن، بر ضد وحشت و سلاح حستگی نایذیر آن انجام دهند.

ریو فریادهای شادی را که از شهر بر میخاست می شنید و به یاد می آورد که این شادی پیوسته در معرض تهدید است. زیرا می دانست که این مردم شادان نمی دانند، اما در کتابها می توان دید که باسیل طاعون هر گز نمی میرد و از میان نمی رود، و می تواند ده ها سال در میان اثاث خانه و ملافه ها بخوابد، توی اتاق ها، زیرزمین ها، چمدان ها، دستمال ها و کاغذ پاره ها منتظر باشد و شاید روزی برسد که طاعون برای بدبختی و تعلیم انسان ها، موش هایش را بیدار کند و بفرستد که در شهری خوشبخت بمیرند.

یایان