

# غالب کی تہذیبی شخصیت

جیلانی کامران

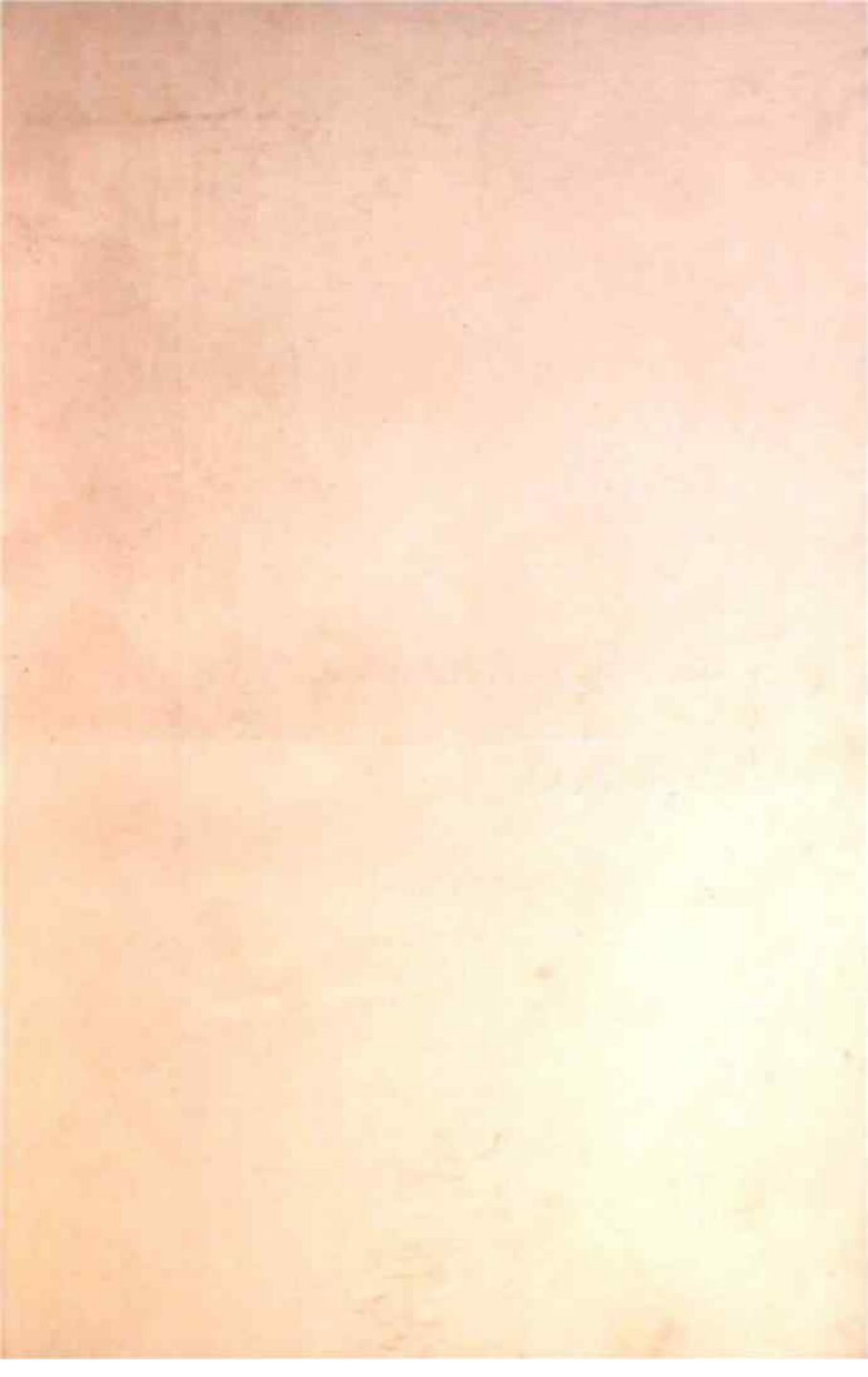
خالد اکیڈمی ـ راولینڈی

### جمله حقوق محفوظ بين

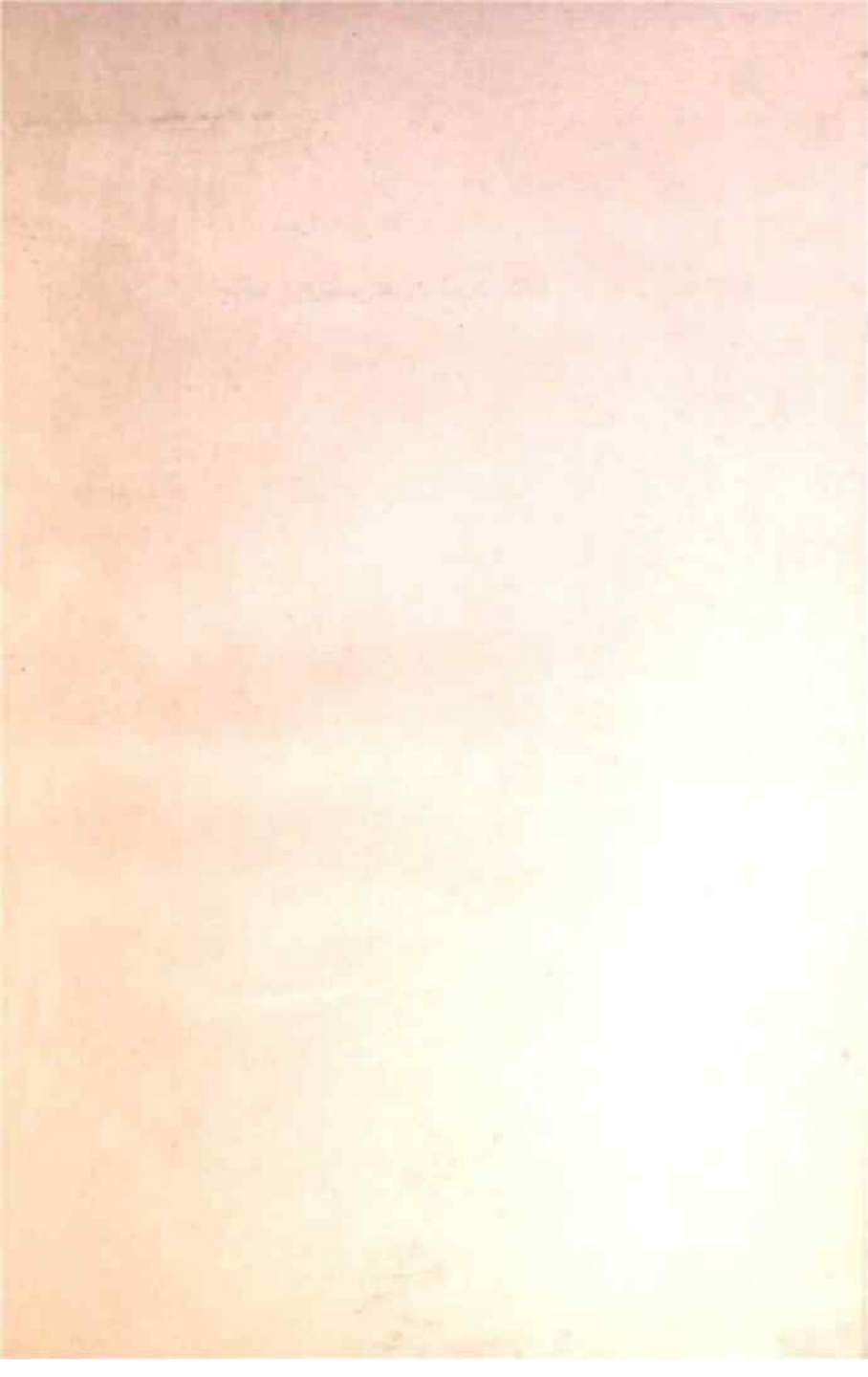
ابهتهام: خالد شریف لطیف قریشی

پہلا لائبریری ایڈیشن ۱۹۲۲

ناشر: خالد آکیڈسی - راولپنڈی مطبع: پیکال پرنٹرز - پٹیالہ گراؤنڈ - لاہور ''جو باتیں لوگوں کی زبان پر جاری ہوں ان کی تحقیر ند کرو بلکد ان کی اصل حقیقت تک پہنچنے کی کوشش کرو ۔۔۔۔۔'' [فیوض الحرمین: شاہ ولی السرم]



اپنے شفیق اور محترم آستاد جناب پروفیسر حمید احمد خاں کے نام



## پيش لفظ

غالب کے بارے میں (۱۹۹۹ء کے اردگرد اور اس کے بعد) جو کچھ کہا گیا ہے اور جو کچھ شائع ہوا ہے اس سے دو باتیں بخوبی واضح ہوئی ہیں۔ ایک یہ کہ غالب کی بین الاقوامی شہرت قائم ہوئی ہے اور دوسری یہ کہ اس بین الاقوامی شہرت کے اجرا میں سے اس پس منظر کو بے دخل کر دیا گیا ہے جس کے ساتھ غالب کی فکری اور تہذیبی شخصیت ظاہر ہوتی تھی۔ نئے علوم اور نئے حالات نے غالب کو ہاری تاریخ سے بے تعلق کرکے جہاں غالب کی بڑائی کو قائم کیا ہے وہیں ہاری تاریخ کے تہذیبی ورئے کو اس کے مناسب ترکیبی مقام سے محروم کیا ہے۔ میں نے جو کچھ کہا مناسب ترکیبی مقام سے محروم کیا ہے۔ میں نے جو کچھ کہا ہے اسے بڑی آسانی کے ساتھ پرکھا جا سکتا ہے۔

جھے اس امر سے کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اغالب انسان کو خاطب کرتا ہے۔ اور اس کی شاعری کا ایک بنیادی وصف انسان دوستی بھی ہے ۔ اور میں اس اس امر سے بھی اتفاق کرتا ہوں کہ غالب کے شعری تجربے میں زمین کا رشتہ ہے حد نمایاں ہے اور اسے اپنے شہروں سے ہے حد لہگاؤ بھی ہے (ژان مربک) ۔ علاوہ ازیں یہ سچائی بھی بہت حد تک درست ہے کہ غالب انسان کی بنیادی حالت پر نظر رکھتا ہے (مس ہش منووا) اور اسے پیش کرتا ہے ۔ غالب کو زیادہ سنجیدگی کے ماتھ اور اسے پیش کرتا ہے ۔ غالب کو زیادہ سنجیدگی کے ماتھ پڑھنے والوں کی رائے سے بھی مجھے انکار نمیں کہ غالب کے ذون مغائی ہندوستان ہی میں نہیں ٹھہرتا بلکہ سعدی ، حافظ ذریعے ذھن مغائی ہندوستان ہی میں نہیں ٹھہرتا بلکہ سعدی ، حافظ ذریعے ذھن مغائی ہندوستان ہی میں نہیں ٹھہرتا بلکہ سعدی ، حافظ ذریعے ذھن مغائی ہندوستان ہی میں نہیں ٹھہرتا بلکہ سعدی ، حافظ

اور رومی کی طرف پلٹتا ہے (ڈاکٹر شمیل) اور اس طرح وہ اس روایت کا ایک حصہ ہے جو مشرقی قرکیہ ، ایران اور ترکستان سے وابستہ ہے۔ تشبیمات اور الفاظ کے رابطے سے غالب کی پہچان بھی میری نظر میں ایک قابل قدر کوشش ہے (بوسانی ، ڈاکٹر شمیل) ۔ لیکن ان تمام تر رجحانات کا انداز نم مائنسی ہے ۔ اس اعتبار سے کہ ان کے مطابق غالب ایک معروضی شے ہے ۔ اس اعتبار سے کہ ان کے مطابق غالب ایک معروضی شے ہے جسے تاریخ سے باہر نکال کر اسی طرح جانچا اور پرکھا جا سکتا ہے جس طرح کسی مادی شے کو ناپا جاتا ہے اور اس کے بارہے میں آراء کی فہرست تیار کی جا سکتی ہے ۔ یہ سارے رجحانات شاعری کو سائنس سمجھنے کی غلطی کرتے ہیں ۔

اس انداز فکر کے ساتھ ساتھ ایک دوسرا انداز غالب کو تاریخی حوالے کے مطابق پڑھنے کا ھے۔ یہاں بھی دوستضاد صورتیں دکھائی دیتی ھیں۔ بعض لوگ غالب کو گرتے ھوئے مغلئی نظام اور اس پر قانم شدہ سیاسی اقتدار کا نمائندہ خیال کرتے ھیں۔ اور غالب میں افسردگی کی تلاش کرتے ھیں۔ بعض دوسرے لوگ غالب کو سمجھنے کے لیے شاہ ولی اللہ کے زمانے کا پس منظر تجویز کرتے ھیں۔ اور کہتے ھیں غالب مسلمانوں کی نشاۃ ثانیہ کا نمائندہ ھے ، جہاں تک اس دوسرے الداز فکر کا تعاق ہے اس پر سر دست کوئی کام نہیں ھوا اور اس کی حیث ابنی تک مفروضے ھی کی ھے۔ البتہ جہاں تک پہلے میں۔ یہ دونوں انداز فکر غالب کے مادی اور فکری ماحول کی نشاہ تیار کرنے کو کہتے ھیں لیکن غالب کی نگاہ سے کہتے ھیں لیکن غالب کی نگاہ سے کہتے ھیں لیکن غالب کی نگاہ سے کھلتے ھوئے علاقوں کی نشائدھی کرنے سے گریز کرتے ھیں۔

آپ اتفاق کریں کے کہ شاعر کا مطالعہ ، جغرافیے اور

ماحول کی قدرتوں کے باوجود اس اعتبار سے ادھورا اور نامکمل رھتا ہے کہ اس مطالعے میں وہ دکھائی دینے والی دنیا نظر نہیں آتی جو شاعر هم تک پہنچانا چاھتا ہے۔ اصل بات تو شاعر کی ہارے ساتھ گفتگو ہے۔ لیکن میں نے جن رجحانات کا تذکرہ کیا ہے ان کے ذریعے هم صرف شاعر کی قیام گا، تک پہنچنے هیں اور اس کے ساتھ تعارف اور گفتگو کا موقعہ بہت کم نصیب ہوتا ہے ۔ سوال غالب کو فوکس میں لانے کا نہیں اس کے ساتھ تجربے میں شرکت حاصل کرنے کا ہے۔ اور جمهاں تک میں سحجھ سکا ھوں ابھی تک ایسا کوئی قابل اعتباد طریق کار میسر نہیں آیا جو اس شرکت کو میکن کر سکتا ھو۔

پہلے دو تین برسوں کے اندر غالب کے دو انگریزی ترجمے شائع ہوئے ہیں۔ ایک نیویارک میں اور دوسرا کاکته میں۔ لیکن ان دونوں میں غالب کو اس کے ذہن سے نے تعلق کرکے پیش کیا گیا ہے۔ ترجمه کرنے والوں نے غالب کو اس کے لسانی اور فکری ماحول میں محسوس کرنے کی بجائے اسے ایک موضوع کے طور پر ترجمه کیا ہے۔ اس کی ایک وجه شاید یه ہے که ترجمه کرنے والے غالب کے فکری اور تہذیبی شاید یه ہے که ترجمه کرنے والے غالب کے فکری اور تہذیبی پس منظر سے آشنا نہیں ہیں۔ غالب تک پہنچنے کی سب بڑی دشواری اس پس منظر کی کمیابی ہے۔

تاریخ کے کئی ایک اتفاقات میں سے ایک یہ بھی ہے کہ ۱۹۶۹ء کے اردگرد ھاری اپنی تاریخ تغیر کے اس عمل سے دو چار تھی جس کے ساتھ زمانہ اپنی صورت بدلتا ہے۔ اس لیے ھارے ھاں غالب کے مقام کی دریافت اور نشائدھی پر سنجیدگی سے کوئی کام نہ ھو سکا۔ میرے کہنے کا یہ مطلب نہیں کہ اس دوران غالب پر کچھ لکھا نہیں گیا۔ ھم نے اپنی مجبوریوں کے باوجود اس تاریخی موقعہ پر غالب کے شعری مقام کی تصدیق

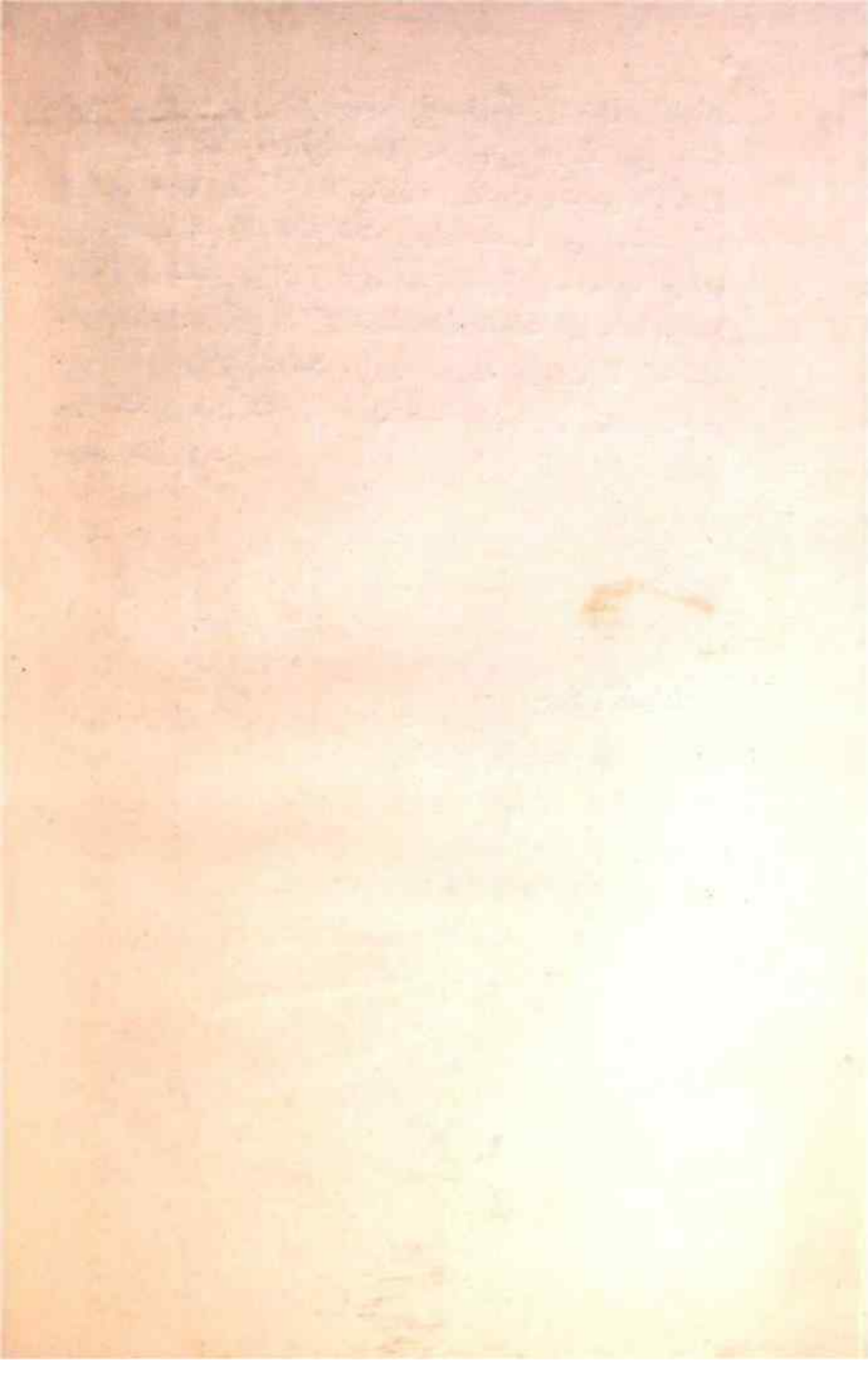
ضرور کی ۔ لیکن هم نے جس شعری مقام کا پته دیا وہ مستعار اور نام نامکمل تھا۔ هم نے نئے علوم سے رهبری کو کہا ۔ اور نئے علوم نے همیں اپنی پسند کا غالب فراهم کیا ۔ سوال یه نہیں که غالب کی کیا تشریح کی جا سکتی ہے ؟ بلکہ سوال یه ہے که غالب کی وہ تشریح کون سی ہے جس کی اساس هاری اپنی تہذیب میں ہے ؟ یعنی هم غالب کو اپنی نگاهوں سے کیسے تہذیب میں ہے ؟ یعنی هم غالب کو اپنی نگاهوں سے کیسے دیکھ سکتے هیں ؟ اور اس طرح هم اس دنیا کو کیسے واضح کر سکتے هیں جو غالب کی دنیا ہے اور غالب کے دشتے سے کر سکتے هیں جو غالب کی دنیا ہے اور غالب کے دشتے سے هاری اور هاری تهذیب کی دی هوئی دنیا ہے ۔

میں نے ان صفحات میں غالب کو جس طرح پہچاننے کی کوشش کی ہے۔ اس کے بارے میں اختلاف کی بڑی گنجائش ہے۔ تاہم اس امر سے اختلاف نہیں ہو سکتا کہ شاءری کا تہذیبی تصورات کے ساتھ گہرا رشتہ ہے۔ اور غالباً یہ تصورات ھی ایک ایسی واحد سچائی ھیں جو قوموں کی باطنی تاریخ مرتب کرتے ھیں۔ میں نے غالب کے ضمن میں جس فکری پس منظر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ غالب کے تخلیقی دائرہ کار میں بڑا بااثر دکھائی دیتا ہے۔ تاہم یوں دیکھتے ہوئے یہ کہنا بھی مشکل ہے کہ تصورات کا یہ اِس منظر ہارمے ذھن کی ہوں میں موجود نہیں ہے۔ سچی بات بھی یہی ہے کہ غالب کی شعری تاثیر کا جو طلسم آج تک قائم ہوتا رہا ہے اس کی تہہ میں انہی تصورات کی مشتر کہ بنیاد کارفرما رمی ہے۔ اس سلسلے میں یہ کمنا مناسب ہے کہ غالب کے متعاق جو کچھ بھی کما گیا ہے آسے اس مشترکہ بنیاد ھی پر استوارکرنا ضروری ہے۔ وگرنہ غالب كوسحهن كے تمام طريق اور معيار ادهورے اور نامكمل رهیں گے ۔

میں نے ان صفحات میں ابن عربی کی فتوحات مکید کے آردو ترجمے کے مناسب مقامات پر حوالے دیے ھیں۔ یہ آردو ترجمه ١٩٢٤ء ميں چنگا بنگيال ، تحصيل گوجر خال راولپنڈی سے شائع ہوا تھا ۔ اس موقعہ مجھے يه كھتے ہوئے بھی خوشی محسوس ہوتی ہے كه غالب كے بارے ميں بہت سی باتوں كے ليے ميں نے اپنے والد شيخ غلام رسول صاحب سے استفادہ كيا تھا ۔ قرآنی تفاسير پر ان كی بڑی گھری نظر تھی ۔ وہ اب اس دنيا ميں نہيں ہيں ۔ ليكن ان كے خيالات ان صفحات ميں جابجا موجود هيں ۔ آخر ميں اپنے دوست مولوی شير مجد خوشابی كا تهد دل سے مشكور ہوں كه انہوں نے فلسفه ابن عربی كے بارے ميں ميری رهنائی كی ۔

گورنمنٹ کالج لاھور ے جولائی ۲۵۲۶ء

جيلانى كاسران



# بمفل للتراليخ في التحييث

آج سے سو برس پہلے غالب کی وفات نه صرف ایک بوڑھے شاعر کی وفات تھی ہلکہ ایک تہذیب کی وفات بھی تھی۔ یہ شاعر جو ۱۵ فروری ۱۸۹۹ع کو بہتر برس اور چار سہینے کی عمر سیں فانی انسانوں کی دنیا سے رخصت ھوا ، آنکھوں کی بینائی سے محروم ھو چکا تھا ، آدمیوں کو پہچاننے سے قاصر تھا ، اس قدر کمزور تھا کہ اس سے کروٹ نہیں بدلتی تھی ، اُس کے کان بہرے تھے اور وہ هر نئے سال اپنے مرنے کی تاریخ نکلواتا تھا . ورڈز ورتھ نے ۱۸۵۰ع میں اسی سال کی عمر میں رحلت کی لیکن اس کی سوامخ عمری میں وہ علامتیں دکھائی نہیں دیتیں جو آخری دنوں میں غالب کی زندگی میں نظر آتی هیں - میں ان دو شاعروں کا موازنه نہیں محض ذکر کر رھا ھوں لیکن یه ضرور کمهون گا که غالب کا ضعف جسم در حقیقت هاری تهذیب کا ضعف جسم تها - ۱۵ فروری ۱۸۹۹ع کو غالب کے ساتھ ھاری تہذیب کا ایک بلند مرتبت زمانه موت کا شکار هوا اور لوح جہاں پر هماری تهذیب حرف مکرر نه هوتے هوئے بھی مٹنے لگی اور غالب کی موت کے ساتھ ھی ھارا بلند مرتبت زمانہ بھی مٹ کیا ۔

تاریخ علم انسانی کے طالب علموں سے یہ بات پوشیدہ نہیں کہ علم انسانی انسانوں کی معرفت منتقل ہوتا ہے۔ انسانوں کا وسیله ہر حالت میں لازمی ہے۔ انسانوں کو سنها کرنے سے علم انسانی کا تاریخی تسلسل ٹوٹ جاتا

ے اور هرچند که آنے والے زمانے میں تحقیق و تدوین کے ذریعے اس ٹوئے هوئے تسلسل کو جوڑنے کی کوشش بھی کی جائے ٹوٹا هوا تسلسل کبھی درست نہیں هوتا عالب نے جس علمی روایت اور جس فکری فضا میں پرورش پائی تھی اور اس کے زمانے میں هاری تہذیب کا فلسفیانه مزاج جس طرح کے سوالوں سے آشنا تھا اُن کو جاننے والے اور سمجھنے والے لوگ ایک ایک کرکے پھانسیوں پر لٹکائے گئے ، گولیوں کا نشانه بنے یا انڈماں بھیج دیے گئے تھے ۔ تہذیبی قتل عام نے ایک پوری نسل کا خاتمه کر دیا ۔ ایک نسل ختم هوئی ۔ ایک زمانه ختم هوا ۔ ایک تہذیب ختم هوئی ۔ لیکن سب سے بڑا حادثه یه هوا که اس تہذیب کو اسی تہذیب کے دیئے هوئے علم کی روشنی میں پہچاننے کو اسی تہذیب کے دیئے هوئے علم کی روشنی میں پہچاننے والے بھی ختم هو گئے ۔

''یادگار غالب'' (۱۸۹٦ع) سے یہ بات ضرور سامنے آتی ہے کہ ۱۸۶۹ع کے ارد گرد غالب کا مقام به طور شاعر اس حد تک واضح تھا کہ وہ عرقی ، نظیری اور ظہوری سے کئی درجے بہتر ہے اور اس نے بقول حالی اجنبی خیالات اور غیرمانوس زبان استعال کی ہے۔ لیکن اس کے ساتھ حالی کا یہ کہنا بھی غور طلب ہے کہ جو پردے ساتھ حالی کا یہ کہنا بھی غور طلب ہے کہ جو پردے مرزا کی شاعری اور نکته پردازی پر آن کی زندگی میں پڑے رہے اور جو اب تک دور نہیں ہوئے ، کیا عجب ہے ہارے بعد کسی دوسرے شخص کی کوششوں سے رفع ہو جائیں۔ بعد کسی دوسرے شخص کی کوششوں سے رفع ہو جائیں۔ اس سے یقینا یہ مطلب لیا جا سکتا ہے کہ ۱۸۹۹ع تک غالب کی شاعری اور نکته پردازی پر پڑے ہوئے پردے غالب کی شور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ پردے دور نہیں ہوئے تھے۔ تو پھر ۱۸۹۹ع کے بعد غالب کی مقبولیت کی کیا وجہ تھی ؟ کیا غالب کی عظمت ایک مقبولیت کی کیا وجہ تھی ؟ کیا غالب کی عظمت ایک

بین اور مسلمه صداقت ہے ؟ یا عظمت کا تصور نئے علوم کی وجه سے تھا ؟ اور کیا جب غالب فوت ہوا اُس وقت واقعی ایک بڑا شاعر (مثلاً گوئٹے یا ورڈز ورتھ) فوت ہوا تھا ؟ غالب کی عظمت کا باعث کیا ہے ؟ اور کیا یہ عظمت ویسی عظمت تو نہیں ہے جو ابن عربی کی زبان میں اُس علم کے نور سے پیدا ہوتی ہے جو ایمان کا نور ہے۔

#### ۲

غالب کو عرفی ، نظیری اور طہوری کے مقابلے میں ہتر شاعر قرار دے کر ۱۸۹٦ع کی علمی فضاء میں غالب کا کوئی خاص مقام واضح نہیں ہوتا تھا کیوں که فارسی کے شاعر بھی اپنے منصب سے گر چکے تھے۔ اس بات کا ذکر خود حالی نے بھی "یادگار غالب،، میں کیا ہے۔ زمانے کی ادبی زبان کے بدائر سے قدر و قیمت کے پیانے بھی بدل گئر تھے۔ اس ایے ڈا کٹر بجنوری کے مقدمد، میں غالب کو گوئٹے کے میزان میں پیش کیا گیا اور مضامین کی ہم آھنگی اور مشاہت سے یہ ظاہر کرنے کی کوشش کی گئی کہ غالب گوئٹے کے پانے کا شاعر ہے۔ اقبال نے بھی ڈاکٹر بجنوری کی رائے کو تسلیم کیا تھا۔ اکرام نے "غالب نامد،، میں غالب کی نفسیاتی ژرف بینی اور لفظی صناعی کی طرف اشارہ کیا ہے اور کما ہے کہ خالب کے بیشتر مضامین عین فطرت کے مطابق ھیں اور فطرت انسانی کے جو راز غالب کے کلام میں ہے نقاب ہوئے میں دوسرے شعرا میں بہت کم میں . اکرام کی ادبی تنقید کے ذریعے حقیقت شناسی کا جو پہلو مراد تھا اس سے انگریزی ادبیات کے وہ طالب علم بخوبی واقف ہیں جنہوں نے شیکپیٹر کو سمجھنے کے لیے بریڈلے کو پڑھا ہے۔ اکرام کا ''غالب نامہ،، اپنے زمانے کی مروجہ ادبی تنقید کا ایک اچھا تمونہ ہے۔ لیکن یہ کتاب بھی اس سوال کا جواب

نہیں دبتی کہ غالب کی عظمت کا باعث کیا ہے ؟ اس ضمن میں اکرام کی یہ رائے جو آس نے فٹز جیرلڈ کی ایک رباعی کو نقل کرتے ہوئے دی ہے قابل غور ہے کہ غالب ایسی انتہائی شاعرانہ باندی پر کبھی نہیں پہنچا۔ غالباً اس رائے کے ذریعے اکرام کی مراد یہ تھی کہ غالب کا شاعرانہ مقام فٹزجیرلڈ اور عمر خیام دونوں سے کم تر ہے۔ لیکن (اور یہ معذرت بھی غور طلب ہے) تخئیل کی بے باکی غالب میں بدرجۂ اتم موجود تھی۔ مگر تخئیل کی بے باکی عالب میں بدرجۂ اتم موجود تھی۔ مگر تخئیل کی بے باکی سے کیا مراد ہے ؟ انغالب نامہ، میں اس کی وضاحت نہیں کی گئی۔

آل احمد سرورا نے غالب کی عظمت پر مفصل بحث کی ہے اور کہا ہے:

"آردو میں پہلی بار بھرپور اور نگار رنگ شخصیت غالب کی ہے۔ اس کی شاعری پہلو دار اور ہم دار ہے ۔ اس میں ظرافت دار ہے ۔ غالب آفاقی شاعر ہے۔ اس میں ظرافت کی حص ہے ۔ غالب میں ایک ایسی رنگین شخصیت ملتی ہے جو مذھبی اور اخلاقی سہاروں کی بجائے انسانی سہارے ڈھونڈتی ہے ۔ غالب کے یہاں شاعری ایک آئینہ ہے ۔ غالب اسی لیے اپنے زمانے میں مقبول نہ ھو سکے . . . غالب اور شیکسپٹیر ایک مقبول نہ ھو سکے . . . غالب اور شیکسپٹیر ایک میں شخصیت رکھتے ھیں ۔ وہ ملٹن اور کیٹس اور گرائیڈن ہے . . . غالب کی شاعری کا کوئی پیام خرائیڈن ہے ۔ اس کی غزل حدیث دلبری سے بڑھ کر حدیث زندگی بنتی ہے، ۔

آل احمد سرور کا مضمون هر بات کا ذکر کرتا ہے لیکن غالب کی عظمت کا ذکر نہیں کرتا۔ تاهم عنوان کی

١ - نقد غالب : ١٩٥٦ عدهلي -

مناسبت سے آل احمد سرور اسی سوال کو اٹھاتے ہوئے لکھتا ہے:

''اب سوال یہ ہے کہ غالب کے فن کی کیا اہمیت ہے اور اس کی عظمت کا راز کیا ہے ؟ اس کا جواب زیادہ مشکل نہیں۔ آس کی عظمت اس کی انفرادیت ایک نیا انفرادیت ایک نیا شاعرانہ سانچہ ایجاد کرنے میں ہے،،۔

ر نحالب پر تنقید کرتے ہوئے مختلف افراد نے بعض اوقات غالب کی فنی خوبیوں کا ذکر کیا ہے اور بعض اوقات متنوع مضامین کو غالب کی شاعری میں اہم قرار دیا ہے۔ بعض نقادوں نے غالب میں تحلیلی نظر اور فلسفیانه میلان دیکھا ہے۔ حالی سے اکرام اور آکرام سے لے کر آل احمد سرور تک اکثر اعل نظر نقادوں نے غالب کو پہلے سے قائم شدہ ادبی شہرتوں کے حوالر سے ناپنر کی کوشش کی ہے۔ حالی نے عرفی ، نظیری ، ظہوری اور طالب کی مدد سے غالب کا مقام تجویز کیا۔ ڈاکٹر بجنوری نے گوئٹے ، اکرام نے حافظ ، عمر خیام اور فٹز جیرلڈ اور آل احمد سرور نے شکسپٹیر ، ملٹن ، کیٹس اور ڈرائیڈن کے نام پیش کئے اور اس طرح غالب کی عظمت کے تصور کی وضاحت کی ۔ کئی برس قبل رفیق خاور نے واغالب ایک نیا تصور، کے عنوان سے ایک مضمون الکھا تھا جس میں کہا تھا کہ غالب زندگی کا شاعر ہے ۔ زندگی کو حیاتیاتی مفہوم دیا گیا تھا اور اس رعایت سے کہا گیا تھا کہ جس طرح پروٹو پلازم هر رگ میں جاری و ساری ہے اسی طرح غالب کی شاعری سین زندگی جاری و ساری ہے ۔ آفتاب احمد نے غالب کو آردو کا پہلا رومانی شاعر کہا ہے کیوں کہ غالب کی امتیازی خصوصیت انفرادیت کا بے پایال احساس ہے۔ اس کی

١ - شائع شده كريسنك ، اسلاميه كالج لاهور ، ١٩٨٨ع -

دوسری دو ہمایاں خصوصیات کے تذکرے میں آفتاب اِحمد نے غالب کے شاعرانہ تجربے میں خیال اور جذبے کی آمیزش اور غالب کے انتخاب الفاظ اور لب و لہجہ میں بول چال کی زبان سے انحراف کو شامل کیا ہے۔ آفتاب احمد کی ادبی تنقید اور ڈھونڈتی ھوئی دکھائی دیتی ہے۔

#### ٣

غالب کی عظمت کا باعث تنقید غالب نہیں بلکہ غالب کے پرستار ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ دیوان غالب کو پڑھنے والا غالب سے جس طرح متاثر ہوتا ہے اُس تاثر میں غالب کی عظمت کا راز پوشیدہ ہے۔ اس تاثر کو تنقید کی عبارتوں میں بیان نہیں کیا جا سکتا۔ اسے صرف تشریح کے ذریعے بیان کیا جا سکتا ہے۔ تشریح دراصل قاری کے ذاتی حق سے پیدا ہوتی ہے۔ اور جس شاعر کے قارئین تشریح کے بارے میں ذاتی رائے ہی کو مستند خیال کرتے ہیں اسی قدر وہ شاعر بھی مقبول کو مستند خیال کرتے ہیں اسی قدر وہ شاعر بھی مقبول ہوتا ہے۔ اور صداقت به ہے کہ بڑے شاعروں کے سلسلے میں مقبولیت ہی عظمت کہلاتی ہے۔

ڈاکٹر بجنوری سے لے کر آفتاب احمد تک تمام لقاد اس کو یوری کوشش میں مصروف دکھائی دیتے ھیں کہ غالب کو یوری معیار کے مطابق ثابت کرکے عظمت غالب کے اس عقیدے کی تائید کریں جسے یادگار غالب نے ان تک پہنچایا ہے۔ ظاھر نے کہ یہ کوشش ھر اعتبار سے ایک اچھی کوشش ہے لیکن اس کوشش کی تہہ میں تہذیبی شعور کی گرفت نہایت کمزور دکھائی دیتی ہے۔ یہ نقاد یورپ کا حوالہ شاید اس کوروں دکھائی دیتی ہے۔ یہ نقاد یورپ کا حوالہ شاید اس لیے دیتے رہے کہ ان کی اپنی تہذیب محکوم تھی اور محکوم قوموں کا فخر بھی عجز ھوتا ہے۔ مطالعہ غالب میں غالباً پہلی قوموں کا فخر بھی عجز ھوتا ہے۔ مطالعہ غالب میں غالباً پہلی

١ - نقد غالب : ١٩٥٦ دهلي -

بار صوفی عبدالقدیر نیاز کا تشریحی ترجمه ایک ایسی کوشش هے جس میں غالب کے بارے میں معذرت خواهی کی کوئی گنجائش دکھائی نہیں دیتی۔ صوفی نیاز نے غالب کو ایک قابل فخر شاعر تسلیم کرتے ہوئے اس کی عظمت کی نشر و اشاءت کے لیے انگریزی زبان کا بینالاقوامی لسانی ذریعه اختیار کیا ہے۔ انگریزی ضوفی نیاز کا کہنا ہے کہ اس نے غالب کے اشعار کا انگریزی میں تشریحی ترجمه ۱۹۲۹ میں شروع کیا تھا۔ اگر اس تاریخ کو مدنظر رکھا جائے تو جس تهذیبی وفاداری کی خاطر تاریخ کو مدنظر رکھا جائے تو جس تهذیبی وفاداری صوفی نیاز غالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز غالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فالب کی عظمت کا آج ذکر ہو رہا ہے وہ وفاداری صوفی نیاز فیا ہوا تھا۔

صوفی نیاز کے انگریزی ترجمے میں صرف ایک مکمل غزل (اے تازہ واردان بساط ہوائے دل) اور ایک سو آٹھ چیدہ چیدہ اشعار کا ترجمہ دیا گیا ہے۔ مترجم کی رائے ہے کہ اس نے صرف ایسے اشعار منتخب کیے ہیں جو اس کے خیال میں غالب کی ان معنوں میں کائندگی کرتے ہیں کہ ان اشعار میں غالب زندگی کی واردات پر اپنا فیصلہ ثبت کرتا ہے۔ اس تشریحی ترجم کے ساتھ غالب کی عظمت کا کون ساتھ عالب کی عظمت کا کون ساتھ والہ ہے جس کی وضاحت کے تصور برآمد ہوتا ہے ایک ایسا سوال ہے جس کی وضاحت کے لیے چند اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل نہ ہوگ ۔ یہ اقتباسات کا پیش کرنا ہے محل کی ہوں ۔

(1)

''ان سب کے لیے جن کی آسد زندگی کے گلشن سیں تازہ اور نئی ہے ، اور نشہ جن پر آتر رہا ہے ،

۱- "وسيرز قرام غالب" فيروز سنز لاهور ، ١٩٦٠ع - ٢ - "وسيرز قرام غالب" صفحه ٢٠ -

''اور حسن بے مثال کا منظر جن کے لیے آب حیات ہے، جن کی آنکھ آنے والی خوشی سے اور آنے والے دنوں کی مسرت سے وارفتہ ہے ،

> جن کا دل کیف اور مستی اور سرشاری سے بے قابو ہے۔

> > میری طرف سے صرف ایک لفظ . . .

(+)

''میرا وقت ختم ہوچکا ہے ،
اور خاتمہ میرے قریب آ پہنچا ہے ،
روشنی کی چمکتی ہوئی لکیر منزلوں دور رک چکی ہے ،
اور تاریخ کا سمندر میری راہ دیکھتا ہے ...
اس پر بھی اگر۔

دنیا کے دفن کیے ہوئے خزانے مجھے مل جائیں ،
اور کہا جائے کہ میں لوٹ جاؤں
دنیا کی عارضی نعمتوں کی طرف \_\_ مگر
میں اپنے قدموں کو واپسی کی راہ پر
نہیں جانے دوں گا۔ کہ دنیا کا خلد
نقلی تتری کی آڑان ہے۔ لمحے کی کرن پر
لحمے کے لیے !

(+)

''سگر زندگی کی اصل بھی کیا ہے ؟
بھاگتے ہوئے، محو ہوتے ہوئے سایوں کی تلاش
جو دور سے دور تر ،
اور گرفت سے پیہم گریزاں ہیں۔ جن کو
تلاش و تعاقب کے بعد نا آمیدی پکارتی ہے۔
کہاں ہو ؟۔

''مجھے زندگی کی اصل کا علم ہے . . .
راستے پر قائم کیے ہوئے میکدے کی دل فریبیاں
کننی خوش کن ہیں ۔ تمہارا یہی خیال ہے ؟
روشنی کا نور ہر چہار جانب
اور پھولوں کی مہک
ہر طرف ہے ۔ اور نغمہ ہے اور سرخوشی ہے
اور سرخ شراب کا دور ہے
اور قمقمے گونجتے ہیں !

(a)

''اور ان کے درمیان
رقص کرتی ہوئی پری چہرہ عورتیں دکھائی دیتی ہیں
سورج کی کرنوں کی مانند
جو مسرت اور وارفتگی کے نشے میں
مردوں سے آن کے دلوں کا
سودا کرتی ہیں

(7)

"یه زندگی ہے۔ مگر زندگی اس سے بھی بہتر ہے زندگی اور بھی بے مثال ہے مگر جب تک رات باقی ہے زندگی ہے اور پھر اور پھر عیش و نشاط کے دیوانے آٹھ جاتے ہیں تنہا۔ اپنے اپنے راستے پر اور پھول مرجھا کر اور آگ سرد ہو کر دن کی آمد کا ذکر کرتی ہے!

'اس میکدے میں گزری ہوئی رات کی آوازیں خاموشی اوڑھ کر سو چکی ہیں اور رات کی خوشیوں کا ذکر کرنے کو کو باقی نہیں۔ اُن کا ذکر کرنے کو جو انبوہ در انبوہ کیف و مستی و وارفتگی کے طلب گار تھے۔ کوئی باقی نہیں۔

فقط ایک جلی ہوئی شمع باقی رہ گئی ہے۔ اور اُس کا دھۋاں خموشی اور ویرانے میں غم بن کر پھیل رہا ہے !،،

میں نے یہ اقتباس انگریزی ترجمے کی بجائے آردو نشر میں دیے ہیں تاکہ تشریحاتی انداز کی مدد سے غالب کے شعری مقام کی وضاحت ہوسکے۔ ممکن ہے کہ آردو نشر اور انگریزی ترجمه غالب کی غزل کو کامیابی سے پیش نه کرسکے ہوں لیکن یه امی غور طلب ہے کہ شرح عموماً متن ہی سے برآمد ہوتی ہے اور شرح کی مدد ہی سے متن کی قدر و قیمت پہچانی جاتی ہے۔ متن ہر صورت میں شرح سے مهتر قرار پاتا ہے۔

اب میں اسی ضمن میں غالب کی غزل (اے تازہ واردان بساط ہوائے دل . . . ) کا ذکر کرتا ہوں ۔ اس غزل کی دنیا میں ایسے لوگ ظاہر ہوتے ہوئے نظر آتے ہیں جن کو نووارد کا نام دیا جا سکتا ہے ۔ یہ لوگ زندگی کے میدان میں ابھی ابھی داخل ہوئے ہیں اور شاعر انہی سےخطاب کرتا ہے۔ ان نوواردوں اور شاعر کے درمیان عمر اور تجربے ، نوجوانی اور بڑھا ہے کا فاصلہ ہے ۔ لوواردوں کے سامنے ''ناؤ و نوش، کی ہوس فاصلہ ہے ۔ لوواردوں کے سامنے ''ناؤ و نوش، کی ہوس بھیلی ہوئی ہے ۔ مگر شاعر ''زنہار، کہہ کر ان کو اس تحریص سے رو کتا ہے ۔ ایسا کرتے ہوئے وہ خود عبرت کی علامت بن جاتا ہے اور پھر قاری کی نگاہ کے سامنے ساقی علامت بن جاتا ہے اور پھر قاری کی نگاہ کے سامنے ساقی علامت بن جاتا ہے اور پھر قاری کی نگاہ کے سامنے ساق

(جو دانائی اور ایمان کا دشمن هے) اور مطرب ظاهر هو نے هیں۔ ساقی کے همراه میکده اور مطرب کے ساتھ نغمه و ساز کا طلسم برآمد هوتا هے۔ ان دو مصرعوں اکے باطن سے ایک کراں دنیا ابھرنے لگتی هے اور غزل کے مانی الضمیر کو مزید وسعت دیتی هے۔ ساقی اور مطرب کے فوراً بعد رات محودار هوتی هے اور هر چہار جانب پھول هی پھول دکھائی دیتے هیں۔ اس عالم میں ساقی کا رقص (لطف خرام ساقی) اور مطرب کا نغمه گونجتا هے ۳ اور آنکھوں اور کانوں کے سامنے مطرب کا نغمه گونجتا هے ۳ اور آنکھوں اور کانوں کے سامنے ساعت کا خلد هے۔ لیکن رات کے عقب میں صبح میمودار جن هوتی هے اور یه بزم هیجانات ، خموشی کے عالم نقش پا میں موتی هے اور یه بزم هیجانات ، خموشی کے عالم نقش پا میں بلی جاتی هے جہاں رات کی دلفربیوں کے هجر میں جلی هوئی شمع دکھائی دیتی هے۔ مگر اُس کا شعله بھی روشنی سے عروم هے۔ شمع می بھی بچھ چکی ہے۔

. ڈاکٹر لطیف ہے پرعظمت شاعری کا ذکر کرتے ہوئے ورڈزورتھ ، شیلے ، آرنلڈ اور براؤننگ کے متعدد اقتباس دیے ہیں اور ان کی عظمت شعری کا بار بار اظہار کیا ہے۔ اس کے خیال میں غالب کو وہ شعری عظمت حاصل نہیں ہے۔ اس کے خیال میں غالب کو وہ شعری عظمت حاصل نہیں ہے جو ان انگریز شاعروں کو حاصل ہے۔ ڈاکٹر لطیف کے اقتباسات کی بڑی خوبی یہ ہے کہ اس نے ان قتباسات کی بڑی خوبی یہ ہے کہ اس نے ان اقتباسات کے بارے میں ایسی کوئی نشانی نہیں دی جس سے معلوم ہو کہ یہ اقتباسات کن نظموں سے لیے گئے ہیں۔ معلوم ہو کہ یہ اقتباسات کن نظموں سے لیے گئے ہیں۔

ا- شعر تمير ٢ -

٣- شعر کير م -

٣ - شعر کير ٥ -

س - شعر تمبر ۲ -

٥ - شعر غير ١ -

٣ - غالب : دُاكثر سيد عبدالطيف ، ١٩٣٢ع ، صفحه ٨٦ تا ١٠٠٠ -

آس نے صرف ایک نظم ''ام مار ٹیلیٹی اوڈ، کا نام لیا ہے جس کا مصنف ورڈز ورتھ ہے۔۔۔۔یہ صداقت ہر آس شخص پر واضح ہے جس نے انگریزی ادب کا مطالعہ کیا ہے کہ ان شاعروں کی کسی ایک نظم میں زندگی کی تشریج ایک ایسے عالم کی شعری تخلیق کے ذریعے نہیں کی گئی جماں یہ عالم چند لفظوں کی مدد سے بر آمد ہوتا ہو اور جماں رات اور صبح ، نغمہ و گل اور بجھی ہوئی شمع کے حوالے سے عالم در عالم ظاہر ہوں اور اس کائنات کے ایک طرف زندگی میں داخل ہوئے ہوئے اوگ اور دوسری طرف زندگی میں ہوئے لوگ اور دوسری طرف رخصت ہوئے ہوئے لوگ اور دوسری طرف رخصت ہوئے کے مطابق غالب کی ہما کھبل ہے ؟ اور کیا ڈاکٹر لطیف کے مطابق غالب کی مشاھیر عالم میں کوئی جگہ نہیں ہے ؟ لفظوں کے باطن سے مشاھیر عالم میں کوئی جگہ نہیں ہے ؟ لفظوں کے باطن سے شاعری پیدا کرنا شعری عظمت ہی کا ایک ادنیا کرشمہ شاعری پیدا کرنا شعری عظمت ہی کا ایک ادنیا کرشمہ

4

ڈاکٹر لطیف نے شاعری ای تعریف کرتے ہوئے سرفاپ سٹنی ، ورڈز ورتھ ، کارلائل ، رسکن ، بیلی اور وهیٹلی کے نام لیے هیں۔ ایک جگه ایبر کرام بی کا بھی ذکر کیا ہے۔ انگریزی ادب کے ان نقادوں کا نام لے کر اس نے غالب کی شاعری پر بحث کرنے کے لیے نظریاتی فضا تیار کی ہے اور اس امر کی طرف اشارہ کیا ہے که شاعرانه پیداوار کو شاعر کی زندگی سے مربوط هونا چاھیے۔ جس شاعر میں ایسا ربط ٹوٹا هوا دکھائی دے گا وہ شاعر اسی تناسب سے ایک کم درجے کا شاعر هوگا۔ ڈاکٹر لطیف کے خیال میں غالب میں احساس هم آهنگی نظر نہیں آتا۔ غالب خیال میں غالب میں احساس هم آهنگی نظر نہیں آتا۔ غالب

١ - غالب : صفحه ٥٠ - ٥٠ - ١

میں شاعری اور زندگی کا ربط ٹوٹا ہوا دکھائی دیتا ہے۔ حالانکہ ''احساس ہم آھنگی ایک بڑے شاعر کے لئے ضروری ہے ا۔''

۵

میں نے اب تک جن امور کا ذکر کیا ہے ان سے دو باتیں ہر آمد ہوتی ہیں۔ ایک یہ کہ "یادگار غالب" کے بعد غالب کو سمجھنے کا جو طریق کار اختیار کیا گیا تھا وہ غالب کی عظمت کا صحیح اندازہ نہیں کر سکا۔ "یاد گار غالب" نے عظمت غالب کو سچائی تسلیم کر لیا تھا اور مولانا حالی کی نظر میں اس سچائی کا انکار ممکن نہیں تھا۔ کلام غالب کی شرح اسی سچائی کا اقرار ہے اور دوسری بات یہ کہ غالب کی عظمت کو سمجھنے کے لیے دوسری بات یہ کہ غالب کی عظمت کو سمجھنے کے لیے کسی دوسرے طریق کار کی نے حد ضرورت ہے۔ اب سوال کسی دوسرے طریق کار کون سا ہے ؟

٦

غالب کی عظمت کا درست اندازہ کرنے کے ایے آسی علم کی پیروی ضروری ہے جس علم نے غالب کی تربیت کی تھی۔ بدقسمتی یہ ہے کہ غالب کے زمانے کی علمیٰ تصویر مٹ چکی ہے۔ گو برعظیم میں عربی فارسی کے مدارس موجود ہیں لیکن محض نصاب کی کتابوں سے کسی گزشتہ زمانے کی علمی دنیا کا منظر مرتب نہیں ہو سکتا۔ حقیقت یہ ہے کہ اس علمی دنیا کو مرتب کئے بغیر غالب کے بارے میں کسی قسم کی رائے دینا بھی مناسب نہیں ہے۔ غالب کو آس کی اپنی تہذیب ہی کے حوالے سے پہچانا جا سکتا ہے اور یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ مسلمانوں کی تہذیب کسی اور یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ مسلمانوں کی تہذیب کسی

١ - ايضاً : صفحه ١٠٠٠

دوسری تہذیب سے سمجھوتا نہیں کرتی ۔ شاید یہی وجہ ہے کہ زمانۂ حال کی ادبی تنقید اپنے نہایت مفید طریق کار کے باوجود غالب کی عظمت کا جائز مطالعہ نہیں کر سکی۔

کچھ دیر چلے میں نے ڈاکٹر لطیف کی رائے دی تھی کہ غالب میں شاعری اور زندگی کا ربط مفتود ہے۔ یعنی غالب میں وہ احساس هم آهنگی نظر نہیں آتا جو کسی بڑے شاعر میں موجود ہوتا ہے۔ اس رائے میں زندگی کا لفظ م کزی ہے۔ معلوم نہیں ڈاکٹر لطیف نے زندگی سے کون سی زندگی مراد لی تھی لیکن یه حقیقت هے که غالب کے زمانے کی تہذیب زندگی کو مختلف معانی میں زیر عث لاتی تھی۔ زندگی کی محرد صورت تخلیقی عمل کا باعث نہیں بنتی ، تخلیقی زندگی محض جسم انسانی سے منسوب نہیں ہے۔ زندگی کا مفہوم مختلف ترکیبوں اور بندشوں سے رونما ہوتا ہے۔ زندگی کردن ، زنده داشتن ، زنده شدن ، زنده کردن ، زنده كردن خاك ، زنده گشتن ، زنده دار ، زنده داران شب ، مختلف ترکیبیں هیں جن سے زندگی کا مفہوم اخذ کرنا ممکن هے - اسی طرح لفظ "حیات،، حیات ابدی، حیات مستعار اور حیات یافتن کی ترکیبوں میں اپنے مفہوم کو واضح کرتا ھے۔ اس اعتبار سے زندگی ایک تکوینی اس ھے جس کے ذریعے وجود ظہور بنتا ہے۔ جسم اور روح ا کے اتصال سے روح کے افعال کاملہ کے صادر ہونے کا نام زندگی ہے۔ روح کے افعال کاملہ کے صادر ہونے کو حیات یافتن ، زندگی

۱- روح: ''بعض مسلمانوں کا عتیدہ ہے کہ انسان روح کے سواکچھ بھی نہیں ہے - جسم کی صورت مکان کی ہے تاکہ اسے طبعی حادثات سے محفوظ رکھے ۔''

<sup>(</sup>کشف المحجوب: نکلسن صفحه ۱۹۹) "روح انسانی سے نفس ناطقه مراد ہے کیوں که یہی ادراک کننده هے ۔"

کردن اور زندہ شدن کی ترکیبیں بخوبی بیان کرتی ہیں۔
اسی طرح حیات ابدی اور حیات مستعار میں بھی روح کے
افعال کاملہ ہی کا دخل د کھائی دیتا ہے۔ دیکھنا یہ ہے کہ
غالب نے اپنے لیے کون سی زندگی منتخب کی تھی ؟ اور
کیا یہ زندگی اس کی شاعری کے ساتھ می وط ہے یا نہیں ؟
غالب کی شاعری میں غالب کی جس زندگی کا سراغ ملتا ہے ،
فالب کی شاعری میں غالب کی جس زندگی کا سراغ ملتا ہے ،
وھی غالب کی اصل زندگی ہے اور اس کا غالب کی سوائخ عمری
سے کوئی تعانی نہیں ہے۔ اس زندگی کا حقیقی تعلق غالب کے
سے کوئی تعانی نہیں ہے۔ اس زندگی کا حقیقی تعلق غالب کے

4

غالب کی اصل زندگی و هی هے جو آس کے اشعار سے بو آمد هوتی هے ۔ ایسا کہنا کوئی نئی بات نہیں هے ۔ لیکن سوال یه هے که اس اصل زندگی کا کیسے سراغ لگایا جا سکتا هے ۔ غالب کی ایک زندگی وہ هے جو آس کے حلیے ، آس کے لطائف اور آس کے تعلقات خاص و عام کے مجموعے سے بنتی هے ۔ ظاهر هے که یه زندگی محض ایک فانی قالب تھی جس کے ذریعے غالب نے ایک ایسی زندگی بسر کی جو اشعار میں هے اور اس اشعار میں هے اور اس موجود هے اور اس موجودگی کے باعث دائمی هے ۔ سسلانوں نے همیشه اسی موجودگی کے باعث دائمی هے ۔ سسلانوں نے همیشه اسی موجودگی کو ترجیح دی ہے اور اس کی خواهش کی هے ۔

اس زندگی کے سراغ کے لیے مغربی تنقید یقیناً ہے حاصل ثابت ہوگی۔ اُردو شاعری کے بیشتر نقاد اس غلط طریق کار کے باعث غالب کی پہچان میں ناکام رہے ہیں۔ غالب کی غزل میں متضاد مضامین دکھائی دیتے ہیں اس لیے ایک غزل سے یا ساری غزلوں سے غالب کی زندگی کا سراغ لگانا واقعی سشکل ہے۔ میں اس ضمن میں ایک ایسی روایت کا ذکر واقعی سشکل ہے۔ میں اس ضمن میں ایک ایسی روایت کا ذکر کرنا چاہتا ہوں جسے اس سلسلے میں نظر انداز کیا گیا ہے

یه روایت مغلیه مصوری کی روایت هے اور یه روایت غالب کی اصل زندگی کے سراغ میں یقیناً بے حد مددگار ثابت هوتی هے۔

#### ٨

مغلیه مصوری میں تصویر اور پردهٔ تصویر ، دونوں کی یکساں اهمیت ہے۔ مغل تصویر گر پردهٔ تصویر کو جت کم خالی رکھتا ہے۔ اس لیے تصویر کی دیگر جزئیات پردهٔ تصویر میں دکھائی دیتی هیں۔ هلا کو خال کی تصویر امیں پردهٔ تصویر اور صاحب تصویر لازم و ملزوم هیں۔ صاحب تصویر کے ارد گرد اور عتب میں کلیاں اور آگتے هوئے چند پودے دکھائے گئے هیں۔ پردهٔ تصویر میں حاشیه اور شعار شامل هیں۔ ایک شعر یه هے:

هزار جان گرامی فدائے هر قدمت خوش آن که سوئے من آفتد نگاه دسبدمت

صاحب تصویر کی شخصیت تصویر اور پردهٔ تصویر کے باھمی تعاق سے مرتب ہوتی ہے۔ دوسرے لفظوں میں پردهٔ تصویر صاحب تصویر کے لیے پس منظر کا کام کرتا ہے۔ اس تصویر میں کلیوں کا مفہوم اور بھی واضح ہو جاتا ہے جب امیر تیمور کی تصویر میں صاحب تصویر (تیمور) کے هاتھ میں پھول دکھایا جاتا ہے۔ پھول بادشاہوں کی تصویر کا مرکزی اشارہ ہے۔ جہاں بادشاہ کے هاتھ میں پھول نہیں ہوتا اس وقت یہ پھول بادشاہ کے عین پیچھے کسی امیرالامرا کے هاتھ میں ہوتا ہے اور اس طرح بادشاہ کے منصب کی تصدیق میں ہوتا ہے اور اس طرح بادشاہ کے منصب کی تصدیق میں ہوتا ہے۔ ایک اور تصویر 'شاہ جہان اپنے روحانی پیشوا

۱- یه تصویر براؤن کی ۱۰لٹریری هسٹری آف پرشیا، میں موجود هے-۲- براؤن: لٹربری هسٹری آف پرشیا - صفحه ۱۸۰

کے حضور میں ا،، جہاں حضرت میاں میر شاہ جہان کو پھول عنایت کرتے میں بادشاہ کا علامتی پھول امیر الامرا کے هاتھ میں دکھایا گیا ہے۔ میں اس موضوع کو پھیلانا نہیں چاهتا لیکن یه ضرور کمهنا چاهتا هوں که مغل تصویر گر پھول کی رمزیت سے بے خبر نه تھا۔ سوال یه ھے که تصویر گر کا مقصود تو بادشاہ ہے پھر پھول کی تصویر میں کیا ضرورت ھے۔ اسی تصویر میں پھیلا ھوا پس منظر بھی ہے جہاں حضرت میاں میر کے آستانے کے فوراً باھر ہرانی طرز کا کنواں دکھایا گیا ہے جس میں لگے ہوئے مئی کے کوزوں سے پانی نکل کر بہہ رہا ہے اور بیلوں کی جوڑی کے پیچھر گدی پر ایک شخص بیٹھا ہے۔ بھر سبز کھیت ھیں۔ دائیں جانب کونے میں ایک درخت کا تنا اور کچھ شاخیں دکھائی گئی ھیں جن پر پرندے بیٹھر ھیں۔ درخت کے نیچے کنویں کی منڈیر پر ایک اڑکی کھڑی ہے۔ منڈیر پر تین گؤڑے رکھے ھیں۔ ایک اور اڑکی سر پر گھڑا رکھے جا رھی ہے اور دو اور لڑ کیاں کنویں میں الثکے ہوئے ڈول کھینچ رہی ہیں۔ اس کنویں سے کچھ فاصلے پر بائیں جانب کسی مکان کا ایک مختصر سا حصہ د کھائی دے رہا ہے اور پھر دور دوتے ہوئے پس منظر میں دریا کے اوپر آ۔ ان دکھائی دیتا ہے۔

اس تصویر کو دیکھ کر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر اس تصویر کا مضمون ملاقات شاہ و پیشوا ہے تو اس تصویر میں لڑکیاں اور پرندے ، مٹی کے گھڑے اور کنویں کیوں دکھائے گئے ہیں ؟ اب اسی سوال کو ایک دوسری طرح پوچھا جا سکتا ہے کہ اگر اس تصویر کا مضمون نظم کیا جائے اور جو کچھ اس تصویر میں دکھایا گیا ہے وہ

١- مغل مصورى : فيبر انظ فيبر ، صفحه . ٢ -

سب کا سب نظم میں شامل ہو تو کیا وہ نظم ہے ربط د کھائی نہیں دے گی ؟ اور پوچھنے والا پوچھے گا کہ کنویں اور حضرت میاں میر کا آپس میں کیا تعلق ہے ؟ یا درخت کے پرندوں اور لڑکیوں کا ملاقات شاہ و پیشوا ہے کیا رشتہ ہے ؟

چوں کہ یہ تصویر حضرت میاں مبر سے متعلق ہے اور بادشاہ آن کی سلاقات کو حاضر ہوا ہے اس لیے اس تصویر میں دکھائی دینے والی تمام تفصیلات کا مفہوم حضرت میاں میر کے مقام سے واضح ہوگا۔ اس تصویر کا سرکز حضرت میاں میر کی ذات ہے اور پردۂ تصویر اس ذات کو جماں پس منظر ممهیا کرتا ہے وہیں اس ذات کی معنویت کی وضاحت بھی کرتا ہے۔ اس ضمن میں غور طلب یہ ہے کہ حضرت میاں میر کے منصب اور مقام کو دنیا کے عام محاورے میں بیان کیا گیا ہے۔ یہ عام محاورہ لڑکیوں ' پرندوں اور کنوؤں کی زبان میں اس روحانی فیض کی طرف اشارہ کرتا ہے جس کے لئے شاہجمان حضرت میاں میر کے بیاس حاضر ہوا ہے۔ یہ عام حضرت میاں میر کے بیاس حاضر ہوا ہے۔

اب میں ایک ہالکل مختلف تصویرا کا ذکر کرتا ھوں۔
اس تصویر کی تاریخ ۱۵۸۱ع ہے اور مصور کا نام منوھر
ہے۔ یہ تصویر اکبر کے زمانے میں بنائی گئی تھی۔
پردۂ تصویر کو پانچ حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ سب سے
اوپر کے حصے میں ''والصلوۃ و السلام علی خیر خلقہ مجد و آله
و اصحابہ اجمعین'' لکھا ہے۔ اور اس کے فوراً بعد دوسرے
حصے میں چار چھوٹے چھوٹے پرندے مختلف حالتوں میں
دکھائے گئے ھیں جو کسی شاداب زمین پر بیٹھے ھیں۔

۱- 'اسصور اور كاتب' : پليك كبر ۱۲۱ - آرث آف انديا ايند باكستان ، فيبر ايند فيبر ، ۹۵ ، ع -

ایک پرندہ چگ رہا ہے۔ اس کے بعد تیسرے حصے میں دو شعر لکھے ھیں:

"ما نصیحت بجائے خود کردیم روزگاری دریں بسر بردیم گر نیاید بگوش رغبت کس بر رسولاں پیام باشد و بس"

واضح رہے کہ یہ مختلف حصے مستطیل کی شکل کے ہیں۔ چوتھے حصے کو تین تکونوں میں تقسیم کیا گیا ہے اور درمیان کی تکون میں کاتب کا نام اور سنہ اور شہر کا نام لکھا ہے۔ بازوؤں کی دونوں تکونیں پرندوں کی تصویروں کو پیش کرتی ہیں۔ سب سے نیچے کاتب اور مصور دکھائے گئے ہیں۔ اور ایک کورے کی تفصیل دی گئی ہے جہاں یہ دونوں کام کر رہے ہیں۔ اس تصویر میں ملازم بھی دکھایا گیا ہے۔ دری ، کتابیں ، صندوق ، گل دان ، دکھایا گیا ہے۔ دری ، کتابیں ، صندوق ، گل دان ، تکیه اور کاتب کی پاپوش ، کورے کی تصویر میں واضح تکیه اور کاتب کی پاپوش ، کورے کی تصویر میں واضح طور پر نظر آتی ہیں۔

ایک لحاظ سے یہ تصویر کلیتاً ہے ربط تصویر ہے۔

هر حصه دوسوے حصے سے بے تعلق ہے اور تمام اجزا ایک
دوسرے کے لیے اجنبی ہیں اور بادی النظر میں ان کا آپس
میں کوئی رشته دکھائی نہیں دیتا ۔ لیکن اگر تصویر کے سب
سے آخری حصے کو کاتب کے نام والی تکون میں شامل
کیا جائے اور پھر سب سے اوپر والا حصه جس میں رسول
الله پر صلوۃ و سلام ہے دیکھا جائے تو جو مطلب برآمد ہوگا
یہ ہے کہ وہ کاتب جس کی شبیہ آپ کے سامنے ہے اور جس کا
نام ''بندہ گنہگار مجد حسین کشمیری، ہے مجد رسول الله
پر صلوۃ و سلام بھیجتا ہے ۔ جہاں تک تصویر میں دکھائے

گئے پرندوں کا تعلق ہے ان کے مفہوم و رمزیت کے لیے ذیل کا اقتباس قابل غور ہے۔ یہ اقتباس سورۂ بنی اسرائیل سے ہے اور آیت کا بمبر س مے۔ اس آیت میں "طائر،، کا لفظ استعمال ہوا ہے اور اس کا لفظی ترجمہ یہ ہے :

۱- هر انسان کی گردن میں اس کا پرندہ باندھ چھوڑا عے -

شاہ عبدالقادر کے ترجمے میں اس آیت کو بوں بیان کیا گیا ہے:

۲- لگا دی هم نے اس کی بری قسمت اس کی گردن سے ۱ -

تفسیر صغیر میں یہ آیت یوں بیان کی گئی ہے:

٣- اور هم نے هر انسان کی گردن میں اس کے عمل کو بانده دیا هے ـ

مفسرین کی رائے یہ ہے کہ اس آیت میں طائر کے لفظ سے استعارۃ عمل مراد لیا گیا ہے کیوں کہ ہر ایک عمل ، خواہ نیک ہو یا برا ، وقوع کے بعد پرندے کی مانند پرواز کر جاتا ہے ۔

اگر پرندے کے استعارے کو ان اقتباسات کی روشنی میں قبول کر لیا جائے تو اس تصویر میں پرندے (بری قسمت عمل) کاتب کی کاوشوں کا مظہر بن جاتے ھیں اور تصویر گر کی رمزیت سے کاتب یه کہتا ھوا سنائی دیتا ہے کہ میں نے ساری عمر جو عمل کیا ہے اور جس قسمت کو قبول کیے رکھا ہے اس نے ھمیشہ مجد رسول اللہ کو صوف صلوۃ و سلام کہا ہے۔ یوں تصویر کا ھر نقش ایک اور صرف ایک معنی واضح کرتا ہے جس سے اس تصویر کی وحدت

۱- ترجمه : طبع شده ۱۸۸۱ع ، اله آباد ، صفحه ۲۳۷ - ۲- اسلامی اصول کی فلاسفی ، صفحه ۱۳۵ -

تاثر پیدا ہوتی ہے۔ اور اس طرح تصویر پر بے ربط ہونے کا الزام بھی عائد نہیں ہوتا۔

#### 9

مغلیه مصوری کے تذکرے سے مندرجه ذیل باتیں سامنے آتی هیں:

- ۱- مغلبه مصوری کی وحدت تاثر، منظر کی کثرت اور مضامین کے تنوع سے پیدا هوتی هے۔
- ۲- کثرت اپنی ترتیب سے وحدت کو پیدا کرتی ھے۔
- ۳- کثرت اور وحدت کا باهمی رشته بنیادی طور پر ایک فلسفیانه رشته هے اور تصویر گر اس رشتے سے نجوبی واقف ہے ۔
- س۔ بظاہر ہے ربط تصویر درحقیقت ایک بامعنی تصویر هوتی هے ـ
- ۵- مغلیه مصوری حقیقت کو تشبیعی قرار دتیی هے لیکن مشابهت کو قائم بذات نهیں . سمجھتی ـ
- ہ۔ تشبیه فی نفسه تجرید کی طرف اشارہ کرتی ہے اس ایے مغلیه مصوری کا جائزہ لیتے وقت تشبیه اور تجرید کا رشته مدنظر رکھنا ضروری ہے۔
- ے۔ مغلیہ مصوری کا مفہوم تجریدی ہے ۔ گو طریق کار تشبیمی ہے ۔
- ۸- "حقیقت، اس اعتبار سے به یک وقت تشبیمی بهی هے اور تجریدی بهی هے -

مغلیه مصوری کی روایت کو مدنظر رکھا جائے تو غالب کی غزل نه تو بے ربط دکھائی دیتی ہے اور له اس غزل کے مختلف اشعار کسی وحدت تاثر سے محروم نظر آنے ہیں۔ ان تصویروں میں مناظر کی کثرت کسی ایک می کن کر حوالے سے وحدت تاثر حاصل کرتی ہے۔ یعنی تصویروں میں کوئی مقام یقیناً ایسا ہے جو می کزی حیثیت کا حامل ہوتا ہے۔ اگر یہ بات درست ہے تو پھر یہ بھی درست ہے کہ غالب کی غزلوں میں ایک شعر می کزی ہوتا ہے اور دوسرے اشعار اس می کزی شعر کا پس منظر بناتے ہیں۔ غزل کی تنقیدی زبان کی ایک اصطلاح حاصل غزل کی بھی ہے لیکن یہ اصطلاح کو نظر انداز کر کے صرف می کزی شعر کی بھی ہے ترکیب پر اصرار کرتا ہوں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ غالب می غزل کی شعر کی ترکیب پر اصرار کرتا ہوں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ غالب تی غزل کی شعر کی غزل کے می کزی شعر کی غزل کے می کزی شعر کی غزل کے می کزی شعر کی تاحدہ اختیار کرنا مناسب ہے ؟

#### 11

اگر کسی طریقے سے غالب کے شعری انداز فکر کا علم هو سکے تو پھر می کزی شعر کی نشاندهی بھی ممکن هو سکتی ہے۔ اس لئے سب سے پہلا سوال غالباً یہ ہے که غالب کا شعری انداز فکر کیا ہے ؟ شعری انداز فکر سے

۱- ۱۹۳۵ ع میں صوفی عبدالقدیر نیاز کی ٹوکیو میں ملاقات وھاں کے مشہور کلاسیکی مصور موراکامی سے ھوئی - اس نے صوفی نیاز کو گوتم کی ایک ایسی تصویر دکھائی جس میں صرف لکیریں تھیں - موراکامی کا کہنا تھا کہ ان لکیروں میں ایک می کزی لکیر ایسی شے جسے تلاش کر کے سب لکیریں گوتم کی تصویر میں بدل جاتی ھیں -

مراد فلسفه هے۔ اسے پرانی زبان سیں حکمت کہا جاتا تھا اور اس زمانے میں اس لفظ کا ترجمه دانائی یا دانشوری کیا جا سکتا ہے۔

، غالب كو زندگى كا شاعر كمنے والے يه بات فراموش کر دیتر هیں که غالب کے زمانے کی تہذیب جس فلسفے کی پیروی کرتی تھی وہ محاز و حقیقت کا فلسفہ تھا۔ غالب کے زمانے کی شاعری میں بھی یہی فلسفه کار فرما تھا مگر غالب کے زمانے کے شاعر محاز کی باریکیوں میں الجھ چکر تھر ۔ اور چوں کہ آن کے نزدیک محاز کی صورت اصل تھی اس لیے جب وہ محاز سے رو گردانی کرتے تو فورا مذھبی صداقتوں کا ذکر کرنے لگتر تھے۔ اسی لیے یہ بات غالب کے هم عصروں میں به خوبی د کھائی دے گی که یا تو وہ معاملات کا ذکر کرتے میں یا جب معاملات کو ترک کرتے میں تو ساجات لکھتے میں ۔ غالب کے هم عصر معاملات اور مناجات کو محاز و حقیقت کا مصداق قرار دیتر تھر - حالاں که معاملات اور مناجات میں مضامیں بدلتر هیں ، تجربه یا واردات کی باقاعدہ ایسی تربیت نمیں هوتی که معاملات کے تجربے کی ماھیت بدل کر مناجات کا تجربہ بن جائے۔ اس لیے غالب کے عم عصر شاعروں کے لکھے ہوئے معاملات اور مناجات دو مختلف چیزیں هیں اور ان کے پیچھے انسانی طبیعت کے ایسے دو رخ دکھائی دیتے ھیں جن کے سابین نه تو کوئی رابطه هے اور نه جن کی اساس هی مشترک ہے۔ یہ دونوں رخ ایک دوسرے کے لیے اجنبی

غالب نے جس روایت کو اپنے شعری فکر کے لئے ناقابل قبول قرار دیا وہ یہی روایت تھی جو مجاز کو قائم بالذات سمجھتی تھی۔ اور یوں جس غلطی کا ارتکاب کرتی

تھی وہ حقیقت کو فراموش کرنے کی فاسفیانہ غاطی تھی۔ غالب نے مجاز کو از سر نو مجاز کا نام دیا اور اس کے رشتے حقیقت کے ساتھ قائم کیے۔ دوسرے لفظوں میں غالب نے اپنے زمانے میں مجاز و حقیقت کے مرکزی اسلامی فلسفے کو از سر نو اپنی شعری واردات کا محور قرار دیا اور اس طرح انسان کے جس زمینی سفر نامے کو بیان کیا وہ به یک وقت کشف ال جوب بھی ہے اور دلوں کو کھولنے والا وقت کشف ال جوب بھی ہے اور دلوں کو کھولنے والا راز بھی ہے۔

فکری اعتبار سے غالب کے هم عصر مومن اور ذوق نہیں بلکہ وہ شاعر ھیں جو آس زمانے میں علاقائی زبانوں کے ذریعے اپنی واردات کو بیان کرتے تھے - غالب کی ادبی و شعری روایت حاتم ، آبرو ، ولی ، میر درد اور سودا کی نهين بلكه فريد شكر گنج ، سلطان باهو ، شاه حسين ، لله عارقه ، شاه عبداللطيف بهمائي ، بلهم شاه اور ميان بحد كي روایت ہے۔ غالب اس لحاظ سے دربار معلی کا شاعر نہیں بلکہ ہماری فکری روایت کا شاعر ہے اور آس کی عظمت کا بنیادی سبب یہی ہے کہ اس نے مسلمانوں کے نظام فکر کی مدد سے انسان کے جس مقدر کی خبر دی وہ مقدر صرف مسلمانوں کی تہذیب ھی سے وابستہ ہے ۔ اسی مقدر سے انسان کا ذھنی نقشہ مرتب ھوتا ہے اور یہی قدر انسان کے ذھن کو ان سوالوں کی موجودگی میں ، جو انسان کی زندگی کو بامعنی بناتے هیں ، کائنات کے ساتھ ایک نیا رشته قائم کرنے کے قابل بناتا ہے۔ یہ مقدر مجبور نہیں اور نه اس کی کیفیت مفعول کی ہے۔ یہ مقدر متحرک اور باسعنی ہے اور اس کی کیفیت فاعل کی ہے۔ اسی مقدر ھی کی بنا پر انسان کو زمین پر نیابت النہی کا مصداق قرار دیا گیا ہے۔

غالب کی شاعری نقش ، انسان اور ضمیر غائب کی

شاعری ہے۔ اصل میں اس شاعری کا موضوع نقش اور ضمیر غائب ہے لیکن نقش، روح ذاطقہ سے محروم ہونے کی بناء بر انسان کی وضاحت کا محتاج ہے۔ اس لیے غالب کی شاعری میں نقش کے بھیلے ہوئے سلسلے پر صرف انسان دکھائی دیتا ہے جو نقش اور ضمیر غائب کے درمیان رابطہ قائم کرتا ہے۔ غالب کی شاعری ایک بڑے اور بنیادی سوال کو ہے۔ غالب کی شاعری ایک بڑے اور بنیادی سوال کو پوچھ کر ایک گمہرے تجربے اور کڑی واردات کو بیان کوچھ کر ایک گمہرے تجربے اور کڑی واردات کو بیان حواب بھی ظاہر ہوتا ہے۔

غالب کے شعری فلسفے کی روشنی میں نقش سے مراد عالم حوادث هے۔ اس ایک لفظ نقش کے ذریعے نه صرف عالم العرض (ناسوت) كا علم هوتا هے بلكه اس عالم سے بھی آشنائی ہوتی ہے جو صورت پذیر ہے۔ جس کا ایک رخ انسالیت ہے اور جس کا مزاج ظاہر اور خارج کا ہے۔ نقش کے ساتھ رفت وگزشت کے معنی بھی وابستہ ھیں۔ دیوان غالب میں نقش کو مختاف رشتہ بندیوں کے ذریعے پیش کیا گیا هے ـ ایسی چند بندشیں یه هیں: نقش قدم ، نقش خیال یار ، نقش پا ، نقش ناز ، نقشه ، نقش و نگار اور نقش سویدا \_ ان ترکیبوں کو غالب کی غزلوں کی روشنی میں جانچتر ہوئے یہ احساس ہوگا کہ نقش کا اپنا کوئی وجود نہیں ہے۔ اس کی صفت مغلوب ہے اور اس کا فاعل غیر موجود ہے۔ فاعل کی غیر موجودگی ان معانی میں غیر موجودگی ہے جن معانی میں نقش کی موجودگی ثابت ہے ۔ غالب نقش کو ان معانی میں قبول کرکے جہاں اپنی تہذیب كاسب سے بڑا سوال ہوچھتا ہے ، وھيں ھر پيكر تصوير كے كاغذى بيرهن كا اقرار بهى كرتا هے ـ يعنى يه موال ايك

١- نقش فريادي هے كس كى شوخى تحرير كا ؟

ایسی دنیا میں پوچھا جا رہا ہے جہاں ہر شے کا چہرہ محض ایک عکس ہے اور یہ عکس کاغذی پیرھن کی طرح رفت و بود کا پابند ہے۔ دوسرے لفظوں میں یہ سوال یوں ہے کہ عالم حوادث اگر عالم موجود ہے تو اس کے وجود کو کیسے باور کیا جا سکتا ہے جب کہ ھر شے صورت در صورت (پیکر تصویر) ہے اور اس کے لباس کا کاغذ بھی دیرپا نہیں ہے۔

کلام غالب کی اہتدا جس غزل سے ہوتی ہے ، اسی غزل میں غالب کے شعری فلسفے کی تمام تر جزئیات بھی موجود ہیں۔ یہ غزل نه صرف ایک سوال پوچھتی ہے بلکه اسی سوال کی موجودگی میں غالب کے شعری فلسفے اور اس فلسفے سے پیدا ہوتے ہوئے مقاصد کی جانب اشارہ بھی کرتی ہے۔ دیوان غالب کی غزلیں اس لحاظ سے اسی غزل کی تشریج اور وضاحت کرتی ہیں۔ اس لیے اگر اس غزل کی تشریج اور وضاحت کرتی ہیں۔ اس لیے اگر اس غزل کے حتمی و قطعی معانی تلاش کر لیے جائیں تو غالب کی غزلوں کے معانی بڑی آسانی سے واضح ہو سکتے ہیں۔

#### 14

میں نے نقش سے عالم حوادث ا مراد لے کو اس اسر کی طرف اشارہ کیا ہے کہ غالب کا شعری فلسفہ نقش کو رفت و ہود ، آنے اور جانے کا پابند قرار دیتا ہے۔ یہ پابندی نقش اپنی نقش نے اختیاری طور پر قبول نہیں کی بلکہ نقش اپنی موجودگی پر مجبور ہے۔ نقش مجبور ہے اور اسی لئے فریادی موجودگی پر مجبور ہے۔ نقش مجبور ہے اور اسی لئے فریادی

ا- عالم حوادث (نقش) کی مجبور صورت خواجه میر درد ، میرزا سودا ، میر تقی میر اور دوسرے شاعروں میں بخوبی دکھائی دیتی هے - غالب کے کلام کا جائزہ لیتے وقت یاد رہے که غالب ایک پہلے سے موجود فکری آب و هوا کی نفی سے اپنے شعری اور فکری سفر کا آغاز کرتا ہے -

ہے۔ فریاد کا افظ ایک با معنی لفظ ہے جس کے مطابق فریاد محض ایک چیخ نہیں ہے بلکہ ایک ایسی صدا ہے جو مدد اور رستگاری کی طلب کرتی ہے۔ فریاد کا مرجع مدد ہے۔ ان معنوں میں ''نقش فریادی ہے کس کی شوخی تحریر کا،، ایک ایسی صورت حال کا اعلان ہے جس میں نقش شو خی تحریر کا فریادی ہے اور اسی سے مدد کا طاب گار بھی ہے۔ استقهامیه ضمیر (کس) فوری طور پر شاعر کی جانب اشاره کرتی ہے اور یوں اس مصرع سے جو سچائی برآمد ہوتی ہے یہ ہے کہ نقش شاعر کی شوخی تحریر کا فریادی ہے اور اسی سے مدد کا طلب گار بھی ہے ۔ یعنی شاعر (انسان) کی مدد کے بغیر نتش کا پیرہن کاغذی ہے اور اس کا موجود هونا ہے معنی ہے۔ اگر یہ تشریح کسی حد تک درست ہے تو معلوم هوگا که غالب کا شعری فلسفه عالم حوادث کو (اس کی حالت جبریت میں) اپنا موضوع بنا کر اسے ایک نیا جغرافیه اور نیا مفہوم عطا کرتا ہے اور اس طرح ایک ایسے انسان کے ظاہر ہونے کی خبر دیتا ہے جس کی دنیا اس نئے جغرافیے اور نئے مفہوم کی دنیا ہے ۔

نقش کی حالت جبریت کے بعد "تنہائی" (شعر م) اور "شوق" (شعر م) کے الفاظ قابل غور "هیں۔ یه دونوں الفاظ "جوئے شیر" اور "سینه شمشیر" کے استعاروں سے سزید معنی اخذ کرتے هیں اور اس طرح تنہائی ، جوئے شیر اور شوق، سینه شمشیر میں جذب هو کر (دم شمشیر کا) ایک نیا مفہوم پاتے هیں۔ یه دونوں الفاظ ساکن نہیں بلکه ایک نیا مفہوم پاتے هیں۔ یه دونوں الفاظ ساکن نہیں بلکه کے حد متحرک هیں اور ان کی حرکت اس کیفیت کے تابع کے جو شاعر پر وارد هو چکی ہے اور جسے وہ عالم حوادث کے ایک ایسے سلسلے میں بیان کرتا ہے جو مجبور ، نے معنی اور مغلوب ہے۔ لیکن دوسرے شعر میں صبح اور شام کے دو اور شام کے دو

واضح اشارے ایسے هیں جو اس کیفیت کی مزید وضاحت کرتے هیں۔ شاعر کی تنهائی ایک ایسے زمانے سے تعلق رکھتی ہے جہاں شام آکر گزر چکی ہے اور رات مسلط ہے۔ لیکن آنے والی صبح بہت دور ہے۔ اس دوری کو جذباتی محاورے میں جوئے شیر کی ترکیب بیان کرتی ہے۔ تیسرے شعر میں شمشیر کا دم سینه شمشیر سے زیادہ اهم ہے۔ تلوار کی خاصیت اور خوبی اس کی ساخت یا اس کا فولاد نہیں هوتا بلکه اس کی کاف هوتی ہے۔ یعنی تلوار کا جوهر هی دراصل بلکه اس کی کاف هوتی ہے۔ یعنی تلوار کا جوهر هی دراصل نلوار ہے۔ یه دونوں شعر اس لحاظ سے جس کیفیت کو ظاهر کرتے هیں، اس میں گو صبح بہت دور ہے لیکن ظاهر کرتے هیں، اس میں گو صبح بہت دور ہے لیکن صبح کی نمود کا شوق برابر زندہ اور نے اختیار ہے۔ لیکن صبح کی نمود کا شوق برابر زندہ اور نے اختیار ہے۔ لیکن عبد شوق جس صبح کی نمود کا منتظر ہے وہ صبح کون سی

اس کا جواب جس شعر میں دیا گیا ہے ، وہ شعر اس غزل کا می کزی شعرا ہے ۔ اس شعر کے دو لفظ (آگہی ، عنقا) اور دو ترکیبیں (دام شنیدن ، عالم تقریر) بے حد اہم اور قابل غور ہیں کیوں کہ ان چھ لفظوں میں غالب کے شعری فلسفے کا بنیادی تصور محفوظ ہے ۔ پہلے مصرعے میں آگہی مشروط ہے ، یعنی آگہی دام شنیدن کی نفی کرتی ہے ۔ دام شنیدن کو فاقابل اعتماد قرار دیا گیا ہے ۔ آگہی کے لیے اگر شنیدن کی نفی شرط ہے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ آگہی کے لیے اگر ضمن میں یاد رہے کہ آگہی کا مطلوب وہ نمود سحر ہے جو ضمن میں یاد رہے کہ آگہی کا مطلوب وہ نمود سحر ہے جو دوسرے شعر میں جوئے شیر اور تنہائی کے حوالوں میں دوسرے شعر میں جوئے شیر اور تنہائی کے حوالوں میں دکھائی دیتا ہے ۔ وہی ''صبح'' اس شعر میں عنقا اور

عالم تقربر کے حوالے سے دوہارہ بیان کی گئی ہے۔ اس سلسلے میں یہ کمہنا ہے سحل نہ ہوگا کہ غالب کی شعری زبان تمام تر استعارے کی زبان ہے۔ اور ''صبح'' بھی ایک با معنی استعارہ ہے۔

یه کهنا کسی حد تک آمان هوگا که آگهی کے اسے اگر ''دام شنیدن'' کار آمد نہیں تو ظاهر ہے که عالب کا اشارہ اس شعر میں شنیدن کی بجائے واردات کی طرف ہے۔ یعنی صبح واردات ہے ، محض شنیدن نہیں ہے۔ لیکن یه تشریح اس تهذیبی علم کی پیروی نہیں کرتی جس علم کی عظمت غالب کی شاعری میں دکھائی دہتی ہے۔ اس ضمن میں علم الحروف کا مختصر تذکرہ مناسب ہے۔

کائنات میں عالم ناسوت اور عالم لاھوت دونوں ظاھر ضرور ھیں لیکن ان کی آگہی صرف حروف کے ذریعے ھوتی ھے۔ ابن عربی کا کہنا ھے کہ کائنات عالم حروف سے ظاھر ھوئی ھے اور حرف می کب ھوتا ھے تصور ، نطق اور تحریر سے۔ دوسرے لفظوں میں آگہی کے لیے تحریر ، نطق نطق اور تصور کے مدارج ضروری ھیں۔ اگر یہ سچائی قبول کی جائے تو معلوم ھوگا کہ ''شنیدن'' کا ان مدارج سے کوئی تعلق نہیں ھے۔ کیوں کہ شنید کے حروف تجریر کی صورت تعلق نہیں کرنے ، یعنی شنید عالم ناسوت میں ظاھر نہیں ھوتی۔ ابن عربی لکھتے ھیں کہ حروف کی خاصیت ان کے حروف می خاصیت ان کے حروف ہونے کی خاصیت سے نہیں بلکہ ان کی یہ خاصیت ان کے حروف ھونے کی خاصیت سے نہیں بلکہ ان کی یہ خاصیت ان کے اشکال ھونے کی فرجہ سے ھے۔ چوں کہ حروف شکل دار حروف شکل دار ھیں اس لیے خاصیت شکل کی وجہ سے ھے۔ چوں کہ حروف شکل دار ھیں اس لیے خاصیت شکل کی وجہ سے عے۔ چوں کہ حروف شکل دار ھیں اس لیے خاصیت شکل کی وجہ سے تا ھے۔ ''شنیدن'' اسی لیے آگہی کا سبب نہیں کیوں کہ شنید صورت پذیری سے

١- فتوحات سكيه ، صفحه ٥٠٠ -

٣- ايضاً ، صفحه ١٥١ -

قاصر ہے۔ غالب دام شنیدن کو اسی لئے رد کرتا ہے اور دوسرے مصرعے میں عالم تقریر کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس ابن عربی کے مطابق نطق کا مقام عالم تقریر کا مقام ہے۔ اس ضمن میں یہ اقتباس قابل غور ہے:

"امكتوبی حروف كی شكایی آنكهوں سے محسوس هوتی هیں اور جب آن كے اعیان پیدا هو جائیں اور آن كی ذاتی زندگی آن كے ساتھ آن كی ارواح اور آن كی ذاتی زندگی شامل هو جائے تو ایسے حرف كی خاصیت آس كی شكل اور روح كے ماتھ می كب هونے كی وجه سے هوتی هے۔ كلام كرنے كے وقت حروف هوا میں متشكل هو جاتے هیں تو آن میں ارواح قائم هو جاتے هیں تو آن میں ارواح قائم هو جاتے هیں اوراد قائم هو جاتے هیں ارواح قائم هو جاتے هیں ارواح قائم هو

حروف کے لیے حالت تحریر لازمی ہے کیوں کہ اس حالت میں حروف کے اعیان ، ارواح اور ان کی ذاتی زندگی (موجودگی) سے حروف کا مقام واضح ہوتا ہے۔ حروف کے اعیان سے مراد حروف کی مخفی قدرت ہے ، یعنی حرف تحریر کی اعیان سے مراد حروف کی مخفی قدرت ہے ، یعنی حرف تحریر کی حالت میں علامت ہے اور علامت ہونے کے علاوہ اس کا وجود ذہنی ۲ (روح) بھی اس علامت میں شریک ہوتا ہے۔ اس اعتبار سے حرف علامت بھی ہے اور اس کا ذہنی وجود بھی ہے۔ اپنی موجودگی کے باعث حرف نہ صرف ایک ایسے اصل کی علامت بنتا ہے جو قائم ہے اور جر کا سبب اسم اللہی ۳ ہے۔ اور اسی علامتی تعلق سے اس کا وجود ذہنی اللہی ۳ ہے۔ اور اسی علامتی تعلق سے اس کا وجود ذہنی بھی ظاہر ہوتا ہے ؛ عالم تقریر میں جہاں نطق اس حرف بھی ظاہر ہوتا ہے ؛ عالم تقریر میں جہاں نطق اس حرف

١- ايضاً ، صفحه ١٥١ -

٣- عفيفي : ابن عربي ، صفحه ٢٠ -

۳. وجود عالم کے لیے معرفت اسمائے اللہی ضروری ہے: (فتوحات سکیه، صفحه ۲۹۵)

کو تحریر سے آزاد کرتا ہے ، حرف کی علامتی اور ذہنی صورتیں دونوں کھل جاتی ہیں اور اس طرح حرف ، عالم تصور کے درجے تک پہنچ جاتا ہے۔

اب دیکھنا یہ ہے کہ وہ عالم تصور کیا ہے جس کی طرف اس شعر میں اشارہ کیا گیا ہے - اس بات کی وضاحت کے لیے عنقا کا لفظ می کری ہے اور اس کے علاوہ یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ ''مدعا عنقا ہے اپنے عالم تقریر کا'' کس کیفیت کا اقرار کرتا ہے ۔ اس مصرع سے قاری کی جہالت واضح نہیں ہوتی اور نہ عنقا سے ناپید کا مطلب اخذ کرنا ہی درست ہے ۔ یہ مصرع اثباتی ہے منفی نہیں ہے ا ۔ لہذا اس مصرع کا آسان زبان میں صرف یہی مطلب ممکن ہے کہ '' اپنے عالم تقریر کا مدعا وہ لفظ ہے جسے عنقا کے نام سے پکارا جاتا ہے ۔'' یوں یہ مصرع اپنا مدعا بیان کرتا ہے ، اور اس منزل کا پتا دیتا ہے جو غالب کے شعری فلسفے کی منزل اور جستجو ہے ۔

علم الحروف کے مطابق عنقا، ع ، ن ، ق اور الف کا مرکب ہے اور اس کی خاصیت ان حروف کے اعیان اور ارواح سے ظاہر ہوتی ہے۔ اس لیے یہ جاننا نبروری ہے کہ یہ حروف کن حقائق مخفیہ کی نشاندھی کرتے ہیں۔

فتوحات مکیه ۲ میں ان حروف کی تفصیل یوں شے:

ع: کا عالم شہادت و ملکوت ہے۔ اس کا عنصر آگ ہے۔

ن : کا عالم جبروت و ملکوت ہے۔ اس کا عنصر خاک ہے۔

ق: کا عالم شمادت و جبروت ہے۔ اس کا عنصر پانی اور آگ ھیں جس سے انسان اور عنقا پیدا ھوتے ھیں ا۔ اس کے نصف میں غیب اور نصف میں شہود ہے۔

الف: كا مقام جمع كا مقام هے - تمام عالم حروف اور ان كے مراتب الف هي كے ليے هيں - الف ان حروف ان حروف ميں نه تو داخل هے اور نه خارج هي -

یعنی عنقا کے تین حروف 'ع ن ق' الف کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ آگ ، خاک اور پانی کے عناصر الف کی طرف طرف گزر کرتے ہیں اور الف کے مقام پر تینوں عالم (شہادت ، جبروت اور ملکوت) قائم ہوتے ہیں۔ اس اعتبار سے عنقا شہود اور غیب ۲ کی سرحدوں کی نشاندھی کرتا ہے۔

عنقا کی تشریح کے لیے یہ اقتباس بھی قابل غور ہے:

الوجود فرضی دارد - بفارسی نام آن سیمرغ است ، عنقا کنایت است از هیولیل ، زیرا که دیده نمی شود - هم چنان که عنقا و هیولیل موجود نه تواند بود به صورت هیولیل - عنقا مشتر که میان مجموع اجسام عالم است ، جمله در و موجود است - "

١- اليضا : صفحه ١٥٨ -

۲- صرف ذات هی غیب مطلق هے - عقیقی : ابن عربی صفحه م ۲ ۳- فرهنگ انندراج ' جلد ۲ ' صفحه ۹۹۵ ' ۱۸۹۳ع -

یعنی عنقا ایک ایسی حقیقت کا نام ہے جو کلیتاً ذھنی ہے اور تمام عالم الاجسام میں مشترک ہے اور ہر چیز اس میں موجود ہے۔

کچھ دیر پہلے میں نے نقش کا ذکر کرتے ہوئے اسے عالم حوادث اور عالم موجود کہا تھا۔ اور اشارہ کیا تھا کہ غالب اس عالم موجود کے وجود کو باور کرنے کے لیے نہ صرف ایک سوال پوچھتا ہے بلکہ اس وجود کی آگہی کے لیے راستے کی تلاش بھی کرتا ہے۔ اس راستے کی تلاش میں غالب نے پہلے تنہائی اور پھر شوق کا ذکر کیا ہے اور آخر میں عنقا کے ذریعے وجود کے اس علم کی خبر دی ہے جو اس حد تک تجریدی اور تنزیمی ہے کہ اسے صرف ایک گہرا سلوک جذب (داخلی تجربه) ھی تشبیمی صورت دے سکتا سلوک جذب (داخلی تجربه) ھی تشبیمی صورت دے سکتا ایسا رشتہ قائم کرنے میں ہے جسے انسان اپنی زندگی میں ایک می تبه ضرور قائم کرتا ہے۔ یہ رشتہ محبت کے رشتے ایک می تبه ضرور قائم کرتا ہے۔ یہ رشتہ محبت کے رشتے کو بہت کم چھوتا ہے۔

میں نے جو کچھ کہا ہے اس سے یہ بات واضع ہوتی ہے کہ غالب عالم موجود کو ظاہر کے حوالے میں قبول کرتا ہے۔ لیکن عالم موجود کو قائم بالذات نہیں سمجھتا اس لیے جب تک موجود پر وجود کا اطلاق نہیں ہموتا ، موجود ، شہود کی شکل اختیار نہیں کرتا ۔ شہودا کے مقام موجود ، شہود کی شکل اختیار نہیں کرتا ۔ شہودا کے مقام

ا- شہود کے مقام پر اسم اللہی کے ظاہری اور باطنی رخ آشکار ہوتے ہیں . . . شہود وہ فوری کشف ہے جس سے حقائق کا علم حاصل ہوتا ہے ۔ شہود در حقیقت وہ علم ہے جس سے خدا کی حکمت دکھائی دیتی ہے ۔ (عفیفی : ابن ع ربی 'صفحه ۱۰۵ - ۱۱۳)

پر هر شے جو موجود ا هے ظاهر اور باطن میں آشکار هوتی هے - نقش عالم ظاهر هے اور اس لحاظ سے اس سلوک کا نقطه افاز هے جو غالب کے شعری فلسفے میں دکھائی دیت هے - تشبیمی اور تنزیمی کے اتصال سے مقام شہود پیدا هوتا هے اور جہاں شہود اور غیب کی سرحد ایک دوسرے سے ملتی هے وهاں عنقا کی علامت دکھائی دیتی هے -

#### 14

غالب کے شعری فلسفے میں تشبیه اور تنزیه کے دو منطقے اس طرح تسلیم کیے گئے ھیں کہ ان دونوں کے درمیان آمد و رفت کی راه میں کوئی رکاوٹ حائل نہیں هوتی - تشبیه تنزیه کی طرف راغب هوتی هے اور تنزیه ، تشبیمه کی جانب مائل هوتی هے - تشبیه سے مشامت کی دنیا پیدا هوتی هے -اس ضمن میں یہ امر قابل غور هے که غالب کی شعری دنی روزمرہ زندگی کے اس قدر قریب ہے کہ یہی زندگی غالب کا منتها دکھائی دیتی ہے۔ اصل میں روزمرہ زندگی محض مشامت ہے اور غالب اس عالم مشابهت کو عالم تنزیه میں بدلنے اور اسے عالم تنزیہ میں پانے کا خواہش مند ہے ۔ جب یه دونوں منطقر (تشبیمی اور تنزیمی) انسانی سرشت میں کارفرما ھوتے ھیں، اس وقت غالب کی شاعری کا انسان ظاھر ھوتا ھے ، اور یہی وہ انسان ھے جو نقش اور ضمیر غائب کے درمیان رابطه قائم کرتا ہے ۔ بعض لوگ اس انسان کو غالب کے نام سے پکار تے میں۔ بعض اسے عاشق کا نام دیتے میں اور بعض نقاد اسے ایک ایسے شخص کا نام دیتے هیں جو سہم جوئی کے شوق میں زندگی کے حوادث سے برابر نبرد آزما

۱۰ سوجود کے وجود کا اطلاق چار مراتب میں ہوتا ہے ؛ تحریری ' لفظی ' عینی اور ذہنی (فتوحات مکیه - صفحه ۲۵۱)۔

هوتا ہے۔ کشف المحجوب میں ایسے انسان کو صاحب مشاهدات کے نام سے پکارا گیا ہے۔

غالب کی شعری کائنات کا انسان، تشبیه اور تنزیه کا مجموعه هے - اس انسان کے ارد گرد ایسے انسانوں کا ایک گروہ دکھائی دیتا هے جس میں یعقوب، موسی ، یوسف ، قیس مجنوں ، فرهاد ، زلیخا اور زنان مصر ، شیریں ، لیلی ، اور منصور شاسل هیں - اس انسان کی راہ میں محفل اور میکدہ ، کعبه اور کلیسا دکھائی دیتے هیں - زندان اور زنجیر ، بہار اور خزاں ، صحرا اور ویرانه اس انسان کے سفر کی مختلف منزلوں کے نام هیں - تشبیه اور تنزیه کے درمیان آگ کا شعله دکھائی دیتا هے جس کی مدد سے تشبیه تنزیه میں بدل شعله دکھائی دیتا هے جس کی مدد سے تشبیه تنزیه میں بدل شعله دکھائی دیتا هے جس کی مدد سے تشبیه تنزیه میں بدل اسانیت اور الوهیت ، کی صفات یکجا هو جاتی هیں -

میں نے اب تک غالب کے بارے میں جو کچھ
کہا ہے اس سے خیال گزرے گا کہ میں شاید غالب کو
صوفی شاعروں کی فہرست میں شامل کرنا چاھتا ھوں اور
یہ کہ میرے نقطہ نظر کے مطابق غالب، ایک ایسا صوفی
شاعر ہے جیسے سلطان باھو یا خواجہ میر درد ھیں ۔ غالب
آن معنوں میں یقینا صوفی شاعر نہیں ہے لیکن غااب کا شعری
فلسفہ جس مقام کی طرف اشارہ کرتا ہے وہ مقام وھی ہے
فلسفہ جس مقام کی طرف اشارہ کرتا ہے وہ مقام وھی ہے
جس کی صوفی شاعر تمنا کرتے تھے ۔ منصور کی واردات جس
مقام سے وابستہ تھی اور جس مقام کے حصول کے لیئے ھماری
تہذیب اپنے بہترین فکری ذخیروں کو مفت تقسیم کرتی
تھی۔

١- نكاسن ، صفحه ٥٠ - ١

۲- قطره اپنا بھی حقیقت میں ہے دریا لیکن هم کو منظور تنک ظرفی منصور نہیں

غالب کی شعری کائنات کا انسان الفاظ کی دنیا میں سفر کرتا ہے۔ اس انسان کے لیے لفظ ایک صداقت ہے اور اسی صداقت کے ذریعے یہ انسان تشبیہ سے تنزیہ میں بدلتا ہے۔ لفظ سے تشبیمہ اور تنزیہ کا ربط قائم ہوتا ہے اور اس طرح یہ انسان خود لفظ بن جاتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ غالب کی شعری زبان جن الفاظ سے مرتب ہوتی ہے آن الفاظ کے معانی مخصوص ہیں۔ لغت کے معانی ان مخصوص مین الفاظ کے معانی کا احاطہ نہیں کر سکتے۔ غالب کی شاعری انھی الفاظ سے پیدا ہوتی ہے۔

اس ضمن میں آن چند منتخب الفاظ کا ذکر ضروری ہے جو غالب کی شعری کائنات میں نہایت اهم هیں۔ ان الفاظ کے مخصوص معانی بھی اس سلسلے میں قابل غور ا

وحشت : تنہائی ، کسی ایسی شے میں حظ محسوس کرنا جو یکسوئی سے محروم کر دے۔

فراغت : اطمینان ، دنیا سے بے نیازی کی کیفیت ـ

قید : عالم تنزیه تک پہنچنے کی راہ میں حائل ہونے والی رکاوٹ ۔

خاطر : گزرتا هوا خيال ـ

اختيار : مشيت اللهي كا انتخاب ـ

استحان : دل پر خوف ، غم اور جلال کا آترنا ـ

بلا : جسم پر بیماری کا حمله -

عدم : آلات بذموم كا نه هونا \_

الفاظ کے معنی کشف المحجوب اور عفیفی کی تصنیف ابن عربی سے مستعار ھیں ۔

وقت : کیفیت ، جس میں ماضی اور مستقبل معدوم هو جاتے هیں ـ

تجلى : ظهور اللهي -

عرش : وه مقام جهان علم اور عشق حالت وصل مین هون ـ

قیاست : روح کا جسم سے آزاد ہو کر واپس لوٹنا : روح کی غیر عنصری صورت ۔

سحشر : اکثھے ہونے کی جگه۔

عالم خیال : عالم حوادث اور وجود مطلق کے درسیان کا عالم۔

قبله : ظاهر میں قبله کعبه هے لیکن باطن میں قبله وه هے جہاں اسرار اللہی پر غور و فکر هو ۔

عالم : ارواح اور نفوس كا مجموعه ـ

تدیم : جو همیشه سے قائم اور موجود ہے۔

لا : 'هو: وه ، هويه ـ

دبستان : دنیا ، عالم -

فنا : لا علمی کا ختم هو جانا ، کیفیت جس سے عالم حوادث کی صورتیں محو هو جاتی هیں ۔ فنا خلق جدید هے ۔ صورت کے نه هونے کو فنا کہا جاتا هے ۔ وہ مقام جہاں صورت کی بجائے تجلی اللہی آشکار هوتی هے ۔ وہ مقام جہاں عالم تشبیه عالم تنزیه میں بدل جاتا هے ۔

فراق : اختلاف اور کثرت کی کیفیت ـ

دهر : مقام ، جہاں خالق اور مخلوق دونوں کو عالم حوادث میں سوجود سمجھا جاتا ہے۔

غفلت : ذكر اور تمجيد كي عدم موجودگي -

حيرت : مقام مشاهده و معرفت ـ

زمزم : مقام طلب -

یری وش: ظهور اسائے حسنی ۔

اسيرى : قيام عالم حوادث -

رسوم : معانی کی راه میں حائل حجابات ، صورتیں ـ

ملت : فريق ـ

موحد : کثرت اور اختلاف میں وحدت کی سچائیوں کا

- Jula

جاده : مقامات علم ـ

اں الفاظ کے سرسری حائزے سے یہ ضرور واضح ہوگا کہ غالب کی شعری کائنات عالم مشابہت سے شروع ہوتی ھے اور عالم تنزیه کا ایک عجیب و غریب سلسله ظاهر کرتی ہے۔ میں اس بارے میں بہت کچھ پہلے بھی کہه چکا ہوں۔ میں نے الفاظ کی فہرست پیش کرتے ہوئے جس سچائی کی طرف اشارہ کیا ہے ، یہ ہے کہ غالب کا شعری نجربه اپنی وضاحت کے لیے ان الفاظ کو (اور یه فہرست مکمل نہیں ہے) پوری ذمہ داری کے ساتھ استعال کرتا ہے۔ اور شاعری کے طالب علموں سے یه بات پوشیدہ نہیں که تجربه اپنی زبان خود ممیا کرتا ہے ۔ اگر یه بات درست ھے تو میں نے جن الفاظ کا ذکر کیا ہے صرف و هی الفاظ هی غالب کے تجربے کی اصل نمائندگی کر سکتے هين اور كرتے هيں۔ ليكن يه الفاظ كشف المحجوب اور فتوحات مكيه كے الفاظ هيں۔ اس ليے جو سچائي برآمد هوتي هے يه ھے کہ غالب کے تجربے کی بھی وہی کیفیت ہے جو کیفیت ان عظیم کتابوں میں دکھائی دیتی ہے -

اس تجرمے کی ساخت ، تربیت اور پرورش میں جہاں یہ الفاظ مرکزی اهمیت رکھتے هیں ، وهیں یه تجربه ایک ایسا استعاره بھی استعمال کرتا ہے جسے عام طور پر نظر انداز کیا گیا ہے۔ یه استعاره آگ کا استعاره ہے۔ یه آگ ایک طرف آنش اور شعله کے لفظوں میں ظاہر ہوتی ہے اور دوسری طرف تیش اور حرارت کو منفی کر کے اسے برق اور تجلی کا نام دیا گیا ہے۔ آتش زیر پاکا تعلق براہ راست آتش تمرود اور ابراھیم سے ہے۔ غالب کی شعری کائنات میں آگ تلف نہیں کرتی ، ماهیت بدل دیتی ہے۔ ہر شے جلتی ہے ، جل جاتی ہے اور بدل جاتی ہے۔ اس طرح آگ مقامات اور منازل کا وسیله بن جاتی ہے اور ہر شے ، جس میں انسان بھی شامل ہے ، جلنے کے بعد ایک نئے مقام پر ظاہر ہوتی ہے۔ یہ سلسلہ غور طلب ہے کیوں کہ ان مقامات پر تپش منہا ہوتی چلی جاتی ہے اور برق اور تجلی کی روشنی قریب آتی جاتی ہے۔ غالب کا شعری تجربه آگ سے روشنی کی طرف بڑھتا ہوا انسانی تجربہ ہے۔ آگ کی خاصیت کیمیائی ہے اور اس کا کام انسان کی ماهیت کو آسی طرح بدلنے کا ہے جس طرح علم کیمیا میں سستی دھات سے سونا اخذ کیا جاتا ہے۔

غااب کا شعری نجربه ایسے مقام سے شروع هوتا ہے جہاں آگ دهوئیں سے بے نیاز هوچکی ہے اور دهواں اور اس کا داغ دونوں سٹ چکے هیں ۔ غالب کا شعری تجربه نقش سویدا کے درست هو جانے کے بعد ظاهر هوتا هے ۔ نقش سویدا کے ضمن میں یه غور طلب ہے که اس نقش سویدا کے ضمن میں یه غور طلب ہے که اس شقالصدر کے ساتھ ہے ۔ شقالصدر میں نقش سویدا کو فرشتے برف سے صاف کر نے شقالصدر میں نقش سویدا کو فرشتے برف سے صاف کر نے هیں لیکن اس شعر میں آشفتگی نقش سویدا کو درست کرتی هیں لیکن اس شعر میں آشفتگی نقش سویدا کو درست کرتی ہے ۔ اس آشفتگی کا فاعل قیس ہے جو اس غزل کے پہلے شعر

میں دکھائی دیتا ہے۔ آشفتگی اس اعتبار سے عشق کی صفت ہے اور یہ صفت قیس سے موصوف ہے۔ اگر یہ درست ہے تو یہ کہنا غلط نه ہوگا که نقش سویدا کو آشفتگی نے میں بلکہ قیس نے درست کیا ہے۔ بلکہ قیس نے درست کیا ہے۔ یہ بات بے حد اہم ہے !

#### 14

ابن عربی ا کے مطابق ذات اللہی کے ادراک کے تین راستے هیں ایک راسته وہ هے جس میں اسوۂ حسنه کا اتباع شامل هے۔ دوسرا راسته اهل حکمت (فلاسفروں) اور اهل بینش کا هے اور تیسرا ذریعه عارفوں کی تقلید اور پیروی هے۔ تیسرے راستے میں صداقت مطلقه کی پہچان کے لیے ذوق و شوق کی حیثیت می کزی هے۔ ابن عربی کے نزدیک صرف عارفین هی کا گروہ ایسا هے جو ذات اللہی کو ناسوت اور لاهوت دونوں عالموں میں ضو فگن دیکھتا هے کیوں که کام صورتیں ذات اللہی کا ظہور هیں۔

یہی تیسرا راستہ غالب کے شعری تجربے اور کائنات کا راستہ ہے۔ اس راستے کی ساری واردات عشق کی واردات ہے جس کا ایک خاص مقصد ہے۔ ابن عربی ۲ کے مطابق عشق کا مقصد نه صرف عشق کی حقیقت کو جاننا ہے بلکہ یہ بھی جاننا ہے کہ حقیقت عشق ، ذات اللہی سے متفرق نہیں ہے۔ اس نقطۂ نظر کی موجودگی میں اگر عشق کا اطلاق اللہ به اور جیم بحض وسیلہ بنتے میں اور جیم بر ہو تو الف ہے اور جیم محض وسیلہ بنتے میں اور ان کے ذریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان کے ذریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان کے ذریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان کے دریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان کے دریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان کے دریعے عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے۔ اور ان

۱ - عفیفی : صفحه ۱ س

٧ - ايضا : صفحه ١١١

چی ہے اور خدا کی جانب دیکھنا دشت خالی کی طرف دیکھنا ہے ، یہ کہنا کہ عشق کا اطلاق ذات اللہی پر ہوتا ہے ، ناقابل قبول دکھائی دیتا ہے ۔ عام آدمی عشق کو سمجھ سکتا ہے لیکن ذات اللہی کے ساتھ اُس کا تعارف نا مکمل اور ادھورا ہے ۔ اس لیے جو کچھ میں نے ابن عربی کے حوالے سے کہا ہے ، عام آدمی اس کی تصدیق کرنے سے قاصر ہوگا ۔ غالب کے شعری فلسفے کے دو مقامات مقام تشبید اور مقام تنزید کا میں پہلے ذکر کر چکا ہوں ۔ اس تذکرے سے یہ ضرور واضح ہوچکا ہے کہ غالب کا شعری فلسفه مقام تنزید تک ضرور پہنچا دیتا ہے ۔ یہی وہ مقام ہے جو اسائے مطابق کے ظمور سے رونما ہوتا ہے اور یہیں وہ صداقت مطابع بھی موجود ہے جسے ابن عربی وجود مطاق کہتے ہیں ۔ اللہی کے ظمور سے رونما ہوتا ہے اور یہیں وہ صداقت مطابع بھی موجود ہے جسے ابن عربی وجود مطاق کہتے ہیں ۔ سی مقام ہرا تعاق ہے ۔ اسی مقام ہر عبدیت اور الوہیت کی صفات یکجا ہوجاتی ہیں اور ابن عربی ہر عبدیت اور الوہیت کی صفات یکجا ہوجاتی ہیں اور ابن عربی ہر عبدیت اور الوہیت کی صفات یکجا ہوجاتی ہیں اور ابن عربی ہر عبدیت اور الوہیت کی صفات یکجا ہوجاتی ہیں اور ابن عربی ہر عبدیت اور الوہیت کی صفات یکجا ہوجاتی ہیں اور ابن عربی کے مطابق انسان ، ذات اللہی کے عکس ا میں ظاہر ہوتا ہے ۔

غالب کی شعری کائنات کا انسان نقش سویدا کے درست ہو جانے کے بعد جس راستے کو اختیار کرتا ہے۔ اس پر جن مقامات کی نشان دھی کی گئی ہے ، ان میں وقت عدم ، قیاست ، محشر ، فنا ، عرش ، زمزم کعبه اور طور کے معانی شامل ھیں ۔ ان کے علاوہ ایک ایسے مقام کا بھی ذکر ہے جہاں شاھد و مشہود ، مشاھدہ اور شہود سب ایک وحدت میں بدل جاتے ھیں ۔ یہ انسان ھر لباس میں ننگ وجود دکھائی دیتا ہے لیکن احرام کے دھیے دھونے ننگ وجود دکھائی دیتا ہے لیکن احرام کے دھیے دھونے ہیں جو صرف زمزم پر مئے پینے کے بعد دکھائی ھوئے دھیے ھیں جو صرف زمزم پر مئے پینے کے بعد دکھائی دیتے ھیں ۔ اس انسان کی سرحدیں بے نشان اور بسیط ھیں دیتے ھیں ۔ اس انسان کی سرحدیں بے نشان اور بسیط ھیں

١ - عفيفي : صفحه ١١٩ -

اس لئے اس کے بڑھتے ھوئے راستے پر جو بات خاص طور پر دکھائی دیتی ہے ، یہ ہے کہ جوں جوں یہ انسان بڑھتا چلا جاتا ہے ، اس کی مشابہت کم سے کم تر ھوتی چلی جاتی ہے اور عالم حوادث (ناسوت) اس کم ھوتی ھوئی مشابہت کے ساتھ بتدریج منما ھو جاتا ہے ۔ ان مقامات پر اس انسان کا تنزیمی وجود برآمد ھوتا ہے جماں عالم حوادث اپنی تمام تر مشابهت کے ساتھ بچوں کا کھیل دکھائی دیتا ہے ۔ بلندی کا ایسا منظر دنیا کے دوسرے بڑے شاعروں میں یکسر ناپید ہے ۔

لیکن راسته اسی مقام پر ختم نہیں ہوتا کیوں که جب اس انسان کا تنزیهی وجود ، بلندی کی اس منزل پر پہنچتا ہے تو اس کی آواز انسان کی آواز نہیں رہتی ۔ اس کی نظر انسان کی نظر سے کوئی مشابہت نہیں رکھتی اور اس کا پیانه قطر کے کی نظر سے کوئی مشابہت نہیں رکھتی اور اس کا پیانه قطر کی بجائے سمندر بن جاتا ہے ۔ اس تنزیهی وجود کے ذریعے جزو ، کل بن جاتا ہے اور کل کی آواز جزو سے یقیناً مختلف موتی ہے ۔ ۔ ۔ میں جس سچائی کی طرف اشارہ کر رہا ہوں اس کے خم و پیچ پر خطر ہیں ۔ خم و پیچ کے اس پر خطر راستے پر اس انسان کی رہری فلسفۂ عشق کرتا ہے ۔

میں نے کچھ دیر پہلے قیس کا ذکر کیا تھا۔ اب اسی مفہوم کو مد نظر رکھتے ھوئے کہوں گا کہ غالب فاسفۂ عشق کو استعال کرتے ھوئے یہ امر فراموش نہیں کرنا کہ اس فلسفے کے مطابق خالق کائنات خود عاشق ہے جسے غالب کا انسان عالم تشبیہ میں قیس اور مجنوں کے نام اسے پکارتا ہے۔ قیس کا عالم انسانی ہے لیکن مجنوں کا عالم مقام جذب سے ظاہر ھوتا ہے۔ اس اعتبار سے قیس اور مجنوں

١ - غالب فرهاد كے عشق كو درست نہيں سمجهتا -

دو مختلف صورتوں کو بیان کرتے ہیں۔ جب غالب کا انسان قیس سے روشناس هوتا هے اور اسے نقش سویدا سے آزادی نصیب هوتی هے ، اس وقت صحرا ، دشت اور بیابان کے معانی بدل جاتے ہیں۔ ہر شئے جلنے لگتی ہے اور یه انسان کوه طور پر اترتی هوئی تجلی ا کو اپنے راستے پر اترتے هوئے دیکھتا هے - به انسان عالم تشبیه میں قیس کی پیروی کرتا ہے لیکن اسی عالم میں اسے جس قیس کی آگاھی ھوتی ہے، وہ تصویر کے پردے میں بھی عریاں د کھائی دیتا ہے۔ عرباں کا لفظ لباس کی رعایت سے زندگی اور عالم تشبیه کی نفی کرتا ہے۔ اس طرح قیس عالم تشبیه كى نفى كركے عالم تنزيه كى طرف اشاره كرتا هے اور غالب کے انسان کے لئے عالم تنزیه میں داخل هونا ممکن هو جاتا ہے۔ اس مقام پر جو مقام شہود ہے (کیوں که یهاں عالم تشبیه اور عالم تنزیه متصل هیں) غالب کا انسان عالم تشبیه میں ، عالم تنزیه کے ظاہر ہوتے ہوئے قیس کو دیکھتا ہے۔ لیکن اس قیس کا نام مجنوں ہے جو ديوار دبستان پر لام الف لكهنا هوا دكهائي دينا هـ -ابن عربي كا كمنا هے كه حالت مكاشفه ميں "الا، هو (وه) كا هم شكل هے - اس شعر ٢ ميں يه سوال مضمر هيں . كه (١) کیا لام الف کے ذریعے محنوں نے اپنی نشان دھی کی ہے ؟ یا (۲) کیا مجنوں اس ترکیب کے ذریعے وجود مطلق کی جانب اشارہ کرتا ہے ؟ یا (۳) کیا مجنوں وجود مطلق کی جانب اشارہ کرتے ہوئے صاحب مشاهدات کا مرتبه تو حاصل نہیں کرتا ؟ ان سوالوں کی روشنی میں یه ضرور واضح هوتا ہے کہ غالب کا انسان جس مقام کا ذکر کرتا ہے

۱ - ''گرنی تھی ھم په برق تجلی نه طور پر . . . '' ' ظرف قدح خوار''کا استعال جملهٔ معترضه کے طور پر ھوا ہے
 ۲ - فنا تعلیم درس بے خودی ھوں اس زمانے سے . . . ''

اور جہاں اس کی رسائی ہوئی ہے ، و ہاں مجنوں کے حوالے سے اسے بھی لام الف کی قربت نصیب ہوئی ہے ۔ یہ قربت ، قربت عینی ہے ۔ اگر اس مقام کی مزید وضاحت کے لئے ابن عربی کے مرکزی استعاروں عکس اور آئینہ کو ملحوظ رکھا جائے تو غالب کا انسان اور مجنوں اور لام الف ، تینوں ایک ہیں اور تینوں اس حد تک مقابل ہیں کہ ''انسان، مجنوں اور مجنوں '' وہ ،، بن جاتا ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ وجود مطلق ، الحق میں انا اور الخلق میں ہویہ ہے ۔ اس لئے جہاں وہ ہے وہیں انا (میں) ہے اور اس طرح انالموجود وہ کے اندر میں بن کر آشکار ہوتا ہے ۔ غالب کا انسان اس مقام اور اس منصب کا انسان ہے ۔

لیکن یه نسبت اسی مقام پر ختم نہیں ہوتی ۔ میں نے کچھ دیر پہلے کہا تھا که خالق کائنات کو فلسفه عشق عاشق کے نام سے پکارتا ہے۔ غالب کے ایک نہایت اہم شعرا میں اعاشق ہوں، جس ضمیر متکام کا کہا ہوا جمله ہے، وہ انسان اور لام الف کے درمیان ایک نئے رشتے کو ظاہر کرتا ہے۔ یه رشته دو ہرا رشته ہے۔ یعنی ایک طرف یه رشته انسان اور لام الف کے درمیان ہے اور دوسری طرف یه رشته انسان اور لام الف کے درمیان ہے۔ پہلے رشتے میں انسان رشته لام الف اور مجنوں کے درمیان ہے۔ پہلے رشتے میں انسان اور لام الف خمیر متکام ہیں اور دوسرے رفتے میں لام الف اور مجنوں کی ضمیر عائب ہے۔ دوسرے لفظوں میں پہلا رشته اور مجنوں کی ضمیر غائب ہے۔ دوسرے لفظوں میں پہلا رشته اور میں اور دوسرا رشته "ہو، (وه) کا ہے۔ اس طرح میں اور وه کی وحدت پیدا ہوتی ہے۔ "معشوق فریبی اسے مراد معشوق کو اسیر طلسم کرنا ہے۔ طلسم سے صاد عالم

ا - عاشق هوں ، په معشوق فریبی ہے مرا کام مجنوں کو برا کہتی ہے لیابی مرے آگے

تشبیمه اور عالم تنزیه کا مشاهده هے - معشوق فریبی، مقام شہود هے - اس شعر میں انسان جس بلند ترین مقام پر هے وهاں لیلی عالم شہود سے پریشان هو کر مجنوں کو برا کمتی هے - لیکن سوال یه هے که کیا یه لفظ ''برا، ان معنوں میں تو استعال نہیں هوا جن معنوں میں محبوب کو ظالم کمتے هیں ؟ کیا لیلی مجنوں کو اس لیے برا تو نہیں کمتی که عالم شمود لیلی کو مجنوں تو ضرور دکھاتا هے لیکن مجنوں تک باریاب نہیں هونے دیتا ؟ اسی ضمن میں ایک سوال یه بھی هے که کیا لیلی مقام انسانیت کی علامت تو سوال یه بھی هے که کیا ایلی مقام انسانیت کی علامت تو نہیں هو جود مطلق کی ضمیر اختیار کرنا ایسی کیفیت تو نہیں جماں لیلی مطلق کی ضمیر اختیار کرنا ایسی کیفیت تو نہیں جماں لیلی اور مجنوں کا وصل ناممکن دکھائی دیتا هے ؟

میں نے غالب کی شاعری کا جس فکری پس منظر میں ذکر کیا ہے اس سے جو بات سامنے آتی ہے یہ ہے کہ اگر غالب کے زمانے کی تہذیب نئے علوم کی تاراج کا شکار نہ بنتی تو یقیناً غالب کے کلام کی تشریج جس زبان اور محاورے میں کی جاتی وہ زبان اور محاورہ کسی حد تک وہی ہوتا جس کی ایک نامکمل اور ادھوری صورت میں نے دی ہے۔ دنیا کے کئی بڑے بڑے شاعر اس زمانے کی علمی فضا میں معروف اور مشہور ہیں اور آن پر تشریج کی کتابوں کی کمی بھی نہیں ہے لیکن غالب نے انسان کے جس مرتبے کا ذکر کیا ہے اور عالم تنزیه (انسان: لام الف) اور عالم تشبیه (لیلیا) کو جس انداز میں ایک دوسرے کے مقابل کیا ہے اس کی مثال علمی اور شاعر میں بہت کم دکھائی دیتی ہے۔ غالب نے مسل کسی اور شاعر میں بہت کم دکھائی دیتی ہے۔ غالب نے مسل کسی اور شاعر میں بہت کم دکھائی دیتی ہے۔ غالب نے مسل کی اور انسانی کا جو حیرت انگیز راستہ پیش کیا ہے اس کی مثال راستے پر صورتیں اپنے اصل کی تلاش کرتی ہیں۔ اصل میں راستے پر صورتیں اپنے اصل کی تلاش کرتی ہیں۔ اصل میں واسے گم اور آشکار ہوتی ہیں اور پھر صورتیں اور اصل دونوں واسے گم اور آشکار ہوتی ہیں اور پھر صورتیں اور اصل دونوں

عالم تنزیه میں لام الف کا کشف بن جاتی هیں اور عالم تشبیه میں لیلی انسانیت کی علامت بن کر اس کشف کو دیکھتی ہے اور لیلی کے پردے میں هم سب اس عالم سے آشنا هوتے هیں جو قدیم سے قدیم ہے اور جسے صرف کوئی صاحب مشاهدات هی ظاهر کر سکتا ہے۔

# تشريحي حوالے

صورة البقرة ١:١٨ - ٢١

''ان کی مثال جیسے ایک شخص نے سلگائی آگ ، اور پھر جب روشن کیا اس کے گرد کو لے گیا الله ان کی روشنی ، اور چھوڑا آن کو اندھیروں میں ، نظر نہیں آتا ۔ بہرے ھیں ، گونگے ، اندھے ، سووے نہیں پھر نے کے ۔ یا جیسا مینہ پڑتا آسمان سے ، اس میں ھے اندھیرا اور گرج اور بجلی ۔ ڈالتے ھیں انگلیاں اپنے کانوں میں مارے کڑک کے ڈر سے ، موت کے ۔ اور الله گھیر رھا ھے منکروں کو ۔ قریب ھے بجلی کہ آچک لے ان رھا ھے منکروں کو ۔ قریب ھے بجلی کہ آچک لے ان کی آنکھیں ، جس بار چمکتی ھے آن پر چلتے ھیں اس میں ۔ اور جب اندھیرا پڑا کھڑے رہے ۔ اور اگر حیا ہے اندھیرا پڑا کھڑے رہے ۔ اور اگر حیا ہے اندھیرا پڑا کھڑے رہے ۔ اور اگر حیا ہے اندھیرا پڑا کھڑے دے ۔ اور اگر حیا ہے جاوے آن کے کان اور آنکھیں ۔ بے شک حیا ہے ہیں جا سے جاوے آن کے کان اور آنکھیں ۔ بے شک

[ترجمه شاه عبدالقادر : اله آباد ١٨٣١]

ديباچه: ديوان غالب

''خوشبو سے آشنا ذھنوں کے لئے دعوت ہے اور انجمن آراستہ کرنے والوں کی طبیعت کے لئے خوش خبری کہ جلتی ہوئی خوشبو کو روشن رکھنے کا کچھ سامان مہیا ہو گیا ہے اور عود ہندی کا دامن ہاتھ میں آگیا ہے ۔ یہ پتھر کے تختے نہیں جن کو نیزوں سے چھیدا گیا ہو ، یا بدنما طریقے سے بے وضع تراشا ہو۔ بلکہ

تبر سے چیرا ہے ، چھری سے باریک کیا ہے اور ریتی سے هموار کیا ہے۔

اس وقت شوق گداز نفس آتش فارسی کی تلاش میں ہے۔ یہ وہ آگ نہیں جو ہندوستان کی بھٹی میں بجھ چکی ہے اور جس نے مٹھی بھر راکھ سے اپنی موت کو اپنے طور ہر سیہ پوش کر دیا ہے۔ اس آگ کی پاکیزگی ہر اعتبار سے ثابت اور مسلم ہے۔ اسی لئے بجھی ہوئی آگ کی نا پاکیزگی کے سبب مردہ ہڈیوں کے ساتھ ناشتہ کرنا اور دیوانگی کے باعث شہید کے مزار کی شمع کے دھاگے سے لٹکر رہنا یقینا گداز قلب کا عوض نہیں ہو سکتا۔ اور نه یه بزم افروزی هی کے لئر مناسب ہے۔ جس نے آگ کے چہرے کو هنرمندی سے روشن کیا ہے اور سزا میں آتش پرست کو بھی آگ میں جلایا ہے وہ اچھی طرح جانتا ہے کہ تلاش کرنے والا اس آگ کی آرزو سیں بے قرار ہے جو هوشنگ کی روشن آنکھوں کے ساتھ پتھر سے باہر نکلی ہے اور جس نے لہراسی کے محل میں نشو و نما پائی ہے۔ جس سے گھاس اور سبز ہے كو أروغ ملا۔ لاله كو رنگ، مے گسار كو آنكھ اور میکدے کو چراغ نصیب ہوا۔

نفس کو قوت گویائی عطا کرنے والے خدائے بخشندہ کے لئے سپاس گزار ہوں کہ اس درخشاں آگ کی ایک چنگاری میری راکھ میں موجود ہے اور میں اپنے سینے کو کرید نے کا خواہش مند ہوں۔ سانس کی ہوا اس کی مددگر ہے۔ اور آمید ہے کہ تھوڑی مدت میں وہ سامان حاصل ہو جائے گا جو سلگتی ہوئی خوشبو کو جراغ کی روشنی کی تاب اور عود کی خوشبو کو ذہن سے آشنا کرنے کے لئے ہروبال عطا کرےگا۔

ان سطور کے رقم کرنے والے کے دل میں گہرا بقین ہے کہ وہ دیوان ریختہ کے انتخاب کے بعد دیوان فارسی کا سرمایہ جمع کرنے کے لئے آمادہ ہوگا اور اس سچے فن کے کمال سے فیض یاب ہونے کے بعد عزلت گزیں ہوجائے گا آمید ہے کہ شعراء کی ستائش کرنے والے سیخن سرا اس دیوان کے باہر اشعار کو اس عاصی کی تراوش قلم نہیں جانیں گے اور جامع غزلیات کو ان اشعار کی مدح و ذم کے جانیں گے اور جامع غزلیات کو ان اشعار کی مدح و ذم کے طابع کا ماخوذ نہیں کریں گئے۔

وہ شخص جس نے زندگی کی ہو نہیں سونگھی جو عدم سے وجود میں نہیں آیا وہ جو مصور کے ذھن میں آیا ھوا ایک تصور ہے جس کا نام اسدالله نحال ہے جو میرزا نوشه سے معروف ہے جس کا تخاص غالب ہے جو اکبرآباد میں پیدا ھوا اور دلی جس نے مسکن بنایا۔ اے رب! اس کا مدفن نجف میں ھو۔ فقط

٣٢ ذي قعد ١٢٣٨ ه

[الرجمه داكثر ظهورالدين احمد]

آگ کا استعارہ

۱- معراج نامه قادریار میں دریائے آتش سدرة المنتهی کے بعد دکھایا گیا ہے۔ یہ منزل فلک ہفتم کو عبور کرنے کے بعد آتی ہے۔ دریائے آتش سے پہلے امر کے دو پردے دکھائی دیتے ہیں۔ ایک سیاہ رنگت کا ہے اور ایک کی رنگت نورانی ہے۔ دریائے آتش ان دو پردوں کے بعد ظاہر ہوتا ہے۔ رسول اللہ کو اس دریا کے پار آتار نے میں میکائیل آن کی مدد کرتے ہیں۔

۳- خداوند رب الافواج یوں فرماتا ہے که دیکھ میں اپنے کلام کو تیرے مند میں آگ اور ان لوگوں کو لکڑی بناؤں گا اور وہ ان کو بھسم کردے گی

[ير مياه - ٥ : ١١٢]

ساور اگر کوئی اس بنیاد پر سونا یا چاندی یا بیش قیمت پتھروں یا لکڑی یا گھاس یا بھوسے کا ردا رکھے تو اس کا کام ظاہر ہو جائے گا۔ کیوں کہ جو دن آگ کے ساتھ ظاہر ہو گا وہ اس کام کو بتا دے گا اور وہ آگ خود ہر ایک کا کام آزمائے گی کہ کیسا ہے۔ جس کا کام اس (بنیاد) پر بنا ہوا باقی رہے گا وہ اجر پائے گا اور جس کا کام جل جل جائے گا وہ نقصان آٹھائے گا لیکن خود بچ جائے گا مگر جلتے جائے گا ہگر جلتے جائے گا مگر جلتے جائے گا مگر جلتے جائے گا مگر جلتے جلتے

#### [كرنتهيون (١) ٢: ١٦]

ہ۔ اور خداوند کا فرشتہ ایک جھاڑی میں سے آگ کے شعلہ میں اُس پر ظاهر هوا۔ موسیٰ نے نگاہ کی اور کیا دیکھتا ہے کہ ایک جھاڑی میں آگ لگی هوئی ہے۔ پر وہ جھاڑی میں ہیں بھسم نہیں هوتی۔ تب موسیٰ نے کہا میں اب ذرا ادهر جاکر اس بڑے منظر کو دیکھوں کہ یہ جھاڑی کیوں نہیں جل جاتی۔ جب خداوند نے دیکھا کہ وہ اُدھر آرھا ہے تو پکارا اور کہا اے موسیٰ ! اے موسیٰ ! اور موسیٰ ا

#### [خروج ٣:١-٣]

مد سو تو همیں دوزخ کی آگ سے بچا! یعنی تجھ سے انکار کرنا عین دوزخ ہے اور تمام آرام اور راحت تجھ میں اور تیری شناخت میں ہے۔ جو شخص که تیری سچی شناخت سے محروم رہا وہ درحقیقت اسی دنیا میں آگ میں

#### [اسلامی اصول کی فلاسفی صفحه سما]

ہ۔وہ آگ جو هوشنگ کی روشن آنکھوں کے ساتھ پتھر سے باہر نکلی ہے اور جس نے لہراسپ کے سحل سیں نشوونما پائی ہے درحقیقت حکمت ، دانائی ، تمیز و تصدیق کی آگ ہے۔ اس آگ کی مدد سے انسان اور عالم حوادث ، انسان اور عالم تنزیه کے درمیان رابطه قائم ہوتا ہے۔

ے۔ اگر اس سارے منظر کو جو نہایت خموشی سے بدلتا ہے زندگی کہا جائے تو ہر وہ شئے جو فوری طور پر تبدیل ہوتی ہے آگ سے موسوم کی جا سکتی ہے۔ زندہ چیزوں میں سب سے قوی تر عنصر آگ ہے۔ یہ بیک وقت قربب بھی ہے اور بعید و ہمہ گیر بھی ہے۔ اس کا منبع انسان کا دل ہے۔ اس کا منبع انسان کا دل ہے۔ اس کا مسکن آسمان ہے۔ اشیاء کے قلب سے اس کا ظہور ہوتا ہے اور مجبت کی شکل میں اس کا دامن ہر ایک ظہور ہوتا ہے اور مجبی اس کا چہرا نفرت ہے اور کبھی اس کی صورت انتقام سے مشابہ ہوتی ہے۔ اس کا نور بہشت میں چمکتا ہے اور اس کی حرارت اور گرمی دوزخ میں جلا میں چمکتا ہے اور اس کی حرارت اور گرمی دوزخ میں جلا میں چنت اور دوزخ ہے۔ اور ہمیشہ اپنی نفی ڈالتی ہے۔ آگ کو نیکی اور برائی میں تقسیم نہیں کیا جا سکتا۔ یہ ایک وقت میں جنت اور دوزخ ہے۔ اور ہمیشہ اپنی نفی کرتے ہوئے اپنا ثبوت میں جنت اور دوزخ ہے۔ اور ہمیشہ اپنی نفی

### [ آگ کی نفسیاتی حیثیت : کا سٹن با خلارڈ ]

۸- روشنی کے بغیر آگ انسان کے باطن کا دکھ ہے۔
اور جہاں روشنی کے بغیر آگ پیدا ہوتی ہے و ہاں انسان
دوزخ میں دن گزارتا ہے۔ آگ کی منزل روشنی اور منصب
نور ہے ..... آگ مکاشفہ ہے ..... زندگی اور موت کی
وحدت کا نام ہے ... آگ سے زمانہ نیا رخ اختیار کرتا ہے ...
آگ اشیاء کو جلا کر ایک نیا مقام اور نئی شئے تخلیق
کرتی ہے ... آگ کیمیا کا مستقل اور مہتر عمل ہے .... آگ
کرتی ہے ... آگ کیمیا کا مستقل اور مہتر عمل ہے .... آگ
کرتی ہے دور حقیقت اس گزار کی رہبر ہے جو قدیم زمانے میں
مرود کے دور حکومت میں ظاہر ہوا .... آگ آزادی تی

علامت ہے ... حقیقی آگ کی تلاش کرو! آگ کو ڈھونڈو! اور آگ روشن کرو!

[ محبت كا جسماني لباس : نارمن براؤن ١٩٦٨ ]

عشق : عاشق و معشوق

وه حقیقه الحقائق جو جهت و تفریق سے بالا تو هے، عشق کے اسم سے معروف هے۔ اس کا ظهور عاشق اور معشوق کی صورتوں میں هوا هے۔ گو بادی النظر میں عاشق اور معشوق الگ اور جدا هیں۔ لیکن آخرکار دونوں ایک دوسرے میں جذب هوتے هیں اور تفریق سے وحدت آشکار هوتی هے۔ اختلاف ذات کی نفی سے وہ نور چمکتا هے جو روشنی کے اندر پوشیدہ روشنی کی تہوں سے برآمد هوتا هے۔ اور ظهور کی تجلی سے تجلیات کا سلسله ظاهر هوتا هے۔ اور ظهور اور معشوق کی صورتیں سٹ جاتی هیں اور ان کا نشان ناپید هو جاتا هے۔ اور وہ الله میں گم اور غائب هو خاتی هیں۔ اور فقط ذات حق هی قائم و آشکار رهتی جاتی هیں۔ اور فقط ذات حق هی قائم و آشکار رهتی

[ لمحات : عراقي ]

"یک عین متفق که جز او ذرهٔ نبود چون گشت ظاهر این همه اغیار آمده

اے ظاہر تو عاشق و معشوق باطنت مطلوب را که دید طلب گار آمدہ

غیرے چگونه روئے نماید چو هر چه است عین دیگر یکسیت پدیدار آمده،، اور حقیقت عشق ذات اللهی کا ادراک ہے۔ عشق اور اور حقیقت عشق ذات اللهی کا ادراک ہے۔ عشق اور ذات کا رشتہ مجرد نہیں ہے۔ عشق کا رشتہ عاشق اور مطلوب کا رشتہ بھی نہیں ہے۔ عشق مطلوب سے بیاز ہے۔ صرف وہ لوگ جو نہیں جانتے مطلوب کو حاصل اور مقصد گردانتے ہیں۔ سوائے ذات حق کے عشق کا کوئی اور مطلوب نہیں ہے۔ جب یہ کہا جائے کہ مجھے الف نون یا میم سے عشق ہے تو اس جائے کہ مجھے الف نون اور مطلب صرف یہی ہوتا ہے کہ مجھے الف نون اور می مورتوں میں ذات حق سے عشق ہے۔ کوئی شخص صورتوں میں ذات حق سے عشق ہے۔ کوئی شخص صورتوں سے عشق نہیں کرتا۔ عشق کا حاصل ہے رنگ ذات حق سے عشق کا حاصل ہے رنگ ذات حق ہوتی ہے۔ کہ ہیں کرتا۔ عشق کا حاصل ہے رنگ ذات حق ہوتی ہے۔ کہ ہیں کرتا۔ عشق کا حاصل ہے رنگ ذات حق ہوتی ہے۔ کہ ہیں کرتا۔ عشق کا حاصل ہے رنگ ذات حق ہوتی ہے۔ کہ ہی

[ ابن عربی : عفیفی ]

نفی اور اثبات

"طریقت کے بزرگوں کی نظر میں نفی سے انسان کے متعلقات کی نفی ہے اور اثبات سے مراد تائید اللہی کا اقرار ہے۔.. حالت عشق میں عاشق اپنی نفی سے معشوق کی رضا کی تائید کرتا ہے۔،،

[كشفالمجوب]

عكس اور آئينه

'' عکس اور آئینہ کے استعاروں سے مراد عالم حوادث میں صور توں اور اشکال کی سوجودگی ہے۔ ذات واحد مختلف آئینوں میں منعکس ہوتی ہے۔ کثرت درحقیقت آئینہ کا عکس ہے۔ اور عکس ذات واحد کا اشارہ ہے۔ ساری دنیا اس اعتبار سے صور توں اور شکاوں کا حیرت کدہ ہے۔ ، ، ، ، ،

[ ابن عربي : عفيفي ]

## لا لام الف

" یه منزل التفات هے اور اس پر ایتلاف غالب هے ۔
لام الف کا ملاپ اگر واقع هو اور منعقد هو تو ایک عین دونوں کا هو جاتا هے ۔ الف خط حق اور لام خط انسان هے ۔ جب تم ان کا ذکر کرو گے تو اس کے بنانے والے کا ذکر کرو گے تو اس کے بنانے والے کا ذکر کرو گے ،

[ فنوحات مكيه ]

ابن عربی کا کہ:ا ہے کہ حالت کشف میں آنہوں نے ذات حق کو لام الف کی شکل میں چمکتے ہوئے دیکھا ہویه بصورت لا آشکار تھا۔

[ابن عربى: عفيفي ]

## معنی کی تلاش کا طریق کار

غالب کی شعری زبان تر کیبوں ، استعاروں اور مذھبی
روایت کے الفاظ کا مجموعہ ہے۔ اس شعری طریق اظہار
کو تاریخی اور تہذیبی ماحول سے الگ کرنا ہر اعتبار
سے نا جائز ہے۔ مثلاً ''جو ہر اندیشہ ،، کی ترکیب
محض جو ہر اور اندیشے کا مجموعہ نہیں ہے ، اضافت
ان لفظوں کے ذریعے ایک کیفیت اور مقام کی جانب
اشارہ کرتی ہے۔ معنی کی تلاش میں اس مقام کا تلاش
کرنا ضروری ہے۔ سوال یہ ہے کہ جو ہر اندیشہ کس
مقام اور منصب کی طرف اشارہ کرتا ہے ؟ اسی طرح
وحشت اور صحرا کے جلنے سے کیا مراد ہے ؟
صحرا کیوں جل جاتا ہے ؟ اور وحشت کو کس
صحرا کیوں جل جاتا ہے ؟ اور وحشت کو کس
صحرا کیوں جل جاتا ہے ؟ اور وحشت کو کس
محرا کیوں جل جاتا ہے ؟ عالب کی شعری زبان
آگ کے جلنے سے شروع ہوتی ہے اور روشنی کے ظہور
کی بشارت دیتی ہے۔

قيس ، محنون ، فرهاد ، زليخا

غالب کی شعری کائنات میں ایسے تمام کردار مختلف مقامات کی نشاندھی کرتے ھیں۔ اور ایک ھی سفر کی مختلف منزلوں کے نام ھیں۔

عمداء كي ابتلاء اور غالب

"اسلمانوں کی جائیدادیں ضبط کر کے هندوؤں کے پاس بیچ دی گئیں جس سے برطانوی فوجی خزانے میں دو لاکھ ستر هزار پوئڈ کا مزید اضافه هوا۔ دلی شہر کے رهنے والوں کو جو بیماریوں اور فاقوں کے باوجود زندہ تھے شہر سے نکال دیا گیا۔ اور جب شہر میں لوٹ آنے کی اجازت کھلی تو حکم دیا گیا که کوئی مسلمان شہر میں رات بسر نه کرے۔ مگر اردو شاعر غالب میں رات بسر نه کرے۔ مگر اردو شاعر غالب کو، جس کی دشمنان اسلام کے ماتھ وفاداری میں کو، جس کی دشمنان اسلام کے ماتھ وفاداری میں کوئی شبه نه تھا، شہر میں ٹھہرنے کی خاص اجازت دی گئی۔...

[ڈسکوری آف ہاکستان: اے عزیز، صفحہ ۲۸۸]
''غالب کی نثر اور شاعری بے بضاعتی اور بے حسی کا شاہکار ہیں ....مگر قدرت کی ستم ظریفی دیکھئے۔ فرنگی آقاؤں کی بدولت اس شاعر کو مسلمانوں کے قومی شاعر کا مقام حاصل ہوا. . .،،

[ڈسکوری آف پاکستان : اے عزیز ۲۰۳]

غالب اور بودليئر

بودلیئر اور غالب سمجھتے ھیں کہ شاعر کو چاھیئے کہ درد کو حسن میں تبدیل کرے۔ وہ چاھتے ھیں کہ درد فن کی تکمیل میں معاون بنے۔ وہ انسان جنہوں نے روحانی زندگی کی چوٹیوں کو چھونا چاھا چاھا درد کے تخته مشق بنے۔ محض اسی آگ نے آنہیں

زندگی کے رازوں سے آگاہ کیا۔ بودلیئر لکھتا ہے۔ اگر کچھ حاصل کرنا ہے تو تنور میں سے ھو کر گزرو! اور یہ بات حق ہے کہ غالب زندگی کے اس تنور میں سے ھو کر گزرا۔ آگ کی جان نے اسے زندگی کی راھوں سے آشناکیا۔ آسے انسان کے اس حقیقی سر چشمے کی راہ بتائی۔ جہاں شاعر کی روح اس بحر بیکراں میں جا ملتی ہے۔ جو اس کا منبع ہے اور جسکی طرف ایک فرانسیسی تنقید نگار اشارا کرتا ہے۔ کہ شاعر اپنے آغاز اور اپنے انجام سے واقف ھونے کی وجہ سے اپنا اصلی وطن اس روحانی دنیا میں ڈھونڈتا ہے جہاں ساری فطرت خوطہ زن ہے۔ اور شاعری کا مقصد یہی ہے کہ ہم پر دوسری دنیا کی کھڑکی کھول دے۔ وہ دنیا جو کہ مماری اصل دنیا ہے اور ھمارے نفس کے لئے یہ ممکن مماری اصل دنیا ہے اور ھمارے نفس کے لئے یہ ممکن مماری کہ وہ اپنی حدود کو پھاند کر لا محدود تک پھیل جائے۔

[ڈاکٹر لئیق احمد بابری ، غالب اور بودلیئر ۱۹۹۸ع] ڈاکٹر سید عبداللطیف : غالب (۱۹۳۲)

> (۱) هے پرے سرحد ادراک سے اپنا مسجود قبله کو اهل نظر قبله نما کمتے هيں۔

یه شعر زیاده سے زیاده ایک لفظی کھیل معلوم هوتا هے - جو تصور اس میں پیش کیا گیا هے وہ بہت هی معمولی قسم کا هے . . . منظر اک بلندی پر اور هم بنا سکتے/عرش سے ادهر هوتا کاش که مکال اپنا۔، بتلائیے اس شعر میں کون سا فلسفه هے ۔ اگر حیدرآباد سے کسی شخص کو لندن جانے کے اگر حیدرآباد سے کسی شخص کو لندن جانے کے وسائل حاصل هو جائیں اور وہ وهاں پہونچ کر وسائل حاصل هو جائیں اور وہ وهاں پہونچ کر سینٹ پال کی سب سے آونچی چوٹی پر جا بیٹھے تو وہ یقینا

''قدیم لندن کی سرزمین پر ایک طائراند نظر ڈال سکے گا۔
لیکن اصل مرحلہ تو یہ ہے کہ پہلے وہ لندن جائے اور پھر
اس کو وہاں کے مشمہور و معروف گرجا پر چڑھنے کا موقعہ
حاصل ہو ؟ کیا غالب کو اپنی اس زندگی میں کبھی
عرش کے آستانہ تک رمائی بھی ہوئی ؟''

- ۲ ''غالب کا محبوب جس کو وہ اپنی غزلوں میں جلوہ گر کرتا ہے ایک رسمی معشوق بلکہ ایک ڈاقابل ذکر شاہد بازاری ہے ۔
  - ۳ غالب کی محبت صاف طور پر مادی قسم کی ہے اور اس میں کوئی روحانیت نہیں پائی حاتی ۔
  - خالب نے (جامع تجربات پر مشتمل) عظمت کبھی حاصل نہیں کی ۔ اس کے لیے خود غالب ہی مورد الزام ہے۔ عظمت اس میں موجود تھی لیکن اس نے اپنی خود سری اور زندگی کے تنگ زاویہ نظر سے اس عظمت کو کچل ڈالا۔
    - ٥ روحاني ٻم آبنگي غالب ميں سرے سے لا پتہ ہے ـ
    - ۳ غالب نے منتشر زاویہ نگاہ کے سایہ میں منتشر زندگی بسر کی اور بہارے لیے ایسی شاعری چھوڑی جو خود بہم آہنگی سے معرا ہے۔ اس کا شہر مشاہیر عالم میں نہیں ہو سکتا۔

## شيخ مجد اكرام: غالب ناسه (۱۹۳۹)

۱ - "تشبیم» اور استعاره کا استعال فقط مضمون کی وضاحت کے لیے ہی نہیں ہوتا ۔ بلکہ ایک کاسیاب شاعر کے استعارے اس کے مضامین سے بھی زیادہ دلاویز ہوتے ہیں ۔ حافظ کا ایک مشہور شعر ہے۔

بیا تا گل بفشانیم و سے در ساغر اندازیم فلک را سقف بشگافیم و طرح دیگر اندازیم غالب اس انتهائی شاعرانہ باندی پر تو کبھی نہیں بہنچے۔
لیکن تخیل کی ہے باکی ان میں بدرجہ آنم موجود تھی۔

۲ - غالب کی عظمت ایسے لوگوں کی عظمت ہے جنہوں نے
انسانی عقاید اور زندگی کے فلسفوں کو تو نہیں چھوا لیکن
اپنے کلام میں تخبل کی تربیت اور نشو و نما کا ایسا
سامان چھوڑ گئے ہیں جس سے انسانی فطرت میں ایک
انقلاب پیدا ہوتا ہے۔ شیکسپیئر اور غالب اسی طبقے
سے تعلق رکھتے ہیں۔
کایم الدین احمد۔''زمزم''

رات پی زمزم پہ سے اور صبح دم دھوئے دھیے جاسہ احرام کے

كيا ہوا اگر يار نے شراب نه دى ـ رات زمزم په مے پی اور صبح کو جامہ ٔ احرام سے داغ سے کشی مٹا دیا۔ معلوم نہیں یہ سے کشی عالم خیال میں نصیب ہوئی یا شاعر نے ہند سے عرب چنچ کر اپنی کرامت کا ثبوت دیا۔ اب بھی اگر معشوق نظر التفات نہ کرمے تو اس كى كم نصيبي ہے كم ايسے صاحب معجزہ كى قدر و منزات نہ کی اور کم ظرف رقیبوں کو سر چڑہایا۔ اس شعر میں ایک واقعہ کا بیان ہے۔ شاعر نے رات زمزم پر مے کشی کی اور صبح کو جا، ما احرام پر جو دھیے پڑ گئے تھے آنہیں دھو کر صاف کیا۔ اب چند سوالات رونما ہوتے ہیں ۔ (۱) شاعر کی سے کشی واقعی ے یا خیالی ؟ (۲) شاعر نے کیوں اس فعل کا ارتکاب کیا ؟ (٣) اگر سے کشی کی تھی تو جاسہ احرام کے دھبے کیوں مٹانے گئے ؟ (س) کیا شاعر کو قدامت بوئی اپنی حرکت ناشائستہ پر ؟ (۵) مخاطب کون ہے ؟ ا سوالات میں سے کسی سوال کا بھی جواب نہیں ملتا۔ ض ایک فعل کا بیان ہے جس کی وجہ اور غایت

سمجھ میں نہیں آتی۔ اس لیے دماغ و تخیل پر پراگندگی کے علاوہ اور کوئی اثر نہیں ہوتا \_\_ [اردو شاعری پر ایک نظر : صفحه ۸ - ۱۱]

ابن عربي---"زمزم"

"طواف کے بعد بہاوے ملنے کا مقام زمزم ہے،

خیموں کے درمیاں ،

ایک خیم میں ،

جو چٹانوں کے زیادہ قریب ہے ،

وہاں ہر اس شخص کے لیے جو دکھ سے لاچار ہے

صحت اور رست گاری ہے ،

دلاًویز اور سہکتی ہوئی صورتوں کی

عشق انگیز نگاہ کے باعث ۔ ۔ ۔ ''

"زورم": مقام طلب - - - وه مقام جس کی زندگی میں آرزو كى جائے ۔

چٹانیں : اجسام ، جنہیں محسوس کیا جا سکر ۔

خیموں کے درمیان ایک خیمہ: وہ دنیا جو روحانی اور جسانی مراتب کے مابین واقع ہے۔"

[ترجمان الاشواق]

''اور جو کوئی پانی کا طالب ہو کر سراب کا قصدکرے ، تو کیا وہ چشمہ زندگی میں آب زلال دیکھتا ہے ؟''

[فقوحات مكيّه]

مے اور زمزم

جس کے پیتے ہی کھلیں مومن پہ اسرار حیات دین ابراہیم کی وہ مے اسی زسزم میں

''جاسہ ٔ احرام مقام ابراہیم تک پہنچنے کا لباس ہے'' \_ "پھر حضرت جنید نے سائل سے بوچھا ، وا پہن کرتم نے اپنے انسان اور دنیا دار ہونے کو اسی طرح فراموش کر دیا تھا جس طرح تم نے اپنے روز مرہ کے کپڑے آتار کر فراموش کر دیے تھے ؟" سائل نے جواب دیا۔ "نہیں۔" فرمایا "پھر تم نے احرام پہنا ہی نہیں تھا۔"

[كشف المحجوب]

## غالب کی شاعری کا نظریاتی مفہوم

غالب نے جس کائنات کو انسانی مشابہت میں مرتب کیا ہے وہ اپنی مشامت کے باعث دنیا کے قریب ترین ہے۔ ایسی قربت عالمی ادب میں کم دکھائی دیتی ہے - اسی قربت میں ہاری تہذیب کی عظمت مضمر ہے -عالم تشبیم، کو عالم تنزیمیه سے مربوط کرکے غالب نے نیابت اللمی کو انسانی فکر کی ابتدا اور انتہا قرار دیا ے - زندگی کے رفت و بود کو قبول کرتے ہوئے غالب نے انسانی زندگی کے استحکام کے لیے جس سفر اور تلاش کی خبر دی ہے ان کی سوجودگی میں انسان کائنات سیں اجنبی نہیں رہتا۔ باکہ کائنات انسان کے تابع ہو جاتی ہے۔ اور انسان فکری طور پر کائنات پر اپنی حاکمیت کا اعلان کرتا ہے۔ غالب کی شاعری ہاری تہذیب کے آس مرکزی وصف کی تصدیق کرتی ہے جو اشیاء پر حاوی ہونے کی سعی کرتا ہے۔ اور فہم و فراست کی سرحدوں کے مزید پھیلنے میں مدد دیتا ہے۔ اس اعتبار سے غالب کی شاعری ہاری تہذیبی وداثت کے اعتاد کی شاعری ہے۔ یہ اعتاد ہی غالب کی عظمت کا باعث ہے اور غالب کی معرفت یہی اعتباد ہارے نظریاتی مستقبل کا الهبر بھی ہے۔

## اشعار

[جن کا تعلق خاص طور پر متن سے ہے]

عشق سے طبیعت نے زیست کا مزا پایا درد کی دوا پائی درد لا دوا پایا غنچہ پھر لگا کھلنے ، آج ہم نے اپنا دل خوں کیا ہوا دیکھا ، گم کیا ہوا پایا فکر نالہ میں گویا ، حلقہ ہوں ز سرتا پا عضو عضو جوں زنجیر ، یک دل صدا پایا حال دل نہیں معلوم ، لیکن اس قدر ، یعنی حال دل نہیں معلوم ، لیکن اس قدر ، یعنی موست دار دشمن ہے اعتاد دل معلوم دوست دار دشمن ہے اعتاد دل معلوم آھیا دوست دار دشمن ہے اعتاد دل معلوم آھیا اللہ نارسا پایا

ہے کہاں تمنا کا دوسرا قدم یا رب ہم نے دشت امکاں کو ایک نقش پا پایا ہے دماغ خجلت ہوں ، رشک امتحال تا کے ایک نیم ایک نے کسی تجھ کو عالم آشنا پایا

جز قیس اور کوئی نہ آیا ہروئے کار صحرا مگر بہ تنگی چشم حسود تھا آشفتگی نے نقش سویدا کیا درست ظاہر ہوا کہ داغ کا سرمایہ دود تھا لیتا ہوں مکتب غم دل میں سبق ہنوز لیکن یہی کہ رفت گیا اور بود تھا ڈھانیا کفن نے داغ عیوب برہنگی میں ورنہ ہر لباس میں ننگ وجود تھا

جب به تقریب سفر یار نے محمل باندها تپش شوق نے ہر ذرے په اک دل باندها ناتوانی ہے تماشائی عمر رفته رنگ نے آئنہ آنکھوں کے مقابل باندها ابل بینش نے به حیرت کده شوخی ناز جوہر آئنہ کدو طوطی بسمل باندها اصطلاحات اسیران تغافل ست پوچھ جو گرہ آپ نہ کھولی اسے مشکل باندها یار نے تشنگی شوق کے مضون چاہے یار نے تشنگی شوق کے مضون چاہے ہم نے دل کھول کے دریا کو بھی ساحل باندها

دل مرا موز نہاں سے بے خابا جل گیا آتش خاموش کے مانسند گرویا جل گیا میں عدم سے بھی پرے ہوں ورنہ غافل بارہا میری آہ آتشیں سے بال عنقا جل گیا عرض کیجیے جوہر اندیشہ کی گرمی کہاں کچھ خیال آیا تھا وحشت کا کہ صحرا جلگیا کچھ خیال آیا تھا وحشت کا کہ صحرا جلگیا

محرم نہیں ہے تو ہی نواہائے راز کا یاں ورنہ جو حجاب ہے پردہ ہے ساز کا

ذکر اس کا پری وش کا اور پھر بیاں اپنا بن گیا رقیب آخر تھا جو راز داں اپنا منظر اک بلندی پر اور ہم بنا سکتے عرش سے ادھر ہوتا کاش کہ مکاں اپنا

نه تهاکچه تو خدا تهاکچه نه بوتا تو خدا بوتا دُبویا مجه کو بونے نے، نه بوتا میں، توکیا بوتا جہاں تیرا نقش قدم دیکھتے ہیں خیاباں خیاباں ارم دیکھتے ہیں دل آشفتگاں خال کنج دہن کے سویدا میں سیر عدم دیکھتے ہیں ترے سر و قامت سے یک قد آدم قیامت کے فتنے کو کم دیکھتے ہیں تیاشا کہ اے محو آئیینہ داری تجھے کس تمنا سے ہم دیکھتے ہیں تی

كل كے ليے نه آج كر خست شراب ميں یہ سؤ ظن ہے ساقی کوثر کے باب میں جاں کیوں نکانے لگتی ہے تن سے دم ساع گر وہ صدا سائی ہے چنگ و رباب میں رو میں ہے رخش عمر کہاں دیکھیے تھمے نے ہاتھ باگ پر ہے نہ پا ہے رکاب میں آتنا ہی مجھ کو اپنی حقیقت سے بعد ہے جتنا کہ وہم غیر سے ہوں پیچ و تاب میں اصل شمود و شابد و مشمود ایک بین حیراں ہوں پھر مشاہدہ ہے کس حساب میں . ہے مشتمل نمود صور پر وجود بحر یاں کیا دھرا ہے قطرہ و موج و حباب میں شرم ایک ادائے ناز ہے اپنے ہی سے سمی ہیں کتنے بے حجاب کہ یوں ہیں حجاب میں آرائش جال سے فارغ نہیں بنوز پیش نظر ہے آئنہ دائم نقاب میں بے غیب غیب جس کو سمجیتے ہیں ہم شہود ہیں خواب میں بنوز جو جاگے ہیں خواب میں

دل نادان تجھے ہوا کیا ہے آخر اس درد کی دوا کیا ہے جب کہ تجھ بن نہیں کوئی موجود پھر یہ ہنگامہ اے خدا کیا ہے یہ پری چہرہ لوگ کیسے ہیں غمزہ و عشوہ و ادا کیا ہے میزہ و گل کہاں سے آئے ہیں سبزہ و گل کہاں سے آئے ہیں ابر کیا چیز ہے ؟ ہوا گیا ہے ؟

پھر اس انداز سے بہار آئی
کہ ہوئے مہر و مہ تماشائی
دیکھو اے ساکنان خطہ خاک
اس کو کہتے ہیں عالم آرائی
کہ زمیں ہو گئی ہے سرتا سر
روکش سطح چرخ سینائی
مبزے کو جب کہیں جگہ نہ ملی
بن گیا روئے آب پر کائی
سبزہ وگل کو دیکھنے کے لیے
سبزہ وگل کو دیکھنے کے لیے
چشم نرگس کو دی ہے بینائی

آس کی آمت میں ہوں میں ، میرے رہیں کیوں کام بند واسطے جس شہ کے غالب گنبد بے در کھلا

ہے ہرے سرحد ادراک سے اپنا مسجود قبلہ کما کہتے ہیں

آئینہ کیوں نہ دوں کہ تماشا کہیں جسے ایسا کہاں سے لاؤں کہ تجھ سا کہیں جسے

مری ہستی فضائے حیرت آباد تمنا ہے جسے کہتے ہیں نالہ وہ اسی عالم کا عنقا ہے خزاں کیا ؟ فصل کل کہتے ہیں کس کو ؟ کوئی موسم ہو وہی ہم ہیں قفس ہے اور ماتم بال و پر کا ہے

نالے عدم میں چند ہارے سپرد تھے جو واں نہ کھنچ سکے سو وہ یاں آ کے دم ہوئے

ہر چند ہر ایک شے میں تو ہے پر تجھ سی تو کوئی شے نہیں ہے ہاں کھائیو مت فریب ہستی ہر چند کہیں کہ ہے، نہیں ہے ہر چند کہیں کہ ہے، نہیں ہے نالب ہستی ہے نہ کچھ عدم ہے غالب آخر تو کیا ہے آے نہیں، ہے آخر تو کیا ہے آے نہیں، ہے

اے تازہ واردان بساط ہوائے دل زنہار اگر تمہیں ہوس نائے و نوش بے دیکھ مجھے جو دیدہ عبرت اگاہ ہو میری شخو جو گوش نصیحت نیوش ہے ساقی ، مجلوہ دشمن ایمان و آگہی مطرب بہ نغمہ رہزن تمکین و ہوش ہے یا شب کو دیکھتے تھے کہ ہر گوشہ بساط دامان باغبان و کف گل فروش ہے لطف خرام ساقی و ذوق صدائے چنگ لطف خرام ساقی و ذوق صدائے چنگ یہ وہ فردوس گوش ہے یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں یا صبحدم جو دیکھیے آکر ، تو بزم میں

داغ فراق صحبت شب کی جلی ہوئی اک شمع رہ گئی ہے سو وہ بھی خموش ہے

ہر قدم دوری منزل ہے کمایاں مجھ سے
میری رفتار سے بھا گے ہے بیاباں مجھ سے
وحشت آتش دل سے شب تنہائی میں
دود کی طرح رہا سایہ گریزاں مجھ سے

مرہم کی جستجو میں پھرا ہوں جو دور دور دور تن سے سوا فگار ہیں اس خستہ تن کے پانو اللہ رے ذوق دشت نوردی کہ بعد مرگ بلتے ہیں خود بخود مرے اندر کفن کے پانو بلتے ہیں خود بخود مرے اندر کفن کے پانو

شاہد ہستی مطلق کی کمر ہے ، عالم لوگ کہتے ہیں کہ 'ہے' پر ہمیں منظور نہیں قطرہ اپنا بھی حقیقت میں ہے دریا ، لیکن ہم کو تقلید تنک ظرفی منصور نہیں

نفی سے کرتی ہے اثبات تراوش گویا دی ہے جائے دہن اس کو دم ایجاد، نہیں

پاتا ہوں اس سے داد کچھ اپنے کلام کی روح القدس اگرچہ مرا ہم زباں نہیں

عالم غبار وحشت مجنوں ہے سر بسر کب تک خیال طرہ لیلا کرے کوئی نقش فریادی ہے کس کی شوخی تحریر کا کاغذی ہے پیرہن ہر پیکر تصویر کا کاو کاو سخت جانیہائے تنہائی نہ پوچھ صبح کرنا شام کا لانا ہے جوئے شیر کا جذبہ ہے اختیار شوق دیکھا چاہیے سینہ شمشیر سے باہر ہے دم شمشیر کا آگہی دام شنیدن جس قدر چاہے بچھائے مدعا عنقا ہے اپنے عالم تقریر کا بسکہ ہوں غالب اسیری میں بھی آتش زیر پا بسکہ ہوں غالب اسیری میں بھی آتش زیر پا موئے آتش دیدہ ہے حلقہ مری زنجیر کا موئے آتش دیدہ ہے حلقہ مری زنجیر کا

کس پردے میں ہے آئینہ پرداز ، اے خدا رحمت کہ عذر خواہ لب بے سوال ہے مستی کے مت فریب میں آ جائیو اسد عالم تمام حلقه دام خيال ہے کیوں جل گیا نہ تاب رخ یار دیکھ کر جلتا ہوں اپنی طاقت دیدار دیکھ کر آتش پرست کہتے ہیں اہل جہاں مجھے سرگرم تالہ ہائے شرر بار دیکھ کر کیا آہروئے عشق جہاں عام ہو جفا رکتا ہوں تم کو بے سبب آزار دیکھ کر ان آبلوں سے پاؤں کے گھبرا گیا تھا میں جی خوش ہوا ہے راہ کو پر خار دیکھ کر کیا ہدگاں ہے مجھ سے کہ آئینے میں مے طوطی کا عکس سمجھے ہے زنگار دیکھ کر گرنی تھی ہم پہ برق تجلی نہ طور پر دیتے ہیں بادہ ظرف قدح خوار دیکھ کر

کس واسطے عزیز نہیں جانتے مجھے رتبے میں مہر و ماہ سے کم تر نہیں ہوں میں

دہر جز جلوہ یکتائی معشوق نہیں ہم کہاں ہوتے اگر حسن نہ ہوتا خود ہیں

لطافت ہے کثافت جلوہ پیدا کر نہیں سکتی چمن زنگار ہے آئینہ فصل جاری کا

منظور تھی یہ شکل ، تجلی کو نور کی قسمت کھلی ترہے قد و رخ سے ظہور کی اک خونچکاں کفن میں کروڑوں بناؤ ہیں پڑتی ہے آنکھ تیرہے شہیدوں پہ حور کی کیا فرض ہے کہ سب کو ملے ایک سا جواب آؤ نہ ہم بھی سیر کریں کوہ طور کی آؤ نہ ہم بھی سیر کریں کوہ طور کی

غیر لیں محفل میں بوسے جام کے ہم رہیں یوں تشنہ لب پیغام کے رات پی زمزم پہ سے اور صبحدم دعوئے دھیے جامہ احرام کے دعوئے دھیے جامہ احرام کے

ہوئی اس دور میں منسوب مجھ سے بادہ آشاسی پھر آیا وہ زمانہ جو جہاں میں جام جم نکلے

ارزتا ہے مرا دل زحمت ممرر درخشاں ہر میں ہوں وہ قطرۂ شبنم کہ ہو خار بیاباں پر فنا تعلیم درس بے خودی ہوں اس زمانے سے کہ مجنوں لام الف لکھتا تھا دیوار دبستان پر

کام اس سے آ پڑا ہے کہ جس کا جہان میں لیوے نہ کوئی نام ستمگر کہے بغیر

اسے کون دیکھ سکتا کہ یگانہ ہے وہ یکتا جو دوئی کی ہو بھی ہوتی تو کہیں دو چار ہوتا

بازی اطفال ہے دنیا مرے آگے ہوتا ہے شب و روز تماشا مرے آگے اک کھیل ہے اورنگ سایاں مرے ازدیک اک بات ہے اعجاز مسیحا مرے آگے جز نام نہیں صورت عالم مجھے سنظور جز وہم نہیں ہستی اشیا مرے آگے ہوتا ہے نہاں گرد میں صحرا میرے ہوتا ہے جبیں خاک پہ دریا مرے آگے سے کہتے ہو، خودبین و خود آراہوں۔ نہ کیوں ہوں بیٹھا ہے بت آئنہ سیما مرے آگے ایماں مجھے روکے ہے جو کھینچے ہے مجھے کفر بیٹھا ہے بت آئنہ سیما مرے آگے عبد میرے بیچھے ہے کایسا مرے آگے عبد میر کے بیچھے ہے کایسا مرے آگے عبد مرا کام عشق ہوں پہ معشوق فریبی ہے مرا کام مینوں کو برا کہتی ہے لیلی مرے آگے عبوں کو برا کہتی ہے لیلی مرے آگے

نظر میں ہے ہاری جادہ راہ فنا غالب کا کہ یہ شیرازہ ہے عالم کے اجزائے پریشاں کا

ڈھونڈھے ہے اس مغنی آتش نفس کو جی جس کی صدا جلوۂ برق فنا مجھے

شوق ہر رنگ رقیب سر و سامان نکلا قیس تصویر کے پردے میں بھی عریاں نکلا

تهام شل

