371 T' 71

### M.T.TOSHTEMIROVA

# PEDAGOGIKA TARIXI



742 T42

### OʻZBEKISTON RESPUBLIKASI OLIY VA OʻRTA MAXSUS TA'LIM VAZIRLIGI

### ANDIJON DAVLAT UNIVERSITETI

### M.T.TOSHTEMIROVA

### PEDAGOGIKA TARIXI

5110900 -Pedagogika va psixologiya ta'lim yo'nalishi

O'QUV QO'LLANMA

UO'K37.01(09)(075.8) T 71 KBK74.00ya73 T 71 Z.M. BOBUR NOMIDAGI
ANDIJON DAVLAT UNIVERSITETI
AXBOROT RESURS MARKAZI
No. 380433

M.T.Toshtemirova

Pedagogika tarixi. Oʻquv qoʻllanma / M.T.Toshtemirova. – Toshkent: «Poytaxt exclusive» nashriyoti, 2023. – 144 b.

### Tagrizchilar:

N.J.Abdullayeva – Umumiy pedagogika kafedrasi mudiri, pedagogika fanlari nomzodi. dotsent

G.Gaynazarova – AVXTXQTMO hududiy markazi Pedagogika, hsixologiya va ta'lim texnologiyalari kafedrasi mudiri, pedagogika fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD).

Ushbu oʻquv qoʻllanmada pedagogika tarixi fanining umumiy asoslari, predmeti, maqsad va vazifalari, ilmiy tadqiqot metodlari va manbalari, boshqa fanlar bilan aloqadorligi, shuningdek, qadimgi Yunoniston, Rim, Xitoy, Hindiston, Turon, Movarounnahr, Turkiston va mustaqillik yillarida Oʻzbekistonda ta'lim-tarbiya va pedagogik fikrlar taraqqiyoti tarixi, ta'lim-tarbiya tizimi bilan bogʻliq pedagogik bilim asoslari batafsil yoritilgan.

Ushbu oʻquv qoʻllanmada Markaziy Osiyoda turli davrlarda jamiyatdagi moddiy-ma'naviy hayotning ta'lim-tarbiyaga ta'siri va bolalar rivojidagi oʻrni, diniy ta'lim va pedagogik nazariyaning tarbiya jarayoniga tadbiq etilgani, Markaziy Osiyoda ibtidoiy davrdan XX asrga qadar maktab, ta'lim,tarbiya pedagogik nazariya rivoji,Sharq va Gʻarb mamlakatlaridagi pedagogik fikr - nazariy qarashlar bilan uzviylikda bayon etilgan.

Qo'llanma OO'MTVning 2022 yil 9 sentyabrdagi 302-sonli buyrug'i bilan nashrga tavsiya etilgan.

ISBN 978-9943-8207-7-7



© M.T.Toshtemirova, 2023 © «Poytaxt exculisive» nashriyoti, 2023

#### **KIRISH**

Ma'lumki, pedagogika tarixi fani jamiyat a'zolarini o'sha jamiyatning yetakchi omillariga mos qilib shakllantirish bilan shugʻullanadigan ilmiy-nazariy va amaliy faoliyatlar tizimidir. Zero, pedagogika tarixi, ta'lim-tarbiya g'oyalarini rivojlantirish bosqichlarini bosib o'tgan bo'lsa, XXI asr bo'sag'asida zamonaviy pedagogik texnologiyalar, ijtimoiy va iqtisodiy pedagogika yo'nalishlari rivojlandi. Demak, pedagogika tarixi fani o'z rivojlanish bosqichida bir necha bosqichlarni bosib o'tgan bo'lib, hamma zamonaviy bosqichlarda har bir jamiyat oʻziga yarasha pedagogik bilimlarga ega boʻlgan, pedagogik darajasi-jamiyatning, iitimoiy taraggiyoti tuzumning fikrlar rivojlanganligini bildiruvchi koʻrsatkichdir. Oʻzbekiston Respublikasi

Prezidenti Sh.M.Mirziyoyev ta'lim-tarbiya jarayonida milliy meros, pedagogik qadriyatlardan samarali foydalanishning ijtimoiy ahamiyati haqidagi fikrlari, ta'lim-tarbiya va pedagogika tarixini davrlashtirish muammolari shu ma'noda, har bir bosqichning, ya'ni davrning qandayligi oʻsha zamondagi pedagogik fikrlarning xarakteriga ham bogʻliqdir. Negaki, davr unda yashayotgan har bir shaxsning tabiati, xarakteri va psixologik xatti-harakatlariga monand boʻladi. Shaxsning ijtimoiy xarakteri va fikri, odob-axloqi, bilim darajasi va muomala madaniyati esa,

asosan, pedagogika tarixini oʻqitish orqali shakllantiriladi.

#### 1-MAVZU:

### PEDAGOGIKA TARIXI FANI HAQIDA. FANNING MAQSADI VA VAZIFALARI. ENG QADIMGI YOZMA MANBALARDA TA'LIM-TARBIYA MASALALARI

### Reja:

1. "Pedagogika tarixi" fanining maqsad va vazifalari.

2. Ta'lim-tarbiya va pedagogika tarixini davrlashtirish muammolari.

3. Eng qadimgi davrlardan VII asrgacha ta'lim-tarbiya va pedagogik fikrlar.

Tayanch tushunchalar: Eng qadimgi davrlar, piktografik yozuvlar, ideografik yozuvlar, zardushtiylik ta'limoti, xalq pedagogikasi, qadimgi manbalar, pedagogik fikr, davrlashtirish, yozma manbalar.

### 1. "Pedagogika tarixi" fanining maqsad va vazifalari

Jamiyat rivojlangan sari yetuk, barkamol shaxslarni tarbiyalab yetishtirish ehtiyoji ortib, oʻzgarib, yangilanib borgan. Insoniyat jamiyat taraqqiyotining turli bosqichlarida ta'lim-tarbiya muassasalarini yaratish, yosh avlodlarni oʻqitish va tarbiyalash sohasidagi tajribalarni nazariy jihatdan anglash, umumlashtirish va hayotga tadbiq qilish jarayonida pedagogika fani shakllandi.

Oʻzbek xalqi tarixan ta'lim-tarbiya sohasida oʻziga xos dorilfunun yaratgan. Zotan, oʻzbek madaniyati, chunonchi sharqona milliy tarbiya nazariyasi va amaliyoti uzoq moziygacha borib etgan tarixiy ildizlar orqali oziqlanadi. Uning tarbiyaviy gʻoyalari oʻtgan har bir tarixiy davr va bosqichlar davomida ijtimoiy-siyosiy jarayonlar mohiyatini oʻzida mujassamlashtirgan holda tomir otdi.

Pedagogika tarixi fani - jamiyat taraqqiyoti qonunlariga suyangan holda turli pedagogik nazariyalarni, ta'lim-tarbiyaning mazmuni va metodlarini oʻrgatadi. Oʻtmishning pedagogik sistemalarida boʻlgan ilgʻor va progressiv fikrlarning hammasidan ijodiy foydalanadi. Demak, pedagogika tarixi ijtimoiy fandir. U tarixiy pedagogika hodisalariga davr talabi asosida yondashadi, tarbiya nazariyasi va amaliyotini turli bosqichlarda xilma-xil boʻlganligini ochib beradi, ilgʻor qarashlarning taraqqiyot yoʻlini koʻrsatib beradi.

Pedagogika tarixi fani predmeti - mustaqil Oʻzbekiston Respublikasida ta'lim-tarbiyaning jahon xalqlari pedagogik-tarixiy taraqqiyoti bilan uzviy bogʻliq holda, yaxlit rivojlanish jarayoni sifatida oʻrganishdan iboratdir.

Pedagogika tarixi fanining maqsadi - qadimgi Oʻrta Osiyo hududida, shuningdek, dunyoning boshqa mintaqalarida pedagogik fikrlar taraqqiyotini, buyuk Sharq mutafakkirlari va ma'rifatparvar shoirlari hamda jadidlarning ta'lim-tarbiya nazariyasiga qoʻshgan hissalarini, mustaqillik davrida zamon va makon talabiga javob beruvchi milliy maktab va milliy pedagogikani rivojlantirish hamda ta'lim-tarbiyaning nazariy asoslarini yaratish qonuniyatlarini oʻrganishdan iborat.

Pedagogika tarixi fani vazifalaridan biri - ana shu ob'yektiv qonuniyatlarni aniqlashdan iborat. Ma'lumki, ijtimoiy fanlarning qonuniyatlari ham ob'yektiv xarakterga ega. Ular ma'lum joyda, mamlakatda ayrim kishilar tomonidan ochilishi, kashf etilishi mumkin. Lekin bu ob'yektiv qonuniyatlarning ta'sir doirasi juda keng bo'ladi, ayrim millat, mamlakat, mintaqa doirasi bilan cheklanmaydi. Bu fan erishgan yutuqlar ham butun insoniyatga foyda keltirishi lozim.

Pedagogika tarixi fanining ilmiy-nazariy, ijtimoiy-amaliy vazifalari quyidagilardan iborat:

- ta'lim-tarbiya qonuniyatlarini umuminsoniy va milliy, ijtimoiy hodisa sifatida, shuningdek, jamiyatning o'zgaruvchan ehtiyojlari bilan bog'liq holda o'rganish;
- ta'lim-tarbiyaning maqsadi, mazmuni shakllarini jamiyatning iqtisodiy rivojlanish darajasi bilan bog'liq holda yoritish;
- oʻtmishda pedagogika ilmi va ta'lim-tarbiya sohasi orttirilgan ijobiy tajribalarni umumlashtirish va amaliyotga tatbiq etish usullarini koʻrsatib berish;
- ijtimoiy-pedagogik fikrlar taraqqiyotining har bir bosqichida Oʻrta
   Osiyo hududida va jahonning boshqa mintaqalarida pedagogik fikrlar
   rivojlanishini va ta'lim-tarbiya holatini tarixan haqqoniy tasvirlash;
- pedagogik-tarixiy bilimlar boʻlajak iqtisodchi pedagoglarning milliy, tarixiy, ma'naviy-pedagogik ongini shakllantirishga faol ta'sir etishini nazarda tutish va h.k.

Pedagogika tarixi ham mustaqil fan sifatida oʻziga xos ilmiy-tadqiqot metodlari va manbalariga egadir. Odatda, pedagogik-tarixiy sohadagi izlanishlarda quyidagi ilmiy-tadqiqot metodlari qoʻllaniladi:

- arxeologik va tarixiy yodgorliklarni, xalq ogʻzaki ijodi materiallarini,
- buyuk mutafakkirlar va ma'rifatparvarlarning ta'limiy-badiiy va pedagogik-tarixiy asarlarini, turli davrlarda yaratilgan qo'lyozmalar va nashr etilgan asarlarni, vaqtli matbuot materiallarini

• oʻquv rejalari, dasturlari, darslik, oʻquv qoʻllanmalarini, ta'lim muassasalarini nizomlari va ta'lim muassasalari faoliyatiga doir hujjatlarni, tarbiyachi va tarbiyalanuvchilarning xotirasi va esdaliklarini, davlat va xalqaro tashkilotlarning maorif, madaniyat

• ta'lim-tarbiyaga doir statistik ma'lumotlarini, turli mintaqadagi pedagogik jarayonlarni aks ettirgan pedagogik asarlarni o'rganish va h.k.

Zero, boshqa ijtimoiy hodisalar singari ta'lim-tarbiyaning paydo bo'lishi va rivojlanishi ham ma'lum ob'yektiv qonuniyatlar asosida sodir bo'ladi. Pedagogika tarixi fani vazifalaridan biri ana shu ob'yektiv qonuniyatlami aniqlashdan iborat. Ma'lumki, ijtimoiy fanlarning qonuniyatlari ham ob'yektiv xarakterga ega. Ular ma'lum joyda, mamlakatda ayrim kishilar tomonidan ochilishi, kashf etilishi mumkin. Lekin bu ob'yektiv qonuniyatlarning ta'sir doirasi juda keng bo'ladi, ayrim millat, mamlakat, mintaqa doirasi bilan cheklanmaydi. Bu fan erishgan yutuqlar ham butun insoniyatga foyda keltirishi lozim.

Pedagogika tarixini oʻrganish oʻqituvchilarining faqat pedagoglik madaniyatini oshiribgina qolmay, balki, shu bilan birga, unga pedagogik mahoratni egallashga yordam beradi. SHuningdek, o'tmishning ta'lim tarbiya sohasidagi eng yaxshi tajribalarini oʻrganadi, bu esa uning kundalik pedagoglik faoliyatida yordam beradi, uni bevosita amaliy faoliyatga tayyorlaydi.Bu borada yaratilgan tarixiy, falsafiy, adabiyotshunoslikka oid asarlardan ham ijodiy foydalanishga harakat qildik. Pedagogika tarixi fanining manbalariga quyidagilar kiradi: Oʻzbekiston Respublikasining Konstitusiyasi, «Ta'lim to'g'risida»gi Qonun, «Xalq og'zaki ijodi», «Avesto», «O'rxun-Enasoy bitiklari», Qur'oni Karim, Hadislar, Al-Xorazmiy, Ahmad al-Farg'oniy, Abu Nasr Forobiy, Abu Rayhon Beruniy, Ibn Sino, Yusuf Xos Hojib, Ahmad Yugnakiy, Kaykovus, Sa'diy, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy, Koshifiy, Ulugʻbek, Amir Temur va boshqa mutafakkirlarning, shuningdek, ma'rifatparvar shoirlar va jadidlarning pedagogik asarlari, turli davrlarda yaratilgan o'quv rejalari, dasturlari, darsliklar, oʻquv qoʻllanmalar.

Pedagogika tarixi fanining boshqa fanlar bilan aloqadorligi barcha pedagogik yoʻnalishdagi bilimlarni oʻz ichiga oladi. Pedagogika tarixi fani falsafa, psixologiya va boshqa barcha fanlami oʻqitish metodikalari tarixi bilan ham bogʻliqdir. Buni anglash, e'tiborga olish pedagogik hodisalarni u yoki bu jamiyat tarixi bilan uzviy bogʻliq holda qarashga imkon beradi va pedagogik-tarixiy hodisalari sohtalashtirishni bartaraf etadi. Oʻzligini anglamagan, oʻtmishini, umumbashariy va milliy qadriyatlarni, milliy

gʻurur, milliy ma'naviyatni bilmagan oʻquvchi,talaba yoshlarimiz jamiyatda sodir boʻlayotgan ijtimoiy-iqtisodiy, siyosiy-huquqiy va ma'naviy-ma'rifiy hodisalarning mohiyatini toʻliq anglay olmaydi, kelajakni ham koʻz oldiga keltira olmaydi. Bu ob'yektiv qonuniyat, ayniqsa, yosh avlod tarbiyachilari — boʻlajak pedagoglarga hammadan koʻproq taalluqlidir.

Oʻzbekistonda pedagogik tafakkur va ta'lim-tarbiya taraqqiyoti tarixini shartli ravishda, asosan, quyidagi uch davrga boʻlib oʻrganish

mumkin:

Oktyabr to'ntarilishigacha bo'lgan davr (1917 yilgacha).

Sho'ro tuzumi davri (1917 yildan 1991 yilgacha).

Mustaqillik davri (1991 yildan keyin).

1-davr Zardushtiylik dinining chuqur ildiz otishi va shu dinning muqaddas kitobi -«Avesto»ning Markaziy Osiyoga, Eronga yoyilishi bilan boshlanadi. VI-VII asrlar Markaziy Osiyoda Islom dinining yoyilishi bilan xarakterlanadi.

- 2- davr VII-XII asrlar davomida Markaziy Osiyoda madaniyat, ilm-fan beqiyos rivojlanib bordi. Ayniqsa, aniq fanlarga qiziqish keskin ortdi. Oʻsha davrda Al-Xorazmiy, Al-Kindiy, Zakariya ar-Roziya, Al-Beruniy, Al-Fargʻoniy, Ibn Sino, Az-Zamaxshariy singari qomusiy olimlar dunyoga keldi.
- 3- davr XV-XVI asrlarga kelib turkiy xalqlar Qozizoda Rumiy, Ulugʻbek, Ali Qushchi, Haydar Xorazmiy, Lutfiy, Navoiy, Bobur, Abulgʻoziy Bahodirxon singari allomalarni voyaga yetkazdi.

Shunday qilib, oʻtmishdagi progressiv pedagoglar va atoqli mutafakkirlarning ta'lim-tarbiyaga oid fikrlarini oʻrganish pedagogik tafakkurning oʻsishiga, pedagoglik madaniyatining ortishiga imkon berdi.

# Biroq pedagogika tarixini insoniyat tarixi bilan bogʻliqlikda oʻrganish maqsadida quyidagi tarzda davrlashtish maqsadga muvofiq:

1) Eng qadimgi davrlardan VII asrgacha ta'lim-tarbiya va pedagogik fikrlar;

3) Sharq Uygʻonish davrida pedagogik fikrlarning rivojllanishi;

4) XIV asrning ikkinchi yarmi va XVI asrda Movaraunnahrda tarbiya va maktab;

<sup>2)</sup> VII asrdan XIV asrning birinchi yarmigacha Oʻrta Osiyoda tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar:

<sup>5)</sup> XIV asrning ikkinchi yarmi va XVI asrda Movaraunnahrda pedagogik fikrlar rivoji;

- 6) XVII asrdan XIX asrning yarmigacha tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar rivoji;
- 7) XIX asrning 2 -yarmi XX asr boshida Turkiston oʻlkasida tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar;
- 8) 1917 -1991 yillarda Oʻzbekistonda ta'lim tizimi va pedagogik fikrlar rivoji;
- 9) Mustaqil Oʻzbekiston ta'lim tizimi. Mustaqillik yillarida pedagogik fikrlar rivoji;
- 10) Eng qadimgi davrlardan XIX asrning birinchi yarmida jahon pedagogika fanining rivojlanish tarixi;
- 11) XIX asrning 2 -yarmi XX asrda jahon pedagogika faning rivoji;
- 12) Hozirgi davrda jahon mamlakatlari ta'lim tizimi va pedagogika fani rivoji

Pedagogik-tarixiy hodisalar, gʻoyalar, nazariyalar, qarashlarni bayon etish mantiqi va xarakteri pedagogika tarixi fanini talabalar tomonidan oson oʻzlashtirishiga imkon yaratadi. Taniqli pedagog olim Malla Ochilovning ta'kidlashicha, Oʻzbekistonda pedagogika tarixini yaxlit, yagona madaniy, pedagogik tarixiy jarayon sifatida yoritish uchun shartli ravishda quyidagicha beshta davrga boʻlib oʻrganish maqsadga muvofiq:

- 1. Qadimgi zamonlardan arablar istilosigacha (VII asrgacha) boʻlgan dayr.
- 2. VII asrdan XIX asr oʻrtalarigacha Turkistonni chor Rossiyasi tomonidan bosib olinguncha oʻtgan davr.
  - 3. XIX asming 60-yillaridan XX asr boshlarigacha oʻtgan davr.
  - 4. 1917-20-yillardan (oktyabr inqilobidan) 1991-yilgacha oʻtgan davr
  - 5. O'zbekiston Respublikasining mustaqillikka erishgan davr.

### 3. Eng qadimgi davrlardan VII asrgacha ta'lim-tarbiya va pedagogik fikrlar

Tarixga nazar tashlar ekanmiz, pedagogik gʻoyalar eramizdan oldingi VI asrda shakllanganligi haqida ma'lumotlar mavjud. Zero, tabiatning oliy mahsuli inson paydo boʻlishi tabiatning hodisalari, jarayonlarini oʻrganshi, ulardan yashash uchun oqilona foydalanish asosida insonlar sekin — asta madaniylashuvi, ijtimoiylashuvi asosida pedagogik gʻoyalar shakllana va rivojlana boshlagan.

Antik davrlarda ta'lim-tarbiya yoshlarga ota-onalarning yashash uchun tabiat ne'matlaridan foydalanish, uy-ro'zg'or yuritish, o'zaro va tabiatga munosabat axloqi, odobi sifatida shakllana boshalagan bo'lsa, bilimlar hajmi kengaya boshlagach, maxsus tarbiyachilarga ehtiyoj tug'ila boshlagan. Ma'lum qabila, elat, millat miqyosidagi ta'lim-tarbiya qoidalari

majmuasi kontseptsiyalar alohida kishilar (ya'ni kohinlar yoki oqsoqollar) tomonidan takomillashtirilgan. Shuning uchun ta'lim-tarbiya kontseptsiyalari koʻp hollarda ma'lum bir shaxs (muallif)ning nomi bilan bogʻlanmaydi.

Antik pedagogikada tabiatga, atrofmuhitga oʻzaro insoniy munosabatlar majmuasi boʻlgan donishmandlik pedagogikasi shakllangan. Donishmandlik pedagogikasida yoshlarda donishmandlik, mehnatsevarlik, ma'naviy – axloqiy sifatlar bilan uygʻun rivojlanishi gʻoyasi ilgari surilgan. Bu pedagogik gʻoyalarning shakllanishi va



rivojlanishida zardushtiylik ta'limoti, uning muqaddas kitobi "Avesto" (er.av.VII asr) da va qadimgi Xitoyning Daos maktabi (er. Av. Sh asr) namoyandalari pedagogik tajribalarida aks etgan edi. Eramizdan avvalgi II asrlarga kelib qadimgi Sharq va Hindiston pedagogikasida insonning ma'naviy — axloqiy sifatlari va amaliy kasbiy faolligi bilan bogʻliq sogʻlom e'tiqod, mehnatsevarlik, sofdillik, saxiylik, insoniylik kabi shaxsning barkamollik gʻoyalari ilgari surildi.

Islom ta'limoti, Qur'oni Karim va Hadislarda, shuningdek, tasavvuf ilmida ilgari surilgan zoxiriy va botiniy ilmlarning mazmun — mohiyatini, insonning ma'naviy barkamollik sifatlarini to'g'ri anglash ta'limtarbiyaning metodologik asoslarini to'g'ri tanlashga yordam beradi.

Shuni alohida ta'kidlash joizki, antik falsafa (pedagogika)da ham Demokrit, Platon, Aristotel (Arastu) asarlarida ham zohiriy va botiniy ilmlar uyg'unlikda insonparvarlik g'oyalari ilgari surilgan edi.



Platon



Aristotel



Demokrit

Al-Xorazmiy, Abu Nasr Forobiy, Abu Rayhon Beruniy, Ibn Sino, Umar Xayyom, Ahmad al-Fargʻoniy asarlarida ilmiy bilish va fan uzviyligi, shuningdek, ta'limda amaliy faoliyat ustuvorligi gʻoyalari ilgari surildi. XIII — XIV asarlarda Shayx Najmiddin Kubroning Kubroviya ta'limotiga asos boʻlgan oʻnta bosqichlar (tavba, zuhd, tavakkul, qanoat, uzlat, tavajju, sabr, muhokama, zikr, rizo)ni, ustozlar tanlagan yoʻlning shogirdlar va kamolotidagi dunyoviy ilmlarni bir-biriga uygʻun bogʻlashga boʻlgan urinish Hazrati Abduholiq Gʻijduvoniy zikri Xufiya, ya'ni Alloh taolo tomonidan ato qilingan ilm ("ilmi laduniy")ni egallash qoidasi va tartibini amaliy tushuntirib bersa, uning sadoqatli shogirdi Bahovuddin Naqshbandiy tariqatlarida mehnatsevarlik, oʻz qoʻl kuchi bilan halol luqma topmoq koʻngil esa Alloh Taolo yodi bilan boʻlmoqqa asoslangan: "Dil ba yoru dast ba kor!", ya'ni "Koʻngil yor (Alloh) yodi bilan, qoʻl esa ish bilan band boʻlsin", degan gʻoya butun musulmon olamiga mashhurdir.



Mirzo Ulugʻbek ta'lim nazariyasida tadqiqot, kuzatish, umumlashtirish gʻoyasini ishlab chiqdi, bu gʻoyani amalda tadbiq qilib maktab va madrasalar, rasadxona va kutubxonalar ochdi va dasrliklar yozdi.

Umuman olganda, XV-XVI asrlarda Amir Temur, Alisher Navoiy, Abdurazzoq Samarqandiy, Abdurahmon Jomiy, Jaloliddin Davoniy, Husayn Voiz Koshifiy, Zahiriddin Muhammad Bobur kabi mutafakkirlar ma'rifiy va insonparvarlik gʻoyalarini ilgari surishdi.

XVII-XVIII asrlarda Abulgʻoziy, Nodira, Munis Xorazmiy Ogahiy, Uvaysiy, Berdaq, Soʻfi Olloyor asarlarida inson aqlini yuksakka koʻtardi va uning qobiliyatiga ishongan holda ma'rifiy — pedagogik gʻoyalar oʻz aksini topgan.

XIX-XX asrlarda Dilshod otin, Anvar otin, Ahmad Donish, Furqat, Avaz Oʻtar oʻgʻli, Mahmudxoʻja Behbudiy, Hamza, Abdulla Avloniy va boshqalar "usuli jadid" ya'ni "yangi usul" maktablarida ta'lim-tarbiya jarayonida aqliy, jismoniy, estetik, axloqiy va mehnat tarbiyasini uygʻunlikda amalga oshirish gʻoyasini ilgari surishdi.

Shunday qilib, oʻzbek pedagogikasi tarixi turli davrlardagi gʻoyalar, ma'rifiy — pedagogik qarashlar, ta'lim-tarbiya jarayonlari asosida rivojlanish bosqichlarini bosib oʻtdi.

Eramizdan avvalgi birinchi ming yillikda Baqtriya, Xorazm, Soʻgʻdiyona, Margʻiyona, Parfiya hamda Parkana kabi davlatlarida turli qabila va elatlar yashagan. Ular saklar, massagetlar, soʻgʻdiyonalar, xorazmiylar, boxtarlar, chochliklar, parkanaliklar kabi qabila va urugʻlardan iborat boʻlib, hozirgi Markaziy Osiyo hududida yashovchi xalqlarning ajdodlari hisoblanadilar. Eramizdan oldingi asrning birinchi yarmida qadimiy davlatlar: Baqtriya va Soʻgʻdiyona, Margʻiyona, Xorazm, Parkana, Parfiya kabi oʻlkalarda xalq xoʻjaligining turli sohalarida rivojlanish va taraqqiyot roʻy bergan. Eramizdan oldingi IX-VI asrlarda paydo boʻlgan Ahmoniylar, eramizdan avvalgi III asr oʻrtalarida tashkil topgan Grek-Baqtriya, eramizning I asrida tashkil topgan Kushonlar, eramizning V asrda yuzaga kelgan Eftalitlar, soʻngra Sosoniylar va nihoyat Turk hoqonligi davlatlarida ijtimoiy madaniyat yuksala bordi.

Hozirgi turkiy va forsiyzabon xalqlarning bizgacha yetib kelgan muhim arxeologik topilmalari, tarixchilar, adabiyot va san'at namoyandalarining ijodiy merosi, san'at va adabiy asarlarning namunalari ajdodlarimiz tomonidan qoʻlga kiritilgan qadimiy madaniyati tarkibidan ta'lim-tarbiyaga oid merosi hisoblanadi. Bunday muhim manbalar sirasiga

vunon olimlari Gerodot, Sugrot, Plutarx, Polienlarning tarixiy, geografik hamda axloqiy asarlari, allomalarimiz Abu Rayhon Beruniy, Mahmud Qoshgʻariy, faylasuf, sharqshunos va tarixchi olimlar: E.Bertels, S.P.Tolstov, V.V.Braginskiy, I.M.Mo'minov, B.Gafurov, I. V.Stebleva, A.O.Makovelskiy, Y.Jumaboyev, M.Isaqov, adabiyotshunoslar A.Qayumov, N.Mallayev, N.Rahmonov, pedagog-olimlar O'.Aleyov, M.Orifiy va boshqalar tomonidan olib borilgan tadqiqotlar kiradi. Eng qadimgi tarbiya haqidagi yodgorliklar bizgacha bevosita yetib kelmagan. Turkiy va forsiyzabon xalqlarning hayot kechirish san'ati, donolik maimuasi sifatida yuzaga kelib, borligga amaliy munosabatda bo'lishning namunasi tarzida e'tirof etilgan ma'naviy madaniyat yodgorliklari qadimgi grek tarixchisi Gerodotning "Tarix", Strabonning "Geografiya" hamda Mahmud Qoshgʻariyning "Devonu lugʻati- turk" kabi asarlari, shuningdek, Oʻrxun-Enasoy bitiklari kabi adabiy-tarixiy manbalarda saqlangan va ular orgali bizgacha yetib kelgan. Ushbu yodgorliklar mohiyatini oʻrganish insonning shakllanishida moddiy va ma'naviy madaniyat qay darajada katta ro'l o'ynaganligidan dalolat beradi.

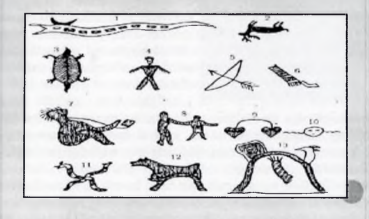
### IDEOGRAFIK YOZUVLAR – BELGILI, GRAFIKLI YOZUVLAR



### IEROGLIF YOZUV – BIR SO'ZNI BELGILAYDIGAN SURAT BELGISI

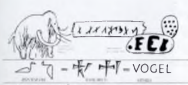


### PIKTOGRAFIK YOZUVLAR – SURATLI YOZUV



Tadqiqotchilar eramizdan oldingi birinchi ming yillik oʻrtalarida oromiy yozuvi, Aleksandr Makedonskiy istilosidan soʻng esa; yunon

yozuvi va shu bilan birga forsiy mixxat ham ma'lum vaqtlarda qo'llanib kelinganini ta'kidlaydilar. O'sha davrda; Xorazm,So'g'd,Kushan, Run (O'rxun-Enasoy), uyg'ur va boshqa yozuvlarda bo'lgani bu yuksalish ta'lim-tarbiyaning rivojlanishida muhim ahamiyat kasb etadi.Chunki inson jamoa bo'lib yashash tarixni asta-sekin rivojlantirib borib, jahon madaniyatida katta kashfiyotlar yaratdi. Chunonchi Xitoyda qogʻozning ixtiro etilishi, Hindistonda hisoblash o'nlik sistemasining paydo bo'lishi, Mesopotamiyada yer kurrasini graduslarga, sutkani soat, daqiqa va soniyalarga bo'lishning joriy etilishi, Markaziy Osiyoda O'rta dengiz bilan Hindistonni bogʻlovchi karvon yoʻlining vujudga kelishi, keyin Markaziy Osiyo orqali Xitoydan Oʻrta dengizga «Buyuk ipak yoʻlining ochilishi kabi muhim voqealar madaniyatning taraqqiy etishi va vozuvning tarqalishiga sabab bo'ldi. Demak, eramizning boshlarida hozirgi Markaziy Osiyo hududida biz yuqorida sanab o'tgan, yunon va oromiy alifbosi asosida Xorazm, Soʻgʻd, Baqtriya yozuvlari shakllangan. Keyinchalik yunon alifbosining bu yurtda qabul qilinishi, o'sha davrda ko'plab maktablar ochilgani hamda unda yerli aholi farzandlari ham oʻqitilganidan dalolat beradi. Soʻgʻd yozma yodgorliklari orasida «Eski xatlar» nomi bilan yuritiladigan va V. B. Xenning tomonidan aniqlangan qimmatli manbalar bor. Bu xatlar eramizning boshlaridagn soʻgʻd yozuvi haqida ma'lumot beradi. «Eski xatlar» Dunxuan shahri (Sharqiy Turkiston) yaqinidagi savdo qishlogʻida yashagan soʻgʻdlik tijorat, savdo ahlining Samarqandga o'z ona yurtiga yozgan shaxsiy xatlaridir. Shuning bilan birga eng qadimgi davrlarda ta'lim-tarbiyaga oid qimmatli ma'lumotlarni biz xalq ogʻzaki ijodi namunalari — afsonalar,qahramonlik eposlari, qoʻshiqlar, maqol va iboralarda ham koʻramiz. Chunki donishmandligining koʻzgusi boʻlgan xalq ogʻzaki ijodida pedagogikasiga xos bo'lgan tarbiya tajribalari umumlashgandir. Ayniqsa, ibtidoiy kishilarning tabiat va jamiyat haqidagi tasavvurlari, odatlari, munosabatlari xalq ogʻzaki ijodining eng qadimgi janrlaridan sanalgan afsonalarda ifodalangan. Afsonalar qahramonlari yaxshilik uchun yomonlik bilan, nur uchun zulmat bilan kurash olib boradilar, yaxshilik ya baxt-saodat o'lkalarini yaratadilar. Ular eng qadimgi yodgorliklar, «Avesto», Firdavsiyning «Shohnoma» asari orqali bizgacha yetib kelgan namunalardir





"Avesto" eng qadimgi yozma ma'rifiy yodgorlik sifatida eramizdan avvalgi minginchi yillarning oʻrtalarida eng qadimgi ajdodlarimiz tomonidan qahramonlik mavzusida juda koʻplab afsona va rivoyatlar yaratilgan boʻlib, ular avloddan- avlodga ogʻzaki va yozma ravishda oʻtib borgan. Mazkur doston 1760 yil mashhur fransuz olimi



Anketil Dyu Perron tomonidan avval lotin tili, keyin esa fransuz tiliga tarjima qilingan. Asarni ingliz tiliga Istvix tarjima qilgan.Keyinchalik asarning F.A. Rozenberg tomonidan qilingan fransuzcha tarjimasi ham e'lon qilingandir. Mavjud manbalar, shuningdek, soʻnggi yillarda e'lon qilingan ma'lumotlarga koʻra zardushtiylik Sharq xalqlari sigʻingan qadimgi dinlardan biri sanaladi. Mazkur dinning asoschisi Zardusht (Sariq toʻn egasi degan ma'noni anglatadi) boʻlib, din ham uning nomi bilan atalgan. Zardusht taxminan miloddan avvalgi 570 yilda tugʻilgan boʻlib, 77 yoshida, ibodat qilayotgan paytida dushman kohinlaridan biri tomonidan oʻldirilgan. Shoh Vishtaspning farmoniga koʻra 1200 bobdan

iborat Avestoni oltin taxtga yozdirilib, shoh otashkadasiga topshiriladi. Avestoning kitob holidagi matni eramizdan oldin oʻn ikki ming oshlangan mol terisiga oltin harflar bilan bitilgan.

### Zardushtiylikning ilohalari.

Eng muqaddas ilohi Ahuramazda, Mitra, Anahita boʻlgan. Ahuramazda buyuk va mutafakkir



iloh, Zardushtning homiysi boʻlgan. Mitra quyosh va yorugʻlik xudosi, dehqonlar va chorvadorlarning himoyachisi, hosil va toʻkin-sochinlikning vositasi edi. Mitra jangchi yigit qiyofasida tasvirlangan, olovli chaqmoqlar yordamida yovuzlik va oʻlimxudosi Ahrimanga qarshi kurashgan. Ular yana baxt va boylik xudosi Humoga topinganlar.«Avesto» 21 boʻlimdan iborat ulkan kitob boʻlib,uning birinchi 7 boʻlimida dunyoning yaratilishi va odamlarning yaratilishi toʻgʻrisida bayon etilgan,ikkinchi yetti boʻlimi insonparvarlik fazilatlari, odob-axloq, ta'lim-tarbiya va diniy bilimlarga bagʻishlangan,uchinchi 7 boʻlimi tabiat ilmlariga, tabobat va astronomiyaga bagʻishlangan.

Mazkur obidalarning topilishi Oʻrxun hamda Enasoy daryolarining havzalari bilan bogʻliq. Garchi bunday qadimiy obidalar keyinchalik Sibir va Moʻgʻulistonning boshqa joylaridan, Sharqiy Turkiston, Oʻrta Osiyo, Kavkaz, Volgaboʻyi, hatto Sharqiy Yevropadan ham topilgan boʻlsa-da, tarixda bu nom muqim oʻrnashib qoldi.

Oʻrxun-Enasoy yodgorliklarining topilishi va oʻrganilishi XVIII asrdan boshlanadi. Rus xizmatchisi Remezov bu haqida dastlabki xabarni beradi. Shved zobiti Iogann Strallenberg, olim Messershmit yodgorliklarni Yevropa ilm ahliga ilk marta taqdim qilgan edilar. Dastlab, Oʻrxun, Selenga va Toʻli daryolari atrofidan — Shimoliy Moʻgʻulistondan toshga bitilgan obidalar topildi. Ular Oʻrxun yodgorliklari nomini oldi. Daryosi qirgʻoqlarida topilgan yodgorliklar ham shu nom bilan ataladi. Yodgorliklar topilganidan keyin ularni oʻqish, oʻrganish muammosi koʻndalang boʻldi. Ammo bu ish deyarli bir yarim asr mobaynida hech kimning qoʻlidan kelmadi. Nihoyat, 1893- yildagina ularni oʻqish uchun dastlabki qadam qoʻyildi. Shu yili daniyalik olim Vilgelm Tomson va rus olimi V. Radlovlar yodgorliklardagi barcha harflarni oʻqidilar.Shundan soʻng ularni jiddiy oʻrganish boshlandi.Oʻrxun-Enasoy obidalari «tosh

bitiklari» deb ham yuritiladi. Buning sababi koʻpgina yodgorliklarning qabr toshlariga oʻyib yozilganidadir.

Qadimgi turkiy obidalarning asl manbalari topilgan joylar: O'rxun va daryolari atroflari, Turfon (Sharqiy Turkiston), Osiyo Yevropaning koʻpgina joylaridir. Shunga koʻra ularning Moʻgʻuliston, Germaniya (Berlin, Marburg, Mayns), Rossiya (Sankt-Peterburg, Qizil, Minusinsk), Xitoy (Turfon, Urumchi, Miran Suchjoy, Pekin), Buyuk Britaniya (London), Fransiya (Parij), Shvetsiya (Stokgolm), O'zbekiston, Qozog'iston, Qirg'izistonda saqlanishi kuzatiladi.Ma'lumki, turkiy xalqlar o'z davlatiga ega bo'lgan eng qadimgi dunyo qavmlaridan biridir. O'rxun-Enasoy obidalari ana shu tarixni badiiy tarzda hikoya qiladi. Ular O'rta Osiyodan boshlab Dunaygacha bo'lgan ulkan hududda o'z davlatlarini idora qilishgan. Yodgorliklar, asosan, VI-VIII asr voqealarini aks ettiradi. V-VI asr o'rtalarida dunyo xaritasida Turk xoqonligi degan mamlakat yuzaga kelgan. Bu mamlakat Oʻrta Osiyo, Yettisuv, Sharqiy Turkiston, Oltoy o'lkalaridagi turli qabila va xalqlarni birlashtirgan edi. Bu yerlar geografik jihatdan nihoyatda qulay, buning ustiga Yevropa va Sharqiy Osiyoni bogʻlab turuvchi «Buyuk ipak yoʻli»ning ustida edi. Shuning uchun ham turkiylar yashaydigan manzillarga qiziqish katta bo'lgan. Turli qabila va elatlarning doimiy hukmronlikka intilishi odatdagi thol edi. Bundan dushmanlar ham foydalanishga harakat qiladilar. Tashqi dushmanga qarshi hamkorlikda kurashish qabila va mbirlashishiga olib keldi va 545- yilda Turk xoqonligi yuzaga keldi. Bu xoqonlik VIII asrgacha hukmronlik qildi. Tosh bitiklarning katta qismi ana shu xoqonlikning oʻziga xos badiiy solnomasidir. Ularning hajmi anchayin ulkan. Jumladan, «Toʻnyuquq» bitiktoshi 2 ta ustunga yozilgan. Ularning biri 170, ikkinchisi 160 sm dan iborat. Bu yodgorlikni Yelizaveta Klemens 1897- yili Shimoliy Mo'g'ulistonda eri Dmitriy Klemens bilan birgalikda izlab topgan. Bitiktosh Ulan-Batordan 66 km janubi-sharqdagi Bain Sokto manzilida bo'lgan va hozir ham shu yerda saqlanadi. «Kultegin» bitiktoshi marmardan, ishlangan, balandligi 3 m 15 sm, qalinligi 41 sm, tub qismi 1 m 24 sm bo'lib, yuqoriga tomon torayib borgan. Yodgorlikni rus ziyolisi N. M. Yadrinsev (1842-1894) 1889- vili Moʻgʻulistonning Kosho Saydam vodiysidagi Ko'kshin-O'rxun daryosi qirg'og'idan topgan. U Ulan-Batordan 400 km janubda, Qora Balg'asun shahri xarobalaridan 40 km shimolda joylashgan. Yozuvlar oʻngdan chapga va yuqoridan pastga qarab bitilgan.

17

ANDIJON DAVLAT UNIVERSITET AXBOROT RESURS MARKAZ

ADU ARM ABONEMENT

380433

«Bilga xoqon» bitigini ham N. M. Yadrinsev topgan. U Kultegin bitiktoshidan 1 km janubi-gʻarbga oʻrnatilgan. Uning boʻyi 3 m 45 sm, eni 1 m 72 sm, qalinligi 72 sm, bitiktosh agʻdarilib, uchga boʻlingan va ayrim satrlari nurab, yozuvlari ham zarar koʻrgan. U 80 satrdan iborat. «Bilga xoqon» bitiktoshida «Kultegin» bitiktoshidagi 41 satr takrorlangan. Yodgorliklarni butun dunyo turkiyshunoslari ilmiy jihatdan oʻrganmoqda. V. Tomson va V. Radlovlardan keyin S. H. Malov, S. G. Klyashtorniy, I. V. Stebleva, H. Oʻrxun, I I Tekin, Najib Osim, G. Aydarov, oʻzbek olimlaridan A.Rustamov, Gʻ.Abdurahmonov, N. Rahmonovlar oʻrganishgan.

Yodgorliklar hozirgi oʻzbek tiliga bir necha marotaba oʻgirilgan. A.P. Qayumov «Qadimiyat obidalari» kitobida, Gʻ.Abdurahmonov va A. Rustamovlar «Qadimgi turkiy til» kitoblarida oʻsha yodgorliklardan namunalar keltirishgan.

Runiv vozuvdagi vodgorliklar faqat toshga bitilgan emas. Ularning qogʻozga, turli buyumlarga yozilgan namunalari ham bor. Masalan, «Irq bitigi» («Ta'birnoma») qog'ozda yozilgan. Uni vengir olimi A.Steyn sharqiy Turkistondagi Dunxua manizilidan topgan (1907- vil). Run yozuvlari Talas vodiysidan ham topilgan. U hozirgi Avliyoota va Taroz shahri yaqinida bo'lgan qoyalardagi yozuvlardir. Shuningdek, kumush koʻzachalarga yozilgan runiy yozuvlari Sibir oʻlkasidan ham topilgan. Yermitaj (Sankt-Peterburg)da saqlanayotgan 2 ta koʻzacha shu haqda ma'lumot beradi. Minusinsk muzeyida esa teriga yozilgan runiy bitiklar mavjud, Oyna, qayish to'qasi, qog'ozga yozilgan boshqa runiy yozuvlar ham ko'p.Turfon (Sharqiy Turkiston)dan Le Kok tomonidan topilgan runiy yozuvlar orasida eski fors tilidagi bitiklar ham mavjud. Vena (Avstriya) muzcyida saqlanayotgan oltin idish- tovoqlarda ham runiy vozuvidagi yodgorliklar bo'lib. ular bajanag(pecheneg) vozilgan. Yogʻochga vozilgan run bitiklari namunalari Yermitaida saqlanadi. Yodgorliklar qaysi mavzularda bahs vuritadi? Bu mavzularning badiiy tahlili qay tarzda kechadi? Ularning ahamiyati nimada?

Soʻzni «Toʻnyuquq» bitiktoshidan boshlaylik. Toʻnyuquq — shaxs nomi. U ikkinchi turk xoqonligiga asos solgan Eltarish xoqonining maslahatchisi va sarkardasi boʻlgan. Toʻnyuquq: «Turk Bilga xoqon davlatida bu bitikni yozdirdim»- deydi. Bilga xoqon Eltarish xoqonning oʻgʻli edi. Bitiktoshdagi voqealar Toʻnyuquq tilidan hikoya qilinadi: «Men — Dono Toʻnyuquq erurman. Tabgʻach davlatida tarbiyalandim. Turk xalqi tabgʻach davlatiga boʻysunar edi...». Soʻng turkiylarning oʻz erkini

qoʻldan berib qoʻyishlarining sababi aytiladi: «Turk xalqi boshboshdoqlikka, oʻziboʻlarchilikka, beparvolikka yoʻl qoʻydi... oʻzining xoni bilan birga boʻlmadi».Mustamlaka azobi, oʻzga xalqlar yetkazgan zulm yodgorlikda qisqa va loʻnda, ammo nihoyatda ta'sirchan tarzda ifodalanadi:

«...Tabg'achga taslim bo'lganligi uchun tangri, o'l degan shekilli, turk xalqi oʻldi, yoʻq boʻldi, tugadi. Turk Sir xalqi yerida birorta ham urugʻ qolmadi». Ana shunday musibat xalqning birlashmogʻini, yakdillik bilan harakat qilmog'ini taqozo etar edi. Yodgorlikda To'nyuquq xalq yetakchisi, dono maslahatchisi, kuchli va botir sarkarda sifatida namoyon boʻladi. U yetti yuz kishini birlashtirib, «shad» degan unvon oladi. Bu turk xoqonligidagi eng oliy darajadagi unvonlardan biri edi. Toʻnyuquq Boʻgu Tarxon hamda Eltarish xoqonlar bilan birga mamlakat mustaqilligi, el-yurt farovonligi, yurt " osoyishtaligi, chegaralar daxlsizligi uchun tinimsiz kurash olib bordi. U bu kurashlarning oldingi safida edi. dushmanlar ham tinch o'tirmadi. Ular kuchlarni birlashtirish payiga tushishdi. Tasvir davomida vaziyatning keskinlashib borishi, buning natijasida To'nyuquq shaxsiyatidagi kuchli nuqtalarning tobora kengroq ochilishini kuzatish mumkin. Xususan, buyuk sarkardalarga xos boʻlgan tavakkalchilik, dovyuraklik, jasorat, jur'at, ba'zan nihoyatda keskinlik, choʻrtkesarlik, ayni vaqtda bosiqlik, vazminlik xislatlari bu tasvirlarda aniq koʻrinib turadi. U katta tajriba egasi sifatida namoyon boʻladi. («Xoqonim muvaffaqiyat qozongani uchun, men oʻzim muvaffaqiyat qozonganim uchun davlat ham davlat bo'ldi, xalq ham xalq bo'ldi, o'zim chol bo'ldim, ulgʻaydim».) Toʻnyuquq bahodir va jasoratli shaxsgina emas, ayni paytda o'z atrofidagilarning mustahkam jipsligini ta'minlaydigan, yagona maqsad yoʻlida xalqni birlashtirishning uddasidan chiqadigan boshliq sifatida ham namoyon bo'ladi. U odamlarning ko'nglidan kechayotgan o'ylarni nozik darajada his etadi. Shu bilan birga, ularning qalblariga ta'sir etish yo'llarini ham yaxshi biladi. Shunga ko'ra, u Vatan va yurt taqdirini, xalqining kelajagini o'z qardoshlariga buyuk xavotir bilan yetkazganida oz sonli harakatga keladi. Natijada koʻp sonli dushman boʻladi.Toʻnyuquq buyuk vatanparvar shaxs timsolidir. Uning oʻz vatani, xoqoni, qoʻshini, xalqi bilan faxrlanishi, ularning borligidan oʻzini baxtiyor sezishi yodgorlik matniga puxta singdirilgan. Hatto dushmanning «xoqoni bahodir ekan, maslahatchisi donishmand ekan» degan bahosida ham shu ruh mavjud. To'nyuquqning xotirjamligi esa «xalqning tomog'i toʻq edi» jumlasi orqali ifodalangan. Dushmanning turkiylar ustiga hujum

uyushtirish haqidagi yovuz niyatini eshitgan To'nyuquq «tun uxlagim kelmadi, kunduz o'tirgim kelmadi» deb nido qiladi. Bu o'rinda uning o'z xalq bilan yaxlit holda tasavvur gilishini yaqqol koʻramiz.Toʻnyuguq ma'naviyatidagi eng asosiy shunday nuqta ifodalanadi: «Bu turk xalqiga qurolli dushimanni keltirmadim, yalovli otni yugurtirmadim». Toʻnyuquq obidasi vatan haqidagi madhiyadir. U voqeiy yoki badiiy asar bo'lishiga qaramay, unda hayot haqiqati, tarixiy haqiqat o'z aksini topgan. Turkiy qabila va elatlarning o'zaro talashib-tortishishlari ham, tashqi dushman bilan bo'lgan ayovsiz kurashlar ham aslida tarixiy haqiqatdir.

Eltarish, Boʻgʻu, Bilga xoqonlar ham tarixiy shaxslardir. Asardu tilga olingan koʻplab qabila, urugʻlar tarixda mavjud boʻlgan, ularning bir qismi hozir ham alohida xalqlar va millatlar tarkibida yashab kelmoqda. Yodgorlikning til xususiyatlari e'tiborga loyiq. U VIII asrdagi adabiy til namunasidir. Asar tilidagi koʻplab soʻzlar hozirgi oʻzbek tilida aynan qoʻllaniladi. Bir qism soʻzlarda ozgina tovush oʻzgarishlari yuzaga kelgan, yana bir toifa soʻzlar esa bugungi iste'moldan chiqib ketgan. Yodgorlikda oʻrni-oʻrni bilan soʻzlarning koʻchma ma'nolarda qoʻllanishi seziladi.

O'rxun-Enisey yodgorliklari dastlab Enisey havzasida, so'ngra Mo'g'ilistonning Urxun daryosi bo'yida topilib, ushbu yozuvlarni 1893 yilda birinchi bo'lib daniyalik olim Vilgelm Tomson o'qigan. V. Tomsondan so'ng olimlar – N. M. Yadrinsev,

V. V. Radlovlar mazkur manbalarni izlab topib, o'qishga muvaffaq bo'ldilar. O'rxun-Enisoy yodgorliklari S. Malov hamda I. V. tomonidan Steblevalar rus tiliga gilindi.O'zbekistonda Oybek, O. Sharafuddinov, N. Mallaev, Aziz Qayumov Vilgelm Tomson va N.Rahmonovlar O'rxun-Enisoy bitiklari ustida ishlarini olib bordilar tadaigot ushbu manbaning ta'lim va tarbiya ishlarini yo'lga qoʻyishdagi ahamiyatini yoritib «O'rxun-Enasoy yozma yodgorliklari» (VI-VII asrlardagi turkiy-rumiy yozuvida yozilgan)



• «Qultegin» bitigtoshi (732 yilda yozilgan, Qultegin 713 yilda 47 yoshida vafot etgan)

• «Bilga hoqon» bitigtoshi (735 yilda yozilgan, 734 yilda 50 yoshida vafot etgan )

• «Tunyuquq» bitigtosh (310 misradan iborat, 717 -718 yillarda, ba'zi manbalarda 712 -716 yillarda yozilgan.

#### Nazorat savollari:

- 1.Pedagogika tarixi fanini predmeti, maqsadi va vazifasi nimalardan iborat?
- 2.Pedagogika tarixi fanining metodologiyasi nimaga asoslanadi?
- 3.Buyuk olmon olimi Xerler: «Sharq Yevropaning muallimidir» -deganda nimani nazarda tutgan?
- 4«Pedagogika tarixi» fanini oʻrganish boʻlajak oʻqituvchiga qanday imkoniyat yaratib beradi?
- 5«Pedagogika tarixi» fani qanday fan? U qaysi fanlar bilan uzviy aloqador? izohlab bering.
- 6. 'I'o'nyuquqning o'z vatani, qo'shini, xalqi bilan faxrlanishi iftixori matnda qaysi so'zlar bilan tasyirlangan?
- 7. «Xoqoni bahodir ekan, maslahatchisi donishmand ekan» degan baho kimlarga nisbatan qoʻllangan? Uning dushmanga nisbatan qoʻllanishida qanday ma'no bor?
- 8.Yodgorliklardagi xalq mustaqilligi, ona yurt daxlsizligi, shaxs va erk gʻoyasi ifodalangan oʻrinlarni belgilang. Ularning qanday soʻzlar bilan tasvirlanganiga e'tibor bering.

#### 2-MAVZU:

### VII ASRDAN IX ASRNING BIRINCHI YARMIGACHA OʻRTA OSIYODA TARBIYA, MAKTAB VA PEDAGOGIK FIKRLAR

### Reja:

1. Qur'oni Karim – axloqiy-falsafiy ta'limotlar manbai.

2.Muhaddislar (Imom Ismoil al-Buxoriy, Imom Iso at-Termiziy va boshqalar)ning hadis ilmi rivojiga qoʻshgan hissasi.

3.Islom dinining tarqalishi va uning ta'lim -tarbiyaga ta'siri.Musulmon

maktablari va unda ta'lim -tarbiya mazmuni.

Tayanch tushunchalar: Islom dini, «Qur'oni Karim», hadis, sharq va gʻarbdagi yoʻnalishlar, oʻqituvchi shaxsi, kasbiy fazilatlar, pedagogik mahorat, pedagogik texnologiya

VII asr boshlarida islom g'oyasiga asoslangan Arab xalifaligi tashkil topib, bu davlat o'z mavgeini mustahkamlash uchun boshqa mamlakatlarni ham zabt eta boshladi. Butun Arabiston yarim oroli, Eron, Kavkaz orti, Suriya, Shimoliy Afrika, Janubiy Ispaniya xalifalikning tarkibiga kiritildi. VII asr o'rtalarida Arab xalifaligi Movarounnahrga ham hujum qilish reiasini tuza boshladi. Bu borada birinchi yurish 651 yilda Ubaydulloh ibn Ziyod boshchiligida amalga oshirildi. 676 yili esa Said ibn Usmon rahbarligida Buxoro, Soʻgʻdiyona, Kesh, Nasaf shaharlariga hujum qilindi. Arab istilochilarining navbatdagi yurishi Xuroson hokimi Qutayba ibn Muslim tomonidan amalga oshirildi. U 706 yilda Zarafshon vodiysiga boshlab, Poykent, Buxoro, Samarqand, So'g'd, Farg'ona vurish shaharlarini qoʻlga kiritdi, Qutaybaning istilochilik yurishi, u 715 yilda arab qoʻzgʻolonchilari tomonidan oʻldirilgach, toʻxtadi.VIII asrga kelib arablar Movarounnahrni to'la zabt etishga erishdilar. Bosib olingan joylarda xalqlarni islom diniga kiritish oson bo'lmadi. Tarixchi at-Tabariyning «At-Tabariy tarixi», Narshaxiyning «Buxoro tarixi» va boshqa tarixiy asarlarda keltirilishicha, islomlashtirish bir necha yilga choʻzilgan. Qur'on va uni tarbiyaviy ahamiyati.Islomning kirib kelishi, «Qur'on» kitobi islom dunyosida alohida ahamiyat kasb etadi.

Qur'onda inson kamolotining muhim belgisi sifatida ilmlilik ta'riflanadi. Islom musulmonlarni ilm olishga undaydi. Koʻplab oyatlarda ilm va ilmlilik ulugʻlanadi. Aql insonga berilgan buyuk ne'mat deb ta'riflanadi. Qur'onda axloq va axloqlilik haqila muhim fikrlar uchraydi. Yaxshi xulqlar insoniy fazilatlar deb koʻrsatiladi. Islom dinining maqsadi

yomonlikning oldini olish va kishilarni toʻgʻri yoʻlga boshlashdan iborat. Qur'onda saxovat, mehmondoʻstlik, jasorat, sabr, qanoat, toʻgʻrilik, sodiqlikka katta e'tibor berilgan. Islom nafaqat ota - onaga, balki qarindoshlar, yetimlar, kambagʻallar, qoʻshnilar umuman butun insoniyatga yaxshilikni ulugʻlaydi. Sadoqat, olijanoblik, shirinsuxanlik odoblari koʻrsatiladi.Unda axloqiy kamolotga toʻsqinlik qiluvchi xususiyatlar qoralandi. Umuman olganda Qur'oni karim insonni aqliy, axloqiy, jismoniy shakllantirishda, bir soʻz bilan aytganda komil insonni tarbiyalashda muhim manbadir.





Qur'oni karim - Musulmon dogma, axloqiy va axloqiy me'yorlar va huquqlarning asosiy manbai. Yaxshilikni yomondan ajratishni oʻrgatadi. haqiqatlari ishonchli dalillar Uning nomagbul va dalillar tasdiqlangan. Qur'oni karim butun insoniyatga qarshi noyob kitobdir. Ruhiy ozodlik va axlogiy tozalash uchun moʻljallangan.Qur'onda avvalgi ularning koʻrsatadi hammasi va Alloh yuborilganligini tasdiqlaydi. Unda aytadi (ma'no): "Biz yuborgan ushbu oyat, Unga yuborilgan haqiqatni tasdiqlaydi" ("Al-An'am" sura, 62oyat.). Qur'onni hech kim bunday yoza olmadi, na shakli va tarkibida emas - hatto eng gisqa sura ham. Uning haqiqatlari zamonaviy ilmiy kashfiyotlar tomonidan tasdiqlanadi.Qur'on avvalgi oyatlar mohiyatini yuboradi.Payg'ambarimiz Muhammad (tinchlik va marhamatlar) davrida Oyat Qur'on ular fenomena palma daraxtlari, yassi toshlar, terining bo'laklari, tuya pichoglari va hokazolarida qayd etilgan. Payg'ambar sollollohu alayhi vasallam, qaysi surada va aynan romanlar kuzatilgani haqida aniqlik kiritdilar. Vahiyni tiklash, xizmatchi buni paygʻambar (tinchlik va marhamat) va uning rahbarligi ostida xatolar tuzatdi.

Saqlab qolish uchun Qur'on Payg'ambar sollollohu alayhi vasallam sahobalarni uni yodlashga undagan. Qur'on payg'ambarning hayoti davomida butunlay yozib olindi. Bu koʻplab hadislar tomonidan tasdiqlanadi. Tarixchilarning fikriga koʻra, Xalif Usmon davrida (Alloh rozi bo'lsin) bir xil belgilangan ro'yxatning to'rt nusxasi tuzilgan. Qur'on-Mushaf-imom deb ataladigan ro'yxatlarning birinchisi Madinada qoldirilgan va qolganlari Kovaka, Basra va Shomga yuborilgan.Bir qator tadqiqotchilarga koʻra, misol Qur'on Islomning asosidir va iymon asosidagi ishonchli manbalarga asoslanadi. Bu ishlarning barcha jihatlarini qamrab olgan toʻgʻri turmush tarzi boʻyicha qoʻllanma. Qur'on Allohning so'zidir. Rabbimiz Angela Jabroilsining yordami bilan, uning so'zlarini Muhammad payg'ambarga bergan so'zlarini aytdi. O'z navbatida, bu haqda yozma ravishda takrorlash imkoniga ega bo'lgan odamlarga aytilgan. Qur'ondagi hamma fikr va ko'rsatma Alloh tomonidan Muhammad alayhissalomga vahiy qilingan soʻzlardir. Qur'on oilaviy hayotda er-xotin oʻrtasidagi munosabatlar, baxtli nikoh, oilaviy turmush, farzand tarbiyasi, ajralish va uning yoʻl-yoʻriqlari haqida tegishli koʻrsatmalar beradi





Hadis - Qur'ondan keyingi Muhammad Paygʻambarning hayoti, faoliyati va koʻrsatmalarini aks ettiruvchi manba. Hadis koʻp jildli toʻplamlarda saqlangan, mutlaqo ishonchli boʻlishi uchun puxta tartibga solingan va maxsus tekshiruvlardan oʻtkazilgan. Bu manba odamlar orasidagi tortishuvlar, oilaviy kelishmovchiliklar va hokazolarni hal etishda dasturilamal boʻlib xizmat qilgan. Hadislar Paygʻambarning turli vaziyatlardagi xulq-atvorini eng kichik tafsilotlariga qadar ta'riflab bergan va bamisoli axloq kodeksiga, axloq tuzugiga aylangan, chunki Xudoning yerdagi elchisining xulq-atvori oʻzini chin musulmon deb biladigan

musulmon uchun shak-shubhasiz taqlid qilinishi kerak boʻlgan amaldir. Hadislarda aniq ma'noni istalgan muqobil soʻz shakliga oʻtkazish mumkin, ayni paytda Qur'on matnida esa soʻz ifodasini umuman oʻzgartirishga yoʻl qoʻyilmaydi.





Hadis (arabcha - rivoyat, naql, axborot yetkazish ma'nolari) - islom dinida Qur'ondan keyingi muqaddas manba, Muhammad paygʻambarning faoliyati va koʻrsatmalari haqida rivoyatlar majmui. Muhammad paygʻambar biror gapni aytgan yoki biror ishni qilib koʻrsatgan boʻlsa, yohud boshqalarning oʻzlariga qilayotgan biror ishni koʻrib uni man etmagan boʻlsa, shu uch holatning har biri sunnat hisoblanadi. Shular haqida rivoyatlar hadis deb ataladi.

Hadis ilmi bilan shugʻullanish asosan VIII asrning 2-yarmidan boshlangan. Dastlab hadislar yozilmay yod olingan, lekin uni yod bilganlar kamayib borgach, ularni yozishga zarurat tugʻilgan. Bu ishlarni boshida xalifa Umar turgan.

VIII - IX asrlar hadis ilmi uchun "oltin davr" hisoblanadi. Hadislar oʻrganilib, tahlil etilib, ishonchlilari yigʻila boshlanadi. Eng nufuzli 6 ta ishonchli toʻplamni yaratgan muxaddislar bizning vatandoshlarimizdir. Bular al-Buxoriy, al-Xajjok, at-Termiziy, sulaymon Sijistoniy, an-Nasoiy, ibn Mojjalardir. Bular yaratgan 6 ta kitob "Sunnan" va "As Saxix" nomli toʻplamlar boʻlib, ular ishonchli toʻplamlar sifatida tan olingan. Hadis ta'rif etishda asosan uch yoʻnalish paydo boʻlgan:

1. Musnad yoʻnalish, turli mavzudagi hadislar alifbo tarzida joylashtirilgan (Abdullox ibn Muso, Imom Ahmad ibn Xanbal).

2. Sahih (ishonchli) - yoʻnalish toʻgʻri, ishonchli hadislar kiritilgan. Bunga Imom al-Buxoriy asos solgan.

3. Sunnan yoʻnalishi toʻgʻri hadislar bilan birga "zaif" hadislar ham kiritilgan (Abu Dovud, at-Termiziv, an-Nasoiv, ibn Mojialar yoʻnalishda hadis toʻplaganlar). Hadis ilmi rivojida al-Buxoriy va Imom at-Termiziylarning oʻrni nihoyatda kattadir. Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil al-Buxoriy (810-870) hadis ilmida "Amir ul-mo'minun", "Imom almuxaddisiyn" degan sharafli nomga sazovor bo'lgan. Balx, Basra, Bog'dod, Damask, Misr, Makka va Madina shaharlaridagi hadischilardan ta'lim oladi. 6 yil Xijozda qolib hadis ilmidan ta'lim oladi, mashhur olimlardan fiqx ilmini o'rganadi, o'zi ham talabalarga dars beradi. Al-Buxorivning zehni juda oʻtkir boʻlgan. Uning yozishicha 100 ming sahih va 200 ming g'ayri sahih hadisni yod bilgan. U 1080 ta muhaddisdan hadis undan esa 90 ming kishi ishonarli hadislarni eshitgan. Buxoriydan boy ilmiy va ijodiy meros qolgan. Uning "Al-Jome' as-sahih", "Al adab al-mufrad", "At Tarix al-Kabir", "At Tarix as-sagiyr", "Al-Kiroat xalfal Imom, "O'rta tarix", "Katta to'plam", "Hadya kitobi" nomli asarlar qolgan. Bulardan "Al-Jome' as-saxix" eng mashhur bo'lib, unga 600 ming hadisdan 7275 ta eng saxih hadislar kiritilgan.

Mashhur muxaddislardan yana biri Abu Iso at - Termiziy (824-892) yoshligidan hadis ilmiga qiziqadi. U 850 yildan sayohatga chiqib, Makka, Madina, Iroq, Xurosonda boʻladi, ilmi hadis, fikx, qiroat, tarixni oʻrganadi. Koʻplab hadislar toʻplaydi, al-Buxoriyga shogird boʻladi. Uning mashhur asarlaridan: "Al-Jome' as-saxix" (Sunnan), "Ash - Shamoil an-Nabaviya" (Paygʻambarlarning alohida fazilatlari), "Vl-ilal fi-l-xadiys" (Hadislardagi illatlar va ogʻishlar haqida).

Hadislarda ta'lim - tarbiya, odob ahloq haqidagi fikrlar juda koʻplab uchraydi. olganidan Arablar bosib keyin Movarounnahrda ham arablardagi kabi machitlar barpo etildi, machitlar huzurida esa maktablar ochildi. Bu maktablarda o'g'il bolalarga Our'oni karimni o'aishni o'rgatishga farmon berildi. Machit imomi oʻqitardi.Maktablarda bolalarni muhim fan sifatida o'qitilgan. Ma'lumotlarga koʻra Oʻzbekiston hududida ham VIII-IX



Abu Iso at - Termiziy

asrlardan boshlab maktab va madrasalar paydo boʻla borgan. Bu yerda beriladigan ta'limning manbai Qur'on asoslari, hadislar va ulamolarning kitoblari hisoblangan. Ta'lim va tarbiyada haqiqiy insoniy hislatlar targʻib

qilingan. Farzandlarning halol, pok, mehnatsevar, kattalarga hurmat ruhida tarbiyalashga e'tibor berilgan, shu bilan birga dunyoviy bilimlar, hisob, adabiyot, tarix, geografiy ilmlari ham oʻrgatilgan. Tasavvuf — soʻfiylik ta'limoti islom dini negizida dastlab VII-VIII asrlarda arab davlatlarida paydo boʻldi. XI asrlarda esa Movarounnaxr (Oʻrta Osiyo), musulmon davlatlari xalqlari hayotida keng yoyildi. Unda falsafiy - axloqiy, ijtimoiy - siyosiy qarashlar va gʻoyalar mujassamlashgan.





Tasavvuf ta'limotiga koʻra, dunyo butun olam xudoning mujassamlanishi. Xudo barcha narsalarda mavjud, narsalar esa xudoda mavjud.Inson ham bir kuni xudo bilan qoʻshiladi. Soʻfiylik ta'limotining nazariy jihati olloh ishqi uchun fidoyilik boʻlsa, amaliyot esa unga sadoqatlilikdir. Soʻfiylik turli koʻrinish va oqimlarda namoyon boʻladi. Oʻrta osiyoda tasavvuf ta'limotining paydo boʻlishi yirik mutafakkir, "shayxlar shayxi" Yusuf Xamadoniy (1048-1140) nomi bilan bogʻliq. Uning ta'limoticha kishi butun fikrini Olloh visoliga yetishishga bagʻishlashi, bu yoʻlda halollik bilan kun kechirishi, mehnat qilishi, har tomonlama kamolga yetishi kerak, shular ahli tasavvuv boʻladi. Oʻzi ham Olloh vasliga yetishishga harakat qiladi, oʻz kamolotini oshirib boradi, koʻplab shogirdlar yetishtiradi.

Soʻfiylikning birinchi oqimiga Mansur Xalloj, Farididdin Attor, Jaloliddin Rumiylar ham mansub boʻlib, ularning ta'limoticha, xudo har jihatdan komildir, eng oliy goʻzallik, shodlik, baxt uning vaslidir, foniy boʻlishdir. Soʻfiylar poklikni asosiy maqsad qilib qoʻyadilar. Soʻfiylar komillikka erishishning 4 bosqichi bor deydilar:

1-bosqich - shariat: diniy marosim, takvolarni izchil bajarish.

2-bosqich - tariqat: nafsni tiyish, xilvat, ma'naviy muhabbatni chuqurlashtirib xudo haqida o'ylash, fano, o'zdan kechish.

3-bosqich - ma'rifat: hamma narsaning, borliqning asosi - xudo ekanini, oʻz mohiyati xudo mohiyati bilan birligini bilish, anglash.

4-bosqich - haqiqat: sufiy xudoning dargohiga, vasliga yetadi.

So'fiylik ikkinchi oqimining yirik vakillaridan Imom G'azzoliy va Ahmad Yassaviydir.

Imom Gʻazzoliy (1058-1112) "Xujjatul islom" laqabini olgan. U "Faylasuflarni rad etish", "Saodat kimyosi", "Diniy ilmlarni tiriltirish" kabi ilohiyotga oid asarlar yozgan. Gʻazzoliy inson kamolga yetishi, ya'ni xudo vasliga yetishi uchun ma'lum shartlarni bajarib, muayyan yoʻlni bosib oʻtishi kerak, deydi. Bularni u har bir sufiy islom talablari - qonun - qoidalari, aqidalarini, Qur'onni haqiqat deb bilib, unga tobe boʻlishi va ularni soʻzsiz bajarishda deb biladi.

Ahmad Yassaviy (1041-1166) tasavvuf shoiri, din va shariat peshvosi. U soʻfiylik gʻoyalarini targʻib etishda she'rlardan foydalanadi. Yassaviy hikmatlarini axloqiy, falsafiy, ilohiy ildizlari toʻgʻridan-toʻgʻri Qur'on gʻoyalari va paygʻambarlarimiz hadislariga borib bogʻlanadi. Yassaviy "Devoni hikmat" asarida insonni komillikka eltadigan din, iymon, xudo yoʻlida fidoyilik, e'tiqodda sobitlik, halollik va poklik targʻib etiladi. Yassaviy hikmatlarida toʻgʻrilik, mehnatsevarlik, mehribon lik, insof gʻoyalari ilgari suriladi. Ayrim hikmatlarda ijtimoiy adolatsizlikka qarshi fikrlarni koʻrish mumkin. U nodonlik, jaholatni qattiq qorlab yozadi:

Duo qiling, nodonlarning yuzin koʻrmay, Haq taola rafiq bulsa, birdam turmay. Bemor boʻlsa, nodonlarni holin surmay, Nodonlardan yuz ming jafo koʻrdim mano, Ae doʻstlar nodon birla ulfat boʻlub, Bagʻrim kuyub, gʻamdin tuyub, oʻldim mano.

Adib komillikka erishishning yoʻli har qanday nafsdan ham parhez qilishda ekanligini ta'kidlab, nafs yoʻliga kirmaslikni maslahat beradi. Shu bilan birga har qanday maqsadga erishish yoʻlida mehnat qilish lozimligini alohida ta'kidlab oʻtadi.

Yassaviyning iymon - e'tiqodga chaqiruvchi g'oyalari yoshlar tarbiyasida muhim manbalardan biri bo'lib hisoblanadi. Qur'on va Hadislar nikoh qurish, farzand ko'rish, balog'atga etish, oilaviy hayot va o'lim singari insonlar hayotidagi muhim voqealarda nimalar qilinishi zarurligini ko'rsatadi. Oila haqida qayg'urish islom dinida puxta ishlab chiqilgan keng qamrab oluvchi nikoh tizimida namoyon bo'ladi. Oilagacha

boshlanadigan bu tizim «Nikoh» bilan mustahkamlanadi va oilaviy munosabatlarda davom etadi. U oilaning har bir a'zosi (ham ota-ona, ham farzand) huquqlari, majburiyatlari va javobgarliklarini aniq tasvirlab beruvchi oliy tushunchalardan iborat. Oilaviy munosabatlar o'z-o'zidan rivojlanadigan, o'zaro nazorat qilinadigan, rahm-shafqatli va sevgimuhabbatga to'la bo'lishi kerak. Xudbinlik, g'azab, e'tiborsizlik, begonalik hamda jismoniy va axloqiy tahqirlash kabi xislatlar ularga begona bo'lishi kerak. Oilaga nisbatan islom dinining bunday nuqtai nazari Quronning oilaviy munosabatlarga taalluqli asosiy printsiplaridan kelib chiqadi.Nikoh munosabatlarining to'g'ri boshlanish muvaffaqiyat va ularning xotirjam yuksalishining garovi bo'lishi muhimligini anglash zarur. Qur'on nikoh - sunnaning bir qismi ekanligini eslatadi va uning eng yaxshi misollarini ko'rsatish uchun Alloh payg'ambarlarni tanlagan: «Darhaqiqat, sizdan ilgari ham (ko'p) payg'ambarlar yuborganmiz va ularga juftlar va zurriyotlar berganmiz» (Ra'd surasi. 13:38).

Hadislardan birida Paygʻambarimiz Muhammad (s.a.v.) shunday deydilar: «Nikoh mening an'anamdir, bu an'anadan yuz oʻgirgan kishilar men bilan emasdir». Islom dinida nikoh - bu farzandlar tarbiyalash va baxtli oila qurish uchun oʻzaro yordam, samimiylik va sabr-matonatlilik prinpiplariga tayangan holda bir-birini sevadigan va xohlaydigan erkaklar va ayollarning birgalikda yashashidir. Qur'on erkak va ayol oʻrtasidagi aloqalarni juda aniq tarzda tasvirlaydi: «U zot sizlar hamdam boʻlishlaringiz uchun oʻzlaringizdan juftlar yaratishi va oʻrtalaringizda oshnolik va mehr-muhabbat paydo qilishidir» (Rum surasi. 30:21). Hadislarda keltirilishicha Muhammad (s.a.v.) paygʻambarimiz bunday degan: «Sizlarning qaysingiz xuddi men singari oʻz oilasi (xotini) uchun namuna hisoblansa, oʻsha eng yaxshi kishidir». Oila ma'naviy va axloqiy tomondan qanchalik mustahkam boʻlsa, uning xursandchiligi va baxti shuncha ishonchli boʻladi.

Yurtimizda yashab ijod etgan buyuk alloma va mutafakkirlarning bebaho ilmiy-ma'naviy merosini tadqiq qilish, ular qoldirgan asarlarni ilmiy-izohli tarjima qilib, ommalashtirish hamda xorijiy davlatlardagi kutubxonalar, arxiv fondlarida saqlanayotgan qo'lyozmalarning elektron nusxalarini to'plab, xalqimizga yetkazish dolzarb masalalarga aylanmoqda.

Bu borada Oʻzbekiston Respublikasining birinchi Prezidenti marhum Islom Karimov shunday degan edi: "Buyuk mutafakkir va allomalarimizning islom madaniyatini ravnaq toptirishga qoʻshgan

betakror hissasi toʻgʻrisida soʻz yuritganda, eng avvalo, haqli ravishda musulmon olamida "muhaddislar sultoni" deya ulkan shuhrat qozongan Imom Buxoriy bobomizning muborak nomlarini hurmat-ehtirom bilan tilga olamiz. Bu moʻʻtabar zot merosining gultoji boʻlmish eng ishonchli hadislar toʻplami — "Al-Jome' as-Sahih" kitobi islom dinida Qur'oni Karimdan keyingi ikkinchi muqaddas manba boʻlib, ahli islom e'tiqodiga koʻra, u bashariyat tomonidan bitilgan kitoblarning eng ulugʻi hisoblanadi. Mana, oʻn ikki asrdirki, bu kitob millionlab insonlar qalbini iymon nuri bilan munavvar etib, haq va diyonat yoʻliga chorlab kelmoqda". Islom dini ta'limotida Qur'oni Karimdan keyingi asosiy manba hadislardir.

Hadis ilmiga VIII asrning 2-yarmidan boshlab moʻtabar shaxslar tartib berganlar. Ulardan birinchisi Muhammad paygʻambar hadislarini yod olib yurgan hazrati Abu Xurayra boʻlib, hadisga tartib berishning boshida Umar ibn Abdulaziz (xalifa) turgan edi.

Hadislarni birinchi boʻlib yozib borganlar: Rabez bin Sabeh, Said ibn Abu Aruba, Molik bin Anas, Abdulmalik bin Jurayj Makkiy, al-Avzoiy SHoshiy, Sufiyon Savriy Kufiy va boshqalar edi.

Yuqorida aytib oʻtilganidek,VIII-XI asrlar orasi hadis ilmi uchun «oltin davr» hisoblanadi. Bu davrda soxta va toʻgʻri hadislarni — tadqiq etishga kirishiladi. Ana shu tarzda hadis ilmi rivojlanadi. Islom dunyosida eng nufuzli manbalar deb sanalgan oltita ishonchli toʻplam (As-sahih assitta)ni yaratgan muhaddislar ham vatandoshlarimiz boʻlib, ular:

- 1. Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil al-Buxoriy (810-870 y.);
- 2.Imom Muslim ibn al-Xajja (819-874 y.);
- 3.Imom Iso Muhammad ibn Iso at-Termiziy (824-892 y.);
- 4.Imom Abu Dovud Sulaymon Sajistoniy (817-880 y.);
- 5.Imom Ahmad an-Nasoiy (830-915 y.);
- 6.Imom Abu Abdulloh Muhammad ibn Yazid ibn Mojja (824-886 y.) kabi allomalardir.

Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil al-Buxoriy milodiy 810-yilda (194-hijriy) Buxoro shahrida dunyoga kelib, bolalik chogʻlaridanoq Buxorodagi yetuk allomalardan dars olib, hadis ilmida kuchli xotira va oʻtkir zehn sohibi boʻlib voyaga yetdi. Imom al-Buxoriy oʻn olti yoshida onasi va akasi Ahmad hamrohligida Makka shahriga haj qilgani borib, oʻsha yerda qoldi va hadis ilmini oʻrganishda davom etdi. U yerdagi zabardast ulamolardan Paygʻambarimiz sallolohu alayhi vasallamning hadislarini yozib olib, oʻsha davrdagi Islom olamida mashhur boʻlgan ilmiy markazlarga safar qildi, qishloq va shaharlarni kezdi, hadis ilmidagi

bahs-munozalarda ishtirok etdi. Natijada, Imom al-Buxoriy hadis ilmida kamolotga erishib, o'zi yod olgan 600 mingga yaqin hadislarni sahih va g'ayri sahihlariga ajratdi. Imom al-Buxoriy Islom olami va muhaddislar orasida "Imom ul-Muhaddisiyn" (Barcha muhaddislarning peshvosi) deb hurmat bilan tilga olinadi. Imom al-Buxoriyning "Al-Jomi' as-Sahih" (Ishonarli to'plam) asari haqida so'z ketganda shuni aytish mumkinki, mazkur manba Islom dini ta'limotida Qur'oni karimdan keyin asosiy manba sifatida foydalaniladi. Imom al-Buxoriy yashagan davrdan oldin ta'rif etilgan hadis kitoblarida sahih va g'ayri sahih hadislar aralash holda berilgan bo'lib, o'quvchi ulardagi biror hadisni to'g'ri yoki noto'g'ri ekanligini, hadis rivoyat qiluvchining ahvolini tekshirmay va aniqlamay turib, bilolmasdi. Buning uchun o'quvchi o'sha hadisga aniqlik kiritish magsadida ulamolardan soʻrashga majbur boʻlardi. Mana shunday ogʻir davrda Imom al-Buxoriy "Al-Jome as-Sahih" kitobini 16 yilda yozib tugatib, unga 7275 dan ortig sahih hadislarni boblarga ajratib tartibli ravishda jamladi.

Imom al-Buxoriyning "Al-Jome-as-Sahih" kitobiga mashhur olimlar tomonidan yuzdan ziyod sharh va hoshiyalar bitilgan. Jumladan, "Fathul-Boriy", "Al-Kavkab ad-Daroriy", "Irshodus-Sariy", "Umdat al-Qoriy", "Fayzul Boriy" va boshqa koʻplab sharhlarni misol qilib keltirish mumkin. Bundan tashqari, Imom al Buxoriyning "Al-Adab al-Mufrad" (Odob durdonalari), "Birr ul-Volidayn" (Ota-onani hurmat qilish), "At-Tarix al-Kabir" (Katta tarix), "At-Tarix al-Avsat" (O'rtacha tarix), "At-Tarix as-Sag'iyr" (Kichik tarix), "Al-Jome' al-Kabir" (Katta hadislar to'plami), "Kitab al-Ilal" (Nugsonli hadislar kitobi), "Kitab al-Kunya" (Hadis roviylarining taxalluslari) kabi yigirmadan ortiq asarlarlari mavjud. Imom Buxoriyning ijodiy merosi oʻzining hajmi, zamonasining diniy va ijtimoiy fanlarini to'la-to'kis qamrab olganligi bilan kishini hayratga soladi. O'zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev 2017 yilning 14-15 aprel kunlari Samarqand viloyatiga qilgan tashrifi chogʻida Imom Buxoriy yodgorlik majmui qoshida xalqaro ilmiy-tadqiqot markazini qurish taklifini bildirib, shunday degan edi: "Buyuk mutafakkir bobomiz, barcha muhaddislar peshvosi Imom Buxoriy mangu qoʻnim topgan ushbu maskanda oʻziga xos ma'naviy-ruhiy muhit mavjud. Majmuaga ziyoratga kelgan odam bu markazga ham kirib, oʻziga katta ozuqa olsin, bobolarimiz hikmatlaridan o'rganib ketsin. Shunda ularning qalbida ulug' ajdodlarimiz bilan faxrlanish tuvgʻusi rivoj topadi, ayni paytda shunday buyuk zotlarning avlodi mas'uliyatini his etadi".

Demak, hadislar mazmunan har bir moʻminning ishonchini, e'tiqodini mustahkamlaydi va shu bilan birga insonni ma'naviy kamolotga da'vat etadi. Shunday ekan, hadislar komil insonni shakllantirishda muhim manba boʻlib hisoblanadi va undan yoshlar tarbiyasida foydalanish shu kunning dolzarb vazifalaridan sanaladi.

Termiziy Abu Iso, Imom Termiziy (toʻliq nomi Muhammad ibn Iso ibn Savra ibn Muso ibn Zaxdok Sullamiy Bug'iy Termiziy) (824, Termiz — 892, Bugʻ qishlogʻi, hozirgi Sherobod tumani) — buyuk muhaddis. Sullamiy deb nisbat berilishiga sabab bobolaridan biri sullam degan arab qabilasiga do'st tutingan, Bug'iy deyilishiga sabab o'sha vaqtdagi But nomli qishloqda vafot etib, shu yerga dafn qilingan. Umrining oxirida koʻzi ojiz boʻlib qolgani uchun adDarir taxallusi bilan ham atalgan. Termiziyning yoshlik yillari Termiz shahrida oʻtgan, dastlabki ma'lumotni ham shu yerda olgan. Bolaligidan o'ta ziyrakligi, xotirasining kuchliligi, noyob qobiliyati bilan oʻz tengqurlaridan ajralib turgan. Diniy va dunyoviy fanlarni, ayniqsa, hadis ilmini alohida qiziqish bilan o'rgangan, bu boradagi bilimlarini yanada oshirish uchun koʻpgina sharq mamlakatlariga borgan. Uzoq yillar Iroq, Isfahon, Xuroson, Makka va Madinada yashagan. Uzoq davom etgan safarlari chogʻida qiroat ilmi, bayon, fikd, tarix, ayniqsa, o'zi yoshlikdan qiziqqan hadis ilmi bo'yicha o'sha davrning yirik olimlarndan ta'lim oladi. Mashhur muhaddislardan Imom Buxoriy, Imom Muslim, Imom Abu Dovud, Qutayba ibn Sayd, Ishoq ibn Muso, Maxmud ibn G'aylon va boshqa uning ustozlari edi.Termiziy Imom al-Buxoriy bilan uchrashganida (bu uchrashuv Nishopurda boʻlgan va ikki alloma 5 yil birgalikda yashashgan) hadisning matninigina emas, uning hikmati va falsafasini tushunib yetganini e'tirof etadi. O'z navbatida Imom al-Buxoriy "Sen shogirdini maqtab, kamtarinlik bilan: mendan topganingdan koʻra men sendan koʻproq bahra topdim", degan. Bu Termiziyga berilgan juda katta baho edi.

Termiziy yoʻlda, safarda boʻlganda ham, yoki bir joyda muqim turganda ham ustozlaridan eshitgan hadislarni yozib olar, ularni tartibli ravishda alohida-alohida qayd qilib borardi. 868 yil xorij safaridan oʻz yurtiga qaytgan. Termiziy ilmiy ijodiy ish, shogirdlar tayyorlash bilan mashgʻul boʻldi va yirik muhaddis olim, imom sifatida shuhrat qozondi. Taqvodorlik, islom dini va oʻz obroʻsiga gard yuqtirmaslikka intilish, dunyo mol-matosi va boylikka beparvo qarash, oxiratning gʻamini yeyish Termiziyning hayoti tarzi edi. Termiziyning shogirdlari uning ishlarini davom ettirdi. Ular ichida Makhul ibn alFadl, Muhammad ibn Mahmud

Anbar, Hamod ibn Shokir, Abd ibn Muhammad Nasafiy, Haysam ibn Kulayb Shoshiy, Ahmad ibn Yusuf Nasafiy va boshqalarni koʻrsatish mumkin.

Termiziy qalamiga mansub asarlarning aksariyati bizgacha yetib kelgan, "Al-jome' as-sahih" ("Ishonarli to'plam"), "ashShamoil annabaviya" yoki "AshShamoil annabiy sallolohu alayhi va sallam" ("Payg'ambar alayhissalomning shakl va sifatlari"), "alllal filhadis" ("Hadislardagi illatlar"), "Risola filxilof valjadal" ("Hadislardagi ixtilof va bahslar haqida risola"), "atTa'rix" ("Tarix"), "Kitob uzzuhd" ("Zohidlik kitobi"), "Kitob ulasmo valkuno" ("Ismlar va kunyalar kitobi") va boshqa Termiziyning asarlari ichvda eng mashhuri, shubhasiz, "Al-jome' assahih" bo'lib, 6 ta ishonchli hadislar to'plamidan biridir. Ushbu asar ilmiv manbalarda "Jome' at-Termiziy", "Sahihi Termiziy", "Sunani Termiziy" nomi bilan ham ataladi. Termiziyning muhim asarlaridan yana biri "ash-Shamoil an-nabaviya" Muhammad (alayhi sallom)ning shaxsiy hayoti, u zotning suvrat va siyrati, ajoyib fazilatlari, odatlariga oid 408 hadisi sharifni o'z ichiga qamragan manbadir. Bu kitob azaldan islomshunos olimlar, tadqiqotchilarning diqqatini oʻziga tortib keladi. Arab tilida bitilgan ushbu asarga bir qancha sharhlar ham yozilgan. Uning tili ravon, uslubi g'oyatda oddiy. Asar fors va turk tillariga tarjima qilingan. "Ash-Shamoil annabaviya"ning 1-qismida keltirilgan hadisi payg'ambarning suvrat (tashqi qiyofasi) iga, 2-qismida keltirilgan hadisi shariflar esa ichki dunyosiyu, axloqiy fazilatlarini bayon qilishga bag'ishlangan. Kitobning 16-asrga oid bir qo'lyozmasi Toshkentda, Oʻzbekiston musulmonlari idorasi kutubxonasida saqlanadi. "Ash-Shamoil an-nabaviya" oʻzbek tiliga oʻgirilib soʻnggi yillarda Toshkentda bir necha bor nashr etildi. 1990-yil Termiziy tavalludining 1200 yilligi yurtimizda keng nishonlandi. Mustaqillik yillarida Termiziyning yodgorlik majmuasi 2016 2017 villari qaytadan ta'mirlanib, qutlug' zivoratgohga aylantirildi.

# Islom dinining tarqalishi. «Qur'on» -dunyo madaniyatining ulkan boyligi

VII asr boshlarida islom gʻoyasiga asoslangan Arab xalifaligi tashkil topib, bu davlat oʻz mavqeini mustahkamlash uchun boshqa mamlakatlarni ham zabt eta boshladi.Butun Arabiston yarim oroli, Eron, Kavkaz orti, Suriya, Shimoliy Afrika, Janubiy Ispaniya xalifalikning tarkibiga kiritildi. VII asr oʻrtalarida Arab xalifaligi Movarounnahrga ham hujum qilish rejasini tuza boshladi. Bu borada birinchi yurish 651 yilda Ubaydulloh ibn

Ziyod boshchiligida amalga oshirildi. 676 yili esa Said ibn Usmon rahbarligida Buxoro, Soʻgʻdiyona, Kesh, Nasaf shaharlariga hujum qilindi.

Arab istilochilarining navbatdagi yurishi Xuroson hokimi Qutayba ibn Muslim tomonidan amalga oshirildi. U 706 yilda Zarafshon vodiysiga yurish boshlab, Poykent, Buxoro, Samarqand, Soʻgʻd, Fargʻona shaharlarini qoʻlga kiritdi, Qutaybaning istilochilik yurishi, u 715 yilda arab qoʻzgʻolonchilari tomonidan oʻldirilgach, toʻxtadi.VIII asrga kelib arablar Movarounnahrni toʻla zabt etishga erishdilar. Bosib olingan joylarda xalqlarni islom diniga kiritish oson boʻlmadi. Tarixchi at-Tabariyning «At-Tabariy tarixi», Narshaxiyning «Buxoro tarixi» va boshqa tarixiy asarlarda keltirilishicha, islomlashtirish bir necha yilga choʻzilgan.

Markaziy Osiyo xalqlari pedagogik fikrlari tarixiy taraqqiyotida VII asrda Arabiston yarim orolida paydo boʻlgan va VIII asrda mintaqamizga ham yoyilgan islom dini muhim ahamiyatga ega bo'ldi. Chunki islom dini, uning asosiy kitobi «Qur'oni Karim» va undan keyingi asosiy manba hisoblangan hadislardar Ollohga, uning payg'ambari Muhammad alavhissalomga ailish e'tigod bilan birga ota-onaga mehnatsevarlik, ilmga intilish, o'zaro ahil bo'lish, mehr-oqibat, ehson, sabr-toqat, kamtarlik, vafo-sadoqatlilik, poklik, adolat, diyonat kabi insoniy sifatlar haqidagi jihatlari va yaxshi fazilatli hamda odob-axloqli bo'lishlik yo'llari bayon etilgan. Xuddi shuningdek, islom dinida millatidan, elatidan, tanasining rangidan qat'iy nazar, inson insonligi ulugʻlanadi. Millatchilik, bir-birini kamsitish, talon-taroilik, irqchilik islomda yoʻq va boʻlmagan.Islom dini har qanday millatchilik kayfiyatidan yuqori turadigan olamshumul ta'limot.U barcha millatlarni birlashtirib, teng, do'st, yoru-birodar qilib, tinch-omon yashashlarini uqtirib keladi. Ayni paytda islom dinida razolat, kibr-havo, adovat, hasad, xiyonat, zulm kabi illatlar qoralanadi. U quruq aqidalar yigʻindisi emas. Anna shu ma'rifatni kishilarimiz jon-jon deb qabul qiladilar va yaxshi oʻgitlariga amal qiladilar. Mehr-oqibatli, oriyatli, nomusli boʻlishga, izzatehtirom tushunchalariga rioya etishga harakat qiladilar».

Demak, deyarli 15 asrdan beri koʻp musulmonlar (qariyib 1,5 milyard) ning axloqiy-ma'naviy dunyosini mustahkamlab kelayotgan islom dini, Qur'oni Karim, hadislar, ayniqsa hadis ilmining buyuk allomalari (muxaddislari) Ismoil al-Buxoriy (810-870 y), Imom at-Termiziy (824-892 y) lar gʻoyalarining ahamiyati bugungi kunda ham beqiyosdir. Markaziy Osiyo xalqlari axloqiy-pedagogik fikrlari tarixiy

taraqqiyotida VIII asrning oʻrtalarida paydo boʻlgan va IX — XV asrlarda mintaqamizda keng yoyilgan tasavvuf yoki soʻfiyzim falsafasi, ayniqsa uning koʻzga koʻringan vakillari Hoja Ahmad Yassaviy (1041-1167 y), Najmiddin Kubro (1145-1221 y), Bahovuddin Naqshbandiy (1318-1389y)lar ta'limotlarining ahamiyati katta boʻldi. Arablarning Movorounnahrga kirib kelishi mahalliy xalq uchun fojiaviy boʻldi. Keyingi vaqtlarda chop etiliyotgan adabiyotlarda oʻlkamizga islomning kirib kelishi bir muborak hodisa sifatida talqin qilinayotganligiga qaramay, tarixiy haqiqatni tan olmay ilojimiz yoʻq. Ya'ni, arab bosqini bilan islom dinining kirib kelishi masalalarini chalkashtirmasligimiz darkor.

olimi Herman Vamberi o'zining Mojor Movarounnahr tarixi", tojik ijodkori Sadriddin Ayniy "Muqanna isyoni"<sup>2</sup> nomli kitoblarida, Abduja'far Muhammad ibni Ja'far ibni Yazid (838 -)ning "Tarixi Tabariy", Abubakr Muhammad Narshaxiyning ( 899 - 960 ) " Tarixi Narshaxiy", XV asr tarixchisi Muhammad ibni Xovandshoh Mirxondning "Rovzotus safo" asarlariga tayanib bergan ma'lumotlariga ko'ra Movarounnahr va Xurosonga arab bosqinchilari kirib kelgunga qadar bo'lgan davrda Buxoro, Samarqand, Naxshab (Nasab – Qarshi), Kesh (SHahrisabz), Shumon (yoki SHomon) va boshqalar mustaqil davlat boʻlganlar va oʻz hukmdor (podishoh yoki xudot)lariga ega bo'lganlar. Mamlakat asosan dehqonchilik bilan mashg'ul bo'lgan. Bir yoki bir necha qishloqni birlashtirib, ularga xo'jayinlik qilgan kimsa "Dehqon" devilgan, yerda bevosita ishlovchi kishilar qishloqi, sahroyi, kishovarz ("ekuvchi") nomlari bilan atalgan.Hukmdorlar qishloq yerlarini zoʻrlik bilan tortib olganlar yoki sotib olganlar, katta yer egalarini esa soliq to'lashga majbur qilganlar. Ayni vaqtda dehqonlar (yirik yer egalari ) qo'llarida ishlovchi " Ekuvchi" lardan qurolli kuchlar uchun askarlar tayyorlab, hukmdorlar hizmatiga yuborib turganlar. Arablar hujumi arafasida Buxoro hukmdori qoʻlida 18 – 19 ming qurollangan askar bo'lgan. Ammo, Buxorodan 40 km g'arbroqda joylashgan Paykand qal'asi aholisi asosan savdogarlar boʻlib, mustaqil hokimiyatga ega edilar va Buxoro hukmdoriga bo'ysunmas edilar.Bulardan tashqari ko'pgina shahar va qishloq qal'alarida istiqomat qiluvchilar asosan hunarmandchilik bilan shug'ullanar edilar.

Xuroson va Mavorounnahrga qarshi arablar istilosi xalifa Umar binni Xattob davrida boshlangan. Hijriy 13 – 23, melodiy 635 – 644 yillar. Bu davrda arablar Amudariyo (Jayxun) sohillarigacha yetib kelgan.Usmon binni Affon xalifaligi davrida, hijriy 23 – 35, melodiy 644- 657 yillarda

mahalliy aholi bosqinchilarga qarshi isyon koʻtarib, arablarni quvib yuborgan.

Arablar uchun Xuroson va Mavorounnahr asosan bitmas—tuganmas hazina manbai edi. Ajdodlarimizga nisbatan ularda zarracha shafqat, diyonat boʻlmagan. Ona yerimizda ular vaxshiylikning hamma koʻrinishlarini namoyon qildilar.Hijriy 60-64, melodiy 680-684 yillarda Yazid binni Muoviya, Muslim binni Ziyod, Asad binni Abdullo va boshqalar ketmaket Mavoronauxrga hujum qildilar. Xalifalik tamonidan Xurason amiri qilib tayinlangan har qaysi hukmron Buxoro, Samarqand va boshqa yerlarga hujum qilib, shahar va qishloqlarni faqat oʻlja ilinjida talar va koʻplab boyliklarni qoʻlga kiritib, orqaga qaytar edilar.

"Tarixi Narshaxiy" asarida yozilishicha, Qutayba Buxoroni soʻngi bor zabt etgach, shahardagi har bir oila hovlisining teng yarmini arablarga berish haqida farmon chiqargan. Arablar mahalliy halq bilan bir joyda yashab, ularni nazorat qilib turishi lozim edi.Arab istilochilari zobt etilgan yerlarda sulh tuzib, koʻrinishidan yarashuvga kelishgan boʻlsalarda, qulay fursat boʻlishi bilan oʻz foydalari uchun birinchi boʻlib vadani buzar edilar.

Muqaddas dinimiz — islomda oʻz ifodasini topgan qadriyatlardan ayni holda halqimiz ma'naviy dunyosini tasavvur etib boʻlmaydi. Paygʻambarimiz Muhammad (s.a.v.)ga nozil boʻlgan dastlabki oyatdanoq ma'rifatga, ilmga, kamolotga undov shaklida «oʻqi !"—degan xitob yangragan edi. Islom dinining muqaddas kitobi «Qur'on» deb atalmish manbada ham ramziy ma'no boʻlib, bu muqaddas manba nomining ma'nosi ham «oʻqimoq», «qiroat qilmoq», «jamlamoq» kabi mazmunga egadir.

Diniy adabiyotlardan ma'lumki, rasuli akram (s.a.v.) ga vaxiylar Makkada 13 yil, Madinada 10 yil davomida nozil boʻlgan. Davrimizning koʻzga koʻringan olimi, yirik dinshunos mutaxascis, professor Anvar Eshonxonivich Abdusamedov oʻzining ilmiy-tahliliy xulosalariga tayangan holda Qur'on suralarining xronologik tartibini quyidagicha bayon qiladi:

- 1. Makka davri (610-yildan 619-yil oxirlarigacha), bu davrda yuksak adabiy ijod namunalari boʻlgan saj'janridagi suralar nozil boʻlgan.
- 2. Makka davri (616-yildan 619-oxirlarigacha) Muhammad (s.a.v.) va uning izdoshlari doimiy ta'qib ostida yashagan va koʻpchiligi Habashistonga koʻchib ketgan muhitda oʻqilgan. Bu suralarda Allohning "Rahmon" sifati koʻp tilga olinganligi sababli ilmiy adabiyotlarda ularni "Rahmon suralari" deb atalgan.

3. Makka davri (620-yil boshlaridan 622-yil sentyabrigacha). Bu davrda ham paygʻambarimiz va u kishining sahobalari ta'qib ostida yashaganlar. Koʻpincha maxfiy ravishda shahardan tashqarida ibodatga toʻplanganlar. Bu davr suralarida islom aqidalariga xos boʻlgan ta'limotga keng oʻrin berilganligi sababli, yevropa olimlari bularga "Paygʻambarlik suralari" deb nom berganlar.

Madina davriga oid suralar esa besh davrga bo'lingan:

- 1. Madina davri (622-yil oktyabrdan, 624-yil martigacha) Muhammad (s.a.v.) Madinaga koʻchib kelganidan to Makkaliklar bilan boʻlgan yirik toʻqnashuv Badr jangigacha boʻlgan davrda nozil boʻlgan suralar.
- 2. Madina davri (624-yil martdan, 625-yil martgacha). Badr Jangidan keyin Uhud jangigacha oʻtgan bir yilda nozil boʻlgan suralar.
- 3. Madina davri (625-yil martdan, 627-yil martgacha). Uhud jangidagi magʻlubiyatdan keyin Handaq jangigacha oʻtgan ikki yilda nozil boʻlgan suralar.
- 4. Madina davri (627-yil aprelidan, 630-yil yanvarigacha). Handaq jangidan soʻng Makkaning fatx etilishigacha oʻtgan salkam uch yil ichida nozil boʻlgan suralar.
- 5. Madina davri (630-yil fevraldan, 632-yil maygacha). Makka olinganidan soʻng Muhammad (s.a.v.)ning vafotlarigacha oʻtgan ikki yildan ortiqroq davr ichida nozil boʻlgan suralar.

Mazkur davrlar xronologiyasi haqida A. E. Abdusamedov "Biz bu o'rinda Qur'on suralarining xronologik tartibi masalasiga umumiy tarzdagina to'xtalib o'tdik. Bu g'oyat murakkab ilmiy masalani faqat maxsus tadqiqotdagina mufassal yoritish mumkin"- deydi. Chindan ham bu masala xususida jiddiy tadqiqot olib borish zarurati ayon bo'lmoqda. Xususan, Qur'onga xos bo'lgan Makka suralari» islom ensiklopediyasi» (Toshkent 2004-yil 148-bet)da 86 ta deb ko'rsatilgan. Demak, qolgan 28 ta sura Madinada nozil bo'lgan bo'ladi. Ammo A.E. Abdusamedovning "dinlar tarixi" kitobida (236-bet) Madina suralari 24 ta deb ko'rsatilgan. Bu ma'lumotga ko'ra esa Makka suralari 90 tani tashkil etadi.

Endi Qur'onning kitob holiga keltirilishi xususida toʻxtaladigan boʻlsak, dastlabki kezlarda, guvohlar ishtirokida, nozil boʻlgan oyatlar suyak, tosh, teri, qogʻoz va boshqa narsalarga yozib borilgan boʻlsa, paygʻambarimiz vafotlaridan keyin, xalifa Abu Bakr Siddiq davrlarida xalifa Usmon taklifi bilan bir yil davomida mavjud Qur'on sura -oyatlari Zayd ibn Sobit tomonidan toʻplam holiga keltirildi va saqlash uchun Abu

Bakr Siddigga topshirildi. Halifa Usmon davrlariga kelib esa turli jihod janglarida shirali ovoz va Qur'on mazmunini yodda tutish sohibi bo'lgan koʻplab qorilar shahid boʻldilar. Kallomulloh qiraotida ma'lum ixtiloflar vujudga kela boshladi va notoʻgʻri talaffuz oqibatida Qur'on mazmuniga putur yeta boshladi. Halifa Abu Bakr Siddiq bu dunyoni tark etganlaridan so'ng mavjud Qur'on sahifalari Umar (r.a.)ning uylarida saqlangan. U kishi olamdan o'tgach esa, qizlari, payg'ambarimizning jufti holollari Hafsa binti Umar huzurida qoldi. Halifa Usmon topshirig'iga binoan mavjud Qur'on sahifalari Zayd ibn Sobit tomonidan olti nusxada koʻchirildi va turli shaharlarga aniq, yoqimli qiroat bilan tilovat qila biluvchi qorilar bilan bir nusxadan yuborildi. Har bir qoriga bir nusxadan Qur'on topshirilib, faqat ularninggina usulida qiroat qilinishi shart qilingan, ya'ni ustoz qori sifatida Abdulloh ibn Soib Makkaga, Mug'iyra ibn SHihob SHomga, Abu Abduraxmon Somiy Kufaga, Amir ibn Abdulqays Basraga, Zayd ibn Sobit esa Madinaga yuborildi. Bir musxaf esa Usmonda goldi va bu kitob «Imom musxaf»deb nomlandi.

Keyinchalik "Qur'on" oʻqilishida yanada aniqlikka erishish maqsadida, arab grammatikasining soʻnggi yutuqlariga amal qilgan holda xalifa Ali ibn Abu Tolib amriga koʻra olim Abu Asvod ad-Duali tomonidan bu muqaddas manba sahifalari, harflari nuqtalab chiqildi.Har bir musulmon kishi oʻziga kerakli miqdorda Qur'on suralaridan yod olishi farzi ayn, uni toʻliq yod olish farzi kifoya deyildi.

Ma'lumki Qur'on suralardan tuzilgan bo'lib, ular oyatlardan tashkil topgan va eng katta sura 286, eng kichigi 3 oyatdan iboratdir. Sura atamasi «tizma», «qator», «qo'rg'on», «manzil va sharaf» degan ma'nolarni beradi. Oyat atamasi ilohiy belgi, mo'jiza ma'nolarini beradi, Ko'pgina ulamolarning ma'lumotlariga qaraganda Qur'on 114 sura va 6236 oyatdan iboratdir.

## Nazorat savollari:

- 1. Musulmon maktablarida ta'lim tizimi va mazmuni qanday edi?
- 2.Qur'oni Karimda ilgari surilgan axloqiy tamoyillar haqida soʻzlang.
- 3. Hadis ilmida qaysi davr "Oltin davr" deb nom oldi?
- 4. "Hadim" va "Sunna" tushunchalarining mazmunini soʻzlab bering.
- 5. Hadislarda ilgari surilgan axloqiy tamoyillarni daftaringizga yozib chiqing.
- 6. Imom Ismoil al-Buxoriy, Imom Iso at-Termiziylar haqida nimalarni bilasiz?
- 7. Oʻrta Osiyoda qanday musuimon maktablari paydo boʻldi?
- 8.O'zbekiston Respublikasi mustaqillikka erishganidan so'ng dinga munosabat qanday o'zgardi?

9.O'zbekistonda nechta diniy konfessiya bor?

10.0'zbekistonda aholining nechta foizi islom diniga mansub millat avlodlaridir?

# Foydalanilgan adabiyotlar ro'yxati:

1.M.X.Toʻxtaxodjaevaning umumiy tahriri ostida. Pedagogika darslik.T.Oʻzbekiston faylasuflari Milliy jamiyati, 2010.

2. Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. – "A.Navoiy nomidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi 2001.

3. Hoshimov K.Nishonova S, Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.Oʻquv qoʻllanma – T.Oʻqituvchi 1996.

4. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. – T. Oʻqituvchi1999.

5. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. – T.Oʻqituvchi,2010.

## 3-МАВЗУ:

# IX-XII ASRLAR. SHARQ UYGʻONISH DAVRIDA PEDAGOGIK FIKRLARNING RIVOJLANISHI

# Reja:

1.Sharq uygʻonish davri va unda ta'lim-tarbiya masalalari haqida tushuncha hosil qilish

2. Xorazmiy, Forobiy, Fargʻoniy, Beruniy, Ibn Sino, Javhariy, Marvaziy, Jurjoniy

Tayanch soz va iboralar: Arab xalifaligi, sharq uygʻonish davri, Ma'mun akademiyasi, "Tarix kitobi", «Baxt-saodatga erishuvchi yoʻl"

Arab xalifaligi yuz bergan ijtimoiy-siyosiy o'zgarishlar, yagona Islom dinining tarkib topishi madaniy hayotga ham ta'sir etdi. Madaniy hayotda yuz bergan ko'tarinkilik ma'naviy hayotda ham o'zgarishlar bo'lishiga olib keldi. Ana shu ko'tarilish butun Arab xalifaligini, Yaqin va o'rta Sharqni qamrab olganligi uchun ham Sharq uyg'onish davri deb ataldi. Xalifalik yemirilishi jarayonida tashkil topgan davlatlardagi madaniy rivoilanish xalifalik davridagi rivoilanishning davomi edi. Arab xalifaligida IX asrda vujudga kelgan Uygʻonish davri xalifalikning Bagʻdod, Damashq, Xalab shaharlarida boshlangan.Bu uygʻonish jarayoni IX asrdan boshlab XV-XVI asrlargacha davom etdi. Xalifa Xorun ar-Rashid davrida (786-833 y.y.) va uning o'g'li al-Ma'mun davrida Bag'dodda "Bayt-ul-Hikma" ("Donishmandlik uyi") (hozir Akademiya ma'nosida) tashkil etiladi.Mazkur Akademiya barcha ilm sohiblarining ilmiy markaziga aylanadi. Uning qoshida jahon kutubxonasi tashkil etilgan. Akademiya 813-833 villarda yanada rivojlangan. Akademiya qoshida rasadxona ham bo'lgan, keyinchalik yangi kutubxona qurilgan. Bogʻdoddagi mazkur ilm markazi, o'z navbatida Sharq va g'arbda ilm-fanning taraqqiy etishiga, ma'naviy hayotning rivojlanishiga ta'sir etgan. Xalifa al-Ma'munning ilm-fan ravnaqida ko'rsatgan homiyligini alohida ta'kidlash joiz

U IX asr boshlaridan xalifalikning Xurosondagi noibi bo'lib turganda ham Movarounnahr va Xurosondagi olimlarni to'plab, ularning ilmiy ijodiga sharoit yaratib bergan.Bular orasida al-Xorazmiy, al-Xuttaliy, al-Javhariy, al-Fargʻoniy, al-Marazviy kabi vatandosh olimlarimiz ham bo'lgan. Al-Ma'mun xalifalik taxtiga o'tirgach u olimlarning barchasini Bagʻdodga chaqirib oladi va "Bayt-ul-Hikma" - donishmandlik uyi

("Ma'mun akademiyasi")da arab olimlari bilan hamkorlikda ilm-fan ravnaq topadi.

Qadimgi yaratilgan madaniy yodgorliklar, ular xoh yunon, xoh arab, xoh Movarounnahr va Xuroson xalqining eng qadimgi antik davrlar madaniyati bo'lsin, Uygʻonish davri madaniyatining yaratilishi va rivojlanishiga asos bo'lib xizmat qildi

Iqtisodiyot taraqqiy etdi, qishloq xo'jaligi, hunarmandchilik rivojlandi.

Movarounnahrda, xususan, Xorazm, Urganch, Fargʻona, Samarqand va Buxoro toʻqimachilik mahsulotlari, ayniqsa Samarqand va Buxoro shoyisi dunyoga mashhur boʻlgan.Qishloq xoʻjaligida foydalaniladigan yer maydonlari kengaydi, koʻplab sugʻoriladigan yerlar ochildi, sugʻorish inshootlari tiklandi, yangilari qurildi, paxta, zigʻir,kanop ekilib, ularning tolasidan mato toʻqildi.

Arab xalifaligiga bo'ysungan mamlakatlarning xo'jalik iqtisodiy aloqalarining kuchayishi va turli madaniyatlar- Hind, Movarounnahr, Eron, arab, Misr, grek-yunon-rim madaniyatlarining yaqindan o'zaro aloqasi va bir-biriga ta'sir etib borishi katta rol o'ynadi. Bu davrda pul muomalasi rivojlandi.Somoniylar davlatida Marv, Buxoro, Samarqand va Urganch o'sha davrning madaniy markazlari sanalardi. Bu davrda arab tili ilmiy va aloqa tili edi. Maktablarda darslar arab tilida olib borilar edi. Rasmiy hujjatlar, shariat qoidalari arab tilida yuritilar edi. Ilmiy asarlar ham arab tilida yozilar edi.

X asrdan boshlab Movarounnahr va Xurosonda mustaqil feodal Toxiriylar, Somoniylar, Qoraxoniylar, Gʻaznaviylar, Saljuqiylar, Xorazmshoxlar davlatlarining paydo bo'lishida xalifalikning yemirilishi ham madaniy xayotning yanada ravnaq topishiga olib keldi. X asr o'rtalariga kelib, fors-tojik tilida ham ish yuritila boshlandi.Ammo hujjatlar, ishlar fors-tojik tilida bo'lsa ham, arab imlosida yozilar edi.Buxoro amiri saroyida esa yirik kutubxona mavjud bo'lgan.Amir kutubxonasini o'sha davrdagi Sheroz kutubxonasi bilan bellasha oladigan vagona kutubxona sifatida tan olganlar.O'sha davrda Buxoroda katta kitob bozori bo'lgan. Kitob do'konlarida olim va fozil kishilar uchrashib, ilmiy muloqot, munozaralar o'tkazganlar.Bu shaharlardagi maktablarga hatto tevarak-atrofdagi qishloqlardan oddiy xalq bolalari ham kelib o'qiganligi keltiriladi.Somoniylar davrida Rudakiy, Firdavsiy, manbalarda Xorazmiy, al-Farg'oniy, Abu Rayhon Beruniy va Abu Ali ibn Sino kabi mutafakkirlar ijod etganlar.

Sharq uygʻonish davrida sof pedagogik asarlar ham yaratilgan. Qomusiy olimlar o'z ilmiy merosida ta'limiy-axloqiy asarlar yaratishga ham katta e'tibor berib kelishgan.

Muhammad Muso al-Xorazmiy, Abu Nasr Forobiy, Ahmad al-Fargʻoniy, Abu Rayhon Beruniy, Abu Ali ibn SinoMovarounnahr va Xurosonda IX asrlarga kelib ma'naviy koʻtarilish Sharq Renessansi — Uygʻonish davrining boshlanishga olib keldi

Sharq mutafakkirlarining ma'naviy madaniyat sohasiga qo'shgan ulushlari nihoyatda boy bo'lib, mazmunan qadriyatlarning barcha yo'nalishlarini qamrab olganligi bilan xarakterlanadi. Ular:

- aqliy madaniyatni shakllantirish bilan bogʻlanga qadriyatlar;
- · ma'naviy-ruhiy qadriyatlar;
- · ijtimoiy-siyosiy qadriyatlar;
- · badiiy-nafis qadriyatlar;
- diniy qadriyatlar tarzida oʻz ifodasini topgan.

Allomalar bolaga hurmat bilan munosabatda boʻlish gʻoyasini ilgari suradilar, sxolastik oʻqitish va qat'iy intizomga qarshi chiqadilar. Ularning fikricha, oʻqish bolada bilimlarga qizihishni uygʻotishi kerak. Ullarining ta'limiy qarashlarida birinchi oʻringa inson shaxsini qoʻyadilar hamda bolalarni har tomonlama, jismoniy va estetik kamolotga erishishlari, shuningdek, tillarni bilishlarini zarur deb hisoblaydilar. Aqliy ta'limni tashkil etuvchi fanlar sirasiga matematika, astronomiya, mexanika va tabiatshunoslik kabi tabiiy-ilmiy fanlarni kiritadilar.

Muhammad al-Xorazmiyning tarix va musiqaga oid, quyosh soatlari to'g'risida ham asarlari bo'lib, «Tarix kitobi» («Kitob at-tarix») xalifalik tarixiga oid va xalifalikning birinchi tarixchilaridan sanaladi. Shuni ta'kidlash joizki, alloma o'zigacha bo'lgan ilmiy bilimlarning asosiy etodlarini sintezlashtirdi. U ilmiy gʻovalari. m bilim larni oʻrganuvchilarning mustaqil bilim olishlariga e'tiborni qaratdi. Xorazmiy bilim olishda talabaning shaxsiy kuzatishlariga hamda olgan bilimlaridan foydalanishga katta e'tibor berdi. Bunda u ilm izlovchilarning ilmiy manbalarni to'plash, ularni ifodalash va kuzatganlarni tushintira olish malakalarini hosil qilishga katta baho berdi. Masalan, «Al-kitob almuxtasar fi hisob al-jabr va-1 muqobala» asarida olimlarni uch guruhga boiib shunday yozadi: «Ulardan biri oʻzidan awalgilar qilgan ishlami amalga oshirishda boshqalardan oʻzib ketadi va uni oʻzidan keyin qoluvchilarga meros qilib qodiradi. Boshqasi oʻzidan avvalgilarning asarlarini sharhlaydi va bu bilan qiyinchiliklarni osonlashtiradi, yopiqni

ochadi, yoʻlni yoritadi va uni tushunarliroq qiladi. Yoki bu ayrim kitoblarda nuqsonlar topadigan va sochilib yotganni toʻplaydigan odam bo'lib, u o'zidan aw algilar haqida yaxshi fikrda bo'ladi, takabburlik qilmaydi va o'zi qilgan ishidan mag'rurlanmaydi». Muhammad al-Xorazmiyning bu fikrlari bir tomondan, olimlar faoliyatining ezgulikka xizmat qilishini yoritsa; ikkinchi tomondan, o'sha davrda ilmiy tadqiqot vositalaridan o'gitishning metod va gay ishlari foydalanganligini koʻrsatadi. Barcha mutafakkirlar kabi Muhammad al-Xorazmiy ham koʻrgazmali-tajriba metodlari, bilim berishning turli vositalari, savol-javob, malaka va koʻnikmalarni shakllantirish metodlari, bilimlarni sinash metodlaridan foydalangan. Allomaning arifmetikaga oid risolalari tafakkurni rivojlantirish uchun bilimlarni izchil bayon etishga e'tibor berganligini ko'rsatadi. «Men arifmetikaning oddiy va murakkab masalalarini o'z ichiga oluvchi «Aljabr va al-muqobala hisobi haqida qisqacha kitob»ni ta'lif qildim, chunki meros taqsim qilishda, vasiyatnoma tuzishda, mol taqsimlashda va adliya ishlarida, savdoda va har qanday bitimlarda, yer o'lchashda, kanallar o'tkazishda, geometriyada va boshqa shunga o'xshash turhcha ishlarda kishilar uchun zarurdir». Muhammad al-Xorazmiy bilishni sezgidan mantiqiy tasaw ur orqali farq qihsh haqida fikr bayon etgan: sezgi orqali bilish bu qisman bilish bo'lsa, mantiqiy bilish haqiqiy bilimning muhim tomonini namoyon etadi. Muhammad Xorazmiy bilish nazariyasiga muhim hissa qo'shdi. U birinchilardan sinov-kuzatish va sinov metodlariga asos soldi (samoviy ob'ektlarning harakatini aks ettiruvchi jadval asosida matematik masalalarning algoritm metodida echishni ishlab chiqdi). U matematik gʻoyalar asosida odamlarning hayotiy zarurati yotishini, ilmiy kashfiyotlar odamlarning amaliy talablari asosida paydo boʻlishini asosladi. Masalan, yer ishlari, binolar qurish, kanallar gazish shunday paydo boʻlgan, deydi. U birinchi marta insonlar o'rtasidagi munosabatlarni matematik shakllarda ifodaladi.160 dan ortiq ilmiy asar yaratganligini qayd etadilar.

Forobiy tahminan 941-yillardan boshlab Damashqda yashaydi. Shahar chekkasidagi bogʻda qorovul boʻlib ishlaydi va faqirona hayot kechirib, ilmiy ish bilan shugʻullanadi. 943-967 -yillari esa Halabda yashaydi. 949- 950 -yillarida Misrda ham bolgan. Soʻng yana Damashqga qaytib, shu erda 950 -yili vafot etgan. Damashqdagi «Bob as-sagʻir» qabristoniga dafn qilingan. Abu Nasr Forobiy ilm-fan taraqqiyotiga katta hissa qoʻshgan ohm. U tabiiy, ilmiy va ijtimoiy bihmlarning barcha sohalarida ilmiy ish ohb borgan. Forobiy oʻzidan keyin juda boy ilmiy

meros qoldirgan. Falsafa, musiqa, filologiya va boshqa tabiiy, ilmiy bilimlarning turh sohalarida asarlar yaratgan. Demak, Forobiy inson baxtsaodatga erishuvi uchun ularni baxtli-saodatli qila oladigan jamoa rahbari bo'lishi kerak deydi. t Forobiy odamlarni turh belgilarga qarab guruhlarga bo'ladi. Bunda u kishilarning diniy mashabiga, millatiga, irqiga qarab balki tabiiy hususiyatlari, qobiliyatlari, iqtidori, bilim emas. koʻnikmalariga e'tibor berish zarur, deydi. U oʻzning «Baxt-saodatga erishuv yoʻllari haqida risola» asarida «Davlatning vazifasi insonlarni baxt-saodatga ohb borishdir, - deb yozadi. - Bu esa ilm va yaxshi axloq yordamida qoʻlga kiritadi». Forobiy davlatni etuk shaxs boshqarishi lozim, deydi; ya'ni jamoani idora etuvchi adolath, dono boiishi, qonunlarga rioya etishi va qonunlar yarata olishi, kelgusini oldindan ko'ra olishi, boshqalarga g'amxo'r boiishi lozim deydi. Forobiy ta'hm-tarbiyaga bag'ishlangan asarlarida ta'lim-tarbiyada nimalarga e'tibor berish zarurligi, ta'lim-tarbiya usullari va uslubi haqida fikr yuritadi. «Fozil odamlar shahri», «Baxt saodatga erishuv toʻgʻrisida», «Ixso al-ulum», «Ilmlarning kelib chiqishi», «Aql ma'nolari to'g'risida» kabi asrlarida allomaning ijtimoiy-tarbiyaviy qarashlari ifoda topgan. Forobiy ta'limtarbiyani uzviy birlikda olib borish haqida ta'lim bergan bo'lsa ham, ammo har birining insonni kamolga etkazishda o'z o'rni borligini alohida ta'kidlaydi. Forobiy «Baxt-saodatga erishuv to'g'risida» asarida bilimlarni oʻrganish tartibi haqida fikr yuritadi. Uning ta'kidlashicha, avval bilish zarur bo'lgan ilm o'rganiladi, bu - olam asoslari haqidagi ilmdir. Uni o'rgangach, tabiiy ilmlarni, tabiiy jismlar tuzilishini, shaklini, osmon haqidagi bilimlarni oʻrganish lozim. Undan soʻng, umuman, jonli tabiat, o'simlik va hayvonlar haqidagi ilm o'rganiladi, deydi. Forobiy inson kamolotga yolg'iz o'zi erisha olmaydi. U boshqalar bilan aloqada bo'lish, ularning koʻmaklashuvi yoki munosabatlariga muhtoj boʻladi. Uning fikricha, tarbiya jarayoni tajribali pedagog, o'qituvchi tomonidan tashkil etilishi muhum. Chunki har bir odam ham baxtni va narsa-hodisalarni oʻzicha bila olmaydi. Unga oʻqituvchi lozim. Forobiy ta'lim-tarbiyaning asosiy vazifasi jamiyat talablariga javob bera oladigan va shu jamiyat uchun xizmat qiladigan etuk insonni tarbiyalashdan iborat deb biladi. Forobiy ta'hm va tarbiyaga birinchi marta ta'rif bergan ohm sanaladi. Ta'lim - insonga o'qitish, tushuntirish asosida nazariy bilim berish; tarbiya - muayyan hunami egallash uchun zarur bolgan axloq normalari va amaliy malakalarni o'rgatishdir, deydi olim. Ta'lim faqat so'z va o'rgatish bilangina bo'ladi. Tarbiya esa, amaliy ish, tajriba bilan, ya'ni shu xalq, shu

millatning amaliy malakalaridan iborat bo'lgan ish-harakat, kasb-hunarga berilgan bo'lish, o'rganishdir. Forobiy nazariy bilimlarni egallashga kirishgan har bir kishi xulq-odobda ham qay darajada pok bo'lishi kerakligini «Falsafani oʻrganishdan oldin nimani bilish kerakligi toʻgʻrisida» risolasida shunday ta'riflaydi: «Falsafani oʻrganihdan avval oʻzingizni hirs-havaslardan shunday tozalashingiz lozimki, sizda maishiy va shahvoniyat kabi noto'g'ri tuyg'ularga emas, balki kamolotga bolgan hirs-havas qolsin. Bunga xulq-axloqni faqat soʻzdagina emas, balki haqiqatda (amalda) tozalash orgali erishish mumkin. Shunday soʻng xato va adashishdan saqlovchi, haqiqat yoʻlini tushunib olishga boshlovchi (notig- so'zlovchi, fikrlash ma'nosida) nafsini, jonini, ruhini tozalash zarur». Forobiy axloqiy fazilatlar deganda bilimdonllik, donolik va mulohazah bo'lish, vijdonlilik, kamtarlik, ko'pchilik manfaatini yuqori qoʻyish, haqiqat, ma'naviy yuksaklikka intilish, adolatlilik kabi xislatlarni tushunadi. Ammo bu xislatlarning eng muhumi har bir insonning bilimli, ma'rifatli bo'lishidir. Shuning uchun ham Forobiy axloq tushunchasiga aql bilan uzviy bogliq holda, tafakkurga asoslangan axloq sifatida qaraydi. Bundan biz Forobiyning axloqni xulq me'yorlari ifodasi sifatidagina emas, balki kishilar aqliy faoliyatining natijasi sifatida ham talqin etganligini koʻramiz. Forobiy «Aql ma'nolari haqida» risolasida aql masalasini tahlil qilib, aql bilish haqidagi ta'limotda mantiq (logika) ilmi muhim o'rin tutadi, deydi. U mantiq ilmi bilan grammatika oʻrtasidagi mushtaraklikni qayd etib, mantiqning aqlga munosabati, grammatikaning tilga munosabati kabidir; grammatika odamlar nutqini tarbiyalagani kabi, mantiq ilmi ham tafakkurni haqiqiy yoʻlga yoʻnaltirib turadi, deydi. Forobiy «Muzika haqida katta kitob» asari bilan oʻrta asrning yirik muzikashunosi sifatida mashxur boʻldi. U muzika ilmini nazariy, amaliy jihatdan yoritib, axlogini tarbiyalovchi, sihat-salomatligni muzikani inson mustahkamlovchi vosita deb qaragan. Uning bu sohada qoldirgan merosi muzika madaniyati tarixida muhim ahamiyatga molikdir. Forobiy ta'limda barcha fanlarning nazariy asoslari oʻrganilsa, tarbiyada ma'naviy-axloqiy qoidalar, odob me'yorlari o'rganiladi, kasbhunarga oid malakalar hosil qilinadi, deb uqtiradi. Bu muhim vazifa tajribali tarbiyachilar tomonidan turh metodlar yordamida amalga oshiriladi. Forobiy ta'lim - tarbiya ishlarini ikki yoʻl bilan amalga oshirishni nazarda tutadi. Amaliy fazilatlar va amaliy san'at (kasb-hunar)lar va ularni bajarishga odatlanish masalasiga kelganda, bu odat ikki yo'l bilan hosil qilinadi: bulardan birinchisi ganoatbaxsh, chorlovchi, ilxomlantiruvchi soʻzlar yordamida odat hosil

qilinadi, malaka vujudga keltiriladi, odamdagi gʻayrat, qasd-intihsh harakatga aylantiriladi. Ikkinchi yoʻl (yoki usul) - majbur etish yoʻli. Bu usul gapga koʻnmovchi, qaysar shaharliklar va boshqa sahroyi xalqlarga nisbatan qoʻllaniladi. Chunki ular oʻz istaklaricha soʻz bilan gʻayratga kiradiganlardan emaslar. Ulardan birortasi nazariy bilimlarni oʻrganishga kirishsa, uning fazilati yaxshi boʻladi. Kasb-hunarlarni va juz'iy san'atlarni egallashga intilish boʻlmasa, bunday odamlarni majbur etmaslik kerak. Chunki shahar xalqlariga tarbiya berishdan maqsad - ularni fazilat egasi qihb, san'at ahllariga aylantirishdir Demak, Forobiy ta'lim-tarbiyada ragʻbatlantirish, odatlantirish, majbur etish metodlarini ilgari surgan. Har ikkala usul ham pirovardida insonni hartomonlama kamolga etkazish maqsadini koʻzlaydi.

Xulosa qilib aytganda, Forobiy pedagogik ta'limotining asosida komil insonni shakllantirish, insonni oʻz mohiyati bilan ijtimoiy, ya'ni faqat jamiyatda, oʻzaro munosabatlar jarayonida komillikka erishadi, degan falsafiy qarashi turadi.

Beruniy yirik olim Abu Nasr ibn Iroqdan Evklid geometriyasi, Ptolemeyning astronomik ta'limotlaridan dars olgan. Bundan tashqari, oʻzidan oldin oʻtgan Muhammad Xorazmiy, geografiya olimi Abul Abbos, Ahmad Fargʻoniy, Marvaziy, Javhariy, Abu Nasr Forobiy, Abul Vafo Juzjoniy, seyistonlik Abu Said as-Sijiy, Abu Muhammad Hamid



Xoʻjandiy va boshqalaming asarlarini mustaqil oʻrganadi. 995-yilgacha Beruniy astronomiya, geografiya, geodeziyaning amaliy masalalarini hal etish bilan birga, Sharqda birinchi boʻlib globus yasadi va astronomiyaga oid bir necha kitob yozdi («Kartografiya», «Globus yasash kitobi», «Yerdagi joylarning uzunlama va kenglamalarini aniqlash haqida maqola» va boshqalar). Beruniy hah yosh ohm boʻhshiga qaramay, Kotda 994-995-yillari astronomik asboblar ixtiro qilib kuzatishlar oʻtkazgan. Oʻsha davrda Kaspiy boʻyi viloyatlarida Qobus ibn Vushmagir yosh olimga xayrixohlik koʻrsatadi. «Shamsal-maoliy» («Oliy m artabalar quyoshi») laqabi bilan mashhur boʻlgan bu podshohga bagʻishlab Beruniy «Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar» asarini yozadi va unga taqdim etadi. Bu asar Beruniy nomini Yaqin va Oʻrta Sharqqa mashhur qildi. 84 1004-yili Beruniy Ma'mun II ibn Ma'mun tomonidan Xorazmga chaqirib olinadi va uning yaqin maslahatchisi etib tayinlanadi. Ma'mun davrida Urganchda «Majlisi

ulamo» - «Ma'mun akademiyasi» nomh ilmiy markaz tashkil etiladi va u yerda musulmon Sharqining yirik olimlari faohyat koʻrsatadilar. Beruniy bir necha yil kamyob metallar va qimmatbaho toshlar ustida tajribalar olib boradi va keyinchalik ana shu tadqiqotlari asosida «Mineralogiya» asarini yaratadi. 1017-1018-yillari yana taxt va hokimiyat uchun kurash boshlanib, Movarounnahrda Qoraxoniylar davlati barpo etiladi.

Ma'mun akademiyasidagi ko'plab olimlar qatori Beruniy ham G'aznaga olib ketiladi va u yerda ijodini davom ettiradi. Beruniy bu yerda «Xorazmning mashhur kishilari», «Turar joylar orasidagi masofani tekshirish uchun joylarning oxirgi chegaralarini aniqlash» asarini yaratdi. asarda geografiya va astronomiya fanlari bilan paleontologik kuzatishlar natijalari ham bayon qilingan. Beruniyning yana bir muhim asari «Munajjimlik san'atidan boshlang'ich tushunchalar»dir. Bu asarda ham u bir qancha fanlar yuzasidan dastlabki tushunchalar, ma'lumotlar bergan. Mahmud G'aznaviyning Hindistonga yurishlarining birida Beruniy ham hamroh bo'hb boradi. U sanskritni bilganligi uchun hind xalqi madaniyati, adabiyoti va san'ati bilan yaqindan tanishish imkoniyatiga ega bo'ladi va bu mehnatlari natijasida 1030-yih o'zining Sharq va G'arbda keng e'tirof qilingan mashhur «Hindiston» asarini yaratadi. Kitobning toʻliq nomi «Hindlarning aqlga sigʻadigan va sig'maydigan ta'limotlarini aniqlash kitobi» bo'hb, aytishga qulay boʻlishligi uchun qisqacha «Hindistonga oid tadqiqlar» yoki «Hindiston» deb yuritiladi. Akademik V.R.Rozen asarni «Sharq va G'arbning qadimgi va o'rta asrdagi butun ilmiy adabiyoti orasida bunga teng keladigan asar yoʻq», - deb baholaydi. Hindiston olimi Hamid Rizo esa, olim haqida gapirib, «Hind madaniyatining chigal muammolarini biron-bir oʻrta asr yoki hozirgi zamon muallifi Abu Rayhon Beruniydek muvaffaqiyatli ravishda tushunib yetmagan. Uning «Hindiston» asari qadimgi Hind madaniyati va fanining klassik namunasi bo'lib qoladi», deydi. Asarda Beruniyning Hindiston haqidagi barcha qarashlari oʻz ifodasini topgan. 1030-yili Mahmud Gʻaznaviy vafot etadi. Uning kichik oʻgʻli Muhammad voris sifatida taxtga oʻtirgan boʻlsa-da, koʻp oʻtmay Mahmudning katta oʻgʻli Mas'ud (1030-1041) ukasini taxtdan agʻdarib, oʻzi hokimiyatni qoʻlga oladi. Bilimdon va zukko, ilm ahlini qadrlovchi Mas'ud Beruniyni o'z himoyasiga ohb, uning ijod qihshiga sharoit yaratib beradi. Beruniy astronomiyaga oid «al-Qonun al-Mas'udiy» («Mas'ud qonuni») nomli yirik asarini shox Mas'udga bag'ishlaydi. Olimlar bu asarni matematika va astronomiyaga oid ungacha yozilgan barcha asarlardan yuqori qoʻyadilar. Arab olimlaridan Yoqutning yozishicha: «Mas'ud qonuni» kitobi matematika va astronomiya bo'yicha ungacha yozilgan hamma kitoblar izini o'chirib yuborgan». Beruniy «Saydana» kitobida o'zining 80 yoshdan oshganligini yozadi, shunga ko'ra, uni 1050-1051-yfflari vafot etgan deb taxmin etish mumkin. Ba'zi manbalarda esa, 1048-vil 13-dekabrda G'azna shahrida vafot etgan deb koʻrsatiladi. Beruniyning ilmiy bilimlarni egallash yoʻllari, usullari haqidagi fikrlari hozirgi davr uchun ham dolzarbdir. Oʻquvchiga bilim berishda: - oʻquvchini zeriktirmaslik; - bihm berishda bir xil narsani yoki bir xil fanni o'rgatavermaslik; - uzvivlik, izchillik; - tahlil qihsh va taqqoslash; - ma'lumdan noma'lumga, yaqindan uzogga, soddadan givinga garab borish; - takrorlash; - yangi mavzulami qiziqarli, asosan, koʻrgazmali bayon etishga e'tibor berish kerakligi uqtiriladi. Beruniy fan sohasidagi yodgorliklarni, ilmiy bilimlarga oid qoldirilgan barcha boyliklami qunt bilan o'rganishga da'vat etadi. Olim ilm toliblariga qalbni yomon illatlardan, inson oʻzi sezishi mumkin bo'lmagan holatlardan, gotib golgan urf-odatlardan, hirsdan, behuda ragobatdan, ochkoʻzlikdan, shon-shuhratdan saqlanish zarurligini uqtirgan. Beruniy til va adabiyot, tarix, geografiya, geodeziya, biologiya, mineralogiya fanlari, tibbiyot va dorishunoslik, fizika, falakiyot ilmiga oid tadqiqotlarini oʻzi targʻib etgan nazariya hamda kuzatishlar natijasida amaliyotda sinab koʻrib, fanda haqiqat ustivor turishini ta'kidlaydi. U barcha illatlarning asosiy sababi ilmsizlikda deb biladi. Ilmlarni egallashda esa shaxsda intilish va qiziqish, muhitni alohida ta'kidlaydi. Bilim olishda tushunib o'rganish, ilmiy tadqiqotchining poklikka rioya etishiga alohida e'tibor beradi. Jamiyatning ravnaqi, ma'rifatning rivojiga bog'liq degan g'oyani ilgari so'radi. Beruniy bilim olishni axloqiy tarbiya bilan bogʻlaydi. Zero, insonda komillikning muhim mezoni yuksak axloqlilikdir. Beruniyning inson kamolotida axloqiy tarbiyaning muhim oʻrnini ta'kidlashini uning yuqorida qayd etilgan «Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar», «Hindiston», «Mineralogiya», «Kitob as-Saydana», «al-Oonuni al-Maqsudiy», «Giodeziya» va boshqa asarlarida koʻramiz. Beruniy fikricha, axloqlilik insonning eng asosiy sifati bojishi kerak. Bu xislat birdaniga tarkib topmaydi. U kishil^ning o'zaro muloqoti, ijtimoiy muhit - jamiyat taraqqiyoti jarayonida tarkib topadi. Beruniy axloqiy tarbiyaga musulmon dini talablaridan kehb chiqqan holda ta'rif beradi. Axloqiylik yaxs hilik bilan yomonlik oʻrtasidagi kurash natijasida namoyon bo'ladi va tarkib topadi, deydi u. Yaxshilik va yomonlik insonning xulq-atvorini belgilaydigan mezondir. Insonning axlogiy

kamolga etishi muammosi ta 'lim-tarbiyada markaziy masala bo'hb kelgan. Abu Rayhon Beruniy ezgu tilakka etishga to'sqinlik qiluvchi zignalik, volg'onchilik, munofiglik, manmanlik, takabburlik nuqsonlarni qoralaydi, boylikka ruju qoʻyish va ta'magirlik, gʻazab va johillik inson uchun eng ashaddiy dushman deb qaraydi. Mutaffakkir jamiyatda adolat o'rnatish, uni yovuzliklardan xalos etish uchun dono, adolatli hukmdor bo'lishi kerak, devdi. Beruniy kundalik turmush masalalariga ham katta e'tibor bergan. Har bir axloqan barkamol inson oʻzining turmush tarzini uygʻun, goʻzal eta oladi. Uygʻunlik, goʻzallik va nafosatning asosi sanaladi. Beruniy insoniy xislatlardan muhimi - ozodlik, tarbiyalilik bo'lsa, insonga eng yaqin narsa uning tabiati, ruhi, deydi. Shuning uchun inson o'z tabiatiga yoqadigan ishlarni bajarishi zarur, deb koʻrsatadi. Bunda insonning ichki dunyosi bilan tashqi goʻzalligi, turmush tarzidagi goʻzallikning uygʻun boʻlishi talab etiladi. Bunga kiyadigan kiyimidan kundalik turmushdagi yurish-turushi, soʻzi, qalbi, qilgan ishi - hammasining goʻzal boʻlishi ta'kidlangan. Har bir shaxsda sharm-hayo, ozodalik, nafis did, iffat, latofat, shirinsuxanhkning tarkib topishi turmushning go'zal bo'hshiga ohb keladi. Olimning inson turmushiga xos hulq-odob qoidalari haqidagi fikrlari pedagogik jihatdan muhim ahamiyat kasb etadi. Inson ham ichki, ham tashqi tomondan goʻzal boʻlsagina haqiqiy kamolotga erishishi mumkin. U ozodlikni oliyjanoblik bilan tenglashtiradi. Inson doimo bularga rioya etishi zarur, deb ta'kidlaydi. Bunda inson o'zini boshqara olishga qodir bo'lishi, har bir yetuk inson uchun zarur bo'lgan xislatlarni tarkib toptirishda kuch va irodaga ega bo'lishi zarur, deydi. «Minerologiya» asarida bu fikmi ifodalaydi: «Inson o'z ehtiroslariga hukmron, quyidagicha o'zgartirishga qodir, o'z jon va tanini tarbiyalar ekan, salbiy jihatlam i maqtagulik narsalarga aylantirishga hamda asta-sekin, axloq haqidagi kitoblarda koʻrsatilgan usullar bilan illatlarni bartaraf etishga qodir dir» Beruniy insonni kamolotga etaklovchi xislatlardan yana biri olijanoblik deb koʻrsatadi. Olijanoblikning mazmunini yaxshilik tashkil etadi. Bunda ohm insonga inson sifatida muomala qilishni nazarda tutadi. Eng muhimi,

mutafakkir inson kamolotida mehnat va mehnat tarbiyasi haqida muhim fikrlarni bayon etadi. U har bir hunar egasining mehnatiga qarab turlarga boʻladi. Ogʻir mehnat sifatida binokor, koʻmir qazuvchi, hunarmand, fan sohiblari mehnatini keltiradi. Ayniqsa ilm ahli - olimlar mehnatiga alohida e'tibor berish, hayrixoh boʻlishga chaqiradi, ularni ma'rifat tarqatuvchilar, jamiyat ravnaqiga hissa qoʻshuvchilar deb, biladi:

shu bilan birga, ogʻir mehnat qiluvchi konchilar, ver ostida gavhar izlovchilar, dehqonlar haqida gapirib, ulaming mehnatini ragʻbatlantirib turish kerak, devdi. Avniqsa, podshoxlar bunday mehnat ahliga g'amho'r bo'lishi kerakligini alohida eslatadi. Chunki ana shu mehnat ahli ular hukmronligining tayanchi, deb ta'kidlaydi. Bolalami mehnatga o'rgatish metodlari, yoʻllari haqida ham fikr yuritadi. Masalan, bolalami eng kichik yoshidan mehnatga o'rgatish kerak, deydi. Mehnat tarbiyasida o'sha davr tarbiya an'anasiga binoan vorislikka katta ahamiyat beradi. Buni E.To'ragulov va S.Rahimov «Abu Rayhon Beruniy ruhiyat va ta'limtarbiya haqida» nomh risolalarida juda yaxshi bayon etganlar. Beruniyning «Mineralogiya» asarida faqat qimmatbaho metallar, toshlar haqida emas, hunarmandchilikka oid, shogird tayyorlash jarayoni, ustalarning hunar oʻrgatish metodlari haqida ham qimmath fikrlar Ьазюп etilgan. Bunda hozirgi pedagogika fani tili bilan aytganda, shaxsiy namuna metodidan fovdalangani, ish jarayoni beyosita ham nazariy, ham am aliy jih atd an ustaxonaning oʻzida bajarilgani shogirdlaming malakali usta boʻhb etishishida katta ahamiyatga ega bo'lgan. Shuning uchun ham o'sha davrda Xuroson va Movarounnahr metallurgiya, konchilik, toʻquvchilik, zeb-ziynat buyumlari yasash, qogʻoz, oyna ishlab chiqarish va boshqa sohalarda dunyo bozorida nom chiqargan. Hunarmandchilikning bunday yakka holda o'rgatihshi malakali kasb egalarining etishib chiqishiga yordam bergan, halol va vijdonan mehnat qilishga yo'llaganki, bu insonning kamolga etishiga muhim pog'ona bo'lgan. Zero, qadimdan har bir etuk inson u shohmi, oddiy fuqaromi hunaming bir yoki bir necha turini bilishi zarur sanalgan. Shunga ko'ra, buyuk shohlar ham, beklar ham, katta mol-mulk egalari bo'lgan boylar ham, oddiy fuqaro ham o'z farzandini bilimli bo'hsh bilan birga, hunarli bo'lishiga ham e'tibor bergan va bu yozilmagan qonunga barcha birdek amal qilgan. Chunki kishilik jamiyati paydo bo'lgandan kishilar o'z mehnati, hunari bilan kun kechirishga majbur bo'lgan va bu hayot taqozosi sifatida qabul qilingan. Shuning uchun ham Beruniy inson hartomonlama kamolga etishi uchun u ilmli bo'lishi bilan birga, mehnatsevar va hunar egasi bo'lishi ham kerak, deydi. Beruniy inson kamolotida uch narsa muhimligini ta'kidlaydi. Bu hozirgi davr pedagogikasi ham e'tirof qiluvchi irsiyat, muhit, tarbiyadir. Muayyan bir davrda olimlar inson kamolotiga irsiyat, muhitning ta'sirini inkor etib, faqat tarbiyani tan oldilar. Lekin Beruniy o'z zamondoshlari buyuk mutafakkirlar Forobiy, ibn Sino kabi inson kamolotida har uchalasini ham muhim deb hisoblaydi. Ya'ni u insonning kamolotga

etishida ilmu ma'rifat, san'at va amaliyot asosiy o'rin tutadi, nasl-nasab, ijtimoiy muhit va jitimoiy turmush qonuniyatlari ham katta ahamiyatga ega bo'ladi, deydi. Abu Rayhon Beruniy nazarida, inson kamolga etishining eng muhim omillari ilm-ma'rifatli bo'hsh axloglilikdir. Beruniy ilmiy bilishga oid, ta'lim metodlari haqidagi qarashlari bilan ta'lim nazariyasida o'ziga xos maktab yaratdi. Yoshlarni tarbiyalashda esa axlogiy mehnat tarbiyasi, nafosat tarbiyasi, oila tarbiyasi, insonning shaxsiy gigienasi, xalqlar o'rtasidagi do'stlik, hamkorlik haqidagi tushunchalar katta ahamiyatga egadir. Olim axloqlilikning belgilari sifatida yaxshilik, to'g'rilik, adolat. kamtarlik.saxovat. olivianoblik, do'stlik va hamkorlik, mehnat va hunar egallash, poklik, goʻzallikka intilish kabilarni ilgari surgan. Bularning barchasini u yaratgan asarlaridagi iitimoiy-falsafiy fikrlarga bog'lab tushuntirgan. Yuqoridagilardan koʻrinib turibdiki. Berunivning komil shakllantirishga oid fikrlari faqat o'z zamonasi uchun emas, hozirgi davr ta'hm-tarbiya ishlarini takomillashtirishda ham katta ahamiyatga ega. Zero, uning oʻzi ham haqiqiy komil insonga xos xislatlarga ega ekanligini, hayoti va ijodiy faoliyati, yozgan asarlari bilan isbotlab, kelajak avlodlarga katta ma'naviy me'ros goldirdi. Beruniy Sharq Renessansi davri qomusiy olimlaridan biri sifatida nom gozondi.

Mashhur sharqshunos olim J.Sarton jahon fani tarixida XI asrning birinchi yarmini Beruniy davri deb atadi. Uni oʻz davrining jahondagi birinchi donishmandi deb baholadi.

Mahmud G'aznaviy (Abulqosim Mahmud ibn Sabuktegin) (967— G'azna, 1030) — turkiy davlat arbobi va harbiy sarkarda, G'aznaviylar davlati hukmdori (998—1030). Sabukteginning Yoshligida otasidan harbiy san'atni puxta egallagan. Somoniylarga qarshi isyon ko'targan turk amirlari Abu Ali Simjuriy va Foyigga qarshi janglarda otasining qo'shinida qatnashib, katta jasorat ko'rsatgani uchun ("davlat qilichi") unvoni bilan taqdirlandi "savf ud-davla" G'aznaviylar davlatining Nishopurdagi noibi (994-997). Otasi vafotidan so'ng taxtni egallagan (998-yildan). Marv yaqinidagi jangda Somoniylar qo'shinini mag'lubiyatga uchratgan (16.06.999). Somoniylar ag'darilgach, Mahmud G'aznaviy Bag'dod xalifasi al-Qodirdan (991-1031) "yamin ud-dayla va amin ul-milla" ("daylatning oʻng qoʻli va millatning ishonchi") degan faxriy unvon va Xuroson hokimligi haqida yorliq olgan (999). Qoraxoniylar xoni Nasr Mahmud G'aznaviyga elchi yuborgan; 1001-yilda Qoraxoniylar bilan tuzilgan sulh shartnomasiga

muvofiq, har 2 davlat o'rtasidagi chegara chizig'i qilib Amudaryo belgilandi. Shunday qilib, Somoniylar davlati oʻrnida 2 ta yangi davlat tashkil topgan. Mahmud G'aznaviy qo'lida Shimoliy Hindiston chegarasidan tortib Xazar dengizigacha (Kaspiygacha) choʻzilgan katta hudud birlashtirilgan. Keyinchalik bu davlat tarkibiga Shimoliy Hindiston, Xorazm va G'arbiy Eron ham kiritilgan. Qoraxoniylar bilan ayrim urushlardan (1006-1008) soʻng, Chagʻoniyon, keyinchalik Xuttalon, Qabodiyon viloyatlari va Termiz, Amulni (Chorjo'yni) ham o'z davlati tarkibiga qo'shib olgan. Mahmud G'aznaviy yirik harbiy yurishlar olib borish bilan birgalikda qo'shni daylatlar hukmdorlari bilan diplomatik aloqalar va qarindoshlik munosabatlari oʻrnatgan. Bayhaqiyning yozishicha, Xorazmdagi xalq gʻalayonlari oqibatida 1016-yilda Abul Abbos Ma'mun qatl etilib, taxtga uning jiyani yosh va tajribasiz Muhammad ibn Ma'mun o'tirdi. Mahmud G'aznaviy bu xabarni eshitgach, qasos olish bahonasida katta qoʻshin (100 ming askar, 500 fil) bilan kelib, Xorazm davlati poytaxti Qiyotni egallagan (1017) va hojib Oltintoshni Xorazmda o'z noibi qilib qoldirgan va Beruniy boshchiligidagi olimlar, shoirlar va san'atkorlarni, shuningdek, yosh Xorazmshohni butun sulolasi bilan G'aznaga olib qaytgan.

Fors tarixchisi Gardiziyning "Zayn al-axbor" ("Xabarlar koʻrki") asarida (1050—1052) yozilishicha, 1025-yilda Samarqandning janubida oʻsha davrning 2 buyuk hukmdori: Mahmud Gʻaznaviy va Qoraxoniylar tamgʻachxoni Qodirxon oʻrtasida tarixiy uchrashuv boʻlgan. Ikki oʻrtada shartnoma tuzilib, unga koʻra Qoraxoniylarning Samarqanddagi noibi Alptegin Movarounnahrga qaytarib olinib, Qodirxonning oʻgʻli Yiganteginga berilgan. Tazyiqqa uchragan 4 ming oʻtovli oʻgʻuz xonadonlari (Saljuqning avlodlari) Mahmud Gʻaznaviyning ruxsati bilan

o'sha ili atrofidan Xurosonga Nurota koʻchirilgan. Mahmud Gʻaznaviy Qoraxoniylar bilan o'z mavqeini mustahkamlab, asosiy e'tiborni Shimoliy Hindistonni oxirigacha zabt etishga qaratgan. U Panjob va Kashmir viloyatlariga 17 marta harbiy yurishlar uyushtirgan (1002-1028). Mahalliy aholini islom diniga kiritgan. Uning harbiy safarlarida Beruniy hamkorlik qilgan. Beruniyning mashhur "Hindiston" (1030-1031) asari ushbu safarlar natijasida vujudga kelgan. Mahmud G'aznaviy



arab va pahlaviy (fors) tillarini puxta bilgan, turkiy tilda she'rlar bitgan. Oʻz davlatining poytaxti Gʻaznada nodir kitoblardan katta kutubxona toʻplagan. Bu davrda islom madaniyati rivojlanishi va islom dini tarqalishiga katta hissa qoʻshgan. Xususan, oʻz saroyida 400 dan ortiq olimlar, shoirlar va san'atkorlarni (Beruniy, Unsuriy va boshqalarni) toʻplab, ularga homiylik qilgan. Qudratli va jangovar harbiy qoʻshin hamda dengiz flotiga ega boʻlgan. Gʻaznada vafot etgan, qabrida maqbara oʻrnatilgan. Sharq allomalarining asarlarida Mahmud Gʻaznaviy adolatli va fuqaroparvar podsho, dushmanga nisbatan shafqatsiz sarkarda sifatida tasvirlanadi.

ham boshqa zamondosh qomusiy olimlar Ihn matematika, astronomiya, fizika, kimyo, biologiya, tibbiyot, dorishunoslik, ruhshunoslik, fiziologiya, falsafa, filologiya, adabiyot, ta'lim-tarbiya sohalarida ijod etgan va dunyoga mashhur yirik asarlar meros qoldirgan ohm. Abu Ah ibn Sino 980 -yili Buxoro yaqinidagi Afshona qishlog'ida kichik amaldor oilasida tug'iladi. Uning tola ismi Abu Ah al-Husayn ibn Abdulloh ibn al-Hasan ibn Ah ibn Sinodir, Abu Ah uning kuniyasidir. Oti Husayn, otasining ismi Abdulloh edi. Keyinroq uning oilasi Buxoroga koʻchib oʻtgach, u maktabda oʻqiy boshlaydi. Ibn Sinoning mutolasi zoʻr, mehnatsevar edi. Undagi tug'ma qobiliyat, o'tkir zehn, kuchli xotira o'zaro birikib ketgandi. Ibn Sinoning otasi Abdulloh hamda uning do'stlari bilimdon kishilar boiib, ulaming ilmiy munozaralari o'tadigan oilaviy muhit yosh ibn Sinoga ham ta'sir etadi. Shu bilan birga uning bolalik va o'smirlik yillari o'tgan Buxoro shahri somoniylar davrining yirik madaniy markazi boʻhb hisoblanardi. Buxoroda koʻplab maktab, kasalxona va nodir kitoblar saqlanadigan kutubxona bo'lgan. Jahonning turh mamlakatlaridan kelgan olimiarning ilmiy munozaralarida yosh Ibn Sino ham qatnashib, turh fanlarga oid bilimlarini chuqurlashtirib borgan. U ustozlaridan hind hisobi, fiqhdan bilim olgan. Keyin esa faylasuf Abu Abdulloh Notiliydan falsafa, mantiq, handasa va boshqa fanlardan ta'lim oladi. Shundan soʻng oʻzi mustaqil holda barcha fanlar bilan shugʻullana boshlaydi. U ayniqsa tib ilmini chuqur egallab oladi, bu sohada unga ta'lim bergan kishi buxorolik Abu Mansur Qamariy bo'ldi. So'ngra Ibn Sino falsafani oʻrganishga kirishadi. Ayniqsa, Aristotel falsafasini, uning «Metafizika» asari mohiyatini buyuk mutafakkir Abu Nasr Forobiyning sharhi tufavh toʻliq oʻzlashtirib oladi. Bolalar to'planganlarida bir-birini hurmat qila boshlaydilar, do'stlashadilar, o'quv m ateriallarini o'zlashtirishda bir-biriga yordamlashadilar, bir-biridan

shi odatlami qabul qiladilar. Bihm ohshda bolalami maktabda o'qitish urligini qayd etar ekan, ohm ta'limda quyidagi tomonlarga rioya etish urligini ta'kidlaydi: - bolaga bihm berishda birdaniga kitobga band qihb ymaslik; - talimda engildan ogʻirga borish orqali bihm berish; - ohb iladigan mashqlar bolalar yoshiga mos boiishi; - oʻqitishda jamoa lib maktabda okqitishga e'tibor berish, - bilim berishda bolalarning yh, qiziqishi va qobiliyatini hisobga olish; - o'qitishni jismoniy shqlar bilan qo'shib ohb borish. Bu talablar hozirgi davr ta'hm nsiplariga ham mos kelishi bilan qimmathdir. Yuqoridagi masalalarga ining «Tadbiri manzil» asarida maxsus boʻlim bagʻishlaydi. «Bolani ktabda oʻqitish va tarbiyalash» boʻlimida ta'hm va tarbiya jarayonini nib beradi. Yuqoridagi prinsiplar esa bolalami engil-elpi bihm ohsh as, balki hartomonlama chuqur va mustahkam bihm olishiga yordam adi. Talabaga bilim berish o'qituvchining ma'suliyatli burchidir. unga koʻra, Ibn Sino oʻqituvchining qanday boiishi kerakligi haqida fikr ritar ekan, shunday yol-yoʻriqlar beradi. Bular quyidagilardan iborat:

- bolalar bilan muomalada bosiq, jiddiy boʻlish;
- berilayotgan bilimning talabalar qanday oʻzlashtirib olayotganiga ibor berish;
  - talimda turh metod va shakllardan foydalanish;
- talabalarning xotirasi, bilimlarni egallash qobiliyati, shaxsiy susiyatlarini bilish;
- fanga qiziqtira olish; berilayotgan bilimlarning eng muhimini atib bera olish;
- bilimlarni talabalarga tushunarh, uning yoshi, aqhy darajasiga mos vishda berish;
- har bir soʻzning bolalar hissiyotini uygʻotish daraj asida boʻlishiga ishishi zarur. Ibn Sino talimotida bilishda qaysi metodlardan ydalanilmasin –u ogʻzaki ifodami, bilimlarni tushuntirishm i, turli yʻrinishdagi suhbatmi, tajribalar mi, baribir, talabada haqiqiy bihm hosil lish mustaqil, mantiqiy fikrlash qobiliyatini rivojlantirish, olgan limlarini amaliyotga tadbiq eta ohsh qobiliyatini tarkib toptirish asosiy aqsad boʻlgan. Shu jihatdan olimning «Hayy ibn Yaqzon» asari shilaming did-farosatini oʻstirishi, fikr doirasini kengaytirishi bilan Tim-tarbiyada katta ahamiyatga ega. Uning nomi ham shunga ishora iladi: «Hayy ibn Yaqzon» (Uygʻoq oʻgli Tirik). Bu asar farosat ilmi aqida ekanhgini Ibn Sinonining oʻzi ham ta'kidlaydi. Mazkur asami Ibn ino 1023 -yili Hamadonga yaqin bolgan Faradjon qal'asi qamoqxonasida

yozgan deyishadi. Ibn Sino bu asarida ilm-ma'rifatni oʻrganishga kirishgani tufayli koʻzi ochilgani, natijada Aql (Hayy ibn Yaqzon) koʻziga koʻringani va ilm unga oʻz jamolini namoyon etganini hikoya qilar ekan, ilm - aqlni olim bilmaydigan Uygʻoq, qarimaydigan yosh, beh bukilmaydigan - barvasta, nuroniy sifatida tasvirlaydi. Tafakkur qihb zarur bolgan va bilishi mumkin boʻlgan narsalami oʻqishga kirishgani, bu yoʻlda aqlni ishga sohb, oʻzini yomonliklardan chetlashtiradigan turh xususiyatlarini bilib olganligini qayd etadi. Demak, «Hayy ibn Yaqzon» mantiq ilmiga bagʻishlangani bilan ham aqliy tarbiyada katta ahamiyatga ega. Risola insondagi yomon illatlami bartaraf etishda ilmu fan, ziyoning ahamiyati, insondagi aql - tafakkur quvvatining yomon illatlardan qutilishi, oʻzligini anglash vositasi ekanligi bilan adabiy-falsafiy asargina boʻlib qolmay, tarbiyaviy asar sifatida ham qimmatlidir.

Ahmad al-Fargʻoniy (toʻliq ismi Abul Abbos Ahmad ibn Muhammad ibn Kasir al-Fargʻoniy) (taxminan 798, Fargʻona — 865, Misr) — astronomiya, matematika, geografiya va boshqa ilmiy yoʻnalishlarda faoliyat koʻrsatgan oʻzbek qomusiy olimi. Sharqda Al-Fargʻoniy, Yevropada Alfraganus (Alfraganus) taxalluslari bilan mashhur. Uning hayoti va



ilmiy faoliyati toʻgʻrisida juda oz, u ham boʻlsa, uzuq-yuluq ma'lumotlar yetib kelgan.

Ahmad al-Fargʻoniy hayoti, ilmiy izlanishlari va kamoloti Abbosiylar sulolasi hukm surgan, Arab xalifaligi jahonning eng yirik saltanatlaridan biriga aylanib, uning ijtimoiysiyosiy va madaniy hayotida Movarounnahr, Xorazm va Xurosondan kelgan koʻplab mutafakkirlar muhim oʻringa ega boʻla boshlagan tarixiy davrda kechdi. Al-Fargʻoniy Xalifa Xorun ar-Rashid (786–809) vorislari al-Ma'mun (813–833), Mu'tasim (833–842) va Mutavakkil (846–861) hukmronlik qilgan davrda yashadi hamda avval Marv, soʻngra Bagʻdod, Damashq va Qohira shaharlarida ilmi hay'at (falakiyotshunoslik astronomiya), riyoziyot (matematika) va jugʻrofiya (geografiya) fanlari bilan shugʻullandi hamda qator ilmiy va amaliy asarlar yozib qoldirdi.

Ahmad al-Fargʻoniy dastavval (taxminan 811-yil) Fargʻonadan Marvga kelgan. Ilk oʻrta asrlardayoq Marv Oʻrta Osiyoning yirik madaniy va ilmiy-ma'rifiy markazlaridan biri boʻlgan, bu maskanda oʻsha davrlardayoq Movarounnahr, Xorazm va Xurosondan koʻplab olimlaru fozillar va mutafakkirlar to'planib, Ajamnij madaniy hayotida muhim ahamiyat kasb etganlar. Hatto 651 yilda soʻnggi Sosoniylar shahanshohi Yazdigard III ibn Shahriyor (632-651) arablar ta'qibidan qochib, poytaxt kutubxonasidagi kitoblarni o'zi bilan Marvga olib kelgan. Xalifalik qo'l ostiga o'tgach ham Marv o'zining qadimiy mavqeini yo'qotmay, nafaqat ilmiy va madaniy markazga, balki fath etilgan sharqiy viloyatlarning siyosiy markaziga aylangan. Horun ar-Rashid vafoti (809-yil) dan soʻng xalifalik taxtiga Muhammad al-Amin (809-813) chiqadi. Uning akasi Abdulloh bilan taxt uchun (809-813 yillarda) olib borgan kurashi (Xorun ar-Rashid oʻgʻli Abdullohni 806 yilda Movarounnahr va Xurosonning noibi etib Marvga yuborgan edi) Abdullohning g'alabasi bilan tugaydi. Muhammad al-Amin qatl etiladi. O'sha yili (813-yil) Abdulloh al-Ma'mun nomi bilan taxtga oʻtiradi. Biroq u xalifalik poytaxti Bagʻdodga bormay, to 819 yilga qadar Marvda yashaydi. U oʻz atrofiga olimlaru fozillarni to'playdi. 819-yil al-Ma'mun barcha saroy a'yonlari va olimlari bilan birga Maradan Bag'dodga ko'chadi. Ular orasida al-Farg'oniy ham bo'lgan.

Bu davrda xalifalikda Horun ar-Rashid farmoni bilan bino qilingan ikkita rasadxona va boy kutubxona bor edi. Abu Rayxon Beruniy ma'lumotiga qaraganda, rasadxonalardan biri Bag'dodning ash-Shammosiya mahallasida va ikkinchisi Damashq yaqinida Kasiyun nomli tog'da joylashgan edi. Rasadxonalarda Horun ar-Rashid asos solgan ilmiy markaz "Bayt ul-hikmat" ("Donishmandlar uyi") olimlari ilmiy tadqiqotlar olib borardi. Ular orasida al-Farg'oniy ham bor edi.

Al-Fargʻoniy avval Bagʻdoddagi rasadxonada ish olib bordi, soʻngra al-Ma'mun topshirigʻiga binoan Damashqdagi rasadxonada osmon jismlari harakati va oʻrnini aniqlash, yangicha "Ziji" yaratish ishlariga rahbarlik qildi. Al-Fargʻoniy yunon astronomlari, jumladan, Ptolemeyning "Yulduzlar jadvali" asarida berilgan ma'lumotlarni koʻrib chiqish hamda oʻsha davrdagi barcha asosiy joylarning jugʻrofiy koordinatalarini yangitdan aniqlash yuzasidan olib borilgan muhim tadqiqotlarda faol ishtirok etdi. Shu munosabat bilan arab tilidagi ilmiy atamashunoslikka doir ishlarni, xususan, falakkiyot, riyoziyot va geografiyaga oid atamalarni belgilab chiqishdek maxsus ilmiy ishlarni amalga oshirishda ham Al-Fargʻoniyning xizmati katta. Bulardan tashqari, u ayrim astronomik asboblarni ixtiro etish, falakiyotshunoslikka doir arab tilidagi boshlangʻich bilimlarni belgilash va tartibga solish ishlariga ham muhim hissa qoʻshdi. 832–833 yillarda Al-Fargʻoniy Shom (Suriya) shimolidagi Sinjor dashtida

Tadmur va ar-Raqqa oraligida yer meridiani bir darajasining uzunligini oʻlchashda qatnashdi.

Al-Farg'oniyning hayoti va ilmiy hamda amaliy faoliyati to'g'risidagi eng so'nggi ma'lumot 861 yilga mansubdir. O'sha yili Abbosiy xalifa Abul Fazl Ja'far al-Mutavakkil (hukmronlik yillari 847–861) buyrug'iga binoan Nil daryosidagi suv sathini o'lchaydigan inshoot barpo etish uchun Misrning Qohira yaqinidagi Fustat shahriga keladi. Ilmiy-texnik va me'moriy jihatdan g'oyat ulug'vor bu qurilma Nil daryosining Sayyolat ul-Rod mavzesida hozirga qadar saqlanib qolgan.

Garchi Al-Farg'oniy haqida ma'lumotlar juda oz bo'lsada, ammo o'rta asrlarda sharq ilmiy dunyosida uning nomi mashhur bo'lgan. Ibn annadim (10-asr), Ibn al-Kiftiy (12–13-asrlar), Abul Faraj Bar Ebrey (13-asr) va Xoji Xalifa (17-asr) kabi Sharq fihrastchilari uning nomini o'z asarlarida qayd etganlar.

Musulmon mamlakatlari boʻylab safarga chiqqan Zahiriddin Muhammad Bobur nomidagi ekspeditsiya a'zolari 1997-yil 5-dekabrda MARda boʻlishib, Al-Fargʻoniy hayotini oʻrganishlari natijasida u Misrning Fustat shahrida vafot etganligi, Munattam togʻining sharqiy qismidan sal narida joylashgan Imom ash-Shofe qabristoniga dafn etilganligini aniqlashdi. Vaqt oʻtishi bilan uning qabri yoʻqolib ketgan. U yerdan olib kelingan tuproq Fargʻona vodiysining Quva shahrida 1998-yil barpo etilgan ramziy qabrga qoʻyildi.

Yozma manbalarda qayd etilishicha, Al-Farg'oniy ilk o'rta asr falakiyot, riyoziyot va geografiya ilmlari yo'nalishida bir qancha ilmiy va amaliy asarlar yozib qoldirgan. Uning asosiy astronomik asari - "Kitob alharakot as-samoviya va javomi' ilm an-nujum" ("Samoviy harakatlar va umumiy ilmi nujum kitobi"). Bu asar "Astronomiya asoslari haqidagi kitob" nomi bilan ham ma'lum bo'lib, 1145 va 1175-yillarda Yevropada Shundan tariima etiladi. so'ng Al-Farg'oniv lotinlashtirilib, "Alfraganus" shaklida Gʻarbda shuhrat topadi. Uning "Astronomiya asoslari haqidagi kitob" asaridan bir necha asrlar davomida Yevropa universitetlarida astronomiya fani bo'yicha asosiy darslik sifatida foydalanilgan, chunki bu kitob zamonasidagi astronomiya haqidagi eng muhim va zarur bo'lgan bilimlarni o'z ichiga olgan. Uning geografiyaga oid bo'limi Yer yuzidagi mamlakatlar va shaharlar haqidagi eng boshlang'ich va zaruriy bilimlarga bag'ishlangan bo'lib, "Yerdagi ma'lum mamlakatlar va shaharlarning nomlari va har bir iqlimdagi hodisalar haqida" deb ataladi. Asarda falakiyot va geografiya ilmlarining asosiy

mazmuni, vazifalari va qismlari tushunarli dalillar asosida sodda qilib bayon etiladi. Xususan, Yerning dumaloqligi, bir xil osmon yoritqichlarining turli vaqtda koʻtarilishi, tutilishi va bu tutilishning har bir joydan turlicha koʻrinishi, masofalar oʻzgarishi bilan ularning koʻrinishi oʻzgarishi haqida qimmatli mulohazalar bildiriladi. Umuman Al-Fargʻoniyning "Astronomiya asoslari haqidagi kitob" asari oʻrta asr musulmon Sharqi mamlakatlaridagi, soʻng Ispaniya orqali Yevropa mamlakatlaridagi astronomiya ilmining rivojini boshlab berdi. Qadimiy yunon ilmi, jumladan, astronomik ilmlar ham birinchi bor arabchadan tarjima qilingan risolalar orqali ma'lum boʻldi.

Al-Farg'oniy asarining lotincha tarjimasi birinchi marta 1493-yilda tosh bosma usulida nashr etildi. 1669-yil mashhur golland matematigi va arabshunosi Yakob Golius Al-Farg'oniy asarining arabcha matnini yangi lotincha tarjimasi bilan nashr etganidan soʻng Al-Fargʻoniyning shuhrati yanada ortdi.

Yevropa Uygʻonish davrining mashhur olimi Regiomontan 15-asrda Avstriya va Italiya universitetlarida astronomiyaga doir ma'ruzalarini Al-Fargʻoniy asarlari asosida oʻqigan. Al-Fargʻoniy nomi Dante (14-asr) va Shiller (18-asr) tomonidan tilga olinadi. Yevropa olimlaridan Dʻalamber, Brokelman, X. Zuter, I. Yu. Krachkovskiy, A. P. Yushkevich, A. Rozenfeldlar Al-Fargʻoniyning ijodiga va qoldirgan ilmiy merosiga yuqori baho berganlar.

Bizning davrimizgacha Al-Fargʻoniyning 7 asari saqlanib qolgan (lekin bular hozirgi zamon tillariga tarjima qilinmagan). Asarlarning qoʻlyozmalari jahonning turli shaharlari — Berlin, Dushanba, London, Parij, Tehron, Toshkent, Mashhad, Patna, Rampur, Xalab va Qohiradagi yirik kutubxonalarda saqlanmoqda.

Ahmad al-Fargʻoniyning boy ilmiy merosini chuqur oʻrganish Oʻzbekistonda mustaqillikdan keyin boshlandi. 1998-yil Al-Fargʻoniyning 1200-yilligi xalqaro miqyosda keng nishonlandi. Fargʻona shahrida Al-Fargʻoniy nomi bilan ataladigan istirohat bogʻi va qadimiy Quva shahrida Al-Fargʻoniy haykali oʻrmatildi. YUNESKO ning 1998-yildagi tadbirlari, Oʻzbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining "Ahmad al-Fargʻoniy tavalludining 1200-yilligini nishonlash toʻgʻrisidaʻʻgi qarori (1997-yil 27-noyabr)ga koʻra alloma hayoti va ijodiga bagʻishlangan ilmiy anjumanlar, badiiy koʻrgazmalar oʻtkazildi, yangi kitoblar nashr etildi, spektakllar (dramaturg Hayitmat Rasulning "Piri koinot", Yoʻldosh Sulaymonning "Fargʻona farzandi", Nurulloxon hoji Abdulloh oʻgʻli "Bashar allomasi")

sahnalashtirildi, filmlar suratga olindi.Oydagi 20 kmli yirik kraterlardan biriga Ahmad al-Fargʻoniy nomi berilgan. Fargʻona shahridagi maydon, koʻcha, maktablarning biriga Al-Fargʻoniy nomi berilgan.

Xalifa al-Ma'mun (813-833) davrida Bag'dodda Shammosiya degan joyda va Damashqqa yaqin Kasiyun togʻidagi rasadxonalar, Ahmad rahbarligida qurilgan Bag'dod rasadxonasida kashfiyotlar qildi, 812 yilgi quyosh tutilishini oldindan hisobladi, yerning dumalogligini isbotladi. U xalifa Mutavakkil zamonida (846-862) Nil daryosi suvi satxini o'lchaydigan yangi asbob "miqyos an-Nil" nilometrni yaratdi. Uning "az-Zij al-Ma'mun al-mumtahana" (al-Ma'munning sinalgan astronomik jadvallari) arab tilidagi dastlabki astronomik asarlardan biri bo'lib, O'rta asrda Yevropaga tarqalgan edi. Abbosiy hukmdor Ma'mun davrida ikkita rasadxona faoliyat olib borardi, biri Bag'dodning Shammosiya mahallasida va ikkinchisi Damashq yaqinidagi Kasiyun tepaligida edi. Bu rasadxonalarning har birida olimlarning ikkita doimiy guruhlari ishlar edi. Bag'dod rasadxonasining ishida Yahyo ibn Abu Mansur, Xorazmiy va boshqa olimlar, Damashq rasadxonasida esa Xolid ibn Abdumalik va Farg'oniy bilan birga ikkinchi guruh olimlar ishlaganlar.

Ahmad Farg'oniy Suriya shimolida, Sinjor sahrosida 832-833 yillar Tadmur va ar-Raqqa oraligʻida yer meridiani bir darajasining uzunligini o'lchashda ishtirok etgan. Farg'oniyning asosiy astronomik asari "Kitob al-harakat as-samoviya va javomi' ilm an-nujum''("Samoviy harakatlar va umumiy ilmi nujum kitobi") XII asrda Yevropada lotin tiliga ikki marta va XIII asrda boshqa Yevropa tillariga ham tarjima qilinganidan soʻng, uning lotinlashtirilgan nomi "Alfraganus" shaklida G'arbda bir necha asr davomida keng tarqaladi. Uning bu kitobi shu asrlar davomida Yevropa universitetlarida astronomiyadan asosiy darslik vazifasini oʻtadi. Fargʻoniy asarining lotincha tarjimasi birinchi marta 1493 yilda nashr etilgan bo'lib, u eng qadimgi nashr qilingan kitoblardan hisoblanadi. 1669 yili mashhur golland matematigi va arabshunosi Yakob Golius Farg'oniy asarining arabcha matnini yangi lotincha tarjimasi bilan nashr etganidan soʻng, Farg'oniy va uning asarining Yevropadagi shuhrati yanada ortdi. Yevropa Uygʻonish davrining buyuk namoyandalaridan biri boʻlgan mashhur olim Regiomontan XV asrda Avstriya va Italiya universitetlarida astronomiyadan ma'ruzalarni Farg'oniy kitoblaridan o'qigan. Hozirgi kunda Farg'oniyning sakkiz asari ma'lum bo'lib, ularning hammasi astronomiyaga aloqador. Ular quyidagilardir: yuqorida zikr etilgan asar, odatda, uni "Astronomiya asoslari haqida kitob" nomi bilan ham atashadi — qoʻlyozmalari dunyo kutubxonalarining deyarli barchasida bor. "Asturlob yasash haqida kitob" — qoʻlyozmalari Berlin, London, Mashhad, Parij va Tehron kutubxonalarida, "Asturlob bilan amal qilish xaqida kitob" — birgina qoʻlyozmasi Rampurda (Hindiston), "Fargʻoniy jadvallari" — qoʻlyozmasi Patnada (Hindiston), "Oyning Yer ostida va ustida boʻlish vaqtlarini aniqlash haqida risola" —qoʻlyozmasi Qohirada, "Etti iqlimni hisoblash haqida" — qoʻlyozmalari Gotada va Qohirada, "Quyosh soatini yasash haqida kitob" — qoʻlyozmalari Halab va Qohirada saqlanadi.

Shunday qilib, buyuk ajdodimizning bu asari Yevropa Uygʻonish davridagi va undan ancha keyingi davrdagi madaniyat rivojida sezilarli rol oʻynadi. Fargʻoniyning nomi Xorazmiy kabi butun Sharq va Gʻarbda mashhurdir. Oʻrta asrda tabiiy-ilmiy bilimlarning rivojiga ulkan hissa qoʻshgan olim sifatida manbalarda, soʻnggi Gʻarb va Sharq mualliflari

asarlarida g'urur va iftixor bilan tilga olinadiva o'rganiladi.

Xalifa al-Ma'mun davrida Bag'dod va Damashqda faoliyat koʻrsatgan virik astronom va matematiklardan biri — al-Abbos ibn Sa'id al-Javhariv aslida Forob shahri (hozirda Gavhartepa)da dunyoga kelgan. Uning hayoti va faoliyati haqida manbalarda aniq ma'lumotlar Al-Javhariyning 830-villar saglanmagan. atrofida Ma'mun akademiyasidagi astronomik kuzatishlarda ishtirok etganligi inobatga olinib, uni IX asrning birinchi yarmida yashab o'tgan degan xulosaga kelingan. O'rta acp Sharq xalqlari fani va madaniyati tarixiga oid ilk bibliografik acap «Kitab al-Fixrist»ning muallifi Ibn an-Nadim yunon olimi Yevklidning «Negizlar» («al-Usul») nomli kitobi haqida gapirar ekan, unga yozilgan sharhlardan birini al-Javhariy bitgan, deb ma'lumot beradi.

Al-Javhariyning faoliyati haqidagi asosiy ma'lumotlar Ibn al-Qiftiyning mashhur «Olimlarni hakimlar haqidagi ma'lumotlar bilan tanishtirish» («Ixbar al-ulama bi axbar al-hukama») kitobida saqlanib qolgan. Unda shunday deyiladi: «Al-Abbos ibn Sa'id al-Javhariy munajjim boʻlib, u astronomiya va astronomik hisoblarda mohir mutaxassis hisoblangan. (Shu bilan birga) u astronomik jihozlardan foydalanishda ham noyob iste'dod sohibidir: U xalifa al-Ma'munga hamroh boʻlgan va al-Ma'mun uni Bogʻdodda ash-Shamosiya mintaqasidagi tajriba ishlariga mas'ul olimlar bilan astronomik kuzatishlarni olib borishga undadi. Al-Javhariy ba'zi sayyoralar, Quyosh va Oyning oʻrnini aniqlagan. Natijada ushbu soha axllari orasida mashhur boʻlgan oʻz zijini yarata oldi. Uning

oʻzi va hamkasblari — Sanad ibn Ali, Xolid ibn Abd al-Malik al-Marvarrudiy, Yahyo ibn Abu Mansurlar musulmon dunyosida birinchi bo'lib astronomik kuzatish va tajribalar olib borgan shaxslardan bo'lgan. Al-Javhariy quyidagi asarlarning muallifidir: «Zij kitobi», «Evklid kitobiga sharh» («Kitab tafsir kitab Uglidis»), «Evklidning «Negizlar» asarining birinchi kitobiga u (al-Javhariy) qo'shgan shakllar» («Kitob alashkal allati zadaha fi-l-maqala al-uvla min Ukdidis»). Ibn al-Nadim va Ibn al-Qiftiylarning al-Javhariy haqidagi yuqoridagi ma'lumotlarini XVII acp turk bibliografi Hoji Xalifa acosan oʻzgarishsiz qaytaradi. Al-Javhariy o'z davridagi boshqa vetuk astronomlar bilan hamkorlikda xalifa al-Ma'munning topshirig'iga binoan rejalashtirilgan «al-Ma'munning tekshirilgan ziji»ni yozishda faol ishtirok etgan. U Bagʻdoddan tashqari, Damashq shahridagi astronomik kuzatishlarda qatnashib astronomiyadan tashqari matematikada ham katta natijalarga erishdi. Uning Yevklidning «Negizlar» kitobiga yozgan sharhi va bu asarning birinchi kitobiga qoʻshgan shakllari, parallel chiziqlar haqidagi gʻoyalari olimni geometriya sohasida ham chuqur bilimlar sohibi bo'lganidan dalolat beradi. Bundan tashqari, al-Javhariy «Hegizlar» kitobini isloh qilish» («Islahli kitab al-Usul») asarining ham muallifidir. Mazkur acap bizgacha yetib kelmagan bo'lsa-da, uning mazmuni haqidagi to'liq ma'lumotlar XIII asrda yashagan gomusiy olim Nasiriddin Tusiyning «Parallel chiziqlar shubhalarni davolash» («ar-Risola ash-shafiyya an shakk fi-l-xutut almutavaziyya») risolasida bayon etiladi. Al-Javhariy oʻzining bu kitobida Yevklidning «Negizlar» asaridagi V postulatni isbotlashga harakat qiladi. Ma'lumki, «Negizlar» asarining bu qismida parallel chiziqlar haqida mulohazalar yuritiladi. Bu mavzu ustida bosh qotirgan al-Javhariy burchak ichida joylashgan har qanday nuqtadan burchakning ikki tarafini birlashtiruvchi chiziq chizish mumkin, degan xulosaga keladi. Muallif qo'llagan parallel chiziqyaar nazariyasi shunisi bilan ahamiyatliki, undan 1800 yili frantsiyalik geometriyashunos olim A. M. Lejandr V postulatni isbotlashda foydalangan.Al- Javhariyning yuqorida sanab asarlaridan tashqari yana ikki acap yozganligidan dalolat beruvchi qo'lyozmalar saqlangan. Ulardan birinchisi, «Evklidning «Negizlar» asarining beshinchi kitobiga qo'shimchalar» («Ziyadat fil-maqala alhamisa min kitab Uqlidis») nomi bilan atalib, u hozirda Amerika, Turkiya, Eron, Tunis va Hindiston kutubxonalarida mavjud. Ikkinchi, «Quyoshning yer markazidan uzoqligini aniqlash» («Risola fi ma'rifat bu'd ash-shams an-markaz al-ard») risolasi yagona nusxada Bayrutda saqlanmoqda.

Bagʻdod ilmiy maktabida faoliyat koʻrsatgan yirik astronom va matematiklardan yana biri **Ahmad ibn Abdulloh al-Marvaziy** boʻlib, u «Habash al-Hosib» («Habash hisobchi») laqabi bilan tanilgan. Uning ismidagi al-Marvaziy rutbasi esa muallifni hozirgi Turkmanistonning Bayram Ali shahri yaqinidagi Marvdan ekanligini koʻrsatadi. Olimning ismi va ba'zi asarlari oʻrta asr mualliflaridan Ibn an-Nadim (X asr), Ibn al-Qiftiy (1173-1248) va Hoji Xalifalar (1609-1657) tomonidan zikr etiladi.

Jumladan, Ibn an-Nadim uni yuz yildan ortiq yashagan, deb ma'lumot berib, Marvaziyning yettita kitobining nomini sanab o'tadi. Ibn al-Qiftiy esa uning asli kelib chiqishi Marvdan boʻlib, xalifa al-Ma'mun va al-Mu'tasim zamonida Bag'dodda faoliyat ko'rsatganligini Olimning yashagan umrini Ibn al-Qiftiy yuz yillar atrofida deb xabar beradi. Keltirilgan ma'lumotlardan ko'rinib turibdiki, Ahmad al-Marvaziy uzoq umr koʻrgan. Fan tarixiga oid bibliografik kitoblardan bu olimni 770-870 yillar mobaynida yashab o'tgan deb taxmin qilinadi. Ahmad al-Marvaziy «Zij» («Astronomik jadvallari») deb ataladigan «Damashq ziji» («az-Zij al-ma'ruf bi-d-Damashqiy»), «Zij» (bu zij Bag'dod shahri uchun tuzilgan) va «al-Ma'munning tekshirilgan ziji» («az-Zij al-Ma'muniy almumtahan») asarlarining muallifidir. Uning «Shoh uchun zij» («az-Zij al-Shahiy») nomli yana bir kichik hajmdagi risolaning ham muallifi deb koʻrsatadi. Lekin bu risola yuqoridagi zikr etilgan «zij»larning birortasi bo'lishi mumkin. «Damashq ziji» hozirda Istambulda saklanmokda. Al-Marvaziy oʻzining bu asarini oʻsha davrda «Sindhind» nomi bilan mashhur boʻlgan hind astronomik jadvallarini qayta ishlash asosida yozgan. Undagi ba'zi masalalar Ibrohim al-Fazariy, Muhammad al-Xorazmiyning «zij»laridan farqlanadi. Olimning Bagʻdod shahri uchun yozilgan ikkinchi «Zij»i Berlinda saqlanmoqda. Beruniyning «Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar» va «Geodeziya» asarlaridagi ma'lumotlarga qaraganda, bu kitob keyingi davr astronomlari tarafidan hurmat bilan tilga olingan.

Uchinchi «al-Ma'munning tekshirilgan «ziji» ham o'z vaktida katta shuhrat qozongan bo'lib, xalifa al-Ma'mun bir guruh olimlarga Qadimgi yunon astronomlarining kitoblarida keltirilgan ma'lumotlarni tajribalar asosida qaytadan tekshirib chiqish vazifasini yuklagan va tajriba natijalari dunyoga kelgan. Bu o'larog. ushbu asar asarda o'sha astronomiyasining barcha yutuqlari mujassam etilgan va O'rta asr manbalarida ba'zan YAhyo ibn Mansur va Ahmad al-Marvaziy, ba'zan esa o'sha davrning boshqa astronomlari tarafidan bitilgan, deb keltiriladi. Bunday asarning yaratilishida ko'pchilik ishtirok etgan bo'lishi kerak,

degan xulosa kelib chiqadi. Shunga qaramasdan, mutaxassislar al-Ma'mun «ziji»ni Yahyo ibn Mansur boshlab, Ahmad al-Marvaziy yakunlagan boʻlishi kerak, degan taxminni qiladilar. Umuman esa, al-Marvaziy al-Ma'mun davrida olib borilgan tajriba va ilmiy tadqiqotlarda eng faol ishtirok etgan olimlardan boʻlib, 832-833 yillarda Sinjar sahrosida yer meridianining bir darajasini oʻlchash ishlarida ham qatnashgan. Al-Marvaziyning yigirmaga yaqin nomdagi asarlari roʻyxatida biz astronomik jihozlar — astrolyabiyalar, quyosh soati va zat al-halaklarga bagʻishlangan risolalarni uchratishimiz mumkin. Afsuski, ularning katta qismi bizgacha yetib kelmagan. Olimning astronomiyadagi yutuqlariga qaramasdan, uning asosiy xizmatlari trigonometriyada deb topilgan. Bu fikrimizning magʻzini al-Marvaziyning fanga birinchi boʻlib olib kirgan tangens va kotangens tushunchalari va ularning funksiyaviy jadvallari tashkil etadi. Olimning asarlarida bayon qilingan tangens, kotangens va kosekans tushunchalari trigonometriya rivojiga qoʻshilgan ulkan hissa boʻldi.

Ibn an-Nadim oʻzining «al-Fixrist» kitobida al-Marvaziyga oid yana ikki muhim ma'lumotni keltiradi. Ulardan biri al-Marvaziyning Abu Ja'far ibn Ahmad ibn Abdulloh ibn Habash ismli oʻgʻli boʻlib, u ham astronomiya bilan shugʻullangan va «Yassi astrolyabiya» («Kitab alasturlab al-musattah») nomli kitobning muallifi ekanligidir. Ikkinchisi esa, IX asrdagi mashhur astrolog va astronomlardan biri Muhammad ibn Bazyar biz hikoya qilayotgan al-Marvaziyning oʻquvchilaridan deb e'tirof etilishidir. Bu esa Ahmad al-Marvaziyni nafaqat mashhur olim, balki yetuk shogirdlar tayyorlagan mohir ustoz boʻlganidan ham dalolat beradi.

"Al-Ma'munning sinalgan jadvali"ga kelsak, bu astronomik jadvallar o'z vaqtida katta shuhrat qozongan. Xalifa al-Ma'mun bir guruh olimlarga, yunon astronomlarining kitoblarida keltirilgan ma'lumotlarni tajribalar asosida qaytadan tekshirib chiqish vazifasini yuklagan va tajriba samarasi o'laroq, "al-Ma'munning tekshirilgan ziji" asari dunyoga keldi. Unda o'sha davr astronomiyasining barcha yutuqlari o'z aksini topgan. Mazkur "Zij" o'rta asr manbalarida ba'zan YAhyo ibn Mansurga, ba'zan esa Ahmad al-Marvaziyga, yoyinki o'sha davrning boshqa astronomlari qalamiga mansub, deb keltiriladi. Bundan asarning yaratilishida koʻpchilik ishtirok etgan bo'lishi kerak, degan xulosa kelib chiqadi. Mutaxassislar al-Ma'mun "Ziji"ni Yahyo ibn Mansur boshlab, Ahmad al-Marvaziy qiladilar.Al-Marvaziyning yakunlagan boʻlishi kerak, deb taxmin yigirmaga yaqin asarlari ichida astronomik jihozlar -asturloblar, quyosh soati va "zat al-xalaq"larga bag'ishlangan risolalar uchraydi. Afsuski, ularning koʻpchiligi bizgacha yetib kelmagan.Olim falakiyot sohasida ma'lum muvaffaqiyatlarga erishgan, shuningdek, u trigonometriya fani rivojiga ham salmoqli hissasini qoʻshgan.

Zayniddin Abul Fazoyil Ismoil ibn Husayn al-Jurjoniy al-Xorazmiy ulugʻ olim va zamonasining eng mashhur tabiblaridan biri hisoblanar edi.XII asrning mashhur tarixchisi Zahiridsin Abul Hasan Bayhaqiy oʻzining "Tatima sifon al-hikma" ("Donolik xazinasiga qoʻshimcha") asarida Ismoil Jurjoniy haqida shunday yozadi: "Men u kishini 531 hijriy (1136 milodiy) vilda Saraxsda keksalik chogʻlarida



koʻrgan edim. Yer yuzining adolatpesha hukmdori Xorazmshoh Otsiz ibn Muhammad uni bir necha muddatga Xorazmga taklif etgan edi. Xorazmda boʻlgan vaqtida u "Al-Xuffayi al-a'loiy" ("Poyalarning yuqori qismi"), "At-Tibb al-mulukiy", "Kitob az-zahiraye Xorazmshohiy", "Kitob al-ahrod" ("Hasad tufayli kelib chiqadigan kasalliklar"), "Kitob yodgor" ("Esdalik kitobi"), "Kitob fi rad alal falosafa" ("Faylasuflarga qarshi raddiya kitobi"), qozi Abu Said Shori'iyga bagʻishlab "Kitob tadbir yaum va laylat" ("Kecha bilan kunduzning almashinishi haqida kitob"), "Kitob vasiyatnoma" va boshqa tabobat hamda falsafaga doir asarlar yozdi. Uning yozgan asarlari sevib oʻqilganidan tez orada jahonga mashhur boʻldi. Muhtaram kishilardan eshitishimcha, u kishi ochiq chehrali, xushmuomala, tabiatan saxovatli shaxs ekanlar" (172-bet)

Ismoil Jurjoniy 1042 yilda Jurjon shahrida tugʻilgan boʻlsa ham, umrining koʻp qismini Xorazmda oʻtkazganligidan Zayniddin Abul Fazoyil Ismoil ibn Husayn al-Jurjoniy al-Xorazmiy deb ulugʻlanar edi. Jurjoniy oʻz davrida qadimgi yunon tabobati vakillari Galen, Gippokrat, shuningdek, oʻzidan oldin oʻtgan Abu Bakr Roziy va ayniqsa, ibn Sino asarlarini chuqur oʻrgandi. Tabobat ilmidan tashqari boshqa ilm sohalarida ham mashhur boʻlganligidan unga oyiga ming dinordan maosh tayin qilingan edi. Ismoil Jurjoniy oʻzining tabobatga bagʻishlangan eng yirik... asari "Zahiraye Xorazmshohiy"ni 1110 yilda yozib tugatdi va uni Xorazmshoh Qutbiddinga bagʻishladi. Otsizning buyrugʻiga koʻra, bu asarning qisqartirilgan nusxasini 1113 yilda "Al-Xuffayi al-A'loiy" nomi bilan yozib tugatdi. Asar hammaga tushunarli fors, tilida yozilgan boʻlib, harbiy yurishlar va sayohatlarda ham har kim etigi qoʻnjiga solib yurishiga (yettixuff) qulaylik yaratish maqsadida shunday qilindi. "Zahiraye

Xorazmshohiy" o'n kitobdan iborat bo'lib, keyinchalik unga "Dorisozlikka oid kitob" ("Qorabodin") qo'shildi. Birinchi kitob umumiy nazariy masalalarga bagʻishlangan boʻlib, unda tabiat va koinot haqidagi qarashlar bayon etiladi. Inson organizmining birlamchi a'zolarini tashkil etgan unsurlar, mijoz, to'rt suyuqlik, badanning har bir qismining nimalarga qodirligi haqidagi ta'limot va shu munosabat bilan tabobatning fan sifatidagi vazifalari haqida gapiriladi. Ikkinchi kitobda sogʻliq va kasalliklar haqidagi ta'limot, ularning turlari, namoyon bo'lish belgilari, tomir urishiga qarab kasallikni aniqlash toʻgʻrisida soʻz yuritiladi. Uchinchi kitob sogʻliqni saqlash, bunda atrof-muhitning ta'siriga, ya'ni havo, maskan, suv, ozig-ovgat, ichimlik, uygu, bedorlik, harakat va osoyishtalikka bagʻishlangan. Bu kitobda bolalar, qari-yalar, safardagilar uchun alohida-alohida qoidalar bayon etilgan. Toʻrtinchi kitobda kasallikni kanday kechishi mumkinligini belgilash, qaysi paytlarda eng og'ir holatlarga tushib qolish, ulardan qutulish muammolari haqida gap boradi. Beshinchi kitobda bezgak kasalining paydo bo'lish sabablari, uning belgilari, davolash tarzi bayon etilgan. Oltinchi kitobda inson a'zovi badanining har xil joylarida paydo bo'ladigan kasalliklar, ularni davolash usullari tahlil etilgan. Yettinchi kitob rak kasalliklariga, yaralar, shishlar, suyak chiqishlari va sinishlariga bagʻishlangan. Sakkizinchi kitobda pardoz-andozlar, oʻziga oro berishlar xa-qida gap boradi. Toʻqqizinchi kitobda zaharlar va unga qarshi davolash usullari haqida hikoya qilinadi. O'ninchi kitob dayosizlikka bag'ishlangan. "Zahiraye Xorazmshohiy" o'z vaqtida omma orasida keng tarqalgan tabobat sohasidagi eng mashhur asar bo'lganligidan jahon kutubxonalarining ko'pchiligida uning qo'lyozmalari hamon saqlanib kelinmoqda.

XII asr muallifi vatandoshimiz **Aruziy Samarqandiy** bu asarni buyuk olimlar Jolinus, Roziy, ibn Sino va boshqalarning shu sohadagi kitoblari qatoriga qoʻygan. Bu asar hatto yahudiy tiliga tarjima qilingan edi. XVI asrda esa Abul Fadl Muhammad ibn Idris Daftariy uni turk tiliga tarjima qilgan. Ma'lumki, sharq olimlarigina emas, balki XVIII asr oxirigacha yashagan Ovroʻpo olimlari ham barcha borliqning asosida toʻrt unsur, ya'ni tuproq, suv, havo va olov yotadi deb bilishgan. Ismoil Jurjoniy ham inson tanasi mazkur toʻrt unsurdan tashkil topganini, u sababsiz kasallikka chalinmasligini qayd etadi. Kasallik sababi esa, yuqorida zikr etilgan bir-biriga qarama-qarshi boʻlgan toʻrt unsur muvozanatining buzilishindan kelib chiqadi. Shuning uchun ham Jurjoniy tabobatni malaka hosil qilish yoʻli bilan qoʻlga kiritiladigan fan deb

hisoblaydi. Uning fikricha, isbot vatafakkur vositasida hosil qilingan narsa ilm deb ataladi. Ilm ham oʻz navbatida ikki xil boʻladi: nazariy va amaliy. Nazariy ilmlarga adabiyot, mantiq, riyoziyot kirsa, amaliy ilmlar oʻz ichiga mexanika, tikuvchilik va boshqa qoʻl ishlari, hunarmandchilikni qamrab oladi. "Tabobat ilmi esa, ayni holda ham nazariy va ham amaliy ilmlardan tashkil topadi". Tabobat ilmidan kuzatilgan maqsad tanani butunliqda – sogʻlomliqda ushlab turishga tibbiy tadbirlar qoʻllash yoʻli bilan erishmoqdir. Bunday holat bemor kishilarning va ularni davolovchi tabiblarning vujudga kelishiga sabab boʻladi. Tabiblar esa, tabiatning barcha siru asroridan boxabar boʻlishlari lozim.Ma'lumki, tabiatning eng buyuk moʻjizasi — bu insondir. Shuning uchun ham bu moʻjizaning nimadan tarkib topganini bilish — uni davolashning kalitidir.

Ismoil Jurjoniy fikricha, hayvonot olamining ham o'z mizoji bor, ammo insondagi mizoigina mo'tadildir. Bunday natijaga Ovro'po olimlari XIX asrning oxirlari va XX asrning boshlaridagina erishdilar. Ular butun inson badanida bo'ladigan kimyoviy jarayonlar, uning ona qornida paydo bo'lishidan boshlangan o'zgarishlar, tug'ilgandan keyingi hayotiy yo'li: chaqaloqligi, o'spirinligi, yoshligi, keksaligi, qarilik va o'lim bilan yakunlanadigan hayotiy bosqichlaridagi har bir hujayralarning paydo boʻlishi, zavolga yuz tutishi, bir tomondan asab tizimining daholati sababli bersa. ikkinchi tomondan, badan a'zolariga ma'lum (temperament)ga ega bo'lgan harmonlarning aralashishi oqibatida yuz berishini aniqladilar. Harmonlarning kishi jismiga, ruhiyatiga tasiri oshkora bilinib turadi.

Gʻariza (instinkt) va hayajon, fe'l-atvor va mizojlar harmonlar ta'siri vositasida namoyon boʻladi. Hozirgi paytda issiq, sovuq, nam va quruq mizojli insonlarning boʻlishligi ishonchli dalillarga asoslangan ilmiy haqiqat sifatida tan olingan. Chunki ularning manbai asab tizimi, ichki harmonlar amaliyotida ekanligi isbotlangan.Ismoil Jurjoniy kishilar mizoji ularning umrlari davomida oʻzgarib turishligini va oʻlimining tabiiyligini ilmiy jihatdan sodda va ravon tidda tushuntirdi. Insonlar umrini u toʻrt davrga boʻladi:

Birinchi davr – tugʻilish, oʻsish va parvarishlash bosqichi boʻlib, 15–16 yoshgacha boʻlgan vaqtni oʻz ichiga oladi.

Ikkinchi davr – yoshlik va yetuklik boskichi boʻlib, 30 yoshgacha boʻlgan vaqtni oʻz ichiga oladi. Bundan keyin jismonan oʻsish va ulgʻayish davri boshlanadi. Ba'zilarda oʻsish va ulgʻayish yoshi 35 yoki 40

yoshgacha ham davom etishi, shu yoshgacha boʻlgan umrni yoshlik davri deb hisoblash mumkin.

Uchinchi davr — moʻysafidlik bosqichi, bu davrda inson to 60 yoshga yetguncha yoshlik quvvatidan bahra olib yashashi mumkin boʻladi.

Toʻrtinchi davr — kishi umrining qarilik davri boʻlib, bunda quvvatning susayish holati kuzatiladi va bu jarayon umrning oxirigacha davom etadi. Qarilikning fazilati shundaki, bazilar 60 yosh yashaydi, ba'zilar esa yana oʻspirinlik, yoshlik va moʻysafidlik yillari qancha davom etgan boʻlsa, oʻshanga teng keladigan vaqtgacha yashab, 120 yoshga kirishi mumkin.Kishilar bolalik davrlaridan to yetuklik yoshiga yetgunlariga qadar issiq va nam mizojga, yetuklik yoshidan soʻng esa issiq va quruq mizojga ega boʻladilar; 35 yoshdan keyin bunday holat kamayadi.

Ismoil Jurjoniyning koinot va inson haqidagi ilmiy mulohazalari voqelikdan olingan manbalar asosida shakllangan bo'lib, u insonning tabiiy ehtiyojlari cheksizligidan kelib chiqadi va ularni qondirishni aqliy yo'l bilan chegaralashni yagona chora sifatida targ'ib etadi.Uning fikricha, haqiqiy lazzat jismoniy huzur-halovatda, to'kin-sochin hayot kechirishda emas, balki aqliy va ma'naviy kamolotga erishishdadir. Narigi dunyodagi behisht, jannat huzur-halovatlarini ruhiy, aqliy orom olishlikda deb tushunadi. "Zahiraye Xorazmshohiy" asarini tugatgandan soʻng Jurjoniy Marv shahriga keladi. Bu paytda Marv shahri Sulton Sanjarning poytaxti edi. Sulton Saniar unga katta iltifot va izzat-ikrom hisoblanar koʻrsatganligi sababli Jurjoniy umrining oxirigacha shu yerda yashadi. Bu yerda hadis ilmida Abul Qosim Qoʻshayriy bilan muloqatda boʻldi, tabobat sohasida esa mashhur tabib ibn Abi Sodiq bilan hamkorlik qildi. Bundan tashqari Iroq, Fors va Xuziston tabiblari bilan, ibn Sinoning ba'zi shogardlari bilan hamsuhbat boʻldi. Umrining oxirigacha Marv madrasalarida bir necha fanlardan dars berdi. Yoqut Hamaviyning "Mujam ul-buddon" asarida keltirilishicha, Ismoil Jurioniy Marvda hiiriy 531 (1136) yilda vafot etdi. Uning ilmiy merosidan foydalanish keyingi asrlarda ham samarali davom etdi.Ismoil al-Jurjoniy ulugʻ olim va zamonasining eng mashhur tabiblaridan biri hisoblanar edi. U o'z davrida xalq orasida "ikkinchi buqrot," ya'ni gippokrat unvonini olgan. Ismoil Jurjoniy 1042-yilda Jurjon shahrida tugʻilgan boʻlsa ham, umrining koʻp qismini Xorazmda o'tkazganligidan Zavniddin Abul Fazovil Ismoil ibn Husayn al-Jurjoniy al-Xorazmiy deb ulugʻlanar edi.

#### Nazorat savollari:

1.Sharq Uygʻonish davrida ilm-fan, madaniyat ta'ʻlim-tarbiya taraqqiyotini nimalarda koʻramiz?

2.Al-Xorazmiyning ilmiy merosi va didaktik qarashlarining mohiyati nimada? 3.Forobiy fanlar tasnifi haqida.

4. Forobiyning ta"lim-tarbiyaga oid qanday asarlarini bilasiz?

5. Forobiyning fozil insonni shakllantirishga oid qarashlarining hozirgi davrdagi ahamiyatini izohlang?

6.Beruniyning axloqiy, aqliy, jismoniy, nafosat tarbiyasi xaqidagi fikrlarini

izohlang? 7.Beruniy ilmiy merosining ahamiyati nimada?

8.Ibn Sino ta"lim va tarbiya usullari, shakl va metodlarini qanday izoxlaysiz?

9.Zayniddin Abul Fazoyil Ismoil ibn Husayn al-Jurjoniy ilmiy merosining ahamiyati nimada?

# Foydalanilgan adabiyotlar roʻyxati:

1.M.X.Toxtaxodjaevaning umumiy tahriri ostida. Pedagogika darslik.T.Oʻzbekiston faylasuflari Milliy jamiyati, 2010.

2. Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. - "A.Navoiy

nomidagi O'zbekiston Milliy kutubxonasi 2001.

3. Hoshimov K.Nishonova S, Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.O'quv qo'llanma – T.O'qituvchi 1996.

4. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild.

- T. O'gituvchi 1999.

5. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. – T.Oʻqituvchi,2010.

### 4-MAVZU:

# XIV ASRNING IKKINCHI YARMI. XVI ASRDA MOVORAUNNAHRDA TARBIYA VA MAKTAB

## Reja:

1.Ijtimoiy hayotning ta'lim-tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar rivojiga ta'siri.

2.So'fiylik ta'limotining ma'naviy hayotga ta'siri.

3.Movoraunnahrda Amir Temur tomonidan markazlashgan davlat barpo etilishi va uning fan, madaniyat va ma'rifat rivojiga qo'shgan xissasi.

4.Mirzo Ulugʻbekning pedagogik gʻoyalari va ma'rifatparvarlik

xizmatlari.Ulugʻbek davrida maktab islohoti.

5. Zahriddin Muhammad Boburning pedagogik fikrlari.

Har bir xalqning oʻz milliy an'analari, urf-odatlari va shu bilan birga oʻziga xos milliy tarbiya usullari mavjud. Bu tarbiya vositalari yillar davomida shakllanib, yuksalib borgan. Qaysi bir xalq va qaysi davlat boʻlmasin jahon miqyosida oʻz milliy qadriyatlari bilan ajralib turadi. Sharq mamlakatlari esa milliylik borasida hamisha alohida ajralib turadigan oʻlkalar hisoblanadi. Bugungi kundagi ularning maqsadlari ham mana shu milliy odatlarni saqlab qolish va yosh avlodni milliy an'analarga sodiqlikda tarbiyalashdan iboratdir.

Sharq xalqlarining ma'naviy dunyosining sayqallanib rivoj topib jahonga chiqishida sharq renesansi -Uygʻonishi deb nomlanuvchi davr mutafakkirlari ijodi muhim oʻrinni egallaydi. Uygʻonish jarayoni IX asrdan XV-XVI asrlargacha davom etib, bu oraliqda juda koʻplab buyuk olimlar vetishib chiqib faolivat olib bordilar. Movaraunnahr va Xurosondagi ma'naviy ko'tarilish ilm-fan va ma'rifat sohasida bo'lib, bu davrdagi ma'naviy meros durdonalari ilmiy hamda ta'limiy-axloqiy asarlarga ajratilgan. Buyuk qomusiy olimlar al-Xorazmiy, Abu Nasr Forobiv, Ahmad al-Farg'oniy, Ibn Sino; ta'limiy-axloqiy risolalar mualliflari Yusuf Xos Xojib, Ahmad Yugnakiy, Kaykovus, Muslihiddin Sa'diy, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy, Jaloliddin Dovoniy kabi darg'alar betakror milliy meros qoldirdilar. Didaktik asarlardagi asosiy masala bu inson muammosi bo'lgan. Insoniylik, insonni ulug'lash g'oyasi ta'lim-tarbiyaning asosiy o'zagi sanalgan. Ular asarlaridagi pedagogik qarashlarni quyidagicha baholash mumkin: Birinchidan, ta'limiy-didaktik asarlarda barkamol inson tarbiyasi asosiy mayzu hisoblanadi:

Ikkinchidan, mutafakkirlar ijodida milliy qadriyatlarga sodiqlik tarannum etiladi;

Uchinchidan, insonparvarlik gʻoyalari — ya'ni oʻzaro hurmat, adolat, mehr-muhabbat, oilaning muqaddasligi kabi fazilatlar oliy qadriyatlar sifatida talqin qilinadi.

Bugungi kur yoshlari vatanimizda yashab ijod etgan buyuk ajdodlarimizning ijodiy salohiyati, ular qoldirgan boy adabiy meros va uning mohiyati, ajdodlarimizning jahon madaniyatida tutgan oʻrni va qoʻshgan hissalari haqida mukammal bilimlarga ega boʻlishlari kerak. Milliy ta'lim - tarbiya sohasida ularning adabiy merosiga suyanamiz. Chunki bu asarlarda inson ma'naviy shakllanishiga doir barcha oʻgitlar keltirib oʻtilgan. Sharq Uygʻonish davri mutafakkirlari ijodidagi insonparvarlik gʻoyalaridan milliy tarbiya tizimida foydalanishning eng muhim sabablari sifatida quyidagilarni aytishimiz mumkin:

- > Bu asarlarda insoniy xislatlarning eng mukammal koʻrinishlari qayd etilgan.
- Yosh avlodda ma'naviy yetuk qiyofani yaratish uchun tayanch manba bo'la oladi.
- > Insonni hayot davomida uchrashi mumkin boʻlgan ma'naviy qiyinchiliklarni yengib oʻtishida odil qurol vazifasini bajaradi.
- Yoshlarni ommaviy madaniyat xurujlari ta'siriga berilishining oldini olish uchun bunday asarlarga jalb etish hamda ularda oʻz millati madaniyatiga nisbatan mehr-muhabbatni tarkib toptirishda foydalanish mumkin.
- Buyuk ajdodlarning ibratli hayot yoʻlini oʻrganish orqali yoshlar oʻz kelajak yoʻllarini aniqlashlarida saboq oladilar.

Insoniylik gʻoyasida yuksak axloqiy xislatlar ifodalangani uchun ham Sharq uygʻonish davri falsafasi va pedagogikasida ta'limiy-axloqiy yoʻnalish muhim ahamiyat kasb etdi. Zamonaviy pedagogikaning axloqiy tarbiya berish borasidagi amaliy ishlarining asosini allomalar fikrlari tashkil etadi. Axloqiy me'yorlarni vujudga keltirishda va yuzaga kelgan axloqiy noma'qulchiliklarni bartaraf etishda olimlar koʻrsatib oʻtgan yoʻlyoʻriqlarga tayaniladi. Masalan, insondagi insonparvarlik xislatlaridan biri boʻlgan doʻst tutmoq odobi haqida Kaykovusning "Qobusnoma" asarida qimmatli fikrlar bayon qilingan. Tarbiya jarayonida bolaga asardagi fikrlarni oʻrganishni taklif etish barobarida unda bu fazilat qay darajada tarkib topganligini soʻrash va kamchiliklarni bartaraf qilish mumkin. Kaykovus, inson doʻstsiz boʻlgandan koʻra, birodarsiz boʻlgani durustdir,

deydi. Kishining doʻsti qancha koʻp boʻlsa, aybi shuncha sir tutiladi va fazilati koʻpayadi. Qiyinchiliklarda hamdard, sadoqatli, ta'magir, hasadchi boʻlmagan, aqlli, ilmli, muruvvatli kishilarni doʻst tutish mumkin, deb ta'kidlaydi. Koʻp hollarda insonlardan chinakam doʻstingiz bormi, deb savol berilganda haqiqiy doʻst mavjudligiga ishonmasliklarini aytadilar. Vafodor doʻst topish uchun insonning oʻzi ham kimgadir oʻz vafodorligini bildirishi zarur. Doʻstlik - bu odamni oʻz-oʻzi bilan doʻst boʻla olishidan boshlanadi.

O'z "Men"ini tushungan va uni hurmat qila olgan inson atrofdagilarga ham xuddi shunday munosabatda bo'ladi. Demak do'stlik fazilatini o'rganish asosida do'st uchun qo'yilgan talablarni avvalo bola o'zida shakllantirishi zarurligini tushuntirib borish lozim.

Uygʻonish davrining yana bir buyuk arbobi A.Yugnakiy eng ezgu insoniy xislatlardan biri sifatida saxovatlilikni ulugʻlaydi. Saxiylikni kamolot belgisi deb tushunadi. Saxiylik borasidagi Yugnakiy hikmatlarini hayotiy isbotlar asosida tushuntirilsa uning ta'sir doirasi yanada kengayadi. Masalan, bolalarda yakka hokimlikka intilish ya o'zini tengdoshlariga nisbatan ustunligini koʻrsatishga urinish xislati koʻp uchrab turadi. Alloma haqiqiy komil inson bo'lish uchun faqat o'z g'amini yemasdan, atrofdagilarga nisbatan ochiqkoʻngil, muhtoiligida yordam qoʻlini choʻza biladigan mard boʻlish zarurligini ta'kidlaydi. Bu fikrlarni singdirish orqali jamoadan ajralib qolish xavfi tugʻilgan bolani jamoada faollik ko'rsatishga qaytarish mumkin. Olimning o'gitlari bolalarda yaxshi xulq-odobni shakllantirish va yomon illatlardan soqit qilishning yo'llarini topish imkoniyatlarini beradi. Nafaqat A. Yugnakiy, balki, mutafakkirlar ijodida milliy va umuminsoniy qadriyatlarni shakllantirish mujassamlashgan. Shu munosabat bilan, yosh insonparvarlik g'oyalarini Sharq mutafakkirlari ijodidan foydalangan holda tarkib toptirish imkoniyatlarini izlab topish kerak. Maktabgacha ta'lim muassasalarida bolalarga hikmatli so'zlarni ko'proq yod oldirish, maktablarda buyuk allomalarga bag'ishlangan ijodiy kechalarni doimiy tashkil qilish, adabiyot va boshqa tarbiyaviy darslarda ularning axloqiy qarashlarini oʻrganibgina qolmasdan, balki mohiyati, zaruriyatidan kelib chiqqan holda bahs-munozaralar tashkil qilish mumkin. Bu munozaralarda har bir bola ishtiroki talab qilinadi, va oʻz-oʻzidan har bir bolada hikmatlarni oʻrganish ishtiyoqi tugʻiladi. Yoshlikda olingan bilimlar, ahdga aylangan maqsadlar, singdirilgan ijobiy xislatlar insonning butun umri davomida saqlanib qoladi.

Mamlakatimizda milliy qadriyatlarga nisbatan hurmat, ularni asrabavaylash, kelajak avlodga bus-butun qilib yetkazish, an'analarimizga sodiqlik ruhini yoʻqotmaslik borasida koʻplab ishlar amalga oshirilmoqda. Oʻzida insonparvarlikning muhim tomonlarini qaror toptirgan, ya'ni fidoiy, mehribon, yaxshi xulqli, saxiy, vafodor shaxslargina vatan qadrini, yurt manfaatini oʻz manfaatlaridan ustunroq qoʻya oladi. Yurt istiqboli uchun munosib hissa qoʻshadi.

Shaxs tarbiyasida so'fizm va uning ahamiyati.

Soʻfiylik VIII asr oxiri va IX asr boshlarida paydo boʻlgan. Musulmon mamlakatlarida, ayniqsa, Oʻrta Osiyoda keng tarqalgan oqim hisoblanadi.

Soʻfiylik butun Sharq ma'naviy hayotida komil inson haqidagi gʻoyalarning shakllanishida muhim rol oʻynadi.

Soʻfiylik nazariyasiga koʻra dunyo - butun olam, xudoning mujassamlanishi.

Xudo barcha koʻrinadigan narsalarda mavjud, narsalar esa xudoda mavjud. Dunyo - dunyoviy ruh shaklida butun olamga tarqalgan xudo singari yagonadir. Inson ana shu ruhning bir qismi, ertami-kechmi u bilan qoʻshiladi.

Soʻfiylikning amaliy qismi axloqiy me'yorlar va hulq-atvor qoidalarining muayyan tizimidan iborat boʻlib, bu me'yor va qoidalar xudbinlik va shaxsiy manfaatlardan oʻzini tiyishni talab etadi.

So'fiylikda uch oqim mavjud:

Birinchi oqim: Mansur Xalloj. Fariduddin Attor, Jaloliddin Rumiy. Bular umuminsoniy gʻoyalarni ilgari suradilar. Ikkinchi oqim birinchilarning gʻoyasini islomlashtiradilar. Bular Imom Gʻazzoliy (1058-1111 y.), Ahmad Yassaviylardir (1041-1166 y.).

Uchinchi oqim: Naqshbandiya ta'limoti.

Birinchi ta'limotda dunyoni hissiy anglash ustun tursa, ikkinchi ta'limotda so'fiylikning asl mohiyatini amaliyot orqaligina anglab etish mumkin, deyiladi.

Uchinchi ta'limotning asoschisi Xoja Abdulholiq G'ijduvoniy Xojagon (keyinchalik Nashqbandiya) hisoblanadi (1103-1220 y.).

Muhammad ibn Muhammad Fazl Buxoriy - Bahovuddin Naqshband 1318 yilda Buxoroga yaqin Qoʻshki, Hinduvon qishlogʻida tugʻildi. Bahovuddin Naqshband Naqshbandiya tariqatining asoschisi.

2. Naqshbandiylikning tarbiyaviy gʻoyasi va inson ma'naviy – psixologik qiyofasi.

Naqshbandiya ta'limotining boshqa ta'limotlardan farqi nimalardan iborat?

1.Bu ta'limot, asosan, halol mehnat qilish orqali kun kechirishni targ'ib qiladi. Ya'ni: «Dil ba yoru, dast ba kor» (Dil Allohda, qo'l ishda).

2.Bu gʻoya tarafdorlari ichida Jomiy va Alisher Navoiy ham boʻlgan. Bu gʻoya namoyondalari «Zikri aloniya» (ovoz chiqarib zikr tushish)dan, «Zikri xufiya» (Allohni ovozsiz yurakdan aytish)ni afzal bilganlar.

3. Naqshbandiy sulukidagi valiylar bemorlardan kasallikni tortib,

so'ng bu kasallikni o'zlaridan chiqarib tashlaganlar.

4.Naqshbandiylar karomatfurushlikka yoʻl qoʻymagan, har qanday bid'atga qarshi turgan. Avliyoʻlar kuch-quvvatini faqat ilm-fan rivojiga, xalqni ma'naviy-ruhiy poklashga, zulm va bid'atlardan xalos boʻlishga sarflaganlar. Nashqband avliyoʻlari boshqalardan ana shu 4 jihatdan farqlanadi.

Xulosa qilib aytganda, Naqshbandiya tariqati Gʻijduvoniy va Yassaviy ta'limotini birlashtirdi.

Demak, soʻfiylik - bu muruvvat, mehnat, qanoat, diyonatdir. U inson hulqidagi barcha illatlar bilan kurashishni targʻib qiladi. Soʻfiylar inson ma'naviy-ruhiy komillikka erishish uchun toʻrt bosqichni oʻtishi kerak, deb hisoblaydilar:

- Shariat: diniy marosimlar va shariat aqidalari taqvolarini aynan bajarish shariat qonunidir.
- Tariqat: nafsni tiyish, xushnudlik ya'ni fano, o'zdan kechish, ko'ngilni poklab, ruhni nurlantiruvchi faoliyat.
- Ma'rifat: hamma narsaning, butun borliqning asosi xudo ekanini anglab etish. SHunda u Orif, ya'ni bilimli, xudoni taniydigan bo'ladi.
- Haqiqat: bunda soʻfiy xudoning dargohiga erishadi, vasliga vosil boʻladi, u bilan birlashadi, shu bilan inson foniy, ya'ni analhaq boʻla oladi.

## Naqshbandiya tariqatining mohiyatini belgilaydigan asosiy talablar:

- 1. Hush dar tam tiriklik nafasda. Ichkaridan chiqayotgan har bir nafas ogohlik va huzur yuzasidan boʻlishi, unga gʻaflat kirishiga yoʻl qoʻymasligi kerak.
- 2. Nazar bir qadam, ya'ni nazar qadamda. Solih yo'l yurganida uning nazari doimo oyoq panjalarida bo'lsin, nazari sochilmasin va keraksiz joyga tushmasin degan ma'noni beradi.

• Safar dar vatan - Solih odamiylikning tabiatida safar qilsin, ya'ni yomonliqdan yaxshilik tomon yursin degani.

• Xilvat dar anjuman - Solih tashqi tomondan xalq bilan, qalb bilan, haq bilan boʻlsin.

Bunga G'ijduvoniy yana 4 aqidani qo'shadi:

1. Edkard - bu til va dil zikri, ya'ni «Lo iloha illollohu Muhammadur Rasululloh»ni uch marta dilda aytish.

2. Bozgasht - har xil fikrlardan xalos boʻlish, tashqi olamdan ajralishga intilish.

3. Nigohdasht - xayoʻlni boshqa narsalarga boʻlmaslik. Bunda xayoʻl quvvati, oʻz amalidan qolish malakasi hosil boʻladi.

4. Yoddasht Alloh bilan doimo birga ekanligidan zavq olishdir. Yoddasht hosil boʻlganda haq muhabbati koʻngilni qamrab oladi, huzur baxsh etadi.

Bunga Naqshband, oʻz navbatida, quyidagi uch talabni qoʻshadi:

1. Vuqufi zamoniy - hamma vaqt Allohga shukronalik va uzr aytmoqdan voqif boʻlish.

2. Vuqufi adadiy - «La ilaha illolloh» kalimasini koʻp aytish emas, balki haqiqatni anglash va zikr toq sonni tashkil etishiga e'tiborni berish.

3. Vuqufi Qalbiy - aytilgan zikrdan qalbning toʻliq ogoh boʻl

Qariyb bir yarim asr davomida moʻgʻullar istibdodi ostida xonavayron boʻlgan Movarounnahr xalqi XIV asrning boshlariga kelib moʻgʻul istilochilari zulmidan qutula boshladi. Movarounnahrda kuchli davlat tuzishga boʻlgan intilish gʻolib keldi. Moʻgʻul istilochilariga qarshi Buxoroda xalq Mahmud Torobiy boshchiligida qoʻzgʻaldi, Samarqand va Xurosonda esa Sarbadorlar qoʻzgʻolonlari roʻy berdi. Natijada Sarbadorlar uzoq muddat hatto hokimiyatni ham boshqarib turdilar. XIV asrning ikkinchi yarmida Movarounnahrning feodal tarqoqligiga barham berildi, mamlakat moʻgʻul bosqinchilaridan tozalandi. XIV asrning oxiri va XV asrlarda Markaziy Osiyoda feodal munosabatlar yanada rivoj topa boshladi.

Sohibqiron Temur va dastlabki temuriylar hukmronlik qilgan davr Movarounnahr tarixida alohida oʻrin egallaydi.

Markazlashgan buyuk Temur davlatining barpo etilishi bilan Movarounnahrda yana fan va madaniyat, maorif qaytadan ravnaq topa boshladi. Shuning uchun ham XIV asrning ikkinchi yarmi va XV asr tarixda **Sharq Uygʻonish davrining ikkinchi bosqichi deb ataladi**. Chunki, bu davr madaniyati oʻz tamoyillari, yoʻnalishi, iqtisodiy asosi jihatidan IX-XII asr madaniyatining davomi sanaladi.

Shu bois XIV asr oxiri va XV asrlarda Movarounnahrdagi Sharq Uygʻonish davri madaniy ravnaqini IX-XII asrlardagi madaniy rivojlanishidan ajratib olib koʻrsatish mumkin emas. XIV asrning uchinchi choragi va XV asrda Markaziy Osiyoda iqtisodiyot, fan va madaniyat oʻsdi. Amir Temur hukmronligi davrida jahonning koʻplab shaharlarida Samarqandga hunarmandlar, olimu fozillar, san'atkorlar, muhandislar olib kelindi va ularning boy tajribalari, ijodiy mahoratlaridan ilm- ma'rifat, madaniyat, qurilish jabhalarida keng foydalanildi. Samarqand va Hirotda madrasalar, kutubxona va rasadxona qurildi. Tibbiyot ilmini oʻrganishga qiziqish yanada kuchaydi. Riyoziyot, falakiyot, joʻgʻrofiya, tarix,adabiyot, falsafa hamda tarbiyashunoslikka oid asarlar yaratildi. Forobiy, Ibn Sino, Beruniy, Umar Xayyom, Sa'diy meroslarini, shuningdek, yunon-rim madaniyatini oʻrganishga havas kuchaydi.

Shuni ta'kidlash kerakki, Temur va uning izdoshlari, temuriylar davrida fan

va madaniyat rivojlandi. Ayniqsa Samarqand va Hirot shaharlari madaniyat, ilm-ma'rifat markaziga aylandi. Shoxizinda, Goʻri amir maqbarasi,Bibixonim jome masjidi,Registon maydoni va shu singari, koʻplab madrasa va masjidlarning yirik me'morchilik namunalari bunyod etildi.

Ulugʻbek zamoniga kelib esa matematika,astronomiya kabi fanlar ayniqsa rivoj topdi. Tibbiyot, tarix, adabiyot va shular bilan barobar diniy bilimlarning ham ravnaq topishiga katta e'tibor berildi. Oliy maktab — madrasalar qurildi.Buxoro, Samarqand va Gʻijduvonda qurilgan uch madrasa fan taraqqiyotida ilmiy markaz boʻlib keldi.

Buxorodagi madrasa peshtoqiga bitilgan quyidagi yozuvlar haligacha yaqqol koʻzga tashlanadi:. «Ilm olmoqqa. intilmoq har bir muslim va muslima uchun qarzu farzdir».

Shular XIV asrning ikkinchi yarmi va XV asr Markaziy Osiyo tarixida uygʻonish davri boʻlib tarixga kirgan deya olishimizga asos boʻla oladi. Ulugʻbek mamlakatning ravnaqi, ayniqsa, uning ma'naviy kamolotida ilmfanning va san'atning naqadar muhimligini yaxshi tushunardi. U mamlakatning siyosiy va iqtisodiy hayotini boshqarish bilan bir qatorda ilmiy ishlar bilan shugʻullandi. Ilmiy munozaralar oʻtkazdi. Ulugʻbek Movarounnahr shaharlarini, xususan, Samarqand va Buxoroni ilmu ma'rifat dargohiga aylantirishga intildi. Uning farmoni bilan Buxoroda (1417), Samarqandda (1417—20) va Gʻijduvonda (1433) madrasalar barpo qilindi. Hatto, Buxoro madrasasining darvozasiga:

"Bilim olish har bir musulmon ayolu erkakning burchidir", degan kalima yozib qoʻiilgan. Bu madrasalar zamonasining dorilfununi hisoblanib, ularda Qur'on, hadis, tafsir, fiqh (din va shariat qonunqoidalari), riyoziyot (mat.), handasa (geom.), joʻgʻrofiya (geogr.), ilmu aruz (poetika), arab tili va uning morfologiyasi kabi dunyoviy ilmlar ham oʻqitildi. Samarqand madrasasida Shamsuddin Havofiy, Qozizoda Rumiy, Gʻiyosuddin Jamshid, Ulugʻbek, Alouddin Ali Qushchilar turli fanlardan dare berishgan. Bu davrda Samarqandda Ulugʻbek madrasasidan tashqari Xonim, Firuzshoh, Shohmalik, Xojabek, Mirabduvali va Qutbiddin Sadr nomli madrasalar ham qad koʻtargan.

Sohibairon Temur va dastlabki temuriylar hukmronlik qilgan davr Movarounnahr tarixida alohida oʻrin egallaydi. Markazlashgan buyuk Temur davlatining barpo etilishi bilan Movarounnahrda yana fan va madaniyat, maorif qaytadan raynaq topa boshladi. Shuning uchun ham XIV asrning ikkinchi yarmi va XV asr tarixda Sharq Uvgʻonish davrining ikkinchi bosqichi deb ataladi. Chunki, bu davr madaniyati o'z tamoyillari, yoʻnalishi, iqtisodiy asosi jihatidan IX-XII asr madaniyatining davomi sanaladi. Shu bois XIV asr oxiri va XV asrlarda Movarounnahrdagi Sharq Uygʻonish davri madaniy ravnaqini IX-XII asrlardagi rivojlanishidan ajratib olib koʻrsatish mumkin emas. XIV asrning uchinchi choragi va XV asrda Markaziy Osiyoda iqtisodiyot, fan va madaniyat o'sdi. Amir Temur hukmronligi davrida jahonning ko'plab shaharlarida Samarqandga hunarmandlar, olimu fozillar, san'atkorlar, muhandislar olib kelindi va ularning boy tajribalari, ijodiy mahoratlaridan ilm- ma'rifat, madaniyat, qurilish jabhalarida keng foydalanildi. Samarqand va Hirotda madrasalar, kutubxona va rasadxona qurildi. Tibbiyot ilmini o'rganishga qiziqish yanada kuchaydi. Riyoziyot, falakiyot, joʻgʻrofiya, tarix, 51 adabiyot, falsafa hamda tarbiyashunoslikka oid asarlar yaratildi. Forobiy, Ibn Sino, Beruniy, Umar Xayyom, Sa'diy meroslarini, shuningdek, yunonrim madaniyatini o'rganishga havas kuchaydi. Shuni ta'kidlash kerakki, Temur va uning izdoshlari, temuriylar davrida fan va madaniyat rivojlandi. Ayniqsa Samarqand va Hirot shaharlari madaniyat, ilmma'rifat markaziga aylandi. Amir Temur saltanatni bino qilish va uni mustahkamlash uchun juda katta xizmat qildi. Ana shunday buyuk xizmatlaridan eng muhimi mamlakatda ta'lim tizimini rivojlantirish sohasiga qaratilganligi edi. e'tiqodiga ko'ra bilimdon va tadbirkor insongina Chunki uning mamlkatning rivoilanishiga hissa qo'sha oladi. Shuning uchun ham sohibqiron bilimli va ishbilarmon, tadbirkor kishilarni tarbiyalashga katta e'tibor beradi. Bu borada ta'lim tizimining o'ziga xos o'rni bo'lishi

kerakligini anglagan holda maktab va madrasalar qurdiradi. Saltanat poytaxti Samarqand atrofida o'n ikki bog' va qasr varatadi, shahar arki Ko'ksaroy, uning atrofida esa Bo'stonsaroylar bino etadi. Jome' masjidi, maqbaralar, me'moriy yodgorliklar qurdiradi. Bu ishlarga faqat Amirning oʻzi emas, uning atrofidagi yaqinlari ham turli madrasalar qurishga boshqosh bo'ladilar. Bulardan Amir Temurning amirlaridan Idigu Temur, mavlono Qutbiddin, umr yoʻldoshi Saroymulkxonim, nabirasi Muhammad Sultonlar ham madrasalar gurdiradilar. Madrasalar ma'lum darajada ixtisoslashgan edi. Masalan, boshqaruv kadrlarni tayyorlash Muhammad Sulton madrasasida, diniy muassasalar uchun kadrlar tayvorlash mavlono Outbiddin sadr madrasasi, umumiy mutaxassislar, ya'ni ziyoli, imom, olim, maktab oʻqituvchisi tayyorlashga Idigu Temur, Saroymulkxonim madrasalari ixtisoslashgan, Lekin ularning hammasida Our'on, Hadis, figh oʻrganilgan. Shuningdek madrasalarning ixtisosligiga koʻra umumi aqliya, askariva, umumi ma'muriyalar ham o'rgatilgani umumi ma'lumotlar bor. Amir Temur saltanatni bino qilish va uni mustahkamlash uchun juda katta xizmat qildi. Ana shunday buyuk xizmatlaridan eng muhimi mamlakatda ta'lim tizimini rivojlantirish sohasiga qaratilganligi edi. Chunki uning e'tiqodiga ko'ra bilimdon va tadbirkor insongina mamlkatning rivojlanishiga hissa qo'sha oladi. Shuning uchun ham sohibqiron bilimli va ishbilarmon, tadbirkor kishilarni tarbiyalashga katta e'tibor beradi. Bu borada ta'lim tizimining o'ziga xos o'rni bo'lishi kerakligini anglagan holda maktab va madrasalar qurdiradi. Saltanat poytaxti Samarqand atrofida o'n ikki bog' va qasr yaratadi, shahar arki Ko'ksaroy,uning atrofida esa Bo'stonsaroylar bino etadi. Jome' masjidi, maqbaralar, me'moriy yodgorliklar qurdiradi. Bu ishlarga faqat Amirning oʻzi emas, uning atrofidagi yaqinlari ham turli madrasalar qurishga boshgosh bo'ladilar. Bulardan Amir Temurning amirlaridan Idigu Temur, mavlono Qutbiddin, umr yoʻldoshi Saroymulkxonim, nabirasi Muhammad Sultonlar ham madrasalar gurdiradilar.

Madrasalar ma'lum darajada ixtisoslashgan edi.Masalan, boshqaruv kadrlarni tayyorlash Muhammad Sulton madrasasida, diniy muassasalar uchun kadrlar tayyorlash mavlono Qutbiddin sadr madrasasi, umumiy mutaxassislar, ya'ni ziyoli, imom, olim, maktab o'qituvchisi tayyorlashga Idigu Temur, Saroymulkxonim madrasalari ixtisoslashgan. Lekin ularning hammasida Qur'on, Hadis, fiqh o'rganilgan. Shuningdek madrasalarning ixtisosligiga ko'ra umumiy aqliya, umumi askariya, umumi ma'muriyalar ham o'rgatilgani haqida ma'lumotlar bor.

Madrasalarda darslar arab, fors, turkiy (oʻzbek) tillarida olib borilgan. Arab tili grammatikasini oʻrgatishga koʻproq vaqt ajratilgan.

Shuning uchun Sa'diy Sheroziyning «Guliston», «Bo'ston», Farididdin Attorning «Mantiq ut-tayr» va boshqalar ham o'qitilgan. Har bir madrasaning vaqfnomasida tolibi ilmlar, mudarrislar va boshqa xodimlarni qabul qilish, o'quv ishlarini yuritish belgilangan Ulugʻbek zamoniga kelib esa matematika, astronomiya kabi fanlar ayniqsa rivoj topdi. Tibbiyot, tarix, adabiyot va shular bilan barobar diniy bilimlarning ham ravnaq topishiga katta e'tibor berildi. Oliy maktab — madrasalar qurildi. Buxoro, Samarqand va G'ijduvonda qurilgan uch madrasada fan taraqqiyotida ilmiy markaz bo'lib keldi.Buxorodagi madrasa peshtoqiga bitilgan quyidagi yozuvlar haligacha ko'zga yaqqol tashlanadi: «Ilm olmoqqa intilmoq har bir muslim va muslima uchun qarzu farzdir». Ulugʻbek 1428—1429 yillarda Samarqandda rasadxona qurdiradi.1437 yilda ana shu rasadxonada «Koʻragoniy jadvali»ni, ya'ni yulduzlar jadvalini tuzadi. U yaratgan kutubxonada esa fanning turli sohalariga oid 1500 jild kitob mavjud edi.

Samarqand shahrida X asrda 17 ta madrasa boʻlib, ularda yirik olimlar dars bergan boʻlsa, XIV— XV asrlarga kelib ular soni yanada ortdi. Tabobat ilmi, tarix, adabiyot va san'at ham rivojlandi. Boysunqur Mirzo davrida saroy kutubxonasi keng rivoj topadi. Uning rahbarligida kitoblarni roʻyxatdan oʻtkazish va ilmiy matn ishlari ham olib borilgan. Firdavsiyning «Shohnoma» asarining shu davrda toʻliq matni tuzilib, miniatyuralar bilan bezatilgan. Bular XIV asrning ikkinchi yarmi va XV asr Markaziy Osiyo tarixida uygʻonish davri boʻlib tarixga kirgan deya olishimizga asos boʻla oladi.Bu davrda oʻzbek adabiyotida ham ancha siljish roʻy berib, Atoiy, Sakkokiy, Haydar Xorazmiy, Durbek va Lutfiylar tomonidan qimmatli asarlar yaratildi. Shuningdek, tarixiy va adabiy asarlarni oʻzbekchaga tarjima qilish ishlari jonlandi.

Zahiriddin Muhammad Bobur oʻrta asr sharq madaniyati, adabiyoti va she'riyatida oʻziga xos oʻringa ega adib, shoir, olim boʻlish bilan birga, yirik davlat arbobi sifatida ham oʻchmas nom qoldirdi. Serjilo oʻzbek tilida yozilgan, Movarounnahr, Xuroson, Eron va Hindiston xalqlarining tarixi yoritilgan «Boburnoma» asari bilan jahonning buyuk tarixnavis, axloqshunos olimlari qatoridan joy oldi. Tarix, geografiya, musiqa, harb ilmi kabi fanlar rivojiga ulkan hissa qoʻshgan Boburning ma'na-viy merosida yoshlarni bilim olishga, odobli, axloqli boʻlishga da'vat etish gʻoyasi ustun turadi. Adabiyot, nafis san'at, tabiat goʻzalligiga yoshligidan mehr qoʻygan Bobur, barcha temuriy shahzodalar kabi bu ilmlarning asosini otasi saroyida etuk ustozlar rahbarligida egalladi. Bobur kishilarni

birodarlikka, inoqlikka, shafqatli, insofli boʻlish, Vatanni e'zozlashga chaqirdi. Uning ma'rifatparvarligi, ax-loqiy gʻoyalari oʻz davrida katta ahamiyat kasb etdi.

Boburning ijtimoiy-axloqiy qarashlari uning «Boburnoma» asarida aks ettirilgan. U kishilar xulqini uning faoliyati bilan chambarchas bogʻliq holda talqin etadi. U har qanday kimsani emas, balki haqiqiy insonni qadrlaydi, uning mehnat faoliyati va xulq-atvorini madh etadi. Shoir kishilarning tashqi koʻrinishlari ularning ichki dunyosini ifodalashini yaxshi anglaydi va bunda tasvirga alohida e'tibor beradi. «Boburnoma» asarida 80 dan ortiq shaxsning nomi tilga olinib, 50 dan ortiq zamondoshining xulq-odobi, insoniyligi, nasabi, kasbi, ijodi va fanga qoʻshgan hissasi haqida toʻxtaladi, ularga adolatli baho beradi, oʻz munosabatini bildiradi.

«Boburnoma»da oʻsha davrning siyosiy voqealari mukammal bayon qilinar ekan, oʻz yurti Fargʻona viloyatining siyosiy-iqtisodiy axvoli, uning poytaxti Andijon shahri, shuningdek, Oʻrta Osiyoning yirik shaharlari — Samarqand, Buxoro, Qarshi, Shahririsabz, Oʻsh, Urganch, Oʻratepa, Termiz va boshqa shaharlar haqida ham nihoyatda nodir ma'lumotlar keltirgan. Unda Qobul ulusining yirik shaharlari Qobul, Gʻazna va ular ihtiyoridagi koʻpdan-koʻp tumanlar, viloyatlar, shimoliy Hindiston haqida ma'lumotlarni uchratish mumkin.

Zahirriddin Muhammad Bobur ijodida do'stlik g'oyasi keng ma'noda ifodalangan. Shoir do'stlikni millatlar, ellar do'stligi va birga faoliyat koʻrsatayotgan lashkarlar elkadoshligi, oila a'zolari, olim, shoir hamda ulamolar hamkorligi kabi insoniy fazilatlar, deb tushundi, do'stman deb, dushmanning ishini qilgan shaxslardan nafratlandi. Bobur faoliyatida ibrat, namuna ko'rsatish yo'li bi-lan boshqalarga o'rnak bo'lish va nasihat qilish yaqqol koʻzga tashlanadi. U farzandlari, qoʻl ostidagi beklar va lashkarlaridan har bir ish o'z vaqtida bajarilishini talab etgan. E'tiborlisi shundaki, ibrat koʻrsatish yoki amalda namuna boʻlish urush sharoitida, issiq-sovuqqa bardosh berishda, oz sonli kuch bilan Falaba qozonishda, ayniqsa, berilgan vazifalarni o'z vaqtida bajarishni talab qilishda asqatar edi.Xalq urf-odatlari, rasm-rusumlari, umuminso-niy sifatlar bo'lmish mehr-muhabbat, raxm-shafkat yunalishidagi odatlar asrlar osha avloddanavlodga utib boraveradi. Chunki xalq ijobiy udumlari davrning madaniyatli, ma'rifatli kishilari tomonidan katta bir meros sifatida o'rganiladi va keng targ'ib etiladi. Bobur asarlarida ham O'rta Osiyo, Afg'oniston, Eron, Xindiston xalqlari udumlari, rasm-rusumlari kabi madaniy-ma'naviy meroslari o'sha xalqlarning ijobiy fazilatlari tarzida badiiy aks ettirilgan.

Umuman, davlat arbobi va koʻp vaqti jangu jadallarda oʻtgan sarkarda sifatida ijtimoiy faoliyatining eng qizgʻin davrida ham, shaxsiy hayoti va davlati nihoyatda murakkab va xatarli sharoitda qolgan chogʻlarida ham Bobur ijodiy ishga vaqt topa bilgan, ilm, san'at va ijod ahlini oʻz atrofiga toʻplab, homiylik qilgan, ularni ragʻbatlantirgan.Oʻtmish adabiyot va tarix, musiqa va san'atdan yaxshi xabardor boʻlgan, diniy ta'limotga chin ixlos qoʻygan Bobur har doim olimu fozillar davrasida boʻldi, xususan ijod ahliga, kasbu hunar sohiblariga samimiy ehtirom koʻrgazib homiylik qildi, ularni moddiy va ma'naviy ragʻbatlantirib turdi. Ijod va san'at ahliga bunday mehrli munosabat aslo bejiz boʻlmagan. Bobur tabiatan ijodkor edi. Yigitlik yillaridan boshlab to umrining oxirigacha samarali ijodiy ish bilan shugʻullandi, har qanday sharoit va vaziyatlarda ham ijoddan toʻxtamadi, natijada, har jihatdan muhim boy ilmiy va adabiy meros qoldirdi.

Alisher Navoiy ham masjidlar, madrasalar, hammomlar, kasalxonalar, hovuz va koʻpriklar, rabotlar qurdirgan. U shaharning eng xushhavo joyida barpo etgan Xalosiya va Ixlosiya binolari guruhi fan, adabiyot, san'atga xizmat qiladigan madaniy markazga aylangan.Hirotda Alisher Navoiy bilan birga Abdurahmon Jomiy, Kamoliddin Behzod, xattotlar — Sulton Ali Mashhadiy, kotib Mir Ali, sozanda Qulmuhammad, tarixchilar — Abdurazzoq Samarqandiy, Xondamir va boshqalar yashab ijod etgan.Hirotda xattotlik san'ati rivojlangan. Hatto Buxoroda «Hirot yozuvi» mirzalar, xattotlar tomonidan 1920 yilgacha qoʻllanilganini tarixchilar manbalarda keltiradilar.

Bu davrda Movarounnahrda ham san'at, arxitektura, binokorlik texnikasi ancha ravnaq topdi. Musiqa, tasviriy san'at, madaniyat, adabiyot, ta'lim-tarbiyaga oid qator asarlar yaratildi. Hasan Buxoriy Nisoriyning (1556) «Muzakkir al-ahbob» tazkirasi, Mutribiyning «Tazkira — tush shuaro» (1604—1605) toʻplamlari, tarixiy va adabiy yodgorlik boʻlgan «Boburnoma» oʻsha davrda yaratilgan asarlar orasida oʻziga xos ahamiyat kasb etdi. Amin Ahmad Roziy «Haft iqlim» («Yetti iqlim») degan geografik bibliografik lugʻat tuzdi.

XVI asrda xattotlik san'ati yuksak darajaga etdi. Sulton Ali Mashhadiy, Mirali Halaviy, Mahmud ibn Is'hoq ash-Shixaybiy va boshqalar ustoz xattot bo'lib nom qozondilar. Darvesh Muhammad ibn Do'stmuhammad Buxoriy xattotlik san'atining nazariyasi to'g'risida asar

yozdi. Bu davrda bir qator ilm maskanlari bunyod etildi. jumladan: Shayboniyxon madrasasi, Abdurahim sadr madrasasi, Mirarab madrasasi, masjidi Kalon va boshqa inshootlarning qurilishi ta'lim-tarbiya jarayonida muhim bosqich boʻldi. Aholining savodxonligini oshirish, bolalarga ta'lim-tarbiya berish borasida ham ma'lum darajada imkoniyatlar yaratildi. Xususiy maktablar yuzaga keldi, muallim yollab bolalarni uyda oʻqitish tadbirlari odat tusiga kirdi. Shahar va qishloqlarda, ovullarda ochilgan maktablarda bolalarni oʻqitish yoshdan boshlandi. Olti yoshli bolalar maktabga borib, alifbeni oʻrganar, uning ayrim harflarini chizishni mashq qilar edilar. Oʻquvchilar maktablarda savod chiqarganlaridan keyin madrasaga kirib ham diniy, ham dunyoviy fanlardan bilim olar edilar.Shulardan kelib chiqqan holda aytish mumkinki, XIV— XVI asrlarda Movarounnahrda ta'lim-tarbiya va pedagogik fikrlar yuksak taraqqiyot bosqichiga koʻtarildi.

#### Nazorat savollari:

1. Amir Temur va temuriylar davrida Movarounnahrda fan, madaniyat, ta'lim qanday rivojlandi?

2. Nima sababdan XIV asrning ikkinchi yarmi — XVI asrlar Sharq Uygʻonish

davrining ikkinchi bosqichi deyiladi?

3. Amir Temurning ta'lim-tarbiya taraqqiyotida tutgan oʻrni haqida gapirib bering.

4. Ulugʻbekning fan va ta'limni rivojlantirishdagi xizmati nimalardan iborat?

5.Boburning ilm-fan taraqqiyoti va ma'rifiy-axloqiy tarbiyada tutgan oʻrni haqida soʻzlab bering?

### Foydalanilgan adabiyotlar roʻyxati:

1.M.X.Toʻxtaxodjaevaning umumiy tahriri ostida. Pedagogika darslik.T.Oʻzbekiston faylasuflari Milliy jamiyati, 2010.

2. Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. - "A.Navoiy

nomidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi 2001.

3. Hoshimov K.Nishonova S, Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.Oʻquv qoʻllanma – T.Oʻqituvchi 1996.

4. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.1-jild. – T. Oʻqituvchi1999.

#### 5-MAVZU:

## XIV ASRNING IKKINCHI YARMI VA XVI ASRDA MOVARAUNNAHRDA PEDAGOGIK FIKRLAR RIVOJI

#### Reja:

1.A.Navoiyning asarlarida tarbiya va insonparvarlik masalalari.

2.A.Navoiyning maktab va madrasalar rivojiga qoʻshgan hissasi va oʻqituvchi (mudarisslar) toʻgʻrisidagi fikrlari.

3. Abdurahmon Jomiyning pedagogik qarashlari.

4. Jaloliddin Davoniyning axloqiy qarashlari. "Axloqiy Jaloliy" asarining pedagogik fikrlar rivojidagi oʻrni.

Buyuk mutafakkir olim Alisher Navoiy fan va san'atning turli rivoilantirish bilan birgalikda ta'lim-tarbiyani takomillashtirishga e'tibor bergan. Uning hamma asarlarida tarbiyaga oid qarashlar o'z ifodasini topgan. Alisher Navoiy o'zining badiiy asarlarida komil inson obrazlarini varatib, ta'lim-tarbiya to'g'risidagi fikrlarini ifodalagan bo'lsa, ta'limiy-ahloqiy asarlarida esa komil insonning mazmuni, yoʻllari, usullarini bayon etadi. U inson kamolotida ilm -fanning oʻrni aql-idrokning ahamiyati, aqliy tarbiyaning mohiyatini yoritib beradi. Alisher Navoiy ilmni inson kamoloti uchun eng zarur fazilatlardan deb biladi. U insonni, xalqni nodonlikdan, jaholatdan gutqaruvchi omil deb ta'riflaydi. SHunga ko'ra o'z asarlarida kishilarni ilm-ma'rifatli bo'lishga undaydi. Ilm olish har bir kishining insoniy burchi deb hisoblaydi. CHunki egallashdan maqsad ham xalqning, o'z mamlakatining baxt saodatli, farovon hayot kechirishi uchun xizmat qilishdan iboratdir deb ta'kidlaydi.

U bilim olishda barcha fanlarni oʻrganishni targʻib etadi. Bunda u (fozillarni yigʻib, ular orqali ilm-fanni taraqqiy ettirishga e'tibor beradi.

Alisher Navoiy «Ixlosiya» deb nomlangan madrasa va uning qoshida maktablar ochadi. Madrasa va maktabda ta'lim olayotgan har bir talabadan ilmda katta intizom va talabga rioya qilishni talab etadi.

Alisher Navoiy oʻzi barpo etgan «Ixlosiya» madrasasida oʻz zamonasiga yetuk muddarislarini yigʻdi va ilm izlagan talabalar ana shu madrasalarda peshvolaridan tahsil oldilar.

Alisher Navoiy «Ixlosiya» deb nomlangan madrasa va uning qoshida maktablar ochadi. Madrasa va maktabda ta'lim olayotgan har bir talabadan ilmda katta intizom va talabga rioya qilishni talab etadi.

Alisher Navoiy oʻzi barpo etgan «Ixlosiya» madrasasida oʻz zamonasiga yetuk muddarislarini yigʻdi va ilm izlagan talabalar ana shu madrasalarda peshvolaridan tahsil oldilar.

## Alisher Navoiyning asarlarida tarbiya va insonparvarlik masalalari

Navoiy ijodining asosini inson va uning ma'naviy dunyosi, muhabbat va goʻzallik tushunchalari haqidagi chuqur uyxayollar, hayot mazmuni haqidagi fikrlar tashkil etadi. Shoir nazarida muxabbat — bu insonni yomonliklardan va ehtiyojga berilishdan forigʻ etuvchi ulugʻvor axloqiy kuch. U oʻzida olijanoblik va mardonavor ruhni, vafodorlikni, insondagi barcha imkoniyatlar va ma'naviy kuchlarning faol namoyon boʻlishi



yoʻllarini aks ettiradi. Odamiylikning mezoni Navoiyning fikricha, yaxshilikning, odamiylikning mezoni — bu xalq gʻam tashvishi bilan yashashdir: Odamiy ersang, demagil odamiy Oniki, yoʻq xalq gʻamidin gʻami.

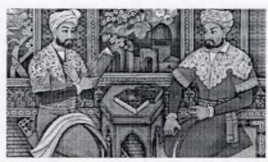
Alisher Navoiy "sabr" toʻgʻrisida Qanoat buloqdur-suvi olgan bilan kurimaydi; xazinadir — naqdisi sochgan bilan kamaymaydi, ekinzordir — urugʻi izzat va shavkat mevasi beradi; daraxtdir — shoxi tortinchoqlik va hurmat mevasi yetkazadi. Alisher Navoiy "sabr" toʻgʻrisida Saxovat insoniyat bogʻining borvar shajaridur (boqiy ildizidir), balki ul shajarning mufid samaridur (hosilasidur). Odamiylik kishvarining bahri mavjvari (odamiylik dengizining mavjlari), balki ul mavj bahrining samin gavhari.

Navoiyning maktab va madrasalar rivojiga qoʻshgan hissasi Oʻrta asrning buyuk adibi Alisher Navoiyning turkiyzabon xalqlar, xususan oʻzbek xalqining ma'naviy ravnaqi yoʻlidagi mamlakat obodonchiligi, elyurtning farovonligi yoʻlidagi faoliyati beqiyosdir. U birgina Hirot shahri yaqinida Injil anhori boʻyida bir qancha binolar: "Ixlosiya" madrasasi, uning qarshisida "Xolisiya" xonaqohi, "Qudsiya" jome' masjidi, "Shifoiya" davolash uyi, "Safoiya" hammomi, va ular qoshiga toshhovuz qurdiradi. Navoiyning oqituvchi (mudarris) toʻgrisidagi fikrlari Mudarris kerakki, gʻarazi mansab boʻlmasa va bilmas ilmni aytishga urinmasa, manmanlik uchun dars berishga havas koʻrgazmasa va olgʻirlik uchun gapsoʻz va gʻavgʻo yurgizmasa, nodonlikdan sallasi katta va pechi uzun boʻlmasa, gerdayish uchun madrasa ayvoni boshi unga oʻrin boʻlmasa.

Navoiy ijodining asosini inson va uning ma'naviy dunyosi, muhabbat va goʻzallik tushunchalari haqidagi chuqur uy-xayollar, hayot mazmuni haqidagi fikrlar tashkil etadi. Shoir nazarida muxabbat — bu insonni

yomonliklardan va ehtiyojga berilishdan forigʻ etuvchi ulugʻ-vor axloqiy kuch. U oʻzida olijanoblik va mardonavor ruhni, vafodorlik-ni, insondagi barcha imkoniyatlar va ma'naviy kuchlarning faol namoyon boʻlishi yoʻllarini aks ettiradi. Inson ruhining goʻzallikka intilishi va bu goʻzallik uchun axloqiy jasorat koʻrsatishga tayyorlik Navoiyda shoirning ijodiy tasavvurida yaratilgan yuksak ulugʻvorlik koʻrinishida tasvirlanadi.





Alisher Navoiyning yozishicha, faqat inson Allohning ilmu hikmatiga oshno qilingan ("Qilding ani orifi ul ma'rifat"), faqat odamga ma'rifat ganji ishonib topshirilgan. Navoiy Qur'on oyatlariga ishora etib, inson ulugʻligini bunday ta'rif etadi:

"Karramno" – keldi manoqib anga

"Ahsani taqvim" - munosib anga.

Alisher Navoiy insonga birinchi navbatda hayotdagi kirdikoriga qarab baho bergan. Inson jamiyatga naf keltirishi, foydali ishlari bilan qadrli. Boshqalarga ziyon etkazadigan, jamiyat tengligi va osoyishtaligini buzadigan, siyrati suratiga toʻgʻri kelmaydigan kimsalar chin inson emas. U jamiyatning har bir a'zosidan — shohmi, gadomi — inson nomiga munosib boʻlishlikni talab etadi. Navoiyning fikricha, yaxshilikning, odamiylikning mezoni — bu xalq gʻam tashvishi bilan yashashdir:

Odamiy ersang, demagil odamiy Oniki, yoʻq xalq gʻamidin gʻami.

Alisher Navoiy "qanoat" toʻgʻrisida. Qanoat buloqdur-suvi olgan bilan kurimaydi; xazinadir — naqdisi sochgan bilan kamaymaydi, ekinzordir — urugʻi izzat va shavkat mevasi beradi; daraxtdir — shoxi tortinchoqlik va hurmat mevasi etkazadi. Kimki, qanoatga odatlansa, shoh va gadoy bordi-keldisidan ozod boʻladi... Qanoat qoʻrgʻondir, u erga kirsang nafs yomonligidan qutularsan, togʻlikdir — u yerga chiqsang

dushman va doʻstga qaramlikdan xalos boʻlarsan; tubanlashishdir – natijasi yuksaklik; zoriqishlikdir – foydasi ehtiyotsizlik urugʻining mevasi farovonlik. Alisher Navoiy "sabr" to g'risida. Sabr achchiqdir - ammo foyda beruvchi, gattigdir - ammo zararni daf etuvchi... Sabr shodliklar kalitidir va bandlar ochqichidir. U oʻrtoqdir - suhbat zerikarli, ammo maqsadga olib boruvchi; ulfatdir - umidi uzun, ammo oxiri estakka eltuvchi. Ulovdir - yurishi taxir, ammo manzilga eltuvchi; tuyadir qadami ogʻir, lekin bekatga tushirguvchi. Achchiq soʻzli nasixatchiday tabiat undan olinadi, lekin zaminda maqsad hosil bo'ladi. Badxo'r dori beruvchi tabibday kasal undan qiynaladi, ammo soʻngida sogʻlik yuz beradi. Alisher Navoiy "muruvvvat va saxovat" to'g'risida. Saxovat insoniyat bogʻining borvar shajaridur (boqiy ildizidir), balki ul shajarning mufid samaridur (hosilasidur). Odamiylik kishvarining bahri mavjvari (odamiylik dengizining mavjlari), balki ul mavj bahrining samin gavhari... Ma'dumlikda (insoniy fazilat sifatida) muruvvat karamning urug' gayoshidur (garindoshidir), balki tay'amon (umuman) garindoshidur... Sohibi muruvvat (muruvvatli kishi) sharif xalqidin ayrilmaydurkim, u qayda bo'lsa Tengri panohida bo'lsin - izzat va sharaf oromgohida. Muruvvat – barcha bermakdur, emak yoʻq, // Futuvvat – barcha qilmoqdur, demak yoʻq. Shoir nazdida muruvvat odamgarchilik yuzasidan qilingan yaxshilik, saxovat, himmatdir, oʻzida bor narsalarni muhtojlarga berish, emay edirish, kiymay kiydirishdir. Futuvvat esa barchaga yaxshilik koʻrsatish, ammo evaziga hech narsa talab va ta'ma qilmaslikdir. Navoiyning maktab va madrasalar rivojiga qoʻshgan hissasi. Oʻrta asrning buyuk adibi Alisher Navoiyning turkiyzabon xalqlar, xususan oʻzbek xalqining ma'naviy ravnaqi yo'lidagi mamlakat obodonchiligi, el-yurtning farovonligi yoʻlidagi faoliyati beqiyosdir. Mirzo Muhammad Haydarning yozishicha, Navoiyning har yilgi daromadi oʻn sakkiz ming "shohruhiy" dinorga teng bo'lgan. Bu mablag'ning deyarli hammasini u xayrli ishlarga, shu jumladan jamoat qurilishlariga sarf etgan. U birgina Hirot shahri yaqinida Injil anhori boʻyida bir qancha binolar: "Ixlosiya" madrasasi, uning qarshisida "Xolisiya" xonaqohi, "Qudsiya" jome' masjidi, "Shifoiya" davolash uyi, "Safoiya" hammomi, va ular qoshiga toshhovuz qurdiradi. Binokorlik ishlari Hirotning qator mohir me'mor, muhandis, banno va naqqoshlari tomonidan bajariladi. "Ixlosiya" madrasasi va "Xolisiya" xonaqohida bir necha ming kishi istiqomat qilib, fan, adabiyot va san'at bilan mashg'ul bo'lgan. O'sha davr tarixchisi Xondamirning yozishicha "Xolisiya" xonaqohida har kuni zaifa saqlab qolish, fursat boy

berilgan davrlarda esa istiqlol uchun xalqimiz birdamlik bilan oyoqqa turdi, "vo hayot, yo mamot" shiori ostida qahramonona kurashdi. Navoiyning oqituvchi (mudarris) toʻgrisidagi fikrlari. Mudarris kerakki, g'arazi mansab bo'lmasa va bilmas ilmni aytishga urinmasa, manmanlik uchun dars berishga havas koʻrgazmasa va olgʻirlik uchun gap-soʻz va g'avg'o yurgizmasa, nodonlikdan sallasi katta va pechi uzun bo'lmasa, uchun madrasa ayvoni boshi unga o'rin bo'lmasa.... gerdayish Yaramasliklardan qoʻrqsa va nopoklikdan qochsa, nainki, oʻzini olim bilib, necha nodonga turli xil fisq ishlarni mumkin, balki halol qilsa, qilmas ishlarni qilmoq uchun sodir boʻlsa va qilar ishlarni qilmaslik unga qoida va odat bo'lib qolsa. Bu mudarris emasdir, yomon odatni tarqatuvchidir". "Uning ishi odam qo'lidan kelmas, odam emas, balki dev ham qila bilmas. Bir kuchli kishi bir yosh bolani saqlashga ojizlik qilardi, u esa bir to'da bolaga ilm va adab o'rgatadi, ko'rkim bunga nima etsin.

Abdurahmon Jomiyning pedagogik qarashlar Jomiy uchta lirik devon, etti dostondon iborat "Haft avrang" ("Etti taxt"), ta'lim-tarbiyaga oid "Bahoriston" asarlari bilan jahon madaniyati taraqqiyotida munosib oʻringa ega boʻldi. Jomiy asarlari Jomiyning 'Lujjat ul-asror" ("Sirlar dengizi", 1475), "Ashiat ul-lamoat" ("Yiltillagan nur", 1476) diniy-falsafiy qasidasi Ibn Sinoga bag'ishlangan. Dostonlarida xalq ommasining eng yaxshi orzu-umidlarini kuylagan. 7 dostondan iborat "Haft avrang" ("Etti taxt" yoki "Katta ayiq", 1480— 87)dagi "Silsilat uz-zahab" ("Oltin zanjir", 1472), "Tuhfat ul-ahror" ("Nuroniylar tuhfasi", 1481—82), "Sibhat ul-abror" ("Taqvodorlar tasbehi", 1482—83) dostonlarida yuksak targʻib gilgan. kishilarni ma'rifatga, xulq-atvor mezonlarini yurtparvarlikka, toʻgʻrilik, insof va iymonga chaqirgan. **Jomiyning** ta'limiy-axloqiy qarashlari Abdurahmon Jomiyning ta'limiy-axloqiy qarashlari Sa'diyning Guliston asari uslubida yozilgan "Bahoriston" asari va "Xaft avrang"ga kirgan "Tuhfatul axror" hamda "Silsilatuz zahab" ("Oltin zanjir") va boshqa dostonlarida ifodalangan. Jomiy fikrlari Eng zarur bilimni qunt bilan o'rgan, Zarur bo'lmaganin axtarib yurma. Ooldiray desang jahonda yaxshi nom, Yaxshilik qil, yaxshilik qilgil mudom. Abdurahmon Jomiyning ta'limiy-axloqiy qarashlari Sa'diyning Guliston asari uslubida yozilgan "Bahoriston" asari va "Xaft avrang"ga kirgan "Tuhfatul axror" hamda "Silsilatuz zahab" ("Oltin zanjir") va boshqa dostonlarida ifodalangan.Bu dostonlarda va "Bahoriston"da Jomiy hakiqiy kamolotga erishgan inson haqidagi qarashlarini bayon etadi. Jomiy o'zining mashhur "Silsilatuz zahab" ("Oltin zanjir") dostonida esa "Sevimli aziz farzandga nasihat" bobida, avvalo har bir yosh bilim olishi zarurligi, chunki inson umri juda qisqa boʻlib, bu ulfni behuda oʻtkazmasligi, ammo bilim olgandan soʻng unga almal qilish lozimligini ta'kidlaydi va amaliyotsiz ilm ham behuda ekanligini alohida uqtiradi.

Jaloliddin Davoniyning axloqiy qarashlari Jaloliddin Davoniy (toʻla nomi Jaloliddin Muhammad ibn Asad as Siddiqiy ad Davoniy) (1427 — Davon qishlogʻi, Eron — 1502) — sharq olimi, faylasufi. Yoshligidan ilmfanga, xususan fiqhshunoslikka qiziqadi. Maktabni bitirgach, Sherozga kelib madrasada tahsil koʻradi. Soʻng Sheroz shahri qozisi etib tayinlanadi. Qozilikdan iste'foga chiqqach, mudarrislik qiladi. Umrining oxirida o'z qishlogʻiga qaytib, ilmiy ish bilan band boʻladi. Davoniy Eron, Hindiston, Iroqning koʻp shaharlarida boʻlib, olim va shoirlar bilan uchrashdi. Forobiy, Ibn Sino, Nasriddin Tusiy va boshqalarning dunyoqarashini oʻrgandi, Temur va temuriylar davrida yashagan mutafakkirlar asarlaridan foydalandi. Davoniyning asosiy asarlari «Axlogi Jaloliy», unumli «Risolatul-xuruf» ( «Harflar haqida risola» ), «Risolayi isboti vojib» ( «Zaruriyatning isboti haqida risola» ), «Risola ulmufradot» ( «Moddalar haqida risola» ), «Risolayi fi tavjix ultashbih» ( «Majoz talqini xaqida risola»), «Risola dar elm un-nafs» («Ruhshunoslik to'g'risida risola»), «Tariqati tarbiyat ul-avlod» ( «Bolalarni tarbiyalash usuli» ).Davoniy inson o'zining agliy qobiliyatini tarbiyalash uchun quyidagilarga amal qilish lozimligini uqtiradi:

- 1) zehn o'tkirligi;
- 2) fahmlilik;
- 3) zehn ravshanligi;
- 4) bilimni tez egallash qobiliyati;
- 5) qoʻyilgan muammoni tezda anglashi;
- 6) yodlash qobiliyati;
- 7) xotira.

Davoniy insonga foyda keltiradigan kasb-hunarni uchga bo'ladi:

- 1) inson aqliy faoliyati bilan bogʻliq;
- 2) ta'lim-tarbiya natijasida vujudga keladigan;
- 3) kishilarning shijoati, jasurligi bilan bogʻliq.

Davoniy insoniy fazilatlarni toʻrtga boʻladi:

- 1. Donolik
- 2. Adolat
- 3. Shijoat
- 4. Iffat.

## Jaloliddin Davoniyning axloqiy qarashlari

Jaloliddin Davoniy (to'la nomi Jaloliddin Muhammad ibn Asad as Siddiqiy ad Davoniy) (1427 — Davon qishlogʻi, Eron — 1502) — sharq olimi, faylasufi. Yoshligidan ilm-fanga, xususan fiqhshunoslikka qiziqadi. Maktabni bitirgach, Sherozga kelib madrasada tahsil koʻradi. Soʻng Sheroz shahri qozisi etib tayinlanadi. Qozilikdan iste'foga chiqqach, mudarrislik qiladi. Umrining oxirida o'z qishlog'iga qaytib, ilmiy ish bilan band bo'ladi. Davoniy Eron, Hindiston, Iroqning ko'p shaharlarida bo'lib, olim va shoirlar bilan uchrashdi. Forobiy, Ibn Sino, Nasriddin Tusiy va boshqalarning dunyoqarashini oʻrgandi. Temur va temuriylar davrida yashagan mutafakkirlar asarlaridan unumli foydalandi. U falsafa, axlogshunoslik, mantiq, figh, falakiyot, riyoziyot va handasa fanlari muammolarini tadqiq qilib asarlar yozdi. Bu asarlarida inson va uning kamoloti, ilm-fan va uning jamiyatdagi o'rni, kasb-hunar, yuksak insoniy fazilatlarni egallash haqida fikr yuritdi. Davoniyning asosiy asarlari: «Axloqi Jaloliy», «Risolatul-xuruf» («Harflar haqida risola»), «Risolayi isboti vojib» («Zaruriyatning isboti haqida risola»), «Risola ul-mufradot» («Moddalar haqida risola»), «Risolayi fi tavjix ultashbih» («Majoz talqini xaqida risola»), «Risola dar elm un-nafs» («Ruhshunoslik toʻgʻrisida risola»), «Tariqati tarbiyat ul-avlod» («Bolalarni tarbiyalash usuli») va b. Davoniyning fors va arab tilida bitilgan qoʻlyozma hamda toshbosmada bosilgan risolalari dunyoning koʻp kutubxonalarida, shu jumladan O'zbekiston Fanlar akademiyasi Abu Rayxon Beruniy nomidagi Sharqshunoslik institutida saqlanadi.

Axloqiy Jaloliy" asarining pedagogik fikrlar rivojidagi oʻrni. Davoniyning axloqiy tarbiyaga bagʻishlangan "Axloqi Jaloliy" asari dunyoning koʻp tillariga tarjima qilingan. Asar uch qismdan iborat. Birinchi qism — axloq faniga, ikkinchi qism — "Odamning ichki holati" oilaviy hayotiga, uchinchi qism — "Shahar (davlat)ni boshqarish va podshohlar siyosati" deb nomlanib, unda muhim ijtimoiy-siyosiy masalalar koʻtariladi. "Axloqi Jaloliy" mashhur boʻlib, madrasalarda oʻqitilgan. U 1839 yilda V.Tompson tomonidan ingliz tiliga tarjima qilingan. Asarda ijtimoiy - siyosiy masalalar, axloq - odob qoidalari oʻz aksini topgan. U tarbiyada maktab va oila rolini koʻrsatadi. U qoʻpol, badjahl muallimlarni tanqid qiladi, u aqlli, yaxshi hislatli boʻlish lozim, deydi. Ota bolani jismoniy tarbiyalasa, muallim uni ma'naviy tarbiyalaydi. Oila va maktab tarbiyasini taqqoslaydi, bunda muallimning roli,oʻrni yuqoriligini

koʻrsatadi. U kasb - hunar egallashni insoniy fazilat deb biladi. U kasb - hunar egalarini 4 toifaga boʻladi:

- 1. Qalam ahllari: olim, noib, munajjim, qozi, muxandislar.
- 2. Harbiylar.
- 3. Savdogar, hunarmandlar.
- 4. Dehqonlar.

U bularning har biri ichiga ham yana qator fazilatlar kiritadi. U yana sevgini 5 xilga boʻladi:

- 1.Ilohiy sevgi.
- 2. Ota onaga muhabbat.
- 3. Muallimning oʻztalabasiga muhabbati.
- 4. Podshoning fuqarosiga muhabbati.
- 5. Ilm ma'rifatga muhabbat. U sevgini ham kamolot belgisi sifatida qaraydi.

Davoniy insondagi yomon xislatlar haqida gapirish bilan birga ularni bartaraf etishga ham maslahatlar beradi. Davoniyning ta'lim - tarbiyaga oid qarashlari hozirgi kunimiz uchun ham gʻoyat qimmatli va foydalidir.

Husayn Voiz Koshifiyning axloqiy qarashlari. Allomaning "Futuvvatnomai Sultoniy yoxud juvonmardlik tariqati" asarning axloqiy tarbiyada tutgan oʻrni.

XV asrning yirik olimlaridan biri Xusayn Voiz Koshifiy boʻlib, u ahlok, nujum mantiq, adabiyotshunoslik, riyoziyot, hisob, islom tarixi, ilohiyot, tarix, - musiqashunoslikda tasviriy san'at, tabobat ilmiga oid 200dan ortiq asar qoldirib SHarq ma'naviy madaniyatini rivojlantirishda muayyan oʻrinni egallaydi.

Xusayn Voiz Koshifiy tugʻilgan yili noma'lum boʻlib, taxminan 1440 yillarda Xuroson viloyatining Sabzavor shaxrining Bayxaqi qishlogʻida dunyoga kelgan deyiladi. U keyinchalik Jomiyning tavsiyasi bilan Xirotga keladi va shu yerda yashaydi. Xirotda u Navoiy bilan ham uchrashadi va u bilan doʻstona munosabatda boʻladi.Koshifiy Xurosonda Xusayn Boyqaroning voizi, ta'birchisi maslahatchisi sifatida shuhrat qozondi. U Qur'on va Hadis masalalarini sharhlab xalq orasida hurmate'tibor qozondi. Xusayn Voiz Koshifiyning «Ahloqi Muxsiniy», «Ahloqi Karim», «Anvari Suxayliy», «Javohirnoma», «Risola dar ilmi e'dod», va boshqa asarlari bizgacha yetib kelgan. Uning mashhur asari «Ahloqi Muxsiniy» uzoq vaqt yillar madrasalarda darslik sifatida oʻqitilgan, mazkur asar 40 bobdan iborat boʻlib, asosan ahloqiy tarbiyaga bagʻishlangan.

R.Maxmudov Koshifiyning ahloqiy gʻoyalariga insonni kamolga yetkazish maqsadida unda tarkib toptirish uchun zarur boʻlgan hislatlarni unga boʻlib turkumlashtiradi:

1.Komil inson (yetuk ahloqli inson) haqidagi fikrlarni an'anaga koʻra buyuk donishmandlar-xaqimlar, sarkardalar, shoxlar tilida bayon etadi va ularni adolatli, dono, oqil va kamtar inson sifatida ta'riflab, oʻzining komil inson haqidagi konsepsiyasini ilgari suradi.Koshifiy faqat podsholarnigina emas, balki har bir oddiy insonda ham eng olijanob hislatlar tarkib topishini istaydi. U oʻzining ijtimoiy-ahloqiy idealini yuzaga chiqarishda asosiy vosita deb ilm-ma'rifat va ahloqiy tarbiyanitushunadi. Koshifiy odobli insonni ahloqli deb tushunadi. Inson odobli, saxovatli, toʻgʻri, xalol, pok boʻlgandagina haqiqiy inson boʻlishi mumkin

deydi. Voiz Koshifiy insonparvarlik va halollikni eng yuksak insoniy fazilatlarlardan deb biladi. Koshifiy insonning eng yuksak xulq-atvor egasi boʻlishi uchun unga qoidaga amal qilishi zarurligini ilgari suradi.

Koshifiy asarlarida inson aqliga, aqliy tarbiyaga katta e'tibor beriladi. Koshifiyning ahloqiy qarashlari Qur'on va Hadislardagi qoidalari bilan bogʻliqdir. Uilgari surgan ahloqiy tushunchalar: yaxshilik yomonlik, adolat, burch, vijdon, or -nomus, baxt saodat kabilarni ta'riflab, har birini insonda shakllantirish yoʻllari va usullarini ham bayon etadi, ular tarkibiy qismlarigacha ajratib, ijtimoiy talab darajasida tushuntiradi, hamda asosiy mezonlarini ham koʻrsatib beradi. U ahloqiylikning asosiy mezonlai, insoniylik, adolatlilik, sof insoniy munosabatlarni biladi.

Koshifiyning «**Futuvvatnomai Sultoniy**» asari ham boshqa ta'limiyahloqiy asarlar qatorida ana shu javonmardlik ilmining qoida-nizomlarini ifoda etgan. Javonmardlikning ruknlari oʻn ikkita boʻlgan: oltitasi zoxiriy, oltitasi botiniy, botiniyga:

- 1.G'iybat bo'xton va yolg'ondan tilini tiyish.
- 2. Nojuya noma'lum so'zlardan qulog'ini berkitish.
- 3.Koʻrish nojoiz narsalardan koʻzini yumish.
- 4. Harom narsalardan qoʻlini tortish.
- Z.Borish man qilingan joylardan oyogʻini tortish.
- b. Harom ovqatdan tiyilish, zinodan saqlanish.

## Botiniy ruknlar:

- 1. Sahovat
- 2. Kamtarlik.
- 3.Qanoat.
- 4. Avf va maxorat.

5.Kibr va g'ururni tark etish.

Yuqoridagi pandnomalarning inson kamolotida oʻz oʻrni bor. SHarqshunos olim Bertels ham «Qobusnoma»ni, oʻta amaliyotga oid asar sifatida ta'riflagan. Bu fikr Xusayn Voiz Koshifiyning «Futuvvatnomai Sultoniy» asariga ham tegishlidir.Uning mundarijasi va mazmunida ham koʻrinib turibdiki, mazkur asar yoshlarni har tomonlama yetuk inson sifatida kamolga yetkazishda haqiqatdan amaliy ahamiyatga ega.

Koshifiy fanlar tasnifida ham kasb-xunar, ilmga katta e'tibor beradi. U ilm boylik orttirish uchun emas, balki hayot kechirish uchun zarurdir, deb tushuntiradi.CHunki ilm-doimiydir mol dunyo esa o'tkinchidir, haqikiy, dono, bilimli kishilar o'tkinchi narsalarga e'tibor bermaydilar devdi.

#### Nazorat savollari:

- 1.A.Navoiyning asarlarida tarbiya va insonparvarlik masalalari qanday yoritilgan?
- 2.A.Navoiyning maktab va madrasalar rivojiga qoʻshgan hissasi va oʻqituvchi (mudarisslar) toʻgʻrisidagi fikrlaridan keltiring.
  - 3. Abdurahmon Jomiyning pedagogik qarashlariga munosabatingiz.
  - 4. Jaloliddin Davoniyning axloqiy qarashlarini qanday izohlaysiz.
- 5."Axloqiy Jaloliy" asarining pedagogik fikrlar rivojidagi oʻrni haqida nimalar bilasiz?

## Foydalanilgan adabiyotlar ro'yxati:

- 1. Hoshimov K.Nishonova S, Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.Oʻquv qoʻllanma T.Oʻqituvchi 1996.
- 2. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. T. Oʻqituvchi1999.
- 3. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. T.Oʻqituvchi,2010.

#### 6-MAVZU:

## XVII ASRDAN XIX ASRNING BIRINCHI YARMIGACHA TARBIYA, MAKTAB VA PEDAGOGIK FIKRLAR RIVOJI

#### Reja:

- 1. Buxoro amirligi, Qoʻqon va Xiva xonliklarida ta'lim-tarbiya.
- 2. Maktab va madrasalarda ta'lim mazmuni.
- 3. Qizlar maktabi va unda ta'lim mazmuni
- 4. Munis Xorazmiyning "Savodi ta'lim" asari- husnixatga doir dastlabki qoʻllanma sifatida.
- 5. Muhammad Sodiq Qoshqariyning "Odob as-solihin" asari —yuksak ma'naviy —ahloqiy sifatlarni yorituvchi manba.

Tayanch tushunchalar: Buxoro amirligi, Qoʻqon va Xiva xonliklar, maktab, madrasalarda ta'lim mazmuni, qizlar maktabi "Savodi ta'lim" asari, "Odob assolihin" asari, Muhammad Sodiq Qoshgʻariy haqida bizgacha juda oz ma'lumot yetib kelgan. Lekin hozirgi paytda bizga ma'lum boʻlgan "Odob as-solihin" asarining oʻziyoq bizga uni mashhur pedagog olim sifatida tanitadi.

Oʻzbekiston mustaqilligi sharoitida sobiq Ittifoq davrida nashr etilgan oʻquv qoʻllanmalar va turli manbalarni oʻiganishda xolisona va tanqidiy yondashishni taqozo etmoqda. Milliy xususiyatlarimizni kamsitish, aholining jismoniy tarbiya va sport bilan shugʻullanishini ta'minlashda bir tomonlama yondashganlik hodisalari tanqidiy ravishda ifoda etilmagan. Sobiq ittifoq davrida Turkiston oʻlkasidagi tarixiy voqeliklar ataylab buzib koʻrsatildi. Chunki chor Rossiyasining bu oʻlkaga turli bahonalar bilan kirib kelishining asosiy sababi bosqinchilik edi. Rossiyaning bosqinchilik yurishi XIX asrning II yarmiga toʻgʻri keladi.

Tarixiy manbalardan ma'lumki, XVI asrdan – XIX asrning birinchi yarmigacha Oʻrta Osiyo hududi uchta xonlikka boʻlingan edi: Buhoro amirligi, Hiva va Qoʻqon xonliklari.

Buxoro xonligi. Xonlikda hokimiyat huquqi chegaralanmagan xonlar ixtiyorida boʻlib, jamiyat hayoti shariat qonunlariga asoslangan holda shakllantirilgan edi. Xonlikda shayxolislom katta mavqeyga ega boʻlgan. U eng yirik ruhoniy sud ishlarining sardori hisoblanib,



jamiyatning ma'naviy hayotini boshqargan. Undan keyingi oʻrinda qozikalon (oliy sud) turgan. Shuningdek, qoʻshin uchun alohida qozi tayinlangan.

Xonlikdagi qoʻshin tuzilishiga doir ayrim ma'lumotlarga koʻra, u asosan otliglardan tashkil topib, markaz, oʻng va chap qanotlarga bo'lingan. Markaz harbiy qismining oldingi safida bayroqdor jangchilar turgan. Rus manbalarining ko'rsatishicha, xonlik qo'shinida misdan 13 ta kichkina to'p, yetarli darajada porox bo'lgan. XVIII asrning oxirgi choragiga doir ma'lumotlarga qaraganda, xon 10 ming kishi atrofida qo'shin to'plash imkoniga ega edi. XIX asrning boshlarida cho'yandan vasalgan to'plardan fovdalanilgan. Mazkur asrning 30-villarida vollanma askarlarning soni 19 ming kishiga borib, turli shahar va harbiy istehkomlarda harbiy xizmatni o'taganlar. XIX asrning o'rtalarida esa, harbiy qismlarning soni ancha oshib, toʻplardan va miltiqlardan foydalanish nisbatan kuchayib bordi. Qo'shinda askarlarning soniga qarab yuzboshi va mingboshi singari harbiy lavozimlar mavjud edi. Umumiy qo'mondonlikni lashkarboshi ado etgan. Madaniy hayotda ham ancha ishlar qilingan. Xon saroyida nodir asarlarni o'z ichiga olgan diqqatga sazovordir. Misol kutubxonaning boʻlishi Abdulazizxon va Abdullaxonning kutubxonalarini koʻrsatish mumkin. Bu ilm-ma'rifat dargohida mohir xattotlar va musavvirlar ishlab nodir asarlarni tayyorlash va bezashga alohida ahamiyat berilgan. Adabiyot, tarix va boshqa fanlar sohasida qimmatli asarlar yaratilganligi ma'lum.

Xiva xonligi. Xonlik taxtida eng koʻp oʻtirgan xonlardan biri Sayid Muhammad Rahim II (1865-1910) boʻldi. Xonlikda davlat tuzilishi Buxoronikidan deyarli farq qilmagan. Xon huquqi chegaralanmagan holda davlatni boshqargan. Undan keyingi eng nufuzli lavozim vazir yoki



qushbegi hisoblanib, soliqlarni toʻplash va umuman xonning barcha topshiriqlarini bajarish bilan shugʻullangan. Shaharlarni hokimlar va ularning yordamchilari boʻlmish yuzboshilar va oqsoqollar idora qilganlar. Xonlik hayotida shayxulislom (oxun) va mufti salmoqli oʻrin egallagan.

Xonlikning qoʻshini asosan otliqlardan iborat boʻlib, unga lashkarboshi qoʻmondonlik qilgan. Askarlar tinchlik paytlarida dehqonchilik va boshqa kasblar bilan shugʻullanganlar. Bunday askarlikka yozilgan kishilar soni XIX asrning 30-yillarida 40 ming kishiga borgan.

Askarlik xizmatidagilar soliqlardan va jamoa ishlaridan ozod etilib, har bir kishi yurishda qatnashganligi uchun 5 oltin tanga olgan. Xonning xohishiga koʻra oʻzini koʻrsatgan harbiy lavozimdagilar 10, 20, 50,100 va undan koʻproq miqdorda oltin tanga olishgan. Biylarga 50 tangadan 100 tangagacha, yuzboshilarga 10 tangadan 20 tangagacha maosh tayinlangan.

Xon saroyida yaxshi qurollangan 1000 kishi xizmat qilgan. Qoʻshinning asosiy qismi qilich, oʻq-yoy va nayza bilan qurollangan. Oz miqdorda pilta miltiq va toʻplar bor edi. Unda oʻzbeklar bilan bir qatorda turkmanlar, qozoqlar va qoraqalpoqlar xizmat qilganlar. Xiva xonligining qoʻshini harbiy texnika jihatdan ancha orqada qolib ketgan edi.

Xonlikda madrasalar qurishga katta e'tibor qaratilgan. 14 madrasa bunyod etilgan. Mingdan ortia masjidlar din va xalq xizmatida edi. Maktablarda ham hayot qaynagan. Madrasalarning koʻpligi. savodxonlikning ancha yuqori darajada bo'lganligidan darak beradi. Xonlikda san'at sohasida ham olg'a siljishlar vuz berganligi haqida ma'lumotlar bor. Bu davrda Xiva xonligi uzoq va mashaqqatli yoʻlni bosib. sivosiv tomondan ko'proq o'zaro chiqishmovchiliklar va qonli urushlar girdobida havot kechirdi. XVIII asr va

Oro, dengal

XIX asrning birinchi yarmida xonlikda birmuncha qulay sharoit yuzaga kelgan boʻlsada, lekin fan va madaniyatning izchillik bilan rivojlanishiga

o'zaro yo'l urushlar yo'l bermadi.

Qoʻqon xonligi. Qoʻqon xonligidagi hokimiyatni boshqaruv tartiblari Buxoro va Xiva xonliklaridan deyarli farq qilmagan. Bu yerda ham xon cheklanmagan huquqga ega boʻlib, oʻzining xohish-irodasiga koʻra ish



yuritgan. Qoʻshinda mingboshi, beshyuzboshi, yuzboshi va oʻnboshi lavozimlari boʻlgan. Uning muayyan qismi muntazam xizmatni oʻtab, koʻpchiligi tinchlik paytida dehqonchilik, hunarmandchilik va boshqa ishlar bilan shugʻullangan. Harbiy xizmatni oʻtovchilarga bir ot va egarjabduq berilgan. Yuzboshi bir yilga — 147 soʻm, ellikboshiga — 98 soʻm, oʻnboshiga — 65 soʻm, oddiy sarbozga — 48 soʻm haq toʻlangan. Viloyatlardagi qoʻshin hokim tomonidan ta'minlangan, poytaxtdagisi hukumat zimmasida boʻlgan. Qoʻshin qilich, nayza, piltali miltiq va toʻplar bilan qurollangan boʻlib, harbiy mahorat ancha pastlashib ketgan edi. Ichki oʻzaro toʻqnashuvlar, ayniqsa, Buxoro xonligi bilan urushlar qoʻshinning tinkasini quritgandi.

XIX asr davomida qimmatli tarixiy asarlar yaratildi. 1822-yili Mirza Qalandar Isfaragiy tomonidan «Shohnoma» asari nihoyasiga yetkazildi. Bu manbada xonlikning tarixiga doir qiziqarli ma'lumotlar keltirilgan.



Xonlikda maktab-madrasalarda savod chiqarish bilan birga diniy va qisman dunyoviy fanlar boʻyicha mashgʻulotlar oʻtkazilgan. Ularda ta'lim va tarbiya olgan kishilar orasidan mashhur shoirlar, olimlar yetishib chiqqan.

Ijtimoiy-iqtisodiy taraqqiyot va uchta xonlikda yuzaga kelgan salbiy oʻzgarishlar ular oʻrtasidagi aloqalarning uzilishi, oʻzaro nizolar, tashqi kuchlarning ta'siri va ichki ziddiyatlar bilan bogʻliq boʻlgan. XIX asr boshida yuz bergan ma'lum iqtisodiy jonlanish Afgʻoniston, Eron, Xitoy, Misr va Rossiya bilan oʻrnatilgan iqtisodiy aloqalarga borib taqaladi. Xonliklarda tashqi mamlakatlar bilan iqtisodiy va diplomatik aloqalarni rivojlantirish bilan birga adabiyot, san'at, tarix va boshqa muhim ijtimoiy fanlar, me'morchilik va hunarmandchilik sohalari ravnaqiga katta e'tibor berilgan.

Xonliklarning ijtimoiy-siyosiy va madaniy hayotiga asketizm (yunoncha askesis - his-tuygʻular ta'siri va dunyoviy hayot tarzidan voz kechish da'vatiga tayangan diniy tamoyil) diniy aqidalariga asoslangan musulmon dini katta ta'sir koʻrsatib kelgan. Xonliklarda ta'lim tizimi faqat diniy oʻquv muassasalaridan iborat boʻlgan. Ta'lim muassasalarining asosiy turlariga boshlangʻich ma'lumot beradigan maktab hamda oʻrta va oliy diniy ta'lim beradigan madrasalar kirgan edi. Madrasalarda talabalar

diniy falsafa, arab tilining grammatikasi, musulmon huquqlari, mantiq ilmlarini oʻrganishgan. Maktab va madrasalarda jismoniy tarbiya darslari boʻlmagan. Jismoniy mashq bajarish, hatto serharakat oʻyinlar oʻynash ham ruxsat etilmagan.

Shunga qaramasdan, xalq oʻzlarining milliy oʻyinlarini tashkil qilishni davom ettirdi. Kurash, poyga, uloq, dorbozlik, akrobatika, harakatli oʻyinlar keng tarqaldi. Navroʻz, hosil bayrami va boshqa udumlariga bagʻishlangan xalq sayllari hamda katta toʻylarda polvonlarning bellashuvi, mohir chavandozlarning chaqqonligi, darboz oʻyinlari, arqon tortishish, tosh koʻtarish kabi oʻyin va namoyishlari hammani hayratga solar va juda qiziqarli boʻlgan.

Markaziy Osiyo hududida yashagan ajdodlarimizdan meros qolgan juda koʻp boy manbalar mavjud. Bunday tugamas boyliklar orasida jismoniy madaniyat alohida ahamiyat kasb etadi. Jismoniy madaniyat insonlami bolalikdan sogʻlom qilib oʻstirish, ularning jismoniy va madaniy kamolotini ravnaq toptirishi, sogʻlom turmush kechirish, mehnat qobiliyatini oshirish, uzoq umr koʻrishga koʻmaklashuvchi muayyan faoliyatdir. Bunda ajdodlarimizning ov qurollarini yasash, togʻ, daryo, choʻllarda vaxshiy hayvonlarni tutish uchun kuch-quvvat, epchillik, merganlikni oʻrganganlar. Bunda otda turib kamondan oʻq otish, nayza sanchish, kurashish, piyoda yugurish, toʻsiqlardan oʻtish, an'anaviy urfodatlar, ommaviy sayllarda harakatli oʻyinlarni tashkil qilish kabi murakkab mashqlarni bajaiganlar. Turli janglarda bu qurollardan mohirona foydalanganlar.

Xalq o'z udumlari va an'analarida kurash, ot o'yinlari, qilichbozlik, darboz, poyga va turli harakatli o'yinlardan foydalanganlar. Bu tadbirlar yoshlarni kuchli bo'lishi, Vatanni sevish, kasbni egallash va uddaburonlikka chorlagan.

Masjid va xonaqohlar qoshida ochilgan maktablarda faqat oʻgʻil bolalar oʻqitlgan. Qiz bolalar oʻz davrining oʻqimishli ayollari tomonidan uylarida ochilgan maktablarda oʻqitlgan. Ayol muallimani oʻlkaning turli hududlarida «otnoyi», «otinbibi», «bibiotn», «bibixalifa» deb ataganlar. Qizlar maktabi oʻgʻil bolalar maktablariga nisbatan ancha kam boʻlgan, koʻp hollarda maktabdorlarning, imomlarning xotinlari maktabdorlik qilgan. Qizlar maktabi haqida K.E.Bendrikov «Turkistonda xalq maorifi tarixidan ocherklar» asarida quyidagilami yozadi: «Qizlar ishqiy maktublarga berilmasinlar deb, qizlar maktabida yozuvga oʻrgatlmagan». Professor U.Dolimovning fikricha, bu soʻzlar haqiqatdan ancha yiroq.

O'zbek xalqi - o'tmishda eng ko'p shoiralar yetishtirgan xalq, agar yozuvga o'rgatlmaganida edi, podshohlar saroyiga mansub bo'lgan Gulbadanbegim, Zebunisobegim, Nodirabegimlarni qo'va bering, XIX oʻzida Uvaysiy, Mahzuna, Dilshodi Barno, Muazzamxon, Muattarxon, Anbar otin, Nozimaxon kabi oʻnlab mashhur shoiralar qaerdan yetishib chiqqan? Oʻrta Osiyoda faoliyat yuritgan qizlar maktabining yirik namoyondalaridan biri - Jahon Otin Uvaysiydir. O'zining butun faoliyat davomida xalqimiz orzu-umidlarini ro'yobga chiqarishga harakat qilgan Jahon otin xalqimizning oqila qizlarini tarbiyalash, goʻzal hayotga erishishning birdan-bir yoʻli deb oʻylab, oʻzining butun umrini yosh qizlarga ta'lim-tarbiya berish bagʻishladi.O ʻz maktabida qizlarga boshlang'ich ta'lim berar ekan, Jahon Otin ularning zehnini o'stirishga katta ahamiyat beradi. Otin o'z shogirdlariga savod oʻrgatibgina qolmay, ular orasidan iqtidorli qizlarni tanlab sharq sheriyat bilan tanishtiradi. Qizlarni nazm bo'stoniga yetaklaydi. Atoqli zullisonayn shoira Dilshodi Barno 50 yildan ortiq muallimalik qilib, qizlarga xat-savod o'rgatdi, tabiat nazm qizlarga sheriyat ilmidan dars berdi.Dilshod o'z maktabida yosh qizlarni tarbiyalar, ularga xat-savod o'rgatar va ularni chuqur bilim egasi qilib chiqarishga intilar edi. Shu bilan birga, yosh istedodli qizlarga oʻzbek, tojik mumtoz adabiyot namoyondalarining asarlarini ham o'rgatar va ularni nafosat ruhida tarbiyalab, o'z zamonasining ilg'or kishilari qilib yetishtirishga harakat qilgan.

# Munis Xorazmiyning «Savodi ta'lim» asari - husnixatga doir dastlabki qoʻllanma sifatida

Munis oʻz davrining yetuk murabbiy shoiri sifatida bolalarning savodxonligini va husnixatni yaxshilash yoʻlida koʻp izlanadi va yoshlarga husnixatdan ta'lim berib,«bilgancha surib qalamni har yon, ta'lim ishin aylar erdi oson»deydi. «Bilimning eshigi alifbe» deganlaridek, Munis ham ta'limdagi muvaffaqiyatlarning garovi savod ekanligini tushungan va shuning uchun «umumiy arqon» yozuv ilmini yaratishga bel bogʻlagan. Munisning «Savodi ta'lim» asari ana shu tarzda 1804-yil 6- dekabrda vujudga keladi. Mazkur risola nazariy ma'lumotlar va mashqlarni oʻz ichiga olgan. Risola ikki qismdan tarkib topgandir. U«Savodi ta'lim»ning nazariy qismida oʻzigacha mavjud boʻlgan. Bolalarga xat-savod oʻrgatuvchi risolalarning barcha nuqson va kamchiliklarini ochib tashlaydi

va eski risola bilan o'zi yaratayotgan risolani bir-biri bilan taqqoslab, eski risolaning

oʻsha kungi talablarga javob bera olmasligini ilmiy-nazariy jihatdan asoslab beradi. Risolaning ikkinchi qismida arab alifbosidagi har bir harfning yozilish uslubini ma'rifiy-didaktik nuqtai nazardan sodda qilib tushuntrishga harakat qiladi.

Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning «Odob as-solihin» asari - yuksak ma'naviy-axloqiy sifatlarni yorituvchi manba. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning «Odob as-solihin» («Yaxshi kishilar odobi») asari kundalik turmushimizda har kuni har daqiqada bilish zarur boʻlgan turmush odobiga oid xulq-odob qoidalarining majmuidir. Asar turkiy tilda yozilgan boʻlib, muqaddima, yetti bob va xotimadan iborat. Asarning muqaddimasida uning maqsadi sifatda insonga yaxshi xulq egallashi zarurligi takidlanadi va u odob qoidalarini egallab olmasa va yaxshi xulq bilan odobli va toza boʻlmasa, nafaqat oʻziga, balki butun dunyoga yomonlik tarqatadi, deydi va quyidagi masnaviyni keltiradi:

Adabsiz na o'zi uchun yomonlik qiladi,

Balki butun dunyoga oʻt qoʻyadi.

«Odob as-solihin» asarida bayon etlgan botniy va zohiriy qoidalar:

| 1. Salomlashish va ruxsat soʻrash odobi. |
|------------------------------------------|
| 2. Muloqot odobi.                        |
| 3. Uxlash va yoʻl yurish odobi.          |
| 4. Suhbatlashish odobi.                  |
| 5. Er-xotin odobi.                       |
| 6. Tozalik qoidalari.                    |
| 7. Mehmon kutish odobi.                  |
| 8. Ziyofat va ovqatlanish odobi.         |
| 9. Safar qoidalari.                      |

XVII-XIX asrlarda O'rta Osiyoda bir nechta turdagi ta'lim muassasalari (maktab, madrasa, qorixona, daloilxona, otinoyilar maktablari) mavjud edi. Ayniqsa Qo'qon, Toshkent, Buxoro kabi shaharlarda ularning soni tez ko'paygan.

Maktablar boshlang'ich ta'lim muassasasi hisoblanib, unda bolalarga yozish va o'qish o'rgatilgan, din haqida dastlabki ma'lumotlar berilgan. Madrasalar yuqori turuvchi o'quv muassasasi hisoblangan, qorixona va daloilxona («Daloil al-xayrot») quyi diniy xizmatchilarni tayyorlagan. XIX asrdagi Qo'qon xonlari arxivlarida beklar va xonlar saroylarida sag'ir (yetim)lar uchun ochilgan maktablar haqidagi ma'lumotlar saqlanib qolgan. Bunday maktablar davlat mablag'lari hisobiga faoliyat yuritgan.

### Maktab va madrasalarda ta'lim mazmuni

Maktablardagi ta'lim tizimi bir qancha bosqichli va puxta tashkil etilgani bois savod o'rganish ko'p vaqtni olar edi. Chunonchi, faqatgina alifboni o'rganishga 3-4 oydan bir yilgacha, ba'zida undan ham ko'p vaqt sarflanar edi. O'quvchilar dastlabki o'qish ko'nikmalarini egallaganlaridan so'ng «Haftiyak»ni (fors. "Qur'onning yettidan bir qismi") o'qishni boshlaganlar O'quvchilar «Haftiyak»ni tugatganlaridan so'ng «Chorkitob» (To'rt kitob)ni o'qishga kirishganlar. «Chor-kitob» fors-tojik tilida yozilgan bo'lib, uning birinchi qismida diniy marosimlar (tahorat olish, namoz o'qish, ro'za tutish va h.q.) she'riy usulda bayon etilgan, ikkinchi qismida yuqoridagi masalalar katexizis (izoh) shaklda ancha keng yoritilgan parchalar o'rin olgan. "Chor-kitob"ning "Musulmonlikning muhim masalalari" deb nomlangan uchinchi qismi o'quvchilarni shariatning asosiy ustuni -musulmon diniy huquqlari bilan tanishtirgan. Kitobning "Pandnoma" (Nasihat kitobi) deb nomlangan va XIII asrda yozilgan to'rtinchi qismida Qur'oni karimdan olingan odob-axloq masalalariga oid qoidalar she'riy shaklda bayon etilgan. Shundan so'ng o'quvchilar mutlaq din masalalariga bag'ishlangan "Sabotul ojizin" kitobini o'qishni boshlaganlar. Ushbu asar ko'pincha uning muallifining nomi bilan, ya'ni - "So'fi Olloyor" deb yuritiladi. Bu sof diniy asar bo'lib, unda diniy masalalar she'riy usulda bayon qilingan. Maktabni tamomlagan o'quychilar ta'limni dayom ettirish uchun madrasalarga kirganlar. Madrasa odatda ikki bo'limdan, ya'ni: quyi (ibādat al-'islām) va yuqori (mas'ola) bo'limlardan iborat bo'lgan. Lekin barcha madrasalarda ham bo'limlar nomlanmaganini gayd etish lozim. Masalan, Buxoro madrasalarida quyi bo'lim «mushkulāt» deb yuritilgan.

Birinchi bo'limda talabalar din ahlikomlarini o'rganganlar. Ikkinchi bo'limda esa – Qur'oni karimga muvofiq holda bayon etilgan islomning asosiy qonunlari o'qitilgan. Bundan tashqari, arab tilshunosligi, mantiq, tarix, she'r yozish ilmi, metafizika va boshqa fanlar ham o'qitilgan. Madrasalarda barcha mashgʻulotlar arab tilida olib borilgan.

Madrasa talabalarini shartli ravishda uchta kursga bo'lish mumkin.

Birinchi, ya'ni boshlang'ich kurs  $adn\bar{a}$  (quyi), ikkinchi kurs -avsat (o'rta) va uchinchi kurs -a'lo (yuqori) deb nomlangan. Biroq, kurslarning nomlari hamma madrasalarda ham bir xil bo'lmagan. Shu o'rinda bunday kurslarga ajratish faqat yirik madrasalarda mavjud bo'lgani, talabalar soni 20 kishiga yetmagan kichik madrasalarda esa talabalarning barchasi faqat bitta mudarrisga mashg'ulotga qatnaganlarini qayd etish lozim.

Madrasada darsni tashkil etish tartibi quyidagicha bo'lgan: bitta darslikdagi aynan bir bobni o'rganayotgan 10-15 nafar talaba bir sinf xonasiga to'planishgan va o'zlariga oqsoqol (sardor) saylab olishgan. Bu guruh «jamoa», uning oqsoqoli esa «qori jamoa» deb nomlangan. Darsni boshlash uchun oqsoqol mudarrisning huzuriga borar va undan mazkur guruh bilan mashg'ulot o'tkazish uchun izn so'rardi.

## Qizlar maktabi va unda ta'lim mazmuni

Masjid va xonaqohlar qoshida ochilgan maktablarda faqat o'g'il bolalar o'qitilgan. Qiz bolalar o'z davrining o'qimishli ayollari tomonidan uylarida ochilgan maktablarda o'qitilgan. Ayol muallimani o'lkaning turli hududlarida "otinoyi", "otinbibi", "bibiotin", "bibixalifa" deb ataganlar.

Atoqli zullisonayn shoira Dilshodi Barno 50 yildan ortiq muallimalik qilib, qizlarga xat-savod o'rgatdi, tab'i nazm qizlarga she'riyat ilmidan dars berdi. Dilshod o'z maktabida yosh qizlarni tarbiyalar, ularga xat-savod o'rgatar va ularni chuqur bilim egasi qilib chiqarishga intilar edi. Shu bilan birga, yosh iste'dodli qizlarga o'zbek, tojik mumtoz adabiyoti namoyondalarining asarlarini ham o'rgatar va ularni nafosat ruhida tarbiyalab, o'z zamonasining ilgʻor kishilari qilib yetishtirishga harakat qilgan.

XIX asr boshlarida Xiva xonligi tarixida oʻchmas iz qoldirgan buyuk insonlardan biri — Shermuhammad ibn Avazbiy mirob oʻgʻli Munis edi. 1778 yilda Xiva shahri yaqinidagi Qiyot qishlogʻida mirob oilasida tavallud topgan adib: "Men, Munis, Xivada yashovchi yuz toifasidan boʻlgan Amir Eshimbiyning avlodidandirman", deb yozgandi.

Uning bolalik va yoshlik yillari Qiyot qishlogʻida oʻtdi va ulgʻaygach, Xivadagi madrasalardan birida tahsil koʻrdi va ustozi Sayyid Eshonxoʻjadan saboq oldi. Arab, fors, turkiy xalqlar adabiyoti, shuningdek

klassik muzika hamda tarix fanini qunt bilan o'rgandi. U mohir hattot bo'lib kufiy, rayhoniy, xatti shikasta kabi xatlarni yaxshi bilgan. Uning otasi Avazbiy 1800 yilda vafot etgach, xon 22 yashar Shermuhammadni sarovga taklif qiladi, uni qazuv, qachuv, (suv xoʻjaligi) ishlari boʻyicha kotib, 1812 yilda amakisi Erniyozbek mirob o'lib, xon Munisni mamlakatni bosh mirobi qilib tayinlaydi. She'riyat olamida uning taxallusi Munis boʻlib, lugʻaviy ma'nosi "ulfat", "hamdam", "doʻst" demakdir. Nizomiydan tortib, to o'zi yashagan davrga qadar o'tgan so'z san'atkorlarining ijodi bilan oshno bo'lgan shoir, o'zining "Manga" radifli gʻazalida Nizomiy, Xisrav Dehlaviy ijodidan naqadar lazzatlanganligini, Sheroziy, Lutfiy asarlari orgali she'riyat boʻstoniga qadam Hofiz qoʻyganini, Firdavsiyning ijod bogʻida orom olganini, Anvariydan nur emib, Sa'diy va Jomiydan cheksiz bahramand bo'lganini, Bedilning ajoyib soʻzlaridan fayz topib, nihoyat buyuk Alisher Navoiy va Muhammad Fuzuliyni oʻziga homiy bilganini zoʻr mamnuniyat bilan qayd qiladi.

Qilsa hosid dahli bejo soʻz aro yoʻqtur gʻamim, Kim bu ma'nida Navoiy ruhi homiydur manga.

Shoir Navoiyni homiygina emas, balki oʻziga ustod (pir) deb angladi:

So'z ichra Navoiy jahongirdurur,

Munisga ma'oni yo'lida pirdurur.

Munis tez orada el-yurt hamda Xiva hukmdori Avaz inoq nazariga tushadi. 1804 yilda shoir alifbo sifatida foydalanish uchun "Savodi ta'lim" kitobini yozib tugatadi. Yana shu yili ijodi namunalarini "Munis ulushshoq" ("Oshiqlar doʻsti", 1804 yilda) degan nom bilan toʻplab, uni 1813 yilda 16 892 misradan iborat katta devonga aylantiradi. Ushbu asarda shoirning gʻazallari, muxammaslari, ruboiylari, mustazodlari, tuyuqlari, toʻrtlik va maxsus ikkilik baytlari mavjud boʻlib, bulardan tashqari devon oxiriga shoirning 1804 yilda nazm bilan yozib tamomlangan kalligrafiyaga oid "Savodi ta'lim" nomli asari ham ilova qilingan. Ushbu kichik risolada chiroyli xat yozish usullari bayon qilingan. Risola ikki qismdan iborat. Asarning birinchi qismida xat mashq qilishga tayyorgarlik va bu ish uchun kerakli asboblar toʻgʻrisida soʻz yuritiladi. Ikkinchi qismida esa, xat mashqi va uning usuli haqida amaliy yoʻl bilan ta'lim beriladi. Shoir oʻzining ushbu risolasi boshida kishilik jamiyatida yozuvning katta ahamiyatga ega ekanini qayd qilib, shunday bayon qiladi:

Soʻz mahzanining nishonasi ham, Ma'ni durining xazonasi ham, Har soʻzki, koʻnguldin oʻldi mavjud, Xat boʻlmasa boʻlgʻay erdi nobud. Oʻttiz yildan ortiq ijod qilgan adibning ota-bobolaridan meros boʻlib kelayotgan sulolaviy kasb miroblik haqida "Ornalar" nomli risolasi biz uchun nihoyatda qimmatlidir. Ushbu kitob tufayli biz vohada suvchilik kasbi, dehqonchilik tarixi, suv uchun boʻlgan urushlar tarixi bilan bogʻliq ijtimoiy siyosiy voqealardan xabardor boʻlamiz.

Xiva xoni Eltuzarxon (1804-1806) Munisga Xorazm tarixini bitishni topshirdi. Munis bu asarga "Firdavs-ul iqbol" ("Baxt bogʻi" yoki "Baxtsaodat bogʻi") deb nom qoʻydi. Asar Munis va jiyani Ogahiy qalamiga mansub boʻlib, u afsonaviy rivoyatdan boshlanib, 1825 yilgacha Xorazmda sodir boʻlgan tarixiy voqealarni oʻz ichiga oladi. Munis bu asarni yozib tugata olmagan, u qadim zamonlardan boshlab Muhammad Rahimxon (1806-1825) hukmronligining 7-yili, ya'ni 1813 yilgacha boʻlgan voqealarni yozib ulgirgan, 1813 yildan 1825 yilgacha boʻlgan voqelar Ogahiy qalamiga mansub boʻlib hijriy 1255 ( milodiy 1839) yili yozib tugallangan.

Asar Xiva xonligi hududida yashovchi oʻzbeklar, turkmanlar, qozoq va qoraqalpoq xalqlari tarixini aks ettiradi. Asarni mukammal nusxasi Munis va Ogahiy qoʻlyozmasiga mansub boʻlib 613 bet, asar Samarqand qogʻoziga, qora siyoh bilan nastaliq xatida yozilgan.

"Firdavs ul iqbol"ning mazkur nusxasi Rossiya Fanlar Akademiyasining, Sankt-Peterburg boʻlimida KP-938 raqami bilan saqlanmoqda, uni rus sharqshunosi A.Kun 1874 yilda topshirgan. Asar keyinchalik, 1856 yilda mulla Nurniyoz ibn mulla Muhammadniyoz tomonidan koʻchirilgan. Asarga 1879 yilda Muhammad Rizo oxund ibn Muhammad Karim devon tartib bergan.

Munis bu asarini Eltuzarxon davrida boshlagan, 1806 yilda u oʻz asarini Shergʻozixon davriga etkazganda, Buxoro xoni amir Haydar bilan boʻlgan urushda Eltuzarxon oʻladi, undan keyin u Muhammad Rahim I davrida bu asarni davom qildiradi. U bu davrning 7 yillik tarixini yozib tugatganidan keyin, bu ishni toʻxtatib, 1819 yilda u mashhur tarixchi Mirxondning "Ravzat-us-safo" ("Safo bogʻi") asarini oʻzbek tiliga tarjima qilishga kirishadi. Bu asarni ham birinchi boʻlimini tarjima qilib, ikkinchi boʻlimi ustida ishlay boshlaydi, lekin 1829 yilgi Olloqulixonning harbiy yurishi vaqtida vabo kasalligiga chalinib, Ahal-Taka vohasida dunyodan oʻtgan. Jasadi Xivaga keltirilib, Eski Qiyot qishlogʻidagi Mavlonbobo qabristonida maxsus barpo etilgan maqbaraga dafn qilingan.

O'z davrida Munis turkman shoiri Zeliliy (1800-1853) (Oloqulixon davrida zindonga tashlangan) va qozoqlarning Kichik juzi oqini (baxshi

shoiri) Mahambet (1800-1846) (Olloqulixon tomonidan saroyda qabul qilingan, lekin qarashlari toʻgʻri kelmagani uchun Xiva xonligidan chiqib ketgan) bilan ham fikr boʻlgan, ularning yuragi qoʻridan otilib chiqayotgan har bir nido yoki ishqiy she'rlarida vatanga va oʻz xalqiga muhabbat hissi, oʻzi yashagan zamonaga nisbatan norozilik fikrlari olgʻa suriladi: — haqsizlik, zulmga qarshi norozilik, adolat, xalqqa muhabbat, saxiylik, vafo, ma'rifatparvarlik, ilm-fanga homiylik, jaholatga qarshi kurash, insoniy fazilatlar ulugʻlangan. Masalan:

La'nat ul shoirg'akim, hirsu tama' tahrikidin Ko'rguzur har siflayu nokasga izhori madh. Munis Xorazmiy.

Kuch emas izzatni qora er etgan Kuch emas ulugʻlikka koʻtarib ketgan. Hurmat ham, isnod ham ushbu jahonda Kelar har insonga tutgan yoʻlidan...

Zeliliy.

Kimki tugʻulgandan chinakam botir, Gʻalaba hamisha unga hamroh, yor. Dunyo titratmoqqa qudrati qodir, Ahdiga hamisha qolar vafodor. Buning aksi boʻlar nomard, nobakor, Yoli va sagʻridan tanigin faqat Haqiqiy tulporni – poyi larzonni! Taxtidan yiqitar har qanday xonni Gʻazabga minsa gar butun mamlakat!

## Mahambet

Uch xalqning aziz shoirlari qadim Xiva shahrida 1827 yilda she'riyat oqshomida uchrashganlarida "Yanglig'" radifli gʻazallari bilan oʻzlarining ichki hissiyotlarini qogʻozga tushirganlar.

Dilda ishq borki, ziyo sochurman men sham yangligʻ, Porlabon zulmatga yoʻl ochurman men sham yangligʻ...

Munis.

Yosh seli va oʻt aro qoldi bu xasta yurak, Furqatingda oxiri oʻchurman men sham yangligʻ...

Zeliliy.

Kunduz tundan siyohroq boʻlur chehrang koʻrmasam, Qora gʻamlar bagʻriga koʻchurman men sham yangligʻ...

Mahambet.

Munisning she'rlar to'plami (devoni) o'zi hayot chog'ida va o'zidan keyin ham xivalik hattotlar tomonidan bir necha bor ko'chirilgan. Shu bilan birga 1875 yilda Xiva toshbosmaxonasida "Savodi ta'lim" risolasi bilan birga bosilgan.

Hozirgi vaqtda qabri Xiva yakinidagi Shayx Mavlon bobo qabristonida boʻlib, maqbarasi avlodlar tomonidan e'zozlanib, 1989, 1999

yillarda ta'mirlandi.

Muhammad Sodiq Qosh-gʻariyning "Odob as-solihin" asari — yuksak ma'naviy-axloqiy sifatlarni yorituvchi manba.

Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning "Odob as-solihin" ("Yaxshi kishilar odobi") asari kundalik turmushimizda har kuni har daqiqada bilish zarur boʻlgan turmush odobiga oid xulq-odob qoidalarining majmuidir. Asar turkiy tilda yozilgan boʻlib, muqaddima, yetti bob va xotimadan iborat.

Asarning muqaddimasida uning maqsadi sifatida insonga yaxshi xulq egallashi zarurligi ta'kidlanadi va u odob qoidalarini egallab olmasa va yaxshi xulq bilan odobli va toza bo'lmasa, nafaqat o'ziga, balki butun dunyoga yomonlik tarqatadi, deydi va quyidagi masnaviyni keltiradi:

Adabsiz na o'zi uchun yomonlik qiladi,

Balki butun dunyoga o't qo'yadi.

Muqaddimada asarning maqsadi ochib beriladi. Asarning yozilishidan koʻzda tutilgan maqsad borasida soʻz yuritilar ekan, insonning ijobiy hulq-atvorga ega boʻlishini taqozo etuvchi ijtimoiy zaruriyat mohiyati batafsil ochib beriladi. Asarda ilgari surilgan asosiy gʻoya — insonlarning ijobiy xulq-atvorga ega boʻlishlari jamiyatda ruhiy xotirjamlik va moddiy farovonlikni qaror toptiruvchi asosiy omil ekanligini asoslashdan iboratdir. Alloma mazkur gʻoya mohiyatini sharhlar ekan, inson odob-axloq qoidalarini egallay olmasa hamda ijobiy hulqatvori bilan muaddab (odobli) va muzazzab (toza) boʻlmasa, nafaqat oʻzi,

balki butun dunyoga yomonlik tarqatadi degan qarashni ilgari suradi. Ayni oʻrinda quyidagi masnaviyni keltiradi:

Beadab tanho va xudro dosht bad,

Balki otash dar xama ofoq zar.

(Adabsiz nafaqat oʻzi uchun yomonlik qiladi,

Balki butun dunyoga o't qo'yadi).

Shunday ekan, har bir inson ichki hamda tashqi odob qoidalarining mohiyatini toʻlaqonli ravishda anglab, ularga qat'iy amal qilishi zarur. Inson odob-axloq qoidalarining mohiyatidan qanday yoʻl va usullar orqali boxabar boʻlishi mumkin degan savolga javob berar ekan, alloma ular etuk mutafakkirlar tomonidan qimmatli, moʻtabar kitoblarda jam etganligi, mazkur kitoblarning mazmuni bilan tanishish orqali odob-axloq qoidalari va ularga amal qilish shartlari xususida muayyan ma'lumotlarga ega boʻlish imkoniyati mavjudligini alohida ta'kidlab oʻtadi. Asarda komil inson boʻlib etishishda kundalik hayot hamda amaliy turmushda oʻziga xos ahamiyat kasb etuvchi botiniy (ichki) va zohiriy (tashqi) odob-axloq qoidalari: salomlashish, ruxsat soʻrash, muloqot, uxlash, yoʻl yurish, mehmon kutish, ziyofat, ovqatlanish, shuningdek, er-xotin munosabatlarini yoʻlga qoʻyish odobi va ularga amal qilish shartlari borasida soʻz yuritiladi. Suhbat ahlining oʻzini tutishi, tozalik, ozodalik hamda safarga chiqish qoidalari ham asar mazmunining markaziy qismidan oʻrin olgan.

Birinchi bob salomlashish, koʻrishish, qoʻl olishish hamda ruxsat soʻrash qoidalari toʻgʻrisida ma'lumotlar berishga yoʻnaltirilgan boʻlib, mazkur bob toʻrt fasldan tashkil topgan.

Ma'lumki, Sharq xalqlari tomonidan tan olingan axloqiy qoidalarga koʻra biror kimsa oʻzgalar xonadoniga tashrif buyursa, eshikdan xonadon sohiblarining ruxsatsiz kirib boravermay, ma'lum qoidalarga rioya qilishi shart. Ana shu qoidalarning eng muhimlari deb, Muhammad Sodiq gʻoshgʻariy tashrif buyuruvchi kimsa oʻzining kelganligidan xonadon sohiblarini ogoh etishi (eshikni qoqishi yoki yoʻtalishi), ushbu choraga nisbatan ichkaridan javob berilgach kirishga ruxsat soʻrashi, soʻngra ichkariga kirishi kerakligi lozimligini bayon etadi.

Ikkinchi faslda esa salomlashish odobining oʻn ikki qoidasi borasida fikr yuritiladi. Mazkur oʻrinda salom berish va alik olish masalasida bugungi kunga qadar davom etib kelayotgan munozaraga nuqta qoʻyilgan. Muallifning fikriga koʻra, salom bermak sunnat, javobi farzu ayyondir. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning e'tirof etishicha, salom quyidagi holatlarda quyidagi kishilar tomonidan berilishi maqsadga muvofiqdir:

ulugʻ kichikka, otliq piyodaga, yuruvchi oʻltirguvchiga, ozchilik koʻpchilikka, xonaga kirib keluvchi, xona ichkarisida oʻtirgan kishilarga salom bergay", deb ta'kidlar ekan, bir kishi koʻpchilik oldiga kirib kelganda, birinchi boʻlib salom berishi, koʻpchilik esa baravar ovoz chiqarmasdan salomga alik olishi joizligiga alohida e'tiborni qaratadi. Allomaning salomlashish odobi xususidagi fikrlari bilan tanishar ekanmiz, ta'lim muassasalarida muallim sinf xonasi yoki auditoriyaga kirib kelganda, "Kim oldin salom berishi kerak?", degan muammoning echimini topgandek boʻlamiz.

Mazkur bobda yana salomlashishdagi hatti-harakatlar, jismonan zaif yoki bemor kishilar tomonidan amal qilinishi lozim boʻlgan, shuningdek, erkak va xotin-qizlar oʻrtasida kechuvchi salomlashish qoidalari, salom bermaslik va javob qaytarmaslik joiz deb topilgan holatlar borasida ham muhim tavsiyalar bayon etilganki, ushbu

Ikkinchi bobda uxlamoq, kiyim kiyish, yoʻl yurish odoblari haqida fikr yuritiladi. Masalan, uxlash oldidan eshiklarni mahkamlab yopish, idishlarning ogʻzini berkitish, oʻrnidagi koʻrpa-toʻshaklarni bir bora qoqib yozish, o'choqdagi olovni hamda chiroqni o'chirish, uxlaydigan o'rnini yumshoq qilmaslik, oʻng qoʻlga bir oz suyanib yotish tavsiya etiladiki, ushbu qoidalarning ahamiyati ularga rioya qilmaslik natijasida ro'y bergan noxush voqealar misolida ochib beriladi. Libos kiyish qoidalari ham xulqodob me'yorlarining tarkibiy qismi sanaladi. Bizga yaxshi ma'lumki, libos kiyish borasida ham ma'lum mezonlar qabul qilingan bo'lib, ularga amal qilish kishini noqulay vaziyatga tushib qolishdan saqlaydi. Muhammad Sodiq g'oshg'ariy ushbu bobda libos kiyish qoidalari va ularga amal qilish shartlari yuzasidan mulohazalarni ilgari suradi. Bu borada muallif kishilar tomonidan amal qilinishi o'ta muhim sanalgan mezonlar quyidagilar ekanligiga alohida urgʻu beradi: libos tanlashda kishining imkon darajasi, moddiy holati, mavqei, nasl-nasabi, yoshi, jinsi, shuningdek, joyi (geografik mintaga, shahar yoki qishloq, faoliyat turi va hokazolar) inobatga olinishi lozim. Tanlangan libosning qulayligi, faslga mos boʻlishi ham maqsadga muvofiqdir. Libosni toza tutish, o'ta darajada hashamdor boʻlgan liboslarni kiymaslik, yaxshi libos kiyganda manmanlik qilmaslik, kiymaydigan ortiqcha liboslarni muhtojlarga in'om qilish xususida berilgan tavsiyalar bugungi kunda ham oʻz ahamiyatini yoʻqotmagan.

Yoʻl yurish qoidalari ham har bir inson bilishi zarur boʻlgan qoidalardan biri boʻlib, muallif mazkur masalaga ham oʻz e'tiborini qaratadi. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning tavsiyalariga koʻra, yoʻl

yurganda atrofga alanglamaslik, jamoat joylarida esa boshqalarga xalal bermaslik, ularning hurmatini saqlash, hamrohlar ishtirokida yoʻl yurilayotgan boʻlsa, ularning yoshi, mavqei, salomatlik darajasini inobatga olish, yoʻlda tanish kishi uchrab qolsa, u bilan salomlashib, tez oʻtib ketish, agar zarur boʻlsa, yoʻl chetiga chiqib soʻzlashish, yoʻlda ogʻiz suvi yoki balgʻamni tupursa yuzini berkitish, uni oʻng tomonga yoki oldiga emas, chap tomoniga yoki orqaga tashlash, muhtojlarga duch kelib qolinsa, ularga yordam berish, kishilarga aziyat etkazadigan narsalarni yoʻldan olib tashlash, mazlumlarning gʻam-anduhlariga sherik boʻlib, ularga yordam koʻrsatish, kishilarning yaxshi amallarini ma'qullab, ularni yomon ishlardan qaytarish maqsadga muvofiq ekanligi bayon etiladiki, ushbu qoidalarni bilish katta-yu kichikka birdek zarurdir.

Uchinchi bobda suhbatlashish odobi borasida soʻz yuritiladi. Bizga yaxshi ma'lumki, suhbatlashish odobi va uning shartlariga amal qilish ijtimoiy munosabatlarning moʻtadil kechishini ta'minlovchi asosiy va oʻta muhim omillardan biri boʻlib, aksariyat mualliflar tomonidan yaratilgan hamda axloq-odob muammolariga bagʻishlangan asarlar mazmunidan alohida oʻrin olgan. «Odob as-solihin» asarida ham muallif suhbatlashish

odobi va uning oʻziga xos jihatlari borasida batafsil soʻz yuritadi.

Suhbatning yaxshi niyatlarga boy hamda beg'araz bo'lishi muhim Muayyan mavzularda tashkil etilayotgan suhbat (bahssanaladi. munozara)ga tanning tozaligiga erishgan, shuningdek, ogʻiz va tishlarni tozalagan holda pokiza libos bilan tashrif buyurish, suhbat ahlining birbirlariga hurmat va iltifot koʻrsatishlariga erishish, ulugʻlarga e'tiborini qaratish, O'tirish qoidalariga rioya etish, ahli suhbat kirganda va chiqqanda oʻrindan turish va ulugʻlarni yuqoriga oʻtkazish, beadab soʻzlar, vomon hatti-harakatlar hamda noo'rin iimlikdan saqlanish, barchaga yaxshi muomalada bo'lish, ularni izzat qilish, aksa kelsa og'zini to'sib, past ovozda, engil aksa urish, suhbat ahliga ish buyurmaslik, ularga beminnat xizmat ko'rsatish, do'st va notanishlarga bir xil ochiq chehra, go'zal hulq va odob bilan muomalada bo'lish, aka-ukalar, opasingillarning xatosini kechirish hamda ularning aybini yuzlariga solmaslik, agar joiz bo'lsa ularga boshqalarning e'tiboridan chetda nasihat qilish, suhbat jarayonida ishtirok etayotgan biror kishining vomon qiligʻi yoki qabih fe'liga baho bermaslik, zaruriyat yuzaga kelgan holda uni suhbatdan chetlatish chora-tadbirini koʻrish va hokazo kabi odob-axloq qoidalariga rioya etish har bir kishining insoniy burchi ekanligini ta'kidlab o'tadi.

Ahli suhbatga noloyiq hatti-harakatlardan qochish maqsadida suhbat ishtirokchilarining xotirjamligini buzgan kimsaga oʻz xatti-harakatlarining

nooʻrinligini imo-ishora bilan tushuntirish, u oʻzini oʻnglab ololmasa zarur holatda uni davradan chetlatish, mazkur chora-tadbirni ortiqcha shov-shuvsiz amalga oshirish, suhbat chogʻida pinakka ketmaslik, oʻzini oʻzgalardan yuqori tutmaslik, suhbatdoshning soʻzini boʻlmaslik, sukut saqlashda ham ma'lum me'yorlarga amal qilish, ortiqcha takallufga yoʻl qoʻymaslik, hamsuhbati bilan bahs qilmaslik, ammo tortishish mumkinligi, gʻazab kelganda uni toʻxtata olish, ortiqcha qiziqchilik, hazil-mutoyiba, xushomadgoʻylik qilmaslik, bu borada me'yordan chetga chiqmaslik, oʻzgalarning shaxsiyatini kamsituvchi laqablarni tilga olmaslik, davra ishtirokchilari orasida bir-biri bilan pinhona va boshqalar tushunmaydigan tilda pichirmaslik, pinhona soʻzlashayotgan hamrohlarning soʻzlariga quloq solmaslik kabi qoidalarning mohiyati asar mazmuni orqali toʻlaqonli yoritilib beriladiki, ulardan xabardor boʻlish har bir kishi uchun oʻta muhimdir. Asarda ilgari surilgan er va xotin oʻrtasida tashkil etiluvchi munosabatlar odobiga oid qarashlar ham alohida diqqatga sazovordir.

Mazkur oʻrinda quyidagi fikrlar ilgari suriladi: uylanadigan yigit nikohdan oldin oʻzi uylanmoqchi boʻlgan qizni koʻrmogʻi, uylanadigan qizning bokira boʻlishi, shuningdek, toʻrt narsa: umrda, qomatda, molda va nasabda erdan past va uch narsa: husnu jamolda, hulq (odob)da hamda iffatda erdan yuqori boʻlishi zarurligi muallif tomonidan alohida ta'kidlanadi. Yuqorida qayd etilgan fikrlarning ahamiyati amaliy turmushda oʻz isbotini topgan boʻlib, ularni bilish hamda mazkur fikrlarga amal qilish oilalarda tinchlik-totuvlik, farovonlik va xotirjamlikning barqaror boʻlishini kafolatlovchi omillar boʻlib xizmat qiladi.

Er kishi xotiniga yaxshi muomala qilish, uni behuda gʻazablantirmasligi, oliyjanob boʻlishi, alohida muruvvat koʻrsatishi, havoyi nafs balosidan saqlanishi, agar ayol jabr va sitam koʻrsatsa, unga avval nasihat qilib, xatti-harakatlarining nojoizligini tushuntirishi, agar u ushbu chora-tadbirdan soʻng yaxshi tomonga yuz tutsa, uni avf etishi maqsadga muvofiq ekanligi borasidagi qarashlar bayon etiladi.

Asarda, shuningdek, ayol kishining oiladagi oʻrni va burchlari yuzasidan ham bir qator fikr-mulohazalar bayon etiladi. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning nuqtai nazariga koʻra, ayol kishining oiladagi eng muhim burchi quyidagilardan iboratdir: xotin erining ruxsatisiz hech joyga bormasligi va hech kimni uyiga keltirmasligi, erining mol-dunyosini sarf etmasligi, oʻz zimmasidagi mas'uliyatlarni oqilona bajarishi, eri xursand boʻlsa - xursand, gʻamgin boʻlsa - gʻamgin boʻlishi, erining topishtutishiga qanoat qilishi, er vafot etganda motam tutib, marhumning ruhini

pok saqlashi va hokazolar. Yuqorida tilga olingan pandlar bugungi kunda ham dolzarb ahamiyat kasb etadi. Muhammad Sodiq Qoshgʻariy "Odob as-solihin" asarida, kasal holini soʻrash, ta'ziya va musibat odoblari haqida ham fikr yuritadi. Ushbu holatlarda amal qilinadigan qoidalar mohiyatidan xabardor boʻlish ham har bir kishi uchun foydadan holi boʻlmaydi.

Bemor holini soʻrash qarindosh-urugʻ, qoʻni-qoʻshni, yoru birodar, shuningdek, doʻst uchun farz ekanligi, bemorning millati va diniy e'tiqodidan qat'iy nazar, uning yoniga ochiq yuz bilan kirish, unga koʻnglini koʻtaruvchi soʻzlar bilan murojaat qilish, bemor oldiga bashang kiyinib yoki kir libosda bormaslik, bemor yotgan xonaga kulib kirib, uning bosh tomoniga yaqin oʻtirish, koʻp soʻzlanishib bemorni toliqtirib qoʻymaslik, qoʻlni peshonasiga qoʻyib hol soʻrash, bemorni kun yoki kunora kelib toliqtirib qoʻymaslik, bemorning koʻngli tilaydigan narsalarni soʻrab-surishtirib, ularni topib kelish, ammo bemorning muolajasida uni harom narsalardan saqlash, bemor oldida koʻp oʻtirmaslik, agar bemor oldida uzoq vaqt qolish zaruriyati yuzaga kelsa, uning koʻngliga yoqadigan, xush keladigan soʻzlar yoki hikoyatlardan soʻzlab oʻtirish maqsadga muvofiq ekanligiga alohida urgʻu beradi.

Oʻz navbatida bemorning kasalidan nolishi mumkin emasligi, ogʻir dardga chalinganda oʻziga oʻlim tilamasdan umr tilashi, dardi ogʻirlasha boshlaganini sezganda gunohlaridan tavba qilib, oʻzgalar hamda qarindosh-urugʻ, qoʻni-qoʻshni, yoru birodar hamda farzandlar oldidagi qarzlarini ado etib, farzandlari, qarindosh-urugʻi va doʻstlaridan rozirizolik soʻrashi, vasiyat qilish, shuningdek, ularga sabr-qanoat tilashi eng muhim qoidalar ekanligi ta'kidlanadi. Asarda musibat odoblari xususida ham bir qator fikrlar bayon etilganki, ushbu qoidalardan xabardor boʻlish, kishilar, shu jumladan, yoshlar uchun ham zarurdir.

SHu oʻrinda muallif qabrlarni ziyorat etish odobiga ham toʻxtalib oʻtadi. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning e'tirof etishicha, qabrlarni ziyorat etish odobi quyidagilardan iboratdir: qabristonni tonggi ziyorat qilish koʻproq erkaklarga mansub, ota-onaning qabrlarini ziyorat qilish xotinlarga ham ijozat etiladi. Qabrlarni oyoq osti qilmaslik, qabr ustida oʻtirmaslik kabi holatlar ham qabristonlarni ziyorat qilish odobining muhim unsurlari ekanligi koʻrsatilib oʻtiladi.

Asarda ziyofat uyushtirish va mehmon kutish odobi borasida ham koʻpgina ibratli fikrlar bayon etiladi. Xususan, mehmondorchilik odobi yuzasidan quyidagi fikrlar ifoda etiladi: mehmondorchilikka kishining boyligi, mavqei yoki mansabiga qaramay, hammaning baravar chaqirish,

oila a'zolarini ham ajratmaslik, mehmonning izzat-hurmatini joyiga qoʻyish, lekin uch kundan soʻng ortiqcha takalluf koʻrsatmaslik, dabdaba qilmaslik, mehmon uchun uyni ortiqcha bezamaslik, lekin, ozoda va toza koʻrpa-toʻshaklardan foydalanish, dasturxon tuzashda isrofgarchilikka yoʻl qoʻymaslik, dasturxonga taom qoʻyilganda avval mezbonning taomga qoʻl uzatishi, mehmondan oldin taomdan qoʻl tortmasligi, mehmonga nisbatan ortiqcha takalluf qilavermaslik, imkoni boʻlsa lazzatli va latif taomlar tayyorlab mehmonning koʻnglini olish kabi qoidalarning mohiyati ochib beriladi

#### Nazorat savollari:

- 1. XVII—XVIII asrlarda va XIX asrning birinchi yarmida Movarounnahrda qanday ijtimoiy-siyosiy oʻzgarishlar yuz berdi?
  - 2. Xonliklar davridagi ilm-fan, ta'lim-tarbiyadagi o'zgarishlar haqida gapiring.
- 3. Mazkur davrda ayollar maktabida ta'lim tizimi va mazmuni haqida soʻzlab bering.
  - 4. Jahon otin Uvaysiyning qizlar maktabida ta'lim mazmuni qanday bo'lgan?
- 5. Muhammad Sodiq Qoshgʻariyning "Odob as-solihin" asarining mazmunini soʻzlab bering.
- 6. "Odob as-solihin" asaridan oʻzingiz uchun qanday saboq oldingiz (kichik insho yozing).
  - 7. Oʻrta Osiyoda qanqay xoniiklar mavjud boʻlgan?
- 8. Oʻrta Osiyoda xoniiklar davrida qanday ta'lim muassasalari faoliyat koʻrsatgan?
  - 9. Oʻrta Osiyoda xoniiklar davrida qurilgan qanday madrasalami bilasiz?
  - 10. Oʻrta Osiyoda qizlar maktabini ochgan qaysi otinlami bilasiz?
- 11. Tarix fanidan olgan bilimlaringizga asoslanib, madrasalardagi oʻqitish tizimi haqida qanday fikrlami bayon eta olasiz?
- 12. Quyida keltirilgan jadval bilan tanishing va koʻrsatilgan ta'lim muassasalaridagi oʻqitish mazmunini qisqacha bayon eting;

# Foydalanilgan adabiyotlar roʻyxati:

- 1.M.X.Toxtaxodjaevaning umumiy tahriri ostida. Pedagogika darslik.T.Oʻzbekiston faylasuflari Milliy jamiyati, 2010.
- 2. Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. "A.Navoiy nomidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi 2001.
- 3. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. T.Oʻqituvchi,2010.

## 7-MAVZU:.

# XIX ASRNING 2-YARMI XX ASR BOSHLARIDA TURKISTON OʻLKASIDA TARBIYA, MAKTAB VA PEDAGOGIK FIKRLAR

## Reja:

- 1.XIX asrning 2-yarmida Turkistonda maktablar tizimi
- 2. Chor Rossiyasining ta'lim siyosati. Turkistonda maktablar tizimi.
- 3. V.P.Nalivkinning ta'lim rivojidagi xizmati.Turkistonda rus maktablarini ochilishi.
  - 4. Yerlik aholi uchun rus-tuzem maktablarining tashkil etilishi.
  - 5. Turkistonda jadidchilik harakati. Yangi usul maktablarining ochilishi.
- 6.Maxmudxoʻja Behbudiy, Munavvar Qori,Abdulla Avloniy,Abduqodir Shakuriylarning yangi usul maktablarini tashkil etishdagi ma'rifatparvarlik xizmatlari.

Tayanch soʻzlar: diniy-tarbiya, yangi usul maktablari, tavsifi, notiqlik, mahorati, tafakkur, ong mahsuli, siyosat.

XIX asrning oxiri va XX asr boshlarida rus chorizmi Oʻrta Osiyoni zabt etdi va u yerda mustamlaka tartibini oʻrnatdi. Chor hukumati mustamlakachilik siyosatini amalga oshirish bilan birga maorif matbuot, adabiyotni yuksaltirishga qarshi qaratilgan tadbirlar koʻrdi, ozodlik, erkinlik, shuningdek dunyoviy bilim gʻoyalari bilan sugʻorilgan taraqqiyparvarlik oqimiga qarshi kurashdi.

Mazkur davrda oʻzbekiston xududida umuman, 400 dan ortiq, ya'ni Turkiston oʻlkasida 313, Buxoro amirligida103, Xivada 8 ta madrasa ishlagan.

Har bir qishlokda esa machit boʻlib, har bir machit qoshida albatta maktab boʻlgan. Shaharning har bir mahallasida, har bir qishloqda maktab boʻlib, machit domlasi bolalarni oʻqitgan. Maktabda avval "xaftiyak", keyin «Qur'on» yodlanardi, soʻng «Chor kitob»ga tushilardi.

«Chor kitob» 4 boʻlimdan iborat boʻlib 1- boʻlim - xaq - xudoning nomlari tushuntirilardi, din qoidalari, tahorat, namoz bayon etiladi, ikkinchisi vijdon-e'tiqodni anglash, uchinchi boʻlimda kalomi nabi - rivoyatlar baxs etilgan. Bu kitob nazm va nasrda fors tilida yozilgan. Maktablarda Xofiz, Alisher Navoiy, Bedil, Soʻfi Olloyor oʻrganilar edi.

Maktabni bitirgandan soʻng bir qism talabalar madrasaga kira olardilar.

Madrasa – Oʻrta Osiyoda IX asrda paydo boʻlgan oliy diniy maktab. Uning oʻquv rejalari vaqt va sharoitga qarab oʻzgarib turgan. Masalan XV asrning 30-40-yillarida - Samarqand va Xirot madrasalarida dunyoviy bilimlar: matematika, astronomiya, musiqa va hokazolar ham oʻqitilgan.

Madrasa uch boʻlimdan iborat boʻlgan: 1-boʻlimda musulmon diniy ilmlari bayon qilingan kitob-arab tili va qonunchilik oʻrgatilar edi. Bu bilim talabasi 9-10 yil oʻqigan.

2-boʻlimda qonunchilik, ilohiyot, mushqilot-mantiq, arab tili grammatikasi, notiqlik mahorati oʻrgatilgan. Unda 7-8 yil oʻqishgan.

Uchinchi bo'limda ilohiyot, qonunchilik, kalom o'qitilgan. Qonunchilik kursida geografiya va arifmetikadan ba'zi ma'lumotlar berilgan. Madrasadan mudarrislar, mutavallilar, qozilar, imomlar yetishib chiqqan.

1900-yilda Turkiston oʻlkasidagi 313 madrasada 7052 kishi oʻqigan (Buxoro (103) va Xivadagi (8) madrasadan tashqari).Qur'on bilan birga shariat ham keng oʻrganiladi. Shariat -diniy yuridik qonun boʻlib, shaxsiy oilaviy, huquq jinoiy va davlat huquqi oʻrganilgan.

O'sha davrda har bir hunar uchun 40 dan ortiq risola-nizom ishlab chiqargan. Bu hunar o'rganuvchilar uchun qonun edi.

XIX asrning 80-yillarida Turkistonda mahalliy aholi uchun rus maktablari ochila boshladi. Asta-sekin rus-tub joy maktablari ham tashkil etila boshlandi. V.P.Nalivkin mazkur maktablarning ilk tashkilotchisi va birinchi oʻqituvchilardan edi. Shuningdek rus ziyolilaridan tashqari mahalliy aholidan ham oʻqituvchilar yetishib chiqib, maktab va madrasalarda oʻquv rejalari isloh qilina boshlandi. Aliasqar Kalinin oʻquv xrestomatiyasini tuzadi.1900 yilda Joʻravoy qori Buxoroning Poʻstin doʻzon qishlogʻida maktab ochdi. Lekin bular yaxshi natija bermadi.Rustub joy maktablari oʻquvchilari uchun oʻzbek tilida chiqarilgan birinchi darslik «Ustozi avval» Rasulxoji Said Azizov tomonidan yozildi. Bu koʻp yillar davomida darslik sifatida oʻqitilib kelib, Oʻzbekistonda yangi voqea boʻlgan.

Bundan tashqari mahalliy millat bolalari gimnaziyalarga jalb etildi. Lekin gimnaziyalardagi mahalliy oʻgʻil-qizlar 2-3 %ni tashkil etar edi. 1879 yil Toshkentda oʻqituvchilar seminariyasi ochiladi. Chorizm mahalliy aholining ruslashishiga toʻsiq boʻladigan har qanday ilgʻor narsani ta'qiqladi.

Ahmad Donish, Furqat, Muqimiy kabi ilgʻor kishilar Markaziy Osiyoning madaniy, xoʻjalik jihatdan rivojlanishi uchun faol kurash olib bordilar.Ahmad Donish Buxoro amiri elchisi, kotib va oʻrinbosari sifatida bir necha bor Rossiyaga safar qilib, bu davrda Sharq va Garb madaniyatlarini chuqur oʻrgandi. U oʻz vaqtida vataniga qaytib kelgach, davlat boshqarmasi va maktab ta'limida islohotlar qilishga urindi.Uning «Bolalarga hunar va mashgʻulotlarning foydasi haqida nasixat» kitobida («Navodirul vaqoe) pedagogikaga oid fikrlar bayon etilgan. Bunda bolalarning

- bilim va hunar egallashi:
- bilimni ongli suratda bilib olishi;
- axloqiy tarbiya vazifalari;
- ota-onalarning bolalarga zulm o'tkazishi, erkinlik, mustaqillik bermasligiga qarshi chiqdi;

XIX asrning oxiri XX asr boshlarida Musulmon maktablarini isloh qilish harakati boshlanib ketdi. Bu harakat jadidizm (arabcha «jadid» soʻzidan olingan boʻlib «yangi» degan ma'noni bildiradi). Ularning maktablari «Yangi usul maktablari» deyilardi. Bu maktablarda bolalar partalarda oʻtirar edi, sinf doskasi, dars jadvali tartib berildi.

Ta'lim mazmuni ham o'zgardi, tabiiy fanlar joriy qilindi, ona tilida darslik va qo'llanmalar yaratildi, zamonaviy o'qitish metodlari qo'llana boshlandi. Kattalar uchun rus kursini o'qitish o'tgan asrning 80 yillarining boshlarida Toshkentda ikkita, Qo'qonda bitta ochildi.

Rus - tuzem va yangi maktablari keyinchalik Oʻzbekistonda sobiq sovet maktablarini tashkil etishga zamin boʻldi. Masalan, Toshkentdagi Navoiy nomidagi II bosqich 6 yillik birinchi oʻzbek maktabi, rus - tubjoy maktabi, Narimonov nomidagi Toshkent shahar pedagogika texnikumi tashkil etildi. Shuningdek, asrimiz boshida Toshkentda hunar maktabi, gidrotexnika maktabi bor edi. Bu maktablar keyinchalik hunar-texnika maktablariga asos boʻldilar.

Yangi usul maktabini "rushdiya" deb atashardi. Bunday maktablar, Toshkent, Qoʻqon, Samarqand, Toʻqmoqda bittadan bor edi. Qolganlarini «ibtidoiya» deyilardi. Unda bolalar 4 yil oʻqitilar edi. Toshkent va Qoʻqonda qizlar yangi usul maktabi ham ochildi.1908-1917 yillarda esa chorizm Turkistondagi maktablarni ruslashtirish siyosatini olib bordi. 1908 yildan yangi usul maktablariga qarshi kurash boshlandi. 1911 yilga kelib, 50 ga yaqin maktab yopildi.

1917 yildan tovush usuli bilan oʻqitish metodiga asoslangan sinf-dars tizimidagi maktablar paydo boʻldi: ya'ni, usul maktablarida faqat maxalliy millat oʻqituvchilari dars berishi zarur edi.

Yangi usul maktablari tarafdorlarini «jadid»lar, panturkistlar deb ta'qib qildilar.

«Yangi usul» yoki «usuli jadid» maktabining asoschisi Ismoilbek Gʻaspirali boʻlib, u butun faoliyatini turkiy xalqlarining ravnaqi va

taraqqiyotiga bagʻishladi.

Oʻzbekistonda uning izdoshlari koʻpaydi. Fayzulla Xoʻjaev, Isoqxon Ibrat, Saidrasul Aziziy, Soʻfizoda, Maxmudxoʻja Behbudiy, Abdulqodir Shakuriy, Munavvar Qori Abdurashidxonov, Ismatulla Rahmatullayev Abdurauf Fitrat, X.H.Niyoziylar jadidchilik harakatining dargʻalari boʻlib, ular istiqlol uchun, millatimizning ilm-ma'rifatda dunyoning taraqqiy etgan millatlari qatorida turishi uchun harakat qildilar.

Lekin mazkur davrda Turkiston oʻlkasida pedagogik fikrlarning rivojlanishini Furqat, Anbar otin, Saidaxmad Siddiqiy va boshqalarsiz tasavvur etish qiyin.Furqatning (1858-1909) xizmati shundaki, u jamiyatdagi ilgʻor gʻoyalarni hayotga tadbiq etishga harakat qilgan. «Turkiston»dagi taraqqiyotparvar ijtimoiy-falsafiy tafakkurning yorqin namoyondasi boʻlgan. Dunyoviy bilimlar va madaniyatining otashin tarafdori va tashkilotchisi, oʻz mamlakatining ilmiy va texnika taraqqiyoti uchun shijoat bilan kurashuvchi inson sifatida uning oʻz oʻrni bor.

XIX asr oxiri va XX asr boshlarida Oʻzbekistondagi taraqqiyparvar, ijtimoiy-falsafiy tafakkurning rivojlanishini Furqatsiz, uning ijodisiz

tasavvur etib boʻlmaydi.

Furqat Oʻzbekistonda ta'limning yangi tizimini joriy etish kerakligini targʻib qildi.«Gimnaziya», «Ilm xosiyati»,«Vistavka xususida», «Konsert xususida», "Suvorov haqida" asarlari shular jumlasidandir. U oʻzbek bolalariga musiqa oʻrgatishni juda istar edi. Lekin mustabid davrda Furqat bu orzulariga erisha olmadi.Saidaxmad Siddiqiy (1864-1927) hunarmanddehqon oilasida tugʻilgan. Avval eski maktabda, soʻng rus-tubjoy maktabida oʻqiydi.

U Evropa va Osiyoga, Rossiyaga sayohat qiladi. Samarqandga qaytgach (1903) til oʻrganish bilan shugʻullanadi, dehqon va hunarmand bolalari uchun maktab ochadi. Bu maktab rus maktablariga oʻxshar edi. Soʻng kattalar uchun ham savodsizlikni tugatish kurslari ochildi- 1914 iilda maktab uchun oʻquv qoʻllanmalari, darslik va jurnallar sotiladigan «Zarafshon» nomli magazin ochadi. U oʻzbek va tojik tillarida she'rlar yozar edi.

Siddiqiy Oʻzbekiston va Tojikistonda ilgʻor pedagogik fikrlarni rivojlantirishga katta hissa qoʻshgan.

U Oʻzbekistonda pedagogika tarixiga oid katta ishlar olib boradi. Siddiqiy Samarqandda emas, viloyat qishloqlarida ham yangi usul maktablari ochadi, yangicha oʻqitish metodlarini yaratadi, shuningdek tabiatshunoslik, geografiya darslarini tabiatni 15 oyida, ochiq havoda oʻtkazib, ta'lim jarayonida undan foydalanish usullarini ishlab chiqadi. Chet el madaniyati va adabiyoti bilan oʻquvchilarni tanishtirishga katta e'tibor beradi.

Anbar otin (1870-1915) oʻzbek shoirasi va ma'rifatparvari. Oʻzbek va tojik tillarida she'rlar yozgan. U 1870 yil Qoʻqonda Farmonqul degan ilgʻor kishi oilasida tugʻilgan. Ma'lumotni Dilshod otin (Barno)dan oladi. U maktabda tarix, adabiyotni oʻrganadi, she'rlar yozadi. Soʻng oʻzi ham darslar beradi. U qizlarga odob qoidalari, she'r tuzilishi, yuksak axloqiy malakalar hosil qilish qoidalarini oʻrgatadi. Uning butun hayoti she'riyat bilan bogʻliq. Ularda ma'rifiy gʻoyalar ilgari suriladi. Anbar otin ma'rifatgina shaxs erkinligini shakllantirishini biladi. Uning Furqatga yozgan she'riy maktubida yangi usul maktablarini ochish hakidagi takliflari bayon etilgan. Anbar otin devon ham tuzgan. Anbar Otinning dunyoqarashini, falsafiy tafakkurini oʻzida mujassamlashtirgan asari - «Qarolar falsafasi»dir. Asar kirish va 4 qismdan iborat. Har bir faslda shoira oʻzining ijtimoiy-qarashlarini bayon qiladi, ayollar taqdiri haqida yozadi.

Mahmudxo'ja Behbudiy (1875-1919) yozuvchi, jurnalist, jamoat arbobi, ma'rifatparvar. U maktabni bitirgach, madrasada o'qiydi. Lekin bitirmasdan mehnat faoliyatini boshlaydi. Arabiston, Misr, Turkiya, Rossiyaga sayohat qiladi. 1903-1904 yillari oʻzbek va tojik tillarida «Muntaxabi joʻgʻrofiya» («Qisqacha umumiy geografiya») asarini, yangi usul maktablari uchun«Kitob ul-atfol» («Bolalar uchun kitob»), «Muxtasari tarixi islom» («Islomning qisqacha tarixi»), «Amaliyoti jo'g'rofiyasiga kirish», «Rossiyaning islom», «Aholi geografiyasi»ni yozadi. Shakuriyning qishlogʻidagi yangi usul maktabini 1908 yil Samarqandga o'z hovlisiga ko'chirib keladi. «Behbudiy nashriyoti»ni tashkil etib, darsliklar, «Turkiston, Buxoro, Xiva xaritasi»ni bosib chiqaradi. «Samarqand» gazetasi, «Oyina» jurnalini nashr etadi.U xalqni ilm - ma'rifatni egallashga chaqiradi, ayollarning ilm olish kerakligini ilgari suradi, yangi usul maktabini ochish dunyoviy fanlarni oʻqitishni targʻib qiladi.

Behbudiy 1918 yil «Musulmon ishchi va dehqon shoʻrosi»ning maorif komissari qilib tayinlanadi. Shundan soʻng oʻquv rejalari tuzish,

yangi darsliklar yaratish, oʻqituvchilar kurslarini ochish ishlariga qatnashadi, oʻzi «Yangi hisob» darsligini tuzib nashr etadi.

1918 yil Toshkentga kelib, Turkistonda davlat tili haqidagi dekret, milliy ishlar xalq komissarligining Nizomi loyihalarini tayyorlovchi komissiyalar ishida qatnashadi. 1919 yil Buxoro amiri amaldorlari tomonidan Shahrisabzda qamoqqa olinib, Qarshi shahrida qatl qilinadi.

Taniqli oʻzbek pedagogi va olimi A.Avloniyning pedagogikaga oid asari asarlari ichida uning 1913 yilda yozgan va 1917 yilda ikkinchi bor nashr qilingan «Turkiy guliston yohud axloq» nomli asari XX asr boshlaridagi pedagogik fikrlar taraqqiyotini oʻrganish sohasida katta ahamiyatga molikdir. Bu asar mazmun tomonidan muallifning boshqa ijtimoiy va pedagogik asarlari bilan uzviy bogʻliqdir. «Turkiy guliston yohud axloq» asari axloqiy va ta'limiy tarbiyaviy asardir. Asarda insonlarni «yaxshilikka chaqiruvchi, yomonlikdan qaytaruvchi» ilm-axloq haqida fikr yuritiladi. Shu jihatdan qaraganda bu asar Yusuf Xos Xojibning «Qutadgʻu bilig», Kaykovusning «Qobusnoma», Nosir Xusravning «Saodatnoma», Sa'diyning «Guliston» va «Bo'ston». Jomiyning «Bahoriston», Alisher Navoiyning «Maxbub ul-qulub», Ahmad Donishning«Farzandlarga vasiyat», Voiz Koshifiyning «Futuvvatnomai sultoniy yoxud juvonmardlik tariqati» asarlari shaklidagi oʻziga xos tarbiyaviy asardir. Shuni ta'kidlash lozimki, XX asr boshlarida bunday asarni yaratish, milliy g'oya, milliy ruh singdirilgan ta'lim-tarbiyaviy ishlarning tatbiq etilishi pedagogika olamidagi yirik kashfiyotdir. Abdulla Avloniy pedagog sifatida bola tarbiyasining roli haqida fikr yuritib «Agar bir kishi yoshligida nafsi buzilib, tarbiyasiz, axloqsiz bo'lib o'sdimi, ollohu akbar, bunday kishilardan yaxshilik kutmoq, yerdan turib yulduzlarga qoʻl uzatmoq kabidur»,deydi. Uning fikricha, bolalarda axlogiy xislatlarning tarkib topishida ijtimoiy muhit, oilaviy sharoit va bolaning atrofidagi kishilar katta ahamiyatga ega.

Oʻzbek pedagogikasi tarixida A.Avloniy birinchi marta pedagogikaga «**Pedagogiya**», ya'ni bola tarbiyasining fani demakdir», deb ta'rif berdi. Tabiiy, bunday ta'rif Avloniyning pedagogika fanini yaxshi bilganligidan dalolat beradi. Abdulla Avloniy koʻplab xorijiy tillarni bilgan, arab, fors, rus, ozarboyjon tillarini mukammal egallagan.

Sharq xalqlari ilmiy merosini "Chuqur oʻrganganligi «Turkiy guliston yoxud axloq» kitobini yaratishda, oʻzbek va tojik adabiyoti klassiklarining asarlaridan ijodiy foydalanish imkonini berdi. U mazkur asarni yozishda xalq pedagogikasidan oʻrinli foydalanib, asarni 64 bobdan

iborat tarzda bayon etdi. Har bir bob oʻziga xos xususiyatgea ega boʻlib, ta'lim tarbiya masalalarini yoritishda biri ikkinchisini uzviy toʻldiradi va takomillashtiradi. Muallifning hizmati shundaki, u mazkur asarni yozishda har bir bobning maqsad-vazifalarini ilmiy, uslubiy jihatdan asoslab, sodda va ravon til bilan oʻquvchilarga tushunarli holda bayon eta bildi. Buni biz asarning asosiy gʻoyasi, yoʻnalishlari, tarbiya turlari haqida bayon etgan fikr-mulohazalarida koʻramiz.

Bu gʻoya oʻz navbatida yosh avlodni vatanparvarlik, el-yurtga sadoqat, insonparvarlik, odamiylik, olijanoblilik, mehnatsevarlik, iffatli, mehr-oqibatli, intizomli, adolatparvar, millat gʻururini e'zozlovchi, ulugʻ ajdodlarimiz an'analari va ilmiy meroslarini koʻz-qorachigʻiday asrash, ahloqi pok inson boʻlib yetishish borasidagi asosiy mezon hisoblanadi.

Birinchi prezidentimiz Islom Karimovning «Men Abdulla Avloniining «Tarbiya biz uchun «Yo hayot yo mamot, yo najot - yo halokat, saodat - yo falokat masalasidir"-degan fikrini koʻp mushohada qilaman.

Buyuk ma'rifatparvarning bu soʻzlari asrimiz boshida millatimiz uchun qanchalar muhim va dolzarb boʻlgan boʻlsa, hozirgi kunda biz uchun ham shunchalik, balki undan ham koʻra muhim va dolzarbdir. Chunki ta'lim-tarbiya - ong mahsuli, lekin ayni vaqtda ong darajasi va uning rivojini ham belgilaydigan omildir. Ta'lim-tarbiya tizimini oʻzgartirmasdan turib ongni oʻzgartirib boʻlmaydi. Ongni, tafakkurni oʻzgartirmasdan turib esa biz koʻzlagan oliy maqsad - ozod va obod jamiyatni barpo etib boʻlmaydi.

# Abdulla Avloniyning ta'lim-tarbiya haqidagi ta'limoti

Asosiy gʻoya: "Tarbiya bizlar uchun yo hayot, yo mamot, yo najot, yo halokat, yo saodat, yo falokat masalasidur". Demak, Abdulla Avloniy, yuqorida ta'kidlaganimizdek, bola tarbiyasini nisbiy ravishda toʻrt boʻlimga ajratadi:

- 1. «Tarbiyaning zamoni».
- 2. «Badan tarbiyasi».
- 3. «Fikr tarbiyasi».
- 4. «Axloq tarbiyasi» hamda uning ahamiyati toʻgʻrisida fikr yuritadi.

Muallif tarbiya zurriyot dunyoga kelgandan boshlanib, umrning oxiriga qadar davom etadi, - deydi. U bir qancha bosqichdan - uy, bogʻcha, maktab va jamoatchilik tarbiyasidan tashkil topgan deb, tarbiyaning doirasini keng ma'noda tushunadi. Uni birgina axloq bilan chegaralab

qoʻymaydi. U birinchi navbatda bolaning sogʻligi haqida gʻamxoʻrlik qilish lozimligini uqtiradi.

Avloniy «Turkiy guliston yoxud axloq» kitobida ilm haqida yana shunday deydi: «Ilm dunyoning izzati, oxiratning sharofatidur. Ilm inson uchun gʻoyat oliy muqaddas bir fazilatdur. Ilm bizga oʻz ahvolimizni, harakatimizni oyina kabi koʻrsatur. Zehnimizni, fikrimizni qilich kabi oʻtkur qilur... Ilmsiz inson mevasiz daraxt kabidur». Avloniy ilmni umuman emas, balki uning amaliy va hayotiy foydalarini aytib, «Bizlarni jaholat, qorongʻulikdan qutqarur. Madaniyat insoniyatni ma'rifat dunyosiga chiqarur, yomon fe'llardan, buzugʻ ishlardan qaytarur, yaxshi xulq va odob sohibi qilur. Al-xosil butun hayotimiz, salomatligimiz, saodatimiz, sarvatimiz, maishatimiz, himmatimiz, gʻayratimiz, dunyo va oxiratimiz ilmga bogʻliqdur».

Mutafakkirning obrazli ifodasiga koʻra, ilm bamisoli bodomning ichidagi magʻiz. Uni qoʻlga kiritish uchun mehnat qilish, ya'ni chaqib uni poʻchogʻidan ajratib olish kerak.

U ilmning jamiyat taraqqiyotidagi rolini yaxshi tushunadi. Shuning uchun ham u, yoshlarni ilm sirlarini bilishga, hodisalar mohiyatini echishga, kitob mutolaa qilishga chaqiradi. Uning fikricha, ilm agar jamiyat manfaatiga xizmat qilmasa, xalq farovonligi yoʻlida qoʻllanmasa, u oʻlikdir. Avloniy oʻz ilmini amalda qoʻllay oladigan kishilarga yuksak baho beradi, ularni dono insonlar, deb ataydi.

Abdulla Avloniy oʻz davrida yosh avlodda chin insoniy axloqiy xislatlar tarbiyalashni istadi. U ta'lim va tarbiya, ilm va ma'rifat olish yoʻli bilan vatandoshlarining baxtli va saodatli boʻlishini orzu qildi.

Abdulla Avloniyning «Turkiy guliston yoxud axloq» kitobining ikkinchi bobi insonning ijobiy xulqlariga bagʻishlanadi. Buni «Yaxshi xulqlar» sarlavhasi ostida bayon etadiki, unda biz insonning kamol topishida muhim rol oʻynaydigan 30 dan ortiq axloqiy fazilatlarning mohiyatini, axloq tarbiyasi mezonlarini, ulardan foydalanish uslublarini moxirona ta'riflaganini bilib olamiz. Avloniyning mahorati shundaki, insonning kamol topishida yaxshi xulq bilan yomon xulqni bir-biriga taqqoslab, yoshlarga ta'lim-tarbiya berish, bolalarda axloqiy fazilatlarning shakllanishida muhim vosita ekanligini xayotiy misollar, xikoyalar asosida ilmiy jixatdan asoslab bera olganligidir.

Biz yuqorida mushohada qilganimizdek, asarnig ta'limiy-tarbiyaviy ahamiyati beqiyos darajada kattadir. Chunki asar yozilganiga sal kam bir asr bo'lsada, o'z qimmatini yo'qotmadi. Birinchi Prezidentimiz Islom

Karimov ta'kidlaganidek, «u asrimiz boshida millatimiz uchun qanchalar muhim va dolzarb bo'lgan bo'lsa, hozirgi kunda biz uchun ham shunchalik, balki undan ham muhim va dolzarbdir».

Abdulla Avloniyning pedagogik qarashlari hozirgi kunda ham yangi insonni kamol toptirish yoʻlida, kishilarni chinakam umuminsoniy tuygʻular, ezgu-gʻoyalar ruhida, vijdoniylik ruhida tarbiyalash borasida qimmatli tarixiy material sifatida e'tiborni oʻziga jalb qiladi.

# Abdulla Avloniyning didaktik asarlari

AbdullaAvloniy oʻzbek jadid adabiyotining yirik namoyandalaridan biri boʻlib, XXasrta'lim-tarbiya ta'taraqqiyotiga oʻzigaxos hissa qoʻshgandir.Avloniy 30 yildan ortiq vaqt mobaynida ijod qildi. Avloniy oʻziga "Hijron" taxallusini tanlaydi va shu taxallus bilan she'rlar bitadi. Abdulla Avloniy shoir, yozuvchi, dramaturg, ammo pedagogika uning hayotidagi muhim sahifani tashkil etadi. U faoliyatning ilk bosqichidan to umrining soʻnggi damlarigacha oʻqituvchilik



qildi, pedagogika fanining ham nazariy, ham amaliy masalalari bilan mustaqil shugʻullandi, darsliklar yaratdi. XX-asr zamonaviy oʻzbek pedagogikasining asoschisi, oʻzbek tili va adabiyoti oʻqitish metodikasi fanining tamal toshini qo'ygan mutafakkiridir. Abdulla Ayloniyning didaktik qarashlarini o'rganishdan avval uning hayoti haqida ma'lumotlar keltirishni joiz bildik. Abdulla Avloniy 1878-yilning 12 iyulida Toshkentning Shayxontohur daha, Mergancha mahallasida tugʻildi. Otasi Miravlon to'quvchi-hunarmand edi. Yosh Abdulla O'qchi mahallasidagi eski maktabda savod chiqardi, 1890-yildan mahalla madrasasida, soʻng Shayxontahurdagi Abdumalikboy madrasasida Mulla Umar Oxun qoʻlida tahsil koʻra boshladi, ammo oilaviy sharoitning ogʻirlashuvi oʻqishni davom ettirishiga imkon bermadi: 14 yoshidan boshlab mardikorchilik, 18 yoshidan ustalik, suvoqchilik, duradgorlik, pechkachilik ishlari bilan shugʻullandi. Keyinchalik tarjimai holida quyidagilarni yozadi: «Madrasadan chiqib ketsam ham maorif ishlaridan chiqib ketmadim». 1900-yilda Abdullani Toshkentlik bir savdogarning Salomatxon ismli qiziga uylantiradilar, shu yili otasi vafot etib, oilani tebratish mashaqqatlari asosan uning zimmasiga tushadi, endi u faqat bo'sh vaqtlardagina mustaqil mutolaa bilan shug'ullanadi, Rusiyaning turli shaharlarida chiqib turgan gazeta va jurnallar bilan tanishib boradi, «Tarjimon» gazetasini oʻqib, zamondan xabardor bo'ldi. 1904-vilda Abdulla Avloniv Mirobod

mahallasida eski maktablardan farq qiluvchi usuli jadid maktabi ochdi va oʻzi mudirlik hamda oʻqituvchilik qildi. Shu vaqtdan uning pedagogik faoliyati boshlandi, maktabning dovrug'i Toshkentning uzoq chekkalariga ham tez tarqaldi. Ushbu maktabning birinchi o'quvchilaridan, uzoq villar Toshkent Davlat universiteti (hozirgi O'zbekiston Milliv universiteti) pedagogika kafedrasiga mudirlik qilgan, marhum pedagog olim Yusuf Tohiriy mazkur maktab ya uning oʻqituvchisi A.Ayloniy haqida quyidagi xotiralarini yozib qoldirgan edi: «Shaharning qarama-qarshi chekkasida, temir yoʻl ishchilari istiqomat qiladigan Mirobodda yangi tipdagi maktab ochilganligi haqida eshitib qoldik. Tez orada bu maktabning fazilatlari haqidagi shov-shuvlar, uning muallimi Avloniyning dovrug'i butun shaharga tarqaldi. Hammaning tilida: «Miroboddagi maktab 6 ovda oʻqishyozishni o'rgatarmish, jo'g'rofiya, hisob, tabiatni o'rganish degan darslar oʻqitilarmish», - degan gap yurardi. Bizga juda sirli tuyulgan bu maktabni va uning donishmand muallimini koʻrishga hammamiz oshiqardik. Nihoyat bir kuni uchto'rttamiz borishga jazm qildik. Maktab pastakkina, nimqorong'u bo'lib, masjid yo'lagiga joylashgan edi. Xonaning tepasidagi yorugʻlik uchun qoldirilgan tuynukdan qish va bahorda qor bilan yomgʻir ham tushib turardi. Lekin xonada o'quvchilar va o'qimoq uchun kelganlar soni ko'p edi. Xayolimizda domlaning allaqanday bir sirli tomoni bor edi. Bizni gotmagina, kichik jussali, gorachadan kelgan, istarasi issiq, choʻggi sogol bir kishi kutib oldi. Bu nomi tilga tushgan muallim Avloniy edi. Oʻqishga qabul qilindik. Koʻp oʻtmay koʻz oldimizda yangi bir dunyo ochilganiga to'la ishonch hosil qildik. Maktab o'quvchilari o'qish vozishda, hisob masalalarini hal etishda, tabiat hodisalaridan xabardor bo'lishlari, juda ko'p she'r va hikoyalarni yod bilishlari bilan hammamizni lol goldirishdi. Avloniy maktabi bizdan borgan bolalar bilan liq toʻldi. Shu tariga bu maktab tobora shuhrat topib bordi». A.Avloniy birinchilardan bo'lib ushbu maktabiga rus tilini o'quv predmeti sifatida kiritdi. Bunday usuli jadid maktablari xalq o'rtasida qanchalik shuhrat qozonmasin, mustamlakachi ma'murlarning katta qarshiliklariga duch keldi. Chunki ularning bu faoliyati chinakam fidoyilik edi. Hukumat mahalliy maktablarni va muallimlarini iqtisodiy ta'minlamagani yetmaganday, oʻqituvchilari, oʻqitadigan darslik va kitoblari, hatto oʻquvchilarigacha gattiq nazorat ostiga olgan edi. Abdulla Avloniy nomidagi Xalq Ta'lim xodimlarini qayta tayyorlash va malakasini oshirish Markaziv institutidagi A. Avloniy memorial muzeyida Sirdaryo viloyat xalq o'quv yurtlari inspektorining A.Avloniy nomiga yozgan so'rovnomasi saqlanadi. Mazkur xujjat rus tilida bo'lib, tarjimasi shunday: "Toshkentning ruslar qismida yashovchi Mulla Abdulla Avlonovga" 1914-yil 26-fevraldagi arizangizga qo'shimcha yozma ravishda quyidagilarni talab qilaman: Siz ochgan maktabda darslar qaysi darslik va dastur asosida olib boriladi? Darsliklar

mualliflarining familiyalari kimlar? Darsliklar qachon va qayerda nashrdan chiqqan? Sirdaryo viloyat xalq o'quv yurtlari inspektori: imzo. Bunday ta'qib va tazyiqlar natijasida Avloniyning Mirobodda ochgan maktabi 1908- yilda yopib qo'yildi. 1909-yilda u ikkinchi marta Degrez mahallasida maktab ochdi. Usuli jadid maktablari ochish, ularni xalq o'rtasida targ'ib-tashviq qilish bilan ish bitmas edi. Ularda yangicha oʻqitish usullaridan kelib chiqqan holda tuzilgan yangi darsliklar, oʻquv jihozlari suv bilan hovodek zarur edi: usuli savtiya metodi asosida yaratilgan alifbo darsliklari, oʻqish kitoblari, majmualar, turli fanlar bo'yicha darsliklar yo'q darajada edi. Jadid pedagoglaridan Hoji Muin Shukrullayevning quyidagi soʻzlari zamirida katta haqiqat yotar edi: «1901-yildan e'tiboran Qo'qon va Toshkentda, 1903-yildan Samarqandda yangi maktablar ochila boshladi. Bu maktablar Turkistonning katta shaharlarida son jihatidan (taqlidiy suratda) bir daraja koʻpaygan boʻlsa ham 4-5 yildan keyin yana kamayib, faqat ba'zi tuzuklari davom etdi. Buning bir sababi kitobsizlik bo'lsa, boshqa sababi o'qituvchilarning usuli ta'limdan xabarsizliklari edi». Darsliklar yaratish, ularni nashrdan chiqarish ishlari katta bilim, malaka hamda mablag' talab qilar edi. Shuning uchun ham Toshkentda Abdulla Avloniy, Munavvargori Abdurashidxon oʻgʻli, Samarqandda Mahmudxoʻja Behbudiy, Buxoroda Abdulvohid Munzim, Shamidxo'ja Mehriy, Sadriddin Ayniy, Qo'qonda Hamza Hakimzoda, Ashirali Zohiriylar o'lkada faoliyat ko'rsatgan dastlabki xayriya jamiyati va shirkatlarining asoschilari edilar. A.Avloniy 1909-yilda «Xayriya jamiyat» ochdi. Bu jamiyat Turkiston o'lkasida ochilgan birinchi rasmiy jamiyat edi. Bu haqda Orenburgda chiqadigan «Vaqt» hamda «Sadoyi Turkiston» gazetalarida xabar bosilgan. Jamiyatning 1909-yil 12 mayda rasmiy ro'yxatdan o'tkazganligi haqidagi Nizomda uning faoliyat doirasi aniq belgilangan. Unda yoshlarni oʻqitish. iqtidorli yoshlarni taraqqiyot etgan chet el oliy o'quv yurtlariga yuborish, ularni stipendiya bilan ta'minlash, yangi ochilayotgan maktablar uchun darsliklar nashr etish, kambag'al bolalarni bepul o'qitish va o'quv qurollari bilan ta'minlash kabi 41 moddadan iborat masalalar mavjud edi. Ushbu jamiyat qoshida «Turkiston kutubxonasi» shirkati tashkil etiladi. Shirkat o'z oldiga maktablar uchun darsliklar nashr etish, Rusiyaning turli oʻlkalarida nashr etilgan darsliklarni sotib olish va Turkiston maktablariga arzon narxlarda tarqatish maqsadini qo'ygan edi. Turkiston o'lkasida yaratilgan deyarli hamma darsliklar «Turkiston kutubxonasi» da bosmadan chiqqan. Bunday darsliklar oxirida muallifi, narxi va qayerdan sotib olish manzili berilar edi. Masalan, Muhammad Rasul Rasuliyning «Bolalar bog'chasi» darsligi oxirida shunday e'lonni o'qiymiz: «Ibtidoiy maktablarning birinchi sinf shogirdlari uchun turli kitoblardan olinub, ochiq til va yengil tarkiblar ila yozilish qiroat kitobidur. Nashiri

«Turkiston kutubxonasi». Murojaat uchun adres: Eski Toshkand «Turkiston kutubxonasi». Xayriya jamiyati o'lkadagi barcha hur fikrli ziyoli yoshlarni, boylarni oʻz atrofiga birlashtirdi. Abdulla Avloniv usuli iadid maktablarini darsliklar bilan ta'minlash ishiga alohida e'tibor berdi. 1905-1917-yillar orasida oʻnga yaqin darslik va qoʻllanmalar yaratdi. Ushbu alifbo darsligi ikki qismdan iborat bo'lib, birinchi alifbo qismida harflar tanitiladi, ularning so'z o'rniga qarab oladigan shakllari o'rgatiladi. Oʻqitishni soddaroq shaklga ega boʻlgan harflardan boshlaydi, ya'ni darslar soddadan murakkabga o'tib boradi. A.Avloniy darslik tuzishda ham, dars berish jarayonida ham didaktik prinsiplarga to'la amal qildi. Darslikning alifbo qismi olti ovga moʻljallangan. Ushbu qismda oʻqish bilan parallel yozishga ham o'rgatib boriladi. Darslikning ikkinchi qismi bolalarbop pand-nasihatlar, ta'limiy-tarbiyaviy xarakterdagi kichik-kichik hikoyalar, she'riy manzumalardan tashkil topgan. «Birinchi muallim» darsligidagi pandnomalarda oʻzbek mumtoz adabiyotining namoyandasi Poshshoxo'ja (1480 ¬ XVI-asr birinchi yarmi)ning «Miftox ul-adl» («Adolat kaliti») hamda «Gulzor» hikoyalar toʻplamlardagi mashhur hikoyalarni bolalarbop qilib qayta ishlaganligi ham seziladi. Ma'lumki, Poshshoxo'ja to'plamlarida axlogiy-ta'limiy masalalarga bag'ishlangan hikovalar anchagina. Shu nuqtai nazardan to'g'rilik, rostgo'ylik g'oyasini ilgari suruvchi "Sulton Sanjar Moziy va to'g'ri daraxtli kampir" hikoyasi e'tiborga loyiq. A.Avloniy ushbu hikoyaga ijodiy yondashgan, bolalar ruhiyatiga, tarbiyasiga ancha yaqinlashtirgan. Avloniy hikoyasi shunday mazmunda: Bir kampirning hovlisida tut daraxti bor bo'lib, nihoyatda tik va to'g'ri o'sgan edi. Kampir tut pishgan vaqtda uni quritib sotar va tirikchiligini shundan o'tkazar edi. Podshoh bir avvon gurdirmogchi bo'ladi, ustun uchun to'g'ri yog'och topish ancha mushkul kechadi. Oxirida kampirning hovlisidagi tut daraxti podshoh ayvonga mos kelishi ma'lum bo'ladi. Podshoh tut daraxtini ming oltinga sotib oladi, kampir «boy xotin» nomini oladi. Nihoyatda toʻgʻri oʻsgan tut daraxti ayyonga goʻzallik bagʻishlaydi. Poshshoxoʻjaning «Gulzor» toʻplamiga kirgan «Sulton Saniar Moziv va toʻgʻri daraxtli kampir» hikovatida ayvonni va ustunni tomosha qilgani kelgan kampir ustun bo'lgan daraxtiga shunday murojaat qiladi: «Ey yagʻoch, rostligʻingdin oʻzingni ham, meni ham tillapo'sh qilding». A.Avloniyda «To'g'rilik» nomi bilan berilgan ushbu hikoyada kampir ustun bo'lgan tutining to'g'ri o'sganligiga «qissadan hissa» sifatiga shunday murojaat qiladi: Ey tutim, toʻgʻriligʻing qildi bizi davlatga yor, Egri bo'lsang, san o'tun bo'lg'ay eding, man xorzor. To'g'rilar jannatning ayvonindadur, O'g'rilar ranju alam konindadur. A. Avloniy «Birinchi muallim» asarini Saidrasul Saidazizovning «Ustodi avval» hamda Munavvarqori Abdurashidxon oʻgʻlining «Adibi avval» asarlaridan keyin tilga oladi: «Uchinchi - «Birinchi muallim». Bu alifbo

1912-yilda Abdulla Avloniy tomonidan yozilib, Toshkentda «Maktab» kutubxonasining xarji bilan bosildi. Oktabr o'zgarishigacha 4-5 qatla chiqdi». Muallif alifboni yaratishda bolalarning vosh bosilib xususiyatlariga alohida e'tibor berdi, o'qishning eng oson usullarini qo'llashga harakat qildi. Bu haqda A.Avloniy yozadi: «Muhtaram muallim afandilarimizdan rijo qilurmanki, bizning «Birinchi muallim»imizdan ham olub, tajriba qilub, o'qutub ko'rsalar. Chunki har gulning bir isi, har mevaning ta'm va mazasi bordur. Bu «bo'y» va ta'm esa tajriba sohiblarina kashf va ma'lum o'lur. Shoyad, millat bolalarina foidabaxsh o'lur umidunda bir necha muallimlarimizning iltijolari ila ko'b vaqt tajriba soʻngidan bu risolai ojizanomani «Birinchi muallim» ismi-la mavdoni qo'ydim. Maorifparvar muallim birodarlarimiz iltifotsiz goldirmasalar kerak». Abdulla Avloniy 1912-yilda usuli maktablarining ikkinchi sinfi uchun oʻqish kitobi sifatida «Ikkinchi muallim» darslik majmuasini yaratdi. Muallif maqsaddan kelib chiqqan holda ta'lim-tarbiyaga oid mo'jaz, ravon, bolalarbop hikoyalar yaratgan kitobning titul varag'ida: Shavkati inson erur ilmu adob, E'tibor etmas anga molu nasab, bayti epigraf sifatida berilgan. Darslik «Muqaddima», «Aql», «Salavot» dan keyin badiiy matn sifatida 9-banddan iborat maktabni ulug'lovchi, ilm-ma'rifatga da'vat etuvchi «Maktab» she'ri bilan boshlanadi. «Ikkinchi muallim» darsligidagi ba'zi bir hikoyalar keyingi yuqori sinflarda nisbatan murakkabroq mavzularni oʻz ichiga olgan «Turkiy Guliston yoxud axloq» asarini oʻrganishga tayyorlash vazifasini ham bajaradi. Pedagogning «Ikkinchi muallim» darsligi bilan bogʻliq bir muhim masalaga e'tiborni qaratish kerak. Abdulla Avloniy o'z oldiga savol qo'yadi: XX-asrga kelib nima sababdan millat, Vatan ayanchli ahvolga tushib qoladi? Asar muallifi buning asosiy sababini xalqning ilmma'rifatdan uzoqlashganida, Olloh in'om etgan agl bilan yuritmaganligida deb bildi. Inson, demak, millat aql bilangina barkamollikka erishishi mumkin. Shuning uchun ham u aqlni Olloh bergan eng buyuk ne'mat deb bildi: «Janob haq bizga bergan ne'matlar orasida aqldan aziz va qimmatli narsa yoʻqdur». Mutafakkir «Birinchi muallim»dagi kabi «Ikkinchi muallim»da ham birinchi adabiy matn sifatida «Maktab» she'rini kiritgan. Bu bejiz emas. Millat istiqboli, Vatan istiqloli maktabdan boshlanadi, jaholatdan, nodonlikdan qutulishning birdan-bir yoʻli maktabdir: Maktab sizi inson gilur, Maktab hayo ehson qilur, Maktab g'ami vayron qilur, G'ayrat qilub o'qing, o'g'lon! Maktabdadur ilmu kamol, Maktabdadur husnu jamol, Maktabdadur milliy xayol, G'ayrat qilub o'qing, o'g'lon! A.Avloniy «Ikkinchi muallim» darsligida ushbu ta'sirchan usuldan mohirona foydalangan, ya'ni undagi matnlarning 20 tasi masal janriga mansubdir. Muallif darslikdagi hikoya va masallarning barchasida ikki qarama-qarshi qutb ¬ yaxshilik va

yomonlik, ahillik va xudbinlik, mehnatsevarlik va dangasalik kabi ijobiy va salbiy xususiyatlarni bir-biriga muqoyasa qiladi, xulosa ¬ «qissadan hissa»da esa ularni xolisona baholaydi, «Ikkinchi muallim»da bolalarning saviyasi, yoshlari o'sganligini hisobga olgan: ulardagi she'rlar va nasriy hikovalar shaklan va mazmunan, ilgari surilgan masalalar koʻlami «Birinchi muallim»dagiga nisbatan ancha keng. Mana shunday didaktik masallardan biri «Arslon bilan ayiq» asaridir. Bir kuni Arslon bilan Aviq do'stlashib ovga chiqadilar, yugurib-yelib oxiri bir kiyikni tutadilar. Endi vemogchi bo'lib turganlarida oralarida janjal chiqadi. Arslon: «Men kattaman, menga ko'proq tegishi kerak», - deydi. Ayiq: «Men ko'proq harakat gildim, yelib-yugurdim, sen bir joyda garab o'tirding, shuning uchun sergo'sht joyi menga tegishi kerak», - deydi. Janjal urushga aylanadi, ularning ahvoli shu darajaga yetadiki, hatto qimirlashga ham majollari qolmaydi. Bundan xabar topgan bir necha boʻrilar tayyor go'shtni pok-pokizasiga urib, suyaklarini qoldirib ketadilar. Bu janjalkash urushqoqlar bir-birlariga afsus bilan shunday der edilar: «Agar bunday urushmaganimizda ogʻzimizdagini oldirmagan va ulardan qolgan quruq suvakni chavnamagan bo'lar edik». Muallif janjankashlikni qattiq goralaydi, hamiihatlikni esa ulugʻlaydi. Abdulla Ayloniy «Ikkinchi muallim» darsligida ifodali hamda yoddan oʻqish uchun maxsus she'rlar bunday she'rlarning tuzilishiga, gofiyalarning, turoglarning muntazamligiga alohida e'tibor berdi. Odatda, bunday she'rlarga muallif bilan bir qatorda o'quychining ham histuyg'ulari singib ketadi. Demak, ifodali o'qishga qaratilgan she'rlar jarangdor, o'ynoqi, o'quvchining histuyg'ulariga she'riyatni-go'zallikni, badiiy so'zni his qilishga o'rgatish vazifasini qo'yadi. A.Avloniy oʻquvchilarni estetik tarbiyalashda, ularning ogʻzaki nutqini oʻstirishda maktabning pastki sinflaridayog ifodali o'qish metodiga alohida e'tibor beradi. Shuning uchun ham muallifning ushbu «Birinchi muallim» va «Ikkinchi muallim» darsliklari usuli jadid maktablarida ancha keng qoʻllangan va bir necha bor qayta nashr qilingan. A.Avloniyning majmuadarsliklari suhbat usuli bilan bolalarning ogʻzaki nutqini oʻstirishda, badiiy soʻzlashuvga oʻrgatishda katta ahamiyat kasb etadi. Avloniyning «Adabiyot yoxud milliy she'rlar» va «Maktab gulistoni» majmualarida ifodali o'qishning qator shakllari – deklamatsiya (individual o'qish), xor bo'lib o'qish, rollarga bo'lib o'qish kabi turlariga oid chiroyli matnlar berilgan. Shuni alohida ta'kidlash kerakki, «Adabiyot» majmuasidagi ba'zi she'rlar («Noma kimniki», «Bizlarda nimalar ko'p») ifodali o'qishning elementar shakllarini o'quvchilarga o'rgatish uchun xizmat qiladi. Bu she'rlarda achchig kinoya, nafrat ohanglari o'quvchilarning diggat markazida turadi. Achchiq kinovali ohang nosog'lom tuzumni fosh etishda asosiy qurol vazifasini o'tagan: Agar faqir o'lsang, demas holing nadur?

Mehribonlig' oltinu dengoniki. Eski to'n bulsang, bo'lursan xoru zor, Izzatu xurmat toʻrni yangoniki. Ilmdan boylik yuqorida turar, Suhbatu majlis silliq salloniki. Nega xomush oʻlding, ey ahli xirad, Boʻldi dunyo kori sharmandonini. Bunday she'rlar ifodali o'qishning ohangdor chiqishi uchun xizmat qiladi va o'quvchilarni hayajonga soladi. Ifodali o'qishning o'ziga xos shakllaridan biri xo'r bo'lib o'qish ham A.Avloniyning diqqat markazidan chetda qolmadi. Shu munosabat bilan u o'z she'rlarini xalq ashulalariga uygʻunlashtirdi va oʻquvchilarni xoʻr boʻlib oʻqishga oʻrgatish uchun alohida she'rlar yaratdi. Masalan, shoirning barmoq vaznida yozilgan «To'y haqinda» she'ri «Reza» kuyiga solib o'qiladi. Bu haqda shoir o'qituvchilarga quyidagicha metodik ko'rsatma beradi: «Milliv kuylarimizdan biri: Olma meni toshlar bilan yor-yor, yor-o'v, Uqub ketay gushlar bilan yor-yor, yor-ov. "Milliy she'rdan bir bayt kishi tarafidan o'qulib, so'ngida ko'b kishilar tarafidan jo'r qilub, ikkinchi bayt o'qilur" (Avloniy izohi). Bu uslubiy koʻrsatma oʻquvchilarning ifodali (xor boʻlib) oʻqishlari uchun zamin hozirlaydi: Bir oʻquychi: Oʻgʻlingizni oʻqitmoqqa bo'lasiz ayyor-o'v, To'y qilsangiz osh bermoqqa aqchangiz bisyor-o'v. Bir necha o'quvchi musiqa sadolari bilan xo'r bo'lib aytadi: Kambaqal kelib to'yga kirsa, nari bor, bor-o', Boylar kelsa, to'rga olib oshu to'n tayyor-o'. o'quvchilarniifodali Ma'lumki, o'qishga o'rgatish adabiy darslarining asosiy vazifalaridan biri hisoblanadi. A.Avloniy savod chiqarishga qanchalik katta e'tibor bergan bo'lsa, asarni tushunib o'qishga, ifodali o'qishga, badiiy asarni his qilishga shunchalik ko'p diqqat qiladi. O'quvchilarning xor bo'lib o'qishlarini o'qituvchi Abdulla Avloniy dirijor kabi (chunki u dirijorlik san'atidan ham xabardor edi) boshqarib borgan. Abdulla Avloniyning «Oila munozarasi» she'rida ota bilan ona oʻz farzandlarini oʻqitish yuzasidan munozara qiladilar. Ota oʻqil va qizlarini o'qitmoqchi bo'lsa, ona erining fikriga qarshi chiqadi. Ota bilan ona oʻrtasidagi fikrlar dialog shaklida olib boriladi, bu dialog ikki oʻquvchi tomonidan o'qiladi: Ota: O'g'il-qiz o'qusa bo'lur olim, Johil odamlar bo'ladur zolim. Baxtu iqbol ilma bog'liqdur, Ilm o'qutmak ahsan a'molim. Ona: O'g'il o'gusa, sigirni kim boqadur? Oiz o'gusa, olovni kim yoqadur? O'qug'onlar bo'ladi beixlos, Olamunchoq tumorni kim taqadi? Abdulla Avloniyning maktabda ifodali oʻqishlari juda katta shuhrat qozondi. 1914yil 27-fevral Toshkentda «Kolizey» teatri 2000 dan ortiq tomoshabin bilan liq to'lgan. Behbudiyning «Padarkush» dramasi sahnaga birinchi bor qo'yilishi. Spektal adabiy o'qishga ulanib ketdi: Avloniy o'quvchilari «Padarkush» dramasiga hamohang ilmma'rifatga da'vat ruhi barcha urib turgan «Oila munozarasi» she'rini ifodali oʻqidilar, tomoshabinlar zoʻr olqish bilan kutib oldilar. A.Avloniy didaktik qarashida ifodali o'qishning mazkur turlari, birinchidan, o'quvchilarda kitobga, so'z san'atiga havas uyqotsa, ikkinchidan, o'quvchilar faolligini keskin oshiradi, ya'ni dars

davomida o'quvchilarning deyarli hammasi faqat tinglovchi emas, ishtirokchi sifatida qatnashadi, ularning butun harakati bir masalani yoritishga qaratiladi. A.Avloniy ifodali o'qishni o'z darslarida estetik tarbiya vositasi sifatida ham qargan. Didaktik qarashlari va hur fikrlar bilan ma'rifat maydoniga chiqqan Abdulla Avloniy o'z darsliklarida oʻqishning elementar shakllari bilangina cheklanib qolmadi, ayni zamonda, o'sha davrda ilm-ma'rifat tarqatish, xalqni ilm-fanni egallashga chaqirish yoʻlida jiddiy ish olib bordi. 1910-1911-yillarda Riga shahridagi «Grammofon» jamiyati vakillari oʻrta Osiyo shaharlariga kelib, oʻzbek, gozog, tojik, girgiz xalqlari orasidagi mashhur hofizlarning mumtoz maqomlari va qo'shiqlarini plastikaga yozib oladilar. Shu munosabat bilan atoqli san'atkor Mulla To'ychi Toshmuhamedov (1868-1943)ning ijro etgan shashmaqomi ham plastinkalarga yoziladi. O'z zamonasining yirik ma'rifatparvar shoiri, pedagogi bo'lgan A.Avloniy xalqni ilm-ma'rifatga targ'ib qilish maqsadida o'qitishda o'sha davr texnika vositalaridan ham foydalandi. Abdulla Avloniy o'zbek bolalarini maktabga jalb etish, xalq orasida ma'rifat tarqatish, ifodali o'qishning dastlabki namunalarini varatish magsadida birinchi bo'lib texnika vositalaridan foydalanadi. Oʻqituvchi Avloniy «Maktabga targʻib» she'rini oʻquvchilarga xor boʻlib oʻqishga oʻrgatganidan soʻng 1911-yilda bolalar xorini grammplastinkaga yozdirdi. Unda she'rning 4 misrasi ikki o'quvchi tomonidan, nagaroti esa bir necha o'quychilar tomonidan xor bo'lib o'qiladi: Ikki bola o'qiydi: Oqil qoshida, millat boshida Nurlar sochub, yashnab turgan maktab emasmi? Ilmu hunarlar, gullar chamanlar Yoshlar uchun ochub turgan maktab emasmi? Koʻp bolalar musiqa sadolari ostida xor boʻlib oʻqiydilar: O'qusun yoshlarimiz, bid'atni tashlarmiz, Ketsun g'aflat! Kelsun himmat! Yashasun millat! E'tiborli tomoni shundaki, ushbu "Maktabga targ'ib" xoriyozilgan noyob plastinka hozirda O'zbekiston xalq artisti Zokirjon Sultonov fonotekasida saqlanmoqda. Shuni alohida ta'kidlash kerakki, Abdulla Avloniy birinchi o'zbek teatri tashkilotchilaridan edi. U 1913yilda «Turon» teatr truppasini tashkil qildil, koʻplab dramatik asarlar varatdi, ularni rejisyor sifatida sahnalashtirdi. Uning bu faoliyatni o'z maktabida xor, ifodali o'qish hamda musiqa va ashula darslarini tashkil gilishda muhim ahamiyat kasb etdi. U o'quvchilarning xor bo'lib oʻqishlariga, timsollarga boʻlib oʻqishlariga ham dirijyordek, ham rejisyordek rahbarlik qildi. Xulosa qilib aytganda, A.Avloniy XX-asr tongida maktablarda birinchi bo'lib texnik vositalardan foydalanib, ifoladi oʻqishning yangi turlarini yaratdi. Turkiy guliston yohud axloq «Turkiy guliston yohud ahlog» asari muallifi A. Avloniyning oʻzi: «Men bu asarimni birinchi maktablarimizning yuqori sinflarida ta'lim bermak ila barobar ulugʻ adabiyot, axloq havaskorlarining anzori oliylarigʻa taqdim qildim», - deb ta'kidlaganidek, asar 1900 yillardan boshlab xalq o'rtasida

ancha katta shuhrat qozona boshlagan «usuli jadid» makatablarining yuqori sinflari o'quvchilari uchun darslik sifatida yaratilgan edi. Ammo asar darslikdan koʻra pedagogika faninnig ham nazariy, ham amaliy masalalarini yorituvchi ilmiy asar sifatida namoyon bo'ldi. XX asr boshlarida pedagogikaning nazariy va amaliy masalalariga bagʻishlangan asarlari yaratilgan: «Fitratning «Najot yoʻli» («Rahbari najot»), hamzaning «Qiroat kitobi» asarlari shular jumlasidandir, ammo A. Avloniy asari ushbu sohada yozilgan birinchi asardir. Mutafakkirlar mazkur asarlarini «usuli jadid» maktablarining yuqori sinf oʻquvchilariga darslik sifatida yaratgan ekanlar, bu maktablarni bitirib chiquvchi va o'zlari ham «usuli jadid» maktablarida oʻqituvchi boʻlib ishlovchi yosh oʻquvchilarni tayyorlash, pedagogika faninnig oʻziga xos nozik tomonlari bilan ularni oshno qilishni koʻzda tutganlar. Chunki XX asr boshlarida ham oʻqituvchilar tayyorlaydigan birorta na oliy va na oʻrta maxsus bilim yurti vo'q edi. Rus-tuzem maktablari uchun o'qituvchi kadrlar tavvorlavdigan Toshkent oʻqituvchilar seminariyasining tub maqsadlari ma'lum edi. Munavvar gori Abdurashidxon oʻgʻli, Abdulla Avldoniy, Ishoqxon Ibrat, Siddiggiy Ajziy, Abdugodir Shakuriy maktablarini bitirib chiqqan va oʻqituvchilikka muhabbat qoʻygan koʻpi yoshlar ketma-ket ochilayotgan «usuli jadid» maktablarida ustozlari rahbarligida o'qituvchi bo'lib ishlaganlar. Qayum Ramazon, Shoarasul Zunnun, akauka Sobirjon va Shokirjon Rahimiy, Ismatulla Rahmatullayevlar shular jumlasidandir. Barkamol insonlarni voyaga yetkazish, ularni yaxshilikka chorlash, yomonlikdan qaytarish tarbiya orqali amalga oshiriladi. A. Avloniynning pedagogika haqidagi ta'rifi hozirgi zamon ta'rifiga ancha mos keladi: «Tarbiya «Pedago'giya», ya'ni bola tarbiyasining fani demakdur». «Turkaiy guliston...» asari 2 marta = 1913 va 1917 yillarda bosmadan chiqdi. Bu asar, asosan, inson axloqi, ya'ni yaxshi va yomon xulqlar haqida fikr yuritadi. Asarning boshidayoq inson hayotida tarbiyannig buyuk ahamiyatiga zamondoshlar e'tiborini garatadi. Inson hech gachon yomon bo'lib tug'ilmaydi yoki yaxshi odamdangina yaxshi farzand yoki yomon odamdangina yomon odam tugʻilmaydi, farzandnnig barkamol inson bo'lib yetishuvida tarbiyaning ahamiyati buyukligini ta'kidlaydi: Farzand tarbiyasi shaxsiy masala emas, u davlat, jamiyat ahamiyatiga ega bo'lgan buyuk ijtimoiy ishdir, u shu darajada buyuk ishki, Vatan istiqboli ham, millat taqdiri ham tarbiya bilan bogʻliq. Avloniy soʻzlari bilan aytganda «... tarbiya bizlar uchun yo hayot ¬ yo mamot, yo najot ¬ yo halokat, yo saodat - yo falokat masalasidur». A. Avldoniy ta'lim va tarbiya birligiga alohida ahamiyat beradi. Inson aqliy faoliyatinnig ifodasi bo'lmish fikr tarbiyasi orgaligina katta sharafga, barkamollikka erishadi, bu oʻrinda oʻqituvchinnig fikrlash doirasining kengligi, bilim saviyasinnig har jihatdan yuksakligi o'quvchilari tarbiyasida hal qiluvchi ahamiyatga

ega. Fikrlash qobiliyatini rivojlantirish aql bilan ish tutishga olib keladi: oʻquvchilarni yaxshi xulqlar bilan yomon xulqlarni farqlashga, komil inson uchun zarur bo'lgan yaxshi xulqlarni egallashga, insonni zalolatga yetaklovchi yomon xulqlardan uzoq boʻlishga oʻrgatadi. Jadidchilik harakati namoyandalari qarbiy Yevropa ma'rifatparvarlari kabi ilmma'rifatni, zamonaviy taraqqiyotni bayroq qilib ko'tardilar, taraqqiyotga to'g'anog bo'layotgan mutaassib ulamolarga, qadimchilarga qarash keskin olib bordilar. Shuni unutmaslik kerakki. ma'rifatparvarlarining Yevropa ma'rifatparvarlaridan ajralib turadigan asosiy jihati shundaki, ularnnig faoliyati zaminida mustamlakachilik zulmidan ozod etish, istiglol g'oyasi yotar edi. Shuning uchun ham jadid mutafakkirlari oq va qizil imperiyaga birday ma'qul emas edilar. Abdulla Avloniy pedagogik qarashlarida aql va ilmning yuksak darajada ulugʻlanishi bevosita insonni ulugʻlash bilan uzviy bogʻlanadi. Chunki Olloh insonni barcha mavjudodlardan, mahluqotlardan ulugʻ qilib varatdi. Unga ikki dunyo saodatiga erishishdek buyuk magsad uchun Agl berdi. Inson shu Aql yordamida ilm-ma'rifatni, taraqqiyotni egallaydi, dunyoni boshqaradi. Mana A. Avloniyning aqlga bergan ta'rifi: «Aql insonlarning piri komili, murshidi yagonasidur... Janobi haq insonni hayvondan so'z va agl ila ayirlishdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollahu alayhi vassalam afandimiz: «Ey insonlar! Aqlingizga tavoze' qilingiz. Siz janobi haq buyurgan va qaytargan narsalarni aqlingiz ila bilursiz», - demishlar». A. Avloniy aql, ilm, tajriba bilan kamol topadi devdi. Avloniy fikricha, ilm har ishda bizga rahnamo, ikki dunyo saodatiga etuvchi ulugʻ ne'matdur. Ilmsiz kishi mevasiz daraxt kabidur. Asar muallifi ilmni ikki qismga: ilmi diniy va ilmi faniyga ajratadi. Ammo u bu ismlar oʻrtasiga toʻsiq qoʻymaydi, aksincha, diniy kishi boʻlish uchun ham hisob, handasa, tarix, hikmat, tib, kimyo, ziroat kabi fanniy ilmlarni o'rganish zarurligini ta'kidlaydi. Muallif fikricha, har bir millatning taraqqiy va taoliysi yoshlarning ilm va ma'rifatiga, hunar va san'atiga bogʻliqdir. Ammo bizdagi: «Ajabo Qur'onimiz, Paygʻambarimiz oʻqingiz, deb amr gilg'on holda, bizlar na uchun harakat gilmaymiz, boshqa millatlarnnig oʻgʻullari qizlari kecha demay, kunduz demay, yoz demay, gish demay ilm yoʻlida jonlarini fido qilub, qovushub, yugurushib, koʻzlarimizni qamashdurib turgan bir zamonda bizlar hamon uyqudan gʻaflatdan, jaholatdan boshimizni koʻtarmaymiz, ibrat olmaymiz. Payg'ambarimiz: «Olim bo'l, ilm talab qiluvchi bo'l, yoki ilmni eshituvchi bo'l, hech bo'lmasa, shularga muhabbat qiluvchi bo'l, beshinchisi bo'lma, halok bo'lursan», - demadilarmu?» Bundan ham kattarog to'sig mustamlakachi ma'murlar bo'lib, o'lkada har qanday ijobiy yangilikni, ayniqsa, maorif sohasidagi oʻzgarishlarga, «usuli jadid» maktablarining xalq ma'naviyatiga kirib borishiga tish-tirnoqlari bilan qarshilik ko'rsatar,

qarshi kurashda mutaassib ulamolardan usta'monlik bilan ularga foydalanar edilar. Zamonaviy kasb-hunar maktablari, oliy o'quv yurtlari ochish, millatni ilmma'rifat nuridan bahramand qilishni mustamlaka ma'murlari xayollariga ham keltirmas edilar. XIX asrnnig 90-yillari oxirlarida rus-tuzem maktablarida oʻqiydigan mahalliy millat bolalari uchun S. M. Gromeniskiynnig uch kitobdan iborat «Kniga dlya chteniya» («Oʻqish kitobi») asari darslik sifatida nashrdan chiqarildi. N. Ilminskiy qarashlari zaminida yaratilgan ushbu darslikda Rusiyani, rus xalqini ulug'lovchi, Rusiyani buyuk vatan sifatida ta'rif-taysif etuvchi o'nlab nazmiy va nasriy matnlar berilgan edi. Bu darslikning shovinistik maqsadini jidad pedagoglari tushunib yetgan va millat farzandlarini vatanparvarlik, millatparvarlik ruhida tarbiyalash masalasiga alohida e'tibor qaratgan edilar. Bu hol ular yaratgan har bir darslikda, har bir ilmiy, badiiy asarlarda yaqqol koʻzga tashlanadi. Abdulla Avloniyning «Turkiy guliston...» asarida «Vatanni suymak» degan bob bor. 49 Vatan tuprogi muqaddas: unda ajdodlarimizning xokilari bor unda kelajak nasllarimiznnig haqlari bor. Shuning uchun ham Vatanni oddiygina sevish mumkin emas, uning istiqboli uchun kuyunish, kurashish, kelguvchi avlodlarga to'la-to'kis, ozod farovon holda topshirish hissi ham mavjud. Abdulla Avloniy ona-Vatanga mana shunday yoniq qalb bilan munosabatda bo'ladi. Xalq maorifini tubdan isloh qilish, darsliklar, o'quv qo'llanmalari yaratish, Abdulla Avloniynig oktabr to'ntarishigacha bo'lgan faoliyatinnig asosini belgilaydi. U 1917 yil avgustda Qozonda Butunrossoya musulmon muallimlarining II Qurultoyida ishtirok etdi, shu yili Toshkentda Munavvarqori Abdurashidxon oʻgʻli bilan «Oʻqituvchilar jamiyati»ni tuzdi. Maqsad iqtidorli yoshlarni taraqqiy etgan chet el oliy o'quv yurtlariga yuborish va kelgusida o'lkada ochilajak oliy o'quv yurti uchun milliy mutaxassislar tayyorlash edi. Avloniy sho'rolar hukumatiga katta umid bogʻladi, ammo bu hukumat dastlabki kunlardan boshlab munofigona siyosat olib bordi, uning bunday shovinistik, mustamlakachilik siyosatiga bo'lgan munosabati «Afg'on sayohati» ocherklarida o'z ifodasini topdi. A. Avloniy 1920-yillarda o'qituvchilik faoliyatini davom ettirdi. 1930 yildan SAGU (hozirgi O'zbekiston Milliy universiteti)da pedagogika fakultetining oʻzbek tili va adabiyoti kafedrasi professori va mudiri lavozimida ishladi. Avloniyning maktab darsliklari suhbat usuli bilan bolalarning nutqini uyushtirishda, badiiy so'zlashuvga oʻrgatishda kattaahamiyat kasb etadi. 7-sinflar uchun xrestomatiyasida M.Gorkiy, V.Mayakovskiy, G'.G'ulom, H.Olimjon, Oybek, K.YAshin, Uvgʻun asarlarini birinchi bor maktab darsliklariga kiritadi hamda ularning hayoti va ijodi haqida ma'lumot beradi. Avloniy butun ongli faolivatini xalq maorifiga bagʻishladi.Koʻrib chiqqanimizdek, AbdullaAvloniy oʻzbek adabiyotining yorqin siymolaridan biri sifatida oʻz davrida qizg'in faoliyat olib borgan. A. Avloniy 1927 yilda «Mehnat gahramoni», 1930 yilda «Oʻzbekiston Xalq maorifi zarbdori» unvonlari bilan taqdirlandi. Abdulla Avloniy 1934 yilning 25 avgustida Toshkentda vafot etdi. Xulosa o'rnida yuqorida mutafakkirlarimiz tamonidan aytilgan barkamol shaxs tarbiyalashda avvalo tarbiya shaklanishida ota-ona, inson yashayotgan atrof-muhit, milliy, diniy qadriyatlar, ta'lim, jamiyatdagi insonparvarlik va adolatparvarlik siyosati muhim ahamiyatga ega.Abdulla Avlonivning qarashlari hozirgi kunda ham komil insonni kamol toptirishda kishilarni chinakam tuyg'ular, umuminsoniy ezgu g'oyalar ruhida. vijdoniylik ruhida tarbiyalash borasida qimmatli manba sifatida e'tiborni oʻziga jalb qilib kelmoqda. Abdulla Avloniyning ta'lim-tarbiya sohasidagi garashlari oʻzbek xalqining ruhiyati, turmush tarzi, milliy qadriyatlari bilan chambarchas bogʻlangan. Uning boy pedagogik merosi milliy maktab, milliy pedagogikani rivojlantirishda qimmatbaho manba bo'lib xizmat qiladi. Shu ma'noda Avloniyning siymosi, faoliyati biz uchun qadrlidir.Bu ta'lim-tarbiyani amalga oshirishda asosiy mas'uliyat o'qituvchining didaktik faoliyatiga bogʻliq boʻlib katta ma'sulyat oʻqituvchi zimmasiga tushadi. Shunday ekan Ayloniyning pedagogik merosini pedagoklarimiz yanada o'rganib uni ta'lim-tarbiyada o'quvchilarni barkamol shaxs qilib tarbiyalashda qo'llash barkamol shaxs tarbiyalash jarayonida maqsadga erishishdagi ahamiyati katta bo'ladi deb hisoblaymiz.

## Nazorat savollari:

1. Jadid harakati namoyondalari kimlar boshchiligida maktab, maorif sohasida qanday islohotlar oʻtkazishga harakat qilgan edi?

2. Yangi usul maktablarining afzallik tomonlari nimalardan iborat edi?

3. Turkistonda pedagogika tarixida Furqat, Anbar otin, S.Siddiqiy, M.Bexbudiy va boshqalarning xizmati nimada deb bilasiz?

5. Abdulla Avloniyning «Turkiy guliston yoxud axloq» asarining yaratilishi va uning asosiy gʻoyalari nimadan iborat?

6. Axloq tarbiyasi mezonlari deganda nima nazarda tutilgan?

# Foydalanilgan adabiyotlar roʻyxati:

1.Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. – "A.Navoiy nomidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi 2001.

2. Hoshimov K., Nishonova S., Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.Oʻquv qoʻllanma – T.Oʻqituvchi 1996.

3. Hoshimov K.C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. – T. Oʻqituvchi1999.

4. Hoshimov K., C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll.I-jild. – T.Oʻqituvchi,2010.

## TEST TOPSHIRIQLARI

- 1. Ilm aslo qarimaydi, u olamni kezadi, kishilarni jaholat va nodonlik gʻaflatidan uygʻotadi, degan gʻoyalar muallifi kim?
  - A. Ibn Sino.
  - \* B. Beruniy.
  - S. Al-Xorazmiy.
  - D. b va s.
- 2. Inson olam rivojlanishining toji boʻlib, u buyuk sharaf va hurmatga loyiqdir degan fikrni asoslagan Sharq mutafakkiri...... nuqtalar oʻrniga mos soʻzni qoʻying.
  - A. Ibn Sino.
  - \*B. Forobiy.
  - S. Al-Farg'oniy.
  - D. Beruniy.
  - 3. Axloqiylikning asosi necha guruhga boʻlib oʻrganiladi?
  - A. 2 guruhga: yaxshilik va èmonlik.
  - \*B. guruhga bo'linmaydi, axloqiylik.
  - S. 4 guruhga: yaxshilik, èmonlik, toʻqlik va ochlik
  - D. b va s javoblar.
- 4. Oʻzbekiston Respublikasi birinchin Prezidenti I.A.Karimov «Xorazm Ma'mun akademiyasini tiklash» toʻgʻrisidagi Farmoni nechanchi yil qaysi oyda belgilab berildi?
  - A. 1998 yil noyabr
  - B. 1997 yil noyabr
  - \* S. 1998 dekabr.
  - D. a va s.
  - 5. Ma'mun akademiyasi Xorazmdan oldinroq qaerda tashkil topgan edi?
  - A. Buxoroda
  - B. Bagʻdodda.
  - \* S. Xurosonda.
  - D. Eronda.
- 6. IX-XII asrlarda Markaziy Osiè madaniyati rivojlandi oʻsha davrda 64 qaysi qomusiy olimlar dunèga keldi?
  - A. Al Farg'oniy, Fitrat, Behbudiy, Cho'lpon, Xorazmiy.
- B. Xorazmiy, Beruniy, Forobiy, Farg'oniy, Ibn Sino, Zamaxshariy, Marvoziy, Yugnakiy, Yusuf Xos Hojib, Iloqiy, Javhariy.
  - \* S. Buxoriy, Marvaziy, Javhariy, Xorazmiy.
  - D. toʻgʻri javob berilmagan.
  - 7. Sharq uygʻonish davrida tashkil etilgan birinchi akademiya.
  - A. «Bobolar merosi» akademiyasi
  - B. «Baytul hikma».
  - \*S. Islom madaniyati.

D. a va s.

8. Sharq uygʻonish davrining birinchi yoʻnalishi IX-XII asrgacha davom etgan, bu yoʻnalish necha etapga boʻlib oʻrganilgan?

A. 1 etapda bo'lgan «Sharq uyg'onsh davri madaniyati».

B. 2 etapga boʻlib oʻrganilgan. 1-Ma'mun akademiyalariga asos solgan olimlar Bagʻdod va Xorazmda (IX-X asrgacha). 2-XI-XII asrgacha (Zamaxsheriy, Koykovus, Yugnakiy, Yusuf Xos Hojiblarning pedagogik merosi).

\* S. To'g'ri javob berilmagan.

D. a va b.

9. Ma'mun akademiyasi faoliyatini rivojlantirishda Beruniy, Ibn Sino bilan yana qaysi olim ko'proq faoliyat olib bordi?

A. Marvaziy.

B. Abu Abdulloh Ilohiy.

\*S. Javhariy.

D. Xorazmiy.

10. Xorazm Ma'mun akademiyasi bilan Bag'doddagi akademiyaning farqi nimada?

A. Farqi deyarli yoʻq.

B. Bagʻdoddagi akademiya faoliyatni tarjimaga bagʻishladi Yunon ilmini arab tiliga tarjima qilish bilan shugʻullanadi, Xorazm Ma'mun akademiyasi faoliyatni tabobatga hamda aniq fanlarni oʻzlashtirishga bagʻishladi.

\* S. Ikkilasida ham faolit bir xil boʻlib ularga tarjima bilan shugʻullanishgan. D. Deyarli bir xil faoliyat olib borgan koʻproq tabobat bilan shugʻullanishgan.

11. XV asrga kelib Movaraunnahrda yana qanday akademiyalar faoliyat olib bordi?

A.Movaraunnahrda Nasriddin Tusiy, Samarqandda Ulugʻbek akademiyasi

\* B. Samarqandda Ulugʻbek, Andijonda Bobur Mirzo akademiyasi.

S. A.Temur akademiyasi, M.Ulugʻbek Akademiyalari faoliyat olib borgan.

D. Toʻgʻri javob berilmagan.

12. Xorazm Ma'mun akademiyasining tarqalib ketishga sabab nima?

A. Gʻazna hukmdori Sulton Mahmudning Xorazmga yurishi. \*

B. Saljuqiylar davlatini barpo etilishi.

S. G'aznaviylar davlatining asos solinishi.

D. Qoraxoniylar davlatining hukmronligi.

13. Xorazm Ma'mun akademiyasiga oid ilmiy tadqiqot olib borgan pedagog olimlardan kimlarni bilasiz?

\*A.M.Jumaniezov, S.Hasanov, G.Masharipova, F.Babashev, M.Ahmedova.

B. B.Qosimov, E.Mahmudov, M.Xayrullaev.

S. A.Zièev, E.Davronov, Q.Nazarov.

D. Toʻgʻri javob berilmagan. Seminar rejas

14. Daraxtning yetukligi uning mevasi bilan boʻlganidek, insoning barcha xislatlari ham axloq bilan yakunlanadil Ushbu soʻzlar muallifi kim?

A. Forobiy.

- B. Beruniy.
- \* S. Ibn Sino.
- D. Al-Farg'oniy.
- 15. —Ilm dunyoning izzati oxiratning sharofatidur. Ilm inson uchun gʻoyat oliy va muqaddas bir fazilatdur. Ilmsiz inson mevasiz daraxt kabidirl Ushbu soʻzlar muallifi, tarbiyashunos olim kim?
  - A. A. Avloniy.
  - B. Forobiy.
  - \* S. Ibn Sino.
  - D. Behbudiy.
- 16. Arabshunos olim Bayhaqining yozishicha...... Islom oʻlkalari olimlari orasida undan oldin bunchalik oʻtkir odam boʻlmagan edi, degan fikrni yuritadi. Ushbu fikr qaysi allomaga tegishli?
  - A. Forobiy.
  - B. Beruniy.
  - \*S. Al-Farg'oniy.
  - D. Abu Abdulloh Iloqiy
- 17. Chor Rossiyasi bosib olgunga qadar Markaziy Osieda qanday maktablar boʻlgan.
  - A) Maxsus maktablar
  - V) Gimnaziyalar, litseylar
  - S) Otinbibi maktablari
  - \*D) Korixonalar, madrasalar
  - 18. Oʻzbekistonni rivojlantirishning ma'naviy-ahloqiy negizlari nimalar?
  - A) Vatanparvarlik
  - V) Insonni oʻz imkoniyatlarini erkin namoyon qilishi
  - S) Xalqimizin ma'naviy merosini mustahkamlash va rivojlantirish
  - \*D) Barcha javoblar toʻgʻri
- 19. Kim tarbiyani quyidagi qismlarga boʻlgan edi: fikr tarbiyasi, badan, axloq tarbiyasi va intizom tarbiyasi
  - \*A) Fitrat
  - V) Ibrat
  - S) Bexbudiy
  - D) Abdulla Avloniy
- 20. Har kim bilim olish xuquqiga ega. Bepul umumiy ta'lim olish davlat tomonidan kafolatlanadi. Maktab ishlari davlat nazoratidadir. Qaysi manbadan olingan va qaysi modda.
  - A) O'zbekiston Respublikasi Konstutsiyasining 44-moddasida
  - V) —Ta'lim to'g'risidal gi qonunning 31-moddasida
  - S) Umumta'lim maktabi nizomining 10-modda —
  - D) O'zbekiston Respublikasi Konstutsiyasining 41-moddasida
  - 21. —Al-Adab al-Mufratl (Adab durdonalari) asarining muallifi kim?
  - A) Alisher Navoiy

- \*V) al Buxoriy
- S) Maxmud Qoshgʻariy
- D) Yusuf xos Xojib
- 22. Oʻzbek pedagogika tarixida ilk tarbiyaviy asarlar qaysilar?
- \*A) Avesto, O'rxun Enasoy
- V) Alisher Navoiy asarlari
- S) Qur'oni Karim, hadislar
- D) Qutadg'u bilig
- 23. Islom dini bu ota bobolarimiz dini, u biz uchun ham iymon, ham axloq ham ma'rifat ekanligini unutmaylik. Alloh qalbimizda, yuragimizda, islomiy tarbiyaning ahamiyati toʻgʻrisida ushbu fikr muallifi kim?
  - \*A) Islom Karimov
  - V) Munavvar Qori
  - S) Erkin Voxidov
  - D) Abdulla Avloniy
  - 24. Pedagogika tarixi qanday fan?
  - A) Ijtimoiy\*
  - B) Siyosiy
  - S) Huquqiy
  - D) Didaktik
- 25.Dastlabki yangi usul maktabi Turkistonning qaysi shahrida ochilgan edi?
  - A) Andijonda\*
  - B) Marg'ilronda
  - S) Toshkentda
  - D) Chimkentda
- 26. «Baytul hikmat» ya'ni «Donishmandlik uyi» qaerda va kim tomonidan tashkil etildi?
  - A) Bogʻdodda Xorun ar-Rashid.
  - B) Xorazmda Xorazmshoh
  - S) Bogʻdodda Xorun ar-Rashid oʻgʻli Ma'mun
  - D) Buxoroda Ismoil Somoniy
  - 27. Ibn Sinoning qaysi asarlarida pedagogik qarashlari bayon etilgan?
  - A) «Kitob al- qonun fit- tib», «Donishnoma», «Hay ibn Yakzon»...
  - B) «Risolat fi-l -ishq», «Ash-Shifo», «Tib qonunlari»
  - S) «Navobig' ul Kalima», «Musiqa bilimiga oid to'plam»
  - D) Ash-Shifo», «Tib qonunlari» «Navobigʻ ul Kalima»
- 28.Sharqda «Xosib» matematik laqabi bilan mashhur boʻlgan allomani toping?
  - A) Al-Farg'oniy.
  - B) Sa'diy Sheroziy
  - S) Navoiy
  - D) Al-Xorazmiy

- 29. «Ta'lim faqat so'z va o'rganish orqali egallanadi». Ushbu fikr muallifini aniqlang.
  - A) Abu Nasr Farobiy
  - B) Al-Xorazmiy
  - S) Abu Rayxon Beruniy
  - D) Abu Ali ibn Sino
- 30.Sharq "Uygʻonish davri"da ilm fan rivojlanishi nechta yoʻnalishda kuzatiladi?
  - A) 3 ta
  - B) 4 ta
  - S) 5 ta
  - D) 2 ta
- 31.Sharq "Uygʻonish davri"da ilm fan rivojlanishining ikkinchi yoʻnalishi toʻgʻri koʻrsatgan qatorni belgilang?
  - A) Ijtimoiy-falsafiy yo'nalish
  - B) Ta'limiy-axloqiy yo'nalish
  - S) Matematika-tabiiyot yoʻnalishi
  - D) Diniy ta'lim yo'nalishi
  - 32. Ahmad al Farg'oniy sharqda qanday laqab bilan shuhrat qozongan?
  - A) «Xosib»(matematik)
  - B) «Shayx ar-Rais»
  - S) Ikkinchi muallim
  - D) Ustodi zamon
- 33. Tarixda yunon faylasufi "Arastu"dan keyingi 2 muallim nomi bilan sharqda mashxur boʻlgan alloma nomini aniqlang?
  - A) A.N.Farobiy
  - B) Ibn Sino
  - S) A.Navoiy
  - D) A.Xorazmiy
  - 34. Abu Ali Ibn Sino sharqda qanday laqab bilan shuhrat qozongan?
  - A) «Shayx ar-Rais»
  - B) Ikkinchi muallim
  - S) Ustodi zamon
  - D) «Xosib»(matematik)
  - 35.Ibn Sinoning «Hay ibn Yaqzon» asari nimaga bagʻishlanadi?
  - A) Farosat ilmi haqida
  - B) Tabiat ilmi haqida
  - S) Meditsina ilmi haqida
  - D) Matematika ilmi haqida
- 36.Ibn Sino qaysi tarbiyani ilmiy pedagogik jihatdan bir butun tizimini yaratdi?
  - A) Jismoniy tarbiya
  - B) Iqtisodiy tarbiya

- S) Ekologik tarbiya
- D) Fuqarolik tarbiyasi
- 37. Abu Nasr Forobiyning qaysi asarida bilimlarni oʻrganish tartibi haqida fikr bildirilgan?
  - A) «Baxt saodatga erishuv toʻgʻrisida»
  - B) «Ixso-al-ulum»
  - S) «Aql ma'nolari to'g'risida»
  - D) «Fozil odamlar shahri»
- 38. Forobiy xulq-axloqni faqat soʻzdagina emas nimada tozalash orqali erishish mumkinligini ta'kidlaydi?
  - A) amalda
  - B) bilmda
  - S) sogʻlikda
  - D) fikrda
- 39.Beruniy «Shams al-Maoliy» laqabi bilan mashhur boʻlgan shoh Qobus ibn Vushmagirga bagʻishlab qanday asar yozadi?
  - A) «Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar»
  - B) «Munajjimlik san'atidan boshlang'ich tushunchalar»
  - S) «Minerialogiya»
  - D) «Xorazmning mashhur kishilari»
- 40.Mahmud Qoshgʻariyning ma'naviy merosi toʻgʻri koʻrsatilgan qatorni belgilang?
  - A) «Devoni lugʻatit turk»
  - B) «Qutatg'u bilig»
  - S) «Ixso-al-ulum»
  - D) «Aql ma'nolari to'g'risida»
- 41. Yusuf Xos Hojibning «Qutadgʻu bilig» asarini chinliklar qanday nomlashadi?
  - A) «Adab ul-mulk»
  - B) «Anis ul-mamolik»
  - S) «Shohnomai turkiy»
  - D) «Ziynat ul-umaro»
- 42.Yusuf Xos Hojibning «Qutadgʻu bilig» asarini eronliklar qanday nomlashadi?
  - A) «Shohnomai turkiy»
  - B) «Anis ul-mamolik»
  - S) «Adab ul-mulk»
  - D) Ziynat ul-umaro»
  - 43. «Qutadgʻu bilig» qanday ma'noni bildiradi?
  - A) baxt saodatga eltuvchi bilim, ta'lim
  - B) falakkiyotni oʻrganuvchi, bilim ta'lim

- S) tabiatni o'rganuvchi bilim, ta'lim
- D) falsafani o'rganuvchi bilim, ta'lim
- 44. «Qutadgʻu bilig»ning qanday nusxalari ma'lum?
- A) Hirot, Qohira, Namangan
- B) Xitoy, Qohira, Namangan
- S) Hirot, Venna, Namangan
- D) Hirot, Qohira, Samarqand
- 45.«Qutadgʻu bilig» asaridagi Kuntugʻdi qahramoni qanday ramz?
- A) Adolat
- B) Davlat va baxt
- S) Aql
- D) Qanoat
- 46. «Qutadgʻu bilig» asaridagi Oytoʻldi qahramoni qanday ramz?
- A) Davlat va baxt
- B) Aql
- S) Qanoat
- D) Adolat
- 47.Unsurul-Maoliy Kaykovus qalamiga mansub boʻlgan asarni koʻrsating?
  - A) «Qobusnoma»
  - B) «Qutadg'u bilig»
  - S) «Devoni lugʻatit turk»
  - D) «Siyosatnoma»
  - 48. Kaykovus odamlar hislatini uch xilga boʻladi, bular qaysilar?
  - A) aql, rostlik, juvonmardlik
  - B) kuch, rostlik, juvonmardlik
  - S) aql, bilim, juvonmardlik
  - D) aql, rostlik, saxovat
- 49. Kaykovus uch narsani do'st va dushmanga ochiq tutishni takidlaydi, bular qaysilar?
  - A) uy eshigini, sufra boshini, hamyon bogʻichini
  - B) karvonni, sufra boshini, hamyon bogʻichini
  - S) uy eshigini, ayvonni, hamyon bogʻichini
  - D) uy eshigini, sufra boshini, hamyon bogʻichini
  - 50. Kaykovus ilmni uchga boʻladi, bular qaysilar?
- A) Biror kasb hunarga bogʻliq boʻlgan ilm; ilm bilan bogʻliq kasb hunar hamda xayr; dalolatga taalluqli odat;
- B) Hunar sirlari; ilm bilan bogʻliq kasb hunar hamda xayr; dalolatga taalluqli odat;
- S) Biror kasb hunarga bogʻliq boʻlgan ilm; ilm bilan bogʻliq kasb hunar hamda xayr; kasb turlari;
- D) Biror kasb hunarga bogʻliq boʻlgan ilm; din bilan bogʻliq ilmlar; dalolatga taalluqli odat.

## **GLOSSARIY**

Avesto- Eramizdan avval VII asrning oxiri VI asrni boshlarida yaratilgan diniy, falsafiy asar.

Rayd - Zardusht ibn Baxrom Pajdu- Zardushtning toʻliq nomi.

Vendudat - duolar to'plami.

Yasna - diniy marosimda aytiladigan duolar.

Irq bitigi - Ta'birnoma.

Vil**bgelm Tomson 1893 yil** —Irq bitiginil birinchi boʻlib oʻqigan, daniyalik olim. **Turk xoqonligi** - Bilga xoqon, Qultegin va vazir Tunyukuk qoʻlida markazlashgan yurt.

Bitiktoshlar - qabr toshlarga bitilgan nomlar.

at-Tabariy - at-Tabariy tarixil asari mullifi.

Narshaxiy - Buxoro tarixil asari muallifi.

Qur'on- islom aqidalarining, axloqiy-xuquqiy tamoyillarining asosiy manbai.

Xadis- Rasulloxning haèti va faoliyati hamda diniy va axloqiy koʻrsatmalari haqidagi rivoyatlar.

Musnad - turli mavzulardagi xadislar yoʻnalishi.

Sahih - ishonchi xadislar.

Sunan- ishonchli va zaif hadislar toʻplami.

Sunniylik- islom dinidagi eng yirik yoʻnalish.

Ishalar- islom dinidagi ikkinchi yirik yoʻnalish.

Baytun hikma - Donishmandliy uyi.

Nizom ul- Mulk- Siyosatnoma asari muallifi.

**Hay ibn Yaqson-** Uygʻoq oʻgʻli Tirik, Ibn Sinoning farosat ilmi haqidagi asari. **Devonu lugʻatit turk -** M.Qoshgʻariyning asari

Qutadgʻu bilig- saodatga boshlovchi bilim, Yu.X.Xojibning asari. Qobusnoma Unsurul-Maoliy -Kaykovusning ma'rifiy- didaktik asari.

Ziji jadidi Koʻragoniy- M.Ulugʻbekning mashhur astronomik asari.

Futuvvat- javonmardlik.

**Javonmardlik** - yosh yigit, ya'ni so'fiylikka muvofiq kelib, mardlik ko'rsatishni tashviq qiladigan harakat.

Fatiy- futuvvat sifatlari boʻlgan kishini fatiy deyishgan.

Jadid- yangi.

Jadidchilik - XIX asr oʻrtalari, XX asr boshlarida vujudga kelgan ma'rifiy xarakat. Jadidlar- ma'rifatparvar ziyolilar.

**Tushuncha** — narsa va hodisalar, ularning xossalari, ular orasidagi munosabatlami aks etiruvchi fikrlar.

Ilmiy tushuncha- mohiyatni ifodalavchi alohida belgilar umumlashtiriladi.Har bir tushunchaning mazmuni va hajmi boʻladi.

Mazmun — tushuncha orqali aks ettirilgan belgilar yigʻindisi, hajm — shu mazmunga tegishli belgilarga ega narsa, hodisalar yigʻindisidan iborat.

Tushunchada aks ettiriladigan narsalar doim kengroq sinf tarkibidan ajratuvchi belgilarga ega boʻlib, shu kengroq sinfga nisbatan turlarni ifodalaydi.

Uslub — biror narsa, hodisa, jarayonni oʻrganish èki amalga oshirish uchun qoʻllash lozim boʻlgan usullar majmuasi

Usul — metodning bir qismi boʻlib, alohida qadam, xususiy oʻzgartirishdan iborat. Faollik — biror maqsad yoʻlida aqliy, jismoniy va boshqa harakatlarni tez va unumli amalga oshirishga intilish.

Evristik —yoʻnaltiruvchi savollar berish yoʻli bilan oʻqitish tizimi; topqirlik, faollikni rivojlantirishga èrdam beruvchi ta'lim metodi; oʻquvizlanishli; optimallashtirilgan tafakkurni rivojlantirali.

Eksklyuziv — gʻayrioddiy, faqat ma'lum bir ob'ektga taalluqli, oʻziga xos boʻlgan xususiyatlar va boshqa belgilar. Faqat oʻziga berilgan (huquq).

Adaptatsiya - yangi me'yor, an'ana va qadriyatlarni o'zlashtirish va interiorizatsiyalash jarayoni

**Akmeologiya** - insonni oʻz taraqqiyoti dinamikasida, takomili hamda hayot faoliyatining turli bosqichlarida oʻzidagi eng kuchli qobiliyatlarini namoyon qilishning kompleks masalalarini oʻrganadigan fan tarmogʻi.

## FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. M.X.Toʻxtaxodjaevaning umumiy tahriri ostida. Pedagogika darslik.T.: Oʻzbekiston faylasuflari Milliy jamiyati, 2010.

2. Hoshimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Darslik. - "A Navoiyn

omidagi Oʻzbekiston Milliy kutubxonasi 2001.

- 3. Hoshimov K., Nishonova S., Inomova M., Hasanov R. Pedagogika tarixi.O'quv qo'llanma T.:O'qituvchi 1996.
  4. Hoshimov K., C.Ochil. O'zbek pedagogikasi antologiyasi. O'quv qo'll.
  - 4. Hoshimov K., C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll. I-jild. T.: Oʻqituvchi 1999.
  - 5. Hoshimov K., C.Ochil. Oʻzbek pedagogikasi antologiyasi. Oʻquv qoʻll. I-jild. T.: Oʻqituvchi,2010.
- 6. Ibragimov X.I., Abdullayeva Sh.A. Pedagogika nazariyasi. Darslik. T.: "Fan va texnologiyalar" nashriyoti, 2008.

7. Migranova Ye.A., Pozilova Sh.X. Kasbiy pedagogik faoliyatga kirish. – Toshkent, Tafakkur boʻstoni, 2018. – 200

8. Qambarov M. Ta'limning me'yoriy hujjatlari va o'quv adabiyotlariga qo'yilgan talablar. – Namangan, 2020 yil.

#### Qo'shimcha adabiyotlar.

9. Oʻzbekiston Respublikasi Prezidentining 2019 yil 8 oktyabrь "Oʻzbekiston Respublikasi Oliy ta'lim tizimini 2030 yilgacha rivojlantirish kotseptsiyasini tasdiqlash toʻgʻrisida"gi PF-5847-son Farmoni.

10. Mirziyoev Sh.M. Buyuk kelajagimizni mard va oliyjanob xalqimiz bilan

birga quramiz. "O'zbekiston", 2017.

- 11. Oʻzbekiston Respublikasini yanada rivojlantirish boʻyicha harakatlar strategiyasi. Oʻzbekiston Respublikasi Prezidentining farmoni.Oʻzbekiston Respublikasi qonun hujjatlari toʻplami, 2017 yil, 6-son,70-modda.
- 12. Mirziyoev Sh.M. Qonun ustuvorligi inson manfaatlarini ta'minlash taraqqiyoti va xalq farovonligining garovi. "O'zbekiston", 2017.
- 13. Xasanboev J, Toʻrakulov X., Xaydarov M., Xasanboeva O. Pedagogika fanidan izoxli lugʻat. T., 2008.
- 14. Kaldibekova A.S. Umumiy pedagogika nazariyasi va amaliyotidan laboratoriya mashgʻulotlari. T., 2013.
- 15. Niyozov G'., Axmedova M. E. Pedagogika tarixidan seminar mashg'ulotlari. T.: Noshir, 2011.
- 16. Axmedova M. E. Pedagogika nazariyasi va tarixi( Oʻquv qoʻllanma) T.: Tafakkur boʻstoni, 2011.
- 17. Umarova M.X. Teoriya i iistoriya pedagogiki. (Uchebnoe posobiya). T.:CHulpan, 2018.
- 18. Ma'naviyat yulduzlari (Markaziy Osiyolik mashxur siymolar, allomalar, adiblar). T., 1999.
  - 19. Ismoilova Z. Pedagogikadan amaliy mashgʻulotlar. T., 2001.

- 20. Сластенин В.А., Исаев И. Ф., Шиянов Е. Н. Общая педагогика (Учебное пособия). М., 2003.
  - 21. Подласый И. П. Педагогика. В 2-х кн. (Учебное пособия). М., 2003.

## Internet axborot manbaalari

- 1. www.tdpu.uz
- 2. www.pedagog.uz
- 3. www.ziyonet.uz
- 4. www.edu.uz
- 5.tdpu-INTERNET.ped
- 6. www.nutq.intal.uz

# MUNDARIJA

| № | I. KIRISH                                                                                                               | 3       |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 1 | Pedagogika tarixi fani haqida. Fanning maqsadi va vazifalari.<br>Eng qadimgi yozma manbalarda ta'lim-tarbiya masalalari | 4-21    |
| 2 | VII asrdan IX asrning birinchi yarmigacha Oʻrta Osiyoda tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar                            | 22-39   |
| 3 | IX-XII asrlar. Sharq Uygʻonish davrida pedagogik fikrlarning rivojlanishi                                               | 40-68   |
| 4 | XIV asrning ikkinchi yarmi va XVI asrda Movoraunnahrda tarbiya va maktab                                                | 69-81   |
| 5 | XIV asrning ikkinchi yarmi va XVI asrda Movaraunnahrda pedagogik fikrlar rivoji                                         | 82-91   |
| 6 | XVII asrdan XIX asrning birinchi yarmi-gacha tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar rivoji                                | 92-110  |
| 7 | XIX asrning 2-yarmi XX asr boshlarida Turkiston oʻlkasida tarbiya, maktab va pedagogik fikrlar                          | 111-130 |
|   | Test topshiriqlari                                                                                                      | 131-137 |
|   | GLOSSARIY                                                                                                               | 138-139 |
|   | FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR                                                                                               | 140-141 |

## M.T.TOSHTEMIROVA

# PEDAGOGIKA TARIXI

5110900 -Pedagogika va psixologiya ta'lim yoʻnalishi

O'QUV QO'LLANMA

Litsenziya raqami AA № 0048. 18.03.2020.
Bosishga 2023 yil 11 yanvarda ruxsat etildi.
Bichimi 60x84 ½ (16. Ofset qogʻozi.
Ofset bosma usulida bosildi.
Times New Roman garniturasi. Shartli bosma taboq 9,0.
Adadi 000 nusxa.

«AVTO-NAShR» bosmaxonasida chop etildi. Toshkent shahar. Navoiy koʻchasi, 30.

