## i Finleitung

## 1.1 Einführung, Fragestellung, Gliederung

Der gewaltige und prächtig ausgestattete Tempel der kanitolinischen Trias Iv pptter, Iuno und Minerva auf dem Capitoium, südlichen Kunna der des I JONS Capitolinus war in der Antike eines der pontisch-sakraler bekanntesten, ir. Hinsicht auch eines der bedeutsamsten Wahrzeichen der Stadt P.J.n. Geweiht wurde das Heiligtum der römischen Überlieferung z ıfo'ge 509 v. Chr., im angeblichen Grün lur gsjahr der Republik. <sup>2</sup> Die Erbauung der Anlage verbanden antike Autoren. v.ie Ptvva kaiserzeitliche Histo ike, Titus Livius,

jedoca mit den etruskischen Königen, ınsbesondere mit dem letzten König Roms, Tarquinius Superbus.<sup>3</sup> Jener habe mit dem Ziel, seiner Herrschaft und seinem Namen ein dauerhaftes Denkmal zu setzen, den Bau eines monumentalen Lopp ter-Ten pels betrieben. Livius sieht das Vorhaben des Königs durchaus kritisch, doch berichtet er auch von welche Vorzeicher, dem künftigen Imperium Komanum Größe, Macht und e vige Eest indigkeit verheißen hätten. Spätere Generationen, die diese Legenden rezipiertan, cheint besonders die Auffindung eines unversehrten menschlichen Kopfes beeindruckt zu haben auf den die Arbeiter gestoßen sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Folgenden s. den Artikel *Capitolium* in LTOR 1. 220–254, such zum an biologischen Moterial und mit weiterführender Literatur; zu den literarischen Quellen auch Hülsen 1899. Sicheauch Carandini 2002, passim; dagegen vehement Kolb 2002, 91–102; 6/8f.: 752–754 (kritischer Literatu nachtrag car 2. Aufl.); in der Mitte Cornell 1995, passim. S. ferner F. Hölscher 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Liv. 2,8,6; 7,8; Tac. hist. 3,72 (allerdings für das Jahr 50/ v. Chr.), Pol. 3,22,1; Plut. Poplicola 14; Lion. Hal. ant. 4,61,3 (jedoch ohne die Synchronisierung der Tempelweihung mit der Gründung der Republik); 5,25 (ebenfalls für das Jahr 507 v. Chr.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Liv. 1,38; 55f.; Dion. Hal. ant. 3,69; 4,59–61; Plut. Popl. oia 14; Tac. b.st. 3,72.

Ten pelfundamente ais di€ cusgehoben wurden antiken Etymologien zufo.ge sc ll die Episoc e namengebend für den Hügel wie zuch für das Kapitol selba gewesen sein. Der Kopf, so schlassfolgert jedenfalls Livius, sei ein diekte. Hinweis darauf gewesen, dass an diesem Ort das Bollwerk der Herrschaft (arx imperii) und das Laupt aller Dinge (canut rerum) sein würder. Diese Geschichte ist letztlich rur eine von vielen literarischen Manifestationen der sog. Romidee, in deren Zentrum der Gedanke steht, dess die Götter Fom zur Weltherrschaft berusen hätten und sich für Sicherheit und dauerhafte Existenz der

S'adt verbürgten.6 "Den Bestand des Reiches als solchen von einer bestimmten Örtlichkeit, von dem Boden der urbs kome und seinem Göttersegen abhängig sein zu lassen", ist dabei nach Ansicht Carl Kochs "eine alte Vorstellung."7 Mindestens scheinen ihre Wurzeln jedoch bis in die späte römische Republik zu reichen.8 In augusteischer Zeit erfuhr die Pezeption der Romidee ihren ersten Höhe runkt und weitere Ausgestaltung: Erst jetzt wurde der Gedanke der accernitas hinzugefügt;9 ferner rückte die Strat Rem ideell noch stärker in das Zentrum eines durch Überlegenheit der Waffen errungenen Imperiums, was nun

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Varro ling. 41; Dion. Val. unt. 4,61,2f.; Isid. 15,2,31. Ferner setton Fabire Pictor FRH 1,16 (F 12 Peter = F 11 Jacoby); Valerius Antias FRH 15,1+ (F 13 Peter).

Liv. 1,55,3–6, mit dem Zite. 5f.: \*\*Loc perpetuitatis auspicio accepto seculum aliud magnitudinem imperii portendens prodigium est: capi t humanum integra facie aper cutibus fundamenta templi dicitur apparuisse, quae visa species haud per amicages acem eam imperii capuque rerum fore portendebat [...]. Auf diese Geschichte lässt Livius später den berühnten M. Furius Camillus aut ähnlichen Vorten Bezug nehmen, als jener die Römer zu überzeugen suchte, die Stadt Rom nach dem Galliers aum nicht zugunsten Veiis aufzugeben: Liv. 5,54,7 (eo loca caput rerum summamque imperii fore). Siehe auch Plut. Camillus 31,4. – Andere Stellen mit ähnlichen Wendungen die der, besonderen Nong der Staut Rom im (zukünftigen) Imperium Romanum ausdrücken: Cic. rep. 2,10–11 (hanc urbem sedem aliquando et comum summo esse imperio praebituram); Hor. od. 4,12; 13,42 (domina Roma); Liv. 1,16,7 u. 21,20,10 (caput orbis terrarum); 38,51,4 (domina orbis); Ov. fast. 4,851 (domina terrae); Ov. met. 15,447 (domina roman)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zur "Romidee", ihrer Entwicklung und ihrer interarischen vie nateriellen Auschacksformen s. Fuhrmann 1993 (1968); Hommel 1993 (1942); Klingner 1993 (1927); Kruge 1941; Koch 1952, Paschoud 1967; Purcell 2000; Rochette 1997; Zanker 1995a. Siehe auch Cancik u.a. 2004a, Cancik u.a. 2004b; Cancik 2005; Fuchs 1943; die Beiträge in Kytzler (Hg.) 1993; Pietsch 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Koch 1952, 131.

<sup>8</sup> So ist etwa seit dem 2. Jhd. v. Chr. die Vereh ang der Pome belegt (Homme! 1993 [1942]). – Möglicherweise ist die Entstehung der Romidee in jener Zeit vor dem Hintergrand zu erklähen, dass zur selben Zeit die zunehmende Desintegration der Senatorenschaft sukze sive deutlich wurder Die Romidee könnte der Ausdruck von Bemühungen sein, die römische Aristokratie auf ein gemeinsames Iden zu verpflichten und so die Kontrollmöglichkeiten durch die Standesgenossen aufrechtzuerhalten, wie weiter unten noch auszuführen sein wird.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Koch 1952.

auch mit Linweisen auf die Vorteile die den Besiegen aus ihrer Unterwerfung erwachsen seien - namentlich Frieden, Siche heit und Vohlfahrt sowie die Gerechtigkeit der 10m schen Gesetze -, gerechtfertigt wurse. Im Mittelpunkt standen weiterkin die urbs Roma und der Prozess, in dessen Verlauf diese zur

Herrin des orbis terrarum geworden war. Hinzu trat zunehmend der princeps, der sich zum Repräsentanten von Stadt und Reich stilisierte und in dieser Funktion nach und nach Senat und populus Romanus verdrängte. 10 Charakteristisch theo jecoch die Vorstellung, dass Rom den Inbegriff des gesamten Imperium

<sup>10</sup> Fuhrmann 1993 (1969), 88f.

Romanum darstelle und dass die Stadt nur fügerichtig politisches und soziales Zent. um des Reiches sei.

Die Romine ils soiche lebte bis weit in die Spätantike und darüber hinaus fort, jedoch nicht ohne Veränderungen, die insbesondere das Verhältnis der Stadt Rom zum keich betrafen. So wurde die Romidee einerseits mit der zunehn enden Verbreitung des Christentum weiter

ergänzt: Christliche Autoren, die sich sukzessive um eine positivere Bewertung des *Imperium Romanum* und seines Ursprungs, der Stadt Rom, bemühten, integrierten beide in den christlichen Heilsplan; zudem wurden verstärkt Reich und Kirche miteinander verknüpft. Andererseits ging jedoch ein zentrales Element der Romidee allmählich verloren, nämlich die enge Verknüpfung

von Stadt und Reich, ein Prozess, dessen Amränge spätenters seit Mitte des 2. Jahrhunderts in. Chr. greifbar sind. 11 Zwar bewunderten noch im 4 und 5. Jahrhundert Christen vie "Heiden die Pracht der Stadt Rom, "zumal ihre[1] Kultstätten, die in das mystische Licht einer glorreichen Vergangenheit getaucht sind", wie Manfred Fuhrmann in seinem

grundlegenden Beitrag zur Romidee der Spätantike erläutert. Doch "die konkrete Stadt beginnt sich von ihrer Funktion als Inbegriff des Reiches zu lösen."<sup>12</sup> Diese Trennung des symbolischen Roms von der konkreten Stadt ist charakteristisch für die Spätantike. So ist der Debatte, die Symmachus mit dem Bischof Ambrosius von Mailand anlässlich des Streites um

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> So etwa in dem Panegyricu; 'µ des griechischen Rhotors Aelus Aristiges, der woniger die Stadt hervorhebt, in deren Beschreibung er raum einmal korkret wird, als vielmehr die Errungenschaften des Reiches, nämlich das Bürgerrecht, die Rechtssicherheit und Rechtsgleichnen sewie einen effektiven Verwaltungsapparat. M. Fuhrm ..... betrachtet dies gat als "Konzept einer "bernat onalen Weltdemokratie, die auf den Prinzipien der sozialen 3 che uen und der Gleichheit vor dem Gesetz beruht" (S. Fuhrmann 1993 [1969], 103-107, hier bes. 105 m.t de a Zite'). Allerdings ist zu betonen, cass e elius zum einen mit dieser Konzeption im 2. Jhd. noch Liemlich allein descht; zum and ie. ist sein Gedanke vor dem Hintergrund zu bewerten, dass die gu ech ischen Autoren eine. Zeit bei vüh, wollen, einen den Griechen und ihrer langen politischen Tradition angemessenen Place im Inperium Romanum zu fillen. Aus dieser Perspektive erscheint es konsequent, dass der Stadt Pont gyringere Bedeutung beigemessen wird als dem Reich. Doch auch Aelius schreibt der Stact Rom besondere Bedeutung zu, is ders er die Vorschlung von der und ihrem Herrschaftsgebiet auf Rom überträgt, die Behanscherin des Erdkreises (Ansteid. 61). μ ("Was eine Stadt für ihrz eigenen Grazzen und ihr Gebie bedratet, das bedeutet diese μ, Stadt für den gesamten Erdkreis, da sie gleich am zu winer gemeinsamen Hauptstadt geworder ist. Man könnte sagen, dass alle "Periöken" oder die, welche in einer anderen Gegend im Verband einer "Demengemeinde" wohnen, in diese einzige Bur z zu sammenströme 1"). Sieheauc 1 A iste d. C-13. 80f. Zu Aufbau und historischem Hintergrund der Rom-kede s. Klein 1981; vgl. auch Classen 1980 zum Städtelob als literarische Gattung. – Sieheauch Richardson 2008, der anhand des Gebrauchs der Rogutfe imporium und provincia in der späten Republik und Kaiserzeit analysiert, wie die Römer sellest den Frozess verstanden, in dessen Verlauf Rom vom Stadtstaat zur Wahmacht wie de.

<sup>12</sup> Fuhrmann 1993 (1969), 90.

den Alter uer Victoria führte, und den Außerungen des christlichen Dichers Prudentius, der pagaren Dichter Claudian un't Rutil'us Namatianus sowie des Historikers Ammignus Marcelinus eines gemeinsam: Für sic alle ist Rom schon lange nicht niehr der unangefochtene Mittelrunkt des Reiches und Sitz der Macht, sondern allenfalls noch sakrales Zentrum und mehr oder weniger musealer Erinnerungsort'. 13 In dieser Funktion war die Stadt auch westersin wichtig, stellte sie doch den Ursi rung des Reiches dar; in den Mittelpunkt der Romidee rückten jedoch zunehmend das Reich seibst und seine zivilisatorischen Errungenschaften. Doch zumindest bis in die Mitte des 2. Jahrhunderts war die Romides nicht nur eine "Ideologie". Die Stadt Rom und Italien nahmen fine überragende Vorrangund Vorma chtstellung in Imperium Romanum ein. Rom war ier soziale und politische Mitteipunkt des Reiches und zunehmend auch Cin Zentrum.<sup>14</sup> kulturelles Trst SEIt trajanischer Zeit scheint dies allmänlich

zı r Disposition gestellt worden zu sein – offenbar parallel zur eingangs beschriebenen Entwicklung der Romidee. Doch warum ist diese Stadt ideell so wientig? Die große Bedeutung Roms, die Zeit auch sich lange in Lerischa tspraktischer und administrativer niederschlug, Hinsicht erklärt dadizion, c'ass Rom das geographische Zentrum der politisch-sozialen Interaktion war, dass also Rom der Ort war, an dem römische ür die Politik die Gesellschaft besonders relevanten Interaktionen stattfanden. In diesem Zusammenhang ist zunächst auszuführen, was unter Interaktion' zu verstehen ist. Dahei kann und soll an dieser Stelle kein volletändiger Überblick über zallreichen Modelle von Interaktion verschiedensta disziplinärer Provenienz bzw. die – zum Teil sehr umfangreichen – Diskussionen jene Modelle in den verschitgenen Sozialund Geisteswissenschaften geboten werden. Vielmehr ist es das Ziel der folgenden Ausführungen, aus den unterschiedlichen Theorieange ooten, in deren Mittelpunkt

So etwa Amm. 16,10. M. Fuhrmann erklärt, dass man dieses Kapite. das den Rom-Besuch des Kaisers Constantius im Jahr 357 schildert, "wohl für den alteste Dokument der sich den Bandenkmälern zuwendenden Rombegeisterung halten der "Ammian bring, docht einen von Unsagbarkeits-Topoi erfüllten Memorabilienkatalog, in dem sich die Mysuk des Musealen eigentümlich mit der Mystik der religiösen Weihe vermischt" (Fuhrmann 1993 [1969], 111). Siehe auch Hartmann 2010, passim; Muth 2006; F. A. Bauer 2001; Christie 2000. S. ferren Diefenbach 2007 (zur früh hristlichen und spätantiken Heiligenmemoria in Rom, aber auch mit einer Diskussion der Methoalb und der einschlägigen Forschungsansätze und -theorien), der allerding, den Begriff einen Erinnerungsrahm" bwerzugt. Zu den römischen "Erinnerungsorten" (mit einem sehr breiten Begriffsverständnis!) s. Hölkeskalup v. Stein-Hölkeskamp (Hgg.) 2006.

<sup>14</sup> S. Kolb 2002, passim. Zur (zunehmenden) kulturellen Bedeutung koms s. u.a. Rawson 1995; Mrauschek 1993; Sänchez Vendramini 2010. – Die Bedeutung dezentraler und regionaler Elemente der (römischen) Herrschaft war jedoch unbestreitbar groß. S. in diesem Zusammenhang zur Provinzialverwaltung u.a. Schulz 1997; Haensch 1997 sowie die Beiträge in Haensch u. Hamrichs (1982) 2007; Wesch-Klein 2008.

häufig reazeitliche, moderne oder gar postmoderne Verhältnissen stehen jene Elen ente herauszuarbeiten, die auch für die Analyse und Beschreibung der vormodernen Gesellschaft im anaken Rom als gewinnbringend erscheinen.

hie: vcrwendete **Begriff** von ,Interaction geht vor allem auf soziologische Konzepte zurück, die nach den Bedingungen und Funktionsweisch zwischenmenschlichen fragen.<sup>15</sup> Ganz ellemein formuliert, bezeichnet Interaktion' die wechselseitige Beeinflusering der Einstellungen, E. wartungen und Handlungen VCI Individuen. ,Interaktion<sup>4</sup> findet statt zwischen mindestens zwei Individuen, die im gleichen sozialen Kontext anwesend sind, einander wahrnehmen, fur einander ansprechbar sind und sich in ihren Handeln aufeinander beziehen. Die Grundlagen für eine Soziologie der Interaktion haben Georg Simmel und Max Weber gelegt, indem six Interaktion zu dem Element erhoben, das Gesellschaft konstituiert. So betrachtet genuinen Simmel als den Gegenstandsbereich einer sich als eigene Wissenschaft verstehenden Soziologie "die Untersuchung der Kräfte, Fonnen und Entwicklungen der Vergesellschaftung, des Mit-, Für- and Nebeneinanderseins der Individuer...10 Vergesellschaftung nennt er den Prozess,

in dessen Verlauf Individuen zueinander in Beziehung treten und wechselseitig aufeinander einwirken. Folglich ist für Sinnvel "Gesellschaft im weitesten Sinne offenbar da vorhanden, wo mehrere Individuen in Wechselwirkung treten".<sup>17</sup> Max Weber wiederum erklärt im ersten Penagraphen seiner "Soziologischen Grundbegr.ffe" in Wirtschaft und Geschschaft

soll heißen: eine Soziologie Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und dadurch in seinem Ablauf und cairon Wirkungen ursächlich erklären will. ,Handeln' soll dabei ein menschiiches Verhalten (einerlei ob ein äußeres oder innerliches Tun, Unterlassen oder Dulden) heißen, wann und incotern als der oder die Handelnden mit ihm einen verbinden. subj kuven Sin Soziales' Handelr aber soll ein solches Handelin heißen, welches oder seinem Von ceni Handelnden gen einter Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und aran in seinem Ablauf orientiert ist.18

Der schlüsselbegriff des Weberlschen Theoriegebäudes, nämlich der Terminus des "sozialen Handelns", den er zum Gegenstandsbereich seiner Wisselschaft

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Zum Folgenden s. Abels 2004a, 201–262; Abe s 2 004b; Peukert u. Scherr 2006. S. 1er ier Telle 1977; Steinert (Hg.) 1973.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Simmel 1992a (1894), 57, mit \*. Siehe auch Simmel 1992v (1908), 12ff.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Simmel 1992a (1894), 54. Siehe auch Simmel 1992b (1903), 13ff.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Weber 2002 (1921/1922), 1 (§ 1).

erklärt, wird bei Weber folglich durch Imeraktion bestimmt. Besonders doutlich wird dies in seiner anschließerden Definition seines gleichfalls zentralen Begriffs der "sozialer Beziehung" als einem

seinem Sungenalt nach aufeinander gegenseitig eingestellte[n] und dadurch orientierte[n] Sichverhalten mehrerer [...]. Die soziale Beziehung besteht also durchaus und ganz ausschließlich in der Chance, dass in einer (simhaft) angebbaren Art sozial gehandelt wird, einerlei zunächst, worauf diese Chance beruht.<sup>19</sup>

Insbesondere Max Weber legte die Fundamente, von denen ausgenend in der weiteren wissenschaftlichen Diskussion die unterschiedlichen Faccuen Interaktion herausgearbeitet warden, die für Verständnis und Analyse dieses Phänomens zentral sind. Üblicherweise werden hierbei in der soziologischen Theoriebildung zwei Grundrositicaen unterschieden, das normative vaid das interpretative Paradigma, die letztlich die alte. allen Geistesund Sozialwissenschaften immer wicker geführte Debatte um das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft, Akteur und Struktur, Struktur und Ereignis vieder

a fgreift. 20 Theorien, die dem normativen Paradigma zugeordnet werden, stellen mit Talcott Parsons die sozialen Strukturen, vor allem normative Vorgaben, in den Vordergrund, um zu erklären, gegenüber Menschen sich anderen Menschen verhalten. Demnach folgen die ar einer Interaktion Beteiligten Rollen, die das soziokulturelle Wertsystem vorschreibt; konkretes Handeln wird als Ä ıße rung vorgegebener Handlungsmuster betrachtet. Der Akteur erscheint in diesen Theorien als mit oestimmten erworbenen Dispositionen В. Einstellungen, Haltungen, Bedürinisse) ausgestattet, andererseits auer als bestimmten Erwartungen, den Rollenerwartungen, ausgesetzt, die von Sacknonen gestätzt werden. Interaktion beruht in diese n Modell auf dem Zusa nmeneriei der jeweils gegebenen Rollenerwartungen und Dispositionen, deren Stattturen die zentralen Elemente einer konkreten Situation folglich abgeleitet werden könnten.

Ansätze, die gich an interpretativen Parcdigma orientieren, stellen hingegen die Individuen in den Mittelpunkt, die auf Dasis der wechselseingen Interpretation der Frwartungen, Außerungen und Hanchungen ihrer Gegenüber miteinander interagieren. Die strukturellen Faktoren (biologische, historische, kulturelle) werden auch in diesen Konzepten nicht

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ebd., 13 (§ 3).

Wilson 1973; s. a. Abels 2004a, 201–262. – Hinter diesen Etiltetten verbergen sich allerdings jeweils Theorieangebote, die sowohl terminologisch, als auch hinsichtlich ihrer psychologische und soziologischen Grundannahmen zum Teil stark differieren; gleichzeling weiser unzelne normative und interpretative Konzepte viele Gemeinsamkeiten auf.

stellen. vielmehr ausgeblendet: si? Voraussetzungen oder Bedingungen dar. Akteure bewusit un'sev'usst einkalkaneren, jedoch ohne ihr Handeln dadurch notwendigerwase determinier warde. Ausgangsjunkt des Models ist die Objekt Prämisse, dass das ier soziologischen Analyse, nämlich der Mensch und sein Handeln, ohne scin Interaktion s-Netz, den ieweil gen Interaktions-Kontent und die im Rahmen der Interaktion geleistete interpretative Arbeit nicht völlig verstanden werden kann. Interaktion with dabei als ein auf Handeln der Grundlage von Bedeutungen verstanden, die es einerseits auszudrücken, andererseits zu entschlüsseln gilt. Die Akeure haben hierzu gelernt, 2 af Lasis von Symbolsystemen, die sie im Zuge ihrer Sozialisation und mittels Kommunikation erworben haben, die Erwortungen und möglichen Reaktionen des anderen zu antizipieren und für das vigene Handeln zu berücksichtigen. Situationsde fin tioner und Handlungen sind jedoch nicht eir, für bestimmt, sondern stellen alle Mal ebenfalls Interpretationen die revidiert oder neuformuliert w/Ciuen können.21

Als 'Ahnherr' dieser Modelle gilt der amerikanische Soziologe George Herbert Mead, obschon er selbst den Begriff 'Interaktion' nur sehr selten verwende': hat.<sup>22</sup> Mead betrachtete Interaktion ils Kommunikation, in der sich die Akteure

auf der Basis von Zeichen. Gesten und Symbolen wechselseitig wahrnehmen und beeinflussen. Unter "Zeichen" fasst Mead in seiner Kommunikationstheorie die Simesreize, die unwillkürliche und instinktive Reaktionen auslösen. , Casten' hingegen betrachtet Mead als Zeichen in Form von Verhalten, das einen bestimmter ,Sinn' zum Ausdruck bringt und bes im nte, nämlich die passenden Reak ionen auslöst. Diese Funktion erf illen Gesten im Prinzip gleichermaßen bei Menschen wie auch im Tierreich. Doch anders als Tiere sei der Mensch fänig, eine Ceste zu interpretieren, indem er von inr aostrahiert und über den in ihr accoedrickter Sinn reflektiert. ermöglicht dem Menschen, verschiedene de l'are Realtonen zu erwägen und zwischen ihrzu zu wählen. Wird der Sinn Handlungszusammenhanges einen bestimmten (sprachlichen) Begriff gebracht oder kommt er in einem äußeren (materiellen) Zeicher zum Ausdruck, dunn sprich Mead von einem "Symbol". Symbole bundeln konkrete Erfahrungen unter einen. Abstraktum das auf den größeren, ibergeordneten Sinzusamme inang einer Handlung oder eines sozialen I nänomens verweist. In der Komminikation LAW. Interaktion zwischen Menschen stehen Symbole für bestimmte Interpretationer Handlungen und Handlungsausichten und somit für ein bestimmtes Set denkbaren Reaktionen. Haben Symbole für die Akteure die gleiche Bedoutung spricat in diesem Fall ion hiûn

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Siehe auch Plummer 1991, mit einer Zusammenstellung wichtiger Tokke zur simbolischen Lucraktion

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Mead 1973 (1934) sowie die Beiträge in Mead 1969. Siche auch Abes 200 +a, 94f.; 214f.; Abels 2004b, 13–14.

, signifikanien Symbolen' -. so dienen sie den Interagierenden als Richtschnur zur Crientierung: Das Verhalten áes Gegerüber: kann antizipiert und für die Handlunger berücksichtigt werden, was dieseld wiederun bewusst ist. Dicse wechselseitige Rollenibernahme führt zu Siner permanenten kommunikativen Verständigung.

Diese Thesen George Herbert Meads stellen die Grundzige eine. Theorie der ,symbolischen Interal aon' jedoch erst sein Schüler und Machfolger Herbert Blume: unter dieser Bezuchnung Suite.23 systematisieren Blumer entwickelt Meac's Ideen jedoch auch weiter, indem er den Gedanken von der , gemeinsamen Definiuon der Situation' einführt: Die imeragierenden Akteure, so die Idee, zeigen einander in der Interaktion fortlaufena au, wie sie die Situation begreifen DZ vv. wie der Gegenüber sie verstehen soll. Die produzierei nite manden Handelnden gemeinsame Symbole, die sie durch ihr Handeln bestätigen, überarbeiter, oder neu definieren. Der Sinn der Interaktion wird kontinuierlich ausgehandelt. mündet in die gemeinsame Definition der Situation, die wiederum die Bedingungen Handelns die weiteren des und Interaktionen strukturiert.

Einen weiteren wichtigen Aspekt von Interaktion beleuchtet Jürgen Habermas

in seinem Modell des 'kommunikativen Handelns', in dem er eine grundlegende Voraussetzung für Interaktion als gemeinsames Handeln herausstellt. In seiner *Theorie des kommunikativen Handelns* definiert er diesen Schlusselbegriff als

Interaktion von mindestens zwei spracivund handlungsfähigen Subjekten, die (mit verbalen oder extraverbalen Mitteln) eine interpersonale Beziehung eingehen. Die Aktoren suchen eine über Verständigung die Handlungssituation, um ihre Handlungspläne und damit ihr Handeln einvernehmlich kecaunieren Der zentrale Begriff der Interpretation bezieht sich in erster Linie act das Aushandeln konsensfähige:

Situations definition en. 24

Vie in der Theorie des symbolischen Interaktionismus steht auch bei Habermas der Begriff der Interpretation im Mittelpunkt, insotorn er sie als Mittelbetrachtet, um den Mittelpunkten, seine Absichten und Ziele nachvoliziehend zu verstehen. Medium der Verständigung ist für Habermas jedoch vor allem Sprache, die ihm deshalb auch Medium der Handlungskoordingerung und Medium von Vergesollschaftung ist. Allerdings

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Blumer 1973. Zum Folgenden s.a. Abels 2004a; Abels 2004b, 41–56

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Habermas 1981, Bd.1, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Zur Bedeutung von Sprache s. a. ebd., Bd. 2, 41.

betont Habermas arrüber vinaus, dass die Akteure, wenn sie in eine Interaktion e ntreten. grun dså zlich an einer Verstärdigung eir vernehn lichen interesciert sind. Das ist vor allem vor dem Hintergrand zu verstehen dass es Habermas in seinem Beitrag wesentlich um die kritische Theorie einer modernen Gesellschaft geht, in der Lebensbereiche vom **Prinzip** Zweckrationalität durchdrungen sieht. Mit seiner Handlungstheorie will er sich daher auch von Konzepten absetzen, nach denen

In dividuen einander vorwiegend zweckrational und kalkulierend begegnen, welche die ihrer sozialen Rolle zusprechenden Normen befolgen oder dramaturgisch stilisierte Selbstrepräsentation bemüht sind.<sup>26</sup> Das Zier von kommunikativem Handeln bzw. Interaktion ist nach Ansicht Habermas' jedantalls nicht in erster Linie die Übe walligung oder resignative Unterwerfung des Gegenübers, sondern zui ächst inmal Konsens. Dagegen wurde begründete der Einwand

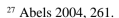
<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> S. ebd., Bd.1, 126–128, zu Habermas' vier Handlangsbegriff... teleologisches, normenorientiertes, dramaturgisches und kommunikatives Handeln.

vorgebrach, dass im Alltag das Interesse en Konsens rasch an Grenzen steßt:

"Vo eine Verständigung einen zu schweren Korapromiss nach sich ziehen würde', so erläuteit Leinz Aoels, "sind wir nicht an oner Versändigung interessieri, ura wo eine Verständigung unserei Wunsch Lach Bedürfnısbefriedigung vollständig zunichte zu machen droht, lassen wir as durchaus auf einen Bruch der Interaktion ankommen."27

Auch hat Haber mas offensichtlich eine demokratische Gesellschaft vor Augen, nämlich die Bundeszepublik Peutschland

der Nachkriegszeit, für die er normativ konsensuale Entscheidungsmechanismen einem demokratisch legitimierten Prozess einfordert; auf das antike Rom andere vormoderne Gesellschaften ist seine Gesamtkonzeption daher in weiten Teilen nicht übertragbar. Doch hebt der Philosoph zwei Aspekte hervor, die auch für die Betrachtung einer vormodernen Gesellschaft von Bedeutung sind. obschon vich die praktische Umsetzung sel'stverstimilich ganz anders gestaltet haben dürfte als in den westlichen Demokratien des 20. Jahrhunderts: Zum einen stellt er noch einmal explizit fest, was bareits mehrfach angeklungen ist,



kommunikatives Handeln Interaktion ist – und umgekelrt. Zung anderen betont er. dans die Intertion von Interaktion bzw. kon minikativem Tranceln zumindest zu Beginn "Verstandigung im Sinne lines kooperativen Deutungsprozesses<sup>28</sup> ist unabhängig davon, ob diese im weiteren Verlauf erreicht wird oder nicht. Einen interessanten liefert Beitrag schließlich Niklas Luhmann und die mit seinem Man.er verbundene Systemtheorie. Sie gela die Frage nach Interaktion noch einmal aus Perspektive der soziaien Strukturen an, wobei hinsichtlich der soziologischen und theoretischen Pramissen jedoch nicht nur

Communikation

hzw

d) interpretativen Konzepte infrage gestellt werden, sondern auch deutliche Abgrenzung zu Talcott Parsons' Rollenmodell (und damit normativen wird.29 **Erklärungsansätzen**) gesucht Anders als Theoretiker in der Tradition Corg Simmels und Max Webers oder mouerne Interaktions-Kemmunikationstheorien stellt Luhmann näm'ich nicht – mal mehr aus Sicht des Individuums, mal mehr aus Sicht der Gesellschaft – die Gesellschaft und Interaction, die Grundform sozialen Handelns, als ihr Konstituens in den Mittelpurkt. Vielmehr fragt der Soziologe nach Systemen, insbesondere ,sozialen

päranch

dass

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Habermas 1981, Bd. 1, 151.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> "Eine Soziologie der Interaktion", so betont Luhmann (letztlich sowohl die interpretativen wie auch die normativen Interaktionsmc delle ablehnend, ohne sie an dieser Cone explicit beim Namen zu nennen) "müsste Konzepte suchen, die das Soziale weder auf eine konditionierende Außenwelt des Individuums, noch auf bloße Intersub ektivität beschlanken, sondern es zwiachst eigenständig zum Thema machen" (Luhmann 1975b, 21; s. a. 1984b, 79f.). Ziel des Bieleft Ider Schologen wur die Entwicklung einer allgemeinen Theorie sozialer Sosieme, weiche Losung in für recht unter Linedliche Problemfelder bieten sollte, in die Luhmann die moderne Noziologie verstrickt sah. Die Systemmeorie beansprucht, "auf alle sozialen Tatbestände anwendbar zu sein '(Luhmar.n 1975b, 21). Damit sonte zur ächst erreicht werden, die drei Themenschwerpunkte der traditionellen soziologischen Theoriebindung alte urchäischer Prägung (namentlich Interaktions-, Organisations- und Gesellschaftstheorie) zu integrieren. Lutmann begriff diese als defizitär, da sie letztlich lediglich unterschiedliche Blickwinkel auf das untassei de Ganze spiegelten und, jeweils für sich genommen, nicht et. Basis für dessen vollständige Erforschung geeignet seien. Diese zunächst erkenntnistheoretisch begründe untegration der verschiedenen so iologisch un Tandisziplinen durch die Systemtheorie sollte wissenschaftspolitisch Gerner der Krise der sich auversifizigenden und zunehmend in Spezialfragen verlierenden Soziologie 21. Wissenschaft begegner. Schliebisch sollte die Systemtheorie für die Forschungspraxis eine "generaligierte Theorie basis" bieten, von der ausgenend "mit relativ einfachen Mitteln hochkomplexe Forschungsansätze produziert werden körnen ale zur Komplexität der sozialen Wirklichkeit in einem adäquaten Verhältnis stehen" (Luhn ann 1975 a, 29). - In Übergen hat Luhmann selbst den Stellenwert und die Funkt ons veisen von inter ktionssystemen in Planmen seiner allgemeinen Theorie sozialer Systeme lediglich skizziert (Luhmanz 1975a; 1975b und 1954b; mit weusen Nachweisen: Kieserling 1999, 22 mit Anm. 15). Sein Schüler A. Kieserling hat in seiner Studi "ber Kommunikation unter Anwesenden schließlich den Vosuch untersammen, das Phänomen der Interaktion systemtheoretisch zu erfassen und darzustellen (Kieserling 1999; s. a 1976).

Systemen und den sie begründenden , Kommunikationen

Ler allgemeine Zweck von Systemen bestel t nach Lumann darin, die Wirklichkeit eir.er Menschen den Welt z i andernfalls "joerfordernden ordnen and zu strukturieren. Dies geschene durch Sinngenung, die es erlaube, die "Komplexität" der Welt zu reduzieren. Dies gelte auch f.. ,soziale' Systeme, die immer dann ins wonn Handlungen Spiel kämen. mehrerer Personen siranaft aufeinander bezogen werden und dadurch in ihrem Zusammenhan; abortuzbar sind von einer nicht dazugehüngen Umwelt."30 Begriff: be: timmung Diese erinnert zunächst ganz eihellich an klassische Definitionen VOL Interaktion Verhältnis zur Gese'ischaft. Doch für Luhmann ist dieser aı Kommunikation das eigentlich Zentrale: Soziale Systeme enisichen, sobald ,,Kommunikation unter Manashan stattfindet."31 Kommunikation sei cze Basis von Verständigung und sonat die Grundlage der Grenzziehung zwischen System und Umwelt. Geseilschaft und Interaktion sind in diesem Modell nicht mehr ,das Soziale' schlechthin sondern lediglich zwei Ausprägungen sozialer Systeme. Deren Eigenart beruht auf unterschiedlichen ieweils Formen zwischenmenschlicher Kommunikation bzw. deren Rahmenbedingungen. Denn nachdem, unter welchen Voraussetzungen der **Prozess** der Selbstseiektion und der Grenzziehung abläut", bilden sich soziale Systeme auf verechiedene Weise: als Interaktions-, Gesellschafts- und Organisationssysteme, unterschiedliche Formen Konnunikation verkörpern.32 Hier wird bereits ein Kritikpunkt deutlich, den man später berechtigterweise gegen Modell e ngewandt hat, dass es nämlich Hardeln konkreter Akteure Vernachiassige und stattdessen Kamunikation setze.33 absolut erkiart Luhmann etwa, dass soziale Systeme nıcht psychischen "aus Systemen gerch weige denn aus leibhaftigen Mer.schen" bestünden. utonom sonderi 112.5 mittels Kommunikation oildeten, welche den rozess sozialer .oasale[n Systeme" darsielle, "der die Elemente produziert, aus dener liese Systeme bestenen."34

Die hier beschuers interessierenden interaktionssysteme kommen nach Luhmann nun da jurch zuslände, dass

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Luhmann 1975a, 9f.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ebd.

<sup>32</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Zur Kritik am mangelnden Akteursbezug s. etwa Schimank 1985.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Luhmann 1984a, 192; 346. An anderer Stelle erklärt er, in ähnlicher Weise die Bedeutung von Alternen verneinend: "Der Mensch kann nicht kommunizieren" nur die Kommunikation kann kommunizieren" (Luhmann 1990, 31).

wechselseitin ..Anweserije sich vanrnehmen, was "die Wah neumang des Nich-Vahrnehmens" mit einschließe. <sup>35</sup> An vesenheit sei das Selektions- und Grenzbildungsprinzip, der Anlass und zugleich die Grenze der System Haung. 15 Diese "Anwesenheit im reziproken Wahrnehmungsfeld" ist für Lulmann dabei "immer schon Kommunikation, nämlich Austausch von Information über selektive Freionisce", was die Bildang sozialer Systeme un rasweichlich mache.<sup>37</sup> Dieser Information saustausch kann sowohl in Form non 'erbaler wechselseitiger Wahrnehmangskontakte auch Form in verbaler Kommunikation stattfinden. Interaktionssystem: tellen bicioei für Luhmann vergleichsweise ,einfache' Systeme dar, "im Sinne einer unmittelbaren Überschaubarkeit für alle Beteiligten."38 Die Leistungsfähig! eit von Interaktionssystemen sei jedoch begrenzt und für komplexe Kommunikationen wenig geeignet. So könne stett nur einer der Anwesenden reden, nur ein Thema in Mittelpunkt stehen, und die Beteinigten müssten sich entweder auf das jeweils aktuelle Thema beschränken versuchen, ein anderes durch zusetzen.

A if der Ebene der Interaktion ließen sich diese Beschränkungen nicht überwinden. Dazu bedürfe es sozialer Systeme anderen Typs. zunächst der Gesellschaftssysteme in komplexen Gesellschaftsordnungen schließlich des critten Typs sozialer Systeme, der sich gleichsam zwischen Gesellschafts- und Interaktionssysteme schiebe: die Organisationssysteme.

Fir Interaktionssysteme sind in diesem tolglich ,Anwesenheit' Medeil wechselseitige Wahrnehmbarkeit notwendige Strukturmerkmale: Kann in einem sozia en Kontext das Erfordernis der Anwesenheit ganz oder teilweise actorocien worden, so wird damit nach Ansicht Luhmarns eine andere Ebene der Systembildung erreicht, sprich: handelt sich dann nicht mehr um Interaction. Diese Annahme. Anwesende – ob sie wollen oder nicht – Lesondere Form von sozialer Beziehung bzw. Kommunikation unterhalten, die Nowesende nicht auf dieselbe Verse mit einschließen kann, erscheint bestechend und hat vieles für sich. Zum einen, und das erscheint mir besonders wientig, berucksichtigt dieser Gelante die Eigenlegik, die Interaktion,

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Luhmann 1975a, 10. Kieserling spricet dailer von Interaktion als Kommunikation unter Anwesenden (Kieserling 1999).

<sup>36 &</sup>quot;Wer nicht anwesend ist", so Luhmann, "gehört nich zum System" Das zeige sich auch da in, "dass man nur mit Anwesenden, aber nicht über Anwesende sprachen kann; und ungekehrt nur über 4 bwesende aber nicht mit ihnen" (Luhmann 1975a, 10).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Luhmann 1975b, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Dazu s. Luhmann 1975b; 21 mit dem Zitat. – Entsprechen, verwendet Luhmann synonym zu "Interaktionssysteme" auch den Begriff "einfache soziale Systeme".

verstander, als Kommunikation unter Anwesender, annehmen kann und welche d'e Akteure nicht immer beeinflussen können. 39 Zum anderen erscheint weniger Landeln wann s' ziales beliebis, .Interaktion' 1st und wain nich Wirklich korkreter wird jedoch auch Luhmann hier nur bedingt; so Lieibt relativ offen, wann ein Them? zu komplex oder die Anzahl der beteiligten Anwesenden so groß wird dass die Kommunikation des Interactionssystems gesprengt wird.

Das Kriteriun der Anwesenhait ist auch sonst nicht unproblematisch und bietet Anlass zur Vritik. So hat André Kieserling in seiner Luhmann an anschließenden Studie zur Anwessiden Kommunikation unter zugegeben, dass Anv senheit Kriterium für Interaktion nicht immer verfängt: Es gebe sowohi den Fall dass Anwesende nicht als solche angesehen als auch den Fall, würden, Abwesende wie Anwesende behandelt würden.40 Diese Schwierigkei: zumindest teilweise auf das vielleicht übergroße Bemühen zurückzuführen, Interaktion keinesfalls ,alteuropäischer' Tradition Wechselwirkung, Sozialität schlachthin oder den Gegenstandsbereich von Soziologie begreifen zu wclien.

K'eserling etwa betont aus diesem Grund, dass es bei der Betrachtung Interaktion systemtheoretischer aus Perstektive "nicht um die mehr oder minder dauerhafte Beziehung, die unter Beteiligten bestehen mag oder auch nicht geht, "sondern um die konkrete Straktur dieser zeitlich begrenzten selbst." Zuszamenkunft Ihr Ende marking für ihn auch das Ende der Interaktion. Line weitere Zusammenkunft ware . eine weitere Interaktion, auch wenn [sie] unter denselben Personen sich abspielt "41

 $\Gamma$ as jedoch komplexeren v/irc Zusammenhängen, die aus mehreren Incraktioner bestehen, welche folglich sowont Geschichte als auch Zukunft hacen, nur bedingt gerecht. Das konzeptuelle Problem lässt sich im Modell wahrschen lich aufheben: etwa indem man diese Ar. von Kommunikation Teil 450 Gesellschaftssystems als betrachtet; oder in dem man versucht, das Moment der gesellschaftlichen Entwicklung zu ber icksichtigen (s. u.); oder indem man auf die Dynamik und Selbstreferentialität soz<sup>i</sup>aler Systeme bai gleichzeitig crwe st. besiehenden Kontakten zur Umwelt und zu anderen Systemen - sich selbst zu remoduzieren und anzupassen vermögen. Doch ist dies in der zraktischen

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Das hat insbesondere A. Kieserling in Anschluss 2.1 Luhrtann noch einmal explicit for nu iert (Kreserling 1999, 8ff.).

<sup>40 &</sup>quot;Es gibt also Ausgrenzung und Exklusion trotz k intil uierlicher Prüsenz. Aber auch der um retentte Fall ist weit verbreitet. [...] Man verzichtet dann darauf, Themen zu behanden, die bei gesicherter Auwesenhalt der Person eigentlich nahelägen: zum Beispiel sie selbst oder ihr med würdiges Betragen wenige Minn en zuvor" (Kieserling 1999, 65).

<sup>41</sup> Kieserling 1999, 15

Anwendung auf ronkrete Interaktionen immer hilfreich.' Jedenfalls erscheint es gerace im Hinolick auf vormoderne Gesellschaften durchaus fraglich, ob Korm inikation, die Abwesende zu integrieren vermag, stets sinnvoll einem Organisations- oder Gesellschaftssystem zuzurechnen ist, oder oo in manchen Fällen die strukturellen Gemeinsamkeiten mit der Kommunikation unter Anwesenden eines Interaktionssystems nicht doch größer sind

Von einem etwas anderen Blickwinkel ausgehend, hat – wie bereits angedeutet – auch Luhmann dieser Problem gesehen. Dies wird darin deutlich, dass er offenbar Schwierigkeiten hat, das Verhältnis

zwischen den drei grundlegenden sozialen Systemen zu bestimmen. So will er einerseits Interaktion, Organisation und Cese lschaft als eigenständige Typen Sozialer Systeme verstanden wissen, 42 andererseits kann er sie jedoch nicht losgelöst v Sneinar der betrachten: I chmann kommt nicht umhin zu erklären, dass "eine vollständige Trennung der Eberen nattirlich nicht möglich [ist], da al'es soziale Handeln in der Gesellschaft statfindet und letztlich nur in der Form von Interaktion möglich ist" oder dass "soziala Systeme [...] nicht notwendig wechselseitig exklusiv sind" und "jedes Interaktionesystem und iedes Organisations stem auch zu einem

Gesellschaft sei eben nicht "einfach die Summe aller In Lia tionen, sondern ein System höherer Ordnung, ein System anderen Typs", nämlich "das umfassende Sozialsysten aller kommenikativ füreinander erreichbaren Handlungen": "Die Gesellschaft muss in der Lage sein, auch die moglichen Kommenikationen unter jeweils Abwesenden oder mit jeweils Abwesenden mit zu systematisierem Ihr Regella v übergreift die Grenzen der Interaktionssysteme und macht sie unabnängig von deren Grenzetillungs- und Selbstselektionsprinzip. Ihre eigenen Grenzen eine die Grenzen möglicher und sinnvoller Kommunikation" (Luhmann 1975a, 11). Plenso steller Organisationssysteme eine "voll eigenständige Entwicklung" dar, die "sich weder auf den Typus Interaktion noch auf den Typus Gesunschaft zurückführen lässt". Sozialsysteme seien organisiert, wenn sie "die Mitguedschaft an Bedingungen knippen, also Eintritt und Austritt von Bedingungen abhängig machen". Dies erlaubt z. 3. differenzierte Ännerst ukturen, Verantwortlichkeiten, Weisungsketten und Kontrol mechanismen einzurichten, die und Erkennen der Beitretende verpflichtet werde. Auf diese Weise ermöglichten Organisationssysteme "micht nur mechat verschiedenartiges Handeln zugleich, sondern auch hohe Flexibilität und Anp. ssungsfähigkeit an verhalbete Umstände", dessen insbesondere moderne Gesellschaften in wichtigen Funktionsbereichen bedürften (Luhmann 1975a, 12f.).

Gesellschaftssystem gehör "43 Beconder Geutlich wird dies bei vormodernen Gesellschaften, die Lihmann jedoch such erklären können muss, will er seinem Anspruch von einer "auf alle sozialen Tatbestände" anwendbaren Systemtheories gerecht werden.44

Mit dem Begriff der Evolution der Typendifferenz' versucht er daher, sein Modell zu flexibilisieren. Der Prozes, der "soziokulturellen Fuclution" (das haist wohl: Geschicht 3) könne als zunehmende Differenzierung der Interaktions-, Organisations und Gesellschattssysteme betrachtet werden Den Anfang dieser Entwicklung bildeten einfachste archaische Gesel'scl aftsformen, die aus den für den Einzelnen überschauberen Interaktionen bestünder und in denen Interaktion. Organisation und Gesellschaft struk urell ineirander verschränkt, ja nahezu identisch scien; den Endpunkt der Entwicklung stelle die "einheitliche Weltgesellschaft" dar, in der es zwangsläufig zur Tremung der grei Systemtypen komme. Zwischen Liesen Endpunkten sieht Luhmann die Ära der "regional limitierten Hoch! alturen". Diese kennzeichne. dass das Gesellschaftssystem eine Größe und Komplexität erreicht habe, die das Maß an Interaktionen sprenge, an denen der Einzelne tatsächlich teilhaben kann – jedoch ohne dass die Differenzierung der Systemtypen bereits vollständig erfolgt wäre. Diese Entwicklung von der Stammes- hin zur Weltgesellschaft zeige, viz unter wechselnden Bedingungen und bei zunehmender Komplexität der Geschischaftssysteme "diese Systemtypen auseinan der reten, sich spezifizieren und wechselseitig funktional entlasten."45

Den Lonkitten antiken, mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Gesellschaften, die Luhmann anscheinend alle gemeinsam u iter ,regional limitierten diε Hochkulturen' fassen will, wird diese stall: "Gerzeichnende Beschreibung sicher nur bedingt gerecht. Auch die (zu.l.unftige?) Existenz einer ,einheitlichen Weltgesellschaft' erscheint durchaus zweifelhaft. Und dass diese sehr Geschichtsallgemeine oder Evolutionstheoric die historische Dimension gesellschaftlicher Entwicklung keinesfalls erschöpfend zu beschreiben oder gar zu erklären vermag, Luhniana selbst zugegeben.46 Interessant ist jedoch der Gedanke, dass Perspektive au. die ule Aus lift erenzierung der Systemtypen und Camit auf des Verhältnes der Systeme

<sup>43</sup> Luhmann 1975a, 14. Oder aus der Perspektive der Gesellschaftssysteme: "Die Gesamtgesellschaft bleibt mit Organisationssystemen und mit Interaktionssystemen kompatiteel, weil sie für Gesamtgesellschaft bleibt mit ist und zugleich Bedingung der Möglichkeit von Strukturbildung gerandert" (Luhmann 1974 4, 12).

<sup>44</sup> Luhmann 1975b, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Luhmann 1975a, 13–18, mit den Zitaten. Den Cedarken von der (Ars-)Differenzerung der systeme als evolutionärem Prozess will Luhmann dabei nicht lediglich als Verlegenheitslösung ("nich nur eint rein begriffliche Unterscheidung") verstanden wissen, um Widersprücklichkeiten zu vermeiden, sondern als inhärenten Bestandteil des Modells.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ebd., 14.

zueinander – einen wichtigen Aspekt beieuchtet, annan 1 dessen letztiich Eigenarten beobechtet werden können. die jede soziale Formation auf jeweils sperifiche Weise ausfüllt. Dies ist für die Analyse gegenwärtig existierender wie auch nu nach historisch fassbarer Gesellschaften bedenkenswert - auch dann, wenn man wie im Folgenden die Begriffe Interaktion, Gesellschaft "Lu Organisati on nicht in streng Luhmann'schen Sinns verstehen und verwenden will.

Zusammenfassend können folgende Aspekte von Interaktion herausgestellt werden, die für die Untersuchung und Deutung dieses Phonomens im antiken Rom zentral erscheinen:

1. Interaktion als germinsames Handeln von Merschen, in dessen Verlauf die Akteure verheuseitig aufeinander Bezug nehmen und sich aneinander orientieren, ist Grundlage von Ge neinschaften sowie Gesellschaft im Allgemeinen. Dabei besteht eine enge Verbindung zwischen Interaktion und Kommunikation, was kaum voneinander zu trennen ist:Interaktion ist ohns Kommunikation, Kommunikation ohne Interaktion nur schwer denkbar. Hierbei ist es wohl müßig, allzu scharf unterscheiden oder den einen Begriff dem anderen überbzw. unterordnen zu wollen. Vielmehr scheint es sich unterschiedliche Perspektiven auf das Miteinander von Menschen zu handeln, wobei Interaktion das

Handelns etwas stärker herausstellt als der Blickwinkel der Kommunikation, der mehr Gewicht auf den Aspekt Informationsaustauschs legt. Dass . 1111 Folgenden **Begriff** der Lineraktion wird. betont ist emisprechend allem vor dem spezifischen Erkenntnisinteresse der verliegeneen Studie geschuldet nicht der methodisch-theoretisch begründbaren Überzeugung, Interaktion unabhängig von Kommunikation betrachtet werden könne oder Kommunikation ein Untaitall' von Interaktion ist. Die physische Anwesenheit Interagiere iden im selben sozialen Raum und zur selben Zeit begründet hierbei eine besondere Situation sozialen L'anc elns, die in spez: fischen Formen der Kommunikation i iren Ausdruck findet and jeweils Eigenlogiken annehmen kann, vielche die Akteure richt im ner kontrollieren können. Allerdings erscheim es gerade für die Betra ntung uer römischen Gesellschaft rient sinnvoll, A.w. senheit Strong 20 einem notwendigen Kriterium für Interaktion zu erklären, vielmehr etwas flexibler - Interaktion SC11 nicht nur unmittelbare, sondern auch m ittelbare Frägenz umrassen. Ein Beisriel: M. Tulius Cicero schreibt seinem vertrauten Freund T. romponius Atticus, iedocn in dan Wissen, dass dieser den Brief emueren zoigen wird; gleichzeitig

Element

des

gemeinsamen

- weiß in kom jeder, das Atticus mit Cicero Kentakt stel t. ın kenkreien Interaktionssituationen ist folglich de von auszugehen, Jass Cicero als ,vermittelt' anwessed betrachtet wird, selbst wenn er nicht körperlich in Rom präsent ist. Streng nach Luhmani wäre die Verbindung zu Cicero wohl nicht der Interaktion mit dem tatsächlich anwesenden Atticus zuzu rechnen. sondern den Geseinschaftssystem, das auch den abwesenden Cicero zu integrieren vermag.
- 2. Die physische Anwesenheit der Interagierenden in selben sozialen Raum und zur selben Zeit begründet hierbei eine beschdere Situation Handel<sup>1</sup>/<sub>1</sub>s, sozialen lie in spezifischen Formen der Kommunikation hre ^usdruck findet und jeweils Figerlogiken annehmen kann, welche die Akteure nicht immer kontrollieren können Allerdings erscheint es gerade für die Betrachtung der römischer. Gesellschaft nicht sinr.voll, Anwesenheit streng zu einem notwendigen Kriterium Interaktion zu erklären; vielmehr soll – etwas flexibler – Interaktion nicht nur unmittelbare, sondern auch mittelbare Präsenz umfassen 47
- 3. Das Verhältnis von Interaktion und Gesellschaft ist komplex: Interaktionen sind eingebunden in die Gesellschaft und Enigekehrt. Strukturelle Faktoren, wie gesellschaftliche Werte Normen, die sich in Rollen(modellen) äußern, beeinflussen die Akteure hierbei immens. Jedoch sind die Interagierenden weder led glich Marionetten der in sie gesetziei Erwartungen, deren sie sich bis zu einem gewissen Grad bewusst sind und deren Ausführung durchaus zu ihrer Disposition stehen kann, noch sind Menschen der Eigenlogik von Interaktion villig ausgeliefert.
  - Individuen interagieren mitcinander auf Grundlage we diselsei ioer Interpretationen, die einaride. kommunizieren. Bosonders wichtig sind hierfür gemeinsame Symbole Zeichunaftigken ihrer Handlungen: Verfügen die Interagierenden über ein gemeinsames Zeichen-Symbole, stem, so sind sie in der Lage, mögliche Reaktionen des Gegenübers abzuschätzen und für ihre eigenen Plaktionen mit cinzukalkul eren. Interaktion ist daher zum einer nerder auch permanente kommunikative Verstandigung (s.o.). Zain inderen ist Interaktion siets ein dynamischer

Wissen, dass dieser den Brief anderen zeigen wird; gleichzeitig weiß in Rom jeden dass Atticus mit Cicero in Kontakt steht. In konkreten Interaktionssituationen ist folglich davon auszugeben dass Cicero als "vermittelt" anwesend betrachtet wird, selbst wenn er nicht körnalich in Rom präsent ist. Streng nach Luhmann wäre die Verbindung zu Cicero wohl nicht der Interaktion mit dem tatsächlich anweignen Atticus zuzurechnen, sondern dem Gesellschaftssystem, das auch ein al wesenden Cicero zu integrieren vermag.

Prozess, in dessen Verlauf die Akteure die ihrer Verständigung dienenden Symbole und Zeichen, aber auch Situations- und Handlungsdefiniumen, die ebenfalls Gegenstand der Interprotation sind, immer wieder aufs Neue gemeinsam aushandeln

5. Die Intention von Interaktionen ist dabei zunächst ein nal der √ercandigung. Wunsch r acl Dennoch beinhalten sie stets auch Konfliktpotenzia! und Möglichkeit dass eine Interaction unverrichtete Dinge abgebrochen wird: zum einen, weil aufgrund ihres interpretativen Charakters auch dic immer Gerant Missverständnissen geochen zum anderen, weil der Wunsch nach Konsens allein nicht notwendigerweise aucreicht, um zu einer gemeinsamen Definition der Interaktions-Situation und der damit verbundenen Handlunger 7agelangen.

Der Grund für die Bedeutung der Stadt Rom als geographisches Zentrum der

politisch-sozialen Interaktion ist in den Ursprüngen des Imperium Romanum zu suchen: dem Stadtstaat Rom, unter den **Lean** gungen einer aristokratisch dominierten Gesellschaft und Herrschaft. Wie in anderen antiken Stadtstaaten des Mittelmeerraumes, etwa den griechischen , war auch Rom als städtisches Zentrum des Cemeinwesens der Raum, in dem die Interaktion politican sociale der herrschen len Aristokratie untereinander wie auch gegenüber anderen relevanten sozialan Gruppen stattfand.<sup>48</sup> In Rom entstanden die politischen Institutionen der res publica, insbesondere der Senat, der zum institutionellen Zentrum für das aristotatisch Selbstverständnis der

Als grundlegend für jede Betrachtung der Stadt gilt bis heute, trotz der problematischen Überliefe ungslage des Werkes, M. Webers *Die Stadt* (Weber 1999 [1921/1922]); s. a. zu l'ippel 199 . Aligemein zum Thema Stadt in der Antike: Raaflaub 1991 sowie die übrigen Beiträge in Molho u.a. (Hgg.) 1991; Rich u. Wallace-Hadrill (Hgg.) 1991; Kolb 1984; Vittinghoff 1978 Zu. griechischen s. z. a. Hansen 2006; Wellwei 1993 und die Beiträge in Hansen (Hg.) 1997. Zur römischen bzw. italischen Stadt s die Beiträge in Parkins (Hg.) 1997; Cornell u. Lomas (Hgg.) 1995 (beide in kritischer Auseinstalersetzung mit Weber). Zur Geschichte der Stadt Rom s. Kolb 2002; die Beiträge in Carandini (Hg.) 2000 a. in Coulston u. Dodge (Hgg.) 2000; Purcell 2000; Patterson 1992 u. 2010. Zum Folgenden s. a. Hinard 1991.

Senatorer werden sollte. In diesen Lasututionen berätigte sich die römische Senatorenachaft, um ihren adeligen Straus zu konstituierten; in Rom fanden die Volksversammlungen statt, vor denen Senatoren bewähren sich mussiei, wollten sie in ein Amt gewählt werden, was wiederum die Zugehörigkeit zum Senat begründete.<sup>49</sup> Die Ämter schost stellten ihrer Funktion nach ursprünglich zunächst städtische Amter dar, die auf die Stadt und ihre Bewohner ausgerichtet waren. Die Stadt war aus diesem Grund die Bühne deliger Selbstbenauptung,

senatorischer Selbstdarstellung und der inneraristokratischen Konkurrenz.<sup>50</sup> Aufgrund der Entwicklung, die Rom vom halischen Stadtstaat hin zum Hegemon des Mittelmeerraums und zur Herrscherin über ein Weltreich genommen hat, und lurch diese Entwicklung 0211 ertsiehenden Dynamiken innaristo ratischen Beziehungsgeflecht wurde die Pedeutung der Stadt Rom als ideeler Mittelpunkt des Reiches immer wieder reproduziert und bestätigt. Von allen Amtsträgern wurde erwartet, nach Beendigung ihrer Amtszeit als einfache

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Zum Zusammenhang von Amt, Zugehörigkelt zum Sercht ind aristo tratischem Status s. u.a. Beck 2005; Hölkeskamp 2004a, mit weiterführen ler Literatur; Hölkeskan p 1987; Pilinger 1985. – Auf diese Thematik wird noch ausführlicher einzugehen sein.

bes. 172–185; 189–227; 243–249 u. pastini; Patterson 1992, pes. 190–204; Latterson Colo. Das betrifft jedoch nicht nur die konkrete Ausschmückung der Stolle mit prächtigen Bauten Londern auch bestimmte Interaktionsformen und Rituale, zu denen die Stadt Rom, den Hintergrund derstellte oder in die sie auch direkt mit eingebunden wurde. Das bekannteste Beispiel dieser Formon ist sicherlich der römische Triumph, der in der althistorischen Forschung der letzten Jahle häufig thematisiert wurde (s. 2two 0 stehbeng 2009; die Beiträge in Krasser u.a. [Hgg.] 2008; Bastien 2007; Beard 2007; Itgenshorst 2005; s.a. Pollett 1978, der nach der Bedeutung der griechischen Statuen und Bilder fragt, die römische Feldherren erbeu etwa, um sie dann im Triumph nach Rom zu bringen, und hierbei auch den – nicht unproblematischen – Zusammenhang von erbeuteter Kunst und Ansehen bzw. politischen Ambitionen diskutiort). Ferner wäre auf die Bedeutung der Spiele hinzuweisen (s. u.a. Bernstein 1998) oder aber auf andere Formen von aristokratischem Euergetismus in der Stadt Rom. Grundlegend zum Thema ist Veyne 1256.

Senatsmitglieder , zurück ins Glied' der rümischen Aristokratie zu treten, um ane Forn ulier ing Kail-Joachim Hölkeskaraps au zugreife 1.51 Jene Magistrate, deren Tätigkeitsfelder außerhalb der Stadt lagen, kehrten zu diesem Zweck nach Rom zurück, wo sie sich auch für ihre Amtsführung rechtfertig en mussien. Gerade im Fall dieser Amtsträger, uie immer länger und immer selbständiger fern der Stadt und der Kontrol'e durch die Standesgenossei in auswäugen Kriegen und Provinzer j<sup>1</sup>.ren Geschäften nachgingen, verlier dies nicht immer konfliktfrei; befolgt wurde die Regel dennoch. Die betreffenden Feldherren und Statthalter, bezeichnenderweise ganz besonders aucl jene mächugen Einzelpersönlichkeiten, die im 1. Jahrhundert v. Chr das System endgültig sprengten, suchten ihrerseits wiederum den Rahmen der Stadt Poin, Erfolge und damit ihren Zugewinn an Status und Ehro

vielfältige Weise zum Ausdruck zu bringen.<sup>52</sup>

In der Kaiserzeit kam zur Interaktion innernalb der Senatsaristokratie und mit übrigen sozialen Gruppen römischen Gesellschaft in der Person des princeps eine weitere, äußerst komplexe Dimension zum Tragen: Charakteristisch für die Konstruktion des Prinzipats war, dass d e Republik ein wichtiger Referenzpunkt blieb. Besonders in der früher Kaiserzeit gaben die principes vor allem in Hinblick auf die römische Senatseristokratie notgedrungen lediglich primus inter pares in der nominal wiederhergestellten Ageistepublik zu sein.53 Die Bedeutung republikanischen Institutionen, Rituale und Vernaltensweisen wurden so immer wieder bes ätigt - und damit auch die traditionelle Bedeutung der Stadt, die nun auch zum Zentrum kaiserlicher Herrscl aftsregiasertation und constitution wurde, was in der Folgezeit

<sup>&</sup>quot;Alle (höheren) Magistrate waren auch and sogar in erster Unie Senaturen, die wech elten lediglich für eine jeweils begrenzte Zeit die Rolle, tra en sich dabei aber zew ssermaßen immer nur selbst gegenüber. [...] [Z]umindest die Aedile und erst recht alle Inhaber eines Amtes mit *imperium* wohen al word. Ihrer Amtszeit schon Senatoren gewesen und kehrten danech in den Senaturung kommer auch sagen. Sie traten ins Glied zurück, wenn man dabei mit bedonkt, dass das "Gließ" in diesem beschaeren har nicht dieselbe, sondern die nächsthöhere Rangstufe bezeichnete" (Hölkechamp 2004a, 35). – Zur Thematik schotzt auch Resch 2010, die nach den Handlungsspielräumen, aber auch nach den Mitteln zur Beschränkung, Kontrolle und Disziplinierung römischer Feldherren in der unttleren Republik fragt.

<sup>52</sup> Dazu s. u. a. in Hinblick auf das Stadtbild und das städtische Leben in Rom Chaisemarth 2003, bes. 50–78 (zu Sulla, Marius und den übrigen mächtigen Einzelpersönlichkeiten der päten Republik); 79-55 (zu Caesar und Pompeius); Kolb 2002, 250–308; Patterson 1992, bes. 190–204, Patterson 2010.

S. Winterling 2001 u. 2004. Schon Augustus hat als erster *princers* seine Alleinherrschaft nicht mit dem Anspruch verknüpft oder legitimiert, etwas Neues geschaffer zu haber, sonder damit, nach den Bürgerkriegen die traditionelle Ordnung der *res publice* wiederhergen ellt zu haben (s. u.a. Chr. Meier 1980; Bringmann 2002, hier bes. 119–123).

wiederum eine ganz eigene Dynamik

Rom wurde dami'zu dem Raum, in dem die Kaiser ruit den unter chieulichen Bevölkerungsgrupzen, deren Akzapianz die principes Sicherung inrer 74 Herrschaft. bedurften, interagieren mussten. Die Stadt stellte labei nicht nur die Bühne für Formen des monarchischen Euergetismus sowie für jene Rituale vala symbolischen Handlungen der, die aum Teil ebenfalls auf republikanischaristokratischen Traditionen beruhten und mit denen die Kaiser die Akzezunz ihrer Herrschaft seitens des populus Romanus zu erwecken sowie einnlich fassbar zu demonstrieren suchten.<sup>54</sup> Es galt auch, das

vor diesem Hintergrund sehr komplizierte Verhältnis zwischen Kaiser und Senat bzw. der Senatsaristokratie in Rom zu begrinden, zu pflegen und demonstrativ in Szene zu setzen; in Rom musste der Kaiser seiner überragenden Stellung entsprechend in die weiterhin bestinenden aristokratischen Bezichungenetze und Verhaltensnormen eingebur der werden, ohne seine Bede itun, zu sehr oder zu wenig her vor zuheben.55 Jedenfalls insbesondere in der frühen Kaiserzeit aus Gründen de. Herrschaftssicherung sowohl politisc 1-sozialer, als ideclogischer" und daher auch in Hinsicht nur geographischu schwer

<sup>54</sup> S. u.a. Benoist 2005 (zu adventus, funus, consecratic and Triu nph des Kaiserz), Lehner 1997 (zum adventus des Kaisers). S. ferner bes. Flaig 1992, 11–13: 174–207, der davon ausgeht, dass die dauerhafte Sicherung der Herrschaft eines Kaiser in hohm. Maß den abhung die Akzeptenz der drei maßgeblichen Gruppen der politischen Gemeinschaft des Imperium Romanum zu erlangen, nämlich den plebs urb ma, des Senates und der Truppen mit römischen Bürger echt, E. Flaig betont daher die besondere Bedeulung der Kommunikation der Kaiser mit diesen Gruppen, deren Akzeptanz zu erlangen es mittels der Konsensrituale gegolten habe. Zum Thema s. a Ziemssen 2008.

<sup>55</sup> Das erforderte Anpassungen und führte dazu, dass bestimmte Formen ehemals aristok ettscher Stati erund Herrschaftsrepräsentation entweder vom Kaiser monoransiert oder als Manumentale übersteigert wurden. Darauf wird an verschiedener Stelle der Arbeit noch aus Turlicher einzugehen seien.

möglich sich von Italien und der Stadt Kom zu emanzipieren.<sup>56</sup>

Der besondere Stellenwert Poms als Zentrum der Interaktion manifestiorte sich auch derin, dass römische Senatoren dem Aufenthalt ir. der Stadt sowon in der Republik als each in der Kaiserzeit große Bedeuting zumaßen und sie die Stadt nicht verließen, sofern dies nicht im Rahmen einer Magistratur als Feldherr oder Provinzstatthalter erforcerlich va. Es entwickelte sich an anstokratisches Ideal der Anweschheit in Rom, das auch die Kaiser veranlasste, Rom zu ihrem Aufenthaltsort zu wählen. 57 Docn bei aller Bedeutung Roms als konkretes, räumlich fassbares Zent.un. politisch-sozialer Interaktionen, die in einer vormouernen face-to-face society, in uer es direkter Kontakte bedarf, auch zur konsequent erscheint – schon weil man nicht über moderne Kommunikationstechniken und Massenmedien verfügte. Römische Aristokraten waren auch in Republik und früher Kaiserzeit häufig außerhalb koms anzutreffen, und das nicht nur in ihren

E genschaft als Magistrate, Feldherren und Statthalter: ferner kehrten nachweislich einzelne Senatoren der urbs unc' damit den Institutionen, welche die Arena darstellten, in der es Status und Ehre zu erwerben und zu verteidigen galt - demoi strativ und (mehr oder minder) daugnaft den Rücken. Ähnliches kann für die Valser ind ihre Vorläufer, die "großen Männer und mächtigen Einzelper ön ichkeiten der ausgehenden Republik, Esigestellt werden. Doch was bedeutet das?

Diese Frage stellt sich vor allem auch vor dem Hintergrund der Beobachtung, dass zumindest im römischen Fall Präsenz im Verhältnis zu Interaktion zwei eng miteinander verknüpfte Funktionen wahrnimmt. Zum einen ist Präsenz/Anwesenheit/,In-l'om-Sein' eine zentrale Ausgangs- und Vorbedingung für politisch-sozial relevante Interaktionen: Ohne zumindest "mitelbar' anwesend zu rein, scheint es auf der ersten Blick kaum nöglich, in der Interaktion teilzunehmen, sei es innerhalb der Aristokratie, sei es im Verhältnis zum Kalser, sei es gegenüber

Die Kaiser verwandten vielmehr vie. Mane und Geld auf die prächtige berühme Ausgestaltung der Stadt; dieses Tätigkeitsfeld angemessen zu bedienen, wurde im Laufe der Zeit ein Topos ende Tegendkanons, dessen Erfüllung "gute" Kaiser charakterisierte (s. Scheithauer 2000). Die Standards dafur hatte bereits Augustus mit seinem ambitionierten Dauprogramm geweitt der Faischolographe Gueton erklärt diesbezüglich, Augustus habe sich zu Recht rühmen können, eine Ziegelstadt vorgefunden und eine Stadt aus Marmor hinterlassen zu haben (Suet. Aug. 28,3). Ferner hat – nicht von ungefahr – die literarische Ausgestaltung der Romidee insbesondere in ungusteischen Zeit und auf Initiative der ersten princeps ihre erste Blüte entfaltet, etwa in der augusteischen Dichtung (Tunrmann 1993 [1969], 88f.), aber auch bei dem frühkaiserzeitlichen Historiker Livius, wie die eing angs geschilde te Upisode um das Kaphol zeigt. Zu Augustus' Bauprogramm in der Stadt Rom s. bes. haselberger 2007; s. ferner Rehak 2005 Chaisemartin 2003, 96–136; Kolb 2002, 330–369. Zu den dicherischen Ausformungen der Romidee in Augusteilischen Verknüpfung von "Ideologie" und Bild- bzw. Bauprogramm s. grund" gend Zanker 1990.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Dazu s. Kap. 1.2.

der städtischen Bevölkerung. Das macht Prasenz and rere eit; aber auch zu einem Zeichen von großer Symbolkraft Präsenz wird -- etwis liber pitzt formulier - zum die Möglicakeit zur für Interaktion. Dieser Jesichtspunkt ist für die Analyse der römischen Senats: ristokratie VOL zentraier Bedeutung. Denn für sie war politischsoziale Interaktion in der Stadt aufs mit dem engste Erv erb VO." aristokratischen. Status verbunden - ein Faktor, der daduich noch verstärkt wurde, dass römische Senatoren, etchso wie später die Kaiver, stets der Besbachtung ausgesetzt waren, seitens der peer group, also der ,Mitaristok aten', wie auch des populus Romanus. 58 Vor die em auch die Hintergrund kann jedocii Abwesenheit von Präsenz, also Absenz, nicht bedeutungslos gewesen sein. Pailer soll in der vorliegenden Albeit folgender Frage nachgegangen werden: Welche Funktionen konnten in der späten Republik und im frühen Prinzipat Absor Z von und Rückzug aus Rom für römische Aristokraten erfüllen, fiar die institutionalisierte Formen printischer Partizipation und - damit verbunden interagierende Präsenz in der Staat so wichtig waren?

Zur Beantwortung dieser Frage ist zunächst einführend zu erörtern (Kapitel

1.2), inwiefern die Teilhabe an und Präsenz in der res publica in Republik und Kaiserzeit einem Ideal folgte, das für 71.0 Angehörigen der römischen Schatsaristokratie – von der zeitlich begrenzten Absenz im Rahmen eines Armes sinmal abgesehen – lediglich Behinderung, Krankheit und Alter als legitimen Grund für eine dauernde Abwesei heit von Rom vorsah. Dieses Ideal wurde später auch an die principes herangetragen, was sich in dem an den Kaiser gerichteten Anspruch ausdrückte, in Rom greifbar zu sein sowie den Kontakt zur Aristokratie zu suchen und nicht stwa zu verweigern oder auf Sklaver, Freigelassene und den populus Romanus zu Usschränken. Anschließend wird der Frage nach der Funktion von Absenz ma Rückzug aus drei Persi extiver machgegangen.

Der erste Teil der Arbeit (Kapitel 2) ist der rörnischen Willa gewidmet. Seit der späten Tomischen Republik war es für Senatorer ublich, mindestens eine luxuriöse villa u besitzen. Jene Landgüter waren nicht nur Einheiten land virtschaftliche. Froduktion, die einen wichtigen Beitrag bei der Generierung senctorischen Wohlstandes leisieten; sie boten römischen Arietokraton auch Raum, ihrer "Muße", dem otium, nachzugehen. Vom 2. Jahrhundert v. Cin. an fanden

Dazu s. Schnurbusch 2011, der diesen Aspek, am Beispiel des *conviviums* erörgert; s. terner Cooper 2007, bezogen auf die *domus* am Beispiel der *Passio Per petuar et Feliciustis*. Vergleich bard in hähren en wurden in der Geschichtswissenschaft in den letzten Jahren oft unter den Stichworten "Performanz", "Inszenierung" und "symbolische Politik" oder auch Ritual" die Lutier... S. Burke 2005. In it einem guten Forschungsüberblick zum sog. *performative turn* in der Geschichtswissenschaft. S. ferna Neu u.a. 2009, bezogen auf das Verhandeln und Zelebrieren in ständischen Institutionen der Prühen Neutzut, aber mit guten allgemeinen Überlegungen und einer durchaus kritischen Diskussion des Ausatzes, die auch für die Analyse anderer vormoderner Gesellschaften nützlich sind.

Villenwirtschaft und die Villeogiatur rümischer Senatoren starke Verbieitung dieser una die Anzab 'talien. Landsitze nahm seit dem ersten vorchristlichen Jahrhundert star!; Römische Seratorer, verbrachter viel Zeit diesen aufwändig ausgestatteten Landsi zen, also fern der Stadt, der Kante und des Forums, wo in den politischen Institutionen der res publica 41.0 Geschicke Roms bestimmt vurden. Die sog. Senatsferlen etwa sællten einen Zeitraum dar, in dem sich regelmäßig jeden Sommer weit. Teile des Senates an den Golf von Neapel Legaben Die Villa bot damit den Rahmer für eine Form von Absenz, die offenbar akzeptiert wurde – allerdings mit der Maßgabe, dass es sich eine zeitlich vegrenzte Absenz handelte: Die Rückkehr in das politische Rom war stets intencier. Wie ist das 20 interpretieren?

Die Villa kann jedenfalle nicht, so die These, als der vermeintlich private' unpolitische Rückzugsort eines scheinber allein auf individuelle Interessen und Bedürfnisse ausgerichteten o'ium verstanden werden, wie die altertumswissenschaftliche Forschung suggeriert.<sup>59</sup> Die Villa war häufig vielmehr Teil demonstrativ einer aufwändigen und nicht nur in dieser Form greifbaren aristokratischen Lebensführung, deren Zweck in der Repräsentation bzw. Konstitution vor. Ehre und Status bestand. In diesen Zusammenhang gehört auch, dass die Villa ein Ort von Politik sein konne (inneraristokratische Kommunikation, Kommunikation mit anderen sozialen

Bezogen auf die Frage nach gesellschefüche Fanktion, die Absenz Stadt Pom von de. in der republikanischen una kaiserzeitlichen Gesellschaft erfüllte, nimpit Kapitel 2 die Perspektive ein, dass die römischer Aristokraton bzw. des Kaisers policisch-sozialen mit ihrer Interaktionszentram Anwesenheit ir einen anderen Interactionszentrun, rannich. römischen Villa, einherging. Absenz von Rom was in diesem Fall also die Vorbedingung für Präsenz und Interaktion and morts Das funktionierte, weil ille betreffenen anstokratischen Aiteure (odc. doch zumindest ziemlich viele von

Gruppen). wenn auch anderer Politikformen als auf dem Forum oder im Senat: Zumindest potentiell war ,das Pontische' stets dort, wo sich römische befanden ^\_istokraten zusammentrafen; auch die Villa stellt keine Ausnahme von dieser Regel und kann dementsprechend nicht als (auch nur intertional) ,politikfreier' Raum betrachet vierden. Zu diskutieren bleibt vor diesem Hintergrund, warum die Villen'kultur chronologisch parallel zur Krise der Republik sowie der Entstehung and Etablierung des Prinzipats so starke Verbreitung fand. Hierzu wird Entwicktung Villenkultur der in Beziehung zur inneraristokratischen Kontairenz gesetzt, eine Konstellation, die in der Vaiserzeit zusätzlich an Komplexität gewann, da nun die principes ihrer Stellung angemessen in inneranstokrationer Wettstreit integriert werder musster

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Zur Forschungsdiskussion s. Kap. 2.

ihnen) zwar von Rom abwesend aber dennoch at denselben Orten präsent waren bzw. ein Set von Orten etabliert ha ten in iem remeinsame aris okratische Präsenz erwartet worden konnte. Die nun folgenden Abschnitte der Arbeit barachen demgegenüber eine struktu. ell ganz andere Form von Abscriz: nämlich die demonstrative Absenz von Rom einzelner Aristokraten oder des Herrschers bzw. des potenziellen Nachfolgers, währer.a ine übrigen v, eiter Aristokraten Interaktionsze arum. Rom Vablieben. Absenz von der Stadt erfüllte in diesem Zusammenhang ein symbolische Funktion, die – paradoxerweise – in der politisch-sozialen Interaktion in Rom zur Geltung kam.

Der zweite Abschnitt Jer Albeit (Kapitel 3) handelt vom aristekratischen Rückzug als Strategie aus der **Politik** 401 Ohwalil (De-)Legitimierung. von römischen Senatoren erwartet wurde im politischen Rom präsent zu sein und sich an den für die res publica relevanter Entscheidungsprozessen zu beteiligen, berichten die Quellen immer vieder, dass ein völlig gesunder und keineswegs alter Senator sich permanent und marchinal auch demonstrativ von der politischen Bühne in Rom zurückgezogen hat. Auffällig ist, dass in der Regel eine Konfliktsituation Hintergrund diessi Ereignisse ist, die dann im Kontext des Diskurses um Verbannung und Exil thematisiert wurden. Dies führt zu der Frage, wie in Rom politische Konflike geführt und zum Ausdruck gebracht wurden. Dieses Problem wiederum ist eng verknüpft mit den Ausprägungen der

politischen Kultur spätrepublikanischen und kaiserzeitlichen Rom, ihren komplexen Mechanismen, Symtolen, Zeichen und Ritualen. Was war in diesem Fall der Zweck des aristokratischen Rückzugs? Dazu gilt es in ersten Schritt zu erörtern, wie römische Senatoren, die weder alt noch kran! varen. ihren vorgeblich dauerhai en Rückzug rechtfertigten. Anschließend wird die Absenz oder Praser z von Senatoren oder auch des betrachtet ganzen Senates und Strategien (De-)Legitimierung zur politischer. Führer, Regimes oder einzelnur Positionen politischer Internretiert.

Der Litte Toll der Arbeit (Kapitel 4) widmet sich dem abwesenden Herrscher. In einem einem Abschnitt wird der Herricher, der sich zurückzieht oder seinen Rückzug anbietet, um seine überragende Position zu legitimieren und Akzeptanz ihrer Herrschaft zu demonstricien, erbrtert. Hierbei ist zunächst das Beispiel zu diskutieren, das L. Cornelius Sulla mit seinem Rückzug nach Kampanien 30/79 v. Chr. gesetzt hat: Die These ist dass Sulla für den Kontext die Figur römischen mächtigen Aristokratzu erfunden hat, der alle nur ordenklichen Fhren erlangt hat, seiner herausragen len Stellung nun müde ist und eich aus diesem Grande aus dem politischen Geschenen in zurückziel t. Damit legte er die Grundlage für ein Master, dessen sich insbesondere in der frühen Kaiserzeit einige principes bediemen, uin ihre Herrschaft legitimieren bzw. die Akzeptanz ihrer Herrschaft zu demonstrieren: das

Angebot', von ihrer herausragenden Machtstellung zurückzutreten – allerdings immer mit der Intention, dass der Senat und das Volk von kom dieses Angebot mehr oder weniger vehement ableinen würden.

Dann sol<sup>1</sup> der Kückzug (aus dynastischer Perspective) potentieller oder ehemaliger ,Kronprinzen' thematisiert werden, dezen Anwesenheit in Rom – sei es willentlich, sei unabsichtlich Herrschaftsanspruch oder die Legitimität des oder der eigentlichen vorgesehenen Nachfolger hätte intrage stellen können. Das betrifft etv a Tiberius' Rückzug nach Rhodos zugundten sciner Söhne, der Enkel des Augus us, aber auch Domitian, der sich ostentativ au. Rom entferntz, um seinem Bruder Titus, der als Nachfolger des Vaters vorgesehen wa, nicht im Wege zu stehen. Es soll gezeigt werden dass die Präsenz eines mannlichen Angehörigen der kaiserichen Familie im politischen und sozialen Leben der Stadt Rom als Zeichen versanden werden konnte, dass es sich um ein potenziell für Führungsund Herrschaftsaufg: Sen verfügbares Familienmitgliec handelte seine Absenz hingegen als Verzicht auf 1.2 Politische Teilhabe und aristokratische Präsenz

Kennzeichnend für das republikanische wie kaiserzeitliche Rom ist die enge Verknüpfung und gegenseitige Bedingtheit von politischer und sozialer Ordnung. Die soziale Ordnung ces republikanischen Roms stellte eine nach "Ehre" stratifizierte Gesellschaft dar, in der alle zentralen gesellschaftlichen

derartige Ansprüche. Abschließend werden Gelegenheiten erörtert, bei denen Kaiser Rom tatsächlich verlassen haben – mit nanchmal unvorhergesehenen und wierwünschten Auswirkungen.

Dies verdeutlicht insbesondere ein Spezialfell: der Rückzug des Kaisers Tibaius auf die Insel Capri 26 n. Chr., ein Vorgelen, das Tiberius' Zeitgenossen und der modernen al ert ims vis: enschaftlichen Forschung gleich rma? in viel Stoff zu Diskussionen geboten hat. Was auch immer Tiberius nit diesen. Vorgehen intendiert haben mag – eir e l'rage, die letztlich wohl nicht endoiltig beantwortet werden kann: Gut boraten war er damit nicht. Des Kaisers Danciaufenthai, auf Capri hatte eine zu Etziiche Pactabilisierung der ohnehin schwierigen Situation in der Stadt Rom zur Folge. Es ist daher wahrscheinlich kein Zufall, dass Tiberius' Nachfolger seinem Beispiel nicht gefolgt sind. Die principes waren eben richt mehr lediglich besonders mächtige Mitglieder Senatsaris Skratie, auch wenn sie dies vorzugeben gezwangen Ein remischer Kaiser konnte sich nicht zurüch ziehen.

Relinge im Rahmen der persönlichen Kontakte innerhalb der über die größte Ehre verfügenden adeligen Oberschicht geregen wurden. Nan weren in Rom Ehre und gesellschaftliche Reing zumindest theoretisch nicht erblich, sondern mussten individuel erarbeitet werden. Dabei war der Erwero von Ehre und Status auf das

<sup>60</sup> Zum Folgenden s. bes. Winterling 2001, hier v.a. 108–112; Winterling 2004, hier v.a. 202–210.

engste an die politische Ordnung der rec ruolica gekoppelt Zur A. istok: atie gehörte, wer Mitglied des Senetes war, Mitglied des Senates wurde, wer Amter bek'eiget hatte. Das in cursus headrum erreichte Amt hinzegen bestimmte die Position eincs Senators aristokratischen Rangordnung. Dies haute dass insbesondere das Folge, Erreichen möglichst hoher Ämter zum Gegenstand von Konkurrenz wurde. 41 In erster Linie begründete also der Dienst an der res publica, als Magistrate und Mitglieder des Senates sowie auch als Feldherren und Statthalter in Provinzen, Ehre und soziale Stellung eines Senators, sowohl innerhalb dieser sozialen Gruppe, \ls auch in

Gesellschaft als Ganzes gesehen. Christian Meier hat diese Eigenart der römischen Gesellschaft auf folgende ziagi ante und viel zitierte Formel gebracht: "Wer Politik trieb, gehörte zum Adel, und wer adelig war, trieb Politik."62 L'ass semerseits wiederum das Maß an erworbener Ehre und damit zusummen vängend die gesellschaftliche Stellang eines Senators für das Gewicht seine. Me inung im politischen En scheidungsprozess von entscheidender Bedautung war,63 verweist darauf, dass gleichzeitig eine zentrale Voraussetzung für Funkt on sweise und Funktionieren der politischer Ordnung die auf Ungleichheit basierende soziale Ordnung der nach Ehre strautizierten Cesellschaft sowie ihre

<sup>61</sup> Das betraf vor allem "die Ämter an der Spitze des Lursus honorum in einem sich i ech oben radikal verengenden Stellenkegel". S. dazu Hölkeckamp 2004 Szi, mit weiterführender Literatu", nier auch das Zitat.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Vgl. Chr. Meier 1997, 47.

Dem entspricht die interne Organisation der Senatoren nech Amtsklassen. Eher talige Konsum und Zensoren verfügten über die höchste dignitas und aucte mas und waren als principes civilias die Meinungsführer im Senat. Dann folgten die Prätoren und Ädilen, schrießlich die Volkstribune und Quäsie er. In terl alb der Amtsklassen bestimmte vor allem Anciennität die Fosition des Eitzelt en. Alle Senstoren nahmen damit einen genau festgelegten Platz innerhalb einer Haren Hierarchie ein. Dies ist auch für den Verlauf der Senatssitzungen von Bedeutung. Denn bei der Meinungsumfrage außerten zuerst die Paufphöchsten ihre Ansichten. Zeichnete sich Konsens ab, wurde die Aussprache abgebrochen, die niedrigen Amtsklasse micht mehr befragt. Dazu s.a. Hölkeskamp 2004, 80f.; Rilinger 1985, bes. 299-725, 315f. Zum Thema s.a. Ryan 1998.

Akzeptenz durch die Gesellschaft war.64
Inese Verquickung von Politik und Gesellschaft hat Arbys Winterling als "politische Integration der Gesellschaft" die nut "sozialer Integration der Politik" einhergegengen sei, beschrieben.

Vor diesem Hintergrund er klärt sich auch Kcazept Schwierigkeit, das .öffentlich/privat" die anf römi sene Senatsarist akratie ias anzuwer den, modernen Menycher doch so sehr als selbstverständliche und schützenswerte Größe des Zusammenleben, verstehen. deren Existenz man zunäcket in jeder Form menschlicher Gesellschaft vermuten möchte, als Ausdruck eines zutiefst menschlich en Bedürfnisses. Doch haben diese Vorstellunger, Geschichte; sie orientieren sich an Ideen und Begriffen, die erst mit der Formierung der modernen Gesellschaft und des modernen Staates im Laufe des 18. Jahrhundens sowie dem damit verknüpften Gedarken, dass Siaai Gesellschaft zwei vone nancer unterscheidbare Gebilde sind, entstander... 66 Damit verbunden war das Verständnis

von Politik als einem von der Gesellschaft

differenzierbaren Bereich, der die über die häusliche Sphäre hinausgehenden Belange aller Bürger zum Gegenstand hat and init Handeln auf staatlicher Ebene in Poziehung Die gesetzt wurde. Unterscheidung ,privat/ iffuttich' ermöglichte, die Scheidung des staates und der Politik von der Geschischast zum Ausdruck zu bringen. Doch untz des Rückbezuges auf die aı tike Quellensprache hier insbesonders auf die lateinische privatus/ publicus-Unterscheidung, ist die Idee, Jass Staat und Gesellschaft voneinander d'iferenzierte Gebilde sind, eine moderne Verstellung, die sich nicht einfach auf die römischen Verhältnisse übertragen lässt, wie die Rede von der politischen Integration der Gesellschaft<sup>4</sup> und der sozialen, Integration der

doch von einer erblichen Aristokratie gesprochen werden kann Die Volksversammlung wentzte die Ämter fast ausschließlich mit Mitglieder eines kleinen Kreises immer derselben sendorischen ramilien Aus Sicht der Wählenden scheinen diese Kandidaten also senon von ihner Geburt her über hohe gesellschaftliche Ehre verfügt zu haben. Hingegen hatten es die honnings novi die sich als erste ihrer Familiam um der Konsulat bewarben, gerade bei den einfachen Leuten in der Bürgenschaft durch des Volk und wie diese Alzeptanz hergestellt wurde, s. bes. Flaig 2004.

<sup>65</sup> Vgl. Winterling 2001, bes. 108–112; Winterling 2004, 201–210.

<sup>66</sup> Dazu und zum Folgenden s. Winterling 2004b, 178f. S. ferner Riedli 1975; Sellin 1978: Conze u.a. 1996. – Allgemein zum Konzept der Begriffe "öffentlich" und "privat" und seiner Bedeutung im Verlauf der Geschichte s. L. Hölscher 1978; Hofmann 1984; Hohenclauf u.a. 2000; Moos 1998; Rieks 1984.

Politik' mueutet. Gerade in Bezug auf das Verhältras von aristokratischer denus und res publica kunn gezeigt werden, dass die Differenz privatus/publicus nient mit der modernen Unterscheidung zuvat/ öffentlich' some deren Verknüpfung mit ,politisch/anpolitisch' gleichgesetzt werden kann. Angelegen heiten der 1es publica konnten in der domus eines Senators verhandelt werden und in politischer. Auseinandersetzur gen, die in den Institutionen des Cemeinwesens geführt wurden, varen Zem "Haus" – also der res privata - zazuordnendo Aspekte von Bedeutung. Umgekehrt waren die politischen Funktionen eines Bürgers nicht ,öffentliche' Angelegenheit. Die antike publicus/privatus-Unterscholaung hat also mit der modernen Urlærscheidung nicht viel gemein.<sup>67</sup>

Ir vieler Hinsicht ändert sich dies auch mit dem Ende der Republik und der Etablierung des Prinzipats nicht. Auf Crun't der Einbettung der Politik in die Cesellschaft und der Strukturierung der gesellschaftlichen Rangordnung durch die tolliuschen Institutionen konnten die Kaiser die politische Ordnung nicht außer Kraft setzen, ohne Ränge und "Ehren" und so die gesellschaftlichen Strukturen selbst zu beseitigen Da den Angehörigen jener Gesellscha<sup>c</sup>t, die die Kaiser zu beherrschen wünschten, die republikanische Ordnung zudem als die einzig atzeptierbare galt, hätte jeder Versuch, grandsätzlich an ihr zu rütteln, unweighnich zu einem Verlust der Akzepianz der kaiserlichen Herrschaft un! so woh! Lu deren Ende geführt.68 Folglich varknürfte und legitimierte Augustus als enter princeps seine

- Das bestätigen im Übrigen auch die Klientelb Ziehungen eines Senatore, die im Wahlkampf wichtig waren und die sich besonders in den jeden Morgen in der domus statt indenden saud attenes manifestierten, oder die "Freundschaften" zwischen Lin Anstokiaten, die im "Haus" beim Gastmanl, dem convivium, gepflegt wurden. Folglich erklärt J.R. Clanke, dass "untike our modern hou e, conceined as a refuge for the nuclear family, located far from the factory or office, the Roman house was in no way private". Er fährt fort, dass vielmehr das Haus "the locus of the owner's social political, and businers activities" gewesen sei (Clarke 1991, 2). Ähnlich Wallace-Hadrill: 1994. Zum Thema s. dus der mittle weille nocht umfangreichen Literatur Beck 2009; Egelhaaf-Gaiser 2006; Burckhardt 2003: Paggsby 1997; Salle 1984.
- 68 Dies verdeutlicht, dass die politischen Ir. aututionen Roms 1 icht Teil einer Vortassung im modernen Sinn sind, die im staatsrechtlichen Verständnis einen autonomen bereich dars ellt der von gewallschaftlichen Gegebenheiten isoliert werden kann und folglich abgeschaftliche könnte, ohne dass die geschischaftliche Struktur davon betroffen wäre. Zum Problem der Posenreibung der politischen Ordnung Roms als Verfassung traditionellen, verfassu...gsgeschi-intlich gerägten Coerlegungen Altertumswissenschaften s. Hölkeskamp 2004, 19-29, zusammen asserd u. mit vieiten ihr inder L teratur. Grundlegend Meier 1997, bes. die Einleitung 56 f. u. passim. – Zum Problem der Akzep anz der kaiserlichen Herrschaft s. bes. Flaig 1992, hier bes. 11-13; 174-207 E. Flaig gent davon aus, dass die dauerhafte Sicherung der Herrschaft eines Kaiser in hohem Maß davon abhing, die Akzeptanz der drei maßgeblichen Gruppen der politischen Gemeinschaft des Imperiuu Romai um zu eileigen, nämlich Jer plebs urbana des Senates und der Truppen mit römischen Bürger. .cht. Flaig betont daher die besondere Bedeutung der Kommunikation der Kaiser mit diesen Grappen.

Alleinherrschaft auch nicht mit dem Auspruch, etwas Neues geschafter zu haben, vondern damit, nach den Bürgerkriegen die traditionelle Ordnung der res publica wiederhergestellt zu haben. 69 Des hatte langfristig die "paradoxo Situation" zur Folge, "in der sich die Kaiser als Alleinherrschof in einer Republik" wiederfanden. 70

In Verhältnis zwischen Kaiser und Aristokratie entwickelte sich im weiteren Verlauf das, was Aloys Winterling als "Doppelbödigkeit der aristokratischen Kommunikation" bezeichnet: Zwar orientierten sich alle Beteiligten an den neuen Machtverhältnissen, diese kamen iedoch nicht offen zur Sprache.<sup>71</sup> Entsprechend waren Augustus und viele seinen Nachfolger bemüht, ihre

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Dazu s.a. Meier 1980. S. ferner Bringmann 2002, hier bes. 119-123.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> So formuliert es Winterling 2004, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> S. ebd., 208; da auch das Zitat.

Sonderstellung nicht hervortreten zu lassen, sondern sich als – wenn auch herausragende Senatoren uner Senatoren zu betragen. 72 So ertstanden Institutionalisierung mit kaiserlichen Hofes und der kaiserlichen Verwaltung zwar Entscheidungszentren, deren Macht aus der überragenden Bedeutung des Kaisers resultierte und die Bedeutung der republikanischen Institution on zunehmend marginalisier ton. 73 Doch die meisten republikanischen ir sbeschdere Senat und Institutionen,

Magistratur, bestanden weiter, in denen nach wie vor das Gemeinwesen betreffende Angelegenheiten verhandelt wurden, wenn auch unter dem Vorbehalt, dass zwar nach außen hin so agiert wurde, als ob es die Sonderstellung des Kaisers nicht gäbe, aber gleichzeitig stets dessen Willen entsprochen wurde.<sup>74</sup>

Diese eigenartige Kontinuität zwischen Repronk und Kaiserzeit, in der trotz der veränderten politischen Realitäten die republikanische Ordnung das Maß aller Dinge blieb, zeigt sich auch darin, dass

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Dabei zeigte sich bald, dass es für die Kaiser geradezu "Genetansnetwendig war, sich entsprechend zu verhalten. Denn Kaiser, die im Umgang mit der Aristokratie auf Dater richt gewillt waret, ihre überlegene Position zu verschleiern, fielen Verschwörungen zum Opfer. Dazu, s. ausführlich am Beispiel des Kaisers Gaius Caligula Winterling 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Zur Institutionalisierung des kaiserlichen Hofes s. Winterling 1991, 91-112; Winterling 1991 7 ur kaiserlichen Verwaltung s. Eck 1995 (1989).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Zum Senat der Kaiserzeit s. Chastagnol 1992; Talbert 1954.

weiterhin vor allem die Zugehörigkeit zum Senat und das Durchlaufen der Mag stratur die "Ehre" vermittelten, die bestimmend für gesellschaftlichen Status war Und das hatte weitreichende Konsequenzen. Denn gesellschaftlicher Rang war weiterhin die Voraussetzung für die Ausubung privilegierter politischer Funktionen, deren Autorität nur denn akzeptiert wurde, wenn sie durch den Stelleninhaber mit gesellschaftlicher "Ehre" verknüpft waren. Dem bei der

Besetzung politisch bedeutsamer Positionen sowie bei der Auswahl ihrer Vertrauten zumindest bis zewiesen Grad Rechnung zu tragen, waren auch die Kaiser gezwungen.<sup>75</sup> Aloys Winterling kommt daher zu dem Schuss, dass "die politische Integration der stratifizierten Gesellschaft wie diese selbst [...] in der Kaiserzeit bestehen [blie]: "5 So kann nachgewiesen werden, noch im Prinzipat das dass auch Engregement in den traditionellen

<sup>75</sup> Für bestimmte Machtpositionen brauchte der Kaiser ,ehrenwerte' Leute, am besten Senatoren, zumindest aber Ritter. Das galt zum einen zu die höfische Organisation - zumindert seit Enan der iulisch-claudischen Zeit lässt sich dort eine "Arist kradisierung" nachweisen –, und auch him entlich ihrer Nahbeziehungen sahen sich die Kaiser genötigt, sich meht nur mit Salaver, und Freigelassenen, sondern auch mit Aristokraten zu umgeben (Winterling 1999, 111f.; 167-154). Zw. anderen wurde beschier für die Kommandos über die Legionen senatorisches Personal benötigt: Die Soldater be tanden durauf, von Mäune n mit großer Ehre befehligt zu werden und drohten zu netzern, wenn dem nich stattgegeben winde. S. Cass. Dio. 60,19,2f.; SHA Comm. 6,2. Siehe auch Tac. ann. 2,13; hist. 1°, cass. Lio 52,8,6..; Phys. galba 22,5. Das stellte die Kaiser vor ein Problem, denn gerade Mättner senatorischen He. kunft mit großem Familie iprestige waren ihre gefährlichsten Konkurrenten. Die Kaisch reagierten darach, indem sie Positionen, die ihren gefährlich werden konnten, zunehmend mit homines novi ritterlicher herkunft oder aus uen lebenen Oberschichten der Städte im Reich besetzten, nicht aber mit Personen, die berois aus konsularischen Frammen stammten. Diese neuen Männer', die der Kaiser in den Senat Mahm, vanugten von Haus aus über vagleichsweise wenig dignitas und waren den Kaisern daher weniger gefährlich abgesenen da von, dass sie der Kaiser verhflichtet waren. Doch auch die homines novi mussten die raditionelle Magis ratur durchlaufen, Lovor sie jene bedeutenden Positionen einnehmen konnten, vas die Bedeutung der republikanischen institutionen bestätigte. S. Burton u. Hopkins 1983; Winterling 2004, 209f.: zum Zusammenhang von "Ehr." der Herrschenden und deren Akzeptanz bei den Beherrschten s.a. Lendon 1997 242f. auch zu militär schom Kommando und Ehre.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Vgl. Winterling 2001, 110.

politischen Institutionen Roms in der sell stverstandlich Regel war. Das vitae und überhaupt die curriculum incivi luelle Identitat eines Aristokraten waren und blieben", so formulien es Karl-Joachim Hölkeskamp, "allein durch seinen crasus aonorum bestimmt – das galt zumingest prinzipiell auch, ale die Republik längst untergegangen und die ,Aristokratie' zwar noch die Reichselite, aber länget nicht mehr eine regierende politische Klasse v.ar."77 Noch der spätantike Autor und Senator Sidonius Apollinaris, to David Amhoret, habe Politik als die Beschärtigung betrachtet, die einem römischen Aristokraten

ai gemessen sei, und sei daher zu einer Ablehnung des Landlebens gelangt.<sup>78</sup> Dabei kann und soll auch nicht bestritten werden, dass für die Senatsaristokratie – and besonders für die alten senatorischen Geschlechter, die seit Jahrhunderten das Frestige 'hrer Familien mit dem Dienst an der res publica verknüpft hatten - die Alleinherrschaft des Kaisers im Prinzipat gegenuber einer Zeit einen tiefen Einschnitt darstellte, in der die Seraterenschaft – zumindest idealiter – gemeinsam im Senat die Geschicke Roms geleitetet hatten und so jeder Senator, wenn auch in unterschiedlich großem Ma2c, an Jer Macht beteiligt gewesen Wai: ım Prinzipat wurden bei

Hölkeskamp 2004a, 81; allgemein zum Themer und mit weiterführen der Literature. a. 72–82. Zur Parallelität von politischer und kultureller Aktivität s. Leppin 1992 etwas schwächer auch Stein Hölteskemt 2005a. Dass weiterhin Mitgliedschaft im Senat und Änter der Magistratur augestrebt wurden, bestätigen auch zahlreiche senatorische Ehreninschriften aus der Kalserzeit, die bei allen Veränderungen wie in der Republik die erreichten Positionen eines zu Ehrenden im *cursus honorum* nennen (s. etwa Alföldy 1982; Alföldy 1986; Eck 1984; Eck 2003).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> S. Amherdt 2004, der darauf hinweist, dass Sidonius sich damit im Kahmen traditioneller römischer Vorstellungen und Topoi bewegt. Siehe dazu Sidon. epit. 1,6; 8,8.

Zusammensetzung und Größe des Senates vie auch bei der Besetzung der Ämter die Wünsche des Kaisers ausschlagzeber.d.<sup>79</sup> Über Macht verfügten, abgesehen vom Kaiver selbst, zuranmend die Inhaber der Stellen am kaiserlichen Hof und in der kaiserlichen √erwaltung sowie Personen in der nächsten Umgebung des Kaisers; dabei entschied letztlich uer Kaiser allein, wem er wie viel Maant zugestand - und besonders bedeutende Stellungen beseizte er nicht zwangsläufig mit Angehöriger jenez traditionsreichen senatorischen zentes, alc: in Zeit solche republikanischer fiir

Positionen geradezu prädestiniert gewesen waren, ganz im Gegenteil. Auch die Rekrutierungsbedingungen wandelten cien im Laufe des 1. Jahrhunderts n. Chr. ctark, sodass sich diese soziale Gruppe hinsichtlich der geographisch-sozialen der Familien, die ihr Herkunf zuggechnet wurden, Ende des am Jahrhunderts bereits stark verändert hatte. Diese Umwälzungen müssen langfristig Selbstverständnis at ch Senatorens Laft beeinflusst haben, doch handelte es sich dabei um einen langsam verlaufenden Prozess, der zudem nie ir rage ste lte. dass der römischen

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Zur Zusammensetzung des Senates, zur Besetzung der magistrationen Ämter, die in der Kaiserzeit nicht mehr durch Wahl in der Volksversammlung, sondern im Senat selber erfolgte, und zum Einfluss des Kaisers dabei s. die einschlägigen Kapitel bei Talbert 1984.

Senatsaristokratie dan auch unter Redingungen der Monarchie Jine besondere Bedeuting zukomme 8) En'sprechend bestandig erwies sich die danzinafter Vorstellung, dess ein Rückzug aus Rom und dem politischen Geschehen allenfalls im Alter oder bei einer schweren Erkrankung akzeptabel sei.81 Wollte man den Mitmenschen nicht Grund zu Gerede gehen dann dustien Phasen der Ahwesenheit von den negoua

der *urbs* nicht zu lange oder gar ständig andauern und auch nicht zum falschen Zeitpunkt erfolgen.<sup>82</sup> So erklärt Marcus Tullius Cicero in einem Brief aus dem Janr 46 v. Chr. an Marcus Terentius Varro, der zu diesem Zeitpunkt im Legriff var, nach Baiae zu reisen und offenbar hoffte, Cicero dort anzutreffen, in Anbetrecht einer sich zuspitzenden politischen Krise Folgendes:

- Letztlich hat Cassius Die sowonl die Instabilität insbesondere der späten Republik und ihres problematischen Freiheitsanspluch als auch die gemildert durch den Einfluss der besten Männer auf den Herrscher. Dieser Anspruch ist von dem Hintergrund von Cassius Dieser Zeit zu sehen, deren Realitäten der Senator Cassius Die Beschnung dugt, indem er der Senatsaristellatie eine angemessene Rolle in der faktisch nun einmal bestehender Medachie zuweist und das verhältnie zwischen Senat und princeps zum Indikator dafür erhebt, ob ein bestimmer Kaiser ein "guter" princeps oder ein "schlechter" Tyrann war: Ein "guter" Kaiser sucht den Rat des Senates bew. der "guter" Senatoren, ein schlechter" Kaiser umgibt sich mit fragwürdigen Gestalten und ignoriert den Senat, wehn er nicht ger zum Aörder en den "ersten" und "besten" Mitgliedern dieser Institution bzw. deren Angeliorigen wird. Zum Thema s.e. rechner 1986. Tac. hist. 1,80–85, wo Tacitus Kaiser Otho u.a. den Anspruch vertreten lässt, dass die Kaiser aus den Reihen der Senatoren stammten, ebenso wie die Senatoren den Reihen der Senatoren entstammten.
- Wenn Alter oder Krankheit der Grund für den Rückzug war, so scheint das auch Vaum weiter bemerkenswert gewesen zu sein. In Livius' Pännischer Geschichte etwa versch winden die melisten Personen irgendwann einfach, ohne dass der Historike sich verarlasst gesehen hätte, dies eigens zu kommentieren. Wenn die fragliche Person sehr berühmt war, erwähnt Livius vierleich noch ihren Tock ind die mehr oder weniger aufwändigen Leichenspiele zu ihren Ehren aber nicht mehr. Allenfalls wein diese Männer nach ihrem Rückzug aus Alters- oder Gesundheitsgründen noch einmal spel takulär in Erscheinung draten wird der Rückzug selbst thematisiert. Siehe z.B. Liv. 7,32 11–13; 13 per.: Liv. 26,22
- 82 Cicero musste sich etwa auch den Tadel gefallen lassen, er dehne ezinen Aufe ithalt auf dem Land all mechraus, als er sich aus Trauer um seine verstorbene Tochter eine Weile in seine Villen zurückzog (s. Cic. Att. 12,42; 12,44).

Quid ago petissimum scribam? Quod ve le te puto, cito me ad le esse venturun: etsi vide, o iaesc, satisne rec'um sit nos Loc lanto ncendio civitatis in istis locis esse; dabimus se mor m iis, qui nescitat nobis. quoramque in loco simus, eundem cultum, eundem victura esse. 1...1 Valde crede. laborandum est, ne, cum omnes in genere et scele rum flagitiorum volvtentvi, nostra nobiscum au' inter nos cessatio vituperentu c. 83

Historischer Hintergrund des Briefes sind die Auseinandersetzungen zwischen Caesar und Pomperus sowie den sie unterstützenden Gruppen im senat. Diese Situation war 49 v. Chr. schließlich in den Bürgerkrieg gemündet. Zum Zeitrunk der Abfassung des Briefes stand in Afrika unmittelbar die Entscheidung zwischen den Truppen Caesars und den nach der

Emordung Pompeius' 48 v. Chr. verbliebenen Heeren von Caesars Gegner im Senat bevor oder war bereits zugunsten Caesars gefallen. 84 In dieser Situation formuliert Cicero durchaus sarkastisch die Sorge, seine Umgebung könnte ihn wegen seiner Untätigkeit taden, sollte er sich nach Kampanien begeben. 85

Dass die vellige Abkehr eines Senators ven Roni ınd den dort verorteten politischen Aufgaben und Geschäften missbilligt wurde und Anlass zum Tadel bot salt auch noch im Prinzipat. Dies belegen etwa die Briefe des jüngeren Plinius, die zur Zeit der Regierung der Kaiser Nerra und Trajan entstanden sind. Sc erklärt Plinius – der selbst dafür bekannt ist, seine hingebungsvollen literarischen Bemihungen ständig betont habon -8t dem Senator zweimaliger. Korsul Gaius Bruttius Praesers, dass sein Aufenthalt in seinen Likanischen und kampanischen Villen

R3 Cic. fam. 9,2,1: "Was soll ich Dir also schleiben". Was Du wahrscheinlich gern nören willst: dass ich demnächst zu Dir komme. Doch überlege Dir Litte, ob es genz richtig ist, wenn wir ins in dieser äußersten Gefahr für die Bürgerschaft in jenen Gegenden treffen, wir geben allen Stoff zum Klatschen, die nicht wissen, dass wir von demselben mäßigen Komfort umgeben sind und genauso leben wie sonst, mögen wir uns befinden, wo wir wollen. [...] Man muss eien, glaube ich sehr darum bemühen, dass nicht, während sich alle in jeder Art von Verbrechen und Schandtelen wälzen, un ere gemeinsa ne Umanigkeit gescholten wird! "Ähnlich s. auch Cic. fam. 9,3,5; Att. 2,11.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Zum historischen Hintergrund s. Bleicken 2004, 83–85 p. passim, mit weit rführender i Gratur; Christ 2000, 356–378.

Ausführlich thematisiert diesen Zwiespalt André 1966, 2/9–324. S aber u.a auch Caristès 1988 u. Fuhrmann 1960. – Allerdings stellt sich gerade im Fall von Cicero das Problem, das jeder einerseits verschiedentlich betont hat, seine *negotia* über ein *otium* zu stehen, andererseits oche nier jedoch auch wiederholt in für ihn persönlich kritischen politischen Situationen den freiwilligen Ruckzug i... ein dauerhaftes *otium* als denkbare Alternative zu einer politischen freizurerenden, wenn nich unerträglichen Situation propagiert hat. Wie dies zu interpretieren ist, dezauf wird noch einzugehen sein (s. Kap. 3.1).

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> So z.B. in Plin. epist. 1,3; 1,6; 1,9,6; 1,10,10f.; 1,13; 3,1,11.; 4,23, 6,10,1; 7,25,2

nun lange genug angedauert habe Der Autor bittet den Freund ferner, sich doch einmal wieder in Rom blicken zu lassen:

vaniane perseverantia tu modo in Lucania, modo in Campania? ,irso enim' inous, Lucanus, uxor Campana . iusta caura longioris absennae, non perpetuae tanen quin ergo aliquando in urbem redisubi dignitas, honor, amicitiae tam superiores quam mirores? quousque regnabis? que usque vigilabis, cum voles, dorraes, quam div voles? quousque ralcei rasquam toga feriata, liber totus dies! tempus est te revisere melestias nostras vel ob hoc solum, re voluptates istge satietate lan, "scant saluta paulisper, quo sit tibi lucundius salutari, terere in ha; turba, ut te solitudo delectet. 87

Diese Zeilen veranschaulichen zunächst Folgendes: Tatsächlich gab es im Prinzipat zumindest einen Senator – nämlich Bruttius Praesens –, der so viel Zeit auf seinen Villen verbrachte, dass er wenigstens nach Meinung des Plinius in Rom kaum noch präsent zu sein schien; Laber bleibt unklar, wie verbreitet das von Pi. beschriebene Verhalten Bruttius Praesens war, denn dieser Aspekt vira in dem Brief nicht weitergehend thematisiert. Dass der "Rückzug aufs Land des Bruttius Praesens auf ein und weit verbreitetes allgementes politische. Lesinteresse der vermeintlich Machtwe ger. inrer und Bedeutungslosigkeit im **Prinzipat** Trustrierten Senatorenschaft zı rückzu üh en ist. wie in der alchisto.uschen Forschung manchmal vermutet wirde, 88 legt der Brief jedoch nicht nahe.

So finder. konkrete politische Verhältnisse und Ereignisse oder gar Unmut und Trustration darüber, die Bruttius Praesens – ganz zu schweigen von an ieren Sematoren – dazu motiviert haben könnten Rom dauerhaft den Päcken zu kehren, in dem Brief keinerlei Erwähnung. Nach Auskunft von Plinius

Plin. epist. 7,3,1–3: "Fabelhaft, diese Ausdauer! Bald bist Du in Lucanien, bald in Campanier! "Ich selbst bin doch aus Lucanien, meine Frau aus Campanien!", sagst Du. Ein triftiger Grund für eine etwas längere Abwesenheit, aber doch nicht für eine dauern de! Also warum kehrs. Du nicht au und zu einmal in die Stadt zurück, wo Ansehen, Ehre, engere und fernerstellende Treunde warten? Wie lange willst Do noch den Herrscher spielen, wie lange noch wachen, wann Du Lust hast, und schlafen, so lange Du virkt? Wie lange keine Stiefeletten, die Toga auf Ferien, der ganze Tog frei? Es wurd Zeit, dass Du einmal wieder unsere Plackereien zu Gesicht bekommst, und sei es nur, abss die dortigen Genüsse nicht durch Übersättigung dade werden. Mach' ein paar Besuche, damit Du die Gegenbesuche winso netter findest. Lass Dich in dem Getriebe hier umherstoßen, damit die Einsamkeit Dir wieder Freude zu acht!"

<sup>88</sup> Dazu s. die Einleitung zu Kap. 2.

erklärte Luttius Praesens selbst sein Verhalten vielmehr damit, dass er und seine Enefrau ir Lucanie bw. Kampanien beheimatet seien, was als Hinwels auf die Geschlifte eines Senators auf den beimatlichen Gütern Verpflichtungen gegenüber Heimal gemeinde interpretiert werden könnte.<sup>89</sup> Es ist Plinius, der spekuliert, dass es Bruttius Praesens bei seinen langen Lai daufenthalten vor allem da zini gehe, ein Leven fiei von sozialen Veroflichtungen Zwängen und genießen. Dal ei dient diese Benauptung Plinius allerdings deza, das Verhalten des Freundes scherzhaft als unpassend zu charakterisieren und ihn so zur Rückkehr nach Rom zu lewegen. Inso ern

verdeutlicht der Brief ferner vor allem. dass auch im Prinzipat die dauerhafte Abstinenz vom politischen Geschehen meht gutgeheißen wurde:90 Auch in der Kaiserzeit sollten römische Senatoren nach dignitas und honor streben, was die Tainahne am traditionellen cursus benorum sowie das Bemühen um und die Pflage v ən ,Freundschaften', amiciatae d'e im römischen Verständnis traditioned stark politisch konnotiert wair, 91 ertorderte. Und dies erwartet Plinius auch von Bruttius Praesens, den er scherzuaft tadelt. weil iener Verhalter sar forderungen, die an einen römischen Senator gerichtet wurden, schemoar rient mehr Folge leisten will.

Stelle (s. z. B. Plin. epist. 3,19; 4,1; 4,6; 4,13). Siehe auch Kriechnau 2006, mit Sinf Falstruen zu den Tätigkeiten senatorischer Familien des 1./2. Jhd.s n. Chr. in inrer patria, sowie Quass 1982.

<sup>90</sup> Zu dieser Interpretation des Plinius-Briefes s.a. Rebenich 2005, 187

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> S. dazu etwa Gotter 1996b, mit ausführlichen Literat<sup>\*</sup> Annweiser & pezie A zum Verständnis von *amicitia* beim jüngeren Plinius s. Castagna 2003.

Noch End. des ersten und zu Beginn des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts, so verdeutlichen nicht nur die Briefe des jüi geren Plinius, war ein dauerhafter Rückzig ins otium also allenfans im Alter und nach einer angemessenen politischen Laufbahr sow; bei schwerer Krankheit Sann gesellschaftlich akzept ert.92 allerdings konnte er sogar als ainem. Mann von Verdiensten und großer Ehre' getührendes Verhalten gelten. So äußert sich Phnius folgendermaßen in einem seiner Briefe zum Verhältnis von politischer Beiätigung, Alter und otium, nachdem er das offain des chemaligen Konsuln Vestricius Spurinna geschildert

h; t, der zum Zeitpunkt der Abfassung des Briefes 78 Jahre alt war:

nanc ego vitam voto et cogitatione praesumo, ingressurus avidissime, ut primum ratio aetatis receptui canere permiserit. interim mille 1:30ribus conteror, quorum mihi et sclacium et exemplum est idem Srzinna nam ille quoque, quoad henestum fuit, obiit officia, gessit mazistrotizs. provincias rexit multoque labore hoc otium meruit. igitur eundem mihi cursum, eundem termin'ım statuo idque iam nunc apud te subsigno, ut, si me longius evehi videris, in ius voces ad hanc

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Dazu sei exemplarisch nur auf die folgenden Nachrichten hingewiesch, welche die Quellen zu diesem Thema überliefern: Tacitus berichtet ein Pluder des einnussreichet Vertrauten Nerol, des Philosophen Seneca, habe aus falschem Ehrgeiz here is kein Interesse an einer senatorischen Karriere gehabt, sondern sei lieber im Ritterstand verblieben, wo er leichter Reichtumer und eine Machtronium an uhaufen hoffte. Von einem Großvater des Kaisers Galba berüntet Sueton, er sei in zursus honorum nicht i ber die Praetur hinausgekommen und als Verfasser eines Geschichtswerkes berühmter gewesch als für can algnitas; der Bruder Galbas wiederum habe Rom verlassen, nachden, er sein Vermögen durch gebracht haue, und sich schließlich das Leben genommen, angeblich weil Kaiser Ciaudius ihm nicht gestatte, sich so früh auf ein Prokonsulat zu bewerben, wie er gekonnt hatte (Stat. Galba 2f.). Licinius Macianus, dei sich im Vierkaiserjahr als Unterstützer Vespasians profilierte, bede als junger Mann ambitionie te Frei ndichaften gepflegt, sich dann jedoch nach Asien zurückgezogen, weil er sich den Unmut des Claudiu zugezogen habe bzw. sein Geld aufgebraucht gewesen sei (Tac. hist. 1,10). Von Katser Vespasian berichtet Vaccon. dass der spätere Kaiser nach Anlegen der Männertoga den Schatorenrang lange abgelehnt habe, obgiech sein bioder sich bereits beworben hatte; erst die Mutter habe ihn dazu bewegt, indem sie ihn immer wie er als Wegbereiter seines Bruders bezeichnete (Suet. Vesp 2,2). Flavia. Cleviens (PIR2 F 240), ein Cousin Domitians, soll träge gewesen sein und keinerlei Interes an den "amtera gezeigt haben.

epistr<sup>1</sup>an mean, et quiescere iuheas, cum inerviae crin, en effugero. <sup>93</sup>

Dech auch on den Kaisern wurde Anvesenheit o er Stadt Kontaktpflege mit der Senatsalistellatie sowie Interesse an den traditionellen Former des **Politisierens** in republikanischen Institutionen er vertet. An den ,guten' Kaisern wird dieses Engagement gelobt w ie 1101 Geselligkeit unkomplizierte und Eurerbietung im Umgang mit den Senatoren, Eigenschaften, die einen *civilis princeps* auszeichneten.<sup>94</sup>

Tingegen konnte das Gegenteil von angemessener Präsenz – etwa längere Phasen der Absenz oder der Wunsch nach Einsamkeit, Verweigerung die Kantaktes mit der Senatsaristokratie – im Ralmen der Tyrannentopik kritisiert werden. So war die permanente Abwesenheit des Kaisers Tiberius, der sich 25 n. Chr. in die Villa Iovis auf Capri

Plin. epist. 3,1,11f.: "Solch ein Leben wünsche ich mir zenon jetzt in Gedanker und werde es begierig antreten, sobald mein Alter zum Rückzug zu blasen erlaubt. Vorerst nutze ich reien in ausenderlei Mühen ab, wobei mir Spurinna Trost und Leitbild ist; denn auch er nat, solange es die Ehre erforde te, Dienste geleistet, Ämter bekleidet, Provinzen verwaltet und durch Mühe und Arbeit sich diest Maße verdient. Darum nehme ich mir dieselbe Laufbahn vor, set e mir das gleiche zum Ziel und gede Dir patra schon Brief und Siegel darauf, damit Du mich, falls Du siehet, dass ich über die Strenge schlage aufgrund dieses Schreibens zur Verantwortung ziehst und mir auszuruhen gebietest wenn man mir nicht mahr den Vorwurf der Trägheit machen kann." Ebenso: Plin. epist. 4,23; 6 10,1; 7,25.2 Siehe such Mart. 1,49; 4,25.

<sup>94</sup> S. Kap. 3.2 am Beispiel von Plinius' Panegyrikus auf Trajan.

zurückgezogen hat'e, bezeichnenderweise cin Skandai: Man warf ihm vo.; den Angeleger heten der pul'ica gleichgültig zegenüberzustenen seine selt stg :wählte Isolation wurde zum Ausdruck seiher angehionen Grausam<sup>1</sup>.e1t und Unberechenbarkeit stilisiert, die er abseits der Stadt Rom ungehindert habe ausleben wollen 95 im Fall der Kaiser Caligula und Nero fühlen die antiken Autoren deren angebliche Pläne, die Hau tst. dt ozw. den Sitz der Regierung zu verleger, als Belege ihres angeblichen V ahreinns oder ihrer Torheit Dem Caliguia unterstellt Kaiserbiograph Sueton schließlich sogar einen angeblich völlig unmotivierten Wutausbruch, info gedessen er man kom gekommen sei, eine zeinige Rede im Senat gehalten und in Auschluss daran den Senatoren den Uingang mit inm

untersagt habe: Für den Senat, so soll Gaius ausgerufen haben, wolle er in Zukunft weder Kaiser noch Bürger sein, nur t'ir die Ritter und das Volk kehre er nach Rom zurück.<sup>97</sup> Von Domitian wird berichtet, er habe sich insbesondere in der Amangs. eit seiner Herrschaft täglich mchrere Stunden Zeit zum Alleinsein genommen dabei jedoch nichts anderes getan als Fliegen zu fangen; ferner habe häufig und aufwändig veranstaltet, die jedoch stets mit dem Sonnenuntergang geendet hätten, da er bis zur Schlafenszeit immer allein spazieren gehen wellte. 98 Auch der jüngere Plinius narsone Kritik an **Domitians** angeoiichem Ledürfnis nach Einsamkeit urd will dahiner die Grausamkeit und Unberechenbarkeit des "Monsters" sehen.

<sup>95</sup> S. Suet. Tib. 41,1. Ausführlich zu Tiberius Rückzug nach Capri c. Kap. 4.3

Nero soll auch erwogen haben, dem Kaisertum zu entergen und die Stadt zu verlassen, um in Alexandria als Kitharöde zu leben, was Sueton der Gipfol der Torheit zu sein scheint (s. Kap. 4.1.2). Über Caligula berichtet Sueton, jener habe geplant, den Sitz der Rogierung nach Allum zu verlegen, das er allen anderen Erholungsorten vorgezogen habe (Suet. Cal. 8.5).

<sup>97</sup> Suet. Cal. 48-49.

<sup>98</sup> Suet. Dom. 3;20-21

Plin. paneg. 48,3; 5: nec salutationes two ruga et vocatas sequitur: remorarcar, resistimul ut in communi domo, quam nuper illa immanissima belut piurimo terrore manierat, cum velut quodam coec inclusa nunc propinquorum sanguinem lamberet, nunc se ad clarissimorum civit in strages caerloque proferet. [...] non adire quisquam, non adloqui audebat tenebra semper secrotumque captantem i ec vocaquam ex solitudine sua prodeuntem, nisi ut solitudinem faceret. ("Woun dann deine salutaciones vorüber sind, ergreift man nicht eilends die Flucht, keine gähnende Leere bleibt rufück, wir verweilen noch, bleiber treicinan der stehen, ganz als gehöre das Haus uns allen. Und eben aus diesem Haus hat e vor kurzem noch ienes abscheuliche Ungeheuer [Domitian; Anm. A. H.] eine Festung des Schreckons gemacht, als er wie in einer Höhle eingeschlossen bald das Blut seiner Verwandten lenkte, bald losbrach, um den edelsten Eurgern Tourund Verderben zu bringen. [...] Niemand wagte, zu ihm hinzugehen, ihn anzurprechen. Stats zog es ihm in dunkle Abgeschiedenheit, und wenn er je aus seiner Einsambo, losbrach, dann nur, um anderswo Einsamkeit zu schaffen."). Siehe auch Kap. 3.2.

