## بدعة إعادة فهم النص

محمد صالح المنجد

ساهم في إعداده الفريق العلمي بمجموعة زاد

قدم له فضيلة الشيخ الدكتور/ صالح بن فوزان الفوزان ح مجموعة زاد للنشر ١٤٣١ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

المنجد، محمد صالح

بدعة إعادة فهم النص/محمد صالح المنجد - جدة ١٤٣١هـ المدعة إعادة فهم النص/محمد صالح المنجد - جدة ١٤٣١هـ المدعة إعادة ١٤٣١هـ

ردمك : ۹۷۸-۲۰۳-۸۰ ۴۷-۳۰-۹۷۸

١ - المقاصد الشرعية أ.العنوان

ديوي: ۲۰۱ /۱۹۳۲

جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولى 12۳۱ هـ - ١٠١٠ م



الخبر - هـ: ٨٦٥٥٣٥٥

جدة - هـ: ۲۹۲۹۲۴۲

ص.ب: ۱۲٦۳۷۱ جدة: ۲۱۳۵۲

www.zadgroup.net



## بدعة إعادة فهم النص



## المالم العمالهم

الحمدلد رب العالمه ولصلاة ولسام على نبينا محمدوعل له وأصماره ومسرسك بسلم وما رعلى ملحم وتحب منابح العنا لسرمه لمهال والمنا فعيه. ولعد: فقرقراً تا للثني محمد به جهالح المنجدكتا با ميما مفيدا محماج ليه كلطالب علم وهوكمًا ب: العرفية الحادة فه النفى) فوجهة - والممدلاركتاما مفيدا نا فعا تحيا جاليه غ هذا الوقية الذي تظمة فيه الروسهنية وتفاول فيه تلامندا لغرب والباطنية على أحكام التربعة لهرمعانها والمعتداليا بأراء أهوالضلال - فالحدلم الزي معل للحديث لل وقعة ناجرا وللباطل واجهنا وقامعا- و إردهنا الكنا ملحمد قدم وفراغا كسرا أحدث لولاء اللصوص الزمه محاولوس لعبك حزرا لتربعة والعلل مدتها مدحماتها ورجالها الرسيون أن بطفتوا توراله بأفواهم ويأ بحالم إلاأمهم نوره ولوكره الكافرون) محرى المالين ممرا فيرافر أو مل ماكت وميد ودلل وعلاجي ميدعوارهم وهيله أسفارهم مجعله البرمه أنضا ردسه وحماة كرويية وزاده علمارعملا وصلى لع مر المعلم بنيا محدواً له وحمده

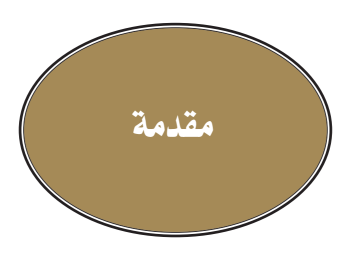
> معالج مدوزا مرافعزا مد عضوه منه کیار العلماء معرف کیار العلماء

## مقدمة فضيلة الشيخ الدكتور/ صالح بن فوزان الفوزان

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم وسار على منهجهم وتجنب منهج الضالين من الجهال والمنافقين، وبعد:

فقد قرأت للشيخ: محمد صالح المنجد كتابا قيما مفيدا النص) فوجدته والحمد لله كتابا مفيدا نافعا نحتاج إليه في النص) فوجدته والحمد لله كتابا مفيدا نافعا نحتاج إليه في هذا الوقت الذي تكلمت فيه الرويبضة، وتطاول فيه تلاميذ المغرب والباطنية على أحكام الشريعة؛ لهدم مبانيها واستبدالها بآراء أهل الضلال - فالحمد لله الذي جعل للحق في كل وقت ناصرا وللباطل داحضا وقامعا - وإن هذا الكتاب بحق قد سد فراغا كبيرا أحدثه هؤلاء اللصوص الذين يحاولون هتك حرز الشريعة والتقليل من شأن حمام اورجالها ويريدون أن يُرم وري ألك في وريا في ألك المناب وين ودلل وعلى الخزاء على ماكتب وين ودلل وعلى، حتى بين عوارهم وهتك أستارهم، فجعله الله من أنصار دينه وحماة شريعته، وزاده على وعملا، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

كتبه صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلماء ١٤٢٩/٢/ ١٤٢٩هـ



, مقدمة

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على على الدين كله ولوكره المشركون، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد:

فمن أسباب حفظ الله لدينه أن يقيض له على مر العصور من يذب عنه، ويرد مطاعن الأعداء وافترآتهم؛ ليبقى دين الله تعالى نقيا من كل شائبة، غضا طريا لأصحاب الفطر السوية.

مقدمة مقدمة

ولما تطاول بعض الكُتّاب في هذا العصر على مسلمات ديننا، عقدت العزم على إلقاء محاضرة بعنوان (بدعة إعادة فهم النص) لكشف عوارهم، وهتك أستارهم؛ إعذارا وإنذارا، وقد يسر الله لي إلقاءها في بعض مدن المملكة العربية السعودية، وشاركني في إعدادها الفريق العلمي في مجموعة زاد، وها هو اليوم يسعى لإخراجها على هيئة مادة منشورة. ومما يجدر الإشارة إليه أنني استفدت من كتابين تخصصا في الرد على هذا الفكر المنحرف ألا وهما:

كتاب (العلمانيون والقرآن الكريم) للدكتور/أحمد إدريس الطعان(١).

وكتاب (التيار العلم اني الحديث وموقفه من تفسير القرآن الكريم) لمنى محمد الشافعي (٢).

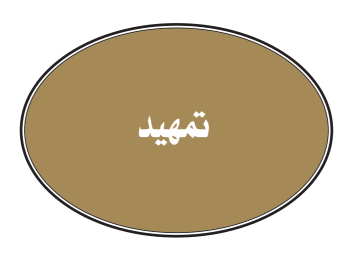
والله نسأل أن يحفظ دينه وكتابه وسنة نبيه، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





<sup>(</sup>١) رسالة دكتوراه - جامعة القاهرة -

<sup>(</sup>٢) رسالة ماجستير في التفسير -جامعة الأزهر-.



١١

إن معركة تحريف معنى النص وتأويله على غير وجهه، معركة قديمة، بدأت منذ عصر الصحابة رضوان الله عليهم عندما بزغ قرن الخوارج الذين أرادوا تفسير النصوص الشرعية وفهمها فهاً مغايراً لفهم أصحاب النبي

فخرجوا بمقولات عجيبة وآراء شاذة غريبة مخالفة لما كان عليه النبي على وأصحابه رضي الله عنهم، فكفروا المسلمين بالذنب والمعصية، وخرجوا عن جماعتهم، فقاتلهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على هذا الفهم المحرّف الجديد، والتأويل المبتدع لكتاب الله.

ولذلك قال لهم ابن عباس رضى الله عنهما عندما ناظرهم: (أتيتكم من عند أصحاب النبي على المهاجرين والأنصار، ومن عند ابن عم النبي ﷺ وصهره، وعليهم نزل القرآن، وهم أعلم بتأويله منكم، وليس فيكم منهم أحد)(١).

وقد أخبرنا النبي عليه عن هذه المعركة التي ستقوم بين المحرفين للنصوص عن معانيها، وبين أصحابه والتابعين لهم بإحسان المتمسكين بفهمها على المراد الذي أنزله الله تعالى.

فعن أبي سعيد الخدري ﷺ قال: كنا جلوسا ننتظر رسول الله عليه فخرج علينا من بعض بيوت نسائه، فقمنا معه، فانقطعت نعله، فتخلف عليها على الله يخصفها.

فمضى رسول الله عليه ومضينا معه، ثم قام ينتظره وقمنا معه، فقال: «إِنَّ مِنْكُمْ مَنْ يُقَاتِلُ عَلَى تَأْوِيل هَذَا الْقُرْآنِ، كَمَا قَاتَلْتُ عَلَى تَنْزِيلِهِ».

فاستشر فنا، وفينا أبو بكر وعمر رضي الله عنهما، فقال: «لاً، وَلَكِنَّهُ خَاصِفُ النَّعْل».

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في الكبرى (٨٥٧٥) وحسنه الوادعي في صحيح المسند (۱۱۷).

۱۶

قال فجئنا نبشره، وكأنه قد سمعه (١).

فقد أخبر النبي على عن مجاهدين من أمته يقاتلون على تفسير وفهم القرآن والسنة؛ ليردوا الناس إلى الفهم الحق لها، كما قاتل في بداية الإسلام على إثبات نزول القرآن، وأنه من عند الله.

فالمعركة مع أهل التحريف والتأويل الباطل مستمرة لم تتوقف على مر العصور والأيام، وفي كل زمان لها دعاتُها وأربائها.

وفي وقتنا الحاضر يرفع راية التحريف فئامٌ من الكتّاب والمفكرين تحت شعارات مختلفة يجمعها المطالبة بتحريف دين الله، وإعادة فهم الإسلام ليتوافق مع الواقع.

فمرةً يرفعون شعار: «تجديد الفكر الإسلامي». ومرةً يدعون لـ: «تجديد الخطاب الديني».

واليوم تراهم يدعون إلى «تعدد القراءات»، ويطالبون بـ «إعادة قراءة النص الشرعي»؛ ليخرجوا لنا بـ «قراءة جديدة للإسلام» تتواكب مع تطورات الحياة ومتغيرات العصر، زعموا.

...

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده (١١٢٧٦)، والنسائي في السنن الكبرى (١٥٤٨)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٩/ ١٣٦): «رجاله رجال الصحيح، غير فطر بن خليفة، وهو ثقة»، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٤٨٧).

تمهید ۱۵

لقد أدرك أعداء هذا الدين أن الله تكفل بحفظ نصوص الوحيين؛ فهي تتلى على مسامع الأمة صباح مساء، ولذلك لم يكن لهم من مَدخل يدخلون منه إلّا تحريف معاني ودلالات النصوص الشرعية.

وذلك سيراً على منهج اليهود الذين قال الله فيهم: ﴿ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ ومِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمّ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].

(ولما كان النبي على قد أخبر أن هذه الأمة تتبع سَنَنَ من قبلها حذو القُذَةِ بالقُذَةِ ...وجب أن يكون فيهم من يُحرِّفُ الكَلِمَ عن مواضعه، فيغيِّرُ معنى الكتاب والسنة فيها أخبر الله به، أو أمر به...)(١).

فها هي معركة تحريف معنى النص الشرعي وتأويله قائمةٌ في هذا الزمن تصديقاً لما أخبر به على الله النامن المائمة ا

ولا يزال الصادقون المخلصون من هذه الأمة يصدون أولئك المحرفين، ويردون عليهم قراءاتهم المحرَّفة؛ لتحقيق موعود الله جل وعلا في حفظ الوحي « لفظاً ومعنىً»، والعاقبة للمتقين.



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۵ / ۱۳۰).



إنَّ من أعظم نعم الله تعالى على عباده المؤمنين أنه لم يعل أمر الطريق الموصل إليه ملتبساً عليهم، بل بَيَّنَهُ سبحانه وتعالى أكمل بيان وأوضحه: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِمُ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ عَايَتِهِ وَيُزُكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

وفرض الله سبحانه وتعالى على كل مسلم في كلِّ يوم وليلة أن يدعوه مرارا ليهديه الصراط المستقيم، الذي وصفه بقوله: ﴿ مِرْطَ الدِّنِينَ أَنَعُمَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧]، وهم: ﴿ الَّذِينَ أَنَعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيْيِّيْنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ ﴾ أَنَعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيْيِّيْنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ ﴾ [النساء: ٦٩]، وأوَّل من يدخل في هذا بعد الأنبياء: الصحابة ومن تابعهم على فهمهم للكتاب والسنة.

ولذلك أمر النبي على بالتمسك بمنهجهم والسير على طريقهم، فعن العرباض بن سارية شه قال: وعظنا رسول الله يوما بعد صلاة الغداة موعظة بليغة، ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب.

فقال رجل: إن هذه موعظة مودع، فهاذا تعهد إلينا يا رسول الله؟

قال: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأْمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبَشِيُّ، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى اخْتِلافاً كَثيراً، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وسُنَّة الخُلَفاءِ الرَّاشِدِينَ المَّهْدِينِّنَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّواجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُعْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّاكُمْ وَمُعْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّا كُمْ وَمُعْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ»(۱).

ومن لطائف الفوائد في هذا الحديث: أن رسول الله يعد أن ذكر سنته وسنة الخلفاء الراشدين المهديين قال: «عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ» ولم يقل: (عَضُّوا عليهما) للدلالة على أن سنته وسنة الخلفاء الراشدين منهج واحد وطريق واحد، فلا يكون الأخذ بسنته على الوجه المطلوب إلا بالتمسك بها جاء به من القرآن والسنة بفهم صحابته رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۲۰۰) وأبو داود (۳۹۹۱) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٤٣١٤).

فالقرآن الكريم والسنة الصحيحة هما المصدر الأساس للأحكام الشرعية، فلا مصدر للأحكام الشرعية ولا أساس لها إلا الوحي.

وهو نوعان: القرآن والسنة.

فأما القرآن فهو: كلام الله في كتابه العزيز، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، محفوظ من الخطأ والزلل، والزيادة والنقص، تنزيل من حكيم حميد.

وهو حبل الله المتين، وصراطه المستقيم، أنزله على رسوله هداية للعالمين: ﴿كِتَابُ أَنزَلْنَكُ إِلَيْكَ لِلُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْخَصِيدِ ﴾[براهيم: ١].

وجعله حَكَماً بِين الناس: ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اَخْتَلَفُواْ فِيدً وَمَا اَخْتَلَفَ فِيدِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَتُهُمُ الْبُيِنَاتُ بَغْيَا بَيْنَهُمُ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا اَخْتَلَفُواْ فِيدِ مِنَ اَلْحَقِّ بِإِذْنِدِ عَ ﴿ [البقرة: ٢١٣].

﴿ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ اللَّهِ ٱلْكِنْبَ مُفَصَّلًا ﴾ [الأنعام:١١٤] أي: موضَّحا فيه الحلال والحرام، والأحكام الشرعية، وأصول الدين وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانه، ولا برهان أجلى من برهانه، ولا أحسن

منه حُكْماً ولا أقوم قيلاً(١).

وأما السنة فهي: قول رسول الله ، ويشمل ذلك فعله وإقراره، فكلها وحي يلزم ويُتَّبَع، قال تعالى: ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ أَنَ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ آلَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ مِا خَلُ وَمَا عَوَىٰ اللهُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ آلَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ مِا النجم:٢-٤].

فهو ﷺ راشد غير ضال، مهتد غير غاو، لا يقول إلا صدقاً، ولا يفعل إلا حقاً، ولا يقرر إلا عدلاً.

وسنته هي الحكمة التي أنزلها الله عليه: ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَ مَّتَ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ أَن يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّوكَ فِي شَيْءٍ وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِئنَبَ وَالْمِحْمَةُ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَاكَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ الْكِئنَبَ وَالْمِحَمَةُ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَاكَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ النساء: ١١٣].

وإنها أنزل الله هذه الحكمة تبياناً للقرآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ يَنْفَكُرُونَ ﴾[النحل: ٤٤].

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (۲۷۰).

<sup>(</sup>٢) الرسالة (٧٨).

وقد قام النبي على القرآن وبيانه على أحسن وجه.

فالقرآن الكريم كلامه سبحانه وتعالى، والسنة النبوية بيانُه ووحيه إلى رسوله على.

وعلى هذا النهج سارت الأمة طيلة القرون الثلاثة الفاضلة، وهي تقدم النص بنوعيه وتقدِّسه، وتعمل بهديه ولا تعدل عنه، وتسلم له تسليهاً تاماً.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجة (١٢)، وصححه الألباني (٢٦٥٧).

والتسليم للنصوص الشرعية بالرضا والقبول من أصول الإسلام، وأساسيات هذا الدين التي لا يقوم ولا يتم إلا بها.

فالإسلام هو: الاستسلام لله والانقياد له ظاهراً وباطناً، وهو الخضوع له والعبودية له(١)،قال أهل اللغة: أسلم الرجل، إذا استسلم (٢).

فالتسليم هو: خضوع القلب، وانقياده لما جاء عن الله ورسوله عَلَيْهُ.

والاستسلام للنصوص من أجلِّ مقامات الإيمان... وهو محض الصديقية التي هي بعد درجة النبوة، وأكمل الناس تسلياً أكملهم صديقية (٣).

ولا أحد أحسنُ ديناً، ولا أصوبُ طريقًا، ولا أهدى سبيلاً ممن أسلم وجهه لله تعالى فانقاد له بالطاعة التامة: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ ﴾ [النساء: ١٢٥].

فهذه حال المؤمن: (كمالُ التسليم والانقياد لأمره،

<sup>(</sup>١) وفي المقابل يقول محمد أركون: (اعتادوا على ترجمة كلمة إسلام إلى الفرنسية بمعنى: الخضوع، أي الخضوع لله، أو حتى الاستسلام، ولكن هذا المعنى الأخير ليس صحيحا أبدا فالمؤمن ليس مستسلم أمام الله، وإنها هو يشعر بلهفة الحب نحو الله، وبحركة الانتهاء إلى ما يقترحه عليه الله....). الفكر الإسلامي نقد واجتهاد (٥٣). وقصده إزالة معنى الإلزام من كلمة الإسلام. (٢) مجموع الفتاوي (٧/ ٢٦٣، ٣٦٢) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (٢ / ١٤٨).

وتلقي خبره بالقبول والتصديق دون أن يحمله معارضة خيال باطل يسميه معقولاً، أو يحمله شبهةً، أو شكًا، أو يُقدِّم عليه آراء الرجال وزبالات أذهانهم)(١).

قال الزهري رحمه الله: (من الله الرسالة، وعلى الرسول الله البلاغ، وعلى التسليم) (٢)، (ولا تثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التسليم والاستسلام) (٣).

فالوحي الإلهي: (لا سبيل إلى مقابلته إلا بالسمع والطاعة، والإذعان والقبول، وليس لنا بعده الخِيرَة، وكل الخيرَة في التسليم له والقول به، ولو خالفه مَنْ بَيْنَ المشرق والمغرب)(٤).

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَهَرٌ أَمْرُ اللَّهَ مَنْ أَمْرِهِمْ ۗ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَهَدً ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

فلا ينبغي ولا يليق ممن اتصف بالإيهان، إلا الإسراع في مرضاة الله ورسوله، والهرب من سخط الله ورسوله، وامتثال أمرهما، واجتناب نهيها.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢/ ٣٨٧).

 <sup>(</sup>٢) رواه آلبخاري معلقاً بصيغة الجزم (٦/ ٢٧٣٧)، ووصله الخطيب في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (٢ / ١١١)، ينظر: تغليق التعليق(٥/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) العقيدة الطحاوية (٢٠١).

<sup>(</sup>٤) الروح لابن القيم (١٣٦).

و لا يليق بمؤمن و لا مؤمنة ﴿إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَ أَمُرًا ﴾ من الأمور، وألزما به ﴿أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلَّذِيرَةُ ﴾أي: الخيار، هل يفعلونه أو لا؟

بل يعلم المؤمن والمؤمنة، أنّ الرسول على أولى به من نفسه، فلا يجعل بعض أهواء نفسه حجابًا بينه وبين أمر الله ورسوله.

وقد أقسم تعالى بذاته المقدسة أنه لا يثبت لأحد إيهان، ولا يكون من أهله حتى يُحكِّم رسول الله على في جميع الأمور: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْت وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

فلا يصح إيهان أحد حتى يُحكِّم النصوص في جميع أموره، وينقاد لها في الظاهر والباطن، ويسلم تسليمًا كليًا من غير ممانعة، ولا مدافعة، ولا منازعة (١).

قال الشوكاني رحمه الله: (وفي هذا الوعيد الشديد ما تقشعر له الجلود، وترجُف له الأفئدة، فإنَّه أوّلاً أقسم سبحانه بنفسه مؤكداً لهذا القسم بحرف النفي بأنهم لا يؤمنون، فنفى عنهم الإيهان حتى يحصل لهم تحكيم رسول الله على.

ثم لم يكتف سبحانه بذلك حتى قال: ﴿ثُمَّ لَا يَجِــدُوا

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر(۲/ ۳٤۹).

فِي آنفُسِهِم حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ ﴾ فضم إلى التحكيم أمراً آخر، وهو عدم وجود حرج في صدورهم، فلا يكون مجرد التحكيم والإذعان كافياً حتى يكون من صميم القلب، عن رضاً واطمئنان، وانشراح قلب، وطيب نفس.

ثم لم يكتف بهذا كله، بل ضمّ إليه قوله: ﴿وَيُسَلِّمُوا ﴾ أي: يذعنوا، وينقادوا ظاهراً وباطناً.

ثم لم يكتف بذلك، بل ضم إليه المصدر المؤكَّد، فقال: ﴿ سَلِيمًا ﴾.

فلا يثبت الإيمان لعبد حتى يقع منه هذا التحكيم، ولا يجد الحرج في صدره بها قُضي عليه، ويسلِّم لحكم الله وشرعه، تسليماً لا يخالطه رد» ولا تشوبه مخالفة)(١).

والتسليم بما دلت عليه النصوص هو الفرقان بين أهل الحق وأهل الباطل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (جماع الفرقان بين الحق والباطل، والهدى والضلال، والرشاد والغي، وطريق السعادة والنجاة، وطريق الشقاوة والهلاك: أن يجعل ما بعث الله به رسله وأنزل به كتبه هو الحق الذي يجب اتباعه.

وبه يحصل الفرقان والهدى، والعلم والإيهان، فيصدِّقُ بأنه حقٌ وصدقٌ، وما سواه من كلام سائر الناس يُعرَض

<sup>(</sup>١) فتح القدير (١/ ٤٨٤).

عليه، فإن وافقه فهو حق، وإن خالفه فهو باطل)(١).

والتسليم لنصوص الكتاب والسنة هو مقتضى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله.

فإن الشهادة لله بالوحدانية الموجبة لإفراده بالعبودية مبناها على التسليم التام له في أمره ونهيه وخبره، وعدم المعارضة وإيراد الأسئلة ﴿لَا يُسْتَكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

ومقتضى الشهادة للنبي على بالرسالة تصديقه فيها أخبر، وطاعته فيها أمر، والانتهاء عما عنه نهى وزجر، وألا يُعبَد اللهُ إلا بها شرع.



 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۱۳۵).



لقد ضرب الصحابة رضي الله عنهم أروع الأمثلة في التسليم والإجلال للنصوص الشرعية، وفي ذلك نهاذج كثيرة تربو عن الحصر، ومنها:

لما نزل تحريم الخمر، وقرأ عليهم النبي على الآيات في ذلك، وبلغ قوله تعالى: ﴿ فَهَلَ أَنَّكُم مُنَّهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١]، قال عمر ﴿: (انْتَهَيْنَا انْتَهَيْنَا)(١).

ثم نادى المنادي في المدينة: ألا إنَّ الخمر قد حُرمت.

فسارع الناس إلى جرار الخمر في بيوتهم فكسروها، حتى جرت في سكك المدينة (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱/ ۵۳) وأبوداود(۳۲۷۰)والترمذي(۳۰٤۹) قال ابن حجر في الفتح: وصححه علي ابن المديني والترمذي(۸/ ۲۷۹). (۲) رواه البخاري (۲۲۶).

قال أنس الله قل (فها راجعوها، ولا سألوا عنها بعد خبر الرجل)(١).

ولما نزلت آية الحجاب: ﴿وَلِيضَرِينَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ [النور:٣١] شققن نساء الأنصار والمهاجرات مروطهن (٢) فاختمرن بها(٣).

ولما أُخبرَ الصحابة رضي الله عنهم بتحول القبلة نحو الكعبة، (وكانت وجوههم إلى الشام، استداروا إلى الكعبة) (3) مباشرة وهم في الصلاة.

وعندما رأى خاتم الذهب في يدرجل أخذه منه وألقاه، ولما ذهب النبي على قيل له: خذ خاتمك انتفع به. قال: ( لا والله، لا آخذه أبداً، وقد طرحه رسول الله على)(١).

ولما حلف أبو بكر أن لا ينفق على مِسْطَح بن أثاثة الكلامه في ابنته عائشة رضي الله عنها في حادثة الإفك، أنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا الله عَنها مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۸۰).

<sup>(</sup>٢) المرط: كساء من صوف، لسان العرب (٧/ ٣٩٩) مادة: مرط.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٢)، وينظر: فتح الباري (٨/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٤) رُواه الْبخاري (٤٠٣) ومسلم (٢٦٥). (٥) رواه أحمد(٣/ ٢٠) وصححه الألباني في الإرواء (١/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٥) رواه الممار (٢٠٩٠) وصححه الالبابي في الإرواء (٢١٤). (٦) رواه مسلم (٢٠٩٠)، وقال النووي: (فيه المبالغة في امتثال أمر رسول الله ﷺ واجتناب نهيه وعدم الترخص فيه بالتأويلات الضعيفة). شرح صحيح مسلم (١٤/ ٦٥).

ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَكِكِينَ وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوَّاً اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ [النور:٢٢].

فقال أبو بكر الله لا أنزعها منه أبدا)(١).

ولما زوج معقل بن يسار الخته لرجل من الصحابة فطلقها، ثم ندم وجاء يخطبها، حلف أن لا يرجعها إليه، فأنزل الله: ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلا تَعَضُلُوهُنَ أَن فَلا يَعَضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزُوكَ عَهُمُ إِلَمْ عُرُوفِ اللهِ وَالبقرة: ٢٣٢]. فلما سمعها معقل في قال: سمعا لربي وطاعة، ثم دعاه فقال: أزوجك وأكرمك (٢).

ولما أمر النبي المغيرة أن ينظر إلى المرأة التي خطبها، تردد أهلها في الأمر وكرهوا ذلك، فسمعت ذلك المرأة وهي في خدرها، فقالت: (إن كان رسول الله المرأة وهي أمرك أن تنظر فانظر، وإلا فإني أنشدك)، أي: أسألك بالله أن لا تنظر إلى (٣).

ولما طلب النبي على من أهل بيت من الأنصار أن يزوجوا ابنتهم من جُلَيْبيب ، تردد أهلها في تزويجه، فقالت الفتاة: (أتريدون أن تردوا على رسول الله على أمره، إن كان قد رضيه لكم فأنكحوه)(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٧٥٠).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٨٢)، ينظر فتح الباري(٩/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب(٣/ ٤٢١) مادةً: نشد، روّاه ابن ماجه (١٨٦٦) وصححه الألباني في غاية المرام (١/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (شرُّ ١٣٦٠) وأبن حبان (٩/ ٣٦٥) وإسناده صحيح.

ولما كان عبد الله بن رواحة الله في المسجد سمع رسول الله في يقول وهو يخطب: اجلسوا، فجلس مكانه خارج المسجد حتى فرغ من خطبته، فبلغ ذلك النبي فقال: «زَادَكَ اللهُ حِرْصاً على طَوَاعِيَةِ اللهِ، وَطَوَاعِيةِ رَسُولِهِ» (۱).

وعن جابر رضي الله عنها قال: لما استوى رسول الله على يوم الجمعة على المنبر قال: « اجْلِسُوا »، فسمع ابن مسعود فجلس على باب المسجد فرآه النبي على فقال: « تَعَالَ يَا عَبْدَ الله بْنَ مَسْعُودِ »(٢).

وسعد بن عبادة الله بناه الله على قال: «خَيْرُ دُورِ الْأَنْصَارِ: بَنُو النَّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْأَنْصَارِ: بَنُو النَّه بَنُو النَّه بَنُو الْخَارِثِ دُورِ الْأَنْصَارِ خَيْرٌ». بن الْخَزْرَج، ثُمَّ بَنُو سَاعِدَة ، وَفِي كُلِّ دُورِ الْأَنْصَارِ خَيْرٌ». وجد في نفسه، وقال: خلفنا، فكنا آخر الأربع، أسرجوا لي حماري آتي رسول الله على .

فكلمه ابن أخيه سهل فقال: أتذهب لترد على رسول الله على أن تكون الله على أو ليس حسبك أن تكون رابع أربع ؟! فرجع، وقال: الله ورسوله أعلم، وأمر بحماره

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في دلائل النبوة بسند صحيح كها قال الحافظ ابن حجر في الإصابة (٤٤/٤)، ولكنه مرسل. (٢) رواه البيهقي (٣/ ٢٠٦)، والحاكم (١/ ٤٢٠) وصححه، ووافقه الذهبي.

فحل عنه <sup>(۱)</sup>.

ورافع بن خديج في يقول: (كنا نحاقل الأرض على عهد رسول الله في فنكريها بالثلث والربع والطعام المسمى، فجاءنا ذات يوم رجل من عمومتي، فقال: نهانا رسول الله عن أمر كان لنا نافعا(٣)، وطواعية الله ورسوله أنفع لنا(٤).

ولما أساء أحدهم القول مع عمر الله وهم أن يبطش به، ذكره أحدهم بقوله تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجُنْهِلِينَ ﴾[الأعراف: ١٩٩].

قال ابن عباس رضي الله عنهها: (والله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافاً عند كتاب الله)(٥).

وسكبت جاريةٌ لعلي بن الحسين -رحمه الله -عليه الماء ليتهيأ للصلاة، فسقط الإبريق من يدها على وجهه،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١١٥٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود(١٦٢)وصححه الألباني في الإرواء(١/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) الذي نهاهم عنه النبي على هو المزارعة التي لا يكون الربح فيها محددا بالنسبة وإنها بالتعيين كأن يقول: لك الجانب الشرقي من الأرض، ولي الجانب الغربي، فهذا لا يجوز؛ لأنه قد يسلم هذا ويهلك ذاك أو العكس.

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (۸۶۵۱).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢٤٢٤).

فشجه، فرفع رأسه إليها، فقالت: إن الله عز وجل يقول: ﴿وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

قال: قد كظمت غيظي.

قالت: ﴿ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ﴾ قال: قد عفوتُ عنك.

قالت: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ قال: اذهبي فأنت حرة (١).

وقد التزم سلف هذه الأمة هذا المنهج الذي كان عليه الصحابة، فكانت حالهم قائمة على التسليم للنصوص الشرعية وتلقيها بكامل الرِّضا.

(فكان من الأصول المتفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان أنه لا يقبل من أحد قط أن يعارض القرآن، لا برأيه، ولا ذوقه، ولا معقوله، ولا قياسه، ولا وَجْده)(٢).

بل كانوا يسارعون لتطبيق النص الشرعي من غير تردد ولا شك.

عن أبي المصبِّح المُقرائي قال: بينها نحن نسير بأرض الروم في طائفة عليها مالك بن عبدالله الخثعمي، إذ مر مالك بجابر بن عبدالله رضي الله عنهها وهو يقود بغلاً له.

<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق (۲۱ / ۳۸۷).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (١٣/ ٢٨).

فقال له مالك: أي أبا عبد الله، اركب فقد حملك الله.

فقال جابر الله على عن قومي، وأستغني عن قومي، وسمعت رسول الله على يقول: «مَن اغْبرَّتْ قَدْمَاهُ في سَبِيْلِ اللهِ حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى النَّارِ».

فسار حتى إذا كان حيث لم يسمعه الصوت نادى بأعلى صوته: يا أبا عبد الله! اركب فقد حملك الله.

فعرف جابر الذي يريد، فقال: أُصلح دابتي، وأستغني عن قومي، وسمعت رسول الله على يقول: «مَن اغْبرَّتْ قَدَمَاهُ فِي سَبِيْلِ اللهِ حَرَّمَهُ اللهُ عَلى النَّارِ».

فتواثب الناس عن دوابهم، فها رأيت يوماً أكثر ماشيا منه (۱).

ومن قال منهم قولاً يخالف النَّص الشرعي رجع عنه بمجرد أن يبلغه.

قال عبد الواحد بن زياد: لقيت زُفَر بن الهُذيل رحمه الله(٢)، فقلت له: صرتم حديثا في الناس وضُحْكَة.

قال: وما ذاك ؟

قلت: تقولون: «ادْرَؤوا الْخُدُودِ بِالشُّبْهَاتِ»، ثم جئتم

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان (٢٠٤٤)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب (٢/ ٢٥)

<sup>(</sup>٢) من أصحاب أبي حنيفة.

إلى أعظم الحدود، فقلتم: تقام بالشبهات.

قال: وما هو؟

قلت: قال رسول الله على: «لا يُقْتَلُ مُسْلِمٌ بِكَافِرٍ»(١) فقلتم: يقتل به - يعنى بالذمى-.

قال: فإني أشهدك الساعة أني قد رجعت عنه.

قال الذهبي رحمه الله: هكذا يكون العالم وقافاً مع النَّص (٢).

وحتى من قلَّ علمه من السلف كان إيهانه وتصديقه بالنص الشرعي عظيهاً.

قال أبو إسحاق الحبَّال رحمه الله: كنا يوما نقرأ على شيخ، فقر أنا قوله ﷺ: «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ قَتَّاتٌ »(٣).

وكان في الجماعة رجل يبيع القَت -وهو علف الدواب - فقام وبكي، وقال: أتوب إلى الله من بيع القت.

فقيل له: ليس هو الذي يبيع القت، لكنه النَّهام الذي ينقل الحديث من قوم إلى قوم.

فسكن بكاؤه، وطابت نفسه (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٠٤٧).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٨ / ٤٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٠٥٦)، ومسلم (١٠٥).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٨/ ٩٩٤).

قال ابن القيم رحمه الله: (وقد كان السلف يشتد عليهم معارضة النصوص بآراء الرجال، ولا يقرون ذلك)(١).

عن أبي قتادة قال: كنا عند عمران بن حصين هفي رهط منا، وفينا بشير بن كعب، فحدثنا عمران يومئذ قال: قال رسول الله عليه: «الْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ».

فقال بشير بن كعب: إنا لنجد في بعض الكتب أو الحكمة أن منه سكينة ووقارا لله، ومنه ضعف!

فغضب عمران حتى احمرتا عيناه، وقال: ألا أراني أحدثك عن رسول الله على وتُعارض فيه؟!(٢).

قال: فأعاد عمران الحديث، قال: فأعاد بشير، فغضب عمران.

فيا زلنا نقول فيه: إنه منايا أبا نُجيد، إنه لا بأس به (٣).

وعن أبي المخارق قال: ذكر عبادة بن الصامت ، أن النبي على نهى عن درهمين بدرهم.

فقال فلان: ما أرى بهذا بأسا يداً بيد.

فقال عبادة: أقول قال النبي ﷺ، وتقول لا أرى به

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة (٣/ ١٠٦٢).

<sup>(</sup>٢) تأتى بكلام في مقابلته وتعترض بها يخالفه.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٣٧)، قوله: (إنه لا بأس به) معناه ليس هو ممن يتهم بنفاق أو زندقة أو بدعة أو غيرها مما يخالف به أهل الاستقامة.

بأساً، والله لا يظلني وإياك سقف أبداً (١).

ولما ذكر ابن المبارك رحمه الله حديث: «لا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ... »(٢)، قال قائل: ما هذا؟ على معنى الإنكار.

فغضب ابن المبارك رحمه الله وقال: يمنعنا هؤلاء أن نحدث بحديث رسول الله على حديث تركناه! لا، بل نرويه كما سمعنا، ونُلزمُ الجهل أنفسنا (٣).

قال أبو معاوية محمد بن خازم: كنت أقرأ حديث الأعمش عن أبي صالح على أمير المؤمنين هارون الرشيد.

فكلم قلت: قال رسول الله، قال هارون: صلى الله على سيدي ومولاي.

حتى ذكرت حديث: «الْتَقَى آدَمُ وَمُوسَى... »(٤). فقال عم هارون الرشيد: أين التقيا يا أبا معاوية؟!

فغضب الرشيد من ذلك غضباً شديداً، وقال: أتعترض على الحديث، عليّ بالنّطع والسيف، فأُحضر ذلك.

فقام الناس إليه يشفعون فيه، فقال الرشيد: هذه زندقة، ثم أمر بسجنه، وأقسم أن لا يخرج حتى يخبره من ألقى إليه

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٤٧٥).

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة (١/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري(٤٧٣٦).

هذا.

فأقسم عمُّه بالأيهان المغلظة ما قال هذا له أحد، وإنها كانت هذه الكلمة بادرة مني، وأنا أستغفر الله وأتوب إليه منها، فأطلقه(١).

قال أبو إسماعيل الصابوني رحمه الله معلقاً على هذه القصة: (هكذا ينبغي للمرء أن يعظم أخبار رسول الله ويقابلها بالقبول والتسليم والتصديق، وينكر أشد الإنكار على من يسلك فيها غير هذا الطريق الذي سلكه هارون الرشيد رحمه الله مع من اعترض على الخبر الصحيح الذي سمعه بـ (كيف) على طريق الإنكار له والابتعاد عنه، ولم يتلقه بالقبول كما يجب أن يتلقى جميع ما يرد عن الرسول يتلقه بالقبول كما يجب أن يتلقى جميع ما يرد عن الرسول

ونظر سعيد بن المسيب رحمه الله إلى رجل صلى بعد النداء من صلاة الصبح فأكثر الصلاة، فحصبه ثم قال: إذا لم يكن أحدكم يعلم فليسأل، إنه لا صلاة بعد النداء إلا ركعتين، فانصرف، فقال: يا أبا محمد أتخشى أن يعذبني الله بكثرة الصلاة؟

قال: بل أخشى أن يعذبك الله بترك السنة (٣).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٩/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٢) عقيدة السلف وأصحاب الحديث (١١٧).

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه (١/ ٢١٤).

ومثله ما جاء عن الإمام مالك بن أنس رحمه الله، أن رجلاً جاءه فقال: من أين أحرم؟

قال: من حيث أحرم رسول الله عَلَيْلَةٍ.

قال: فإن زدت على ذلك.

قال: فلا تفعل فإني أخاف عليك الفتنة.

قال: وما في هذه من الفتنة، إنها هي أميال أزيدها.

قال: فإن الله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ اللهِ اللهِ تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ اللهِ وَرَسُولُهُمْ فَتَنَا أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَاكُ ٱلِيمُ ﴾ [النور: ٣٦] وأي فتنة أعظم من أن ترى أن اختيارك لنفسك خير من اختيار الله ورسوله (١٠).

ومن التسليم للنصوص الشرعية أن لا يتقدم الإنسان على الشرع برأيه، كما قال تعالى: ﴿يَثَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ مُّ وَالْقَوُا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾[الحجرات: ١].

فلا يتقدم بين يديه بأمر، ولا نهي، ولا إذن، ولا تصرف، حتى يأمر هو، وينهى، ويأذن .

وهذا باق إلى يوم القيامة لم يُنسَخ، فالتقدم بين يدي سنته بعد وفاته كالتقدم بين يديه في حياته، ولا فرق بينهما عند كل ذي عقل سليم.

<sup>(</sup>١) الباعث في إنكار البدع (٢٢).

قال أبو عبيدة رحمه الله: تقول العرب: لا تُقَدِّم بين يدي الإمام، وبين يدي الأب، أي: لا تعجلوا بالأمر والنهي دونه.

وقال غيره: لا تأمروا حتى يأمر، ولا تنهوا حتى ينهى. فإذا كان رفع الأصوات فوق صوته سبباً لحبوط الأعهال، فها الظن برفع الآراء ونتائج الأفكار على سنته وما جاء به)(١).

وهذه حال السلف (فالسنة أَجَلُّ في صدورهم من أن يقدموا عليها: رأيا فقهيا، أو بحثا جدليا، أو خيالا صوفيا، أو تناقضا كلاميا، أو قياسا فلسفيا، أو حكم سياسيا.

فمن قَدَّم عليها شيئاً من ذلك: فبابُ الصواب عليه مسدود، وهو عن طريق الرشاد مصدودٌ)(٢).

قال البخاري رحمه الله: سمعت الحميدي يقول: كنا عند الشافعي، فأتاه رجل فسأله عن مسألة.

فقال: قضى فيها رسول الله ﷺ كذا وكذا.

فقال رجل للشافعي: ما تقول أنت؟!.

فقال: سبحان الله! تراني في كنيسة! تراني في بيعة! ترى على وسطى زنارا؟! أقول لك: قضى رسول الله على، وأنت

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢ / ٣٨٩).

<sup>(</sup>Y) حادي الأرواح ( $\Lambda$ ).

تقول: ما تقول أنت؟!<sup>(١)</sup>.

وقال الربيع بن سليمان رحمه الله: سأل رجل الشافعي عن مسألة، فقال: يروى فيها كذا وكذا عن النبي عليه.

فقال له السائل: يا أبا عبد الله تقول به؟

فرأيت الشافعي أرعد وانتفض، فقال: (يا هذا، أي أرض تقلني، وأي سماء تظلني، إذا رويت عن النبي على حديثا فلم أقل به؟ نعم على السمع والبصر، نعم على السمع والبصر)(٢).

والتسليم عند السلف تسليم تام للوحي ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ [آل عمران: ٧]، فهم يسلِّمون بكل ما جاء عن الله تعالى وما صح عن رسوله ﷺ، فلا يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض كحال أهل الكتاب، ومن شابههم من أهل الأهواء.



<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق(۵۱/۲۸۷)، أحادیث في ذم الکلام وأهله(۲/۱۳).

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه (١/ ٢١٨)، حلية الأوليّاء (٩/ ٢٠١).



تلك نهاذج من حال السلف في السمع والطاعة، والتسليم والقبول، والخضوع والإذعان للوحي، فها هي ياترى حال خصومهم وخصوصا هؤلاء المتأخرين؟

الجواب: أنهم على مرتبتين:

الأولى: [الجاحدون] لنصوص الوحي من الكتاب والسنة، وهم ثلاثة أصناف؛ صنف رد النص الشرعي جملة وتفصيلاً، وصنف رد ما خالف عقولهم منها، وصنف رد ما عارض بعض العلوم والتجارب والعلم الحديث بزعمهم.

فإن أعجزهم ذلك شكَّكوا في صحة ما خالف أهواءهم منها. الثانية: المتسترون تحت ستار [تأويل الوحي] وتحريف معانيه لما يتخوفون من حمية الناس لدينهم.

والمرتبة الأولى تقوم على تكذيب [لفظ النص] من أساسه.

أما المرتبة الثانية - وهي الأخطر - فهي تكذيب [معنى النص] الذي هو مراد الله ورسوله منه.

وأصحاب هاتين المرتبتين في الحقيقة يستهدفون أصل الدين الذي هو [الانقياد والاستسلام لله ورسوله]، بالمقاومة والمعارضة.

فالجحدُ فيه عنادٌ وعدمُ انقياد لـ [لفظ النص].

والتأويل فيه عنادٌ وعدمُ انقياد لـ [معنى النص].

والانقياد والاستسلام هو أصل الدين كله، فحقيقته الانقياد التام للفظ نصا ومعنى.

ومن تأمل تاريخ البدع والانحرافات علم أن أكثر ضلال المنتسبين للإسلام لم يأت من جحد الوحي وإنها من تأويل معانيه على غير مراد الله ورسوله.

وهذه طريقة كثير من أهل الأهواء، كلما أعيتهم الحيل في رد النصوص، لجؤوا إلى التأويل، الذي حقيقته تحريفٌ وتلاعبُ بالنصوص.

وتحريف معاني النصوص مع إبقاء اللفظ على ما هو عليه من سَنَنِ اليهود الذين وصفهم الله بقوله: ﴿ يَسَمَعُونَ كَلَمَ اللهِ بَقُوله: ﴿ يَسَمَعُونَ كَلَمَ اللهِ بَقُوله: ﴿ يَسَمَعُونَ كَلَمَ اللهِ بَقُولُهُ مَ يَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٥٧].

(ولما كان النبي على قد أخبر أن هذه الأمة تتبع سَنَنَ من قبلها حذو القُذَة بالقُذَة ...وجب أن يكون فيهم من يحرف الكَلِمَ عن مواضعه، فيغيِّر معنى الكتاب والسنة فيها أخبر الله به، أو أمر به...)(۱).

وهذا المسلك من المزالق العظيمة التي انحرف بسببها كثير من الناس.

قال ابن القيم رحمه الله:

هذا وأصلُ بليةِ الإسلامِ من

تأويلِ ذي التحريفِ والبطلانِ

وقد لخص ابن بَرْهان مفاسد التأويل الفاسد بقوله: (ولم يَزلَّ الزَّالُّ إلا بالتأويل الفاسد)(٢).

وهل اختلفت الأمم على أنبيائهم إلا بالتأويل؟

وهل وقعت في الأمة فتنة كبيرة أو صغيرة إلا بالتأويل؟

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۵/۱۳۰).

<sup>(</sup>٢) نقله عنه الزركشي في البحر المحيط (٢) ٣١٧).

وهل أُريقت دماء المسلمين في الفتن إلا بالتأويل؟(١).

فباب التأويل بابٌ عريضٌ دخل منه الزنادقة لهدم الإسلام، فحرفوا النصوص وصرفوها عن ظواهرها، وحمّلوها من المعاني ما يشتهون.

قال بشر الْمَرِيسِيُّ: (ليس شيء أنقض لقولنا من القرآن، فأقروا به في الظاهر، ثم صرِّفوه بالتأويل!!)(٢).

قال ابن أبي العز الحنفي رحمه الله: (وبهذا تسلَّط المحرفون على النصوص، وقالوا: نحن نتأول ما يُخالف قولنا، فسموا التحريف: تأويلاً، تزييناً له وزخرفةً ليُقبل...)(٣).

ولقد عرف المسلمون خلال التاريخ فرقاً وأفراداً سلكوا مسلك تحريف النصوص عن معناها، وتأويلها تأويلاً يتوافق مع أفكارهم المنحرفة، كالمعتزلة والخوارج والفرق الباطنية وبعض المتصوفة.

(فها تركوا شيئًا من أمر الدين إلا أوَّلوه (١٤)، ولو لا حماية الله ورعايته لهذا الدين لدرست معالمه وضاعت حدوده.

لقد أوَّل الضالون الواجبات فصرفوها عن وجهها،

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٥ / ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) ُدرء التعارضُ (٣/ ٩).

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية (٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) بل يرى حسن حنفي أنه: (لا يوجد نص إلا ويمكن تأويله، ولا يعني التأويل هنا بالضرورة إخراج النص من معنى حقيقي إلى معنى مجازي لقرينة، بل هو وضع مضمون معاصر للنص؛ لأن النص قالب دون مضمون). كتاب: من العقيدة إلى الثورة (١/ ٣٩٧-٣٩٨).

وهوَّنوا على أتباعهم رميها وراء ظهورهم.

وأوَّلوا المحرمات تأويلاً جرَّأَ العصاة على ارتكابها والولوغ فيها.

وأولوا نصوص عذاب القبر ونعيمه، والساعة وأهوالها، والمعاد، والحشر، والميزان، والجنة والنار، بحيث فقدت النصوص تأثيرها في نفوس العباد.

وأولوا نصوص الصفات تأويلاً أضعف صلة العباد بربهم، وأفقد النصوص هيبتها إذ جعلها لعبة في أيدي المؤولين، يجتهدون ليلهم ونهارهم في صرفها عن وجهها بشتى أنواع التأويل)(١).

ومن الأمثلة على الانحرافات في فهم النصوص عند بعض المتقدمين (٢):

مانعو الزكاة: الذين زعموا أن قوله تعالى: ﴿ خُذَ مِنْ أَمَوَ لِهِ مَ مَوَالِمِ مَ مَوَالِمِ مَ مَا تَعَلَى اللهِ مَا مَوَالِمِ مَا وَصَلِ عَلَيْهِم إِنَّا صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَكُمُ مُ وَالْذَكِ مِهُ وَاللهُ مَا وَصَلِ عَلَيْهِم إِنَا الزكاة تدفع للنبي وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ فَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فقط، فإذا مات فلا زكاة.

ولذلك قاتلهم الصديق الله على منعها.

والقرامطة الباطنية:

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة كتاب (التأويل وخطورته) د.عمر سليمان الأشقر. (٢) للتوسع في ذلك ينظر كتاب (جناية التأويل الفاسد) د.محمد لوح.

فسروا الصلاة : بصلة الداعي إلى دار السلام.

والزكاة: بإيصال الحكمة إلى المستحق.

والصيام: بكتهان أسرارهم.

والحج: بالسفر إلى شيوخهم.

والجنة: بالتمتع في الدنيا باللذات، والنار: بالتزام الشرائع والدخول تحت أثقالها.

وباطنية الفلاسفة فسروا الملائكة والشياطين: بقوى النفس الطيبة والخبيثة.

وأن نصوص المعاد والبرزخ والجنة والنار أمثالٌ مضروبة لتفهيم العوام، ولا حقيقة لها عندهم.

والمعتزلة: فسروا قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤] أي: جرحه بأظفار المحن ومخالب الفتن (١).

وبعض غلاة الصوفية فسروا قوله تعالى: ﴿ وَٱعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩] أي: حتى تبلغ درجة معينة في الاقتراب منه، فإذا وصلتها فقد ارتفع عنك التكليف.

وأن معنى قوله: ﴿وَإِلَى ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴾ [الغاشية:١٨] إلى الأرواح كيف جالت في الغيوب، ﴿وَإِلَى ٱلِجْبَالِ كَيْفَ

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ٦٢٤).

نُصِبَتُ ﴾ [الغاشية: ٩١] أشار الله تعالى إلى قلوب العارفين كيف أطاقت حمل المعرفة (١).

ولما سئل بعضهم عن الحجة في الرقص؟ قال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴾[الزلزلة: ١](٢).

وفسر بعض الغلاة البقرة المطلوبة للذبح في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٧] بأنها عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها.

وأن المقصود بقوله: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ﴾ [الرحن: ١٩]علي وفاطمة، ﴿ يَغَرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّؤْلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾ [الرحن: ٢٢] الحسن والحسين.

والشجرة الملعونة في القرآن: بنو أمية.

وفسر بعضهم قوله ﷺ: «إِنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِي »(٣) بأنه تبشير بنبي سيأتي بعده اسمه (لا)!!.

وقال بعضهم إن حديث: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ»(٤)، يدخل فيه: من انتقل من اليهودية أو النصر انية إلى الإسلام؛ وأنه يجب قتله!!.

فظاهرة تحريف معاني النصوص الشرعية لم تنقطع عبر الزمن، ولا تزال مستمرة حتى وقتنا الحاضر.

<sup>(</sup>١) حقائق التفسير للسلمي (٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٢٣/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٥ ٣٤)، ومسلم (١٨٤٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٠١٧).



إن من الفتن التي ظهرت في هذا العصر محيية منهج الباطنية القدامى، بصورة عصرية حداثية: الدعوة إلى إعادة قراءة النَّص الشرعي قراءة جديدة، تكون بزعمهم متواكبة مع تطورات الحياة المعاصرة ومتناسبة معها.

وتهدف هذه الدعوة إلى مراجعة شاملة للنصوص الشرعية كافة، فهي قراءة لا يستعصي عليها شيء من أصول الدين وفروعه، بل حتى قضية التوحيد في الإسلام قابلة للتأويل والقراءة الجديدة(١).

(١) يقول محمد أركون مناقشاً فكرة التوحيد: «...أنا لا أقول بالتراجع عن هذا التصور، معاذ الله، ففي التوحيد المنزه المطلق تتجلى عبقرية الإسلام، وإنها أقول بإعادة تأويله، أي تأويله بشكل مخالف لما ساد في العصور الوسطي...وهنا يكمن الرهان الأكبر لمراجعة التراث الإسلامي كله، ولتأسيس لاهوت جديد في الإسلام». قضايا في نقد العقل الديني(٢٨١).

وقد أدّت هذه القراءات الجديدة إلى تحريف معاني القرآن والسنة، ومناقضة قطعيات الشريعة، بل ومصادمة الأصول المقررة الثابتة.

وتأتي خطورة هذه الاتجاه من ناحيتين:

الأولى: أن هذه الدعوة قامت على أيدي أناس يتظاهرون بالانتساب لهذا الدين، بل ويتسمى بعضهم بـ [المفكر الإسلامي] مما يجعل لدعوتهم رواجاً وقبولاً لدى كثير من الناس.

فهي خطة تقوم على التغيير من داخل البيت الإسلامي من خلال العبث بالنصوص الشرعية بتحريفها وتفريغها من محتواها الحقيقي، ووضع المحتوى الذي يريدون.

فهم يطرحون أفكارهم وآراءهم على أنها رؤى إسلامية ناشئة عن الاجتهاد في فهم الدين.

ولقد حذرنا النبي على من أمثال هؤلاء، فعن حذيفة بن النيان النبي على من أمثال هؤلاء، فعن حذيفة بن النيان الله عن الخير، وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني.

فقلت: يا رسول الله إنا كنا في جاهلية وشر، فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شر؟.

قال: «نَعَمْ».

قلت: وهل بعد ذلك الشر من خير.

قال: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنْ».

قلت: وما دخنه.

قال: «قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ».

قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟.

قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ على أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا».

قلت: يا رسول الله صفهم لنا.

فقال: «هُمْ قومٌ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا» (١).

فهم يستشهدون بالنصوص نفسها التي نستشهد بها ولا يجحدونها، ولكن يفسرونها تفسيراً مغايراً لتفسير السلف الصالح.

الثانية: أن هذه الظاهرة بدأت تتنامى في عالمنا الإسلامي اليوم، ويقوم بالدعوة إليها أفرادٌ من مختلف الأقطار العربية والإسلامية، وتتلقف الصحف وغيرها من وسائل الإعلام أقوالهم بالتلقي والقبول، وتعرض لهم المقابلات تلو المقابلات.

ومنهم عصرانيون، حداثيون، ليبراليون، وليبرو

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٠٨٤) ومسلم (١٨٤٧).

إسلاميون، وهم متشبعون بمذاهب فلسفية غربية، ويرومون إخضاع نصوص الشريعة لمعطيات هذه المذاهب.

ولا يكاد يخلو بلدٌ إسلامي من ممثلين لهذه الطائفة ومنتمين إليها، يسيرون على طريقتهم، ويرضعون من لَبانهم.

وهذه الدعوة دعوةٌ قديمةٌ جديدةٌ، فهي قديمةٌ لوجود جذور تاريخية لها، وقد ظهر في هذه الأمة سابقا من حاول تحريف النصوص عن معانيها بالتأويل الباطل.

وجديدة لأنها تقوم على أسس وقواعد وتأصيلات منهجية لهذا المنحى الباطل، فهي مصنع لتوليد المعاني الباطلة الموافقة لرغباتهم وأهوائهم، ومحاولة شرعنتها وإيجاد المستندات لها.

وقد حمل هذا الاتجاهُ شعاراً هو الأخطر في سياق الشعارات المطروحة في هذا العصر، إنّه شعار (التحديث والعصرنة للإسلام).

فهم يريدون منا ترك ما أجمعت عليه الأمة من معاني القرآن والسنة لفهم جديد مغاير لفهم السلف الصالح، يكون متناسباً مع هذا العصر الذي نعيش فيه.

ولذلك لما سُئِل محمد أركون عن كيفية التعامل مع النصوص الواضحة غير المحتملة كقوله تعالى: ﴿لِلذَّكْرِ مِثْلُ

## حَظِّ ٱلْأُنشَيْنِ ﴾[النساء: ١١]؟.

قال: (في مثل هذه الحالة لا يمكن فعل أي شيء إلا إعادة طرح مسألة التفسير القرآني، لا يمكننا أن نستمر في قبول ألا يكون للمرأة قسمة عادلة!!، فعندما يستحيل تكيُّف النص مع العالم الحالي ينبغي العمل على تغييره)(١).

ويقول محمد شحرور: (لا ضرورة للتقيد بالنصوص الشرعية التي أوحيت إلى محمد رسول الله في كل ما يتعلق بالمتاع والشهوات، ففي كل مرة نرى في هذه النصوص تشريعًا لا يتناسب مع الواقع، ويعرقل مسيرة النمو والتقدم والرفاهية، فها علينا إلا أن نميل عنه) (٢).

فالرغبة في مسايرة الواقع، والافتتان بالحياة الغربية، والتأثر بمدارسها الفلسفية (٣)، والدراسة في جامعاتهم، مع ضغوط الأعداء والجهل بالشريعة، كلُّ ذلك كان سبباً في ظهور هذه المدرسة التحريفية.



<sup>(</sup>۱) حوار أجرته معه المجلة الفرنسية: «لونوفيل أبسرفاتور» (Observateur Nouvel) فبراير ۱۹۸۸.

<sup>(</sup>٢) الكتاب والقرآن (٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) فمن الواضح في كتاباتهم الانبهار الشديد بالحضارة الغربية، وتطبيق فرضياتها كأنها حقائق مسلمة لا تقبل النقاش، بل يعمد بعضهم إلى تفسر القرآن وفقا لهذه النظريات، يقول شحرور: (تعتبر نظرية أصل الأنواع للعالم الكبير تشارلز دارون نموذجًا ممتازًا للتأويل، أي تأويل آيات خلق البشر) الكتاب والقرآن (١٩٥).



لمدرسة [الباطنية الجدد] أسسٌ ومبادئ قامت عليها، وتسعى لنشرها والترويج لها في كافة الوسائل المتاحة.

ومن أهم هذه الأسس:

الأول: القول بالظنية المطلقة لدلالة النص الشرعي.

يقرر أصحاب هذه المدرسة أنَّ النص الشرعي كتاباً وسنةً هو نَصُّ ظنى الدلالة بصفة مطلقة.

فهو لا يحتمل معنىً واحداً فقط، بل هو مفتوح على احتمالات لأكثر من معنى من المعاني.

والنص المحكم الذي لا يحتمل إلا دلالة واحدة لا وجود له (۱).

(۱) ينظر: النص القرآني، طيب تيزيني (۲۲۱)، ونقد النص: علي حرب(۲۰). فيترتب عليه أن أي فهم للنص الشرعي ينبغي أن يحظى بالاحترام، إذ يمكن أن يكون حقاً، وليس ثمة قراءات صحيحة وأخرى خاطئة، بل القراءات كلها صحيحة (١٠).

(فالقرآن هو نص مفتوح لجميع المعاني، ولا يمكن لأي تفسير، أو تأويل، أن يغلقه أو يستنفده بشكل نهائي)(٢) كما يقول أركون.

وبناءً على هذا، فلا يحق لأحد الادعاء بأن ما توصل إليه من فهم هو الصحيح دون غيره، حتى لو كان هذا الفهم انعقد عليه إجماع الأمة.

وأركون بهذا الكلام لا يدعو العلماء والمجتهدين للنظر في معنى النصوص الشرعية التي تحتمل دلالتها اللغوية أكثر من معنى، بل يدعو كلَّ فرد لأن تكون له قراءته الخاصة لهذا النص ينتهي فيها إلى ما يرتضيه من مدلول بحرية مطلقة لا يحتكم فيها إلى ضميره (٣).

ولذلك يقول: (إن القراءة التي أحلم بها هي قراءة حرة إلى درجة التشرد والتسكع في كل الاتجاهات، إنها قراءة تجد فيها كلَّ ذات بشرية نفسَها)(1).

<sup>(</sup>١) ينظر: التراث والتجديد حسن حنفي (١١٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخية الفكر العربي الإسلامي لأركون (١٤٥).

<sup>(</sup>٣) وبالغ بعضهم في القول فرأى أن من حق غير المسلمين الذين يعيشون في المجتمع الإسلامي أن يفسروا القرآن بها يوافق ثقافتهم ومعتقداتهم، ينظر: النص القرآني، طيب تيزيني (٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) الفكر الأصولي واستحالة التأصيل لأركون (٧٦).

ويقول أحدهم: (النص يتسع للكل، ويتسع لكلِّ الأوجه والمستويات)(١).

وأنصار هذه المدرسة يرفعون شعار: (النص مقدس، والتأويل حر) من حق كل مسلم أن يتعامل مع النص بالطريقة التي يراها، فكلمة الجيب في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِّينَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى التي يراها، فكلمة الجيب في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِّينَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى التي يراها، فكلمة الجيب في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْضَرِّينَ مَا الله معنى أن يفهم منها شخص معنى، وفهم وغيره معنى آخر، وغيره معنى ثالثاً، ولكلِّ قراءته، وفهم السلف لهذه الآية هو قراءة من هذه القراءات غير الملزمة.

فشحرور مثلا يفهم منها أنها تعني ما كان مكوناً من طبقتين، وعليه فحجاب المرأة الشرعي، بات مقصوراً وفقاً للمذهب الشحروري على الفرج والثديين والإبطين فقط!!(٢).

فالتي ترتدي لباسا إلى أنصاف الفخذين، وتستر ما تحت الثديين والإبطين، هي امرأة محجبة تنعم برضا الله وتنفيذ أوامره!!.

ويُفَسِّر قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] أي: كفوا أيديها عن السرقة بالسجن مثلاً (٣٠).

<sup>(</sup>١) نقد الحقيقة، على حرب (٤٥).

 <sup>(</sup>۲) الكتاب والقرآن (۲۰٤). وأما الفم والأنف والعينان فهي من وجهة نظره جيوب ظاهرة لا يجب سترها.

<sup>(</sup>٣) نحو أصول جديدة، محمد شحرور (٩٩-١٠٣).

وقال غيره: المعنى كفوا أيديها عن السرقة بتوفير العيش الكريم لهما.

ويفهم من قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ. ﴾ [القصص: ٨٨] أنّ هذا الكون يحمل تناقضاته، وأنّ المادة تحمل تناقضها معها، لذلك فإنّ هذا الكون سيتدمّر وسيتبدّل وسيهلك، ولكن هلاكه سيحوّله إلى مادة أخرى.

وآخر يفهم من قوله تعالى: ﴿خَلَقَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَمِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوِّجَهَا﴾[النساء:١] النفس الواحدة: البروتون، وزوجها: الإلكترون(١).

وغيره يفهم من قوله تعالى: ﴿إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴿ إِنِّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوى ﴾ [طه:١٢] أن المقصود بالنعلين هما النفس والجسد، هوى النفس وملذات الجسد(٢).

ولو سرنا على منهج هذه المدرسة في تفسير النصوص، فسيؤول بنا الأمر إلى فوضى من الآراء والأفكار التي لا حد لها، لأن النصوص لا يتحصل من معناها شيء يضبطه قانون حسب قولهم.

وإذا كان القرآن كتابا مفتوحا على جميع المعاني كما يقولون، فما الفائدة من إنزاله ليكون منهاجاً وسبيلاً

<sup>(</sup>١) القرآن والعلم الحديث، لعبد الرزاق نوفل (١٣٦)، وغفل عن تتمة الآية الموضحة لها: ﴿وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ۖ وَنَسَاءً ﴾[النساء: ١]، وأن الخطاب إنها هو للناس وليس للكون.

<sup>(</sup>٢) القرآن محاولة لفهم عصري لمصطفى محمود (١٣٥).

للمؤمنين؟!

وبالمقابل هل يحق لأي إنسان أن يفهم نصوص علم الطب والهندسة وغيرهما حسب فهمه، وأن يهارس هذه الأنشطة عملياً في أرض الواقع إلى درجة التشرد والتسكع في كل الاتجاهات؟!

إن هذا المبدأ الذي تقوم عليه هذه المدرسة لو تم العمل به في قراءة النصوص لانهدمت الحياة الاجتماعية بأكملها ﴿ وَلَوِ النَّبَعُ الْمَحَقُ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَواتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِ مِنْ بَلْ أَتَيْنَاهُم بِنِكِمِهِمْ فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُعْرِضُون ﴾ [المؤمنون: ٧١].

وذلك لأن هذه الحياة تقوم على ما تواضع عليه الناس من دلالات لغوية يتم التفاهم بينهم بناء عليها، ولو انتفى ذلك، وأصبح كل واحديفهم معاني النصوص بحسب تأويله الخاص الذي يقتضيه تكوينه الثقافي، فإن النتيجة أن لا يدرك أحد مدلول خطاب الآخر، فينعدم التواصل والتعاون فضلا عن التدين.

كيف سيطبق رجال القانون بهذه القراءة أحكام القانون، وكلُّ منهم له قراءته الخاصة للقانون؟.

وكيف سيُحَاكم الناس بهذا القانون، ولكل واحد منهم قراءته الخاصة به؟.

وكيف سيعمل المتلقي للأوامر والنواهي من أي جهة من الجهات، والحال أنه قد يفهم الأمر نهياً، والنهي أمراً، بتأويله اللغوي الذاتي؟.

وكيف سيتعلم المتعلمون مع أنهم قد يفهمون مما يتلقون ويقرؤون خلاف ما قصد المعلم أو الكاتب تبليغه إليهم؟.

ماذا لو قدم أحد أصحاب هذه الفكرة لتلاميذه في الامتحان قصيدة المتنبي في مدح سيف الدولة ثم خطر للتلاميذ أن يكونوا من أصحاب [القراءة المعاصرة] في إجاباتهم:

فكتب أحدهم: [هذا هجاء مقذع] مؤولا كل كلام المتنبى على قاعدة الاستعارة التهكمية!!.

وكتب الآخر: [هذا غزل رقيق، فالمتنبي أسقط على سيف الدولة صورة الأنثى التي لم يجدها في الواقع!!]

وكتب الثالث: [هذه قصيدة في الفخر، فالثنائية متوهمة فقط وليس سيف الدولة في القصيدة إلا الأنا الأخرى (alter-ego)

وأما الرابع قدم الورقة بيضاء!!.

كيف يمكن للمعلم أن يصحح إجابات التلاميذ بناءً على مذهبه، فإن حاكمهم إلى معيار ما، فقد ناقض نفسه، وللتلاميذ أن يقولوا له: كيف تحاكمنا إلى فهمك، وقد أمليت

علينا أن كلُّ القراءات مشروعة؟!.

وإن سار مع منطق القراءة الجديدة فهي الفوضى لا محالة، وحتى الورقة البيضاء ينبغي أن تعطى درجة؛ لأن سكوت التلميذ عن الإجابة تعبير استفزازي حداثي عن الثورة على كل نص تراثي، ورفض لكل إسقاطات عصرية على شاعرية المتنبي (۱).

إنها الفوضى التي ليس بعدها فوضى، والدمار للحياة المعرفية والاجتماعية الذي ليس بعده دمار.

ولو كان الأمر كما يدعيه هؤلاء على النحو الذي وصفنا، لما كان للنص الشرعي فائدة، ولا كان لتخصيص القرآن بلغة العرب مغزى.

فهل يعقل أن يكون المراد الإلهي بالوحي الذي أنزله الله وحض على اتباعه وأمر بالاستسلام له وعاقب على الإعراض عنه؛ متروكاً لكل إنسان يفهم منه ما يريد؟.

هل يعقل أن يكون جوهر الوحي وأصول معانيه تتناقض الأجيال في تفسيرها جذرياً ؟!.

الأساس الثاني: إهدار فهم علماء الأمة للنصوص الشرعية.

وهذا ناتج عن قولهم بأن فهم السلف للنصوص

<sup>(</sup>١) مستفاد من شبكة التفسير والدراسات القرآنية.

الشرعية لا يعدو أن يكون قراءة من القراءات التي يحتملها النص، وبالتالي فهي غير ملزمة لأحد.

يقول الترابي: (وكل التراث الفكري الذي خلَّفه السلف الصالح في أمور الدين هو تراثٌ لا يُلتزم به، وإنها يستأنس به)(١).

وهذا تلطف منه في العبارة، أما غيره فيصرح بأن فهم الصحابة كان فهم أخاطئاً (٢)، وتوالى الخطأ بالتناقل إلى اليوم، وأنهم قد غفلوا عن الوجه الحق من الإسلام (٣).

(٣) وقد ألف عبد المجيد الشرفي كتاباً خصه لشرح هذه الفكرة، واختار له عنوانا يدل على محتواه: (الإسلام بين الرسالة والتاريخ)، فالإسلام الذي جاء به النبي على ليس هو الإسلام الذي تحقق في التاريخ.

<sup>(</sup>١) تجديد الفكر الإسلامي (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) وفي مداخلة لأحد المفكرين الفرنسيين على محاضرة ألقاها محمد أركون في فرنسا، يقول هذا المفكر وهو « أرنالديز »: (أعتقد أن الفكرة المحورية لمحمد أركون، والتي طالما تناقشنا حولها في الماضي هي التالية: لقد وُجدَت في تاريخ الإسلام تركيبات تيولوجية، وقانونية، وتشريعية، جَمَّدتَ وربها بَّدَّلت وشوَّهت التعاليم القرآنية التي كانت منفتحة وغنية متعددة الاحتمالات، والتي يمكن للبشرية أن تّتأمل بها وتفكر فيها حتى يوم الدين..وأعتقد أنه إذ يقول ذلك يقول أشياء صحيحة، ولكنني سأدافع ولو للحظة عن كل أولئك الفقهاء والعِلماء والمفسرين الذِينَ طالما درستهم، وعاشرت نصوصهم، سوف أذْكُر محمد أركون بأنَّ هُؤلاء الفقهاء كانوا نشيطين جِدِاً، وأنَّهُم حرَّكوا النصوص القرآنية وأنعشوها بتفاسيرهم إلى درجة أنّه يصعب علينا اليوم حتى باسم العلوم الإنسانية أن نجد فيها شيئا آخر جديداً غير الذي و جدوه...)ثم يقولٌ: (المُفسرون في العصر الكلاسيكي للإسلام كانوا قادرين على أنِّ يستخرجوا من الآيات القرآنية كلّ مإ هو مُقال، أو متضمَّن فيها تقريباً، ولهذا السبب أقول: إن المسلمين المُحْدَثين الذين يستعيرون المناهج الغربية، كان أحرى بهم أن يكتفوا بمناهج أسلافهم من القدماء، فهي توصلهم بالدقة نفسها لأن يستخلصوا من الآيات القرآنية ما توصلهم إليه هذه المناهج التابعة للعلوم الإنسانية والتي يتغنَّى بها محمد أركون). ينظر: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد لمحمد أركون (٣٢٦- ٣٢٧)، ترجمة هاشم صالح.

ويسخرون من فهم السلف ويقولون: إلى متى تظلون على الفهم الصحراوي البدوي للقرآن والسنة ؟.

قال ابن تيمية رحمه الله: (استجهال السابقين الأولين واستبلاههم، واعتقاد أنهم كانوا قوماً أميين ... لم يتبحروا في حقائق العلم اللهي، وأن في حقائق العلم اللهي، وأن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هذا كله...هذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية الجهالة؛ بل في غاية الضلالة)(١).

وحال هؤلاء شبيه بحال المنافقين: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اللَّهُ وَحَالَ هُوَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

المقصودون في هذه الآية هم الصحابة، فكل من سبّهم ونسبهم إلى السفه ونقص العلم والحكمة فهو السفيه بنص القرآن، والواقعون في هذا (محجوبون عن معرفة مقادير السلف، وعمق علومهم، وقلة تكلفهم، وكمال بصائرهم، وتالله ما امتاز عنهم المتأخرون إلا بالتكلف والاشتغال بالأطراف التي كانت همة القوم مراعاة أصولها، وضبط قواعدها، وشد معاقدها، وهممهم مشمرة إلى المطالب العالية في كل شيء، فالمتأخرون في شأن، والقوم في شأن آخر، وقد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (٥/ ١٠).

جعل الله لكل شيء قدر ا) $^{(1)}$ .

ويزعم بعضهم أن فهم الصحابة والسلف للنصوص الشرعية كان مناسباً لواقعهم وثقافة عصرهم، ولا يتناسب مع عصرنا.

وهذا قول باطل، فإن نصوص القرآن نزلت بلغة عربية ذات معان محددة يعقلها العارفون بهذه اللغة: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُوْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّمُ مَعَقِلُوكَ ﴿ [يوسف: ٢]، ثم جاءت السنة لتزيد المعانى اللغوية بياناً.

ثم إن أصحاب رسول الله في فسروا هذه النصوص بحسب ما فهموا من لغة القرآن والسنة التي كانت لغتهم، وبحسب ما سمعوا من رسول الله في وبحسب ما شاهدوا من المناسبات التي نزلت بسببها الآيات، والأحوال التي ذكرت فيها الأحاديث.

ثم جاءت الأجيال تلو الأجيال من أئمة المسلمين وعلمائهم لتفهم من نصوص الكتاب والسنة هذا الفهم نفسه كما تدل عليه مؤلفاتهم؛ فالقول بأنهم فسروا النصوص بحسب ثقافة عصورهم مجرد وهم تبطله الحقائق التاريخية.

الأساس الثالث: القول بـ (تاريخية النص الشرعي).

ومعنى ذلك أن ما تضمنته النصوص الشرعية من أوامر

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية (٧٦).

ونواه إنها كانت موجهة إلى الناس الموجودين في زمن نزول الوحي، أو كانت حالهم تشبه حال من نزل عليهم القرآن.

وأما من جاء بعدهم وعاش واقعاً غير واقعهم فلا يشمله النص الشرعي.

فإذا تغيرت أوضاع الناس في مجمل حياتهم -كما هو الأمر في حياة الناس اليوم- فإن تلك الأحكام التي يتضمنها النص ليست متعلقة بهم أمراً ونهياً.

ولهم أن يتدينوا فهماً وتطبيقاً بخلافها، معتبرين أن ذلك هو الدين الصحيح في حقهم، كما كانت تلك الأحكام هي الدين الصحيح في حق المخاطبين زمن النزول.

يقول الترابي: (ونحن أشدُّ حاجةً لنظرة جديدة في أحكام الطلاق والزواج نستفيد فيها من العلوم الاجتهاعية المعاصرة، ونبني عليها فقهنا الموروث...)(١).

ويقول أحدهم: (موقف القرآن الكريم من المرأة كان موقفاً في عصر معين، ووضعت تلك القواعد لعصر معين، ومن الممكن جداً أن مثل هذه الأشياء قد لا يسمح العصر الذي نعيش فيه بتطبيقها)(٢).

وقال آخر: (ونحن نعرف أن النصوص القديمة ليست

<sup>(</sup>١) تجديد أصول الفقه الإسلامي، حسن الترابي (٢١).

<sup>(</sup>٢) حوار حول قضايا إسلامية، إقبال بركة (٢٠٠١).

مقطوعة الصلة بالمجتمعات القديمة، وأن نظام الحكم، ومكانة المرأة، وحقوق الإنسان وواجباته، وعلاقة الدين بالسلطة في هذه النصوص تعبير عن واقع قديم لم يعد موجودًا، ولم نعد في حاجة إليه).

ويرى بعضهم أن ما فُرض من تفاصيل العبادات والمعاملات هو أثرٌ لمقتضيات البيئة الحجازية البسيطة في عصر الرسول على دون غيرها من البيئات(١١).

فالإنسان اليوم في حِلِ من تلك الفروض بمقتضى أوضاعه الجديدة، والخطاب القرآني بصيغة (يا أيها الناس) (المقصود بالناس هنا الجهاعة الأولى التي كانت تحيط بالنبي والتي سمعت القرآن من فمه لأول مرة)(٢).

ويقول أحدهم: (كذلك من الملائم هنا إعادة النظر ببعض التشريعات الفقهية الملازمة لزمانها، والتي لا يمكن تصور تطبيقها حالياً بعد تطور الفكر السياسي العالمي، وعلى رأسها ما يعرف بـ [فقه أهل الذمة]... فلا مجال لإعمال مثل هذا الفقه المرتبط بظروف سالفة).

ويطالب بـ (إعادة النظر ببعض التشريعات الفقهية الاقتصادية التي كان تشريعها ملازماً لواقعها الاجتهاعي المختلف كليةً عن واقعنا المعاصر، ويأتي على رأسها ما يتعلق

<sup>(</sup>١) الإسلام بين الرسالة والتاريخ لعبد المجيد الشرفي (٦١).

<sup>(</sup>٢) الفكر الأصولي لأركون (٣٠).

بعمليات البنوك التي تمثل عصب الاقتصاد المعاصر مثل العوائد على رؤوس الأموال المقرضة (۱۱) والتي كان الهدف من تحريمها آنذاك حماية الضعفاء والمحتاجين من أن تستغل حاجتهم إلى الأموال لتمويل قوتهم اليومي، فتتراكم عليهم الديون ويستولي المقرضون على بيوتهم ومزارعهم)(۲).

وأحكام الحدود إنها أملتها الظروف التي كان عليها المجتمع آنذاك، حيث كان المجتمع بدائياً ليس فيه دولة تقوم على استتباب الأمن، وإنها يتواثب فيه الناس بعضهم على بعضهم للانتقام، فتكون إقامة الحدود: (أقلَّ الحلول شراً، وأدناها مضرة، لأنها على ما فيها من وحشية تمثل وقاية لمجتمع تلك الفترة مما هو أسوأ وأعنف وأكثر فظاعة)(٣).

وهذا يعني أنه إذا تغيرت أحوال المجتمع، ووجدت الدولة التي تضبط الأمن، وتوفرت السجون، أصبحت أحكام الحدود التي تضمنها القرآن غير ملزمة للمخاطبين بهذا النص القرآني<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) أي: الفوائد الربوية، ويتغافل هؤلاء عمَّا لربا البنوك من أضرار على العالم، ولا أدل على ذلك من الأزمة المالية العالمية التي ألقت بظلالها على كل العالم شرقاً وغرباً.

<sup>(</sup>٢) من مقالٌ بعنوان: (تجديد الخطاب الديني)، نشرته جريدة الرياض بتاريخ (٢٤/ ٩/ ١٤٢٧هـ).

<sup>.</sup> (٣) الإسلام والحرية الالتباس التاريخي، محمد الشرفي (٨٩).

<sup>(</sup>٤) لقد عطلت كثير من الدولة حد السرقة، وجعلت بدلا عنه عقوبات أخرى بشرية من السجن ونحوه، فهاذا كانت النتيجة؟، لقد امتلأت السجون بمئات الألوف من اللصوص، لأن ما وضعوه في القوانين من عقوبات للسرقة ليست برادعة، ولن تكون أبداً رادعة لهذا اللمتشرى.

والحجاب لم يعد ملائهاً للعصر بزعمهم، ولا لمكانة المرأة وتحررها، واقتحامها لكافة مجالات الحياة العامة من مدارس وجامعات ومعامل وإدارات وتجارات(١١).

بل حتى العبادات قابلة للتغيير في هذا العصر، فطريقة العبادة التي التزمها المسلمون زمن نزول القرآن ليست ملزمة لمن يأتي بعدهم إذا ما تغيرت ظروف الحياة، بل يمكنهم أن يأتوا من هذه العبادات بها يلائم ظروفهم الجديدة.

فإذا كان النبي على على سبيل المثال (يؤدي صلاته على نحو معين، إلا أن ذلك لا يعني أن المسلمين مضطرون في كل الأماكن والأزمنة والظروف للالتزام بذلك النحو..)(٢).

وبناءً على هذا المبدأ ستنتهي هذه القراءة إلى أن لا يكون للنصوص الشرعية معنى ثابتا، فما يفهم عند أهل زمن على أنه مطلوب يصبح عند غيرهم غير مطلوب وما يُفهم عندهم على أنه غير مطلوب، يُفهم عند غيرهم على أنه مطلوب، نتيجة تغير الثقافات بين الأزمان (٣).

وسبب هذا الضلال في الفهم يرجع لنظرتهم لنصوص القرآن والسنة على أنها نصوص بشرية تعامل كبقية

<sup>(</sup>١) والواقع المشاهد اليوم يثبت أن ذوات الحجاب يتصدرن بجدارة وكفاءة في كل مجال من مجالات العلم والعمل التي تليق بكرامتهن وخلقهن.

<sup>(</sup>٢) الإسلام بين الرسالة والتاريخ، عبد المجيد الشرفي (٦٢-٦٣). (٣) النصُّ، السلطةُ، الحقيقةُ، لنصر حامد أبو زيد (١٣٩).

النصوص، فيجري عليها ما يجري على غيرها من النصوص، وتخضع لمقتضيات التاريخ وتغيراته.

ولذلك يقول نصر حامد أبو زيد: (إن النص القرآني وإن كان نصًا مقدسًا، إلا أنه لا يخرج عن كونه نصًا، فلذلك يجب أن يخضع لقواعد النقد الأدبي كغيره من النصوص الأدبية)(١).

ويقول أركون: (إن القرآن ليس إلا نصاً من جملة نصوص أخرى، تحتوي على نفس مستوى التعقيد والمعاني الفوّارة الغزيرة، كالتوراة والإنجيل والنصوص المؤسسة للبوذية أو الهندوسية، وكل نص تأسيسي من هذه النصوص الكبرى؛ حظي بتوسعات تاريخية معينة، وقد يحظى بتوسعات أخرى في المستقبل)(٢).

وفي هذا من التلبيس ما فيه، فكيف يستوي كتاب الله مع الكتب المحرفة، أو تلك التي اكتتبها بشر؟!.

وكيف يقاس كلام رب العالمين الذي علم ما كان وما سيكون، على كلام الإنسان الذي لا يدرك من العلم إلا قليلا؟!.

إن كلام الله لا يمكن حصره وتقييده بزمن معين؛ لأن الله أنزله ليكون دستوراً للناس في كل زمان ومكان، وهو يعلم ما يصلح لعبيده ويناسبهم في جميع الأزمنة والأحوال،

<sup>(</sup>١) مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، نصر أبو زيد (٢٤)، بل قد صرح بأن القرآن بشري وليس من كلام الله، كها في كتابه «نقد الخطاب الديني» (١٣٩).

<sup>(</sup>٢) الفكر الأصولي لمحمد أركون (٣٦).

لا يخفى عليه شيء وهو السميع البصير.

ونقول لهؤلاء: ﴿ عَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٠].

الأساس الرابع: القول بنسبية الحقيقة، وعدم وجود حقيقة مطلقة.

فهم لا يؤمنون بوجود حقيقة واحدة ثابتة في كل زمان ومكان، بل الحق نسبي، فها تراه حقاً يراه غيرك باطلاً، وما تظنه اليوم صواباً قد لا يكون كذلك غداً.

يقول أركون: (إن القول أن هناك حقيقة إسلامية مثالية وجوهرية مستمرة على مدار التاريخ وحتى اليوم، ليس إلا وهما أسطورياً لا علاقة له بالحقيقة والواقع)(١).

ويقولون: لا أحد يملك الحقيقة المطلقة، ويوظفون ذلك سياسياً في شعاراتهم: [التعددية]، و[قبول الآخر].

ويقصدون بـ(الآخر): اللادينية والإلحاد والفجور، ويرون أنه لا بد من التعامل مع جميع هذه المفاهيم على قدم المساواة، ولا داعي للإنكار على فكر ما، أو التشنيع على شذوذ ما؛ لأن الحقيقة المطلقة غير موجودة.

يقول أحدهم: (لن تكون متقدماً أو صاحب أمل في التقدم إلا إذا قبلت الرأي على أنه حقيقة، والحقيقة على أنها

<sup>(</sup>١) الفكر الإسلامي نقد واجتهاد (٢٤٦ -٢٤٧).

مطلقة وليست نسبية)(١).

وحاصل هذه المقولات: أنه لا أحد يمكنه القطع بأن رأيه أو معتقده هو الحق وأن رأي غيره أو معتقدَه خطأٌ قطعاً، وإنها غاية ما يمكنه الجزم به أن رأيه صوابٌ يحتمل الخطأ، وأن رأي غيره خطأ يحتمل الصواب(٢).

في ايراه حقاً قد يراه الآخر باطلاً، وما يراه خيراً قد يراه الآخر شراً، وهو ما يُسمى بنسبية الحقيقة.

وبناء على قولهم فالحق قد يكون في الإسلام، وقد يكون في غيره من الديانات المحرفة أو الباطلة ؟!.

الحق قد يكون عند أهل السنة وقد يكون عند غيرهم من أهل البدع!.

ولذلك يرى بعضهم أن من حق أي مواطن في دولة الإسلام تغيير دينه إذا اقتنع بغيره (٣).

وهذه المقولات التي تقرّر بأنه لا أحد يحتكر الحقيقة كافيةٌ لنقض أصل الإيمان؛ لأن أصول الإيمان مبنية على القطعية واليقين.

<sup>(</sup>١) من هنا يبدأ التغيير (٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) نعم، المسائل التي يسوغ فيها الاجتهاد يصح أن يقال فيها: لا أحد يحتكر فيها الحق والصواب، وهو ما عناه الإمام الشافعي بقوله: (قولي صوابٌ يحتمل الخطأ، وقولُ غيرى خطأ يحتمل الصواب).

<sup>(</sup>٣) ينظر: لقاء جريدة المحرر مع حسن الترابي، العدد (٢٦٣، آب

فمن لم يوقن بتوحيد الله، فليس بمؤمن في دين الله.

ومن لم يوقن يقيناً لا شك فيه بأن الله فرد صمدٌ لا شريك له في ملكه وخلقه، فليس بمؤمن في دين الله.

ومن لم يوقن يقيناً لا تردد فيه بأن القرآن معصوم من التحريف والتبديل، وأن النبي على هو خاتم الأنبياء والرسل، وأن الوحي قد انقطع بموته، فليس بمؤمن في دين الله.

وقلْ مثل ذلك فيها سوى هذا وذاك من أصول الدين وقطعياته، ﴿ فَلَالِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهَ فَمَاذَا بَعَدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَلَّ فَاقَدُ تُعَمِّرُ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَلَٰ فَأَنَى ثُصَّرَفُونَ ﴾ [يونس: ٣٢].

فهما طريقان لا ثالث لهما: الحق، وما عداه فهو الضلال.

فالحق واحد لا يتعدد، والضلال ألوان وأنهاط، فهاذا بعد الحق إلا الضلال؟.

ولو لم يكن ثمة حقيقة مطلقة، لكان أمرُ الله باتباع الحق والتزامه عبثاً لا معنى له، ولو صح هذا فها معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا صَرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا صَرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا صَرَطِى مُسْتِقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا صَرَطِى مُسْتِقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

أين هذا الصراط المستقيم الذي يأمرنا الله باتباعه إذا كان لا أحد يملك الحقيقة، وأين هي تلك السبل الضالة التي نهانا عن اتباعها إذا كانت الحقيقة نسبية؟!

(وهذا المذهب أوله سفسطة وآخره زندقة؛ لأنه يرفع الأمر والنهي والإيجاب والتحريم والوعيد في هذه الأحكام، ويبقى الإنسان إن شاء أن يُوجب وإن شاء أن يُحرِّم، وتستوي الاعتقادات والأفعال؛ وهذا كفر وزندقة)(١).

وقد وصف ابن الجوزي رحمه الله القائلين بهذا القول بالجهل، فقال: (قدزعمت فرقة من المتجاهلين أنه ليس للأشياء حقيقة واحدة في نفسها، بل حقيقتها عند كل قوم على حسب ما يعتقد فيها...)(٢).



<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٩/ ١٤٤ – ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس (٤٥).



إن الدعوة لقراءة جديدة ومعاصرة للنص الشرعي دعوة لها نتائج خطيرة (١)، ومن ذلك:

١- نزع الثقة بمصدر الدين، فهذه القراءة الجديدة
 للنص تفضي إلى نزع الثقة في مصدر الدين قرآناً وسنة من
 النفوس.

٢- إلغاء العمل بالقرآن الذي نزل ليكون مرجعاً ومنهاجاً للناس، لأن كل إنسان سيفهم منه فهما مغايراً لفهم الآخر، مما ينتج عنه أن لا يكون هناك قانون عام يحتكم إليه جميع الناس.

(١) للاستزادة يرجع كتاب: « العلمانيون والقرآن الكريم »د.أحمد إدريس الطعان (٨١٥-٨٨). وذلك واضح عند الاحتجاج على أحدهم بآية من التنزيل، سيقول مباشرة: هذا فهمك للآية ولا يلزمني، أو هذه قراءة ممكنة للقرآن من جملة قراءات كثيرة أخرى ممكنة.

فإن قيل له: قال ابن عباس أو غيره من السلف، قال: رأي ابن عباس قراءة أخرى ممكنة.

فالنتيجة إذاً: رفع القرآن الإلهي من الأرض، ولا يبقى إلا القراءات البشرية النسبية المحتملة.

وأما [مراد الله] من الآية الذي هو الحق الوحيد، فلا يمكن الوصول إليه حسب زعمهم.

يقول نصر حامد أبو زيد: (بفرض وجود دلالة ذاتية للنص القرآني، فإنه من المستحيل أن يدعي أحد مطابقة فهمه لتلك الدلالة)(١).

فبعد أن أنزل الله علينا هذا القرآن ليكون نورًا مبينًا يهدينا ويرشدنا ويخرجنا من الظلمات إلى النور، يحاول هؤلاء قطع تلك الصلة بين العباد وربهم، ويزعمون استحالة وصول أحد من البشر إلى مراد الله.

إن النتيجة الحتمية لهذا القول أن يصبح القرآن والسنة ألفاظاً لا معاني لها يرجع إليها، وبذلك تكون هذه الأمة كغيرها من الأمم التي عطلت العمل بالوحي الإلهي.

<sup>(</sup>١) نقد الخطاب الديني (٢١٩).

فعن زياد بن لبيد ، قال: ذكر النبي على شيئا فقال: وذاك عند أوان ذهاب العلم.

قلت: يا رسول الله، وكيف يذهب العلم ونحن نقرأ القرآن، ونقرئه أبناءنا، ويقرئه أبناؤنا أبناءهم إلى يوم القيامة.

قال: «ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا ابْنَ أُمِّ لَبِيد، إِنْ كُنْتُ لَأَرَاكَ مِنْ أَفْقَهِ رَجُل بِالْلَدِينَةِ، أَوَلَيْسَ هَذِهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى يَقْرَأُونَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ لَا يَنْتَفِعُونَ عِنَّا فِيهِمَا بِشَيْءٍ» (١).

٣ - ومن أخطر نتائج هذه القراءة: إلغاء الفهم الصحيح
 للدين.

فالقراءة الجديدة للنص الشرعي بها أنها قراءة محرفة للنص باحتهالات غير متناهية، وبها أنها شأن شخصي فردي، وبها أننا الآن في زمن تغيرت ظروفه تغيراً جذرياً عها كان عليه الأمر من قبل، فإنها ستكون قراءة ناسخة للدين الصحيح الذي تناقلته أجيال الأمة من العهد النبوي إلى الآن(٢).

فهذه القراءة الجديدة سينشأ عنها دين يمكن أن يسمى أي شيء إلا الإسلام.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٨ ٤٨) وصححه الألباني في المشكاة (٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) بل حتى مفهوم «الله» قابل للتغيير عندهم، يقول أركون: (على عكس ما تنطق المسلَّمة التقليدية التي تفترض وجود إله حي متعال ثابت لايتغير، فإن مفهوم الله لا ينجو من ضغط التاريخية وتأثيرها، أقصد أنه خاضع للتحول والتغير بتغير العصور والأزمان). مفهوم النص (٢٠).

وقد اعتمد بعض هؤلاء المحرفين تعبيراً عن الفهم الجديد للدين مصطلح «الرسالة الثانية للإسلام»، أو «الوجه الثاني لرسالة الإسلام»، إشارة إلى أن الرسالة الأولى هي التي استقر عليها فهم الأمة للإسلام.

والرسالة الثانية هي الرسالة الحقيقية التي لم تفهم، والتي آن أوان فهمها لتكون هي الدين الحق الذي تبشر به القراءة الجديدة (١١).

إن الفهم الجديد للدين الذي تنتجه هذه القراءة هو فهم قد ينتهي من حيث المبدأ إلى مخالفة كل ما هو سائد من فهم، سواء تعلق الأمر بالمرتكزات العقدية، أو بالشرائع، والأخلاق(٢).

وقال: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقَبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾[آل عمران: ٥٨].

(٢) النص، السلطة، الحقيقة، نصر حامد أبو زيد (١٣٤).

<sup>(</sup>١) وقد عنون محمود محمد طه كتابه الذي شرح فيه فهمه الجديد للدين بـ «الرسالة الثانية في الإسلام»، وألف رسالة أخرى بعنوان: «الإسلام برسالته الأولى يصلح لإنسان القرن العشرين».

وإنها إسلام جديد منفتح، وغير مغلق، وغير مكتمل (۱)، بعكس ما أراده الباري عز وجل: ﴿ ٱلْمُوْمَ ٱ كُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَا ﴾ [المائدة: ٣].

فالإسلام الجديد العصري المستنير ليس من الضروري أن يقوم على خمسة أركان.

فالشهادتان في الدين الجديد ليس لهما مدلول إيهاني لأنه (في حقيقة الأمر وطبقاً لمقتضيات العصر لا تعني الشهادة التلفظ بهما أو كتابتهما، إنها تعني الشهادة على العصر، فليست الشهادتان إذن إعلاناً لفظياً عن الألوهية والنبوة، بل الشهادة النظرية والشهادة العملية على قضايا العصر وحوادث التاريخ)(٢).

أما الجزء الثاني من الشهادة فليس من الإسلام؛ لأن المسلمين هم الذين أضافوها، إذ كان الإسلام في البداية دعوة إلى لقاء لكل الأديان<sup>(٣)</sup>.

وليس من الضروري أن يحتشد الناس جماعات في مسجد لإقامة الصلاة، وذلك لأن الصلاة مسألة شخصية (٤).

<sup>(</sup>۱) يقول أركون: (الإسلام لا يكتمل أبداً، بل ينبغي إعادة تحديده وتعريفه داخل كل سياق اجتماعي ثقافي، وفي كل مرحلة تاريخية...). قضايا في نقد العقل الديني (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) من العقيدة إلى الثورة لحسن حنفي (١/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر:صوت الناس، محنة ثقافة مزورة للصادق النيهوم (٢٥).

<sup>(</sup>٤) قاله أركون كها نقله عنه عبد الرزاق هوماس في كتابه (القراءة الجديدة في ضوء ضوابط التفسير) (١٦٩).

وليست واجبة (۱)، وقد فرضت أصلاً لتليين عريكة العربي، وتعويده على الطاعة للقائد (۲).

وتغني عنها رياضة اليوغا<sup>(٣)</sup>، وهو ما غفل عنه الفقهاء<sup>(٤)</sup>.

ولا بأس من الجمع بين الصلاتين؛ لأن الأوضاع الحديثة تجعل الالتزام بالوقت متعذراً في كثير من الحالات<sup>(0)</sup>.

والزكاة أيضاً ليست واجبة وإنها هي اختيارية(٦).

كما أنها لا تؤدي الغرض؛ لأنها تراعي معهود العرب في حياتهم التي كانوا عليها (فهي تمس الثروات الصغيرة والمتوسطة أكثر مما تمس الثروات الضخمة...)(٧).

والصوم كذلك ليس فرضاً وإنها هو للتخيير (^).

وهو مفروض على العربي فقط، لأنه مشروط بالبيئة العربية ولذلك فالصوم بالنسبة للمسلم غير العربي مجرد

<sup>(</sup>١) الإسلام بين الرسالة والتاريخ عبد المجيد الشرفي (٦٣).

<sup>(</sup>٢) سلطة النص عبد الهادي عبد الرحمن (١١٠-١١١).

 <sup>(</sup>٣) هي طريقة فنية تقوم على ممارسة بعض التهارين التي تحرر النفس من الطاقات الحسية والعقلية ، وتوصلها شيئاً فشيئاً إلى الحقيقة.

<sup>(</sup>٤) الإسلام في الأسر الصادق النيهوم (١٢٧-١٣٤).

<sup>(</sup>٥) لا حرج، قضية التيسير في الإسلام، جمال البنا (٥٦-٦١). (٦) الإسلام بين الرسالة والتاريخ عبد المجيد الشرفي (٦٣)، وجوهر الإسلام للعشماوي (٧-٨).

<sup>(</sup>۷) وجهة نظر للجابري (۱۵۱،۱۵۰).

<sup>(</sup>٨) لَبِنَاتُ للشَّرِفِيُ (٣٧ُ٣)، والإسلام بين الرسالة والتاريخ (٦٣-٣٤).

دلالة وعبرة دينية (١).

بل إن الصوم يحرم على المسلمين في العصر الحاضر لأنه يقلل الإنتاج(٢).

أما الحج فليس من الضروري أن يُقام بطقوسه المعروفة إذ يغني عنه الحج العقلي أو الحج الروحي<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا الأساس من التأصيل للفهم الجديد ألغت هذه القراءة الحدود<sup>(1)</sup>، باعتبارها أحكاما تاريخية لا تناسب عصرنا، وهي عقوبات وحشية همجية بغيضة<sup>(0)</sup>.

ونظام الإرث الذي يميز بين الرجل والمرأة لا يتلاءم مع هذا العصر فيجب أن يلغي (٦).

وأنظمة الأسرة: نظام القوامة، نظام الطلاق، نظام الخضانة، نظام التعدد، حرمة الإجهاض، لا تنسجم مع تطورات العصر، فيجب أن تلغى أو تعدّل، لمنافاتها للعدل

<sup>(</sup>١) سلطة النص لعبد الهادي عبد الرحمن (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) ويعلق أركون على دعوة النبي الله أصحابه للفطر في رمضان في وقت الحرب قائلاً: (ونحن كذلك في حرب ضد التخلف). كما في الحوار الذي أجرته معه المجلة الفرنسية: (لونوفيل أبسرفاتور) (Observateur Nouvel)

<sup>(</sup>٣) أركون في مجلة الكرمي (١/ ٢٣)، العدد٤٣، ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٤) يقولُ التَّرابي في حُوار أجرته معه مجلة (دير شبيغلُ) الألمانية في (١٧) ١٩٩٥): (هذه الحدود لا تقام اليوم في السودان، لأن تفسيرنا للشريعة متطور أكثر مما هو عليه الحال في البلاد الإسلامية الأخرى).

<sup>(</sup>٥) الإسلام والحرية، محمد الشرفي (٨٩).

<sup>(</sup>٦) لأن إعطاء الذكر مثل حظ الأنشين كان استجابة لمتطلبات المجتمع في ذلك الوقت كما يقول الجابري، ينظر: التراث والحداثة للجابري (٥٥-٥٥).

والمساواة بين الرجل والمرأة(١).

والقراءة المتأنية للقرآن لا يمكن أن تؤدي إلا إلى منع تعدد الزوجات!! كما يقول أركون(٢٠).

وانتهت هذه القراءة أيضاً إلى ما يشبه إباحة بعض أنواع من الزنا وإخراجه من دائرة التجريم الذي أثبتته قطعيات النصوص، فقال محمد الشرفي: (يتحتم حصر معنى الزنا في العلاقة الجنسية بين رجل وامرأة أحدهما متزوج؛ لأن هذه العلاقة فقط يمكن اعتبارها جناية)(٣).

والخمر ليست محرمةً، ولكن مأمور باجتنابها فقط، كها يقول العشماوي ومحمد شحرور(٤).

والربا المحرَّم ما كان أضعافًا مضاعفة فقط.

وهكذا يتم طمس الإسلام الرباني الذي أُرسل به محمد وإبراز الإسلام المخترع بأركانه الجديدة والعصرية والمفتوحة، والقابلة لكل الأفهام والتأويلات، التي لا تتوقف عند حد معين؛ لأنه لا حدود يمكن الوقوف عندها.

فالإيهان أيضاً ليس هو الإيهان الذي يقوم على ستة

<sup>(</sup>١) الإسلام بين الرسالة والتاريخ، عبد المجيد الشرفي (٨٢).

<sup>(</sup>٢) حُوار أُجْرَتُه معه المجلة الفرنسية: (لونوفيل أبسر فاَّتور)(Nouvel Observateur) فبراير ١٩٨٦.

 <sup>(</sup>٣) الإسلام والحرية (٨٥).

<sup>(</sup>٤) الإسلام السياسي، محمد سعيد عشراوي (١٢١)، الكتاب والقرآن، محمد شحرور (٢٠٦).

أركان (فالإيمان في عصرنا يعني الانتقال إلى إدراك عميق لمنهجية الخلق والتكوين كما يوضحها الله في القرآن، وهي مرحلة إيمانية لم يصلها من قبل إلا الذين اصطفاهم الله)(١).

ويكفي أن يتحقق في الإيهان المعاصر عند بعضهم ركنان فقط هما: الإيهان بالله واليوم الآخر(٢)، وعند البعض الآخر: (الإيهان بالله والاستقامة)(٣).

والقصد من ذلك هو إدخال النصارى واليهود في مفهوم الإيهان والإسلام، واعتبارهم ناجين يوم القيامة.

وعند طائفة ثالثة يُفتح المجال للبوذية وكل الأديان الوضعية للدخول في سفينة النجاة (٤٠).

لأنه يعسر على المؤمن في عالم اليوم أن يهمل التحديات التي تمثلها الأديان الأخرى المخالفة لدينه الموروث، فليس من الحكمة الإلهية أن أحكم أنا المسلم على ثلاثة أرباع البشرية من معاصريً غير المسلمين بالذهاب إلى الجحيم؟!(٥٠).

فلفظ (المسلم) و(المؤمن) يشمل عندهم اليهود والنصارى وغيرهم، نظرًا لتطور المفاهيم الاجتهاعية

<sup>(</sup>۱) العالمية الإسلامية الثانية لأبي القاسم حاج حمد (٢/ ٤٩٧)

 <sup>(</sup>۲) نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي (۳۱) محمد الشحرور.
 (۳) جوهر الإسلام (۱۰۹ - ۱۲۱) للعشاوي.

<sup>(</sup>٤) ينظّر: ّنافَذة على الإسلام (٦٠)، والْفُكّر الإسلامي نقد واجتهاد لأركون (٨٤).

<sup>(</sup>٥) لبنات لعبد المجيد الشرفي (١٠١).

والوطنية والسياسية.

ومفهوم (ملة إبراهيم) والتي تعني التوحيد تطورت إلى معنى وحدة الأديان.

والشرك بالله عز وجل لم يعد هو التوجه بالعبادة إلى غير الله عز وجل، وإنها أصبح يعني الثبات في هذا الكون المتحرك، وعدم التطور بها يتناسب مع الشروط الموضوعية المتطورة دائهاً، فالتخلف شرك والتقدم توحيد(١).

إن التوحيد هو توحيد الأمة والفكر وليس توحيد الألهة(٢).

والفن بها فيه من رقص وموسيقى من شعب الإيهان والتوحيد<sup>(٣)</sup>.

والغيبيات عموماً كالعرش والكرسي والملائكة والجن والشياطين والصراط والسجلات وغير ذلك ليست إلا تصورات أسطورية (٤٠٠).

والعالم الآخر أسطورة اخترعها الكهنة ليسيطروا على الناس ويحكموهم (٥).

والبعث الذي يريده القرآن والنبي على ليس هو البعث

<sup>(</sup>١) الكتاب والقرآن لشحرور (٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) حوار المشرق والمغرب لحسن حنفي (٥٤-٥٧).

<sup>(</sup>٣) قاله حسن الترابي في كتابه (قيمة الدّين.. رسالية الفن).

<sup>(</sup>٤) النص، السلطة، الحقيقة، نصر حامد أبو زيد (١٣٥).

<sup>(</sup>٥) الإسلام في الأسر للصادق النيهوم (٨٢).

بعد الموت، وإنها هو البعث من عالم الطفولة والتخلف إلى عالم التقدم والوعي<sup>(١)</sup>.

(قد لا يكون البعث واقعةً ماديةً تتحرك فيها الجبال، وتخرج لها الأجساد بل يكون البعث هو بعث الحزب وبعث الأمة وبعث الروح، فهو واقعة شعورية تمثل لحظة اليقظة في الحياة في مقابل لحظة الموت والسكون)(٢).

وحديث القرآن عن اللوح المحفوظ (هو صورة فنية، الغاية منها إثبات تدوين العلم، فالعلم المدون أكثر دقة من العلم المحفوظ في الذاكرة، أو المتصور في الذهن)(٣).

وإن المرء لكي يكون مسلماً لا يحتاج إلى الإيمان بالجن والملائكة، فالإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل(٤).

و (الجنة والنار هما النعيم والعذاب في هذه الدنيا، وليس في عالم آخر يحشر فيه الإنسان بعد الموت، الدنيا هي الأرض، والعالم الآخر هو الأرض، الجنة ما يصيب الإنسان من خير في الدنيا، والنار ما يصيب الإنسان من شر فيها) (٥٠)، و (أمور المعاد هي الدراسات المستقبلية بلغة العصر، والكشف عن نتائج المستقبل ابتداء من حسابات الحاضر) (٢٠).

<sup>(</sup>١) الإسلام في الأسر للصادق النيهوم (١٠٦-١٠٧).

<sup>(</sup>٢) من العقيدة إلى الثورة لحسن حنفي (١/٨٠٥).

<sup>(</sup>٣) من العقيدة إلى الثورة (٤/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) في فكرنا المعاصر لحسن حنفي (٩٣).

<sup>(</sup>٥) منَّ العقيدة إلى الثورة (٤/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٦) من العقيدة إلى الثورة لحنفي (٤/ ٢٠٥).

و(أن المقصود بالنفخ في الصور، وقيام الساعة: صراع المتناقضات)(١).

(أمَّا الحور العين والملذات فهي تعبير عن الفن والحياة بدون قلق)(٢).

فطريقة هؤلاء القوم: تفسير النصوص الشرعية بالتأويلات الفاسدة المتضمنة تكذيب الرسول في فحسبهم ذلك بطلانا.

وقد صدق فيهم قول النبي ﷺ: «سَيَكُونُ في آخِرِ أُمَّتِي أُنَاسٌ يُحَدِّثُونَكُمْ مَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ، فَإِيَّاكُمْ وَإِنَّاهُمْ» (٣).

وفي لفظ: «يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ دَجَّالُونَ ﴿ عَنَّا اَبُونَ ، كَذَّا اَبُونَ ، يَأْتُونَكُمْ مِنْ الْأَحَادِيثِ بِمَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ ، فَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ ، فَإِيَّاكُمْ وَلَا يَفْتِنُونَكُمْ » (٥٠).

وأما زعم بعضهم بأن هذا من التجديد في الدين الذي أخبر به النبي على بقوله: «إِنَّ الله يَبْعَثُ هَٰذِهِ الأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَةٍ سَنَةٍ مَنْ يُجَدِّدُ هَا دِينَهَا» (١)، فليس بصحيح؛ لأن

<sup>(</sup>١) الكتاب والقرآن (٢٣٦، ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية لتركي علي الربيعو (١٤٠-

۱٤۱). (۳) رواه مسلم (۲).

<sup>(</sup>٤) سمي دجالا لتمويهه على الناس وتلبيسه وتزيينه الباطل، لسان العرب(١١/ ٢٣٦).

<sup>(0)</sup> رواه مسلم (V).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود (٢٩١) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٧٥٥).

المقصود بالتجديد إحياء ما اندرس من معالم هذا الدين الذي كان عليه النبي على وأصحابه ومن تبعهم بإحسان، لا الإتيان بدين جديد مخترع(١) يتناقض مع ما كان عليه النبي وأصحابه وأئمة القرون المفضلة.

فالدين أصله ثابت لا يتبدل ولا يتغير، ولكن تعلق الأدران والأوهام والأغلاط بالدين في عقول الناس وتصرفاتهم هو الذي يحتاج إلى تجديد.

وقد صدر عن مجمع الفقه الإسلامي بخصوص القراءة الجديدة للقرآن ما يلي:

(إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في دورته السادسة عشرة بدبي (دولة الإمارات العربية المتحدة) ٣٠ صفر - ٥ ربيع الأول ٢٠٠٥هـ، الموافق ٩ - ١٤ نيسان (إبريل) ٢٠٠٥م.

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع القراءة الجديدة للقرآن وللنصوص الدينية، وبعد استهاعه إلى المناقشات التي دارت حوله، قرر ما يلي:

أولاً: إن ما يسمى بالقراءة الجديدة للنصوص الدينية إذا أدت لتحريف معاني النصوص ولو بالاستناد إلى أقوال

<sup>(</sup>١) وقد صرح حسن حنفي بأن التجديد يكون بإعادة بناء هذا الدين من جديد، فقال: (يجب تغيير تلك النظرية الموروثة طبقا لحاجات العصر، ابتداء من علم أصول الدين). التراث والتجديد (٢١).

شاذة بحيث تخرج النصوص عن المُجمع عليه، وتتناقض مع الحقائق الشرعية يُعد بدعة منكرة وخطراً جسياً على المجتمعات الإسلامية وثقافتها وقيمها، مع ملاحظة أن بعض حملة هذا الاتجاه وقعوا فيه بسبب الجهل بالمعايير الضابطة للتفسير أو الهوس بالتجديد غير المنضبط بالضوابط الشرعية.

وتتجلى بوادر استفحال الخطر في تبني بعض الجامعات منهج هذه القراءات، ونشر مقولاتها بمختلف وسائل التبليغ، والتشجيع على تناول موضوعاتها في رسائل جامعية، ودعوة رموزها إلى المحاضرة والإسهام في الندوات المشبوهة، والإقبال على ترجمة ما كتب من آرائها بلغات أجنبية، ونشر بعض المؤسسات لكتبهم المسمومة.

ثانياً: أصبح التصدي لتيار هذه القراءات من فروض الكفاية، ومن وسائل التصدي لهذا التيار وحسم خطره ما يلي:

• دعوة الحكومات الإسلامية إلى مواجهة هذا الخطر الداهم، وتجلية الفرق بين حرية الرأي المسؤولة الهادفة المحترمة للثوابت، وبين الحرية المنفلتة الهدامة، لكي تقوم هذه الحكومات باتخاذ الإجراءات اللازمة لمراقبة مؤسسات النشر ومراكز الثقافة، ومؤسسات الإعلام والعمل على تعميق التوعية الإسلامية العامة

في نفوس النشء والشباب الجامعي، والتعريف بمعايير الاجتهاد الشرعي، والتفسير الصحيح، وشرح الحديث النبوي.

- اتخاذ وسائل مناسبة [مثل عقد ندوات مناقشة] للإرشاد إلى التعمق في دراسة علوم الشريعة ومصطلحاتها، وتشجيع الاجتهاد المنضبط بالضوابط الشرعية وأصول اللغة العربية ومعهوداتها.
- توسيع مجال الحوار المنهجي الإيجابي مع حملة هذا الاتجاه.
- تشجيع المختصين في الدراسات الإسلامية لتكثيف الردود العلمية الجادة ومناقشة مقولاتهم في مختلف المجالات وبخاصة مناهج التعليم.
- توجيه بعض طلبة الدراسات العليا في العقيدة والحديث والشريعة إلى اختيار موضوعات رسائلهم الجامعية في نشر الحقائق والرد الجاد على آرائهم ومزاعمهم.
- تكوين فريق عمل تابع لمجمع الفقه الإسلامي الدولي، مع إنشاء مكتبة شاملة للمؤلفات في هذا الموضوع ترصد ما نشر فيه والردود عليه، تمهيدا لكتابة البحوث الجادة، وللتنسيق بين الدارسين فيه،

ضمن مختلف مؤسسات البحث في العالم الإسلامي وخارجه، والله أعلم)(١).



•••••

<sup>(</sup>١) مجلة مجمع الفقه الإسلامي (١٦/٤) قرار رقم ١٤٦.



إن من الملاحظات العامة على أصحاب هذا المنهج: التشدق بالألفاظ، والتمعك بالمصطلحات بقصد الإغراب.

ومن طرقهم الشائعة في كتبهم ومصنفاتهم ختم المصطلحات بـ(وِيَّة) لإعطائها مدلولات جديدة وغريبة لا يعرفها أحد غيرهم.

فالسلفية تتحول إلى: سلفوية، والسلفي إلى: سلفوي.

والأصولية إلى: أصولوية، والأصوليين: أصولويين.

والنصيين إلى: نصويين.

والماضي إلى: ماضوية.

التاريخ والتاريخي: يتحول إلى تاريخوي، أو النزعة التاريخوية، والأخلاقية تصبح الأخلاقوية، والإسلامي إلى: إسلاموي أو إسلاموية.

كل ذلك مصحوبٌ بأسلوب ماكر في استعمال المصطلحات الغامضة كالغنوصية، والأبستمولوجية، والامبريقية، والأنسنة، والمستقبلوية، والأنطولوجية، والبلشفية، والمنشفية، والديالكتيكية، والسيوكولاستيكية، والزمكانية، والميكانزماتية، والسيميولوجية، والهرمونوطيقية، والدياغوجية.

وعندهم شغف شديد بالكلمات التي تنتهي بـ[لوجيا]، فترى أحدهم يقول مثلا: (على المستوى السايكولوجي والانتربولوجي).

وألفاظ كثيرة غيرها انبهر بها كثير من السذج من المثقفين، وظنوها علماً فلاكتها ألسنتهم في المجالس، ورسمتها أقلامهم في الكتب، لكي يُقال عنهم: متنورون، مصريون!!.

والقراء لا يملكون إلا أن يشهدوا لهم بالعلم والتعمق فيه، مع أنهم لا يفهمون شيئاً من كلامهم.

وكما قال عَلَيْ: ﴿إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي كُلُّ مُنَافِقٍ

عَلِيمِ اللِّسَانِ» (١).

والعجب أنهم أنفسهم يعترفون بعدم فهمهم لها، ف [هاشم صالح] الذي ترجم كتب محمد أركون، يعترف<sup>(۲)</sup> (بأنه لم يستطع أن يفهم هذه المصطلحات إلا بعد (۱۰) سنوات، وبعضها بعد (۳) سنوات من الدراسة في المعاهد الفرنسية، حتى استطاع أن يتصور معناها كما أراد مستعملوها.



<sup>(</sup>١) رواه أحمد(١٤٣) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٣٩). (٢) في مقدمته لكتاب (أين هو الفكر الإسلامي المعاصر).



لقد جاء الإسلام بقواعد واضحة لفهم النصوص الشرعية، حتى لا تزل الأقدام أو تضل الأفهام.

وهذه القواعد ركيزة رئيسة لصحة الاستدلال، ولا يستطيع المرء أن يعرف مراد الله ومراد رسوله على إلا إذا استقام فهمه لدلائل الكتاب والسنة.

وما حدثت الأفكار والآراء والضلالات إلا بسبب سوء الفهم.

ولو تركت النصوص للناس، كلَّ يفهم منها حسبها يمليه عليه فهمه وعقله، لشط الناس في الفهم شططاً بعيداً، لذلك كان لابد من أصول علمية نلتزم بها في فهم النصوص.

من هذه الأصول:

أولاً: وجوب الرجوع لمنهج السلف الصالح في فهم النصوص الشرعية.

قد يقول قائل، لماذا يجب علينا اتباع منهج السلف دون غيرهم، أليسوا بشراً كسائر البشر، فلماذا نخصهم بوجوب الاتباع.

وكما يقول كثير من الكتاب اليوم: هم رجال ونحن رجال.

فنقول: إن السلف الصالح قد تميزوا بأمور لم تتوفر في غيرهم من هذه الأمة، فكانوا يمثلون الفهم الصحيح والتطبيق العملي لما جاء في الكتاب والسنة.

وقد دلت الأدلة الشرعية الكثيرة من جهات عدة على وجوب الرجوع لفهم السلف لنصوص الكتاب والسنة، ومن ذلك:

الله توعد من خالف طريقهم ومنهجهم بالعذاب الأليم: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مِا تَوَلَى وَنُصَلِهِ جَهَنَمَ وَيَتَبَعْ غَيْر سَبِيلِ ٱلمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَلِهِ جَهَنَمَ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

فمن سلك طريقاً في الفهم مخالفاً لطريق المؤمنين فقد توعده الله بالعقاب الأليم، وأول من يدخل في قوله

﴿ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ المؤمنون الأوائل الذين رضي الله عنهم بنص القرآن: ﴿ وَٱلسَّنِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلنِّنِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي تَحَتُهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِيينَ فِيهَا أَبِدًا ذَلِكَ لَمُورُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

قال عمر بن عبد العزيز رحمه الله: (سن رسول الله على وولاة الأمر بعده سنناً، الأخذ بها اتباع لكتاب الله، واستكمال لطاعة الله، وقوة على دين الله، ليس لأحد من الخلق تغييرها، ولا تبديلها، ولا النظر في شيء خالفها، من اهتدى بها فهو مهتد، ومن استنصر بها فهو منصور، ومن تركها اتبع غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ما تولى، وأصلاه جهنم وساءت مصيراً)(۱).

٢- أن النبي ﷺ أمر باتباعهم، والسير على منهجهم،
 في قوله: "فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدِينَ اللَهْدِييِّنَ،
 عَضُّوا عَلَيْهَا بالنَّواجِذِ» (٢).

قال ابن القيم رحمه الله: (وقد قرن رسول الله على سنة أصحابه بسنته، وأمر باتباعها، كما أمر باتباع سنته، وبالغ في الأمر بها، حتى أمر بأن يُعض عليها بالنواجذ)(٣).

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (٦ / ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٦٠٠) وأبو داود (٣٩٩١) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٤٣١٤).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٤/ ١٤٠).

وعن حذيفة هافال: (اتقوا الله يا معشر القراء، وخذوا طريق من كان قبلكم، فلعمري لئن اتبعتموه لقد سَبقتُم سَبقا بعيداً، ولئن تركتموه يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً)(١).

أسيرُ خلفَ رِكابِ النُّجبِ ذا عَرَجٍ

مُؤْملاً كشفَ ما لاقيتُ من عِوَجٍ

فإن لحقتُ بهم من بعد ما سبقوا

فكَمْ لرب الورى في ذاك من فرجِ وإن بقيْتُ بظهرِ الأرض منقطعاً

فها على عَرَجٍ في ذاك من حَـرَجِ

- أن السلف الصالح هم أفضل هذه الأمة وخيرها علماً
وعملاً، قال على: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ
الَّذِينَ يَلُونَهُمْ» (٢).

قال ابنُ تيمية رحمه الله: (ومن المعلوم بالضرورة لمن تدبَّر الكتابَ والسنة وما اتفق عليه أهلُ السنة والجماعة من جميع الطوائف، أنّ خير قرونِ هذه الأمة في الأعمال، والأقوال، والاعتقاد، وغيرها من كلِّ فضيلة، أنَّ خيرها القرنُ الأولُ، ثم الذين يلونهم، كما تَبَتَ ذلكَ عن النبي من غير وجه، وأنهم أفضلُ من الخَلفِ في كل فضيلة من علم، وعمل، وإيمان، وعقل، ودين، وبيان، وعبادة.

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲٤٥٨).

وأنهم أوْلى بالبيانِ لكل مُشْكل، هذا لا يدفعُه إلا من كابرَ المعلوم بالضرورة من دين الإسلام، وأضله الله على علم، وما أحسن ما قال الشافعي في رسالته: هم فوقنا في كلِّ علم، وعقل، ودين، وفضل، وكلِّ سبب يُنال به علمٌ، أو يدرك به هدىً، ورأيهم لنا خيرٌ من رأينا لأنفسنا)(١).

٤- أن التمسك بها كانوا عليه سبب للنجاة عند وقوع الفتن والاختلاف والتفرق.

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قَلْتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَفَرَّقَتْ عَلَى ثُنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَلَّا مُلَّةُ مُ فِي النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَالنَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَالنَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَالْحَدَةً».

قالوا: ومن هي يا رسول الله.

قال: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي» (٢).

وهذا يدل على أن فيصل التفريق بين الحق والباطل باتباع الصحابة فيها كانوا عليه.

٥- أنهم أعلم بمراد الله تعالى ومراد رسوله على من غيرهم، وهذه من أهم مميزاتهم التي تجعل منهجهم وطريقهم هو المقدَّم.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٤/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) رَواه الْتَرَمَدُي (٢٦٤١) والحديث حسنه الألباني في صحيح الجامع (٩٤٧٤).

وذلك: (لما خصَّهمُ الله تعالى به من توقد الأذهان، وفصاحة اللسان، وسعة العلم، وسهولة الأخذ، وحسن الإدراك وسرعته، وحسن القصد وتقوى الرب تعالى.

فالعربية طبيعتهم وسليقتهم، والمعاني الصحيحة مركوزة في فطرهم وعقولهم، ولا حاجة بهم إلى النظر في الإسناد وأحوال الرواة وعلل الحديث والجرح والتعديل، ولا إلى النظر في قواعد الأصول وأوضاع الأصوليين، بل قد غُنُوا عن ذلك كله، فليس في حقهم إلا أمران:

أحدهما: قال الله تعالى كذا وقال رسوله كذا.

والثاني: معناه كذا وكذا.

وهم أسعد الناس بهاتين المقدمتين، وأحظى الأمة بها، فَقُواهم متوفرةٌ مجتمعةٌ عليهما)(١).

وهم إلى فهم النصوص ودلالاتها أقربُ من غيرهم، لأنَّ القرآن يتنزل عليهم بألسنتهم (٢) والنبي على بين ظهرانيهم يبين لهم ما نُزِّلَ إليهم، وما أشكل عليهم في شتى مسائل الدين.

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٤ / ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) ومما يؤكد هذا ما جاء عن عبد الله بن مسعود الله أنه قال: (والذي لا إله غيره ما من كتاب الله سورة إلا أنا أعلم حيث نزلت، وما من آية إلا أنا أعلم بكتاب الله مني تبلغه الإبل لركبت إليه) رواه مسلم في صحيحه (٢٤٦٣).

وروى أبن إسحاق عن مجاهد، قال: «عرضت القرآن ثلاث عرضات على ابن عباس، أقفه عند كل آية، أسأله فيم نزلت، وكيف كانت» سير أعلام النبلاء (٤/ ٥٠).

وقد أخذوا عن الرسول على الفظ القرآن ومعناه) كما قال ابن تيمية رحمه الله(١١).

فتعلموا القرآن بنصوصه ومعانيه، وقواعده وضوابطه، وتركهم النبي على ملة قويمة مستقرة، ومحجة بيضاء ناصعة، لا خفاء فيها ولا غموض، ولا لبس ولا إبهام، «قَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا، لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلا هَالكُ» (٢).

فكل ما خفي وأشكل واشتبه؛ فبيانه وجلاؤه في علم أصحاب رسول الله عليه.

قال عمر بن الخطاب لابن عباس رضي الله عنهم: (كيف تختلف هذه الأمة ونبيها واحد، وقبلتها واحدة؟!

فقال ابن عباس رضي الله عنهما: (يا أمير المؤمنين، إنها أُنزِلَ علينا القرآن فقرأناه، وعلمنا فيمن نزل، وإنه سيكون بعدنا أقوامٌ يقرءون القرآن ولا يدرون فيمن نزل، فيكون لهم فيه رأي، فإذا كان لهم فيه رأي اختلفوا، فإذا اختلفوا اقتتلوا...)(٣).

قال الشاطبي رحمه الله: (فلهذا كلِّه يجب على كلِّ ناظر في الدليل الشرعي مراعاةُ ما فهم منه الأولون، وما كانوا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۸٤).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه (٤٣) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٨١٨)

<sup>(</sup>٣) فضائل القرآن للقاسم بن سلام (١٠٣).

عليه في العمل به، فهو أحرى بالصواب، وأقوم في العلم والعمل)(١).

وقال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله: (فالعلم النافع من هذه العلوم كلها: ضبط نصوص الكتاب والسنة وفهم معانيها، والتقيُّد في ذلك بالمأثور عن الصحابة والتابعين وتابعيهم في معاني القرآن والحديث، وفيها ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام، والزهد والرقائق والمعارف وغير ذلك)(٢).

وقال الحافظ ابن عبد الهادي رحمه الله: (ولا يجوز إحداث تأويلٍ في آيةٍ أو سنةٍ لم يكن على عهد السلف، ولا عرفوه ولا بينوه للأمة، فإن هذا يتضمن أنهم جهلوا الحق في هذا وضلوا عنه، واهتدى إليه هذا المعترض المستأخر)(٣).

وقال ابن تيمية رحمه الله: (من فسر القرآن أو الحديث، وتأوَّلُهُ على غير التفسير المعروف عن الصحابة والتابعين، فهو مفتر على الله، ملحدٌ في آيات الله، محرفٌ للكلم عن مواضعه، وهذا فتحٌ لباب الزندقة والإلحاد، وهو معلوم البطلان بالاضطرار من دين الإسلام)(1).

<sup>(</sup>١) الموافقات (٣/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) فضّل علم السلف (٦).

<sup>(</sup>٣) الصارم المنكى (١/ ٤٩٧).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١٣/ ٢٤٣).

وأما القول بأن السلف بشرٌ غير معصومين فكيف نلزم باتباعهم؟

فجوابه: أن العصمة للمنهج لا للأفراد، فالأفراد غير معصومين، أما المنهج الذي ساروا عليه فهو المعصوم الذي لا يدخله خلل، ولا يعتريه نقص، لأنَّ الأمة لا تجتمع على ضلالة، وملخص منهجهم اتباع الكتاب والسنة وعدم معارضتها بآراء الرجال واعتهاد لغة العرب أساساً في فهم هذين الأصلين.

ثانياً: الرجوع إلى لغة العرب في فهم المراد من كلام الله وكلام رسوله على، فقد شاء الله تعالى أن تكون رسالته الخاتمة إلى البشرية باللغة العربية، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَ الْ عَرَبِيّا لَعَلَّمُ مَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] ﴿ كِنْكُ فُصِّلَتْ عَايَنْتُهُ قُرْءَ الْا عَرَبِيّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [نصلت: ٣] ﴿ إِنّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ الْ عَرَبِيّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [نصلت: ٣] ﴿ إِنّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ الْ عَرَبِيّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٣] ﴿ وَمِن قَبْلِهِ عَلَيْكُ مُوسَى لَعَلَّكُمُ مَّ عَقِلُونَ ﴾ [الزخرف: ٣] ﴿ وَمِن قَبْلِهِ عَلِيْكُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَلَذَا كِتَلِكُ مُصِدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيّا لِيُسْنِينَ ﴾ [الأحقاف: ١٢].

وقد يكون من وجوه الحكمة في ذلك أن هذه اللغة بلغت في سلم اللغات الإنسانية الذروة في سعة الألفاظ، وفي ثراء أساليب النظم، مما جعلها أكفأ اللغات في حمل المعاني، وأقدرها على أدائها.

فالقرآن عربي في ألفاظه، وفي تراكيب تلك الألفاظ، وفي أساليبه ومعانيه.

فمعاني كتاب الله تعالى موافقة لمعاني كلام العرب، كما أن ألفاظه موافقة لألفاظها، ولهذا فلا يمكن لأحد أن يفهم كلام الله ورسوله إلا من هذه الجهة.

قال الشاطبي رحمه الله: (فعلى الناظر في الشريعة والمتكلم فيها أصولاً وفروعاً.. أن لا يتكلم في شيء من ذلك حتى يكون عربياً، أو كالعربي في كونه عارفاً بلسان العرب... فإن لم يبلغ ذلك فحسبه في فهم معاني القرآن التقليد، ولا يحسن ظنه بفهمه دون أن يسأل فيه أهل العلم به)(١).

وما زال السلف ومن كان على هديهم يستدلون على معاني الكتاب والسنة بكلام العرب من شعر وغيره.

قال ابن تيمية رحمه الله: (فمعرفة العربية التي خوطبنا بها مما يعين على أن نَفْقَه مراد الله ورسوله بكلامه، وكذلك معرفة دلالة الألفاظ على المعاني، فإن عامة ضلال أهل البدع كان بهذا السبب فإنهم صاروا يحملون كلام الله ورسوله على ما يَدَّعون أنه دال عليه ولا يكون الأمر كذلك)(٢).

ولذلك قال الحسن رحمه الله: (أهلكتهم العجمة

<sup>(</sup>١) الاعتصام (١/ ٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ١١٦).

يتأولونه على غير تأويله)(١).

وقال الإمام الشافعي: (ما جهل الناس ولا اختلفوا إلا لتركهم لسان العرب، وميلهم إلى لسان أرسطاطاليس)(٢).

فمن أراد تفهم كتاب الله فمن جهة لسان العرب يُفهم، ولا سبيل إلى تطلُّب فهمه من غير هذه الجهة (٣).

وقال الإمام مالك رحمه الله: (لا أُوتى برجلٍ غير عالم بلغة العرب يفسِّر كتاب الله إلاَّ جعلته نكالاً)(٤).

وروي عن مجاهد رحمه الله أنه قال: (لا يحل لأحدٍ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إذا لم يكن عالماً بلغات العرب)(٥).

وقال أبو عبيد: سمعت الأصمعيّ يقول: سمعت الخليل بن أحمد يقول: سمعت أيُّوبَ السِّخْتياني رحمه الله يقول: (عامة من تزندق بالعراق لقلَّة علمهم بالعربيّة)(٢).

فعدم المعرفة بلسان العرب تؤدي للخطأ في فهم مراد الله ورسوله عليه، ومن أمثلة ذلك:

قول من زعم أنه يجوز للرجل نكاح تسع من النساء

<sup>(</sup>١) الاعتصام (١/ ٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٠/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) المو أفقات (٢/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) شعب الإيمان للإمام البيهقى (٢/ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٥) البرهان في علوم القرآن (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٦) كتأب الزيّنة لأبي حاتم (٨٦).

مستدلاً بقوله تعالى: ﴿فَأَنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبُعَ﴾ [النساء: ٣]، وجمع أربع إلى ثلاث إلى اثنتين يساوي تسع.

قال القرطبي رحمه الله: (وهذا كله جهلٌ باللسان... فإن الله تعالى خاطب العرب بأفصح اللغات، والعرب لا تدع أن تقول تسعة، وتقول اثنين وثلاثة وأربعة.

وكذلك تستقبح ممن يقول: أعط فلانا أربعة ستة ثمانية، ولا يقول ثمانية عشر)(١).

فالمراد بالآية التخيير بين تلك الأعداد لا الجمع، ولو أراد الجمع لقال تسع، ولم يعدل عن ذلك إلى ما هو أطول منه وأقل بيانا(٢).

وقول من زعم أن المحرَّم من الخنزير إنها هو اللحم، وأما الشحم فحلال لأن القرآن إنها حرم اللحم دون الشحم في قوله: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْإِنزيرِ ﴾ [المائدة: ٣].

ولو عرف أن اللحم يطلق على الشحم أيضاً في لغة العرب، بخلاف الشحم فإنه لا يطلق على اللحم، لم يقل ما قال(٣).

وقول من زعم أن معنى قوله تعالى: ﴿فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٥ / ١٧).

<sup>(</sup>٢) التسهيل لأبن جزي (١/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (٢/ ٢٢٢)، تفسير ابن كثير (٣/ ١٦).

عَلَيْهِ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

أي يفوتنا، ولو علم أن معنى نقدر: نضيِّق، لم يَغْبِط هذا الخبط.

واعتقاد بعضهم أن قوله تعالى: ﴿يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴾[الحج: ٢٧] أن المراد بالآية الرجال ولذلك يكتبون هذه الآية في التمائم للفتاة البكر ليأتيها الرجل ويتزوجها!! وإنها معنى الآية مشاة على أرجلهم.

قال الشاطبي رحمه الله معلقا على حال هؤلاء الذين يفسرون القرآن بغير علم: (تخرصهم على الكلام في القرآن والسنة العربيين مع العرو عن علم العربية الذي يفهم به عن الله ورسوله، فيفتاتون على الشريعة بها فهموا، ويدينون به، ويخالفون الراسخين في العلم، وإنها دخلوا ذلك من جهة تحسين الظن بأنفسهم واعتقادهم أنهم من أهل الاجتهاد والاستنباط؟، وليسوا كذلك.

كما حكي عن بعضهم أنه سئل عن قول الله تعالى: ﴿ رِيجٍ فِهِمَا صِرُ ﴾ [آل عمران: ١١٧](١) فقال: هو هذا الصرصر)(٢).

ثالثاً: الرجوع للقواعد والأصول التي وضعها السلف في فهم النصوص .

كان للسلف قواعد ومبادئ يسيرون عليها في فهمهم

<sup>(</sup>۱) صر: برد شدید.لسان العرب (٤/ ٥٥٠) مادة: صرر

<sup>(</sup>٢) أي: صرار الليل، ينظر: الاعتصام (١/ ١٧٩).

للنصوص الشرعية، وأول من جمع هذه القواعد وبينها وشرحها الإمامُ الشافعي في كتابه [الرسالة] الذي كان نواة لما أُلف بعده من كتب علم [أصول الفقه].

والتي تُعنَى بجمع القواعد التي تضبط استنباط الأحكام الشرعية من نصوص الكتاب والسنة.

ولذلك يشن أصحاب بدعة [إعادة قراءة النص] حملة شعواء على الإمام الشافعي وكتابه الرسالة.

يقول أركون عن الإمام الشافعي وكتابه الرسالة: (قد ساهم في سجن العقل الإسلامي داخل أسوار منهجية معينة)(١).

ويقول عن تحديد الإمام الشافعي لمصادر التشريع الإسلامي بأنها: الكتاب والسنة والإجماع والقياس: (هذه هي الحيلة الكبرى التي أتاحت شيوع ذلك الوهم الكبير بأن الشريعة ذات أصل إلهي)(٢).

وهو عند الجابري: (المشرع الأكبر للعقل العربي)، لأنه جعل: (النص هو السلطة المرجعية الأساسية للعقل العربي وفاعلياته)(٣).

<sup>(</sup>١) تاريخية الفكر العربي الإسلامي (٧٤).

<sup>(</sup>٢) تاريخية الفكر العربي الإسلامي (٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) الجابري تكوين العقل العربي (١٠٥)، بنية العقل للجابري (٢٢)

وأما الشرفي فيصرح قائلاً: (من غير المقبول اليوم أن نتمسك بمنهج الشافعي الأصولي، إذ فهم الكتاب والسنة على نحو فهم الشافعي وتأويله لا يؤديان إلا إلى مأزق منهجي لا عهد للأسلاف به)(١).

ويطالب أصحاب هذه المدرسة بوضع قواعد جديدة لأصول الفقه.

يقول الجابري: (إنها نريد أن يتجه تفكير المجتهدين الراغبين في التجديد حقاً والشاعرين بضرورته فعلاً إلى القواعد الأصولية نفسها، إلى إعادة بنائها بهدف الخروج بمنهجية جديدة تواكب التطور الحاصل)(٢).

ويقول كذلك مبرراً دعوته إلى تغيير علم أصول الفقه: (ولا شيء يمنع من اعتهاد قواعد منهجية أخرى إذا كان من شأنها أن تحقق الحكمة من التشريع في زمن معين بطريقة أفضل)(٣).

ويقول محمد الشرفي: (وقواعد الفقه التي وضعها الفقهاء ليست في حقيقتها ذات طبيعة دينية وإنها هي قواعد من وضع بشر ، فكانت منافية للعدل والمساواة وحقوق الإنسان)(٤).

<sup>(</sup>١) لبنات لعبد المجيد الشرفي (١٤٣).

<sup>(</sup>۲) وجهة نظر (٦٣).

<sup>(</sup>٣) وجهة نظر (٦٢).

<sup>(</sup>٤) الإسلام والتاريخ لمحمد الشرفي (٦٤).

والهدف من هذه الدعوة التفلُّت من القواعد والضوابط التي وضعها العلماء للاستنباط، حتى يتسنى لهم العبث بالنصوص الشرعية كما شاؤا.

وسنذكر باختصار بعض القواعد التي وضعها العلماء لفهم النصوص الشرعية، منها:

١- العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

هذه القاعدة نصَّ عليها عامة العلماء، فقد تقع حادثة فتنزل في شأنها آية، أو يرد بسببها حديث، ويكون لفظهما عاماً يشمل تلك الحادثة وغيرها، فالواجب حينئذ العمل بعموم لفظ الآية أو الحديث، لا أن يُجعل الحكم خاصاً بذلك السبب.

فالأمة مجمعة على أن آيات الحدود، والكفارات، والمواريث، والنكاح، والطلاق، وغيرها عامة لجميع الأمة، مع أن بعضها نزل في أقوام معينين.

وأصحاب القراءة الجديدة يرفضون هذه القاعدة رفضاً باتاً، ويرون تخصيص الآيات والأحاديث بأسباب نزولها.

ونتيجة هذه القراءة التحلل من الأحكام الشرعية، لأن القرآن نزل لأسباب معينة، وقد انقضت تلك الأسباب وانتهت، وبالتالي سينتهي معها العمل بالقرآن!!.

يقول أحدهم عن آيات الولاء والبراء: (لا مناص من

الإقرار بصحة الشهادات القرآنية المقدمة من قبل أنصار عقيدة الولاء والبراء، لأنها نصوص واضحة فصيحة لا تحتمل تأويلاً، لكنها تحتمل تفسيراً ربها كان هو الأصدق مما يقدمه أنصار الكراهية والدم.

إن هذه الآيات لا يمكن بحال تعميم معناها في الزمان المطلق، والمكان المطلق، بحجة قاعدة: (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب)، فالآيات تحدثنا عن زمن بعينه، وظرف بعينه، فمنعا لوصول أسرار الدولة الناشئة عبر حالة عاطفية بين أخوين أو أي رحمين، فقد نهى القرآن عن موالاتهم نصاً ولفظاً، ومعنى واضحاً كل الوضوح يربط الآيات بزمنها وظروفها ومكانها، وليس بعد ذلك أو قبله أبداً).

ثم يقول: (يمكن القول بملء الفم: لا لقواعد الفقه البشرية، مثل قاعدة: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ولا لقاعدة: لا اجتهاد مع نص)(۱).

ويقول الجابري داعياً إلى ربط الأحكام بأسباب نزولها كي تبدو الشريعة أكثر طواعية وأشد مسايرة لظروف العصر وأحواله المتغيرة: (وهذا باب عظيم واسع، يفتح المجال لإضفاء المعقولية على الأحكام بصورة تجعل الاجتهاد في تطبيقها وتنويع التطبيق باختلاف الأحوال وتغير الأوضاع

(١) مقال بعنوان (نظرية أن كل مسلم إرهابي).

رب معنى بعنوري ركويه في مسلم إرهبي). للكاتب المصري/ سيد القمني في موقعه على الانترنت / / :http://

أمراً ميسوراً)(١).

ويضرب الجابري لذلك مثالاً بربط عقوبة القطع في السرقة بأسباب نزولها؛ وهي: ما كان عليه العرب قبل الإسلام وزمن البعثة النبوية من حيث إقامتهم في مجتمع بدوي صحراوي، واعتهادهم على التنقل والترحال طلباً للكلأ.

فلم يكن من الممكن عقاب السارق بالسجن، إذ لا سجن ولا جدران ولا سلطة تحرس المسجون.

وأما في وقتنا الحاضر وقت التطور العمراني والصناعي فقطع يد السارق غير ملائم لردعه عن تكرار السرقة، بل الملائم هو السجن بدل القطع.

قال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله: (فانظروا إلى ما فعل بنا أعداؤنا المبشرون المستعمرون! لعبوا بديننا، وضربوا علينا قوانين وثنية مجرمة، نسخوا بها حكم الله وحكم رسوله.

ثم ربوا فينا ناساً ينتسبون إلينا، أشربوهم في قلوبهم بغض هذا الحكم، ووضعوا على ألسنتهم كلمة الكفر: أن هذا حكم قاس لا يناسب هذا العصر الماجن، عصر المدنية المتهتكة!

وجعلوا هذا الحكم موضع سخريتهم وتندرهم!

<sup>(</sup>١) وجهة نظر (٥٩).

فكان عن هذا أن امتلأت السجون - في بلادنا وحدها-بمئات الألوف من اللصوص، بها وضعوا في القوانين من عقوبات للسرقة ليست برادعة، ولن تكون أبداً رادعة، ولن تكون أبداً علاجاً لهذا الداء المستشري.

ولقد جادلت منهم رجالاً كثيراً من أساطينهم، فليس عندهم إلا أن حكم القرآن في هذا لا يناسب هذا العصر!! وأن المجرم إن هو إلا مريض يجب علاجه لا عقابه!!

ثم ينسون قول الله سبحانه في هذا الحكم بعينه: ﴿جَزَآءً بِمَاكْسَبَا نَكُنلًا مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [المائدة: ٣٨]، فالله سبحانه وهو خالق الخلق، وهو أعلم بهم، يجعل هذه العقوبة للتنكيل بالسارقين، نصاً قاطعاً صريحاً، فأين يذهب هؤ لاء الناس؟

ولو عقل هؤلاء الناس الذي ينتسبون للإسلام لعلموا أن بضعة أيدٍ من أيدي السارقين لو قطعت كل عام لنجت البلاد من اللصوص، ولما وقع كل عام إلا بضع سرقات، كالشيء النادر، ولخلت السجون من مئات الألوف التي تجعل السجون مدارس حقيقية للتفنن في الجرائم.

لو عقلوا لفعلوا، ولكنهم يصرون على باطلهم، ليرضى عنهم سادتهم ومعلموهم! وهيهات!!(١).

٢- وجوب العمل بظواهر النصوص.

<sup>(</sup>١) عمدة التفسير (١/ ٦٨١).

من القواعد التي قررها أهل العلم في فهم النصوص فهاً صحيحاً: أنه يجب العمل بها دل عليه ظاهر النص، ما لم يرد دليل صحيح يدل على أن هذا الظاهر غير مراد.

قال الشافعي رحمه الله: (والقرآن على ظاهره حتى تأتي دلالة منه، أو سنة، أو إجماع، بأنه على باطن دون ظاهر)(١).

وقال: (ليس لأحد أن يحيل منها ظاهراً إلى باطن، ولا عاماً إلى خاص، إلا بدلالة من كتاب الله، فإن لم تكن فسنة رسول الله، أو إجماع من عامة العلماء ... ولو جاز في الحديث أن يُحالَ شيءٌ منه عن ظاهره إلى معنى باطن يحتمله، كان أكثر الحديث يحتمل عدداً من المعاني، ولا يكون لأحد ذهب إلى معنى منها حجة على أحد ذهب إلى معنى غيره، ولكن الحق فيها واحد؛ لأنها على ظاهرها وعمومها، إلا بدلالة عن رسول الله، أو قول عامة أهل العلم بأنها على خاص دون عام، وباطن دون ظاهر).

وشيخ المفسرين الإمام الطبري رحمه الله في تفسيره كثيراً ما يقرر هذا المعنى قائلاً: (وغير جائز ترك الظاهر المفهوم إلى باطن لا دلالة على صحته) (٣).

فالواجب إبقاء نصوص الكتاب والسنة على ظاهرها، وعمومها وإطلاقها، ليس لأحد أن يحيل فيها ظاهراً إلى

<sup>(</sup>۱) الرسالة (۸۰).

<sup>(</sup>٢) اختلاف الحديث (١/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١/ ١٥).

باطن، ولا عاماً إلى خاص، ولا مطلقاً إلى مقيد (١)، إلا بدليل من كتاب الله تعالى أو سنة الرسول على الصحيحة، أو إجماع العلماء.

وحمل اللفظ على غير ظاهره هو الذي يسمى: التأويل، وينقسم إلى قسمين:

الأول: تأويل صحيح، وهو صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى آخر يحتمله اللفظ، لوجود دليل يدل على ذلك(٢).

كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾[النساء: ٩٣] فظاهر الآية أن القاتل مخلد في نار جهنم.

وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله على أنه يخرج من النار من كان في قلبه أدنى مثقال ذرة من إيهان، وعلى قبول توبة كل تائب، مما يقتضي صرف لفظ الآية عن ظاهرها، وتأويلها بطول البقاء في النار لا دوام الخلود، وهو معنى سائغ في لغة العرب(٣).

والثاني: تأويل باطل، وهو صرف اللفظ عن ظاهره إلى

<sup>(</sup>١) بخلاف من يدعو اليوم إلى تقييد تعدد الزوجات، أو تقييد الطلاق بقيود لا أصل لها في الشريعة.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام (٣/ ٥٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير البن كثير (١ / ٧١٠).

معنى آخر، من غير دليل صحيح يدل على إرادة هذا المعنى.

كتأويل الجن به «الميكروب»، والطير الأبابيل به « البعوض »، وحجارة السجيل به «جرثومة الجدري»(١).

وتأويل قوله تعالى: ﴿وَٱلْفَجْرِ اللَّهُ وَلَيَالٍ عَشْرِ اللَّ وَٱللَّهُ فَعِ وَٱلْفَغْرِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلِّلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّاللَّالِ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

وأن الظلمات الثلاث في قوله تعالى: ﴿ يَخَلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَ مَتِكُمٌ خَلْقًا مِّنَ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُمَتِ ثَلَثِ ﴾ [الزمر: ٦] هي المراحل الداروينية الثلاث التي مرت بها الحياة على سطح الأرض (٣).

وهو من التلاعب بالنصوص وتحريفها عن معانيها، ومن جنس الإلحاد في آيات الله، ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آياتِ الله، ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي عَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَافَهَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْتِي عَامِنَا يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾[فصلت: ٤٠].

قال ابن القيم رحمه الله: (فتأويل التحريف من جنس الإلحاد، فإنه هو الميل بالنصوص عما هي عليه، إما بالطعن

<sup>(</sup>۱) تفسير جزء عم لمحمد عبده (۱۵۵)، وينظر: تفسير المنار (۱۵۵)

<sup>(</sup>٢) الكتاب والقرآن (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) الكتاب والقرآن (٢٠٨).

فيها، أو بإخراجها عن حقائقها مع الإقرار بلفظها)(١).

ولو قُدِّرَ أن المتكلم أراد من المخاطَب حمل كلامه على خلاف ظاهره وحقيقته من غير قرينة ولا دليل ولا بيان، لصادم هذا الفعل مقصود الإرشاد والهداية.

ولكان ترك الخطاب خير له وأقرب إلى الهدى من تكليفه بصرف الكلام عن ظاهره بغير دليل، وتعريضه لفتنة اعتقاد الباطل بالحمل على الظاهر (٢).

٣- رد المتشابه من النصوص إلى المحكم.

والمحكم: ما لا يحتمل من التفسير إلا وجها واحدا.

والمتشابه: ما احتمل أوجها كثيرة (٣).

قال ابن كثير رحمه الله: (يخبر تعالى أن في القرآن آيات محكمات هن أم الكتاب، أي: بينات واضحات الدلالة، لا

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة (١/٢١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر الصواعق المرسلة (١/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٢/ ٨٥).

التباس فيها على أحد من الناس.

ومنه آيات أُخر فيها اشتباه في الدلالة على كثير من الناس أو بعضهم.

فمن ردّ ما اشتبه علیه إلى الواضح منه، وحكَّم محكمه على متشابهه عنده، فقد اهتدى، ومن عكس انعكس)(١).

وترك المحكم والاعتهاد على المتشابه يؤدي للضلال، فقد رد الخوراج والمعتزلة النصوص المحكمة الصريحة في إثبات الشفاعة، بها تشابه من قوله تعالى: ﴿فَمَا نَنْفُعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّنِفِعِينَ ﴾[المدثر: ٤٨].

ورد الجبرية النصوص المحكمة في إثبات مشيئة العبد وكونه قادراً مختاراً بها تشابه عندهم من قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان: ٣٠].

٤-جمع النصوص الواردة في الباب الواحد.

فلا تتضح المسائل والأحكام حتى تستوفى جميع النصوص الواردة فيها، لأنها من مشكاة واحدة، ولا يمكن أن يَرِدَ بينها تناقض ولا اختلاف، كما قال على: «...إنَّ الْقُرْآنَ لَمْ يَنْزِلْ يُكَذِّبُ بَعْضُهُ بَعْضًا، بَلْ يُصَدِّقُ بَعْضُهُ بَعْضًا، فَلَا

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۲ / ۲).

عَرَفْتُمْ مِنْهُ فَاعْمَلُوا بِهِ، وَمَا جَهِلْتُمْ مِنْهُ فَرُدُّوهُ إِلَى عَالِمِ» (١).

فلا يجوز أن يؤخذ نصُّ ويترك نصُّ آخر، فهذا يؤدي إلى تقطيع النصوص وبترها، وقد قال تعالى عن اليهود: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ الْكِئْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ [البقرة: ٨٥].

وإن كثيراً من البدع والضلالات في القديم والحديث إنها ظهرت بسبب إهمال هذه القاعدة الجليلة؛ فبعض المبتدعة يأخذ نصاء ويترك نصوصاً أخرى قد تكون مخصصة، أو مقيدة، أو مبينة، أو ناسخة، أو غير ذلك.

قال الشاطبي رحمه الله: (كثيراً ما ترى الجهالَ يحتجون لأنفسهم بأدلة فاسدة، وبأدلة صحيحة اقتصاراً على دليل ما، واطراحاً للنظر في غيره من الأدلة)(٢).

فالخوارج أخذوا بنصوص الوعيد، وتركوا نصوص الوعد، ففهموها على غير مرادها، فكفروا المسلمين واستباحوا دماءهم وأموالهم.

وأخذ المرجئة بنصوص الوعد، وتركوا نصوص الوعيد، ففهموها على غير مرادها، وقالوا: لا يضر مع الإيهان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٦٦٦٣) وصححه الألباني في تعليقه على شرح العقيدة الطحاوية (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) الاعتصام (١/ ١٦٧).

والجمع بين النصوص يكون برد العام إلى الخاص، والمطلق إلى المقيد، والمجمل إلى المبين، والمتشابه إلى المحكم، وهذه طريقة الراسخين في العلم.





من الأمور التي لا بد من بيانها وتوضيحها أن النصوص الشرعية قسمان:

الأول: نصوص صريحة واضحة الدلالة، وهي أغلب نصوص القرآن والسنة، فالقرآن معظمه واضح، وبين، وظاهر لكلِّ الناس، كها قال ابن عباس رضي الله عنهها: التفسير على أربعة أوجه:

- وجه تعرفه العرب من كلامها.
- وتفسير لا يعذر أحد بجهالته.
  - وتفسير يعلمه العلماء.
- وتفسير لا يعلمه إلا الله، من انتحل منه علما فقد
   كذب)(۱).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطيري (۱/ ٧٥).

ففي القرآن قسم يعرفه كل من قرأه إذ لا صعوبة في فهمه، فالحلال فيه واضح، والحرام واضح، وكذلك الحدود، وفرائض الدين، وما فيه من قصص وعبر، وهذا الجانب من القرآن، يشكل القسم الأكبر منه، فهو سهل مفهوم.

فالقرآن آيات بيِّنات واضحات في الدلالة على الحق، أمرًا ونهيًا وخبرًا(١)كما قال تعالى: ﴿ بَلَ هُوَ ءَايَـٰتُ أَبِيِّنَـٰتُ ﴾ [العنكبوت:٤٩].

وقال تعالى: ﴿ قُرُّءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوْجٍ لَعَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴾ [النساء: ٢٨] أي: جعلناه قرآناً عربياً، واضح الألفاظ، سهل المعاني، خصوصاً على العرب(٢).

قال ابن القيم رحمه الله: (وكذلك عامة ألفاظ القرآن نعلم قطعًا مراد الله ورسوله منها، كما نعلم قطعًا أن الرسول بلّغها عن الله.

فغالب معاني القرآن معلوم أنها مراد الله خبرًا كانت أو طلبًا، بل العلم بمراد الله من كلامه أوضح وأظهر من العلم بمراد كل متكلم من كلامه، لكهال علم المتكلم وكهال بيانه، وكهال هداه وإرشاده، وكهال تيسيره للقرآن، حفظًا وفههًا، عملاً وتلاوة) (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٦ / ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي(٧٢٣).

<sup>(</sup>٣) الصواعق المرسلة (٢/ ٦٣٦).

الثاني: نصوص دقيقة الدلالة.

وهذه يقوم أهل العلم والاجتهاد بالنظر فيها لاستنباط المسائل والأحكام واستخراجها منها.

وللحيلولة دون حصول الفوضى، وادعاء المدعين غير المؤهلين للاستنباط وضع العلماء ضوابط وشروطاً يجب توافرها فيمن يتصدر للاجتهاد والاستنباط، تؤهله للوقوف على الحكم حسب جهده الذي يبذله لذلك، وهذه الشروط والضوابط محصلة من قواعد اللغة العربية وما عُرِفَ من خطابات الشارع من أمر ونهي وخبر وغير ذلك.

وهذه النصوص غير واضحة الدلالة، قد يختلف العلماء في فهم المراد منها كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يَرَبَّصُهنَ فِي فهم المراد منها كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يُرَبَّصُهنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ قُرُوء ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فهل القرء هو الطهر من الحيض، أم هو الحيض؟.

وهذا الاختلاف في دائرة الاجتهاد الذي يدور صاحبه بين الأجر والأجرين.

ومما يلاحظ في بعض البرامج الحوارية، عبر وسائل الإعلام المختلفة، من فضائيات، وإذاعات، وتلفاز، ومجلات وصحف، ما يسلكه بعضهم حين يضيَّقُ عليه الخناق في النقاش من القول بأن: الدين ملك للجميع، فليس لأحد أن يدعى حق احتكار تفسيره وفرضه على الناس، لأنه لا يوجد

في الإسلام بابوية ولا كهنوتية!

وهذه كلمة حق أريد بها باطل.

فالحق: أن الدين من حيث تطبيقه والعمل بأحكامه ليس خاصاً بأحد.

أما الباطل: فهو إخضاع تفسير نصوصه لرغبة كل إنسان وهواه، بحيث يأوِّل نصوصه بحسب التشهي الذي يريده، لأن هذا يجر إلى تمزيق الأمة، وجعل النصوص ألعوبة بيد غير المؤهلين لاستنباط الأحكام منها.

وهذا ما حصل عند ظهور هذه الدعوة، مما أدى إلى الاستخفاف بمجتهدي هذه الأمة من الصحابة ومن بعدهم، وإحلال الفوضى في القول والفتوى محل الاجتهاد الحق والدقة فيه.

وقد لاحظ تلك المشكلة الحافظ ابن رجب رحمه الله واشتكى منها قائلاً: (يالله العجب! لو ادَّعى معرفة صناعة من صنائع الدنيا، ولم يَعرفه الناس بها، ولا شاهدوا عنده آلاتها لكذَّبوه في دعواه، ولم يأمنوه على أموالهم، ولم يمكِّنوه أن يعمل فيها ما يدَّعيه من تلك الصناعة.

فكيف بمن يدَّعي معرفة أمر الرسول عَلَيْهُ، وما شوهد قط يكتب علم الرسول، ولا يجالس أهله ولا يدارسه.

فلله العجب، كيف يقبل أهل العقل دعواه، ويحكمونه

في أديانهم، يفسدها بدعواه الكاذبة؟!)(١).

إذا أحدٌ أتى في أي علم بفتوى أو برأي أو مقاله كَتَمْ ناه بأجوبة : تمهَّلْ! فإن لكل معلوم رجالَه سوى علم الشريعة مستباحٌ لكل الناس حتى ذي الجهاله فكلُّ العلم محفوظٌ مصونٌ عداه لكل إنسانٍ حلال



<sup>(</sup>١) الحكم الجديرة بالإذاعة (٢٠).



القائلون بإعادة قراءة النصوص مدارس كثيرة، تبتعد وتقترب من الفهم الصحيح للنصوص بقدر فساد صاحبها أو رغبته في التلبيس.

ولذلك فإنه قد يقع من بعض أصحاب القصد الحسن شيء من التأويل والمتابعة لأصحاب القراءة الجديدة للنصوص، ولهذا يجب الحذر الشديد من هذه المزالق التي تبدأ صغيرة ثم تكبر.

ومن التوجيهات في هذا الباب:

1. ترسيخ الحق في النفس عن طريق العلم الشرعي الصحيح، والسياع والقراءة لأهله الراسخين فيه، الذين مدحهم الله بأنهم لا يتبعون المتشابه، وإنها يردونه إلى المحكم، ويؤمنون بكل ما جاء من ربهم سبحانه.

٢. كثرة دعاء الله بالسلامة من الفتن.

فإن من أوصاف الفتنة أن الإنسان قد يدخل فيها وهو يظنها حقاً وصواباً، وأعظم ما ينجي الناس من الفتن صدق الالتجاء إلى الله تعالى، وسؤاله النجاة منها.

ومن هذا الباب كان الدعاء بالوقاية من الزيغ: ﴿ رَبَّنَا لا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾ [آل عمران: ٨] بعد الآية التي فيها بيان حال الزائغين: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخٌ فَيَكَبِّعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ ٱلْفِتْ نَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ، ﴾ [آل عمران: ٧] .

فسؤال العبدِ ربه أن يقيه الزيغ من أعظم أسباب الوقاية.

## ٣. «إِيَّاكُمْ وَإِيَّاهُمْ ».

وهي النصيحة النبوية للتعامل مع المحرِّفين، فيجب الابتعاد والنأي عن القراءة لكتابات هؤلاء ولو على سبيل التندر والتهكم منهم، فإن الشبه خطَّافة.

وقد وجه النبي عنه، ولا ينأى عنه، ولا يُحسن الظنَّ بنفسه.

وقد جاءت كثير من النصوص النبوية التي تأمر بالابتعاد عن أماكن الإصابة بالأمراض الحسية، فمن باب أولى البعد عن أسباب أمراض الشبهات، التي إذا أصابت القلب أثرت فيه فأضعفت إيهانه أو قتلته والعياذ بالله.

قال الشافعي رحمه الله: (كان مالك إذا جاءه بعض أهل الأهواء، قال: أما إني على بينة من ديني، وأما أنت فشاك، اذهب إلى شاك مثلك فخاصمه)(١).

وقال مالك رحمه الله: (أكلم جاءنا رجلٌ أجدل من رجل، تركنا ما نزل به جبريل عليه السلام على محمد ﷺ لجدله؟!)(٢٠).

وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله: (يا أيها الناس، إنه ليس بعد نبيكم نبي، ولا بعد كتابكم كتاب، ولا بعد سنتكم سنة، ولا بعد أمتكم أمة، ألا وإن الحلال ما أحله الله في كتابه على لسان نبيه حلال إلى يوم القيامة، ألا وإن الحرام ما حرم الله في كتابه على لسان نبيه حرام إلى يوم القيامة) (٣).

فليس لأحد أن يغير أو يبدل من أحكام هذه الشريعة ومن فعل فقد ساء مصيره، واتبع غير سبيل المؤمنين.

3. تعظيم الذين أنعم الله عليهم، والسير وراءهم على الصراط المستقيم، والقراءة في سيرهم وسير العلماء العاملين، والاطلاع على حرصهم الشديد على العلم وعلى متابعة الأئمة قبلهم من الصحابة والتابعين، وشدة تمسكهم بالعمل ونهيهم عن الجدل.

فهذه القراءة من أعظم ما يقود إلى محبتهم، ومتابعتهم،

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٨/ ٩٩).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء (٦/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد (٥ / ٣٤٠)، الاعتصام (١/ ٨٦).

واحترامهم، وإعطائهم حقهم، والنفور من كل من يتجرأ عليهم بالذم والطعن والثلب.

الحرص على العمل بالعلم؛ لأن من يعمل ويتعبد
 لله تعالى بعلمه فهو طائع لله، وجدير بأن يثبته الله على الحق،
 ويقيه شر الوقوع في البدع والمحدثات ويبارك له في علمه.

والناظر في سير دعاة القراءة الجديدة للنص، يجدهم من أبعد الناس عن العمل بالدين، وعن السمت والهدي الصالح، إن لم يكونوا عديمي الدين، نسأل الله العافية (١٠).

فمن شابههم في التقصير في العمل والعبادة، فليحذر أن يصبح مآله كمآلهم.

٦. إذا عصيت فلا تُبرر.

فمن ابتلاه الله بالوقوع في معصية، فعليه أن يحذر أشد الحذر مما هو أسوأ عاقبةً من المعصية، وهو السعي لتبريرها أو البحث عمن يبيحها.

لأن الأصل في القراءة الجديدة للنص أنها قراءة لتحليل

<sup>(</sup>۱) يقول حسن حنفي في أول كتابه من العقيدة إلى الثور: (وإذا كان القدماء قد وضعوا عقائدهم بناء على سؤال الأمراء والسلاطين، أو بعد رؤية صالحة للولي أو النبي أو بعد استخارة الله، فإننا وضعنا من «العقيدة إلى الثورة» دون أي سؤال من أحد أورؤية أواستخارة)، (وكها يستعين القدماء بالله، فإننا نستعين بقدرة الإنسان على الفهم والفعل). من العقيدة إلى الثور (٥٠، ٤٤). ويقول أيضا: (حالنا لا يتطلب حدًا ولا ثناء) العقيدة إلى الثورة (١١). فهو بهذه الكلمة يرفض الثناء على الله تعالى، ويأبى إثبات الحمد لله سبحانه وتعالى.

الحرام، وفتح أبواب الهوى والشهوات.

ونختم هذه الرسالة بقول ابن القيم رحمه الله:

(سبحانَ الله ماذا حُرِمَ المعرضون عن نصوص الوحي، واقتباس الهدى من مشكاتها من الكنوز والذخائر!!.

وماذا فاتهم من حياة القلوب، واستنارة البصائر!! قنعوا بأقوال استنبطوها بمعاول الآراء فكراً. وتقطعوا أمرهم بينهم لأجلها زُبُراً.

وأوحى بعضهم إلى بعض زخرفَ القول غروراً، فاتخذوا لأجل ذلك القرآن مهجوراً.

دَرَستْ معالمُ القرآن في قلوبهم، فليسوا يعرفونها، ودَثُرَت معاهده عندهم فليسوا يعمرونها.

ووقعت أعلامه من أيديهم، فليسوا يرفعونها.

وأَفَلَت كواكبه من آفاقهم، فليسوا يبصرونها.

وكَسفت شمسُه عند اجتهاع ظُلَم آرائهم وعُقَدها، فليسوا يثبتونها.

خلعوا نصوص الوحي عن سلطان الحقيقة، وعزلوها عن ولاية اليقين.

وشنوا عليها غارات التحريف بالتأويلات الباطلة، فلا يزال يخرج عليها من جيوشهم المخذولة كَمينٌ بعد كمين.

نَزَلت عليهم نزول الضيف على أقوام لئام، فعاملوها بغير ما يليق بها من الإجلال والإكرام، وتلقوها من بعيد، ولكن بالدفع في صدورها والأعجاز، وقالوا: مالك عندنا من عبور، وإن كان لا بدَّ فعلى سبيل المجاز.

أنزلوا النصوصَ منزلة الخليفة العاجز في هذه الأزمان، له السِّكة والخُطبة، وما له حكم نافذ ولا سلطان)(١).

هذا ما تيسر جمعه حول هذه البدعة، ونسأل الله الثبات على الحق حتى المات.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



<sup>(</sup>١) اجتهاع الجيوش الإسلامية (١).

## المحتويات

| مقدمة فضيلة الشيخ/ صالح الفوزان                |
|------------------------------------------------|
| مقدمة٧                                         |
| تمهيد                                          |
| أهمية التسليم للنصوص الشرعية وتلقيها بالقبول١٧ |
| التسليم للنصوص الشرعية عند السلف الصالح        |
| موقف المعادين للنصوص الشرعية                   |
| الدعوة للقراءة الجديدة للنص الشرعي٥٣           |
| الأسس التي بنت عليها هذه المدرسة منهجها٩٥      |
| نتائج القراءة المعاصرة٧٩                       |
| أصحاب القراءة الجديدة والمصطلحات الغريبة       |
| من أصـول وقواعد أهـل السنة في فهـم النصـوص     |
| الشرعية                                        |
| من المؤهل لفهم النصوص الشرعية؟                 |
| توجيهات عامة                                   |
| المحتوياتالمحتويات                             |