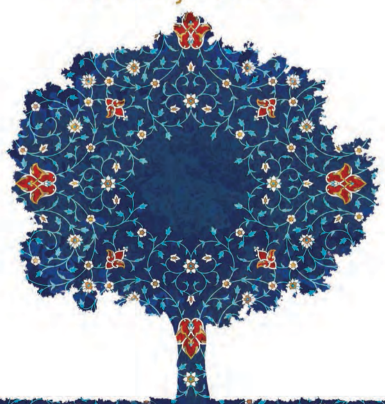


## GAZZÂLÎ KONUŞMALARI



ILHAN KUTLUER • ÖMER TÜRKER • FEHRULLAH TERKAN • FATIH TOKTAŞ H. YUNUS APAYDIN • OSMAN DEMIR • EKREM DEMIRLI

#### KÜRE YAYINLARI / 114. Kitap

## FELSEFE SÖYLEŞİLERİ 3

#### Gazzâlî Konuşmaları

İlhan Kutluer Ömer Türker Fehrullah Terkan Fatih Toktaş H. Yunus Apaydın Osman Demir Ekrem Demirli

© Küre Yayınları, 2012

Hazırlayan M. Cüneyt Kaya

Yayına Hazırlık Mustafa Demiray

Birinci Basım Aralık 2012

ISBN 978-605-5383-27-5

TC Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika no: 15813

Tasarım/Kapak Salih Pulcu

Baskı/Cilt Pasifik Ofset Cihangir Mah. Güvercin Cad. No:3/1 Baha Is Merkezi A Blok Kat:2 Haramidere Avcıları İstanbul Sertifika No.: 12027 Tel: 0212 412 17 00

#### KÜRE YAYINLARI

Vefa Cad. No: 48 Kat: 3 Vefa/Istanbul Tel 0212. 520 66 41-42 Faks 0212. 520 74 00 kure@kureyayinlari.com www.kureyayinlari.com facebook.com/kureyayinlari twitter.com/kureyayinlari

## SUNUS

Gazzâlî'nin felsefevle iliskisinin mahiyeti nedir? Onun felsefeve yönelik elestirel tavrı, İslâm medeniyetinde felsefenin ve bilimin havativetini kaybetmesine gercekten vol acmıs mıdır? Gazzâlî ile birlikte Aristotelesci İbn Sînâ mantığının İslâmî ilimlerin avrılmaz bir parcası haline gelmesi ne anlama gelmektedir? Gazzâlî'nin kelâm ve kelâmcı eleştirisi, onun kelâmî kaygılardan hareket eden felsefe elestirisiyle nasıl uzlaştırılabilir? Gazzâlî'nin tasavvufu Sünnîleştirdiği iddiasının dayanakları nedir? Gazzâlî'nin, hakikat iddiasındaki vaklasımlar içinden tasavvufu tercih etmesinin İslâm düsüncesinin sonraki gelişiminde ne tür etkileri olmuştur? Gazzâlî'nin tasavvuf geleneğinin belirleyici olduğu uzlet sonrası dönemdeki düsüncelerinde, filozofları eleştirdiği pek çok hususun izlerinin bulunması nasıl değerlendirilmelidir? Gazzâlî'nin entelektüel serüveninin pek çok evresinde siyasetin etkileyici, hatta belirleyici rolü, ilim-siyaset ilişkisi açısından nasıl okunmalıdır? Gazzâlî'nin, İslâm düşüncesi bünyesindeki pek çok disiplinin tarihinde öncekiler ve sonrakiler ayırımının yapılmasına imkân sağlayan bir kavşak noktasında bulunmasının anlamı nedir? Gazzâlî'nin entelektüel düzlemdeki etkileri yanında İslâm toplumlarının dini algılayış ve yaşayışlarında bıraktığı izlerden bahsedilebilir mi? Gazzâlî'nin entelektüel serüveni bugün için ne ifade etmektedir?

Herhalde "Yukarıdaki sorularda geçen 'Gazzâlî' isminin verine İslâm düsünce tarihinin bir baska büyük simasının ismi koyulabilir mi?" sorusuna kolaylıkla "Evet" cevabını vermek mümkün olmayacaktır. Bilhassa kelâm, felsefe ve tasavvufun tarihî gelişimlerini Gazzâlî've müracaat etmeden okumak ve incelemek imkânsız olmasa da oldukca zordur, denebilir. Onun hakikat pesinde geçen ve pek çok noktada siyasetle kesişen etkileyici hayat hikâyesi, modern zamanlarda İslâm düşüncesi okuyucu ve araştırmacıları için Gazzâlî'nin hep imtiyazlı bir yere sahip olmasına yol açmıştır. Belki de bu imtiyazlı konumun bir sonucu olarak Gazzâlî hakkında, İslâm düşünce tarihinin başka hiçbir önde gelen ismi hakkında sahip olmadığımız kadar "sözde kesin ve genel-geçer" yargıyla karşı karşıyayız ve yukarıda sıraladığımız soruların pek çoğunun da zımnen bu tür "sözde kesin ve genel-geçer" cevaplara işaret ettiği, dikkatli okuyucuların gözünden kaçmamış olmalıdır. Dikkatle incelendiğinde, pek çoğunun sorgulanmamış ya da temellendirilmemis olduğunun hemen farkına varılacak bu vargıların/cevapların arkasında vatan en önemli sebep, İslâm düşünce tarihi söz konusu olduğunda her zaman için kendisine önemli, hatta merkezî bir yer verilen Gazzâlî'nin -özellikle Türkiye'deki ilmî muhit dikkate alındığında- paradoksal tarzda bir "ilgisizliğe" mahkûm edilmiş olması, ilimden ziyade söylemin nesnesi kılınmış olmasıdır.

Bu kitap, Bilim ve Sanat Vakfı Medeniyet Araştırmaları Merkezi tarafından Gazzâlî'nin 900. vefat yıldönümü olan 2011 yılı vesilesiyle Subat 2011-Kasım 2011 tarihleri arasında düzenlenen "Gazzâlî Tartışmaları" başlıklı yedi oturumluk toplantı serisinin kisve-i tab'a bürünmüş şeklidir. Medeniyet Araştırmaları Merkezi tarafından daha önce düzenlenen ve *Türkiye'de/Türkcede* 

Felsefe Üzerine Konusmalar (haz. M. Cüneyt Kaya, İstanbul: Küre Yayınları, 2009) ve Kant Sonrası Metafizik Üzerine Konusmalar (haz. Erdal Yılmaz, İstanbul: Küre Yayınları, 2012) başlıklarıyla kitaplaşan iki toplantı serisinde olduğu gibi, "Gazzâlî Tartışmaları" da daha verimli bir tartışma ortamı yaratmak amacıyla, sınırlı sayıdaki davetlinin katılımıyla gerçekleştirilmiş ve her oturum, Gazzâlî'nin ilgili metinlerinden konuşmacılar tarafından belirlenen parçalar merkeze alınarak kurgulanmıştır.

Gazzâlî'nin felsefe, fıkıh usulü, kelâm ve tasavvuf alanlarındaki konumunu irdelemeyi hedefleyen bu toplantı serisinde, öncelikle Gazzâlî hakkında yukarıda sıralanan sorular çerçevesinde oluşmuş genel yargıları sorgulayıp tahkik etmeyi ve bu sayede genç araştırmacılarda / araştırmacı adaylarında Gazzâlî'ye dair bir farkındalık yaratarak onun ciddi ilmî çalışmaların konusu haline gelmesi yolunda mütevazı bir katkıda bulunmayı amacladık, İlhan Kutluer'in konusmacı olarak katıldığı ilk oturumda Gazzâlî'nin felsefeyle ilişkisinin mahiyetini, onun felsefî serüveninin nasıl okunabileceğini tartıştık. Sonraki üç oturumda, özellikle İslâm felsefesi çalışmalarında çokça gündeme gelen Gazzâlî'nin filozofları tekfîr ettiği meşhur "üç mesele"yi, sırasıyla Ömer Türker, Fehrullah Terkan ve Fatih Toktas'ın katıldığı oturumlarda ayrıntılı olarak ele aldık. Besinci oturumda Gazzâlî'nin *el-Mustasfâ* adlı fıkıh usulü eseri çerçevesinde, onun İslâmî ilimler metodolojisine yaptığı katkıları H. Yunus Apaydın'ın rehberliğinde inceledik. Osman Demir'in konuşmacı olduğu altıncı oturumda Gazzâlî'nin kelâm tarihindeki yeri ve entelektüel serüveni içinde kelâma yönelik farklı tutumları hakkında konustuk. Son oturumda ise Ekrem Demirli'nin delaletiyle tasavvufun gelişim tarihi içinde Gazzâlî'nin yerini ve sonraki dönemlere etkilerini ele aldık.

Her şeyden önce "Gazzâlî Tartışmaları"na konusmacı olarak katılan ve bu toplantı serisinin gerçekleştirilmesinde en önemli paya sahip olan kıymetli ilim adamlarına mütesekkir olduğumu ifade etmelivim. Toplantı çözümlerinin yayını aşamasındaki ısrarlı takibimi hoş gördükleri gibi, kendi metinlerinde gerekli düzeltme ve eklemelerde bulunarak elinizdeki kitabın ortava cıkmasına büyük katkı sağladılar. "Türkiye'de/Türkçede Felsefe" ve "Kant Sonrası Metafizik Tartısmaları"nda olduğu gibi "Gazzâlî Tartışmaları" da Medeniyet Araştırmaları Merkezi bünyesinde biraraya gelen bir grup arkadasın himmet ve gayretiyle vücut buldu. Onların kıymetli katkıları ve katılımları olmasaydı bu toplantı serisinin başarılı bir şekilde gerçekleştirilmesi mümkün olmazdı; değerli fikirleri ve bu sürecteki yardımlarından dolayı kendilerine ne kadar teşekkür etsem az! Son olarak kitabın yayını icin destek ve ilgilerini esirgemeyen Küre Yayınları yönetici ve çalışanları ile kitabın tasarımını gerçekleştiren Salih Pulcu'ya müteşekkirim.

Türkiye'deki Gazzâlî çalışmalarının seviyesinin yükselisine mütevazı bir katkıda bulunma ümidiyle...

**M. Cüneyt Kaya** Kasım 2012 Üsküdar

## **ICINDEKILER**

## Gazzâlî ve Felsefe 11

İlhan Kutluer

Üç Mesele-1: Âlemin Ezelîliği 55

Ömer Türker

Üç Mesele-2: Tanrı ve Cüz'îlere Dair Bilgisi 87 Fehrullah Terkan

Üç Mesele-3: Âhiret Hayatının Mahiyeti: 129 Cismânî mi Ruhânî mi?

Fatih Toktas

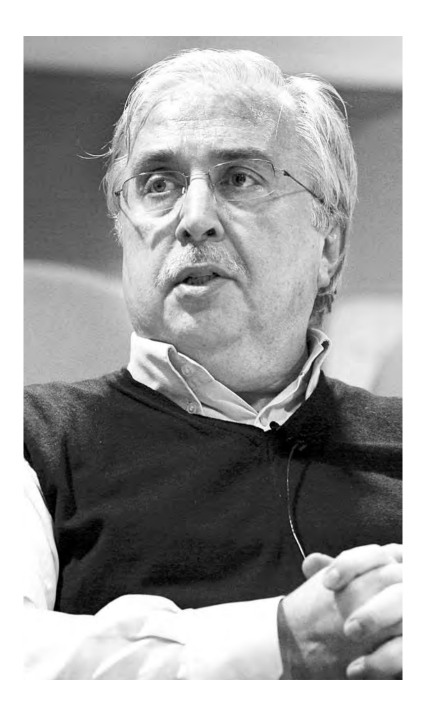
**Gazzâlî ve Fıkıh Usulü** 175 H. Yunus Apaydın

**Gazzâlî ve Kelâm** 223 Osman Demir

Gazzâlî ve Tasavvuf 253

Ekrem Demirli

**Dizin** 293



## Gazzâlî ve Felsefe

## İlhan KUTLUER\*

Bu konuşmada ben, Gazzâlî'yi felsefî formasyonu itibariyle ele alacak ve bunu bir mukaddime ölçeğinde yapmaya çalışacağım. Gazzâlî'nin felsefî formasyonunu ele almaya "Gazzâlî" ve "felsefe" tabirlerinin yan yana getirilmesiyle alâkalı problemden başlamalıyız. Bu problem evvel emirde hepinizin Gazzâlî dendiğinde aklınıza geleceği üzere mütefekkirimizin felsefe teriminden çok fazla hoşlanmayan biri olmasıyla bağlantılıdır. Üstüne üstlük söz gelişi "Gazzâlî ve Felsefî Fikirleri" yahut "Bir Filozof Olarak Gazzâlî" gibi akademik başlıklar atarak işe koyulduğumuzda mesele iyi-

<sup>\*</sup> Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 26.02.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmiştir:

Gazzâlî, "Dalâletten Kurtuluş", çev. Mahmut Kaya, İslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, İstanbul: Klasik, 2003, s. 346-356.

Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, çev. Cemalettin Erdemci, Ankara: Vadi Yayınları, 2001, s. 35-37, 108-112.

Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü'l-felâsife), ed.-çev. Mahmut Kaya – Hüseyin Sarıoğlu, İstanbul: Klasik, 2005, s. 1-13 (mukaddimeler ve konu fihristi).

Gazzâlî, Nur Metafiziği (Mişkâtü'l-envâr), çev. A. Cüneyd Köksal, İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004.

İlhan Kutluer, "Gazzâlî'nin Felsefî Serüveni", İslâmî Araştırmalar, XIII/3-4 (Ankara 2000), s. 255-263 (Yeniden basım: İlhan Kutluer, Yitirilmiş Hikmeti Ararken, İstanbul: İz Yayıncılık, 2011, s. 385-405).



## Üç Mesele-1: Âlemin Ezelîliği

## Ömer TÜRKER\*

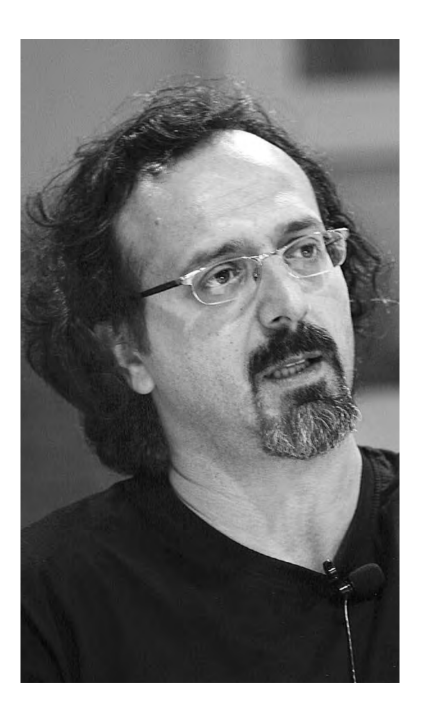
Kelâm ile felsefe arasında pek çok tartışma konusu olsa da âlemin ezelîliği meselesi bunların başında gelir. Tanrı'nın sıfatları ve O'nun tikelleri bilmesiyle alakalı meseleleri, âlemin ezelîliği tartışmasının, bir başka ifadeyle yoktan yaratma ve sudûr arasındaki gerilimin uzantısı olarak görmek mümkündür. Ayrıca Gazzâlî'nin kendisinin de belirttiği gibi, filozofların en güçlü delilleri, âlemin ezelîliğiyle ilgili delilleridir. Bu bakımdan Gazzâlî'nin *Tehâfütü'l-felâsife*'sinin en uzun ve çetrefilli kısmı olan âlemin ezelîliğiyle ilgili birinci meseleyi dört kavramdan hareketle tartışabiliriz: İrade, zaman, madde ve imkân. Tanrı-âlem ilişkisinin açıklanmasında kelâmcılar açısından "irade", filozoflar açısından ise "imkân" kavramı kilit bir işleve sahiptir.

Tartışmamıza yoktan yaratma ile sudûr teorileri arasındaki karşıtlığı izah ederek başlayabiliriz. Her ne kadar tüm varlığın fail bir ilkeden meydana geldiği hususunda kelâmcılar

<sup>\*</sup> Doç. Dr., Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 26.03.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmiştir:

Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü'l-felâsife), ed.-çev. Mahmut Kaya – Hüseyin Sarıoğlu, İstanbul: Klasik, 2005, s. 14-46 (1-2. Meseleler).

Fatih Toktaş, İslâm Düşüncesinde Felsefe Eleştirisi, İstanbul: Klasik, 2004, s. 105-140.



## Üç Mesele-2: Tanrı ve Cüz'ilere Dair Bilgisi

## Fehrullah TERKAN\*

El-Ğazâlî'den\*\* bahsetmek gerçekten zor bir iş. El-Ğazâlî çok yönlü bir insan olduğu için, hangi yönünü ön plana çıkaracağınıza bağlı olarak söylemek zorunda kaldığınız şey farklılaşıyor. Onun için el-Ğazâlî'nin bir kendi genel bakışını bir de içerisinde doğup büyüdüğü şartları iyi tanımak lazım. Çünkü el-Ğazâlî yazdığı eserlerin hepsini, benim inancım odur ki, bir proje çerçevesinde kaleme alıyor.

Öncelikle el-Ğazâlî'nin yaşadığı dönemi hatırlayacak olursak genel bir iki şey söylemek lazım. İslâm ümmeti tamamen birliğini kaybetmiş, Hilafet'in gücü ve otoritesi

<sup>\*</sup> Doç. Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 30.04.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmistir:

Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü'l-felâsife), ed.-çev. Mahmut Kaya – Hüseyin Sarıoğlu, İstanbul: Klasik, 2005, s. 125-143 (11-13. Meseleler).

Fehrullah Terkan, "İbn Sînâ Zorunlu Varlık'ın Cüz'iyyatı Bildiğini Tutarlı Olarak İddia Edebilir mi?", Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu: Bildiriler, İstanbul: İBB Kültür AŞ., 2008, c. I, s. 345-356.

Rahim Acar, "Yaratan Bilmezse Kim Bilir?: İbn Sînâ'ya Göre Allah'ın Cüz'îleri Bilmesi", İslâm Araştırmaları Dergisi, sy. 13 (2005), s. 1-23.

Rahim Acar, "Allah'ın Cüz'ileri Bilmesi: Klasik İbn Sînâ Yorumunun Değerlendirilmesi", Dîvân: İlmî Araştırmalar, sy. 20 (2006), s. 99-118.

<sup>\*\*</sup> Terkan'ın talebi üzerine Gazzâlî'nin isminin yazımı konusundaki özel tercihine (el-Ğazâlî) müdahale edilmemiştir.



# Üç Mesele-3: Âhiret Hayatının Mahiyeti: Cismânî mi Ruhâni mi?

## Fatih TOKTAŞ\*

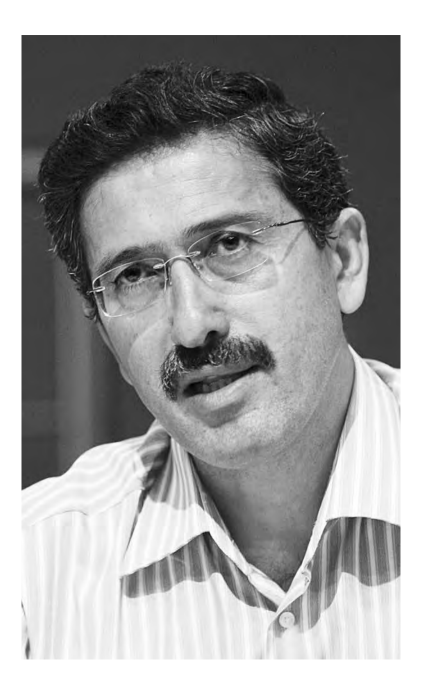
Gazzâlî'nin *Tehâfütü'l-felâsife*'siyle (*Filozofların Tutarsızlığı*), İbn Rüşd'ün *Tehâfütü't-Tehâfüt*'ünü (*Tutarsızlığın Tutarsızlığı*) karşılaştırmalı okumanın İslâm felsefesi birikiminin tâlipleri için oldukça öğretici olacağını belirterek sözlerime başlamak istiyorum. Bilindiği gibi Gazzâlî, *Tehâfütü'l-felâsife* adlı eserinde, yirmi meselede filozofları sert bir dille eleştirmektedir. Kanımca, daha ilk meselede yani âlemin kıdemi meselesinde hem Gazzâlî'nin hem de İbn Rüşd'ün temel bakış açılarını ele veren ipuçlarıyla karşılaşırız. Gazzâlî, kendi yaklaşımını çok net bir şekilde şöyle ortaya koyar: Âlem ya hâdistir, dolayısıyla bir yaratıcısı vardır ya da âlem ezelîdir ve bundan dolayı da bir yaratıcısı yoktur.

<sup>\*</sup> Doç. Dr., Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 28.05.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmiştir:

Gazzâlî, "Tehâfütü'l-felâsife: [Yirminci] Mesele: [Filozofların] Cesetlerin Dirilişini, Ruhların Bedenlere İadesini... Ayrıca Bu Gibi Şeylerin... Cimaniyetin Ötesinde Birer Sembol Olduğu Şeklindeki Görüşlerinin Çürütülmesi Üzerine", çev. Mahmut Kaya, Felsefe ve Ölüm Ötesi içinde, İstanbul: Klasik, 2011, s. 68-84.

İbn Rüşd, "Tehâfütü't-Tehâfüt: Yirminci Mesele", çev. Mahmut Kaya, Felsefe ve Ölüm Ötesi içinde, İstanbul: Klasik, 2011, s. 85-90.

Fatih Toktaş, İslâm Düşüncesinde Felsefe Eleştirisi, İstanbul: Klasik, 2004, s. 165-181.



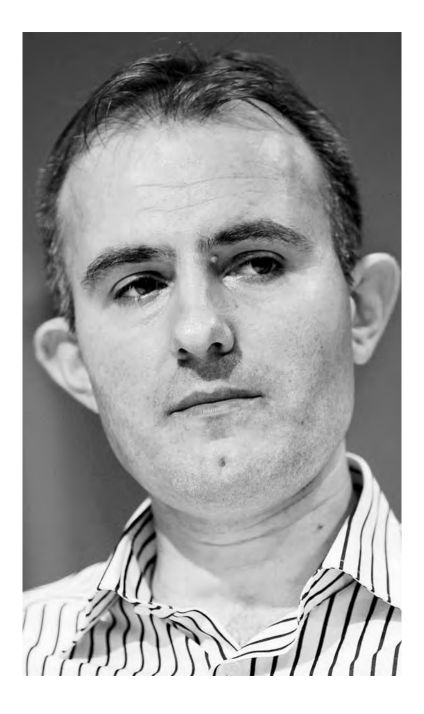
## Gazzâlî ve Fıkıh Usulü

### H. Yunus APAYDIN\*

Gazzâlî genelde İslâm düsüncesinde, özelde fıkıh ve fıkıh usulü alanında tartışmasız önemli bir yere sahip, son derece kalıcı etkiler bırakmış bir düşünürdür. Bugün onun fıkıh anlayısından daha ziyade fıkıh usulü anlayısı ve el-Mustasfâ adlı eseri üzerinde durmaya gayret edeceğim. Öncelikle fıkıh usulü dediğimiz alanın ortaya çıkışıyla ilgili bir iki şev söylemek istiyorum. Son yıllara gelinceye kadar, kendim de dâhil olmak üzere, terkipte ver alan fıkıh kelimesini "anlamak", "usul" kelimesini de vöntem anlamına hasrederek, fikıh usulünü "anlamanın usulü" zannediyor idik. Ben kendi adıma 10-12 sene önce zihnimde oluşan çeşitli istifhamların üstüne giderek bunun bövle olmavabileceğini düsünmeve başladım. Fıkıh usulü diye yazılan kitapların, anlamanın değil de mevcut, verili ve sunulmus olan "anlam"ın temellerinin gösterilmesi olduğunu fark ettim ve bu iddiamı dillendirdim. Evet, inanç, ahlak ve davranış kodlarına ilişkin olarak İslâm toplumuna, Müslümanlara sunulmus olan bir anlam var ve fıkıh usulü evvelemirde özellikle amel/davranış kodlarının sistematik bir çerçevede temellendirilmesine iliskindir.

<sup>\*</sup> Prof. Dr., Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 02.07.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metin esas teşkil etmiştir:

Gazzâlî, Mustasfâ: İslâm Hukuk Metodolojisi, çev. H. Yunus Apaydın, İstanbul: Klasik, 2006, c. I, s. vii-xviii (mütercimin önsözü ve girişi), s. 3-15.



## Gazzâlî ve Kelâm

## Osman DEMİR\*

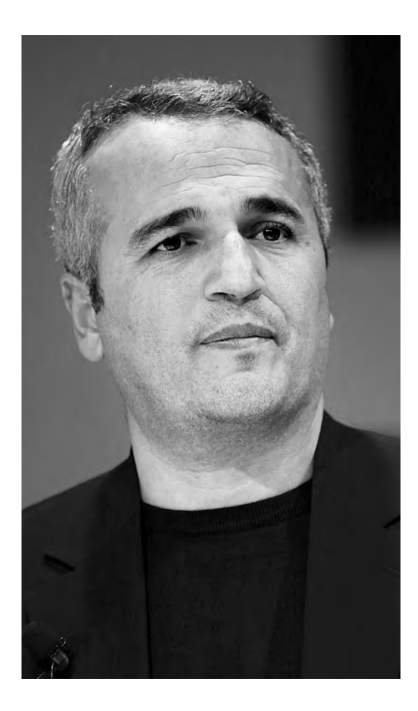
Konuşmanın başlığını biraz açarak başlamanın yerinde olacağını düsünüyorum. "Gazzâlî ve Kelâm" adı altında hangi konuyu ele almayı amaçlıyoruz? Aslında Gazzâlî'nin kelamla ilgisini ve bu ilim dalının tarihindeki yerini tartışmaya gerek yok. O, bütün İslâmî ilimler için önemli bir kavşak noktası oluşturduğu gibi kelâm için de önemli bir yerde duruyor. Bu başlığın problemli tarafını ise Gazzâlî'nin eserlerinde göz çarpan ve birbiriyle çelişir görünen ifadeler ile bunlar üzerinde yapılan yorumlar oluşturuyor. Buradan hareketle, Gazzâlî'vi kelâmı tasavvufa ircâ etmekle, tabiri câizse "satmakla" itham edenler, onun kelâmı metafizikleştirdiğini iddia edenler, son tahlilde bu ilmi Selefiyye'nin yaklaşımına indirgediğini söyleyenler, felsefe ve kelâmı rayından çıkardığını belirtenler ve nihayet kelâm hakkında gerçek görüsünü gizlediğini dile getirenler var. Yani Gazzâlî-kelâm ilişkisi konusunda birbirinden tamamen farklı ve yer yer çelişen algıların olduğu söylenebilir. Bunlar içinde en çok söyleneni

<sup>\*</sup> Yrd. Doç. Dr., Çanakkale On Sekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 24.09.2011'de gerçekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmiştir:

Gazzâlî, İtikadda Orta Yol (el-İktisâd fi'l-i'tikâd), çev. Kemal Işık, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1971, s. 7-21.

Gazzâlî, "Dalâletten Kurtuluş", çev. Mahmut Kaya, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, İstanbul: Klasik, 2003, s. 343-347.

Osman Demir, "el-Menhûl" den İlcâm'a Gazzâlî'ye Göre Kelâm İlmi ve Kelâmcılar", Dîvân: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, sy. 31 (2011), s.1-33.



## Gazzâlî ve Tasavvuf

## Ekrem DEMİRI.İ\*

Pek çok yazar ve araştırmacı için Gazzâlî "Sünnî tasavvuf" anlayışının kurucusu kabul edilir. Bu nedenle Gazzâlî ve tasavvuf iliskisinden söz ederken, üzerinde cok konusulmuş ve tartışılmış bir bahisten söz edildiğini akılda tutmak lazımdır. Vakıa, tasavvuf icin "kurucu" savılan bir düsünürle karşı karşıya olabiliriz. "Sünnî tasavvuf" tabirini bilhassa kullandık ve burada kavramı biraz açıklamak gerekir: "Sünnî tasavvuf" ilk bes asırlık tasavvufî tecrübenin ortava çıkardığı en önemli kavramlaştırmadır. Söylediğim gibi, pek çok araştırmacı "Sünnî tasavvufun kurucusu Gazzâlî'dir" veva "Gazzâlî'yle tasavvuf bir mesruiyet kazanarak İslâm dünyasına yayılmıştır" vs. gibi hükümler verir. Önce bu tespit hakkındaki kanaatimi belirtmekle baslavayım: "Gazzâlî Sünnî tasavvufun kurucusudur" tespiti bana göre doğru değildir. Burada esas itibarıyla bir mantık hatası vardır ve meseleye yanlış bakılmaktadır. Doğrusu şöyle olmalıdır: "Gazzâlî Sünnî tasavvufun bir neticesidir." Gazzâlî Sünnî tasavvufun temel iddialarının, bu bağlamda fıkıh ve kelâm gibi din bilimleriyle ilişkilerindeki görüşlerinin doğrulandı-

<sup>\*</sup> Doc. Dr., İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 26.11.2011'de gercekleştirilen bu oturumdaki tartışmalara şu metinler esas teşkil etmiştir:

<sup>•</sup> Gazzâlî, el-Munkız mine'd-dalâl, nsr. Cemîl Salîbâ, Kâmil Avâd, Dımeşk: Matbû'atü Mektebeti'n-Neşri'l-Arabî, 1358/1939.

<sup>•</sup> Gazzâlî, Nur Metafiziği (Mişkâtü'l-envâr), çev. A. Cüneyd Köksal, İstanbul: Gelenek Yavıncılık, 2004.

Gazzâlî'nin felsefeyle ilişkisinin mahiyeti nedir? Onun felsefeye yönelik eleştirel tavrı, İslâm medeniyetinde felsefenin ve bilimin hayatiyetini kaybetmesine gerçekten yol açmış mıdır? Gazzâlî'nin kelâm ve kelâmcı eleştirisi, onun kelâmî kaygılardan hareket eden felsefe eleştirisiyle nasıl uzlaştırılabilir? Gazzâlî'nin tasavvufu Sünnîleştirdiği iddiasının dayanakları nedir? Gazzâlî'nin, hakikat iddiasındaki yaklaşımlar içinden tasavvufu tercih etmesinin İslâm düşüncesinin sonraki gelişiminde ne tür etkileri olmustur?

Bu kitap, Bilim ve Sanat Vakfı Medeniyet Araştırmaları Merkezi tarafından Gazzâlî'nin 900. vefat yıldönümü vesilesiyle Şubat 2011-Kasım 2011 tarihleri arasında, yukarıdaki sorular çerçevesinde düzenlenen "Gazzâlî Tartışmaları" başlıklı yedi oturumluk toplantı serisinin kisve-i tab'a bürünmüs seklidir.

