

hgb 5

"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 128 — #128



128 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL I · §. 28

2. Daß (nun) dieses Wort wirklich und zwar gerade dann in der Bedeutung eines Zeugnisses gebraucht werde, wenn man die Religionen auf Erden in natürliche und geoffenbarte eintheilen will, und daß es nach dem herrschenden Sprachgebrauche auch schon keine engere Bedeutung für dieses Wort geber dieß Alles glaube ich so zu erweisen.

RW I 80 gebe; dieß Alles glaube ich so zu erweisen:

- a) Bei dieser Bedeutung des Wortes *Offenbarung* läßt sich die Eintheilung in *natürliche und geoffenbarte* Religionen sehr füglich anbringen; indem ja doch gewiß (ist), daß die *natürliche Religion* nicht eine solche sey, deren Wahrheiten wir auf Gottes Zeugniß hin annehmen.
- b) Wenn wir die *christliche oder israelitische* Religion göttliche Offenbarungen nennen, so wollen wir im Grunde nichts Anderes anzeigen, als (selbst) dieses wären Religionen, deren Wahrheiten *Gott selbst bezeuget hat.*
- c) In der *heiligen Schrift* wird die göttliche Offenbarung an unzähligen Stellen ausdrücklich nur das *Zeugniß Gottes* (ητυς, μαρτύριον, **testamentum**) genannt.
- 3. Vorausgesetzt also, es habe seine Richtigkeit, daß das Wort Offenbarung, wenn es in seiner engern Bedeutung ge- 20 nommen werden soll, nichts Anderes als ein göttliches Zeugniß bedeute: so wird es nöthig seyn, den Begriff eines Zeugnisses in seine einzelnen Bestandtheile aufzulösen. Die genaue Erklärung dieses Begriffes ist nun nach meiner Meinung diese: Ein Zeugniß, (in der activen Bedeutung) ist jede Handlung oder 25 Thätigkeit, zu der sich Jemand in der bestimmten Absicht entschließt, damit ein Anderer, wenn er nach seiner besten Einsicht vorgeht, aus der Bemerkung jener Thätigkeit schließe, es sey der Wille des Ersteren, daß er eine gewisse Meinung annehme, weil Jener selbst sie für wahr hält. Die Meinung, um die es sich hier handelt, heißt die bezeugte Meinung, oder das Zeugniß in der passiven Bedeutung. - Ich sage also, daß A dem B eine gewisse Meinung M bezeuge, wenn A irgend eine Handlung in der bestimmten Absicht vornimmt, damit B, wenn er nach seiner besten Einsicht vorgeht, aus der Bemerkung derselben schlie- 35

 $\bigoplus$ 





"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 405 - #405



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL I · §. 136

405

ges Dreieck mit einem rechten Winkel dagegen innerlich unmöglich. Denn daß es ein Dreieck der erstem Art nicht gebe, folgt aus keiner reinen Begriffswahrheit; daß es aber kein Dreieck der letztern Art gebe, folgt allerdings aus einer reinen Begriffswahrheit; es widerspricht nämlich dem Satze, daß | jeder Winkel eines gleichseitigen Dreieckes zwei RW 1 344 Drittel eines rechten sey.

- b) Aeußerlich oder beziehungsweise möglich nenne ich dasjenige, dessen Daseyn nicht nur keiner reinen Begriffswahrheit, sondern auch noch gewissen andern Sätzen, die auf Anschauungen beruhen, nicht widerspricht. Das Gegentheil nenne ich äußerlich unmöglich.
- 3. Eine besondere Art des innerlich Unmöglichen ist dasjenige, wobei der Widerspruch schon im Begriffe liegt, oder doch gleich auf der Stelle schon aus den bloßen Worten bemerkt werden kann. Man pflegt es das Ungereimte, auch eine Contradictio in adjecto, in ipsis terminis, ein ξυλοσίδηρον gr 14 (hölzernes Schüreisen) zu nennen.
- 4. Das äußerlich Mögliche oder Unmögliche umfasset noch 20 mehre merkwürdige Arten. Ich zähle hieher
  - a) das bedingt (oder hypothetisch) Mögliche, und das bedingt (oder hypothetisch) Unmögliche. Bedingt möglich nenne ich dasjenige, das in Beziehung auf eine gewisse Voraussetzung oder Bedingung, die man so eben macht, möglich ist; d. h. dessen Nichtseyn sich aus keiner reinen Begriffs-Wahrheit ableiten läßt, auch wenn man diese (empirische) Voraussetzung dazu nimmt. Das Gegentheil nenne ich bedingt unmöglich. Es ist leicht einzusehen, daß ein und derselbe Gegenstand bald bedingt möglich, bald bedingt unmöglich seyn könne, je nachdem man bald diese, bald jene Bedingung oder Voraussetzung macht. So ist z. B. eine mondhelle Nacht bedingt möglich zu nennen, wenn vorausgesetzt wird, daß eben Vollmond sey; bedingt unmöglich aber, wenn vorausgesetzt wird, daß eben Neumond sey.
- b) Das physisch Mögliche und physisch Unmögliche. Ich nenne physisch möglich, was mit keinem sogenannten Ge-







"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 442 - #442



442

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL I · §. 151

RW I 380

Vorhandenseyn wir keinen Zweck einsehen, wenn wir nicht annehmen wollen, daß sie zu ihrer Bestätigung für uns oder Andere | Menschen da sind. Wenn ferner diese Religionen in ihrer Lehre einander nicht widersprechen, wenn Eine nur mehr als die andere lehret; so kann es auch wohl seyn, daß jede für sich allein betrachtet sittliche Zuträglichkeit für uns hat; verglichen mit einander aber kommt diese Beschaffenheit immer nur Einer aus ihnen, nämlich derjenigen zu, welche die meisten für uns zuträglichen Lehren enthält. Kein Zweifel also, daß Gott nur diese (Eine) von uns geglaubt wissen wolle, d. h. daß wir nur diese allein als eine wahre göttliche Offenbarung für uns ansehen dürfen. Der Zweck, den die außerordentlichen Ereignisse der anderen Religionen haben, bleibt uns entweder unbekannt, was nichts Befremdendes wäre, da es so viele Ereignisse gibt, deren Zweck wir nicht kennen; oder er liegt in der Beglaubigung dieser Religionen für andere Menschen, für welche, weil sie auf einer andern Stufe der Bildung stehen, und sich in andern Verhältnissen befinden, gerade diese Religionen vielleicht zuträglicher sind als die unsrige. Und so bestätiget sich denn die (eben) vorgetragene Lehre von den Kennzeichen einer Offenbarung auch (noch) in diesem Falle; und die ganze Schwierigkeit verschwindet, sobald man sich nur erinnert, wie der Begriff der sittlichen Zuträglichkeit einer Lehre schon §. 145. festgesetzt wurde.

#### **§. 151**

## Erklärung der Begriffe eines Zeichens oder Wunders und einer Weissagung

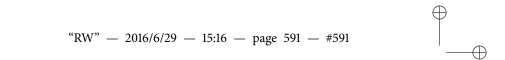
- 1. Eine Begebenheit, aus der sich entnehmen läßt, daß Gott eine gewisse Lehre von uns als seine Offenbarung geglaubt gr 27 wissen wolle, pflegt man ein Zeichen dieser Lehre (σημεῖον)
  - 2. Die *Beschaffenheiten*, die eine solche Begebenheit haben muß, sind nach dem Vorhergehenden:
  - a) Sie muß ungewöhnlich seyn.
  - b) Mit der Lehre, zu deren Bestätigung sie dienen soll, in der §. 147. beschriebenen Verbindung stehen, d. h. sie muß
    - (α) zur Entstehung, Erhaltung oder Ausbreitung dieser Lehre etwas beigetragen haben, und
    - (β) es muß sich *kein Nutzen* derselben angeben lassen, wenn es nicht der seyn sollte, daß sie uns zur Bestätigung jener Lehre diene.

RW I 381





35



### Drittes Hauptstück Aechtheit, Unverfälschtheit und Glaubwürdigkeit der Bücher des neuen Bundes

#### §. 31 Inhalt und Zweck dieses Hauptstückes

- 1. Unter dem Namen der Bücher des neuen Bundes (Kaiv\u00ea) gr 32  $\Delta \iota \alpha \theta \eta \kappa \eta$ ) versteht man folgende 27 Aufsätze in griechischer Sprache, die unter den Christen allgemein bekannt sind.
- a) Vier Evangelien (d. h. Lebensgeschichten Jesu), deren Ueberschriften sind: Das Evangelium nach Matthäus, nach Markus, nach Lukas, nach Johannes.
- b) *Ein* Buch mit der Ueberschrift: die Thaten der heiligen Apostel, von *Lukas* geschrieben.
- c) Vierzehn Briefe Pauli, als: 1. an die Römer; 2. und 3. an die Korinther; 4. an die Galater; 5. an die Epheser; 6. an die Philippenser; 7. an die Kolosser; 8. und 9. an die Thessalonicenser; 10. und 11. an Timotheus; 12. an Titus; 13. an Philemon; 14. an die Hebräer.
- d) *Sieben* sogenannte *katholische Briefe*, als: Ein Brief *Jacobi*; zwei Briefe *Petri*; drei Briefe *Johannis*, und Ein Brief *Judä*.
- e) Noch ein Buch mit der Ueberschrift: *Die Offenbarung Johannis des Gottesgelehrten* (τοῦ Θεολόγου).
- 2. Aus diesen Schriften, besonders aus den fünf ersteren, die rein historischen Inhaltes sind, kann man die vollständigsten Nachrichten, wie es mit der *Entstehung* des | Christenthums hergegangen, und durch welche Wunder dasselbe gleich Anfangs *bestätiget* worden sey, schöpfen. Um uns nun auf die Nachrichten, welche uns diese Bücher ertheilen, verlassen zu

gr 33

PW II 77







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 595 — #595



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 34

595

braismen. Bei *Markus* | findet man dergleichen Hinweisungen auf das alte Testament weit seltener, die Schreibart aber ist noch härter; und der Verfasser kennt beinahe keine anderen Uebergänge von einer Erzählung zur anderen, als ein: Καὶ oder gr 34 sch εὐθέως so, daß er fast eine jede Periode mit diesen Worten anfängt. Hebräische Gebräuche und Worte erklärt er z. B. ő gr 36 ἐστιν δῶρον² (vgl. mit Mark. 7,2. Matth. 5,1.); braucht auch zuweilen lateinische Worte, z. B. κεντυρίων, u. a. m. Schon etwas gelehrter und zierlicher ist das *dritte Evangelium* geschrieben.

Die Sprache ist hier von Hebraismen größtentheils gereinigt und nähert sich der attischen Mundart; die Erzählungsart ist gebildet, die Auswahl der Worte gelehrter und bestimmter, die

und nähert sich der attischen Mundart; die Erzählungsart ist gebildet, die Auswahl der Worte gelehrter und bestimmter, die Krankheiten werden mit eben denselben technischen Namen bezeichnet, die sie auch bei Hippokrates führen, z. B. Luk. 14,2. ύδρωπικὸς u. a. Dieselbe Schreibart herrscht auch in der Apostelgeschichte. So wird z. B. Apostelg. 12,23. die Krankheit des Königs Herodes mit ihrem technischen Namen ein Würmerfraß genannt, καὶ γενόμενος σκωληκόβρωτος ἐξέψυξεν. gr 40 Das Evangelium Johannis zeichnet sich, so wie auch die Briefe dieses Namens, vor allen übrigen Schriften des neuen Bundes durch den überall sichtbaren Hang zu eben so sanften als tiefen Rührungen aus. Pauli Briefe verrathen Einen und denselben talentvollen Verfasser; überall herrscht derselbe Scharfsinn in

reinere Schreibart, als in den übrigen, bemerken wollen.

2. Sie sollen im ersten Jahrhunderte gelebt haben. – Nicht das Geringste kommt in diesen weitläufigen Büchern vor, welches ein späteres Zeitalter verriethe. So zahlreich auch die historischen, geographischen, politischen Nachrichten und Beziehungen sind, welche in diesen Büchern auf jeder Seite vorkommen; so stimmen doch alle ganz mit dem ersten christlichen Jahrhunderte überein, und schildern es so, wie wir es auch aus anderen Schriftstellern kennen. Dergleichen

den Beweisen, dieselbe Fülle der Ideen, dasselbe Feuer, u. s. w. 25 Nur in dem Briefe an die *Hebräer* möchte man eine etwas

gr 37





<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So in Mk 7, 11. **A** schreibt κορβᾶν, ὅ ἐστυ δῶρον.



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 596 — #596



596

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 34

sind Suetonius, Tacitus u. a. römische Geschichtschreiber jener Zeit; vor Allen aber der jüdische Geschichtschreiber Flavius Josephus. Die Beschreibungen, welche | uns diese Schriftsteller von Palästina, von den damaligen Einrichtungen, Gebräuchen und Sitten daselbst, von Kleinasien, und allen anderen Schauplätzen der biblischen Begebenheiten machen, die Ereignisse, die sie in diese Zeit setzen u. s. w., alles stimmt mit den Büchern des neuen Bundes zusammen. Viele dieser Bestimmungen betreffen oft sehr geringfügige Umstände.

Anmerkung. Aus einigen Stellen hat man gleichwohl einen späteren Ur- 10 sprung der Evangelien vermuthen wollen.

Bib 10 a) Bei Matth. 23,35. sagt Jesus: Alles Blut, das auf der Erde unschuldig vergossen worden ist, wird über euch kommen, anzufangen vom Blute Abels des Gerechten bis zu dem Blute Zachariä, des Sohnes Barachiä, den ihr zwischen dem Altare und Tempel erschlagen habt. Dieser Zacharias ist aber, nach Flavius Josephus, erst während der Belagerung von Jerusalem in einem Aufruhre umgebracht worden. Wie konnte hier also seiner bereits erwähnt werden? - Nach Hieronymus Berichte stand in dem Evangelio Nazaraeorum, aus welchem das Evangelium Matthäi wahrscheinlicher Weise geschöpft ist, nicht Barachias, sondern Bib 11 Jojada, und Zacharias der Sohn Jojadä ist (2 Chron. 24,24.) allerdings zwischen dem Altar und dem Tempel gesteiniget worden. Dagegen ist

der Zacharias bei Josephus ein Sohn Baruchs. Bib 12 b) Bei Matth. 18,17. heißt es: Wer die Kirche nicht hört, u. s. w. Eine Kirche aber gab es ja damals noch nicht. – Allerdings; aber unter dem Worte 25 gr 41 ἐκκλησία versteht hier Jesus bloß die Versammlung der Gläubigen.

3. Bis auf Lukas geborne Juden. - Auch dieses offenbart sich in ihren Schriften. Zwar würde Mancher vielleicht erwarten, daß geborne Juden eher hebräisch oder syrochaldäisch als griechisch schreiben sollten; aber griechische Sprache war 30 in jenem Zeitalter die ausgebreitetste, diejenige, in der man nothwendig schreiben mußte, wenn man allenthalben gelesen werden wollte. Zu Korinth, Thessalonich, Koloß, in Galatien verstand man schwerlich eine andere Sprache, als griechisch; die dahin geschriebenen Briefe also mußten nothwendig grie- 35 chisch geschrieben seyn; aber auch zu Rom und selbst in Palästina verstand man das Griechische sehr wohl; daher denn RW II 82 auch andere jüdische Schriftsteller dieser | Zeit, z. B. Flavius Josephus, Philo nicht etwa in hebräischer, sondern in grie-





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 597 — #597



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 34

597

chischer Sprache schrieben. Inzwischen ist das Griechische des neuen Testamentes (mit Ausschluß der beiden Bücher Lucä) nichts weniger, als ein reines Griechische; sondern voll Hebraismen, und völlig so, wie es ein Jude schreiben konnte, der diese Sprache nur aus dem Umgange und vornehmlich aus der Lesung der siebenzig Dolmetscher erlernet hatte, z. B. ἀββᾶ ὁ πατὴρ statt ὧ πάτερ; das häufige καὶ, καὶ ἰδοὺ, u. a. m. gr 43 Es geht dieß so weit, daß man sehr viele Stellen nicht einmal gehörig verstehen kann, wenn man sie nicht erst in das Hebräische, oder vielmehr Syrochaldäische übersetzt, z. B. βίβλος gr 46 γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ – ἐνεβρίμητο. Nebstdem verrathen gr 47 die Verfasser dieser Bücher auch ganz den jüdischen Geschmack, so viel er uns nur immer aus den Büchern des alten Bundes, dem Talmud, und anderen Schriften der Orientalen, bekannt ist. Hieher gehören ihre beständigen Anwendungen biblischer Stellen des alten Bundes auf gegenwärtige Begebenheiten, die vielen Parabeln, die jüdischen Sprichwörter, die allegorischen Beweise in den Briefen Pauli u. a. m. In den beiden Schriften des Lukas dagegen, der ein griechischer Arzt gewesen seyn soll, gibt es bei Weitem nicht so häufige Hebraismen, noch weniger Anspielungen auf das alte Testament; auch bestimmt er die Zeit der Begebenheiten, so oft es angeht, nach der profanen Zeitrechnung u. s. w.

4. Größtentheils Augenzeugen. - Auch dieß bestätiget sich. <sup>25</sup> Männer, die etwas erzählen, welches sie selbst gesehen, und zu Personen sprechen, welchen die Hauptsache bereits gleichfalls bekannt ist, pflegen genaue Zeit- und Ortsbestimmungen, Beweise für ihre Glaubwürdigkeit u. dgl. wegzulassen, dagegen pflegen sie hie und da gewisse, ganz individuelle Umstände zu bemerken. Dieß Alles findet man nun auch bei den Verfassern der Bücher des neuen Bundes. Sie tragen (mit Ausschluß Lucä, der kein Augenzeuge war) ihre Erzählungen ohne genaue Zeitund Ortsbestimmung vor. Damals, sagen sie nur; sie geben nicht einmal das Geburtsjahr Jesu und das erste Jahr seines öffentlichen Lehramtes an. Nur Lukas (Luk. 3,1.) thut dieses: Im Bib 13

fünfzehnten | Regierungsjahre des Kaisers Tiberius, da Pon- RW II 83







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 604 — #604



604

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 37

anderer Bücher des neuen Bundes bezweifelt, und ihre Zweifel uns mitgetheilt haben, wenn sich die Aechtheit dieser Bücher bezweifeln ließe.

#### §. 37

#### Zwei wichtige Zeugen für die Aechtheit der Bücher des neuen Bundes aus dem dritten Jahrhunderte

Unter den Schriftstellern aus dem *dritten* Jahrhunderte sind Eusebius und Origenes für unser gegenwär|tiges Vorhaben deßhalb von größter Wichtigkeit, weil beide eben so gelehrte als unparteiische Untersuchungen über die Aechtheit der einzelnen Theile der Bibel angestellt, und die Ergebnisse ihrer Forschung uns hinterlassen haben.

- 1. Eusebius Pamphili, Bischof von Cäsarea in Palästina, schrieb eine Kirchengeschichte in 10 Büchern, ein Werk de praeparatione evangelica, ein anderes de demonstratione evangelica, ein Chronikon, das Leben Konstantinus u. m. a. , und starb 326. Dieser Mann hatte alle Documente des christlichen Alterthums durchgelesen, um zu erfahren, welche Schriften man seit dem Anfange des Christenthumes für ächte Werke der Apostel angenommen habe. Was er uns also (histor. 1. 3.) mittheilet, ist nicht etwa seine Privatmeinung, sondern die Meinung der Kirche, und eben deßhalb ist uns dieß Zeugniß so wichtig; denn es ersetzt uns gewisser Maßen den Verlust so vieler früherer Zeugen. Er bringt nun alle Schriften, die unter dem Namen apostolischer herumgetragen wurden, in drei Classen:
- gr 48 a) Ὁμολογούμενα, d. h. allgemein als ächt anerkannte; dahin er die vier Evangelien, die Apostelgeschichte, die dreizehn Briefe *Pauli* (nämlich mit Ausnahme des Briefes an die Hebräer) den ersten Brief *Petri* und den ersten Brief *Johannis* zählet.
- gr 49 b) ἀντιλεγόμενα, d. h. Bücher, deren Aechtheit von Einigen bezweifelt, aber von Mehreren doch angenommen wurde.

  Dahin verlegt er den Brief an die Hebräer, den Brief *Jakobi*,







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 605 — #605



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 37

605

den zweiten Petri, den zweiten und dritten Johannis, den Brief Judä, und die Offenbarung Johannis.

- c) Ἄτοπα καὶ δυσσεβὴ, d. h. unvernünftige und gottlose, oder entschieden unterschobene Schriften. Unter dieser Classe führt er uns auf: ein Evangelium Petri, ein Evangelium des Thomas, Matthias, gewisse Werke des Andreas, Johannis
- 2. Origenes zu Alexandria geboren, ein Mann von den außerordentlichsten Geisteskräften und von dem vortrefflich-10 sten moralischen Charakter, von überaus vieler Freimüthigkeit, und einem ganz unermüdeten Fleiße, der ihm den Beinamen der Diamantene verschaffte. Er hörte den berühmten Philosophen Ammonius Saccas, dann den Alexandrinischen Katecheten Clemens, und ward in seinem 18ten Jahre selbst als Lehrer bei der Alexandrinischen Schule angestellt. Bei diesem Amte erwarb er sich durch seine Gelehrsamkeit eine solche Hochachtung, daß ihm selbst heidnische Gelehrte häufig ihre Arbeiten widmeten, und zur Beurtheilung zuschickten. Da sein Vater Leontius des christlichen Glaubens wegen unter dem Kaiser Severus hingerichtet und seine Güter eingezogen wurden: so sah sich Origenes genöthiget, für seine Schriften sich bezahlen zu lassen; begnügte sich aber mit vier Obolis des Tages, um davon sich und seine Mutter zu ernähren. Die Stelle Matth. 19,12. verleitete ihn, sich selbst zu entmannen. Bib 14 25 Als er darauf nach Antiochien berufen ward, um eine daselbst entstandene religiöse Streitigkeit beizulegen, ließ er sich von
- aufgebracht und seinem großen Ruhme neidisch, machte sein Bischof Demetrius seine Entmannung bekannt, erklärte sie für ein Verbrechen, nahm ihm sein Lehramt, und entsetzte ihn sogar der Priesterwürde. Origenes zog nun an mancherlei Orten umher, und starb 254. Seine Schriften (deren er gegen 6000 verfaßt haben soll) gaben nach seinem Tode zu vielen Streitigkeiten und Ketzereien Anlaß. Er hatte die Aechtheit jedes einzelnen Buches der heil. Schrift untersucht, und nennt uns (bei Eusebius) diejenigen, die er mit ungezweifelter Gewißheit

dem Bischofe zu Jerusalem zum Aeltesten einweihen. Darüber





RW II 93

"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 608 — #608



608

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 39

licher Anführungen aus den Büchern des neuen Bundes vor. Auch sehen wir aus seinen Schriften, daß die Christen ihre Schriften gar nicht geheim hielten; sondern daß diese sich auch in den Händen ihrer Feinde befanden.

4. *Justin der Märtyrer* oder der *Philosoph*, von heidnischen Eltern in Palästina geboren, und mit den Werken der griechischen Philosophen und Dichter sehr wohl vertraut, ging erst in seinem dreißigsten Jahre zum Christenthume über, wobei man anmerkt, daß er noch als Christ den Philosophenmantel beibehalten habe. Er schrieb sodann (in griechischer Sprache) zwei Apologien des Christenthums; deren Eine er dem Kaiser Antonin dem Frommen, die andere seinem Nachfolger gr 51 überreichte, dialogum cum Tryphone, λόγον παραινετικόν πρὸς Ἑλληνας, u. m. A., und starb als Märtyrer im Jahre 165. In seinen Schriften führt er sehr viele Stellen an, die wir in unseren Evange|lien wörtlich wieder finden; er nennt zwar nicht die Namen Matthäus, Markus, Lukas, Johannes; aber er sagt doch, daß diese Stellen aus gewissen ἀπομνημονεύμασι gr 53 Ιησοῦ (Denkwürdigkeiten Jesu) wären, und einmal heißt es: ὁι ἀπόστολοι ἐν τοῖς γενομένοις ὑπ΄ αὐτῶν ἀπομνημονεύμασιν, 20 α καλεῖται Εὐαγγέλια (Apolog. 1. §. 66.).

#### §. 39

#### Zeugen für die Aechtheit der Bücher des neuen Bundes aus dem ersten Jahrhunderte

Da die Bücher des neuen Bundes angeblicher Maßen erst in der letzten Hälfte des ersten Jahrhunderts geschrieben wurden: so darf es Niemand wundern, wenn wir nur wenig Zeug- 25 nisse für ihr Daseyn aus diesem Jahrhunderte anführen können. Es gab der Schriftsteller in diesem Zeitalter noch nicht so viele, und was von ihnen sich bis auf uns erhalten hat, sind nur sehr wenige Bruchstücke. Die Bücher des neuen Bundes konnten bereits eine geraume Zeit vorhanden seyn, bevor sie 30

**610.8** ] Justin: Apologia prima, § 66 = MPG VI, 429.







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 609 — #609



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 39

609

allgemein bekannt geworden waren. Endlich fühlte man auch in jener Zeit noch nicht das Bedürfniß, seine Behauptungen aus diesen Schriften zu beweisen, weil die mündliche Ueberlieferung noch in ihrer ganzen Stärke war. Gleichwohl lassen sich auch selbst aus diesem Jahrhunderte einige Zeugen von Wichtigkeit anführen.

1. Papias, Bischof zu Hieropolis aus dem ersten Jahrhunderte, soll, wie uns Eusebius berichtet, in seinem Buche: λόγων gr 54 κυριάκων έξήγησις (Auslegung der Reden des Herrn) verschiedene Nachrichten über die Lehren und Thaten Jesu aus dem Munde solcher Personen gesammelt haben, die Jesum oder seine Apostel unmittelbar gekannt. Dieses Buch selbst ist verloren gegangen. In den Auszügen aber, die uns Eusebius daraus vorlegt, heißt es, daß Markus sein Evangelium aus dem Vortrage *Petri*, obgleich nicht nach chronologischer Ordnung, sondern so, wie er sich eben erinnerte, niedergeschrieben; Matthäus sein Evangelium hebräisch abgefaßt habe. Auch sagt uns Eusebius, daß sich Papias einiger Stellen aus dem ersten Briefe *Johannis* und aus dem ersten *Petri* bediene.

RW II 94

2. Polykarpus, ein Schüler des heil. Johannes und Bischof zu Smyrna, der unter dem Kaiser Marc. Aurel. Antoninus verbrannt wurde, erwähnt in einem einzigen, für ächt gehaltenen Briefe an die Philipper, den wir von ihm noch übrig haben, ausdrücklich des gleichnamigen Briefes Pauli; auch führt er 25 mehrere Stellen, die sich in anderen Büchern des neuen Bundes, als: 1. Kor., Ephes. 1. und 2. Thessal., Matth., Luk. finden, Bib 20 wörtlich und mit der Bemerkung an, daß so in sacris litteris, in scripturis geschrieben stände.

3. Ignatius, Bischof zu Antiochien (der dritte nach dem heil. Petrus daselbst), der auf Befehl des Kaisers Trajan im Jahre 106 oder 116 zu Rom den Löwen vorgeworfen worden ist, hinterließ uns sieben ächte Briefe. In Einem derselben, der an die Epheser gerichtet ist, erwähnt er des gleichnamigen Briefes Pauli ausdrücklich, führt auch Stellen aus noch anderen Briefen an, ohne jedoch sie ausdrücklich zu nennen, eben so aus gewissen Denkwürdigkeiten Jesu. Aus einer Stelle seines





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 610 — #610



610

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 40

Briefes an die Philadelpher möchte man wohl gar schließen, daß es zu seiner Zeit schon eine Sammlung der Bücher des neuen Bundes in zwei Abtheilungen, deren eine, das Evangelium, die andere, die Apostel überschrieben war, gegeben habe.

gr 55

Die Stelle lautet: Προσφυγὼν τῷ εὐαγγελίω ὡς σαρκὶ Ἰησοῦ, καὶ τοῖς ἀποστόλοις ὡς πρὲσβυτερίω τῆς ἐκκλησίας, καὶ τοὺς προφήτας δὲ ἀγαπῷμεν, διὰ τὸ καὶ αὐτοῦς εἰς τὸ εὐαγγέλιον κατηγγελκέναι καὶ εἰς αὐτὸν ἐλπίζειν, καὶ αὐτὸν ἀναμένειν.\*

4. Clemens von Rom, Bischof daselbst, ein Schüler und Gehülfe Pauli, der gleichfalls als Märtyrer unter dem Kaiser Trajan im Jahre 98 starb, hat uns einen Brief an die Korinther hinterlassen, der ohne Zweifel ächt ist, und in der ersten Kirche in einem solchen Ansehen stand, daß | man ihn, wie Hieronymus berichtet, in vielen Gemeinden, gleich den apostolischen Briefen, öffentlich vorzulesen pflegte. In diesem Briefe erwähnt er nun eines Briefes Pauli an die Korinther namentlich, und aus den Stellen, welche er anführt, ersieht man, daß er den ersten meine. Auch kommen noch sonst manche Stellen vor, die mit den Büchern des neuen Bundes sehr übereinstimmen.

#### **§. 40**

# Rechtgläubige, Ketzer und Heiden erkennen die Aechtheit der Bücher des neuen Bundes

- 1. Wie man aus den bisher erwähnten Zeugen ersieht: so wurde die Aechtheit der Bücher des neuen Bundes, bis auf einige sehr kleine Theile derselben, von allen rechtgläubigen Christen, von unsern jetzigen Zeiten rückwärts, bis zu ihrer
- \* Halten wir uns an *das Evangelium*, als an den Leib Jesu, und an *die Apostel*, als an das Priesterthum der Kirche; aber auch die *Propheten* wollen wir lieben, und auch sie mit dem Evangelium verkündigen, auf das wir hoffen, nach dem wir uns sehnen.

**907.1** ] Ignatius: Epistola ad Philadelphenses V = MPG V, 700–702.







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 616 — #616



616 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 43

schriften im Griechischen eigentlich so lauten: Εὐαγγέλιον κατὰ Ματθαίον u. s. w., welches die Uebersetzung durch Matthäus oder vom Matthäus recht wohl verträgt. Auch ist es bekannt, daß diese Ueberschriften nicht von den Evangelisten selbst herrühren. Daß Geschichtschreiber aus Bescheidenheit in der dritten Person von sich erzählen, ist gar nichts Ungewöhnliches. So that es Julius Cäsar in seinen Commentarien, so der König Friedrich, u. A. – Ob aber Widersprüche und Ungereimtheiten in den Evangelien

eben so gut, als Faustus damals, beurtheilen.

#### §. 43 Unverfälschtheit der Bücher des neuen Bundes

vorkommen oder nicht, das können wir heut zu Tage noch 10

Haben wir uns durch das Bisherige überzeugt, daß die Bücher des neuen Bundes wirklich ächt sind, d. h. daß sie wirklich schon in dem ersten Jahrhunderte von gebornen Juden, die größtentheils Augenzeugen waren, geschrieben worden sind, u. s. w.: so entsteht nun die Frage, ob wir diese Bücher auch noch ganz unverändert so, wie sie aus den Händen jener Männer hervorgegangen sind, besitzen, d. h. ob sie auch unverfälscht auf uns gekommen sind? – Kleine, unwesentliche Veränderungen, vornehmlich solche, die durch die unvorsätzliche Unachtsamkeit der Abschreiber entstanden sind (quos aut incuria fundit, aut humana parum vitavit inertia) können wir keineswegs läugnen. Daß aber | diese Schriften unverfälscht in dem Sinne des Wortes sind, daß keine wesentlichen Zusätze, oder Abänderungen in ihnen vorgenommen würden, das läßt sich aus folgenden Gründen beweisen.

1. Fragen wir die *Geschichte*: so gibt sie uns nicht die geringste Nachricht von einer Verfälschung; sondern meldet uns vielmehr, daß die Christen zu aller Zeit, vornehmlich aber in den ersten Jahrhunderten über die Unverfälschtheit ihrer heiligen Schriften mit der größten Sorgfalt gewacht hätten. Wagten es ja einige Ketzer, wie uns z. B. der heil. *Augustinus* 

RW II 10







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 621 — #621



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 44

621

durchschimmerte, aus OS, ΘS, d. i. Θέος und so aus Jesu einen gr 58 Gott gemacht. (Siehe Wettstein Prolegomena in N. T.)

Antwort. Ueber die Menge dieser Varianten muß man sich nicht wundern. Wenn man vor irgend einem andern Schriftsteller, z. B. Cicero, eben so viele Handschriften besäße, und verglichen hätte: so würde man eben so viele Varianten aufgefunden haben. Die meisten dieser Varianten betreffen bloße Schreibfehler; oder unwesentliche grammatikalische Veränderungen, z. B. ὅταν σπάρη oder ὅταν φύη; ἑλληιστὰς oder gr 50 10 ἕλληνας; ἀπεκρίθη λέγων oder λέγει. Einige wenige verän- gr 62 dern zwar den Sinn, aber doch nur in Nebendingen, z.B. Γαδαρηνῶν oder Γεργεσηνῶν; βηθαβαρὰ oder βηθανία u. dgl. gr 68 Wo sie auch einen wichtigeren Umstand betreffen, z. B. καὶ gr 69 ἐδάκρυσεν Joh. 11,35., oder οὐδὲ ὁ υἱὸς Mark. 13,32., da kann Βίδ 26 man nach den Regeln der Kritik bald entscheiden, welche Leseart den Vorzug verdiene. - Keine dieser Varianten läßt uns über Glaubenslehren oder wichtige Schicksale oder Thaten Jesu in Zweifel. Gesetzt, es hätte seine Richtigkeit, daß 1. Tim. Bib 27 3,16. δς statt Θέος zu lesen sey: die Gottheit Jesu wird nicht aus gr 72 dieser Stelle allein, sondern aus unzähligen anderen bewiesen.

#### **§. 44** Historische Glaubwürdigkeit der Bücher des neuen **Bundes**

Haben wir uns durch das Bisherige überzeugt, daß die Bücher des neuen Bundes in der That ächt und unverfälscht sind: so wird es nicht schwer seyn, auch ihre Glaubwürdigkeit zu erkennen. Indem ich mich aber zu dem Beweise | dieser jetzt herbeilassen will: muß ich erst näher bestimmen, auf welche Gegenstände ich die Glaubwürdigkeit dieser Bücher hier beziehe. Wir wollen aus den Schriften des neuen Bundes, besonders aus den vier Evangelien und der Apostelgeschichte, die wichtigsten Ereignisse, welche sich bei der Entstehung und Ausbreitung des Christenthumes zugetragen haben, und den Charakter Jesu, seine Gesinnungen, Thaten und Schick-







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 638 — #638



638 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · \$.50

höherer Art, aber nicht für Menschen schickte. Eine solche Eigenschaft wäre z. B. jene Erhabenheit über alle Rührungen und Gemüthsbewegungen (ἀπάθεια καὶ ἀταραξία), welche die stoischen Weltweisen so häufig affectirten, die aber der Weise von Nazareth nicht kennt, u. dgl. Wer einige unparteiische Lobsprüche auf den Charakter *Jesu* zu lesen wünscht, sehe *Voltaire's* Traité sur la tolérance, ch. 14; oder *Rousseau's* Émile t. 3. p. 165. Lettres écrites de la Montagne P. 1. p. 21. 71. 117., oder *Helvetius* de l'homme T. 1. p. 335. 556., oder *Wieland's* Agathodämon B. 6. u. A. m.

5. Da es nun

RW II 122

- a) viel leichter ist, das wahre Wesen menschlicher Vollkommenheit in einigen allgemeinen Sätzen auszusprechen, als es zu schildern in einzelnen Beispielen, und zu beschreiben, wie sich ein Mann, der dieses Ideal in sich verwirklichet hätte, in jeder Lage des Lebens benehmen müßte; weil zu dem Letzteren erfordert wird, daß man sich eine erschöpfende Kenntniß von den in einer jeden Lage zu berücksichtigenden Umständen erworben, und aus dem allge|meinen Begriffe der Vollkommenheit gehörig abge- 20 leitet habe, welche Verfahrungsart für diese Umstände die allerzweckmäßigste sey: so läßt sich durchaus nicht erwarten, daß die Schriftsteller des neuen Bundes dieß in so vielerlei Verhältnissen, in welche sie Jesum gerathen lassen, immer so glücklich getroffen haben würden, wenn er sich 25 nicht in Wirklichkeit so, wie sie ihn schildern, dargestellt hätte. Zumal, da
- b) wie gesagt, keine heidnischen Gelehrten, die noch so viel mehr Bildung und Belesenheit hatten, etwas so Vortreffliches zu leisten vermochten.
- c) Sollte es gleichwohl möglich seyn, daß dieser Charakter *Jesu* bloße Erdichtung wäre, so hätten die Personen, die ihn ersonnen, die richtigste und vollständigste Kenntniß vom wahren Wesen der menschlichen Vollkommenheit gehabt. Bei dieser vollständigen Kenntniß ist es nun wieder nicht zu begreifen, wie sie sich hätten entschließen können,

 $\bigoplus$ 



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 658 — #658



658 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 54

στρατευόμενοι (im Dienst begriffene Soldaten) und nicht gr 74 στράτται, wie eine Besatzung heißt. Auf die Umstände gr 75 solcher Leute schickte sich auch ganz die Ermahnung, die ihnen Johannes mitgab.

Bib 86 c) Nach der Apostelgeschichte (24,24–26.) spricht Paulus vor dem Landpfleger Felix und seiner Gemahlin Drusilla von den Tugenden der Gerechtigkeit und Keuschheit und von dem künftigen Gerichte. Felix erschrickt über diese Rede, und heißt den Apostel aufhören. Gleichwohl, erzählt Lukas weiter, ließ er ihn noch manchmal zu sich kommen, 10 und besprach sich mit ihm, weil er hoffte, daß Paulus sich mit Geld bei ihm loskaufen werde. - Wie viel innere Wahrscheinlichkeit erhält nicht diese Erzählung durch die Beschreibung, welche uns Tacitus und Josephus von diesem Statthalter machen. Nach ihrem Berichte ist Felix wegen der Räubereien, die er in Judäa verübte, und wegen der schändlichen Handlung mit Drusilla, die er ihrem Gemahle Azizus, dem Könige der Edessener abwendig gemacht, berüchtigt (Tacitus hist. lib. 5. c. 10., Josephus Antiquit. lib. 20. c. 7. §. 12.). Daraus begreift sich, warum Paulus bei 20 dieser Gelegenheit nicht von den wesentlichen Grundsätzen des Christenthumes, sondern von jenen beiden Tugenden, und von dem künftigen Gerichte gesprochen habe, u. s. w.

d) Ganz anders schildert uns Lukas den römischen Statthalter 25 in Achaja, Gallion (Apostelg. 18,14-16.). Er läßt ihn den Bib 87 Juden, die Paulum bei ihm verklagen, erwiedern: Beträfe es ein Verbrechen, so würde die Vernunft fordern, euch zu unterstützen. Da aber der Streit wie ich höre, bloße Worte und Meinungen, und euer Gesetz betrifft: so ist dieß eure eigene Sache. In solchen Dingen kann ich nicht Richter seyn. - Wie genau stimmt dieses nicht mit der nämlichen Schilderung überein, die uns auswärtige Schriftsteller, z. B. Seneca (in quaest. lib. 4.: Niemand ist auch nur Einem so hold, als dieser es Allen ist), Tacitus (Annal. lib. 15.) u. A. 35 von diesem Gallion machen!

RW II 142



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 674 — #674



674

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · \$.58

Bib 93 5. Auch war (Apostelg. 17,34.) unter denjenigen, die *Paulus* zu Athen bekehrt hatte, *Dionysius*, ein Mitglied des *Areopagus*, nebst anderen angesehenen Personen.

Bib 94
6. Im Briefe an die Philipper (4,22.) bestellt *Paulus*, der sich RW II 155 damals zu Rom befand, einen Gruß von den | *kaiserlichen* gr 76
Hofleuten (ἀσπάζονται ὑμᾶς πάντες οἱ ἄγιοι, μάλιστα δὲ οἱ ἐκ τῆς Καίσαρος οἰκίας). Also gab es schon selbst unter dem Hofpersonale Christen.

7. Einen ähnlichen Gruß bestellt der Apostel in seinem an
Bib 95 die Römer geschriebenen Briefe (16,23.) von *Erastus*, den er
Rentmeister oder Kämmerer der Stadt (Korinth) nennt.

8. Einige von den *Asiarchen* (d. i. Vorstehern der öffent-Bib 96 lichen Schauspiele) zu Ephesus lassen (Apostelg. 19,31.) den Apostel *Paulus* aus Liebe für ihn bitten, sich nicht auf den Schauplatz zu wagen, wo eben ein Auflauf entstanden war. Sie waren also wahrscheinlich Christen oder doch Freunde des Christenthums.

9. Sollte Jemand vielleicht glauben, daß mehrere aus den genannten Personen die christliche Religion nur um der inneren Vortrefflichkeit ihrer Lehre willen angenommen hät- 20 ten, ohne die Wunder derselben genau geprüft zu haben: so will ich nun Männer anführen, welche als Lehrer und Vertheidiger des Christenthums sogar in Schriften auftraten, von denen es also hinlänglich bekannt ist, daß sie den Beweis der Wahrheit des Christenthums nicht bloß auf die innere 25 Vortrefflichkeit seiner Lehre, sondern auch auf seine Wunder gegründet. Hieher gehören, Aristo, ein geborner Jude aus Pella in Palästina, der älteste christliche Apologet, dessen Schrift (ein Gespräch zwischen einem Juden und Christen) jedoch verloren gegangen ist. Quadratus, Bischof zu Athen, welcher zuerst eine (gleichfalls verloren gegangene) Schutzschrift für die Christen (im Jahr 131.) ausarbeitete, und sie dem Kaiser Hadrian überreichte. Aristides, ein atheniensischer Philosoph, der auch nach seinem Uebertritt zum Christenthume die vorige Lebensart und Kleidung beibehielt, und eine (gleich- 35 falls verloren gegangene) Vertheidigungsschrift der Christen







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 682 — #682



682 RE

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 59

wollte, man sollte die Worte *Jesu*: »Was ihr nicht wollet« u. s. w. an alle öffentlichen Gebäude schreiben. Auch soll er nach *Lampidii* Zeugniß neben den Göttern der Römer Christum verehret haben. Sein Nachfolger *Philipp* war den Christen so günstig, daß mehrere Geschichtschreiber ihn schon für einen wirklichen Christen erklären.

4. Betrachten wir nun noch das Benehmen der Gelehrten, und zwar zuerst das Benehmen einiger jüdischer Schriftsteller.

Die Juden hatten gerade zur Zeit der Entstehung des Christenthums ein Paar sehr achtungswürdige Schriftsteller, Philo und Josephus. Ein dritter Justus von Tiberias ist minder merkRW II 163 würdig.

- a) Philo, der Aeltere von jenen Beiden, mit dem Zunamen Judäus, war ein völliger Zeitgenosse Jesu. Er lebte zu Alexandrien (also in eben dem Lande, in welchem Jesu nach der Beschuldigung Einiger die Zauberkunst erlernt haben sollte) und schrieb in jüdischer Sprache: adversus Flaccum, de legatione ad Cajum, und mystische Commentarien über das alte Testament. In diesen Schriften hatte er freilich keine Veranlassung, des Christenthums zu erwähnen; es 20 fragt sich aber, warum er bei seiner Gelehrsamkeit nicht als Widerleger desselben auftrat, wodurch er seiner Religion und seinen Landsleuten, die in so großer Menge zu dieser Religion übertraten, einen sehr zeitgemäßen und wichtigen Dienst geleistet haben würde, wenn anders die 25 Sache des Christenthums ein Betrug war. Wir müssen also vermuthen, er habe sich außer Stande gefühlt, einen Betrug in dieser Religion nachzuweisen.
- b) Flavius Josephus schrieb: de bello judaico, contra Apionem, Ἀρχαιολογίαν (eine Geschichte des jüdischen Volkes von seinem Ursprünge) de vita sua, de Maccabaeis. In diesen Schriften kommen, wie wir schon oben sahen, verschiedene Stellen vor, welche die Wahrheit unserer evangelischen Geschichte auf eine recht auffallende Art bestätigen; aber nur eine einzige (Antiquit. lib. 18. c. 3. §. 3.), in der er von der Person Jesu Christi etwas Ausführliches







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 684 — #684



684 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §.59

- (β) daß der sogenannte Bruder Jesu, Jakobus (den uns die christliche Kirchengeschichte als Bischof von Jerusalem beschreibt ein sehr rechtschaffener Mann gewesen seyn müsse, dem der hohe Priester kein anderes Verbrechen, als die Abweichung vom mosaischen Gesetze (d. h. das Christenthum) vorzuwerfen wußte. Wenn nun der Bruder Jesu, sein Anhänger, ein so rechtschaffener Mann gewesen, kann wohl Jesus selbst ein Betrüger gewesen seyn?
- (γ) daß die Sache des Christenthums bei dem vernünftigen Theile der Nation von Jahr zu Jahr in ein größeres Ansehen gekommen sey. Folgt nun hieraus nicht, daß die Thaten Jesu wirklich sehr außerordentlich gewesen | seyn mußten; weil man im widrigen Falle von ihrer Bewunderung schon lange hätte zurückgekommen seyn müssen?
- c) Die späteren jüdischen Schriftsteller, insonderheit die Verfasser des *Talmud* (im 2ten, 4ten und 6ten Jahrhunderte) ingleichen die Verfasser der sogenannten *Lebensgeschichten Jesu* (Toldot Jeschu) geben die Wunder *Jesu* durchgängig zu, gestehen, daß er Aussätzige gereinigt, Todte auferweckt habe, u. dgl.; nur behaupten sie, bald daß er dieß durch den Namen *Jehova* (dessen wahre Aussprache er durch einen Zufall erfahren), bald durch die Hülfe böser Geister, bald wieder durch gewisse in Aegypten erlernte Zauberkünste ausgeführt habe.
- 5. Nicht minder merkwürdig ist das Benehmen der heidnischen Schriftsteller.
- a) *Phlegon*, ein Freigelassener des Kaisers *Hadrian* (im Jahr 138) gesteht in seinen Ὀλυμπιονικοῖς, wovon jedoch nur einige Fragmente übrig sind, unserm Herrn *Jesu* die Vorherwissenheit künftiger Dinge zu, und bezeugt (bei Origenes), daß die Weissagung *Jesu* (wir wissen aber nicht, von welcher die Rede sey) genau erfüllt worden ist.
  - b) *Lucian*, aus Samosata in Syrien gebürtig, Landpfleger (Präses) von Aegypten, dieser berüchtigte Spötter (**hominumque**





RW II 165



15

20

35

"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 685 — #685



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 59

685

deumque irrisor) der dialogos deorum, de dea Syria, de morte Peregrini, vitam Alexandri, de vera historia, und andere Schriften verfaßt, und im Jahre 112 von Hunden zerrissen worden seyn soll, stellt die Christen als Menschen dar, deren Herr in Palästina gekreuziget wurde, die durch die zuversichtliche Erwartung eines ewig seligen Lebens nach dem Tode allen Reizungen der Welt, und allen Martern Trotz böten, bei ihrer Ehrlichkeit von Anderen zwar oft betrogen würden, aber den Zauberern gleichwohl sehr gefährlich wären. So erzählt er in vita Alexandri, daß dieser Betrüger Epikuräer und Christen von seinen Versammlungen jederzeit abgehalten habe: ἐξῶ Χριστιανοῦς gr 79 ἐξῶ Ἐπικουρειοῦς. Hätte Lucian ir gendetwas wider den RW II 166 Charakter Jesu oder wider die Wirklichkeit seiner Wunder zu sagen gewußt: so würde er sicher nicht ermangelt haben, es in seinen Schriften anzubringen.

c) Celsus, ein Epikuräischer, oder, wie es wahrscheinlicher ist, ein Neuplatonischer Philosoph, der im zweiten Jahrhunderte gelebt, Syrien und Palästina durchreiset, die Bücher des alten und neuen Bundes gelesen, und also in Ansehung des Christenthums von sich sagen konnte: Ich weiß alles, schrieb ein Werk gegen die Christen (λόγος ἀληθής), gr 80 das zwar verloren gegangen, dessen Inhalt jedoch Origenes in seiner Widerlegung (contra Celsum lib. 8.) vollständig aufbewahrt hat, indem er die Einwürfe seines Gegners beinahe wörtlich anführt. Aus diesen Anführungen sehen wir nun, daß Celsus ein sehr unredlicher Gegner des Christenthums gewesen, der diese Religion keineswegs mit vernünftigen Gründen, sondern mit Spöttereien, Beschimpfungen, u. dgl. angegriffen. Er beweist nirgends die Falschheit der evangelischen Geschichte, sondern behauptet nur, daß diese und jene Begebenheit an sich selbst ungereimt wäre, setzet voraus, daß Jesus seine Wunder durch eine in Aegypten erlernte Zauberkunst gewirkt habe, und läugnet seine Auferstehung bloß aus dem Grunde, weil Jesus sich nicht öffentlich dargestellt habe.







702

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · \$.65

im wundersüchtigen Judäa war, sondern daß diese Wunder sich in den verschiedensten Ländern und Städten zugetragen haben: so werden wir sehr geneigt, seiner Geschichte ein ganz besonderes Zutrauen zu schenken. Es mölgen nun also die Wunder, welche uns die Apostelgeschichte erzählt, hier erst den Weg zu jenen des Evangeliums bahnen.

1. In der Apostelgeschichte nun wird (2,1 ff.) erzählt, an welchem Tage die Bekenner des Christenthums zum ersten Male als eine eigene, für sich bestehende Gesellschaft auftraten, und zugleich die öffentliche Verkündigung des Evangeliums begannen. Durch ein überaus schickliches Wunder ward dieses wichtige Ereigniß eingeleitet. Am ersten Pfingsttage nämlich waren die Apostel und die übrigen Jünger des Herrn (ohngefähr 120 Personen) in einem und eben demselben Gebäude, (wahrscheinlich in einer der mehreren Tempelabtheilungen) versammelt, als plötzlich ein Brausen, wie das eines nahenden Sturmwindes, entstand, und das ganze Haus, darin sie versammelt waren, erfüllte (da entstand plötzlich ein Sausen, welches gleich einem gewaltigen Winde vom Himmel kam, und das ganze Haus erfüllte). Auch zeigte sich eine glänzen- 20 de Lufterscheinung, vergleichbar mit Feuerzungen, die über den Häuptern der einzelnen schwebten; (es erschienen ihnen feurige Zungen, die sich theilten, und auf einen Jeden unter ihnen setzten). Durch diese Ereignisse wurde eine beträchtliche Menge von Menschen, Juden und Proselyten, welche 25 des Festes wegen so eben aus allen Gegenden des römischen Reiches in Jerusalems Mauern versammelt waren, herbeigezogen. Die Jünger des Herrn aber wurden durch dieses Alles in der Art ermuthiget und begeistert, daß sie sofort begannen, Lieder zur Ehre Gottes in den verschiedensten Sprachen zu singen. (Und sie wurden Alle mit dem heiligen Geiste erfüllet, und fingen an, unterschiedliche Sprachen zu reden, wie ihnen der heil. Geist zu reden eingab.) Die Zuhörer staunten, daß sie die Großthaten Gottes verkündigen hören, ein Jeder in seiner eigenen Landessprache (da ein Jeder seine Sprache 35 gr 81 reden hörte). Einige erklärten spottweise ([δια]χλευάζοντες),





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 735 — #735



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · \$.67

735

1. Der Leib des Gekreuzigten wurde vom Kreuze abgenommen, als aller Anschein eines schon wirklich eingetretenen Todes da war.

Wenn Jemand auch in Zweifel setzen wollte, was uns das Evangelium Johannis (19,31 ff.) von jenem Hauptmanne erzählt, der Bib 190 die Aufsicht über die Kreuzigung Jesu hatte, daß nämlich dieser unserem Herrn die Seite mit einem Speere geöffnet habe, und daß hierauf Blut und Wasser hervorgeflossen sey: so ist doch das schon genug, daß es so viele Feinde gegeben, die den Tod Jesu wünschten, die also gewiß nicht werden zugelassen haben, daß sein Leib eher vom | Kreuze abgenommen werde, RW II 214 als bis sie vernünftiger Weise nicht ferner zweifeln konnten, daß er schon wirklich todt sey.

2. Das steinerne Grab, worein man den Leichnam Jesu gelegt 15 hatte, wurde mit einer Wache besetzt.

Der Evangelist Matthäus erzählt uns (27,55 ff.), daß Joseph von Arimathäa den Leichnam Jesu, den er mit Pilati Erlaubniß vom Kreuze abgenommen, in ein neues in Felsen gehauenes Grab gelegt habe; daß sich des folgenden Tages der hohe Rath bei Pilatus mit der Bitte eingestellt, daß man das Grab bewachen lassen möchte; daß dieses bewilligt worden sey, und daß man sonach das Grab zuerst versiegelt, dann eine Wache (κουστωδία, wahrscheinlich von vier Mann) beigesetzt habe. gr 85 Als nun durch das bekannte Erdbeben und die darauf erfolg-25 te Auferstehung Jesu diese Wächter vom Grabe verscheucht worden (erzählt Matthäus 28,4 ff. weiter), habe der hohe Rath Bib 192 sie bestochen, damit sie aussagen möchten, die Jünger Jesu hätten den Leichnam, während sie schliefen, gestohlen. - Und diese Sage, heißt es zuletzt, hat sich bis auf den heutigen Tag erhalten. Diese Erzählung Matthäi kann um so weniger eine Erdichtung seyn, da allen Zeugnissen zu Folge gerade dieses Evangelium das älteste, und in Palästina selbst geschrieben worden ist, und der Verfasser sich hier auf eine Sage beruft, welche zu seiner Zeit allgemein herrschend gewesen seyn soll.

Diese Sage also muß damals wirklich bestanden haben: oder man hätte den Evangelisten verspottet, daß er sich selbst und







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 748 — #748



748

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 67

RW II 227

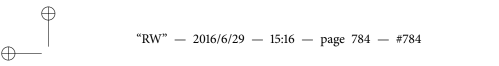
gr 86

daß jener Stich das Herz getroffen habe. Und in diesem Falle war er offenbar tödtlich. Wäre also Jesus bisher noch nicht todt gewesen: so hätte er jetzt wenigstens seinen Geist aufgeben müssen. In der That | aber muß er schon vorher todt gewesen seyn; denn weder Ohnmacht noch Verstellung hätten verhindern können, daß dieser Stich ihm nicht einige Lebenszeichen abgenöthigt hätte, wovon doch nichts erzählt wird. Es heißt ferner, daß aus der Wunde Blut und Wasser (αἷμα καὶ ὕδωρ) hervorgeflossen seyen; dieß Wasser mochte 10 nun eine im Herzbeutel angesammelte Feuchtigkeit, oder der Eine von den beiden Bestandteilen des Blutes (Serum und Lymphe) seyn, in welche sich das bereits geronnene Blut aufgelöset hatte: so ist es in jedem Falle gewiß, daß Jesus nach einer solchen Verwundung sterben, oder schon todt gewesen seyn mußte. Denn nach einer Verwundung des Herzbeutels kann man das Leben nicht mehr fortsetzen, und das Geronnenseyn des Blutes ist das sicherste Kennzeichen des Todes, das die Arzneikunde noch heut zu Tage kennt. Wie 20 gotteswürdig also, daß die Vorsehung, um uns von der Gewißheit des Todes Jesu zu überzeugen, an seinem Leichname gerade diejenige Probe vornehmen ließ, die wir noch heut zu Tage als die gewisseste erkennen!

- b) Daß er gleichwohl noch immer fortgelebt, und zwar in einem 25 noch weit vollkommeneren Zustande fortgelebt habe, als dieser irdische ist.
  - (a) Wie uns die Schriftsteller des neuen Bundes erzählen, so zeigte sich Jesus vierzig Tage hindurch an den verschiedensten Orten des Landes, bald zu Jerusalem, bald auf dem Wege nach Emmaus, bald in Galiläa, bald auch auf einem Berge; zeigte sich jetzt einem Einzelnen, jetzt Mehreren zugleich, einmal sogar fünf Hunderten.
  - (β) Er hatte die Macht, *seine Gestalt zu ändern*. Er zeigt sich zuweilen in der Gestalt eines Fremdlings; wie sei-







784 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §. 77

RW II 261 erbaute ihm also hier einen Tem pel, setzte über die Oeffnung der Höhle eine Art Dreifuß, und wenn man Offenbarungen erhalten wollte, ward eine Jungfrau, welche den Namen der Wahrsagenden (Pythia) erhielt, auf diesen Dreifuß gesetzt, und von den Priestern festgehalten. Alsbald gerieth sie in eine Art von Wuth, schäumte, stieß einige unzusammenhängende Worte aus, die wenig sagen wollten; aus welchen aber die Priester die Aussprüche des Gottes bildeten, die sie denjenigen, welche um Rath gefragt hatten, schriftlich übergaben. - Weil nun Niemand fragen durfte, ohne Geschenke zu bringen, so wurden in dem Tempel zu Delphi nach und nach ungeheure Schätze zusammengebracht. Die Antworten des Gottes aber waren fast durchgängig so dunkel und vieldeutig, daß man sie nach der Hand, wie der Erfolg auch immer ausfallen mochte, ihm anpassen konnte. Die Griechen selbst gaben aus diesem Grunde ihrem Apollo den Namen Λοξίας (παρὰ τὸ λοξὴν έχειν τὴν ἴαν, ὁ ἐστὶ φωνὴν).

> So gab er z. B. dem Könige Pyrrhus von Epirus, als er sich anfragte, ob er die Römer angreifen sollte, die Antwort: Ajo, te, Aeacida, Romanos vincere posse; welches bekanntlich 20 sowohl heißen konnte, daß der König die Römer, als auch, daß die Römer den König überwältigen werden. Der König Krösus von Lydien erhielt auf die Frage, ob sein Reich dauern werde, die Antwort: Wenn ein Maulesel bei den Medern König seyn wird, dann fliehe. Krösus verstand dieß so, daß sein Reich 25 immer fortdauern würde; als es aber durch Cyrus zerstört ward, erklärte die Pythia, Cyrus sey dieser Maulesel, weil er eine medische Mutter und einen persischen Vater habe. -Eben diesem Krösus ward auf die Frage, ob er die Perser (den Cyrus) bekriegen solle, zur Antwort gegeben; wenn er dieß thue, so werde er ein großes Reich zerstören. Krösus meinte, es sey das Persische zu verstehen; in der Folge aber zeigte sich's, daß es sein eigenes wäre, u. s. w. Eines der merkwürdigsten dieser Orakel ist folgendes. Der König Krösus schickte, um das Orakel auf die Probe zu stellen, Gesandte nach Delphi, 35 welche den Gott befragen mußten, was für eine Handlung







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 788 — #788



788

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL II · §.79

RW II 265

eingegeben hätte, wohl aber zuweilen von einer Handlung abhalte, ohne ihn doch zu etwas anderem Bestimmten anzutreiben.\* Einst ging er mit einigen seiner jungen Freunde spazieren; plötzlich wandelt ihn eine gewisse | Aengstlichkeit an, er erkennt den Wink seines Genius, und kehrt um. Etliche nasenweise Jünglinge aber gehen dennoch fort, und werden von einer Herde Schweine besudelt. Sokrates warnt den Glaukus, auf den Nemeischen Spielen nicht zu erscheinen, dieser geht doch, und findet Ursache, es zu bereuen. Auf der Flucht nach der unglücklichen Schlacht bei Delium ermahnt Sokra- 10 tes seine Gefährten, als sie zu einem Scheidewege kommen, einerlei Weg mit ihm einzuschlagen; Einige thun es nicht, und fallen unter die Reiterei der Feinde. Bei einem Gastmahle, wo Timarchus zugegen war, wollte sich dieser zweimal entfernen; Sokrates bedeutete ihm zu bleiben, das dritte Mal schlich er sich, ohne daß Sokrates es merkte, weg, und beging einen Mord. Auch Krito, der Freund des Sokrates, ging seiner Warnung zuwider spazieren, und siehe, er wurde von dem Aste eines Baumes am Auge beschädiget. Endlich weissagte auch Sokrates den unglücklichen Ausgang der Unternehmungen 20 gegen Sicilien, Jonien und Ephesus. Noch zu bemerken ist, daß Sokrates von diesem Genius nie vor dem Volke geredet, sondern nur vor seinen Richtern sich auf ihn berufen, um zu zeigen, daß ihn die Gottheit selbst zu den Atheniensern gesandt habe. Auch ist zu wissen, daß Plato sagt, Sokrates 25 habe seinen Genius nur gehört; Apulejus, er sey ihm auch manchmal erschienen, Maximus Tyrius, er sey auch Anderen, wenn es nöthig gewesen, beigestanden; Plutarch sogar, daß schon dem Vater des Sokrates das Orakel gesagt: Laß dir nicht beikommen, deinen Sohn zu irgend etwas zu zwingen, sondern nach seinem freien Willen laß ihn handeln; denn er hat in sich selbst einen Rathgeber und Führer, der besser ist,

\* Θεῖόν τι καὶ δαιμόνιον; – φωνὴ τίς ἢ ἀεὶ ἀποτρέπει με τούτου, ὂ ἄν μέλλω πράττειν, προτρέπει δὲ οὔποτε.

34 ] Platon, Apologia 31d.







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 833 — #833



religionswissenschaft · Teil III · §. 10

833

besungen würde, oder wenn das Concilium Sirmiense in der Mitte des vierten Jahrhunderts gegen Photinus den Anathematismus aufstellte: Si quis: Pluit Dominus a Domino (Gen. 19.), non de Filio a Patre intelligat, anathema sit; oder wenn sie so viele Stellen des alten Bundes auf den Messias deutete, die doch nichts weniger, als von ihm handeln; u. s. w.

DIU 203

3. sie habe erweislich historische Unwahrheiten in Schutz genommen; z.B. die Fabel vom himmlischen Ursprunge des Rosenkranzes; u. dgl. |

RW IIIa 36

4. sie habe insonderheit viele Personen für Heilige erklärt, die doch kein frommes Leben geführt, ja deren Daseyn wohl gar noch zweifelhaft ist, z. B. die heil. Veronika (Vera εἴκον), die heil. Ursula cum undecim virginum millibus (XI. V. M.)\*; den heil. Christophorus; die heil. Barbara; u. s. w.; u. s. w.

gr 91

- 5. sie habe Schriften für echt gehalten, welche doch sicher unterschoben sind; z.B. das apostolische Glaubensbekenntniß, das Symbolum Athanasianum, die Canones apostolorum, die Decretales Isidori peccatoris, u.m.a.
- 6. die spätere Kirche habe der früheren ausdrücklich widersprochen; was ein vorhergehendes Concilium gutgeheißen, habe ein späteres für Ketzerei erklärt. Z.B. der allgemeine Kirchenrath zu Chalcedon erklärte den Theodoretus von Mopsveste und den Ibas von Edessa für unschuldig; das allgemeine Concilium zu Constantinopel (das 2te) verdammte die Schriften Beider; u. dgl. m.
  - 7. mehr als einmal habe sich in der Kirche die schädliche Meinung verbreitet, daß das Ende der Welt (d. h. der Untergang des menschlichen Geschlechtes, oder der jüngste Tag) schon im Anzuge sey. Die Christen des ersten Jahrhunderts und die *Apostel selbst* scheinen dieß durchgängig geglaubt zu haben. Häufig erwartete man dann auch ein *tausendjähriges irdisches Reich*, in welchem die Christen unter der Oberherrschaft Jesu auf Erden durch einen Zeitraum von 1000 Jahren in dem Genusse sinnlicher Vergnügungen zubringen würden;

\* Diese drei Zeichen heißen bekanntlich: undecim virgines martyres.





Bib 265



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 838 — #838



838

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 11

ausgelegt wird, wenn wir es so verstehen, daß er dem Gesamtglauben der Kirche die Gabe der Unfehlbarkeit verheißen habe.

Bib 266

1. Bei Matth. (16,17 ff.) wird erzählt, daß der Apostel Petrus Jesu das feierliche Bekenntniß abgelegt habe, er halte ihn für den Messias. Hierauf erwiederte ihm der Herr: Selig bist du, Simon, Sohn des Jonas! denn nicht Fleisch und Blut hat dir das geoffenbaret; sondern mein Vater im Himmel. Wahrlich, nicht umsonst habe ich dir den Namen Felsenmann (Kephas, Petrus) gegeben; sondern du bist der Fels, auf den ich meine Kirche gründen will; und die Macht des Unterreichs (des Todes oder der Hölle\*) soll sie nicht überwältigen. Hier verspricht also Jesus die Stiftung einer religiösen Gesellschaft, die immer fortdauern soll. Es fragt sich nun, ob diese stete Fortdauer der christlichen Kirche sich nur auf die gesellschaftliche Verbindung allein oder auch auf die Lehre erstrecke, welche in dieser Gesellschaft die herrschende seyn wird. Das Erstere nehmen die Protestanten an; die Katholiken dagegen das Letztere. Da nun das Wesentliche einer religiösen Gesellschaft in ihrer Lehre bestehet, und da die Fortdauer der bloßen gesellschaftlichen Verbindung, wenn ihre Lehren ausgeartet 20 sind, von keinem Werthe seyn kann, vielmehr nur schädlich ist: so muß man gestehen, daß die Auslegung der Katholiken die vernünftigere sey. Nur einem eitlen Manne hätte darum zu thun seyn können, eine Gesellschaft zu stiften, die ewig fortdauern, und seinen Namen tragen soll, wie irrig übrigens 25 auch ihre Lehren werden. Um aber behaupten zu können, daß die Lehre der Kirche stets fortdauere, muß Eins von Beiden geschehen, entweder ihre Lehre muß immer dieselbe bleiben, oder, falls sie gewisse Zuwächse erhält, müssen diese doch immer sittliche Zuträglichkeit haben.

Bib 267

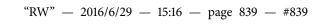
2. Bei Joh. (10,16.) spricht Jesus: [»]Ich habe auch noch andere Schafe, die nicht von dieser Herde sind; auch diese

\* Das griechische ἄδης entspricht nämlich dem hebräischen ὑκικά (Scheol), welches sowohl das Grab, als auch die Unterwelt bedeutet.

אַל [ שָׁאוֹל 33 A heb 6







#### RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 11

muß ich herbeiführen, und sie werden meiner Stimme folgen, und es wird Eine Herde nur, und nur Ein Hirt seyn.[«] Daß hier von einer religiösen Vereinigung die Rede sey, erhellet aus dem ganzen Zusammenhange. Also ging Jesu Plan dahin, einst alle Menschen zu dem Bekenntnisse Einer und eben derselben Religion zu bringen. Wenn er nun nicht darauf sieht, daß diese Religion zugleich auch eine sittlich zuträgliche sey, ja eine wahre Offenbarung: so nützt er durch dieses Vorhaben der Menschheit nichts. Sehr vernünftig also nehmen die Katholi-

10 ken an, daß Christus dieser Gesellschaft seinen fortwährenden Beistand angedeihen lassen werde.

3. Bei Matth. (28,20.) spricht Jesus zu seinen Jüngern: Ich Bib 268 bin bei euch durch alle Tage bis an das Ende der Zeiten. Dieses mit euch seyn war gewiß von keiner körperlichen Gegenwart zu verstehen; denn Jesus sprach diese Worte nach der Erzählung des Evangelisten, als er so eben im Begriffe war, seine Jünger leiblicher Weise zu verlassen (nämlich gegen Himmel aufzusteigen). Offenbar also versprach er hier einen unsichtbaren geistigen Beistand; und dieser soll dauern - bis an das Ende der Zeiten. Ein Ausdruck, der etwas dunkel ist, indem das hebräische Wort | עוֹלֶם (Olam), auf das sich das אוו אוום 42 griechische alw hier beziehet, eine nicht ganz entschiedene, gr 93 oder vermuthlich mehrerlei Bedeutungen hat. Doch ist die wahrscheinlichste derselben die einer langen Zeit. Die Ka-25 tholiken nun legen die obige Redensart aus: bis an das Ende der Welt, d. h. des menschlichen Geschlechtes. Einige Gegner des Katholicismus aber, z. B. einige Protestanten übersetzen die Stelle: bis an das Ende des jüdischen Staates. Da aber die Juden sich mit dem Ende des jüdischen Staates auch schon das Ende des menschlichen Geschlechtes verbunden dachten: so kommen beide Auslegungen ziemlich auf Eines hinaus. Da ferner nicht abzusehen ist, warum unser Herr der Kirche seinen Beistand nur gerade bis zu dem Zeitpuncte des Unterganges des jüdischen Staates hätte versprechen wollen; wenn diese Kirche doch noch länger fortdauern sollte: so muß man

839







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 972 — #972



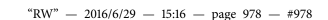
972 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 110

Menschen die dreifache Persönlichkeit, die sich in Gott befindet, kennen zu lernen; indem es eben diese drei göttlichen Personen sind, die auf verschiedene Art wohlthätig auf uns einwirken.

- 2. Wir sollen denn also wissen, daß es drei von einan-RW IIIgri68 der verschiedene (distinctae) Personen (personae, | πρόσωπα, ὑποστάσεις) in Gott gebe, die wir mit den drei bildlichen Namen, der Vater, der Sohn, und der heilige Geist zu bezeichnen haben. Den Vater könnten wir auch den Urgrund (**principium**), *Urheber* (**author**), *Urquell* (**fons**); den Sohn das Wort (verbum), die Weisheit (sapientia), den Abglanz oder das Abbild (imago) des Vaters; den heil. Geist aber die Liebe (amor, charitas), die Gabe (donum) nennen.
  - 3. Fragen wir aber, was unter dem Ausdrucke einer Person in Gott zu verstehen wäre: so wird uns von dem gelehrten 15 Theile der Katholiken erinnert, eine Person in Gott oder eine göttliche Person sey ein reelles (ein außerhalb unserer Vorstellung vorhandenes) Subject (Gegenstand), dem alle sogenannten natürlichen Prädicate oder Attribute der Gottheit, d. h. alle bisher vorgetragenen Eigenschaften (unendlicher Verstand, 20 unendlich vollkommener Wille, unendliche Seligkeit, Allgegenwart, Ewigkeit), beigelegt werden können; das aber übrigens mit keinem der uns bekannten Gegenstände eine so große Aehnlichkeit hat, daß es von uns völlig begriffen werden könnte.
  - 4. Es wäre falsch, wenn wir die drei Personen in Gott für drei bloße Namen, oder für drei bloße Verhältnisse Gottes zur Welt, oder für drei besondere Wirkungsarten ansehen wollten, da sie vielmehr drei besondere Gründe (subjecta) in Gott sind, aus welchen drei verschiedene Wirkungsarten entspringen, 30 mit diesen selbst aber nicht zu vermengen sind.
  - 5. Eben so falsch wäre es dagegen auch, wenn wir einer jeden von diesen drei Personen ein eigenes, von den andern verschiedenes Wesen (eine eigene Substanz oder Natur) beilegen wollten; ingleichen wenn wir uns vorstellten, daß die 35 Erkenntnißkraft, oder die Wollkraft, oder die Seligkeit, die







978

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 112

Bib 405 b) Jerem. 23,5–6.: Siehe! es kommt die Zeit, spricht Jehova, da ich von Davids Stamme einen echten Sprößling aufschießen lasse, der Recht und Gerechtigkeit auf Erden handhaben wird. – Und der Name, den man ihm geben wird, ist *Jehova, unsere Gerechtigkeit.* | (Vergl. Jerem. 32,16.)

Bib 407 Eben so heißt es Isai. 7,14.: Eine Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, deß Name seyn wird *Emmanuel* (d. h. Gott mit uns). Ein Knabe wird uns geboren, ein Kind geschenkt werden, deß Name seyn wird: *Wundervoller, Rathgeber, Gott, der Mächtige, der Vater künftiger Zeiten, der Fürst des Friedens.* – Daniel 9,24. wird der Messias der Heilige aller Heiligen genannt.

5. Durch Stellen, in welchen Gott der Name eines *Vaters* beigelegt wird, und andere, in welchen von einem *Sohne* desselben auf eine geheimnißvolle Art die Rede ist.

Bib 409 a) Psalm 88,27:: Er wird mich *Vater* nennen; ich aber werde ihn zu meinem Erstgebornen erheben. Eben so Weish. Bib 411 2,16–18. Sir. 51,10.

Bib 412 b) Sprichw. 30,6.: Wer hält den Wind in seinen Händen? Wie heißt Er, oder wie heißt sein Sohn? Weißt du es? –

6. Durch Stellen, in welchen die Weisheit Gottes personifizirt wird; z. B. Sprichw. 8,22 ff., wo die Weisheit folgender Maßen redend eingeführt wird: Jehova besaß (auch zeugete) mich vor Anfang der Schöpfung von jeher. Ehe die Meere noch waren, war ich schon da; ehe die Berge eingesenkt wurden, da er den Umkreis der Erde bestimmte, den Himmel bildete, den Luftkreis feststellte, die Quellen des Meeres gründete, war ich bei ihm als seine Gehülfin und als sein tägliches Ergötzen. Ich hatte Vergnügen an seiner Erde, und bei den Menschen

gr 100 gr 100 ein *Hauch* (πνεῦμα) der göttlichen Kraft, ein reiner *Ausfluß des Glanzes des Allmächtigen*. Von Zeit zu Zeit steigt sie herab in heilige Seelen, und bildet Freunde Gottes und Propheten.

Bib 415 8,3. Ihr trauter Umgang mit Gott erhöhet ihren Adel; sie ist eingeweiht in die Rathschlüsse Gottes und die Leiterin seiner 35 Bib 416 Werke. Vergl. 9,4. 10,11 ff.







### "RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 979 — #979



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 112

979

7. Durch Stellen, in welchen von einem Geiste in Gott die Rede ist; z. B. 2 Kön. 23,2.: Der Geist Jehova's spricht durch Bib 418 mich, auf meiner Zunge liegt sein Wort. | Jes. 11,2.: Auf ihm RW 41% 174 wird ruhen Jehova's Geist, der Geist der Weisheit und der Einsicht, der Geist des Rathes und der Stärke, der Geist der Kenntniß und der Gottesfurcht. Isai. 63,10.: Doch sie empörten Bib 420 sich und reizten seinen heiligen Geist. Wo ist, der ihm seinen heiligen Geist verliehen?

8. Endlich gibt es noch viele andere Stellen in den Bü-10 chern des A.B., die man von Gottes dreifacher Persönlichkeit auslegte, in Betreff deren es aber zweifelhaft ist, ob sie auf die Ausbildung dieser Lehre einen Einfluß gehabt oder nicht, vielmehr nur auf sie gedeutet wurden, nachdem man diese Lehre bereits ausgebildet hatte. Von dieser Art ist z. B. 1 Mos. 19,24. Dominus Deus pluit a Domino Deo. Von dieser Stelle wird erzählt, daß das Concilium Syrmiense das Anathema

über diejenigen aussprach, die hier nicht eine Anspielung auf Gott den Vater und den Sohn anerkennen wollten. Ingleichen Ps. 33,6. Ps. 45,8. Ps. 2,7. Mich. 8,1. u. a. m.

Bib 423

20 II. Auch einige heidnische Schriftsteller dürften zur Entstehung und Ausbildung der christlichen Dreieinigkeitslehre etwas beigetragen haben. Besonders Pythagoras und Plato, die eine Art von Dreiheit (τρίας) in Gott ausdrücklich annehmen. Plato unterschied τρεὶς ἀρχικὰς ὑποστάσεις (drei uranfängliche gr 102 25 Selbstheiten oder Personen), deren die erste er μόνας oder εν, gr 104 auch πατήρ, die zweite  $vo\tilde{v}\varsigma$ , auch λόγος, die dritte  $\psi v\chi \dot{\eta}$ , auch gr 108 πνε $\tilde{\nu}$ μα nannte. Nun ist es bekannt, daß viele Kirchenväter des gr 109 zweiten und dritten Jahrhundertes Freunde der Neuplatonischen Philosophie gewesen.

30 III. Ja selbst unter dem Volke Israel waren zur Zeit unseres Herrn verschiedene Begriffe im Umlauf, die der Entstehung, Ausbildung und Verbreitung dieser Lehre zu Statten kommen mußten. Die kabbalistischen Juden nämlich glaubten, wie wir aus Philo und den Apokryphen des A.B. ersehen, verschiedene aus Gott selbst hervorgegangene Aeonen oder Ausflüsse,







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 985 — #985



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 114

985

Lehre des Christenthums, nämlich die von der Menschwerdung des Sohnes, die sich aus diesen Stellen erweiset, wenn die von Gottes dreifacher Persönlichkeit einmal vorausgesetzt wird. Ich führe sie also jetzt auch aus dem Grunde an, um mich auf sie künftig berufen zu können.

RW IIIa 180

1. Bei Joh. 3,13. sagt Jesus zu dem Mitgliede des hohen Rat- Bib 442 hes Nikodemus: Keiner war im Himmel, als der vom Himmel kam, der Sohn des Menschen. Hier legt sich Jesus ausschließlich vor allen andern Sterblichen einen Ursprung aus dem Himmel bei. Dasselbe thut er auch 6,38. öffentlich in der Synagoge. Von Bib 443 seiner menschlichen Natur konnte er dieß begreiflich nicht behaupten.

2. In diesem Gespräche mit Nikodemus fährt Jesus (Joh. Bib 444 3,18.) weiter fort: Wer an ihn glaubt, der wird nicht verurtheilt; wer aber an ihn nicht glaubt, der ist schon verurtheilt, weil er nicht an den eingebornen Sohn Gottes (an denjenigen Sohn Gottes, der nicht seines Gleichen hat) glaubet. Nun wird zwar nach orientalischem Sprachgebrauche der Name Sohn Gottes zuweilen angewendet, um bloß einen sehr frommen und sehr mächtigen Mann zu bezeichnen; wie denn in den BB. d. a. B. selbst Könige und Obrigkeiten zuweilen mit diesem Namen bezeichnet werden. (David, auch sogar Cyrus erhält ihn). Hier aber legt sich Jesus diesen Namen offenbar in einem viel höhern Sinne bei, in einem Sinne, in welchem er sonst keinem 25 andern Menschen beigelegt worden ist. Dieß zeigt er durch das Beiwort μονογενής an, welches entweder einzig in seiner Art, gr 110 oder eingeboren (μόνος γενόμενος oder μόνος γεννώμενος) bedeutet; in jedem Falle aber anzeigt, daß Jesus Sohn Gottes in seinem Sinne sey, wie es keinen zweiten gibt.

3. Bei Joh. 5,17. entschuldigt sich Jesus darüber, daß er am Sabbathe gearbeitet, mit der Vergleichung: Mein Vater wirket bis auf diese Stunde fort; und so wirke auch ich. Welch eine kühne Vergleichung, wenn die Kraft, durch die Jesus wirkte, nicht Gottes eigene Kraft gewesen! Daher heißt es denn auch weiter, die Juden hätten ihn über diese Aeußerung tödten wollen, weil er so nicht nur den Sabbath aufgehoben, sondern







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 987 — #987



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 114

987

welche als eine Umschreibung von V. 30. anzusehen ist, sollte sie nicht beweisen, daß jene Einheit, von welcher dort die Rede war, nicht bloß (wie die Socinianer wollen) in der Einigkeit und Uebereinstimmung der Gesinnungen des Sohnes mit dem Willen des | Vaters, sondern in der Einheit des Wesens bestehe? Sollte RW IIIa 182 sie nicht eine Anspielung auf die circumincessio der Kirche seyn?

Anmerkung. Wer etwa wünschen sollte, daß Jesus sich über seine göttliche Würde noch deutlicher ausgedrückt haben möchte, erwäge, daß Jesus seiner eigenen Bescheidenheit hätte zu nahe treten müssen, wenn er sich noch deutlicher hätte erklären sollen. Als ihm (Matth. 19,16 ff.) ein Jüngling, der von seiner erhabenen Natur noch keinen Begriff hatte, also aus einer Art von Schmeichelei den Titel: vollkommener Meister (διδάσκαλε ἀναθὲ)<sup>3</sup> beilegte, verwies er ihm dieses. So würde er also gewiß auch bei den Gelegenheiten, welche wir jetzt betrachteten, nicht in so erhabenen Ausdrücken von sich gesprochen haben, hätte er sich nicht selbst überzeugt gehalten, daß er auf's Innigste mit Gott verbunden sey, und keinen Raub begehe, so fern er sich Gott gleich stellt.

B. Auch über die Puncte in der Dreieinigkeitslehre liefern die 20 in dem Evangelio Johannis aufbewahrten Reden des Herrn die deutlichsten Aufschlüsse. Ich führe nur die vorzüglichsten an.

1. Der bloße Name der eingeborne Sohn Gottes berechtiget uns schon zu der Redensart, daß der Sohn vom Vater gezeugt sey, und weil Jesus bei andern Gelegenheiten in eben diesem Evangelio sagt, daß er vor Abraham's Geburt schon gewesen, und zwar im Himmel gewesen, und vom Vater geliebt worden sey, ehe noch die Welt gegründet wurde (Joh. 17,24.): so folgt hieraus die Ewigkeit des Sohnes, oder wir können sagen der Vater habe den Sohn von Ewigkeit her gezeuget.

2. Joh. 15,26. verspricht Jesus seinen Jüngern den heil Geist, Bib 452 und sagt: Wenn jener Tröster, den ich euch vom Vater senden werde, jener Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, senden werde: so wird er von mir Zeugniß geben; und auch ihr werdet von mir zeugen, weil ihr vom Anfange bei mir waret. Der Name παράκλητος (Tröster, Vormund), welchen gr 115 der heil. Geist hier erhält, die Vergleichung des Zeugnisses,

Bib 1450





 $<sup>^3</sup>$  Das Attribut ἀγαθὲ tritt nur in der Parallelstelle Mk 10,17 ff. auf.



15

20

35

"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 991 — #991



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 115

991

Anfange war das Wort und dieses Wort war bei Gott und es war selbst Gott dieses Wort. Unter diesem Worte (verbum, λόγος) kann nicht, wie Einige wollten, der heil. Geist vergr 116 standen werden; denn dieser wird Joh. 1,32. Joh. 14,16. RIN 45th 186 Joh. 16,14. u. a. m. Orten vom Worte (oder wie es Johannes Bib 471 in der Folge nennt) vom Sohne Gottes ausdrücklich unterschieden. Auch hat λόγος im griechisch-palästinischen gr 117 Dialecte nie die Bedeutung: Vernunft, Weisheit, weder in der alexandrinischen Uebersetzung, noch in den Apokryphen des a.B.; sondern immer nur die Bedeutung des Wortes. Dieß Wort muß ein subjectum intelligens, eine Person seyn, weil es weiter das Licht genannt wird, Mensch wird u. dgl. Das: Im Anfange kann nicht zu Anfang dieses Zeitraumes heißen; sondern: Vom Anbeginn her, weil sonst Johannes sich selbst widerspräche, indem er gleich darauf sagt, daß Alles durch den Logos geschaffen sey, was immer geschaffen ist, und auch Jesum in der Folge sagen läßt, daß er vor der Welt-Schöpfung schon gewesen sey. Der letzte Satz: Θεὸς ἦν ὁ λόγος ist wohl kaum anders zu übersetzen gr 118 als: Dieser Logos war Gott; so daß λόγος das Subject und gr 119 θεὸς das Prädicat ist. Im entgegengesetzten Falle müßte der gr 120 Artikel ὁ vor λόγος fehlen und vor Θεὸς stehen. Wegen der gr 128 großen Deutlichkeit dieser Stelle hat man sich viele Mühe gegeben, ihre Beweiskraft zu schwächen. Bahrdt wollte diese drei ersten Verse für unterschoben erklären; Crell wollte Θεοῦ statt Θεὸς gelesen wissen; Andere einen Punct hinter gr 124 ην gesetzt haben und das ὁ λόγος zum folgenden Verse gr 126 ziehen. Alles vergebliche Bemühungen! - Johannes fährt weiter fort: Es (das Wort) war im Anfange bei Gott. Alles ist durch dasselbe erschaffen worden; und ohne dasselbe wurde kein Wesen, das geschaffen ist, erschaffen. In ihm war das Leben und das Leben war das Licht der Menschen. (Der Logos oder Sohn Gottes ist also der Urheber des Lebens, d. h. der Seligkeit der Menschen, er ist das Licht, d. h. der Urheber der Offenbarung.) Und das Wort ist Fleisch geworden (d. h. wurde Mensch, nahm menschliche Natur







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 992 — #992



992

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 115

an sich) und unter uns erschienen. Wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit des Eingebornen des Vaters, voll Gnade und Wahrheit. Der Logos ist also dasselbe Subject, welches bei Johannes in der Folge und auch bei den übrigen Evangelisten Sohn Gottes heißt. Dieser Logos muß einerlei Wesen mit Gott haben, sonst gäbe es, da auch | Er Gott heißt, wenn er nicht derselbe Gott mit dem Vater wäre,

gr 128

RW IIIa 187

zwei Götter, was doch Johannes gewiß nicht lehren wollte. Bib 472 b) In seinen Briefen, z. B. 1 Joh. 1,1., schreibt er: Was vom Anfange her war, was wir gehört, mit unseren Augen gesehen, genau beobachtet und mit unseren Händen berührt haben in Beziehung auf das Wort (λόγος) des Lebens (denn das Leben ist erschienen, wir haben es gesehen und sind seine Zeugen und verkündigen euch das Leben, das ewige, das beim Vater war und uns erschien), was wir gesehen und gehört haben, das verkündigen wir euch. Die Gleichheit dieser Ausdrücke und Gedanken mit jenen im Anfange des Evangeliums sind ein Beweis, daß beide einerlei Verfasser haben. Und wenn auch der Zusammenhang in der gegenwärtigen Stelle etwas zerrissen ist; so sieht man doch deut- 20 lich, daß jener λόγος, nicht die bloße Weisheit, sondern

gr 129

Bib 476

Bib 477

gr 130

Bib 478

Bib 47**3** eine eigene Person in Gott ist. Vergl. 1 Joh. 5,20. 5,7. Bib 475 c) In der diesem Apostel zugeschriebenen Offenbarung 1,18.

wird Jesus redend angeführt: Ich bin der Erste und der Letzte, ein Ausdruck, der nur von Gott allein gebraucht 25 wird. Später, 2,23. wird von ihm gesagt, daß er Herzen und Nieren prüfe, was sonst von Gott gesagt wird. Und 5,12. singen die Engel dem Lamme, das der λόγος Θεοῦ ist, und nach 3,21. einerlei Thron mit Gott hat, Folgendes zu: Würdig ist das Lamm (Jesus Christus), das geopfert wurde, 30 zu empfangen Macht und Reichthum, Weisheit und Kraft, Ehre, Preis und Lob. Und alle Geschaffenen, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde und auf dem Meere

und in demselben sind, hörte ich sagen; Dem, der auf dem Throne sitzt, dem Lamme, sey Lob, Ehre, Preis und Macht 35 in alle Ewigkeit!







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 995 — #995



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 115

995

schicklich, von ihm eben so wie von dem Vater Gutes zu wünschen.

(ε) 1Tim. 3,16.: Gott, erschienen im Fleische, ward gerecht- Bib 487 fertiget im Geiste, geschaut von den Engeln, verkündiget unter den Heiden, geglaubt in der Welt und aufgenommen zur Herrlichkeit. Die Leseart dieser Stelle ist zwar sehr streitig, indem Einige statt Θεὸς (Gott) ὅς (welcher) gr 132 lesen. Eine der ältesten Handschriften, nämlich der Codex Alexandrinus, hat nach Woide's genauerer Untersuchung wirklich Θεὸς; auch läßt sich leichter begreifen, wie bei gr 133 der abgekürzten Schreibart  $\Theta_{\varsigma}$  in eini gen Handschriften RW3HIa 190 aus Θεὸς, ὄς, als umgekehrt aus ὅς, Θεὸς habe werden gr 138 können; auch ist der Ausdruck viel natürlicher, wenn man Θεὸς liest; denn unter dem ὅς müßte doch immer gr 140 Jesus Christus verstanden werden. Endlich paßt schon die Redensart: Erschienen im Fleische auf keinen bloßen Menschen.

(ζ) Tit. 2,10. empfiehlt der Apostel allen Ständen unter den Bib 488 Christen einen musterhaften Lebenswandel, damit sie der Lehre Gottes, unsers Erlösers, allenthalben Ehre machen. Dieser Gott Erlöser ist wohl die zweite göttliche Person oder derjenige, von dem Paulus an anderen Orten sagt, daß er im Fleische erschienen sey. Denn gleich weiter sagt er: Die Gnade Gottes, des Erlösers, ist allen Menschen erschienen, und hält uns ernstlich an, daß wir, der Gottlosigkeit und den Lüsten der Welt entsagend, sittsam, gerecht und gottesfürchtig in der Welt leben, harrend in seliger Hoffnung der Erscheinung der Herrlichkeit des großen Gottes und unseres Erlösers Jesu Christi. Wohl müssen die Ausdrücke: Gottes und: Erlösers hier zusammengehören, Benennungen eines und eben desselben Subjectes seyn, weil das: Allen Menschen erschienen und: Erscheinung der Herrlichkeit nur auf Jesum bezogen werden kann, nämlich das Letztere auf seine zu erwartende Wiederkunft.



20

25





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1003 — #1003



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 117

1003

Liebling Gottes, den lang erwarteten Messias; die Heidenchristen aber werden sich, nach der Analogie ihrer frühern Begriffe von Götterzeugungen, unter dem Sohne Gottes irgend einen erst in der Zeit entstandenen Gott vorgestellt haben. Die zahlreichen Secten der Gnostiker dachten, vermöge ihrer Emanationstheorie, bei den Worten: Sohn Gottes und: heiliger Geist gewiß nur an Aeonen, d. h. an gewisse höhere Geister, die (noch vor der übrigen Schöpfung) aus der göttlichen Substanz (dem Urlichte) ausgeflossen seyen. - Die platonisirenden Kirchenväter, z. B. Justin der Märtyrer, Athenagoras, Tatian, *Origenes*, dachten sich unter dem λόγος die göttliche Vernunft, die von Ewigkeit in Gott vorhanden, bei der Schöpfung aber (namentlich durch das Sprechen) aus Gott hervorgegangen und selbständig geworden sey, ohne daß jedoch der Vater vernunftlos geworden wäre, so wenig, als ein Mensch durch Sprechen oder Mittheilen seiner Gedanken selbst vernunftlos wird. Andere, | die weder dem Gnosticismus noch Platonismus anhingen, z. B. Noetus, Praxeas, Sabellius aus Pentapolis, Paul von Samosata, Bischof zu Antiochien, Beryllus zu Bostra in Arabien (alle aus dem zweiten Jahrhunderte), sahen Vater, Sohn und Geist nur als drei verschiedene Namen, Verhältnisse oder Wirkungsarten eines und eben desselben göttlichen Wesens an. Auch diejenigen, die sich der später aufgekommenen orthodoxen Lehre noch am Meisten genähert, z. B. Tertullian, <sup>25</sup> dachten sich Sohn und Geist als abhängig vom Vater.

Hiegegen bemerke ich nun:

1. Wenn sich nur zeigen läßt, daß die katholische Lehre von Gottes dreifacher Persönlichkeit, wie sie jetzt vorgetragen wird, vernünftig und zuträglich sey, und zwar zuträglicher als jede andere Ansicht: so kommen ihr auch schon die beiden Kennzeichen\* einer göttlichen Offenbarung zu und sie verdient, die einzig richtige und einzig seligmachende zu heißen, gleichviel, ob sie im ersten oder im vierten Jahrhunderte





RW IIIa 198

<sup>\*</sup> Ihre Bestätigung durch Wunder erweiset sich dann sehr leicht; denn schon ihre Entstehung ist ein eigentliches Wunder.



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1007 — #1007



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

1007

# plane separatas. Etenim necesse est, unire omnino Deo Dei verbum, et in Deo manere et habitare Spiritum sanctum.

Anmerkung. Selbst aus den nicht christlichen Schriftstellern ließen sich verschiedene Beweise anführen, daß die Lehre von Gottes dreifacher Persönlichkeit schon in den ersten drei Jahrhunderten unter den Christen geherrscht habe. So kommt z. B. in dem Gespräche Philopatris, welches dem Lucian zugeschrieben wird, und dann aus dem ersten Jahrhunderte seyn müßte, in der That aber ungefähr erst unter dem Kaiser Julian, d. h. im vierten Jahrhunderte, erschien, folgende Stelle vor: Ethnicus. Quemnam igitur tibi jurabo? (Bei welchem Gotte soll ich dir also schwören?) Tryphon. Deum alte regnantem, magnum, immortalem, coelestem, Filium Patris, Spiritum ex Patre procedentem, unum ex tribus, et ex uno tria, (ἔν ἐκ τριῶν, καὶ ἐξ ἑνὸς τρία). Ethn. Non intelligo, quid dicas; unum tria, tria unum. (cap. 12.)

gr 143 RW IIIa 202

#### **§. 118**

### f. Kurze Geschichte der Lehre von Gottes dreifacher Persönlichkeit vom vierten Jahrhunderte bis auf unsere Zeiten

1. Die ersten Christen, Lehrer sowohl als Schüler, waren, wo nicht ganz ungelehrte Leute, doch wenigstens nicht speculative Philosophen; und schon aus diesem Grunde geschah es, daß man die Lehrsätze des Christenthums anfangs nur in den einfachsten, aus der Sprache des gemeinen Lebens entlehnten Ausdrücken, ohne ängstliche Nebenbestimmungen und ohne systematische Verbindung vortrug. In der Folge der Zeiten, als auch unter den Christen mehr Gelehrsamkeit, und insbesondere speculative Philosopie (vornehmlich neu-25 platonische) emporkam, die Christen auch schon etwas mehr Ruhe genoßen und ihren Unterricht in ordentlichen Schulen ertheilen konnten, war es nicht, wie so viele Gelehrte neuerer Zeit behaupten, ein Unglück, sondern vielmehr etwas sehr Löbliches, daß man diese Gelehrsamkeit auch auf den Vortrag der Religion anwandte. Da wurde es denn Bedürfniß, so Manches, was man sich bisher nur dunkel gedacht hatte, zu einem deutlichen Bewußtseyn zu erheben, so Manches, was bisher

??.?? ] (Pseudo-) Lucian: Philopatris, CSHB XI (1828), 331.







"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 1009 - #1009



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

1009

essentia, divinitas, substantia; dasjenige aber, in Betreff dessen Gott dreifach ist, nannte man persona, zuweilen auch suppositum; ja Einige nannten auch die Personen substantias, subsistentias; dann aber setzten sie diese Worte der essentia entgegen. Die Lehrer der griechischen Kirche bezeichneten, was in Gott einfach ist, mit den Worten οὐσία, φύσις, zuweilen gr 145 auch ὑπόστασις; und zur Bezeichnung des Dreifachen in Gott gr 146 wählten sie die Worte πρόσωπον, ὑπόστασις, manche auch gr 148 wohl φύσις. An die beiden Benennungen ὑπόστασις und φύσις gr 150 als Zeichen des Dreifachen in Gott, stießen sich nun die Lateiner, weil ὑπόστασις, etymologisch übersetzt, **substantia** heißt, gr 152 und ließen sich erst spät das Wort ὑπόστασις gefallen, wenn es gr 153 dem Worte οὐσία (Wesen) entgegengesetzt wird.

4. Als man die Frage aufwarf, was man denn eigentlich unter einer göttlichen Person zu verstehen habe: wurde hierüber (schon im zweiten und dritten Jahrhunderte) mit ziemlicher Allgemeinheit gegen Praxeas, Sabellius u. A. entschieden, daß eine göttliche Person nicht ein bloßer Name, auch nicht ein bloßes Verhältniß oder eine Wirkungsart Gottes sey.

RW IIIa 204

gr 154

5. Im Anfange des vierten Jahrhundertes behauptete Arius, Presbyter zu Alexandrien, der Sohn sey nicht von Ewigkeit her gezeugt aus dem Wesen des Vaters, sondern nur früher als alle übrigen Dinge (προχρόνων, αἰωίων) erschaffen aus Nichts (ἐξ οὐκ ὄντων) und folglich nicht Gott, sondern ein Geschöpf, ob-25 gleich das vollkommenste aus allen, durch welches Gott auch alle übrigen geschaffen hat; der heil. Geist sey aber aus dem Sohne gezeugt. Ihm pflichteten Mehrere, unter Anderen selbst Bischöfe, z. B. Eusebius von Nikomedien bei. Nachdem sich der Bischof von Alexandrien, Alexander, vergeblich bemüht, den Arius und seine Anhänger zurecht zu bringen, wurde vom Kaiser Constantin ein allgemeiner Kirchenrath zu Nicäa in Bithynien ausgeschrieben. Auf diesem zeigte sich nun sehr deutlich, wie überwiegend die Anzahl derjenigen Christen gewesen sey, die weit erhabenere Begriffe vom Sohne Gottes hatten. Aus dreihundert und achtzehn (freilich meistens nur aus dem Morgenlande versammelten) Bischöfen nahmen





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1010 — #1010



1010 RELIGIONSWISS

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

nur siebzehn einen Anstand, das von Hosius oder Athanasius

verfaßte Glaubensbekenntniß (das sogenannte nicenische) zu unterschreiben, und dieß nur, weil es ihrer Meinung nach einer andern Irrlehre, nämlich jener des Sabellius nicht deutlich genung zu widersprechen schien. Zuletzt bequemten sich von diesen noch fünfzehn zur Unterschrift, so daß nur zwei nicht unterschrieben. In diesem Glaubensbekenntnisse heißt es nun, der Sohn sey gezeugt und nicht geschaffen ( $\gamma \epsilon \nu \nu \eta \theta \dot{\epsilon} \nu \tau \alpha$ , οὐ ποιηθέντα) und zwar gezeugt aus dem Wesen des Vaters (ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός), er sey Gott aus Gott, Licht vom 10 Lichte, wahrer Gott vom wahren Gotte (Θεὸς ἐκ Θεοῦ, φῶς ἐκ φωτός, Θεὸς ἀληθινὸς ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ) und einerlei Wesens mit dem Vater (ὁμοούσιος τῶ πατρί). Dieß Wort ὁμοούσιος, dessen Begriff die lateinische Kirche noch deutlicher durch das Wort consubstantialis ausdrückte, ward von nun an als das Kennzeichen der Rechtgläubigkeit angesehen, indem die Arianer behaupteten, der Sohn sey ἐτεροούσιος, d. h. von anderem Wesen, oder höchstens (wie dieß die Semiarianer thaten) er sey ὁμοιούσιος, d.h. ähnlichen Wesens mit dem Vater. Ob RW IIIa 205 aber Jeder, der das Wort | annahm, auch dabei dachte, daß 20 der Sohn einerlei Wesens mit dem Vater sey; oder ob nicht vielmehr Einige sich vorgestellt, daß der Sohn ein von dem Vater (numerisch) verschiedenes, aber doch gleiches Wesen habe, darüber ließe sich freilich noch streiten. - Die irrigen Begriffe, die Arius auch über den heil. Geist hegte, ließ das 25 Concilium ungerügt; vermuthlich, weil jener erste Irrthum über den Sohn der vorherrschende war.

6. Unter dem Kaiser *Constantius*, Constantin's Sohn und Nachfolger, der selbst ein Arianer war, ingleichen unter *Julian* dem Abtrünnigen wurde die Partei der Arianer abermals verstärkt. Sie hielten verschiedene (Provincial-) Concilien, in welchen sie ihre Meinung geltend zu machen suchten. Wie wenig Einigkeit aber unter ihnen geherrscht habe, beweiset schon der Umstand, daß sie in einem Zeitraume von zwanzig Jahren nichts weniger als eilf Glaubensbekenntnisse entwarfen.







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1011 — #1011



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

1011

7. So wurden nur zu Syrmium in Illyrien allein drei Kirchenversammlungen gehalten, deren Beschlüsse mehr oder weniger zu Gunsten des Arius ausfielen; und die Beschlüsse der Einen (man weiß nicht mehr recht, welcher) wurden selbst von dem römischen Bischofe Liborius unterschrieben.

8. Und als man, um diese Streitigkeiten einmal zu endigen, auch in Italien, in der Stadt *Rimini*, einen Kirchenrath von 400 Bischöfen versammelte, unterschrieben auch diese ein arianisch lautendes Glaubensbekenntniß, so daß selbst *Hieronymus* von diesem Zeitpuncte ausruft: **Totus orbis ingemuit, et se Arianum esse miratus est!** Allein diese Erscheinung verliert ihr Auffallendes, wenn man die näheren Umstände derselben kennen lernt. Im Anfange waren die zu Rimini versammelten Bischöfe in zwei Parteien getheilt. Die Eine wollte kein neues Glaubensbekenntnis abgefaßt wissen, weil das Nicäische genüge, verdammte die Arianer und schickte mit diesem Beschlusse Abgeordnete an den Kaiser Constantius. Die Arianer aber thaten das Nämliche und ihre Abgeordneten erreichten das kaiserliche Hoflager früher und nahmen den Kaiser für ihre Sache so ein, daß er die Abgeordneten der an-

Kaiser für ihre Sache so ein, daß er die Abgeordneten der andern Partei gar nicht vor sich | kommen ließ, sondern sie nach Mycene in Thracien zu bringen befahl, wo man ihnen eine jener zu Rimini bereits entworfenen ganz ähnliche Glaubensformel vorlegte, die sie aus Menschenfurcht unterschrieben. Hierauf kehrten sie nach Rimini zurück und durch ihr Beispiel

Hierauf kehrten sie nach Rimini zurück und durch ihr Beispiel und auf Befehl des kaiserlichen Ministers bequemten sich am Ende auch die Meisten der hier versammelten Bischöfe zu unterschreiben, zumal, da ihnen, welche nicht griechisch verstanden, eine gelindere Auslegung von der Bedeutung des

όμοιούσιος gemacht wurde. Hieraus sieht man denn deutlich, daß es theils Zwang, theils auch Bethörung war, was diese Bischöfe zur Unterschrift vermochte; wie sie denn auch, sobald sie wieder in Freiheit gesetzt waren und den Betrug erkannten, insgesammt widerriefen.

9. Eine neue Bestimmung erhielt die Lehre von Gottes dreifacher Persönlichkeit aus Veranlassung der Ketzerei des

RW IIIa 206

gr 166







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1012 — #1012



1012 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

Photinus. Dieser gelehrte Bischof von Syrmium trat in der Mitte des vierten Jahrhundertes mit der Behauptung auf, daß der Sohn (λόγος) nichts als der Verstand oder die Weisheit, der heil. Geist nichts als eine gewisse Kraft Gottes sey. Zu gleicher Zeit mit ihm bestritten auch Macedonius, Bischof von Constantinopel, und seine Anhänger (die man Pneumatomachen nennt) die Gottheit des heil. Geistes; indem ihn Einige für ein Geschöpf (κτίσμα) und einen Diener (διάκονον καὶ ὑπηρέτην) Gottes, Andere für eine bloße Kraft in Gott erklärten. Zur Widerlegung dieser Irrlehren wurde im Jahre 10 381 der allgemeine Kirchenrath zu Constantinopel gehalten, in welchem das nicenische Glaubensbekenntniß in dem Artikel vom Sohne den Zusatz: Gezeugt von Ewigkeit; und im Artikel vom heil. Geiste den Zusatz: Und (ich glaube) an den heil. Geist, den Herrn, den belebenden (ζωοποιὸν), der vom Vater ausgehet, mit dem Vater und dem Sohne zugleich angebetet und verherrlichet wird - erhielt.

10. Gleichwohl dauerte die Partei der Arianer sowohl als jene der Pneumatomachen noch immer fort. Nebst den im ganzen römischen Reiche zerstreuten Arianern gab es noch 20 ganze Völker, als die Sueven, Burgunder, Gothen, Vandalen und Longobarden, welche dem Arianismus huldigten; so wie die Pneumatomachen sich durch ganz Thracien, Bithynien und in den Provinzen des Hellespontus verbreiteten.

11. Da die lateinischen Kirchenväter ein Ausgehen des heil. 25 Geistes auch von dem Sohne lehrten, welches in dem nicenischen Glaubensbekenntnisse nicht ausdrücklich bemerkt war, so setzte man zunächst (wie es scheint) in Spanien und Italien zu der Formel: qui ex patre procedit, das Wörtchen filioque hinzu. Hierüber entstand seit 660 ein noch jetzt nicht beendigter Streit zwischen der lateinischen und griechischen Kirche, indem die letztere das Ausgehen des heil. Geistes vom Sohne nicht zugeben will.

12. Den größten Antheil an dem Siege, welchen die orthodoxe Lehre über die Ketzerei des Arius davon trug, hatte der alle Leiden standhaft ertragende Bischof von Alexandrien

Ф— <sub>I</sub>



- 2016/6/29 - 15:16 - page 1013 - #1013



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 118

1013

Athanasius; dessen mit großer Bestimmtheit vorgetragene Begriffe auch zur Ausbildung der übrigen Puncte in der Lehre von Gottes dreifacher Persönlichkeit sehr Vieles beitrugen. Dazu kam noch das ihm zwar unterschobene, aber doch in seinem Geiste verfaßte Symbolum Athanasianum, das etwa im fünften Jahrhunderte erschien. In diesem Symbolo, welches bei der katholischen Kirche einen solchen Beifall fand, daß sie dasselbe in die für alle Geistlichen vorgeschriebenen Gebete und Betrachtungen oder das sogenannte Breviarium aufnahm, wird ausdrücklich gelehrt, daß die drei göttlichen Personen nicht nur gleiches, sondern einerlei Wesens sind. Hier heißt es: Pater est Deus, Filius est Deus, Spiritus sanctus est Deus; et tarnen non sunt tres Dii, sed unus est Deus. u. s. w.

13. Nun hörten allmählig die Streitigkeiten über die Lehre von der Dreieinigkeit auf und es erregte keine große Bewegung, als im siebenten Jahrhunderte der Syrer Askunages und sein Schüler Philiponus sich des Tritheismus schuldig machten, indem sie jeder Person eine eigene Substanz und Gottheit beilegten (μερική οὐσία, ἴδια θεότης); eben so wenig, als im gr 172 eilften Jahrhunderte der Nominalist Roscellinus behauptete, man müsse entweder sagen, auch Vater und Geist seyen mit dem Sohne Mensch geworden, oder man müsse die drei Personen für drei verschie dene Substanzen, oder nur für drei verschiedene Namen halten. Im zwölften Jahrhunderte wurden 25 Abälard, Gilbert (Porretanus) und Joachim von Flora irriger Begriffe in dieser Lehre beschuldigt, ohne jedoch Anhänger zu finden.

14. Erst um die Zeit der Reformation (im sechszehnten Jahrhunderte) traten eine Menge Feinde der kirchlichen Trinitätslehre auf: Ludwig Hetzer, Johann Denk, Johann Campanus aus Jülich, Claudius von Savoyen, Michael Servetus ein Arzt aus Villanova in Arragonien, Velesinus, Gentilis ein Neapolitaner, Matthäus Gribaldus, ein Rechtsgelehrter von Pavia, u. m. A. Man begreift sie unter dem Namen der Antitrinitarier oder Unitrinitarier. Da sie von Katholiken sowohl als auch von Protestanten verfolgt, die meisten sogar durch das Schwert

RW IIIa 208







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1015 — #1015



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 120

1015

von jener wieder *unterschiedene* Art durch das Erste und Zweite in seinem Daseyn bestimmt werde.

- 4. Daß dieses Dreifache in Gott, jedes auf eine eigenthümliche Art sich wirksam in der Welt beweise; daß sich das Erste in Gott vornehmlich bei der Welt-Schöpfung und Regierung; das Zweite vornehmlich in der Person Jesu Christi; das Dritte vornehmlich bei der Erleuchtung und Heiligung der Menschen wirksam bewiesen habe und noch beweise.
- 5. Daß Jedem aus diesen Dreien in Gott Allmacht, Weisheit, <sup>10</sup> Heiligkeit und alle die sogenannten natürlichen Prädicate der Gottheit beigelegt werden dürfen.
  - 6. Daß endlich diese Drei kein getrenntes Daseyn außerhalb einander haben, sondern nur in und durch einander bestehen.
- B. Dagegen ist, selbst nach dem Geständnisse der Kirche, Folgendes in dieser Lehre nur *bildlich* zu verstehen:
  - 1. Die Rücksicht selbst, in welcher es ein Dreifaches in Gott gibt, wird mit dem bildlichen Worte *Persönlichkeit* (ὑπόστασις, πρόσωπον u. a.) bezeichnet.

gr 174

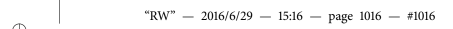
2. Die erste dieser drei Personen in Gott erhält den bildli20 chen Namen *Vater*; die zweite den Namen *Sohn*, auch Wort, *Vernunft* und *Weisheit*; die dritte den Namen *heil. Geist*, auch *Liebe*.

RW IIIa 210

- 3. Die Art, wie der Sohn durch den Vater in seinem Daseyn bestimmt wird, vergleicht man bildlicher Weise mit einem 25 Erzeugen aus seinem Wesen, welches man dem Schaffen aus Nichts entgegensetzt.
  - 4. Die Art, wie der heil. Geist durch den Vater und Sohn in seinem Daseyn bestimmt wird, heißt bildlicher Weise ein Ausgehen oder Gesendetwerden.
- Lasset uns nun die Vernunftmäßigkeit aller dieser Puncte im Einzelnen betrachten.









1016

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 120

#### **§.120**

#### 1. Daß in Gott etwas Dreifaches sey

Der erste Punct in dieser Lehre, daß in dem einigen Wesen Gottes von Ewigkeit her und nothwendiger Weise etwas Dreifaches vorhanden sey, enthält nichts Widersprechendes.

Zwar hat man zweierlei eingewendet.

1. Einwurf. Es ist der aufgelegteste Widerspruch, den man nur lehren kann, daß Gott einfach und dreifach zugleich sey. Dieß hat schon jener Heide in dem Gespräche, Philopatris betitelt, gerüget: Non intelligo, quid dicas: unum tria, tria unum.

Antwort. Wir lehren, daß Gott in Rücksicht seines Wesens einfach; dreifach aber in irgend einer andern Rücksicht, nämlich in Rücksicht der Person sey. Das ist nun aber gar nicht widersprechend, daß ein Gegenstand in einer gewissen Rücksicht einfach, in einer andern mehrfach sey. Ein Widerspruch 15 wäre es nur, wenn es hieße, daß Gott in eben der Rücksicht, in der er einfach ist, auch wieder mehrfach sey.

2. Einwurf. Die Vernunft erkennet, daß Gott in jeder Rücksicht das allereinfachste Wesen seyn müsse, sie läßt nicht zu, daß man in Gott irgend eine Zusammensetzung annehme, 20 gr 175 sondern man soll sich ihn als eine absolute Einheit (μονὰς) denken. Die christliche Kirche widerspricht nun dieser Vernunftwahrheit, indem sie das Wesen Gottes aus drei Personen RW IIIa 211 zusammensetzt.

Antwort. Die Vernunft erkennt, daß Gott in Rücksicht sei- 25 nes Wesens absolut einfach seyn müsse, d.h. daß man ihn schlechterdings nicht als zusammengesetzt aus mehreren Substanzen denken dürfe. Allein, daß man auch sonst in keiner andern Rücksich eine Vielfachheit in Gott annehmen dürfe, lehrt die Vernunft uns nicht. Im Gegentheile, sie selbst nimmt 30 in der natürlichen Religion mehrerlei Kräfte in Gott an. Unter andern vornehmlich diese drei: Denkkraft, Gefühl und Wollkraft, und diese drei Kräfte sind ebenfalls von Ewigkeit her und nothwendiger Weise in Gott vorhanden.





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1027 — #1027



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 128

1027

sich also nur, ob diese Bilder auch eine vernünftige Auslegung zulassen.

- 1. Die erste göttliche Person enthält den Grund des Daseyns der Zweiten und Dritten in sich; schon um dieses einzigen 5 Umstandes willen kann sie sehr schicklicher Weise der Vater heißen. Hiezu kommt noch, daß eben dieser Person auch die Schöpfung und Regierung der Welt vorzugsweise zugeschrieben wird. Auch in dieser Beziehung trägt sie den Namen Vater überaus schicklich.
- 2. Gibt es aber in Gott einen Vater: so muß es der Beziehung wegen auch einen Sohn in Gott geben; und | schon um RW IIIa 221 dieses Grundes willen ist es schicklich, daß die zweite göttliche Person der Sohn, der eingeborne Sohn des Vaters heiße. Diese zweite göttliche Person ist ferner in dem Menschen Jesu wirksam gewesen, hat sich mit ihm vereiniget zu einer einzigen Person. Die Menschen werden Gottes Kinder genannt; und der Mensch Jesus verdiente vorzugsweise vor Allen Gottes Sohn zu heißen; also ein zweiter Grund, der uns die Schicklichkeit des Namens Sohn beweiset. - Nicht minder schicklich sind aber 20 auch die Namen Vernunft, Wort (λόγος) oder Weisheit, die gr 176 diese zweite Person gleichfalls zuweilen erhält; denn Gottes Weisheit hat sich doch in der That durch die Sendung des Sohnes vorzugsweise geoffenbaret.
- 3. Die dritte göttliche Person ist als der Grund von allen 25 den unsichtbaren Einwirkungen, die Gott auf unsern Geist hervorbringt, zu denken; sehr schicklich also kommt ihm der Name Geist zu.

# c) Der Sohn ist gezeugt aus des Vaters Wesen

- 1. Daß auch der Ausdruck zeugen bildlich zu verstehen sey, ergibt sich schon daraus, weil man die Namen Vater und Sohn allezeit nur bildlich genommen hat.
  - 2. Seine Vernunftmäßigkeit läßt sich im Uebrigen schon aus der Vernunftmäßigkeit der bildlichen Namen Vater und







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1038 — #1038



1038

gr 177

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 133

stellungsvermögen schafft sich durch's Vorstellen ein Bild vom Gegenstande, aber in dieses Bild übertragen wir nicht unsere Wesenheit, es ist auch vorübergehend. At pater aeternus, sese intuens, gignit cogitationem sui, quae est imago ipsius, non evanescens, sed subsistens, et communicata ipsi essentia. Das sey nun der Sohn, der eben darum  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  heiße, quia cogitatione gignitur. Ut autem filius nascitur cogitatione, ita Spiritus sanetus procedit a voluntate patris et filii; voluntatis enim est agitare, diligere, sicut et cor humanum non imagines, sed spiritus seu halitus gignit.

- e) Eine ähnliche Deduction nahm auch der Abt *Nonnotte* in seinem philosophischen Wörterbuch (Art. Dreieinigkeit) auf; ingleichen *Beda Meyr* in seiner Vertheidigung der natürlichen, geoffenbarten und katholischen Religion (2. Thl., 2. Abtheilung), *Michael Sailer* in seiner Theorie des weisen Spottes 1781, *Jak. Frint* in seinem Handbuche der Religionswissenschaft (4. B.) u. A.
- f) Etwas anders hat diese Idee G. E. Lessing (in seinem theologischen Nachlaß, Berlin, 1784, S. 221 ff.) dargestellt.

  Das vollkommenste Wesen mußte sich von jeher mit der Betrachtung seiner eigenen Vollkommenheiten beschäftigen. Vorstellen, Wollen und Schaffen ist bei ihm Eins. Aber er [!] konnte sich selbst auf zweierlei Art denken: einmal als Inbegriff aller Vollkommenheiten, dann | jede dieser Vollkommenheiten einzeln. Durch den ersten Gedanken schuf er von Ewigkeit ein Wesen (?), das mit ihm selbst gleich vollkommen war, den Sohn. Die Harmonie zwischen dem Vater und dem Sohne ist der heil. Geist u. s. w.
- g) Einen andern Versuch machte *Johann Matzek* in seinem Beweise für das Daseyn Gottes, den *Chrysostomus Pfrogner* in seinem Buche: über den Begriff der Selbstbeurtheilung und in andern Schriften, z. B. über die menschliche Bildung, S. 164 ff., noch weiter ausbildete. In jedem Selbstbewußtseyn (Selbstbeurtheilung nennt es Pfrogner) eines denkenden Wesens liegen drei von einander verschiedene

RW IIIa 232





15

"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1065 — #1065



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 144

1065

Sprachgebrauch mit dem Worte Substanz im Gegensatze des Wortes Adhärenz verbindet, so wird man folgende zwei Sätze ohne Widerrede als wahr zugeben können, ob man gleich ihre Beweise (die wissenschaftlichen) noch nicht kennt:

- a) Jedes Subject, welches ein eigenes, von anderen abgesondertes Bewußtseyn hat, ist auch eine eigene, von andern abgesonderte Substanz, d. h. so viele mit Bewußtseyn begabte Subjecte es gibt, so viele Substanzen gibt es. Und dann
  - b) jede Materie, d. h. Alles, was einen Raum erfüllt, und wäre es auch nur ein Punct im Raume, hat eine eigene Substanz. Wird dieß Beides zugegeben, und das Letztere behauptet man in jeder Physik, so hat es wohl keine Schwierigkeit mehr, zu beweisen, daß Erde, Himmel u. s. w. bedingte Substanzen sind. Die Eigenschaften, die eine unbedingte Substanz haben muß, haben wir bereits kennen gelernt. Sie muß unendlich seyn in ihren Kräften, in ihrem Verstande und Willen u. s. w. Dergleichen finden wir aber nicht an den Substanzen dieser Erde.
- 2. Daß Gott nicht bloßer Weltbildner (wie die ersten alten Weltweisen geglaubt, die ihn eben deßhalb auch nur δημιουργὸς genannt), sondern im eigentlichen Sinne Schöpfer, gr 187 d. h. die letzte Ursache von dem Vorhandenseyn der Welt sey, folgt unmittelbar aus dem Begriffe Gottes, zu Folge dessen wir Alles, was unbedingt wirklich ist, in sein Wesen ziehen.
- 3. Der Begriff der *Erhaltung* ist von jenem der Schöpfung nur dadurch unterschieden, daß er noch den Begriff der Zeit hinzufügt. Gott ist Schöpfer, heißt, er ist Ursache, und zwar *alleinige Ursache* von dem Vorhandenseyn aller Substanzen, die es noch außer ihm gibt. Er ist Erhalter, heißt, er ist *fortwährende Ursache* von dem Vorhandenseyn dieser Substanzen; oder diese Substanzen können nicht nur überhaupt nicht seyn ohne Gott, sondern sie kön|nen auch durch keinen einzigen Augenblick seyn ohne Gott. Das Letztere ist nun eine bloße Folge aus dem Ersteren; und somit ist die Lehre von der Erhaltung eben so richtig als die von der Schöpfung Gottes. Sehr richtig wird auch bemerkt, daß wir uns diese Erhaltung nicht

RW IIIa 258







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1076 — #1076



1076

gr 188

RW IIIa 268

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 146

weder diese, noch jene an eine Vollkommenheit der Welt glauben konnten, und daß ihr Glaube an Gott ihnen im Grunde nichts nützen konnte, fällt in die Augen.

- c) Noch Andere meinten, der höchste Gott habe die Schöpfung der Welt, zum wenigsten der Erde und der Geschöpfe, die sie bewohnen, gewissen untergeordneten endlichen Geistern überlassen (dem δημιουργός). Sie mußten eben darum der Welt verschiedene Unvollkommenheiten beilegen.
- d) Andere glaubten sogar, daß mehrere Geister, die an der Einrichtung der Welt Antheil gehabt, böse neidische Mächte | gewesen wären, welche die Welt absichtlich so schlecht eingerichtet hätten (*Manichäer*).
- 2. Der Irrthum, daß Gott die Welt aus einem schon vorhandenen Stoffe, einer von Ewigkeit her vorhandenen, von ihm unabhängigen Materie bloß gebildet habe, mit seinen nachtheiligen Folgen herrschte vor der Einführung des Christenthums bei den vernünftigsten Philosophen, z. B. bei den Stoikern. Der Wahn, daß die Materie an sich böse sey und daß man, um vollkommen zu werden, sich möglichst entsinnlichen müsse, war eine dieser Folgen.
- 3. Da das Christenthum aus einem Grunde, den wir später anführen wollen, die Anfangslosigkeit der Welt nicht lehren konnte: so mußte man einen etwas unrichtigen Begriff der Schöpfung aufstellen, nämlich, daß sie eine Hervorbringung aus Nichts (gleichsam in der Zeit) sey. Dieser Begriff konnte die nachtheilige Folge haben, daß man die einmal geschaffene Welt für unabhängig von Gott annehmen konnte. Um diesem Irrthume vorzubeugen, mußte das Christenthum zur Lehre von der Schöpfung noch die von der Erhaltung hinzuthun, welche von einem offenbaren Nutzen und keinem Mißbrauche ausgesetzt ist.
- 4. Wie herzerhebend und tröstlich ist nicht die Lehre von Gottes Vorsehung für Millionen Menschen geworden! Wie vielen Tausenden ist sie die einzige Stütze, der einzige Trost in ihrem Unglücke gewesen! Wie trostlos war dagegen, was







"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 1080 - #1080



1080

heb 17

Bibr 548

Bib 549

Bib 550

gr 191

Bib 552

RW IIIa 272

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 147

der Ausbildung unserer Erde (die erst vor beiläufig 6000 Jahren Statt fand) gesprochen. Daß also die ganze Welt nicht älter sey als 6000 Jahre, das wird in dieser Stelle mit keiner Sylbe gesagt. Der Ausdruck: Im Anfange בּרֵאשׁית (Bereschit) zwingt nicht einmal, an einen Anfang in der Zeit zu denken; sondern er könnte eben so gut: Von Ewigkeit her übersetzt werden, wie jener ihm entsprechende griechische Ausdruck (Joh. 1,1.) ἐν ἀρχῆ von Ewigkeit her übersetzt werden muß.

gr 190 b) Die Redensart: Vor der Weltschöpfung (πρὸ καταβολῆς 10 κόσμου), welche in den Büchern des n. B. so häufig vorkommt, läßt sich in allen Stellen als ein Vorherseyn nicht der Zeit, sondern dem Range oder dem Grunde nach erklären. Z. B. Joh. 17,5. wörtlich: Und nun, Vater! verherrliche mich mit jener Herrlichkeit, welche ich bei dir hatte vor der Welt-Schölpfung; was man auch so deuten könnte: Verherrliche mich mit jener Herrlichkeit, die du mir zugedacht hattest, bevor du den Rathschluß der Schöpfung einer Welt gefaßt, d. h. mit jener Herrlichkeit, deren Beförderung so manche schon in der Welt getroffene Einrich- 20 tungen bezwecken. - Auf ähnliche Art läßt sich auch die

Stelle Joh. 17,24. erklären, wo noch zu bemerken ist, daß gleich darauf κόσμος vom Menschengeschlechte gebraucht wird. Vergleiche auch Ephes. 1,4., 1 Petr. 1,20. Der Sohn ist Ursache von der Welt, er kann also vor der Welt heißen. 25 Die Verherrlichung des Sohnes, die Erwählung dieser oder jener Menschen zur Seligkeit wird als Zweck Gottes betrachtet, weßhalb er der Welt gerade diese und keine andere Einrichtungen gegeben, also kann man sagen: Der Sohn besaß seine Herrlichkeit beim Vater, Gott habe diese und 30 jene Menschen erwählt u. s. w. vor der Welt-Schöpfung.

Bib 553 c) Ps. 89,2. Ehe die Berge entstanden und die Erde und ihre Feste gegründet waren, von Ewigkeit zu Ewigkeit warst du, o Gott! - Hier ist nur von der Erde, nicht aber von der Welt die Rede.







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1098 — #1098



1098

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 159

wir noch dazu in einer näheren Verbindung stehen. Sie nennt sie *Geister* oder *Engel* (ἄγγελοι, δαίμονες). Ihre Lehre von diesen Engeln (christliche Dämonologie oder Geisterlehre) ist kürzlich folgende:

- 1. In Gottes Schöpfung gibt es noch außerhalb des mensch- 5 lichen Geschlechtes
- a) eine zahllose Menge vernünftiger Wesen, mitunter auch
- b) von weit vollkommenerer Natur, als es wir Menschen sind, und |

RW IIIa 289

- c) von *verschiedenem Range*. Die Leiber, welche sie besitzen, wofern sie solche besitzen, sind
- d) nicht von sinnlicher Natur, daher sie auch
- e) keiner sinnlichen Vergnügungen fähig sind.
- 2. Mehrere aus diesen Geisterwesen *stehen auch mit unserer* Sinnenwelt in Verbindung, und zwar in einer uns Menschen 15 nicht völlig zu bestimmenden Verbindung.
- a) Sie nehmen Antheil an unseren sittlichen Angelegenheiten;
- b) können durch Gottes Zulassung manche Veränderungen in der uns umgebenden irdischen Welt,
- c) und dadurch mittelbar *auch in unsern Gemüthern* hervor- 20 bringen.
- d) Sie benützen den ihnen gestatteten Einfluß *größtentheils gut* und *wirken wohlthätig auf uns*. Manche gute Gedanken, welche in uns erwachen, sind nur durch ihre Vermittlung in uns hervorgebracht.
- e) Wünsche und Fürbitten, die sie bei Gott für uns einlegen, haben eine besondere Wirksamkeit.
- f) Ist es auch nicht gewiß, daß es für jeden einzelnen Menschen einen eigenen Engel (Schutzengel) gebe, welchem die Sorgfalt für diesen Menschen von Gott besonders anvertraut wäre: so ist es doch gewiß, daß viele einzelne Personen von besonderer Wichtigkeit solche eigene Schutzengel haben und daß ein jeder Mensch irgend Einem (mehrere etwa demselben) höheren Wesen zur Fürsorge zugewiesen sey.







"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 1099 - #1099



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 159

1099

- g) In außerordentlichen Fällen hat sich Gott solcher Engel bedient, um durch sie besonders wohlthätige Zwecke auf Erden auszuführen, wobei er ihnen die Macht einräumt, selbst manche außerordentliche Erscheinungen in unserer Sinnenwelt (sogenannte Wunder) zu bewirken. So hatte er insbesondere schon öfters Engel in menschlicher Gestalt
- erscheinen lassen, welche den Menschen gewisse, besonders wichtige Nachrichten ertheilen mußten u. s. w.

RW IIIa 290

- 3. Obgleich die Engel weit vollkommener sind als wir Menschen, so sind sie als endliche Geister doch immer fehlbar.
  - a) Und wirklich einige derselben sind gänzlich vom Guten abgefallen, sie haben sich durch Stolz und Ungehorsam gegen Gott versündiget und sind am Ende höchst unmoralische und bösgesinnte Wesen geworden.
- b) Aber Gott hat sie auch dafür sehr hart gestraft und sie ewig von seinem Angesichte verworfen. Wir nennen sie böse Engel oder Teufel (διάβολοι, Versucher, δαίμονες).

4. Auch diesen Engeln gestattet Gott noch einigen Einfluß auf unserer Erde.

- 20 a) Sie haben Wohlgefallen an dem Bösen und weiden sich an dem Unglücke der Menschen.
  - b) Daher suchen sie denn die Menschen auf allerlei Weise zur Sünde zu verleiten und dadurch unglücklich zu machen.
  - c) Ihrer Verführung ist wirklich das meiste Uebel, die meisten Sünden der Menschen zuzuschreiben, insonderheit die vielen falschen und abgöttischen Religionen, die es auf Erden gab oder noch gibt, sind nur durch ihren Einfluß eingeführt worden; zumal da ihnen Gott zuweilen, wie es z. B. besonders zu den Zeiten Jesu geschah, die Macht einräumte,
  - d) verschiedene sichtbare Veränderungen als: ungewöhnliche, schmerzhafte Krankheiten (Besitzungen genannt) und allerlei scheinbare Wunderwerke hervorzubringen.







- 2016/6/29 - 15:16 - page 1106 - #1106



1106

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 163

Bib 610

zugetheilt sind. Das muß man auch in dem Hause des Markus geglaubt haben, wo man den Engel des Petrus zu sehen glaubte. (Apstg. 12,1-2.) Ob übrigens jeder einzelne Mensch seinen eigenen Schutzengel habe, darüber sind die Meinungen der Kirchenväter getheilt.

f) In außerordentlichen Fällen können die Engel auch außerordentliche Erscheinungen auf Erden hervorbringen, sich selbst in sichtbaren Gestalten darstellen u. dgl. Dieses setzt der Verfasser des Buches Tobias ausdrücklich voraus. Und schon bei Moses (in den oben angezeigten Stellen) wird 10 dieses vorausgesetzt. Auch im neuen Bunde kommen mehrere Erscheinungen von Engeln vor, die meistens gewisse Botschaften auszurichten haben; und es scheint, daß sie eben deßhalb den griechischen Namen ἄγγελοι (Boten) erhalten haben.

RW IIIa 297

3. Es gibt auch

Bib 611 a) böse Engel, ob sie gleich anfangs gut geschaffen waren. Joh. 8,44. sagt Jesus zu den Juden: Der Teufel ist euer Vater; und die Wünsche dieses eures Vaters möchtet ihr gerne vollziehen. Vom Anfange war er ein Menschenmörder und 20 bestand nicht in der Wahrheit; denn in ihm ist keine Wahrheit. Wenn er lügt: so spricht er, was ihm recht eigen ist; denn er ist ein Lügner und ein Vater des Lügners. Also ist es durch lange Gewohnheit gleichsam die zweite Natur des Teufels (διάβολος), Unwahrheit zu sprechen. Daß er aber 25 im Anfange gut geschaffen war, scheint der Ausdruck: er bestand nicht in der Wahrheit, gänzlich anzudeuten. Deutlicher aber beweiset dieses noch, was bei Judas 6. vorkommt: Jene Engel, die ihren ursprünglichen Zustand nicht behaupteten, sondern ihren Wohnsitz verließen, hat Gott bis zu dem großen Gerichtstag mit ewigen Banden in der Finsterniß aufbewahret. – Die entgegengesetzte Meinung, daß einige Engel schon böse geschaffen wären; hat man in der Kirche von jeher als Ketzerei verworfen. Manichäer,

Priscillianisten glaubten das.

Bib 612

gr 197





- 2016/6/29 - 15:16 - page 1107 - #1107



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 163

1107

b) Sie werden für ihre Bosheit von Gott ewig bestraft. 2 Petr. Bib 613 2,4.: Gott hat nicht einmal der Engel geschont; sondern sie in die Hölle gestürzt und an die Ketten der Finsterniß gefesselt und zum Gerichtstage aufbewahrt. Jesus sagt Matth. 25,41., daß er einst zu den bösen Menschen spre- Bib 614 chen werde: Gehet hin, ihr Vermaledeiten, in das ewige Feuer, welches dem Teufel und seinen Engeln bereitet ist.

c) Auch den bösen Engeln ist ein gewisser Einfluß auf die Menschen gestattet. Dieses beweiset schon die oben angeführte Stelle Weish. 2,24., welche sich allem Anscheine nach auf Bib 615 1 Mos. 3. bezieht. Apostelg. 26,18. spricht Jesus zu dem Saulus: Ich will dich zu den Heiden senden, damit sie von der Finsterniß zum Licht, von der Gewalt des Satans zu Gott sich bekehren. - Also sind die Nichtchristen, die Heiden vornehmlich, unter der Herrschaft des Satans. Derselbe 15 Geldanke kommt auch vor Koloss. 1,13. Daher wird auch gesagt, daß Jesus Christus gekommen sey, die Werke des Teufels zu zerstören (1 Joh. 3,8.). Und er sagt von sich selbst Bib 619 (Joh. 12,31.): Jetzt ergehet das Gericht über die Welt und der Bib 620 Fürst dieser Welt wird vom Throne gestoßen.

d) Die bösen Geister können auch sichtbare Veränderungen auf Erden, scheinbare Wunderwerke hervorbringen. Diesen Glauben setzen alle jenen Stellen der heil. Schrift (alten und neuen Bundes) voraus, wo einzelne Erscheinungen auf Erden gewissen bösen Geistern zugeschrieben werden, wobei es uns gleichviel ist, ob die heiligen Schriftsteller in diesen besondern Fällen Recht oder Unrecht haben. Hieher gehört z. B. schon die Versuchungsgeschichte Jesu, welche von den Evangelisten so erzählt wird, daß man deutlich sieht, sie haben ein wirkliches Factum zu erzählen geglaubt. Z. B. Matth. 4,1.. Ferner gehören hieher die so- Bib 621 genannten Besessenen (δαιμονιζόμενοι), von welchen uns gr 198 in den Evangelien so viel erzählt wird; denn unläugbar haben die Erzähler, und allem Anscheine nach hat auch Jesus selbst die sonderbaren Krankheiten und Leiden, mit welchen jene Unglücklichen behaftet waren, für Wirkun-



35





- 2016/6/29 - 15:16 - page 1189 - #1189



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 204

1189

1. Bei Joh. 3,16. sagt Jesus selbst von Gott: So sehr hat Gott Bib 717 die Welt geliebt, daß er seinen eingebornen Sohn hingab, damit Jeder, der an ihn glaubt, das ewige Leben habe. – Und bei Joh. Bib 718 17,4. spricht er in jenem letzten feierlichen Gebete: Ich habe 5 auf Erden dich verherrlichet, und das Geschäft vollendet, das du mir zu vollziehen aufgetragen hast.

2. Die übernatürliche Geburt Jesu aus einer Jungfrau wird Matth. 1,18. und Luk. 1,26. erzählt, und wurde überdieß von der Bib 729 Kirche allgemein geglaubt. – Bei Luk. 1,35. spricht der Engel: Bib 721 Der heilige Geist wird über dich kommen, und die Allmacht Gottes wird dich überschatten; daher wird auch das Heilige, das aus dir wird geboren werden, Sohn Gottes heißen.

3. Schon aus dem Ausdrucke, das Heilige, dessen der Engel sich bediente, wurde gefolgert, daß Jesus keine Erbsünde an sich gehabt habe, weil es sich widerspricht, was Etwas Heiliges genannt wird, zugleich auch ein Gegenstand von Gottes Mißfallen zu nennen. Eben so sagt auch Paulus von Jesu (Hebr. Bib 722 7,26.), daß er heilig, schuldlos, ohne Fehler, nicht aus der Zahl der Sünder, und höher als der Himmel war.

4. Die Kirche hat diejenigen, welche behauptet, daß Christus nur einen scheinbaren Leib gehabt habe, die sogenannten Doketen oder Phantasiasten (welcher thörichten Meinung schon Simon Magus, später Menander, Basilides, Marcion, im dritten Jahrhunderte die Manichäer, dann die Priscillianisten u.m.A. zugethan waren) als Irrlehrer verdammt. Eben so auch diejenigen, welche Christo zwar einen menschlichen Leib beilegten, aber die menschliche Seele ihm absprachen, weil, wie sie glaubten, die Stelle dieser der Logos vertreten habe. (Dergleichen ἄψυχοι waren Arius, in neuerer Zeit der Engländer Whiston, u. A.) Daß die Verfasser der heil. Schriften von diesem Irrwahne entfernt gewesen, kann man aus vielen Stellen erweisen. Der Evangelist Johannes sagt offenbar vor aus, daß der Herr Jesus ein wirklicher Mensch gewesen RW IIIb 65 sey, wenn er 1,14. schreibt: Das Wort wurde Mensch und wohn- Bib 723 te unter uns. Und 2. Joh. 7. zählt er die Meinung, daß Jesus Bib 724 keinen Leib gehabt habe, unter die Irrlehren des Antichrist's:







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1190 — #1190



1190 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 204

Viele Verführer sind in die Welt ausgegangen, welche läugnen, daß Jesus Christus im Fleische erschienen sey. Der heil. Paulus unterscheidet die Abstammung Jesu dem Fleische nach von seiner Abstammung als Gottes Sohn. Röm. 9,5.: Ihnen (den Israeliten) gehören die Väter; ja von ihnen stammt, dem Fleische nach, Christus, welcher Gott über Alles ist. - Daß Jesus insonderheit auch eine menschliche Seele gehabt, glaubte Bib 726 der Evangelist Lukas, wenn er von Jesu sagt (2,52.), daß er an Weisheit und Gnade zugenommen habe. Von dem Verstande des Sohnes Gottes konnte man das nicht sagen. Und 10 Jesus selbst unterscheidet seinen Willen von dem Willen des Vaters. Matth. 26,39.: Nicht wie ich will, sondern wie du willst. Wie könnte er auch sonst gesprochen haben: Bange bis zur Todesangst ist meiner Seele.

5. Für die Behauptung, daß der Sohn Gottes mit dem Menschen Jesu gleich von dem ersten Augenblicke seiner Entstehung an vereinigt gewesen sey, haben wir zwar keine ausdrücklichen Schriftstellen. Aber die Redensart Joh. 1,14.: Und das Wort wurde Fleisch, - deutet doch hierauf hin. Im entgegengesetzten Falle, wenn der Sohn Gottes erst später, z. B. erst bei dem 20 Antritte seines öffentlichen Lehramtes, mit Jesu sich vereiniget hätte (wie dieses einige Irrlehrer angenommen): hätten die Evangelisten dieß ausdrücklich anmerken müssen, und Lukas hätte das, was aus Marien geboren werden sollte, nicht das Bib 729 Heilige nennen können. (1,35.)

6. Daß die Rücksicht, in welcher das Wort und der Mensch Jesus nur Eines ausmachen, die Person sey, findet sich freilich nicht in der Schrift. Diese mehr wissenschaftliche Bestimmung ist von der Kirche erst später, namentlich bei Veranlassung der Ketzerei des *Nestorius* aufgestellt worden. Dieser Patriarch von Konstantinopel nahm nicht nur zwei Naturen, sondern auch zwei Personen in Christo an, eine menschliche und eine RW IIIb 66 göttliche, und wollte eben darum | nicht dulden, daß man Mariam eine Gottesgebärerin (Θεοτόκος) nenne. (Χριστοτόκος wollte er zugeben.) Seine Irrlehre ward im dritten allgemeinen 35 Kirchenrathe zu Ephesus (J. 431) verdammt, indem man fest-







"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 1205 - #1205



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 209

1205

3. Er hat uns von unseren Sünden, den eigenen sowohl als auch der Erbsünde befreit, indem er die Strafen, die wir verdient hätten, an unserer Statt getragen. Er hat dieß freiwillig gethan, bloß aus Gehorsam gegen den Vater. Er hat gelitten und ist gestorben für das ganze menschliche Geschlecht, für die Guten sowohl als für die Bösen, für Jene sowohl, die früher gelebt, als auch für Jene, die später leben. Wir sollen uns auch bildlicher Weise vorstellen, daß an den Leiden des Menschen auch der Sohn Gottes gleichsam Theil genommen habe, und RW IIIb 80 10 eben in diesem Bilde die Größe der Liebe Gottes gegen uns und die Abscheulichkeit der Sünde erkennen.

- 4. Der Gottmensch hat uns die durch den Sündenfall verlorene Anwartschaft auf den Himmel und Gottes Wohlgefallen von Neuem wieder erworben.
- 5. Er hört noch jetzt nicht auf, für uns zu wirken und uns wohlzuthun; er regiert die Schicksale der auf der Erde von ihm gestifteten Kirche als das unsichtbare Oberhaupt derselben, u. s. w.

#### **§. 209** Historischer Beweis dieser Lehre

- 20 Daß durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes überhaupt die beseligendsten Folgen für das ganze menschliche Geschlecht beabsichtiget worden seyen, erkennen wir schon aus dem bloßen Namen Jesus, den man dem Kinde geben mußte, und der einen Beseliger bedeutet. So legen auch die Apostel
- Jesu häufig den Namen σωτήρ ἡμῶν (unser Retter) bei; z. B. gr 202 Tit. 1,4. 2 Petr. 2,20. 1 Joh. 4,14. u. m. a. Und Jesus selbst sagt Bib 735 Joh. 3,17.: Gott sandte seinen Sohn nicht in die Welt, damit er Bib 737 die Welt richte (d. h. verdamme); sondern damit sie durch ihn gerettet würde.

1. Daß die katholische Religion, welche wir gegenwärtig auf Erden antreffen, Jesum zu ihrem ersten Gründer und Stifter habe, lehren die Katholiken mit größter Einmüthigkeit. Auch halten sie diese Religion unstreitig für die vollkommenste,





-2016/6/29 - 15:16 - page 1208 - #1208



1208 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 209

gr 203

Bib 755

Bib 756

druck für Viele (περὶ πολλῶν) beim heiligen Abendmahle (Matth. 26,28.) u. a. O. erklärt man entweder für einen Hebraismus, oder man sagt, hier sey nur von dem wirklichen Erfolge der Beseligung die Rede, der freilich bei Manchen durch ihre eigene Schuld ausbleibt. - Röm. 14,15. warnet der Apostel vor der Sünde des Aergernisses mit den folgenden Worten: Laß doch um einer Speise willen nicht denjenigen zu Grunde gehen, für den Christus gestorben ist! - Hieraus ist zu ersehen, daß diejenigen, für welche Christus gestorben ist, auch zu Grunde gehen können, mithin daß Christus auch für die Sünder gestorben ist. Und der heil. Johannes schreibt | mit ausdrücklichen Worten 1 Joh. 2,2.: Er ist das Sühnopfer für unsere Sünden; doch nicht nur für die unsrigen, sondern auch für die Sünden der ganzen Welt.

RW IIIb 83 Bib 757

> d) Er hat dieß freiwillig gethan, bloß aus Gehorsam gegen den Vater; denn bei Joh. 10,18. sagt Jesus: Niemand entreißt Bib 758 mir das Leben, sondern ich lasse es freiwillig. Ich habe die Macht, es hinzugeben, und es wieder zu nehmen. Aber diesen Auftrag habe ich von meinem Vater erhalten. So 20 auch Philipp. 2,8.

Bib 759

e) Wir sollen uns auch bildlicher Weise vorstellen, daß der Sohn Gottes selbst an den Leiden des Menschen Jesu gleichsam Theil genommen habe, und in diesem Bilde eben die Größe der Liebe Gottes gegen uns erkennen. - Zu die- 25 ser Vorstellung weiset uns Jesus selbst an, wenn er spricht Joh. 3,16.: Daß er (Gott) seinen eingebornen Sohn hingab. Und Paulus schreibt Röm. 8,32.: Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns Alle hingegeben; wie sollte er uns in ihm nicht Alles schenken?

Bib 760 Bib 761

4. Christus hat uns die verlorene Anwartschaft auf den Bib 762 Himmel und Gottes Wohlgefallen wieder erworben. Ephes. 2,4. Da Gott so reich an Erbarmungen ist, so hat er uns nach jener großen Liebe, mit der er uns geliebt hat, uns, die wir todt durch unsere Sünde waren, wieder lebendig gemacht in 35





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1245 — #1245



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §, 222

1245

Er betete viel für das Volk und für die ganze heilige Stadt, der Seher Gottes, der Freund des Vaterlandes und des Volkes Israel. - Und bei Jerem. 15,1. spricht Gott in seinem Un- Bib 808 willen: Auch wenn Moses oder Samuel für dieses Volk für-5 bitten möchten: so könnte ich demselben (jetzt) doch nicht gut werden. Woraus nicht nur erhellet, daß Verstorbene im Allgemeinen fürbitten können; sondern daß die Fürbitten der Tugendhaften einen besonderen Werth in Gottes Augen haben. - Auch in den Büchern des n. B. dürfte es nicht ganz an solchen Stellen fehlen. In der Stelle Offenb. 4,8. bedeuten Bib 809 die vier Lebendigen ( $\tilde{\zeta}\tilde{\omega}\alpha$ ) und die vier und zwanzig Aeltesten gr 206 (πρεσβύτεροι), die vor dem Lamme niederfallen und in goldegr 207 nen Weihrauchschaalen die Gebete der Heiligen (τῶν ἀγίων), gr 208 d.h. der Gläubigen, darbringen, doch sicher nur Wesen, die für uns Menschen fürbitten; die Frage ist nur, ob diese Wesen als solche gedacht werden sollen, die einst auf Erden gelebt, oder nicht. Doch möchte sich auch in den Büchern des n. B. kein ganz ausdrückliches Zeugniß für diese Lehre nachweisen lassen; und möchte man auch in den drei ersten christlichen Jahrhunderten aus Besorgniß eines möglichen Mißbrauches etwas zurückhaltend gewesen seyn: später, als diese Besorgniß je mehr und mehr wegfiel, sprach man sie immer deutlicher aus. So lesen wir schon bei Origenes (hom. 3. in Cant.): Wer sagt, daß die Heiligen, welche aus diesem Leben ausgetreten 25 sind, noch immer Sorge tragen für die Zurückgebliebenen, und ihnen durch ihre Fürbitte ersprießlich werden, weil ja gewiß ihre Liebe gegen sie noch nicht aufgehört hat, der lehrt nichts Ungereimtes. Steht es doch in den Büchern der Makkabäer so. - Und der heil. Cyprian schreibt (epist. 59.): Wenn Jemand von uns durch die Beschleunigung der göttlichen Huld früher aus diesem Leben austritt: so bleibe auch dort noch bei dem Herrn unser Liebesbund; er höre nicht auf, für seine Brüder und Schwestern die Barmherzigkeit des Vaters anzurufen. - Und Eusebius, Bischof zu Cäsarea, schreibt: Wir gestehen, daß wir auch aus den Fürbitten der Heiligen bei Gott

nicht geringe Vortheile zu ziehen hoffen.







1248 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 223

Glauben an Zauberei u. dgl. kräftig entgegenwirkten, zeigt das

Bib 824 Ereigniß, das Apostelg. 19,19. erzählt wird, daß eine beträchtliche Anzahl von Menschen zu Ephesus, die sich bisher mit

gr 209 Zauberkünsten beschäftiget hatten (τὰ περίεργα πραξάντες)
ihre Bücher öffentlich verbrannten. So erzählt uns auch noch
Lukian, daß Zauberer in Gegenwart der Christen ihre betrügerischen Künste zu üben sich gescheuet hätten; gewiß nur,
weil sie besorgten, daß ihr Betrug von den Christen aufgedeckt würde. Ausdrückliche Warnungen vor Leichtgläubigkeit

Bib 825 und Aberglauben kommen 1 Tim. 4,7. Tit. 1,14. 2 Tim. 4,4. 10

u. a. m. O. vor.

#### §. 223 Vernunftmäßigkeit

1. Daß wir durch eine jede sittlich gute Handlung und Willensentschließung zur Beförderung der Tugend und Glückseligkeit des Ganzen mehr beitragen, als wir mit Deutlichkeit wahrnehmen können, ist eine Behauptung, der Niemand widersprechen wird; denn aus der Beschränktheit unseres Wissens ergibt sich unmittelbar, daß wir von keiner unserer Handlungen (sie seyen gut oder böse) die sämmtlichen Folgen, die sie nach sich ziehen werden, zu überschauen vermögen. Da 20 nun gewiß der Theil der Folgen, die für uns unsichtbar sind, in keinem Falle von durchaus schlimmer Art seyn wird: so ließe sich von einer jeden unserer Handlungen in einer gewissen Bedeutung sagen, sie bringe der Folgen, die für das Ganze wohlthätig sind, viel mehrere hervor, als wir eben wahrneh- 25 men können. Hiezu kommt noch, daß Gott, vermöge seiner unendlichen Macht und Weisheit, aus einer jeden unserer Handlungen unzählig viel Gutes, woran wir gar nicht denken, abzuleiten im Stande seyn muß, und seiner unendlichen Güte und Heiligkeit wegen auch gewiß ableitet.

Anmerkung. Wahr ist es, und ich gebe es in dem so eben Gesagten selbst zu verstehen, daß dieses Alles auch von den bösen Handlungen gelte; auch aus diesen muß Gott gar manches Gute, wovon wir nichts wissen, abzuleiten verstehen und wirklich ableiten. | Aber hievon schweiget das Christenthum

RW IIIb 122







- 2016/6/29 - 15:16 - page 1271 - #1271



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §, 228

1271

Jesu Christi wohl die Verzeihung seiner Schuld, nicht aber alsbald auch eine gänzliche Nachlassung seiner Strafe erhalte.

4. Daß es Grade der Verdienstlichkeit sowohl als auch der Schuld gebe, lehren die Worte Jesu (Joh. 19,11.): Der mich an Bib 831 dich überlieferte, hat eine größere Sünde (μείζονα ἁμαρτίαν) gr 210 begangen. Ingleichen (Matth. 5,22.): Ich aber sage euch, wer Bib 832 auch nur ohne Grund (εἰκῆ) auf seinen Bruder zürnet, der gr 211 ist schon schuldig des Gerichtes; wer aber überdieß ihn Raka (ῥακὰ) schilt, verdient vor das Synedrium gerufen zu werden; gr 212 wer ihn vollends lächerlich macht (ὅς δ΄ ἄν εἴπη μωρὲ) verdient gr 213 im Thale Gehinnon verbrannt zu werden.

#### 5. Daß es

15

20

35

- a) sittlich gute Handlungen gebe, deren Ausübung nur belohnet wird, ohne daß ihrer Unterlassung eine Strafe droht, erhellet aus 1 Kor. 7,28. 37., wo Paulus von einem gewissen Rathe, den er daselbst ertheilet, ausdrücklich anmerkt, daß man sich nicht versündige (οὐχ ἥμαρτες), wenn man ihn nicht gr 214 befolget. Dieses Nichtversündigen kann hier nichts Anderes bedeuten, als daß man keine Strafe dafür zu befürchten habe. Daß es aber auch sittlich gute Handlungen gebe, durch deren Unterlassung wir uns strafwürdig machen, beweiset der Ausspruch Jak. 4,17.: Wer Gutes zu thun weiß, und es Bib 835 nicht thut; dem ist es Sünde. Dieses kann nur heißen: Wer mit Bestimmtheit merkt, daß etwas sittlich gut ist, und daß er es somit thun sollte, und er unterlässet es gleichwohl, aus bloßer Gleichgültigkeit gegen das Sittengesetz, der wird nicht ungestraft bleiben.
- b) Daß es auch unter den sittlich bösen Handlungen einen solchen Unterschied gebe, wie ihn die Kirche zwischen den läßlichen oder Gebrechlichkeits- und schweren oder Todsünden annimmt, erhellet aus 1 Joh. 5,16.: Wenn Jemand Bib 836 bemerkt, daß sein Bruder eine Sünde begehe, die jedoch nicht eine Todsünde ist ἁμαρτίαν μὴ πρὸς θάνατον): so bete gr 215 er für ihn, und er wird ihm hiedurch das Leben geben. Ist's aber eine Sünde zum Tode: so verlange ich nicht, daß er für einen solchen bete. - Es gibt also Todsünden, und es







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1272 — #1272



1272

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 228

Bib 837

die bloße Fürbitte eines Andern erlassen werden können. Der heil. Paulus (1 Kor. 6,9.) zählt mehrere Sünden auf, von denen er ausdrücklich beisetzt, daß Menschen, die dergleichen Sünden begehen, nicht in das Himmelreich eingehen werden (βασιλείαν Θεοῦ οὐ κληρονομήσουσι). Es gibt also Sünden, die ewig unglücklich machen.

gibt andere, die geringer sind, so zwar, daß sie uns durch

gr 216

6. Die oben angegebenen zwei Bestimmungen darüber, in welchen Fällen eine sittlich gute Handlung *bloß verdienstlich*, eine sittlich böse aber noch *keine Todsünde* ist, beruhen auf Begriffen, welche viel zu zusammengesetzt sind, als daß man sie in einem Buche, das, wie die heil. Schrift, nicht für Gelehrte geschrieben ist, erwarten könnte. In den | Schriften der katholischen Sittenlehrer aber sind diese Bestimmungen allerdings anzutreffen.

RW IIIb 144

- 7. Daß die ersprießlichen oder die nachtheiligen Folgen, die wir von unseren Handlungen als möglich vorstellen, ihre Verdienstlichkeit sowohl als ihre Strafwürdigkeit erhöhen, wenn sie im ersten Falle mit zu den Bestimmungsgründen unseres Entschlusses gehörten, im letztern uns wenigstens davon nicht abgehalten haben: wird unter allen gebildeten Völkern allgemein angenommen.
- 8. Daß aber auch selbst solche ersprießliche Folgen unserer guten, und solche schädliche unserer bösen Handlungen, welche wir nicht vorhergesehen, nicht einmal vorhersehen konnten, uns zum Verdienste sowohl als auch zur Schuld, obgleich nur in einem geringeren Grade, angerechnet werden können, ist wenigstens unter Christen immer vorausgesetzt worden. Nur daher kommt es z. B. daß wir demjenigen, der eine Erziehungsanstalt gegründet hat, alles das Gute zum Verdienste anrechnen, was die aus derselben hervortretenden Zöglinge stiften, obgleich er diese Folgen im Einzelnen gewiß nicht vorhergesehen hatte.

9. Die Lehre von der Zurechnung fremder Sünden erweiset Bib 838 die Stelle Ezech. 33,7.: Dich, Menschenkind! habe ich zum 35 Wächter über Israel gesetzt, aus meinem Munde sollst du das

 $\bigoplus$ 





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1296 — #1296



1296

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 232

3. Daß es einen dreifachen Zustand nach dem Tode, und zwar

Bib 850

a) einen Zustand der reinsten und ewigen Seligkeit im Himmel gebe, beweiset die Stelle 2 Kor. 4,17.: Unser jetziges vorübergehendes und erträgliches Leiden bringt uns eine Alles überwiegende ewige Herrlichkeit.

RW IRIb 867

Bib 852

gr 217

Bib 853

b) Das Daseyn eines Reinigungszustandes glaubte dem Wesen nach schon die jüdische Kirche, wie aus der oben angeführten Stelle (2,Makk. 12,43.) zu ersehen ist; | denn hätten jene Juden nicht geglaubt, daß manche Verstorbene 10 noch gewisse endliche Leiden, deren Dauer durch Fürbitte verkürzt werden könne, zu ertragen hätten: so würden sie nicht die dort beschriebenen Opfer für sie in den Tempel gesendet haben. Wäre nun diese Meinung irrig: so hätte sie Jesus und die Apostel billig bestreiten sollen, welches sie nirgends gethan. Im Gegentheile, was Jesus bei Matth. 12,32. sagt, setzet vielmehr das Daseyn eines Reinigunszustandes voraus: Wer etwas wider den Sohn sagt, dem mag es nachgelassen werden; wer aber selbst dem heiligen Geiste sich widersetzt, dem wird es weder in diesem, noch 20 in jenem Leben erlassen (οὔτε ἐν τούτω τῷ αἰῶνι, οὔτε ἐν τῶ μέλλοντι). Da es hier Jesus von der Sünde wider den heil. Geist als eine Besonderheit anmerkt, daß sie weder in diesem, noch in jenem Leben nachgelassen werden könne: so muß es wohl umgekehrt andere Sünden geben, die ihre 25 Nachlassung im andern Leben finden. So sagt man z. B. nicht: Ich werde nicht heirathen weder in diesem noch im andern Leben; weil es vom andern Leben sich schon von selbst verstehet, da dort Niemand heirathen kann. Auch die Stelle 1 Kor. 3,9 ff. beweiset das Daseyn eines Reinigungszustandes nach dem Tode. Von sich und seinen Mitarbeitern sagt der Apostel hier: Wir sind Gottes bestellte Arbeiter; ihr seyd der Acker Gottes, ihr sein Gebäude. Nach jener Gnade nun, welche mir Gott verliehen hat, habe ich mich bemüht, als ein verständiger Baumeister einen Grund zu legen, auf 35 diesen sollen nun Andere fortbauen; ein Jeder aber sehe zu,





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1298 — #1298



1298

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 232

hum aufgenommen, und erst im 15ten Jahrhunderte von dem Concilium zu Florenz als Glaubenslehre aufgestellt worden sey, aus vielen Stellen der Kirchenväter beweisen. Hieher gehört die schon oben angeführte Stelle Tertullian's: Oblationes pro defunctis annua die facimus; (aus welcher zugleich erhellt, daß dieses nicht nur seine, sondern die Meinung seiner ganzen Kirche gewesen seyn mußte). Clemens von Alexandrien (Stromat. lib. 5.) gibt die Lehre vom Reinigungszustande sogar als eine solche an, welche die heidnischen Philosophen aus den heiligen Büchern der Juden entlehnt hätten. | Augustinus hat ein ganzes Buch de cura pro mortuis geschrieben, u. a. m.

RW IIIb 169

Bib 855

gr 218

Bib 856

Daß es auch eine Hölle, d. h. auch einen Zustand endloser Strafen gebe, beweisen die Worte Jesu Matth. 25,46. Und es werden die Einen zur ewigen Strafe, die Anderen aber zum ewigen Leben eingehen; denn wie das Wort αἰώνιος in der letzten Hälfte dieser Stelle eine im strengsten Sinne ewige Dauer bedeutet: so muß es eben diese Bedeutung auch in der ersten Hälfte haben. Also muß auch die Strafe ewig im strengsten Sinne des Wortes seyn. Dasselbe beweiset 20 auch die Stelle Mark. 9,44.: Wenn dich dein Fuß ärgert: so haue ihn ab; denn es ist dir besser, lahm in das ewige Leben einzugehen, als mit beiden Füßen in die Hölle, in das unauslöschliche Feuer, geworfen zu werden.

4. Von jenem künftigen allgemeinen Weltgerichte hat uns 25 derjenige, der es einst halten soll, selbst folgende Beschreibung hinterlassen, Joh. 5,28.: Es kommt die Zeit, wo Alle, die in den Gräbern sind, die Stimme des Sohnes Gottes hören, und die Gutes gethan haben, zur Auferstehung des Lebens, die aber Böses gethan haben, zur Auferstehung des Gerichtes (d. h. der 30 Verdammniß) hervorgehen werden. Matth. 25,31 ff.: Wenn der Sohn des Menschen in seiner Herrlichkeit, begleitet von allen Engeln, kommen wird: dann wird er auf dem Throne der Herrlichkeit sitzen, vor ihm werden sich alle Völker versammeln, er wird sie von einander sondern, wie ein Hirt die Schafe von 35 den Böcken sondert, und wird die Schafe an seine rechte, die







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1333 — #1333



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §, 238

1333

überführen. Röm. 2,12. schreibt der heil. Paulus: Wer ohne das (mosaische) Gesetz zu kennen, gesündiget hat, wird seine Strafe auch nicht nach dem (mosaischen) Gesetze empfangen. Nur wer dasselbe kennt, und gleichwohl dawider gesündiget hat, wird nach demselben gerichtet werden; denn nicht Diejenigen, die das Gesetz bloß kennen, sind gerecht vor Gott, sondern nur Jene, die es auch befolgen. Denn wenn die Heiden, die das mosaische Gesetz nicht hatten, doch, durch das natürliche Gefühl (φύσει) getrieben, thaten, was das Gesetz gr 219 befiehlt: so waren sie sich selbst ein Gesetz, und ihr Beispiel beweiset uns, daß die wichtigsten Pflichten, die das mosaische Gesetz enthält, in unsere Herzen geschrieben sind, und durch das Zeugniß des Gewissens selbst deutlich genug ausgesprochen werden, so zwar, daß unser eigenes Bewußtseyn den Handlungen, welche wir ausüben, bald seinen Beifall gibt, bald sie verdammt, u. s. w.

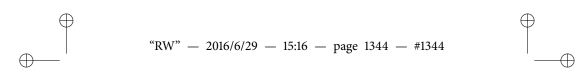
RW IIIb 203

#### **§. 238** Vernunftmäßigkeit, sittlicher und wirklicher Nutzen

Daß diese Lehre auch von der bloßen Vernunft nothwendig angenommen werde, ist schon im ersten Haupttheile gezeigt worden. Ihr sittlicher Nutzen aber ist von der größten Wichtigkeit; denn wer das Daseyn eines Sittengesetzes läugnen oder auch nur bezweifeln würde, der würde eben darum auch alle Tugend bei sich selbst aufheben. Dennoch hat es in älterer sowohl als neuerer Zeit mehrere Weltweisen gegeben, welche das Daseyn eines Sittengesetzes, und bestimmte, nicht in der Willkühr des Menschen, sondern in der Natur gegründete Pflichten bald mit ausdrücklichen Worten bestritten, bald zwar dem Worte nach zugestanden, aber der Sache nach doch verworfen. Zu diesen Letzteren gehören nämlich alle soge-30 nannten Epikuräer und Eudämonisten. Da sie den Inhalt des Sittengesetzes in die Beförderung der eigenen Glückseligkeit setzten: so hoben sie eben darum allen Unterschied zwischen dem Sollen und dem Wünschen auf; denn wovon der Mensch







1344 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 245

dienstlich anzusehen sind, d. h. auf Handlungen, durch deren Unterlassung wir uns noch keine Strafe zuziehen, sondern nur einer Belohnung berauben.

#### §. 245 Historischer Beweis dieser Lehre

Einen gewissen Unterschied zwischen den Regeln, welche 5 RW IIIb 213 zur Führung eines Gott wohlgefälligen und wahrhaft selig machenden Lebens ersprießlich wären, machte schon unser Herr selbst Matth. 19,16 ff., wo er einem Jünglinge, der ihm die Frage vorgelegt hatte, was er thun müsse, um das ewige Leben zu gewinnen, zuerst die Antwort gab: Halte die Gebote. Als nun der Jüngling die weitere Frage erhob, welche Gebote hier gemeint seven, nannte ihm Jesus jene bekannten: Du sollst nicht tödten, du sollst nicht ehebrechen, u. dgl., du sollst deinen Nächsten lieben, wie dich selbst. Nachdem der Jüngling erwiederte, dieß Alles habe er von seiner Kindheit an befolgt, entgegnete ihm der Herr: Wenn du vollkommen (τέλειος) werden willst: so verkaufe deine Güter, gib das gelösete Geld den Armen, und werde Einer von meinen Nachfolgern. - Diese letztere Weisung unterschied also der Heiland hier ausdrücklich von den Geboten. Es gab sonach 20 Regeln in Jesu Sittenlehre, die nicht Gebote waren. Und wenn man, wie aus der gegenwärtigen Stelle hervorgeht, das ewige Leben gewinnen konnte, sobald man nur die sogenannten Gebote alle beobachtet hatte: so leuchtet ein, daß man durch die Nichtbefolgung jener andern Regeln zum Wenigsten nicht 25 straffällig werde. Die katholische Kirche gab nun dergleichen Regeln den Namen der Räthe, welche auch schon der heil. Paulus in diesem Sinne gebrauchte. Denn 1 Kor. 7,6. heißt es: Dieß sage ich euch als einen Rath (κατὰ συγγνώμην), nicht aber als einen Befehl (οὐ κατ΄ ἐπιταγήν). Und 7,25.: In Betreff der Jungfrauen habe ich keinen Befehl des Herrn (ἐπιταγὴν Κυρίου); einen Rath aber (γνώμην) gebe ich euch. Von diesen Räthen sagt Paulus nun mit ausdrücklichen Worten: daß man







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1345 — #1345



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 246

1345

nicht sündige, wenn man sie nicht befolgt (οὐχ ἥμαρτνς). Das soll gewiß keinen andern Sinn haben, als daß man bei ihrer Nichtbefolgung keine Strafe zu befürchten habe. In des heil. Thomas Summa (prima secundae qu. 108. a[r]t. 4.) heißt es: 5 Haec est differentia inter consilium et praeceptum, quod praeceptum importat necessitatem, consilium autem in optione ponitur ejus, cui datur. Unter jene Nothwendigkeit (necessitas) die ein Gebot erzeuge, kann offenbar keine eigentliche (physische) Nothwendigkeit, und unter der freien Wahl (optio), die ein Rath übrig läßt, keine blinde Willkühr verstanden | werden; sondern der Sinn ist nur, daß man einem RW IIIb 214 Gebote nothwendig folgen müsse, wenn man in keine Strafe verfallen will, von einem Rathe aber auch abgehen dürfe, ohne straffällig zu werden.

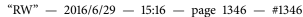
#### **§. 246** Vernunftmäßigkeit

Daß es zwischen den Regeln, welche zur Führung eines Gott wohlgefälligen und uns selig machenden Wandels mit Nutzen beachtet werden können, einen solchen Unterschied gebe, wie ihn die katholische Kirche zwischen den Geboten einerseits und den Räthen andererseits annimmt, läßt sich recht wohl begreifen. Da es, wie wir schon oben <S. 137> gesehen, zwischen den sittlich guten Handlungen, die wir verrichten, einen Unterschied von der Beschaffenheit gibt, daß einige derselben bloß strenge Pflichtenerfüllungen, andere dagegen verdienstlich genannt werden dürfen: so muß es auch zwischen den Regeln, welche das sittlich gute Verhalten beschreiben, einen solchen Unterschied geben, daß einige sich nur auf Handlungen der ersten, andere auf Handlungen der zweiten Art beziehen.

- 1. Regeln, deren Befolgung schlechterdings nothwendig ist, wofern das Wohl des Ganzen nicht sehr empfindlich verletzt werden soll, werden ohne Zweifel zu den Geboten gehören.
- 2. Regeln, durch deren Uebertretung das Wohl des Ganzen nicht eben beeinträchtiget, sondern nur nicht so befördert







1346 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §, 247

wird, als es durch ihre Beobachtung befördert worden wäre, die überdieß eine Handlungsweise betreffen, welche von Seite des Handelnden so manche Opfer erfordert, und von denen es nicht gleich auf der Stelle einleuchtet, daß sie durch die für das Ganze entspringenden Vortheile überwogen werden, können ohne Zweifel nur als Räthe aufgestellt werden.

Anmerkung. Man hat die katholische Kirche um dieser Lehre wegen sehr hart getadelt, und ihr den Grundsatz entgegengesetzt, daß der Mensch nie mehr thun könne, als er solle, weil er, zu Folge des obersten Sittengesetzes, das Wohl des Ganzen so sehr befördern müsse, als er nur immer vermag. Man hat behauptet, daß sie durch diese Lehre dem ausdrücklichen Befehle Jesu widerspreche: Wenn ihr Alles gethan, was euch geboten war, so sollet | ihr sagen, wir sind unnütze Knechte, und haben nur das, was unsere Schuldigkeit war, geleistet. Luk. 17,10.

Hierauf ist zu erwidern, daß die katholische Kirche durch ihre Unterscheidung zwischen Geboten und Räthen keineswegs läugne, wir sollen das Wohl des Ganzen immer so sehr befördern, als wir es nur vermögen; sondern sie lehret nur, daß nicht Alles, was wir sollen, von uns auch unter der Bedingung der Strafe gefordert werde, und meint, daß es nothwendig sey, uns auch auf jene guten Handlungen, die uns nicht unter 20 der Bedingung einer Strafe vorgeschrieben werden können, durch Räthe aufmerksam zu machen, und zu ihrer Ausübung zu ermuntern. Mit dieser Lehre nun stehet der angezogene Befehl unseres Herrn schon darum nicht in dem geringsten Widerspruche, weil Jesus hier ausdrücklich nur von Menschen redet, die bloß gethan, was ihnen geboten war ( $\tau \dot{\alpha} \delta \iota \alpha \tau \alpha \chi \theta \dot{\epsilon} \nu \tau \alpha$ ). Aber auch, wenn er diese Einschränkung nicht beigefügt hätte, wäre es immer eine ganz richtige Verhaltungsregel, daß sich der Mensch seiner

gr 227

RW IIIb 215

Bib 894

#### **§. 247** Sittlicher Nutzen

verdienstlichen Handlungen wegen nicht rühmen, sondern, nachdem er sie einmal gethan, lieber als seine bloße Schuldigkeit ansehen solle.

Wir haben schon oben gezeigt, daß die Unterscheidung zwischen zweierlei Arten von guten Handlungen, deren die einen uns als strenge Schuldigkeiten, die anderen als etwas bloß Verdienstliches erscheinen, sehr nützlich, ja sogar nothwendig sey. Soll aber dieser Unterschied von uns gehörig aufgefaßt und zweckmäßig angewendet werden: so ist es nöthig, daß uns die Sittenlehre gleich bei der Aufstellung jener einzelnen Regeln, nach welchen wir unser Verhalten einrichten sollen,



"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1371 — #1371



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 255

1371

2. Nebst diesen natürlichen Pflichten, sagt das katholische Christenthum weiter, gibt es auch noch einige Pflichten für uns, die wir durch unsere bloße Vernunft nicht anerkennen würden, wohl aber deßhalb annehmen sollen, weil sie das 5 Zeugniß Gottes für sich aufweisen können. Es nennt diese Pflichten göttliche, oder göttlich geoffenbarte.

#### **§. 255** Historischer Beweis dieser Lehre

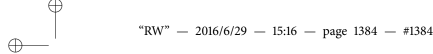
1. Daß Alles, was uns die bloße sich selbst überlassene Vernunft auf dem gehörigen Wege des Nachdenkens als eine 10 Pflicht darstellt, auch in der That Pflicht für uns sey, wurde in der katholischen Kirche von jeher geglaubet und gelehret. So schreibt auch der heil. Paulus (Philipp. 4,8.): Im Uebrigen, liebe Brüder! was immer nur wahr, anständig und rechtschaffen ist, was rein, was liebenswürdig ist, was einen guten Ruf bringt, was immer Tugend heißt, was eines Lobes werth ist, dem strebet nach. – Und (1 Thessal. 5,15 ff.): Sucht Jedermann Gutes zu thun, nicht nur in eurer Gesellschaft, sondern auch gegen Andere. - Prüfet Alles, und behaltet das Gute; von Allem, was böse heißt (oder was die Gestalt des Bösen hat) haltet euch entfernt. – Hieher gehört vielleicht auch Röm. 14,23. Alles, was Bib 924 immer nicht aus Ueberzeugung (ἐκ πίστεως) hervorgeht, ist gr 228 Sünde.

2. Daß aber das katholische Christenthum glaube, zu diesen natürlichen Pflichten könnten durch Gottes Offenbarung <sup>25</sup> auch noch gewisse neue hinzukommen, und daß es behaupte, es sey dieß wirklich geschehen, erhellet aus den später anzuführenden Vorschriften von dem Gebrauche der Heiligungsmittel; denn hier werden uns offenbar Pflichten aufgelegt, die wir durch unsere sich selbst überlassene Vernunft nie anerkannt haben würden.





RW IIIb 239



1384 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §, 262

(Matth. 26,52.) bei seiner Gefangennehmung. Ein Gleiches lehrten und thaten auch die Apostel. So schreibt der heil. Bib 929 Petrus (1 Petr. 2,13.): Unterwerft euch aus Gehorsam gegen den gr 229 Herrn (Jesum Christum) jeder menschlichen Ordnung (πάση ανθρωπίνη κτίσει) es sey dem Könige, als der die höchste Gewalt hat, oder seinen Statthaltern, die zur Bestrafung der Bösen und zur Belohnung der Guten von ihm eingesetzt sind; Bib 930 denn also ist es der Wille Gottes. Und der heil. Paulus (Ephes. 6,5.): Ihr Knechte, gehorchet eurem Herrn, nicht als bloße Augendiener, die nur dem Herrn gefallen wollen, sondern 10 als Knechte Christi, die Gottes Willen von Herzen erfüllen, - woraus erhellet, daß die Gebote der Obrigkeit auch im Gewissen verbinden und auch selbst dort, wo keine Gefahr einer Entdeckung und Bestrafung drohet. Daß aber diese Pflicht die erwähnte Einschränkung habe, sagen die Apostel (Apostelg. 4,19.): Ihr möget selbst urtheilen, ob es recht wäre vor Gott,

wenn wir euch mehr, denn Gott, gehorchen wollten.

4. Daß wir katholische Christen auch eine geistliche Obrigkeit anerkennen sollen, und daß dieser das Recht zukomme, uns Gebote zu geben, die im Gewissen verbinden, wird tiefer 20 unten bei dem Sacramente der Weihe gezeigt werden.

5. Daß alle Vorgesetzte von dem Gebrauche ihrer Macht Bib 932 Gott Rechenschaft ablegen müssen; beweiset z. B. Psalm 82.: Jehova steht in der Versammlung der Fürsten (der Richter.) Er hält Gericht über den Richter selbst: Wie lange noch rich- 25 tet ihr unrecht und sehet auf die Person des Schuldigen? -Schaffet Recht Wittwen und Waisen! sprecht den Bedrängten los, befreit die Unschuld, entreißt sie der Hand des Frevlers! - Sie achten nicht darauf, werden nicht weiser, wandeln die Pfade der Finsterniß ungestört fort. Schon alle Grundfesten des Landes sind erschüttert. Wohl habe ich euch erklärt für meine Stellvertreter, wohl meine Söhne euch genannt: doch sollt ihr sterben, wie der Gemeinste; all ihr Tyrannen sollt vergehen! - Ja, stehe auf, o Gott! und richte den Erdkreis; denn alle Völker der Erde sind ja dein Erbe nur! – So schreibt auch 35

RW IBIЬ 253 der heil. Paulus (Koloss. 4,1.): | Ihr Herren, betraget euch gegen







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1493 — #1493



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 294

1493

man ehedem aus den Worten des Apostels (Ephes. 5,32.), der Bib 975 von der Ehe (nach der | Vulgata) sagt: Sacramentum 359 RW IIIb 359 hoc magnum est, dico autem in Christo et in ecclesia, (τὸ μυστήριον τοῦτο μέγα ἐστίν, ἐγὼ δὲ λέγω εἰς Χριστόν, καὶ εἰς τὴν ἐκκλησίαν). Neuere Theologen gestehen, daß hier das Wort sacramentum in einer andern Bedeutung vorkomme; allein es ist genug, daß man von jeher geglaubt, daß Gott die eheliche Verbindung auf eine übernatürliche Weise segne. So schrieb schon Tertullian (ad uxorem II.): Wie sollte ich wohl im Stande seyn, die Seligkeit jener ehelichen Verbindung zu schildern, welche die Kirche knüpft, welche das heil. Meßopfer bestätigt, welche der Segen des Priesters versiegelt, welche die Engel im Himmel mit Frohlocken verkündigen, und Er, der Allvater, genehmiget!

# §. 294 Vernunftmäßigkeit und sittlicher Nutzen

- 1. Es ist höchst merkwürdig, daß, so zufällig und an keine Regel gebunden es auch zu seyn scheint, ob die in einer Familie erzeugten Kinder vom männlichen oder vom weiblichen Geschlechte seyen; ingleichen, ob einmal bei diesem, einmal bei jenem Geschlechte eine größere Sterblichkeit einreiße, dennoch die Anzahl der Erwachsenen (im Alter der Mannbarkeit befindlichen) Personen bei beiden Geschlechtern beinahe zu allen Zeiten ein und dasselbe Verhältniß (24 zu 25) beobachte. Schon diese Erfahrung allein entscheidet, daß die Natur nur einfache Ehen verlange, und daß die Polygamie sowohl als auch die Polyandrie mit dem Vortheile des Ganzen im Widerspruche stehe. Daß aber die Ehe zu einer nur durch den Tod auflöslichen Verbindung erhoben werde, gewährt folgende sittliche Vortheile:
- a) Durch diese Verfügung erhalten beide Theile den stärksten Beweggrund, einen so wichtigen Schritt nicht unüberlegt, und nicht ohne die genaue Prüfung zu thun, ob auch der







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1497 — #1497



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 295

1497

#### **§. 295**

## Die Lehre des Katholicismus von der Kirche und von den Vorstehern derselben oder dem geistlichen Stande

1. Der katholische Lehrbegriff macht es einem Jeden, der sich von seiner Wahrheit überzeugt hat, zur Pflicht, sich an die Religionsgesellschaft anzuschließen, die der Herr Jesus gestiftet hat, der er auch fortwährend als ihr oberster Leiter und Gesetzgeber vorsteht; daher sie wahrscheinlich auch den Namen der Kirche, d. h. einer vom Herrn gestifteten Religionsgesellschaft (ἡ κυριακὴ ἐκκλησία) annahm.

gr 231

- 2. Es besteht aber der Zweck dieser Gesellschaft, um ihn 20 zuvörderst nur im Allgemeinen zu bestimmen, in der Erreichung alles desjenigen Guten in Zeit und Ewigkeit, was sich durch eine solche Summe von Kräften hervorbringen läßt, als da zusammenkommen, wenn nicht nur Allen, die von der Wahrheit des katholischen Lehrbegriffes überzeugt worden sind, zur Pflicht gemacht wird, sich zu vereinigen, sondern wenn überdieß auch noch so viele andere Menschen, als es nur zuträglich ist, in den Verein mit aufgenommen werden.
- 3. Insonderheit soll dieser Verein für die Erreichung unserer Glückseligkeit nicht bloß in diesem, sondern, und zwar ganz vornehmlich, in dem zukünftigen Leben sorgen; wie er denn eben deßhalb auch noch dort fortgesetzt werden, ja dort noch ungleich wirksamer sich bezeugen soll.
  - 4. Für diese Erde sind es vornehmlich folgende Zwecke, deren möglichster Verwirklichung die Mitglieder dieses Vereins nachstreben sollen:
  - a) Durch eine wechselseitige Mittheilung ihrer Gedanken über dasjenige, worüber sie noch verschiedener Meinung sind, sollen sie trachten, je mehr und mehr einstimmig mit einander zu werden, und in dieser Einstimmigkeit eben das sicherste Kennzeichen der Wahrheit finden;
  - b) sie sollen ferner bestrebt seyn, ihre besseren Religionsbegriffe auch unter andere Menschen immer weiter auszu-







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1501 — #1501



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 295

1501

möglich ist, ohne der Eigenthümlichkeit eines Jeden Abbruch zu thun.

- 15. Nicht minder verdient sie es, eine heilige Kirche zu heißen, nicht zwar als ob ihre Glieder selbst alle heilig wären, 5 wohl aber, weil sie Anweisungen, Ermunterungsgründe und Hülfsmittel zur Heiligkeit anbeut, wie keine andere Religionsgesellschaft in einer gleichen Vortrefflichkeit aufweisen kann.
- 16. Sie kann sich auch den Beinamen einer unfehlbaren beilegen, wenn er nicht so verstanden wird, als ob | die Ver- RW IIIb 367 10 richtungen aller ihrer einzelnen Glieder, ja auch nur die ihrer Vorsteher, unfehlbar gut wären; sondern nur so, daß diese Gesellschaft in ihrem religiösen Lehrbegriffe, d. h. in jenen Lehren, die von allen, oder doch fast allen ihren Gliedern, für welche sie eine religiöse Wichtigkeit haben, einstimmig vorgetragen werden, nie fehle und nie fehlen könne.

17. Sie kann endlich auch in aller Wahrheit behaupten, daß man ihr angehören, wenigstens innerlich angehören müsse, wenn man der ewigen Seligkeit theilhaftig werden wolle, daß außer ihr kein Heil sey.

- 18. In dieser sichtbaren Kirche soll es fortwährend einen eigenen Stand geben, dem es als seine lebenslängliche Beschäftigung obliege, sich mit den Wahrheiten der Religion zuvörderst selbst auf das Vollkommenste vertraut zu machen, dann aber auch andere Mitglieder der Gesellschaft darin zu unterrichten, 25 ja, wenn es möglich ist, diese Wahrheiten auch unter der gesammten übrigen Menschheit allmählig auszubreiten.
  - 19. Dieser Stand, den wir gewöhnlich den geistlichen nennen, soll von den übrigen Ständen, die man mit dem gemeinsamen Namen der *Laien* (λαὸς, **populus**) umfaßt, sehr scharf gesondert werden. Den Geringsten aus diesem Stande soll in gewisser Hinsicht ein Vorrang selbst vor dem Vornehmsten der Laien eingeräumt werden.
  - 20. Nebst dem Geschäfte des Unterrichtes soll diesem Stande auch die Leitung des Gottesdienstes und die Ausspendung der Heiligungsmittel (etwa mit Ausnahme jenes der Taufe im Nothfalle und etwa des Heiligungsmittels der Ehe) ausschließ-







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1503 — #1503



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 295

1503

Art empfängt, die Kraft ihm schenken, alle die schweren und wichtigen Pflichten seines Standes vollkommen zu erfüllen.

- 26. Es kann und soll aber in diesem Stande Beides, verschiedene Abstufungen in der einem jeden zustehenden Fähigkeit 5 zur Ausspendung bestimmter Heiligungsmittel sowohl als auch in der äußeren ihm wirklich eingeräumten Amtsgewalt geben.
  - 27. In Hinsicht des Ersteren, oder in Hinsicht auf die Fähigkeit zur Ausspendung gewisser Heiligungsmittel soll es folgende Abstufungen (ordines) geben:

RW IIIb 369

- 10 a) Bischöfe (ἐπίσκοποι, Aufseher), d. h. Personen, denen die gr 233 Fähigkeit der Ausspendung aller Heiligungsmittel ertheilt
  - b) Priester (πρεσβύτεροι, Aelteste), die nur fünf Heiligungs- gr 234 mittel (nämlich mit Ausnahme jener der Firmung und der Weihe) zu spenden fähig sind.
  - c) Diakonen (διάκονοι, Diener, Gehülfen), die nur die Macht gr 235 haben, das Heiligungsmittel der Taufe zu spenden, und bei Verwaltung der übrigen Heiligungsmittel dem Bischofe oder dem Priester behülflich zu seyn, z. B. das heil. Abendmahl den Gläubigen darzureichen u. dgl.
  - d) Endlich auch Subdiakonen und andere von noch minderer Weihe (ordines minores), z. B. Akolythen, Lektoren u. dgl., deren Weihe zu gewissen untergeordneten Verrichtungen beim öffentlichen Gottesdienste und bei der Ausspendung der Heiligungsmittel befähiget.
  - 28. Niemand soll zu einer höheren Stufe der Weihe zugelassen werden, ohne erst alle untergeordneten empfangen, und sich durch eine löbliche Verwaltung gewisser für diese passenden Aemter der Erhaltung einer höheren Weihe würdig bewiesen zu haben.
  - 29. Jede Weihe, die einmal gültig ertheilt worden ist, soll nicht mehr wiederholt werden, indem auch sie der Seele ein Merkmal, das ewig unauslöschbar ist, eindrückt.
- 30. In Betreff der Aemter soll es in der katholischen Kirche:
- a) Einen Primas, d. i. Vorsteher der ganzen Christenheit geben, der in der religiösen Gesellschaft, die Jesus Christus







"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1504 — #1504



1504

RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 295

auf Erden zu stiften erschien, und die er als ihr unsichtbares Oberhaupt noch fortwährend leitet, das sichtbare Oberhaupt, der Mittelpunct der Vereinigung und somit gleichsam sein Stellvertreter seyn soll. Als diesen Primas erkennt die Kirche bis jetzt den Bischof von Rom.

b) Jedem der *übrigen Bischöfe* soll das Aufseher- oder Seelsorgeramt über einen bestimmten nicht allzu ausgedehnten Theil der katholischen Christenheit angewiesen seyn.

c) Kann dieser Bischof nicht alle geistlichen Bedürfnisse seiner Gemeine allein befriedigen: so soll er untergeordnete
Seelsorger oder *Pfarrer* (παροίκους) zur Aufsicht über einzelne kleinere Theile seiner Gemeine aufstellen, denen er auch noch Gesellschafter (Kapläne), jene sowohl als diese aus dem Stande der Priester, beifügen kann.

d) Eben so mag er auch *Diakonen* oder andere geistliche Personen zu Aemtern anstellen, zu denen sie sich kraft ihrer Weihe schicken.

31. Der Primas der Kirche hat als solcher die Pflicht:

- a) Verordnungen zu ertheilen, die er für die gesammte Christenheit heilsam erachtet, sofern es die weltlichen Mächte gestatten. Er hat insonderheit die Pflicht:
- b) Einzelne Länder und Städte mit tauglichen Bischöfen zu besetzen, oder, falls sich die weltliche Obrigkeit das Recht der Erwählung selbst vorbehalten hätte, die Gewählten wenigstens zu bestätigen. Ihm liegt es vornehmlich ob,
- c) für die Verbreitung des Christenthums auch unter andern Völkern durch Aussendung schicklicher Missionäre zu sorgen;
- d) Mißbräuche, die hie und da eingerissen sind, bei Zeiten abzustellen;
- e) entstandene Streitigkeiten zu schlichten;
- f) wenn es zu diesem oder zu irgend einigen anderen gemeinnützigen Zwecken nothwendig ist, und wenn die weltlichen Mächte dazu ihre Einwilligung geben, eine allgemeine Versammlung aller Bischöfe an einem schicklichen Orte in Vorschlag zu bringen und wirklich auszuschreiben; u. s. w.

 $\bigoplus$ 



RW IIIb 370

gr 236



"RW" - 2016/6/29 - 15:16 - page 1506 - #1506



1506 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 296

36. Für eben diese Geistlichen, wie auch für alle jene, die eine geistliche Pfründe genießen, ob sie gleich selbst keine heilige Weihe empfangen haben, besteht die Pflicht, täglich gewisse, von der Kirche eigens bestimmte Lesungen und Gelbete zu verrichten (horas canonicas recitandi, oder das sogenannte Brevier zu beten). Jene Lesungen aber enthalten allerlei Auszüge aus der heil. Schrift, dazu gehörige Auslegungen der Kirchenväter, Lebensbeschreibungen der Heiligen u. s. w.

37. Kein Geistlicher darf die Einkünfte, die ihm sein geistliches Amt oder auch nur eine einzelne geistliche Verrichtung einbringt, als sein durch diese Dienste erworbenes Eigenthum betrachten; er hat sie vielmehr als ein der Kirche gehöriges Gut (patrimonium Christi), d. h. als ein Gut anzusehen, das bloß zu wohlthätigen Zwecken (ad pios usus), z. B. namentlich zur Unterstützung der Armen, oder zum Besten der Religion verwendet werden darf. Für sich darf er nur dann, wenn er sich seinen Lebensunterhalt auf keine andere Weise verschaffen kann, so viel nehmen, als er zu diesem Zwecke nothwendig braucht. Wer mehr genommen, der ist zur Rückstellung verpflichtet.

### \$.296 Historischer Beweis dieser Lehre

1. Daß Jesus in der That gewollt, daß seine Anhänger einen gewissen religiösen Verein mit einander bilden, dem er als Oberhaupt vorzustehen versprochen, erweisen mehrere Stellen der heil. Schrift; z. B. Matth. 16,18.: Du bist Petrus, und auf 25 diesem Felsen will ich meine Gemeine (ἐκκλησίαν) gründen u. s. w. Matth. 18,17.: Achtet er auch nicht den Ausspruch der Gemeine (ἐκκλησία) so betrachte ihn gleich einem Heiden und Zöllner. Luk. 12,32.: Sey ohne Furcht, du kleine Herde! (ποίμνιον); denn eueres Vaters Rathschluß ist es, gerade euch die Herrschaft (über den Erdkreis) zu geben. Joh. 15,5.: Ich bin der Weinstock, ihr seyd die Schossen u. s. w. Weil ihr es nicht mit der Welt haltet, und ich euch von der Welt ausgesondert



Bib 979





"RW" — 2016/6/29 — 15:16 — page 1507 — #1507



RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 296

1507

habe: so hasset euch die Welt. 17,20.: Doch nicht für sie allein Bib 981 (für die Apostel) bitte ich, sondern auch für die, welche durch ihre Lehre an mich glauben werden, damit alle einig seyen, wie du, o Vater! mit mir, und ich mit dir einig bin. Matth. 28,20.:

Ich bleibe bei euch durch alle Tage bis an der Zeiten Ende.

RW IIIb 373

Die Artikel 2-24 übergehe ich, weil sie theils schon in den Vorhergehenden erwiesen, theils für sich selbst bekannt sind, oder doch kaum bestritten werden dürften.

25. Daß die heil. Handlung der Weihe eine gewisse übernatürliche Stärkung verleihe, schließen die Katholiken unter Anderem auch aus den Worten Pauli (1 Tim. 4,14.): Vernachlässige nicht die Gnade (oder Gabe, χάρισμα), die dir durch die Auflegung der Hände des Priesterthums mitgetheilt worden ist. Deßgleichen 2 Tim. 1,6.

26. Daß ein Unterschied zwischen Bischöfen und Priestern selbst schon in dem apostolischen Zeitalter gemacht worden sey, obgleich man den Namen da noch zuweilen verwechselte, beweiset z. B. gleich die Stelle Apostelg. 15,22.: Hier fanden die 20 Apostel, die Priester, und die ganze Gemeine für gut, u. s. w. Man unterschied also die Apostel, die sich bekanntlich als Bischöfe ansahen, von den Priestern, und beide noch von der übrigen Gemeine. So schreibt auch Paulus an Titus, den er als

Bischof zu Kreta angestellt hatte (1,5.): Ich ließ dich deßwegen Bib 986 in Kreta zurück, damit du das Fehlende in Ordnung brächtest, und in jeder Stadt Priester anstelltest, wie ich dir aufgetragen habe; und 1 Tim. 5,19. erinnert eben dieser Apostel den Timotheus, Bischof von Ephesus, er möge gegen einen Priester keine Klage annehmen, außer vor zwei oder drei Zeugen. Die-

se Stellen beweisen deutlich, daß es schon zu den Zeiten der Apostel und durch ihre eigene Anordnung geistliche Vorsteher in der Kirche gegeben habe, denen eine gewisse Amtsgewalt über andere geistliche Vorsteher, die Priester genannt wurden, anvertraut worden sey. Es muß uns erlaubt seyn, die ersteren

Bischöfe zu nennen. Apostelg. 6,1 ff. wird die Einsetzung der Bib 988 Diakonen erzählt, und aus 8,14 ff. erhellet, daß nicht ein Dia- Bib 989









1508 RELIGIONSWISSENSCHAFT · TEIL III · §. 296

kon, wohl auch kein bloßer Priester, sondern nur ein Apostel (in der Folge also ein Bischof) ermächtiget gewesen, durch Auflegung der Hände und Gebete den einmal schon Getauften die sogenannten Gaben des heil. Geistes mitzutheilen, d. h. sie zu firmen.

Bib 993

30. Daß schon Jesus Christus das Primat eingesetzt habe, RW IIIb 374 erhellet aus mehreren Stellen der heil. Schrift | sehr deutlich. Zuvörderst aus den schon oft angeführten Worten des Herrn Bib 990 zu Petrus, Matth. 16,18.; indem es vergeblich ist, unter dem Felsen, auf den hier Jesus seine Kirche zu gründen verspricht, Jemanden Andern, als Simon, den Felsenmann (denn so ohngefähr ließe sich das hebräische Kephas, oder das griechische Petrus übersetzen) - verstehen zu wollen. War aber hier Petrus gemeint: so ist auch offenbar, daß ihm ein Vorzug vor allen übrigen Aposteln eingeräumt worden sey. Einen solchen Vorzug ertheilte diesem Apostel auch der Auftrag Jesu Joh. 21,15 ff. sich als den Hirten der Herde zu beweisen. Denn ohne uns hier in eine gekünstelte Unterscheidung zwischen den Schafen (πρόβατα) und Lämmern (ἀρνία) einzulassen, ist so viel offenbar, daß der an Petrus ergangene Auftrag ein 20 ganz vorzüglicher, nicht alle übrigen Apostel gleicher Weise betreffender Auftrag seyn konnte, weil es sonst ungereimt gewesen wäre, als Bedingung dazu eine Liebe von Petrus zu fordern, die stärker als jene der übrigen sey. Zum Hirten also auch über diese Anderen, zu einem Aufseher über die ganze 25 Bib 992 Gemeine wurde hier Petrus erhoben (vgl. auch Luk. 22,32.). Uebrigens ist es auch unverkennbar, daß Petrus schon bei den Lebzeiten Jesu, um so mehr aber nach seinem Tode sich als der Vornehmste unter den Brüdern betragen habe. Er ist es, der bald nach der Himmelfahrt Jesu den Vorschlag zur Erwählung eines neuen Apostels an die Stelle des unglücklichen Judas Ischkarioth thut (Apostelg. 1,15.); der am ersten Pfingstsonntage die Predigt des Evangeliums eröffnet (2,14 ff.); der die Heuchelei des Ananias und der Saphira, welche die Apostel des

Bib 995 Herrn zu hintergehen vermeinten, bestrafet (5,3 ff.); der vor 35 dem hohen Rathe erklärt, daß die Apostel dem Verbote dessel-



