# 목차

### 1. 기독교와 사회의 연관성

- 1. 부분체계
- 2. 한국 사회의 부분체계

### 2. 종교 현상의 이해

- 1. 종교의 정의
- 2. 종교경험
- 3. 종교경험의 표현
- 4. 종교현상으로의 접근방법

### 3. 기독교 사상의 체계

- 1. 기독교 사상의 구조
- 2. 신론
- 3. 인간론
- 4. 기독론

### 4. 기독교의 의례와 조직체

- 1. 기독교의 의례
- 2. 기독교의 조직체
- 3. 기독교와 사회변동

### 5. 한국 기독교 사상의 흐름

- 1. 한국 기독교 사상의 흐름
- 2. 교회적 보수주의
- 3. 사회적 진보주의
- 4. 문화적 자유주의

### 6. 한국 기독교의 의례와 조직체

1. 한국 기독교의 의례와 조직체

### 7. 구약성서의 이해

- 1. 구약성서
- 2. 이스라엘의 역사
- 3. 율법서
- 4. 역사서와 예언서

# 7. 신약성서의 이해

- 1. 신약성서
- 2. 복음서
- 3. 사도행전과 바울서신

# 1. 기독교와 사회의 연관성

메모 포함[이1]: 기독교를 이해하기 전에, 우선 이 사회에서 기독교가 어떤 의미를 가지는지를 살펴봐야한다.

# 1. 부분체계

전체체계로서의 사회를 구성하는 부분영역.

## 1. 사회의 형성

#### 1) 사회의 개념

넓은 의미의 사회 : 정치, 경제, 문화, 종교 등을 포괄하는 의미의 사회.

좁은 의미의 사회 : 정치, 경제, 문화, 종교 등과 함께 열거될 수 있는 의미의 사회.

이 부분에서 설명하는 사회는 넓은 의미의 사회의 형성임.

#### 2) 사회의 형성 : 게오르크 짐멜의 이론

사회는 개인들의 상호작용에 의해 형성됨.

<mark>주의점1 :</mark> 모든 상호작용이 사회를 형성하는 것은 아님.

<mark>주의점2 : 상호작용이 곧바로 전체사회를 형성하는 것은 아님.</mark>

개인들의 상호작용 -> 부분체계 형성 -> 부분체계들의 상호작용 -> 전체체계 형성

메모 포함[이2]: 법칙적이고 일관적인 상호작용(제도적 상호작용)은 사회를 형성하지만, 비일관적이고 불규칙 적인 상호작용은 사회를 형성하지 않는다. (제도를 형성할 수 있기 때문에 제도적 상호작용이라 고 한다.)

메모 포함[이3]: 실제로는 수많은 계층의 부분체계들이 존재하기 때문에, 전체체계가 형성되기까지는 훨씬 더 복잡한 과정을 거친다.

## 2. 부분체계의 종류 : 헤름스

인류 역사에 가장 큰 영향력을 행사한 부분체계들.

#### 1) 정치체계

법의 제정과 공권력(법 준수 강제화)의 행사를 통해 전체사회의 질서를 보장해주는 부분체계.

법은 개인간 상호작용 시에 발생하는 충돌들을 억제함.

#### 2) 경제체계

상품의 생산과 분배를 통해 사회 구성원들의 <mark>물질적 욕구를 충족</mark>시켜주는 부분체계.

#### 3) 학문체계

지식(인간사회와 자연세계에 대한 이해.)이 형성되고, 전승되고, 응용되는 부분체계.

#### <mark>4)</mark> 종교체계

<mark>인생관/가치관을 형성</mark>하는 부분체계.

#### + 부분체계들 사이의 의존성

서로 상호작용하는 부분체계들은 의존 관계에 있음.

(ex. 정치체계와 경제체계 사이의 상호 의존관계. 독점금지법 등.)

#### + 기능장애

소수의 강력한 부분체계 또는 부분체계들이 다른 부분체계들을 일방적으로 지배하는 현상. (ex. 현대에는 경제체계가 다른 부분체계들에 기능장애를 일으킴.(신자유주의의 등장.))

#### + 경제의 세계화 : 신자유주의

경제의 세계화 : 전세계의 시장이 하나로 통합되는 것.

- -> 현대는 이것 때문에 경제체계가 기능장애를 일으키게 됨.
- -> 경제 세계화의 이념적 기초는 신자유주의임.

<mark>신자유주의 : 1. 정부는 시장에 최대한 간섭하지 않음. 2.</mark> 경제 이외의 영역에도 시장의 원리를 적용함

메모 포함[이4]: 부분체계에 대해 가장 깊게 연구한 학자 중 한 명.

메모 포함[이5]: <mark>즉, 기독교와 사회의 연관성은 다음과</mark> <mark>같다.</mark>

종교체계: 전체체계를 구성하는 부분체계로서 다른 사회제도들과 상호작용하는 영역.

기독교 : 종교체계를 구성하는 작은 부분체계로서 다 른 종교들과 상호작용하는 영역.

이런 방식으로 기독교가 사회에 어떤 양상으로 영향 을 미치는지 파악할 수 있다.

메모 포함[이6]: 시장의 원리가 적용된 사회를 '시장사회'라고 한다. 시장사회의 핵심은 경쟁이다.

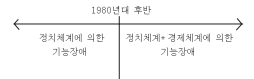
신자유주의는 시장경제(market economy)를 넘어서서 시장사회(market society)를 주장한다. 즉, 사회 곳곳에 경쟁요소를 집어넣었다.

# 2. 한국 사회의 부분체계

한국의 사회와 서양의 사회는 다르기 때문에 서양의 이론을 적용할 때는 주의해야 함.

### 1. 한국 사회의 부분체계

1980년대 후반의 압축적 경제성장 이전에는 <mark>정치체계에 의한 기능장애<mark>가 발생했음.</mark> 현대의 한국 사회에서는 정치체계와 경제체계에 의한 기능장애<mark>가 발생하고 있음.</mark></mark>



압축적 경제성장

### 2. 한국 경제의 특징

압축적 경제성장을 하게 된 우리나라 경제의 특징들.

압숙적 경제영상을 아게 된 우리나다 경제의 특성들. 1. <mark>정부주도성</mark> -> 기업주도가 아니라 정부주도로 경제를 성장시킴.

2. 재벌중심성 -> 재벌을 중심으로 경제가 성장함.

세월중염영 -> 세월을 중염으도 경제가 성정임.
 수출지향성 -> 내수중심 경제성장을 위해선 인구수가 1억은 있어야 하기 때문에 수출로 발전하게 됨.

4. <mark>노동 배제성</mark> -> 노동자들의 위상이 낮음.

#### + 삼분모델

넓은 의미의 사회를 국가(정치체계), 시장(경제체계), 시민사회(그 외 부분체계들)로 나누는 모델. 한국에서는 정치체계, 경제체계, 학문체계, 종교체계로 나누는 모델보다 삼분모델을 주로 사용함.

현대의 한국 사회에서는 국가와 시장의 영향이 너무 크기 때문에, 국가와 시장의 힘을 줄이고 시민사회의 힘을 키우는 것이 현재 한국 사회의 거시적 과제임.

#### 메모 포함[이7]: ex.

경제기획원 -> 국가의 경제 조작. 국가조찬기도회 -> 국가의 종교 조작. 평화의 댐 -> 국가의 학문 조작.

#### 메모 포함[이8]: ex.

교육의 시장화.

총장 - CEO

교수 - 정규직노동자

강사 - 비정규직노동자

학생 - 소비자

# 2. 종교현상의 이해

# 1. 종교의 정의

# <mark>1.</mark> 조작적 정의 <mark>(작업 가설적 정의</mark>)

연구 진행을 위해 임의로 설정하는, 객관적이지만 절대적이지는 않은 정의.

#### 1) 조작적 정의가 필요한 이유

1. 종교는 비가시적임

2. 보편적이고 일반적인 정의를 내리는 것은 불가능함.

이런 이유들 때문에 종교의 절대적 정의를 내리는 것은 불가능하기 때문에 조작적 정의가 필요함.

메모 포함[이9]: 종교라는 개념에 본질이 존재한다고 가정한 개념이다.

# 2. 대표적 종교의 조작적 정의

사회과학 등 구체적인 정의가 필요한 분야에서는 주로 1번,2번 정의를 사용함.

인문과학 등 추상적인 정의가 필요한 분야에서는 주로 3번,4번 정의를 사용함.

#### 1) 종교란 인격적인 신에 대한 믿음이다.

인격적인 : 인간의 말이나 행동에 반응할 수 있는.

서양종교 중심의 정의라는 한계가 있음. -> 동양에서는 비인격적 실재를 대상으로 함.

#### 2) 종교란 초월적 실재에 대한 믿음이다.

불교를 포괄하지 못한다는 한계가 있음.-> 불교는 기본적으로 모든 실재가 존재하지 않는다고 함.

#### 3) 종교는 성스러운 감정을 불러일으키는 현상이다.

성과 속의 이분법에 근거해 있는 정의.-> 세상은 성과 속으로 이루어지고, 성이 곧 종교임.

예술까지 종교에 포함시켜버린다는 한계가 있음.

#### 4) 종교란 궁극적 관심을 불러일으키는 현상이다.

궁극적(최종적): 개인에게 가장 중요한.-> 성이든 속이든 가장 중요한 것이라면 그것이 종교임.

한계점들.

1. 너무 포괄적인 정의임<mark>.</mark>

2. 삶의 부정적 현상이 종교에 포함될 수 있음.

3. 종교로 규정된 공동체 내부의 관점을 배제시킬 수 있음<mark>. -> 지나친 종교중심주의로 인한 것.</mark>

# 3. 완벽한 종교 정의가 되기 위한 조건

1. 모든 종교현상을 포괄할 수 있어야 한다.

-> 1번, 2번 정의의 한계점.

2. 종교현상과 비종교현상을 명확하게 구분할 수 있어야 한다. -> 3번, 4번 정의의 한계점.

메모 포함[이10]: 1번 정의 <-----> 4번 정의

메모 포함[이11]: 심리학 등 통계를 내는 학문들.

메모 포함[이12]: 종교학, 인류학 등

메모 포함[이13]: 모든 것이 종교가 될 수 있게 된다.

3번 정의보다 더 큰 범위의 정의이다.

#### 메모 포함[이14]: ex.

자살하려는 사람에게 가장 큰 관심사는 죽는 것이다. 하지만 죽는 것을 종교라고 하기에는 무리가 있다.

메모 포함[이15]: 이 정의에 의해 종교로 규정된 집단 내부에서는 종교가 아니라고 하는 등 다른 의견을 낼 수 있다. -> 자신들은 종교가 아니라고 생각하는 경우 등

# <mark>4.</mark> 종교정의와 가족유사성 <mark>:</mark> 비트겐슈타인

대부분의 개인들은 명확한 종교정의 없이도 직관적으로 종교현상과 비종교현상을 구분할 수 있음. -> 비트겐슈타인은 그 이유를 가족유사성으로 설명함.

#### 1) 본질과 정의

비트겐슈타인 이전에는 일반적인 정의를 내리기 위해서 본질에 대해 연구해야 한다고 생각함. 대체로 본질주의자들이었음.

비트겐슈타인은 일반적인 정의를 내리는 것이 불가능하다고 주장함. 비트겐슈타인은 반본질주의자임.

#### 2) 가족유사성 : 비트겐슈타인

가족들 사이에 보이는 비체계적 유사성. 대상들은 서로 유사해도 동일하지는 않음.

비트겐슈타인은 대상들을 구분할 본질과 보편적인 정의는 존재하지 않고, 가족유사성(비체계적 유사성)으로 인해 대상들을 직관적으로 구분할 수 있다고 주장함.

+ 본질 (essence)

특성들의 총합.

'특성'이 아니라, 특성들의 '총합'이다. 다 합친 것.

메모 포함[이16]: 종교가 무엇인가? 보다는 무엇이 종 교인가? 라는 질문이 합리적이다.

메모 포함[이17]: 영미철학의 슈퍼스타.

메모 포함[이18]: 즉, 대상들 사이에 비체계적인 유사성들이 있기 때문에 그들이 같은 분류로 나뉘는 것이다.

# 2. 종교경험

## 1. 종교경험

종교현상의 핵심.

<mark>종교경험이 일어나지 않는 종교는</mark> 사종교<mark>가 됨.</mark>

# <mark>2. 종교경험의 특징</mark>

종교경험이라는 개념을 보편적으로 정의하기는 어렵기 때문에 특징들을 나열해서 살펴볼 수 있음.

<mark>특징1. 인간의 의사와 상관없음</mark>.

<mark>특징2. 감정과 관련됨.</mark>

<mark>특징3. 경험 후에 급격한 자기변화 발생.</mark>

# 3. 종교경험의 정의 : 루돌프 옷또

<mark>종교경험이란 성스러운 감정(루미노제)을 불러일으키는 것.(3번째 종교의 가설적 정의)</mark>

<mark>성스러운 감정은 3가지로 구성되어 있음</mark>.

<mark>1. 신비적</mark>

2. 공포적 -> 경험 대상으로부터 경험자를 멀어지게 하는 요소.

3. 매혹적 -> 경험 대상으로부터 경험자를 가까워지게 하는 요소.

<mark>즉, 종교경험이란 반대되는 감정들의 공존상태임</mark>.

**메모 포함[이19]:** 죽은 종교. 사라진 종교.

ex. 조로아스터교

# 3. 종교경험의 표현

종교경험의 표현 방식은 이론적, 실천적, 사회적 측면으로 나눌 수 있음.

### 1. 이론적 측면

#### <mark>1) 신화</mark>

세상을 <mark>상징적 언어</mark>로 설명.

#### <mark>2) 교리</mark>

세상을 <mark>사실적 언어</mark>로 설명.

<mark>교리의 기능들</mark>.

기능1. 신앙을 체계적으로 설명함.

<mark>기능2. 의식의 순서를 정해주고 의미를 부여함.</mark>

기능3. 외부의 비판에 대해 종교를 정당화하고 옹호함.(변증론의 기능.)

교리의 문제점들.

문제점1. 배타성 -> 안 믿으면 적대시함.

- 문제점2. <mark>경직성 -> 교리는 상황의 산물이기에 상황에 따른 필요에 의해 생성됨.</mark>
  - -> <mark>하지만 상황이 바뀜에도 교리는 지속되어 악습으로 남을 수 있음.(ex. 십일조)</mark>

## 2. 실천적 측면

#### <mark>1)</mark> 의례

종교경험의 표현수단이자 종교경험으로 가는 통로.

이것에 대해서는 뒤쪽에서 더 설명함.

#### <mark>2)</mark> 종교윤리

종교인들에게 적용되는 윤리.

메모 포함[이20]: ex. 기도, 예배, 금식 등.

메모 포함[이21]: ex. 십일조.

#### + 종교윤리와 세속윤리의 차이점

세속윤리 : 비종교인들 또한 가지고 있는 윤리. 모든 사회 구성원들에게 적용되는 윤리.

<mark>차이점1:</mark> 종교윤리가 세속윤리보다 도덕성의 근거를 더 쉽게 제시함.

차이점2: 종교윤리가 세속윤리보다 더 강하게 준수되는 경향이 있음.(차이점1의 결과임.)

<mark>차이점3 : 세속윤리가 종교윤리보다 보편적임.</mark>

\_\_\_\_\_\_

### 3. 사회적 측면

종교경험은 사회적 측면에서 <mark>종교 공동체</mark>, <mark>종교적 사회화</mark>, <mark>종교적 지도자</mark> 등으로 표현됨.

#### 1) 종교 공동체

종교 공동체의 종류

1. 교회(기독교) : 생활공동체. -> 일상생활과 신앙생활이 구분되어 있지 않음.

2. <mark>승가(불교) : 수련공동체. -> 일상생활과 신앙생활이 구분되어 있음</mark>.

3. 가족(유교) : 혈연공동체. -> 가장(사제), 가장 이외의 가족구성원들(신도)로 이루어져 있음.

4. 의례(무속종교) : 굿 공동체 -> 일시적임. 굿이 진행될 때만 종교 공동체가 성립되어 있음.

2) 종교적 사회화

종교 공동체는 그것만의 <mark>정체성을 </mark>가지기 위해 여러 장치들을 가짐.(상징, 경전, 의례, 신앙 고백 등.) 이런 장치들로 정체성을 형성해 나가는 과정을 종교적 사회화라고 함.

3) 종교 지도자의 영향

종교 공동체에서 종교 지도자에 대한 비판은 taboo시됨.

-> 종교 사회화 과정에서 종교 지도자는 절대적인 영향력을 행사할 수 있음.

4) 종교 지도자의 유형 : 막스 베버.

1. 전통적 권위를 지닌 종교지도자 : 전통적 관례에 근거한 권위를 지니는 종교지도자.

-> 권위가 세습됨.

2. <mark>카리스마적 권위를 지닌 종교지도자 : 카리스마에 근거한 권위를 지니는 종교지도자.</mark>

-> 권위가 세습되지 않음.

-> 종교적 사회화에 가장 강력한 영향력을 행사할 수 있음.(ex. 예수.)

3. 합리적인 법적 권위를 지닌 종교지도자 : 법적인 조항에 근거한 권위를 지니는 종교지도자.

메모 포함[이22]: ex. 그게 신의 뜻이다!

메모 포함[이23]: 스님들이 사는 집.

메모 포함[이24]: 갓 생성된 종교는 그것만의 정체성을 가지지 못하기 때문에 종교적 사회화를 진행시키게 된다.

메모 포함[이25]: <mark>여기서 카리스마는 초자연적, 초인간</mark> <mark>적인 능력을 의미한다.</mark>

#### + 유교

<mark>동심원적 세계관을 가짐</mark>.

#### 사회를 가족의 확장된 형태로 생각함.

- -> 사회윤리가 가족윤리와 동일화되는 문제점이 발생함.
- -> 가족윤리의 핵심은 '사랑'임. 사회윤리의 핵심은 '정의'임.
- -> 공적인 것과 사적인 것의 구분이 확실하지 않고, '정의'에 대한 의식이 희미함.



# 4. 종교공동체와 외부 사회의 관계

종교의 사회적 기능과, 종교와 사회 변동 사이의 관계의 측면에서 접근할 수 있음.

#### 1) 종교의 사회적 기능

1. 사회 통합적 기능 (사제적 기능) : 종교가 기존의 사회 질서를 정당화하고 옹호하는 기능.

2. 사회 갈등적 기능 (예언자적 기능.) : 종교가 기존의 사회 질서를 비판하고 혁신하는 기능.

현대사회로 올수록 종교의 사회적 기능은 잘 수행되지 않음.

-> 세속화(비종교화.) 때문.

.....

#### + 세속화

비 종교화. 사회에 대한 종교의 영향력이 감소하는 현상.

#### 세속화의 4가지 차원

1. 사회 구조적 차원. -> 다른 사회제도에 대한 종교의 영향력이 감소하는 현상.

2. 문화적 차원. -> 학문, 문화의 영역에서 종교적 주제가 사라지는 현상.

3. 개인의식 차원. -> 개인의 종교적 욕구가 약화되는 현상.

4. 제도종교 차원. -> 제도종교들의 세력이 약화되는 현상.

이혁배 교수님은 1, 2, 4번의 차원에서 세속화가 일어나고 있다고 주장함.

현대 종교 상황의 세 가지 특징 : 1. 세속화 2. <mark>다원화</mark> 3. 신종교의 증가

제도종교의 세력은 약화되지만 신종교는 계속 증가하기 때문에 개인의 종교적 욕구는 여전히 존재함.

+ 제도종교

<mark>거대 종교를 의미함.</mark>

신종교(새로 생성된 종료)의 반대말임.

메모 포함[이26]: 종교경험의 사회적 측면에서의 표현 중 하나.

메모 포함[이27]: 주도적인 종교가 여러 개 존재한다.

#### 2) 종교와 사회 변동의 관계

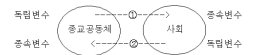
독립변수 : 스스로를 조정할 수 있는 변수. 종속변수 : 스스로를 조정할 수 없는 변수.

1. 종교(독립변수), 사회(종속변수) -> 종교가 사회를 바꿈. (ex. 동학혁명.)

2. 종교(종속변수), 사회(독립변수) -> 사회가 종교를 바꿈. (ex. 개신교에서 여성 목사의 등장.)

현대 사회에서는 세속화 때문에 2의 경우가 더 빈번해짐. 즉, 사회가 미치는 영향이 훨씬 큼.

이혁배 교수님은 특정 사회에서의 종교에 문제가 있다면, 사회에 문제가 있는 것으로 볼 수 있다고 주장함. 즉, 특정 사회에서의 종교 개혁은 사회 개혁을 전제함.(종교 개혁을 위해서는 사회가 우선 개혁되어야 함.)



# 4. 종교현상으로의 접근방법

종교현상으로 접근하는 방법에는 독단론, 환원론, 현상학 등이 있음.

# **1. 독단론**

<mark>자신이 속한 종교의 관점에서 모든 종교 현상에 접근하는 방법.</mark>

하나의 종교를 알면 모든 종교를 알 수 있다고 주장함.

#### 1) 문제점

<mark>지나치게 주관적임.</mark>

# 2. 환원론 : 에밀 뒤르캠, 지그문트 프로이트

종교현상을 사회현상이나 심리현상으로 환원하여 접근하는 방법.

#### <mark>1)</mark> 에밀 뒤르캠

신이란 사회가 개인을 지배하기 위해 만든 가상적 존재임.

신은 사회의 상징이고, 신은 사회임.

신의 초월성은 사회의 초월성으로부터 비롯되었음.

-> 사회의 초월성 : 사회의 존속이 개인의 존속으로부터 독립되어 있는 것.

<mark>종교를 통해서 사회 통합을 실현하려고 한 학자</mark>.

세속화를 부정함. -> 종교로 사회 통합을 실현하기 위해.

큰 종교 정의를 선호함. -> 세속화를 더 쉽게 비껴갈 수 있기 때문.

종교의 독특성이나 고유성을 인정하지 않는 한계가 있음.

#### 2) 지그문트 프로이트

<mark>종교는 일종의 정신병임</mark>.

유아기 때의 전지전능한 아버지의 이미지를 하늘에 투사하여 만든 존재임.

종교의 독특성이나 고유성을 인정하지 않는 한계가 있음.

메모 포함[이28]: 칼 마르크스, 막스 베버, 에밀 뒤르캠 -> 사회학의 창시자들.

메모 포함[이29]: 에밀 뒤르캠과 반대 입장 : 막스 베 버

종교를 통한 사회 통합은 어렵다고 주장했다. 세속화가 일어나고 있다고 주장했다. 작은 종교 정의를 선호했다.

근대 유럽의 역사는 기독교 세속화의 역사라고 주장 했다.

# 3. 현상학(Phenomenology)

독단론/환원론의 관점, 선입견, 선이해 등을 괄호로 묶어 그것이 최종적인 판단에 영향을 미치지 못하게 함으로써 종교현상을 있는 그대로 이해하려는 방법.

판단 시에 사용하는 프레임(세상을 보는 창)을 벗어 던져야 한다고 주장함.

괄호로 묶는 것을 판단중지, 판단정지라고 함.

#### <mark>실현이 불가능하다는 것이 한계임</mark>.

과학철학자들은 완전히 객관적 사실만을 인지할 수 없다고 비판함.

# 3. 기독교 사상의 체계

# 1. 기독교 사상의 구조

### 1. 종교 사상의 기본 구조

사람들은 자신의 문제를 해결하기 위해 종교를 사용함. 종교는 문제에 대한 나름의 해결책을 제시함.

종교 사상은 3가지 단계로 요약할 수 있음.

- 1. 상황 서술 -> 인간이 겪는 문제 상황을 서술함.
- 2. 원인 분석 -> 문제가 발생한 원인을 분석함.

3. 해결책 제시

## 2. 기독교 사상의 기본 구조

1. 상황 서술 -> 인간과 인간 세상이 완전하지 않음.

-> 이런 상태를 기독교에서는 '악'이라고 함.

2. 원인 분석 -> 인간과 신의 관계가 파괴되었기 때문에 세상이 불완전한 것임.

-> 인간과 신의 파괴된 관계를 기독교에서는 '죄'라고 함.

-> 기독교에서의 죄는 법률적이거나 도덕적인 죄를 의미하는 것이 아님.

3. 해결책 제시 -> 인간과 신 사이의 매개자인 예수를 믿고 따르면서 신과의 관계를 회복해야 함.

-> 이런 관계 회복을 기독교에서는 '구원'이라고 함.

즉, 기독교에는 세 명의 핵심적 등장인물이 있음,

신 -> 신에 대해 이야기하는 것을 신론이라고 함.

인간 -> 인간에 대해 이야기하는 것을 인간론이라고 함.

예수 -> 예수에 대해 이야기하는 것을 기독론이라고 함.

## 3. 기독교의 계통도

신론, 인간론, 기독론을 알아보기 전에 어떤 입장에서 알아볼 것인지 정해야 함.

이 수업에서는 기본적으로 정통주의의 입장에서 알아봄.

기독교의 넓은 의미 <mark>: 위에 기독교 계통도에 있는 기독교의 모든 분파를 포함하는 종교</mark>.

<mark>기독교의 좁은 의미 : 개신교</mark>.

예수의 등장으로 기존의 유대교는 유대교와 기독교로 나뉨.

기존 가톨릭교의 타락으로 종교혁명이 발생했고, 이로 인해 서방 기독교는 개신교와 가톨릭교로 나뉨.

#### <mark>정통주의 -> 종교 개혁가들의 사상을 그대로 수용함</mark>.

- -> 신앙만을 강조.
  - -> 인간은 신앙을 져버린 타락한 존재라고 여김.
- -> 인간의 이성 또한 타락했기 때문에 중요하지 않다고 여김.
- -> 신에 대한 복종만을 강조함, 모든 사고를 신으로부터 출발함.
- -> 인간의 개인적 차원의 구원을 강조함.
  - -> 성서에 대한 비판적 연구 거부.
    - -> 세속 학문과의 대화에 소극적임.

#### 자유주의 -> 종교 개혁가들의 사상과 계몽주의(개인)를 융합함.

- -> 신앙과 이성을 강조함.
  - -> 인간의 이성은 신이 창조했기 때문에 중요하다고 여김.
  - -> 인간의 자유를 강조함, 모든 사고를 인간의 경험으로부터 출발함.
- -> 인간의 사회적 차원의 구원을 강조함.
  - -> 성서에 대한 비판적 연구 허용.
- -> 세속 학문과의 대화에 적극적임.

+ '기독'이라는 말의 뜻

'메시아'를 영어로 나타낸 것이 'christ'인데, 이를 한자로 '기독'이라고 함.

메모 포함[이30]: 개신교, 가톨릭교, 정교회.

# 2. 신론

### 1. 신론의 종류

#### 1) 무신론

신이 존재하지 않는다고 믿는 입장.

신을 믿지 않는 것이 아니라 존재하지 않는다고 믿는 것임.

#### 2) 불가지론

<mark>신의 존재 근거도, 신의 비 존재 근거도 없기 때문에 신의 존재 여부를 알 수 없다는 입장.</mark>

#### 3) 이신론

세상을 창조했지만 세상의 운영에는 개입하지 않는 신이 존재한다고 믿는 입장.(게으른 신, 나태한 신)

계몽주의자들의 신론.

#### 4) 범신론

자연, 우주 전체가 곧 신이라는 입장.

#### <mark>5)</mark> 유신론

<mark>초월적인 인격적 신이 존재한다는 입장</mark>.

1. 다신론 -> 인격적 신이 여럿 존재한다는 입장

2. 단일신론 -> 여러 인격적 신들 중에 하나를 선택하여 그 신에게만 충성을 다하는 입장.

3. 유일신론 -> 하나의 인격적 신만이 존재한다는 입장.

#### + 내재신과 초월신

내재신 -> 세상 안에 들어가 있는 신. 초월신 -> 세상 밖 초월적 공간에 있는 신. 메모 포함[이31]: 무신론(존재여부), 범신론(초월성)과 반대되는 입장이다.

### 2. 기독교의 신론

#### 1) 기독교 신론의 특징

- <mark>1. 신은 유일신임. (유일신론.</mark>)
- 2. 신은 무에서 유로의 창조를 진행한 전능한 창조주임. -> 전능한 존재.
- 3. 신은 자존적 존재임.-> 누군가 신을 창조한 것이 아니라, 스스로 존재하는 존재.
- 4. 신은 인격적 존재임<mark>.</mark>
- 5. 신은 무한한 사랑의 존재임.(여기서의 사랑은 아가페임.) -> 선한 존재.

+ 사랑의 종류 : J. A. Lee

1. Eros (에로스) -> 육체적, 정열적 사랑.

2. Ludus (루더스) -> 유희적 사랑.

3. Storge (스토르게) -> 우애적 사랑. (친구 -> 연인 관계가 된 사랑.)
4. Mania (메니아) -> 광적인, 소유적 사랑. 소유하려 하고 소유당하려고 하는 사랑.
5. Pragma (프레그마) -> 실용적 사랑. 상대방이 자신의 기준에 맞는지 끊임없이 검토하는 사랑. 6. Agape (아가페) -> 무조건적이고 보편적인 사랑. 모든 사람을 조건 없이 사랑함. 신적 사랑.

## 3. 신 존재의 증명 : 존 힉

신 존재의 증명은 크게 5가지로 나뉨.

1. 존재론적 증명, 2. 우주론적 증명, 3. 목적론적 증명, 4. 도덕적 증명, 5.특수한 경험에 근거한 증명으로 나뉨.

1~4 번은 학문적 증명법이고, 5 번은 일상인들의 증명법임.

#### 1) 존재론적 증명 : 안<mark>셀름</mark>

신이란 그 이상을 상상할 수 없는 완전한 존재임.

2. 관념에만 존재하는 존재보다, 관념과 현실 모두에 존재하는 존재가 더 완전한 존재임.

3. 신은 가장 완전하기 때문에 관념과 현실 모두에 존재함.

<mark>4. 고로 신은 존재함.</mark>

가장 완전한 섬 -> <mark>가장 완전한 존재임에도 관념에만 존재하는 경우가 있음</mark>.

칸트 -> 관념 속 존재는 실재가 될 수 없음.

2) 우주론적 증명 : 토마스 아퀴나스

<mark>신은 우주의 원인자라고 주장함</mark>.

5 가지 증명법이 있는데, 다 비슷해서 여기서는 2 가지만 다룸.

제 1 원인의 증명. -> 신이 최초의 원인임.

1. 모든 존재에는 그 원인이 존재함. 즉, P1<- P2<- P3<- ... Pn 과 같이 표현할 수 있음.

<mark>2. n 은 </mark>무한대 또는 상수<mark>인데, n 이 무한대인 경우에는 세상에 대한 해명이 불가능하므로 n 은 상수 k 임.</mark>

3. Pk 로서의 존재가 바로 신임.

<mark>문제점.</mark>

1. n 이 무한대라고 주장하는 사람들을 설득할 수 없음.

2. 필연적 인과관계를 인정하지 않는 과학철학자들을 설득할 수 없음.

<mark>세계의 우연성으로부터의 증명.</mark>

<mark>우연적 : 존재할 수도 있고 존재하지 않을 수도 있는.(영원하지 않은.</mark>)

필연적 : 항상 존재하는. (영원한.)

1. 세상에 있는 모든 존재는 우연적 존재임.

2. 세상에 있는 모든 우연적 존재들이 동시에 사라지는 경우가 한 번은 있었을 것임.

3. 현재의 세상에는 아무것도 존재하지 않아야 함. 하지만 그렇지 않음.

4. 필연적 존재인 신이 존재함.

<mark>문제점.</mark>

1. 모든 우연적 존재들이 동시에 사라지는 경우가 한 번도 없었다는 이들을 설득할 수 없음.

메모 포함[이32]: 신은 가장 완전한 존재인데, 가장 완전한 존재라면 관념 속에만 존재하지 않으므로, "신은 관념 속에만 존재한다."라는 주장은 모순이다.

메모 포함[이33]: 무한대인 경우 -> 원인의 무한계열 상수인 경우 -> 원인의 유한계열

#### 3) 목적론적 증명 : 윌리엄 페일리

우주의 질서는 신적 설계자에 의해 설계되었다고 주장함.

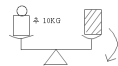
#### <mark>시계에 관한 유추</mark>.

- 1. 시계를 처음 접하는 사람이 사막에서 돌과 시계를 접했음.(시계를 돌과 유사하게 취급하게 됨.)
- 2. 시계는 설계자의 의도적 창작물이기 때문에 복잡하면서도 정확히 작동함.
- 3. 세계 또한 복잡하면서도 정확하기 때문에 의도적 존재자가 설계했음을 알 수 있음.(ex. 오존층.)
- 4. 세계를 설계한 의도적 존재자가 기독교의 신임.

#### 한계점 : 데이비드 흄.

- 1. 세계의 질서가 자연적으로 형성될 수 있다고 주장하는 이들을 설득할 수 없음.(ex. 다윈의 적자생존.)
- 2. 시계는 인공물이고, 세계는 자연물이기 때문에 잘못된 비유임.
- 3. 신적인 설계자가 존재한다고 하더라도 그가 기독교의 신이라는 보장은 없음.(ex. 저울의 비유.)

#### 저울의 비유



물체가 10kg를 초과한다는 건 인정하지만 물체가 20kg, 30kg라는 것은 인정할 수 없다.

#### 4) 도덕적 증명 : 뉴먼, 칸트

#### <mark>뉴먼. -> 양심의 존재.</mark>

- 1. 잘못을 하면 가책을 느낌.
- 2. 가책을 느낀다는 것은 양심이 있다는 것임.
- 3. 양심이 있다는 것은 양심을 만든 존재가 있다는 것임.
- 4. 그 존재가 기독교의 신임.
- 5. 고로 기독교의 신은 존재함<mark>.</mark>

#### <mark>한계점.</mark>

- 1. 양심이 자연적으로 형성될 수 있다고 주장하는 이들을 설득할 수 없음.(ex. 교육, 적자생존)
- 2. 양심을 만든 존재가 있다고 하더라도 그가 기독교의 신이라는 보장은 없음.

#### <u>칸트.-> 도덕규범의 절대성을 확보하기 위해 신의 존재를 요청함.</u>

- 1. 모든 도덕규범은 절대적 의무임.
- 2. 도덕규범이 절대적이기 위해서는 그것이 신으로부터 나온 것이어야 함.
- 3. 고로 신은 존재해야 함. -> 신 존재 요청.

#### 한계점

도덕규범이 상대적이라고 주장하는 이들을 설득할 수 없음.

#### 5) 특별한 경험(종교경험)에 근거한 증명

<mark>일반인들의 증명 방법.</mark>

한계점.

- 종교경험의 절정의 단계에서는 무아지경에 빠지기 때문에 자신이 무엇을 경험했는지를 알 수 없음.
- 2. 종교경험의 해석이 종교경험의 내용을 제대로 반영할 수 없음. -> 2번 한계점 때문.
- 3. 종교경험의 해석이 그 내용과 잘 부합하더라도, 제3자가 일치 여부를 확인할 방법이 없음.-> 주관적.

#### + 의견 주장 방법들

1. 비판을 마무리할 때는 상대방의 의견을 부분적으로 수용한 후에, 그것이 수용되더라도 상대방의 의견은 그르다고 주장.

(ex. 데이비드 흄의 세 번째 비판.)

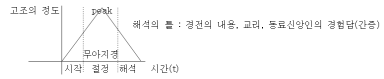
2. 의견이 팽팽하게 대립할 때는 내 주장의 정의를 살짝 모호하게 함.

(ex. ~한 사람들을 설득할 수 없다.)

#### + 비판의 매너

대전제의 경우, 결정적 약점이 있지 않는 한 비판하지 않는 것이 매너임.

#### + 종교경험의 단계



절정의 단계에서는 무아지경에 빠져 제대로 된 판단이 어려움.

해석의 단계에서는 해석의 틀을 통해 종교경험을 해석함.

# 4. 신정론

신의 전능함과 선함을 포기하지 않으면서 세상에 존재하는 악과 고통의 문제를 해결하려는 이론적 시도.

기독교의 신은 전능하고 선한 존재임에도, 세상에는 악과 고통이 존재함. -> 기독교의 아킬레스건.

신정론에는 여러 종류가 있음.

#### 1) 인간의 자유의지 남용으로 악과 고통이 발생함.

인간은 자유의지를 가지고 있어 선한 행위와 악한 행위를 선택할 수 있는 존재임. 악과 고통이 발생한 것은 신이 아니라 인간의 자유의지에 책임이 있음.

한계점.

1. 인간악은 설명되지만, 자연악에 대해서는 설명하지 못함.

#### 2) 인생의 좋은 교훈을 얻기 위해서 악과 고통이 발생함.

한계점.

- 고통의 정도가 감당할 수 없을 정도로 큰 경우에는 적용될 수 없음,
- 2. 의지가 약한 평범한 사람들에게는 적용될 수 없음.

#### 3) 역사의 종말에 고통의 이유가 해명되고, 억울한 고통에 대해 보상이 주어짐.

기독교는 직선적 역사관을 가졌기 때문에, 역사의 종말을 사용함.

한계점.

1. 신의 전능함은 설명되지만, 신의 선함은 설명되지 않음.

#### <mark>4) 고통당하는 인간과 함께 고통받는 신을 강조.</mark>

한계점.

1. 신의 선함은 설명되지만, 신의 전능함은 설명되지 않음.

### 5. 신정론의 한계와 의의

#### 1) 신정론의 성립 불가능 -> 악과 고통의 문제에 관한 Trilemma

<mark>엄밀하게 보면 신정론은 성립이 불가능함.</mark>

1. 신은 선하지만 전능하지 못한 경우.

2. 신은 전능하지만 선하지 않은 경우.

3. 신은 전능하지도 선하지도 않은 경우.

세 가지 중 하나를 선택할 수밖에 없는데, <mark>세 가지 모두 기독교의 기본 교리에 위반됨. -> trilemma</mark>

#### 2) 신정론의 의의

고통에 대한 의미부여의 틀로 기능함.

성립 불가능한 이론일지라도, 고통을 더 잘 견딜 수 있도록 그 고통에 의미를 부여함.

#### + 타 종교에서의 악과 고통의 문제

기독교 외의 종교들에서는 비교적 악과 고통의 문제를 해결하기가 쉬움.

조로아스터교 -> 인간의 세상과 역사는 선신과 악신의 투쟁장소임.

#### <mark>인도 기원의 종교들 -> karma(업)-samsara(윤회)</mark>

업: 인간이 행한 행위의 총체

윤회: 인간의 영혼이 소멸하지 않고 무한히 돌면서 지속되는 것.

#### + 악의 종류

인간악 -> 인간의 자유의지에 의한 고통.

자연악 -> 자연적으로 발생하는 고통.

#### + 역사관의 종류

- 1. 직선적 역사관 -> 기독교, 조로아스터교
- 2. 주기적 역사관
- 3. 나선형적 역사관

메모 포함[이34]: 셋 중에 하나를 선택해야 하는데 선택할 수 없는 경우.

dilemma -> 두 가지 대상. trilemma -> 세 가지 대상.

메모 포함[이35]: 최종적인 차원에서는 신앙과 이성이 상충되게 된다. 결국 둘 중에 하나를 선택해야 한다.

이혁배 교수님은 신앙을 택한 자는 유신론자, 이성을 택한 자는 무신론자가 된다고 주장한다.

# 3. 인간론

# 1. 기독교에서의 인간

인간은 신 앞에 선 존재임.

기독교에서의 인간은 세 가지 특징을 가짐.

#### 1) 인간은 신의 창조물임.

신 -> 창조주, 무한함, 완전함

인간 -> 창조물, 유한함, 불완전함.

기독교는 철저한 이원론을 가짐. 신과 인간은 거대한 질적인 차이를 가짐.

#### 인간은 신의 형상을 지닌 존재임.

신의 형상은 두 가지를 의미함.

1. 신의 존귀함. -> 인간은 존엄한 존재임.

-> 기독교의 경제윤리, 정치윤리 도출.

2. 신의 지배권, 관리권. -> 인간은 자연세계에 대한 신의 권리들을 위임받음.

-> 기독교의 환경윤리 도출.

#### 3) 인간은 죄인임.

신과 관계를 맺지 않으려는 것은 인간의 자연스러운 성향임.-> 모든 인간은 태어날 때부터 죄인임.

#### + 죄의 종류

- 1. 법률적 죄
- 2. 도덕적 죄

3. 종교적 죄 -> 신을 안 믿는 죄.

메모 포함[이36]: imago dei (image of god)

메모 포함[이37]: 여기서의 죄는 종교적 죄를 의미한 다.

# 4. 기독론

## 1. 예수의 필요성

인간은 창조물에 불과하고, 죄인이기 때문에 스스로 신과 관계를 맺을 수 없음. 즉, 매개자인 예수의 도움을 받아야 함.

매개자로서의 예수는 신이면서 인간이어야 함.

# 예수를 통한 구원(구원론)

예수가 어떻게 구원하였는지에 대한 두 가지 설명이 있음.

#### 1) 속죄론적 관점(정통주의의 이론)(개인 구원)

동물의 피를 바쳐 자신의 죄를 속죄하는 유대교의 희생의례로부터 온 이론.

신은 선이고, 인간의 죄는 악임.

선으로 가는 것이 인간이 가져야 할 본래적 자아이고, 악으로 가는 것은 비본래적 자아임.

예수의 죽음으로 인한 예수의 피가 인간의 모든 죄(악)를 씻어 줌.

예수의 피를 믿음으로써 선으로 갈 수 있음.

-> 예수의 피가 죄를 씻어준다고 믿을 때 구원됨.

이 관점을 원시적인 설명체계라고 비판하는 것은 문화적 상대주의를 고려하지 못한 것임.

속죄론적 관점

선 神 인간의 악 죄성

J의 피를 믿음

선한 자아 (본래적 자아) (비본래적 자아)
예수의 피가 내 죄를 씻을 수 있다
고 믿을 때 구원의 길이 열림.

정의 神 서계의 부정의 불의 기의 삶을 보고 따름 무정의한 자아 (본래적 자아) 에수의 삶이 인간으로서 가장 모범적인 삶이라고 믿고 그 삶을 실천에 옮길 때 구원의 길이 열림.

사회정치적 관점

메모 포함[이38]: 기독교 이론의 정점. 가장 중요한 부분.

메모 포함[이39]: 종교적 의미의 죄. 사람은 태어나면 서부터 죄를 안고 있다.

#### 2) 사회-정치적 관점(자유주의의 이론)(사회 구원)

예수가 정치적으로 살해되었다는 것으로부터 온 이론.

예수가 정치적으로 살해된 데에는 충분한 이유가 있었음.

- 1. Pax Romana(로마의 힘에 의한 평화)를 반대하는 반로마적 성향을 보임.
- 2. 예수는 "미래에 새로운 세계가 열린다."라고 주장함. -> 기존의 사회질서 거부.
- 3. <mark>사회적 약자의 관점에서 사회를 바라봄</mark>.

예수는 인간세상의 인간화를 원했음.

인간화된 세계 -> 나눔, 섬김, <mark>연대</mark>가 구현된 세계.(재화의 분배, 정치의 민주화, 약자에 대한 복지.)

이런 사회의 건설을 위해 개개인이 노력할 때 구원이 이루어진다고 주장함.

신이 정의이고, 세계의 불의는 부정의임.

정의가 인간이 가져야 할 본래적 자아이고, 부정의는 비본래적 자아임.

예수의 삶을 믿고 따름으로써 정의로 갈 수 있음.

-> 예수의 삶을 믿고 실천할 때 구원<mark>됨</mark>.

------

#### + 동학과 서학

동학은 서학의 반대 개념으로 창시되었지만, 서학의 여러 요소들을 사용함.

동학의 교조 최제우는 서학 유포죄로 참수당함. -> 동학에는 서학과 유사한 점이 많음.

#### + 한국 사회의 빈부격차



#### + 민주주의

민주주의란 참여임.

어떤 결정 과정에 모든 구성원들이 참여할 수 있는 것이 민주주의임.

#### + 본래적/비본래적 자아

본래적 자아 : 본래 인간이 가져야 하는 자아.

비본래적 자아 : 본래 인간이 가지지 말아야 하는 자아.

#### 메모 포함[이40]: ex.

귀신들린 사람에게서 귀신을 빼서 돼지들에게 넣어 돼지들이 모두 죽은 사건.

-> 이스라엘 사람들은 돼지고기를 먹지 않는다. 돼지 는 로마 군사들의 식량을 의미한다.

메모 포함[이41]: 연대(solidarity) : 사회 구성원들끼리 대신 책임을 져주고 서로 협력하는 것.

# 4. 기독교의 의례와 조직체

# 1. 기독교의 의례

# <mark>1. 예배</mark>

#### <mark>1) 일반적 예배</mark>

<mark>기도, 합창, 설교 등을 진행하는 일반적인 예배</mark>.

#### 2) 성례전적 예배

일반적 예배 + 성례전(성사)인 예배.

### 2. 성례전(성사)

<mark>신의 은총을 인간에게 도달하게 해 주는 통로 역할을 하는 것.</mark>

#### 1) 가톨릭(천주교)의 성례전: 7성사

성세성사(세례) : 갓 태어난 아이에게 물로 베푸는 성사. 종교적 의미의 죄를 씻는 행위.

-> 타율적 성격.(당사자의 의지가 반영되지 않음.)

견진성사 : 어느 정도 나이가 든 교인들에게 기름(올리브유)으로 베푸는 성사.

-> 자율적 성격.

-> 가톨릭의 성인식.

성체성사(성만찬) : 빵(실제의 예수의 몸)과 포도주(실제의 예수의 피)를 먹는 성사.

-> 상징이 아니라 실제로 예수의 몸과 피로 인식하고 먹음.

-> Eating God : 인간에 대한 신의 사랑을 극적으로 표현한 것.

신품성사 : 주교가 사제를 서품하는 성사.(주교가 사제를 임명하는 성사.)

혼인성사 : 남녀가 결혼할 때 결행하는 성사.

고백성사(고해성사): 신부가 교인의 죄에 대한 용서를 신에게 대신 빌어주는 성사.

-> 교인이 직접 신에게 용서를 빌 수는 없음.

<mark>종부성사(병자성사): 중한 병을 앓는 환자에게 기름을 발라주는 성사.</mark>

#### 2) 개신교에서의 성례전

종교개혁을 통해 가톨릭의 성례전들 중 성례성사와 성체성사 두 가지만을 받아들임.

<mark>개신교의 선례전적 예배의 종류</mark>.

1. 일반 예배 + 세례 + 성만찬 -> 세례를 받으면 반드시 성만찬(성체성사)을 진행함.

2. 일반 예배 + 성만찬 -> 성만찬을 진행한다고 반드시 세례를 받는 것은 아님.

<mark>개신교의 성례전 개혁이 가지는 의미</mark>.

1. 개신교가 가톨릭의 7가지 성례전 중 두 가지만 수용한 것은 가톨릭의 통과의례적 구조를 파괴한 것.

2. 개신교가 가톨릭의 성체성사(성만찬)를 수용했지만, 가톨릭의 해석까지 수용하지는 않음.

-> 빵과 포도주는 상징일 뿐 실제는 아니라고 주장함.

-> 개신교가 가톨릭보다 더 이성적이고 지성주의적임.

3. 인간의 감각사용이란 측면에서 개신교 예배는 균형 잡힌 의례가 아님.

-> 인간의 오감을 모두 자극하는 의례가 좋은 의례임.

-> 개신교의 의례는 청각 이외의 감각들은 제대로 자극하지 못함.

-> 가톨릭과 정교회는 대부분의 자극을 자극함.

4. 개신교는 약화된 실천적 측면을 이론적 측면(경전)으로 보완함.

-> 경전 중심적 종교.

메모 포함[이42]: 모든 인간은 기본적으로 죄인이다.

메모 포함[이43]: 개신교는 종이의 종교이다.

#### + 만인사제설 : 루터(종교개혁가)

교인이든 목사든 모두가 다 사제임.

그래서 기독교에서는 신부를 통한 고해성사를 할 필요가 없다고 주장함.

<mark>가톨릭에서는 신부를 통해 신에게 고해성사를 함.</mark>

가톨릭에서는 모두가 사제이기 때문에 직접 신에게 고해성사를 함.-> 개인주의적 성향이 더 강함.

#### + 통과의례 : 아놀드 반 게넵

인생의 한 단계에서 다른 단계로 넘어갈 때 수행되는 의례(의식).

<mark>제대로 된 통과의례는 세 가지 단계로 이루어짐.</mark>

- 1. 분리단계 : 옛 상태에서 벗어나는 단계.
- 2. 중간단계 : 옛 상태와 새로운 단계 사이의 과도기적 단계.
- 3. 통합단계 : 새로운 상태에 도달한 단계.

가톨릭에서는 인생의 가장 중요한 순간들에 심리적 안정 등을 위해 통과의례를 진행함.

#### + icon

예수와 기독교 성인을 그린 초상.

정교회에서는 icon에 입을 맞추는 행위를 통해 촉각을 자극함.

#### + 개인주의 vs 이기주의

개인주의 : 개인을 존중하는 것. 이기주의 : 스스로만을 존중하는 것.

# 2. 기독교의 조직체

### 1. 조직체 분류: 막스 베버

막스 베버는 초기 기독교 조직체를 기반으로 종교 조직체를 sect type과 church type로 분류했음.

#### 1) sect-church 분류

sect type -> 비 체계적 조직체.

-> 소종파형/종파형으로 번역함.

-> 예수의 집단은 강연 위주의 유동적/비공식적/비체계적 집단이었음.

church type -> 체계적 조직체.

-> church를 함부로 교회로 번역해선 안됨. (이후에 또 다른 분류가 등장하기 때문.)

-> 예수의 제자들은 예수의 죽음 이후 예수 운동을 조직화/체계화함.

시간이 흐르면 sect type 은 church type 으로 변화되는 경향이 강함.

sect type과 church type 개념은 기독교 말고도 다른 종교에도 적용됨.

#### 2) sect vs. church : 에른스트 트릴취

| sect             | church        |
|------------------|---------------|
| 자발적 가입           | 반강제적 가입       |
| 종교경험             | 종교교육          |
| 금욕주의적 계율         | 느슨한 계율        |
| 공식적인 지도자가 부재     | 공식적인 지도자 존재   |
| 빈곤계층             | 중, 상류계층       |
| 의례와 교리가 비체계적     | 의례와 교리가 체계적   |
| 기존의 사회질서에 대해 적대적 | 기존의 사회질서에 수용적 |
| 타종교에 대해 배타적      | 타종교에 대해 배타적   |
| 덜 체계적            | 체계적           |

타종교에 대해 배타적인 것이 sect type과 church type의 공통점임.

# 2. 미국에서의 조직체 분류 : 리차드 니버

베버의 church는 중세 유럽의 가톨릭교를 기반으로 만든 것.

당시의 가톨릭교는 국교였기 때문에, church type은 교회형이 아니라 국교형임.

베버의 sect -> 국교 이외의 작은 종교공동체들에 해당하는 조직체.

베버의 church -> 국교에 해당하는 조직체.

미국에는 sect는 존재하지만, 국교가 존재하지 않기 때문에 church는 존재하지 않음.

미국에서는 sect-church 대신 sect-denomination 개념을 사용해야 함.

#### 1) sect-denomination 분류

sect type -> 비 체계적 조직체.

-> 소종파형/종파형으로 번역함.

denomination type -> 체계적 조직체.

-> 교단형으로 번역함.

-> church와 동일한 성질을 가지지만 타종교에 대해서 수용적임.

(미국은 신앙의 자유로 세워진 나라이기 때문.)

#### 2) sect vs. denomination : 니버 이후의 학자들

1. sect는 윤리적으로 순수한 조직체이고, denomination은 윤리적으로 타락한 조직체임.

2. sect의 구성원인 빈곤층만이 종교적 헌신성을 보임.

3. sect는 시간이 경과하면 denomination으로 바뀌는 경향이 강함.

이유1. sect의 규모가 커지면서 강력한 종교적 사회화<mark>가 불가능해짐.</mark>

이유2. 종교 조직체가 커지면서 지도자를 세우게 됨.

<mark>이유3. 구성원들의 계층 상승.</mark>

#### 메모 포함[이46]: ex. 금욕주의.

메모 포함[이44]: 정리하면,

유.

중세 유럽에서는 주류 : church, 비주류 : sect, 미국에

메모 포함[이45]: 교회로 함부로 번역해선 안 되는 이

서는 주류 : denomination, 비주류 : sect

메모 포함[이47]: 지도자는 보수적일 수밖에 없다. 보수적이면 기존의 사회질서를 수용하게 되고, 이는 denomination의 특성이다.

# 3. sect/church/denomination 각각의 특징

|              | 계층  | 체계화정도 | 기존의 사회질서 | 타종교 |
|--------------|-----|-------|----------|-----|
| church       | 中,上 | 0     | 수용적      | 적대적 |
| sect         | 下   | Х     | 배타적      | 적대적 |
| denomination | 中,上 | 0     | 수용적      | 수용적 |

기독교는 시대와 환경에 따라 sect일 때도 있었고, church, denomination일 때도 있었음.

# <mark>4. sect의 유형 : 이혁배</mark>

sect의 유형은 3가지로 분류할 수 있음.

 종말론적 sect
 -> 역사의 종말을 강조하는 sect.

 -> 종말이 일어나지 않아도 sect는 사라지지 않음

 -> 종말론적 sect는 자족적 sect로 바뀌는 경향이 강함.

 자족적 sect
 -> 폐쇄적 생활공동체를 추구하는 sect.

 개혁적 sect
 -> 사회 개혁을 추구하는 sect.

 -> 베버가 이야기하는 sect는 개혁적 sect이다.

메모 포함[이48]: 종말이 일어나지 않더라도, 이후 자본의 부족과 공동체 외부의 사람들의 배척으로 sect의 구성원들은 다시 sect로 돌아간다. 이 경우 sect는 사라지지 않지만 그 성격이 자족적유형의 sect로 변화한다. (돈, 신뢰도 없어짐)

메모 포함[이49]: es. 신앙촌상회.

# 3. 기독교와 사회변동

종교와 사회변동에 대한 내용은 앞에서 다루었고, 여기서는 종교 중 기독교와 사회변동에 대해 다룸.

### 1. 기독교와 사회변동

기독교가 사회변동을 일으키기 용이하도록 하는 조건들.

#### 1) 사회적 조건

- 1. 단일종교 상황인 경우 가능성 상승.
- -> 주도적 종교가 하나인 경우.
- 2. 비세속화될수록 가능성 상승.
- 3. 소외계층이 증가할수록 가능성 상승.
- -> =사회통합 정도가 낮은 경우.
- 4. anomie적 상황이 발생하는 경우 가능성 상승.-> anomie : 도덕적 무질서 상태. (에밀 뒤르캠, 자살론.)

#### 2) 기독교 내부적 조건

- 5. 기독교가 개혁적 이념을 내세우는 경우 가능성 상승.
- 6. 기독교 조직체가 덜 제도화될수록 가능성 상승. -> 기독교의 조직체가 개혁적 sect여야 함.
- 7. 기독교 내부에서 피지배계층이 주도권(hegemony)을 잡은 경우 가능성 상승.
- 8. 종교적 자원의 동원능력이 높을수록 가능성 상승. -> 종교적 자원 : 신도들의 시간, 에너지, 돈.
- 9. 종교지도자가 카리스마적 권위를 가질 때 가능성 상승.-> 전통적/법적 권위의 종교지도자는 보수적임.
- 10. 기독교가 사회적 권위를 가질 때 가능성 상승.

메모 포함[이50]: 단 하나의 종교만이 존재하는 상황은 있을 수 없다.

주도적 종교가 여러 개인 경우는 다종교 상황이라고 하다

메모 포함[이51]: 사회에 문제가 없다면 종교가 끼어들 틈이 없을 것이다.

메모 포함[이52]: 기존의 도덕규범이 설득력을 잃었음에도 새로운 도덕규범이 형성되지 않아 발생하는 과도기적 혼란상태.

### 2. 한국 기독교와 사회변동

한국 기독교의 사회변동 관련 조건 충족 여부.

8번을 제외한 조건들은 만족시키지 못함. 8번 조건은 만족시킴.

- 3번 -> 우리나라는 민족성이 강해서 소외계층은 많지만 사회통합 정도는 높음.
  - -> 사회통합 정도가 높기 때문에 갈등이 묻혀 3번 조건이 반영되지 못한다.
- 4번 -> 우리나라는 연고주의가 강함. 사회적 행위의 주체가 개인이 아니라 연고주의적 소집단임.
  - -> 이런 경우 anomie적 상황이 발생하지 않음.
- 7번 -> 한국 기독교는 중산층화되어 있어 피지배계층이 주도권을 잡지 못함.
- 8번 -> 한국에서 가장 동원률이 높은 집단 중 하나가 기독교임.
- 9번 -> 1980년대에는 한국 기독교의 종교지도자들이 카리스마적 권위를 가졌음.
  - -> 1990년대부터 목사직이 세습되기 시작하며 종교지도자들이 전통적 권위를 가지게 됨.

# 5. 한국 기독교 사상의 흐름

# 1. 한국 기독교 사상의 흐름

### 1. 한국 기독교의 시작

1885. 4. 5. 개신교가 한국에 처음으로 유입됨.

최초의 선교사로는 아펜젤러와 언더우드가 있음. 아펜젤러 -> 감리교 목사 -> 정동제일교회, 배재학당 설립. 언더우드 -> 장로교 목사 -> 새문안교회, 연희전문학교 설립.

## 2. 초기 기독교의 수용

한국에 기독교가 유입되자 기존의 주도적 종교였던 유교와 문화충돌이 발생함. 문화 충돌 상황에서 대다수는 유교로 갔지만 일부는 기독교를 수용함.

#### 1) 문화 수용의 유형

1. 거부형 : 기독교 수용 거부.

2. 전적 수용형 : 유교를 버리고 기독교를 완전히 수용.

3. 부분적 수용형 : 기독교를 부분적으로 수용해서 유교와의 화합 시도.

4. 문화혁신형 : 기독교의 장점으로 문화 혁신 시도.

기독교를 수용한 사람들의 유형은 세 가지로 나뉨.

-> 교회적 보수주의, 사회적 진보주의, 문화적 자유주의.

교회적 보수주의 -> 전적 수용형. 사회적 진보주의 -> 문화혁신형.

문화적 자유주의 -> 부분적 수용형.

## + 한국 지성의 흐름과 종교

한국 지성의 흐름은 세 가지로 나뉨. 보수주의, 민족주의, 마르크스주의.

종교에 적용해 보면 다음과 같음. 보수주의 -> 교회적 보수주의 마르크스주의 -> 사회적 진보주의 민족주의 -> 문화적 자유주의

# 2. 교회적 보수주의

# 1. 교회적 보수주의

전적 수용형.

유입된 기독교에 대한 절대적 신앙으로 사회적 위기를 극복하려 하는 이념.

한국 기독교의 주류. (95% 이상.)

#### 1) 특징

정통주의 기독교의 특징을 가짐.

- 1. 성서 비판 금지, 문자주의적 해석, 성서무오설 수용. (성서에는 오류가 없음.)
- 2. 개인적 차원의 구원 강조.

사회는 개인들의 집합이기 때문에, 개인 구원이 사회 구원으로 이어진다고 주장.

# 2. 대표자 : 길선주, 박형룡

## 1) 공헌점

유입된 기독교를 안정적으로 정착시킴.

### 2) 문제점

- 1. 기독교에 대한 비 주체적 수용.
- 기독교를 유입시킨 선교사들의 이념을 그대로 수용한 것.
- 2. 이중적 도덕률 생성.
- 이중적 도덕률 : 집단 간 도덕규범을 차별화하는 현상.
- 기독교 교리의 경직성 때문에 현재 이중적 도덕률이 생겨남.
- 3. 사회관이 naive(순진)함. (어리석은 사회관.)

현대의 학자들은 사회는 개인들의 총합 + 알파(사회구조, 사회제도 등)라고 주장함.

# 3. 교회적 보수주의가 주류가 된 이유

- 1. 한국 사회 자체가 보수적임.
- 기독교를 처음 전해준 선교사들이 보수적이었음.
   보수주의가 주도권을 잡음.
- 유교적 전통주의가 보수주의를 지지함.
   유교의 주자학은 타종교나 유교의 다른 문파들을 배척함.
- 4. 교회적 보수주의자들의 적극적 사고방식이 높은 설득력을 지녔음. 적극적 사고방식 : "신앙 안에서 모든 것을 이룰 수 있다."

# 3. 사회적 진보주의

# 1. 사회적 진보주의

문화혁신형.

유입된 기독교를 당시 한국 사회의 맥락에서 재해석하여 사회 위기를 타개하려는 이념.

#### 1) 특징

1. 사회적 차원의 구원 강조.

사회는 개인들의 총합 + 알파(사회구조, 사회제도)라고 주장.

2. 사회적 위기 타개를 위한 정치 등에 적극적으로 참여.

# 2. 대표자 : 윤치호, 김재준

## 1) 윤치호

- 1. 미국에서 신학 공부함.
- 2. 이후 정치판에 들어가서 독립 운동함.
- 3. 이후 교육활동에 전념함.

민족에 대한 사랑과 기독교의 신앙이 동일하다고 주장.

#### 2) 김재준

특징1. 반미주의

미국 선교사들에 의해 좌지우지되는 한국 교회 비판.(종교적 식민지.)

특징2. 정통주의 기독교 반대.

다른 나라들의 기독교는 전통주의에서 벗어났는데도, 한국만 전통주의에 목매고 있음.

특징3. 성서무오설, 문자주의적 해석 반대.(김재준의 성서관)

성서는 오늘날의 문맥에서 재해석하여 받아드려야 함.

특징4. 기독교인들은 역사와 사회에 참여해야 함.(김재준의 사회참여사상)

예수는 새로운 세상, 새로운 사회를 건설하려 했기 때문.

## 3) 김재준 관련 역사

1. 조선신학교(-> 한신대)

김재준은 자신의 세력을 키우기 위해 학교를 세우고 자신의 생각을 가르쳤음. 일제의 종교는 신사참배이기 때문에 탄압.

#### 2. 사상 투쟁

선교사들(교회적 보수주의)과 사상 투쟁이 일어남.

선교사 -> 성서는 있는 그대로 받아드려야 함.

김재준 -> 성서는 오늘날의 문맥에서 재해석하여 받아드려야 함.

사상 투쟁은 정치적 싸움인데, 선교사들의 힘이 더 강해서 선교사들이 이김. 김재준과 그 제자들은 목사가 될 수 없는 것으로 결론이 남.-> 한국의 장로교는 두 가지로 나뉨.

예수교장로회 -> 주류, 선교사들.

기독교장로회 -> 비주류, 김재준.

# 3. 사회적 진보주의와 민중 신학

사회적 진보주의는 1970년대에 민중 신학이 됨.

민중 : 인권을 박탈당한 사람들. 민중 신학 : 우리나라의 독특한 신학.

민중신학은 기독교 내부의 마르크스주의자들의 이론.

#### 1) 형성 배경

1. 유신헌법 제정

대통령의 독재 헌법이 제정되고 공포정치가 전개됨.

2. 빈부격차 심화

가격 경쟁력을 위해 경쟁 성장 시에 실시한 저임금정책, 저곡가정책 등으로 빈부격차가 심화됨.

3. 해방신학 유입

예수는 민중이면서 민중의 해방을 추구하던 존재임을 강조하는 신학. 해방신학은 마르크스주의적 이론임.

#### 2) 공헌점

1970년대의 암울한 시기에 민중(약자)들의 인권을 옹호함.

## 3) 문제점

예수는 민중이 아니었음.
 예수는 목수였음. 목수는 중산층.

2. 종교적 존재론의 사회윤리화로 신앙대상이 불분명해짐.

종교적 존재론의 사회윤리화 : 해당 종교에 대한 사회적 참여와 사회적 윤리성을 강조하기 위해, 기존의 존 재론을 변경하는 현상.

- -> 종교적 대상이 모호해지면서 종교경험이 잘 일어나지 않아 결국 사종교가 됨.
- -> 종교는 윤리적이어야 하지만 종교의 특성(초월성, 신비성)을 잃고 완전히 윤리화되어서는 안 됨.

전통신학 : 민중과 예수는 다름. -> 기독교인들은 예수가 민중의 해방을 위해 노력한 모습을 본받아야 함. 민중신학 : 민중과 예수는 같음. -> 민중과 예수는 같기 때문에 민중을 섬기고 민중을 위해 희생해야 한다.

# 4. 문화적 자유주의

# 1. 문화적 자유주의

부분적 수용형.

유입된 기독교를 한국의 전통문화(종교문화)의 맥락에서 재해석하려는 이념.

기독교 내부의 민족주의자들이 만든 이론.

## 1) 특징

1. 유입된 서구 기독교에서 기독교 정신만을 수용하고 서구 문화는 한국 문화로 대체함.

서구 기독교 = 기독교의 정신 + 서구문화.

한국 기독교 = 기독교의 정신 + 한국문화.

# 2. 대표자 : 최병헌, 변선환

## 1) 최병헌

특징1. 기독교와 유교 사이의 대화를 추구함.

- -> 이유1. 개인적 삶의 연속성을 위해.
- -> 최병헌은 유학자였기 때문에 기독교로 넘어가며 유교와 기독교를 사상적으로 연결하려 함.
- -> 이유2. 당시 대중들의 전통종교 신봉.
- -> 기독교는 신종교이기 때문에 유교와 기독교 사이의 대화가 이루어져야 대중들이 기독교를 믿을 것임.

특징2. 기독교 중심주의를 고수함.

다른 종교들 또한 종교적 진리를 가지고 있지만, 종교적 진리는 기독교에서 완성됨.

기독교 이외의 종교들 : 부분적, 상대적 진리. 기독교 : 전체적, 절대적 진리.

### 2) 변선환

가치 면에서 모든 종교는 동등하다고 주장. 기독교 중심주의를 포기함.

종교의 종류는 절대적인 종교적 진리를 얻기 위한 길이 나뉜 것에 불과함. 종교마다의 길의 끝에는 모두 동일한 종교적 진리가 있음.

문제점 : 기독교의 정체성을 위협할 수 있음.

# 3. 문화적 자유주의와 종교신학

종교신학 : 종교 간의 대화를 추구하는 신학.

최병헌 이후 문화적 자유주의자들은 기독교 중심주의를 포기함.

#### 1) 배경

1. 1970년대의 민족문화운동에 대한 기독교의 대응

민족문화운동 : 일제강점기, 미군정 등으로 인한 문화 약화를 극복하려는 운동.

2. 1970년대에는 기독교가 다수종교가 되어 타종교에 대한 성숙한 태도를 보일 필요가 있었음.

다수종교 : 다수가 믿는 종교 (<-> 소수종교)

3. 기독교를 한국 종교사에 편입시키기 위해.

기독교는 비교적 최근에 유입된 신종교이기 때문에 이런 노력이 필요했음.

\_\_\_\_\_\_

#### + 기독교와 타종교의 관계성

1. 배타주의 : 기독교 이외에는 구원이 없음. -> 교회적 보수주의

2. 포용주의 : 타종교에도 종교적 진리가 존재함. -> 최병헌 기독교중심주의 고수.

3. 다원주의 : 모든 종교는 가치 면에서 동등함. -> 변선환

기독교중심주의 포기.

#### + 종교갈등과 종교분쟁

종교갈등이나 종교분쟁이 무력충돌을 야기할 수 있는지에 대한 주장들.

1. 사무엘 헌팅턴("문명의 충돌") 무력충돌의 근본적 원인은 문명갈등임. 문명의 핵심은 종교임. -> 현대에는 대부분의 학자들이 동의하지 않는 주장임.

2. 하라드 뮐러("문명의 공존") 사무엘 헌팅턴과 반대되는 주장을 펼침.

무력충돌은 인종갈등에 의한 것이라고 주장.

#### 3. 밀턴 잉어

종교/인종/계층 경계선이 유사할수록 무력충돌이 일어날 가능성이 높아진다고 주장. 여러 모델로 사회를 구분했음.

분절모델 -> 종교/인종/계층 간의 경계선이 유사한 사회.

-> 종교갈등이 무력충돌을 일으킬 가능성이 높음.

기둥모델 -> 종교/인종 간의 경계선은 유사하지만 계층 경계선과는 유사하지 않은 사회.

-> 분절모델보다는 비교적 종교갈등이 무력충돌을 일으킬 가능성이 낮음.

다원주의 모델 -> 종교/인종/계층 간의 경계선이 모두 유사하지 않은 사회.

-> 한국, 미국이 다원주의 모델에 근접함.

## 4. 제임스 콜먼

교차압력이 발생할 때 종교갈등이 무력충돌을 야기할 가능성이 낮다고 주장.

교차압력 : 개인이 자신이 속한 집단들에 헌신할 때 그 헌신의 방향성이 일치하지 않는 현상.

좋은 아이디어지만 정의가 적절하지 못했음.

교차압력에 대한 더 적절한 정의 : 한 사회에서 종교/민족/인종/계층 간의 경계선 등이 일치하지 않아 개인에게 종교/민족/인종/계층 집단 등이 행사하는 압력의 방향성이 어긋나는 현상.

## + 건강한 종교의 사상적 조건 : 윤이흠

윤이흠 교수는 건강한 종교의 사상적 조건을 위해 종교사상의 유형을 나눴음. 이 종교사상들은 종교를 구성함.

1. 기복형 -> 삶의 구체적인 문제들을 해결하고자 함.

-> 이기적, 현실주의적, 사회문제에 관심 X.

-> 인간의 기본적 욕구이기 때문에 중요함.

2. 구도형 -> 자아의 완성과 우주 원리의 이해를 얻으려고 함.

-> 이상주의적, 사회문제에 관심 X.

3. 개벽형 -> 이상사회를 위한 사회개혁을 추구함.

-> 현실주의적 X.

제도종교의 사상적 특성은 기복, 개혁, 구도의 비율에 따라 달라짐.

윤이흠 교수는 기복, 개혁, 구도의 비율이 유사한 종교가 가장 이상적이고 건전하다고 주장.

한국 기독교는 기복형이 구도형, 개벽형보다 훨씬 큰 비율을 가지고 있음.

# 6.한국기독교의의례와조직체

# 1.한국기독교의의례와조직체

# 1. 한국 기독교의 예배

특징1. 예배의 종류가 다양함. 다른 종교들의 영향을 받았기 때문.(민간신앙 등). 한국 기독교인들의 신앙은 다층적임.(여러 종교들의 사상이 기저에 있음.)

| 기독교  |
|------|
| 유교   |
| 불교   |
| 무속   |
| 민간신앙 |

특징2. 일요예배 강조. 신앙적 주기가 비교적 짧음.(독일 등에 비해.) 일주일에 한 번씩 예배에 참석해야 신앙적 정체성을 유지할 수 있음.

신앙적 주기에 차이가 있는 이유.

- 1. 독일의 경우 기독교가 문화화되어 있음.
- 2. 종교적 사회화(종교적 세뇌)에 차이가 있음.

# 2. 한국 기독교의 조직체

한국 기독교는 수정된 형태의 denomination임. denomination이지만, 타종교에 대해 배타적임.

### 1) 장점

정치와 종교가 분리되어 있음. (church. 즉, 국교형이 아니기 때문.) 신앙의 자유를 허용함. (denomination이기 때문.)

#### 2) 단점

1. 기독교 내부에 지역주의의 토대를 마련함. 초기 선교 시 기독교 denomination(교단) 별 선교지를 분할한 것이 지역주의로 이어짐.

2. 신도 확보를 위해 종교 간, denomination(교단) 간 경쟁이 심화됨. 여러 종교가 공존하는 경우 종교상황은 market situation으로 변함. -> 서로 경쟁하고, 신도(소비자)를 끌어오려고 함. 서로 benchmarking도 함.

메모 포함[이53]: ex. 기독교의 찬송가, 성가대

-> 불교의 찬불가, 불교 합창단.

# 7. 구약성서의 이해

# 1. 구약성서

# 1. 성서

기독교의 경전.

크게 구약성서와 신약성서로 나뉨. 이 둘은 예수의 탄생으로 구분함. 구약성서 -> 유대교의 경전, 기독교의 경전. 신약성서 -> 기독교의 경전.

# 2. 구약성서의 구성

율법서, 역사서, 예언서, 성문서로 구성됨.

율법서 -> 구약성서에서 가장 중요한 부분.

-> 천지창조, 이스라엘의 형성, 법 등에 대해 서술.

역사서 -> 이스라엘의 역사에 대해 서술.

-> 사실 그대로의 역사가 아니라, 종교적으로 해석한 것.

예언서 -> 예언자들의 시대상황과 예언 서술.

성문서 -> 기타 단행본들.

# 3. 구약성서의 경전화 과정

구약성서는 4가지 단계를 거쳐 형성되었음. 이 단계를 경전화 과정이라고 함.

### 1) 경전화 과정

1. 구전단계 : 내용을 입에서 입으로 전달하는 단계.

 2. 문서화단계
 : 구전되던 내용들을 단편적 문서(document)로 작성하는 단계.

 3. 편집단계
 : 단편적 문서들을 모다 단행본(book)으로 편집하는 단계.

4. 경전화단계 : 공식적 회의를 통해 단행본들을 취사선택해서 하나의 경전(canon)으로 묶는 단계.

## 2) 얌니야 회의

얌니야 회의에서 단행본들을 취사선택해서 구약성서로 묶었음.

당시 로마의 침략으로 이스라엘의 성전이 파괴되자, 민족적 구심점을 위해 구약성서를 만든 것.

# 2. 이스라엘의 역사

# 1. 이스라엘의 역사

### 1) 태고시대

천지창조.

종교적 차원의 first time.

## 2) 족장시대

족장 : 이스라엘의 원조상.

대기근으로 인해 이집트로 이주함. 이주한 이집트에서 노예가 되어 살아가게 됨.

### 3) 출애굽

사회/역사적 차원의 first time.

이집트에서 탈출함.

출애굽 정신: Mono-Yahwism, 야훼만이 유일한 왕임.

지배계급, 왕이 없는 사회 형성 추구.

## 4) 가나안 점령

1. 전쟁설. 2. 평화적 이주설. 3. 농민봉기설. (가나안 농민 + 이스라엘인.)

## 5) 사사시대

사사 : judge, 전쟁영웅. (ex. 삼손) 지배계층 X. 생업은 따로 있었음. 갈등이 발생하면 judge로서 행동했음.

출애굽정신(해방정신)을 구현함.

사사시대가 180년간 지속될 수 있었던 이유는 그 시기의 해당 지역이 평화로웠기 때문이었음.

### 6) 왕정시대

- 1. 치안이 좋지 않아지고 부조리가 만연해짐
- 2. 빈번해진 주변국(블레셋)의 침공.
- -> 사사체제 vs 왕정체제로 갈등이 발생함. 왕정체제가 승리하여 왕이 등장함.
- -> 출애굽정신의 변질.

1대 왕 : 사울

별로 한 것은 없음. 사사체제와 왕정체제 사이의 간극을 메움.

블레셋과의 싸움에서 전사.

2대 왕 : 다윗

정치, 경제, 종교 부문에서 부흥.

정치 -> 강력한 중앙집권체제 구축, 주변국 점령.

경제 -> 세금 감면.

종교 -> 종교지도자 직접 임명.

3대 왕 : 솔로몬

건축사업 진행. (왕궁, 제1차 성전.)

나라 잘 못 다스림.

## 7) 두 왕국시대

솔로몬이 죽고 나라가 분단됨.

북왕국 : 북이스라엘 -> 외세 침입(완충지대), 쿠데타, 빈부격차.

-> 불안정.

-> 예언자들 많이 나옴.

남왕국 : 유다. -> 산악지대 위치. 외세 침입 적음.

-> 예루살렘 포함.(정통성 계승.)

-> 안정적.

북왕국이 앗시리아에게 패망하자, 남왕국도 혼란해짐.

남왕국의 요시아 왕은 종교개혁으로 사회개혁을 도모하지만, 이집트와의 전쟁에서 전사.

이후 바빌로니아에게 남왕국 패망. 제1차 성전 파괴됨.

페르시아가 바빌로니아를 패망시킴.

예루살렘 귀환, 제2차 성전 재건.

헬라 제국이 페르시아를 패망시킴. 제2차 성전 파괴됨.

이후 로마제국이 지배하게 됨.

예루살렘 귀환, 제3차 성전 재건.

이후 예루살렘 초토화, 제3차 성전 파괴됨. 구약성서 만듦.

이후 로마가 유대인들을 모두 몰아냄. -> Diaspora 시작.

## 8) Diaspora 시대

유대인들이 전 세계에 흩어져 사는 상태.

## 9) 현대 이스라엘

1900년대가 되어서야 이스라엘 건국.

\_\_\_\_\_\_

## + 사사체제 vs. 왕정체제

이스라엘의 정치 역사는 사사체제를 고수하는 쪽과 왕정체제를 고수하는 쪽으로 나눌 수 있음.

예수는 사사체제를 고수하는 쪽이었음.

### + 세계사에서의 출애굽 : M. 엘리아드.

1917년 러시아 혁명 -> 사회주의의 몰락.

그렇다고 평등과 연대의 정신을 저버려서는 안됨.

사회주의 -> 생산수단 공유.

자본주의 -> 생산수단 사적 소유.

경제체계(상품의 배분 방식)에는 두 가지 종류만이 존재함.

중앙관리경제체제 -> 상품을 정부나 당을 통해 배분.

-> 사회주의가 채택했던 것.(몰락.)

시장경제체제. -> 상품을 시장을 통해 배분.

즉, 시장경제의 형태는 시장경제체계에 평등을 어느 정도 결합했는지로 나눌 수 있음. 이에 따라 시장경제의 형태는 4가지로 나뉨.

1. 자유주의적 시장경제 : 미국 모델. 시장에서의 자유로운 경쟁만을 강조.

2. 사회적 시장경제 : 독일 모델.

시장에서의 자유로운 경쟁을 강조하며, 경쟁에서 떨어져 나간 사회적 약자들을 사회적 안전망으로 보호.

3. 민주주의적 시장경제 : 스웨덴 모델.

사회적 시장경제보다 정부가 분배문제에 더 적극적으로 관여.

4. 사회주의적 시장경제 : 중국 모델.

생산수단의 공유를 실현.

우리나라는 미국 모델과 독일 모델을 사용함.

- 1. 평등에서 출발하면 망함. (사회주의.)
- 2. 자유주의적 시장경제로 가면 망함. (사회통합 불가능.)
- 3. 시장사회가 되어서는 안됨.(최소한의 기회균등 확보 필요.)

# 3. 율법서

# 1. 율법서의 형성

율법서를 구성하는 5권의 책은 편집 단계에 만들어짐. 그 5권의 책을 구성하는 document에 대한 가설이 4문서설임.

## 1) 4문서설 : 율리우스 벨하우젠

율법서의 5권의 책들은 적어도 4가지의 document를 기반으로 한다는 가설.

J문서 -> 야훼 문서.

- -> 가장 먼저 작성됨.
- -> 신인동형동성설 : 신과 인간은 형태와 성격이 같다는 이론. 내재신적 성격.

E문서 -> 엘로힘 문서.

- -> 신의 이름이 엘로힘으로 나옴.
- -> 북쪽 지방에서 작성됨. 북왕국에 대한 중요성 강조.
- -> 초월신적 성격.(꿈, 환상 등으로 신과 조우.)

D문서 -> 신명기 문서.

- -> 신명기를 쓸 때만 사용한 문서.
- -> 이스라엘 중심. 타종교에 대해 배타적.

P문서 -> 사제 문서.

- -> 가장 늦게 작성됨.
- -> 체계적, 숫자나 족보 등 자주 언급.
- -> 초월신적 성격.

# 2. 창조이야기, 홍수이야기

## 1) 창조이야기

각각 참고한 문서(document)가 다르기 때문에 성서에 창조 이야기는 2개임.

1. 창 1:1~2:4a -> P문서.

-> 말로 창조.

-> 남녀 동시 창조.

2. 2:4b~2:25 -> J문서.

-> 손수 창조.

-> 남자를 만든 이후 여자를 창조.

## 2) 홍수이야기

당시 이스라엘 사람들의 세계관 : 우주 밖은 전부 물임.

# 4. 역사서와 예언서

# 1. 역사서

역사서는 신명기 역사서와 역대기 역사서로 나뉨.

### 1) 신명기 역사서

특징1. 역대기 역사서보다 오랜 기간 동안 작성됨.

특징2. 남왕국 중심주의.

북쪽 지방 비판, 다윗 왕 미화.

남왕국이 역사 기록의 주도권을 가지고 있었기 때문에 발생함.

특징3. 기독교적 역사 해석의 기본 틀 제시.

이스라엘이 죄를 지어서 고통받고 있고, 이를 뉘우친다면 하느님이 구원한다는 레퍼토리.

### 2) 역대기 역사서

특징1. 신명기 역사서보다 짧은 기간 동안 작성됨.

특징2. 이스라엘을 정치공동체가 아닌 종교공동체로 간주함.

특징3. 철저한 남왕국 중심주의.

북쪽 지방 출신 왕에 대해서는 언급조차 하지 않음.

특징4. 기독교적 역사 해석의 기본 틀 제시.

# 2. 예언서

예언서는 대 예언서와 소 예언서로 나뉨. 두꺼운 것은 대 예언서, 얇은 것은 소 예언서임.

예언자는 사회 개혁을 위해 책망하는 사람임. 책망에는 두 가지가 있음.

1. 배교에 대한 책망.

다른 신 믿으면 욕함.

2. 사회부정의에 대한 책망.

사회적 약자에 대한 배려가 없으면 부정의하다고 간주함..

# 8. 신약성서의 이해

# 1. 신약성서

## 1. 신약성서의 구성

복음서, 사도행전, 바울서신, 기타로 구성됨.

## 2. 신약성서의 경전화 과정

구약성서와 신약성서의 경전화 과정은 거의 유사함. 구약성서는 4개의 단계가 명확히 구분되지만, 신약성서에서는 2단계와 3단계가 명확히 구분되지 않음.

#### 1) 경전화 과정

1. 구전단계 : 내용을 입에서 입으로 전달하는 단계.

2. 문서화단계 : 구전되던 내용들을 단편적 문서(document)로 작성하는 단계.
3. 편집단계 : 단편적 문서들을 모다 단행본(book)으로 편집하는 단계.

4. 경전화단계 : 공식적 회의를 통해 단행본들을 취사선택해서 하나의 경전(canon)으로 묶는 단계.

특히 로마의 탄압 등 때문에 문서화를 진행했음.

#### 2) 경전화 단계

취사선택의 기준.

- 1. 사도성 : 단행본의 저자가 사도이거나 사도와 친밀한 경우 해당 단행본을 선택했음.
- -> 저자 미상인 단행본이 많아 애매했음.
- -> 친밀함에 대한 기준이 불분명해 애매했음.
- 2. 보편성 : 교회와 지도자들이 보편적으로 동의하는 경우 해당 단행본을 선택했음.
- -> 보편적이라는 것에 대한 기준이 불분명해 애매했음.

아무튼, 두 번의 회의를 통해 경전을 완성함.

# 2. 복음서

# 1. 복음서의 구성

복음서는 공관복음서와 제4복음서로 나뉨.

공관복음서 : 마태복음, 마가복음, 누가복음.

제4복음서 : 요한복음.

공관복음서는 그 내용이 서로 유사한 것들끼리 묶은 것. 요한복음은 그 내용이 다른 것들과 유사하지 않음.

# 2. 공관복음서의 형성

공관복음서들이 서로 유사한 내용을 가지는 이유는, 각 단행본들이 참고한 문서가 겹치기 때문임. 이에 대한 가설이 4문서설임.

#### 1) 4문서설

공관복음서의 토대가 되는 문서는 4가지임.

1. 마가복음 -> 마가복음은 문서이면서 단행본임.(문서화 과정을 거치지 않고 작성된 단행본.)

-> 신약성서의 경전화 과정이 명확하게 그 단계가 나뉘지 않는 이유.

2. Q문서 -> 예수의 발언들을 수집해 놓은 어록.

3. M문서 -> 마태복음의 기자만이 참고했던 문서.

4. L문서 -> 누가복음의 기자만이 참고했던 문서.

## 2) 각 공관복음서의 구성

마태복음 -> 마가복음 + Q문서 + M문서.

마가복음 -> 마가복음.

누가복음 -> 마가복음 + Q문서 + L문서.

# 3. 복음서의 내용적 특성

## 1) 마태복음(히브리 성서)

유대교와 기독교의 연속성, 구약 성서와 신약 성서의 연속성을 보여줌. 유대인 출신의 기독교인들을 독자로 함.

특징1. 구약성서를 자주 인용함.

특징2. 예수를 모세에 빗대어 설명함.

특징3. 유대교 문헌의 특징을 가지고 있음.

## 2) 마가복음

기독교 이념의 실질적 시작.

신약성서에서 가장 중요하고, 예수의 이념이 잘 드러난 부분.

마가복음의 핵심적 메시지 1: "하나님 나라가 가까이 왔다."

- 이 메시지에 대한 추가적 이해.
- 1. 하나님 나라는 공간적 개념이 아님. 하나님의 통치를 의미.
- 2. 하나님 나라가 이 땅에 내려오는 것이지, 인간이 직접 가는 것이 아님.
- 3. 가까이 왔다는 말은 현재적 그리고 미래적으로 해석해야 함.
- -> 미래적 의미 : 완전함, 전체적, 역사적 종말에 도래함.
- -> 현재적 의미 : 불완전, 부분적, 이미 도래한 것.

마가복음의 핵심적 메시지 2: 하나님 사랑 = 이웃사랑. 유대교는 613개의 계명을 가지는데, 이것들을 통틀어 율법이라고 함. 예수가 유대교의 613개의 계명 중 가장 중요한 것으로 꼽은 것이 이것임.

### 3) 누가복음

누가복음과 사도행전은 기자가 동일함.

누가복음과 사도행전을 합쳐서 누가행전이라고 함.

누가행전이 작성된 이유. 당시 기독교가 직면한 문제 2가지 때문.

- 1. 교회 외적인 문제 : 대중성을 위해 예수가 로마 친화적 인물이라고 주장하기 위해.
- -> 종교사상의 대중화. 예수는 반로마적 인물임.
- 2. 교회 내적인 문제 : 기다려도 하나님 나라가 오지 않으니, 예수의 재림 전 교회의 시대를 끼워 넣기 위해.
- -> 초기 기독교는 종말론적 sect였기 때문에 세상이 금방 끝날 것이라고 생각했음. 근데 안 그랬음.

누가복음의 주요내용.

누가복음은 굉장히 경제적임. 가난을 주로 다룸.

1. 희년 설교

50년마다 돌아오는 희년에는 채무를 무조건 제거하고, 노예들을 풀어줘야 한다고 주장.

2. 경제적 회개.

경제적 회개 = 종교적 회개 + 경제적 나눔.

#### 4) 요한복음

공관복음서와 유사점이 많지 않음.

특징1. 그리스 철학의 개념 사용.

특징2. 반 교회주의적 사상.

교회보다는 개인과 신의 관계를 강조함. -> 요한복음은 무교회주의자들의 애용품임.

## + 종교사상의 대중화

대중들의 정치적/종교적 욕구, 지적 수준에 맞게 종교사상을 변형해서 수용하는 현상.

대중들에게는 원래의 종교 사상이 변형되어 수용됨. 모든 종교에서 일어나는 현상임.

#### + 무교회주의

교회를 세우지 말자고 주장하는 기독교의 한 분파.

우찌무라 간조가 무교회주의를 만듦. -> 김교신, 함석헌이 이 사람 밑에서 무교회주의를 배움.

메모 포함[이54]: ex. 마태복음에서 하나님 나라를 공 간적 개념으로 언급한다.

ex. 불교는 이론적으로는 철저한 무신론이지만, 실천 적으로는 인격적 신을 상정하고 기도한다.

# 3. 사도행전과 바울서신

# 1. 사도행전

초기 기독교의 역사가 서술되어 있음. 초기 기독교의 역사는 전반부와 후반후로 나뉨.

전반부 -> 팔레스타인 내부의 기독교.

- -> 유대인 출신 기독교인들.
- -> 베드로가 수장.
- -> 율법을 준수해야 구원받을 수 있다고 주장.

후반부 -> 팔레스타인 외부의 기독교.

- -> 비유대인 출신 기독교인들.
- -> 바울이 수장.(바울은 유대인임.)
- -> 율법을 준수하지 않아도 구원받을 수 있다고 주장.(기독교의 토착화.)

## 1) 주요 내용

1. 할례 vs. 할례X.

유대인 출신 기독교인들 -> 할례(율법)를 해야 구원받을 수 있음. 비유대인 출신 기독교인들 -> 할례(율법)을 하지 않아도 구원받을 수 있음.

비유대인들(할례X)이 승리함.

2. 원시 공산사회적 공동체의 구축.

사사시대 때, 각자의 재산을 모아 필요에 따라 분배하는 것을 시도했음.

당시 기독교는 소비공동체였고, 개방공동체였기 때문에 오래가지 못했음. 초기의 기독교는 종말론적 sect였기 때문에, 생산은 하지 않고 소비만 하는 소비공동체였음.

## 2. 바울서신

바울이 작성했던 편지들로 구성된 단행본.

### 1) 바울

철저한 유대교인이던 시절, 기독교인들을 박해함. 이후 종교경험(예수의 목소리)을 하여 기독교로 개종함.

최초의 신학자이자 전도자임. 전도여행도 많이 다님. 비유대인 출신 기독교인들의 수장임.

예수에게 직접 사도로 임명받지 못해 사도 콤플렉스를 가지고 있었음.

### 2) 특징

- 1. 바울서신에 들어간 바울의 편지들에는 공적인 편지도 있고, 사적인 편지도 있음.
- 2. 바울은 기독교의 메시지를 비정치적으로 해석함.

예수는 사회적 차원에서의 구원을 강조함.

바울은 개인적 차원에서의 구원을 강조함.

바울은 기독교를 개인화함.

신약성서에서는 복음서와 바울서신이 가장 중요함.

복음서(예수)로 바울서신(바울)을 이해해볼 수도 있고, 바울서신(바울)로 복음서(예수)를 이해해볼 수도 있음.