#### ALOUDDIN MANSUR

#### IMOMI A'ZAM — BUYUK IMOMIMIZ

Gʻafur Gʻulom nomidagi Adabiyot va san'at nashriyoti Toshkent — 1999

Nashrga tayyorlovchi: O'KTAMBEK KARIMOV

Mas'ul muharrirlar: ANVAR HOJI TURSUNOV, ALISHER SOBIROV

Islomdagi toʻrt mazhab musulmonlarining aqidasi bir boʻlib, ibodat va muomalatlardagina ayrim farqlar bor. Mazhablar oʻrtasidagi ixtiloflar juz'iy hisoblanadi va bu aqidadagi emas, balki ayrim ibodatlardagi ixtiloflardir. Bizning ota-bobolarimiz, bugunga islom olamining teng yarmi amal qiladigan Imomi A'zam abu Hanifa mazhabi ibodatdagi qulayliklari, paygʻambar sunnatlarini olamga izchil yoyganligi bilan ham muhimdir. Mazkur kitobda islom va unga amal qilishga oid, shuningdek, mazhablarning har biri oʻzicha afzal va ayni paytda, boshqalari ham inkor etilmasligi borasidagi tarixiy manbalardagi mulohazalar kitobxon e'tiboriga suhbat tarzida havola etiladi.

#### LA ILAHA ILLALLOH...

- Muhtaram ustoz, ilk suhbatingizni har bir moʻʻmin-musulmon bir umr har kuni aytadigan "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasiga bagʻishlasangiz? Ushbu kalimani chin dildan tasdiqlagan holda aytishimiz chin moʻʻminligimiz belgisi ekan, demak, uning zamirida qanday ma'nolar borligini bilishimiz zarur boʻlsa kerak?
- Avvalan, janobi Haq taologa beadad hamdu sanolarimiz, hazrati Muhammad Mustafoga duo va salavotlarimiz boʻlsin. Albatta, Oʻktambek, bu xususda, avvalo, masalani "Bilishimiz zarur boʻlsa kerak?" deb koʻyish sal oʻrinsizroq. Shuning uchun avval-boshdanoq "Buni bilishimiz zarur!" deb, qat'iyat bilan javob qilamiz.

"La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasi — iymon kalimasi shu qadar buyuk, insoniyatni najotga olib boradigan kalimaki, hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam oʻzlarining bir muborak hadislarida: "Mendan avvalgi paygʻambarlarning ham va mening ham aytgan soʻzlarimizning eng yaxshisi "La ilaha illalloh", — deganlar. Demak, bu kalima barcha paygʻambarlarning tilidagi kalima ekan. Ollohning elchilari boʻlmish buyuk zotlarning dili va tilidagi kalima biz musulmonlarga nasib etgan ekan, bu bizning baxtimizdir.

Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam bir hadisi muboraklarida: "Kimda-kim "Lailaha illalloh", desa, jannatta kirur", deb marhamat qilganlar. Bu ikki ogʻiz bilan aytiladigan va'da dunyo va Oxirat diyoridagi abadiy umrning baxt-saodatiga kifoya qiladigan va'dadir.

Demak, bir soʻz insonni doʻzax azoblaridan qutqarib, jannatga kirishiga sabab boʻlar ekan, bu soʻzning oʻziga yarasha yuki, vazni, mazmun-mohiyati bor, Biz mana shuni bilsak, bu muqaddas kalimani tushungan holda aytsak hamda uning mazmuniga amal qilsak, inshoolloh, shu va'daga musharraf boʻlamiz. Bizni jannatga yetaklab boradigan tavhid kalimasi oʻzbekchada: "Yolgʻiz Ollohdan boshqa Olloh yoʻq, Muhammad Ollohning elchisidir", deganidir.

- Ustoz, Siz, avvalo, "La ilaha illalloh" kalimasi ustida batafsilroq toʻxtalsangiz. "Olloh" degan
- kalimaning oʻzini qanday tushunmogʻimiz kerak? Ollohning birligini qanday anglamogʻimiz lozim?
   "Olloh" kalimasi arab tilida "ibodat qilinguvchi ma'budi barhaq" deganidir. Ya'ni sigʻinib, ibodat qilib topinishga loyiq boʻlgan yolgʻiz zot Ollohdir. Ollohdan boshqaga sigʻinib boʻlmaydi. Ollohdan boshqadan qoʻrqil-maydi. Olloh yagona bir zotki, oʻsha zotga ibodat qilish, oʻsha zotning buyruqlarini ijro etish bilan Unga bandalik, ya'ni, qullik qilinadi.

Lekin bizlarning bir nuqsonimiz bor — koʻpincha biz "La ilaha illalloh" kalimasini uning asl mohiyatini tushunib yetmagan holda aytamiz. Koʻp holatlarda uning oʻrnini ham bilmaymiz. Hatto bu kalima boshga bir balo tushganda, masalan, yer qimirlaganda yoki havo oʻzgarib, chaqmoq chaqqanda aytiladigan iboraga oʻxshab qolgan. Aslida, bu kalima har bir moʻʻminning bir umrlik hamrohi boʻlishi kerak. Chunki "La ilaha illalloh" dinimizning shioridir. Tavalludimizdan vafotimizgacha hamroh bo'ladigan shiordir.

Chaqaloq dunyoga kelgach, uning qulogʻiga azon aytiladi. Oʻsha azon tarkibida "Ashhadu alla ilaha illalloh" degan ibora bor. Demak, chaqaloqning birinchi eshitgan kalimasi "La ilaha illalloh" boʻlyapti. Musulmon odam oʻzining namozlarida ham bir kunda bir necha martalab bu kalimani takrortakror aytadi. Masjidlarimizda har kuni besh bor azon aytilar ekan, mana shu kalimai muborak takrorlanadi. Kishi soʻnggi safariga chogʻlantan paytda ham atrofdagi musulmonlar unga "La ilaha illalloh" deb talqin qilib turadilar. Ya'ni, soʻnggi. nafasida "La ilaha illalloh"ni aytib ketsin, deb eslatib, ovoz chiqarib atrofida shu kalimani takrorlab turadilar. Demak, musulmon kishi umrining avvalgi soatlarida eshitgan kalimasini o'layotib ham eshitadi va aytadi. Bu kalimaning bir umrlik hamrohimiz ekanligi mana shundadir.

Biz bu kalimani oʻzbekcha qilib, "Yolgʻiz Ollohdan boshqa sigʻinishga loyiq zot yoʻq", dedik. Mazmuniga koʻra bu kalima tavhid kalimasi, deb ataladi.

Tavhid degani Ollohni yagona deb bilishdir. Olloh taoloni yolgʻiz sigʻiniladigan, e'tiqod qilinadigan zot deb bilish Islomning asosiy tomiridir. Ya'ni, dinimizning ildizi — "La ilaha illalloh". Ollohni yolgʻiz bilmoqlik shariatimiz tomonidan shu qadar ahamiyat bilan tushuntirilgan va Qur'oni Karimda ketma-ket takrorlanganki, hatto muqaddas kitobimiz 23 yil davomida nozil boʻlgan boʻlsa, oʻsha muddatning 13 yili mobaynida asosan "La ilaha illalloh" kalimasini ta'lim berib kelgan. Ya'ni, yolgʻiz Ollohga sigʻining, yolgʻiz Ollohdan boshqadan qoʻrqmang, degan talqinni 13 yil davomida Makkai Mukarramada nozil boʻlgan suralarida Olloh taolo bizlarga ta'lim bergan. Buning ahamiyati juda muhimdir. Chunki, bizlar, avvalo, Ollohning borligini bilishimiz va shuni bilib e'tiqod qilganimizdan keyin U Zotning birligini bilishimiz juda zarurdir. Shuning uchun ham "Xudo bitta" degan ta'kidga dinimizda ayricha ahamiyat berilgan.

Aslida, Ollohning borligi butun olamdan koʻrinib turibdi. Insonning va butun mavjudotning tabiatida Ollohning borligiga iymon yotadi. Xudoning borligini eslamaydigan har qanday kas, boshiga bir tashvish tushib, najot yoʻlini topolmay qolsa, tiliga "Ey Xudo" degan ibora keladi. Buni kim olib keladi unga? Hech kim majbur qilmaydi-ku?! Ehtimol, u kimsa oʻsha damgacha bir umr Xudoni eslamay oʻtgandir? Lekin burchakka taqalib, najot yoʻlini topa olmay qolgan oʻsha lahzada u Olloh deydi, Xudo deydi, Tangrim deydi. Demak, Ollohga yolborish va unga sigʻinish insonning vujudida bor ekan. Nafaqat inson, balki hayvonot olamiga ham e'tibor bersak boʻladi. Masalan, bir itga birov nojoʻya harakat bilan azob bersa, u ham osmonga qarab "uv" tortadi. Bu itning Xudoga nolasidir. Butun borliqda Xudoning borligiga dalolat borki, buni bilish uchun u qadar katta ilm ham darkor emas. Oddiy aqlli inson Yaratguvchi borligini oʻz aqli bilan bilib, xulosa qilib olsa boʻladi. Qolaversa, Ollohning borligi aqliy dalillar shu qadar koʻpki, har xil maxluqotlar toʻla boʻlgan oʻta murakkab bu Olam shu qadar mukammal yaratilganki — bu mukammallik oʻz-oʻzidan paydo boʻlib qolganligiga aqlli odamning aqli bovar qilmaydi.

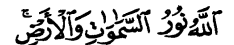
Inson kichikroq bir tahsinga loyiq ish qiladigan boʻlsa, hamma uning otasiga balli, deydi. Endi bu qadar mukammal boʻlgan olamni, bir-biroviga bu qadar mutanosib boʻlgan mavjudotlarni, insonning hayoti uchun kerak boʻlgan hamma narsaning bekamu koʻst yetkazib turilishini koʻrib turgan har bir kishi, albatta, bularning Yaratuvchisi, yoʻqdan bor qiluvchisi va shunday tarbiya bilan parvarishlab turguvchi, ya'ni, Olloh bor-ku, demasa — u aqlli inson sanalmaydi. Demak, Xudoning boʻlishi mumkin emasligini tushunadi. Quyoshdek ulkan narsa bilan eng mayda zarralar bir-biri bilan qat'iy intizom asosida munosabatda boʻlishini va bularning hammasi insonning yaxshi yashamogʻi uchun boʻysundirilganini koʻrgan odam bularni kimdir mana shu holatga tushirmasa, shunday tarbiyalab turmasa, boshkarib bormasa, oʻz-oʻzidan bunday boʻlmaydi-ku, deb aql bilan Yaratuvchisi, Tarbiyachisi, demakki, Olloh borligini biladi.

Endi bizlar Ollohni koʻra bilmasligimiz masalasi ustida bir oz toʻxtalaylik. Milliardlarning biri boʻlgan ojiz inson butun olamlarning Yaratuvchisi mening roʻparamga kelsin, deyishi — oʻta mutakabbirlik va aqlsizlik boʻladi.

Ba'zi narsalar aslida yoʻq boʻlganliklari uchun ham, albatta, koʻrinmaydilar. Bu tabiiy. Bunga koʻplab misollar keltirish mumkin. Oʻzi yoʻq, boʻlmagan, boʻlmaydi ham. Lekin u haqida afsonalar bir talay.

Ba'zi narsalar esa aslida bor-u, lekin oʻta ravshan boʻlganliklari uchun koʻrinmaydilar. Masalan, hech kim Quyoshga tik qaray olmaydi. Olloh taolo bizga ibrat boʻlsin uchun ham shunday qildi. Lekin hech kim Quyoshni yoʻq deyolmaydi. Ana oʻsha Quyoshga tik qarab, uning ichida nimalar boʻlayotganini koʻrolmaganimizda biz insof qilamiz va "Koʻzimizning nuri unga yetmaydi, bunga biz ojizlik qilamiz, Quyoshning nuri juda oʻtkir", deymiz. Vaholanki, Quyosh Yerga nur sochib turgan yulduz, xolos.

Olloh-chi? Olloh Qur'oni Karimda O'zini:



Ya'ni, "Olloh butun osmonlarning va yerning nuridir", deydi. Zotan, olamning shaklu shamoyilini, butun mavjudotlarning suratlariyu mohiyatlarini koʻrishimizga sabab boʻladigan narsa yorugʻliqdir. Agar oʻsha yorugʻlik boʻlmasa oldingizda turgan narsani ham koʻrmaysiz. Sizga shu dunyoni, butun borliqni tanitib turgan narsa yorugʻlik boʻlsa — oʻsha yorugʻlik menman, deydi Olloh. Nafaqat yerning, balki butun osmonlarning nuri Oʻzimman deydi. Demak, millionlab yulduzlarning biri boʻlgan Quyoshga qaray olmasligimizni tan olar ekanmiz, osmonlar va yerning nuri boʻlgan Ollohni ojiz koʻzlarimiz bilan koʻra olmasligimiz tabiiy holatdir.

Qur'oni Karim va muborak hadislarda Ollohning borligi va birligi xususidagi aniq dalillar bizning ilmimizni, Xudoga bo'lgan iymonimizni yanada quvvatlantiradi. Demak, biz avvalo Olloxning borligini bilgan bo'lsak, endi Uning yagonaligini bilishimiz zarur.

Olloh taolo Qur'oni Karimda aytadi:



"Agar yeru osmonda Ollohdan boshqa xudolar boʻlsa, albatta bu yeru osmon buzilib ketgan boʻlar edi". Chunki Olloh — Hokimi mutlaq. Olloh Oʻzi xohlagan ishni qiladi. Demak, agar Olloh ikkita boʻlsa-yu, har biri oʻzi xohlagan ishni qilsa, yeru osmonning buzilib ketishi aniq edi. Modomiki, bu yeru osmon shunday puxta tartib intizom asosida tuzilgan va buzilmasdan turgan ekan, uning Boshqaruvchisi bittadir.

- Kechirasiz, ustoz. Gapingizni boʻlganim uchun ma'zur tutasiz. Suhbatingizni shu joyda, oʻzingiz aytganingizdek, oʻsha yer yuzidan yoʻq boʻlib ketadigan narsalarni xudo deb, ularga sigʻinib yurishning tarixi xaqida davom ettirsangiz...
- Odamlar orasida yer yuzidagi yoʻq boʻlib ketadigan narsalarni xudo deb, ularga sigʻinib yuradiganlar ham yoʻq emas. Dinimiz mana shundaylarga qarshi "La ilaha illalloh" deyishimizni buyuradi.

Islom dini kelgan paytda arablarda Xudoga birovni shirk keltirish juda avj olgan edi. Masalan, arablardan biri Islomga kirganidan soʻng mana bunday hikoya qiladi: "Biz safarga chiqqudek boʻlsak, oʻzimiz bilan biron-bir tosh olib ketar edik. Qaerda toʻxtasak, oʻsha toshni oldimizga qoʻyib olib, unga sigʻinar edik. Yoʻlda avvalgi toshdan chiroyliroq boshqa tosh topilib qolgudek boʻlsa, oʻshani olardikda, avvalgi toshni, ya'ni avvalgi "xudo"imizni uloqtirib tashlar edik. Qarang, naqadar hamoqat, naqadar jaholatda yurgan ekanmiz..."

Yana shundaylar bor ediki, ular xurmo gʻujumlariga (shingillariga) sigʻinar, lekin qorinlari ochgach, oʻsha — oʻzlari "Xudo" deb e'tiqod qoʻygan xurmoni yeb qoʻyardilar. Mana shu tariqa sigʻinib boʻlmaydigan narsalarga ularni Xudo deb bilib, sigʻinib, yolgʻiz Ollohga shirk keltirganlar. Bu haqda Olloh taolo Qur'oni Karimda mushrik kimsalarni bunday ogohlantiradi:

# يَّأَيُّ النَّاسُ ضَرِبَ مَثَلُفَا سَيَعُوا لَيَّا النَّاسُ ضَرِبَ مَثَلُفَا سَيَعُوا لَهُ وَإِنَّا النَّاسُ ضَرِبَ مَثَلُفَا سَيَعُوا لَهُ وَإِنَّا اللَّهِ اللَّهِ لَنَ يَعْلَمُ اللَّهِ لَنَّا اللَّهِ اللَّهِ لَنَ يَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَل

"Aniqki, sizlar Ollohni qoʻyib iltijo qilayotgan butlar agar barchalari birlashganlarida ham bir chivin yarata olmaslar, chivin ulardan biron narsani tortib olsa, uni (oʻsha chivindan ham) qutqarib ola bilmaslar. (Demak, oʻsha butlardan hojatini ravo qilishni) soʻraguvchi (mushrik) ham, soʻralguvchi butlar ham nochor-notavondir. (Haj surasi, 73-oyat.)

Demak, Ollohning yagona — yolgʻizligiga iymon keltirib, oʻsha zotgagina sigʻinishimiz — faqat mana shu e'tiqodgina bizlarni ham bu dunyo fitnalaridan, ham oxirat azobidan najot topishimizga sabab boʻladi.

Qur'oni Karimda Ollohning mana shunday marhamati ham bor:

## وَمَا خَلَقُتُ أَجِنَّ وَالْمِنْ لَهُم مِّن لِذُو فِي الْمَا الْمِيدُ الْمُعْلِمِ وَإِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

"Men jin va insni faqat Oʻzimga ibodat qilishlari uchungina yaratdim. Men ulardan biron rizq istamasman va ular meni taomlantirishlarini ham istamasman". (Vaz-zoriyot surasi, 56-57-oyatlar.)

E'tibor bering: boshingizga bir mushqullik tushganda biron kimsa sizga najot qo'lini uzatsa, sizning o'sha yaxshilikka javob qaytarishingiz, o'sha kishiga bir umr minnatdorchiligingizni bildirib o'tishingiz tabiiy. Demak, bir marta boshimizga ish tushganda bizga yordam bergan odamga shunday javob qilamiz. Lekin siz bilan bizni bir tomchi suvdan shunday mukammal inson qilib yaratib va bizlarga butun olamni qaratib, bizlarni butun dunyoga hoja, O'zining yerdagi xalifasi qilib qo'ygan Zot bizlarga: "Menga qullik qilinglar, menga ibodat qilinglar", desa, biz aqlli insonlar sifatida labbay deb javob berishimiz kerak emasmi? Demak, insonning vazifasi Ollohning borligiga iymon keltirish, Uning birligini bilishdir. Kimki, "La ilaha illalloh" kalimasini aytgan ekan, de-mak, u yolgʻiz Ollohga sigʻinishi kerak. Demak, Ollohdan boshqadan qoʻrqmaslik, Ollohdan boshqaga sigʻin-maslik, Ollohdan boshqadan najot soʻramaslik "La ilaha illalloh"ning mazmuni ekan.

Bizlar yolgʻiz Xudoga qullik qilib, yolgʻiz Xudoga sigʻinib yashasak, "La ilaha illalloh" kalimasini aytgan insonlar qatorida boʻlamiz va inshoolloh, janobi Rasulullohning bu kalimani aytganlar jannatga kiradi, degan va'dalariga musharraf boʻlamiz.

#### MUHAMMADUR RASULULLOH

- Ustoz, Iymon kalimasining birinchi qismi "La ilaha illalloh"ga bagʻishlangan suhbatingizni davom ettirishning fursati yetdi, menimcha. Bugun endi Ollohning borligi va birligi haqida, "La ilaha illalloh" deyishimiz zarurligi haqida bizga xabar yetkazgan zot Muhammadur Rasululloh toʻgʻrisida ham tafsilotli suhbat qurib bersangiz. "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasi haqidagi bilimimiz mukammal boʻlur edi.
- Hazrati Muhammad sallallohu alayhi vasallam oʻzlarining hayotlari davomida insoniyatga Ollohning bor va bir ekanligini yetkazish bilan, dini Islomning tomiri boʻlgan "La ilaha illalloh"

kalimasini odamlarga da'vat qilish bilan o'tdilar.

Inson Ollohning yerdagi xalifasidir. Olloh uning suratidan tortib, axloqi va sifatlarigacha juda mukammal qilib yaratgan, unga aql-farosat ato qilib, ilm olish malakasini bergan. Boshqa jonzotlarda bunday ne'matlar yoʻq. Ular bir narsani oʻrganishlari mumkin emas. Faqatgina insonga koʻp narsani bilib, oʻrganib, butun mavjudot ustidan xojalik qilish malakasi Olloh taolo tomonidan berilgan. Shu bilan inson Ollohning yerdagi xalifasi boʻldi.

Xalifa oʻrinbosar deganidir. Xalifa hech qachon amir boʻla olmaydi. Olloh insonni xalifa qilib qoʻyar ekan, unga oʻz aqli bilan yetadigan jihatlarni in'om qilib bergan. Aqllari yetmaydigan jihatlarini esa Oʻzi tanlagan paygʻambarlari orqali yetkazib, xalifalik qilish imkoniyatlarini yaratib bergan.

Demak, Yer yuzidagi xalifalik vazifamizni bajarishimiz uchun Xojamiz — Olloh tarafidan mana shu vazifaning qandayligi va uni qay tarzda ado etishimiz kerakligi haqida doimiy koʻrsatmalar olib turishimiz zarurati bor. Shu sababli ham janobi Haq Oʻzi bilan yer yuzidagi xalifalari oʻrtasida paygʻambarlarni vositachi qilib qoʻydi. Ular Ollohning xabarini insonlarga yetkazdilar. Bu paygʻambarlarning avvali — insoniyatning otasi boʻlgan Odam alayhissalom edilar. Bu kishiga Olloh taolo tomonidan yer yuzida inson sifatida qanday hayot kechirish kerakligi vahiy qilingan edi. Paygʻambarlarning soʻnggisi hazrati Muhammad sallallohu alayhi vasallamdirlar. Bu ikki buyuk paygʻambarlarning oʻrtasida yuz minglab paigʻambarlar oʻtdi. Ularning har biri insonlarga Ollohning farmonlarini yetkazib turdi. Avvalgi paygʻambarlar ma'lum bir qavmga, muayyan mintaqaga, hatto ba'zi birlari biron-bir qishloqqa yuborilgan ekan. Paygʻambarlarni Olloh odamlarning orasidan tanlab olar ekan. Bu haqda Olloh taolo Qur'oni Karimda xabar beradi:



"Olloh farishtalaridan ham elchilar — paygʻambarlar tanlar, insonlardan ham. Darhaqiqat, Olloh eshitguvchi, koʻrguvchidir". (Haj surasi, 75-oyat.)

Demak, Ollohning buyruqlarini yetkazib turuvchi farishta Jabroil alayhissalom ham Ollohning elchisi ekan. Shu bilan birga yer yuzida yashab oʻtgan, hazrati Odam alayhissalomdan tortib hazrati Muhammad alayhissalomgacha boʻlgan paygʻambarlar insonlar orasidan tanlab olingan elchilar edilar.

Xususan, Muhammad paygʻambarning ham Ollohning Rasuli ekanligi haqidagi xabar Qur'on orqali bizga yetdi. Olloh "Muhammadur Rasululloh", ya'ni, "Muhammad Ollohning elchisidir", deb bizga xabar berdi. Demak, Ollohning kalomini haq deb bilgan har bir inson Muhammad alayhissalomning haq paygʻambar ekanliklariga iymon keltiradi.

- Rasulullohning oʻzidan avvalgi paygʻambarlardan oʻzgachaligi asosan nimada koʻrinadi?
- Muhammad alayhissalomdan oldingi paygʻambarlar ma'lum qavm, ma'lum mintaqa yoki ma'lum davr uchun boʻlgan ta'limotlarni olib kelganlar. Olloh bandalari bilan boʻlgan muomalada goʻyo tabib bemorlar bilan muomala qilgandek munosabatda boʻladi, ya'ni, bemorning ahvoli qay darajada boʻlsa, oʻshanga qarab muolaja qiladi. Xuddi shu kabi insoniyatning chaqaloqlik davri Odam alayhissalom davridan, insoniyatning kamolot davri Muhammad alayhissalom davrigacha boʻlgan muddatda Olloh insonlarni tarbiyalab, muvaqqat hukmlarni Oʻzining paygʻambarlari orqali yetkazib turdi. Soʻngra esa mangu, to Qiyomatgacha qoladigan Oʻzgarmas Hukmni dini Islomni hazrati Muhammad alayhissalomga Qur'on orqali tushirdi. Demak, oxirgi va mukammal shifo boʻlgan Qur'on dini Islom to Qiyomatgacha oʻzgarmaydi. Bu Koʻrsatma butun insoniyat va jinlar olami uchun to Qiyomatgacha Ollohning oxirgi Koʻrsatmasi boʻlib qoladi. Bu haqda Olloh taolo Qur'oni Karimda xabar beradi:

### إِنَّا نَحُنُ نَرُّلْنَا ٱلدِّكْرُ وَإِنَّالَهُ كِلَّا فَطُونَ ۞

"Albatta, bu eslatmani (ya'ni Qur'onni) Biz Oʻzimiz nozil qildik va, shubhasiz, Oʻzimiz uni saqlaguvchidirmiz". (Hijr surasi, 9-oyat.) Ya'ni, U (Qur'on) yoʻqolmaydi, buzilmaydi. Birov yoʻqotolmaydi, buzolmaydi. Yoʻqotaman deganlar oʻzlari yoʻq boʻlib ketadilar. Bunga 1400 yillik tarix guvohdir.

Mana shunday to Qiyomatgacha qoladigan Kitobni keltirgan zot — Ollohning eng suyukli bandasi, Uning soʻnggi Elchisi hazrati Muhammad alayhissalomdir. Demak, "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" deganimiz — ya'ni, "Olloh bittadir, Muhammad Uning Elchisidir", deganimiz boʻlib, biz Olloh taoloning bor va birligiga qanday ishonsak, Muhammad alayhissalom Ollohning elchisi ekanligiga ham shunchalik ishonganimizdir. Olloh taoloning koʻrsatmalarini faqat Muhammad alayhissalomdan olamiz. Chunki bu koʻrsatmalarni faqat Muhammad alayhissalom haq va toʻlaligicha insonlarga yetkazganlar. Odamlar tomonidan chiqarilgan har qanday bid'atlar, sharhlar Olloh taoloning buyrugʻi emas.

Demak, biz, har birimiz "Muhammadur Rasululloh" deganimiz — Muhammad alayhissalom Ollohning elchisi, men shu zotga ergashaman, deganimiz boʻladi ekan. Bu shunchaki tilda aytib takrorlab yuradigan kalima emas, balki butun vujudimiz bilan aytib, bu kalimaning mas'uliyatini his qilib yashashimiz kerak.

- Oʻrni kelganda Ollohning soʻnggi paygʻambari Muhammad sallallohu alayhi vasallamning kim ekani, u kishining qanday zot boʻlganlari, jismoniy va axloqiy kamolotlari haqida aytib bersangiz...
- Olloh taolo oʻzining eng soʻngti va eng mukammal dinini Oʻzining eng komil bandasiga tushirdi. Shu zot orqali butun insoniyatga tarqaldi. Mana shuning oʻzi bu kishining qanday buyuk shaxs ekanligiga dalolatdir. Qolaversa, tarix bizlarga ochiq dalolat beradiki, Rasulullohning zamondoshlari ular xoh paygʻambarimizning sahobalari boʻlsinlar, xoh kufr keltirib oʻtib ketganlar boʻlsin ularning barchasi paygʻambarimizning qanchalik mukammal inson boʻlganliklari haqida yozib qoldirib ketganlar. Shu xususdagi tarix kitoblaridan Rasululloh hayotining har bir kuni haqida aniq hujjatlar topamiz. Bu hujjatlar tarixiy haqiqatlardir.

Muhammad alayhissalomning paygʻambarlik maqomiga erishishlari, bu dunyo va Oxiratda eng aziz inson boʻlib olishlari uchun Olloh taolo u kishini tugʻilishlaridan boshlab tarbiyaladi. Har qanday xatoyu gunohdan ma'sum qilib balogʻatga yetkazdi. Haqiqiy voyalari — qirq yoshga yetganlarida Birinchi oyat nozil boʻlib, paygʻambarlik davrlari boshlandi.

Muhammad alayhissalom suratlari juda goʻzal, har qanday kishi koʻrsa havas qiladigan, chiroylik qomatli kishi ekanlar. Bir sahoba: "Men Rasulullohni oy toʻlgan kechada koʻrdim. Toʻlin oy chiroylimidi yoki Muhammad alayhissalommi, bilolmadim", deydilar. Bu Ollohdan qoʻrqadigan, faqat haq gapni aytadigan sahobaning gapidir. Rasulullohniig butun jismoniy a'zolaridagi goʻzallikni koʻrib lol qolgan, u kishining haqiqiy insoniy goʻzal madaniy axloqlariga guvoh boʻlgan va u kishiga ummat boʻlganlar mana shu tarzda tarixlarda oʻzlarining guvohliklarini yozib qoldirganlar. Rasulullohning aqlu farosatlari shu kadar yetuk ediki, zamondoshlari har qanday kattayu kichik ishda ulardan maslahat olar edilar. Hamma u kishining har qanday masalani adolat bilan yechib berishlariga ishonar edi. Muhammad alayhissalomning paygʻambar boʻlgunlarigacha biron gunoh yoki xatoga yoʻl qoʻymaganliklariga tarix guvoh. Ya'ni, Olloh taolo Qur'ondek ulugʻ yukni qoʻymoqchi boʻlgan bandasini shunday pok saqlab voyaga yetkazgan ekan. Goʻdaklik chogʻlaridayoq Rasulullohning paygʻambar boʻlishlari alomati zohir boʻlgan edi. Lekin buni paygʻambarimizning oʻzlari ham, boshqalar ham hali bilmas edilar. Bu alomatlar Qur'ondan avval kelgan Kitoblarda ham keltirilgan edi.

Ma'lumki, hazrati Iyso alayhissalomga Injil nozil bo'ldi. Injil nozil bo'lishidan avval — Odam

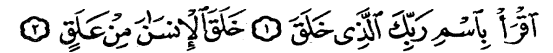
alayhissalomdan tortib to Iyso alayhissalomgacha oʻtgan paygʻambarlar orasida tanaffus boʻlmagan edi. Har bir paygʻambar oʻzidan avvalgi paygʻambarning oʻrnini toʻldirib kelardi. Demak, koʻrsatmalar paydar-pay tushib turar edi. Lekin Iyso alaihissalomga Injil nozil boʻlgandan keyin to hazrati Muhammadalayhissalomga Qur'on nozil boʻlguncha orada olti asr oʻtdi. Oʻsha tanaffus davrida butun olam bir paygʻambar kelmayapti-ku, qachon kelar ekan, deb kutib qoldi. Injilni qaralsa, unda Oldoh taolo Men oxirgi zamon paygʻamba-rini yuboraman, deb bergan va'dasi koʻriladi. Shuning uchun nasroniylar yaqinda paygʻambar keladi, deb kutar edilar. Lekin, bu paygʻambarning arablardan boʻlib qolishini hech kim xayoliga ham keltirmas edi. Injilni oʻqigan olimlargina keladigan paygʻambar qanday boʻlishini bilar edilar.

Ma'lumki, hazrati Muhammad alayhissalom onalari qornilarida homilalik paytlaridayoq otalari Abdulloh ibn Abdulmuttolib vafot qilganlar. Goʻdaklik chogʻlaridayoq onalari ham dunyodan oʻtdilar. Paygʻambarimiz bobolari Abdulmuttolib va amaqilari Abu Tolib qoʻllarida tarbiya topdilar. Abu Tolibga goʻyo farzanddek boʻlib qoldilar. Bu kishi Muhammad alayhissalomni goʻdaklik paytlaridanoq tijorat safarlariga olib borardilar. Oʻshanday safarlardan birida (u paytda Rasululloh 9—10 yoshlarda edilar) bir moʻʻjiza sodir boʻlgan edi.

Muhammad alayhissalom birga bo'lgan karvon ustida bir bulut soyabon bo'lib yuraveribdi. Bir joyga yetib kelganlarida nasroniylarning ibodatxonasi derazasidan qarab oʻtirgan bir rohib karvonning ustida bulut kelayotganini koʻrib qoladi-yu, oʻzlarining diniy kitoblarida Oxir zamon paygʻambari keladi va unda bir qancha alomatlar boʻladi. Ulardan biri — boʻlajak paygʻambar qachon soyasiz joyda yursa, uning ustida bir bulut soyabon boʻladi. Yana bir alomat shuki, oʻsha — paygʻambar boʻladigan bolaning kuraklari orasida paygʻambarlik belgisi — xol boʻladi, degan xabarni eslaydi. Rohib karvon ustida jilmay turgan bulutni koʻrgach, bular orasida boʻlajak paygʻambar bor shekilli, deb karvon oddiga keladi. Qarasa, yuzlaridan nur yogʻib turgan bir najib oʻgʻlon bor. Xayolidan: "Paygʻambar bo'ladigan siyoqi bor o'g'il ekan", degan fikr o'tadi-da, "Bu kimning bolasi?" deb so'raydi. Shu payt karvonboshi Abu Tolib: "Mening oʻgʻlim", deb javob qiladi. Rohib: "Siz otasimisiz?" deb soʻraydi. "Ha, men otasiman". Shunda Rohib: "U holda men adashibman, bizlarning kitobimizda paygʻambar bo'ladigan bola onasining qornida homilalik paytidayoq otasi vafot qilib ketadi, deb yozilgan edi. Agar siz otasi bo'lsangiz, men adashibman", deydi. Keyin bolani yechintirib qaraydilar. Uning kuraklari orasida paygʻambarlik muhri —muhri nubuvvat bor edi. Bu rohibning gumonini yangilab, kuchaytiradi. Shundan soʻnggina Abu Tolib bor hakiqatni aytadi. Men bu bolaning otasi emasman, amakisi bo'laman. Otasi, haqiqatan, bu bola homilalik paytidayoq vafot qilgan, bu mening tarbiyamdagi bolam, deydi. Shundan soʻng rohib, bizning kitobimizda xushxabar berilgan bola shu yigitchadir, u paygʻambar boʻladi. Bu jiyaningizni juda asrab-avaylab katta qiling, biror balo-qazoga uchrab qolmasin, hech beparvo bo'lmang, deb nasihat qiladi Abu Tolibga. Abu Tolib esa, "Ey rohib, agar Sening gaplaring haq bo'lsa, ya'ni Olloh o'z kitobida shunday payg'ambar keladi va uning alomatlari mana shunday bo'ladi, deb aytgan bo'lsa, u holatda payg'ambar bo'ladigan bu bolani Ollohni oʻzi saqlab oladi", deb javob qiladi.

Xullas, Muhammad alayxissalomning paygʻambar boʻlishi goʻdaklik paytidanoq aniq boʻlib, ilmli odamlar shuni tan olib, kutib yashar edilar.

Va nihoyat u zot qirq yoshga yetganlarida Olloh tomonidan Qur'oni Sharifdagi:



"Iqro" — "Bismi robbikallaziy xolaq..." deb boshlanadigan oyat (Birinchi oyat) nozil boʻldi.

Shunday qilib, Muhammad alayhissalom Ollohning paygʻambari boʻldilar. Lekin paygʻambar boʻlishlarini u kishining oʻzlari ham bilganlari yoʻq. Va oʻsha birinchi oyatning vahiy ekanini, bu paygʻambarlikning boshlanishi ekanini ham bilganlari yoʻq. Bu oyat kutilmaganda, daf'atan tushdi.

Hazrati Jabroil farishta Muhammad alayhissalomga shu oyatni keltirganlarida u kishi qoʻrqib ketdilar, dahshatga tushdilar. Men oʻzimdan ketib qoldimmi, degan xavotir bilan titrab-qaqshab uylariga keldilar. "Meni oʻrab qoʻyinglar", dedilar.

Shunda Rasulullohga birinchi iymon keltirgan zot u kishining ayollari — Xadicha onamiz boʻldilar. Bu zoti sharifa oʻsha zahotiyoq oʻzining nasroniy ulamolardan boʻlgan bir amakisiga Muhammad alayhissalomni olib bordilar va boʻlgan voqeani bayon qilib berdilar. U kishi esa: "Sen Ollohning paygʻambari boʻlibsan, senga vahiy kelibdi. Lekin oʻzingning qarindosh-urugʻlaring, yoru doʻstlaring bu gaplaringai eshitgach, senga dushman boʻlib qolishadi. Seni hatto oʻz vataningdan quvgʻin qilishlari bor. Afsus, men qarib qoldim, boʻlmasa yoningda yordamchi boʻlar edim", deydi paygʻambarga. Shunda paygʻambar alayhissalom bu kishining gaplariga ishonqiramay: "Mening kimligimni yaxshi bilgan qavmim nega menga dushmanga aylansin?" deganlarida, "Sen qiladigan da'vatni bular hazm qilolmaydilar. Seni yolgʻonchiga, sehrgarga, majnunga iqaradilar. Senga koʻp aziyatlar yetkazadilar. Mana shunday holat Seni kutyapti", degan edi oʻsha olim.

Mana shundan keyin 23 yil mobaynida butun insoniyat uchun to Qiyomat oʻzgarmaydigan Ilohiy dasturilamal boʻlgan Qur'oni Karim Rasulullohga nozil boʻldi. Qur'on oyatlari avval 13 yil Makkai Mukarramada va keyin 10 yil Madinai Munavvarada nozil boʻldi. Bu orada insonlarning dillarida paydo boʻlgan har qanday savollarga javobni, masalalarning yechimini Olloh oʻz kalomi bilan aytib bordi. Va yana Oxirat diyoridagi hodisotlar xususida ham xabar berdi.

Qur'oni Karimning mo''jizaligi shundaki, 23 yil davomida nozil bo'lgan bu Ilohiy kitobning avvalgi oyati bilan oxirgi oyati bir mazmunni tashkil qiladi. Oyatlar bir-biriga zid emas, balki, shu qadar bir-birini to'ldirib kelganki, ular Haq Ollohning kalomi ekaniga darhol iymon keltirasiz.

Agar bu Kitob inson tomonidan yozilgan boʻlganida edi, u holda 23 yil davomida soʻz ham, uslub ham — xullas, hamma narsa oʻzgarib ketgan boʻlur edi. Lekin, Ollohning kalomi mukammal kalom boʻlgani uchun boshi bilan oxiri lafzda ham, ma'noda ham shu qadar muvofiq-munosibdir. Darhaqiqat, Rasulullohga koʻp ozorlar boʻldi. Hatgo oʻz Vatanlaridan ketishga majbur boʻldilar. Madinai Munavvaraga hijrat kdpdilar. U kishining mushriklardan ozor-aziyatlar chekishlariga faqat birgina sabab bor edi. U ham boʻlsa Muhammad alayhissalom "La ilaha illalloh" der edilar va boshqalarga ham shunday deyishni buyurar edilar.

Hazrat Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning Sizlar sigʻinayotgan butlar Xudo emas, ularning foydasi ham, ziyoni ham yoʻq. Yolgʻiz Olloh bor. Ollohdan boshqa Xudo yoʻq, degan soʻzlarini mushriklar hazm qilolmas edilar. Ular Muhammad alayhissalomga dushman boʻlib qoldilar. Hatto amakisi Abu Tolibga Makkaning zodagonlari kelib, ey Abu Tolib, jiyaningta aytgin, agar unga pul kerak boʻlsa, biz boyonlar shu qadar koʻp pul toʻplab beraylikki, Muhammad oramizda eng boy odam boʻlsin, agar mansab kerak boʻlsa, oʻzimizga rahbar qilib saylaylik, agar shuhrat kerak boʻlsa, shuhratini har tarafga yoyaylik. Faqat bizning xudolarimizni soʻkmasin, butlarimizga, sanamlarimizga til tekkizmasin, deb iltimos qilishganida va bu gapni Abu Tolib Rasulullohga aytganlarida, u kishi haqiqiy paygʻambarona javob berdilar: "Ey amaki, — dedilar, — bular menga yer yuzidagi dunyoni, saltanatni tavsiya qilayotgan ekanlar, bu xech narsa emas. Agar ular Osmondagi quyoshni oʻng yelkamga, oyni chap yelkamga qoʻyib berganlarida xam "La ilaha illalloh" dan qaytmasman. Chunki bu mening vazifam, men oʻylab topgan narsa emas balki menga Ollohdan kelgan vahiydir". Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam mana shunday deb, oʻzlari ham yoʻllaridan adashmay, ummatlarini ham adashtirmay, Kalomullohni toʻlaligicha Insoniyatga yetkazib, oʻz vazifalarini ado qildilar.

<sup>—</sup> Paygʻambarimiz Muhammad alayhissalom — Insoniyat tarixida oʻchmas iz qoldirgan u zotning Komil Inson boʻlganligi haqida hikoya qiluvchi ba'zi holatlarni aytib bersangiz...

<sup>—</sup> Bunday doʻstu dushman, musulmonu kofir tan olmay iloji yoʻq holatlar behisob. U kishi keltirgan Kitob — Qur'oni Karim oʻzgarmay turibdi; Oʻzlari vafot etganlariga 1400 yildan ortgan

boʻlsa-da, ta'limotlari yashamoqda. Buni zamonaviy olimlar, hatto dinimizga begona boʻlgan olimlar ham tan olmoqdalar. Amerikalik olimlar oʻtgan yili (1995) Insoniyat tarixida yorqin iz qoldirgan 150 nafar shaxsning roʻyxatini tuzdilar. Oʻsha roʻyxatga birinchi raqam bilan Muhammad alayhissalomning tabarruk ismlari kiritilgan. Bu roʻyxatni musulmonlar emas, balki boshqa dindagi olimlar tuzganligi e'tiborga loyiqdir. Ular insof bilan Rasulullohning Insoniyatga oʻtkazgan ta'sirini hisobga olganlar. Bu biz musulmonlarning koʻzini ochadigan holatdir. Mana shundan ham biz qanday ulugʻ zotga ergashgan baxtli ummat ekanligimiz koʻrinib turibdi.

Muhammad alayhissalomning bu dunyoda chekkan aziyatlari, kofirlar tomonidan koʻrgan ozorlari — bir inson koʻtara olmaydigan zahmatlar ekanligini tushunamiz. Paygʻambar alayhissalom Makkai Mukarramada "La ilaha il-lalloh" da'vatini qilib yurar ekanlar, kofirlar u zotni qaerda boʻlmasin haqorat qildilar. Sahobalardan biri shunday eslaydi: "Bizlarni kofirlar haqorat qilib, toshboʻron qilib Makkadan quvib chiqardilar. Men Paygʻambar alayhissalomga tosh tegib ketmasin, deb yonlarini toʻsib turar edim. Shahardan juda chetlab ketdik. Men chidolmay qoldim. Nihoyat, oʻzimiz holi qolganimizda: "Yo Rasululloh, Siz Ollohning doʻsti, eng suyukli bandasisiz, eng soʻnggi paygʻambarsiz, har bir duoingiz ijobat boʻladi. Duo qiling, Olloh shu kofirlarni yoʻq qilsin", deb soʻrashga majbur boʻldim. Shunda Rasululloh qoʻllarini duoga ochib: "Ey parvardigor, Sen bu qavmni azoblamagin, bular bilmaganidan shunday qilyaptilar", deb duy qildilar".

Yana Oʻzlaridan shu duolari haqida bir gap bor: "Har bir paygʻambar uchun Olloh tomonidan berilgan va hech qaytarilmaydigan duo huquqi bor. Paygʻambarning bir duosi albatta ijobat boʻlishiga va'da bergan. Mana shu va'daning haqiqat ekanligiga mendan avvalgi barcha paygʻambarlar shohid boʻldilar, ya'ni Olloh bergan shu huquqdan foydalanib duo qildilar. Masalan, ummatlari ozor bersa, "Ey parvardigor, mana shu kofirlarni yoʻq qil", deb duo qildilar. Olloh ularni suv balosiga, zilzila balosiga giriftor qildi, ya'ni oʻsha paygʻambarlarning duolarini ijobat qildi. Paygʻambarlar imkoniyatlaridagi boshqa duolarni ham soʻrab oddilar. Lekin men oʻsha duoimni Oxiratga olib qoʻydim. Men Olloh taolo huzurida "Ummatlarimni magʻfirat qilgin", deb duo qilmoqchiman. U Kunda, hech Imkoniyat yoʻq Kunda mening duoim ummatlarimning foydasiga boʻlsin deb, bu dunyoda soʻramadim", deganlar Rasululloh sallallohu alayhi vasallam.

- Kechirasiz, ustoz, yaqinda men bir kitobda paygʻambarimiztng "Qiyomat kunida odamlarning eng sayyidi, ulugʻi men boʻlaman", degan hadisi sharifni oʻqib qoldim. Lekin u kitobda mazkur hadisning izohi hamma ham tushunib oladigan darajada emasdek tuyuldi menga...
- Haqiqatan bir hadislarida "Qiyomat kunida odamlarning eng sayyidi, ulugʻi men boʻlaman", deganlar faxr bilan Rasululloh sallallohu alayhi vasallam. Ya'ni, o'sha Qiyomat kunida Olloh bir tekislikka bugun Insoniyatning hammasini tizib qoʻyadi. Oʻzining qudrati bilan har bir insonni eshitadigan, koʻradigan darajada qilib bir maydonga yigʻadi. Hazrati Odamdan tortib Qiyomatgacha boʻlgan har bir insonni yigʻadi. Mana shu paytda Ollohning amri bilan Quyosh ham pastta tushadi. Demak, insonlar issiqdan shu qadar azobda qoladilarki, oʻzlaridan chiqqan terlariga qoʻmilib qolayozadilar. Quloqlarigachaterga botadilar. Ana shunda bizni shafoat qiladigan, qoʻllaydigan biron kimsa yoʻqmikin, deb avvalo Ollohning paygʻambarlariga iltijo qila boshlaydilar. Avval Odam alayhissalomga bora-dilar. U zot Ollohning bugungiday gʻazabini ilgari hech koʻrmagan edim, men hozir oʻzimni qutqarib olsam ham katta gap, Nuhga boringlar, deydi. Nuh alayhissalom ham shu javobni qiladi va Ibrohimga boringlar, deydi. Ibrohim Musoga, Muso Iysoga boringlar, deydilar. Paygʻambarlarning har biri, men oʻzimni jonimni qutqarsam katta gap, deb qolishadi. Va nihoyat Iyso alayhissalom hazrati Mu-hammad alayhissalomga boringlar, deb maslahat beradi. Shunda "La ilaha illalloh" deb o'tgan insonlar Muhammad alayhissalom huzuriga kelib, iltijo qilib: "Bizning gunohimizni Ollohdan soʻrab bering", deydilar. Ana shunda Rasululloh: "Men Olloh arshining ostiga borib, boshimni sajdaga qoʻyib, hali hech kim aytmagan hamdu sanolar bilan Xudoyimga xushomadlar qilaman, sajdadan boshimni koʻtarmay yigʻlayveraman, soʻrayveraman, hamdu sanolar aytaveraman.

Shunda Ollohdan: "Ey Muhammad, boshingni koʻtar", degan ovoz keladi. "Soʻra, soʻraganing beriladi", deydi Tangrim. Shunda: "Yo Rabbiy, ummatiy", deb soʻray-man. Ya'ni: "Parvardigoro, ummatimga rahm qilgʻil, um-matlarimni gunohlarini kechgil", deb duo qilaman. Shunda Olloh taolo ummatlaringdan behisob insonlar Jannatning Oʻng darvozasidan kirsinlar, degan amrni qiladi. Oʻng darvozaning eni Makka bilan Ximyar degan shaharning orasichalik, ya'ni bir necha yuz chaqirim boʻladi. Mana shu yerdan kirsinlar ummatlaringiz, sigʻmaganlariga Jannatning boshqa darvozalari ham ochilsin, degan buyruq boʻladi, dedilar Rasululloh sallallohu alayhi vasallam.

Siz bilan biz mana shunday behad mehribon zotga ummatdirmiz. "Muhammad Rasululloh" degan kalima bilan mana shu sharafga ega boʻlamiz.

Shuning uchun biz moʻʻmin-musulmonlarning asosiy kalimasi boʻlgan "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasul-ulloh" kalimasini sidqididdan, chin ixlos va butun vujudimiz bilan bir umr aytishimiz, iymon keltirishimiz va unga amal qilishimiz kerakki, bu bizlarga, inshoolloh, najot boʻladi.

Suhbatimiz nihoyasida yana bir hadisi sharifga murojaat qilaylik. Hazrati Paygʻambar alayhissalomdan Muoz ibn Jabal ismli bir ulugʻ sahoba rivoyat qiladilar: "Bir kuni Paygʻambarimiz sallallohu alayhi vasallam bilan bir tuyaga mingashib ketayotgan edim. Paygʻambarimiz: "Yo Muoz", dedilar. "Labbay, Rasululloh!" U kishi gaplarini aytmadilaru, bir ozdan soʻng: "Yo Muoz", dedilar. Men "Labbay!" dedim. Yana indamadilar. Soʻngra uchinchi bor: "Yo Muoz", dedilar. Men ham uchinchi bor "Labbay", deganimdan soʻng: "Senga Ollohning bandalari zimmasidagi haqqini aytib beraymi?" dedilar. "Aytib bering, yo Rasululloh", dedim men. Shunda u zot: "Ollohning bandalari zimmasiga yuklagan huquqi — ularning "La ilaha illalloh" deyishlaridir". "Endi bandalarning Olloh zim-masidagi huquqi esa, kimda-kim "La ilaha illalloh" desa, Olloh uni azoblamayman, degan va'dasidir", dedilar.

Bu shundayin qimmatbaho gap ediki, buni eshitgan odamlar oʻzlaridan ketib qolmasinlar, bu gapning qadr-qimmatini tushunmay qolmasinlar, deb Paygʻambar uch bor "Yo Muoz", deb takrorlab, taraddudga tushib, baribir aytish zarurati borligi uchun aytdilar.

Demak, bizlar "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh", desak va bir umr ushbu muqaddas kalimaga Sodiq qolsak, Olloh taolo biz bandalarini Oxirat azobidan qutqaraman degan ekan, har bir aql-farosatli inson bu ulugʻ kalimani bajonidil aytib, bir umr shu kalima bilan oʻtishimiz zarurdir.

#### **NAMOZ**

- Muhtaram ustoz, namoz ibodatining qanday ibodat ekanligini, dini Islomda uning oʻrni qay darajada ekanligini, afsuski, zamondoshlarimizning hammasiham toʻla anglab yetolmaydilar. Qolaversa, avvalgi suhbatlaringizda kalimai shahodatni, kalimai toyyibani oʻrgandik. Endi navbat, menimcha, namoz ibodati hakidagi suhbatga yetdi...
- Toʻgʻri, Oʻktambek, "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasi yuzasidan boʻlgan suhbatimizdan soʻng bugungi suhbatimizni namoz ibodatiga bagʻishlasak, paygʻambarimiz Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning dini Islomning besh asosiy ruknini sanashdagi tartibiga rioya qilgan boʻlamiz. Zero, hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam "Buniyal Islamu ala xomsin..." deb boshlanadigan hadislarida: "Islom besh narsa ustiga qurildi. Shulardan avvali "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasi, ikkinchi namoz, davomida zakot, roʻza va hajdir. Mana shu besh narsa ustida Islom bino boʻldi", deb xabar berganlar.

Namoz dinimizdagi farz boʻlgan amallardan biridir. Olloh Qur'oni Karimda:

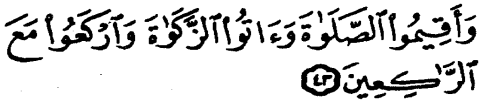
"Namozni toʻkis ado qiling, zakotni bering va ruku qilguvchilar bilan birga ruku qiling", — deb marhamat qiladi.

Qur'oni Karimning boshqa yuzlab oyatlarida ham Parvardigorimiz moʻʻminlarga namoz oʻqinglar, degan farmonni beradi.

Demak, dinimizda namozning oʻrni eng yuqori mavqeda ekan, uning qanday ibodat ekanligini bilib

olishimiz — bu ibodatga astoydilroq kirishishimizga va oqibatda Olloh bizdan rozi boʻlishiga sabab boʻladi, inshoolloh.

Qur'onga koʻra namoz insonning inson boʻlib yashashiga sabab boʻladigan ibodatdir. Olloh taolo yana bir oyati karimada:



"(Ey Muhammad), siz oʻzingizga vahiy qilingan Kitob — Qur'ondan boʻlgan (oyatlar)ni tilovat qiling va namozini toʻkis ado qiling! Albatta namoz buzuqlik va yomonliqdan toʻsur. Aniqki, Ollohni zikr qilmoq (barcha narsadan) ulugʻroqdir. Olloh qilayotgan ishlaringizni bilib turur". (Ankabut, 45-oyat.)

Ya'ni, namoz oʻqigan insonning Olloh rozi boʻladigan hayot kechirishini namoz kafolatlaydi, deb Olloh taolo va'da beradi bizga.

- Chin insoniy hayot kechirishimizni kafolatlaydigan mana shu ibodat biz moʻʻmin-musulmonlarga qay tarzda farz boʻldi?Mana shuxususda batafsil aytib bersangiz.
- Bajonidil. Bu haqda hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam juda koʻp hadislarida bizlarga xabar berganlar. Jumladan, Sahihul Buxoriyda, Anas bin Molik roziyallohu anhudan bu haqda bir hadis keladiki, uning mazmuni shunday. Anas bin Molik roziyallohu anhu ayta-dilar: "Ulugʻ sahobalardin Abu Zarri Gʻiforiy roziyallohu anhu bizlarga hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallamdan hikoya qilib, aytib bergandilarki, paygʻambarimiz shunday degan ekanlar: "Bir kun Makkadagi uyda, tun yarmida shift yorilib, oʻsha yoriqdan hazrati Jabroil alayhissalom tushib keldilar. Va toʻgʻri oldimga kelib, koʻkragimni yordilar. Uning ichini Zamzam suvi bilan yuvdidar. Keyin bir tillo jomdan Ilm va Hikmatni, Iymonni ochiq koʻksimga quydilar. Soʻngra, goʻyo hech narsa boʻlmagandek, koʻkragim bitdi. Shundan soʻng, Ollohning amri bilan Jabroil alayhissalomning qanotida osmonga koʻtarildik".

E'tibor bering: bizlarga namoz farz bo'lishi uchun, mo''min-musulmonning eng oliy vazifasi bo'lgan bu ibodatni Olloh taolo O'zining payg'ambariga va uning ummatlari bo'lgan siz va bizga buyurish uchun shu buyruqni Yerda emas — osmonda buyurish uchun farishta yuborgan ekanki, bu farishta Ollohning buyrug'i bilan payg'ambarimizni Me'rojga olib chiqib ketdilar.

Me'roj Islom tarixida buyuk voqeadir.

Olloh taoloning paygʻambarlari ichida Uning Oʻzi bilan bevosita yer yuzida gaplashgan bir paygʻambar, ya'ni farishta Jabroilning vositasisiz gaplashgan paygʻambar hazrati Muso alayhissalom edilar. U zot Insoniyat tarixida, "Kalimulloh" degan unvon bilan qolganlar. "Kalimulloh" — "Olloh bilan soʻzlashgan" deganidir. Yaratgan Parvardigorimiz — Haq subhonahu va taolo bilan Arshi a'loda gaplashgan birgina paygʻambar borki, u bizning paygʻambarimiz hazrati Muhammad Mustafo sallallohu alayhi vasallamdirlar. Olloh taolo paygʻambarimizni Arshi a'loga namoz atalmish buyuk bir vazifani berish uchun chorlagan edi. Buni qarangki, Olloh taolo Oʻzining paygʻambarini huzuriga chorlar ekan, Rasulullohning suvrati goʻzal, vujudi doimo pok yurishiga qaramay, vujudining ichini ham yuvib, tozalab olib chiqishni Jabroil alayhissalomga buyurdi. Shuning uchun Jabroil alayhissalom Rasulullohning koʻksini yorib yuvgach, u joyga Ilmu Hikmatni va Iymrnni joylab, shundan soʻnggina Arshi a'loga olib chiqib ketdilar.

Bizlar namoz oʻqish uchun toza kiyimlar kiyib, tahorat olamiz. Toza joyda turib, pokiza holatda Ollohimizga ibodat qilamiz. Olloh taolo huzuriga — Osmonga — Arshi a'loga chiqish uchun esa insonning ichlari ham yuvilgan boʻlishi shart ekanki, bunday saodat insoniyat orasida faqat hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallamga — bizlarning paygʻambarimizga nasib etdi.

Paygʻambarimiz yetti qavat Osmonni Jabroil alayhissalomning hamrohligida bosib oʻtdilar va uning har bir qavatida oʻzidan avval oʻtgan paygʻambarlar bilan uchrashdilar.

Osmonning eng quyi — birinchi qavatida hazrati paygʻambarimiz Insoniyatning Otasi — Odam alayhissalomga yoʻliqdilar. Rasululloh sallallohu alayhi vasallam u Zotning oʻng taraflarida ham, soʻl taraflarida ham tumonat odamning qoralarini koʻrdilar. Odam alayhissalom oʻng taraflariga qarab kular, chap taraflariga qarab esa, yigʻlar edilar. Buning boisini paygʻambarimiz hamrohi — Jabroil alayhissalomdan soʻradilar. Hazrati Jabroil: "Odamning oʻng tarafida turgan insonlar — Ollohning rahmatiga sazovor boʻlgan kishilardir. Odam ularning hollaridan xursand boʻlib kulyaptilar. Soʻl tarafidagilar esa dinsiz oʻtgan baxtsiz kimsalar, Ollohning gʻazabiga uchragan kimsalardir. Ana ularning ahvollarini koʻrib Odam alayhissalom ota sifatida yigʻlayaptilar", — dedi.

Paygʻambarimiz Osmonning keyingi qavatlarida Idris, Muso, Iyso va Ibrohim paygʻambarlar bilan uchrashib, salomlashib oʻtdilar va nihoyat Yetginchi Osmonga—Arshi a'loga, Ollohning Kursisining oldiga yetib bordilar va u Zotga Haq Subhonahu va taolo bilan, Yaratgan Parvardigorning Oʻzi bilan bevosta hamsuhbat boʻlish nasib etdi.

Mana shu joyda — Yettinchi Osmonda paygʻambar alayhissalomga kunda ellik bor namoz oʻqish farz qilindi. Paygʻambarimiz bu buyruqni juda xursandlik bilan qabul qilib iziga qaytayotganlarida, birodarlari hazrati Muso alayhissalom tomonidan: "Sizga va ummatlaringizga qanday vazifa boʻldi?" — degan savol berildi. "Ellik vaqt namoz oʻqish vazifasi boʻldi",.— javob berdi paygʻambarimiz. Shunda Muso alayhissalom: "Sizning ummatlaringiz bunga toqat qila olmaydilar. Bunday ish mening boshimga tushgan. Mening ummatlarim ham toqat qilolmaganlar. Ular gunohkor boʻlib qolmasinlar. Ollohga yolboring, zora kamaytirsa", — dedilar. Shundan soʻng Paygʻambarimiz Ollohdan bir qunda oʻqiladigan namozlar mikdorini kamaytirishni yolborib soʻradilar. Oxir-oqibat, Olloh taolo 5 vaqt namoz farz, har bir namozga 10 vaqt namozning savobini beraman — 50 vaqt boʻladi, bu soʻzim oʻzgarmaydi, deydi. Va oʻsha soatda Olloh taolo hazrati Rasulullohni mehmon qilib, boshqa paygʻambarlarga nasib etmagan bir holatga guvoh qilib qoʻidi. Ya'ni, Jannatning bir chetini koʻrsatdi. Jannatning chetida "Sidrat ul-muntaho" degan daraxt bor, deydilar. Bu bizning tafsirimizda "eng chetdagi nilufar" deb keltirilgan (lugʻaviy ma'nosi shunday). Bu daraxt oddiy insonning tasavvuriga sig'maydigan darajada go'zal daraxt ekan. Olloh taolo O'zining Qur'onida bizga xabar beradiki, bu daraxt Jannatning yoqasidagi Ollohdan boshqa hech kimga ma'lum emas ekan. Hazrati Rasulullohga shu daraxt oldigacha yetish nasib etdi. Daraxtni fa-rishtalar oʻrab turar, bu joydagi Fayzi Ilohiy mislsiz edi. Jannatning inju marvaridlar bilan to'la ekanligi-ni, tuprog'i mushku anbar ekanligini ko'rdim, deydilar Rasululloh sallallohu alayhi vasallam.

Shunday qilib, Jannatning bir chetini koʻrganlaridan keyin Paygʻambar alayhissalom Ollohga shuqurlar qilib, Uning amri bilan Yerga bir Ulugʻ vazifani olib qaytdilar.

Islomdagi boshqa farzlar — zakot, roʻza, haj — Yerda farz qilingan edi. Ammo namoz shu qadar ulugʻ ibodatki, paygʻambarimiz bu vazifani Osmonda oldilar. Bu haqda Olloh taolo Qur'ondagi "Isro" degan alohida bir surada Oʻzining suyukli paygʻambarini mana shunday ulugʻ martabaga — Me'rojga koʻtarilishga muvaffaq qilganligi haqida batafsil hikoya qiladi.

Osmondagi havoni, muhitni — Jannatning bir chetini koʻrgan Paygʻambar alayhissalom qaytib tushgach, Yerga sigʻmay qoldilar. Nafas ololmay qoldilar. Shu payt Ollohdan ilhom boʻlib ikki rakat nafl namozini oʻqidilar. "Ollohu Akbar", deb namoz boshlashlari bilanoq Rasulullohga Me'rojdagi oʻsha holat, oʻsha rohat, oʻsha orom qaytib keldi. Paygʻambarimiz namozni bitirib, salom beriboq aytgan gaplari shu boʻldi: "Innas solata me'rojul moʻʻminin", ya'ni: "Albatta, namoz moʻʻminlarning Me'roji ekan, — dedilar. — Har bir moʻʻmin "Ollohu Akbar", deb namoz boshlashi bilanoq Olloh huzurida turgan, Me'rojga chiqqan boʻlar ekan", — dedilar.

Shunday qilib, bizlarga kunda besh bor Me'rojga chiqish, hozirgi zamon tili bilan aytadigan bo'lsak, kunda besh bor Ollohning qabuliga kirish nasib etdi. Namozda qay holatda turishimizni,

qanday Soʻzlarni aytishimiz-ni ham Ollohning Oʻzi buyurdi va paygʻambarimiz tomonidan bizga namozning arkonlari, namozdagi vazifalar bayon qilib berildi.

Demak, har bir musulmon namoz paytida Ollohning huzurida boʻlar ekan. Bizlarning boshqa paytdagi iltijolarimiz, duolarimiz Xudoga, ehtimol, yetmay qolar, ammo namoz paytida qilgan duoiltijolarimiz Ollohga yetib boradi. Mehribon parvardigorimiz nima iltijo qili-shimizni, qaysi suralarni va oyatlarni oʻqishimizni, nima deb duo qilishimizni Oʻzi ta'lim berdi.

Paygʻambar alayhissalom, namoz insonning oqlanib, poklanib turishiga sababdir, deganlar. Va yana bir muborak hadislarida, namoz Jannatning kalitidir, dedilar.

Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam sahobalardan soʻradilar: "Kishi oʻz hovlisidan oqayotgan anhorda kunda besh bor choʻmilsa, shu kishida kir qoladimi?" — "Yoʻq", — degan javob boʻldi. "Besh vaqt namoz oʻqigan odamda ham hech qanday gunoh qolmaydi, — dedilar janobi paygʻambarimiz, — har ikki namozning orasida qilingan sahvu xatolar namoz bilan yuvilib turadi".

Bu hech kimga, avvalgi dinlardagi kishilarga nasib etmagan ulugʻ bir baxtdir. Qarangki, har bir ibodatimizga oʻn ibodat savobi yozilishi va'da qilindi. Bu baxt biz musulmonlargagina nasib etdi. Bizlarga namoz ibodatini har joyda bemalol ado qilish imkoniyati berildi. Boshqa dinlardaga ibodatlarga nazar tashlansa, ular muayyan jbylardagina ado etish kerak boʻlgan ibodatlar ekanligini koʻramiz. Bizning muqaddas Islom dinimizda esa namozni har joy va har holatda ado qilishimiz buyurildi. Paygʻambarimiz muborak hadislaridan birida Olloh taolo boshqa hech qanday bandasiga ato qilmagan koʻp ne'matlarni menga ato qildi. Ulardan biri shuki, menga Yer yuzini sajdagoh qilib qoʻydi, deydi.

Namozni sahrodami, dala-dashtdami, yoʻldami yoxud choʻldami, uydami yo masjiddami — vaqti kelib qolganda oʻqiyverasiz. Namozni tark qilishni hech qanday holatda uzri yoʻqligi ham alohida ta'kidlandi. Ya'ni, Olloh taologa iymon keltirgan inson behush emas ekan, aqli raso va uygʻoq ekan, namoz vaqti boʻlganda bu ibodatni bajarish farz boʻldi. Hatto kitoblarda: agar kishi kasalligi tufayli tik turib namoz oʻqishga qodir boʻlmasa, oʻtirib oʻqisin; oʻtirib oʻqishga ham kuchi yetmas boʻlsa, yotgan joyida yonboshlab oʻqisin — bu farzdir, deyilgan. Ya'ni, boshni qimirlatish bilan, ishora bilan namozning ruku', saj-dalarini ado qilishi mumkin. Boshni qimirlatishga ham holi yetmaydigan insongina namoz oʻqishdan vaqtinchalik — ahvoli yaxshilanib qolguncha ozod etiladi.

Namoz o'qiyotgan musulmonning suratini tasavvur qiling-a?! Olloh taolo insonni yaratar ekan, u (inson) ojiz bir holatda dunyoga keladi. Sekin-asta emaklab yuradigan, keyinroq qaddi raso boʻlib, Olloh yaratgan boshqa barcha jonzotlardan farqli oʻlaroq, tik yuradigan boʻldi. Bu faqat insonga nasib etgan katta baxtdir. Mana shunday holatda inson Yaratuvchisini eslab, U Zotning far-monlarini eslab, oʻziga oʻxshagan insonlarga egilib-bukilavermasdan, qaddini hammaning oldida tik tugib, faqat Ollohning oldida ta'zim qilib, faqat Uning Uziga sajda qilib o'tishi Xudoga xush keladigan ishdir. Bizlar bemalol tik turadigan holatimizda boshimizni egib, ona zaminga boshimizni qoʻyib, Ollohga sajdalar qilishimiz, tavba-tazarrular qilishimiz, sajdada "Subhona robbiyal a'la" ("Men oliymaqom boʻlgan Parvardigorimni poklayman") deyishimiz Xudoga xush keladigan ishdir. Chunki, Xudoi taolo otamiz Odam Atoni Yer jinsidan yaratdi va u zotdan insonlarni taratdi. Soʻngra ularni Yerda tik qilib qoʻydi. Keyin vaqti kelib yana oʻsha Yerga kirib ketadigan takdirni bizga ravo koʻrdi. Ya'ni, yer bizni o'z "elkasida" ko'tarib yurib, Olloh aytgan muddat tugagach, yana o'z bag'riga oladi. Mana shu Yer orqali Oʻzining osmonlardagi Jannatiga yetishimizni va'da qiladi. Biz insonlarga vafotimizdan soʻng boshqa jonzotlarga nasib qilmagan baxt — Yer-bagʻrida yotish baxti nasib qilgan. Bu bizning insonligimiz alomatidir. Paygʻambar alayhissalom: "Sajda insonning qismatidagi juda katta ne'mat: u yetti a'zosi — boshi, ikki qo'li, ikki tizzasi va ikki oyog'ining uchlari bilan sajda qiladi. Sajdada Yerga tegib turgan a'zolarimizga do'zax o'ti tegmaydi", deganlar. Ya'ni, vujudimizni poklashimiz namoz bilan bo'lar ekan. Sajdada Yerga tegib turgan a'zolarimiz va sajda qilingan joy Olloh huzurida "Sen uchun va Sening buyrugʻingni ado qilib sajda qilgan inson shudir", deb Qiyomat kunida Yer yuzining qaerida boʻlmaylik, guvohlik berarkanlar. Demak, namoz — hayotimizni chiroyli, insoniy holatda

o'tkazishimiz uchun mehribon Parvardigorimizning bizlarga bergan ne'mati ekan.

Haqiqatan ham kunda besh bor namoz oʻqiydigan, ya'ni kunda besh bor Ollohning qabuliga kiradigan inson, albatta, ikki namoz oraligʻida yomon ishlarga qadam bosolmaydi. Chunki u bir ozdan soʻng joynamoz ustida namoz oʻqiyman, deb oʻylaydi. Demak, namoz har soatda insoniyliqdan, pokliqdan chetlamasligimizga kafolat ekan.

- Ustoz, namozning hikmatlari koʻpki, u birgina suhbat emas, balki oʻnlab suhbatlarga ham sigʻmasligi tabiiy. Bugungi suhbatimizda oʻsha hikmatlardan ba'zi birlari usti-da toʻxtalsangiz ayni muddao boʻlar edi...
- Albatta, namozning hikmatlari haqida gapirmasak suhbatimiz mukammal boʻlmas. Oʻsha hikmatlardan biri namozni jamoat bilan birgaliqda oʻqishning afzalligidir. Toʻgʻri, namozni yolgʻiz oʻqisa boʻlaveradi, biroq uni jamoat bilan birgaliqda oʻqishning fazilati favqulodda ziyoda ekanligini hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam aytganlar: "Jamoat namozi yolgʻiz namozdan 27 bor afzal boʻladi".

Xoʻsh, buning hikmati nimada? Diniy kitoblarimizdan shunday javob topamiz: jamoat har bir insonning oʻzini oʻnglashiga sabab boʻladi. Inson jamoatga qoʻshilganida va yaxshi, taqvoli, Ollohdan qoʻrqadigan pok zotlarni koʻrganida, ularga qarab turib oʻzidagi ba'zi bir qusurlarni oʻnglashga, yoʻqotishga harakat qilib qoladi.

Bundan tashqari, namozni bir imomga iqtido qilib oʻqish — musulmonlarning bir safda turishini ochiq koʻrsatadigan hikmat ekan. Saflarda "Ollohu Akbar" bilangana bir holatdan ikkinchi holatga kuchishimiz, hammamizni bir xil holatda sajda va rukuʻ qilishimiz va imomning — rahbarimizning tavsiyasi bilan namozni teng tugatishimiz biz musulmonlarning yakdilligiga, qarab turgan tara-fimiz bir taraf ekanligiga yorqin dalolatdir.

Boshqa dinlardagi kabi uyning qaysi burchagiga but qoʻyib olinsa, oʻsha burchakka qarab sigʻinaverish bizning dinimizda yoʻq. Bizlarga faqat Ollohning uyi boʻlgan Ka'ba tarafga yuzlanib turib ibodat qilish buyurildi. Bu holat ayniqsa namoz jamoat boʻlib oʻqilganda yaqqol koʻzga tashlanib turadi.

Jamoat bilan namoz oʻqilganda saflarning tekis boʻlishi dinimizda alohida ta'kidlanadi. "Agar saflaringiz qiyshaysa, Olloh sizlarga qaramaydi", — deydilar Rasululloh hazratlari. Demak, biz musulmonlarning bir safda turib, Haq subhonahu va taologa birgaliqda itoat qilishimiz bir-birovimiz bilan ittifoqda boʻlishimizni ta'minlar ekan.

Yana bir hikmat. Namozni, odatda, "Assalamu alayqum va rohmatulloh", deb tugatamiz. Mana shu salom behuda berilmaydi. Bizlar namozni tugatganimizda ikki tarafimizda biz bilan birga namoz oʻqigan birodarlarimizga, namozimizga rahbarlik kilgan imomimizga hamda namozimizda hozir boʻlib turgan Ollohning maloikalari — farishtalarga salom beramiz. "Sizlarga omonlik va Ollohning rahmati boʻlsin", — degan duoni qilamiz. Har bir namozxon aytadi bu duoni. Boshqa hech qaysi dinda koʻrilmaydigan bu hikmatning ma'nosi nimada? Buning ma'nosi — jamoat boʻlib namoz boshlayotgan musulmonlar orasida bir-biriga adovati, gina-kudurati bor kishilar boʻlishi mumkin. Agar shundaylar boʻlsa, ular bir namozning ichidayoq oʻnglanib olsinlar-da, namozni "Sizga omonlik va Ollohning rahmati boʻlsin", deb tugatsin. Bu duoni xafa boʻlgan kishi ham, xafa qilgan kishi ham aytsin. Shu bilan ularning oralaridagi adovat tugasin. Demak, duoi xayr bilan tugal boʻladigan ikki rakat namozning oʻziyoq oralarida ixtilof bor odamlarni birlashtirib, bir-birimizning haqimizga duo kiladigan qilib qoʻyadi. Bu holat faqat namoz jamoat bilan oʻqilganda koʻriladi.

Namozdayin ulugʻ ne'matni bizlarga ato qilgan Parvardigorimiz bizning qilgan ibodatlarimizga muhtoj emas. Balki oʻqiydigan namozimiz Oxiratdagi — Ollohning huzuridagi va'da qilingan Jannat darvozalarining biz uchun ham ochilishini va Yaratganning boshqa muko-fotlariga ham musharraf boʻlishimizni ta'minlaydigan ibodatdir. Bundan tashqari, tahorat bilan pok kiyimda yurishimizni, nopok yoʻl va nopok soʻzdan qochishimizni taqozo qiladigan bu ibodat bu dunyoning oʻzida ham

hayotimizning pokiza oʻtishiga, demakki, Inson boʻlib hayot kechirishimizga kafolat boʻladigan katta ne'mat - Ollohimizning biz musulmonlarga in'om etgan ne'mati ekan.

Demak, bizlar moʻʻmin-musulmon ekanmiz, Olloh taolo bizlarga iymon-islomni nasib etgan va Oʻzining hidoyati bilan Haq yoʻlga boshlab qoʻygan ekan, oz muddatli hayotimizni pok yashab oʻtishimiz uchun Ollohning eng ulugʻ farzi — Jannatning kaliti boʻlgan namoz ibodatini ado qilib oʻtsak, inshoolloh, bu dunyoda ham, Oxiratda ham saodatli kishilardan boʻlamiz.

#### **ZAKOT HAQIDA**

— Ustoz, bugungi suhbatingizni zakot ibodatiga bagʻishlasangiz. Kundan-kunga oʻzgarib borayotgan hayotimizda aynan mana shu ibodat haqidagi bilimlarga boʻlgan ehtiyojimiz ortib bormokda...

— Dini Islomning uchinchi rukni boʻlgan zakot insonlarni nafaqat ibodatga chaqiradigan, balki ijtimoiy hayotni ham qamrab oladigan, kishilarning bir-birlariga boʻlgan mas'uliyatlarini koʻtaradigan va umuman ijtimoiy hayotda adolat barqaror boʻlishiga sabab boʻladigan dinimizning juda hikmatli farzlaridan biridar. Bu ibodatning ulugʻligi va zarurligi shundaki, shariatimiz zakot orqali kambagʻallarning holidan xabar olib turishni boylarning zimmasiga yuklaydi. Zakot ibodatining ahamiyati, xususan, bizning kunlarimizda — iqtisodiy qiyinchiliklar kechayotgan, kishilar boylar va kambagʻallarga boʻlinayotgan kunlarda yanada yaqqolroq koʻrinadi.

Olloh taolo Qur'oni Karimda zakot haqida tafsilot bilan takror va takror aytgan. Qur'onning 82-oyatida zakot namoz bilan barobar kelgan. Ya'ni, Olloh qaerda namozni ado qiling, deb buyurgan bo'lsa, shuning barobarida zakotni bering, deb buyurgan.

Oʻsha 82-oyatdan tashqari boshqa alohida oyatlarda ham Zakot hukmi bayon qilingan. Bu Zakot ibodatining dinimizda tutgan oʻrni naqadar mustahkam ekanligini, uning farz amal ekanligini dalolatlaydi.

Qolaversa, Rasululloh sallallohu alayhi vasallam ham oʻz hadislarida boylar kambagʻallarga ehsonlar, sadaqotlar, yaxshilik qilishiga da'vat qilganlar.

Qur'oni Karimda Ollohtaolo O'zining Jannati bandalari haqida, haqiqiy taqvoli kishilar to'g'risida:



"Ularning mol-mulklarida soʻraguvchi va (mol-davlatdan) mahrum-muhtoj kishilar uchun (ajratilgan) haq-ulush boʻlar" (Vaz-zoriyot-19)— deb marhamat qilgan. Demak, Olloh kimga molu davlat bersa, oʻshaning bir qismi aniq kambagʻallarning haqi, degan z'tiqodda yashashimiz zarurligi iymonimizga, taqvoimizga dalolat ekanligi ma'lum boʻlada.

"Zakot" soʻzi aslida arabcha soʻz boʻlib, "poklash", "undirib-oʻstirish" degan ma'nolarni bildiradi.

Biz Olloh taolo oʻzi omonat qilib bergan molu dunyoni poklab olib, soʻngra undan foydalanishimiz joiz. Oʻsha molu dunyoning ozgina qismini Olloh oʻziniki degan. Shu qism kambagʻallarga berilganda topilgan dunyo pok boʻladi, deydi Olloh. Bu qism miqdori yuzdan ikki yarim foizdir yoki qirqdan birdir.

Xuddi qozonda pishayotgan taomning ustidagi koʻpikni olib, uni tozalab olganday, molu dunyoni ham tozalab olish darkor.

Zakotni oʻzimizning qarindosh-urugʻlarimiz, qoʻni-qoʻshni, mahalla-koʻylarimizga beramiz va bu bilan oʻrtamizdagi mehr-oqibat, birodarlikni rivojlantiramiz, topgan mulkimizni poklab olamiz.

Zakot berish bilan suratda molimizning miqdori goʻyo kamaygandek boʻlar, aslida esa, Olloh buning nomini "zakot" deb qoʻygan ekan, demak, boyligimiz kamaymaydi, balki, aksincha, oʻsadi. Ya'ni, suratda molimiz kamayganday koʻrinsa ham, Olloh bizda qolgan halol qismiga shu qadar barakot beradiki, berganimizdan bir necha bor koʻprogʻini Olloh bu dunyodayoq qaytaradi. Zakot

so'zining "unish-o'sish" ma'nosi mana shundan kelib chiqadi. Bu go'yo dehqonning yerga don sochishiga oʻxshaydi. Yerga tashlangan bitta don Olloh barakot berganligi tufayli qirqta boʻlib qaytib kelgani kabi. Sizning qirqdan bir ulushingiz Ollohning marhamati bilan bir necha bor koʻpayib qaytadi.

Demak, zakot ibodati vositasida Olloh taolo Oʻzining har bir bandasining yonini olar, rahm-shafqat

qilar ekan va bu ishni Oʻzyning boy bandalari qoʻli bilan amalga oshirar ekan.

- Zakot ibodatshing boshqa ibodatlardan eng asosiy farqi nimada?
- Bu ibodatning boshqalardan farqi shundaki, masalan, "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasi har bir moʻʻmin odam aytishi, tilida iqror, dilida tasdiq etishi kerak boʻlgan kalima boʻlsa; namoz har bir musulmon ado qilishi lozim boʻlgan ibodat boʻlsa; zakot faqat boylar uchun farz qilingan ibodatdir.
- Unda mol-dunyosining miqdori qay darajaga yetganda kishini boy deymiz va oʻsha boy odam nimalardan zakot berishi kerak, degan savolga javob bersangiz?
- Keling, avval savolingizning ikkinchi qismini koʻrib chiqaylik, shunda oʻz-oʻzidan birinchi savolingizga javob boʻladi.

Zakot besh narsadan berilishi farz qilingan.

Birinchisi, tasarrufdagi chorva mollari (tuya, qora-mol, qoʻy kabi)dan; ikkinchisi, oltin va kumushdan; uchinchisi, tasarrufdagi yer maydonidan topilgan kon yoki xazinadan; toʻrtinchisi, tijorat mollaridan (tijorat uchun olib qoʻyilgan mollarning qiymatidan); beshinchisi, dehqonlar dehqonchilik mahsulotlaridan. Mana endi yuqorida sanalgan narsalar qaysi miqdorga yetganda ularning sohiblari boy deb sanaladi, ya'ni zimmalariga zakot berish mas'uliyati yuklanadi, degan savolga javob beramiz. Dinimizda bu savolga ham mukammal javob mavjud.

Arab tilida "nisob" degan so'z bor. Buni biz "boylik chegarasi" deb tushunsak to'g'ri bo'ladi. Yuqorida aytilgan besh narsaning ham oʻziga yarasha nisobi bor.

Avvalo, chorvador boyning zakot toʻlash tartibini koʻrib chiqaylik. Agar chorva mollari Olloh yaratgan oʻtloq-yaylovda bekorga (tekinga) oʻtlasalar, shunda chorva egasi zakot beradi. Ya'ni, bir yilning yarmidan koʻproq vaqti mobaynida chorvador boyning mol-qoʻyi yaylovda tekinga boqilgan taqdirda, ana oʻsha mol-qoʻydan zakot beriladi. Aksincha, qoʻlidagi yuzlagan mol-qoʻyni yonidan pul sarflab boqadigan chorvador uchun oʻz chorvasidan zakot berish farz emas. Demak, chorvasi yaylovda o'tlaydigan chorvador boy qo'lidagi beshta tuya uchun bitta qo'yni, o'ttizta qoramol uchun bir yasharlik bir buzoqni, qirqta qoʻy uchun bitta qoʻyni zakot qilib kam-bagʻallarga berishi kerak. Demak, chorvadorlar uchun nisob, boylik chegarasi beshta tuya yoki oʻtgizta qoramol, yoxud qirqta qoʻy ekan va bu chorva bir yilning yarmidan koʻproq vaqti davomida yaylovda tekinga oʻtlasalar zakot toʻlash mas'uliyati paydo bo'lar ekan. Aytilganlar zakot to'lovchi chorvador boyligining eng kam miqdori edi. Demak, beshta tuyadan bitga qoʻy berilar ekan, oʻnta tuyadan ikkita, oʻn beshta tuyadan uchta, yigirmata tuyadan toʻrtta qoʻy beriladi va lekin yigirma beshta tuyadan beshta qoʻy emas, balki bitta tuya beriladi. Mana shunday miqdorda chorvasi bor-u, lekin uni o'z hamyonidan sarf qilib boqqan chorvador boyning zakot toʻlash tartibi boshqacharoq va bu haqda keyinroq fikr yuritamiz.

- Unda hozir oltin-kumush egasi boʻlgan kishilar yoki oʻsha oltin-kumushni sotib olishga imkoni bor kishilarning zakot berish tartibi haqida, qancha oltin-kumushi bor kishi boy hisoblanishi haqida avtib bersangiz?
  - Bu xususdaham, albatta, shariatimizning ochiq hukmi bor.

Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning bizga buyurishlaricha, yigirma misqol oltini bor kishi boy hisoblanadi va shundan yarim misqoli zakot qilib berilishi lozim. 20 misqol hozirgi hisobda 85 grammga toʻgʻri keladi. Demak, kimning 85 gramm oltini boʻlsa, shuning qirqdan birini kambagʻallarga zakot tarzida berishi kerak.

Kumushi borlar uchun esa boylik chegarasi 200 tanga (600 gramm) kumush bilan belgilanadi. Qur'on nozil bo'lgan davrlarda iqtisodiy munosabatlar asosan ol-tin - kumush bilan bo'lgani uchun boylik chegarasi oltin-kumush miqdori bilan belgilangan edi. Bugun esa muomala asosida oltin turgan pullar borki, demak, 85 gramm oltin yoki 600 gramm kumush sotib olishga yetadigan pulga ega bo'lsak boy hisoblanamiz va zimmamizga zakot to'lash mas'uliyati yuklanadi. Shu o'rinda imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayhning bir masalasini eslab o'tishimiz joiz. "Anfaulil-faqir", deydilar u kishi, ya'ni, agar 85 gramm oltindan ko'ra 600 gramm kumush arzonroq bo'lsa-yu, Sizning jamg'armangiz oltinga emas, kumushgagina yetadigan bo'lsa, Siz shunda ham o'zingizni boy hisoblang-da, tezroq zakot berishning harakatiga kirishing. Ko'proq pulli bo'lishni kutib o'tirmay, boylik chegarasining eng quyi bosqichiga yetish bilanoq zakot berish kambag'allarga foydali, deganlar. Boylik chegarasi eng quyi bosqichining pul bilan o'lchanadigan bugungi qiymati taxminan 85 gramm oltin bo'lishini aytsak, o'quvchiga yanada tushu-narliroq bo'lar. 600 gramm kumush esa balki arzonroqdir.

Zakotning uchinchi turi tasarrufdagi yer maydonidan topib olingan kon yoki xazinadan beriladigan zakotdir. Bu zakotni berish tartibi quyidagicha: yer egasi topib olgan koni yoki xazinasi umumiy qiymatining beshdan bir qismini kambagʻallarga zakot qilib beradi. Bu farz. Qirqdan biri yoki yigirmadan biri emas — beshdan biri farz qilingan.

Navbatdagi zakot turi tijorat mollaridan beriladigan zakotdir.

Xoʻsh, tijoratning boylik darajasini qanday oʻlchaymiz? Uning qoʻlida 85 gramm oltin qiymatiga teng naqd Pul boʻlmasa-da, shu qiymatga yarasha sotish uchun olib qoʻygan moli boʻlsa, zakotni oʻsha moldan toʻlashi farz qilingan. Bu holatda zakot molning qirqdan bir qismi miqdorida kambagʻallarga beriladi.

Endi avvalda chala qolgan chorvadorlarning zakot toʻlash tartibiga qaytamiz. Chorvador oʻzining mol-qoʻyini yilning yarmidan koʻproq muddatda oʻz yonidan pul sarflab, semirtirib sotaman deb boqqan boʻlsa, bu mol-qoʻylar ham pul hisobida turgan boʻladi. Demak, mol-qoʻy egasi zakotni mol-qoʻyning sanogʻidan emas, balki ularning pul hisobidagi qiymatidan (qirqdan bir) beradi. Ya'ni, bu holatda chorva mollari tijorat mollariga aylanib qolgan boʻladi.

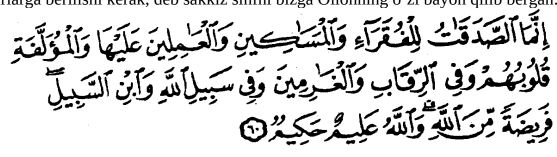
Va nihoyat, dehqonchilik mahsulotlaridan toʻlanadigan zakot. Bu zakotni shariatimiz hukmi bilan ota-bobolarimiz "ushr" deb atab kelganlar. Ushr arabcha soʻz boʻlib, oʻndan biri deganidir. Hazrati Rasululloh arpa, bugʻdoy, xurmo va mayiz kabi toʻrtta narsaning oʻndan birini zakot qilib berishni buyurganlar. Boshqa ekinlardan ham (sabzi-piyozdan tortib qovun-tarvuzgacha) imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayhning koʻrsatmalariga binoan, hosilning oʻndan biri kambagʻallarga zakot qilib beriladi.

Biz zakot berilishi lozim boʻlgan narsalar va ularning chegaralari haqida gapirdik. Shu oʻrinda yana bir narsaga e'tibor bermogʻimiz lozim.

Zakot kishining doimiy ehtiyojidan tashqari boʻlgan narsalardangina beriladi. Ya'ni kiyimlar, farzandlar uchun olib qoʻyilgan kiyimlar, yashaydigan hovli-joy, ot-ulov (mashina)dan zakot berilmaydi. Bular hojati asliya — asl ehtiyoj mollaridir va shuning uchun shariatimiz bulardan zakot berishni talab qilmaydi. Zakot yuqorida sanab oʻtilganlardangina farzdir.

- Zakot kimlarga beriladi yoki, aniqrogʻi, zakotni kimlar qabul qilsa toʻgʻri boʻladi?
- Zakot, albatta, kambagʻallarga beriladi. Kambagʻal deb esa biz suhbatimizda aytib oʻtgan boylik chegarasiga yetmaganlarga aytilady. Lekin ayni zakot sadaqotlarni kimga berish kerak ekanligini Ollohning Oʻzi koʻrsatib bergan. Qur'oni Karimda sakkiz sinfdagi yoki sakkiz qatlam toifadagi kishilarning zakot olishi aytilgan. Sadaqalar, zakotlar:
  - 1. Faqirlarga;
  - 2. Miskinlarga;
  - 3. Zakot yigʻuvchi kishilarga;

- 4. Dini Islomga oshno qilinishi kerak boʻlgan kishilarga;
- 5. Qullarni ozod qilish yoʻliga;
- 6. Qarzini to'lay olmay qolgan kishilarning qarzini to'lashga;
- 7. Olloh yoʻlida;
- 8. Musofirlarga berilishi kerak, deb sakkiz sinfni bizga Ollohning oʻzi bayon qilib bergan:



Endi oʻsha sakkiz sinfga kiruvchilarni batafsil koʻrib chiqaylik.

Birinchisi — faqirlar sinfidir. Tasarruflaridagi mol-davlatlari boylik chegarasiga yetmaganlar faqirlardir. Ya'ni, ularning yeyish-kiyishiga yetadigan ozgina mablagʻi bor-u, lekin jamgʻarmasini oltin hisobiga oladigan boʻlsak, u 20 misqol oltin yoki 200 tanga (600 gr.) kumush qiymatiga yetmagan. Demak, bunday kishi boy hisoblanmaydi. Va u zakot olsa boʻlaveradi.

Ikkinchisi — miskinlar sinfi. Bu — oʻzbekcha "bechora" deganidir. Ya'ni, chorasi yoʻq, hech narsasi yoʻq kishidir. Albatta, bundaylarga zakot beriladi.

Uchinchi sinf — zakot yigʻuvchilar. Islom mamlakatlarida davlat tomonidan soliq yigʻuvchilar kabi alohida zakot yigʻuvchilar tayinlanadi. Ular boylarning zakotini yigʻib, kambagʻallarga boʻlib berar ekanlar, shu ish uchun ketgan vaqtlariga maosh oladilar. Garchi ular oʻzlari zakot bera oladigan darajada boy kishilar boʻlsalarda, qilgan mehnatlari evaziga ularga toʻplangan zakotdan bir qismini maosh sifatida berish mumkin.

Toʻrtinchi sinf — dini Islomga qalblari oshno qilinishi kerak kishilar, dedik. Islom dini dunyoga tarqalayotgan davrlarda, ya'ni, Rasululloh taraflaridan dinga da'vat qilinayotgan paytda, boshqa qabilalardagilarni dinimizga da'vat qilish uchun paygʻambarimiz ularga ham boylarning zakotlaridan berishni buyurganlar. Shu narsa orqali ham ularning qalblarida dinimizga nisbatan

muhabbat paydo boʻlgan. Bu hukmni Rasulullohning vafotlaridan soʻng xalifa boʻlib turgan hazrati Abu Bakr Siddiq roziyallohu anhu dinimiz yetarli darajada rivojlandi, endi boshqa dindagi kishilarni dinimizga da'vat qilish maqsadida ularga zakot ulashish ortiqcha, deb toʻxgatib qoʻyganlar.

Beshinchisi — qullarni ozod qilish uchun zakot berish. Tarihdan bilamizki, Qur'on nozil boʻlgan davrda dunyoda quldorlik tuzumi hukm surgan edi. Ana oʻsha paytda qullarni ozod qilishni dini Islom eng ulugʻ ibodat deb hisoblagan. Boylarga "Pullaringizga qul sotib olib ozod qilib yuboring", — deb buyurilgan edi. Hozir quldorlik zamoni boʻlmagani uchun bu hukmga, tabiiyki, ehtiyoj qolmagan.

Oltinchi sinf — qarzdorlar. Boy odam beradigan zakotini qarzini toʻlay olmayotgan kishiga bersayu, u qarzini uzib olsa — Olloh buyurgan ish boʻladi.

Yettinchi sinf — fiysabililloh — ya'ni, Olloh yo'lida zakot bermoqlik. Xudo yo'lida o'z vatanini tashlab, molu dunyosini sarflab jihodga chiqib ketayotgan kishiga zakot bersa bo'ladi, deyilgan. Ayrim ulamolar Ollohning diniga da'vat kilayotgan tolibi ilmlarga zakot berilsa Olloh yo'lida berilgan bo'ladi, deb ham tafsir qildilar.

Zakot berilishi mumkin boʻlgan sakkizinchi sinf musofirlardir. Musofir oʻz vatanida boy boʻlsa-da, safardagilik chogʻida, aytaylik, vataniga qaytib ketishi uchun mablagʻi yetarli boʻlmay qolishi mumkin. Shuning uchun ham zakot berish buyurildi.

Demak, shariatimiz nazarida, faqirlar, miskinlar, qarzdorlar hamda musofirlar kambagʻaldirlar va boylarimiz zakotlarini oʻshalarga berishlari lozim.

Biz yuqorida juda katta savolga, ehtimol, kezi kelganda ovoz chiqarib soʻrash qiyin boʻlgan

savolga javob berdik. Chunki ahli davlat kishilarimiz qoʻllaridan kelgan ehsonlarini kimga berish kerakligini har doim ham bilavermaydilar. Ayrim hollarda, xato tarzda, ahli ilmlargagina yedirib-kiydirishim kerak, deb oʻylaydilar.

Agar ahli ilmlar — domlalar, imomlar, qori akalar kambagʻal kishilar, jamgʻarmalari boylik chegarasiga yetmagan kishilar boʻlsalar, ularga zakot berish juda savobli ish va qabul qilgan zakotlari ularga haloldir. Ammo oʻsha ahli ilmlar oʻzlari boy, zakot berishga qodir odamlar boʻlsalar, u holda zakot olishni toʻxtatishlari kerak, chunki endi ular qabul qilgan zakot harom boʻladi.

Demak, takror aytamizki, zakot kambagʻallarga, ular ahli ilmmi yoki ahli ilm emasmi, bundan qat'i nazar kambagʻallarga berilishi kerak.

- Ustoz, zakot haqidagi suhbatimiz mukammal boʻlishi uchun, uni kimlarga bermaslik kerak, degan savolga ham batafsil javob qilsangiz...
- Birinchidan, boylar birovlarning zakotini olmasliklari kerakligi aniq gap, chunki ular oʻzlari zakot beruvchilardir. Ikkinchidan, zakotni gʻayridinlarga berib boʻlmaydi, ya'ni boshqa dindagilarga, kofirlarga, dinsizlarga boylar zakotidan berishlari mumkin emas.

Uchinchidan, zakotni oʻzimizning aslimiz boʻlgan ota-bobolarimizga va oʻzimizning naslimiz boʻlgan farzandlarimizga ham bersak boʻlmaydi. Chunki boy boʻlgan kishilar ota-onalari va farzandlariga zakotdan tashqari ham yaxshiliklar qilishlari kerak. Bu ularning zimmasidagi burchdir. Boshka qarindoshlarga esa zakot bersa boʻlaveradi. "

Qolaversa, avvalo zakotni oʻz qarindoshlarimiz (ota-ona va farzandlarimiz bundan mustasno) orasidagi faqirlar, miskinlarga berishimiz durust. Chunki hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam: "Bir miskinga sadaqa berish bir sadaqa boʻlib, savobga ega boʻladi, ammo qarindosh-uruqqa berilgan sadaqadan ikkita savob hosil boʻladi", deydilar.

- Agar qarindoshlarimiz zakot oluvchilar boʻlmasa yoxud ulardan ortsa-chi?
- U holda qarindosh boʻlmagan musulmon birodarlarimiz orasidan faqir-miskinlarni izlashimiz kerak. Mana shu tartibga rioya qilinsa, ya'ni hozirgi qiyinchilik davrida har kim oʻz qarindoshurugʻini, musulmon birodarlaryni qoʻllasa bugungi tarang vaziyat ancha yumshagan boʻlar edi.

Darvoqe, er oʻz xotiniga hamda xotin oʻz eriga zakot bersa boʻlmaydi. Chunki xotinning nafaqasi erning zimmasidagi bevosita mas'uliyatdir. Zakot berish tartibini sharhlar ekanlar, ulamolarimiz zakotni oʻz mahallangiz, oʻz qishlogʻingizga bering, oʻz qishlogʻingizda kambagʻallar turib, zakotni oʻzga yurtga olib borib berish karohiyatli, makruh ishdir, deydilar. Lekin shu yerda ham istisno bor: oʻzga qishloqda kambagʻal qarindoshingiz boʻlsa, unga zakot bersa boʻlaveradi.

Shunday qilib, zakot ibodati shariatimizning insonparvar shariat ekanligiga, uning musulmonlar oʻrtasidagi birlikni ta'minlaydigan shariat ekanligiga dalolat boʻladigan ibodat ekan.

Kezi kelganda yana bir jihatni aytib qoʻyishimiz lozim. Zakot bergan odam zakot olgan odamga minnat qilib, mening sadaqotim bilan yashab yuribsan, degan ta'nalarga oʻtsa, u qilgan ibodatini behuda ketkizgan boʻladi. Balki Olloh bergan molu davlatning bir qismini Olloh yoʻlida zakot qilib bergan kishi zakotni Ollohga bergan boʻladi. Ya'ni, Olloh buyurgan ishni qilgan boʻladi. Demak, Sizdan bir kambagʻal birodaringiz zakotingizni olsa, buning uchun Siz unga minnatdorchilik bildirishingiz lozim. "Mening Olloh oldidagi bir ibodatimni ado qilib olishimga sen sababchi boʻlding, shuning uchun senga rahmat", deyishingiz kerak. Oʻz navbatida, qoʻli qisqa birodarlarimiz zakot olishdan iymanishlari kerak emaski, ular bir badavlat birodariga Xudo buyurgan ishni ado qilib olish uchun sababchi boʻlmoqdalar.

Ammo boy-badavlat boʻlaturib, ota-bobolarimiz aytganlaridek, "qoʻlning kiri" boʻlgan pulga suyanib qolib, baxillik qilib, kambagʻallarga zakot ulashmagan kishilar haqida Qur'oni Karimda:

### وَلَا يَحْسَبُنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَا هُوَ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ مُوَ خَيْرًا لَمْ حَمَّ بَلْ هُوَشَرٌ لَمْ نَصْطَوْقُونَ مَا بَخِلُوا بِدِ يَوْمَ ٱلْقِياعَةُ وَلِلَهِ مِيرَانُ ٱلسَّمُواتِ وَٱلْأَرْضُ وَاللَّهِ بِمَاتَعَتْ مَلُونَ خَبِيرٌ ۞

"Olloh fazlu karami bilan ato qilgan narsalarni (zakotini) berishga baxillik qilgan kimsalar hargiz bu qilmishlarini oʻzlari uchun yaxshilik deb hisoblamasinlar! Yoʻq, bu qilmishlari oʻzlari uchun yomonlikdir. Baxillik qilib bermagan narsalari Qiyomat Kunida boʻyinlariga oʻralajak! (Barcha jonlijonsiz narsalar ketar va) osmonlaru yer meros boʻlib Ollohga qolur. Olloh qilayotgan amallaringizdan xabardordir" (Oli-Imron—180), deyiladi.

Navbatdagi oyatda esa:

يُوْمِ يُحْتَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَنَّمَ فَتَكُوْمَىٰ بِهَاجِ الْهُهُمُ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَاذَا مَاسِكَ نَرْثُمْ لِإِنْفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَاكُنُهُمْ تَكْنِزُونَ ۞

"U kunda (Qiyomatda) oʻsha (oltin-kumushni) jahannam oʻtida qizitilib, oʻsha bilan ularning peshonalari, yonlari va ketlariga tamgʻa bosilib: "Mana bu oʻzlaringiz uchun toʻplagan narsalaringizdir. Endi toʻplab — bosgan narsalarin-gizni mazasini totib koʻringlar" (deyilur). (Tavba — 35).

Mana shunday holatga tushib qolmaslik uchun Xudoi taolo bergan, haloldan topgan davlatimizni yanada poklab olishimiz uchun kambagʻal, qoʻli qisqa birodarlarimizga imkon kadar yordam qoʻlimizni choʻzsak — Olloh rozi boʻladigan va jamiyatimizda ittifoqlik qaror topadigan ishni qilgan boʻlamiz, inshoolloh.

#### RO'ZA

- Assalomu alaykum, ustoz! Bergan va'dangizga koʻra bugun endi roʻza ibodati haqidagi suhbatingizni tinglamoqchimiz...
- Avvalo munavvar ramazon oyi haqida aytib oʻtsak. Bu oy Olloh taolo nazdida eng ulugʻ oydir. Haq taoloning Oʻzi bu haqda muqaddas kalomi orqali biddirgan. Ramazon oyining ulugʻligi shundaki, aynan shu oyda Qur'oni Karim nozil boʻladi. Olloh taolo Oʻz Kitobida marhamat qiladi:

شَهُرُدَهَ صَانَ الَّذِي الْمُعَدِّدَةِ الْمُعَدَّةِ الْمُعَانَ الَّذِي الْمُعَدَّدَةُ الْمُعَدَّةُ الْمُعَدَّةُ الْمُعَدِّدَةُ الْمُعَدِّدَةُ الْمُعَدِّدُ الشَّهُ مَا كُولُولُهُ الْمُعَدِّدُ الشَّهُ مَا كُولُولُهُ الْمُعَدِّدُ الشَّهِرَ الشَّهُ مَا كُولُولُهُ الْمُعَدِّدُ السَّمِدَ الشَّهُ مَا كُولُولُهُ الْمُعَدِّدُ السَّمِدَ السَّمَةُ السَّمِدَ السَّمَةُ السَمَاءُ السَّمَةُ السَّمَةُ السَّمَةُ السَمَاءُ السَّمَةُ السَمَاءُ السَّمَةُ السَمَاءُ السَّمَةُ السَمَاءُ السَّمَةُ السَمَاءُ السَم

"Ramazon oyi shunday oydirki, unda Qur'on nozil boʻlgan. Qur'on nozil qilinib, Osmondan Yerga tushirilgan oy. Bu Qur'on odamlar uchun hidoyat boʻlib, ya'ni yoʻlboshchi boʻlib, mayoq boʻlib, toʻgʻri yoʻlni koʻrsatuvchi rahbar boʻlib nozil boʻlgan. Va mana shu hidoyatni, haq bilan botilni ajratishlikning bayonoti boʻlib nozil boʻlgan. Sizlardan qaysi biringiz mana shu oyga guvoh boʻlsa,

hozir bo'lsa, mana shu oyning Ro'zasini tutsin!" (Baqara —184).

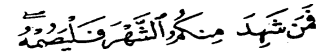
Haqiqatan ham, Osmonning Yer bilan tutashuvi, Insoniyat oʻzini hayoti uchun toʻgʻridan-toʻgʻri Ollohdan koʻrsatma olishi, demakki, butun olam jaholat zulmatlaridan, nodonlikdan, dinsizlik illatlaridan Iymon nuriga chiqishi mana shu Qur'on bilan, Ollohning koʻrsatmasi bilan boʻlgan ekan, shunday ulugʻ koʻrsatma nozil boʻlgan oy, albatta, sharafli, ulugʻ oydir. Chunki Xudoi taolo bandalari uchun bergan, eng katta in'omi boʻlgan, Iymon va Din degan ne'matning asosi boʻlgan Qur'on shu oyda nozil boʻlgan.

Haqiqatan, Qur'onning nozil boʻlishi Bashariyatning hayvonot darajasidan Insoniyat maqomiga chiqishiga kafolat boʻladigan, to Qiyomat adashmay, toʻgʻri yoʻlda ketadigan inson boʻlishi uchun kafolat boʻladigan Ollohning ne'matidir.

Yana shu oyatning tafsiri oʻlaroq, Rasulullohning bir muborak hadislari bor: "Ramazon kelganida Jannat darvozalari ochilur"... Jannat darvozalari chindan ham ramazonda ochildi, chunki ramazonda Qur'on nozil boʻldi va Qur'onga amal kilgan, Unga iymon keltirgan odamlar uchun Jannat va'da qilindi. Demak, Jannatning darvo-zasi avvalo Qur'ondir, Islomdir.

Mazkur oyning ulugʻligi yana shundaki, bu oyda ming oydan yaxshiroq bir kecha bor. Bu Qadr kechasi. Olloh taolo Oʻz Qur'onida bu kecha haqida alohida sura nozil qilgan va bu kechani Olloh taolo rozi boʻladigan holda ibodatlar bilan oʻtkazgan kishilar uchun beriladigan savoblar ming oylik ibodat bilan topilmaydigan savoblar ekani hakida xabar bergan. Qadr kechasi toʻgʻrisida keyinroq yana toʻxtalamiz.

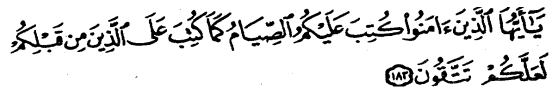
Ramazon oyida roʻza tutinglar, dedi Ollohimiz:



"Mana shu oyda hozir boʻlgan, shu oyga guvoh boʻlganlaringiz roʻzatutsin". Bu Yaratganning amri, farmoni boʻldi. Mana shu farmonga asosan moʻʻmin-musulmonman, degan har bir banda roʻza tutishimiz kerak. Chunki, Olloh bizlarga oʻsha Nuri Ilohiyni — Qur'onni nozil qilgan oyning shukronasiga bu oyni roʻza bilan oʻtkazing, dedi.

— Roʻza oʻzi nima? Ya'ni, uning asl mohiyati nimada? Bu ibodat insonlarga nima uchun farz qilindi?

— Bu hakda Olloh taolo Oʻzining Qur'onida mana bunday marhamat qiladi:



"Ey moʻʻminlar, iymon keltirgan zotlar, sizlardan avvalgi oʻtganlarga farz qilib bitilgani kabi, sizlarga ham roʻza tutish bitildi. Sanoqli kunlarda roʻza ibodatini ado qilish yozib — farz qilib qoʻyildi, shoyadki, sizlar taqvodor boʻlsangizlar".

Mana, roʻzadan boʻlgan maqsad nima ekanligi shu ulugʻ oyatda bayon qilindi.

Birinchidan, Islomgacha boʻlgan muvaqqat dinlarda ham roʻza ibodati buyurilgani va soʻnggi — mangu qoladigan Islom dinida ham roʻza ibodati bor ekanligi bu oyatdan ma'lum boʻldi.

Ikkinchidan, bir umr emas, sanoqli kunlargina, ya'ni o'n ikki oyda bir oy ro'za tutishimiz ham bu oyatdan ma'lum bo'ldi.

Uchinchidan, bu oyda sizlarga roʻzani farz qildik, toki taqvodor boʻlsangizlar, deydi Olloh taolo.

Demak, roʻzadan murod — bizning taqvoimiz ekan, Ollohdan qoʻrqishimiz, Uning har bir buyrugʻiga itoat qilishga oʻrganishimiz — mana shu maqsadlar uchun Olloh bizga roʻza ibodatini farz

qilgan. Ya'ni, roʻza biz musulmonlar uchun bir sinov, imtihondir. Islomdagi barcha ruknlar — namoz, zakot va suhbatimiz mavzui — roʻza imtihonlardir. Shu imtihonlardan yiqilmay oʻtgan baxtli bandalar bu dunyoda ham, Oxiratda ham Ollohning rizoligiga erishadigan baxtli kishilar boʻlar ekanlar.

Olloh taolo insoniyat uchun butun olamlarni va olamdagi bor ne'matlarni yaratib, shuning shukronasiga Meni eslab turgin deb, kunda besh mahal toza, tahoratli holda Oʻziga sajda qilishimizni buyurdi. Bu bir imtihon edi. Undan hamma ham oʻta olmaydi. Shu ibodatni ado etayotganlarning hammalari ham mazkur sinovning qadriga yetolmaydi.

Zakot ibodati ham bir imtihondir. Har birimizning fikrimizni, kuchimizni, jismimizni ishlatib, peshona terimiz bilan topgan molu dunyoimizdan bir qismini Men uchun bering, deb imtihon qiladi Olloh taolo. Chunki bu molu dunyoni Sizga Men berganman, deb buyuradi.

Xuddi shuningdek, yilda bir oygina Olloh bergan ne'matlardan — yeyish-ichishdan, shahvoniy xohishlardan oʻz ixtiyorimiz bilan, Ollohdan savob umid qilib och va tashna yurishimiz — roʻza oyida kunduzlari roʻza tutishimiz ham bir ilohiy imtihondir. Mana bu imtihondan oʻtish - bizlarning Olloh huzurida va'da qilingan katta ne'matlarga yetishimizga sabab boʻladi. Bu imtihon shu dunyoning oʻzida ham insoniy hayot kechirishimizga sabab boʻladi. Roʻzaning boshqa ibodatlardan farqli yana bir jihati bor. Olloh taolo "Roʻza meniki", deydi. Bu holat Roʻzaning nakddar ulugʻ ibodat ekanligiga dalolatdir. Bir hadisi muborakda Rasululloh alayhissalom Olloh taoloning soʻzlarini yetkazganlar: "Har bir yaxshilikka oʻn barobar mukofot beraman, to 700 barobargacha". Demak, Olloh yoʻlida xolis ixlos bilan, savob umidida, iymon bilan qilingan har bir katta yoxud kichik ishimiz evaziga Ollohimiz bizga 10 barobardan 700 barobargacha mukofot beraman, deb va'da beradi, lekin roʻza unday emas, deydi. Chunki roʻza Men uchun boʻladigan ibodat, uning mukofotini ham Uzim beraman, deydi. Qanday mukofot berishni ham Oʻzim bilaman, deydi. Bu Ilohiy fikrni shunday tushunishimiz mumkinki, roʻza inson ado etayotgan ibodatlar orasida yolgʻiz ibodat qilguvchi bilan Olloh oʻrtasidagi bir sirdir. Boshqa ibodatlar — namoz oʻqiganingizda, zakot berganingizda, hajga borganingizda guvohlar boʻlishi mumkin, lekin roʻza tutganingizni oʻzingiz aytmaguningizcha birov bilmaydi. Roʻza ichki ibodatdir. Shuning uchun bu ibodatga riyo aralashmaydi. "Men uchun qilinadi bu ibodat, shu sababli roʻzaning mukofotini oʻzim beraman, — deydi Olloh taolo. — Ya'ni 700 barobar ham kamlik qiladi. Buning miqdorini sizlar bilmaysizlar, yolgʻiz Oʻzim bilaman", deydi mehribon Ollohimiz.

Bir hadisi muborakda Rasululloh alayhissalom: "Roʻza sabrning yarmidir", dedilar. Boshqa bir

Bir hadisi muborakda Rasululloh alayhissalom: "Roʻza sabrning yarmidir", dedilar. Boshqa bir hadisda: "Sabr iymonning yarmidir", dedilar. Demak, roʻza — iymonning toʻrtdan biri ekan. Moʻʻminmusulmon ekanligimizga, iymonli ekanligimizga tutgan roʻzamiz ham dalolat boʻlar ekan.

Darhaqiqat, "Sabr iymonning yarmi" ekan, iymonli kishi uchun sabr qilmoqlik eng asosiy vazifalardan boʻladi. Masalan, iymonli kishi butun dinsizlarning xurujlariga, bu dunyodagi adolatsizliklarninghammasiga Olloh yoʻlida sabr qila oladi. Iymonli kishi oʻzi sevgan Ollohning diydoriga yetish uchun Qiyomatgacha sabr qiladi. Zotan, Haq taoloning diydoriga muyassar boʻlmoq bu dunyoda beriladigan ne'mat emas. Olloh va'da qilgan Jannatga yetish uchun ham sabr qilamiz. Demak, iymonimiz sabr bilan. Besabrlar hozirning huzurini oʻylaydilar va shunga suyanadilar. Moʻʻmin odam Oxiratga ishonadi va Oxiratdagi ne'matlarga, eng katta mukofot boʻlgan Ollohning diydoriga sabr bilan yetadi. Shu sabrni bizga oʻrgatadigan ibodat roʻzadir. Tirik jonning tabiiy ehtiyojlari boʻla turib, Olloh yoʻlida yeyish-ichishdan, shahvoniy xohishdan, umuman, nafsoniy har qanday istaklardan kechgacha tiyilib sabr qilmogʻi iymonning bir belgisi ekan.

<sup>—</sup> Roʻza tongdan shomgacha ochyurish bilangina belgilanadimi? Yoki roʻzador boshqa taraflarga ham javob berishi kerakmi?

<sup>—</sup> Ibodatimizning komil boʻlishi uchun bu savolning ham javobini bilishimiz kerak. Roʻza ibodati insonlarni tarbiyalash vositasi ekanligini aytdik. Demak, bizlarning fakat och-tashna yurishimizga Olloh muhtoj emas. Balki iymon bilan, Xudoning buyrugʻi deb qabul qilib savob umidida shu ibodatni ado qilsakkina tutgan roʻzamiz qabul boʻladi. Bir hadisi sharifda Rasululloh alayhissalom:

"Roʻzadorman, deb roʻza tutib yurganlardan qanchalari borki, ularga tutgan roʻzalaridan ochlik, tashnalik qoladi, xolos", deydilar. Demak, roʻza — faqat ochlik va tashnalikda yurish degani emas ekan. Yoki yana bir hadislarida: "Qaysi bir odam roʻza tutsa-yu, ammo yolgʻon soʻzdan tiyilmasa, gunoh ishlardan tiyilmasa, bu odamning yeyish-ichishni tark qilishiga Olloh muhtoj emas", deganlar. Shu hakda Ollohning "Roʻza qalqondir", degan kalimasi bor. Bu roʻza insonni bu dunyoda gunohlardan saqlaydigan va Oxiratda doʻzax azobidan saqlaydigan qalqondir.

Endi yuqoridagi hadisning davomiga e'tibor bering: "Ro'za qalqon ekan, o'sha kishini dunyo va Oxiratdagi yomonliklardan saqlovchi qalqon bo'lgan ro'za ibodatini ado etuvchi ro'zador behuda, xunuk so'zlar so'zlamasin, johillik qilma-sin, ya'ni birovlarga ozor beradigan so'zlarni aytmasin, agar uning o'ziga birovlar ozor beradigan bo'lsa, o'shanda ham sabr qilsin, faqat o'shanday badxulq kishilarga "Men ro'zadorman", deb ikki bor qaytarib qo'ysin. "Ya'ni, sen bilan bunday muomala qilishga mening haqim yo'q, chunki men ro'za ibodatini ado etayotgan odamman", desin".

Demak, roʻzador odam, goʻyo namozda turgandek, oʻzining har bir harakati, har bir soʻzi, insonlar bilan boʻladigan muomapalarida ibodat ustida ekanligini unutmasligi kerak.

Roʻza tutsa-yu, kishilarga ozor bersa, yolgʻon gapirsa, birovlarni gʻiybat qilsa yoki roʻza tutsa-yu, masalan, tijorat paytida odam aldasa, bunday inson roʻza tutgan hisoblanmaydi, albatta. Chunki roʻza insonni poklikka yetaklaydigan ibodat ekan, ibodat ustidagi odam nopok boʻlsa, bunday kishining tutgan roʻzasi Olloh huzurida qabul etilmaydi. Bu haqda koʻp xabarlar Rasululloh tomonidan bizga yetib kelgan.

Oʻsha xabarlardan biri mana bu: Ikki roʻzador ayol kun yarmidan oqqandayoq hech sabr qilolmasdan, ya'ni roʻzani iftorgacha tuta olishlariga koʻzlari yetmay, Rasulullohga odam yuboribdilar. "Biz ogʻrib qoldik, juda ogʻir holatdamiz, roʻzani ochishga ijozat bersinlar", deb iltimos qilishibdi. Bularning mana shunday holatga tushib qolishlariga oʻzlari sababchi ekanliklari Paygʻambar alayhissalomga Olloh taolo tomonidan ma'lum boʻlgan edi. Ollohning vahiysi bilan Rasululloh alayhissalom bu ikki ayolga bir kosani yubordilar va ogʻizlariga olganlarini qaytarishni buyurdilar. Ikkala ayol qayt qildilar. Shunda ularning ogʻizlaridan qon va goʻsht parchalari chiqdi. Paygʻambar alayhissalom shunda: "Mana sizlarni nima kasal qilgan. Roʻza tutib, Olloh halol qilgan narsalarni yeyishdan oʻzingizni tiydingiz-u, lekin Olloh harom qilgan narsa bilan — birovlarni gʻiybat qilish bilan mashgʻul boʻldingiz. Ogʻizlaringizdan chiqqan goʻsht parchalari va qon oʻsha sizlar gʻiybat qilgan kishining goʻshti va qonidir, sizlar roʻzador emassizlar", dedilar.

Demak, tutgan roʻzamiz qabul boʻlishi uchun zimmamizga oʻziga yarasha qator shartlar yuklanar ekan.

Roʻza oddiy parhez emas. U kasal odamning sogʻayishi yoxud semiz odamning ozishi uchun tutilmaydi. Bunday niyatlar bilan tutilgan roʻza — roʻza emas, balki shunchaki bir muolajadir. Roʻza Olloh taoloning roziligi uchun tutilsagina ibodat hisobiga oʻtadi.

Roʻza yeyish-ichishdan oʻzini tiyish, yomon soʻzlarni aytmaslik, birovning dilini ogʻritmaslik bilangina belgilanmaydi. Balki roʻzadorning koʻzi ham yomon narsalarga tushmasin, Qur'on oʻqisin, Olloh ijozat bergan narsalargagina qarasin, uning qulogʻi ham harom narsalarni eshitishdan saqlansin. Chunki Rasululloh alayhissalom: "Gʻiybat qiluvchi bilan gʻiybat eshituvchining gunohi barobar", deganlar.

Roʻzaning yana bir hikmati bor. Bu ibodat kishining bir yil davomida ishlab kelgan ichki a'zolarining bir oy dam olishlari uchun ham buyurilgan. Biz bunga koʻpincha e'tibor bermaymiz. Demak, roʻza tutayotgan odam saharlikda hamda, iftorda roʻza tutgani bahona odatdagidan koʻra koʻproq ovqat yer ekan, bu ham uning roʻzasiga karohiyat yetkazadi. Ya'ni, inson Olloh uchun roʻza tutar ekan, roʻza tutmagan kunlardagi kabi, balki undan-da ozroq taom yesa, toʻgʻri boʻladi. Ba'zilar orasida roʻza paytida dasturxonga qancha koʻp nozu ne'mat qoʻyilsa, shuncha savob boʻladi, degan bema'ni gap yuradi. Bu, albatta, mutlaqo notoʻgʻri qarashdir.

"Rasulullohning tutadigan roʻzalari oldida yegan taomni qoʻrsangiz u kishi mutlaqo roʻza tutmaydi,

der edingiz, — deydilar Oysha onamiz. — Iftorda yegan taomini qoʻrsangiz, yana u kishi roʻza tutmaganmi, deb oʻylar edingiz".

Mana shu hadisdan bizlarga ma'lum bo'ladiki, tushlik qilmayman deb, saharlikda tushlik hisobiga yeyish, iftorda ham tushlik hisobiga yeyish — bu ro'za tutish emas, balki bir oy davomida o'zini yaxshilab parvarish qilish bo'lib qoladi.

Demak, oʻzimizning turli xohish-istaklarimizni bir qadar kamaytirgan holda saharlik va iftorlik kilsak, roʻza-mizning Olloh oldida qabul boʻlishiga sabab boʻlar ekan.

Roʻzador bilib qoʻyishi lozim boʻlgan yana bir ish bor. Iftor qilib olgandan soʻng, men roʻza tutdim, deb xotir-jam boʻlmasdan, mening gunohlarim yuvildi degan da'volarga oʻtmasdan, balki Olloh ibodatimni qabul qilsin, deb kechalarni ham ibodat bilan oʻtkazish roʻzadorga yarashadigan ishdir. Bu Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning sunnatlaridandir. Shuning uchun ham Ramazoni Sharifda tarovih namozi sunnat boʻlib qolgan, ya'ni, odatda oʻqiladigan xufton namoziga yana 20 rakat qoʻshilib oʻqiladi. Demak, ramazon oyida, imkon qadar kechalarni bedorlik bilan oʻtkazishimiz roʻzamizning husni qabul boʻlishiga sabab boʻlar ekan.

- Endi kimlar roʻza tutishdan ozod qilinishi haqida toʻxtalsangiz...
- Qur'oni Karimda Olloh taolo marhamat qiladi:

## وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِيدُيَّةٌ طَلَعَامُ مِسْكِينٍ

"Roʻzani tutolmaydigan kishilar bir miskinga fidya bersinlar". Ya'ni, ruza ibodati hamma uchun emas, balki uni tuta oladigan kishilargagina farz qilindi. Roʻza tutishga qodir boʻlmagan sinflar ham borki, ulardan roʻza soqit boʻladi. Musulmonlarning orasidagi qari-qartanglar ("shayxi foniy"lar deyiladi arablarda), ya'ni nafaqa yoshidagilarning orasida roʻza tutishga qiynaladigan, och yurishga tabiblar tomonidan ruxsat berilmaydigan kasallari bor boʻlgan kishilar agar shu roʻza kunlarida roʻza tutishga qodir boʻlmasalar, bir bechoraga bir kunlik taomni hadya qilsinlar, shunda ular ham roʻza tutganlik savobiga ega boʻladilar, deyildi. Demak, bundan qari odamlar roʻza tutish oʻrniga fidya bersa boʻladi, degan mazmun chiqadi.

Mana shu oʻrinda bir narsaga e'tibor berishimiz lozim. Bizlarda uzoq yillar "namozxon" deganda qariyalar va "masjid" deganda esa faqat nafaqa yoshidagi kishilar yigʻilib namoz oʻqiydigan bino tushunilgan. Bularning , hammasi dinimizning mohiyatidan bexabar kishilarning uqtirishlari va balki dinimiz dushmanlarining gaplaridir. Aslida, balogʻat yoshiga yetishimiz bilanoq din zim-mamizga vazifalarni yuklaydi. Keksayganimizda esa, hozirgina aytganimizdek, bu vazifalardan ba'zilari zimmamizdan olib qoʻyilishi ham mumkin. Demak, dini-mizdagi barcha ibodatlarni bizlar kuch-quvvatga toʻliq yoshimizda ado etib olishimiz lozim ekan. Yeshligimizda, ya'ni ba'zi bir gunoh ishlarni qilishga mayl ham, imkoniyatimiz ham bor paytda Xudodan qoʻrqqanimiz uchun savobli yoʻlni tanlashimiz ham ibodat boʻladi. Qarib, gunoh qilishga qodir boʻlmagan holatdagana tavbatazarru qilish emas, balki dunyoga berilib ketish xavfi boʻlgan yoshlik yillarida, balogʻat yoshida ham gunohdan yuz oʻgirib, Olloh uchun ibodat qilmoqlik har bir musulmonning vazifasidir.

Nafaqa yoshi 60-55 yoshdan belgilanadi. Shu yoshga yetmaganlar orasida roʻza tutishga imkon bermaydigan xastalikka gariftor boʻlganlar (qoʻli yoki oyogʻi ogʻriganlar bunday kasallar sirasiga kirmaydi), ya'ni ayni ichki a'zolari, masalan, oshqozoni ogʻriganlar, umuman ovqat yemaganligi yoxud suv ichmaganligi tufayli yotib qolishi mumkin boʻlganlar ham roʻzadan ozod qilinadilar. Lekin vaqtincha ozod qilinadilar, xolos. Ya'ni, bundaylar agar ramazon oyida kasal boʻlib qolib roʻza tutishga qodir boʻlmasalar, sogʻayganlaridan soʻng tutib beradilar.

Shuningdek, musofirlar ham ramazon roʻzasini tutishdan ozod qilinadilar. Ya'ni, ramazon oyida safarga chiqqan kishilar safar chogʻida roʻza tutish mas'uliyatidan ozod boʻladilar, lekin safardan soʻng

qazo bo'lgan ro'zalarini tutib beradylar.

Darhaqiqat ramazoni sharifda ado etiladigan roʻza ibodati - biz moʻʻmin-musulmonlarning katta baxtimizdir. Ichki a'zolarimiznigana emas, balki qalbimizni ham poklab oladigan oydir bu oy. Bu oyda roʻza tutish nasib qilgan baxtli kishilar Rasululloh alayhissalomning va'dalari bilan butun oʻtgan gunohlaridan, agar Olloh ularning roʻzalarini qabul qilsa, xoli boʻladilar.

Rasululloh sallallohu alayxi vasallam marxamat qildilar: "Roʻza tugguvchi uchun ikki shoddik bor. U och, tashna holda kun oʻtkazib, quyosh botgandan soʻng kayfiyati chogʻ boʻlib iftor qiladi, Ollohga shukronalar aytadi. Bu birinchi shod-likdir. Ammo ikkinchi bir shodlik bor roʻzador uchun. U Qiyomat Kuni Parvardigoriga roʻbaroʻ boʻlgandagi shodliqdir".

Mana shu buyuk shodliklar barchamizga nasib etsin.

#### HAJ

- Muhtaram ustoz, Siz bundan avvalgi suhbatlaringizda dini Islomning asosiy ustunlari boʻlmish "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" kalimasini sidqidil bilan aytib iymon keltirishni, namozni ado etishni, ramazon roʻzasini tutishni va boylarning kambagʻallarga zakot berishini Olloh taolo musulmonlar zimmasiga vazifa qilib qoʻyganligi toʻgʻrisida batafsil aytib berdingiz. Endi navbat tabiiy ravishda beshinchi farz haj ibodatiga keldi. Avvalo, haj safarini ado etish nima uchun farz amallar qatoriga qoʻshilganini tushuntirib bersangiz...
- Buning sababini shunday tushunmoq kerak: kishi avvalo "La ilaha illalloh, Muhammadur Rasululloh" deb iymon keltirish bilan moʻʻminlar qatoriga qoʻshilar ekan, Olloh taolo uning zimmasiga faqat badani bilan, quvvati bilan ado qiladigan namoz ibodatini qoʻyadi. Keyin roʻza tutishga quvvati yetadigan, ya'ni salomatligi kifoya kiladigan barcha moʻʻmin-musulmonlar uchun ikkinchi farz qilib roʻza ibodati buyurildi. Bu ham badan ibodatidir. Keyingi farz zakot ibodati. Bu esa faqat boylarning zimmasidagi moliyaviy ibodat.

Demak, kishi bu ibodatlarni ado qilish bilan oʻzida bir chiniqish, tozarish his qilgandan keyin endi Olloh taolo qodir boʻlganlaringiz Mening Uyimga kelib koʻrib, tavof qilib va uning yonidagi Arafot togʻiga chiqib, duolar qilib ketasizlar, deb buyuradi. Lekin bu ibodat hamma boy-badavlat kishilarga ham farz emas. Masalan, kishi boy boʻlsa-yu, lekin salomatligi uzoq safarni koʻgara olmasa unga haj farz emas, yoki salomatligi ham yaxshi boʻlsa-yu, yoʻllar ochiq boʻlmasa, bu holatda ham haj farz boʻlmaydi. Haj safarini (ibodatini) ado etishga qodir boʻlish deganda, demak, yoʻllarning ochiq va bexatar boʻlishi hamda borguvchining salomatligi tushunilar ekan.

- Nima uchun aynan Baytullohni ziyorat qilish farz qilingan?
- Makkai Mukarramaning markazida, nafaqat Makkaning, balki butun Yer sayyorasining markazida joylashgan Ka'batullohni Olloh taolo bandalar uchun Oʻzining ilk paygʻambari hazrati Odam alayhissalomga buyurib qurdirgandir. Bu haqda Ollohning Oʻzi Qur'oni Karimda:



"Insonlar uchun ibodat qilsinlar deb bino qilingan birinchi bino Makkadagi binodir — Ka'badir", deb xabar beradi. Makkatullohni barakotli shahar, muborak shahar deb ataydi va butun olamlar uchun hidoyat mayogʻi deb sharaflaydi. Demak, Ka'batullohni Odam alayhissalom qurgan, unda ibodat

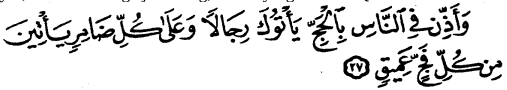
qilgan, zurriyotlari ham mana shu uyda ibodat qilgan. Soʻngra Nuh paygʻambar davri keldi. Toʻfon balosi boʻldi. Butun olam suv ostida qoldi. Oʻshanda Baytulloh Ollohning amri bilan osmonga farishtalar orqali koʻtarib olib chiqib ketilgan ekan. Ka'batullohning tepasida — osmonda Ollohning amri bilan maloikalar olib chiqib ketgan bayt bor, bu baytul ma'murdir. Ya'ni, Obod Uydir. Obodligi shundaki, Nuh alayhissalom davrida osmonga olib chiqib ketilganidan buyon shu kungacha bu uyni maloikalar tavof qilib turadilar. Kunda 70 ming maloika tavof qilib chiqar ekan bu uyni. Hali bir farishta ikki marta tavof qilishga ulgurmagan ekan. Chunki Ollohning lashkari boʻlgan farishtalarning sanogʻi shu qadar koʻpki, ularning hisobini yolgʻiz Ollohdan oʻzga hech kim bilmaydi.

Keyinroq, oʻsha osmonga olib chiqib ketilgan Uyning oʻrniga Ollohning amri bilan hazrati Ibrohim alayhissalom bizlar tavof qiladigan Ka'batullohni bino qilganlar. Bu haqda ham Ollohning Oʻzi Qur'oni Karimda:

## وَإِذْ بَوَّأَنَا لِإِنْ هِي مَكَانَ ٱلْبَيْتِ وَإِذْ بَوَّأَنَا لِإِنْ هِي مَكَانَ ٱلْبَيْتِ وَالْأَنْ الْبَيْدِ فَ الْمَانَةُ فِي مَا لَكُنَّ النَّبُودِ ﴿ الْمَانَةُ وَلَا مُنْكُولُ النَّبُودِ ﴿ الْمَانَا لَهُ النَّهُ وَ الْمَانَا وَطَلِقِهُ مَهِمَا النَّهُ وَ الْمَانَا وَطَلِقِهُ مَا النَّهُ وَ الْمَانَا وَطَلِقِهُ مَا النَّهُ وَ الْمَانَا وَطَلِقِهُ مَا النَّهُ وَ الْمَانَا وَالْمَانِي وَالْمَانَا وَالْمَانِي وَلِي الْمُنْفِقِ وَلَا اللَّهُ وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَاللَّهُ وَالْمَانِي وَالْمِي وَالْمَانِي وَالْمِلْمِي وَالْمِي مِنْ وَالْمَانِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَالْمِي وَلِي مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ وَالْمَانِي وَالْمِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمِي وَالْمُؤْلِقِي وَلِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْمِي وَالْمُؤْلِقِي وَالْم

"(Ey Muhammad), eslang, Biz Ibrohimga Baytullohning oʻrnini (oʻsha uyga qarab ibodat qilishi va uni obod qilishi uchun) belgilab berib (unga shunday degan edik): "Sen menga biron narsani sherik qilmagin va Mening Baytim — Uyimni tavof qilguvchilar, qiyom, ya'ni, namozda tik gʻoz turguvchilar, ruku', sajda qilguvchilar (ya'ni oʻsha joyda namoz oʻqiguvchilar) uchun pok tutgin!" deydi. Shun-day qilib, bu Uyni hazrati Ibrohim alayhissalom oʻgʻillari Ismoil alayhissalom bilan birgalikda bino qildilar. Qariyb 3500 yillik tarixga ega boʻlgan Baytulloh Ibrohim alayhissalom davridan buyon bir kun ham xoli qol-maydi. Musulmonlar bu joyga hidoyat izlab, Olloh buyurgan farz — hajni ado etish uchun borib turadilar. Bu uyning oʻziga tortadigan mislsiz ohanrabosi, jozibasi bor. Borganlar koʻrganlar, boradiganlar, inshoolloh, koʻrarlar.

Oddiygina qora toshlardan bino qilingan, mutlaqo zebi-ziynati boʻlmagan bu bir sodda uy nimasi bilan butun insoniyatni oʻziga jalb qiladi? Nima uchun shohu gado intiladi oʻsha uy tomonga? Nima uchun imkoni borki m-sulmon — hammasi oʻsha tarafga bormoqchi boʻladi? Chunki Olloh taoloning Oʻzi bu Uyni aziz, muborak qilib qoʻygan. Xudoi taolo Ibrohim alayhissalomga shu uyni qurib bit-kazganlaridan keyin, endi odamlarga jar soling, deb buyurgan ekan. Qur'oni Karimda:



"Endi, Ibrohim, odamlar orasida kelib ibodat qilish zarurligini aytib jar soling. Shunda bu Baytullohga yayov hollarida va uzoq-uzoq yoʻllardan, soʻqmoqlardan, oriq tuyalarga mingan hollarida hamma tarafdan Baytullohning ziyoratiga odamlar keladilar", deydi Olloh taolo. Ollohning shu bir ogʻiz soʻzi haq ekanligini borgan odam oʻz koʻzlari bilan koʻradi. "Odamlar keladi", deydi Parvardigor va odamlar haqiqatan boradilar. Shuning uchun ham Osmondan oʻt purkalganiga, oyoq tagidagi toshlar ham yonayotganiga qaramay hamma intiladi oʻsha tomonga.

Ana oʻsha eski Uyning — Qora uyning obodligini dunyodagi boshqa bironta "Oq uy" koʻrgan emas, "Sariq uy"lar koʻrgan emas. Chunki ularni Olloh emas, uning gunohkor bandalari qurdirgan.

Baytulloh esa to Qiyomat buzilmaydigan, to Qiyomat butun Yerning markazi boʻlib turadigan joydir. Mana shu muqaddas Uyni ziyorat qilishni Olloh bizga buyurdi.

Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam: "Haj — bu qurol-yaroqsiz boriladigan jihoddir",

deganlar. U yerga Xudoga bandalik qilish sharafiga ega kishilar, moʻʻmin-musulmonlar Olloh yoʻlida boradilar.

Namoz oʻqishning oʻziga yarasha shartlari borligini bilasiz. Namoz pok libosda, pok joyda, Qiblaga yuzlanib oʻqilgandek, haj ibodatini ado etishning ham oʻz shartlari bor. Hajga borganlar butun dunyodan kechib, topgan molu davlatidan, bola-chaqalaridan, hatto vatanlaridan koʻngilni uzib, Yolgʻiz Ollohga qasd qilib borishlari kerak. Hajga boradigan kishi xoh shoh, xoh gado boʻlsin, oʻzining kundalik kiyimlarini yechib, ularning oʻrniga ikkita kafanlik desa boʻladigan ehromga, ya'ni bir lungiyu yelkaga tashlab olinadigan ikkinchi matoga oʻralgan, bosh yalang hollarida Ollohning chaqirigʻiga labbay, deb javob berib chiqadilar. Demak, inson bu ulugʻ ibodatni ado qilish uchun suratda ham boshqa ibodatlardan farqli shartlarga amal qilishi kerak.

- Ustoz, keyingi yillarda siyosatning oʻzgarishi tufayli haj safarini ado qilish uchun juda keng imkoniyatlar paydo boʻldi. Bu yaxshi, albatta. Lekin, safarga otlanganlar orasida onda-sonda boʻlsada, mazkur ibodatni ado qilishning tartibi toʻgʻrisida muayyan tasavvuri boʻlmaganlar hali uchrab turibdi...
- Biz bu oʻrinda haj ibodatining qay tarzda ado qilinishi suratlariga koʻp toʻxtalmasak. Hajga borganlar ibodat davomida ularni oʻrganib boradilar. Savolingizdan kelib chiqqan hajning hikmatlari va hojining zimmasidagi vazifalar haqida gaplashsak.

Hajga borushsh kishi avvalo oʻzining oʻtmishda qilgan xatolari uchun Ollohga tavba qilishi lozim. Chunki haj — Ollohning Uyiga mehmon boʻlib borishdir. Baxtli insonni Olloh Oʻz Uyiga chorlar ekan, u suratida haligiday ehromga oʻralib borishidan tashqari, vujudida, qalbida ham tozalanib, poklanib, oʻsha Uyning ostonasiga dadil qadam bosa oladigan boʻlipsh kerak.

Hajga otlangan kishining zimmasidagi ikkinchi vazifa — agar boʻlsa, qarzlardan qutulib olishdir, hisob-kitob qilib olishdir.

Hajga borguvchi birovlarga ozor berib qoʻygan, birovlarni gʻiybat qilib qoʻygan boʻlsa, ulardan uzr soʻrashi, oʻzidan rozi qilib qoʻyishi lozim. Shu ma'noda ham "hisob-kitob" qilib olish kerak. Demak, ortda qolayotgan kishilarni rozi qilib ketish hajga borguvchining vazifalaridan ekan.

Hajga otlangan inson haj ibodati davomida oʻzi muhtoj boʻladigan moliyaviy va boshqa tashvishlarini bekamu koʻst qilib olishi zarurdir. Aks holda, birovlarga "yuk" boʻlib qoladi.

Hajga borguvchilar kuzatib qolguvchilardan duo olib ketishlari kerakligini ham qoʻshib qoʻyamiz shu oʻrinda.

Hajga borish Ollohning Uyiga mehmonga borishdir, dedik. Lekin bu mehmonga hech qanday yasan-tusansiz borayotgan ekanmiz, faqat dilimizni poklab, rostlab borishimiz kerak. Safar asnosida sizga hamroh kishilar ham Ollohning Uyiga ketayotgan kishilar ekanligini unutmasligingiz kerak. Oʻsha insonlar bilan bir tan, bir jon boʻlib, hurmat bilan, bir-birlariga odob bilan muomalada boʻlmoqlik har bir hojining muhim vazifasidir. Mana shu oʻrinda ham, koʻpincha safar mashaqqatlari bilan charchashlari natijasida bu ulugʻ ibodatni buzib qoʻyish xavfini tugʻdiradigan ishlarga qoʻl urib qoʻyadilar. Hajimizning Olloh oldida qabul boʻlishi uchun muhim omillardan biri muomalalarimizning doʻstona boʻlishi, safarimiz nihoyatda odob bilan oʻtishidir.

Janob Rasululloh: "Kimda-kim haj ibodatiga borsa, shu ibodat davomida ogʻzidan behayo soʻzlar chiqmasa, haj asnosida qilish mumkin boʻlmagan ishlarga qoʻl urmasa va Olloh buyurgan ibodatlardan isyon qilib boʻyin tovlamasa, itoat bilan haj qilib ketgan boʻlsa, mana shu inson uyiga qaytar ekan, onadan yangi tugʻilgan chaqaloqday begunoh boʻlib qaytadi", deydilar. Ya'ni haj qabul boʻladi — gunohlar yuviladi. Buning uchun hoji nafaqat odamlarga, balki hasharotlarga ham ozor bermasligi, hatto oʻt-oʻlanni ham besabab yulmasligi kerak. Shu qadar beozorlik bilan haj safarini ado qilmoqlik shariatimizning buyrugʻidir.

Mana shunday tarzda Olloh nasib etgan hojilar Ollohning Uyiga kirib boradilar. Bu Uyga kirish nasib bo'lgan kishilar Ollohning eng baxtli bandalaridir. Bu Uyga boradigan, bu Uyga qo'shni bo'lib

turadigan kishilar Ollohning qoʻshnilari, deb hisoblanadilar. Ollohning rahmatiga yetganlari shudir. Olloh taolo qoʻshnilaringizga ozor bermang, ularga yaxshilik qiling, deb buyurgan ekan, Uzining qoʻshnisi boʻlgan bandasiga, albatta, yaxshilik qiladi. Bu Uyga yetgan insonlar Ollohdan qanday yaxshilik tilasalar, ijobat boʻladi.

Baytullohni koʻrganda inson qalbidan oʻtadigan hayajon, osmonga bogʻlanib turadigan bu Uyga koʻzingiz tushganda qalbingizda paydo boʻladigan shavq va shuqrona hissiyoti — bu endi faqat oʻsha muborak ziyoratgohga borgan kishilar biladigan hissiyotdir.

- Haj safarini ado etish paytida hoji alohida e'tibor berishi kerak bo'lgan amallar to'g'risida batafsil gapirib bersangiz?
- Haj ibodatining farzlaridan birinchisi, ehrom bogʻlash boʻlsa, ikkinchisi, Baytullohni tavof qilishdir. Arafotdan soʻng hayit qunlari orasida qilingan tavof farz tavofi boʻladi. Uchinchisi, Arafotdagi vuqufdir.

Bizning diyorlarimizdan borguvchi hojilar avval umra qiladilar. Keyin Makkaning oʻzida alohida ehrom bogʻlab haj ibodati qilinadi.

Umra niyati bilan borgan kishilar Baytullohni tavof qilishda shunchaki bir aylanib koʻyadigan joy ekan, deb emas, balki qaerga kelib qolganliklarini toʻla his qilib tavof qilishlari lozim. Bosib yurgan yerlaringizga, albatta, Rasulullohning ham oyoqlari tekkanini his qilib turishingiz kerak. Rasulullohning sahobalari ham shu yerda yurganini, avvalo Ibrohim alayhissalom shu Uyni bino qilganlarini, u zotdan keyin qancha-qancha paygʻambarlar, avliyoullohlar qadami yetganini va bu joyga sizning ham qadamingiz yetganini tasavvur qilishingiz kerak.

Baytullohni qoʻrganda Rasululloh hazratlari shu Makkada tugʻilib, shu Baytulloh atrofida katta boʻlganliklarini tasavvur qilishingiz kerak.

Baytullohni ta'mirlash chogʻida Uning chetidagi Hajarul Asvad — Qora toshni qoʻyib berish sharafi Rasulullohga nasib boʻlgan. Hali paygʻambar boʻlishlaridan 25 yil avval, ya'ni 15 yoshlik chogʻlarida bu kishining halol-pok, ishonchli kishi boʻlganliklari uchun hamma Qora toshni Muhammad qoʻysin, degan. Shuni eslash kerak. Bu yerda qancha doʻsti Xudolar, avliyoullohlar tavof qilib, yigʻlab Ollohning Uyini aylanib yurganlarini eslash kerak. Shunchaki, odamlarga ergashib aylanib qoʻyish bilan maqsad hosil boʻlmaydi. Baytullohga yetgan inson Uni oʻziga yarasha hurmati bilan tavof qilsagina va shundan oʻzi ta'sir olsagina tavoflari Olloh oldida qabul boʻladi.

Hojilarga bir necha qun Makkada yashash nasib boʻladi. Haqiqiy haj ibodatini ado etaman, degan kishi oʻsha kunlarni gʻanimat bilishi kerak. Tavofdan charchamaslik, charchadim demaslik kerak. Chunki haj — gunohlarimizning yuvi-lishiga sabab boʻladigan ibodatdir. Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam Madinai Munavvaradagi oʻzlarining masjidlari haqida gapirib: "Mening mana shu masjidimda bir bor oʻqilgan namoz boshqa masjidlarda oʻqilgan mingta namozdan afzal; Baytulloh qarshisida oʻqilgan namoz mening masjidimda oʻqilgan namozdan 100 barobar yaxshi; Ka'batullohni bir bor tavof qilish esa Baytulloh qarshisida oʻqilgan 100 namozdan afzal", deganlar. Demak, har bir tavofdan yuz minglab namozning savobiga ega boʻlayotganini har bir hoji his qilishi kerak. Tavof qilib charchalgan daqiqalarda esa Baytullohning roʻbaroʻsiga oʻtirib Ka'bani koʻzlarga joylab olish kerak. Koʻngilga joylab olish kerak. Namozga turgan paytingizda koʻz oldingizga oʻsha Ka'ba keladigan darajada joylab olish kerak. Ka'batullohdan tashqaridagi gavjum Makka bozorini, oldi-sotdini boshqa joydan topsa boʻladi. Lekin Baytullohni boshqa joydan topib boʻlmaydi. Shuning uchun haj arkonlarini bajarib borayotgan kishilar mana shu jihatlardan gʻaflatda boʻlmasdan, Baytullohga yetib borganlarini kalban his qilib, har bir soatni gʻanimat bilishlari kerak.

Baytullohni yetti bor tavof qilganlaridan soʻng, hojilar Safo va Marva tepaliklari oraligʻida yetti marta sa'y qilib yuguradilar. Hozirda bu tepaliklar Haramning ayvoni ostida turadi. Safo va Marva tepaliklari orasi 300 metrlar chamasida. Umraga borganlar ham, haj qilganlar ham Baytullohni tavof qilganlaridan keyin Safo va Marva orasida sa'y qiladilar. Bu oʻsha Ibrohim alayhissalom oʻzlarining

ayollari Hojar onamizni yangi tugʻilgan chaqaloq boʻlgan Ismoil alayhissalom bilan Ollohning buyrugʻiga binoan tashlab ketgan joylaridir. Bizga Qur'on xabar berishicha, Ibrohim alayhissalom men zurriyotimni — koʻzimning oqu qorasini — farzandimni tashlab ketyapman, deb Ollohga nolalar qilib tashlab ketgan ekanlar. Hojar onamiz esa farzandiga bir qultum suv izlab oʻsha Safo va Marva orasida yugurgan ekanlar. U yoqdan-bu yoqqa yugurib-elib biron qultum suv topolmay, qaytib kelib qarasalar, oʻsha yotgan chaqaloqlarining qoʻllari ostidan bir buloq chikib turgan ekan. Bu Zamzam bulogʻi edi. Olloh taolo ana shu bandasiga va to Qiyomat haj nasib kilgan moʻʻmin-musulmon bandalariga mana shu buloqdan serob boʻlish baxtini muyassar qilgan. Ana oʻsha farzandi uchun suv izlagan ona qanchalar qiynalayotgan boʻlsa, oʻsha Safo va Marva orasida sa'y qilgan hoji ham shu darajada intilish bilan harakat qilishi kerak. Goʻyo Oxirat diyorida — bir taraf Jannatu ikkinchi taraf Doʻzax oʻrtasida arosatda qolgan odamdek, oʻzini u yoqdan-bu yoqqa tashlab, qanday qilib menga Jannat darvozasi ochilar ekan, deb yugurgandek yugurishi buyurilgan.

Mana shunday tarzda tavof va sa'yni qilib bo'lgandan keyin, zamzam suvi ichiladi. Bu suv tavofdan keyin ham, sa'ydan so'ng ham ichiladi. Zamzam bulog'iga kelganingizda siz o'zingizning Ollohning Uyida ekanligingizni yana bir bor teran his qilasiz. Bu — bir mo''jiza. Mezboningiz Olloh. Ka'ba atrofidagi Masjidul Haramda bir vaqtning o'zida besh yuz ming odam yig'iladi. Ular bir vaqtning o'zida Baytullohni tavof qiladilar. Hojilarning har biri tavofdan so'ng Zamzam bulog'idan suv ichadilar. U buloqdan alohida-alohida bir necha yuz jo'mrak chiqarilgan, tinmay suv oqib turadi. Lekin har qancha jo'mrak ko'p bo'lmasin, tavof qilayotganlarning sanog'iga nisbatan olinsa, mingta odamga bitta jo'mrak to'g'ri keladi. Mo''jiza shundaki, hech kim o'sha jo'mrak oddiga borib navbat kutib turmaydi. Har bir jo'mrak oldida bitta yoki ikkita odam suv ichib turgan bo'ladi, xolos. Jazirama issiq bo'lishiga qaramay, odamlarda besabrlik ko'rmaysiz. Hamma bir-biriga avval siz suv iching, deb iltifot qiladi. Xo'sh, buning boisi nimada? O'zim ham guvohi bo'lgan bu holat meni hayratga solgan edi. Ko'p o'ylab topgan javobim ushbu bo'ldi: darvoqe, biz Ollohning Uyida meh-monmiz, bu suvni bizga Olloh berayotgan edi. Demak, hammaga suv yetkazish U Zotning qo'lida ekan, millionlab kishilarni bitta buloqning suvi bilan qondirib kuzatish yolg'iz Ollohning qo'lidan keladigan ish ekan.

Odatda biror marosim oʻtkazmoqchi boʻlgan kishi tadbirining fayzli boʻlishi uchun bir-birlariga muhabbati, hurmati bor kishilarni taklif qiladi. Olloh taolo esa bir-birlarini mutlaqo tanimaydigan kishilarning dillariga shunday muhabbat joylab koʻyadiki, haj marosimining fayzi shu yerda ham koʻrinadi.

Tavof asnosida, sa'y asnosida, suv ichish paytida qoqilib tushsangiz, yiqilsangiz darrov kimdir kelib sizni yoʻllaydi. U kishini siz shu paytgacha koʻrmagansiz va bundan keyin ham koʻrmaysiz. Faqat Olloh ularning diliga muhabbat solib qoʻyganligi tufayli bir-birlari bilan ogʻa-inidek boʻladilar.

Ma'lumki, haj ibodati Arafot kunidan boshlanadi. Arafa kuni, Qurbon hayitidan bir kun avval Arafot tepaligida musulmonlar hozir boʻlib turadilar. Bu endi ajib bir holat — naqd Qiyomat. Ma'lumki, har yili bir necha million odam haj qiladi, shuncha odam oʻsha Arafot tepaliklarida bir vaqtning oʻzida turadi. Hammalari bir xil libos ehromda. Yoningizdagi hoji shohmi yoki choʻpon ekanligini bilmaysiz. Inson sifatida hammaning teng ekanligi mana shu joyda koʻrinadi. Qiyomat Kuni Ollohning amri bilan Marhumlar tirilib, qabrlaridan chiqib Parvardigorning huzurida qanday toʻplansalar, Arafotda ham shunday toʻplanadilar. Mana shu Arafotdagi holat xususida Rasululloh hazratlari: "Bandalarning bu holatidan Olloh taolo osmondagi farishtalarga maqtanadi", deydilar. Ya'ni, Olloh taolo osmondagi lashkarlari boʻlgan maloikalariga Oʻzining amri bilan "Labbayka, Ollohumma labbayk", ya'ni "Ey Ollohim, nima xizmating bor", — deb kelgan yerdagi insonlarni koʻrsatib aytar ekan: "Ey maloikalar, koʻrib qoʻyinglar! Sizlarni men nurdan yaratganman. Sizlar men xohlagan yerga nur tezligida yetib borish imkoniyatiga egasizlar. Ammo Men tuproqdan yaratgan bu bandalarim dunyoning hamma taraflaridan qiynalib, Mening rizoligimni istab keldilar. Mana bu yerda Menga qoʻllarini choʻzib iltijolar qilyaptilar. Inson zotini yerdagi xalifam qilib adashmaganimni bilib qoʻyingdar. Men uchun jonlarini fido qiladigan bandalarim bor", deb maqtanar ekan farishtalarga. Va

yana: "Ey maloikalar, guvoh boʻlinglar! Mana shu yerda Mendan umidvor boʻlib turgan har bir insonning gunohlaridan oʻtdim", der ekan. Shu soatda astoydil Olloh uchun haj qilgan inson, Xudodan nola qilib soʻragan inson, albatta, gunohlaridan tozalanib, ahli jannat ichiga kirib qolarkan. Bunga Olloh taolo Oʻz farishtalarini guvoh qilar ekan. Mana bu Arafotdagi holat, uni ham gʻanimat bilish kerak. Mana shu holatda inson: "Mana, yelkamdagi kafanim bilan bu Qiyomatga hozir boʻlib turibman. Ammo, Olloh xohlasa, bir imkoniyatim — qaytib ketish imkoniyatim bor. Demak, keyingi hayotimni tavba-tazarru va yaxshi amallar bilan ado qilish imkoniyatim bor. Biroq, ikkinchi — chinakam Qiyomat Kunida endi qaytib ketish imkoniyati menda boʻlmaydi", deb oʻylab, oʻzi uchun toʻgʻri xulosa chiqarib olishi lozim. Shu yerdan ibrat olgan baxtli inson Arafotdan tushgandan keyin oʻtmishdagi notoʻgʻri yoʻllariga chek qoʻyib, Yolgʻiz Ollohning yoʻlini tanlab oladi. Chunki, birinchidan, u barcha gunohlaridan xorij boʻladi, ikkinchidan, Qiyomat holatiga oʻzi guvoh boʻladi.

Mana shu holatda Arafotdan tushib, endi Muzdalifa degan joyda qolish va ertasi — Qurbon hayiti kunidan boshlab shaytonga tosh otish marosimi bor.

Barcha marosimlar bitganidan keyin esa Baytulloh bilan xayrlashib, janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning shaharlari boʻlgan Madinai Munavvaraga boriladi va Rasulullohning masjidlari ziyorat qilinadi. Bu qanday baxtki, oddiy bir musulmon inson Ollohning soʻnggi paygʻambari, sevikli habibi Muhammadning yoniga boradi. Bu Zotdan necha ming chaqirim narida yashaydigan, bu Zotdan bir ming toʻrt yuz yil keyin hayot kechirayotgan kishi "Assalomu alaykum, yo Rasululloh", deydi. Bunday deyish baxti hojilarga nasib qiladi, "Assalomu alaykum, yo Rasululloh", deb, keyin oʻzidan salom yuborgan qarindosh-urugʻlarining va boshqa musulmon yurtdoshlarining salomini ham u ulugʻ Zotga yetkazib, soʻngra oʻsha joyda — Paygʻambar alayhissalomning masjidlarida namoz oʻqish bilan har bir hoji oʻz vazifasini ado qilgan boʻladi.

Ollohning marhamati bilan yurtdoshlarimiz ham ulugʻ haj safariga chiqishga imkon topyaptilar. Buning qadriga yetishimiz kerak.

Haj — shunchaki oʻynab keladigan, koʻrmagan joylarni koʻrib keladigan sayohat emas. Balki poklanib keladigan, Ollohning da'vatiga binoan qilinadigan Ulugʻ Safardir. Demak, bunday safarga borayotgan kishilar faqat oʻzlarinigina oʻylasalar toʻgʻri boʻlmaydi. Har bir hoji oʻz yurtining, vatanining vakili hamdir. Mana shu jihat ham hojilarimizning shuurida doimo turishi kerak.

Haj safari Olloh taoloning amri bilan butun yer yuzidan keladigan musulmonlarning yillik yigʻinidir. Bir tasavvur qiling, bu ish hech qanaqa podshohning qoʻlidan kelmaydi. Hech qanday qoʻmondon oʻzining harbiylarini bu darajada yigʻa olmaydi. Yigʻsa, boshqara olmaydi. Faqat podshohlarning podshohi boʻlgan Ollohning Oʻzi boshqara oladigan ishdir bu.

Bu yerda musulmon inson Ulugʻ dini Islomning qaerdan tarqaganini, Olloh Uyining qay darajada obod Uy ekanligini qoʻradi. Jazirama sahroda joylashgan Makkaga kirib kelayotgan odamlar oqimi dunyoning boshqa bironta ham eng goʻzal goʻshalariga yetib bormasligi aniq ekanligini his qiladi. Bu yerda musulmon odamning qoʻngli togʻday koʻtarilib ketadi. Uz vatanida parchalanib, boʻlinib, bir-birlarini tushunmay yurgan musulmonlarni koʻrib ancha gʻam-tashvishga tushib qolgan iymonli kishi bu yerda millionlab musulmonlarning borligini, bir safda turib ibodat qilganliklarini koʻradi. Biz musulmonlar qanchalar katta quvvat ekanligimizni, Ollohning dini yashayotganini biladi, yer yuzining har bir joyida musulmonlar borligini oʻz koʻzi bilan koʻradi. Demak, Haj ibodatini ado etish baxtiga muyassar boʻlgan kishi bu Ulugʻ Safardan oʻzgarib kelishi kerak. Paygʻambar alayhissalom: "Olloh nazdida maqbul boʻlib, qabul boʻlgan hajning belgilaridan biri — kishi hajga borib kelganidan keyin avvalgi holatidan yaxshiroq boʻlib qolgani, Olloxdan qoʻrqadigan, pokizaroq, taqvoliroq boʻlib qolganidir", deb marhamat qilganlar.

<sup>—</sup> Suhbatingizni haji qabul boʻlgan kishining maqomi qanday boʻlishi haqidagi fikrlar bilan yakunlasangiz.

<sup>—</sup> Bu xususida buyurdilarki: "Olloh huzurida qabul boʻlgan hajning bitta jazosi borki, u ham boʻlsa

Jannatdir". Ollohning rasuli bizlarga va'da kilyaptiki, Xudo uchun haj qilgan, hajning arkonlarini Olloh taolo buyurganidek ado qilgan va hajdan keyin Olloh buyurgan yoʻlda pokizalik bilan hayot kechirgan insonning mukofoti Jannatdar. Demak, Ollohning Uyidan quruq qaytilmaydi. Olloh Oʻz mehmonlarini quzatar ekan, Jannatimga musharraf boʻlasan, degan va'da bilan kuzatadi. Haqiqiy saodatmand banda esa oʻzining qilgan haj ibodati uchun Yaratgan tomonidan berilgan bu buyuk va'dani bosh ustida tutib, qolgan hayotini Janobi Haq rozi boʻladigan amali solihlarga bagʻishlaydi. Barchamizga mana shunday baxt nasib etgay.

#### **SUDXO'RLIK**

— Muhtaram ustoz, bugungi suhbatingizni sudxoʻrlik masalasiga bagʻiiishsangiz?!Ilgari, shoʻrolar zamonida, bu soʻz deyarli lugʻatlarimizdagina uchrar, chunki soʻz va uning zamiridagi tushuncha bor edi-yu, lekin "sudxoʻrlik" ijtimoiy hodisa sifatida koʻzga tashlanmas edi. Iqtisodiy-ijtimoiy munosabatlar isloh qilinayotgan keyingi yillarda pul nafaqat tovar uchun toʻlov vositasi, balki pul ishlaydigan qurolga ham aylanib qoldi. Natijada, jamiyatimizda birovlarga ustama foiz evaziga pul berib, ana oʻsha ustama evaziga yashaydiganlar qatlami — sudxoʻrlar qatlami paydo boʻldi. Mana shu hodisaga — sudxoʻrlik hodisasiga shariatimizning munosabati qanday?

— Oʻktambek, siz chindan ham bugungi kunimiz uchun dolzarb boʻlgan, musulmon birodarlarimiz tafsilotini bilib qoʻyishi va bilgandan soʻng unga amal qilib yashashi lozim boʻlgan masalani oʻrtaga tashladingiz.

Haqiqatan ham, keyingi yillarda bozor iqtisodiyoti degan zamon boshlanib, hamma narsa pul bilan oʻlchanadigan, kupchilik faqat pulni, iqtisodni oʻylaydigan boʻlib qoldi. Bu endi bir oʻtish davridir. Inshoolloh, hamma narsa oʻz joyiga tushib qolar. Ammo bu zamonning taqozolaridan biri — har qanday kasb-hunar bilan shugʻullanishdan qat'iy nazar, hamma pul muomalasiga mubtalo boʻladigan bir holat ekan; kishilar oʻzlarini tijoratga urishga haddan ortiq berilib ketdilar. Bu ish qoʻlidan keladiganlar ham, kelmaydiganlari ham. Ba'zilar boshqa hunarlari yoʻqligidan oʻzlarini tijoratga uryaptilar. Bundaylar orasida avval bir stolni egallab oʻtirish bilan bemalol bola-chaqa boqqan kishilar ham bor. Amal kursisidan ajrab qolgach, nima qilar edi? Unga ham tijorat oson ishdek koʻrinib ketmoqda-da...

Tijorat bilan shugʻullanish uchun birlamchi mablagʻ kerakligi ikki karra ikki — toʻrtdek ma'lum hakiqat. Mablagʻ esa har kimda ham mavjud emas. Shu sababli kishilar ayrim foizlar evaziga pulni koʻpaytirib qaytarish sharti bilan qarzga pul olmoqdalar. Afsuski, shu yoʻl bilan tijoratni oʻnglab olmoqchi boʻlganlarning koʻpchiligi "sinib", oʻzlarining vatanlari — uylaridan, ozmi-koʻpmi mulklaridan judo boʻlmoqdalar. Ayrimlar esa ogʻir fojialarga ham giriftor boʻlmoqdalar. Ya'ni, sudxoʻrdan olgan pul foiz hisobiga koʻpayib ketganligi tufayli uni vaqtida toʻlay olmay, oʻz joniga suiqasd qilganlar haqida ham, ming afsuski, eshitib turibmiz,

Mana shunday noxush holatlarning hammasiga sabab biz Ollohimizning buyrugʻiga itoat qilmasligimizdir. Musulmon degan inson Ollohning amru farmonlariga toʻla itoat qilsa, bu muammolar oʻz-oʻzidan yoʻq boʻlar edi.

Olloh taolo oʻzining Qur'onida sudxoʻrlikning harom ekanligini bayon qilgan. "Baqara" surasining 275-oyatida Parvardigorimiz marhamat qilib, mana bunday xabar beradi:

### الذِينَ فَاصَّلُونَ الرِّبُوالْا يَعُومُونَ إِلَّا كَا يَعُومُ الَّذِي يَعَجَّلُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَتِنَّ ذَالِكَ بِأَنَهُ مُقَالُوا لِثَمَّا الْمِيعُ مِثْلُ الرِّبُوا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْمَبْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا فَنَ جَآءَ وُمَوْعِظَةٌ مِن زَيِدِ فَأَنتَ هَلْ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُونَ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَا وَلَيْكِ فَاصْحَابُ النَّارِهُ مَ فِيهَا خَلِهُ ونَ اللَّهِ الْمُعَالِمُ النَّالِيهِ مَا خَلِهُ ونَ اللَّهِ

"Sudxoʻr boʻlgan kishilar Qiyomat Kunida qabrlaridan turmaydilar. Magar jin chalgan majnun kabi turadilar". Ya'ni Qiyomatda, kimning kim ekanligi oshkor boʻladigan, Olloh oldida kofirlar, dinsizlar, munofiqlar sharmanda boʻladigan Soatda Olloh taolo oʻsha jazolanuvchilarning suratlarini ham oʻzgartirib, boshqalar oldida ularning kim ekanligini shundoq qoʻrinib — bilinib turadigan holatda tiriltirar ekan. Doʻnyo va Oxirat Egasi boʻlgan Olloh taolo sudxoʻrlarning Qiyomat Kunidagi holatlaridan bizga xabar beryaptiki, ular jin urgan majnun kabi turadilar, bunga sabab, ularning: "Bay — oldi-sotti ham sudxoʻrlikning oʻzi-ku", deganlaridir. Ya'ni, bay bilan sudxoʻrlikning farki yoʻq, deganlari uchun shu jazoga mustahiq boʻladilar. Holbuki, Olloh bayni halol, sudxoʻrlikni harom qilgan.

Bas, kimga parvardigoridan nasihat yetgach, sudxoʻrlikdan toʻxtasa, u holda avval oʻtgani oʻziga va uning ishi Olloh taologashg hukmiga havola qilinadi. Ya'ni, sudxoʻrlikning harom ekani xususida Yaratgan Parvardigorimizning hukmini bilgandan soʻng, mana shu harom ishdan toʻxtagan kishilarga Olloh taolo bundan avval qilgan xatolaringiz kechiriladi, buyogʻiga halol boʻlinglar, deb yoʻl beradi. Demak, "Oʻzi xohlasa afv qilar va kim sudxoʻrlikka qaytsa — oʻshalar jahannam egalaridir va unda abadiy qolajaklar. Olloh sudxoʻrlikning foydasini yoʻq qiladi va sadaqalarning foydasini ziyoda qiladi". Ya'ni, ba'zi bir sudxoʻrlar olayotgan foizlari bilan boyib ketyapman, deb oʻylaydilar, lekin atrofga qarasalar, koʻp holatlarda mana shunday harom yoʻl bilan boyigan odamlar bir kunda hamma narsadan mosuvo boʻlib qolganlariga tarix va shu qunimizda behisob misollar bor. Sudhoʻrlikning foydasi yoʻq boʻladigan foydadir, deydi Olloh taolo. Ammo qoʻlida bor odamlar yaxshiliklar qilsalar, birovlarga sadaqotlar qilsalar, ularga oʻsha sadaqotlari evaziga yaxshiliklarni, boylikni ziyoda qilishini mehribon Ollohimiz va'da qiladi.

"Olloh har qanday sudxoʻrlikni halol, deb biladigan koʻrnamakni va sudxoʻrlik kiladigan jinoyatchini sevmaydi". Mana shu oyatlardan ma'lum boʻladiki, sudxoʻrlik dinimizda qaytarilgan, harom qilingan ish ekan. Yana bir oyati karima:

## يَّا يُهُا ٱلَّذِينَءَ امَنُوا اَتَّعُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّعُوا اللَّهُ وَذُرُوا مَا بَقِى مِنَ ٱلرِّبَوْآ إِن كُنتُ مُوْقِعِنِينَ ۞

Ey mo''minlar, Ollohdan qo'rqingiz. Va agar chindan mo''min bo'lsangizlar sudxo'rlik sarqitlarini tark qilingiz. (Ya'ni, odamlarga bergan qarzlaringizdan chiqadigan foydani olmangiz)" (Baqara surasi, 278-oyat.)

Mana bu dinimizning naqadar mukammal ilohiy din ekanligiga ochiq dalolatdir. Demak, sudxoʻrlik insonga bu dunyoda ham, Oxiratda ham foyda bermas ekan. Aksincha, sharmanda qilar ekan.

— Sudxoʻrlik nima sababdan harom qilindi? Axir bir qarashda birovga tijorati yurishib ketsin uchun pul berib, ya'ni, yaxshilik qilib, qilgan yaxshiligi evaziga avvaldan kelishib qoʻyilgan foydani

olish mantiqqa ham, adolatga ham toʻgʻri keladi-ku?

— Buning hikmatini yolgʻiz Ollohning Oʻzi biladi. Lekin masalaning inson aqli ham yetadigan jihatlari bor, albatta. Masalan, kishi yo aqliy va yoki jismoniy mehnat qilsa va oʻsha mehnati evaziga birovdan haq olsa oʻsha olingan haq, albatta, halol hisoblanadi. Lekin, aksincha, hech qanday mehnatsiz birovning narsasini olsa, bu oʻgʻrilik bilan barobardir, haromdir. Sudxoʻr ham bergan 10 soʻmini 11 soʻm qilib olar ekan, oʻsha bir soʻmni mehnatsiz olayotgan boʻladi. Lekin, shuning muqobilida qarzni halol berib, qancha bersa, shuncha qaytarib olsa — Olloh huzurida katta ajrlarga musharraf boʻladi, chunki bir ojiz odamni qoʻllagan boʻladi. Olloh taolo ham uni qiyin soatda qoʻllaydi, madad beradi. Paygʻambarimiz sallallohu alayhi vasallam ham: "Innalloha ma'd-dayin", ya'ni, "Olloh taolo qarz berguvchilar bilan birga boʻladi, ularni baloi-qazodan asraydi", deganlar. Demak, halol qarz berguvchilar — foyda evaziga emas, savob evaziga qarz berguvchilar katta savobga ega boʻladilar. Pulni mehnatsiz koʻpaytirishni oʻylaydiganlar harom ish qilgan boʻladilar. Buning oqibati qanday boʻlishini yuqorida aytdik.

Demak, sudxoʻrlik jamiyat uchun ham, har bir shaxs uchun ham juda ziyonli ish ekan. Bu ish bilan bilmaganlik oqibatida shu kungacha shugʻullangan kishilar bu ishdan tiyilsinlar, Olloh oldida gunohlari magʻfirat boʻlib, kechirilishlariga, inshoolloh, erishadilar.

- Kezi kelganda yana bir muhim narsa haqida aytib oʻtsangiz. Sudxoʻrlik dinimizda qaytarilgan ish ekan, sudxoʻr Olloh taolo oldida gunohkor boʻlar ekan. Lekin oʻsha sudxoʻrdan qarz olguvchilarchi? Ular gunohkor boʻlmaydimi?
- Oʻrinli savol. Sudxoʻrlardan qarz olgan kishilar ham harom ish qilgan boʻladilar. Ya'ni, oʻsha sudxoʻrning sudxoʻrlik qilishiga sharoit yaratib bergan boʻladilarki, ular ham Olloh huzurida oʻsha sudxoʻr bilan barobar gunohkor boʻladilar. Demak, biz shariatimizning mana shu koʻrsatmasiga amal qilsak, jamiyatimizda ancha tozalanish, pokizalanish, har xil kutilmagan fojia va ofatlardan xalos boʻlish imkoniyati, inshoolloh, vujudga keladi.

#### **KO'PXOTINLIK**

— Ustoz, xabaringiz bor, 90-yillarda mamlakatdagi siyosat, iqtisodiy munosabatlar oʻzgarib ketishi tufayli kishilar moddiy ta'minot darajasiga koʻra tabaqalanib qoldilar. Aholining bir qismi boyib, koʻpchilik qashshoqlashib ketdi. Millatdoshlarimiz orasida ham yangi boylar talaygina. Oʻzbekdan chiqqan yangi boylarning koʻpchiligi pulini taxminan mana bunday ishlatadi: eski uyini buzib, uning oʻrniga yangisini soladi (bu uy, albatta, hind kinofil'mlaridagi uylarga oʻxshashi shart): "Moskvich "ini sotib, "Mersedes " oladi; va albatta, xotini ustiga yana bitta xotin oladi. Natijada, ilgari oddiy sovet injenerining baxtli xotini boʻlib yurgan ayolga bugungi kunda yegani oldidayu yemagani ortida boʻlgani bilan, kundoshi borligidan yegan luqmasi tatimaydi.

Ma'lumki, dinimiz ko'pxotinlikka ijozat beradi. Demak, bu ijozatning tagida muayyan hikmat bor. Bugun mana shu xususda aytib bersangiz...

— Qur'oni Karimdagi 176 oyatdan iborat boʻlgan toʻrtinchi sura katta suralardan biridir. Va u "Niso", ya'ni "Ayollar" deb ataladi. Mazkur sura ayollarga — onalarimiz, opa-singillarimiz, qizlarimiz, ayollarimizga taalluqli masalalar bayon qilingani uchun ham shunday atalgan. Demak, bu surada oila masalalari ham bayon qilingan.

"Niso" surasining uchinchi oyatida Olloh taolo marhamat qilib aytadi:

وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّانُفَسِطُوا فِالْيَتَامَىٰ فَا يَكُوا مَاطَاتِ لَكُم مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبَاعٌ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا تَمْدِلُوا فَرَجِدَةً أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ قَالِكَ أَدُنَىٰۤ أَلَّا تَسُعُولُوا ۞ "Agar yetim qizlarga adolat qila olmaslikdan qoʻrqsangiz, sizlar uchun nikohi halol boʻlgan ayollarga ikkita, uchta, toʻrttadan uylanaveringlar. Endi agar (ular orasida) adolat qila olmasliqdan qoʻrqsangiz, bir ayolga (uylaning) yoki qoʻl ostingizdagi choʻri bilan (kifoyalaning). Mana shu jabru zulmga oʻtib ketmasligingizga yaqinroq ishdir".

Bu Ollohimiz kalomining tarjimasi edi. Kamina mazkur oyati karimani quyidagicha izohlagan edim: (Gap ustoz Alouddin Mansur tarjimasida oʻzbek tilida chop etilgan Qur'oni Karimdaga tafsir — izoh ustida ketmoqda — OʻK.)

"Ulamolar mazkur oyatni quyidagicha tafsir qiladilar: "Shariat hukmicha ota-onadan ajrab, yetim boʻlib qolgan qizni oʻz qaramogʻiga olgan odam u qizga uylanishga haqqi bor. Lekin, odatda, bunday hollarda koʻpincha qizning haqqi — mahrini toʻla toʻkis qilib bermay, arzon-garov uylanib olish payiga tushiladi. Shuning uchun Qur'on yetim qizlarning haqqini ado qila olmaslikdan qoʻrqsangiz, Sizlar uchun nikohi halol boʻlgan ayollarga ikkita, uchta, toʻrttadan uylana-veringlar, deb ruxsat beradi va darhol u xotinlar oʻrtasida adolat qilish shart ekanini ta'kidlaydi. Qolaversa, Islomdagi bu qonun Qur'on nozil boʻlgan davrda keng tarqalgan koʻpxotinlikni tartibga solish uchun joriy qilingan edi. Chunki, Islom kelishidan ilgari bir erkak qoʻli osgida oʻnlab ayollar har qanday haq-huquq, adolat va hurmat-e'tibordan mahrum boʻlgan holda kun koʻrar edilar. Islom kelgach, bu sanoq eng koʻpi toʻrtga boʻlishi mumkinligi va albatta, oʻrtada adolat barqaror boʻlishi shart ekanligi qonun qilindi. Lekin, baribir, hakli suratda shunday savol tugʻiladi: modomiki, adolat murod ekan, nima sababdan bir erkakka faqat birgina ayol bilan turmush qilish amr etilmadi? Islom ulamolari bu savolga shunday javob qiladilar:

Ma'lumki, Islom voqeiy dindir. Ya'ni, u insonni pokiza hayot kechirishiga da'vat qilishda g'ayrivoqeiy yo'llarni tutmaydi. Binobarin, bu qonunda ham voqeiy, insoniy hayot nazarda tutilgan. Birinchidan, asrlar davomidagi tajribalar ko'rsatishicha, o'g'il boladan ko'ra qiz bola ko'proq tug'iladi; ikkinchidan, ayol kishi erkak kishidan ko'ra uzunroq umr ko'rishi ham voqeiy haqiqat; uchinchidan, turli fojialar, xususan, urush va to'qnashuvlarda, asosan, erkaklar halok bo'ladi.

Mana shu va yana boshqa koʻp sabablar natijasida ayollarning sanogʻi erkaklarning sanogʻidan koʻproq boʻladi, demak, bir erkak faqat bir ayolga uylanishi mumkin deyilsa, erkak sanogʻidan ortib qolgan ayollarga zulm qilingan boʻlur edi. Ya'ni, bu ayollar oʻzlarining turmush qurish va ona boʻlish huquqlaridan mahrum boʻlib qolar edilar. Natijada, jamiyatda nopoklik va maishiy buzuqlik yuzaga keladi. Shuning uchun Islom moddiy imkoniyatlari boʻlgan kishilarga agar adolat qilishning uddasidan chiqsalar, birdan ortiq ayol bilan turmush qurishga ruxsat beradi. Va shu yoʻl bilan birga ayollar oʻrtasida adolat qilmay, faqat shahvoniy nafsini qondirish uchungina koʻp xotin olishga ruju qoʻygan kimsalar uchun Oxiratda ashaddiy azob borligi haqida ogohlantiradi. Demak, yuqoridaga oyati karima oʻrtaga tashlangan savolga toʻla-toʻkis javob berar ekan.

Lekin biz zamondoshlarimizning saviyalaridan, diniy bilimlarga qanchalik omil ekanliklaridan xabardor boʻlgan kishi sifatida yana qoʻshimcha qilib aytishimiz kerakki, haqiqatan shariatimiz birdan ortiq xotin olishga ijozat beradi. Biz bu ijozatning hikmatlarini tafsirimizda bayon qilganmiz. Lekin yana shuni ham bilib olishimiz kerakki, birdan ortiq ayolga uylanish jamiyatni toza tutishga va har bir insonni — xoh ayol, xoh erkak boʻlsin, harom yoʻddan qaytarishga hamda yetim farzandlarga ota yoki ona boʻlib tarbiya berishlariga xizmat qilsa, demakki, insonlarni, xususan, bolalarni tarbiyalashga, jamiyatning yaxshilanuviga, intizomga tushuviga xizmat qilsa — bu holatda, albatta, bu hukm har qanday jamiyat uchun zarur hukmdir.

Lekin, ba'zilarning shunchaki bir koʻngilxushi uchun, puldorligi yoxud mansabdorligi sababli oʻzining koʻz ochib koʻrgan ayoliga, farzandlariga beparvo boʻlib, boshqa bir ayolga maxfiy suratda uylanib olib, "Bu — shariatning ijozati", deyishlari, aslida, shariatga amal qilganlik emas. Bundaylar shariatimiz qaytargan ishni qilgan kishilar boʻladilar. Chunki Qur'oni Karimda Olloh taolo: agar adolat

qila olmasanglar, bitta bilan kifoyadaninglar, deb ta'kidlaydi. Adolat qilmoqlik shu qadar zarur ishki, goʻyo ikki xotin egasi boʻlgan kishining butun vujudi ikkiga boʻlinadi. Har ikkala ayolga ham barobar koʻz bilan qarash zarur boʻladi. Koʻz ochib koʻrgan ayolini farzandlari bilan tashlab yoshroq ayolga ketib qolish Islomga zid ishdir. Yoki birovni oʻz nikohiga olib, soʻng uni bir shar'iy nikohidagi ayol kabi emas, balki harom oʻynash kabi maxfiy tutib, biri bilan oshkora va boshqa biri bilan pinhona hayot kechirish shariatga ham, ado-latga ham zid amallardandur. Chunki kichik ayol ham men falonchining oilasiman, deb ayta olishi uchun bu narsa el oldida ma'lum boʻlishi kerak. Shuning uddasidan chiqolmagan kishilarning ikkinchi xotinga uylanishlari ularning gunohkor boʻlib qolishlariga sabab boʻladi. Ammo, adolat qila olgan kishilarga shariatimiz ijozat beradi. Biz oilaviy turmush masalasidagi mana shu oʻta nozik jihatni yaxshi bilib olishimiz kerak.

Keling, suhbatimiz boshida biz eslagan oyati karimaga yana bir bor qaytaylik. Toki undagi ba'zi bir tushunchalar kitobxon uchun mavhum boʻlib qolmasin: "Agar yetim qizlarga adolat qila olmaslikdan qoʻrqsangiz, Sizlar uchun nikohi halol boʻlgan ayollarga ikkita, uchta, toʻrtgadan uylanaveringlar". Demak, shu oyati karimaning hukmi bilan qodir boʻlgan va adolat qila oladigan kishilarga ijozat boʻladi.

Endi yetim qizlar xususida. Masalan, ota-onasidan kichikligidayoq yetim qolgan qizni bir oila oʻz tarbiyasiga olar ekan va bu oila oʻsha qizga yaqin qarindosh boʻlmasa, qiz uchun bu oila a'zolari nomahram sifatida qoladi. Kizni tarbiya-lagani uchun bu oila Olloh oldida koʻp savobga ega boʻladi, lekin mahramga — oʻz farzandiga aylanib qolmaydi. Shu sababdan oʻsha yetim qiz balogʻat yoshiga yetgandan keyin oʻz qaramogʻiga olgan oila boshligʻining taqdir taqozosi bilan bu qizga uylanishiga shariat ruxsat beradi va, albatga, mahrlarini toʻla bershpga buyuradi. Lekin kiz oʻzining qoʻlida boʻlgani uchun uning mahrini bermasdan, adolat qilmasdan uylansa, gunohkor boʻlishini Olloh bizga xabar qiladi. Ya'ni, begona-ni olgandek mahrini toʻla ado qilishga buyuradi.

- Yuqorida yana: "Yoki qoʻlingizdagi choʻrilar bilan kifoyalaning", degan jumla ham oʻtdi...
- Qur'oni Karim nozil bo'lgan zamon quldorlik davri edi. Bu ana o'sha zamondagilar uchun bo'lgan murojaat edi. Hozir quldorlik zamoni bo'lmagani uchun, tabiiyki, cho'rilar ham yo'q. Islom kufr bilan, boshqa dindagi odamlar bilan jihod-g'azotlarda asir olinadigan kishilarning erkaklarini qul, ayollarini cho'ri qilib olishga ijozat berar edi. Chunki asirga tushib qolgan musulmonlarga ham dushmanlar shunday munosabatda bo'lar edilar. Hozir esa cho'rilar haqida gap bo'lishi mumkin emas.

Xulosa shuki, koʻpxotinlikni harom deyishga bizning huquqimiz yoʻq Chunki Qur'on bu koʻrsatmani ochiq bayon qildi. Lekin ijozat berishda nihoyatda ehtiyot boʻlish lozim. Men bir xotindan koʻproqka uylangan va ular oʻrtasida adolat qilmaydigan ayrim kishilarga achinaman. Ularning juda koʻpchiligi adolat qila olmaganligi, ya'ni birini oshkor, birini maxfiy tutish bilan Ollohning oldida gunohkor boʻlmoqdalar.

Hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallam marhamat qilib: "Kimning birdan ortiq ayoli boʻlsa va shu ayollari oʻrtasida adolat qilmasdan turmush kechiradigan boʻlsa Qiyomat Kunida oʻsha insonning yarmi qaytib tiriladi, xolos, yarmi yoʻq boʻladi", dedilar. Bu Oxiratdagi sharmandalik — qattiq azobdir. Shuning uchun adolat qila olish qoʻlidan kelmaydigan kishilar koʻpxotinlik masa-lasida oʻylabroq qadam bossalar toʻgʻri boʻladi.

#### **MAZHAB**

Mazhab masalasi keyingi yillarda kishilar ogʻzidan tushmasdan, koʻpchilik tolibi ilmlar, ahli ilm, ahli ibodat oʻrtasida ayrim tushunmovchiliklarga sabab boʻlayotgani sir emas. Bizlar mazhab masalasi haqida ajdodlarimizdan davomli ravishda asrlar davomida oʻrganib, odatlanib kelgan yoʻlimiz naqadar Qur'onu hadisga muvofiq ekanini bilganimiz uchun gapiramiz. Kishilarning mazhabga bee'tiborligi ularning mazhab oʻzi nima, asoschilari kimlar ekanligini bilmaganliklaridandir, ya'ni jaholatdandir.

Dini Islom Ollohning komil va soʻnggi dinidir. U bizga, butun Insoniyatga to Qiyomat oʻzgarmay amal qilish uchun yuborilgan dindir. U ma'lum bir mintaqadagi bir millat yoxud bir qavmga bir muddat amal qilish uchun yuborilgan din emas. Dinimizning buyukligi, uning boshqa dinlardan farqi ham mana shundadir.

Demak, ana shunday ulugʻ va butun Olamni qamrab oladigan Ollohning soʻnggi va barkamol dini — dini Islomni qabul qilgan kishilarning qavmlari ham, tillari ham, zamonlari ham, makonlari ham xilma-xilligidan kelib chiqib, bu yerlarga dinni yetkazib kelgan kishilarning ta'limotlariga asosan diniy amallarini ado etarkanlar, ana shu amallarda bir mintaqadagi musulmonlarning amallari ayrim masalalarda boshqa mintaqadagi musulmonlarning amallaridan farqli boʻlib qolishi mumkin. Va bu narsa dinimizning kengligi, Olloh taoloning siz va bizga bergan katta ne'matlaridan biridir. Chunki dini Islom Olamga yoyilishi bilan, butun olamdagi kishilarning amal qilishi uchun har tomonlama mos, yengil, oson ravishda boʻlishini Ollohning oʻzi ta'minlagan va bunga"sabab qilib janobi Rasululloh sallollohu alayhi vasallamdan sizu bizga dinni yetkazib kelgan ulamolarimizning dunyoning har tarafida paydo boʻlishini Olloh taoloning Oʻzi xohlagan ekanki, bu har birimiz uchun yaxshilikdur.

— Mazhablar xilma-xilligi haqida, ular oʻrtasidagi ba'zi ixtiloflar haqida xar xil fikrlar bildiradigan kishilar bor. Ba'zilar: "Qur'on bitta boʻlsa, dinimiz bir, shariatimiz bir boʻlsa, nega 4 ta mazhab boʻlishi kerak?" deb ay-tadilar. Umuman, mazhab boʻlishi shartmi, kishining muayyan mazhabda boʻlishi shartmi, deb soʻraydilar.

Bu savollarga biz Rasululloh alayhissalomning hadislari bilan javob beramiz. Janobi Rasululloh aytadilar: "Har bir ibodatingizda avvalo Ollohning kitobi — Kalomullohga murojaat qilasizlar, Unda nima deyilgan boʻlsa — shunga amal qilasizlar, agar Qur'onda biron masalaning javobini topolmasangiz, u holda Mendan qolgan, Mendan oʻtgan sunnatga murojaat qilasizlar, mening hadislarimga amal qilasizlar, agar hadislarimdan ham topol-masangiz, u holatda sahobalarimning aytgan gaplariga ergashasiz. Chunki sahobalarim osmondagi yoʻlchi yulduzlarga oʻxshaydilar. Manzilatlari shu qadar buyukdir, ularning qaysi biriga ergashsangiz, hidoyat yoʻliga yetaklab keta oladilar. Sahobalarim oʻrtasida xilma-xil masalalar aytilishi ham Sizlar uchun Ollohning marhamatidir".

Mana shu hadisdan janob Rasululloh sallallohu alayhi vasallam Oʻzlaridan keyingi sahobalar orasida ayrim ma-salalarda ixtiloflar boʻlishi ehtimolini bayon qildilar. Kaysi sahobaga ergashsangiz adashmaysiz, birini haq, ik-kinchisini nohaq, deyishga haqqingiz yoʻq, deb marhamat qildilar. Bu dinimizning kengligidan dalolatdir.

Janob Rasululloh sallallohu alayhi vasallamni bir daqiqa boʻlsa ham iymon bilan koʻrib qolgan kishi sahoba deb ataladi. Paygʻambarimizning sahobalari 124 ming nafar boʻlgan ekan. Sahobalarning manzilatlari shu qadar buyukki, Ollohning doʻsti boʻlgan mingta avliyo, bir sahobaga martabada teng boʻlolmas ekan. Chunki, ular Rasulullohga zamondosh boʻlib, Saodat Asrida yashagan, dini Islomni butun olamga tarqatishda Rasulullohga koʻmakdosh boʻlgan kishilardir. Oʻsha sahobalar janob Rasulullohning soʻzlaridan va hayotlaridan xilma-xil hadislar rivoyat qiladilarki, ayrim paytlarda bir hadis ikkinchisiga zohirda teskari kelib qolishi ham mumkin. Bu tabiiy, albatta. Birimiz bir sahobaning, ikkinchimiz boshqa sahobaning hadisini olar ekanmiz, garchi masalada ikki xillik tursa ham har ikki taraf hidoyatda, toʻgʻri yoʻdda, deb e'tiqod qilinadi. Mazhablarning oʻrtasidagi ixtilofli masalalar mana shu yerdan kelib chiqadi. Demak, sahobalar oʻrtasidagi ixtiloflardan mazhablar oʻrtasidagi ixtiloflar kelib chiqadi.

Lekin, biz aniq bilib olishimiz kerakki, bu "ixtiloflar" deb atalayotgan narsalar asli e'tiqodimizga bogʻliq narsalar emas, asli aqidada, yagona e'tiqoddamizki, xech kimning orasida hech qanday ixtilof yoʻq. Bu haqda Qur'onu hadisda mukammal ma'lumot berilgan. Hamma mazhabdagi musulmonlarning aqidasi birdir. Faqatgina ibodat va muomalotlarimizda ayrim farqlar koʻrinadi. Demak, xilma-xillik Ollohning rahmati ekan, buning yomonligi yoʻq.

- Bas, shunday ekan, umuman, mazhabga bo'linmay, to'g'ri Qur'oni hadisdan foydalanib dinimizga amal qilaversak bo'lmaydimi?
- Olloh taoloning kalomi boʻlgan Qur'on va janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning soʻzlari, sunnatlari va hadislari insoniyat uchun ruhiy ozuqadir. Bemorni dori bilan shifolaganlaridek, kishini ruhoniy xastalik dinsizliqdan, nodonlikdan, jaholatdan davolaydigan shifo janob Rasulullohning hadislaridir. Demak, Paygʻambar alayhissalomning aytgan gallari goʻyo dorilardir. Bizlarga bu dori hadislarni yetkazgan muhaddis olimlar dorixona egalaridir. Ular oʻsha dorilarni ketma-ket koʻrsatib, kitoblarga bitib qoʻydilar. Eng ulugʻ, eng shifobaxsh dori ruhning dorisi boʻlgan oʻsha hadislarni oʻz oʻrnida ishlata bilish esa har kim ham uddalayveradigan oson ish emas. Ma'lumki, inson xastalansa, garchi savodxon boʻlsa ham, dorixonadan oʻzi dori tanlay olmaydi va tabibga murojaat qiladi. Shuning uchun ham bizlar agar hadislarni ruhni shifolovchi dorilar deb bilsak, mazhab imomlarini dorishunos tabiblar deb bilamiz. Siz bilan biz oʻsha tabiblarning gaplariga quloq solsak, doridan toʻgʻri foydalana olamiz. Va bu bizning najotga borishimiz, oxirat diyorida ham baxtli boʻlishimiz uchun bir ta'minot boʻladi, in-shoolloh.
- Demak, mazhab boshliqlari (Olloh barchalarshi rahmat qilsin) bizlar uchun oʻsha tabiblar oʻrnidagi kishilardir.
- Ana oʻsha "dori belgilaydigan tabiblar", ya'ni mazhab boshliqlari, ehtimolki, ayrim holatlarda ayricha, xilma-xil dorilarni, biri bir dorini, ikkinchisi boshqa bir dorini, ya'ni bir imom bir masalaga bir javobni, boshqa imom ikkinchi javobni aytish bilan oʻrtalarida juz'iy ixtilof paydo boʻlishi mumkin.

Faqat bir tabibning dorisi bilan davolangan kishi shifo topganidek, bir mazhab imomining etagini ushlagan kishi ruhiy shifo topishi aklga ayondir.

Demak, bizlar uchun mazhablar — Ollohning rahmati, Qur'onu hadisni tushunishimiz uchun ulamolarning xizmati ekan.

## — Mazhablarning koʻpligi dinning birligiga xavf solmaydimi?

Dinimiz bir. Kalomulloh bir. Shariat hukmlari bizga Qur'onu hadisdan yetadi. Shunga amal qilsak, Islomda turgan boʻlamiz. Lekin Qur'on ilmida bir narsa borki, shuni aytib oʻtsak, Siz soʻrayotgan masalaga javob boʻladi, inshoolloh.

Ollohning Kalomi boʻlgan Qur'onning 7 xil qiroati bor. Yetti qori Qur'onni 7 xil oʻqiydilar. Janob Rasululloh ham: "Qur'on yetti harf, ya'ni yetti qiroat ustida nozil qilindi", deganlar. Bu kiroatlar oʻrtasidagi tafovutlar shundaki, ayrim kalimalargina xilma-xil qiroat qilinadi, xolos. Bu oʻsha 7 nafar qoridan bizlarga meros boʻlib qolgan.

Bizlarning diyorimizda va qariyb butun olamda oʻsha yetti qoridan biri boʻlgan Osim qiroatida oʻqiladi va qoʻlimizda-gi Qur'on kitoblarimiz ana oʻsha bir qorining qiroatiga asoslangandir. Osimdan uning ikki shogirdi Qur'onni qan-day qiroat qilish kerakligi haqida rivoyat qilgan. Ular Hafs ibn Sulaymon va Shoʻʻba degan kishilar edi. Sizu biz, hozirgi zamondagi aksari musulmonlar ana oʻsha Osim degan qoridan Hafs ibn Sulaymon kilgan rivoyat boʻyicha oʻqiymiz.

Qolgan 6 nafar qoridan ham, ikkitadan roviy rivoyat qilgan va oʻsha 6 nafar qorining qiroati ham xuddi bizning qiroatimizdek haq qiroatdir. Ularning oʻrtasida Qur'on mohiyatida farq yoʻq.

Masalan, Qur'onning bir necha joyida Olloh taolo oʻzining huzuriga qaytishimizni xabar beradi. Ana oʻsha joyda "qaytasizlar", degan soʻz keladi. Bu soʻz arab tilida "tarji'un"dir. Bir qori shunday oʻqigan, yana biri "turja'un" deb, uchinchisi "yarji'un", toʻrtinchisi "yurja'un" deydi. Aslida, boʻzning oʻzagi bitga — "qaytish" ma'noli soʻz. Toʻrtgala koʻrinishni tarjima qilamiz — birinchi qori "qaytasizlar" deb oʻqiydi, ikkinchisi "qaytarilasizlar", uchinchisi "qaytadilar" va toʻrtinchi qori "qaytariladilar", dedi. Toʻrttalasi ham Olloh huzuriga qaytish haqida oʻqidilar. Lekin, kiroatda shunday ixtilof boʻldi. Biz shundan birini oldik va biz olmagan boshqa qiroatlarni ham haq deb, e'tirof qilamiz.

Qur'onni yetti qori yetti xil qiroat qilishi bilan u yettiga bo'linib qolmadi-ku! Nega mazhab to'rtta

boʻlishi bilan din 4 ga boʻlinib qolar ekan?! Balki oʻsha xilma-xillik, har diyorda mana shunday ulamolar oʻtib, ular boshqargan mazhablarga odamlarning ergashishi — Olloh taoloning Oʻz bandalariga in'om etgan ne'matidir. Paygʻambar alayhissalomning sahobalariga zamondosh boʻlgan Islom xalifalaridan Umar bin Abdulaziz: "Yaxshiyamki Paygʻambar alayhissalom sahobalari oʻrtasida ayrim masalalarda xilma-xil rivoyatlar kelgan ekan, agar hammalari bir xil rivoyat kilganlarida din qiyinlashib ketar edi. Men oʻsha sahobalar oʻrtasida ixtilof boʻlmasligi va hammasi faqat bir xil rivoyat qilishlari haqqiga butun dunyo boyligining berilishini va'da qilsalar ham xursand boʻlmas edim", degan edi. Oʻsha sahobalar oʻrtasidagi ixtiloflar dinimizni yengil qiladi, har mintaqadagi musulmonlar oʻzlarining imomlariga ergashadilar, Qur'onu hadisga itoat qiladilar. Bu juda katta ne'matdir.

Demak, mazhablar oʻrtasidagi ixtiloflar juz'iydir. Bu aqidadagi emas, balki ayrim ibodatlardagi ixtiloflardir. Mazhablar boshliqdari esa birbirlari bi-lan doʻst-birodar, bir-birlariga ustoz-shogird boʻlgan kishilardirki, bu haqda, inshoolloh, batafsil toʻxtalamiz.

Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning sahobalari ayrim masalalarda ixtilof kildilar, dedik. Lekin bu narsa ularning oralarida dumshanlikka, adovatga sabab boʻlmadi, balki ularning itgifoqliklari bardavom boʻldi. Shuningdek, bizlar ham mazhablar oʻrtasidagi ixtiloflardan kelib chiqib, oʻz mazhabimizdagi yoʻlni haq deb, boshqa mazhabdagilarni nohaq demaymiz. Dunyo miqyosida tan olingan toʻrtta mazhabning barchasi haqdir. Farq faqat afzal va joiz degan nisbatdadir. Biz e'tiqod qilgan mazhab — afzal, boshqa mazhablar esa — joiz, ya'ni ular ham toʻgʻri mazhablardir. Lekin afzalrogʻi bizning mazhab, deb e'tirof etamiz. Undan nariga oʻtish, ya'ni, faqat bizning mazhab haq, boshqa mazhabdagilar dindan adashgan kishilar deyish adashishlikdir. Balki, mana shu narsa adovatga sabab boʻladi.

- Hurmatli ustoz, hazrati Imomi A'zamning shaxsi haqida batafsilroq soʻz yuritsangiz...
- Janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallam ummatlari boʻlgan musulmon birodarlarimizga tarix davomida xizmat qilib oʻtgan ulamolarimizni, xususan, Imomi A'zamdek buyuk shaxsni tanitish ulamolarning vazifalaridir. U kishining tarjimai hollarini naqadar aniq bilsak, u kyshining yuritgan yoʻllarining ham naqadar haq ekanligini aniq bilib, ishonishimizga sabab boʻladi.

Janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallam: "Alloh taolo har bir insonga bir mansab — martaba ato qilgan. Birov oliymaqom zot boʻlsa, birov bir oz quyiroq maqomda hayot kechirib oʻtadi. Sizlar har bir insonni imkoniyatinglar qadar oʻz manzilatlariga qoʻyinglar. Ya'ni, Buyuk shaxslarga behurmatlik nazari bilan qaramanglar va bepisandlik bilan ularga bee'tibor boʻlmanglar", deb marhamat qilganlar. Ana shu ulugʻ martaba egalari boʻlgan Ollohning doʻstlaridan, bizga dinimizni barkamol yetkazib ketgan ulamolardan, eng peshqadam zotlardan biri boʻlgan zot — hazrati Imomi A'zam rahmatullohi alayhdir. U kishining asl ismlari Noʻʻmon, otalarining ismi Sobit, bobolarining ismi Zuto boʻlgan ekan.

Zuto Qobul shahrida tavallud topganlar. Qavmiyatlari, millatlari forslardan. Dini Islom kelib, musulmonlar butun dunyoni fath qilib, Qobulga borganlarida bu kishi asir boʻlib Koʻfa shahriga kelib qolgan ekanlar. Zuto dini Islomni qabul qilganlaridan soʻng, uni qulliqdan ozod qiladilar va u ozod musulmonlar qatoriga qoʻshiladi. Zutodan Koʻfada Sobit ismli farzand dunyoga keladi. Sobitdan esa bizning Imomimiz — hazrat Noʻʻmon ibn Sobit, laqablari Abu Hanifa, unvonlari Imomi A'zam boʻlgan zot Koʻfada tavallud topdilar. Imomi A'zam — Ulugʻ Imom deganidir. Bu martabaga boshqa hech bir mazhab boshligʻi yetib borgan emas. Boshqa mazhablarning boshliqlari imomimizni Imomi A'zam, deb sharaflaydilar, lekin ularning oʻzlarini hech kim Imomi A'zam demaydi. Bizlar oʻshanday Ulugʻ Imomning mazhabidagi kishilardirmiz.

Imomi A'zam rahmatullohi alayh hijriy 80-yilda tavallud topganlar. Demak, Payg'ambar alayhissalomning Asri Saodatlarida, birinchi asrda tug'ilganlar, Ko'faning o'zida o'sib-ulg'ayganlar. Shu yerdagi eng katga ulamolardan dars oldilar. To Qiyomat turadigan mazhabga asos solish darajasidagi ilmlarini o'sha Ko'fada egallaganlar. Bu kishining ustozlari Hammod ibn Abu Sulaymon degan zot edi. U Ko'fa shahrining faqihi, katta muhaddis olimi edilar. Bu zot imomimizning eng katta

va eng asosiy ustozlaridir. Lekin imomimiz boshqa hech kimga nasib boʻlmagan darajada juda koʻpchliliqdan saboq olganlar. Rasulullohni koʻrgan sahobalarni koʻrgan 4 ming kishidan dars olgan ekanlar. Imomimiz tavallud topgan 80-yilda hali sahobalarning hayotlari bor edilar. Jumladan, Koʻfa shahrida Imomi A'zam 9 nafar sahoba bilan muloqotda boʻlganlar. 8 erkak va 1 ayol sahobani koʻrganliklari haqida kitoblarda bayon qilinadi.

Janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallamni qoʻrgan kishi sahoba, sahobalarni koʻrgan kishi tobein hisoblanadi. Sahobalar va tobeinlarning maqomi Rasulullohning hadislarida bunday bayon qilinadi: "Zamonlarning eng yaxshisi — mening zamonim. Insoniyat paydo boʻlganidan to Qiyomatgacha men yashagan zamondan yaxshi zamon boʻlmaydi. Mening zamonimdan keyin sahobalarim yashagan zamon ham yaxshi zamon. Sahobalarimni koʻrgan tobeinlar yashagan zamon ham yaxshi zamon. Lekin tobeinlardan keyin zamon buzilib, yolgʻon yoyilib, odamlar orasida fitnafasodlar koʻpayib ketadi". Siz bilan bizning imomimiz — hazrat Imomi A'zam rahmatullohi alayh sahobalar yashayotgan zamonda tavallud topdilar va sahobalar bilan muloqotda boʻldilar. Oʻzlari tobeinlar qatoriga kirdilar.

Imomi A'zam abu Hanifa rahmatullohi alayh ilm olish bobida, ilmiy darajalari miqyosida tengsiz edilar.

Biz Ahli sunna val jamoa mazhablari toʻrtta dedik, ya'ni toʻrtta eng katta ulamo 4 mazhabga asoschi ekanliklarini e'tirof etamiz. Oʻsha ulamolarni nomma-nom sanasak, oʻz mazhabimizning darajasi yanada ayon boʻladi:

Imomi A'zam rahmatullohi alayh 80-yilda tugʻilganlar.

Imomi Molik ibn Anas 93-yilda tugʻilganlar.

Imomi Shofe'iy 150-yilda tugʻilganlar.

Imomi Ahmad bin Hanbal 164-yilda tugʻilganlar.

Demak, eng avval tugʻilgan, paygʻambar asrida tugʻilgan imom bizning imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayhdir. U zotning Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning sahobalariga hamzamon boʻlganliklari haqida aytdik. Boshqa Imomlar esa sahobalarning suhbatlarini ololmaganlar. Shuning uchun ham ular bizning imomimizni oʻzlariga ustoz, deb bilganlar.

Mazhab boshliqlaridan biri Imomi Shofe'iy shun-day e'tirof qiladilar: "Odamlar hammalari — barcha ulamolar Qur'onu hadisni anglashda, masala ilmida Abu Hanifaga bola-chaqalikka yaraydi, xolos, Abu Hanifa bilan raqobat qilish darajasiga chiqqan inson yoʻq".

Imomi Molik bin Anas rahimahullohu esa: "Men hadis ilmini bilishda, janob Rasulullohning oxirgi hadislarini yetkazishda, eng sahih hadislarni anglab yetishda Imomi A'zamga o'xshagan boshqa insonni uchratmadim", deydilar va bu zot ham doimo Imomi A'zamni o'zlariga ustoz deb sanaganlar.

Haqiqatan, Imomi A'zam rahmatullohi alayh Imomi Molikka hamda boshqa ikki imomga ham ustoz edilar. Chunki navbatdagi imom — Imomi Shofe'iy rahmatullohi alayh Imomi A'zam vafot qilgan 150-yilda tugʻilgan edilar va bu kishi bir muddat Imomi A'zamning shogirdi Muhammad bin Hasandan dars olganlar. Demak, Imomi Shofe'-iy Imomi A'zamning "nabira" shogirdi boʻlar ekanlar.

Toʻrtinchi mazhab asoschisi Imomi Ahmad ibn Hanbal esa Imomi Shofe'iydan dars olganlar. Demak, u kishi bizning Imomimizga "chevara" shogird ekanlar. Imomimiz shu qadar buyuk, barcha boshqa mazhablarning imomlariga ham ustoz boʻlgan zot ekanlar.

Bizlar hozirda oʻsha zamonlardan uzoq boʻlganimiz, ilmli kishilarning oramizda kam boʻlgani, uzoq yillar davomida dinimiz ta'limotlaridan bebahra yashaganimiz uchun ana shu zotlarning manzilatlarini bilmasdan, ularga yarash-maydigan, mutlaqo toʻgʻri kelmaydigan ayblarni ham ularning shaxsiyatiga taqab gapirib yuradigan kishilar ham oramizda yoʻq emas. Shuning uchun ham Imomimizning tarjimai hollarini, boshqa imomlarning u zot haqida e'ti-roflarini yaxshi bilsak, shunda u kishining maqomlariga aqlimiz yetadi va xar xil gaplardan oʻzimizni tiyamiz.

— Imomi A'zam u qadar hadisga mohir bo'lmagan ekan, u kishi Ko'fada yashab o'tganlari,

Madina va Makkada yashamaganlari uchun hadislarni kam bilar ekanlar, deb yuradigan birodarlarimiz ham yoʻq emas...

— Janob Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning 124 ming adadli sahobasining 150 nafari, yana boshqa bir rivoyatga qaraganda 1500 nafari Koʻfada yashaganlar. Bular shunchaki ilmsiz sahobalar emasdilar. Rasulullohdan keyin koʻp ilmli sahobalar Koʻfaga kelganlar. Ularning eng ulugʻlaridan Abdulloh ibn Mas'ud roziyallohu anhu, hazrati Ali karramallohu vajhahu kabi ulugʻ zotlar xam Koʻfada istiqomat qilib turgandilar. Demak, Imomi A'zam tarbiyalangan muhit— Koʻfa iqlimi hadislarga boy bir iqlim edi. Shuning uchun Imomimiz oʻzlari taqriban 4000 hadis rivoyat qilganlar. "Musnadi Abi Hanifa" dyogan alohida hadis kitoblari bor.

Takror boʻlsa ham aytamizki, 124 ming sahobaning hammasi ham ilmli boʻlmagan. Ularning orasida choʻponi ham, dehqoni, tijoratchisi, hunarmandi ham boʻlgan. Shu bilan birga ulamolari ham boʻlgan. Shu katta sanoqdan 130 kishi muftiylik maqomiga, ya'ni har qanday masalada fatvo beradigan maqomga yetgan ekan. Oʻsha 130 sahobaning ichidan 6 kishigina mujtahid degan maqomga chiqqan ekan. Bu Qur'onu hadis asosida masala chiqarish iqtidoriga ega boʻlishdir. Imomimiz oʻsha mujtahid sahobalarning olti nafaridan hadis rivoyat qilganlar. Ular Rasulullohni shunchaki bir soat koʻrib qolgan kishilar emas, balki U Zotning yonlarida juda uzoq vaqt hamsuhbat boʻlgan kishilar edilar.

Abdulloh ibn Mas'ud, Abdulloh ibn Abbos, Abu Dardo, Ubay ibn Ka'b, Abu Muso al-Ash'ariy kabi sahobalar mujtahidlik maqomigachiqqan kishilar edilar. Imomimiz bularning hammalarvdan hadis rivoyat qilganlar.

Demak, Imomi A'zamni u qadar hadisga mohir emas, deganlar johil kimsalardir, oʻz imomini tanimaydigan kishilardir. Yoki ular bir ulugʻ zotning manzilatini pastga tushirmoqchi boʻlgan badgʻaraz kishilar boʻlib chiqadi.

- Ustoz, endi mazhablar oʻrtasidagi ayrim yaqqol koʻzga tashlanadigan ixtiloflar haqida aytib bersangiz?
- Buning uchun biz hozir bir masalani bayon qilamiz. Shunda, balki koʻp mushkul hal boʻlib, odamlarimiz oʻrtasida tushunilmagan narsalarga aniqlik kirib qolar.

Keyingi davrda, alhamdulilloh, Olloh taolo marhamati bilan chegaralar ochilib, xorij bilan bordikeldi koʻpaydi. Erkin ravishda diniy bilimlarni olishimizga sharoitlar boʻldi. Bu shuqr qilishimiz kerak boʻlgan ne'mati ilohiyadir.

Lekin, shu bilan birga chegaralar ochilgach, xilma-xil oqimlar bizning diyorimizga kirib kela boshladi. Yoxud diyorimizdan chetga safar qilganlar boshqa mazhablardagi kishilarning ibodatlariga guvoh boʻldilar. Natijada, oʻrtada ayrim masalalarda ixtiloflar yuzaga chiqdi.

Shunday ixtilofli masalalardan biri avvalgi suhbatlarimizda ham bir qadar qisqaroq gapirib oʻtganimiz — namoz ibodatlardagi "Omin" lafzini jahriy yoxud maxfiy aytish masalasidir. Bu ixtilof mazhablar oʻrtasidagi ixtilofdir. Ma'lumki, imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayh namozda "Omin"ni maxfiy aytish lozim deydilar. Boshqa bir mazhab sohibi Ahmad ibn Hanbal rohimahullohu namozda "Omin"ni jahriy (ovoz chiqarib) aytish kerak, deydilar. Mana ikki imom oʻrtasida ixtilof paydo boʻldi. Lekin ikki imom ham behuda gapni emas, dalili, hujjati bor gapni aytdilar. Darvoqe, Imomi Shofe'iy va Imomi Molik ham namozda "Omin"ni maxfiy aytishni tan oladilar. Faqat Ahmad ibn Hanbal "Omin"ni jahriy aytilsin, deydilar. Bunday deyish uchun dalil sifatida u kishi hadis keltiradilar. Janob Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning sahobalarydan Abdulloh ibn Zubayr degan kishi (Olloh u kishidan rozi boʻlsin) Paygʻambarimiz namoz oʻqiyotganlarida "Omin"ni jahriy aytganlar, deb hadis rivoyat qilganlar.

E'tibor qiling: Abdulloh ibn Zubayr Paygʻambarimiz vafot qilganlarida 9 yashar bola edilar. Mana shu kishi Paygʻambarimiz vafotlaridan keyin namozda "Omin"ni jahriy aytdilar va boshqalarga ham shuni tavsiya qildilar.

Yana bir sahoba Voil ibn Juhur degan zot (Olloh u kishidan rozi boʻlsin) Paygʻambar

alayhissalomdan rivoyat qilib: "Men Paygʻambarimiz ortlarida namoz oʻqidim, Paygʻambarimiz namozda "Omin"ni oshkor ovoz chiqarib aytdilar", deydilar. Bu ham haq hadis. Lekin, Voil ibn Juhurning oʻzi kim edi? U Yamanning podshohi boʻlib, boshqa dindagi kishi edi. Janob Rasulullohning paygʻambar boʻlib yuborilganlarini eshitib, u kishini Olloh hidoyat qilib, Rasulullohning huzurlariga kelib iymon keltirganlar. Va Paygʻambar alayhissalomning orqalarida bir hafta namoz oʻqiganlar. Shynda Paygʻambar alayhissalom namoz oʻqishning tartibini oʻrgatish uchun boʻlsa kerak yangi oʻrganayotgan kishiga "Omin"ni ham jahriy aytib berganlar. Bir haftadan keyin u kishi iymonga kirib, namozni oʻrganib yurtlariga qaytib ketganlar va umrlarining oxirigacha Rasulullohni qayta koʻrmaganlar.

Demak, "Omin"ni ovoz chiqarib aytish kerak, degan bir sahoba Rasulullohning vafotlarida 9 yashar bola boʻlsa, boshqa sahoba Rasulullohni bor-yoʻgʻi bir hafta koʻrgan kishi edi, xolos.

Bizning imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayh namozda "Omin"ni maxfiy aytish kerakligi toʻgʻrisida Abdulloh ibn Mas'ud roziyallohu anhudan rivoyat qiladilar. Bu kishi bir kuni — Rasulullohning vafotlaridan keyin yonlaridagi hamsuhbatlariga: "Men Sizlarga hozir Paygʻambar alayhissalomning namozlarini oʻqib beraman", dedilar. Va namoz oʻqib koʻrsatib berdilar. Shu namozlarida qoʻllarini yelka barobariga koʻtarmadilar va shu bilan birga "Omin"ni ham ichlarida aytdilar. Rasululloh namozni shunday oʻqiganlar, deb bayon qildilar.

Abdulloh ibn Mas'ud boshqa bir hadislarida esa mana bunday deganlar: "To'rt narsani namozxon odam pinhon o'qiydi: "Allohu akbar", deb namozga kirgandan so'ng "Subhanakaallohumma" deb boshlanadigan sanoni, "Auzu..."-ni, "Bismillah..."ni va "Omin"ni".

Shu hadisni, ya'ni Rasululloh "Omin"ni maxfiy aytinglar, deb buyurganlar, namozlarida maxfiy aytganlar, degan hadisni rivoyat qilgan Abdulloh ibn Mas'ud Paygʻambar alayhissalom bilan 22 yil yonma-yon turgan sahoba edilar. Paygʻambar alayhissalom: "Qur'onni nami ketmagan holda, ya'ni menga nozil kilingan holida oʻrganmoqchi boʻlsangiz, Abdulloh ibn Mas'uddan oʻrganing", degan edilar.

Ana endi insof bilan oʻzimiz qaysi yoʻlga yurishni tanlashimiz mumkin: Rasulullohning namozlari haqida gapirgan 9 yoshli bolaning gapi toʻgʻriroq boʻladimi, Rasulullohni umrida bir haftagina koʻrgan sahobaning gapi toʻgʻriroq boʻladimi yoki Paygʻambarimiz bilan 22 yil yonma-yon turgan, hatto Paygʻambarning bolalaridan deb sanalib kelgan Abdulloh ibn Mas'udning gaplari toʻgʻriroq boʻladimi?

Albatta, Rasulullohning yonlarida uzoq vaqt hamsuhbat boʻlgan, Islom millati ichida eng katta olim deb tan olingan Abdulloh ibn Mas'udning gapi haqroqdir, deb e'tiqod qilamiz, afzal deymiz. Bizning imomimiz shu hadis asosida "Omin"ni maxfiy aytishni buyuradilar.

Qolaversa, dinimizdagi asosiy manba — Ollohning kalomi — Qur'oni Karimga murojaat qilsak, Yaratgan Parvardigorimiz ibodatimiz xususida bizlarga: "Parvardigoringizga duo qilishda Ollohdan qoʻrqib va ichingizda duo qiling", deb buyurgan. Bu Ollohning kalomidir.

"Omin" deb aytadigan kalimamiz duodir. Demak, bizlar duoni ichimizda aytishimiz Qur'onning mana shu koʻrsatmasiga, Rasululloh hazratlarining hadislariga muvofiq boʻladi va shuning uchun imomimiz va boshqa ikki imom ham namozda "omin"ni maxfiy aytishni bizlarga kitoblarida qoldirib ketganlar.

Hozirda ayrim kishilar mana shu masalaga tushunmasdan musulmonlar oʻrtasiga ixtilof solib qoʻymoqdalar. Ba'zi masjidlarda dindosh birodarlar, ogʻa-inilar bir-birlari bilan shu masala ustida "san-man"ga borib qolgan hollari ham quloqqa tushadi. Bizlar buning asosini bilsak, bu narsaning qaerdan, qay holatda vojib boʻlganligini bilsak, tadqiq qilsak — inshoolloh, musulmonlarimizning ittifoqligiga sabab boʻladi.

Men sizga imomimiz chiqargan masalalardan birini aytib berdim. Bunday masalalar mazhabimizda juda dalilli, isbotli va koʻpdir.

Masala chiqarish, Qur'onu hadisni anglash shu qadar nozik ishki, imomimiz Imomi A'zam

rahmatullohi alayh, xususan, hadisni tushunishda, uni rivoyat qilishda juda katta mas'uliyatni zimmalariga olgan ekanlar. Hadis yetkazgan ula-molar bu kishining hadisga bo'lgan ehtiyotkorliklarini tan olib, e'tirof qilganlar. Imomi A'zam rahmatulloh alayh bir hadisni hadis deb aytish uchun o'zlaricha qoida qilgan ekanlar: "Shu hadisni yetkazgan roviydan eshitgan soatdan tortib to kitobga yozib yoki birovga so'zlaguncha bo'lgan muddatda agar bir daqiqa shu hadis yoddan chiqib qolgan bo'lsa, u hadisni kitobga yozish, yoxud birovga aytishga hech kimning haqki yo'q", der ekanlar. Ya'ni, hadisning mazmuninigina emas, balki undagi so'zlarning har bir harfigacha yetkazish mas'uliyatini zimmalariga olgan ekanlar. Hadis rivoyat qilgan boshqa ulamolar uchun esa hadisning mazmunini yetkazib qo'yishgina kifoya qilgan.

Endi ayrim kishilarning Imomi A'zam ba'zi 100 minglab hadis rivoyat qilgan ulamolarga nisbatan juda oz hadis rivoyat qilgan, degan da'vosiga javob beramiz. Imomi A'zam rahmatullohi alayh haqiqatan ham boshqa muhaddis ulamolar darajasida koʻp hadis rivoyat kilgan emaslar. Lekin bu holat u kishining hadisni kamroq bilishlariga dalil boʻlmaydi.

Masalan, Rasululloh sallollohu alayhi vasallamning eng ulugʻ sahobalaridan boʻlgan, uzoq vaqt Rasulullohning yonlarida turgan, dini Islomning quvvatlanishiga sabab boʻlgan zot hazrati Umar roziyallohu anhu Paygʻambar alayhissalomdan bor-yoʻgʻi 134 ta hadis rivoyat qilganlar, xolos. Janobi Rasululloh hayotlarining soʻnggi 3 yilidagina hamsuhbat boʻlgan Abu Hurayradan esa bir necha ming hadis rivoyat boʻlgan. Bizlar ozroq hadis rivoyat qilganlari uchun Umar roziyallohu anhu Abu Hurayraga qaraganda dinni ozroq bilar edi, demaymiz-ku?! Demak, rivoyat qilingan hadisning sanogʻi bilan kishining ilmi oʻlchanmaydi. Qolaversa, hadislarning rivoyatidan koʻra Imomimiz oʻsha hadislarning diroya-tini, ya'ni toʻgʻri anglashni avvalga qoʻyganlar.

Hadis rivoyat qilganlarning hammasi ham hadisni Imomimiz kabi anglagan, Imomimiz kabi talqin qilgan emaslar.

Mana, bir misol: A'mash degan bir zot o'tgan. U Imomi A'zam rahmatullohi alayhga zamondosh bo'lgan muhaddis ulamolardan biri edi. O'sha kishi bir kuni Imomi A'zamning shogirdlari Abu Yusufga ta'na qilib, sening domlang imom Abu Hanifa bir masalada Payg'ambar alayhissalomning hadislariga qarshi ish qilyapti, dedi. Abu Yusuf so'radi: "Qaysi masalada?" Tobein muhaddislardan bo'lgan A'mash roziyallohu anhu aytdilar: "Birovning nikohida bo'lgan cho'ri boshka bir quldorga sotilsa, savdo bitishi bilanoq taloq tushib qoladi va u ayol ozod bo'lib, navbatdagi xo'jayinining uyiga ersiz holda yetib boradi. Domlang Abu Hanifa esa, birovning nikohida bo'lgan cho'ri sotilsa, u o'z eriga taloq bo'lib qolmaydi. Balki faqat eri taloq qilsagina navbatdagi xojasiga boshi ochiq hodda ketadi, deydi. Bu gapi bilan domlang Paig'ambar alayhissalomning hadislariga zid ish qilgan bo'lmaydimi?"

Shunda Abu Yusuf: "Mening imomim oʻsha sotilgan choʻri boshi ochiq ayolga aylanib qolmaydi, degan masalani chiqarishda Siz rivoyat qilgan hadisga asoslanganlar. Axir Siz bizga bir hadis rivoyat qildingiz. Shunda Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning ayollari Oysha onamiz roziyallohu anhu bir Barira degan choʻrilarini ozod qilganlarida uning eri bor edi. Basira Rasulullohning oldilariga kelib, men mana bu yerdan ozod boʻldim, endi erimning nikohidan ham chiqib ketdimmi, deb soʻraganda, endi bu sening ixtiyoring, oʻsha ering hal qiladi, uning ixtiyoridan agar taloq bersa, chiqib ketasan, dedilar, degandintiz-ku?!"

Mana shu hadisni rivoyat qilgan A'mashning oʻzi uni Imomi A'zamchalik anglamagan ekanlar. Shogirdning javobidan soʻng A'mash, Olloh u kishidan rozi boʻlsin, Imomi A'zamning hadisni naqadar yaxshi anglashiga, hatto uni rivoyat qilgan odamning oʻzidan ham yaxshiroq anglashiga qoyil qolgan ekanlar.

Demak, Sizu bizning Imomimiz hukm chiqarishda, masala bobida tengsiz boʻlgan ekanlar. Har bir hadisga Ollohdan qoʻrqib yondashadigan ahli taqvo buyuk bir zot ekanlar.

— Ustoz, endi imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayh yashab o'tgan muhit haqida

toʻxtalsangiz. Chunki u yoki bu shaxs haqidagi ma'lumotlarni toʻla idrok qilish uchun oʻsha shaxs yashagan zamon va makon toʻgʻrisida bir oz tasavvur boʻlishi kerak...

— Toʻgʻri, Oʻktambek. Biz avvalroq Imomi A'zam rahmatullohi alayhning Koʻfada tavallud topib, oʻsha yerda dastlabki ilmiy ma'rifatlarini hosil qilganlari haqida gapirdik. Sizning savolingizga javob tariqasida bu sha-hardagi diniy va ilmiy iqlimning naqadar yaxshi boʻlganligi toʻgʻrisidagi gaplarimizga yana ba'zi qoʻshimchalar boʻladigan jihatlarni aytay:

Bu shahar hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning eng ulugʻ sahobalaridan, Paygʻambarimizdan keyingi ikkinchi xalifa boʻlgan hazrati Umar ibn Hattob zamonlarida — hijriy 17 yilda barpo boʻlgan shahardir. Islom tarixidan ma'lumki, dinimizning dunyoga tarqalishidagi eng muhim davr hazrati Umar roziyallohu anhu xalifalik qilgan yillarga toʻgʻri keladi. Jumladan, Iroq mamlakatlarining islom askarlari tomonidan zabt etilishi ham hazrati Umarning xalifalik yillariga toʻgʻri kelgan. Iroq zabt etilgandan soʻng, hazrati Umar roziyallohu anhu hijriy 17 yilda Koʻfa shahrini barpo qilishga qaror qilgan ekanlar va shu shaharda yashaydigan kishilarga islomiy ilm oʻrgatsin uchun suhbatimiz davomida zikr etib oʻtilgan ulugʻ sahoba Abdulloh ibn Mas'udni joʻnatgan ekanlar.

Mana shu joyda bir e'tiborga loyiq nuqta bor. Hazrati Umar hazrati Abdulloh ibn Mas'udni Koʻfaga joʻnatar ekanlar, u zotning ortidan koʻfaliklarga yuborgan salomlarida mana bunday gap bor ekan: "Islom davlatining poytaxti Madinai Munavvaradaga musulmonlar — hammamiz Abdullohning ilmlariga tashnamiz. Lekin hozir oʻzimizni qoʻyib sizlarga yuboryapman Abdullohni. Sizlar foydalaninglar. Lekin unutmangki, Madinadagi butun sahobalar Abdullohning ilmiga muhtojdirlar". Demak, Abdulloh ibn Mas'udning ilmi shu darajada mukammal ekan. Bu zot Koʻfada islomiy ma'rifatni shu qadar yoydilarki, natijada hazrati Umardan keyin xalifalik qilgan zot — hazrati Usmondan soʻng xalifa boʻlgan hazrati Ali Koʻfani Islom davlatining poytaxtiga aylantirdilar. Hazrati Ali xalifa sifatida Koʻfaga kirib kelgan davrda bu yerda 4 ming nafardan ziyod juda yetuk bilimli ulamo bor edi. Bularning barchasi Abdulloh ibn Mas'ud roziyallohu anhudan ta'lim olgan edilar. Bu holatni koʻrgan hazrati Ali: "Abdullohning mukofotini Ollohning oʻzi bersin. Koʻfani ilmga toʻldirib qoʻyibdi-ku!" deb marhamat qilganlar.

Endi hazrati Alining oʻzlariga kelsak. Bu kishining ilm darajalari haqida Rasululloh sallallohu alayhi vasallam, "Ilm shahri boʻlsa u — menman, bu shaharning darvozasi Alidir", degan edilar. Ummati Muhammadiya ichidagi eng bilimdon kishilardan boʻlgan hazrati Ali Abdulloh ibn Mas'udning Koʻfa shahridagi mehnatlarini yuqorida aytilganidek, yuqori baholagan ekanlar.

Hazrati Imomi A'zam rahmatullohi alayh mana shunday iqlimda unib-o'sganlar... Rivoyatlarda keladiki, Imomi A'zamning bobolari Zuto otalari Sobitni go'daklik chog'ida hazrati Alining oldiga olib borib, o'g'limning haqiga duo qiling, deb iltimos qiladi. Shunda hazrati Ali roziyallohu anhu, o'g'lingga Olloh muborak zurriyot ato qilsin, deb duo qilgan ekanlar. Mana shu ulug' sahobaning duolari ijobat bo'lib, Sobitga — Zutoning o'g'li Sobitga Olloh No''mon degan farzandni ato qildiki, bu Siz bilan bizning imomimiz Imomi A'zam No''mon ibn Sobit Abu Hanifadirlar.

Shunday qilib, Imomimiz diniy ilmda mukammal boʻlib, xususan, hadis ilmida ham shu qadar mahoratli boʻlgan ekanlarki, bu haqda Hasan ibn Ziyod degan zot, Imomi A'zam shaxsan 4 ming hadis rivoyat qilganlar, deydilar. Shu toʻrt ming hadisning teng yarmini ustozlari Hammod ibn Sulaymondan rivoyat qilganlar, qolgan 2 mingini boshqa tobeinlardan rivoyat qilganlar, deb aytganlar. Bu Imomimizning hadis ilmidagi mahorati haqida zamondoshlarining e'tirofidandir. Koʻfa shahridagi bu goʻzal iqlim Imomi A'zam tugʻilgan davrga toʻgʻri kelgan edi. Bu davrda suhbatimizning avvalida aytganimizdek, Koʻfada 1500 sahoba yashagan edi. Demak, bu sahobalarning ilmlaridan bahra olgan imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayh shunday ilmda tengsiz bir maqomda hammaga ustoz boʻlib, nafaqat oddiy musulmonlarga, balki din peshvolari boʻlgan mujtahid ulamolarga ham ustozlik darajasiga chiqqan ekanlar. Ulamolardan biri hazrati Imomi A'zam rahmatullohi alayhni eng kamida 83 mingta masala aytganlar, deydilar. Bu - to Qiyomat soʻralishi mumkin va lozim boʻlgan hamma masalalarga Imomi A'zam javob aytganlar, deganidir. Toʻrt mazhab ichida Imomi A'zamning mazhabi

eng ulugʻ deb tan olinishi oʻsha masalalarning puxtaligi va Qur'onu hadisga muvofiqligidandir. 83 ming masalani aytishga bir odamning umri kifoya qilishi oʻta mushquldir, lekin Olloh Imomimizga ana shunday ne'matni in'om ettan ekan. Tarix davomida butun dunyodagi musulmonlarning qariyb yarmi Imomi A'zamning mazhabida boʻlganlar. Hozir ham shunday. Bu Imomimizning masalala-ri naqadar puxta va toʻgʻriligidan dalolatdir.

Shu kunda yer yuzida 1,5 milliard atrofida musulmon bor. Shulardan taxminan 700 million nafari bizning mazhabdagi musulmonlardir.

Ahmad ibn Hanbalning mazhabida 15 million atrofida, xolos (esingizdami, bu mazhabdagilar "omin"ni jahriy aytadilar), endi oʻzingiz ayting: 700 million musulmon bir mazhabda, 15 million musulmon ikkinchi mazhabda boʻlsa, bizning qaysi mazhabga ergashmogʻimiz afzalroq boʻladi? Janobi Rasulullohdan soʻrasak, u zot, agar musulmonlar biror masalada ikki toifaga boʻlinadigan boʻlsa, qaysi toifadagi odamlarning sanogʻi koʻp boʻlsa, oʻshanga ergashinglar, adashmaysizlar, deydilar. Demak, mantiqan olinganda, bizning mazhabimiz shunday muborak mazhabki, ergashgan odam adashmaydi.

Imomi A'zam rahmatullohi alayh masalalarining yashovchanligi shundaki, hech qachon biron masalani yolgʻiz oʻzlari aytib kitoblarga yozdirmaganlar. Oʻzlarining eng peshqadam shogirdlaridan muftiylik maqomidagi 40 kishiga havola qilganlar. Ulardan oʻrtaga qoʻyilgan masalani asoslab berishni, agar asosi zaifroq boʻlsa mazkur masalaga qarshi boshqa masala qoʻyishni talab qilar ekanlar. Demak, 40 na-far muftiyning muhokamasidan oʻtgan masalagina Imomi A'zamning masalasi sifatida kitoblarga kiritilar ekan. Shu bois ham mazhabimizni maslahat mazhabi, shoʻro mazhabi ham deb ataydilar. Shuning uchun ham bizning mazhabdagi fiqh kitoblariga murojaat qilsak, ayrim hollarda Imomi A'zam aytgan bir gap aytilib turib, yonida shogirdlaridan birining gaplari ham aytiladi. Imomimiz qaysi olimning hujjati quvvatliroq boʻlsa, oʻshaning gapini kitobga tushirishni buyurar ekanlar. Va oʻzlarining gaplarini ham xato deyishib va xatoligini isbotlab bersalar, qabul qilarkanlar. Mana shu tufayli ham bu mazhab dunyoning, islom olamining koʻp taraflariga yoyildi.

Suhbatimiz davomida Imom Shofe'iy butun ulamolar Imomi A'zamga bola-chaqalikka yaraydi, raqobat qilishga hech kimning imkoni yoʻq, degan gapini eslatgan edik. Bu gapning ikki ma'nosi bor. Birinchisi, chindan ham hech kim masala bobida Imomi A'zamga barobar emas degani boʻlsa, ikkinchi ma'no shuki, boshqa jamiki ulamolar qilgan masalalar — Imomi A'zamning masalalaridan foydalanib chiqarilgan masalalardir, degani. Imomi A'zam aytmay ketgan bironta ham masala yoʻq, degan ta'kid ham shundan.

Imomimizning taqvolariga kelsak, Ollohdan qoʻrqishlarini oʻrganadigan boʻlsak, u zot har bir musulmon uchun bir maktab, yuksak namuna boʻla oladigan hayotni yashab oʻtganlar. Imomimiz tijorat bilan ham shugʻullangan edilar, aniq-rogʻi, tujjorlik Imomi A'zamning kasblari edi. Olloh taolo Imomimizga bu kasbda ham barakotlar ato qilgan.

Imomi A'zamning tijoratdagi halolliklari tarihda doston boʻlib qolgan. Bu haqda zamondoshlari doʻstlari ham, dushmanlari ham yozib qoldirganlar. Mana ba'zi lavhalar: Imomimiz bir tojir sheriklari bilan boshqa yurtga mol yuboribdilar. Mol ikki xil navli boʻlib, biri sifatli, ikkinchi xili sifatsizroq ekan. Imomimiz sheriklariga molni ikki xil narxda, yaxshisini kimmatroq, yomonini arzonroq sotasan, deb tayinlabdilar. Lekin mol yetkazilgan yurtda aynan shu narsa taqchil boʻlganligidan, molning hammasi bir xil — qimmat narxda sotilib ketibdi. U kishi 30 ming kumush tangalik savdo qilib Koʻfaga qaytibdi. Shunda Imomimiz oʻsha sheriklaridan: "Ikki xil navli molni ikki xil narhda sotdingmi?" deb soʻrabdilar. U kishi, yoʻq, odamlar oʻsha qimmat narxga ham rozi boʻlib sotib olaverdilar, deb javob beribdi. Shunda Imomi A'zamning dili ogʻrib, oʻsha 30 ming tanga Olloh yoʻlida sadaqa boʻlsin, debdilar. "Lekin men bu sadaqadan savob umid qilishga Ollohdan hayo qilaman, odamlarni aldab savdo qilibsiz, shuning uchun endi oramizdagi sheriklik ham bitdi", deb 15 yillik sheriklaridan ham voz kechgan ekanlar. Birovning haqidan qoʻrqish, ya'ni Ollohdan qoʻrqish Imomi A'zam rahmatullohi alayhda shu darajada quvvatli ekan.

Kunlardan bir kuni Imomi A'zam bozorda gazlama xarid qilmoqchi boʻldilar. Molning egasi 100 tanga deb baho aytdi. Imomimiz oʻzlari savdogar boʻlganlari uchun ham mol 100 tangalik emas, balki ancha qimmatroq ekanligini sezadilar. Shuning uchun mol-mulk egasiga, molingiz 100 tangalik emas, qimmatroq narx aytsangiz sotib olaman, deydilar. Mol egasi 200 tanga beraqoling, deydi. Xaridorga mol bundan ham qimmatroq tuyulaveradi va buni yana savdogarga aytadilar. Mol egasi esa, bu mening narsam, qaysi narxda sotgim kelsa sotaveraman, deydi. Shunda Imomi A'zam rahmatullohi alayh bozorning narx belgilovchi oqsoqolini chaqirib kelib, matoning narxini aniqlab berishni soʻraydilar. Narx belgilovchining aytishiga qaraganda, bu gazlama 500 tangalik ekan. Imomimiz matoni oʻz narxiga — 500 tangaga sotib olibdilar.

Imomi A'zam rahmatullohi alayh avvalgi masalada sotuvchi sifatida birovning haqidan qanchalik qoʻrqqan boʻlsalar, keyingi masalada xaridor sifatida ham birovning haqidan shunchalik qoʻrqdilar.

Yana bir qun Imomimiz Koʻfa shahri qassoblari oʻgʻrilar keltirgan qoʻylarni sotyaptilar, degan gapni eshitib qoldilar. Shu kuniyoq bir choʻponning oldiga borib, undan bitta qoʻy oʻrtacha necha yil yashaydi, deb soʻradilar. Yetti yil, degan javobni eshittanlaridan soʻng, Imomimiz shuncha yil qoʻy goʻshti yemagan ekanlar.

Bu kishining taqvolariga sonsiz-sanoqsiz shunday misollar bor. Mana, oʻsha misollardan yana biri.

Savdogarlik bilan shugʻullanib yurgan davrlarida Imomimizning gazlama doʻkonlari boʻlar ekan. Oʻsha doʻkondagi xodimlari bir kuni gazlamalarni taxlay turib, matolardagi gullarga maxliyo boʻlib qolibdi-da, bu dunyoning gullari shu qadar goʻzal boʻlsa, Jannat gullari qanday boʻlar ekan, "Ey Xudo, bizga ham Jannatingdan nasib et!" deb duo qilib yuboradi. Xodimlarining bu duosini eshitgan Imomimizning ranglari quv oʻchib, doʻkonni yopib uylariga ketib qoladilar. Ertasiga kelganlarida Imomimizdan xodimlari kechagi voqeaning sababini soʻraydi. Shunda Imomi A'zam rahmatullohi alayh: "Ey birodar, biz qaysi qilgan ibodatimiz uchun Ollohdan Jannat soʻrashga haddimiz sigʻadi? Biz faqat Ollohdan gunohlarimizni afv qilishini soʻrashga haqlimiz, xolos", deydilar.

Imomimiz mana shunday buyuk taqvo egasi boʻlganlari sababli ham, nihoyat darajada ibodatli kishi edilar. U zot ibodatda shu qadar muqim boʻlganlarki, 70 yillik hayotlarining 40 yilida kechalari uxlamay ibodat qilgan ekanlar. 30 yoshlik chogʻlaridan to umrlarining oxirigacha xufton namozidagi tahoratlari bilan bomdodni oʻqigan ekanlar. Kechalari hamma musulmon xufton namozidan keyin istirohatga, oromga kiradigan boʻlsa, Imomi A'zam hazratlari yangi liboslarini kiyib namozga turar ekanlar. Bir rakatda shundoq turib — nafl namozida 30 pora Qur'on oʻqiydilar. Imomi A'zam rahmatullohi alayhning hayotlari bayon qilingan kitoblarda Imomimiz 30 pora Qur'onni oʻqiyotib "Alhakumuttakosur" surasiga kelganlarida, qiroatni davom ettirolmay yigʻlayverar ekanlar. Chunki bu surada Olloh taolo siz bilan bizga: "Ey gʻofil bandalar, to goʻrlaringizga kirib ketguningizcha dunyo koʻpaytirish bilan mashgʻul boʻldilaringiz-ku", deb minnat qiladi. Imomimiz shu surani oʻqiganlarida, men ham shu kishilar qatoridaman-ku, Ollohimga qanday javob beraman, deb yigʻlar ekanlar.

Ramazoni sharifda esa Qur'onni har kuni ikki bor xatm qilar ekanlar. Boshqa oylarda har kuni xuftondan bomdodgacha bir bor xatm qilsalar, Ramazoni sharifda saharlikkacha bir bor va ertalabdan iftorlikkacha yana bir marta 30 pora Qur'onni xatm qilar ekanlar. Olloh taolo Imomimizga Qur'on xatm qilsin uchun vaqtni ham barakotli qilgan ekan. Imomimiz vafot qilgan xonalarida 7 ming marta Qur'onni xatm qilgan ekanlar. 7 ming marta Qur'on xatm qilish — bu muttasil yigirma yil davomi-da har kuni bir bor tik turib Qur'on oʻqish deganidir. Imomi A'zam rahmatullohi alayhga shu nasib etgan ekan. Imomimizning kechalari namozda tik turishlariga qoʻshnilari shu qadar oʻrgangan ekanlarki, u zot vafot qilganlarida bir qoʻshnilarining farzandi — yosh bola otasiga, ota qoʻshnimizning uyi oʻrtasida bir ustun boʻlar edi, yiqilib tushibdi, degan ekan. Shunda u kishi, oʻgʻlim bu ustun emas edi, shu xonadonning egasi Abu Hanifa har kecha namozda turganini koʻrar eding, u kishi vafot qildilar, deb javob qiladi. Imomi A'zam rahmatullohi alayh shu qadar namozga baquvvat, Qur'onga muhabbatli boʻlish bilan birga, umrlarining soʻnggi 30 yili ichida biron kun ogʻizlari ochiq boʻlmagan ekan. Hayotlarini doimiy roʻza bilan oʻtkazgan ekanlar. Imomimizning ibodatdagi bunday mustahkamliklari

Siz bilan bizga dars boʻladigan, namuna boʻladigan va bu kishini tanimaydiganlar yaxshiroq tanib olishlariga sabab boʻladigan fazilatlardandir.

Imomimiz Imomi A'zam rahmatullohi alayhning dunyoga kelishlari va umuman, hayotlari haqida hazrati Rasululloh sallallohu alayhi vasallamning hadislarida ishorat berilganligi toʻgʻrisida ulamolar tarafidan aytiladi. Ja-nobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallam bir muborak hadislarida: "Haq din agar yerda emas, osmonda, Surayyo yulduzida boʻlsa ham, fors ahlidan boʻlgan kishilar ana shu iymonga yetib borib, ahli iymon boʻlib oʻtadilar", deb bashorat qilganlar. Ulugʻ ulamolarimizdan Jaloliddin Suyutiy mana shu hadis Paygʻambar alayhissalom tarafidan hazrati Imomi A'zamning dunyoga kelishlariga bashorat va ishoratdir, deydilar. Ulamolar shunday talqin qiladilar va biz ham shu talqinga ishonamiz. Haqiqatan ham, Rasulul-loh sallallohu alayhi vasallam ummatlari orasida Imomi A'zam roziyallohu anhu darajasida Qur'onu hadisni yaxshi anglaydigan, masala bobida u zotning manzilatiga yetgan kishi qaytib dunyoga kelmadi. Bu zotning ilmlari, taqvolari, ibodatlari haqida bir qadar aytdik. Endi u kishining axloqlari xususida ikki ogʻiz soʻz.

Imomi A'zam rahmatullohi alayh shu qadar go'zal xulqli inson ekanlarki, zamondoshlari u kishining shu fazilatlarini tan olib, eng chiroyli xulq Imomi A'zamning xulqidir, deb e'tirof qilganlar. Bu xususda koʻp katta ulamolardan bayonotlar qolgan. Imomimiz, suhbatimiz davomida aygganimizdek, ahli tijorat boʻlganlar. Olloh taolo bu zotga halol rizqu nasiba bergan, bekamu koʻst, boy-ba-davlat boʻlib yashab oʻtganlar. U kishining doimiy saxovatlaridan hamma bahramand boʻdgan. Imomimiz Olloh taolo bergan ne'matga shukronasini tashqi koʻrinishdaham koʻrsatib oʻtganlar. Doimo chiroyli va pokiza kiyimlarda yurganlar. Bu haqda ham zamondoshlari guvohlik berib ketganlar. Shunday baland maqomga erishgan zot nihoyatda tavozeli, xokiisor, kamtar kishi ekanlar. Ma'lumki, kishiga Olloh taolo bir fazilat bersa, qanchalik baland maqomga koʻtarilsa, uning hasadgoʻylari ham shunchalik koʻpayadi. Imomimiz Imomi A'zam ham mana shunday holatdan benasib emas ekanlar. Ya'ni, bu kishining ham holatlariga hasad qilgan, sha'nlariga yarashmagan gaplarni aytgan kishilar ham tarihda yoʻq emas. Hozirda ham ayrim kishilar Imomimizning kimliklarini, u kishining tarjimai holla-rini yaxshi oʻrganmay turib ana shunday hasadgoʻylarning gaplari quloqlariga tushishi bilanoq, oʻsha gaplarga ishona qoladilar, oʻzlari ham "chuvab" ketadilar. Bu, albatta, jaholat - bilmaslik oqibatidir. Imomimiz esa oʻshanday hasadgoʻylarni koʻrganlarida: "Bizlarni yomonlagan kishilarning gunohini Olloh kechirsin, bizlarni yaxshi koʻrganlarni Olloh rahmat qilsin", deb duo qilar ekanlar. Ya'ni, yomonlikka yomonlik bilan javob qilmas ekanlar. Bu hayotlari davomida juda koʻp koʻringan holatdir.

Bir kuni Imomimiz koʻchada ketayotganlarida oʻshanday badxulq kishilardan ikkitasi Imomi A'zamning sha'nlariga yarashmagan haqoratlarni qilibdi. Har qanday kishining ham gʻazabini qoʻzgʻaydigan bunday haqoratlarni eshitgan Imomi A'zam ularga e'tibor bermay, oʻz yoʻllarida davom etaveribdilar. Haligi ikki badxulq ham soʻkinishdan toʻxtamay Imomimizning ortidan ergashib kelaveribdi. Nihoyat, Imomimiz oʻz uylariga yetib keladilar-da, eshiklari oldida toʻxtab, haligilarga: "Birodarlar, men uyimga yetib keldim. Agar haqoratlardan qolgani boʻlsa, soʻkib olinglar, men kutib turaman, tugaganda uyimga kirib ketaman", degan ekanlar. Bu kishi shu darajada xokisor, tavozeli, kamtar boʻlgan ekanlar.

Yana bir misol: halolni haromdan ajrata olmaydigan, oʻzi kambagʻal, bechora boʻlsa ham kalondimogʻ, birovlarni soʻkib, diliga ozor yetkazib maza kiladigan kishilar boʻladi. Imomimizning oʻshanday bir qoʻshnilari bor ekan. U Olloh taolo harom qilgan ichkilikka giriftor, har kecha mast ekan. Imomi A'zam sha'nlariga hajvlar aytar, baqir-chaqir qilib u zotga ozor berar ekan. Imomimiz toqat bilan uning haqoratlarini eshitaverar ekanlar. Itgifoqo, bir quni qoʻshnining xonadonidan odatdagi baqir-chaqir, soʻkinish, xaqorat sasi kelmay qolibdi. Imomimiz xavotirlanib xabar oldirdilar. Ma'lum boʻlishicha, oʻsha badxulq qoʻshni badxulqligi tufayli mirshablarning qoʻliga tushib, hibsga olinibdi. Imomi A'zam uni Xudo jazolabdi deb qoʻya qolmasdan, darhol amirning huzuriga boribdilar. Mening bir ayolmand kosib, kambagʻal koʻshnimni qandaydir ayb bilan zindonband qilibdilar. Oʻsha

qoʻshnimni ozod qiling, unga mening oʻzim kafilman, deb iltimos qilibdilar. Koʻfaning amiri, albatta, Imomi A'zamning kim ekanligini bilar edilar. Shuning uchun u kishining hurmatidan nafaqat badxulq qoʻshnini, balki keyingi ikki kun davomida hibsga olinganlarning hammasini qoʻyib yubordilar. Shundan soʻng u qoʻshniga Xudo insof berdi. U zindondan toʻgʻri Imomi A'zamning huzuriga keldi. Tavba qilib, Imomimizga shogird boʻldi.

Tarix kitoblarining guvohlik beripshcha, u kishi keyinchalik katta olim boʻlib ketgan ekanlar. Zamondoshlarning ta'kidlashlariga qaraganda, Imomi A'zam ancha-muncha kishilarni bir qoʻrishdayoq holatlariga qarab qanday odam ekanliklarini aniq aytib bera oladigan darajada farosatli kishi boʻlgan ekanlar. Juda koʻpchilik mana shu narsani tan olib e'tirof etadi.

Imomi A'zamning masala bobida beqiyos boʻlganliklariga yana bir misol. Bu misol hozirgi zamon uchun unchalik ajablanarli boʻlmasa-da, Imomimiz yashagan davr uchun ancha mushkul edi. Ya'ni, aksari masalalarni Imomi A'zam oʻz farosatlari bilan yechar edilar. Bunga bir misol, Koʻfada bir ayol egizak farzand koʻribdi. Egazaklar bir-birlariga bellaridan yopishgan hodda tugʻilibdilar. Hozir bundaylarni Siyom egizaklari deb ataydilar. Bir oz fursat oʻtgach, oʻsha ikki chaqaloqdan birining ajali yetib oʻladi, ikkinchisi esa tirik. Agar bu holat bizning zamonda roʻy bersa, darhol jarrohlar aralashib masalani nashtar bilan hal qilib qoʻya qoladilar. Lekin gap 1300 yil avval boʻlgan voqea xususida, tabobat rivojlanmagan davrda roʻy bergan voqea haqida ketyapti. Xullas, hamma hayron. Oʻlikni qoʻymoqchi boʻlsalar, uning tirik sherigi bor. Koʻmmasalar ...

Shunda hech kim joʻyali bir javob aytolmagan mazkur masalaga Ollohning ilhomi bilan Imomi A'zam javob qiladilar. U kishi, bu bola koʻmiladi, lekin shundoq qoʻmiladiki, tirik bola yerning ustida qoladi, deydilar. Xuddi shundoq koʻmadilar va Ollohning qudrati bilan sanoqli kundan soʻng yer oʻsha marhum farzandni tirik farzanddan ajratib oladi. Tirik bolaning hayoti mana shunday saqpab qolinadi. Keyin uni Imomi A'zamning oʻgʻli deb ataydilar. Imomimizning bu "oʻgʻli" uzoq yillar umr koʻradi. Insoniyat tarixida juda kam uchraydigan mazkur hodisaga bogʻliq masalani hal qilishda Imomimiz favqulodda farosatli ekanliklarini namoyish qilganlar.

— Imomi A'zam rahmatullohi alayhning mansabga munosabati qanday edi?

— Bu ham batafsil toʻxtalishga arziydigan mavzudir. Imomimizning ilmiy darajasi qanchalik yuksak, odamiyligi mislsiz ekanligini davlat boshliqlari ham, albatta, bilar edilar. Koʻfa viloyati va shahrining hokimi Ibn Hubaya Imomi A'zamga Ko'fa viloyatiga qozi bo'lishni taklif qiladi. Imomimiz, men qozilik lavozimida ishlashga Ollohdan qoʻrqaman, deb hokim taklifini rad etadi. Gapi qaytganidan gʻazablangan hokim, taklifimni qabul qilmasangiz, zindonband boʻlasiz, sizni har kuni oʻn darra uradilar, deb tahdid qiladi. Shunda Imomi A'zam rahmatullohi alayh: "Ollohning oxirat Diyoridagi azobidan bu dunyodagi hokimning azobi, albatta, yengil boʻladi, men roziman", deydilar. Shu tariqa zindonni qozilikka almashtiradilar. Xursandlik bilan hibsga olinib, zindon-band qilinadilar. Imomi A'zamni zindonband qilganlaridan soʻng 10 qun davomida hokimning huzuriga olib borar ekanlar. Hokim u zotdan, oʻylab koʻrdingizmi, rozilik berasizmi endi qozi boʻlishga, deb soʻrar ekan. Rad javobi-ni eshitgach, g'azablanar, yana 10 darra urishga buyurar ekan. Imomimiz kaltaklanib zindonga qaytgandan soʻng yigʻlar ekanlar. Hamzindonlari bu holatdan hayron. Nihoyat, Imomimizdan nega bunday qilayotganlarini soʻrashga jur'at qilibdilar. Axir sizga lavozim bermoqchilar-ku, uni tezroq qabul qilingu shu azoblardan qutuling, deyishibdi. Shunda Imomi A'zam rahmatullohi alayh: "Men kaltak zarbidan yigʻlayotganim yoʻq Onamga rahmim kelganidan yigʻlayapman. U kishi mening zindonga tushganimdan, kaltaklanayotganimdan boxabarlar. Onam qanday chidayaptilar ekan! Meni mana shu narsa yigʻlatyapti", degan ekanlar. Shu tariqa 10 kunni azobda oʻtkazibdilar. Oʻn birinchi kunga o'tar kechasi hokimning tushiga janob Rasululloh sallallohu alayhi vasallam kiribdilar. Paygʻambarimiz hokimga, "Mening sunnatimni tiriltirib dunyoga yoyayotgan zotni zindonga olib kirishdan qoʻrqmaysanmi?" deb tanbeh berdilar. Shundan soʻng hokim tong otishi bilanoq shaxsan oʻzi zindonga kirib, Imomi A'zam rahmatullohi alayhdan uzr soʻrabdi, u zotni ozod qilibdi.

Imomimiz mana shunday mansab — lavozimdan hazar qilgan kishi boʻlgan ekanlar. Zamondoshlarimiz orasida esa, aksincha, turli-tuman katta-kichik mansab-lavozimlar uchun yelib-yugurayotgan, oʻsha lavozimga chiqib olish uchun oʻrtaga dunyoni ham, dinni ham qoʻyayotgan kimsalar, afsuski, oz emas. Oʻshalar Imomi A'zam rahmatullohi alayhdan oʻrnak olsalar yomon boʻlmas edi.

Zindondan ozod boʻlganlaridan keyin imomimiz Koʻfani tark etib, Makkai Mukarramaga ketib qoldilar va bu muborak shaharda 10 yillar davomida istiqomat qildilar. Bu zotning hayotlaridan yana bir nuqta - 70 yillik hayotlarida 55 marta haj ibodatini ado qilganlar. Demak, Imomimiz nafaqat Koʻfadagi, balki Makkai Mukarrama va Madinai Munavvaradagi ulamolarning suhbatlaridan ham bahramand boʻlganlar.

Turkiston diyoridagi musulmonlar Olloh taologa behad, beadad shukrlar qilishimiz kerakki, Imomi A'zam rahmatullohi alayhday ulugʻ zotning yoʻnalishlarida, mazhablarida imkoniyatimiz qadar ibodat qilib kelyapmiz.

Hazrati Imomi A'zam rahmatullohi alayhning tarjimai hollariga bag'ishlangan suhbatimizning nihoyasida aytib ko'yishimiz zarur deb bilgan yana bir narsa bor:

To'rt mazhabdan birining asoschisi — Molik ibn Anas roziyallohu anhu bir ibratli gap aytib ketgan ekanlar. Katta ilmiy darajaga yetgan bu zot Madinai Munavvarada yashaganlar, hadislar toʻplami "Muvatto" kitobini yozganlar. Bir kun oʻsha davrdagi Islom xalifasi Abu Ja'far al-Mansur "Muvatto"ni oʻqib qolibdilar-da, huzurlariga Molik ibn Anasni chaqirtiribdilar. "Ey Molik, — debdilar xalifa imomga yuzlanib, — sening kitobingni oʻqidim. Qur'onu hadisga juda mos kitob yozibsan. Sening mazhabingga ergashgan musulmon koʻp diyorimizda, lekin men Islom olamining amiri sifatida mana shu kitobingni juda koʻp nusxada chop ettirib, bugun dunyodagi musulmonlarga tarqattirmoqchiman. Toki dunyodagi musulmonlarning barchasi faqat shu kitobga boʻysunsinlar! Faqat molikiy mazhabida bo'lsinlar", debdilar. Shunda Imom Molik, Olloh rozi bo'lsin bu zotdan, mana bunday marhamat qiladilarki: "Yo Amiralmoʻʻminin, shunday qilmang. Yozgan kitobimdagi gaplarimni mendan va shogirdlarimdan eshitgan kishilar mening mazhabimga ergashsalar Ollohga shukr qilaman. Lekin Islom olamining boshqa taraflariga juda koʻp ulamolar yetib borganlarki, ular olib borgan ta'limotlarini endi notoʻgʻri deyish va oʻrniga mening kitobimni oʻqishni buyurish, mening mazhabimga kirishga majburlash bilan siz dini Islomga xizmat qilgan boʻlmaysiz, balki musulmonlarning e'tiqodlaridagi paro-kandalikka sabab boʻlasiz. Demak, shu paytgacha ajdodlarimiz amal qilib kelgan yoʻl - xato yoʻl ekanda, deb o'ylab qolishlariga sabab bo'lasiz. Meni eshitgan va meni kitobimni o'qiganlar mening mazhabimda bo'lsinlar. Boshqa diyorlardagi musulmonlar o'zlariga yetib borgan mujtahid ulamolarning mazhablarida tursinlar. Menga ergashgan musulmonlar ham, ularga ergashgan musulmonlar ham, inshoolloh, hidoyatda, haq yoʻlda boʻladilar". Imom Molikning Amiralmoʻʻmininga bergan javobi shunday boʻlibdi.

Bizlarga 1000 yillar davomida Imom A'zam mazhabidagi ta'limot berildi va shunga binoan bu ta'limotga ota-bobolarimiz amal qilib keldilar, biz ham amal qilmoqdamiz. Lekin oramizda bizning mazhabimizdan koʻra quvvatliroq mazhab bor ekan, mana bu masalada boshqa mazhabning hujjati quchliroq ekan, deb yuruvchilar ham yoʻq emas. Shunday kishilar Imom Molikning gaplarini bir eslasalar, musulmonlar orasiga parokandalik tushib qolishiga, oʻrtada ixti-loflar paydo boʻlishiga mana shunday oʻylanmasdan aytilgan gaplar sabab boʻlishini insof bilan tafakkur qilib koʻrsalar, yomon boʻlmas edi. Mana shunda bu diyordagi musulmonlarning ittifoqligi, ogʻa-ini, birodarlik bilan Olloh tao-loning buyruqlarida qoim boʻlib, janobi Rasululloh sallallohu alayhi vasallam taraflaridan bashorat qilingan ulugʻ zotning — Imom A'zamning mazhablarida boʻlishimiz har birimiz uchun bir xayriyat, yaxshilik boʻlishini yaxshi anglab olsak, xammamiz uchun ham foydali boʻladi.

Suhbatimizda hazrati Imomi A'zam rahmatullohi alayhning hayotlaridan ba'zi lavhalarni bayon qilib berdik, xolos. Olloh taolo o'tganlarni o'z rahmatiga olsin. Siz bilan bizni, holi hayotdagi barcha musulmonlarni Olloh taolo haq yo'ldan adashtirmasin. Omin!