#### วิถีจิต

วิถีจิตเป็นเรื่องที่ยาก เพราะต้องใช้ความจำในเรื่องจิตในปริจเฉทที่ ๑ เรื่องกิจ คือหน้าที่การงานของจิตและจิตที่ทำหน้าที่เหล่านั้นมีอะไรบ้างในปริจเฉทที่ ๓ แต่มี ประโยชน์มากเพราะจะทำให้รู้การทำงานของจิตที่ลึกซึ่งซึ่งเราไม่เคยรู้ความเป็นของ จิตเลย ว่าความโลภ ความโกรธ เกิดขึ้นได้อย่างไรเป็นต้นเอกสารที่จัดทำขึ้นนี้ มี เนื้อหาพอสังเขปเพื่อให้ผู้ศึกษาได้เข้าใจการทำงานของจิตพอสมควร

วิถีจิตคือการทำงานของจิตอย่างต่อเนื่อง ตั้งแต่รับอารมณ์ใหม่ก็มีการทำงาน ไปจนจบวิถี เมื่อจบวิถีก็รับอารมณ์เก่าเรียกว่า ภวังค์คือทำหน้าที่ภวังคกิจ รักษาองค์ แห่งภพทำให้เรามีชีวิตอยู่ พอมีอารมณ์ใหม่ก็ขึ้นจากภวังค์ พอกระบวนการทำงานจบ ก็ลงภวังค์ เป็นอย่างนี้ต่อไปเรื่อย ......จนกระทั่งตาย เรียกว่า จุติเกิดขึ้น ก็เปลี่ยนภพ ใหม่ กระบวนการทำงานของจิตก็เป็นอย่างนี้ต่อไป ไม่มีวันจบสิ้นจนกว่าจะถึงซึ่ง อรหัตตมัคแล้วนิพพาน จิตจึงไม่มีการเกิดใหม่อีก

#### วิกีจิตแบ่งออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ มี ๒ ประเภทคือ



#### กามวิถี

- ๑. วิถีจิตที่เกิดขึ้นทางปัญจทวาร เรียกว่า **ปัจทวาราวิถี**
- ๒. วิถีจิตที่เกิดขึ้นทางมในทวารวิถี เรียกว่า **มในทวาราวิถี**

# ตัวอย่างของวิถีจิตทางปัญจทวาร ที่ชัดเจนที่สุด ถึงตทาลัมพนวาระเรียกว่า อติมหันตารมณ์วิถี

| ภ | ตี        | น   | ท   | ป       | วิ     | ୡ   | สัน | Ĵ | ช | ช | ช | ช | ช | ช | ช | Ø | Ø     | ſ |
|---|-----------|-----|-----|---------|--------|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-------|---|
|   | $\Lambda$ |     |     |         |        |     |     | • |   |   |   |   |   |   |   |   | 1     |   |
|   | ขา        | รมเ | นให | หม่ เก็ | าิดขึ้ | น . |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | →  ดั | Ĺ |

- ภ คือ ภวังคกิจ รับอารมณ์เก่าในอดีตที่ตอนใกล้ตาย
- ๑. ตี อตีต**ภวังค์** อารมณ์ใหม่ที่มากระทบครั้งแรก แต่ยังรับอารมณ์เก่าอยู่
- ๒. น **ภวังค**จลนะ มีการใหวเล็กน้อยแต่ก็ยังรับอารมณ์เก่าอยู่
- ๓. ท **ภวังคุ**ปัจเฉทะ ภวังคจิตที่ตัดกระแสภวังค์ คือปล่อยอารมณ์ เก่าเพื่อรับ อารมณ์ใหม่ที่มากระทบนั้นต่อไป ภวังคุปัจเฉทะนี้ ก็ยัง คงเป็นภวังคจิตที่มี อารมณ์เก่าอยู่
- ๔. ป ปัญจทวาราวัชชนกิจทำหน้าที่เปิดประตูรับอารมณ์ทางปัญจทวาร จิตที่ทำ หน้าที่นี้คือ ปัญจทวาราวัชชนจิต มี ๑ ดวง เป็นกิริยาจิต จะเปิดรับอารมณ์ทาง ทวารใหนขึ้นอยู่กับความแรงของอารมณ์ และความใส่ใจ ความคุ้นเคยกับ อารมณ์นั้น เมื่อเปิดประตูให้แก่จิตทางใหน จิตทางนั้นจะมารับต่อและเกิดต่อ ทำหน้าที่ต่อไป
- ๕. วิ คือทวิปัญจวิญญาณ มี ๑๐ ดวง เกิดขึ้นตามควรแก่อารมณ์ มีทั้งที่เป็น อกุศลวิบาก และ กุศลวิบากคือ
   เป็น รูปารมณ์ จักขุวิญญาณ ๒ ก็เกิดขึ้น เห็นรูปนั้น
   เป็น สัททารมณ์ โสตวิญญาณ ๒ ก็เกิดขึ้น ได้ยินเสียงนั้น
   เป็น คันธารมณ์ ฆานวิญญาณ ๒ ก็เกิดขึ้น รู้กลิ่นนั้น

- เป็น รสารมณ์ ชิวหาวิญญาณ ๒ ก็เกิดขึ้น รู้รสนั้น เป็น โผฏฐัพพารมณ์ กายวิญญาณ ๒ ก็เกิดขึ้น รู้สึกในสัมผัสนั้น
- ๖. สํ สัมปฏิจฉันนะ เกิดขึ้นรับอารมณ์จากทวิปัญจวิญญาณส่งต่อไปยังสัน ตีรณะ มี ๒ ดวง คือ สัมปฏิจฉนอกุศลวิบาก และ สัมปฏิจฉนกุศลวิบาก
- **๑.สันตีรณะ** เกิดขึ้นไต่สวนอารมณ์นั้น ว่าดีหรือไม่ประการใด มี ๓ ดวง คือ อุเบกขาสันตีรณอกุศลวิบาก ๑ ,อุเบกขาสันตีรณกุศลวิบาก และโสมนัสสันตี รณกุศลวิบาก
- **๘. โวฏฐัพพนะ** คือ มในทวาราวัชชนจิต ๑ ที่ทำหน้าที่ โวฏฐัพพนกิจ ทางปัญจ ทวารนี้ก็เกิดขึ้น ตัดสินและกำหนดให้เป็นไป กุสล หรือ อกุสล หรือกิริยา ตาม ควรแก่ มนสิการ และบุคคล
- ๙. ถึง ๑๕ รวม ๗ ขณะ เป็น ชวนจิต ทั้ง ๗ ขณะ เกิดขึ้น เสพอารมณ์นั้นเป็น กุสล อกุสล กิริยา ตามที่โวฏฐัพพนะได้ตัดสินและกำหนดมานั้นแล้ว เสพให้เป็น กุสลก็เป็นกุสลทั้ง ๗ ขณะ ให้เป็นอกุสลหรือกิริยาอย่างใดก็เป็น อย่างนั้นแต่อย่าง เดียวตลอดทั้ง ๗ ขณะ ชวนจิตที่เกิดได้ในวิถีนี้ ได้เฉพาะกามชวนจิต ๒๙ ดวง เท่านั้นคือ อกุศลจิต ๑๒ , หสิตุปปาทจิต ๑ , มหากุศลจิต ๙ , มหากิริยาจิต ๙ ขณะที่ ๑๖ และ ๑๗ ตทาลัมพนะ ก็เกิดขึ้นยึดหน่วงอารมณ์ที่เหลือจาก ชวนะ นั้นอีก ๒ ขณะ มี ๑๑ ดวงคือจิต สันตีรณจิต 3และมหาวิบากจิต ๙ เป็นอันครบ ๑๗ ขณะจิต เป็นอันสิ้นสุดวิถี และสิ้นอายุของอารมณ์ใหม่นั้น ด้วยพอดี แล้วก็ กลับเป็นภวังคจิต รับอารมณ์ต่อไปตามเดิม

ในการเกิดขึ้นจริงนั้น ถ้ามีความบกพร่องของวัตถุที่รับ หรือความชัดเจนของ อารมณ์น้อย วิถีจิตนั้นอาจไม่ถึงตทาลัมพนะ จะจบลงที่ ชวนะบ้าง โวฏฐัพพนะ บ้าง หรือ ไม่ขึ้นวิถีเลยบ้างดังตัวอย่างต่อไปนี้

#### อติมหันตารมณ์วิถี ตทาลัมพนวาระ

ตีนทปวิส์สันวุชชชชชชตต

#### มหันตารมณ์วิถี ชวนวาระ

ตีตีนทปวิส์สันวุชชชชชชภ

#### ปริตตารมณ์วิถี โวฏฐัพพนวาระ

ตีตีตีตีนทปวิส์สันวุวุวุภภภภ

#### อติปริตตารมณ์วิถี โมฆวาระ

ัติตีตีตีตีตีตีตีตีนนภภภภภ ภาคา

# ตัวอย่างของวิถีจิตทางมในทวาราวิถีที่ชัดเจนที่สุดถึง ตทาลัมพนวาระเรียกว่า วิภูตารมณ์วิถี



การทำงานของจิตก็จะคล้ายกับปัญจทวาราวิถี แต่ไม่มีอตีตภวังค์ เมื่อมี
อารมณ์เข้ามากระทบก็จะไหวเลย แล้วต่อด้วยมโนทวาราวัชชนจิต ก็เกิดขึ้น ๑ ขณะ
รับอารมณ์ใหม่และตัดสิน กำหนดให้เป็น กุสล อกุสล หรือกิริยาบ้าง มโนทวาราวัช
ชนจิตนี้ เป็นปฐมวิถีจิตทาง มโนทวารกามวิถีต่อจากนั้น ชวนะ ก็เสพอารมณ์นั้น ๗
ขณะ

ถ้ามีความชัดเจนของอารมณ์น้อยกว่าจะเป็นชวนวาระ

## อวิภูตารมณ์วิถี ชวนวาระ

นทมในชชชชชช

#### วิถีจิตที่ยกขึ้นมานี้ มีข้อสังเกตให้พิจารณา และควรใส่ใจคือ

- ๑**. ภวังคกิจ** คือจิตทำหน้าที่รักษาองค์แห่งภพ จิตที่ทำหน้าที่นี้ได้มี ทั้งหมด ๑๙ ดวงคือซึ่งเกิดขึ้นด้วยอำนาจของ**กรรมเก่า** 
  - อุเบกขาสันตีรณอกุศลวิบาก เป็นผลของอกุศล ๑

- อุเบกขาสันตีรณกุศลวิบาก เป็นผลของกุศลที่มีกำลังอ่อน ๑
- มหาวิบากจิต มีทั้งที่เป็น โสมนัสเวทนา หรือ อุเบกขาเวทนา , มีทั้งที่มี กำลังมาก ( อสังขาริก ) หรือมีกำลังน้อย ( สสังขาริก ) และมีทั้งที่ ประกอบด้วยปัญญา หรือ ไม่ประกอบด้วยปัญญา
- รูปาวจรวิบากจิต &
- อรูปาวจรวิบากจิต ๔

ววังคจิตนี้ จะเกิดต่อหลังจากปฏิสนธิจิต จะเป็นเช่นเดียวกับปฏิสนธิจิต
จิตของใครปฏิสนธิด้วยจิตดวงไหน ภวังคจิตก็จะเป็นดวงนั้น และจะเป็น
เช่นนั้นไปตลอดภพชาตินั้น ดังนั้นถือว่าเป็นต้นทุนแรกที่สำคัญที่สุด ถ้าเกิดมา
ดี จิตที่รักษาองค์แห่งภพดี ก็น่าจะมีผลส่งผลให้จิตดวงต่อๆ ดีได้ง่าย ผู้ที่ปฏิสนธิด้วย
จิตที่ประกอบด้วยปัญญา และเมื่อทำหน้าที่ภวังค์ก็ประกอบด้วยปัญญาเช่นกัน ก็จะ
ทำให้สามารถบรรลุธรรมได้ในชาตินี้ ก็เนื่องด้วยจิตนั้นสืบต่อๆ กันไปเรื่อยๆ ได้นั่นเอง

๒. ปัญจทวาราวัชชนกิจ คือจิตที่ทำหน้าที่ เปิดประตูทางปัญจทวาร เพื่อรับ อารมณ์ใหม่ที่ทางปัญจทวาร จิตที่ทำหน้าที่นี้มีดวงเดียวคือ ปัญจทวาราวัชชนจิต เป็น กิริยาจิต ไม่ใช่กุศลจิต อกุศลจิต หรือวิบากจิต เกิดขึ้นมาทำหน้าที่แล้วก็ดับไป แม้ ไม่ได้เกี่ยวเนื่องด้วยของกรรมเก่า แต่การที่จะเป็นประตูรับอารมณ์ทางใดนั้น เกี่ยวเนื่องกับการสั่งสม ความคุ้นเคยกับอดีตเช่นกัน ดังเรื่องในสมัยพุทธกาล อุบาสก & คนนั่งฟังธรรม มีคนเดียวที่ได้ยินธรรมะ นอกนั้นจิตไปทางอื่นหมด พระ สัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสบอกเหตุผลว่า เพราะอดีตชาติเขาคุ้นเคยกับอารมณ์อื่น ไม่ คุ้นเคยกับเสียงพระธรรมนั่นเอง ลองสังเกตกับความหลากหลายของคนที่แสวงหา อารมณ์ที่แตกต่างกันไป บางคนชอบอารมณ์ทางตา บางคนชอบทางหู ฯลฯ และเรื่อง

ที่ชอบก็ไม่เหมือนกันอีกด้วย นี่ก็เป็นเพราะเขาสั่งสมมาต่างกันนั่นเอง ดังนั้นการได้ สั่งสมให้คุ้นเคยกับเสียงพระธรรมจึงมีความสำคัญมาก ปัญจทวารวัชชนจิต ก็จะเปิดรับเสียงพระธรรมง่ายกว่าเสียงอื่น และง่ายกว่าทวารอื่นๆ

- **๓ ทวิปัญจวิญญาณ สัมปฏิจฉันนกิจ สันตีรณกิจ** จิตที่หน้าที่ ๓ อย่างนี้ เป็นวิบากจิต จะเป็นอกุศลวิบาก หรืออกุศลวิบากขึ้นมาทำหน้าที่ ก็ขึ้นอยู่กับอารมณ์ ที่มากระทบนั้น ซึ่งเกี่ยวข้องกับ**กรรมเก่าที่ได้ทำไว้ในอดีต**
- ๔. โวฏฐัพพนกิจ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ เป็นกิริยากิจ ที่ทำหน้าที่
  ตัดสินอารมณ์ และกำหนดให้เป็นไป กุสล หรือ อกุสล หรือกิริยา ตามควรแก่ มนสิการ
  และบุคคล ตรงนี้เป็นสิ่งสำคัญมาก คล้ายกับปัญจทวาราวัชชนจิตเช่นกัน จะตัดสิน
  เป็นอย่างไรก็ขึ้นอยู่กับการสั่งสมอีกเช่นกัน เห็นสิ่งเดียวกัน คนหนึ่งตัดสินเป็นกุศล
  คนหนึ่งตัดสินเป็นอกุศล เพราะอะไร เพราะ ความรู้ ความเข้าใจ การสั่งสมที่
  แตกต่างกันนั่นเอง ถ้าคนมีปัญญามาก ก็จะตัดสินให้เป็นกุศลได้เสมอๆ คนที่
  มีโลภะมากก็จะตัดสินเป็นโลภะ เสมอๆ เป็นต้น
- **๕ ชวนะกิจ** การเสพอารมณ์ ความเป็นบุญ บาปจะเกิดขึ้นตรงนี้ ซึ่งเป็นการ ทำงานของจิตสืบเนื่องมาเรื่อยๆ เมื่อเกิดขึ้นแล้ว ถือว่ากรรมเกิดขึ้นแล้วทางมในกรรม จะเป็นกุศลก็ตาม จะเป็นอกุศลก็ตาม เราก็จะต้องรับผลของกรรมนั้น ตรงนี้ถือว่า เป็นกรรมใหม่ที่ทำขึ้นในชาตินี้
- **๖. ตทาลัมพนกิจ** ทำหน้าที่หน่วงอารมณ์ให้จบลงตามวิถีจิต<mark>เป็นผลของ</mark> กรรมเก่า

การทำงานของจิตนี้ เป็นกระบวนการ เป็นขั้นตอน ที่เกี่ยวข้องสืบเนื่องกันมา ตั้งแต่อดีต ที่เป็นกรรมเก่า อดีตที่ไม่ใช่กรรมกรรมเก่าแต่เป็นการสั่งสม และมีกรรม ใหม่เกิดขึ้น วิถีจิตที่เกิดขึ้นตามตัวอย่างก็จะเป็นเช่นนี้ กรรมเก่าก็ใช้กันไป กรรมใหม่ก็ ทำกันไป ภพชาติจะสิ้นสุดลงได้ ต้องเจริญวิปัสสนา ตัดกรรมใหม่ให้หมดสิ้นไป

#### มโนทวารวิถี (ในกามวิถี)

อารมณ์ที่ปรากฏทาง **ปัญจทวารวิถี** ได้แก่ **ปัญจารมณ์** คือ รูปารมณ์ สัททา รมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ และโผฏฐัพพารมณ์ ล้วนแล้วแต่เป็นรูปธรรมทั้งนั้น รวม เป็น ๗ รูปด้วยกัน คือ วัณณะ สัททะ คันธะ รสะ ปฐวี เตโช และ วาโย อารมณ์เหล่านี้ ต้องเป็นปัจจุบัน คือ กำลังมีอยู่ด้วย จึงจะเป็นอารมณ์แก่ปัญจทวาร วิถีได้

ส่วนมโนทวารวิถี (ในที่นี้กล่าวเฉพาะที่เป็นกามวิถีเท่านั้น) ที่จะกล่าวต่อไป นี้ มีอารมณ์ได้ทั้ง ๖ คือ รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ และธัมมารมณ์ ซึ่งมีรูปธรรม นามธรรม ทั้งที่ไม่ใช่รูปธรรม ไม่ใช่นามธรรม (คือ บัญญัติ)ด้วย ก็เป็นอารมณ์ให้แก่มโนทวารวิถีได้ทั้งสิ้น (ธัมมารมณ์นั้น ได้แก่ ปสาท รูป ๕, สุขุมรูป ๑๖, จิต ๘๙, เจตสิก ๕๒, นิพพานและบัญญัติ)

# อารมณ์ที่มาสู่มในทวารวิถี

อารมณ์ต่าง ๆ ที่มาสู่มในทวารวิถีนั้น มีมาได้เป็น ๒ ทางด้วยกัน คือ รับ อารมณ์ต่อจากปัญจทวารวิถีนั้นทางหนึ่งอารมณ์มาปรากฏทางใจโดยตรงโดยเฉพาะ อีกทางหนึ่ง อารมณ์ที่มาปรากฏทางใจโดยตรงโดยเฉพาะนั้น ตาม**ปรมัตถทีปนี ฎีกา** แสดง ไว้ว่า มีเหตุ ๑๔ ประการ

- ๑. ด้วยอำนาจที่เคยเห็น เคยพบ อารมณ์ทั้ง ๖ มาแล้ว (**ทิฏฐโต**)
- ๒. อารมณ์ทั้ง ๖ ที่กำลังปรากฏอยู่นั้น เหมือน ๆ กันกับที่เคยได้พบเคยเห็น มาแล้ว (ทิฏฐสมฺพนฺธโต)
- ๓. ด้วยอำนาจที่ได้เคยฟัง เคยเรียนมาแล้ว หรือขณะที่กำลังฟัง กำลังเรียน กำลังอ่านข้อความอยู่ (**สุตโต**)
- ๔. อารมณ์ทั้ง ๖ ที่กำลังปรากฏอยู่นั้นเหมือน ๆ กับที่เคยได้ฟัง เคยเรียน เคย อ่านมาแล้ว (**สุตสมุพนุธโต**)
- ๕. ด้วยอำนาจแห่งความ เชื่อในคำพูดของผู้อื่น **(สทุธาย)**
- ๖. ด้วยอำนาจแห่งความ พอใจของตน **(รุจิยา)**

- ๗. ด้วยอำนาจแห่งความ นึกคิด โดยอาศัย เรื่องราว คำพูด เหตุผล (อาการปริ วิตกุเกน)
- ๘. ด้วยอำนาจแห่งการพิจารณาอารมณ์ต่าง ๆ ด้วยปัญญา และด้วยลัทธิของ ตน แล้วตัดสินลงไป (ทิฏฐินิชุณานขนุติยา)
- ๙. ด้วยอำนาจแห่ง กรรมต่าง ๆ (**นานากมุมพเลน**)
- ๑๐. ด้วยอำนาจแห่ง อิทธิฤทธิต่าง ๆ **(นานาอิทฺธิพเลน)**
- ๑๑. ด้วยอำนาจแห่ง ธาตุในร่างกาย มีน้ำดี เสมหะ น้ำเหลือง โลหิต ลม เหล่านี้ วิปริตไป (**ธาตุกุโขภวเสน**)
- ๑๒. ด้วยอำนาจแห่ง เทวดามาดลใจ (**เทวโตปส์หารวเสน**)
- ๑๓. ด้วยอำนาจแห่ง การรู้ไปตามสมควรแก่ มัคคญาณ ผลญาณ (**อนุโพธว เสน**)
- ๑๔. ด้วยอำนาจแห่ง การรู้แจ้งในอริยสัจจ ๔ (**ปฏิเวธวเสน**)

#### ตทนุวัตติกมในทวารวิถี หรือ อนุพันธกมในทวารวิถี

ตทนุวัตติกมในทวารวิถี หรือ อนุพันธกมในทวารวิถี คือ มในทวารวิถี ที่ เกิดต่อจากปัญจทวารวิถี อันมีปรมัตถเป็นอารมณ์ เพื่อให้รู้เรื่องราวของบัญญัติ ตาม โวหารของโลก จากปรมัตถอารมณ์นั้นตทนุวัตติกมในทวารวิถี หรือ อนุพันธกมใน ทวารวิถี ที่เกิดติดต่อจากปัญจทวารวิถีนั้น มีอยู่ ๔ อย่าง หรือ ๔ วิถี คือ

๑. อตีตัคคหณวิถี เป็นวิถีที่รับอารมณ์ตามปัญจทวารวิถี ซึ่งปัญจทวารวิถีได้ ประสบ มา แต่ว่าอารมณ์นั้นได้หมดอายุและดับไปแล้ว

ปัญจทวารวิถีมีอารมณ์เป็นปรมัตถ และเป็นปัจจุบันอารมณ์ด้วย ส่วนอตีตัค คหณวิถี ก็มีอารมณ์เป็นปรมัตถ ซึ่งเป็นอารมณ์เดียวกับปัญจทวารวิถีนั้นเอง แต่ว่า เป็นอดีต อารมณ์

จักขุทวารวิถี มีอารมณ์เป็นปรมัตถ และเป็นปัจจุบันอารมณ์ ดังภาพนี้ ตี น ท ป จักขุ สํ สัน วุ ช ช ช ช ช ช ต ต **อตีตัคคหณวิถี** มีอารมณ์เป็นปรมัตถ แต่เป็นอดีตอารมณ์ ดังภาพนี้

#### นทมในชชชชชชตต

การเกิดขึ้นของปัญจทวารวิถี และอตีตัคคหณวิถีทั้ง ๒ วิถีนี้ เกิดสลับกันเป็น จำนวน หลายร้อยหลายพันรอบ

๒. **สมูหัคคหณวิถี** เป็นวิถีที่รับอารมณ์เหล่านั้นมารวมกัน เพื่อให้ได้ความ วิถีนี้ก็เกิด หลายร้อยหลายพันรอบเหมือนกัน

#### นทมในชชชชชชตต

สมูหัคคหณวิถี ก็มีอารมณ์เป็นปรมัตถ และเป็นอดีตอารมณ์เช่นเดียวกับ อตีตัคคหณ วิถี

๓. **อัตถัคคหณวิถี** เป็นวิถีที่รู้เนื้อความของอารมณ์นั้น เกิดได้มากมายหลาย รอบ เช่นเดียวกัน

#### นทมในชชชชชช

อัตถัคคหณวิถี มีอารมณ์เป็นบัญญัติ คือรู้เนื้อความของอารมณ์นั้น ตามโวหาร ของ โลก มีข้อสังเกตว่า วิถีที่มีอารมณ์เป็นบัญญัติก็ไม่มี ตทาลัมพนะ

๔. นามัคคหณวิถี เป็นวิถีที่รู้ชื่อของอารมณ์นั้น ๆ เกิดได้เป็นจำนวนมาก หลายรอบ เช่นเดียวกัน

#### นทมในชชชชชช

นามัคคหณวิถีนี้ ก็มีอารมณ์เป็นบัญญัติเหมือนกัน คือ รู้ชื่อของอารมณ์นั้น ตามโวหาร ของโลก

ที่ได้กล่าวมาแล้วนี้ เป็นทางจักขุทวาร มีรูป คือสีหรือวัณณะเป็นอารมณ์ ถ้าหากว่าผู้ นั้นไม่เคยเห็นรูปนั้นมาก่อน ไม่รู้ว่ารูปนั้นชื่ออะไร นามัคคหณวิถีก็ไม่เกิด กล่าวคือไม่ เคยเห็น " ไก่ " ก็เพียงแต่เห็นรูปร่างว่าเป็นอย่างนั้น ๆแต่ไม่รู้ว่าเขาเรียกชื่อกันว่า " ไก่ "

ทางจักขุทวาร อันมีรูปเป็นอารมณ์ ทางฆานทวาร อันมีกลิ่นเป็นอารมณ์ ทาง ชิวหาทวาร อันมีรสเป็นอารมณ์ และทางกายทวารอันมีสิ่งที่มากระทบถูกต้องเป็น อารมณ์ทั้ง ๔ นี้ วิถีจิตเกิดดังกล่าวมานี้ เฉพาะอย่างยิ่ง อัตถัคคหณวิถีเกิดก่อน นามัคคหณวิถีเกิดที่หลัง

แต่ว่าถ้าเป็นวิถีที่เกิดทางโสตทวาร อันมีเสียง คือ สัททะเป็นอารมณ์แล้ว นามัคคหณวิถีเกิดก่อน อัตถัคคหณวิถี เกิดทีหลัง และถ้าเสียงนั้นมีพยางค์เดียว หรือ คำเดียว สมูหัคคหณวิถีก็ไม่เกิด เพราะไม่ ต้องการมีการรวมอะไรแต่อย่างใด หรือถ้า ไม่รู้เนื้อความของสัททารมณ์นั้น เช่นได้ยินภาษาต่างประเทศที่ตนไม่มี ความรู้ อัตถัคคหณวิถีก็ไม่เกิด ปัญจารมณ์ที่ไม่เกี่ยวแก่ชื่อต่าง ๆ เช่น เห็นคนกวักมือเรียก หรือร้องเรียกว่า มานี่ เป็นต้น นามัคคหณวิถีก็ไม่เกิด

อนึ่ง นอกจากที่ได้กล่าวมาแล้วนั้น ยังมีการจำแนก จัก ซอย อัตถัคคหณวิถี ให้ ละเอียดออกไปอีก คือ

**กายวิญญัตติคคหณวิถี** เกิดต่อจากอัตถัคคหณวิถี เป็นวิถีที่รู้ความหมายของ กาย วิญญัตตินั้น เช่น รู้ว่าผู้ที่กำลังกวักมือนั้น กำลังเรียก

วจีวิญญัตติคคหณวิถี ก็ทำนองเดียวกัน คือ รู้ความหมายของวจีวิญญัตติว่า เสียง นั้นเป็นเสียงเรียก

**อธิปายัคคหณวิถี** เป็นวิถีที่เกิดต่อจากกายวิญญัตติคคหณวิถี หรือวจีวิญญัต ติคคหณวิถี เมื่ออธิปายัคคหณวิถีเกิดแล้ว ย่อมรู้ความประสงค์ของผู้ที่กวักมือ หรือ ออกเสียงเรียก ว่าให้เราไปหาเขา แต่อย่างไรก็ดี วิถีทั้ง ๓ นี้คือ กายวิญญัตติคคหณวิถี วจีวิญญัตติคคหณวิถี และ อธิปายัคคหณวิถี ก็อนุโลมเข้าใน อัตถัคคหณวิถีนั่นเอง

ตัวอย่างเช่น มีผู้กวักมือเรียก และเรารู้ว่าเรียกเรา วิถีจิตเกิดดังนี้ ๑. จักขุทวารวิถี เป็นรูปารมณ์ เป็นปรมัตถอารมณ์ เป็นปัจจุบันอารมณ์

ตีนทปจักขุส์สันวุชชชชชชตต

๒. อตีตัคคหณวิถี รับรูปารมณ์ที่จักขุวิญญาณได้เห็นแล้วนั้น เป็นปรมัตถ อารมณ์ แต่เป็นอดีตอารมณ์

นทมในชชชชชชตต

๓. สมูหัคคหณวิถี รวมรูปารมณ์ เป็นปรมัตถอารมณ์ เป็นอดีตอารมณ์
 นทมในชชชชชชตต

- ๔. อัตถัคคหณวิถี รู้เนื้อความ หรือได้ความว่า กวักมือ เป็นบัญญัติอารมณ์ นทมในชชชชชช
- **๕. กายวิญญัตติคคหณวิถี** รู้ว่าเขาเรียก เป็นบัญญัติอารมณ์
- นทมในชชชชชช
- **๖. อธิปายัคคหณวิถี** รู้ว่า เรียกเราให้ไปหาเขา เป็นบัญญัติอารมณ์ **นทมโนชชชชชช**

มีผู้ร้องเรียก และเรารู้ว่าเรียกเรา วิถีจิตเกิดขึ้นดังนี้

- ๑. โสตทวารวิถี ได้ยินเสียง คือสัททารมณ์ เป็นปรมัตถอารมณ์ เป็นปัจจุบันอารมณ์ ดี น ท ป โสต สํ สัน วุ ช ช ช ช ช ช ต ต
- ๒. อต**ีตัคคหณวิถี** รับสัททารมณ์ใสตวิญญาณได้ยินแล้วนั้น เป็นปรมัตถ อารมณ์ เป็นอดีตอารมณ์
- นทมในชชชชชชตต
- **๓. สมูหัคคหณวิถี** รวมสัททารมณ์ รวมเสียงที่ได้ยิน เป็นปรมัตถอารมณ์ เป็นอดีต อารมณ์

#### นทมในชชชชชชตต

แต่ถ้าเสียงที่เรียกนั้น พยางค์เดียว หรือคำเดียว สมูหัคคหณวิถีนี้ก็ไม่เกิด เพราะไม่มี อะไรที่จะต้องรวม

- ๔. นามัคคหณวิถี รู้นาม รู้ชื่อ ว่าเสียงนั้นเป็นชื่อ เป็นบัญญัติอารมณ์ นทมในชชชชชช
- **๕. อัตถัคคหณวิถี** รู้เนื้อความ หรือได้ความว่า เป็นชื่อเรา เป็นบัญญัติ อารมณ์ **นทมในชชชชชช**
- ๖. วจีวิญญัตติคคหณวิถี รู้ว่าเขาเรียกเรา เป็นบัญญัติอารมณ์
   นทมในชชชชชชช
- ๗. อธิปายัคคหณวิถี รู้ว่า เรียกเราให้ไปหาเขา เป็นบัญญัติอารมณ์ นทมในชชชชชช

#### สุบินวิถี

สุบินวิถี คือ ความเป็นไปของจิตในเวลาฝัน ได้แก่ กามชวนมโนทวารวิถี ที่
เกิดขึ้นในขณะนอนหลับ การฝัน ก็มีชัดมากและซัดน้อย ชัดมากก็มีถึงตทาลัมพนะได้
ชัดน้อยก็มีเพียง ชวนะเท่านั้น

## เหตุที่ทำให้เกิดฝันขึ้นนั้น มี ๔ ประการ คือ

- **๑. บุพพนิมิต** กรรมใด ๆ ที่ได้กระทำมาแล้ว ไม่ว่าจะเป็นกุสลกรรม หรือ อกุสลกรรม กระตุ้นเตือนจิตใจให้ใฝ่ฝันถึงกรรมนั้น ๆ
- ๒. **จิตอาวรณ์** จิตใจจดจ่อในเรื่องใดๆ เป็นพิเศษยิ่งก็ทำให้ใฝ่ฝันถึงเรื่องนั้นๆ
- **๓. เทพสังหรณ์** เทวดาดลใจให้ฝัน
- ๔. **ธาตุกำเริบ** เวลาที่ธาตุไม่ปกติ ก็ทำให้ฝันได้เหมือนกัน

# ผู้ที่ฝัน ได้แก่ บุคคล ๖ คือ

- ๑. ทุคคติบุคคล (เว้นสัตว์นรก) ๒. สุคติบุคคล
- ๓. ทวิเหตุกบุคคล ๔. ติเหตุกบุคคล (เว้นรูปพรหม อรูปพรหม)
- ๕. โสดาบันบุคคล ๖. สกทาคามิบุคคล
   ที่สัตว์นรกไม่ฝัน เพราะถูกทรมานตลอดเวลา จนไม่มีโอกาสที่จะฝัน
   ที่รูปพรหม อรูปพรหม อนาคามีบุคคล และอรหัตตบุคคล ไม่ฝัน เพราะท่าน เหล่านี้
   ปราศจาก กามราคะแล้วบุคคลที่ยังฝันอยู่ ล้วนแต่เป็นผู้ที่ยังมีกามราคะ กามฉันทะ
   อยู่

#### วิถีจิตของทารก

ทารกที่ยังอยู่ในครรภ์มารดานั้น วิถีจิตก็เกิดได้ สำหรับมโนทวารวิถีเกิดได้ ตั้งแต่หลังจากปฏิสนธิ และภวังคจิต & ขณะ เป็นต้นมาส่วนทางปัญจทวารวิถีเกิด เพียง ๓ วิถี คือ โสตทวารวิถี ชิวหาทวารวิถี และ กายทวารวิถีสำหรับจักขุทวารวิถี และฆานทวารวิถีนั้น เกิดได้หลังจากที่คลอดจากครรภ์ มารดา และทารกนั้นมีความสนใจในคารมณ์แล้ว

#### อัปปนาวิถี

อัปปนา แปลว่า ทำลาย คือทำลายกิเลส มีนิวรณ์เป็นต้น หรืออีกนัยหนึ่ง หมายถึง จิตที่แนบแน่นอยู่ในอารมณ์เดียวโดยเฉพาะถ้าเคยได้อัปปนาจิตในอารมณ์ ใด เมื่อจิตดวงนั้นเกิดขึ้นอีกเวลาใด หรือขณะใด ก็จะต้องมีอารมณ์อย่างนั้นเสมอไป ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอารมณ์อย่างอื่นเลย

อัปปนาจิต คือจิตที่แนบแน่นอยู่ในอารมณ์เดียวโดยเฉพาะ **ได้แก่ จิต** ๓๕ หรืออย่างพิสดาร ๖๗ ดวง คือ

มหัคคตจิต ๒๗

โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐

ส่วน **อัปปนาวิถี** คือ วิถีจิตที่มีอัปปนาจิตอยู่ในวิถีนั้น **ได้แก่ จิต ๒๖** หรือ อย่างพิสดาร ๕๘ ดวง คือ มหัคคตกุสลจิต ๙ มหัคคตกิริยาจิต ๙ โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐

อัปปนาชวนะ คือ ชวนจิตที่แนบแน่นอยู่ในอารมณ์เดียวโดยเฉพาะ **ได้แก่ จิต** ๒**๖ หรือ ๕๘** เท่ากัน และเหมือนกันกับอัปปนาวิถีจิตนั่นเอง เพราะชวนะ เป็นจิตที่อยู่ ในวิถี

**อัปปนาวิถี** หรือ **อัปปนาชวนะ** เกิดได้ทาง มโนทวารวิถี ทางเดียวเท่านั้น ไม่เกิด ทางปัญจทวารวิถีเลย

อัปปนาวิถี เป็นมโนทวารวิถีก็จริง แต่ไม่จำแนก เป็นวิภูตารมณ์วิถี และ อวิภูตารมณ์วิถี เหมือนอย่างมโนทวารกามวิถี เพราะอัปปนาวิถีมีแต่วิภูตารมณ์วิถี อย่าง เดียว ด้วยเหตุว่า ถ้าอารมณ์นั้นไม่ชัดเจนแจ่มแจ้งจริง ๆ แล้ว อัปปนาชวนะ จะเกิด ไม่ได้เลย

#### อัปปนาวิถี จำแนก ได้เป็น ๒ ประเภท คือ

- ๑. โลกียอัปปนาวิถี
- ๒. โลกุตตรอัปปนาวิถี

#### โลกียอัปปนาวิถี

**โลกียอัปปนาจิต** ได้แก่ มหัคคตจิตทั้ง ๒๗ ดวง

แต่ **โลกียอัปปนาวิถี** หรือ **โลกียอัปปนาชวนะ** ได้แก่มหัคคตชวนจิต ๑๘ ดวง คือ มหัคคตกุสลจิต ๙ มหัคคตกิริยาจิต ๙ เท่านั้น

ส่วนมหัคคตวิบากจิตอีก ๙ ดวงนั้น ไม่นับเป็นโลกียอัปปนาวิถี เพราะเป็นจิต ที่พ้นวิถี (พ้นทวารด้วย) และไม่นับเป็นโลกียอัปปนาชวนะ เพราะไม่ได้ทำชวนกิจ

**โลกียอัปปนาวิถีนี้** กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ วิถีจิตที่ได้ฌาน ที่ถึงฌาน ที่ฌานจิต เกิด (ทั้งนี้หมายเฉพาะฌานจิตที่เป็นกุสล และกิริยาเท่านั้น ยกเว้นฌานจิตที่เป็น วิบาก เพราะเป็นจิตที่พ้นวิถี)

ผู้ที่ได้ปฐมฌาน **เป็นครั้งแรก** ก็ดี ได้ทุติยฌาน **เป็นครั้งแรก** ก็ดี ตลอดจนถึงได้ เนว สัญญานาสัญญายตนฌานเป็นครั้งแรกก็ดี รวมความหมายว่า ผู้ที่แรกได้ฌาน ชั้นนั้น ๆ วิถีจิตที่ฌานจิตนั้น ๆ เกิดเป็นครั้งแรก เรียกชื่อวิถีจิตนั้นว่า อาทิกัมมิกฌานวิถี มีวิถี ดังนี้

## อาทิกัมมิกฌานวิถี ของมันทบุคคล คือบุคคลผู้รู้ช้า

|   |   |     | กามขวนะ              | โลกียอัปปนาชวนะ | ภวังคจิต   |  |
|---|---|-----|----------------------|-----------------|------------|--|
|   |   |     | มหากุสลญาณสัมปยุตต ๔ |                 | 1,1261,181 |  |
| น | ท | มใน | ปริ อุป อนุ โค       | ณ               | ภ          |  |
|   |   |     | ชวนจิต               | ชวนจิต          |            |  |

#### อาทิกัมมิกฌานวิถี ของติกขบุคคล คือบุคคลผู้รู้เร็ว

|   |   |     | กามชวนะ              | โลกียอัปปนาชวนะ | ภวังคจิต     |
|---|---|-----|----------------------|-----------------|--------------|
|   |   |     | มหากุสลญาณสัมปยุตต ๔ |                 | 11.1/hl.1/bl |
| น | ท | มใน | อุป อนุ โค           | ឍ               | ภ            |
|   |   |     | ชวนจิต               | ชวนจิต          |              |

ความหมายของอักษรย่อ **น**=ภวังคจลนะ,**ท**=ภวังคุปัจเฉทะ,**มโน**=มโนทวาราวัชชนะ
,**บริ**=บริกรรม, **อุป**=อุปจาระ , **อนุ**=อนุโลม, **โค**=โคตรภู, **ณ**= ฌานจิต
คำว่าโคตรภู ในโลกียอัปปนาวิถีนี้ หมายความว่า โอนโคตรหรือตัดจากโคตร กาม ไป
เป็นโคตรพรหม

อาทิกัมมิกฌานวิถี คือวิถีจิตที่ฌานจิตนั้น ๆ เกิดเป็นครั้งแรกนี้ ฌานจิตจะ เกิดเพียง ขณะเดียว หรือดวงเดียวเท่านั้นเอง ต่อเมื่อมีวสีคือมีความชำนาญแล้ว จึงจะเกิดได้ หลายขณะ

#### โลกุตตรอัปปนาวิถี

โลกุตตรอัปปนาวิถี คือ วิถีจิตที่มีโลกุตตรจิตในวิถีนั้น โลกุตตรจิตเป็นจิตที่ แนบแน่นแน่วแน่ในพระนิพพานเป็นอารมณ์แต่อย่างเดียวเท่านั้นเอง จะมีอารมณ์ เป็นอย่างอื่นไม่ได้

โลกุตตรอัปปนาวิถี ได้แก่ โลกุตตรจิต คือ มัคคจิต ๔ ผลจิต ๔ หรืออย่าง พิสดารก็ มัคคจิต ๒๐ ผลจิต ๒๐ ติเหตุกบุคคลเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานจนบรรลุมัคคผล วิถี จิตที่ถึงมัคคถึงผล นั้นเรียกว่า มัคควิถี มีวิถีดังนี้

#### มัคควิถี ของ มันทบุคคล คือ บุคคลผู้รู้ช้า

| 9.1 | 9/1 | มหากุสลญาณสัมปยุตต ๔<br>บริ อุป อนุ โค | เลกุตตรจต ๘<br>ม <b>ัคค ผล ผล</b> ภ |  |
|-----|-----|----------------------------------------|-------------------------------------|--|
|     |     |                                        | อัปปนาชวนะ<br>ร                     |  |

มใน บริ อุป อนุ มีไตรลักษณ์แห่งรูปนามเป็นอารมณ์ โค มัคค ผล ผล มีนิพพานเป็นอารมณ์

## มัคควิถีของ ติกขบุคคล คือ บุคคลผู้รู้เร็ว

|   |   |     | กามขวนะ              | อัปปนาชวนะ    |   |
|---|---|-----|----------------------|---------------|---|
|   |   |     | มหากุสลญาณสัมปยุตต ๔ | โลกุตตรจิต 🕳  |   |
| น | ท | มใน | อุป อนุ โค           | มัคค ผล ผล ผล | ກ |

มใน อุป อนุ มีไตรลักษณ์แห่งรูปนาม

**โค มัคค ผล ผล ผล**มีนิพพานเป็นอารมณ์ เป็นอารมณ์

ในมัคควิถี ไม่ว่าจะเป็น มันทบุคคล(ผู้รู้ช้า) หรือติกขบุคคล(ผู้รู้เร็ว) มัคคจิต ก็เกิดขณะ เดียวเท่านั้น

มันทบุคคล อนุโลมญาณ เกิด ๓ ขณะ, โคตรภูญาณเกิด ๑ ขณะ, มัคคญาณ เกิด ๑ ขณะ, ผลญาณเกิด ๒ ขณะ รวมเป็นชวนะ ๗ ขณะ

|   |   |     | อนุโลมญาณ   | โคตรภูญาณ | มัคคญาณ | ผลญาณ |
|---|---|-----|-------------|-----------|---------|-------|
| น | ท | มโน | บริ อุป อนุ | โค        | มัคค    | ผล ผล |

ติกขบุคคล อนุโลมญาณ เกิด ๒ ขณะ, โคตรภูญาณเกิด ๑ ขณะ, มัคคญาณ เกิด ๑ ขณะ, ผลญาณ เกิด ๓ ขณะ รวมชวนะ ๗ ขณะ เหมือนกัน

|   |        | อนุโลมญาณ | โคตรภูญาณ | มัคคญาณ | ผลญาณ    |   |
|---|--------|-----------|-----------|---------|----------|---|
| น | ุก มโน | อุป อนุ   | โค        | มัคค    | ଥର ଥର ଥର | ภ |

วิถีจิตของพระโสดาบัน ที่บรรลุ สกทาคามี มัคค - ผล ก็ดี วิถีจิตของพระสกทาคามี ที่บรรลุ อานาคามี มัคค - ผล ก็ดี วิถีจิตของพระอนาคามี ที่บรรลุ อรหัตต มัคค - ผล ก็ดี มีวิถีจิต คือ มัคควิถีอย่างเดียวกับที่ได้แสดงมาแล้วนี้ ส่วนโคตรภู นั้น ไม่เรียกว่า โคตร ภู แต่เรียกว่า **โวทาน**  ในมัคควิถี คำว่า โคตรภู หมายความว่า ตัดจากโคตรปุถุชนเป็นโคตรอริยะ กล่าวคือ ตัดจากโคตรชนที่หนาแน่นไปด้วยกิเลส เป็นโคตรชนที่ห่างไกลจากกิเลส ส่วนคำว่า โวทาน แปลว่า ธรรมขาว หมายความว่า พระสกทาคามี มีธรรม ที่ขาวกว่า สะอาดกว่าพระโสดาบัน, พระอนาคามี ก็มีธรรมที่ขาวยิ่งกว่า สะอาด ยิ่งกว่า พระสกทาคามี, สำหรับพระอรหันต์ นั้นเป็นผู้ที่ขาวสะอาดบริสุทธิ์หมดจด ด้วยประการทั้ง ปวง

#### ข้อสังเกตในอัปปนาวิถี

ดังได้กล่าวแล้วว่า อัปปนาวิถีเป็นวิถีจิตที่มีอารมณ์ปรากฏทางใจอย่างชัดเจน แจ่ม แจ้งมาก เพราะถ้าอารมณ์นั้นไม่ชัดเจนแจ่มแจ้งจริง ๆ แล้ว อัปปนาวิถีจะไม่ เกิดเลย นอกจากนี้มีข้อที่ควรสังเกตอีก คือ

- ก. กล่าวโดยความชัดแจ้งของอารมณ์ แม้ว่าอัปปนาวิถีมีอารมณ์ชัดเจนแจ่ม แจ้ง มาก แต่วิถีจิตก็มีไม่ถึงตทาลัมพนะ เพราะอัปปนาวิถี มีทั้งกามอารมณ์ กาม ชวนะ และนิพพานเป็นอารมณ์ได้ด้วย
- ข. กล่าวโดยอารมณ์ของแต่ละวิถี ในวิถีเดียวกันนั้นเอง อัปปนาวิถีมีอารมณ์ ได้ มากกว่า ๑ เช่นในมัคควิถีวิถีจิตตอนต้น ๆ คือ มโนทวาราวัชชนะ บริกรรม อุปจาระ อนุโลม มีไตรลักษณ์แห่งรูปนามเป็นอารมณ์ วิถีจิตตอนหลัง ๆ คือ โคตรภู มัคคจิต ผล จิต มีนิพพานเป็นอารมณ์
- ค. กล่าวโดยชวนะ ก็มีได้หลายชาติ เช่น ในมัคควิถี บริกรรม อุปจาระ อนุโลม โคตร
   ภู และมัคคจิต เป็นชาติกุสล ส่วนผลจิต เป็นชาติวิบาก
- ง. นอกจากชวนะมีได้หลายชาติดังกล่าวในข้อ ค. นั้นแล้ว ชวนะยังมีจิตได้ หลายประเภท เช่นในอาทิกัมมิกฌานวิถี บริกรรม อุปจาระ อนุโลม โคตรภู เป็น จิต ประเภทกามาวจรจิต หรือ กามจิต ส่วนฌานจิตเป็น

จิตประเภทมหัคคตจิต หรือ ฌานจิตไม่ใช่กามจิต และในมัคควิถี บริกรรม อุปจาระ อนุโลม โคตรภู เป็นจิต ประเภทกามจิต ส่วนมัคคจิต ผลจิต เป็นจิตประเภทโลกุตตร ไม่ใช่กามจิต

#### ปัจจเวกขณวิถี

**ปัจจเวกขณะ** แปลว่า พิจารณา หมายถึง การพิจารณาเพื่อให้ทราบตาม สภาวะธรรมที่เป็นจริง

**ปัจจเวกขณวิถี** ก็คือ วิถีจิต หรือ ลำดับความเป็นไปของจิตที่พิจารณาถึง สภาพแห่ง ความเป็นจริง ดังนั้นจึงเป็นมหากุสล หรือมหากิริยาชวนมในทวารวิถี อันเป็นกามวิถี เมื่อ **มัคควิถีสิ้นสุดลงแล้ว ต้องมีปัจจเวกขณวิถีอย่างแน่นอน** จะไม่มีปัจจเวกขณวิถีเกิดภายหลังมัคควิถีนั้นไม่ได้

#### ปัจจเวกขณวิถี ที่เกิดภายหลังมัคควิถี ก็เพื่อพิจารณาธรรม ๕ ประการ คือ

- ๑. พิจารณามัคค
- ๒. พิจารณาผล
- ๓. พิจารณานิพพาน
- ๔. พิจารณากิเลสที่ได้ละแล้ว
- ๕. พิจารณากิเลสที่คงเหลืออยู่

ในปัจจเวกขณะ & ประการนี้เฉพาะ ๓ ประการแรกคือ การพิจารณามัคค ๑ การพิจารณาผล ๑ และการพิจารณานิพพาน ๑ ต้องมี ต้องพิจารณาอย่างแน่นอน ขาดไม่ได้ ส่วนการพิจารณากิเลสที่ได้ละแล้ว ๑ และการพิจารณากิเลสที่ยังเหลืออยู่ ๑ นั้น บางทีก็พิจารณา บางทีก็ไม่พิจารณา กล่าวคือ ถ้าผู้นั้นได้ศึกษาทางปริยัติ จึง จะทราบเรื่องราวของกิเลส เมื่อทราบก็พิจารณาได้ แต่ถ้าไม่ได้ศึกษามา ก็ไม่ทราบ เรื่องจึงไม่พิจารณา

ปัจจเจกขณวิถี ที่เกิดหลังจากโสดาปัตติมัคควิถี สกทาคามีมัคควิถี และ อนาคามีมัคควิถี คิดจำนวนอย่างเต็มที่ ก็พิจารณาทั้ง & ประการ ส่วนปัจจเวก ขณวิถี ที่เกิดภายหลังอรหัตตมัคควิถี ก็พิจารณาเพียง ๔ ประการ เว้นการพิจารณา กิเลสที่ คงเหลือ เพราะพระอรหันต์ท่านละกิเลสได้หมดสิ้นแล้ว ไม่มีกิเลสที่เหลือเลย รวมปัจจ เวกขณวิถีที่เกิดภายหลังมัคควิถี คิดจำนวนอย่างเต็มที่เป็น ๑๙ ประการ คือ ปัจจเวกขณวิถี ที่เกิดภายหลัง โสดาปัตติมัคควิถี & ปัจจเวกขณวิถี ที่เกิดภายหลัง สกทาคามิมัคควิถี & ปัจจเวกขณวิถี ที่เกิดภายหลัง อนาคามิมัคควิถี & ปัจจเวกขณวิถี ที่เกิดภายหลัง อรหัตตมัคควิถี ๔

**ปัจจเวกขณวิถี** เกิดหลังจาก อาทิกัมมิกฌานวิถี และ ฌานสมาบัติวิถี ทำ หน้าที่ พิจารณาองค์ฌานนั้น ก็มีได้ แต่ไม่แน่นอนว่าจะต้องมีเสมอไป แต่หลังจาก อภิญญา วิถี ผลสมาบัติวิถี หรือ นิโรธสมาบัติวิถีนั้น ปัจจเวกขณ วิถีไม่เกิด นอกจากที่ได้กล่าว มาแล้ว แม้บุคคลสามัญที่มิใช่ฌานลาภีบุคคล หรือเป็น พระอริยบุคคล ก็มีปัจจ เวกขณวิถีได้ เป็นมหากุสลชวนมโนทวารวิถี อันเป็นกามวิถี เช่นเดียวกัน ตัวอย่าง เช่น **อภิณหปัจจเวกขณะ ๕ คือ** 

- ๑. พิจารณาว่า เรามีความ แก่ เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ แก่ ไปได้
- ๒. พิจารณาว่า เรามีความ เจ็บ เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ เจ็บ ไปได้
- ๓. พิจารณาว่า เรามีความ ตาย เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ ตาย ไปได้
- ๔. พิจารณาว่า เราจักต้องพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น
- ๕. พิจารณาว่า เรามีกรรมเป็นของตัว ทำดีจักได้ดี ทำชั่วจักได้ชั่ว

#### สมาบัติวิถี

**สมาบัติ** แปลว่า การเข้าถึงพร้อมหรือการเข้าอยู่พร้อม สมาบัตินี้มี ๓อย่างคือ

- ๑. **ฌานสมาบัติ** การเข้าถึงฌานจิต หรือการเข้าอยู่ในฌานจิต เป็นโลกี่ยะ
- ๒. **ผลสมาบัติ** การเข้าถึงซึ่งอริยผลจิต หรือการเข้าอยู่ในอริยผลจิต เป็น โลกุตตระ
- ๓. นิโรธสมาบัติ การเข้าถึงซึ่งความดับของจิตและเจตสิก ไม่จัดเป็นโลกียะ หรือ โลกุตตระเพราะไม่มีจิตจะดับ

#### ณานสมาบัติวิถี

การเข้าฌานสมาบัติ เพื่อหนีทุกขเวทนา โดยปรารถนาจะเสวยฌานสุข ยังความอิ่ม ใจ หรือความวางเฉย แน่วแน่อยู่ในอารมณ์กัมมัฏฐานนั้น ตราบเท่า เวลาที่ตน อธิษฐาน (คือตั้งความปรารถนาอันแน่วแน่มั่นคงอย่างแรงกล้า) ไว้ ผู้เข้าฌานสมาบัติ ได้ ต้องเป็นผู้ที่ได้ฌาน และ **ต้องมี วสี** คือความชำนาญ หรือ ความแคล่วคล่อง ว่องไวทั้ง & ประการ ได้แก่

- ๑. อาวัชชนวสี ความชำนาญในการ นึกที่จะเข้าฌานตามที่ตนตั้งใจ
- สมาปัชชนวสี ความชำนาญในการ เข้าฌาน
- ๓. **อธิฏฐานวสี** ความชำนาญในการ ตั้งความปรารถนาที่จะให้ ฌานจิต ตั้งมั่นอยู่ เป็นเวลาเท่าใด
- ๔. วุฏฐานวสี ความชำนาญในการ ออกจากฌาน
- **๕. ปัจจเวกขณวสี** ความชำนาญในการ พิจารณาองค์ฌาน

เมื่อ ณานลาภีบุคคล คือบุคคลผู้ได้ฌาน มีความคล่องแคล่วว่องไว ในวสีทั้ง ๕ แล้ว เวลาจะเข้าฌานสมาบัตินั้น กิจเบื้องต้นต้องตั้งความปรารถนา(อธิษฐาน) ว่า จะเข้าฌานสมาบัติเป็นเวลา.... (ตามความประสงค์ว่าจะเข้าอยู่นานสักกี่ชั่วโมง หรือ กี่วัน) ขอให้ฌานจิตที่เคยได้แล้วนั้นจงบังเกิดขึ้นตามความปรารถนานี้เถิด ขณะที่ตั้ง ความปรารถนา(อธิษฐาน)นี้ กามจิต อันเป็นมหากุสลญาณสัมปยุตต สำหรับปุถุชน และพระเสกขบุคคล หรือกามจิตอันเป็นมหากิริยาญาณสัมปยุตต สำหรับพระอรหันต์ ก็เกิดมีวิถีจิตดังนี้

#### นทมในชชชชชช

ต่อจากนี้ก็เจริญสมถภาวนา เข้าฌานสมาบัติ โดยเพ่งปฏิภาคนิมิตที่ตนเคยได้ เคย ผ่านมาแล้วนั้น วิถีจิตก็จะเกิดดังนี้

#### นทมโนปริอุปอนุโคฌฌฌฯลฯ ฯลฯ ฯลฯ

(ถ้าเป็นติกขบุคคล ก็ไม่มี บริกรรม) ต่อจากโคตรภู ฌานจิตก็เกิดเรื่อยไปตราบเท่า เวลาที่ตนตั้งความปรารถนาไว้ ต่อเมื่อครบกำหนดเวลาที่ตนอธิษฐานไว้แล้ว ฌานจิต จึงจะหยุดเกิด แล้วก็เป็นภวังคจิตต่อไปตามปกติ

อนึ่ง ฌานลาภีบุคคล ผู้ได้เพียงปฐมฌาน ก็ต้องเข้าฌานสมาบัติในปฐมฌาน เท่าที่ตนได้ ที่เป็นธรรมดาสามัญ แต่ถ้าได้ฌานที่สูงขึ้นไป ก็เข้าได้ทั้งฌานสูงเท่าที่ ตน ได้ และเข้าสมาบัติในฌานที่ต่ำกว่าก็ได้ด้วย เช่นผู้ที่ได้ ตติยฌาน เข้าตติยฌาน สมาบัติได้ เข้าทุติยฌานสมาบัติได้ หรือจะเข้าปฐมฌานสมาบัติก็ได้ (ข้อนี้ผิดกับ การ เข้าผลสมาบัติ ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป)

#### ผลสมาบัติวิถี

การเข้าผลสมาบัติ เป็นการเข้าอยู่ในอารมณ์พระนิพพาน ที่ได้มาจากอริยผล ญาณ อันบังเกิดแล้วแก่ตน เพื่อเสวยโลกุตตรสุข ซึ่งเป็นความสงบสุขที่พึงเห็น ประจักษ์ได้ใน ปัจจุบัน พระนิพพาน ที่เป็นอารมณ์ของผลสมาบัตินั้นมีชื่อ ๓ ซื่อหรือมี ๓ อาการคือ ๑. อนิมิตตนิพพาน หมายถึงว่า ผู้ที่ก้าวขึ้นสู่มัคคผลนั้น เพราะเห็นความ ไม่เที่ยง อันปราศจากนิมิตเครื่องหมาย คือ อนิจจัง โดยบุญญาธิการแต่ปางก่อน แรงด้วยสีล เมื่อเข้าผลสมาบัติก็คงมีอนิมิตตนิพพาน เป็นอารมณ์

๒. อัปปณิหิตนิพพาน หมายถึงว่า ผู้ที่ก้าวขึ้นสู่มัคคผลนั้น เพราะเห็นความ ทนอยู่ ไม่ได้ ต้องเปลี่ยนแปรไป อันหาเป็น ปณิธิ ที่ตั้งไม่ได้ คือทุกขัง โดยบุญญาธิ การแต่ ปางก่อนแรงด้วยสมาธิ เมื่อเข้าผลสมาบัติ ก็คงมี อัปปณิหิตนิพพาน เป็นอารมณ์
 ๓. สุญญตนิพพาน หมายถึงว่า ผู้ที่ก้าวขึ้นสู่มัคคผลนั้น เพราะเห็นความ ไม่ใช่ตัวตน บังคับบัญชาไม่ได้ อันเป็นความว่างเปล่า คืออนัตตา โดยบุญญาธิการ แต่ปางก่อน แรงด้วยปัญญา เมื่อเข้าผลสมาบัติ ก็คงมี สุญญตนิพพาน เป็นอารมณ์ บุคคลที่เข้าผลสมาบัติได้ต้องเป็นพระอริยบุคคล คือเป็น พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี หรือ พระอรหันต์ ส่วนปุถุชนจะเข้าผลสมาบัติไม่ได้เลย เป็น อันขาด

พระอริยเจ้าที่จะเข้าผลสมาบัติ ก็เข้าได้เฉพาะอริยผลที่ตนได้ ที่ตนถึงครั้ง
สุดท้ายเท่านั้น แม้อริยผลที่ตนได้และผ่านพ้นมาแล้วก็ไม่สามารถจะเข้าได้
กล่าวคือ พระโสดาบัน ก็เข้าผลสมาบัติได้แต่ โสดาปัตติผล พระสกทาคามี ก็เข้าผล
สมาบัติได้แต่ สกทาคามีผล เท่านั้น จะเข้าโสดาปัตติผล ซึ่งถึงแม้ว่าตนจะเคยได้เคย
ผ่านเคยพ้นมาแล้ว ก็หาได้ไม่

พระอนาคามี ก็เข้าผลสมาบัติได้แต่เฉพาะ อนาคามีผล
พระอรหันต์ ก็เข้าผลสมาบัติได้แต่ อรหัตตผลโดยเฉพาะเช่นกัน
พระอริยบุคคล ผู้จะเข้าผลสมาบัติ กิจเบื้องต้นก็จะต้องตั้งความปรารถนาว่า จะเข้า
ผลสมาบัติเป็นเวลา .... (ตามความประสงค์ที่จะเข้าอยู่สักกี่ชั่วโมง หรือกี่วัน) ขอให้ผล
จิตที่เคยปรากฏมาแล้วนั้น จงบังเกิดขึ้นตามความปรารถนานี้เถิด

ขณะที่ตั้งความปรารถนา(อธิษฐาน) นี้ กามจิตอันเป็นมหากุสลญาณสัมปยุตต สำหรับพระอริยเบื้องต่ำ ๓ หรือกามจิตอันเป็นมหากิริยาญาณสัมปยุตต สำหรับ พระ อรหันต์ก็เกิด มีวิถีจิตซึ่งเรียกว่า **อธิฏฐานวิถี** ดังนี้

#### นทมในชชชชชช

ต่อจากอธิฏฐานวิถี ก็เจริญวิปัสสนาภาวนา มีไตรลักษณ์แห่งรูปนามเป็น อารมณ์ เริ่ม แต่อุทยัพพยญาณเป็นต้นไป ผลจิตก็จะเกิด วิถีจิตนี้ชื่อว่า ผลสมา บัติวิถี มีวิถีดังนี้ นทมใน อนุโลม อนุโลม อนุโลม ผล ผล ผล หลา ฯลฯ อนุโลม อนุโลม อนุโลม ผล ผล ผล หลา ฯลฯ อนุโลม ๔ ขณะ สำหรับมันทบุคคล หรืออนุโลม ๓ ขณะ สำหรับติกขบุคคล ต่อจาก อนุโลม ผลจิตก็เกิดเรื่อยไปเป็นจำนวนมากมาย ไม่สามารถที่จะประมาณได้ จนครบ กำหนดเวลาที่ตนปรารถนาไว้ ผลจิตจึงจะหยุดเกิด แล้วก็เป็นภวังคจิตต่อไป ตามปกติ อนึ่ง จิตในผลสมาบัติวิถีนี้ ไม่เรียกว่า บริกรรม อุปจาระ อนุโลม โคตรภู เหมือนอย่าง ในมัคควิถี แต่เรียก อนุโลมอย่างเดียวทั้ง ๔ ขณะ เพราะผลสมาบัติวิถีนี้ ไม่ได้ทำการ ประหารกิเลส เหมือนอย่างในมัคควิถี เป็นแต่จิต ๔ ดวงนี้เกิดขึ้น เพื่ออนุโลมให้จิตถึง พระนิพพาน หรือให้แนบแน่นในอารมณ์พระนิพพาน

#### นิโรธสมาบัติวิถี

การเข้านิโรธสมาบัติ เหมือนฝึกนิพพาน เข้าสู่ความดับสนิทแห่งนามขันธ์ โดย ปราศจากอันตรายใด ๆ เป็นมหาสันติสุขอันยอดเยี่ยม ดังนั้นพระอริยเจ้าจึงนิยม เข้า ผลสมาบัติ และนิโรธสมาบัติด้วยศรัทธา และฉันทะในอมตรสนั้น จนกว่าจะ นิพพาน ผู้ที่เข้านิโรธสมาบัติได้ ต้องเป็นผู้ที่เพียบพร้อมด้วยคุณธรรม ดังจะกล่าว ต่อไป นี้ คือ

- ๑. ต้องเป็นพระอนาคามี หรือพระอรหันต์
- ๒. ต้องได้ฌานสมาบัติทั้ง ๘ กล่าวคือ ต้องได้รูปฌาน และ อรูปฌานด้วย ทุกฌาน ๓. ต้องมีวสี ชำนาญคล่องแคล่วในสัมปทา คือ ถึงพร้อมสี่ประการ ได้แก่
  - ก. มีสมถพละ และวิปัสสนาพละ คือ มีสมาธิ และปัญญาเป็นกำลัง ชำนาญ
- ข. ชำนาญในการระงับกายสังขาร (คือลมหายใจเข้าออก) ชำนาญใน การ ระงับ วจีสังขาร (คือ วิตก วิจาร ที่ปรุงแต่งวาจา) ชำนาญในการ ระงับจิตตสังขาร (คือ สัญญา และเวทนาที่ทำให้เจตนาปรุงแต่งจิต)
  - ค. ชำนาญใน โสฬสญาณ (คือ ญาณทั้ง ๑๖)
  - ง. ชำนาญใน ฌานสมาบัติ ๘ มาก่อน

ดังนี้จะเห็นได้ว่า การเข้านิโรธสมาบัติ จำเป็นต้องใช้กำลังทั้ง ๒ ประการ คือ กำลังสมถภาวนา ต้องถึงเนวสัญญานาสัญญายตนฌาน และกำลังวิปัสสนาก็ต้องถึง ตติยมัคคเป็นอย่างต่ำ กล่าวคือ ต้องใช้ทั้งกำลังสมาธิ และกำลังปัญญาควบคู่กันด้วย ๔. ต้องเป็นบุคคลในภูมิที่มีขันธ์ ๕ (คือ ปัญจโวการภูมิ) เพราะในอรูปภูมิ เข้านิโรธ สมาบัติไม่ได้ ด้วยเหตุว่าไม่มีรูปฌาน

พระอนาคามี หรือ พระอรหันต์ ที่ได้สมาบัติ ๘ อันเพียบพร้อมด้วยคุณธรรม ดังกล่าว แล้ว **เมื่อจะเข้านิโรธสมาบัตินั้น ต้องกระทำดังนี้** 

(๑) เข้าปฐมฌาน มีกัมมัฏฐานใดกัมมัฏฐานหนึ่ง ที่ตนได้มาแล้วเป็นอารมณ์ ปฐมฌานกุสลจิตสำหรับพระอนาคามี หรือ ปฐมฌานกิริยาจิตสำหรับพระอรหันต์ ก็ เกิดขึ้น ๑ ขณะ ดังภาพนี้

## ภ น ท มโน ปริ อุป อนุ โค ฌาน ภ

(๒) เมื่อออกจากปฐมฌานแล้ว ต้องพิจารณาองค์ฌาน โดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ซึ่งการพิจารณาเช่นนี้ เรียกว่า ปัจจเวกขณวิถี

#### ภนทมในชชชชชชภ

- (๓) เข้าทุติยฌาน ฌานจิตก็เกิด ๑ ขณะ
- (๔) เข้าปัจจเวกขณวิถี

- (๕) เข้าตติยฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๖) เข้าปัจจเวกขณวิถี
- (๗) เข้าจตุตถฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๘) เข้าปัจจเวกขณวิถี
- (๙) เข้าปัญจมฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๑๐) เข้าปัจจเวกขณวิถี
- (๑๑) เข้าอรูปฌาน คือ อากาสานัญจายตนฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๑๒) เข้าปัจจเวกขณวิถี
- (๑๓) เข้าวิญญาณัญจายตนฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๑๔) เข้าปัจจเวกขณวิถี
- (๑๕) เข้าอากิญจัญญายตนฌาน ฌานจิตเกิด ๑ ขณะ
- (๑๖) เมื่อออกจาก อากิญจัญญายตนฌานแล้ว **ไม่ต้องเข้าปัจจเวกขณวิถี** แต่เข้า อธิฎฐานวิถี คือ ทำ

#### บุพพกิจ ๔ อย่าง ได้แก่

- ก. นานาพทุธ อวิโกปน อธิษฐานว่า บริขารต่าง ๆ ตลอดจนร่างกาย ของ ข้าพเจ้า ของย่าให้เป็นอันตราย
- ข. สงฺฆปฏิมานน อธิษฐานว่า เมื่อสงฆ์ประชุมกัน ต้องการตัวข้าพเจ้า ขอให้ ออกได้ โดยมิต้องให้มาตาม
- ค. สตุถุปกุโกสน อธิษฐานว่า ถ้าพระพุทธองค์มีพระประสงค์ตัว ข้าพเจ้า ก็ ขอให้ออกได้ โดยมิต้องให้มีผู้มาตาม
- ง. อทุธาน ปริจุเฉท อธิษฐานกำหนดเวลาเข้า ว่าจะเข้าอยู่นานสัก เท่าใด รวมทั้งการพิจารณาอายุสังขารของตนด้วยว่าจะอยู่ถึง ๗ วันหรือไม่ ถ้าจะตายภายใน ๗ วัน ก็ไม่เข้า หรือเข้าให้น้อยกว่า ๗ วัน
- (๑๗) อธิษฐานแล้วก็เข้าเนวสัญญานาสัญญายตนฌาน วิถีนี้ เนวสัญญานาสัญญาย ตนฌาน เกิดขึ้น ๒ ขณะ(๒ ขณะ ไม่ใช่ ๑ ขณะ)

(๑๘) ลำดับนั้น จิต เจตสิก และจิตตชรูปก็ดับไป ไม่มีเกิดขึ้นอีกเลย ส่วน กัมมชรูป
อุตุชรูป และอาหารชรูป ยังคงคำรงอยู่ และคำเนินไปตามปกติ หาได้ดับ ไปด้วยไม่
จิต เจตสิก และจิตตชรูป คงดับอยู่จนกว่าจะครบกำหนดเวลาที่ได้อธิษฐานไว้
(๑๘) เมื่อครบกำหนดเวลาที่ได้อธิษฐานไว้ ซึ่งเรียกว่า ออกจากนิโรธสมาบัติ นั้น
อนาคามิผล สำหรับอนาคามิบุคคล หรืออรหัตตผล สำหรับอรหัตตบุคคล
ก็เกิดขึ้น ๑ ขณะก่อน ต่อจากนั้น จิต เจตสิก และจิตตชรูปจึงจะเกิดตาม ปกติต่อไป

#### อภิญญาวิถี

อภิญญา แปลว่า รู้ยิ่ง รู้พิเศษ มีความหมายว่า เป็นจิตที่มีความรู้อันยิ่งใหญ่ เป็นพิเศษจนมีอำนาจสามารถที่จะบันดาลให้เกิด สิ่งที่ตนปรารถนาได้ ต้องใช้ รูปาว จรปัญจมฌานกุสล หรือ รูปาวจรปัญจมฌานกิริยา ที่ได้มาจากกสิณเป็นบาทให้ เกิดอภิญญาจิต ดังนั้นอภิญญานี้จึงมีได้แต่ในภูมิที่มีขันธ์ & เพราะต้องทำ อภิญญา ด้วยรูปฌาน

อภิญญาที่ต้องอาศัยรูปาวจรปัญจมฌานจิตเป็นบาทให้เกิดนั้น มี ๕ ประการ คือ

- ๑. บุพเพนิวาสานุสสติ ระลึกชาติก่อนที่เคยเกิดมาแล้วได้
- ๒. ทิพพจักขุ หรือ **จุดูปปาตญาณ** คือ ตาทิพย์เหมือนเทวดา และพรหม สามารถ เห็นเหตุการณ์ใกล ๆ ที่ไปไม่ถึงได้ และ รู้จุติ ปฏิสนธิ ของสัตว์ทั้งหลาย
- ๓. **ปรจิตตวิชชานน** หรือ **เจโตปริยญาณ** รู้จักจิตใจของผู้อื่นได้
- ๔. ทิพพโสต คือ หูทิพย์เหมือนเทวดาและพรหม สามารถฟังเสียงที่ไกล ๆ ได้
- **๕. อิทธิวิธ** แสดงอิทธิฤทธิต่าง ๆ ได้

# ผู้ทำอภิญญาได้ ต้องเป็นผู้มีลักษณะดังต่อไปนี้ คือ

๑. ได้สมาบัติทั้ง ๘ คือ ได้ทั้งรูปฌานสมาบัติ และอรูปฌานสมาบัติ โดย ครบถ้วน ๒. ต้องได้ทำการฝึกฝนอบรม (เป็นพิเศษอีก ๑๔ นัย) เพื่อให้ได้อภิญญา และต้อง แคล่วคล่องว่องไวในกระบวนการอบรม (ทั้ง ๑๔ นัย) นั้นด้วย (กระบวน การอบรม

เป็นพิเศษ ๑๔ นัยนั้น แสดงไว้ในปริจเฉทที่ ๙) เมื่อฌานลาภีบุคคลผู้มีลักษณะ ดังกล่าว ปรารถนาจะทำอภิญญาอย่างใดอย่าง หนึ่ง ต้องกระทำดังนี้ คือ

**๑. ต้องเข้ารูปาวจรปัญจมฌานก่อน** เพื่อเป็นบาทให้จิตมีกำลังกล้าแข็ง ซึ่ง เรียกชื่อว่า **ปาทกฌานวิถี** วิถีจิตเป็นดังนี้

# ภนทมในปริอุปอนุโคฌฌฌฌฌภ

- ๒. **แล้วก็อธิษฐาน** คือ ตั้งความปรารถนา ความมุ่งมั่นอันแน่วแน่มั่นคง อย่างแรง กล้า ว่าประสงค์อภิญญาอย่างใด ซึ่งเรียกชื่อว่าอธิฏฐานวิถี เป็นกามวิถี ดังนี้ ภ น ท มโน ช ช ช ช ช ช ช ภ
- **๓. ต่อจากนั้นก็เข้ารูปาวจรปัญจมฌานอีก** เรียก ปาทกฌานวิถี เหมือนกัน วิถีจิต เป็นดังนี้

#### ภนทมในปริอุปอนูโคฌฌฌฌฌภ

๔. ลำดับสุดท้าย อภิญญาจิตก็จะเกิดขึ้นตามความปรารถนาที่ได้อธิษฐานนั้น วิถีนี้ จะเกิดอภิญญาจิตขณะเดียวเท่านั้น ดังนี้

# ภ น ท มใน ปริ อุป อนุ โค อภิญญา ภ

ขณะที่อภิญญากำลังเกิดอยู่นั้น มโนทวารวิถีที่เกิดต่อจากอภิญญาวิถีนั้น เป็น มหา กุสลหรือมหากิริยาตามควรแก่บุคคลที่แสดงอภิญญา และเป็นกามชวนมโน ทวารวิถี ถ้าหากว่า ได้กระทำดังกล่าวแล้ว แต่อภิญญายังไม่เกิด ก็ต้องตั้งต้นเริ่มทำมา ตั้งแต่ ต้นใหม่อีก จนกว่าอภิญญาจิตจะเกิด

อนึ่ง ตามที่ได้กล่าวมาแล้วนี้ จะเห็นได้ว่าบุคคลที่แสดงอภิญญาได้ ก็ด้วย อำนาจแห่งการเจริญสมถภาวนาจนได้สมาบัติทั้ง ๘ เช่นนี้ท่านเรียกว่า ปฏิปทาสิทธิ ฌาน ซึ่งมีความหมายว่า สำเร็จถึงซึ่งฌานด้วยการปฏิบัติ ยังมีบุคคลอีกประเภทหนึ่ง ซึ่งในชาตินั้นไม่เคยเจริญสมถภาวนา เป็นแต่เจริญ วิปัสสนาภาวนาอย่างเดียว ถึง กระนั้นก็ดี บางบุคคลพอบรรลุมัคคผล ก็ถึงพร้อมซึ่ง ฌานด้วย จนถึงแสดงอภิญญา ได้ก็มี เช่น พระจุฬปัณถก เมื่อสำเร็จเป็นพระอรหันต์ แล้ว ก็ได้แสดงปาฏิหาริย์เป็น ภิกษุหลายรูปจนเต็มพระเชตวัน เช่นนี้ท่านเรียกว่า **มัคคสิทธิฌาน** ซึ่งมีความหมาย ว่า ได้ฌานด้วยอำนาจแห่งมัคค

#### มรณาสันนวิถี

มรณาสันนวิถี เป็นวิถีจิตที่ใกล้ตาย วิถีนี้ชวนจิตเกิดเพียง ๕ ขณะเท่านั้น เพราะจิตมีกำลังอ่อนมากแล้ว เมื่อสุดวิถีของมรณาสันนวิถี จุติจิตต้องเกิดขึ้นอย่าง แน่นอน ๑ ขณะ สัตว์นั้นก็ถึงแก่ความตาย เมื่อจุติจิตดับลงแล้ว ปฏิสนธิก็เกิด ติดต่อกันในทันทีทันใด ไม่มีจิตอื่นมาเกิด คั่นระหว่างจุติกับปฏิสนธิจิตเลย(เว้นจุติจิต ของพระอรหันต์ ไม่มีปฏิสนธิจิตมาเกิด ต่อ สัตว์ที่ใกล้ตาย ก่อนที่จุติจิตเกิด ถ้ามี รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสถูกต้อง เป็น อารมณ์ มรณาสันนวิถีนั้นเรียกว่า มรณาสันนวิถีทางปัญจทวาร ถ้ามีความคิดนึกในทางใจเป็น อารมณ์ มรณาสันนวิถีนั้นก็เรียกว่า มรณาสันน วิถีทางมในทวาร

มรณาสันนวิถีทางปัญจทวาร แต่ละทวาร มี ๔ วิถี ดังนี้

ภ ตี น ท ป วิ สํ สัน วุ ช ช ช ช ช ต ต จุติ ปฏิ ภ ภ ตี น ท ป วิ สํ สัน วุ ช ช ช ช ซ ต ต ภ จุติ ปฏิ ภ ภ ตี ตี ตี น ท ป วิ สํ สัน วุ ช ช ช ช ช จุติ ปฏิ ภ ภ ตี ตี ตี น ท ป วิ สํ สัน วุ ช ช ช ช ช ภ จุติ ปฏิ ภ

มรณาสันนวิถีทางมในทวาร มี ๔ วิถี เช่นเดียวกัน

ภนทมในชชชชชตตจุติปฏิภ ภนทมในชชชชชตตภจุติปฏิภ ภนทมในชชชชชจุติปฏิภ ภนทมในชชชชชภจุติปฏิภ

ในมรณาสันนวิถี มี กรรม กรรมนิมิต คตินิมิต เป็นอารมณ์แน่นอน กรรม อารมณ์ กรรมนิมิตอารมณ์ คตินิมิตอารมณ์ ที่เกิดขึ้นในมรณาสันนวิถีนี่แหละ เป็น เครื่องหมายบ่งบอกภพชาติที่จุติสัตว์นั้นจะไปปฏิสนธิ กรรมอารมณ์ กับ คตินิมิต อารมณ์ ทั้ง ๒ นี้ เกิดเฉพาะทางมโนทวาร ส่วน กรรมนิมิตอารมณ์เกิดได้ทั้ง ๖ ทวาร โดยเฉพาะ มรณาสันนวิถีของพระอรหันต์ ไม่มีกรรมอารมณ์ กรรมนิมิต อารมณ์ หรือ คตินิมิตอารมณ์ แม้แต่อย่างเดียว เพราะท่านไม่ต้องปฏิสนธิอีกแล้ว อารมณ์ในมรณา สันนวิถีทั้ง ๓ คือ กรรมอารมณ์ กรรมนิมิตอารมณ์ คตินิมิต **อารมณ์ นี้ เกิดขึ้นด้วย** อำนาจของกรรมทั้ง ๔ คือ

- ๑. ครุกรรม คือ กรรมที่หนัก ทางอกุสล ได้แก่ ปัญจานันตริยกรรม (อนัน ตริยกรรม ทั้ง ๕) ในทางกุสลได้แก่ มหัคคตกุสล ๙ ถ้าได้ทำกรรมหนักเช่นนี้ ครุกรรมต้องให้ผล ก่อน อนันตริยกรรม ๕ ได้แก่ มาตุฆาต ปิตุฆาต อรหันตฆาต โลหิตุปปาท และ สังฆ เภท
- ๒. อาสันนกรรม คือ กรรมที่กระทำเมื่อใกล้ตาย มีทั้งทางกุสล และทาง อกุสล ถ้าไม่ มีครุกรรมแล้ว อาสันนกรรมนี้ต้องให้ผลเป็นอันดับแรก
- ๓. อาจิณณกรรม คือ กุสลกรรม และกุสลกรรมที่ทำอยู่เสมอเป็นอาจิณ ถ้าไม่มีครุ กรรมและอาสันนกรรมแล้ว อาจิณณกรรมนี้ก็ให้ผลก่อน
- ๔. กฏัตตากรรม คือ กุสลกรรม และอกุสลกรรมที่ไม่ครบองค์ของกัมมบถ จัดเป็น กรรมเล็กน้อย ถ้าไม่มีกรรมอื่นคือ ๓ อย่างข้างต้นนั้น จึงเป็นหน้าที่ของ กฏัตตากรรม นี้ให้ผล

#### อ้างอิง

#### https://www.thepathofpurity.com/

คู่มือศึกษาพระอภิธรรม ปริจเฉทที่ ๔ วิถีสังคหวิภาค หลักสูตรปริญญาธรรมชั้นโท สถาบันการศึกษาพระอภิธรรม มูลนิธิปริญญาธรรม รวบรวมโดย ขุนสรรพกิจโกศล (โกวิท ปัทมะสุนทร)

# บทวิเคราะห์

## เรื่องพระสุธรรมเกระ ข้อความเบื้องต้น

พระศาสดา เมื่อประทับอยู่ในพระเชตวัน ทรงปรารภพระสุธรรมเถระ ตรัสพระ ธรรมเทศนาว่า " อสนฺตํ ภาวมิจฺเฉยฺย" เป็นต้น

#### จิตตคฤหบดี ถวายสวนเป็นสังฆาราม

ก็เทศนา ตั้งขึ้นแล้ว ในมัจฉิกาสัณฑนคร จบแล้วในกรุงสาวัตถี.

ความพิสดารว่า จิตตคฤหบดี ในมัจฉิกาสัณฑนคร เห็นพระมหานามเถระ
ภายในพวกภิกษุปัญจวัคคีย์ เที่ยวบิณฑบาตอยู่ เลื่อมใสในอีริยาบถของพระเถระแล้ว
จึงรับบาตร นิมนต์ให้เข้าไปสู่เรือน ให้ฉันแล้ว ในกาลเสร็จภัตกิจ สดับธรรมกถา

บรรลุโสดาปัตติผล
แล้ว เป็นผู้มีศรัทธา ไม่หวั่นไหว ใคร่เพื่อจะทำอุทยานของตนอัน
ชื่อว่า อัมพาฏกวัน ให้เป็นสังฆาราม จึงหลั่งน้ำลงในมือของพระเถระ มอบถวายแล้ว
ในขณะนั้น มหาปฐพี ทำน้ำที่สุด ให้หวั่นไหวด้วยบอกเหตุว่า " พระพุทธเจ้าตั้งมั่น แล้ว"

มหาเศรษฐีให้สร้างวิหารใหญ่ในอุทยาน ได้เป็นผู้มีประตูเปิดไว้เพื่อพวกภิกษุผู้ มาจากทิศทั้งปวงแล้ว พระสุธรรมเถระ ได้เป็นเจ้าอาวาสอยู่ในมิจฉิกาสัณฑ์

#### คฤหบดีบรรลุอนาคามิผล

โดยสมัยอื่น พระอัครสาวกทั้งสอง สดับกถาพรรณนาคุณของจิตตคฤหบดี ใคร่ จะทำการสงเคราะห์แก่คฤหบดีนั้น จึงได้ไปสู่มัจฉิกาสัณฑนคร จิตตคฤหบดี ทราบ การมากของพระอัครสาวกทั้งสองนั้น จึงไปต้อนรับสิ้นทางประมาณกึ่งโยชน์ พาพระ อัครสาวกทั้งสองนั้น มาแล้ว นิมนต์ให้เข้าไปสู่วิหารของตน ทำอาคันตุกวัตรแล้ว อ้อน วอนพระธรรมเสนาบดีว่า " ท่านผู้เจริญ กระผมปรารถนาฟังธรรมกถาสักหน่อย" ครั้ง นั้น พระเถระกล่าวกะเขาว่า " อุบาสก อาตมะทั้งหลายเหน็ดเหนื่อยแล้วโดยทางไกล อนึ่ง ท่านจงฟังเพียงนิดหน่อยเถิด" ดังนี้แล้ว ก็กล่าวธรรมกถาแก่เขา คฤหบดีนั้นฟัง ธรรมกถาของพระเถระอยู่แล **บรรลุอนาคามิผล** เขาไหว้พระอัครสาวกทั้งสองแล้ว

นิมนต์ว่า "ท่านผู้เจริญ พรุ่งนี้ขอท่านทั้งสอง กับภิกษุพันรูป รับภิกษาที่เรือนกระผม" แล้วนิมนต์พระสุธรรมเถระเจ้าอาวาสภายหลังว่า "ท่านขอรับ พรุ่งนี้แม้ท่าน ก็พึงมา รับกับพระเถระทั้งหลาย"

#### พระสุธรรมเถระด่าคฤหบดี

พระสุธรรมเถระนั้น โกรธว่า "อุบาสกนี้ นิมนต์เราภายหลัง" จึงห้ามเสีย
แม้อันคฤหบดีอ้อนวอนอยู่บ่อยๆ ก็ห้ามแล้วนั่นแล อุบาสกกล่าวว่า "ท่านจักปรากฏ
ขอรับ" แล้วหลีกไป ในวันรุ่งขึ้น จัดแจงทานใหญ่ไว้ในที่อยู่ของตน ในเวลาใกล้รุ่งแล
แม้พระสุธรรมเถระ คิดว่า "คฤหบดี จัดแจงสักการะ เช่นไร หนอแล เพื่ออัครสาวกทั้ง
สอง เราจักไปดู" แล้วได้ถือบาตรและจีวร ไปสู่เรือนของคฤหบดีนั้นแต่เช้าตรู่ พระสุ
ธรรมเถระนั้น แม้อันคฤหบดี กล่าวว่า "นิมนต์นั่งเถิด ขอรับ "ก็กล่าวว่า "เราไม่นั่ง
จักเที่ยวบิณฑบาต" แล้วตรวจดูสักการะ อันคฤหบดีเตรียมไว้เพื่อพระอัครสาวกทั้ง
สอง ใคร่จะเสียดสีคฤหบดี จึงกล่าวว่า "คฤหบดี สักการะของท่านล้นเหลือ ก็แต่ใน
สักการะนี้ ไม่มีอยู่อย่างเดียวเท่านั้น

คฤหบดี อะไร ขอรับ

พระเถระตอบว่า " ขนมแดกงา คฤหบดี" ถูกคฤหบดีรุกรานด้วยวาจาอุปมาดัง กา โกรธแล้ว กล่าวว่า " คฤหบดี นั่นอาวาสของท่าน เราจักหลีกไป" แม้อันคฤหบดี ห้ามถึง ๓ ครั้ง ก็หลีกไปสู่สำนักพระศาสดา กราบทูลคำที่จิตตคฤหบดี และตนกล่าว แล้ว

# พระสุธรรมเถระ ถูกสงฆ์ลงปฏิสารณียกรรม

พระศาสดาตรัสว่า " อุบาสกเป็นคนมีศรัทธาเลื่อมใส อันเธอด่าด้วยคำเลว" ดังนี้แล้ว ทรงปรับโทษแก่พระสุธรรมเถระนั้นนั่นแล แล้วรับสั่งให้สงฆ์ลงปฏิสารณียก รรม ( กรรมอันให้ระลึกถึงความผิด ) แล้วส่งไปว่า " เธอจงไป ให้จิตตคฤหบดีอดโทษ เสีย" พระเถระไปในที่นั้นแล้ว แม้กล่าวว่า " คฤหบดี นั่นโทษของอาตมะเท่านั้น ท่าน จงอดโทษแก่อาตมะเถิด" อันคฤหบดีนั้น ห้ามว่า " ผมไม่อดโทษ เป็นผู้เก้อ ไม่อาจให้

คฤหบดีนั้นอดโทษได้ จึงกลับมาสู่สำนักพระศาสดาอีกเที่ยว พระศาสดา แม้ทรงทราบ ว่า " อุบาสกจักไม่อดโทษแก่พระสุธรรมนั้น" ทรงดำริว่า " ภิกษุนี้ กระด้างเพราะมานะ จงไปสู่ทาง ๓ โยชน์แล้วกลับมา" จึงไม่ทรงบอกอุบายให้ทรงอดโทษให้ ทรงส่งไปแล้ว

#### สมณะไม่ควรทำมานะ และริษยา

ครั้นในกาลที่พระสุธรรมเถระนั้นกลับมา พระศาสดา ประทานภิกษุผู้อนุทูตแก่ เธอผู้นำมานะออกแล้ว ตรัสว่า " เธอจงไปเถิด ไปกับภิกษุนี้ จงให้อุบาสกอดโทษ" ดังนี้แล้ว ตรัสว่า " ธรรมดาสมณะ ไม่ควรทำมานะ หรือริษยาว่า " วิหารของเรา ที่อยู่ ของเรา อุบาสกของเรา อุบาสิกาของเรา เพราะเมื่อสมณะทำอย่างนั้น เหล่ากิเลส มี ริษยา และมานะเป็นต้น ย่อมเจริญ เมื่อจะทรงสืบอนุสนธิแสดงธรรม จึงตรัสพระ คาถาเหล่านี้ว่า

อสนฺตํ ภาวมิจฺเฉยฺย ปุเรกฺขารญฺจ ภิกฺขุสุ
อาวาเสสุ จ อิสฺสริยํ ปูชา ปรกุเลสุ จ
มเมว กตมญฺนฺตุ คิหี ปพฺพชิตา อุโภ
มเมว อติวสา อสฺสุ กิจฺจากิจฺเจสุ กิสฺมิจิ
อิติ พาลสฺส สงฺกปฺโป อิสฺสา มาใน จ วฑฺฒติ

" ภิกษุผู้พาล พึงปรารถนาความยกย่องอันไม่มีอยู่ ความแวดล้อมในภิกษุ ทั้งหลาย ความเป็นใหญ่ในอาวาส และการบูชาในตระกูลแห่งชนอื่น ความดำริ ย่อม เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้พาลว่า " คฤหัสถ์และบรรพชิตทั้งสองจงสำคัญกรรม อันเขาทำเสร็จ แล้ว เพราะอาศัยเราผู้เดี่ยว จงเป็นไปในอำนาจของเรา เท่านั้น ในกิจน้อยใหญ่ กิจไรๆ ริษยา และมานะย่อมเจริญ ( แก่เธอ )"

ในกาลจบเทศนา ชนเป็นอันมาก **บรรลุอริยผลทั้งหลาย มีโสดาปัตติผล** เป็นต้น

#### พระสุธรรมเถระบรรลุพระอรหัต

แม้พระสุธรรมเถระ ฟังพระโอวาทนี้แล้ว ถวายบังคมพระศาสดาลุกขึ้นจาก อาสนะ กระทำประทักษิณแล้ว ไปกับภิกษุผู้เป็นอนุทูตนั้น กระทำคืนอาบัติในคลอง จักษุของอุบาสก ยังอุบาสกให้อดโทษแล้ว พระสุธรรมเถระนั้น อันอุบาสกให้อดโทษด้วยถ้อยคำว่า " กระผมอดโทษ ขอรับ ถ้าโทษของกระผมมี ขอ ท่านอดโทษแก่กระผม" ตั้งอยู่ในพระโอวาท ที่พระศาสดาประทานแล้ว โดย ๒-๓ วัน เท่านั้น ก็บรรลุ พระอรหัต พร้อมด้วยปฏิสัมภิทาแล้ว

#### จิตตคฤหบดีไปเฝ้าพระศาสดา

ฝ่ายอุบาสกคิดว่า " เราไม่ได้เฝ้าพระศาสดาเลย เมื่อบรรลุโสดาปัตติผลแล้ว ยัง ไม่ได้เฝ้าพระศาสดาเหมือนกัน เมื่อดำรงอยู่ในอนาคามิผล เราควรไปเฝ้าพระศาสดา โดยแท้ คฤหบดีนั้น ให้เทียมเกวียน ๕๐๐ เล่ม เต็มด้วยวัตถุ มีงา ข้าวสาร เนยใส น้ำอ้อย และผ้านุ่งห่มเป็นต้นแล้ว ให้บอกแก่หมู่ภิกษุว่า " ท่านผู้เป็นเจ้าทั้งหลายใด ประสงค์จะเฝ้าพระศาสดา พระผู้เป็นเจ้าทั้งหลายนั้นจงไป จักไม่ลำบากด้วย บิณฑบาตเป็นต้น" ดังนี้แล้ว ก็ให้แจ้งแก่ภิกษุณี ทั้งแก่พวกอุบาสก ทั้งแก่พวก อุบาสิกา ภิกษุประมาณ ๕๐๐ ภิกษุณีประมาณ ๕๐๐ อุบาสกประมาณ ๕๐๐ อุบาสิกาประมาณ ๕๐๐ ออกไปกับคฤหบดีนั้น เขาตระเตรียมแล้วโดยประการที่จะไม่ มีความบกพร่องสักน้อยหนึ่ง ด้วยข้าว ยาคู และภัต เป็นต้น ในหนทาง ๓๐ โยชน์ เพื่อ ชน ๓,๐๐๐ คน คือเพื่อภิกษุเหล่านั้นเป็นต้นนั่นแล และเพื่อบริษัทของตน ฝ่ายพวก เทวดาทราบความที่อุบาสกนั้นออกไปแล้ว ปลูกค่ายที่พักไว้ทุกๆ โยชน์ บำรุงมหาชน นั้นด้วยอาหารวัตถุ มีข้าวยาคู ของควรเคี้ยว ภัต และน้ำดื่มเป็นต้น อันเป็นทิพย์ ความ บกพร่องด้วยวัตถุอะไรๆ มิได้มีแล้วแก่ใครๆ มหาชนอันเทวดาทั้งหลาย บำรุงอยู่อย่าง นั้น ได้เดินทางได้วันละโยชน์ ๆ โดยเดือนหนึ่งก็ถึงกรุงสาวัตถี เกวียนทั้ง ๕๐๐ เล่ม ยัง เต็มบริบูรณ์ เช่น เดิมนั่นแหละ คฤหบดี ได้สละบรรณาการ อันพวกเทวดานั้นแล และ มนุษย์ทั้งหลายนำมา ไปแล้ว

#### พระศาสดาทรงแสดงปาฏิหาริย์

พระศาสดา ตรัสกะพระอานนท์ว่า " อานนท์ ในเวลาบ่ายวันนี้ จิตตคฤหบดี อัน อุบาสกห้อมล้อมแล้ว จักมาใหว้เรา"

พระอานนท์ พระเจ้าข้า ก็ในกาลที่จิตตคฤหบดีนั้น ถวายบังคมพระองค์ ปาฎิหาริย์ไรๆ จักมีหรือ

พระศาสดา จักมี อานนท์

อานนท์ ปาฏิหาริย์ อะไร พระเจ้าข้า

พระศาสดา ในกาลที่จิตตคฤหบดีนั้น มาใหว้เรา ฝนลูกเห็บ แห่งดอกไม้ทิพย์ มีสี ๕ สี จักตกโดยถ่องแถวประมาณเพียงเข่าในประเทศประมาณ ๘ กรีส โดยวิธีนับ อย่างของหลวง

ชาวเมืองฟังข่าวนั้นแล้ว คิดว่า "ได้ยินว่า จิตตคฤหบดี ผู้มีบุญมากอย่างนี้ จัก มาถวายบังคมพระศาสดาวันนี้ เขาว่าปาฏิหาริย์ เห็นปานนี้ จักมี แม้พวกเรา จักได้ เห็นผู้มีบุญมากนั้น" ดังนี้แล้ว ได้ถือเอาเครื่องบรรณาการไปยืนอยู่สองข้างทาง ในการ ที่จิตตคฤหบดีมาใกล้วิหารภิกษุ ๕๐๐ รูปมาถึงก่อน จิตตคฤหบดีกล่าวกะพวก อุบาสิกาว่า "แม่ทั้งหลาย พวกท่านจงมาข้างหลัง" แล้ว ส่วนตนอันอุบาสก ๕๐๐ แวดล้อมแล้ว ได้ไปสู่สำนักของพระศาสดา ก็ชนทั้งหลาย ผู้ยืนก็ดี ผู้นั่งก็ดี ในที่เฉพาะ พระพักตร์ของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย มิได้มีข้างนี้ หรือข้างโน้น ย่อมยืนอยู่แน่นขนัด เทียวในสองข้างแห่งพุทธวิถี จิตตคฤหบดีก้าวลงสู่พุทธวิถีใหญ่แล้ว ที่อันพระอริย สาวกผู้บรรลุผล ๓ แลดูๆ หวั่นไหวแล้ว ด้วยคิดว่า " เขาว่า คนนั่นคือจิตตคฤหบดี" คฤหบดีนั้นเข้าเฝ้าพระศาสดา เข้าไปภายในพระพุทธรัศมี มี พรรณะ ๖ จับพระบาทพระศาสดาที่ข้อพระบาททั้งสอง ถวายบังคมแล้ว ในขณะ นั้นเอง ฝนดอกไม้มีประการดังกล่าว ตกแล้ว สาฐการพันหนึ่งเป็นไปแล้ว

## จิตตคฤหบดีถวายทาน

คฤหบดีนั้น อยู่ในสำนักพระศาสดาสิ้นเดือนหนึ่งแล ได้นิมนต์พระภิกษุสงฆ์ มี พระพุทธเจ้าเป็นประธานทั้งสิ้น ให้นั่งในวิหารนั้นนั่นแหละ บำรุงแล้ว ไม่ต้องหยิบ อะไรๆ ในเกวียนของตน แม้สักวันหนึ่ง ได้ทำกิจทุกอย่าง ด้วยบรรณาการ อันเทวดา และมนุษย์ทั้งหลายนำมาเท่านั้น จิตตคฤหบดีนั้น ถวายบังคมพระศาสดาแล้ว กราบ ทูลว่า " พระเจ้าข้า ข้าพองค์มาด้วยตั้งใจว่า " จักถวายทานแด่พระองค์ ได้พักอยู่ใน ระหว่างทางเดือนหนึ่ง เดือนหนึ่งของข้าพองค์ล่วงไปแล้ว ในที่นี้ ข้าพองค์ ไม่ได้ เพื่อจะถือเอาของอะไรๆ ที่ข้าพองค์นำมาเลย ได้ถวายทานสิ้นกาลเท่านี้ ด้วย บรรณาการที่เทวดา และมนุษย์ทั้งหลายนำมาเท่านั้น แม้ถ้าข้าพองค์นั้น จักอยู่ในที่นี้ สิ้นหนึ่งปี ก็จักไม่ได้เพื่อจะถวายไทยธรรมของข้าพองค์แน่แท้ข้าพองค์ปรารถนาจัก ถ่ายเกวียนแล้วไป ขอพระองค์ จงโปรดให้บอกที่สำหรับเก็บแก่ ข้าพองค์เถิด"

พระศาสดา ตรัสกะพระอานนท์ว่า " อานนท์ เธอจงให้ จัดที่แห่งหนึ่งให้ว่าง ให้แก่อุบาสก" พระเถระได้กระทำอย่างนั้นแล้ว ได้ยินว่า พระศาสดา ทรงอนุญาตกัป ปิยภูมิแก่จิตตคฤหบดีแล้ว

#### จิตตคฤหบดีเดินทางกลับ

ฝ่ายอุบาสก กับชนสามพัน ซึ่งมาพร้อมกับตน เดินทางกลับด้วยเกวียนเปล่า แล้ว พวกเทวดาและมนุษย์ ลุกขึ้นแล้ว กล่าวว่า " พระผู้เป็นเจ้า ท่านทำกรรมคือการ เดินทางไปด้วยเกวียนเปล่า" ดังนี้แล้ว ได้บำรุงมหาชนด้วยบรรณาการอันเขานำมา เพื่อตน ไปแล้ว

พระอานนทเถระ ถวายบังคมพระศาสดาแล้ว กราบทูลว่า "พระเจ้าข้า จิตต คฤหบดี แม้เมื่อมาสู่สำนักของพระองค์ มาแล้วโดยเดือนหนึ่ง อยู่ในที่นี้เดือนหนึ่ง เหมือนกัน ได้ถวายทานด้วยบรรณาการที่เทวดา และมนุษย์ทั้งหลายนำมาเท่านั้น สิ้น กาลเท่านี้ ได้ยินว่า บัดนี้คฤหบดีนั้น ทำเกวียน ๕๐๐ เล่มให้เปล่า จักไปโดยเดือนหนึ่ง เหมือนกัน ก็เทวดา และมนุษย์ทั้งหลาย ลุกขึ้นแล้วกล่าวแก่คฤหบดีนั้นว่า "พระผู้เป็น เจ้า ท่านทำกรรมคือการเดินไปด้วยเกวียนเปล่า" ดังนี้แล้ว ก็บรรจุเกวียนให้เต็มด้วย รัตนะ ๗ ประการ ได้ยินว่า คฤหบดี บำรุงมหาชนด้วยเครื่องบรรณาการอันเทวดา และ

มนุษย์ นำมาเพื่อตนแหละจักกลับไป พระเจ้าข้า ก็สักการะนี้เกิดขึ้นแก่คฤหบดีนั่นผู้ มาสู่สำนักของพระองค์เท่านั้นหรือ หรือแม้ในที่อื่นก็เกิดขึ้นเหมือนกัน"

พระศาสดาตรัสว่า " อานนท์ จิตตคฤหบดีนั้น มาสู่สำนักของเราก็ดี ไป ณ ที่อื่น ก็ดี สักการะย่อมเกิดขึ้นทั้งนั้น เพราะอุบาสกนี้เป็นผู้มีศรัทธา เลื่อมใส มีศีลสมบูรณ์ อุบาสกผู้เห็นปานนี้ ย่อมคบ (ไป) ประเทศใดๆ ลาภสักการะ ย่อมเกิดแก่เขาใน ประเทศนั้นๆ ทีเดียว" ดังนี้แล ตรัสพระคาถาในปกิณณกวรรคนี้ว่า

" ผู้มีศรัทธา สมบูรณ์ด้วยศีล เพียบพร้อมด้วยยศ และโภคะ ย่อมคบประเทศ ใดๆ ย่อมเป็นผู้อันเขาบูชาแล้ว ในประเทศนั้นๆ ทีเดียว"

ก็เนื้อความแห่งพระคาถานั้น จักแจ่มแจ้งในปกิณณกวรรคนั้นแล

#### บุรพกรรมของจิตตคฤหบดี

เมื่อพระศาสดา ตรัสอย่างนั้นแล้ว พระอานนทเถระ จึงทูลถามบุรพกรรมของ จิตตคฤหบดี ลำดับนั้น พระศาสดา เมื่อจะตรัสแก่พระอานนทเถระ จึงตรัสว่า

" อานนท์ จิตตคฤหบดีนี้ มีอภินิหารอันทำไว้แทบบาทมูลของพระผู้มีพระภาค เจ้าพระนามว่าปทุมุตตระ ท่องเที่ยวไปในเทวดา และมนุษย์สิ้นแสนกัลป์ ในกาลแห่ง พระพุทธเจ้าพระนามว่ากัสสป เกิดในสกุลของพรานเนื้อ ถึงความเจริญแล้ว วันหนึ่ง เมื่อฝนตกอยู่ ถือหอกไปสู่ปาเพื่อต้องการจะล่าเนื้อ ตรวจดูหมู่เนื้ออยู่ เห็นภิกษุรูปหนึ่ง นั่งคลุมศีรษะที่เงื้อมเกิดเองแห่งหนึ่ง ( เงื้อมที่บุคคลไม่ได้ทำ หมายความว่าเกิดเอง ธรรมชาติ ) จึงคิดว่า " พระผู้เป็นเจ้ารูปเดียว จักนั่งทำสมณธรรม เราจักนำอาหารมา เพื่อพระผู้เป็นเจ้านั้น" ดังนี้แล้ว รีบไปสู่เรือน ให้คนปิ้งเนื้อที่ตนนำมาเมื่อวานเตาที่แห่ง หนึ่ง ให้หุงข้าวที่เตาแห่งหนึ่ง เห็นภิกษุเที่ยวบิณฑบาตพวกอื่น รับบาตรของภิกษุแม้ เหล่านั้น นิมนต์ให้นั่งเหนืออาสนะที่จัดแจงไว้ ตระเตรียมภิกษาแล้ว สั่งคนอื่นว่า " พวกท่านจงอังคาสพระผู้เป็นเจ้าทั้งหลาย" แล้วใส่ภัตนั้นลงในตระกร้าถือเดินไป เลือก เก็บดอกไม้ต่างๆ ในระหว่างทาง ห่อด้วยใบไม้ ไปสู่ที่พระเถระนั่งแล้วกล่าวว่า " ท่านผู้ เจริญ ขอท่านจงทำความสงเคราะห์แก่กระผมเถิด" ดังนี้แล้ว รับบาตร ให้เต็มด้วยภัต

แล้ววางไว้ในมือของพระเถระ กระทำการบูชาด้วยดอกไม้เหล่านั้น ตั้งความปรารถนา ว่า " บิณฑบาตอันมีรสนี้ พร้อมด้วยดอกไม้เครื่องบูชา ยังจิตของข้าพเจ้าให้ยินดี ฉัน ใด ขอบรรณาการพันหนึ่ง จงยังจิตของข้าพเจ้าให้ยินดี ในที่ที่ข้าพเจ้าเกิดแล้วๆ ฉันนั้น และขอฝนดอกไม้มี ๕ สีจงตก" เขาบำเพ็ญกุศลจนตลอดชีพ เกิดในเทวโลก แม้ใน กาลนี้ ฝนดอกไม้ ( ทิพย์ ) ก็ตกในวันที่เขาเกิดแล้ว และเมื่อเขามาในที่นี้การนำ บรรณาการมา และการที่เกวียนเต็มด้วยรัตนะ ๗ ประการ ก็เป็นผลแห่งกรรมนั้น อ้างอิง

จาก พระสูตร และอรรถกถา แปล ขุททกนิกาย คาถาบท เล่ม ๑ ภาค ๓ ตอนที่ ๒

# บทวิเดราะห์ชุดที่ ๔ เรื่อง พระสุธรรมเกระ ประกอบอภิธรรมมัตกสังดหะ ปริจเฉทที่ ๔

๑. จิตตคฤหบดี ได้ฟังธรรมจากพระมหานามแล้ว บรรลุโสดาปัตติผล วิถีจิตขณะที่ฟังธรรมคือ



## ภวังคจิตของจิตตคฤหบดี เป็นดวงไหน

- ก. มหาวิบากดวงที่ ๑ โสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา
- ข. มหาวิบากดวงที่ ๓ โสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค.มหาวิบากดวงที่ ๗ อุเบกเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๘ อุเบกขาเวทนา สลังขาริก ไม่มีปัญญา

#### ๒. วิ ในที่นี้ คือจิตดวงไหน

- ก. โสตวิญญาณที่เป็นกุศลวิบาก
- ข. โสตวิญญาณที่เป็นอกุศลวิบาก

## ๓. ช ในที่นี้คือจิตดวงไหน

- ก. มหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา
- ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๓ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา

๔. วิถีจิตขณะบรรลุโสดาปัตติผลคือ

# น ท มใน อุป อนุ โค มัคค ผล ผล ผล ภ

# จิตที่ทำหน้าที่ อุป อนุ โค คือ จิตดวงไหน

- ก. มหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากควงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา

#### ๕. มีจิตดวงใดบ้างที่มีพระนิพพานเป็นอารมณ์

- ก. มใน
- ข. อุป
- ค. อนุ
- ง. โค
- ๖. เมื่อฟังธรรมจากพระธรรมเสนาบดีแล้ว ได้บรรลุอนาคามิผล **การบรรลุ**

## อนาคามิผล มีวิถีจิตต่างกับ โสดปัตติผลอย่างไรบ้าง ตอบได้มากกว่า 1 ข้อ

# นทมใน อุป อนุ โค มัคค ผล ผล ผล ภ

- ก. อนุ
- ข. โค
- ค. มัคค
- ง. ผล

๗. หลังจากบรรลุเป็นพระอนาคามีแล้ว จิตตคฤหบดี ได้นิมนต์ พระอัครสาวกทั้งสอง ไปฉันภัตตาหารที่เรือนตน และนิมนต์พระสุธรรมเถระเจ้าอาวาสภายหลัง พระสุธรรม เถระนั้น โกรธจึงปฏิเสธ

จิตของพระสุธรรมเถระเมื่อได้ยินจิตตคฤหบดีนิมนต์ให้ฉันภัตตาหาร เป็นดังนี้

ที่ นท ป 3 สิงสัน วุ ช ช ช ช ช ช ช ต ต ภ

เสียงของจิตตคฤหบดี

#### จิตที่ทำหน้าที่ วิ คือดวงไหน

- ก. โสตวิญญาณที่เป็นกุศลวิบาก
- ข. โสตวิญญาณที่เป็นอกุศลวิบาก

#### ลิตที่ทำหน้าที่ สํ คือดวงไหน

- ก. สัมปฏิจฉนจิต ที่เป็นอกุศลวิบาก
- ข. ส้มปฏิฉนจิตที่เป็นกุศลวิบาก

#### ๙. จิตที่ทำหน้าที่ ช คือดวงไหน

- ก. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ข. มหากุศลดวงที่ ๘ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. โทสมูลจิตดวงที่ ๑ โทมนัสเวทนา ประกอบด้วยความโกรธ ไม่ชักชวน
- ง. โลภมูลจิตดวงที่ ๗ อุเบกขาเวทนา ไม่เห็นผิด ไม่ชักชวน
- ๑๐. เมื่อพระสุธรรมเถระ ไปขอโทษจิตตคฤหบดี ครั้งที่ ๑ ท่านไม่ยกโทษให้ **จิตของ**พระสุธรรมเถระที่ไปขอโทษมีชวนะ เป็นจิตดวงไหน
  - ก. มหากุศลดวงที่ ๗ อุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
  - ข. มหากุศลดวงที่ ๘ อุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา

- ค. โทสมูลจิตดวงที่ ๑ โทมนัสเวทนา ประกอบด้วยความโกรธ ไม่ชักชวน
- ง. โลภมูลจิตดวงที่ ๗ อุเบกขาเวทนา ไม่เห็นผิด ไม่ชักชวน
- ๑๑. หลังจากพระสุธรรมเถระ ฟังพระโอวาทจากพระศาสดาแล้ว ได้ไปกับภิกษุ ผู้เป็นอนุทูตนั้น กระทำคืนอาบัติในคลองจักษุของอุบาสก ยังอุบาสกให้อดโทษแล้ว พระสุธรรมเถระนั้น **การไปขอโทษครั้งนี้ ด้วยจิตดวงไหน** 
  - ก. มหากุศลดวงที่ ๕ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก มีปัญญา
  - ข. มหากุศลดวงที่ ๖ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก มีปัญญา
  - ค. มหากุศลดวงที่ ๗ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
  - ง. มหากุศลดวงที่ ๘ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา

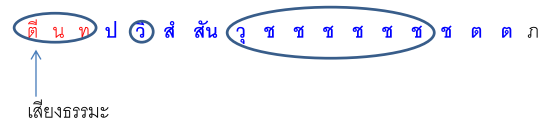
๑๒.หลังจากได้รับการยกโทษจากจิตตคฤหบดีแล้ว ท่านได้ไปปฏิบัติธรรม ๒-๓ ก็บรรลุอรหัตตผล วิถีจิตคือ

# น ท มโน อุป อนุ 🖸 มัคค ผล ผล ผล ภ จิตที่ทำหน้าที่ โว ( โวทาน ) คืออะไร

- ก. มหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา

#### เฉลย

๑. จิตตคฤหบดี ได้ฟังธรรมจากพระมหานามแล้ว บรรลุโสดาปัตติผล วิถีจิตขณะที่ฟังธรรมคือ



#### ภวังคจิตของจิตตคฤหบดี เป็นดวงใหน

# ก)มหาวิบากดวงที่ ๑ โสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา

- ค. มหาวิบากดวงที่ ๓ โสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค.มหาวิบากดวงที่ ๗ อุเบกเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๘ อุเบกขาเวทนา สสังขาริก ไม่มีปัญญา

ผู้ที่สามารถบรรลุเป็นพระอริยบุคคลได้ ต้องปฏิสนธิด้วย ติเหตุ คือต้องมี ปัญญามาตั้งแต่เกิด ซึ่งมีข้อ ก.เพียงข้อเดียว ข้ออื่น ไม่มีปัญญา และจิตที่ทำหน้าที่ ปฏิสนธิ จะทำหน้าที่ภวังค์ด้วย

#### ๒. วิ ในที่นี้ คือจิตดวงไหน

# (ก.)โสตวิญญาณที่เป็นกุศลวิบาก

ข. โสตวิญญาณที่เป็นอกุศลวิบาก

เสียงที่ได้ยินนั้นเกิดจากกิริยาจิต เป็นจิตที่ดีเป็นจิตของพระอรหันต์ ดังนั้นจิตที่ รับก็จะเป็นกุศลวิบาก

#### ๓. ช ในที่นี้คือจิตดวงไหน

# ก) มหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา

ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา

- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๓ เป็นโสมนัสเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
  ชนะที่เสพอารมณ์น่าจะเป็นกุศลที่ประกอบด้วยปัญญา เพราะหลังฟังธรรม
  แล้วได้บรรลุธรรมนั่นหมายถึงขณะฟังธรรมท่านน่าจะได้มีความเข้าใจธรรมะและ
  บรรลุธรรมได้ในที่สุด

๔. วิถีจิตขณะบรรลุโสดาปัตติผลคือ



# (ก)มหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา

- ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา

จิตที่กำลังแล่นสู่พระนิพพานนั้น จะมีนามรูป เป็นอารมณ์ เห็นความเป็นไตร ลักษณ์ และน้อมไปสู่พระนิพพาน จิตเหล่านี้จะต้องมีปัญญาประกอบแน่นอนเสมอ

#### ๕. มีจิตดวงใดบ้างที่มีพระนิพพานเป็นอารมณ์

- ก. มใน
- ข. อุป
- ค. อนุ

# (ง.)โค ( โคตรภู )

มใน อุป อนุ จะรับนาม รูปเป็นอารมณ์ ส่วนโค จะรับพระนิพพานเป็นอารมณ์ เป็นครั้งแรก ข้ามโคตรจากปุถุชน เป็นพระอริยชน ๖. เมื่อฟังธรรมจากพระธรรมเสนาบดีแล้ว ได้บรรลุอนาคามิผล **การบรรลุ อนาคามิผล มีวิถีจิตต่างกับ โสดปัตติผลอย่างไรบ้าง ตอบได้มากกว่า 1 ข้อ** 

# น ท มโน อุป อนุ โค มัคค ผล ผล ผล ภ

- ก. อนุ
- ข.โค
- (ค.) มัคค
- (ง.) ผล

การบรรลุโสดาปัตติผล วิถีจิตจะเป็น โสดาปัตติมัคคจิต และ โสดาปัตติผลจิต การบรรลุอนาคามิผล วิถีจิตจะเป็น อนาคามิมัคคจิต และ อนคามิผลจิต

๗. หลังจากบรรลุเป็นพระอนาคามีแล้ว จิตตคฤหบดี ได้นิมนต์ พระอัครสาวกทั้งสอง ไปฉันภัตตาหารที่เรือนตน และนิมนต์พระสุธรรมเถระเจ้าอาวาสภายหลัง พระสุธรรม เถระนั้น โกรธจึงปฏิเสธ

จิตของพระสุธรรมเถระเมื่อได้ยินจิตตคฤหบดีนิมนต์ให้ฉันภัตตาหาร เป็นดังนี้



เสียงของจิตตคฤหบดี่

#### จิตที่ทำหน้าที่ วิ คือดวงไหน

- (ก)โสตวิญญาณที่เป็นกุศลวิบาก
  - ใสตวิญญาณที่เป็นอกุศลวิบาก
     แม้พระสุธรรมเถระจะไม่พอใจเสียงของจิตตคฤหบดีก็ตาม ความไม่พอใจนั้น
     เกิดตรงชวนะ เนื่องจากขาดการโยนิโส โวฏฐัพพนะ จึงตัดสินเป็นโทสมูลจิต

#### 🥃 . จิตที่ทำหน้าที่ สํ คือดวงไหน

ก. สัมปฏิจฉนจิต ที่เป็นอกุศลวิบาก

## 🕦 สัมปฏิฉนจิตที่เป็นกุศลวิบาก

เมื่อ อารมณ์เป็นอารมณ์ที่ดี จิตที่ทำหน้าที่ได้ยินเป็นกุศลวิบาก สัมปฏิจฉัน จิตที่รับอารมณ์ต่อก็เป็นกุศลวิบากด้วย

#### ๙. จิตที่ทำหน้าที่ ช คือดวงไหน

- ก. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ข. มหากุศลดวงที่ ๘ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา

# โทสมูลจิตดวงที่ ๑ โทมนัสเวทนา ประกอบด้วยความโกรธ ไม่ ชักชวน

- ง. โลภมูลจิตดวงที่ ๗ อุเบกขาเวทนา ไม่เห็นผิด ไม่ชักชวน เหตุผลเดียวกับข้อ ๗ เป็นโทสมูลจิตที่มีกำลังมาก จึงให้เป็นดวงที่ ๑
- ๑๐. เมื่อพระสุธรรมเถระ ไปขอโทษจิตตคฤหบดี ครั้งที่ ๑ ท่านไม่ยกโทษให้ **จิตของ** พระสุธรรมเถระที่ไปขอโทษมีชวนะ เป็นจิตดวงไหน
  - ก. มหากุศลดวงที่ ๗ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
  - ข. มหากุศลดวงที่ 🕳 เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา
  - ค. โทสมูลจิตดวงที่ ๑ โทมนัสเวทนา ประกอบด้วยความโกรธ ไม่ชักชวน

# 🕠 โลภมูลจิตดวงที่ ๗ อุเบกขาเวทนา ไม่เห็นผิด ไม่มีชักชวน

พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ให้พระสุธรรมเถระไปขอโทษจิตตคฤหบดี การ ไปของท่านครั้งนี้ จิตยังแข็งกระด้างด้วยมานะ ซึ่งเป็นลักษณะของโลภมูลจิตที่ไม่ ประกอบด้วยความเห็นผิด แต่ประกอบด้วยมานะแทนคือมีความแข็งกระด้าง ถือตัว จิตตคฤหบดีสัมผัสได้ จึงไม่ยอมยกโทษให้ เมื่อกลับมาหาพระพุทธเจ้าอีกครั้ง พระ สัมมาสัมพุทธเจ้าได้ให้อนุทูตไปด้วย และแสดงธรรมเกี่ยวกับมานะว่า " ธรรมดา สมณะ ไม่ควรทำมานะ หรือริษยาว่า " วิหารของเรา ที่อยู่ของเรา อุบาสกของเรา อุบาสิกาของเรา เพราะเมื่อสมณะทำอย่างนั้น เหล่ากิเลส มีริษยา และมานะเป็นต้น ย่อมเจริญ การไปครั้งหลังนี้ จิตท่านจึงไม่มีมานะแล้ว จิตตคฤหบดี จึงยกโทษให้

- ๑๑. หลังจากพระสุธรรมเถระ ฟังพระโอวาทจากพระศาสดาแล้ว ได้ไปกับภิกษุ ผู้เป็นอนุทูตนั้น กระทำคืนอาบัติในคลองจักษุของอุบาสก ยังอุบาสกให้อดโทษแล้ว พระสุธรรมเถระนั้น **การไปขอโทษครั้งนี้ ด้วยจิตดวงไหน** 
  - ก. มหากุศลดวงที่ ๕ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก มีปัญญา

# ขมหากุศลดวงที่ ๖ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก มีปัญญา

- ค. มหากุศลดวงที่ ๗ เป็นอุเบกขาเวทนา อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ง. มหากุศลดวงที่ ๘ เป็นอุเบกขาเวทนา สังขาริก ไม่มีปัญญา

  เหตุผลจะเชื่อมโยงมาจากข้อ ๑๐ ที่ว่าเป็นสสังขาริก เพราะมีการซักชวน ด้วย

  เสียงของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แล้วเห็นแล้วด้วยปัญญาจริง มานะจึงลดลง

๑๒.หลังจากได้รับการยกโทษจากจิตตคฤหบดีแล้ว ท่านได้ไปปฏิบัติธรรม ๒-๓ ก็บรรลุอรหัตตผล วิถีจิตคือ

น ท มโน อุป อนุ(โว)มัคค ผล ผล ผล ภ จิตที่ทำหน้าที่ โว ( โวทาน ) คืออะไร

# กมหากุศลดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา

- ข. มหากุศลดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา
- ค. มหาวิบากดวงที่ ๑ เป็นโสมนัส อสังขาริก มีปัญญา
- ง. มหาวิบากดวงที่ ๓ เป็นโสมนัส อสังขาริก ไม่มีปัญญา มีวิถีจิตของการบรรลุเป็นพระโสดาบัน จะให้คำว่า **โค** คือโคตรภู ส่วนพระ

สกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ เรียกว่า โวทาน ในมัคควิถี คำว่า โคตรภู หมายความว่า ตัดจากโคตรปุถุชนเป็นโคตรอริยะ กล่าวคือ ตัดจากโคตรชนที่หนาแน่นไปด้วยกิเลส เป็นโคตรชนที่ห่างไกลจากกิเลส ส่วนคำว่า โวทาน แปลว่า ธรรมขาว หมายความว่า พระสกทาคามี มีธรรม ที่ขาวกว่า สะอาดกว่าพระโสดาบัน, พระอนาคามี ก็มีธรรมที่ขาวยิ่งกว่า สะอาด ยิ่งกว่า พระ สกทาคามี, สำหรับพระอรหันต์ นั้นเป็นผู้ที่ขาวสะอาดบริสุทธิ์หมดจด ด้วยประการทั้ง ปวง

.....

# ข้อคิดจากพระสูตรเรื่องนี้

กิเลสของคนเรานั้นยากนักที่จะรู้ได้ อยู่กับสิ่งหนึ่ง สิ่งใดนาน ย่อมมีการยึดติด ด้วยอำนาจของโลภะ และคิดว่าตัวเองเป็นใหญ่ เป็นคนสำคัญด้วยทิฏฐิ และมานะ ฝึกไม่ยึดติดกันสิ่งใดๆ และฝึกเป็นคนอ่อนน้อม ถ่อมตน จะช่วยลดกิเลส เหล่านี้ได้