# 第 41 章

## 3 ニーファイ 12 - 14 章

## はじめに

地上で教え導いておられたとき、イエスは山上の垂訓を説かれた。それは十分に固い決意をもって完成に向かって努力するよう弟子たちを励ますためだった。復活の後、イエスは西半球でモルモン書の民に御姿を現され、同じ説教をされた。

この説教に含まれている福音の標準は、近代の啓示を通して、わたしたちの時代においても再確認されてきた。大管長会のジェームズ・E・ファウスト管長(1920 - 2007年)は次のように述べている。「山上の垂訓における救い主の深遠なメッセージは、わたしたち全員にとって『燃えるしば』と同じくらいに貴いものです。『まず、神の王国を築き、神の義を打ち立てることを求めなさい。』〔ジョセフ・スミス訳マタイ6:38。マタイ6:33も参照〕このメッセージを心と霊に貫き通す必要があります。わたしたちは、このメッセージを受け入れるとき、現世において何を支持し、擁護していくかを決めているのです。」(『リアホナ』 2004 年 5 月号、67)

これらの神聖な原則をモルモン書から学ぶことによって、 わたしたちはいつも忠実であり、完成への道から離れないた めに役立つ洞察を得ることができる。

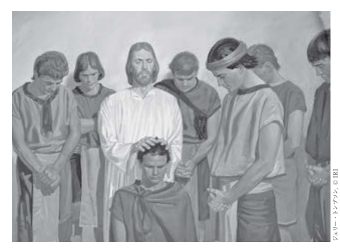
## 注解

## 3 ニーファイ 12 - 14 章 人生の青写真

●聖書とモルモン書に含まれている山上の垂訓は、主が示された完成への青写真である。この垂訓について、ハロルド・B・リー大管長(1899 – 1973 年)はこう語っている。「キリストがこの世に来られたのは、人類の罪を贖うためだけでなく、神の律法の完全な標準と天の御父に対する従順について世の人々に模範を示すためでもありました。主は山上の垂訓において、御自分の完全な属性についての幾らかの啓示、あるいは実践に裏打ちされた言葉ばかりが記された自叙伝と言ってもよいものをわたしたちに与え、そうすることによってわたしたち自身の生活の青写真を与えてくださったのです。」(Decisions for Successful Living [1973 年]、55 – 56)

## 3 ニーファイ 12:1-2 使徒の言葉に耳を傾ける

• 救い主は、ニーファイ人の中から十二人の弟子を召され、彼らに力と権能を授けられた。十二人の弟子に従うことがどれほど大切かを強調した後で、ニーファイ人に説教を始められた。近代の啓示も主の選ばれた僕に従うことによって安全と祝福がもたらされることを強調している(教義と聖約1:38 [1] : 21:6 参照)。十二使徒定員会のジェフリー・R・ホランド長老は、大管長会と十二使徒定員会に従うことがなぜ



それほどまでに大切なのか説明している。

「あらゆるときに、特に逆境や危険のときに、子供のように 当惑し、方向を見失い、幾分恐れを感じるときに、人間のよ こしまな行いや悪魔の策略により、足もとをすくわれ、道をそ れそうになるときに、教会の使徒と預言者という土台が祝福 となります。現代のような時代のために、大管長会と十二使 徒定員会は『預言者、聖見者、啓示者』の責任を神から授か り、皆さんから支持されています。……

……キリストを土台とするなら、いつも……守りが得られます。今体験している、またこの先ほとんどいつも体験するであろう危険の中にあっても、この世の嵐はわたしたちを滅ぼすことはできません〔ヒラマン5:12参照〕。」(『リアホナ』 2004 年11 月号、7 参照)

#### 3 ニーファイ 12:1-2

この聖句をマタイ5:1-2と比較する。 モルモン書の記録では何が付け加えられているか。

### 3 ニーファイ 12:3-12 至福の教え

・救い主の説教は至福の教えと呼ばれる宣言で始まる。これらは「……は幸いである」と宣言する一連の声明からなる  $(3 - - 7 \tau + 12 : 1 - 11$  参照)。至福は「幸運であること」「幸せであること」あるいは「祝福されていること」を意味する  $(\neg 2 \tau + 3)$ 。ウェブスターの辞書でこの言葉は「この上ない喜びの状態」と定義されている (Merriam-Webster's Collegiate Dictionary,第11版〔2004年〕,107)。このような言葉は聖徒がこの説教の教えを実践したときにもたらされる結果を表している。

『末日聖徒版聖書辞典』(LDS Bible Dictionary) の説明

によれば、至福の教えは「高尚な霊的特質を構成する特定の幾つかの要素について述べている。その霊的特質が完全な状態で存在するときにはいつでも、それらの要素がすべて備わることになる。至福の教えは、それぞれの教えが別個のものではなくむしろ、互いに関連し合いながら進む形で並んでいる。」("Beautitudes," 620)『聖



句ガイド』は次のように補足している。至福の教えは「一つ一つの教えがそれぞれに、前に述べられている教えを基にして組み立てられている。」(「至福の教え」122)

ハロルド・B・リー大管長は、至福の教えは「完全な生活への憲章」を具体的に表現していると教えている。「そのうちの4つは自分自身に〔関係があり〕」、残りの4つは「人間社会の人とのかかわりに〔関係がある〕。」(Decisions for Successful Living〔1973年〕、57、60)以下の表はその関係を明らかにしている。

| 自分自身とのかかわり               | 人とのかかわり                            |
|--------------------------|------------------------------------|
| 心の貧しい人々は, 幸いで<br>ある。     | 柔和な人々は, 幸いである。                     |
| 悲しむ人々は皆, 幸いである。          | が<br>憐れみ深い人々は, 幸いで<br>ある。          |
| 義に飢え渇いている人々<br>は皆,幸いである。 | 平和をつくり出す人々は<br>皆, 幸いである。           |
| 心の清い人々は皆, 幸いで<br>ある。     | わたしの名のために迫害<br>される人々は皆, 幸いであ<br>る。 |

## 3ニーファイ12:3 「わたしのもとに来る心の貧しい 人々は、幸いである」

ハロルド・B・リー大管長は、心の貧しいという言葉の意味を次のように定義している。

「主はこう言っておられます。『こころの貧しい人たちは, さいわいである,天国は彼らのものである。』(マタイ5:3) 言うまでもなく『心の貧しい人』とは霊的に乏しい人,霊的 な貧しさを痛感して助けを切望している人を意味します。

もし完成を目指そうとするならば、完成への道を上り始めようとするならば、わたしたち一人一人が、一度次のように自問してみなければなりません。『自分にまだ欠けているものは何か。』」(Stand Ye in Holy Places [1974年], 210)

•「わたしのもとに来る」(3ニーファイ12:3)という言葉は、山上の垂訓の新約聖書版には見当たらないが、救い主の教えを明らかにしてくれる。心が貧しいことは、キリストのもとに来るならば、幸いであるということである。救い主は、3ニーファイ12:2で、どのようにしてキリストのもとに来るきっかけを作るのか述べておられる。「わたしのもとに来る」という言葉は、原則的に、その他の至福の教えにも当てはめることができる。慰められ(4節)、地を受け継ぎ(5節)、聖霊に満たされ(6節)、憐れみを受け(7節)、神を見る(8節) ためには、「キリストのもとに来」なければならないからである。

救い主が御自分のもとに来ることについて説教をされたとき、3ニーファイ11:21から12:2までに、バプテスマという言葉を19回口にしておられる。完全に「キリストのもとに来る」ことには、救いの儀式を受け入れることも含まれている。

エズラ・タフト・ベンソン大管長(1899 – 1994 年)は、キリストのもとに来るためのその他の方法について述べている。「福音を宣言することによって、生活をまったきものとすることによって、そして死者を贖うことによってすべての人がキリストのもとに来るように招待するのです。わたしたちがキリストのもとに行くことができれば、自分、家族、そして天の御父の子供たち、すなわち生者、死者を問わず、すべての人を祝福することになるでしょう。」(『聖徒の道』 1988 年 6 月号、90)

#### 3 ニーファイ 12:4 「悲しむ人々は皆. 幸いである |

・七十人のスペンサー・J・コンディー長老は、至福の教えはどうして段階を踏んで進む教えと見なすことができるか説明している。「至福の教えは義にかなった生活を送るための教えだと見なすことができます。この教えは、段階を踏んで進む形になっており、『「キリスト」のもとに来る心の貧しい人々』(3ニーファイ12:3)という言葉で始まります。日の栄えに進む次の段階は、悲しむこと、特に、自分の罪のために悲しむことです。というのは、『神のみこころに添うた悲しみは、……教を得させる悔改めに導〔く〕』からです(2コリント7:10)。」(Your Agency, Handle with Care [1996年]、8)

### 3 ニーファイ 12:5 「柔和な人々は、幸いである」

●スペンサー・W・キンボール大管長 (1895 - 1985年) は,柔和さは弱さとは違うと説明している。

「主が柔和でへりくだり謙遜であられたことを考えると、 謙遜になるためには、主が行われたことを行わなければなり ません。悪を大胆に非難し、義の業を勇敢に推し進め、あら ゆる問題に勇気を持って立ち向かい、自分を見失ったり、自 分の置かれた環境に左右されたりすることなく、自分がどう 評価されるかを気に留めないことです。

謙虚さは、見栄、思いあがり、うぬぼれとは無縁です。弱さ、ためらい、卑屈とも無縁です。 ……

*謙遜*そして*柔和*とは,正しくは,弱さではなく徳を意味します。常に気持ちが穏やかで激しい怒りや情動がないことを意味します。……卑屈な服従とは違います。臆病やおびえとも違います。

どうしたら謙遜になれるでしょうか。自分が依存していることをいつも思い起こさなければならないと思います。だれに依存しているでしょうか。主です。どのようにして思い起こせばいいでしょうか。真心から、常に、礼拝と感謝の気持ちを込めて祈ることです。」(*The Teachings of Spencer W. Kimball*, エドワード・L・キンボール編〔1982 年〕,232 -233)

### 3 ニーファイ 12:6 「義に飢え渇く」

• シェリー・L・デュー姉妹は中央扶助協会会長会で奉仕し ていたときに、望み(飢え渇くこと)と行動、すなわち望ん だ結果を得るために働く能力の関係について説明している。 「霊的な導きに耳を傾ける能力は、わたしたちがどれだけ進 んでそれを学ぼうとするかということと密接にかかわってい ます。ヒンクレー大管長はよくこのように語っています。『あ ることを成し遂げるために自分が知っている唯一の方法は. ひざまずいて神に助けを求め、それから立ち上がって働くこ とです。』御霊の言葉を学ぶ究極の方法は、信仰を持ち、同 時に熱心に努力することです。救い主はこのように教えられ ました。『義に飢え渇いている人々は皆、幸いである。彼ら は聖霊に満たされるからである。』(3ニーファイ12:6,強 調付加) 飢え渇くとは霊的な努力をするということにほかな りません。神殿における礼拝、いっそう望くなるために悔い 改めること、人の過ちを赦し、自分の過ちの赦しを請うこと、 心からの断食と祈り、これらはすべて、わたしたちに御霊を 受けやすい状態をもたらしてくれます。霊的な努力は効果が あり、主の御声を聞くための鍵となります。」(「わたしたちは 独りではない」『リアホナ』 1999 年 1 月号、107)

### 3 ニーファイ 12:8 「心の清い人々」

• 十二使徒定員会のジョセフ・B・ワースリン長老 (1917 – 2008 年) は、心が清いという言葉の意味について次のように説明している。

「偽りがないとは、心が清いことです。これは、キリストに真に従う者の一人に数えられるうえで、欠かせない特質です。……

偽りがなければ、わたしたちは正直で、誠実で、義にかなった人になります。これらはすべて神の属性であり、聖徒に求められるものです。正直な人は、公正で、自分の言葉に忠実で、正直に行動し、欺瞞や盗み、詐欺、そのほかあらゆる不正行為をしません。正直は神のものであり、不正直は悪魔のものです。サタンは時の初めから偽りを語る者でした。正義とは、福音の律法や原則や儀式と調和した生活を送ることです。」(「偽りのない者」『聖徒の道』 1988 年 6 月号、85)

## 3 ニーファイ 12:9 平和をつくり出す人々

- 十二使徒定員会のラッセル・M・ネルソン長老は、平和をつくり出す人になるための究極的な源について証している。「『平和の君』〔イザヤ9:6〕であるイエス・キリストのもとに来ることこそが、地上の平和と人々の友好への道なのです〔ルカ2:14 参照〕。」(『リアホナ』 2002 年11 月号、39)
- 十二使徒定員会のブルース・R・マッコンキー長老(1915 1985 年)は、平和をつくり出す人になるための方法について次のように述べている。「平和をつくり出す人――文字どおり、完全な福音を信じ広める者だけが、この至福の教えの持つ完全な意味において、平和をつくり出す者である。福音は全人類への平和のメッセージである。神の子――真理への献身の結果、神の家族に養子縁組をされた者。そのような過程を経て、彼らは神の相続人となりキリストとの共同の相続人となる(ローマ8:14-18;ガラテヤ3:26-29;4:1-7)。」(Doctrinal New Testament Commentary、全3巻[1971-1973年]、第1巻、216)

## 3 ニーファイ 12:13 「地の塩」

・モルモン書の記録には、「地の塩」となることは教会員が追求すべき目標であると記されている(3ニーファイ 12:13)。モーセの時代に行われた燔祭の儀式で、塩は神との聖約を記憶にとどめ守るべきだということをわたしたちに思い起こさせるものだった(民数 18:19; 歴代下 13:5 参照)。同じような意味で、聖徒はこの末日において聖約を回復し守る手助けをするべきである。教義と聖約 101:39 -40 には、「地の塩」と見なされるために何をしなければなら

ないかが記されている。

「地の塩」と見なされることには大切な意味がある。七十 人会長会の一員として奉仕していたときに、カーロス・E・エ イシー長老(1926 – 1999年)は、そのことについて神権者 に次のように説明している。

「『人々がわたしの永遠の福音に召され, 永遠の聖約を交わすとき, 彼らは地の塩, また人の味と見なされる。

*彼らは人の味となるように召される*。』(教義と聖約101:39-40,強調付加)

味 (s-a-v-o-r) という言葉は、味覚や、風味が良いという 意味のほかに、深みのある質を有し、高い評価を受けるに足 る条件を備えているという意味が含まれます。 ……

ある世界的に有名な化学者の言葉によれば、塩は古くなっても味が変わらないということです。不純物が混ざったり汚染されたりした場合にのみ、塩は塩気を失ってしまうのです。同様に、神権の力も年とともに効力を失うことはありませんが、不純や汚染によりその効力は失われてしまいます。……

不純な思いを抱いて心を汚し、偽りを語って口を汚し、悪事に走って自己の持てる力を誤用する人は、『人の味』を失い、品格を落とすことになるのです。……

わたしは、特に若人の皆さんに『人の味』を守るための簡単な指針をご紹介したいと思います。それは、『清くないことを考えてはならない。真実でないことを語ってはならない。EUくないことを行ってはならない。』(マルクス・アウレリウス,'The Meditations of Marcus Aurelius,' *The Harvard Classics*,チャールズ・W・エリオット編,ニューヨーク:P. F. Collier and Son,1909年,211にて引用を参照)」(『聖徒の道』 1980年9月号,66)

## 3 ニーファイ 12:14 − 16 「あなたがたの光を……輝かせ」なさい

• 十二使徒定員会のロバート・D・ヘイルズ長老は、個人的な経験について触れ、人々の光となることがどれほど大切かを強調しています。



「ニューヨーク州ロングアイランドで成長したわたしは、 闇に包まれた外洋を航海する 人々にとって光がどれほど大切かを理解していました。灯 台が機能しなかったらどれほ

ど危険なことでしょうか。灯台の明かりがともされなかった

としたら、どれほど大きな惨事を招くことでしょうか。

聖霊の賜物を持つわたしたちは、人々の光となれるように 聖霊の導きに誠実に従わなければなりません。

『そのように、あなたがたの光を人々の前に輝かし、そして、人々があなたがたのよいおこないを見て、天にいますあなたがたの父をあがめるようにしなさい。』〔マタイ5:15-16〕

だれがわたしたちを頼ってくるのか、わたしたちには分かりません。救い主が言われたように、わたしたちは『彼らが立ち返って悔い改め、十分に固い決意をもってわたしのもとに戻って来るようにならないとは言い切れないからである。彼らがそうするならば、わたしは彼らを癒そう。だからあなたがたは、彼らに救いをもたらす者になりなさい。』〔3 ニーファイ 18:32〕(『リアホナ』 2002 年 7 月号、79)

## 3 ニーファイ 12:17 - 20, 46 - 47 モーセの律法はイエス・キリストによって成就された

・救い主がこの地上で教え導かれる時代まで、モーセの律法は千年以上の間、イスラエルの宗教と社会生活の基盤であった。ニーファイ人はこの律法が書き記された真鍮版を所有していた。また、ニーファイ人の預言者は、この律法を教え、守っていた。救い主は、ニーファイ人のもとを訪れたとき、この律法は自分によってすべて成就したと教えられた。しかし、ニーファイ人はモーセの律法が「廃〔された〕」あるいはすでに「むなしくな〔った〕」と考えてはならなかった(3ニーファイ12:17-18)。救い主はモーセの律法を「成就〔した〕」のであって「廃〔した〕」のではない。それはどういうことだろうか。モーセの律法には、道徳的な側面と、

道徳的な側面には、「あなたがたは殺してはならない」「あなたは姦淫してはならない」といった戒めが含まれていた。イエス・キリストは、ニーファイ人に殺人や姦淫だけでなく、怒りや情欲、すなわち殺人や姦淫の原因となる心の状態をも避けるようにと教えられた(3ニーファイ12:21-30参照)。したがって、より高い律法であるイエス・キリストの福音は、モーセの律法の道徳的な側面を発展させることによって律法を成就した。すなわち、この福音にはモーセの律法の道徳的な規範が含まれ、さらには、それらの規範が心の変化を求めるより奥深い福音の原則に組み込まれる形となったのである。

モーセの律法の儀式的な側面には、アビナダイが「勤め」や「儀式」と呼んだ動物の犠牲や燔祭に関する戒めが含まれていた(モーサヤ13:30)。ニーファイ人の預言者は、モーセの律法のこれらの部分が、イエス・キリストの贖いの

犠牲を待ち望めるように人々を助けるためのものだということを理解していた(2ニーファイ25:24;モルモン書ヤコブ4:5;モーサヤ16:14-15参照)。そのようなわけで、救い主の地上における召しが終わったときに、これらの待ち望むための儀式は成就した。なぜなら、将来起きると待ち望んでいた出来事がすでに起きて終了し、もはや待ち望む必要はなくなったからである。したがって、救い主は動物の犠牲と燔祭は「取りやめ」なければならず、その代わりに救い主に従う者は「打ち砕かれた心」と「悔いる霊」という「犠牲」をささげるようニーファイ人に教えられた(3ニーファイ9:19-20)。そこで贖罪を待ち望んだ儀式に代わって、救い主は御自分の贖いの犠牲を振り返るための覚えの儀式、すなわち聖餐を設けられたのである(3ニーファイ18:1-11参照)。

•ブルース・R・マッコンキー長老はこう述べている。「イエスは、モーセの時代の前、小神権の時代の前に人々が享受していた完全な福音を回復するために来られた。明らかに、イエスは御自身がモーセに啓示されたものを廃するために来られたのではなかった。それは大学教授が学生に積分を教えることで算数を廃止するようなものである。完全な福音を回復することで、イエスは準備の福音の条件を守り抜く必要性を満たしたのである。太陽がすでにありったけの輝きを放って昇っている以上、だれももはや月の明かりで歩く必要はなくなったのだ。」(Doctrinal New Testament Commentary、第1巻、219 - 220。スティーブン・E・ロビンソン、"The Law after Christ、"Ensign、1983年9月号、68 - 73 も参照)

#### 3 ニーファイ 12:19 「打ち砕かれた心と悔いる霊」

・十二使徒定員会のリチャード・G・スコット長老は、打ち砕かれた心と悔いる霊を持つことの大切さについて証している。「『贖いは聖なるメシヤを……通じてもたらされ』ます。それは、『打ち砕かれた心と悔いる霊』を持つすべての人のためにあり、『このような人々のためにしか、律法の目的は達せられない』からです〔2ニーファイ2:6-7、強調付加〕。『打ち砕かれた心と悔いる霊』という絶対必要条件は、従順で、求めに容易に応じ、謙遜(すなわち教えを受けることができ)、進んで従うことの必要性を定めています。」(『聖徒の道』1997年7月号、65)

## 3 ニーファイ 12:22 「自分の兄弟に対して怒る者はだれであろうと」

•新約聖書は救い主の教えについて次のように説明している。「兄弟に対して〔理由もなく〕怒る者は、だれでも裁判を受けねばならない。」(マタイ5:22) このテーマに関す

る救い主の教えは、「理由もなく」という言葉が消去されていることを除けば、モルモン書でも同じである。これはすなわち、怒りはすべて避けた方が良いということを示している。知られているうちで最古の写本によると、マタイ5:22に「理由もなく」という言葉は書かれていない点に留意すべきである(ダニエル・K・ジャッドおよびアレン・W・ストッダード、"Adding and Taking Away 'Without a Cause' in Matthew 5:22," How the New Testament Came to Be, ケント・P・ジャクソンおよびフランク・F・ジャッド・ジュニア編 [シドニー・B・スペリー・シンポジウム、2006年]、161で引用)。

## 3 ニーファイ 12:27 - 29 肉欲を避ける

・リチャード・G・スコット長老は、愛の結果と動機、肉欲の結果と動機の両方を比較している。「主が言われた愛は、ほかの人々を高め、守り、尊重し、豊かにします。この愛は、自分以外の人のために犠牲になろうという気持ちをもたらします。これに対し、サタンは肉欲という偽りの愛を助長します。それは自分の欲望を満たしたいという気持ちに支配されたものです。こうした偽りの愛に欺かれた人々は、ほかの人の苦しみや滅亡などほとんど気に留めません。巧みな言葉で自分の行いを正当化してはいますが、その動機は自己満足なのです。」(『聖徒の道』1991年7月号、35)

### 3 ニーファイ 12:30 「自分の十字架を負う」

・十二使徒定員会のニール・A・マックスウェル長老(1926 − 2004 年)は、「自分の十字架を負う」という表現について説明しています。

「すなわち, *日々*十字架を負うとは, *日々*肉欲に打ち勝つということです。

誘惑を受けながらもそれを『心に留められ』なかった主に 做えば、わたしたちも『世の常』である誘惑に満ちたこの世 にあって、立派に生きていくことができます (1コリント10:13)。もちろん、イエスは御自分に降りかかってきた途方も ない誘惑に気づいておられました。しかしイエスはそれらをいつまでも心に留めておくことはされず、即座にそれらを 退けられたのです。わたしたちも受けた誘惑に心を留め、も てあそんでいると、誘惑にもてあそばれてしまうようになります。誘惑に『心を留め』ないようにするには、そうした歓迎されない来客を門前払いにしてしまうことです。なぜならこの来客は、いったん中に入れると追い出すことが難しくなる 無法者のようなものだからです。」(『聖徒の道』1987年7月号、78 参照)

## 3ニーファイ 12:31-32 「出された女をめとる者も、 姦淫を行うのである」

ブルース・R・マッコンキー長老は、救い主はここでだれに 語りかけておられるのか、また、現代に住むわたしたちにこ の教えがどのように当てはまるのかという点について次のよ うに述べている。

「離婚を律するこの厳格な律法は、後にマルコが説明した ように、パリサイ人に与えられたものでも、一般社会の人々に 与えられたものでもなく、そのとき『部屋にいた』 弟子たちに だけ与えられたものだった。さらに、イエスははっきりとその 適用範囲を制限された。あらゆる人がそのような高い標準 に従った生活を送れるわけではなかった。その律法はその 律法を与えられた者にだけ当てはまるものであった。

……その律法は様々なとき、様々な人々の間で実施された かもしれない。しかし、今日、教会は、その律法に縛られて いない。今日、教会は性的不道徳行為以外にも幾つかの理 由で離婚を許可している。また,離婚をしても,再婚し,福 音のあらゆる祝福を享受することが許されているのである。」 (Doctrinal New Testament Commentary, 第1巻, 548 -549)

• 救い主がこう語られた目的の一つは、離婚した人と結婚す る人を非難することではなく、離婚をすれば結婚で起こるさ さいないらだちが解決されると思わないよう教えることだっ たように思われる。離婚について、ゴードン・B・ヒンクレー 大管長 (1910 - 2008年) は次のように語っている。

「当然のことながら、結婚生活はいつも喜びにあふれてい るとは限りません。何年か前の新聞から切り抜いて取ってあ るジェンキンス・ロイド・ジョーンズ氏の言葉を紹介しましょ う。

『ドライブインシアターで手を握り合い. 肩を寄せ合う多く の若者たちの間に、結婚とは、つまり永遠に若くてハンサム な夫が永遠に若く美しい妻のもとへ帰ってくる。 いつも美し く咲く花々に囲まれた別荘のようなものだという誤解がある ようだ。花々が枯れ、けん怠と支払い請求書がやって来る と, 家庭裁判所が混雑する。 ……

幸せが続いて当たり前だと思っている人は、だまされた とわめきながら駆けずり回って、多くの時間を無駄に過ご していくことだろう。』("Big Rock Candy Mountains," Desert News, 1973 年 6 月 12 日付, A4) ……

……ありふれたこととは思いますが、悲しい出来事の最 たるものの一つは離婚です。離婚は大きな苦しみとなって います。World Almanac の最新版によれば、1990年3月 までの過去1年間に、合衆国で推定242万3,000組の結 婚があり. 同じく 117 万 7.000 組の離婚がありました (*The* World Almanac and Book of Facts 1991 [ニューヨーク: World Almanac, 1990], 834 参照)。

これによると、合衆国では結婚した夫婦のうち、ほぼ2組 に1組が離婚した勘定になります。……

……離婚問題……の大半を占める原因は、利己心です。

結婚する人たちの中には. いつでも万事好都合でなけ ればならず, 人生は楽しいこ との連続で, 節操もなく, 欲 望は何であれ満足させるべき だと、甘やかされて思い込ん でしまっている人が大勢いま す。その分別を欠いた空虚な 考えは、いかに悲惨な結果を 招くことでしょうか。 ……



……大半の夫婦間のあつれきを癒す道は離婚ではありま せん。悔い改めです。別れることではありません。男性に とっては、自分の責任を引き受ける決心をする潔さです。 そ れは黄金律です。……

小さな欠点は見逃し、 赦し、 忘れようとする気持ちが大切

舌を制することも必要です。 短気は愛情を損ない、 愛をけ ちらす悪癖です。

妻をないがしろにするのを抑えるには, 自己訓練が必要 です。……

時には、正当な理由があって離婚することもあるでしょう。 離婚が絶対に悪いとは申しません。しかし、各地でなお増え つつあるこの災いは、神から来るものではなく、義と平和と 真理の敵である者の働きによるものであると, はっきり申し 上げます。」(『聖徒の道』 1991 年 7 月号, 73 - 75 参照)

## 3 ニーファイ 12:48 「あなたがたも完全になることを、 わたしは望んでいる」

- 現世で完全になることはできない。しかし、ジェームズ・ E・ファウスト管長は、次の世で完全を得られるように、今、 完全を求めなければならないと説明している。「完全は永 遠の目標です。わたしたちはこの世で完全になることはでき ませんが、 戒めに従って努力し、 ついには贖罪を通して完全 になれるのです。」(『リアホナ』 1999 年 7 月, 21)
- •スペンサー・W・キンボール大管長も, 完全を目指して努

力する必要性について、次のように説明している。「『それだから、あなたがたの天の父が完全であられるように、あなたがたも完全な者となりなさい。』(マタイ5:48)さて、これは達成可能な目標です。完全でなければ、昇栄することも、目的地に到達することもできません。今わたしたちがいるこの現世こそ完全を目指して歩み始める最上の時です。わたしは『完全な人なんていません』と言う人には我慢なりません。『だからどうして努力するのか』という意味が含まれているからです。言うまでもなく、ほんとうに完全無欠な人などいません。しかし、完全に至るはしごの高みまで昇る人もいるのです。」(Teachings of Spencer W. Kimball, 165)

## 3 ニーファイ 13:1 − 8, 16 − 18 義にかなった行いは 隠れて行う

•3ニーファイのこの聖句は、貧しい人に金銭を与えるときは 隠れて行うように、また、人に見られるために祈ったり断食を したりしないように教えている。主は、義にかなった行いは 隠れて行うようわたしたちに勧めておられる。トーマス・S・ モンソン大管長は、人知れず行う奉仕の大切さについて説 明している。



「最近ある人のお見舞いに 大きな病院へ行きました。そ の地域の病院はほとんどが 増築を行っていましたが、こ の病院も例外ではありません でした。病室の番号を聞くた めに受付の所へ行くと、その 席の後ろに、増築のために寄 付をしてくれた人々への感謝 の言葉を書いた立派な飾り額

が掛かっていました。10万ドルの寄付をした人の名前は特に、その飾り額にキラキラ輝く鎖でつるされた真鍮板の上に、美しい書体で刻まれていました。それも一人一人、別々の真鍮板にです。

そこに刻まれていたのは、世間に広く知られた人々の名前でした。実業界の大物、学問で身を立てた人などが名を連ねていました。わたしは彼らの慈善行為に感謝しました。わたしの目をとらえたもう1枚の真鍮板があります。それは前のものとは違っていて、名前が刻まれていませんでした。刻まれていたのは『匿名』のただ一言だけでした。わたしはそれを見てうれしく思い、一体だれなのだろうかと考えました。その人はだれにも知られることなく静かな喜びを味わったことでしょう。……

1年前〔1981年〕の冬,旅客機が離陸直後に失速し、氷

の張ったポトマック河に墜落しました。このとき、勇敢で英雄的な行為が数々見られました。中でも最も劇的だったのは、救助に当たったヘリコプターの操縦士が目撃した男性の行動でした。救助用のロープがもがき苦しむ一人の生存者の所に下ろされました。ところが彼は命綱にすがろうとせず、それを他の人の体に結えたのです。その人が無事に救出されると、再びロープが下ろされました。しかし助けられたのは別の人でした。結局 5 人の人が氷の水の中から救われたのですが、あの無名の英雄はその中にはいませんでした。名を知られることもなく『…… 彼がわたしたちに残した鮮やかな印象は誉れあるものでした。』(スティーブン・スペンダー、「I think continually of those Masterpieces of Religious Verse, ジェームズ・ダルトン・モリソン編〔ニューヨーク: Harper and Brothers Publishers〕、291で引用)……

皆さんがこの真理 [奉仕] を生活の指針とし、神と隣人に仕え胸を張って進んで行かれるように望むものです。ガリラヤに向けて耳を澄ましてみましょう。救い主の教えがこだましてくるのではないでしょうか。『自分の義を, 見られるために人の前で行わないように, 注意しなさい。』(マタイ6:1)『あなたは施しをする場合, 右の手のしていることを左の手に知らせるな。』(マタイ6:3) 良いことをしても『だれにも話さないように, 注意しなさい。』(マタイ8:4) そうすればさらに大きな平安を得, 生活は輝きを増し, 豊かな心を持つことができるでしょう。

隠れた良い行いは人々の前に現れてこないかも知れません。しかしその行いとそれをした人とは神の前に覚えられるのです。」(『聖徒の道』 1983 年 7 月号, 96 - 97, 100)

## 3 ニーファイ 13:7 「無益に繰り返すことはやめなさい」

• 無益に当たる英語 "vain" は「空の, つまらない, 内容や価値, あるいは重要性のない」という意味である (Noah Webster's First Edition of an American Dictionary of the English Language, 1828 [1967年])。ほとんど何も考えたり, 感じたりすることがなく習慣でささげる祈りは無益である。

「預言者モルモンは、『人が真心の伴わない祈りをするならば、……それはその人にとって何の役にも立たない。神はそのような祈りを受け入れられないからである』と警告しています(モロナイ7:9)。祈りを有意義なものとするには、真心から、また『熱意を込めて』祈らなければなりません(モロナイ7:48)。自分の態度と用いる言葉をよく吟味してください。」(『真理を守る —— 福音の参考資料』〔2004

### 年〕, 24)

• ジョセフ・B・ワースリン長老は、同じことを繰り返す祈りについて警告している。「同じような言葉を何度も同じように繰り返していると、祈りが意思の疎通というより暗唱になり、意味のないものになってしまいます。『くどくどと祈るな』と救い主が言われたのはこのことです(マタイ6:7参照)。」(「祈りを改善する」『リアホナ』 2004 年 8 月号、16。アルマ 34:27 - 28 も参照)

#### 3 ニーファイ 13 : 9 – 13 + 3 の即句では用的なだりにつ

救い主はこの聖句で効果的な祈りについてどのような原則を教えておられるか。

## 3 ニーファイ 13:9-13 主の祈り

• わたしたちは主の祈りに含まれている原則を王国における奉仕の模範として用いることができる。大管長会のヘンリー・B・アイリング管長は、次のように教えている。

「祈りは天の御父に対する敬虔さで始まります。その後、主は王国と王国の到来について語っておられます。この教会がイエス・キリストのまことの教会であるという証を持っている僕は、教会の発展に喜びを感じ、また王国建設のためにすべてをささげたいという望みを持ちます。



救い主御自身、次の祈りの言葉にあるとおりの模範を示されました。『御心が天で行われるとおり、地にも行われますように。』(3ニーファイ13:10)全流 と全世界のために贖罪を行われたときの苦難の中での主の祈りがそれでした

(マタイ26:42 参照)。忠実な僕は、明らかに最も小さな務めであっても、神が望んでおられるとおりに行いますと祈ります。自分自身のためよりも救い主の業の成就のために働き、祈ることは、きわめて重要です。

その後、救い主はわたしたちのために個人の清さの標準を次のように定められました。『わたしたちに負債のある者を皆ゆるしますから、わたしたちの罪をもおゆるしください。わたしたちを試みに会わせないで、悪しき者からお救いください。』(ルカ11:4。欽定訳から和訳)わたしたちが見守る人々に与えなければならない強さは、救い主から与えられま

す。わたしたちも彼らも、救い主から赦しを得るためには赦さなければなりません(マタイ6:14 参照)。わたしたちも彼らも、救い主の守りと、救い主の贖罪によってもたらされる心の変化によって、清さを保つことを望むことができます。常に聖霊を伴侶とするには、この変化が不可欠です。……

皆さんは主の奉仕の業にあって自信を得ることができます。救い主は皆さんが召された務めを果たすのを助けてくださいます。教会の奉仕者としての一時的な務めでも、あるいは親としての永遠の務めでもです。皆さんはその務めを果たすうえでの助けを祈り求め、それが得られるのを知ることができます。」(『リアホナ』 2000 年 7 月号、81)

## 3 ニーファイ 13:19 - 24 「自分のために…… 地上に, 宝を蓄えてはならない」

エズラ・タフト・ベンソン大管長は、この世の宝の持つは かない性質について次のように語っている。

「わたしたちは時に、いつかは朽ちてしまう取るに足りない事物に、あまりにも執着しすぎることがあります。この世の宝は人生という学校にいる間、教室と黒板を提供してくれるにすぎないものです。わたしたちは、金、銀、家、土地、蓄え、家畜、その他の所有物をあるべき位置に置かなくてはなりません。

この世は仮の住みかです。わたしたちは、永遠に向かう第一のレッスン、すなわち主の福音の計画に対する従順を学ぶために、この世にいるのです。」(『聖徒の道』 1972 年 4 月、155 参照)

・十二使徒定員会のダリン・H・オークス長老は、自分のために蓄える宝について次のような洞察を与えている。「救い主は地上に宝を積まず、天に宝を積むように教えられました(マタイ6:19-21参照)。偉大な幸福の計画の究極的な目的から考えると、地上と天における最も大切な宝はわたしたちの子供と子孫であると、わたしは考えています。」(『聖徒の道』 1994年1月号、84参照)

## 3 ニーファイ 13:34 「明日のことを思い煩ってはならない」

● モルモン書は、イエスが山上の垂訓のこの部分に関してニーファイ人の十二弟子に語られたことを指摘することで、マタイ6:25 - 32の意味を明らかにしている(3ニーファイ13:25 - 34参照)。イエスは十二弟子にこの指示を出された後で、もう一度群衆に向かって話し始められた(3ニーファイ14:1参照)。山上の垂訓を通して、イエスがこの二つの聴衆の間で何度も対象を変えながら話しておられる点に注目するとよい。

### 3 ニーファイ 14:1-2 裁く

● ダリン・H・オークス長老は, 義にかなった裁きとそうでない裁きの違いを説明することで, 3ニーファイ14:1-2の意味を明らかにしている。その後, オークス長老は義の原則について次のように概説している。

「聖典には、裁いてはならないと命じる聖文がある一方で、裁きの必要性、さらには、その方法まで教える聖文もあります。わたしはこの問題で頭を悩ませてきました。しかし、これらの聖文を研究するうちに、矛盾しているように見えるこのような指示にも、永遠という観点から眺めれば、一貫性があることを確信するようになりました。大切なのは、裁きには、わたしたちが禁じられている決定的な裁きと義の原則に基づいて行うようにと指導されている中間的な裁き、これら2種類の裁きがあるということを理解することです。

第 1 に、義にかなった裁きは、本質的に、中立の立場でなければなりません。 ……

第2に,義にかなった裁きは、怒り、復讐心、あるいは私 利私欲ではなく、主の御霊によって導かれます。……

第3 に, 義にかなった者となるためには, 自分が管理する職の権限内で, 中立の立場での裁きを行わなければなりません。……

第4に, できれば, 事実に関する十分な知識を得るまでは裁かないようにすべきです。」("'Judge Not' and Judging," *Ensign*, 1999 年 8 月号, 7, 9 - 10)

### 3 ニーファイ 14:7-8 祈りを通して尋ねる

・ジェームズ・E・ファウスト管長は、祈りを通して天の御父に近づくためにわたしたち一人一人に与えられている賜物と特権について証をしている。「救い主を通してわたしたちの創造主に近づくことは、間違いなく、人生における大いなる特権であり祝福です。……この世のいかなる権威も、創造主にじかに近づく道を閉ざすことはできません。祈りには、機械や電子部品のような故障はまったくありません。毎日何回祈っても、いくら長く祈っても制限はありません。また、祈りの中で願いは幾つまでと決められているわけでもありません。恵みの御座に近づくのに秘書を通したり約束を取ったりする必要もありません。いつどこででも、神と会話することができるのです。」(『リアホナ』 2002 年 7 月号、62 参照)

## 3 ニーファイ 14:12 黄金律

• ラッセル・M・ネルソン長老は, 黄金律を引用し, 次のよう に述べている。

「主は黄金律をお教えになりました。『何事でも人々から

してほしいと望むことは、人々にもそのとおりにせよ。』(マタイ7:12)この原則は、おもな宗教のほとんどすべてに見ることができます。孔子やアリストテレスといった人々も教えています。結局、福音はベツレヘムでの幼子の降誕によって始まったものではないのです。それは永遠のものです。それは初めにアダムとエバに宣言されました。福音は部分的に多くの文化に残っています。異教徒の神話にさえも、昔の神権時代からの真理の断片が随所に残っています。

たとえどこでどのように表現されていようと、黄金律には神の王国の道徳規範が網羅されています。それは人が他人の権利を侵害することを禁じています。それは国家、団体、個人が等しく従うべきものです。それは、『目には目を、歯には歯を』(マタイ5:38)という報復的な態度を、哀れみと忍耐に取って代えてくれます。もしその昔ながらの無益な道にとどまるなら、わたしたちは目も歯も失ってしまうことでしょう。」(『リアホナ』 2002 年 11 月号、39 参照)

3 ニーファイ 14:15 - 20

この聖句の象徴は、自分は預言者であると主張する人々について何を教えてくれるか。

## 3 ニーファイ 14:15 「偽預言者に気をつけなさい」

・十二使徒定員会の M・ラッセル・バラード長老は, 偽りの教義を教えたり, 出版したりする人たちに次のような警告を与えている。「偽預言者と偽教師である男女に注意しましょう。彼らは, 自分勝手に教会の教義を説き, 教会の基本原則を覆そうとする内容のシンポジウム, 書物, および専門雑誌を提供することによって, 誤った教義を広め, 仲間を集めようとしています。神の真の預言者に反することを語り, それを公表する人々に注意してください。また, 自分たちがそそのかそうとしている人の永遠の幸福については関心を示そうとしない熱心な伝道者たちにも気をつけてください。……彼らは『利益と世の誉れを得るために, 説教をして自分自身を世の光と〔して〕, シオンの幸いを求め……ない』のです(2ニーファイ26:29)。」(『リアホナ』2000年1月号.74)

### 理解を深めるために

- 良いことを喜んでやることと嫌々ながらやることとはどう 違うだろうか。
- 「まず神の王国」を求めているかどうか判断するために、 自分の行動の動機を分析する(3ニーファイ13:33)。

## 割り当ての提案

- 山上の垂訓の中の思い出せるだけたくさんの教えについて、ほかの言葉で言い換える。その後、3ニーファイ12:3-12を調べて自分の言葉と比較する。
- 自分自身の正しくない思いや望みをより完全に捨て去るためには何をする必要があるだろうか。それをどのように達成するかについての計画を書き出す。