



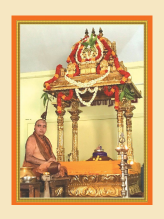






श्री-वेदव्यासाय नमः

श्रीमद्-आद्य-शङ्कर-भगवत्पाद-परम्परागत-मूलाम्नाय-सर्वज्ञ-पीठम् श्री-काञ्ची-कामकोटि-पीठम् जगद्गरु-श्री-राङ्कराचार्य-स्वामि-श्रीमठ-संस्थानम्



५१२७ विश्वावसुः / शाङ्कर-संवत्सरः २५३४ १०.०७.२०२५ - ०७.०९.२०२४, चातुर्मास्य-स्थलम् - अलिपिरि, तिरुपति

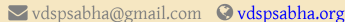
# ॥ चातुर्मास्य-विशेषाः॥ ॥ चातुर्मास्य-सङ्कल्पः॥

வ்யாஸ் பூஜை செய்து யதிகள் சாதுர்மாஸ்ய ஸங்கல்பம் செய்யும் சமயத்தில் தாம் சாதுர்மாஸ்ய வ்ரதம் பூர்த்தி ஆகும் வரை அவ்விடத்திலேயே இருப்பதாகத் தெரிவித்து கீழ்கண்ட ச்லோகத்தைச் சொல்வர்–

Yatis when taking the Chāturmāsya sankalpa during Vyasa Puja, say this

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 





shloka that they intend to stay in the same place until the completion of Chāturmāsya vrata-

प्रायेण प्रावृषि प्राणिसङ्कलं वर्त्म दृश्यते। अतस्तेषामहिंसार्थं पक्षा वै श्रुतिचोदनात्। स्थास्यामश्चतुरो मासान् अत्रेवासति बाधके॥

அதற்கு அங்கிருக்கும் க்ருஹஸ்தர்கள் சொல்ல வேண்டிய மறுமொழி– The reply that is to be given by the grhasthas present there–

### निवसन्तु सुखेनात्र गमिष्यामः कृतार्थताम्। यथाशक्ति च शुश्रूषां करिष्यामो वयं मुदा॥

"ஸௌகரியமாக தாங்கள் இங்கேயே தங்குங்கள். இதனால் நாங்கள் பாக்கியவான்கள் ஆவோம். எங்களால் இயன்ற சேவையை நாங்கள் மகிழ்ச்சியுடன் செய்வோம்."

"May you please stay here comfortably. We are blessed due to this. We shall happily do the necessary service to you."

சாதுர்மாஸ்யம் அனுஷ்டிக்க யதிக்கு கைங்கர்யம் செய்வதன் மஹிமை– The greatness of doing service for a sannyasi to observe Chaturmasyam–

## चातुर्मास्यं यतीनां तु यः कारयति धर्मवित्। स यात्येहिकमैश्वर्यम् आमुष्मिक-सुखं महत्॥

யாதொருவன் ஸன்யாஸிக்கு சாதுர்மாஸ்ய வ்ரதத்தை நடத்திவைக்கிறானோ அவன் இவ்வுலகத்தில் ஐஸ்வர்யத்தையும் பரலோகத்தில் சுகத்தையும் அடைந்து மேன்மையுடனிருப்பான்.

That knower of dharma who helps a sanyasi conducts (assists in) the Chāturmāsya vrata, he will attain fortune in this world and happiness in the world beyond.

## भिक्षां सत्कृत्य यो दद्यात् विष्णुरूपाय भिक्षवे। कृत्स्नं वा पृथिवीं दद्यात् तेन तुल्यं न तत्फलम्॥

பொருள் – யாதொருவன் விஷ்ணு ஸ்வரூபியான ஸன்யாஸியை உபசரித்து பிக்ஷை கொடுக்கிறானோ அவன் பூமி முழுவதையும் தானம் செய்த பலனை वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

🔎 9884655618 💋 👂 8072613857 🥒 vdspsabha@gmail.com 😵 vdspsabha.org

விட அதிக புண்யத்தை அடைகிறான்.

Meaning - He who renders services to a sanyasi who is the form of Vishnu, and offers bhiksha, he gets punya that exceeds the dana of the entire earth.

## यतिहस्ते जलं दद्यात् भिक्षां दद्यात् पुनर्जलम्। तद्भैक्षं मेरुणा तुल्यं तज्जलं सागरोपमम्॥

பொருள் – ஸந்ந்யாஸியின் இலையில் அன்னமிடுவதற்கு முன்பு உத்தரணி விடுவதால் மேருபர்வதத்திற்கொப்பான பிக்ஷையாகும். கையில் ஜலம் அன்னம் வைத்த பிறகு கையில் ஜலம் விடுவது சமுத்ர ஜலத்திற்கொப்பாகும். Meaning - The offering of an uddharini of water on the leaf of a sanyasi, before food is a bhiksha that is comparable to the Meru Parvata. The offering of water in the hands after food, is equivalent in (magnitude) to an ocean.



### பிக்ஷாவந்தனத்தின் முக்கியத்துவம்

மனிதப் பிறவியின் உண்மைப் பயனாவது அறத்தைக் கடைபிடித்து அதன் மூலம் உலகாயத பயனான பொருள் மற்றும் இன்பத்தையும் நுகர்ந்து ஆனால் இறுதியில் அதற்கும் அப்பாற்பட்ட சாசுவதமான பேரின்பத்தை அடைவதே. ஆனால் அஞ்ஞானத்தால் கட்டுண்டிருக்கும் ஜீவர்களாகிய நமக்கு இதை செயல்படுத்த சரியான வழி தெரிவதில்லை. ஆகவே நமக்கு வழிகாட்ட குரு என்ற ஒருவர் வேண்டியிருக்கிறார். தமக்கொரு பயனையும் எதிர்பாராத அவருக்கு நாம் என்ன கைம்மாறு செய்யவியலும்?

குருவிற்கோ இறைவனுக்கோ (உண்மையில் இருவரும் ஒருவரே!) நாம் செய்யக்கூடியது ஒன்றுமில்லை எனலாம். இருப்பினும்—

> पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति। तदहं भक्तपुरहतम् अश्वामि प्रयतात्मनः॥

> > वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 

हर हर शङ्कर

4

जय जय राङ्कर

என்று பகவான் கீதையிலும், யாவர்க்குமாம் இறைவர்க்கொரு பச்சிலை என்று திருமூலரும் கூறியபடி பக்தியுடன் ஒரு சிறிய எளிய இலை, பூ, பழம், நீர் இவற்றை ஸமர்ப்பணம் செய்தால், குழந்தை அளிப்பதைக் கண்டே பெற்றோர் மகிழ்வது போல, அதைக் கண்டே அவர் மகிழ்கிறார். "தேவர்கள் உண்ணவோ பருகவோ செய்வதில்லை, (ஸமர்ப்பிக்கப்பட்ட) இதையே அம்ருதமாகக் கண்டு மகிழ்கிறார்கள்" என்று சாந்தோக்ய உபநிஷத் சொல்கிறது.

மேலும் ப்ரஹ்மசாரிகள், யதிகள் இவர்களைப் போஷிப்பது க்ருஹஸ்தனின் தலையாய கடமை. ஆகையால் க்ருஹஸ்தனே அவர்களுக்கு ஆச்ரயம் என்று மநு ஸ்ம்ருதியில் பெருமையாகச் சொல்லப்படுகிறது. அதிலும் சிறப்பாக யதியின் பஞ்ச ப்ராணன்களே அக்னிஹோத்ரிகளின் ஐந்து அக்னிகளுக்கு ஸமம் என்று சொல்லுகிறது போதாயந ஸ்ம்ருதி. அனைத்து க்ருஹஸ்தர்களும் செய்ய வேண்டியதாகிய அக்னிஹோத்ரத்தை இன்று செய்வது மிகக்கடினமாக உள்ள நிலையில் ஒரு யதிக்கு பிக்ஷை ஸமர்ப்பிப்பதை அக்னிஹோத்ரத்திற்கு ஸமமாக இந்த ஸ்ம்ருதி காட்டுகிறது.

பரிசுத்தமான சித்தமுடையோர்களின் மனதில் குறித்து ஒருவரைக் "இவருக்கு நல்லது உண்டாகட்டும்" என்ற எண்ணம் ஏற்பட்டால் ஸத்யமாகும் என்பதால் மேன்மையை விரும்புபவன் அத்தகைய ஞானிகளைப் பூஜிக்க வேண்டும் என்று முண்டக உபநிஷத் சொல்லுகிறது. தன் பாக்கியத்தினால் ஒரு யதிக்கு பிக்ஷை செய்விக்கும் வாய்ப்பு இருந்தும் அதைச் செய்யாமல் இருந்தால் மற்ற ஹோமம் தானம் முதலியவை அனைத்தும் பயனில்லை என்று அத்ரி ஸ்ம்ருதி கூறுகிறது.

இஃதனைத்திலிருந்தும் யதிகளுக்கு பிக்ஷை செய்விப்பதன் முக்கியத்துவம் தெரிகிறது.

அதிலும் ஜகத்குரு பீடமானது ஆதி ஆசார்யாள் க்ஷேமத்தை நமது மட்டுமே உத்தேசித்து ஏற்படுத்தியதாகும். "ஆத்ம ஞானத்தை அடைய பூமியையே த்யாகம் செய்யலாம்" என்ற கூற்று தமது மோக்ஷம் இருக்க

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 

மட்டும் வேண்டுமாகில் நமது குருநாதர் ஒரு ஏகாந்த ஸந்ந்யாஸியாக இருந்திருக்கலாமே! அப்படியின்றி பூஜை, மடம், ஸ்தாபனம் ஆகியவற்றை அவர் ஏற்படுத்தியிருப்பதன் ஒரே காரணம் நம்மெல்லோரையும் வழிநடத்த வேண்டியிருப்பதே அன்றோ!

அத்தகைய மடம் சீராக செயல்படுவதற்கு நமது பலவித ஒத்துழைப்பும் அவசியம். உண்மையில் மடம் என்பது குருவின் வழிகாட்டுதலின் பேரில் செயல்படும் அனைத்து சிஷ்யர்களாகிய நாமும் சேர்ந்தது தான்! மடம் என்ற ஸ்தாபனத்தை நடத்துவதில் நாமும் பங்கு கொண்டு, குருநாதரின் வழிகாட்டுதலின் பேரில் தர்ம ஸம்ரக்ஷணத்தில் ஈடுபட்டு, குருநாதருக்கும் நமது க்ருதஜ்ஞதையைத் தெரிவிக்கும் ஓர் அரிய உயர்ந்த ஸம்ப்ரதாயமே பிக்ஷாவந்தனம். குருவுக்கு பிக்ஷையை ஸமர்ப்பித்து அவருக்கு வந்தனம் செய்து அவரது ஆஜ்ஞையைப் பின்பற்றுவதே பிக்ஷாவந்தனம்.

நமது க்ருஹங்களில் சுப காரியங்கள் நடக்கும்பொழுது சந்த்ரமௌளீச்வர ஸம்பாவனை என்பதாக ஸ்ரீமடத்திற்கு த்ரவ்ய ஸமர்ப்பணம் (பணமாகவோ பொருளாகவோ) செய்யும் வழக்கம் உண்டு. ப்ரயாண வசதிகள் குறைவாக இருந்த காலத்தில் குடும்ப உபாத்யாயர் மூலம் சேர்ப்பிப்பதாக இருந்தது. இன்றோ நேராகச் சென்று தரிசனம் பெற்று குருவின் கடாக்ஷத்தைப் பெறவும் முடியுமே!

ஆகவே பிக்ஷாவந்தனம் என்ற இந்த உயர்வான ஸம்ப்ரதாயத்தைப் பின்பற்றி நாம் அனைவரும் ச்ரேயஸ்ஸை அடைவோமாக!

## The importance of Bhikshavandanam

The real purpose of human birth is to follow Dharma, through that obtain mundane wealth and pleasure, but at the end to attain eternal bliss beyond these. However we jeevas bound by ignorance do not know the proper to go about this. Hence, we do need someone - a guru to guide us. What can we do for Him since He does not expect anything in return?

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** wdspsabha@gmail.com **© vdspsabha.org** 

For Guru or God (in fact both are the same) there is nothing we can do. Still, as Bhagavan Krishna said in the Gita—

### पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति। तदहं भक्तपुरहतम् अश्वामि प्रयतात्मनः॥

and as Thirumoolar said— Yāvarkkumām iraivarkkoru paccilai "For anyone a simple leaf to God...", if one offers a small simple leaf, flower, fruit or water with bhakti, He becomes happy like parents seeing a child offering it. The same sentiment is expressed about offerings in Chandogya upanishad - devas don't eat or drink; they deem this (offering) to be nectar and are pleased.

More over it is a primary duty of a grhastha to look after brahmacharis, and yatis. In Manu Smriti it is said in praise that the grhastha is the sustainer of these two. Further, the Bodhayana smrti says the five pranas of a yati are equal to the five fires of an agnihotri. Though all are enjoined to do agnihotra, since these days it has become very difficult, this smrti shows submitting bhiksha to a yati is equivalent to that.

When those of pure mind think of a person "Let good things happen to this person", it becomes true. Therefore those who want shreyas should do pooja to such jnanis - says Mundakopanishad. Atri smruti says that when a person fortunately has the opportunity to do a bhiksha to a yati, if he fails to do so, all other homa, dana etc are useless.

From all these one can realise the importance of doing bhikshavandanam to yatis.

Even in this, the Jagadguru peetham was established by Adi Acharyal, with our well-being alone as the aim. While there is the adage, that "one can forsake even the world in order to gain atma jnana", our Guru could have remained a reclusive yati seeking salvation. Yet, the only reason He chose

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 

vdspsabha@gmail.com vdspsabha.org

to establish the pooja, matam, institution etc, is the necessity to guide us all.

Our cooperation in many ways is necessary for the smooth functioning of such a matam. In fact, the matam is only also including all of us shishyas who follow the guidance of the Guru! So let us all contribute our share to running the matam. Let us involve ourselves in doing Dharma samrakshanam as per our Guru's guidance. Let us express our gratitude to our Guru. Bhiksha vandanam is a rare lofty tradition for this. Bhikshavandanam means submitting bhiksha, bowing to Him, and following His orders.

There is a tradition of submitting offerings (as money or material) to the matam by the name Chandramaulishvara sambhavanai whenever there is a shubha karyam at home. In the days when travelling was difficult, they used to submit it through the officiating priest (purohita) at home. Today, it is possible to go and have His darshan, gain His benevolent gaze in person easily.

So, let us all follow this hallowed tradition of Bhiksha vandanam and obtain shreyas!



### சாதுர்மாஸ்யம்

(ஸ்ரீ அனந்தானந்தேந்திர சரஸ்வதி ஸ்வாமிகள்)

சாதுர்மாஸ்யம் என்ற பதத்திற்கு நான்கு மாதங்கள் என்று பொருள். சாதுர்மாஸ்ய வ்ரதம் என்பது நான்கு மாதம் அனுஷ்டிக்கப்படவேண்டிய ஒரு வ்ரதம். இது ஆஷாடமாஸ சுக்லபக்ஷ ஏகாதசியன்று ஆரம்பித்து கார்த்திகை சுக்ல த்வாதசியன்று முடிகிறது. ஸன்யாஸிகள் ஸம்பந்தப்பட்ட வரையில் சாதுர்மாஸ்யமென்பது ஆஷாட மாதத்திய பூர்ணிமையன்று ஆரம்பமாகிறது. சாதுர்மாஸ்ய வ்ரதம் க்ருஹஸ்தர்கள், ஸந்யாசிகள் இந்த அனுஷ்டிக்க வேண்டிய ஒரு முக்கியமான வ்ரதமாகும்.

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 



ஹேமாத்ரி என்னும் தர்மசாஸ்திர கிரந்தத்திலும் பவிஷ்ய புராணத்திலும் இந்த நான்கு மாதங்களும் பகவான் யோக நித்திரை கொள்ளும் காலமாக சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இந்த நான்கு மாதங்களின் முடிவில் விழித்துக்கொள்ளுகிறார். இதனால் இந்த வ்ரதம் ஆரம்பிக்கிற தினமான ஏகாதசி சயன ஏகாதசி என்றும். இது முடிவடைகிற த்வாதசி ப்ரபோத ஏகாதசி என்றும் சொல்லப்படுகிறது. கார்த்திகை மாதத்தில் வரும் இந்த த்வாதசியன்று ப்ரபோதோத்ஸவம் கொண்டாட வேண்டும்.

இந்த சாதுர்மாஸ்யத்தின் முதல் மாதம் காய்கறிகளையும், இரண்டாவது மாதம் தயிரையும், மூன்றாவது மாதம் பாலையும், நான்காவது மாதம் த்விதளங்கள் (இரண்டு பாகங்கள்) உள்ளவையான பருப்பு வகைகளையும் விலக்க வேண்டும். இது எல்லோருக்கும் பொதுவான விதி இதைத் தவிர, அந்தந்த குறிப்பிட்ட பயனைக் கோருபவர்கள் குறிப்பிட்ட பொருள்களை விடவேண்டுமென்றும் விதிக்கப்பட்டிருக்கின்றது.

ஸன்யாஸிகளுக்கு சாதுர்மாஸ்யமென்பது மிகவும் (மக்யமான அந்த ஸமயத்தில் அவர்கள் எப்படி நடந்துகொள்ள ஒரு காலமாகும். வேண்டுமென்பதற்கு விசேஷ விதிகள் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. ஸன்யாசிகள் நடக்க வேண்டிய விதிகளைப் பற்றி கூறும் நாரத பரிவ்ராஜகோபநிஷத் என்பது, அவர்கள் ஒரே இடத்தில் தங்கியிராமல் எப்போதும் ஸஞ்சாரம் செய்துகொண்டேயிருக்க வேண்டுமென்று கூறுகிறது. அப்படி இல்லாமல், ஒரேயிடத்தில் வெகுகாலம் தங்கும் பக்ஷத்தில், அவர்கள் அங்கிருக்கும் ஜனங்களின் லௌகிக வ்யவஹாரங்களில் ஸம்பந்தப்படும்படி நேர்ந்துவிடும்.

ஆச்வலாயனர் சொல்வது -

### एकरात्रं वसेद्वामे नगरे पञ्चरात्रकम्। वर्षास्वेकत्र तिष्ठेत स्थाने पुण्यजलावृते॥

அதாவது கிராமத்தில் ஒரு ராத்ரி வஸிக்க வேண்டும். நகரமாயின் ஐந்து வர்ஷா காலத்தில் நல்ல புண்ய தீர்த்தங்களுள்ளதான ராத்ரி தங்கலாம். ஒரேயிடத்தில் தங்கவேண்டும் என்று சொல்லியிருக்கிறார்.

ஸன்யாஸிகள் ஊர் ஊராய் ஸஞ்சாரம் செய்து கொண்டிருதக்கிற சமயம் அவர்களுக்கு ப்ரம்மவிசாரம் செய்வதற்காவது, தொடர்ந்து தியானம்

## वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **1** © 8072613857 **2** vdspsabha@gmail.com **3** vdspsabha.org

### हर हर शङ्कर

செய்வதற்காவது அவகாசம் கிடைக்காது. ஆனால் வர்ஷா காலத்தில் அவர்கள் ஒரே இடத்தில் நான்கு மாதம் தங்கவேண்டுமென்றிருக்கிறது. இதற்குத்தான் ஸன்யாஸிகளின் சாதுர்மாஸ்யம் என்று பெயர்.

வர்ஷாகாலத்தில் அவர்கள் ஊர் ஊராய் ஸஞ்சாரம் செய்து கொண்டிருந்தால் அந்தக் காலத்தில் பூமியில் உண்டாகி ஸஞ்சாரம் செய்து கொண்டிருக்கும் அநேக விதமான சிறிய புழு முதலிய ஜந்துக்களுக்கு ஏதாவது ஆபத்து ஸன்யாசிகள் ஆச்ரமம் எடுத்துக்கொள்ளும் சமயத்தில் ஏற்படக்கூடும். தாங்கள் ஒரு ப்ராணிக்கும் ஒரு விதமான கெடுதலும் செய்வதில்லை என்று அபயவ்ரதம் பூண்டிருப்பதால் அவர்கள் ஒரு சிறு ஜந்துக்கும் கூட கெடுதல் உண்டாக்கக்கூடாது. ஆகையால் அவர்கள் அந்தக் காலத்தில் ஒரே இடத்தில் தங்க வேண்டும்.

அந்த ஸ்தலத்திருப்பவர்களைப் பார்த்து:

# प्रायेण प्रावृषि प्राणिसङ्कलं वर्त्म दृश्यते। अतस्तेषामहिंसार्थं पक्षा वै श्रुतिचोदनात्। स्थास्यामश्चतुरो मासान् अत्रैवासित बाधके॥

"இந்த வர்ஷா காலத்தில் அனேகமாய் வழிநெடுக ப்ராணிகள் ஸஞ்சரிக்கின்றன. அவைகளுக்கு ஹிம்ஸையில்லாமலிருப்பதை உத்தேசித்து ச்ருதி சொல்லுகிறபடி, இடைஞ்சலுமில்லாமலிருக்கும் விதமான உங்களுக்கு ஒரு இவ்விடத்திலேயே நான்கு மாதங்கள் தங்கியிருக்கலாமென்று நினைக்கிறோம்." என்று கேட்டுக்கொள்ள வேண்டும்.

``**पक्षा वे मासाः**'' என்னும் ச்ருதியை அனுஸரித்து இப்போது நான்கு மாதங்கள் என்பது நான்கு பக்ஷங்களாக அனுஷ்டிக்கப்பட்டு வருகின்றன. இந்த நான்கு மாதங்களும் ஸன்யாஸிகள் இதர ஸன்யாஸிகளோடும், முடிந்தால் அவரவர்களுடைய குருமுதலியவர்களுடனும் சேர்ந்து ஒரே இடத்திலிருந்து அவர்களுடைய குருக்களோடும் மற்றும் அங்குள்ள இதர ஸன்யாஸிகளோடும் சேர்ந்து ப்ரம்ம விசாரம் செய்து தங்களுடைய ஸந்தேஹங்களை நிவர்த்தித்துக்-கொள்ளலாம். மற்ற காலங்களில் அவர்கள் தனியாய்த்தான் ஸஞ்சாரம் செய்ய வேண்டும்.

இந்த ஸந்தர்ப்பத்தில் ஸ்ரீமத் பாகவதம் முதலாவது ஸ்கந்தம் ஐந்தாவது அத்யாயத்தில் நாரதர் வ்யாஸருக்கு தன்னைப்பற்றி கூறும் விவரங்கள்

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** vdspsabha@gmail.com vdspsabha.org கவனிக்கத்தக்கவை.

निरूपितो बालक एव योगिनां शुश्रूषणे प्रावृषि निर्विविक्षताम्। उच्छिष्टलेपाननुमोदितो द्विजैः सकृत्स्म भुञ्जे तद्पास्तकिल्बिषः॥

ज्ञानं गुह्यतमं यत्तत्साक्षात् भगवतोदितम्। अन्ववोचन् गमिष्यन्तः कृपया दीनवत्सलाः॥

அதாவது நாரதர் தான் தன்னுடைய பூர்வ ஜன்மத்தில் வர்ஷா காலத்தில் சாதுர்மாஸ்யத்திற்காக ஒர இடத்தில் தங்கியிருந்த சில ஸந்யாஸிகளுக்கு பணிவிடை செய்து வந்ததாயும் அவர்கள் தாங்கள் சாப்பிட்ட பாக்கியை இவர் சாப்பிட அனுமதித்ததாயும், அதனால் தன்னுடைய பாபங்களெல்லாம் நசித்துப் போய்விட்டதென்றும், நான்கு மாதங்கள் கழித்து அவர்கள் அந்த இடத்தைவிட்டுப் போகும் போது அவர்கள் தனக்கு ப்ரம்ம வித்தையை உபதேசித்தார்களென்றும் சொல்கிறார்.

இம்மாதிரி சாதுர்மாஸ்ய காலத்தில் விசாரத்தை ஆரம்பிப்பதற்கு முன்பாக ஸன்யாஸிகள் வ்யாஸ பூஜை என்று ஒன்று நடத்துகிறார்கள். ஆஷாட மாஸத்திய பௌர்ணமிக்கு குரு பௌர்ணமி என்று ஒரு பெயர் அன்றைய தினம் அத்வைத ஸம்பிரதாயத்தை அனுஸரித்த உண்டு. ஸந்யாஸிகளெல்லோரும் ஒரு விசேஷ பூஜை நடத்துகிறார்கள். பூஜை என்று அதைச் சொன்னாலும் அது வ்யாஸருக்கு மட்டுமல்லாது எல்லா ப்ரம்ம வித்யா ஆசார்யாளுக்கும் செய்யப்படும் பூஜையாகும்।

சிராவண மாதத்து பௌர்ணமியன்று த்விஜர்களெல்லோரும் மறுபடியும் வேதாரம்பம் செய்வதற்கு முன் (புஷ்ய பௌர்ணமியில் அவர்கள் வேதம் படிப்பதை நிறுத்திவைக்க வேண்டும்.) உபாகர்மா ஒன்று நடத்துகிறார்கள். அன்று அவர்கள் அவர்களின் வேத த்ரஷ்டர்களான ரிஷிகளுக்கு பூஜை பிறகு தான் வேதாரம்பம் செய்கிறார்கள். செய்கிறார்கள். அம்மாதிரியே சாதுர்மாஸ்யத்தில் ப்ரம்ம விசாரம் செய்வதற்கு முன் ஸன்யாஸிகள் ப்ரம்மவித்யாசார்யார்களுக்கு பூஜை செய்கிறார்கள்.

இந்த ப்ரம்ம வித்யாசார்யர்களின் பூஜையின்போது ஐந்து ஐந்து பேர்கள் ஆறு பஞ்சகங்களுக்கு பூஜை செய்யப்படுகிறது.

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **1** © 8072613857 **2** vdspsabha@gmail.com **3** vdspsabha.org

### हर हर शङ्कर

(1) கிருஷ்ண பஞ்சகம் - இதில் நடுவில் கிருஷ்ண பகவான் மற்றும் வாஸுதேவர், ஸங்கர்ஷ்ணர், ப்ரத்யும்னர், அனிருத்தர் இவர்கள் கிருஷ்ணனுக்கு கிழக்கு, தெற்கு, மேற்கு வடக்கு திக்குகளிலும்
(2) ஸந்காதி பஞ்சகம் - மத்தியில் ஸனகர், இவருக்கு நான்கு திக்குகளிலும் ஸனந்தனர், ஸனத்ஸுஜாதர், ஸனாதனர் ஸனத்குமாரர் இந்நான்கு பேர்களும் (3) வ்யாஸ் பஞ்சகம் - நடுவில் வ்யாஸ்ரும், இவருக்கு நான்கு திக்குகளிலும் ஸுமந்து, ஜைமினி, வைசம்பாயனர், பைலர் இவர்களும்
(4) சங்கராசார்ய் பஞ்சகம் - மத்தியில் சங்கராசார்யாளும், அவர்களுடைய நான்கு திக்குகளிலும் பத்மபாதாசாரியார், ஹஸ்தாமலகாசாரியார், தோடகாசாரியா ஸுரேச்வராசாரியார் இவர்களும்
(5) த்ரவிட பஞ்சகம் - மத்தியில் தரவிடாசாரியாரும் அவருக்கு நான்கு திக்குகளிலும் கொடபாதாசார்யாள், கோவிந்த பகவத்பாதாசார்யாள், ஸங்க்ஷேபசாரீரகாசார்யாள், விவரணாசார்யாள் இவர்களும்
(6) குரு பஞ்சகம் - மத்தியில் குருவும் அவருக்கு நான்கு திக்குகளிலும் பரமகுரு, பரமேஷ்டி குரு, பராபரகுரு, இதர ப்ரம்மவித்யாசாரியர்கள் இவர்களும், சுகர், நாரதர், திக்பாலகர்கள், ப்ரம்மா, ஆதிசேஷன் முதலியவர்களுக்கும் பூஜையுண்டு.

அசார்யாளுடைய பாஷ்ய க்ரந்தங்களைப் படிப்பதற்கு முன் சரீரத்தை மூடிக்கொண்டு சாந்தி மந்திரங்கள் சொல்லும் ஸம்பிரதாயம் தொன்று தொட்டு வருகிறது. இந்த சாந்தி மந்திரங்கள் அநேக உபநிஷத்துக்களிலிருந்து குக்கிரிக்கப்பட்டவை. ஒவ்வொன்றும் சாந்தி, சாந்தி என்று முடிவடையும். இந்த சாந்தி மந்திரங்களை சொல்லிவிட்டு பிறகு ஆசார்யாளால் இயற்றப்பட்ட தக்ஷிணாமூர்த்தியை நமஸ்கரித்துவிட்டிக்கான் நாராயணர் முகல் தன்னையை யகுக வணையிலுள்ள குரு பாம்பணக்கு கண்ணையாரு முகல் தன்னையை மன்கரித்துவிட்டிக்கான நடியான் தன் தன்னையை மன்கு தன்னாமூர்த்தியை நமஸ்கரித்துவிட்டிக்கான் நடியானன் தன் தன்னையும் தனினையாருக்கு வணம் மன்கரித்துவிட்டிக்கான் நடியான் தன் தன்னையும் முகும் தனின்றும் படியான் கண்குத்துவிட்டிக்கான் நடியானன் தன்கள் கண்ணையைய் குரு வணியிலுள்ள குரு பார்யானாக்கு கண்ணையானர்கள் தன்னன் இவர்களும் கடியான் தன்கள் கண்ணையில் தனினையும் முகும் வண்டியானர்க்கு கண்ணையில் தன்னையில் தன்னையில் தன்னையில் தன்னையில் தன்கள் கண்ணக்கள் கண்ணில் முக்கு தன்னையில் தன்கள் தன்கள் கண்கள் கண்ணியில் தன்கள் கண்கள் கண்ணில் கண்டியான்கள் கண்ணியில் சின்கள் படியான்கள் அடியான்கள் தன்கள் தன்கள் கண்ணிக்குர்கள் தன்கள் தன்கள் தன்கள் தன் தக்ஷிணாமூர்த்தி அஷ்டகத்தைச் சொல்லி தக்ஷிணாமூர்த்தியை நமஸ்கரித்துவிட் பகவான் நாராயணர் முதல் தன்னுடைய குரு வரையிலுள்ள குரு பரம்பரைக்கு வந்தனம் செய்து பிறகுதான் படிக்க ஆரம்பிப்பது வழக்கம். பாடம் முடிந்ததும் இவைகளெல்லாம் மறுபடியும் திரும்ப செய்யப்படும்.

சாதுர்மாஸ்யமென்பது ஜைனர்களாலும் அனுஷ்டிக்கப்பட்டு அவர்களுக்கு ஆஷாட சுத்த சதுர்தசியன்று ஆரம்பமாகிறது. வருகிறது. கார்த்திகை பௌர்ணமியன்று முடிகிறது. அந்த நான்கு மாதங்களும் ஜைன ஸாதுக்கள் அவர்களிருக்கும் எல்லை தாண்டிப்போகமாட்டார்கள். அவர்களுக்கு முக்யமான தினங்கள் பாத்ரபத த்வாதசியும், வினாயக

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **♦** © 8072613857 **♦** wdspsabha@gmail.com **© vdspsabha.org** 

சதுர்த்தியுமே. இந்த இரண்டு தினங்களும் அவர்கள் கோவிலுக்குப் போவது, உபவாஸமிருப்பது. நல்ல உபன்யாஸங்கள் கேட்பது முதலிய நல்ல காரியங்களைச் செய்வார்கள். ஏழைகளுக்கு தர்மங்கள் விசேஷமாய் செய்வார்கள். அவர்களுடைய உபவாஸம் பகல் 12 மணிக்கு ஆரம்பிக்கும். நாள் முழுவதும் தொடர்ந்திருக்கும். பகலில் கொதிக்க வைக்கப்பட்ட வென்னீர் சாப்பிடுவார்கள். இரவில் அதுவும் சாப்பிடமாட்டார்கள். வர்ஷாகாலத்தில் சிறிய ஐந்துக்களின் ஸஞ்சாரங்களிலிருக்கும் அவைகளுக்கு ஹிம்ஸை ஏற்படக்கூடாதென்பதற்காகவேதான் அவர்களும் அந்த சமயம் ஒரே இடத்தில் தங்குவது.

அசோகருடைய ஸ்தம்பம் ஒன்றில் (5வது ஸ்தம்ப சாஸனம், 2வது பத்தி) இந்த சாதுர்மாஸ்யத்தைப் பற்றி சொல்கிறது. சாதுர்மாஸ்ய நாட்களில் மீன்களை கொல்லவோ விற்கவோ கூடாது. (4-வது பத்தி) சாதுர்மாஸ்ய பக்ஷங்களில் குதிரைகள், காளைமாடுகள் முதலியவைகளுக்கு சூடு போடக்கூடாது. இந்த சாஸனங்களிலிருந்து சாதுர்மாஸ்ய காலத்தில் வாஸ ஸ்தானமாக சில குகைகள் சன்யாசிகளுக்கென்று ஏற்படுத்தப் பட்டனவென்றும் தெரிகிறது. அதை எப்படி நடத்தவேண்டுமென்று சொல்லியிருக்கிறார்கள்.

க்ருஹஸ்தர்கள், ஸன்யாசிகள் எல்லோரும் இந்த சாதுர்மாஸ்ய வ்ரதத்தை அனுஷ்டித்து பகவத் அனுக்ரஹத்தையடைந்து லோகத்தில் சாந்தியை பரப்புவார்களாக.

## Chaturmasyam

(Sri Anantanandendra Saraswathi Swamigal)

The term 'Chaturmasyam' in Samskrit means four months. Chaturmasya Vrata is a vow to be observed over a period of four months. This commences on the day of Ashadha month, Shukla Paksha Ekadashi and closes on Kartika Sukla Paksha Dvadashi. This Vrata is an important one, to be observed by Grihasthas (householders) as well as Sanyasis.

It is stated in Hemadri, the authoritative text of Dharma Sastra and in Bhavishya Purana that Bhagavan goes into Yoga Nidra (Yogic sleep) during these four months. He wakes up at the close of this period. Hence the day

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 💋 © 8072613857 💋 🖾 vdspsabha@gmail.com 🔮 vdspsabha.org

of the start of this Vrata is called Sayana Ekadashi (start of sleep), and the closing day, Prabodha Dvadashi (waking up). On this Dvadashi day in Kartika month, Prabodha Utsava should be celebrated.

In the first month of this Chaturmasya period, one should discard vegetables; second month, curd; third month, milk; fourth month, lentils having Dvidalas (two parts). This rule applies to all. Further it is stipulated that those desiring specific benefits should keep off certain specified materials.

For Sanyasis, Chaturmasyam is an important period. There are special rules governing their conduct during this period. Narada Parivrajakopanishad, which lays down rules of conduct of Sanyasis, states that normally, they should not stay in one place, but keep moving. In case they stay for long in one place, they would get involved in mundane activities of people of that place, which is not desirable.

Sage Ashvalayana says:

### एकरात्रं वसेद्वामे नगरे पञ्चरात्रकम्। वर्षास्वेकत्र तिष्ठेत स्थाने पुण्यजलावृते॥

"Sanyasi should stay in village for one night; if it is city, he can stay for five nights; if it is rainy season, he should stay in one place where sacred waters are available."

When Sanyasis keep travelling constantly, they will not get enough time to engage in Brahma Vichara (contemplation on Brahman) or meditation. So, their forced stay in one place during Chaturmasyam helps them to catch up on this.

Further, if they keep travelling during rainy season, they might harm worms etc. which move on ground during that season. When Sanyasis get initiated into this Ashrama, they take 'Abhaya Vrata', vow of granting freedom from fear, that they would not cause any type of harm to any living being; they are hence bound by that Vrata. They should therefore stay in one place during such a period.

Sanyasi should address the people in the place where he intends to stay thus:

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

प्रायेण प्रावृषि प्राणिसङ्कलं वर्त्म दृश्यते। अतस्तेषामहिंसार्थं पक्षा वै श्रुतिचोदनात्। स्थास्यामश्चतुरो मासान् अत्रैवासित बाधके॥

"During the rainy season, generally living beings keep moving about everywhere on the way. In order to avert harm to them, we intend to stay here for four months as stipulated in Shruti (Veda), in case you have no objection."

As per the Shruti passage,

`पक्षा वै मासाः'' the period of four months is nowadays observed as four pakshas (fortnights). During these four months, Sanyasis can stay in one place along with other Sanyasis or their Gurus and seniors, engage in Brahma Vichara and get their doubts cleared. At other times, they should travel alone.

In this context, the statement of sage Narada about himself, as told to Vyasa in Srimad Bhagavatham, Skandha 1, Adhyaya 5, is worth noting:

> निरूपितो बालक एव योगिनां शुश्रुषणे प्रावृषि निर्विविक्षताम्। उच्छिष्टलेपाननुमोदितो द्विजैः सकृत्सम भुञ्जे तदपास्तकिल्बिषः॥

ज्ञानं गुह्यतमं यत्तत्साक्षात् भगवतोदितम्। अन्ववोचन् गमिष्यन्तः कृपया दीनवत्सलाः॥

"In my previous birth I served some Sanyasis in my childhood during Chaturmasya; they permitted me to eat their left-over food; that destroyed all my sins; when they were leaving that place, they, out of compassion, taught me Brahma Vidya."

Sanyasis perform Vyasa Puja on Ashada Purnima day at the start of Chaturmasyam. This day is also known as Guru Purnima. Sanyasis of Advaita Sampradaya perform Vyasa Puja, which actually includes Puja to all Brahma Vidya Acharyas.

It is seen that Brahmanas perform Upakarma on Sravana Purnima day and restart Vedic study. (Vedic study is stopped on Pushya Purnima day).

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

eta eta

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** 

vdspsabha@gmail.com vdspsabha.org

During Upakarma, they first perform Puja to Rishis and then start to study Vedas. In the same manner, Sanyasis offer Puja to Brahma Vidya Acharyas before starting on Brahma Vichara. During this Puja, Acharyas are worshipped in six Panchakas (groups of five).

- 1. Krishna Panchaka Krishna at the centre, and Vasudeva, Sankarshana, Pradyumna and Aniruddha to his East, South, West and North.
- 2. Sanakadi Panchaka Sanaka at the centre, and Sanandana, Sanatsujata, Sanatana and Sanatkumara around.
- 3. Vyasa Panchaka Vyasa at the centre, and Sumantu, Vaisampayana, Iaimini and Paila around.
- Shankaracharya Panchaka Shankaracharya at the centre, and Padmapadacharya, Hastamalakacharya, Totakacharya and Suresvaracharya around.
- Dravida Panchaka Dravidacharya at the centre, and Gouda-5. padacharya, Govinda Bhagavatpadacharya, Sankshepa Sarirakacharya and Vivaranacharya around.
- 6. Guru Panchaka Guru at the centre, and Paramaguru, Parameshti Guru, Parapara Guru and other Brahma Vidya Acharyas around. Worship is also offered to Suka, Narada, Dikpalakas, Brahma and Adisesha.

Before starting to read the Bhashya texts of Shankaracharya, it has been in practice to chant Shanti mantras, after covering the body. These Shanti mantras are compiled from many Upanishads. These mantras end with chant of 'Shanti' thrice. After chanting the Shanti mantras, it is the practice to chant Dakshinamurthy Ashtakam of Shankaracharya, prostrate to Dakshinamurthy, and then worship Guru Parampara starting from Bhagavan Narayana and going up to the present Guru. After the reading of Bhashyas is over for the day, this procedure has to be repeated.

This Chaturmasya is observed by Jains also. For them, it starts on Ashadha Suddha Chaturdashi and ends on Kartika Purnima. During these four months, Jain Sadhus do not travel beyond the local limits of the place of their stay. For them, two days are very sacred: Bhadrapada Dvadashi

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा

© 9884655618 **4** © 8072613857 **4** wdspsabha@gmail.com **© vdspsabha.org** 

and Vinayaka Chaturthi. On these two days, they engage in sacred acts, including visit to temples, observing fast, listening to discourses etc.

They specially give alms to the poor. Their fast starts at noon and goes on during the day and night. They drink hot water during the day. At night they do not eat anything. They also stay in one place during rainy season in order to avert harm to living beings, which move about.

Chaturmasyam is mentioned in Emperor Ashoka's 5th Sthambha inscription, 2nd Para: "Fish should not sold or killed during Chaturmasya. During Chaturmasya, animals like horses, bulls etc. should not be subjected to heat treatment." These inscriptions also show that certain caves were prepared for housing Sanyasis during Chaturmasya period; they spell out details of how this should be done.

May all Grihasthas and Sanyasis observe this Chaturmasya Vratam, be the recipients of Bhagavan's grace and spread peace in the world.



Translators: Brahmashri Thanjavur Venkatesan (Telugu), Shri P R Kannan (English).

वेद-धर्म-शास्त्र-परिपालन-सभा







