# シンポジウム

# 「社会情報学からみた場所と移動」

趣旨説明: 防災科学技術研究所 社会防災システム研究部門 三浦 伸 也

登壇者:大妻女子大学社会情報学部 吉原直樹

登壇者:東北学院大学教養学部地域構想学科 金菱 清

登壇者:北海道大学 メディアコミュニケーション研究院 金 成 玟

討論者:成蹊大学 文学部現代社会学科 伊藤昌亮

司会:学習院大学 法学部 遠 藤 薫

# 三浦

それでは、「社会情報学からみた場所と移動」 というテーマで、これから議論をはじめたいと思 います。

今回、社会情報学会の大会テーマとしまして、「場所と移動の社会情報学」というテーマが掲げられておりました。シンポジウムのテーマは、大会テーマが「場所と移動の社会情報学」であれば、「社会情報学からみた場所と移動」が適切ではないかということを、企画委員のなかで議論して決めました。場所と移動ということで考えると、この分野の第一人者は、日本の研究者のなかではやはり吉原直樹先生ではないかということを、最初にわたしの方で思いまして、吉原先生にまず連絡を取り快諾していただきました。そして、わたし

自身がこの4月、ラジオや新聞、書籍、ネットなどのメディアから得た情報で、移動の社会学、とくにタクシードライバーの霊性現象を事例とした社会学や人類学を研究されている金菱先生のことを知りました。「幽霊」現象というものを社会学にするということは、わたし自身にはなかなか発想としてなくて、非常におもしろいと感じまして、金菱先生に連絡を取らせていただきご快諾いただきました。そして、場所の意味変容については、観光地の意味変容を研究されており、現在、場所のヒエラルキーと移動についての本を出版準備されている金成文先生にご登壇いただくことにいたしました。さらに、後半のパネルディスカッションへの登壇をお願いしております伊藤昌亮先生は、社会運動とメディアについて、さまざまな研究を

<sup>1</sup> 現在, 横浜国立大学大学院 都市イノベーション研究院。

されております。この研究テーマは、場所と移動ということにも深く関わりますので、ぜひコメンテーターをお願いしたいということでお願い致しました。最後に、司会の遠藤先生は、すでにみなさんよくご存知のとおりですね。さまざまな社会情報学にかんするご研究、ご著作がありますので、ぜひ全体のハンドリングをお願いしたいと考えてお願いしております。

それぞれの登壇者についてのご紹介は、いま簡 単に致しましたが、3人の登壇者の著作について も簡単に紹介させていただきます。吉原先生はモ ビリティと場所の研究をされており、『モビリ ティーズ——移動の社会学<sup>2</sup>』の翻訳などもされ ておりまして、みなさんもよくご存知かと思いま す。さらに金菱先生は、先ほど、ご紹介致しまし たが、震災後の移転とコミュニティの問題や、タ クシードライバーと霊性について、移動手段とし てのタクシーのなかで対面で話す「幽霊」につい ても調査,研究されており,『震災学入門3』など. 従来の防災や災害にかんする研究と少し違う観点 からのご著作がございます。さらに、金先生は『戦 後韓国と日本文化4』などの著作があり、現在、 日韓における場所と移動の問題を、おもにメディ アの観点からとらえた、東アジアの観光文化にか んする本の出版準備をされております<sup>5</sup>。

このような登壇者の方々および司会の方にお願いして、このシンポジウムを進めていきたいと考えております。今回、「場所と移動」というテーマでお願いしておりますが、これでなければいけませんというようなお願いをしておりません。幅広い議論ができるように、柔軟性のある場所と移動のとらえかたをさせて頂いております。これを遠藤先生のハンドリングで上手に、最終的には収

斂させていただけたらと考えておりますし、伊藤 先生のコメント、そして会場のみなさまにひらい たディスカッションのなかでこのテーマが深めら れたらと考えておりますので、みなさまどうぞよ ろしくお願い致します。

それでは、司会を遠藤先生にお願いしたいと思 います。どうぞよろしくお願い致します。

### 遠藤

みなさま、お天気の良くないところたくさんお 集まりいただきまして、ありがとうございます。 ただいま開催趣旨についてお話しいただきました のは、防災科学技術研究所の三浦先生です。三浦 先生は災害関係の大変重要なお仕事をたくさんし ておられます。今年度の大会全体のテーマは「場 所と移動の社会情報学」です。今回、札幌学院大 学さんにお世話になるということで、大会企画委 員会では、北海道にふさわしいテーマといえば観 光だろうと考えました。たぶんみなさんも宿をお 取りになったり、飛行機のチケットをお取りになっ たりするのに大変ご苦心なさったと思います。そ のくらい北海道には,「場所と移動」ということが 関わるのではないか。そんな経緯から本大会の テーマが決定致しました。シンポジウムの企画担 当として、いまお話しいただきました防災科学技 術研究所の三浦先生、それから東京工業大学の西 田先生が具体的に企画を進めてくださり、とくに 今年度の場合には三浦先生が大変ご苦心くださっ てオーガナイズをしてくださいました。というわ けで、今日のシンポジウムは、非常にホットかつ 興味深い議論になると思います。ぜひみなさまご 一緒に、議論に参加していただけたらと存じます。 それでは最初に、大妻女子大学の吉原直樹先生の

<sup>2</sup> ジョン・アーリ『モビリティーズ――移動の社会学』吉原直樹・伊藤嘉高訳、作品社、2015年。

<sup>3</sup> 金菱清『震災学入門――死生観からの社会構想』, 筑摩書房, 2016年。

<sup>4</sup> 金成玟『戦後韓国と日本文化――「倭色」禁止から「韓流」まで』, 岩波書店, 2014年。

<sup>5</sup> 金成玟 他編『東アジア観光学 ——まなざし・場所・集団』, 亜紀書房, 2017年。

ほうからご発表をいただきたいと思います。

# 吉原<sup>6</sup>

みなさま、こんにちは。大妻女子大学の吉原です。私に与えられたテーマは「社会情報学からみた移動と場所」なんですが、最初にお話を頂いたときは、「社会情報学から」がなかったように思います。そういうわけで、私の「ポスト・グローバリゼーション下のモビリティと場所」という報告は、ひょっとしたらみなさま方のご期待には添えないようなお話になるかもしれません。ただ、のちほどコメンテーターの先生方、それから司会の先生方からさまざまなご意見をいただけるとのことですので、まずは自分なりに、自分の考える移動と場所、あるいはモビリティと場所についてお話をさせていただきます。

今日の話は、私がかかわってきたふたつの研究会で得たものがベースになっています。ひとつめは空間論的転回(spatial turn)についてですが、これについては残念ながら日本の社会学、とくに都市社会学や地域社会学ではほとんど議論されてきませんでした。ただ、私たちは、吉見俊哉さんたちとほぼ10年くらい、空間論的転回を社会理論にどう組み込んでいくのかという問題意識を共有しながら、研究会を行ってきました。

それからもうひとつは、社会学でもずいぶん議論されてきましたが、グローバライゼーション・スタディーズをめぐるものです。私はどちらかというと空間論的転回のほうにシフトしていて、グローバライゼーション・スタディーズついては、みなさま方がやっておられることをもっぱらフォローしておりました。ただ、グローバライゼーションに関して、伊豫谷登士翁さんたちと、移動と場所をふまえて、あるいは最近はコミュニティをすこし視野に入れて研究会を行っております。この

ふたつの研究会で得られた知見がこれからの話の 基底をなすと思います。

まず話の大筋は、やはりグローバライゼーショ ン・スタディーズに依拠しています。グローバラ イゼーション・スタディーズのなかで、そして空 間論的転回の成果をふまえて考えますと、とりあ えず、4つのフェイズがあげられます。1つめは モビリティと場所、それから2つめは、時間・空 間の新しい経験、それから3つめは、モビリティ とローカリティ、およびローカリティを通底する 「共同性」の内実です。これは基本的に場所政治 につながっていきます。それから4つめは、いま 述べたことと非常に密接に関わってくるわけです が. グローバライゼーション・スタディーズといっ た場合に非常に大きなキーストーンになる国民国 家の変容をどうみていくのかということです。た だ最近は、ご存知のようにポスト・グローバライ ゼーションが取りざたされるようになっておりま して、そのポスト・グローバライゼーションのな かでいま述べた4つのフェイズをどういうふうに 読みこめばいいのかということが大きなテーマに なっているように思います。ちなみに最近、白井 聡さんと内田樹さんの『属国民主主義論<sup>7</sup>』を読 みましたが、そのなかで、やはりポスト・グロー バライゼーションということがいわれておりま す。そこでは、かつてのようなかたちで国民国家 というものが機能しなくなっていると強調されて います。これはあとでもお話しいたしますが、や はりこの間の世界のいろいろな状況——ISにはじ まり、ロシアのクリミア半島侵攻、それからイギ リスのEU離脱、フランスでは極右政党があわや 政権を取ろうかという、そういう動きが出てきて いますね。それからトランプ現象も見逃せません。 ベクトルはいろいろなところに向かっていると思 いますが、やはり国民国家がはたしてどうなのか

<sup>6 「</sup>ポスト・グローバリゼーション下のモビリティと場所」について発表された。

<sup>7</sup> 白井聡, 内田樹『属国民主主義論』, 東洋経済新報社, 2016年。

ということが問われています。かつて「国民国家 の黄昏」ということが随分いわれましたが、それ とはまた違った意味で、国民国家が非常に大きく 揺らいでいます。そういった新たな状況を見すえ ながら、このポスト・グローバライゼーションと いわれるものを考えてみたい。そしてそのなかで、 この移動と場所の問題を考えてみたいと思います。 まずそのひとつめの「モビリティと場所」です が、私自身、モビリティについては、ずっとジョ ン・アーリの議論を追ってきました。日本ではアー リはあまり知られていませんが、ヨーロッパでは モビリティ・スタディーズの第一人者として知ら れています。私は、東北大学に在籍中、『場所を 消費する8』、『社会を越える社会学9』、『自動車と 移動の社会学10』 ——これは近森高明さんが翻訳 しておりますが――、それから『グローバルな複 雑性11』、『モビリティーズ』を大学院ゼミでずっ と読んできました。そして翻訳活動に従事してき ました。そこでアーリのモビリティ・スタディー ズに寄りそいながら、そして先ほど言及した空間 論的転回を見据えながら、その先に出てきている 移動論的転回に目を向けてみたいと思います。

まず移動論的転回の規準をどこに設定するかですが、アーリはその点について『モビリティーズ』のなかで次のように述べています。

「移動……には、それぞれ異なる時間性を有する種々の物理的な動きが見られる。たとえば、立ち止まること、ゆったりすること、歩くこと、登ること、踊ることから、テクノロジーによって強化された移動……実にさまざまである。[さらに]日、週、年単位のものから、

人びと一生涯に及ぶものまで、大きな幅があ る。また、マルチメディア上の映像と情報の 移動も含まれ、さらには、ネットワークに組 み込まれたコンピュータを通じてなされる一 対一,一対多、多対多の通信のなかでのバー チャルな移動も含まれる。移動論的転回には、 デジタル状のフローを通じて、人びとの交通 とメッセージ、情報、映像の通信とがどのよ うに重なり、同時に起こり、収斂するのかを 検討することも含んでいる。さらに、物理的 な移動がどのように上方、下方への社会的移 動と関係するのかも、移動の分析の中心をな している。物理的ないしバーチャルに場所間 を移動することは、地位や権力の源泉、一時 的ないし恒久的に移動する権利の表れとなる こともある。そして、移動が強制されるとこ ろでは、移動が社会的な剥奪と排除を生み出 す場合もある。」

さて、アーリにしたがってモビリティ・スタディーズの規準を以上の叙述におくとして、どういうカバレッジ、適用範囲が考えられるかということです。ひとつは、モビリティそのものが帯同する形態とか現象などではなくて、むしろ、モビリティが抱合するような社会的諸関係、とりわけ感情の構造などといったものを明らかにすることがあげられる。そしてそういったことでいうと、社会学というよりも、むしろ社会史に近いのではないかと思っております。それからふたつめは、クロスボーダーに関連します。それについては、国境だけでなくいろんな境界というものがあるわけですが、いまモビリティという場合、まさにそ

<sup>8</sup> ジョン・アーリ『場所を消費する』吉原直樹ほか訳、法政大学出版局、2003年。

<sup>9</sup> ジョン・アーリ『社会を越える社会学――移動・環境・シチズンシップ』吉原直樹監訳,法政大学出版局,2006年。

<sup>10</sup> ジョン・アーリ編著『自動車と移動の社会学――オートモビリティーズ』近森高明訳,法政大学出版局,2010年。

<sup>11</sup> ジョン・アーリ『グローバルな複雑性』吉原直樹監訳、法政大学出版局、2014年。

ういう境界というものを横断してみられる。しかも、それは極めて非線型的で、不均一なグローバルネットワークと、さらにそこから考えもしなかったような再帰的な「創発」(the emergent)のメカニズムが立ち現れています。この報告では、この「創発」というものをどう考えるのかということがポイントになってくると思います。なお、以上の他にも、社会生活のモバイル化、メディア化の実相分析が指摘されるようなカバレッジに含まれます。

ところで「モビリティと場所」に関していうと、 さらに「場所 (place) と非場所 (non-place)」 のダイナミクスをどういうふうにおさえるのかと いうことが重要になってくると思います。ちなみ に、ハーヴェイは、実はいままでの場所論という のは閉じられた領域にこだわっており、ピーター・ テイラーのいう「領域の罠 (territorial trap)」に 落ちこんでいたと主張しております<sup>12</sup>。これに関 連してバーチャルとリアル、不在と現前という二 分法が想起されますが、そういう二分法を越えて. まさにいま動いている (on the move) という諸 主体の布置構成 (constellation) に照準すること. さらにそこから、これはコミュニティ論の課題で もあるが、従来考えられてきた「住むこと」、い わゆる定住というものを問い直すことがもとめら れています。それから、そういう"on the move" なモバイル環境のもとで、他者と「ともにある (co-present)」機会の創出と、個人がきわめて 量化され情報のビットへと再構成されていくよう な個人化の動きには非同期性が潜んでいるので、 それも明らかにしなければならない。さらに、こ れは非常にオーソドックスないい方になりますが 場所/非場所の弁証法的なメカニズムも解明しな ければならない。また、これはアーリがいってい ますが、「グローカル・アトラクタ」を検討する 必要があります。

さて次に、時間・空間のあたらしい経験に移り たいと思います。たまたま数ヶ月前に、文庫本に なったイヴァン・イリイチの『コンヴィヴィアリ ティのための道具 $^{13}$ 』を手にしましたが、昔、苦 労してこれを原書で読んだことを思い出しまし た。そのときには、ちょうど玉野井芳郎さんの『地 域分権の思想14』が評判になっていて、「なんだ 玉野井さんと同じようなことをいっているじゃな いか」と思ったものでした。実は玉野井さんはか なり早い段階でイリイチに注目されていました が、改めて読んでみますと、イリイチはいまのグ ローバライゼーションのありようをかなり的確に とらえる議論をしていることがわかります。それ でグローバライゼーションをイリイチのいう産業 主義的生産様式に置きかえて、そこでどのような 時間・空間経験がなされているのかを、考えてみ たいと思います。

イリイチは、産業主義的生産様式という言葉を、 均一化の作用と人間に対する操作という意味合い で用いています。彼は脱学校化とか脱病院化など もとりあげていますが、実はそれらも産業主義的 生産様式の文脈で考えているんですね。それから、 「管理の集権化」と「単位量のかたちで送り出さ れる」産出物についても言及していますが、後者 はまさにグローバライゼーションの一番根底にあ るものだと認識しています。

とりあえず産業主義的生産様式を以上のように おさえ、そうした産業主義的生産様式の下でどの ような時間・空間経験がなされているのかをみる ことにします。これはまさにモダンの時間と空間 の話ということになるのですが、その場合に、マ ンフォードの議論がひとつ原型としてあることを

<sup>12</sup> デヴィッド・ハーヴェイ『コスモポリタニズム』大屋定晴ほか訳、作品社、2013年。

<sup>13</sup> イヴァン・イリイチ『コンヴィヴァリティのための道具』渡辺京二・渡辺梨佐訳, 筑摩書房, 2015年。

<sup>14</sup> 玉野井芳郎『地域分権の思想』, 東洋経済新報社, 1977年。

指摘しておきたい。マンフォードは『機械の神話」2』のなかで、「機械的規則性」ということをいっていて、そこで「時間を厳守すること(punctuality)」、「空間を測定すること」、それから「具体的な事物と複雑な出来ごとを抽象的な量に変換すること」をとりあげています。まさにそういうものが原型になっていて、その上であらためて産業主義的生産様式の機制をどうみたらいいのかという課題が出てくるわけですね。

そこで、産業主義的生産様式の下にある時間と 空間を、モダンの時間と空間という枠組みでとら えかえし、そのありようを具体的にみていくこと にしたいと思います。まずモダンの時間ですが、 それは、均質的に流れる「絶対的時間」であって、 社会的時間から切り離され、スコット・ラッシュ とアーリが「時間の細分化」とか「社会生活のタ イムテーブル化と数学化」などと呼ぶものに根ざ す「単線的で同質的で連続的な時間」, つまりク ロックタイムのことです<sup>15</sup>。真木悠介さんの言葉 を援用すると、「共通の計量化された時間」のこ とです<sup>16</sup>。さてモダンの時間に照応するかたちで モダンの空間もあるわけですが、それは、ひとこ とでいうと、ブルデューがいう「幾何学の連続的 空間」にあたります。ちなみに、ハーヴェイは、 モダンの空間を地図というところに落としていく わけですが、非常に合理的で、合理性に裏打ちさ れたような正確な地図、これがまさにモダンの空 間であるといっております。非常にラフですが、 モダンの時間と空間、要するに産業主義的生産様 式下の時間と空間を、とりあえず以上のようにお さえておきます。

そのうえで、モビリティとローカリティ、そしてそのローカリティに通底する共同性、さらにそうした共同性に関連して浮かびあがる「生きられ

る共同性」について考えてみたい。まず共同性に ついて簡単に定義しておくと、それは「人間の『生』 の営み」にかかわるものであり、「住まうこと」 から立ち上がる「共通の課題を地位とか身分など に関係なく共同で処理するところから派生する」 ものということになります。共同性というときに、 自然のリズムやヴァナキュラーなものに還元して いく議論が多いわけですが、必ずしもそういった ものに還元されない共同性をここでは考えていま す。清水盛光さんが昔「土地の共同」ということ をいわれましたが、そういう「土地の共同」に回 収されない共同性ですね。ここではむしろ、「土 地の共同性」という前に、異なる者同士の相互性 とか非同一性などといったものに目が向けられ る。私がここでいっている「生きられる共同性」 というのは、まさにそういう相互性や非同一性が 基礎になっています。では、いままでみてきた産 業主義的生産様式、モダンの時間と空間というの は、そういう共同性、「生きられる共同性」とい うものを否定してしまっているのでしょうか。実 はここがすごく悩ましいところなのですが、別の いい方をすれば、モダンの時間と空間は、ある種 の両義性に根ざしており、たぶんそんなに簡単に いえるものではないと思います。

それでは、いまいったような共同性とか「生きられる共同性」などとともにある時間というのはどういうものなのか。これも概略的な説明になってしまいますが、実は非常に複雑な構造を有しています。それは何よりもまず、複数的に経過する時間としてあります。さらに、感覚的、質的に生きる身体と結びついた「拡がりのある時間」、そして「生活世界を主体的に生き抜く人びとの、いわば相互作用としての時間」としてあります。

フッサールのいう「内的時間」は、まさにそう

<sup>15</sup> この部分については、吉原直樹『都市とモダニティの理論』東京大学出版会、2002年、および同『モビリティと場所』東京大学出版会、2008年、を参照。

<sup>16</sup> 真木悠介『時間の比較社会学』岩波書店, 1981年。

いうものじゃないかと思います<sup>17</sup>。それは過去,現在,未來の区分が中心となるような年代記的な(chronical)テーマ設定からは出てこない。過去は現在によって自由に出し入れが可能となる「引き出し」のようなもので,未来は現在からのみ想到することができる。そして,現在が人びとの「生きられた記憶」であるかぎりで存立しうるような内的時間である,と。

広井良典さんはそうした時間を「根源的な時間」、つまり「めまぐるしく変化していく日常の時間の底に」ある「ゆっくりと流れる層」、「『市場・経済』の時間とは別の流れ方をする……『共同体(コミュニティ)の時間』」といっておられます<sup>18</sup>。広井さんはコミュニタリアンといわれていますが、この「共同体の時間」というとらえ方にはコミュニタリアンとしての特徴がかなり出ていますね。

それから野家啓一さんによれば、時間には「水平に流れる時間」と「垂直に積み重なる時間」の ふたつがあるといいます。そして、私たちの記憶の中に沈殿している時間に言及されておられます<sup>19</sup>。これについては、私のあとで報告される方がたの報告内容に関わってくるのではないかと考えております。

次に、「生きられる共同性」が内包する空間に移りたいと思います。さきほど「領域の罠」に言及しましたが、ここでいう空間はそういう「領域的なもの」に回収されていかない空間のことです。つまり、脱領域的で、差異に充ち溢れた、まさに「人と人との関係」や、つながりというものがメルクマールとなるような、関係性に根ざす空間ということになります。

こうした関係性に根ざす空間は、よく考えてみますと、実は日本にもあるんですね。中世にまで遡って地縁といわれるものをみておりますと、ある種の日本文化論と表裏をなして関係性に根ざす空間があることがわかります。たとえば、松岡心平さんが、中世の連歌の場において、そういう空間をみておられます<sup>20</sup>。まさに日本文化の基層において関係性に根ざす空間の原型が見出されるわけですね。

それから、議論のしかたはやや違いますが、オギュスタン・ベルクのいう「通態」も触れておく必要がありますね<sup>21</sup>。それは日本文化論として展開されているわけですが、これも考えようによっては、ある意味で、いまいったような関係性に根ざす空間、まさに「生きられる共同性」を内包する空間というものを議論しているのではないかと思います。

ところが、グローバライゼーションの進展とともに、産業主義的な生産様式がボーダレスに、クロスボーダーに展開され、いまやある種臨界局面に達しています。そこで、イリイチもいっていますが、いままでとはちがう時間・空間のあたらしい経験が立ちあらわれています。産業主義的な生産様式がボーダレスに展開し、世界的な経済機能の分化と統合がすすんでいます。それは一方で、世界の相互依存性の拡がりをもたらしていますが、他方では、正村俊之さんもいっておられるように、「世界の不均等発展」を加速させています。このことを、ハーヴェイは、「時間と空間の圧縮」という議論のなかで展開しています。ちなみに、アンソニー・ギデンズは、その先駆けとなる「時間と空間の分離(distanciation)」とい

<sup>17</sup> エトムント・フッサール『内的時間意識の現象学』立松弘孝訳、みすず書房、1966年。

<sup>18</sup> 広井良典『定常型社会』岩波新書, 2001年。

<sup>19</sup> 野家啓一『物語の哲学』岩波書店、1996年。

<sup>20</sup> 松岡心平『宴の身体』岩波書店, 1991年。

<sup>21</sup> オギュスタン・ベルク『風土学序説』中山元訳、筑摩書房、2002年。

<sup>22</sup> 正村俊之『グローバリゼーション一現代はいかなる時代なのか』有斐閣、2009年。

う議論を、1980年代なかばのかなり早い段階でしています $^{23}$ 。

ところで産業主義的生産様式がボーダレスに展開することによって、「絶対的時間」と「幾何学の連続的空間」がいっそう進展します。そういうなかで、「拡がりのある時間」と「差異に充ち溢れた関係性にもとづく空間」が社会の後景にしりぞかざるを得なくなります。とはいえ、完全に否定されるわけではありません。

さて以上のような動向とあいまって、国民国家 もまた大きく変容せざるを得なくなります。もっ とも国民国家が終わったわけではなく、むしろ国 民国家の位置が大きく変化したということです。 そもそも産業主義的生産様式の初発の段階におい ては、国民国家の役割は産業主義的生産様式が外 に出ていくのを制約する点にありました。ところ が、グローバライゼーションが進展するとともに、 むしろそれを促すものへと変わっていく。伊豫谷 登士翁さんが次のようにいっています。

「規制緩和や民営化に典型的に表れているように,近代国家のさまざまな制度や機構は, グローバリゼーションを推し進める装置へと 転換してきた」。

これもよく知られた議論ですが、ジグムント・バウマンは、以上のような国家の位置変動を国家の「『庭園師』から『猟場番人』へ」の役割変更のうちにみています<sup>24</sup>。そういったなかで、諸個人を成長や発展によりいっそう集列化しているのではないかと、私はみております。そしてこういった集列化とともに、ローカルな場において人々は生存維持手段を失なうだけでなく、さまざまな亀裂や裂開のなかに埋めこまれているのではないか

と思います。

ここで、さきほど指摘した臨界局面にある産業 主義的生産様式に立ち帰りますが、あらためてこ こでいう臨界局面をどう捉えるのかということが 課題になってきます。この点については、たとえ ば、セルジュ・ラトゥーシュとかイリイチなどが いっていることが参考になります。ラトゥーシュ によれば、指摘される臨界局面は「生産力至上主 義がもたらすカタストロフ」の状態のことをさし ています25。日本の現状はまさにそうだと思いま すが、成長とか発展などといわれるものがその極 に達し、それらが抱合しないとされる価値や要素 が至上のものとなるような構造的転換を遂げつつ ある社会が目の前にあらわれています。ラトゥー シュはそういう社会を脱成長社会と呼んでいま す。実はそういう社会の到来を見すえて、国民国 家も脱成長へと位置シフトしなければならなく なっていると思います。さきほど言及しました共 同性や「生きられる共同性」、時間-空間でいうと、 「拡がりのある時間」や「差異に充ち溢れた空間」 から、現実には乖離しながら、実はそういったも のを取りこんでいくあり方へと舵取りすることが もとめられています。

またそうした点から、グローカル化にあらためて目を向ける必要があります。グローカル化がすすむなかで、成長から脱成長へと反転していく動きがみられます。先にとりあげた「絶対的時間」と「幾何学の連続的空間」が極限にまで拡がるなかで、その只中から「拡がりのある時間」と「差異に充ち溢れた関係性にもとづく空間」が蘇ってきています。まさにモダンの時間と空間の両義性をみてとることができますね。この文脈でフッサールの「内的時間」をみてみれば、それはそれで興味深い論点が浮かびあがってくるのではない

<sup>23</sup> アンソニー・ギデンズ『社会の構成』門田健一訳、勁草書房、2015年。

<sup>24</sup> ジグムント・バウマン『リキッド・モダニティー液状化する社会』森田典正訳,大月書店,1995年。

<sup>25</sup> セルジュ・ラトゥーシュ『経済成長なき社会発展は可能か?』中野佳裕訳、作品社、2010年。

かと思います。

さて、グローカル化に関連して、別のサイドか らローカリティに光をあてると、そこにあたらし い政治の可能性がひそんでいることがわかりま す。振り返ってみますと、1980年代から90年代 前半にかけて、アンリ・ルフェーヴルを中心にし て. フォーディズム下の「空間政治」について熱 い論議が交わされました。ご存知のように, 1968年の五月革命、それから1969年のイタリア の熱い秋のうねりがヨーロッパ全土に拡がって. ユーロ・コミュニズムが最高潮に達しました。ル フェーヴルは、そうした政治の季節を「都市革命」 として、そして「都市への権利」に照準をあわせ た「都市闘争」として読み込んでいくわけです ね26。マニュエル・カステルは、ルフェーヴルの「都 市革命」を、「集合的消費」とそれをめぐる「都 市社会運動」/都市政治へと展開していきま す27。ちなみに、この二人とは必ずしも交差する わけではないのですが、グラムシアンであるイラ ン・カッツネルソンが、この時期に "city trenches"という概念を打ちだしています<sup>28</sup>。三 者三様ですが、共通に空間に焦点が据えられるこ とになりました。そして, 直接的生産過程に加え て空間の生産が資本の蓄積構造にとって決定的な 意味をもつことが強調されるようになりました。 たとえば、ルフェーヴルは、空間が第二の産業空 間になっていると主張し、ハーヴェイは、そうし た 産 業 空 間 が 織 り な す 建 造 環 境 (built environment) に熱いまなざしを向けました。ハー ヴェイによると、そうした建造環境の形成には、 蓄積恐慌を回避しようとする資本の意図が見え隠 れしているが、同時に資本と協働した都市リスト ラクチャリングを通して展開される国家介入が大きな役割を果たしているという。ここであえて指摘しておきたいのは、フォーディズム下の国家の役割が空間の生産にとって決定的な意味をもつことがしっかりと見据えられていたことです。

ところが近年、そういう意味での「空間政治」は、どちらかというと社会の後景にしりぞき、むしろ「場所政治」の方が前景に立ちあらわれているようにみえます。「場所政治」を彷彿させるものとして、反グローバリズムやポスト成長運動、さらに連帯経済など、いろいろな動きが出てきておりますが、そういうなかで、一方で「ずれを伴った複数のローカリズム」、他方で「根をもったローカリズム」というふたつの異種のローカリズムが鋭くせめぎあうという状況がみられるようになっています。

ちなみに、「ずれを伴った複数のローカリズム」の方に目を移してみると、ひとつは「グローカル・アトラクタ」、そしてもうひとつは、ボーダレス/クロスボーダーなヒトのフローとそれに伴うグローバル・コンプレキシティの増大が注目されます。いずれもアーリが指摘していることですが、実はこの二つが複雑にからみあうなかで、アルジュン・アパデュライのいうような「複合的で重層的、かつ乖離的な秩序」の形成が現実味を帯びてくるし<sup>29</sup>、先にとりあげた共同性をどのようにして再構成するのかが重要なテーマになってくると思われます。

その上で、「場所政治」の作動原理としてふたつほどあげておきます。ひとつは「創発的なもの」、それからもうひとつは、「節合」です。「創発的なもの」についてアーリがかなり強く主張していま

<sup>26</sup> アンリ・ルフェーヴル『都市革命』今井成美訳, 晶文社, 1974年, 同『都市への権利』森本和夫訳, ちくま書房, 2011年。

<sup>27</sup> マニュエル・カステル『都市問題-科学的理論と分析』山田操訳、恒星社厚生閣、1984年。

<sup>28</sup> Katznelson, Iran, *City Trenches: Urban Politics and the Patterning of Class in the United States*, Univ. of Chicago Press, 1981.

<sup>29</sup> アルジュン・アパデュライ『さまよえる近代-グローバル化の文化研究』門田健一訳,平凡社,2004年。

すが、社会理論レベルでいえばアフォーダンスの 議論と親和性を有しています。でも大筋としては、 複雑性の議論から派生したものと考えていいと思 います。

私がここでより注目するのは、「節合 (articulation)」の機制です。ここではエルネス ト・ラクラウの主張を念頭に置いています<sup>30</sup>。ラ クラウはラディカル・デモクラシーの主唱者で, 日本でもよく知られていますが、もともとこの "articulation" は言語活動や現象の説明に使われ ていました。それをむしろラクラウは、制度や組 織の変容を促すような、社会的実践の文脈で使用 しています。ここで重要なことは、諸主体の「自 由な越境」、それから諸主体間の多元的で相互的 なつながりを構に広げるようなインターフェイス に目が向けられていることです。そのような「節 合」の機制/特性は、たとえば、宮本憲一さんた ちが展開してきた「内発的発展」という概念と比 較してみると、いっそう明らかになります。ここ ではそうした比較の結果を踏まえて、「節合」を さしあたり、非線形的な作動原理と、脱統合的な メディエーション機能をメルクマールとする関係 様式であるといっておきます。

そうした「節合」の原初的形態として、福島県大熊町の原発事故被災者が避難先で結成したサロンが注目されます。このサロンについては、私が2013年に出した本<sup>31</sup>のなかで紹介しておきましたから、それを読んでいただければありがたいのですが、そこでは、相互に関係をもつことに根ざす「隣りあうこと」から派生する、ジェラード・デランティのいう「対話的コミュニティ」が息づいています<sup>32</sup>。そこでみられる苦しみや悩み、それから無念の想い、そういったものがサロンの「弱

い紐帯」を通して外に伝えられ、また外から伝え 返されてくるわけですね。

さてもう時間ですね。残念ですが、当初説明す る予定であったポスト・グローバライゼーション 下における「場所政治」のゆくえについては割愛 せざるを得ません。ただ「場所政治」は、たぶん これから非常に大きく揺らぐのではないかと思い ます。国民国家の脱成長への位置シフト、それか らグローバルな地政学の台頭がみられるなかで. 本来相容れないものが共振するという. そういう 動きが拡がっています。それからもうひとつ付け 加えるなら、これはたぶん、私のあとの報告者の 議論とも関わってくると思いますが、死者という のは、生者とともに社会の一員であること、そし てそのことが「場所政治」にもすくなからず影響 をおよぼすということです。この二つ目の点は、 のちほど時間をいただけるようでしたら、補足し たいと考えています。ご静聴ありがとうございま した。

# 遠藤

吉原先生,ありがとうございました。本日の,あえて「社会情報学の」と申しあげますが,場所と空間,グローバリゼーションのベースとなる深い理論的な枠組みについてお話ししていただいたと思います。続きまして,東北学院大学の金菱先生のほうから東日本大震災後の,生者と死者の関係について,示唆に富むお話をうかがいたいと思います。金菱先生,よろしくお願いいたします。

# 余菱<sup>33</sup>

こんにちは。東北学院大学の金菱です。今日の テーマは「場所と移動」ということで、線形的な

<sup>30</sup> エルネスト・ラクラウ&シャンタル・ムフ『ポスト・マルクス主義と政治』山崎カオル・石澤武訳,大村書店、2000年。

<sup>31</sup> 吉原直樹『「原発さまの町」からの脱却――大熊町から考えるコミュニティの未来』、岩波書店、2013年。

<sup>32</sup> ジェラード・デランティ『コミュニティ』山之内靖・伊藤茂訳, NTT出版, 2006年。

<sup>33 「</sup>被災地の時空間を侵犯する死者の意味-タクシードライバーの幽霊現象を事例に」について発表された。

パラダイムにおいて、AからBに移る場合など、 ある場所からある場所へ移動するということは日 常的にもあるわけです。災害の場合でいうと、地 震、津波、原発などで時間を追っていくごとにス テージが異なってきます。つまり、避難所から仮 設へ、仮設から復興住宅へ、あるいは死んだ人に とってみれば、生者から死者へ、死者は此岸から 彼岸へというかたちですが、この流れとか時間軸 というものは一方向的で不可逆です。わたしたち は生きているわけですから、その生の現実という ものにすごく規定されているというか、それに制 約を受けるということになりますけども、今回の 報告は社会情報ということを死者ということに置 きかえてみて、可逆的な可能性をひらいてみたい と思っております。死者というものが、われわれ の生きている時間と空間を、ある種侵犯し歪めて いくという課題です。これは難しい言葉なので、 たとえてみれば、普通お魚を焼くと焼き魚になる んですけども、これは不可逆です。だけどその焼 き魚をピチピチ跳ねる生魚に戻してみたら、いっ たいどういうことになるのかというお話になりま す。そうすることによって、場所と移動の不可逆 の線形的なパラダイムを少し転換しておきたいと 思っています。

震災以降、わたしどもは、いろんなかたちで本を毎年、1年に1回くらいは出してきました。今回お話しする『霊性の震災学³⁴』ですが、これは一連の経過というか、震災に付きあっていくうちに、死者というものを考えざるを得なかったというところの1番目ということになります。

2016年の1月に、朝日新聞の宮城県版に、「幽霊おって震災の死者思う<sup>35</sup>」というかたちの記事がでました。これは地方版だったので、朝日デジ

タルに載ったら、瞬く間に世界がかわってしまいました。朝日新聞デジタル版のアクセス数ランキングの1位(約300万件)になったんですけども、2位をみてみればバスの事故がありました。3番目は「中居くん、そんな日があるわけがない」という、これは1月なんですけど、SMAPが解散したというそんな日がきたわけです。それで4番目は、名古屋の廃棄カツの業者が流通していたという話で、このように普通の人たちが知っているようなニュースをこえて、いわゆる「できごと」のニュースではないかたちで1位に踊りでたということになります。またFacebookだけでも3日間で2万件のシェアをこえるというようなかたちでした。

なぜこれほど惹きつけるのか、ということが疑問に思ったわけなんですけども、これは日本だけでなくて、イギリスとかフランスとか、ロシアとかブラジルとか、アメリカまでこのニュースが配信されました。フランスからも取材に来たんですけども、フランスの人たちがなぜ取材にきたのかはすごくシンプルでした。聞いてみると、フランスは幽霊が出ないのに、なぜ日本では出てくるのかというお話になりました。隣のイギリスではいっぱい出てくるのに、なぜかフランスは出てこないなあという。これも研究対象になるかと思いますけども、その時はすこし疑問だけで終わっておりました。

またこれにはいろんなひとが引っかかってきました。たとえば早稲田大学元教授の某教授は、ブログに「大学の卒論に『幽霊話』、指導教授どうした?! <sup>36</sup>」ということを書かれていました。これは女性の学生だったんですけども、さすがにそれに対しては文句をいうことができず、その指導

<sup>34</sup> 金菱清(ゼミナール)編『呼び覚まされる霊性の震災学——3.11 生と死のはざまで』,新曜社,2016年。

<sup>35 『</sup>朝日新聞』2016年1月20日朝刊「幽霊おって震災の死者思う」

<sup>36 「</sup>大学の卒論に『幽霊話』,指導教授どうした?!」,ブログ「大槻義彦の叫び」,http://29982998.blog. fc2.com/blog-entry-1033.html

教官に対してこんなものが科学的なものになるのかという、お叱りを受けたということになります。

それほど反響が大きくて、しかもその反響はたんに幽霊話に対しておもしろおかしいということだけではなくて、共感と支持というものをいただいたわけです。大雑把にみると、たぶん8割くらいがある種の共感と支持だったわけです。ではそれはどうしてなのかということを、ちょっとお話ししたいというふうに思います。

被災地以外の人にとってみれば、もう忘れている事象かもしれませんけども、遺族の方が机に、次のようなことを書きました。「街の復興はとても大切な事です。でも沢山の人達の命が今もここにある事を忘れないでほしい。死んだら終わりですか? 生き残った私達に出来る事を考えます³7」と、こういう疑問文で終わってるわけです。これに対して、ある種の極論としてこたえてしまうと、死んだら終わりですよと。いわゆる骨と肉片みたいなかたちの、リン酸カルシウム論ということになってしまいます。

で、これもマンガなので極端な話になりますけども、『寄生獣<sup>38</sup>』というマンガがあります。未知の生物が人間に乗っとって脳を全部未知の生物に乗りかえるというお話なんですけども、この主人公は未知の生物が溺れかけて脳まで辿りつかず、右手に寄生されてしまいます。人間の心を主人公である新一はだんだん失っていくわけです。ある時、子犬が交通事故で轢かれて死んでしまいます<sup>39</sup>。すると新一は、ゴミ箱にぽいっというように捨ててしまって、それをみた新一に恋心を寄

せている里美は驚くわけです。なんで驚いたのかというと、新一は「清掃の人がこまるかな?」といふうなかたちで里美にいうと、「もう死んだんだよ……死んだイヌはイヌじゃない。イヌのかたちをした肉だ」というかたちで、いわゆる死んだらもう終わりというかたちの考え方を引きずるわけですね。

もうひとつ紹介すると、伊坂幸太郎の『死神の 精度40』という本がありますけども、これもクー ルな話です。死ぬことが怖いという人間に対して. 「生まれてくる前は怖かったか? 痛かった か?41」というふうに死神の問答がはじまって、 「いや<sup>42</sup>」というふうなかたちで人間がいうと. 死神は次のような話をはじめます。「「死ぬという のは、そういうことだろ。生まれる前の状態に戻 るだけだ。怖くもないし痛くもない」。人の死に は意味がなくて、価値もない。つまり逆に考えれ ば、誰の死も等価値だということになる。だから 私は、どの人間がいつ死のうが、興味がないの だ。<sup>43</sup>」という話ですね。ここにはある種のテー ゼがあって、死というものは不可逆であって、過 去完了形で「はい、おしまい」というかたちにな るんだけれども,新一や死神の素朴な疑問に対し ては、わたしたちは大変違和感があるわけです。 肉親とかわたしたちの家族が亡くなった時にゴミ 箱に捨てるかというと、そういうことはしないわ けですね。そうすると、わたしたちはこの死者と か死に対して、どういうふうに向きあってきたの かというところが、震災でものすごく気になった という背景があって、このタクシードライバーの

<sup>37 「</sup>ひとは「死んだら終わりですか?」大切な死者を語り、生きる遺族」、https://www.buzzfeed.com/satoruishido/3-11-shisya-kataru?utm\_term=.ngVgNmb2K - .vnQbVA70g

<sup>38</sup> 岩明均『寄生獣』, 講談社, 1988-1995年。

<sup>39</sup> 岩明均『寄生獣 3 《完全版》』, 講談社, 2003年, 20頁。

<sup>40</sup> 伊坂幸太郎『死神の精度』, 文藝春秋, 2005年。

<sup>41</sup> 前掲書, 10頁。

<sup>42</sup> 同上。

<sup>43</sup> 同上。

幽霊現象ということをゼミで調査をしはじめたわけです。単なる興味本位ではなく、現場での応答のなかで組み立てられてきた課題なのです。

少しだけ紹介しますと、ある56歳の石巻のタクシードライバーにこういうできごとがありました。「震災から3か月くらいたったある日の深夜、石巻駅周辺で乗客の乗車を待っていると、初夏なのにも関わらずファーのついたコートを着た30代くらいの女性が乗車してきたという。目的地を尋ねると、「南浜まで」と返答。不審に思い、「あそこはもうほとんど更地ですけど構いませんか?

どうして南浜まで? コートは熱くないですか?」と尋ねたところ、「私は死んだのですか?」震えた声で応えてきたため、驚いたドライバーが、「え?」とミラーから後部座席に目をやると、そこには誰も座っていなかった。」という話です。

もうひとつ紹介すると、「2014年6月のある日 の正午, タクシー回送中に手を挙げている人を発 見してタクシーをとめると、マスクをした男性が 乗車してきて、服装や声から青年といった年恰好 だった。「でもねぇ、格好が何でかね、冬の格好だっ たんだよ」。その青年は、真冬のダッフルコート に身を包んでいた。ドライバーは目的地を尋ねる と、「彼女は元気だろうか?」と応えてきたので、 知り合いだったかなと思い、「どこかでお会いし たことありましたっけ?」と聞き返すと、「彼女 は…」と言い、気づくと姿は無く、男性が座って いたところには、リボンが付いた小さな箱が置か れてあった。ドライバーは未だにその箱を開ける ことなく、彼女へのプレゼントだと思われるそれ を、常にタクシー内で保管している。」というも のです。

これらは幽霊現象としては、噂というレヴェルをこえて、妙にある種のリアリティがあるんですね。このリアリティを支えるものはいくつかあります。タクシーは誰も乗ったことがあるもので、メーターが切られますよね。GPS機能とか無線とかついていたり、タクシーが必ず付ける日報で

あったり。みなさんも経験あるかと思いますが、タクシーでは日報を、信号で止めた際にこの人を何時何分に乗せたみたいなところで必ず書きますよね。ほかにも、残された箱であったり、運賃を肩代わりしたということであったり。運賃肩代わりというのは、乗せた時は乗客だということで乗せますが、降りた時にはいなくなるわけですから、その代金をどうするのかというと、そのタクシードライバーが肩代わりをするかたちで支払っていたんですね。それと、対象とのコミュニケーションがあるなど、こうしたものが幽霊現象というもののある種のリアリティを支えるものであったわけです。

ではその幽霊に対して肯定的なのか否定的なのかということを、タクシードライバーにたずねてみると、こういう回答が返ってきたんですね。ちょっと省きますが、「[…] また同じように季節外れの冬服を着た人がタクシーを待っていることがあっても乗せるし、普通のお客さんと同じ扱いをするよ。」

もうひとりのドライバーもまったく一緒で,「[…] これからも手を挙げてタクシーを待っている人がいたら乗せるし、例えまた同じようなことがあっても、途中で降ろしたりなんてことはしないよ」という話をするんですね。

これはある意味で意外でした。まず、いずれのケースの場合においても、肯定的あるいは好意的にこの幽霊現象をみているということです。次に、当初は怯えているわけですけども、次第にこの霊を引きうけて畏敬の念、尊敬の念を抱いているということです。そして、どういうふうに思っているのかというと、無念の想いで両親に会いたいので、直接行き先に行くタクシーに乗り、やり切れない気持ちを伝えるのにタクシーという媒体を選んだのではないかというタクシードライバーの解釈です。この幽霊譚を話すのには、匿名にすることが条件で、家族や同僚にも話しておりません。なぜかというと、嘘だというふうに周りから冷や

かされたりすると、彼らの存在を否定されてしまうからだ、という話をしていたんです。べらべら 喋ると、それじたいがデータとして信用性がなく なってしまうので、むしろその匿名性を条件に話 をしてくれているのです。そうすると、われわれ のもっている、幽霊の認識というかイメージがが らりと崩されて、危害を加えたり祟りや恨みを もったりする存在というものから、静寂な気持ちで無念の気持ちを掬いとる「イタコ」的な存在としてタクシードライバーを捉えているということ になります。

ここには生者と死者の位置付けの変化というものがあります。詳しくは述べませんけども(震災学入門『霊性の章』参照),ある種の従来の宗教学からは逸脱したものがあるということです。従来の宗教学でいうと、いわゆる祟りとか穢れとか,供養というかたちでそれを処理するということになりますけども,そうではなくて,ある宗教学者がこういうことを述べてるんですね。つまり,いわゆる不浄物というものを幽霊として捉えて,それを供養するということが宗教の果たす役割だと応えているわけです。これは,なるほど納得いくように思うんだけれども,でも実際には違うよねという話になります。

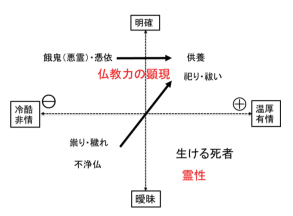
いわゆる行方不明の人たちがこれだけ大量にでるということは、生者か死者かというように明確にわかれてるのではなくて、ある種その中間項が最大限にひらいているというふうにいわれていて、そこにある種のさまよえる魂というか、宗教観のゆらぎがあるんですね。それについて研究史を紐とけば、ポーリン・ボスという家族社会学者は、われわれがお葬式にいって火葬場にいってお墓をたててというような、ノーマルな(明確な)喪失といわれるようなものに対して、「曖昧な喪失」というあのでなくて、死の定点が揺らいでいるという話をするわけです。それが「曖昧な喪失」とい

うことです。

「曖昧な喪失」というのを、わたしも当初コミュ ニティ論から考えていき、その「曖昧な喪失」と いうものを縮減するものだったり、あるいはなく したりするという方向を調べてたんですけども. でもこの幽霊の話とか、ほかの話もそうですが、 よくよく調べてみるとこの「曖昧な喪失」自体を、 意味の転換をしてしまって、豊富化してしまって いるという事例が多々でてきたわけです。これは いったい何なのかということを考えてみると、大 変興味深いということがわかってきました。普通 は、曖昧なものの縮減イコール、いわゆる世間で いわれる鎮魂とか、心の復興というものを支える わけです。でも被災者にとってみれば、こちらか あちらかという選択は苦痛でしかなくて、もっと 当事者が工夫をしているのです。それは何なのか というと、曖昧なものを曖昧なまま保っておく、 保持しておくということだとわかってきたわけで す。それが、幽霊のことにも典型的に現れている んですけども、これは別に被災地だけのことでは なくて、わたしたちの日常生活でもやってるよう ことなんですね。

みなさんのコンピュータパソコン画面を見てみるとデスクトップ画面に、ペタッというふうにファイルを貼りつけてあるということを誰しもやっています。これは、被災者が曖昧なものを曖昧なまま保持しておくということと、ある意味で一緒のことで、普通に考えれば、何かデータがあった時に、いらなければゴミ箱に捨てている時はフォルダに入れる処理をしてというかたちがほとんどなんですけども、でもわたしたちが一時的に大切なデータをどこに置いておくのかというと、いわゆる「仮預け」というかたちでデスクトップに貼りつけておくわけです。こういう一時的な「仮預け論」というのが大きな意味をもつのではないでしょうか。内田樹さんは「中間項」という言い方をされています。

これを少し図式的にまとめてみると、いわゆる



生と死の境界性(縦軸)と死者への感情度(横軸)

仏教的には、餓鬼とか憑依とか不浄物ということを供養することによって、何かをまもるというところが仏教力の権限だったんですけども、そうではなくて、曖昧なものを曖昧なままというような、生ける死者で考えると、もう少しちがったみ方ができるのではないかということになります。

若松英輔さんという批評家が、死者を「協同する不可視な「隣人」<sup>44</sup>」といういい方で置きなおしています。みえないということが悲しみを媒介にして実在をよりいっそう強くわたしたちに感じさせるということで、死者=亡くなったということではなくて、つねにその横にいるというような話をしているわけです。

最後になりますけども、テーマ的に「社会情報学からみた場所と移動」というところからみていきます。情報というのは送り手と受け手ということを考えていくと、送り手が幽霊だというふうにすると、この幽霊の媒体が冬のファーを着て夏でも冬でも来るわけですから、ある種場所と時間を超越しているわけです。もうひとつはタクシードライバー自身、受け手というものが、ある種彼岸と此岸というものを越境しているわけです。それはどうしてかというと、もしあの幽霊が来て彼岸

と此岸ということで考えれば、手をあわせてもう 二度と出てくれるなというはずなんですけども, そうではなくて、曖昧なものを曖昧なまま受けい れるような寛容性をここで受けいれているからこ そ、この幽霊とタクシードライバーの関係性とい うことが結びつけられて、この二重の仕掛けによっ て生きられた死者というコミュニケート可能な存 在として、われわれの時空間を侵犯して歪める、 新たな回路をひらいたというふうに思っているん です。そうすると死者というものが、たんに過去 完了形ということではなくて、現在進行形で人々 が生きるということを促したことから考えると. これは多くの人々の共感と支持を得たのではない のか、時間ということを焼き魚からピチピチ跳ね た生魚に変えるような仕組みというものが見つ かったのではないのか。ということで報告を終え たいと思います。ご清聴ありがとうございました。

# 遠藤

ありがとうございました。わたくしも東日本大 震災のフィールドによく行くのですが、タクシー の運転手さんというのは本当にたくさんのお話と たくさんの気持ちをもっていらっしゃって、タク シーという空間の深さみたいなものを感じること が多々ございます。

最後のご報告は北海道大学の金成玟先生で,韓国における空間変容についてお話しいただきます。ここのところ北海道も大変混んでおりますけども,韓国や中国の方が大変多うございまして,そういう意味でもグローバリゼーションと空間,場所の問題について興味深いお話がうかがえると思います。よろしくお願い致します。

# 金45

よろしくお願いします。北海道大学の金と申し

<sup>44</sup> 若松英輔『魂にふれる――大震災と、生きている死者』、トランスビュー、2012年。

<sup>45 「</sup>場所のヒエラルキーと移動――現代ソウルにおける日本人観光の変容」について発表された。

ます。これまでの作業のひとつを、簡単にご紹介 しながら進めていきたいと思うんですけれども、 拙著『戦後韓国と日本文化――「倭色」禁止から 「韓流」まで』などをつうじて、国民国家の境界 をめぐるメディアや大衆文化の歴史的変遷を. ローカルな秩序やグローバル化の流れのうえで考 えるという作業をやってきました。そのなかで. 場所と人の移動からその歴史的変遷を考えると. どういうことがわかるかというようなところに興 味をもつようになりました。そこでまず目に入っ てきたのが、この「キーセン(妓生)観光」とい うもので, ご存知の方もたくさんおられると思う んですけども、戦後日本人の韓国観光に、要する に、メディア大衆文化が、文化コンテンツの越境 をめぐるさまざまな動きだったとするならば、人 による場所の消費というのがどういうふうに変遷 したのかというところに興味をもつようになりま した。

昭和12年の『観光の京城46』という本をみてみ ますと、キーセンというのは「本物の朝鮮的なもの」 というのを構成する要素のひとつであったという ことがわかります。すでにここから、朝鮮のオー センティシティというのを,このキーセンならび, いろいろな文化的要素が構成していたということ になるんですけども、戦後の韓国の経済発展およ びそのなかでの観光事業の流れをみてみますと、 戦後的な秩序といいますか、日米韓の秩序という のがそこに強くあらわれてきます。1966年にアメ リカの専門家たちが訪れてきて、キーセンとキー センをめぐる日本人の興味を積極的にもちいるべ きだと提言しました。1964年から海外旅行自由化 がはじまっているので、それを機に観光政策とい うものを行なうべきだということで、韓国政府は 積極的に行なっていくようになります。要するに. キーセン観光というのは、韓国政府の開発主義と アメリカを中心とした戦後的関係、そのうえで植 民地時代からの、「朝鮮的なもの」に対する日本人 の「観光のまなざし」というのがうみだした現象 であるというふうに捉えることができるかと思い ます。ご存知のように、この「65年体制」がうみ だした空間は、80年代後半以降、急激に変わって いきます。朝日新聞(1994年1月24日)の記事で は、日韓関係も含めて第1期、第2期、第3期と いうふうにわけていて、韓国の民主化とソウルオ リンピックが、日本人の対韓国意識を大きく変え たうえで、キーセン観光に象徴されていた日本人 観光も含めて、人的交流も変わっていったんだと 説明しています。これはもう、一般的にアカデミ ズムでもジャーナリズムでも説明する方向ですし. 自分もそういうふうに説明してきましたが、こう いう時間的な転換だけで、場所の消費、要するに 空間や移動の質的変容というのはみえるのかとい う問題意識をもつようになりました。そこでまず、 80年代後半以降の、日本人の韓国観光の変化とい うのは、重層的なスケールにおける「再構造化」 (restructuring) による場所性の変容の産物であ るというふうに捉えておきたいと思います。その うえで、そのプロセスというのはいかなるものだっ たのかというのを、きょうの発表で説明させてい ただきたいと思います。

まずこの「再構造化」についてですけども、70年代、80年代の世界のいろんな変化がありましたが、グローバルなレジームがナショナルな領域に参入することによって、それまでの場所と意味、あるいは場所をめぐる意識というのがだんだん不確実になっていきます。その不安定性というのが浮上することによって、場所や、イギリスを中心に「ローカリティ」が、あるいはその「場所の消費」という概念というのが注目されるようになります。そこで根本にある観点というのは、空間は社会的に生産されるものということです。そのうえで80年代に入っていくと、社会的なもの

<sup>46 『</sup>京城情緒』上下巻に付された、京城観光境界等編の『観光の京城』。

もまた空間的に構築され、その空間的なものが差 異をつくりだすという観点へと拡張していきま す。さらにそのうえで、場所は次第に、消費およ びサービスの消費のためのコンテクストを提供す る中心地として再構築され、そのあとそれじたい が消費されていくとされます。これはある意味. メディアの視点からみると、場所イメージが構築 されるというのは、それまでの国民国家のある意 味での強化、あるいはその地域のなかの資格とい いますか、メンバーシップを確認するためのさま ざまな文化的特徴というのが再検討される過程と いうことになります。そのなかでマスメディアを 中心としたメディア空間的なものを中心に、さま ざまな記号や象徴をめぐるせめぎあい. あるいは 絡みあいというのが起きていく。そのなかでハイ ブリダイゼーション、要するに混淆化というのが 重要な要素や概念になっていくということです。 ここで少しまとめますが, 空間は社会的に構築さ れ、その社会的なものもまた空間的に構築されま す。そのうえで、うみだされた差異というものに ついて、アイデンティティやイメージ、まなざし という点から考えていきたいと思います。

では、この本題というのを分析していくために、 3つの次元をまとめておきます。場所性の再構造 化のプロセスというのは、3つのプロセス、次元 によって構成されるんじゃないかと思います。空 間の再編成という過程で、境界が設定される。そ のうえで開発が行なわれたり、資本や人口、ある いはそれによる中心性の移動がおきたりします。 それによって、権力構造の転換がおきてきます。 そのうえで、場所アイデンティの再構築という次 元があって、場所を再認識することによって、あ るいは場所間のヒエラルキーというのが形成され ることによって、あらたな社会意識というのがう みだされます。既存の場所性に対する社会意識と いうのもともに変容し、そのうえで、場所イメー ジというのが生産されたり消費されたりする。そ のメディア大衆文化による表象、あるいは記号を めぐるさまざまなせめぎあい、また訪問者や観光 者による消費というのがこの次元にある要素だと 思います。

基本的にはソウルという空間は、漢江という大 きな河を境界としてつくりだされています。 1860年代の地図をみると、漢江の北側が中心に なっておりまして、植民地時代の京城にあたるこ の四大門を中心にソウルという都市化が進められ ました。それから、龍山という、いまの米軍基地 があるところで、ここに1910年から日本軍が駐 屯するようになりました。要するに、河の北側を 中心に都市化が進められたということがいえま す。それが、1970年前後から江南というところ が開発されることによって、大きく変わります。 ポップカルチャーがお好きな方は「江南スタイル」 という歌を聞いたことがあるかと思いますが、そ の江南です。この時期からものすごい勢いで開発 が展開し、2年半くらいで高速道路が開通されま す。この高速道路と橋ができて、江南というとこ ろにさまざまな中心が移動するようになります。 ある意味で、植民地時代から続いた、あるいは朝 鮮時代から続いたソウルの権力構造というのが. 中心の移動によって大きく変わるわけです。その うえで、資本や人口が爆発的に流入するんですが、 例えば土地の価格であれば、いまの日本円に換算 すると一坪あたり40円だったのが、十数年で一 気に40,000円まであがります。それぐらいはや いスピードで近代化が進んでいきます。この江南 を中心としたソウルの空間の再編成というのをま とめてみますと、江南の開発は植民地時代から続 いた国土内部の境界をあらたに設定し、国家の権 力関係を根本的に再編成したという意味で、 きわ めて政治的なものであったといえます。国家の開 発計画のもとで、建設ブームや不動産バブルによ る新興財閥と中産階級を量産した江南成長という のは, 政治的, 理念的なもので, 開発国家の経済 的変容というのが空間的にあらわれた現象であっ たわけです。そのうえで、そういった開発によっ

てメトロポリスと化したあたらしいソウルという のは、80年代後半以降の韓国社会の国際化およ びグローバル化の空間的な基盤になっていきます。 そのうえで、このあらたに編成された空間とい うのが、社会的なものをあらたに構築していくわ けですが、そのひとつとして生活の空間的基盤が 変容しました。そして場所間のヒエラルキーが旧 都心から江南に移動することによって、ヒエラル キーに対する社会認識が変わっていきます。その うえで、中流階層意識というのが形成され、その なかで消費による階級意識、あるいはいろいろな 欲望というのがつくりだされていきました。それ から、あらたな場所アイデンティティと、あらた なナショナリズムというのが台頭していて、たと えば龍川の米軍基地に対するいろいろな意識と感 情の変化がおこります。それは、それまでのナショ ナリズムというか、それまでの社会意識のなかに はなかったものです。それは、江南が拡張してソ ウルが大きくなっていくことによって、その真ん 中を占めている米軍基地に対する反感だけではな く、そこを自分たちで使いたいという、あらたな 空間的再編成の欲求に結びついていくわけです。 そのうえで、江南をめぐるさまざまなイメージの 生産、あるいは消費というものが行なわれていき ます。例えば、日本語の看板や日本風の居酒屋な ど、これは先ほどご紹介した本(『戦後韓国と日 本文化』)のなかでも詳しく書いているんですが、 もともと戦後の韓国社会ではある意味で禁止され ていたものです。要するに、それまでに禁止され ていたいろいろな実践,あるいは記号というのが、 この空間をあらたに形成するようになります。そ こには大衆文化、映画や小説、あるいは大衆音楽 もふくまれます。現代アパートには衛星テレビを みられるアンテナが多く設置されていましたが. それは日本のテレビをみられるようにするもの で、そういったそれまでは禁止されていた、ある いはそれまでには抑圧されていたものというの が、この場所を通して一気に吹きだされていきま

す。そして、それが社会的な言説になり、メディ ア空間をさまざまなかたちで構成していったとい うことです。場所イメージが生産、再生産される ことによって、おもしろいことに、そのなかにさ まざまな訪問者、観光者が訪れるようになります。 たとえば若者の消費者です。あらたなオレンジ族 とか若い日本人の観光客、またアメリカ移民3世 などの若者が訪れてきて、その場所イメージを消 費するとともに、同時にその場所イメージのひと つの要素となっていきました。要するに、この江 南地域のある意味での「誕生」によって、ソウル の場所イメージそのものが変容して、そのグロー バル的なものとローカル的なものが混淆するよう になっていくということです。そして、「江南ス タイル」にでてくるような江南というのは、そう いう文化的な象徴としての概念であると。それが 場所イメージの生産、消費によってあらたに出て きたものであるということです。そのうえで、日 本でも80年代後半からこの江南というところが 発見されていくわけなんですけども、 先ほどぼく が説明したとおりのものもあれば、同時に、観光 ガイドなどにもいろいろななかたちでこの江南が 紹介されたり、またそれに応じて消費がおきたり するわけです。まとめてみますと、日本人観光、 要するに80年代後半以降の日本人観光の変容と いうのは、もちろん民主化やソウルオリンピック などといったできごとが大きな役割を果たしたと いうのは確かなんですが、それ以前に「65年体制」 的な空間、あるいは移動、または場所の消費の構 造そのものが変容した結果であるということがい えます。そのうえで、メディアによる韓国観ある いは韓国像の変容というのもそこと結びつくかた ちで出てきたということです。それが旧都心を中 心とする「朝鮮的なもの」への親近感から、江南 を中心とする「韓国的なもの」への親近感と絡み あうかたちであらたに出てきた。そのうえで、そ の江南の文化的混淆性というのが、ある意味ソウ ルの場所性として消費されるようになった。さら

にそのうえで、観光者のまなざしの変容そのものが起きたと。それまでキーセン観光というのは、40代以上の男性が7-8割を占めていたわけですけども、この時期から4割近くが女性になったり、あるいは個人、若者の観光者が増加していくようになったりします。要するに、再構築されたソウルの場所性に対する認識とまなざしが変容することによって、観光という実践における変化がうみだされたといえるのではないか、というふうに思います。こういったことを、既存のメディア文化から場所をみつめる方法として、ひとつこれから進めていきたいなと考えております。以上です。ご静聴ありがとうございました。

#### 遠藤

ありがとうございました。お三方のご講演から 空間と移動にかんするさまざまな思いというの が、みなさまのなかにも万華鏡のように、浮かん でいるかと思います。というわけで、ちょっとこ こで休憩を取らせていただいて、そのあとでディ スカッションに入りたいと思います。

(休憩)

## 遠藤

ディスカッションを再開したいと思います。後 半ですが、まず成蹊大学の伊藤先生のほうから各 報告者に対するコメントおよび質問を投げかけて いただきまして、その後、各報告者から伊藤先生 のコメントに対するリプライをいただきます。主 催者側だけでディスカッションをしていてもつま りませんので、最後はギャラリーのほうにご質問 を投げかけますので、どうぞ活発な議論をお願い 致します。それでは、後半をはじめたいと思いま す。伊藤先生、よろしくお願い致します。

#### 伊藤

はい、成蹊大学の伊藤です。よろしくお願いし

ます。非常におもしろい話で、ひとつひとつの密度が濃く、そういう意味で、逆にコメントするのが大変なお話だったなと。それだけ興味深くおもしろく聞かせていただきました。

今回の「場所と移動」ということですが、たと えば社会情報ということで考えると、Pokémon GOですとか、あるいはUberですとか、自動運転 ですとか、「場所と移動」という要素に情報とい うのが被さってきて、それらがどんどん変わりつ つある。それらがこれから、社会情報学のなかで のひとつの重要な議論のテーマとなってくるだろ うと思います。ただそれらはどちらかというと、 吉原先生のおっしゃっていた諸形態や現象という ことであって、そういったいろいろなあたらしい 現象を考えていく前に、やはり「場所や移動」と いうことを語るときの、吉原先生の言葉をつかえ ば「社会的諸関係」ですとか「感情の構造」です とか、そういったものに着目していくというのが 非常に重要なんだと思いました。つまり、これか ら起きてくるであろう場所と移動と情報との関わ りというものにかんする個々の議論に先立って, 大きな枠組みで場所と移動と情報化というのを考 えていく。その際に、一見すると情報化とはあま り関係のないようなところではあるものの、でも やはりいまの社会のなかで進んでいるいくつかの 印象をとりあげているということでいうと、実は 今回のお話というのは、今後この問題群にアプ ローチしていくうえでいろいろな示唆を与えてく れるものだったのではないかと、まず思います。 わたしのほうからは、いままで三人の方がお話し したものに対して、とりわけ情報とかメディアと か、そういうような観点からいくつか感想や質問 を言わせていただければと思います。

まず吉原先生のご発表ですが、グローバル化という問題、あるいはそれに関わる移動と場所という問題も含めて、非常に大きな枠組みとしてわたしは聞きました。メディア研究とか社会運動論とかをやっていると、ハーバマスがかつて国民国家

という枠組みをもとに「システム」と「生活世界」 というようなことをいいましたが、そういう大き な枠組みのなかでメディアをどう捉えていくかと いう議論に通じるものがあると思いながらうか がっていました。そういう意味で、場所と移動そ れから情報という問題を、グローバル化とか国民 国家の変容とか、まさに社会的諸関係に即して考 えていくうえで、大きな枠組みをまず提示してい ただけるものだったということで非常におもしろ くお聞きしました。

そのうえで、うかがいたいことというか、わた しが思ったこととして、おっしゃっていた産業的 な生産様式に対するものとしての、生きられる共 同性という概念、これは対抗的な概念として非常 に重要なものだろうと思うんですね。まさにそう いうものを、ある種の規範的なものとして見いだ していくということは、こういう議論では大事な ことだと思うんです。そのなかで、領域的なもの と関係的なものという議論が出てきました。ここ がおそらく核になるところだと思います。吉原先 生は、地域コミュニティにかんするいろいろなご 観察のなかから、領域性から関係性へということ で、共同性のかたちが変わっていくというふうに おっしゃっていて、それはよくわかるんですね。 ただ一方で、例えば社会情報学なんかやっている と、もうずいぶん前からオンライン・コミュニティ みたいな概念があって、 つまり最初から脱領域的 な共同体というものを問題とした一群の議論があ り、そうした問題意識がある。そこで起きてきて いることは何かというと、むしろ関係性から領域 性が現れてきている。関係的なものから一種の領 域的なものが現れてきて、そこで自分たちなりの まとまりみたいなものが出てきて、ともすればそ れらが対立しあったりするような構造が出てきて いる。昨今の日本の若い人たちのナショナリズム、 いわゆるネット右翼とかも含めて、そういう現象 が非常に顕著だと思うんです。ただ、その際の領 域的なものというのは、いわゆる国土としてのナ ショナリズムではもはやなく、 ヴァナキュラーな 日本の山河ということでもなくて、ある種自分た ちなりのポリティクスとして、そういうものを利 用して再読みこみしているみたいなところがある と思うんですね。実はこれは日本だけではなくて. おっしゃっていたISですとか、いろいろなところ に通じるひとつの大きな傾向であり、実は領域性 から関係性へという流れが出てくる一方で、変な いい方ですが、より強いものとして関係性から新 しい領域性へというようなものが出てきている。 そしてその場合の領域性というのは、その領域性 を利用しているみたいなところがむしろあって. 想像された度合いの非常に高い領域性であり、と いうような状況があると思うんです。例えばハー バマスなんかの場合は、関係性の概念を意味付け るものとしてミードの議論が骨格にあり、つまり 他者性というものを通じて、他者との相互作用の なかから生活世界をつくっていくんだと、そこに ひとつの議論の骨格があったと思うんですね。た だ一方で、ハーバマスはデュルケムの言葉を挙げ ていて、デュルケム的な、一種の儀式的な交わり みたいなものが、実はミード的なものの根っこに あるみたいなことをいっている。ただ、言語化さ れる過程でミード的なものが優勢になっていく。 ところがいまみていると、ちょっと語弊があるん ですが、ミード的なものよりもデュルケム的な、 吉原先生も最後のところであげていらっしゃる 『宗教生活の原初形態47』, 集合的沸騰みたいな 概念に即して仲間づくりをしていって、さらにそ こから敵と味方、カール・シュミットでいうと友 と敵みたいな、そういうようなものが浮かびあ がってきている。まさにミード的なものよりも デュルケム的,シュミット的なものが優勢化し, 関係性のなかからあらたな領域性が立ちあがって

<sup>47</sup> エミル・デュルケム『宗教生活の原初形態』(上・下), 岩波書店, 1975年。

きてしまっているという現象が、大きくあると思 うんです。ただ、そのなかで吉原先生のおっしゃっ ているような、生きられる共同性を関係性や差異 にもとづいて営むというというのは非常に重要な ことで、ここは絶対見失ってはいけないとこだと 思いますし、そこをあるかたちとして批判的に捉 えて、定位させていただいたというのは非常に重 要なことだったと思います。ただ、それを一瞬の ユートピアで終わらせてしまうのか、それがもっ と持続可能になっていくのか。例えば、ハーバマ スの場合だと、やはりそれを持続可能化するため にジャーナリズムとかメディアというところをそ こに持ってきて、公共性の概念ですとか、そうい うかたちでもってジャーナリズムのあり方をこう いうふうにしていきましょう。それで生活世界か らシステムに何かを反映させていきましょうとい うような具体的な想定があり、 さらにはそのあと を継いだ市民社会論――アラートとコーエン― とかは、NPOとかNGOとか、かなり具体的なア ソシエーション論としてあったと思うんですね。 吉原先生がおっしゃるような、生きられる共同性 を担保し、持続させていくような仕掛けみたいな ものが何かあるのでしょうか。

実はこれは、情報化とかメディアという問題になってくると思うんですが、おっしゃっていたのが創発とか節合という話であって、ただ「創発」というのも、もともと複雑系科学の前に動物行動学とかでいわれていて、例えば昆虫とか魚とか、そういう社会性動物の場合は集合知としてすごくいいものが出てくるけれど、例えば行動経済学なんかでいう「ハーディング現象」のように――社会情報学でいうといわゆる情報カスケードの議論ですね――、ばーっとみんな一緒に突っ走っていって、どこに行っちゃうかわからないような、そういうものもある種、動物行動学から複雑系科学を通じて出てきた創発現象だと思うんです。だから創発そのものをもって、必ずしも望ましいレヴェルが生じるというものだけではないと思うん

ですね。例えば節合というものも、どういう節合 の仕方なのか。いろいろなノードが多様に結びつ くとしても、そのなかでスケールフリー的に、あ るノードに対してものすごくたくさんのフォロ ワーができてしまって、そこに非常に不安定な動 きが生じるということを、ネットワーク科学なん かがいっています。そういうようなかたちの、節 合の形態にかんするいろいろなリサーチがあると 思うんです。さらにそういうような学問的なこと ばかりではなくて、例えばもう少しこういう仕組 みでいろいろなワークショップをやっていくと か、いろいろな地域の活動をやっていくとか、そ ういうことでもいいと思うんですが、何か吉原先 生の大きな構図のなかで、生きられる共同性とい うものを持続させていくための仕組みというの が、例えば情報とかメディアとか、そういういう ものに即して何かあると素晴らしいなと思いま す。そうすると本当に、かつて国民国家という枠 組みのなかでメディアというものを介してハーバ マスが展開したような市民社会論というのが. もっとあたらしいグローバル化の時代のなかでで きていくんじゃないのかなと思います。非常に大 きな枠組みを提示していただいているので、そこ のところをぜひ何かありましたらお聞きしたいと いうふうに思いました。これが吉原先生に対する コメントと質問です。

次の金菱先生なんですが、これはもうとにかくおもしろいというか、おもしろいということで片付けては失礼なんですが、衝撃的でしたし、目を見ひらかされるような思いでわたしも聞きました。ここにいる方だけではなくてネット上の声も含めて、みなさんおそらく、この金菱先生の研究や調査についてそういう思いを抱いたんじゃないかと思います。そこでわたしが思いだしたのが、ヴィクター・ターナーという人類学者です。ファン・ヘネップという人が、ある状態からある状態へ遷移するための儀礼として通過儀礼をずっと研究していて、それでお葬式ですとか結婚式ですと

か、そういう敷居をまたぐ儀礼を研究していまし た。これは、金菱先生のきょうの発表のなかだと、 曖昧さを縮減する儀式であって、ある状態遷移を はっきりさせるという意味で通過儀礼というのが ありました。ところが、70年代くらいに、カウ ンター・カルチャーの影響を受けたヴィクター・ ターナーが、儀礼のプロセスじたいを引きのばし て緻密にみていって、そのなかでリミナリティと いう言葉を出した。リミナリティというのは、あ る日常の状態とは違った過渡的な状態という意味 なんですが、敷居の上にずっと居つづけるような、 つまりどっちつかずの曖昧な状態だということを いっていて、そのリミナリティのなかに入るとみ んな通常の属性を失って平等になって、 リミナリ ティの儀式のなかからいろいろなものが起きてく るんだと、ターナーはいいました。人類学の構造 機能主義という思潮のなかで、社会構造論という のがあったんですけが、彼はそれに対して反構造、 つまり構造化されない時空というのがあるんだと いっている。その構造化されないどっちつかずの 時空というのが、実は社会構造を強く発展させて いく大きな契機になるんだといって、80年代く らいの人類学で流行ったことがあり、それを思い だしたんです。そういうリミナリティとか反構造 とか、かつてターナーがいったようなことを、ま さに中間領域のひらき、そして曖昧さを曖昧さの まま保持するということで、もっと具体的なかた ちでいっていたただいて、それですごく腑に落ち たところがあるんです。そのなかで思ったのは、 いま実は曖昧さというものがいろいろな領域で再 発見されているんじゃないかということです。例 えばLGBTの問題、ジェンダー論でいうと、男性 なのか女性なのかどっちつかずでもいいじゃない かという話もそうだし、労動の問題でいっても、 かちっとした正規雇用じゃなくて、これはあまり いい意味じゃないかもしれないですが、流動的な 雇用というものがどんどん広がっている。自分探 しのアイデンティティ論なんかでいっても、自分

探しが止まらないみたいな状況もあり、つまり曖 味さというものがすごく社会のなかで広がってき ていると思うんです。そうした時に、例えばかつ てターナーは、硬直した社会構造を反構造が活性 化していって、あたらしいものをつくっていくひ とつの契機になるっていったんですね。それに即 して考えると、例えば金菱先生が見いだしたよう な中間領域、あるいは曖昧さ、あるいは永遠にさ まよい続けるという存在. これはもちろん生死と いう究極のところで、その当事者に対して、辛さ を縮減するみたいな、そういうところはもちろん あるし, 死に向かいあう方向を提供するというの ももちろんあると思うんですが、何かもっと大き な社会システムそのものとの関係をもった現象な のかなという気がしたんです。これもちょっと唐 突な. 難しいいい方なんですが、社会のなかで分 節されえない、曖昧な領域というものを再発見し ていくような、社会的な動きとつながっているよ うなところがあり、それが社会というものをいま 変えていく大きな原動力になるのかなという気が したんですね。そういうことからすると、まさに これが金菱先生への質問になるんですが、そうい う中間領域のひらき、あるいは曖昧なものを曖昧 なままに置いておくという。そういうような動き とういうのは、この社会のなかのどういうものと つながっていて、この社会をどう変えていくのか といった、より大きなコンテクストに起きなおす ことが可能な問題設定なんじゃないかと思いまし た。その場合、どういうような社会的な意義があ るのかということをちょっと伺ってみたいと思い ます。抽象的で非常に答えにくい質問で申し訳な いんですが、それくらいインパクトのある、大き なところにつながりうる問題設定かなという気が しました。

それから次の金成玟先生ですが、これもソウルというところを舞台として、場所というものがどういうふうに構築されているかを、空間とアイデンティティとイメージという3つのことに即して

説明していただいて、非常におもしろく、得心し たというか、ああそういうことなんだというのが わかった気がするとともに、そこにある種のポリ ティクス, キーセン観光ですとか, 簡単にはいか ない複雑なロジックがあったんだということがわ かりました。そのなかで場所というものを捉えて いく、いくつかのレヴェルといくつかの構図とい うのを提示していただいたということで、場所論 を考えていくうえで非常に有意義なご発表だった という気がします。そのなかでひとつ思ったのは、 例えば、最近のことですけれど少女時代のティ ファニーという人が、何も知らずに旭日旗を提示 して韓国ですごく炎上してしまったという事件が ありました。ある種のメディエートされた状況と. その背後にある歴史的な状況というものが突然つ ながって、そこで何かおかしなことが起きるとい うことがあって、これを考えていくと、歴史的な 場所アイデンティティと、その産業的な場所イ メージといいますか、そこのところの関係はどう なんだろうなと思いました。3つのレヴェルがあ るのは納得できるんですが、そのアイデンティ ティとイメージとの関係というものですとか、イ メージ主導によって場所の再構築がなされていく という現象そのものにともなう問題とか危うさと か、そういうようなものがあるのかなと。例えば、 今度は東京が、東京オリンピックでやらなくちゃ いけないと思うんですね。その時に安倍マリオが ドラえもんの土管から出てきて、ドラえもんとか マリオとかは一種のコンテンツですよね、それは 本来、東京と別に関係ないことであって、でもそ ういうイメージ的なもので場所を再構築していこ うとしている。でもこれはいまにはじまったこと ではなくて、例えば昔の映画の『ローマの休日』 (Roman Holiday, 1953) みたいなものがロー マのイメージをつくったし、パリもそうです。た だここにきて、場所イメージというものの構築が 戦略的、産業的、政治的になされていって、そう いう文化的な資源と、場所アイデンティティをつ

くってきた歴史的な資源というものが、すごく乖 離しちゃってるんじゃないという気がします。乖 離といういい方はおかしいですが、みんながみん な文化的な資源を争って、それによって場所イ メージを構築して場所を再定義していくという動 きがいますごく盛んになってきているところで. その歴史的なものと文化的なものとの関係, ある いはアイデンティティとイメージとの関係とか. そのなかでまさに場所イメージというものが肥大 していくことによって、いま、場所の再構築争い が、そしてそのなかで都市間競争というのが起き てきていると思うんですが、そういうものに対し てどうなのかと思いました。これもちょっと抽象 的な質問なんですが、とくにその場所イメージ主 **導の場所構築というものにともなう問題点。そし** てイメージとアイデンティティとのあいだのつな がり、あるいは齟齬、もしくは文化的なものと歴 史的なものとのあいだのつながり、あるいは齟齬 みたいなところから、さっきのお話は枠組みとし てはよくわかったんですが、時間も短くて駆け足 的なお話だったので、もう少しそのあたりについ てご補足いただければと思います。以上がわたし の質問です。

# 遠藤

はい、ありがとうございました。では、お一方 ずつリプライをお願い致します。まず吉原先生、 お願い致します。

#### 吉原

どうもありがとうございました。伊藤先生には、わたしの報告のまさに本質に関わる部分、その中核の部分について非常に丁寧なコメントとご質問をいただきました。どうもうまく説明できなかったと反省していますが、私が報告でこだわったのは、一言でいうと、空間と非空間の弁証法ということです。それは、伊藤先生のコメントに即して言いますと、「生きられる共同性」をめぐって、

共同性の内実が領域的なものから関係的なものへ 転回し、そして関係的なものから領域的なものへ 反転するメカニズムに関連しています。ただ、こ こで留意しておかなければならないのは、関係的 なものを通してできあがる領域的なものは、もは やかつての領域的なものではないということで す。ここで私は、やや飛躍しますが、ギデンズの いう「脱埋め込み」と「再埋め込み」を想起して います。関係的なものを経て、あるいはそういっ たものを内破して出てくる領域的なものを考える にあたって、ひとつの大きなメルクマールになる のは、ネーションに回収されていかないというこ とだと思います。近代のコミュニティに特にいえ ることですが、結局はネーションに絡みとられて しまっている。そうすると、人びとのコミュニティ へのアイデンティティが一元的なものになってし まいます。そういう点でいうと、新たに形成され た, あるいは再埋め込みされた領域的なものに とって, 多重化されたアイデンティティが鍵にな るのかなと思います。ただ、そこでいうアイデン ティティが意味をもつのは、さまざまなアイデン ティティがせめぎあい、いろいろな矛盾や対立を はらみながら、ある種の拡がりをもつ集合性を生 み出すことにあると思います。その拡がりをもつ 集合性を領域的なものとしてとらえかえすことが できるのではないでしょうか。もっとも、そこで いう拡がりは、社会組成上のさまざまな境界を帯 同しています。だからそういう境界を打破したり, 越えたり、あるいは内から破っていくなどして、 さまざまな関係がつくり出され、つくり直されて いくわけです。だから、こういう関係の複層性が できあがっているところでは、アイデンティティ が一つの声で表象されるというのは考えにくくな ります。そういったことを考えていくと、多重化 されたアイデンティティが国民国家に回収されて いくというのはあまり現実的ではないし、国民国 家じたい、そういう機能を持ちえなくなってきて いるのではないでしょうか。いずれにせよ、関係

的なものからふたたび領域的なものへという時 に,いくつかの留保条件を頭に入れておく必要が ありますね。

それから、創発性ですが、私は、この間、アー ティキュレーションとともにずっとこれにこだ わってきました。その割に何も出し得ていないの ですが、私としては、この創発性をムフのいうラ ディカル・デモクラシーの可能性, 大ぶろしきを 広げると、市民社会の形成にかかわらせて展開し たいと考えています。視野に入っているのは、一 つにはヨーロッパの分断とかEUのゆらぎなどと いわれている事態です。そうした事態を目の当た りにして改めて問われるのは、国家はなんなんだ ろうか、国家はどういう役割を果たすのかという ことです。ちなみに、ルイ・アルチュセールが国 家を考える時に、審級 (instance) という概念を 持ち出していますが、要するに、多様なインスタ ンスがあって, 多様な利害が入れ子状に存在する 社会を国家がどう調整するのかという点が争点に なるわけです。ここで言及する創発性、そしてそ れとセットになっているアーティキュレーション は、そうした国家の調整機能を、さきほどの言葉 でいうと、「生きられる共同性」から追い上げる 際の標識のようなものとしてあるといえます。た だ、あえていっておかなければならないのは、創 発性はきわめて不安定なもので、どこにいくのか わからない。だから常に、どこにいっているのか を再帰的に問うような機会を兼ね備えていること がもとめられます。

# 伊藤

その再帰性を高めるようなある種の仕掛けというのは、具体的にはどういうものがありうるんですか。

#### 吉原

私はこの5年間,大熊町の原発事故被災者と ずっと交わってきましたが,やはりかれら/かの 女らがつくったサロンが一番心に残っています。 今日の報告ではほとんど触れることはできません でしたが、いまの再帰性ということでいうと、サ ロンを通して、被災者はボランティアと出会うわ けですが、そのことによって被災者が他者の目で 自分たちの置かれている状況を認識するように なっているのが大きいと思います。ボランティア は被災者に寄り添うことが重要だとよくいわれま すが、被災者にとっては、寄り添われることによっ て自己の立ち位置を知ることがいっそう重要に なってくるわけですね。またそうした点では、サ ロンは単なる出会いの場にとどまらず、再帰的な 創発性が埋め込まれたメディアとしてあるともい えます。

#### 伊藤

まさにおっしゃるとおり、創発性を再帰的にフィードバックして自分たちを定位するような、そういうものがメディアとか情報化のなかでありうるといいなと思います。マスメディア的なものとはまた違った、ソーシャルメディアといっていいのかよくわからないんですが、プロトタイプとしてそういうものがあると、こういう議論がすごく実体的なものとしてしっかり根づいてくるのかなという気がしました。

### 吉原

金菱先生のご報告にかかわらせていうと、創発性というのはある種の経験の厚みを示すものであるといえます。考えてみれば、経験を積み上げていくというのは、被災の現場ではそこにいる人とそこにいない人、つまり生き続ける者ともはや生きることのできない死者が出会い、先ほどのいい方でいうと、「生きられる共同性」における「差異のある時間」を共有/共認識することなんですね。私は、そこに創発性の原初的な形/状態をみ

ることができるのではないかと考えています。

### 伊藤

はい、ありがとうございます。

#### 溒藤

それでは、つぎに金菱先生お願いします。

### 金菱

伊藤先生から難しい質問を投げかけられました けども、こういうふうに答えようと思っています。 冒頭でお坊さんの話をしたんですけども、そのあ とにいわゆる懇親会というのがあったわけです ね。そこでお坊さんが、みてるともう肉食ったり 女侍らせたりいろいろしてるんですけども (笑) そのあとですね。真剣な顔をして東北六県の人が 集まってきて、そのうち真剣に質問してきた人が いて。それは秋田からいらっしゃってるお坊さん だったんです。いわゆる太平洋側の沿岸部の状況 が厳しい人ではなくて。どうしてその秋田の人か というと、ある問題を抱えているわけですね。そ れはみなさんもご承知のとおり、秋田は日本一の 自殺率を誇っていますから、なんとかしなければ いけないというプレッシャーがお坊さん自身にも かかっています。それでこの話を聞いた時にいわ れたのは、いわゆる自殺未遂者、あるいは自殺を 予防するということがある種の目的化をしてい て、お坊さんとかそこに手段的にどうするのかと いうことでやるんだけども、でもなんか対象にし たとたんにそれは、もっと何か大切なものを見失 なってしまっているのではないのかという反応 だったわけですね。

これはぼく自身もすごく考えることがあって。 竹中均さんの『自閉症の社会学<sup>48</sup>』というのがあっ て、もうひとつのコミュニケーションということ を考えてるわけですね。それはどういうことかと

<sup>48</sup> 竹中均『自閉症の社会学――もう一つのコミュニケーション論』, 世界思想社, 2008年。

いうと、カテゴリーというものと、最近、自閉症 をアスペルガーといわずに自閉症スペクトラムと いうかたちでいいますよね。それは連続性と曖昧 性のなかでしか症状を感知できないというか、ア スペルガーというふうなかたちでカテゴリーした とたんに、それはそれ以外の人たちを排除してし まって、というかたちになってしまう。でもわた したちの世界というのは、カテゴリーにすること によって何か強化したり楽になったり治したりと いうことのメリットがある反面. ある種のなだら かなグラデーションがある問題については、わた したちは見過ごしてきた問題がある。それをスペ クトラム的思考法によって、ある種、自閉症から 考えていくんですね。ということを考えていくと. 今回の話といわゆるLGBTとか、いろんなかたち でその曖昧性ということをもう少し真剣に考える 時なのかなと思わせられるんです。現場からの問 題がそれぞれのところであがって、それをつなげ あわせると、もう少し普遍性というか、もう少し 理論的に深まる現象なのかなというふうに思いま す。

# 伊藤

すごく腑に落ちるというか。スペクトラム,これはさっき吉原先生の話でもあったナショナリズムの問題なんかとも関連していると思います。例えば在日の方ですとかいろいろなものを含めて、いま例えば蓮舫が国籍がどうだとかいろいろいっているけれど、そういう曖昧さを許さない状況というのは、逆にいうと、なんでそういうのがあるのかなと思います。金菱先生のお話を聞いているのかなと思います。金菱先生のお話を聞いているというのは、むしろそういうあり方、曖昧さを許容するあり方のほうが自然なんじゃないのかなという気がしてきて、その自然さを見失っていたというか、そこに気づかされたというところがすごく大きい。だから、みんながそこに一種の共感や支持をいったというのは、「あ、なんでこの領域を見逃してたのかな」という非常に深い、ある種の哲学

的な認識に通じるものがあったんじゃないのかな と思うんです。

それともう一個だけ聞いてみたいことがあります。これは細かな質問なんですが、幽霊がタクシーに現れましたよね。つまりタクシーという移動するものに現れてくるわけであって、普通、幽霊というとどこかの場所そのものに出るんじゃないかというイメージが、つまり場所と幽霊現象との関係が強いと思うんです。タクシーという移動と幽霊現象との関係というのが、今回の「場所と移動」というのに関係してくるんですが、タクシーという移動体のなかに、まさに移動し続ける幽霊が出るということにかんして何かもしありましたら、お教えいただければと思います。これも難しい質問で恐縮なんですが。

# 余菱

ちょっとそれに答える前に、先ほど積みのこした問題で、やっぱりわれわれは何か即効性を求めるようなところがあって。それを薬で例えると、病院に行って薬をもらってはい完治、というかたちなんですけれども。この曖昧性というのは、わりと時間的な幅というものを要求していて。いわゆるその薬というのは西洋的な薬ではなくて、漢方的なかたちで何かを予防したり徐々に治したりというかたちのものに近いんだと思うんですよね。それが、その曖昧性というものと、何かほっこりするというか、即効で何か求めているようなものではないというお話なんですね。

もうひとつは、この幽霊の話で結構おもしろいことというか、ぼく自身あんまり回答はできないんですけれども、いろんな出る場所とかが限定されているというか。まず、柳田國男は、場所に出るのは妖怪という話をしていて。それはくっついているという話なんですけども。ある社会学者が、東京の幽霊をずっと調べていくと、あることが落ちてるんですね。出てくる場所というのは四谷のお岩さんとか、あるいは軍服とか兵隊さんの軍事

関連の幽霊はでてくるんだけれども、ふたつ抜け 落ちてるものがあって。ひとつは関東大震災、も うひとつは東京大空襲なんです。これが意外に、何十万人も死んでるのに、抜け落ちてて幽霊が出 ないというはなんでかという話ですね。このこと はぼく自身、本を出した時にある反応があったん でおもしろいなと。本も出てるんですけども、『ヒロシマ・ノワール』という本なんですね。それは、広島もあれだけ何十万人も死んでるのに、幽霊が出ないという話なんですよね。これも何か不思議 な話で、比較していくと、フランスに幽霊が出な かったりイギリスで出たりですね、この違いは いったいなんなのかというのは、ぼく自身で ちょっと積み残された問題として置いています。

### 伊藤

はい, ありがとうございます。

### 遠藤

それでは最後に、金先生お願い致します。

#### 余

はい、ご質問ありがとうございました。事例と いっていいのかわからないですけども、ひとつ思 いだしたのは、「江南スタイル」が2012年に世界 中でヒットしたときにですね、あの歌詞やPVな どをみてみますと、ある意味かなり江南という場 所を風刺している内容なんです。そのあとに江南 区の区役所に行ってみたら、江南の名を世界中に 広めてくれたことを讃えたり、いまも江南にある んですけども歌手の銅像というのがつくられたり していました。文化的資源と場所のイメージの資 源というのは乖離しているんじゃないかというふ うに先ほどおっしゃったんですが、まさに場所の アイデンティティと場所のイメージというのは常 にずれるものであるとぼくは考えています。その ずれこそが、ポリティクスの場であると。要する に、先ほどぼくが提示したような3つのプロセス

というのは常に、スライドには"-ing"のかたち であえて書いたんですが、そのずれをめぐってい ろいろな闘争というかせめぎあいが起きているん だと。大事なのは、そのうえで中心がどういうふ うに移動するのかということだと思います。要す るに、90年代までにグローバル文化論とかメディ ア論とかがでてきて、ある意味その混淆性という のを強調しはじめたと思ったら、ソフトパワー論 とか出てきて、流通する消費されているものにあ えて「クールジャパン」とか「韓流」とか国家名 をつけて、そこにあらたな政治性というのを求め るようになる。先ほどティファニーのお話もされ ていましたが、ある意味でいまの文化をめぐる政 治、あるいはそういう意識というのは、常にずれ をみながら見つけだしながら行なわれるものなん じゃないかなというふうに思っています。

# 伊藤

江南スタイルって, あれを見るとどうなんです かね, 江南のイメージがあれで湧くのかというか。

#### 余

区役所の人がそう思ったんでしょうね。要するに、そういうソフトパワー論的な観点からすれば、人々が江南を訪れるだろう、あるいは江南のイメージがあがるだろうと。でも、大衆文化というのは、ある意味そこにさまざまな意図というのが入るわけですから、逆に文化からすればその欲望を風刺することもありえます。なぜかというと、誰かにとっては江南のアパートは夢かもしれないんですけど、誰かにとって江南の拡張は、韓国の陰でもあるわけですから、そこの解釈というのもひとつのポリティクスの場ですね。

# 伊藤

あれはどちらかというと非常にシニカルな作品 で、やはり韓国のなかで江南をおちょくっている というか、パロってるみたいな感じで、それを本 当に世界中の人がわかったのかどうかと思います。あれはいろいろな回路を経由して江南というものを結果的に盛り上げたんだろうけれど、あのミュージシャンはおそらく江南が好きじゃないんじゃないか、というか、彼はソウルからアメリカに行って、江南というものをパロディカルに取りあつかって結果的に大成功したけれど、彼自身は江南を高めたいどころか、むしろそういうもののいやらしさのようなものを表現したかったんじゃないのかという気がしました。

## 金

たぶん、彼自身が結構分裂的な存在だと思います。彼はたぶん江南で遊んでいた人で、この夜の街を、というか江南の人なんですけども、そこをあえてパロディにするというのが、90年代以降の場所に対する意識の変化だと思います。そこに自分がいながらもどういうふうに外との関係のなかからそれを考えるかという時に、江南って誰にとっても自慢したがるような場所じゃないという。ある意味でいろんなおもしろいところがあるので、その分裂をそのまま歌にしたんじゃないかなというふうにぼくは思っています。

## 伊藤

とくに韓国文化、韓流ドラマとかK-POPの場合、非常に複雑というか、国策的にやられている部分もあれば、そういうふうに国策とは違ったものとしてやっている部分もあり、日本人がそれを消費するときも、いわゆる親韓と嫌韓というのが極端にわかれていて、かつ親韓の人でも歴史的な問題がくるとちょっとカチンと来るとか、ものすごく複雑なポリティクスがあって、そのなかで成りたっている消費だという気がするんです。だからそういう意味では、ものすごく複雑なんだなって。これはその、アイデンティティとイメージというものを、とくにそのイメージというのが一律の一貫したイメージではなくて、そのなかにいろいろ

な齟齬があっていろいろな対立があって、それが 結果的に場所としてまとまっているんだな、とい うのがわかったという感じがします。

#### 遠藤

いまの、その市役所の方は喜ぶんだろうかという話ですけれども、最近は、すごくみんなドライで、褒められようがけなされようが有名になったらOKみたいな風潮がありますよね。そういう意味でいえば、成功例として考えられるんじゃないかなというふうにも思います。マリオの話もそうですよね。あれって東京のイメージはよくなるのか悪くなるのかわからないんだけれども、とりあえず有名になればOKみたいな。

ありがとうございました。このあとはギャラリーのほうから自由にご意見をいただきたいと思います。まず最初のお一人としては西田先生からちょっと一言いただきたく思います。

### 質問者 1 (西田亮介)

お話ありがとうございました。このシンポジウ ムの準備の担当させていただきました東京工業大 学の西田です。折角の機会ですので, 先生方に質 問させていただきたいと思います。まず事例のほ うからご質問させていただいて、最後に吉原先生 にもご質問させてください。まず、金菱先生のタ クシーの話というのは、新聞でも繰りかえし取り あげられていて大変興味深いのですが、運転手の 方々の個別の経験は、彼らが認知している幽霊の イメージのようなものの生成と関係するのかどう か、ということについてご意見いただきたく思い ます。それから金先生にかんしてなんですが、韓 国のある種のイメージの変容というもののトリ ガーを、結局のところどこに見いだしていけばい いのかというところについて、もし可能でしたら もう少し堀りさげてお話しいただければと思いま す。そのうえで吉原先生におうかがいしたいこと というのは、それらの事例をふまえて結局のとこ

ろわれわれは、このようなあたらしい現象を理論 的な枠組みから捉えなおすという作業がおそらく 必要だとは思うのですが、たとえば今回の事例の 共通点を見いだしていくということでさえ大変な 作業で理論化となると尚更のことだと思うのです が、吉原先生がどのように捉えてらっしゃるのか というところを、改めておうかかがいできればと 思います。

## 金菱

ではあの最初にシンプルに。聞いてないからわかりません。

#### 余

たぶんこれは、話そうとすると長くなるのかなと思うんですけども、一言でいうと空間と時間の 圧縮性というふうにいえると思います。先ほど、 高速道路が2年半くらいでできちゃったとかいろいろお話ししたんですが、そういう空間と時間の 圧縮的なあり方、圧縮性というのがどんどんそこの難しいずれ、あるいは文化的効果を生みだしてきている。なので、あるところを切りとってこうだというふうにいうことはたぶん難しくて、常に過程を見ていくしかないんじゃないかと。要するに特殊性だけを見いだすのではなくて、そのうえで普遍的なところを見ていくという作業が必要なんじゃないかなと思います。

# 吉原

西田先生のご質問に直接答えることにはならないと思いますが、社会理論全体の動向にかかわらせていうと、やはり非線型性理論のインパクトが大きいと思います。その1つのあらわれとして、マーガレット・アーチャーやロイ・バスカーなどの実在論的社会理論が想起されますが、非線型性理論は、複雑系の議論からはじまって現在に至るまでかなりの蓄積があります。ただ、それを具体的な経験の場でトレースするということになる

と、むしろメディア論や社会情報学分野の成果に 依拠したほうがいいのではないかと思います。 もっとも、私はそこのところを系統的に把握して いるわけではありません。あくまでも印象的に 語っているにすぎません。だから、逆に西田先生 にお聞かせ願いたいと思います。

### 遠藤

では、よろしければ一言で。

#### 西田

なかなかハードルの高い返球が返ってきて、ど うコメントさせていただくのかというと、なかな か難しいところでもあります。メディア学を代表 してというのはとても無理な話なので、最近の個 人的な関心ということで申しあげさせていただき たいと思います。ぼく自身はメディアと政治に関 わる仕事というのをやっていて常々思うのは、あ たらしい枠組みもさることながら、一見新奇にみ える現象のなかにも、古典的な権力観とでも申し あげればよいのでしょうか。それがあたらしい領 域にも浸透してきて、目新しい現象にみえている が、実際にはその背景には比較的古典的な権力関 係やそういったものが存在しているといったよう なところからオーセンティックな議論との接続を 図ったうえで、既存の理論の射程と限界を認識す るところが端緒ではないかと考えております。と はいえ、シンポジウムの途中ですので、ぼくの個 人的な見解や意見を申しあげていてもと思います ので、いったんここで司会の遠藤先生にお戻しさ せていただきたいと思います。

# 遠藤

それではみなさま、手を挙げたくてうずうずし ていらっしゃると思いますので、どうぞご自由に 挙手をお願い致します。

# 金菱

金先生のお話を聞いていて、ポストコロニアル 的ということでいうと、韓国とわりと好対照なの は台湾なのかなというふうに思っていています。 先週も台湾から帰ってきて思ったのは、台湾はい ま日本ブームというかリノベーションによって日 本の瓦屋根を建てていたり神社が建ったり、 自販 機は大吉とか小吉とかおみくじがついていたりで すね。それももちろんおもしろいんだけども、そ こにわりと韓国の人が現れてるわけですよね。韓 国では日本のことを受けいれないんだけれども、 台湾に行って同じ植民地なのにということでいう と、いわゆるポストコロニアル的なものに、コロ ニアルなものができつつあるというのは、どうい う状況として比較すればいいのかなということを 考えると、もう少し金先生のより複雑化するとい うか、比較対象としては何か出てくるんじゃない のかなというふうな質問です。

### 余

これも長くなっちゃうような話なんですけど も。なぜ台湾と韓国はここまで違うのかというと ころはたぶん、多くの社会学者とかいろんな方々 の興味の対象でもあります。そこに例えば北朝鮮 の存在とか中国の存在とか、宗教の問題とかアメ リカのあり方とか、もちろん日本との関係とか、 いろいろ絡んでくると思うんです。ぼくがずっと 本などで述べてきているのは、そこのある意味、 脱植民地化というひとつの国家のキャッチフレー ズ――韓国の場合には特にあったんですが――、 というか国家の目標というのが、さらなるポスト コロニアルな状況を生みだしてきたと。そのなか に象徴的にあらわれているのが、日本の大衆文化 に対する認識だというふうに考えています。要す るに、公式的には日本のものは受けいれていない というふうになっていたんですが、戦後ずっと数 十年間かけてさまざまなかたちで消費されたり、 それがまた否認されたり、そのうえでまた複雑な かたちで禁止されたりしていたということを見て いくと、そこに台湾と韓国のあいだ、ある意味ポ ストコロニアルな意識の違いというのを見いだせ るんじゃないかというふうには思っています。

# 吉原

ひとつ欠かせないのは、ジオポリティクス、つ まり地政学的な議論だと思います。地政学的な議 論は意外に国民国家の機制にからんできます。た とえば、最近の歴史学の一部では、それをコロニ アルからポストコロニアルへの位置転換にかかわ らせながら、「国民の物語」に置き直して読み込 もうとしていますね。まぎれもなく、社会史をベー スに据えているのですが。実は、先日、『都市問題』 という雑誌の依頼で吉見俊哉さんの『視覚都市の 地政学49』について簡単な書評をおこないました。 この作品は、1980年代に限定してのことですが、 資本と権力が複雑にからみあう祝祭都市のありよ うを大きくは「国民の物語」というフレームで、 そして分析的には都市に生きる人びとのまなざし を通して浮き彫りにしようとしています。吉見さ んは、ルフェーヴルのいう「都市の意味」を実に うまく援用していますが、同時に「感情の構造」 を基軸に据える社会史の作法を踏襲しています ね。私は、金先生のご報告に非常に触発されまし たが、社会史と共振する地政学的な議論を取り込 むことによって、より厚みが出てくるような気が しております。

# 金

ありがとうございます。

# 遠藤

ギャラリーのみなさま、いかがでしょうか。

<sup>49</sup> 吉見俊哉『視覚都市の地政学――まなざしとしての近代――』, 岩波書店, 2016年。

# 質問者2(正村俊之)

3人の報告者の先生のなかで、金先生が一番、 情報社会学に近いようにみえます。逆にいえば、 吉原先生と金菱先生の話は一見すると、わたした ちの研究対象である情報社会の話とちょっと上に みえるんですけども、わたしはむしろある意味で そのお二人の話が、非常に情報学的に大事な話が 含まれていたんじゃないかと思うんですね。それ は金先生のお話が重要じゃないというわけでは全 然ないんですけれども。それはどういう意味かと いうと、最初にまず吉原先生の話で、伊藤先生も ちょっと指摘されたように、領域か関係かという ね。これは実は非常に重要な問題で、でも、ある 意味で非常に難しい問題なんだと思うんですよ ね。歴史的にみると、ヨーロッパの中世社会とい うのは実は関係的な支配なんですよね。近代社会 だともちろん支配関係がありますから、当然人間 関係はさまざまな形で成りたってるわけですけ ど、しかし実は中世社会から近代社会へと移るに あたって何が変わったかというと、それは従来の 中世社会は基本的な封建社会ですから、その主従 関係でまったく直接的な人間関係によって成り たっていた。そういう社会が、領域的な支配を前 提にした支配関係に変わっていくというのが、近 代社会の大きな特徴で、その領域というのは結局 何を指していたかといえば、それはやっぱりまさ しく均質空間を前提にした領域,空間的な領域 だったと思うんですよね。ですから、そういう均 質空間としての空間を前提にして,空間的な領域 のうえにその支配が成りたつというところが、近 代社会だったと思うんですよね。そうすると要す るに、関係か領域かでいうと、情報化社会が進む なかで、まさにいま情報空間というあたらしい世 界が成りたっているわけで、その情報空間という のは、はたして領域的な世界とみなすべきなのか。 関係的な世界とみなすべきなのか。それをいえば、 まさしくやっぱりあたらしい領域、あたらしい関 係性をつくるあたらしい領域というような、そう いう世界になってるんじゃないかなという気がして。先ほどあたらしい関係性,あたらしい領域性の話をちょっとされたので、領域と関係という観点からみると、情報空間というのがどういうふうに位置づけられるのかということについて、お話していただければなと思いますね。

で、金菱先生の話はですね、実はこれもやっぱ り、中世と近代を比較してみると非常におもしろ くて。やっぱりリアリティが、情報化社会のなか で大きく変わってきているわけですね。わたした ちの近代的な世界において、リアリティというの は基本的には知覚をベースにしているわけです。 科学というのは、基本的には知覚的に確認できる というのがリアリティの大前提になっているわけ で、その点でいうと、ヨーロッパの中世社会の人々 は. 死んだ世界、天上世界もリアルなものだと思っ ていた。要するに、知覚的にはみえないものに対 してリアルだとみなしていたわけですよね。それ が近代的な世界に入ってくると, 知覚的に確認で きないがゆえに、たまに何人かの人はみるかもし れないけど多くの人はほとんど幽霊なんてみたこ とないため、幽霊なんていうのは実在しないんだ という話になってしまう。しかし、幽霊が単純に 実在しないというふうに片づけられなくなってく ると、はたして本当に知覚だけがリアリティの条 件なのかということを、実は情報化社会のなかで はもう一度あらためて考えなければならない。視 覚的には目にみえないようなものだけど、情報空 間のなかでは成りたっているし、それはやっぱり 単純に存在しないとはいえないような、そういう 現象がやっぱり出てきているわけですよね。だか らわたしたちは、実はそういう意味で、先ほど吉 原先生がおっしゃったことと同じように、知覚以 外のリアリティをどういうふうにみるのかという 点でも、非常に情報的な社会のなかであたらしい 問題を抱えていて、金菱先生の問題というのはそ ういう問題にもなってたと思うんですね。だから そういう意味で、知覚的には確認できないような

もののリアリティというのをどういうふうに考えるのかということについて、何かご意見があればちょっと教えていただきたいと思います。

#### 吉原

情報化社会については、むしろ正村先生にうかがったほうがいいのかなと思いますが、さきほど関係性を内破してあたらしい領域性が立ちあらわれる際に、関係の拡がりが非常に重要になってくるというようなことをいいました。私は、そうした拡がりにおいてメッセージとかイメージといわれるものが決定的な役割を果たしているのではないかと考えています。これは私の誤解かもしれませんが、情報空間といわれるものは、そうしたメッセージやイメージが縦横に行き交っていて、しかも単なる知覚が集積する場にとどまらない、何らかの意思をはらんだ統体のようなものとしてあるのではないでしょうか。このことは正村先生が『情報空間論50』のなかで婉曲かつ達意に論じておられると思いますが。

### 遠藤

ありがとうございます。では金菱先生お願い致 します。

# 金菱

ある炭鉱の日記の話があるのですが、提灯をぶら下げた狸が出てきたという話があるんですよ。これ科学的にみたら嘘っぽいじゃないですか。それは何を表現しているかというと、炭鉱夫が狭い穴から出てくる時に、ランプを携えて、狭いので丸太を股に抱えて出てくるわけですね。つまり、丸太がたぬきのしっぽにみえて、炭鉱夫のライトが提灯にみえるということです。何をいいたいかというと、もちろん炭鉱夫と丸太と提灯ということはリアリティがあるんですけども、そっちを書

いてしまうとおもしろみの意味でのリアリティが 全然ない。提灯をぶら下げた狸が出てきたという ほうが相手に伝わりやすいですよね。そういう意 味でいうと、写真で何か事実を撮って視覚的にも のが語られるということだけがリアリティじゃな くて、もっと心象風景であるようなリアリティと いうものが、より相手に伝わるという瞬間がある のかなというのが、ぼくとしての実感なんですよね。

## 遠藤

はい, ありがとうございました。いかがでしょ うか、ギャラリーのみなさま。

# 質問者3(平田和久)

群馬大学の平田です。昔フロイトのテレパシー の話を論文に書いたことがあるんですが、テレパ シーっておもしろくて。最初は亡くなった妹さん と、霊界と交信をしたいと、そういうまさにメディ ア的なものとして扱われてて、当然フロイトは「喪 の作業」みたいな考え方をするんですね。金菱先 生のお話をお聞きして、そのあたりのことを少し 思いだしながら、ぼくたちって死に対する意味付 けをひとつの意味に決めすぎてきたのかなと、そ ういう感想をもったんです。とくに死の意味が変 わっていくみたいな。亡くなった人たちとどうい うふうにコミュニケートするかみたいな問題、も ちろん関係性の問題でもあると思うんですけど も、そういう人たちとの交流みたいなものを、当 然想像的なものですけど考えることによって. ぼ くたちが生きる空間の意味というのが少しずつ変 わっていくとか、あるいは硬直していくとか、そ ういうことがあるんじゃないかというふうに考え て、吉原先生の議論につながるんじゃないかなと 少し思ったわけなんですね。そのあたりのことを もしよければ、お二人に聞かせていただければと 思います。

<sup>50</sup> 正村俊之『情報空間論』勁草書房,2000年。

## 金菱

行方不明者の人たちを調べているのは. 死んだ ということが骨やDNAで確認できないがゆえに. 死というものを認識できないわけですね。その時 にいろんなことを聞いていくと、こういうことが ありました。人格の継承ということをぼく自身は 考えているんですけども、ある男性がお母さんを 亡くされるんですけども、亡くなったお母さんは いまだ行方不明なんですね。行方不明の場合、遺 体も見つかってほしいと普通にいうんですけれど も、その人はどういうふうに考えているのかとい うと、行方不明のままでよかったというふうに話 をするんですね。それはどうしてですかと話を聞 いていくと、うちのお母さんが美容師なのでこん な無残な姿を1ヶ月とか2ヶ月晒すのではなく... 美容師だから綺麗なまま逝ったんでしょうね、と いう解釈をしていくわけです。つまりこれは、亡 くなったあともある種の人格が続いていて、生き たものとして扱っている。死に対する意味付けが、 人格が亡くなったあとも何かつながっていくとい うようなかたちで、先ほどの平田さんがいったよ うなものと何か関係づけられたらおもしろいなと いうようなことを、最近少し考えはじめていると いうのが答えになります。

# 吉原

たぶん扱い方は全然違うんでしょうが、私がいう「生きられる共同性」は、金菱さんたちが実証的にきわめようとしていることと共振しているのではないかと思います。メディアなどによって、震災から5年目を節目にいろんなところで慰霊祭が開催されたことが報じられていますが、私も、大熊町主催の慰霊祭に参加しました。そこで思ったのは、慰霊祭において死んでいった人の5年間の時間と、生きて5年間過ごしてきた人の時間が出会うことの意味です。さきほど金菱先生がいっておられましたが、私たちは普通、生きている時間を、のを基準にものごとを考える。生きている時間を、

生きてきた人たちを中心にして考える。つまり, 5年間時計の時間とともに暮らしてきた人たちを 考える。でも死んだ人には時計の時間はないんで すね。だけど慰霊祭で,亡くなった方,犠牲者に なった方と生き残った人,言い換えると止まって いる時間と動いている時間が出会う。そして長く 継承されてきたローカル・ナレッジの重みを検証 し,それが「生きられる共同性」のバックボーン になっていることに気づくようになる。だから, 先ほど取り上げたフッサールの内的時間などは, 死んでいった者と生きている者が「ともにある」 (コ・プレゼント)経験の厚みとしてとらえかえ す必要がありますね。幽霊を通して出会うという 金菱先生のお話を聞きながら,ふとそのようなこ とを考えました。

#### 溒蔝

はい, ありがとうございました。ほかにいかが でしょうか。

### 質問者4(岩井淳)

群馬大学の岩井と申します。本日は大変勉強になるお話をうかがいまして、感動している次第なんですが。大変恐縮なんですが、わたしは情報通信ネットワークとの関連でごくシンプルな質問をさせていただければと思います。まず吉原先生と金先生になんですが、情報ネットワークは、もともとは場所の意味を減じるというような趣旨で語られていたことがあったと思います。非常に遠方の不特定多数の人と、非常に安価にコミュニケーションができるようになると。そこで、ある意味では、国境の意味を減じる、あるいはテレワクを通じて都市と地方の格差を減じる、等々です。その当初の見通しについて、いまどのように思われますかということです。

それから少し角度が変わるんですが、金菱先生の幽霊のお話なんですが、幽霊の有無よりもその 幽霊の話を受けいれたい多くの人がいたという点 が、なかなかおもしろいところかなと思うんですけれども、それでなぜある種の過去の事象に幽霊がいないのかということもその点に関連すると思うんですが、いかがでしょうか。

## 溒藤

はい、お願い致します。

### 吉原

岩井先生のご質問は、先ほど金先生が指摘され た「時間と空間の距離化」、それから「時間と空 間の圧縮」を全体としてどうみるかということと 深く関連しているように思われます。たしかに、 「距離化」、「圧縮」とともに国境の壁が低くなり、 都市と農村の格差が縮小していますが、他方で指 摘されるような壁そして格差の含意が「懸隔」を 示すものへと変化しています。もともと distanciationには、距離化とともに差異化という 意味があるわけですから、こうした動向は別に驚 くに値しませんが、今日、「縣隔」の意味が強まっ ているのは、ある意味でグローバライゼーション の進展とともに、資本にとって場所の差異化が いっそう重要になっていることのあらわれではな いか、と私は考えています。そしてこの差異化に かかわって、今日、いろいろなところで論題になっ ている場所感覚の変容を検討することが喫緊の課 題になっているように思われます。ちなみに、ハー ヴェイは、『ポストモダニティの条件<sup>51</sup>』において、 このことを先駆的に論じています。

# 余

ご質問ありがとうございます。例えば90年代のグローバル化の議論から考えますと、やっぱりスケープによって違ってくるところがあって、重層的なスケープがあると思うんですけど、例えばテクノロジーのスケープでいうと、さっきおっ

しゃったような、地域と地域を結ぶとか、そういう情報ネットワークの話も可能かと思うんですが、ある意味でそこのスケープを、先ほど吉原先生がおっしゃったような感情の構造とか、それまでとは違う、要するにあらたなメディアのテクノロジーがうみだした認識から考えると、そこはもうはるかに違う段階に来ているのではないでしょうか。要するに、そこのネットワークというのは、地域と地域、あるいは国家と国家というのをはるかに超えたかたちのスケープのなかで共有されているんじゃないかと考えています。

# 金菱

幽霊は出ないという方法論もあって、それは具 体的な例を出しますけども、気仙沼の唐桑には幽 霊が出ません。それはどうしてかというと、わり と明確な文化的な装置があるからですね。お施餓 鬼供養と浜祓いという儀式があって、お施餓鬼供 養で不浄物を全部呼びあつめて浜祓いでそれを 祓って、はじめて清浄な海への漁に出れるという ようなことをやっているんです。それは瞬間的に、 3.11以後やったわけではなくて、ずっとやって るわけです。それはどうしてかというと、唐桑の 特性としては遠洋漁業が盛んで、遠洋漁業という のは船底一枚下は地獄といわれるように、行方不 明になることというのが多々あるんですね。その ための儀礼というのがあって、そこに照らすなら ば、今回の1000年ぶりの震災というものと、あ るいは行方不明というものもそこで処理するとい うことができるというような話なんです。ただ、 幽霊が出るというところは総じていうと、1000 年ぶりの大災害であったので、そういう幽霊みた いな現象がありうるのかなということですね。

# 遠藤

はい、ありがとうございました。ほかにいかが

<sup>51</sup> デービッド・ハーヴェイ『ポストモダニティの条件』吉原直樹監訳、青木書店、1999年。

でしょうか。

# 質問者5(中谷勇哉)

京都大学の中谷と申します。ぼくもいまのに関 連して金菱先生におうかがいします。社会的な. 災害的あるいは歴史的な変容というか、そういう バックボーンみたいなものが、幽霊現象に関わっ ているというか、それを想定してらっしゃいます でしょうか。それは関東大震災とか東京大空襲と か、広島では幽霊が出ないということとリンクし ているのかなと思うんですけど、東京大空襲とか 広島だったら、責任というか解釈可能性みたいな のが明確というか、アメリカの戦争に意味を持た せればいいわけですよね。過去だったら、自然災 害というのも天罰とかそういうふうに解釈可能で あって、そしたら幽霊にそれを仮託させる必要は ないのかなと思って想像してしまいます。そこで 社会的な変容というか、複雑性というか、解釈可 能性が高まっているからこそ、解釈や意味を求め て、また応答を求めて幽霊というものに語らせる ことで、ある種納得するという、そういう意味付 けみたいなものの必要性はそこにあるのかなとい うふうに思ってしまったんですけども。そういう ような社会変容みたいなものは、幽霊という出現 に関わっているとお考えになっているかというこ とをおうかがいしたいです。

## 金菱

あくまでも学問的にというよりは想像でお話し しますけれども、ちょっと相対化すると、阪神・ 淡路大震災であれば、幽霊は出てこなかった、み なかったいうことをしばしば言われます。それと 比較していうと、津波の特性、行方不明の特性、 あるいは東北の特性です。口寄せとかが必ずあっ たり恐山にみんな行ったりするというその文化的 な背景が、あるいはムカサリ絵馬みたいなかたち で、亡くなってもなお生きていたように死後の世 界で結婚させるみたいな親心ということが、文化 的な背景としては説明可能なんです。けど、はたしてそれが、幽霊が出る出ないに本当に関わっているかどうかというのは、ぼくはそこまで追えていないので、まだペンディングですし、一応説明らしく聞こえるかもしれませんけども、そういうかたちで想像をちょっと膨らませて答えておきたいと思います。

### 遠藤

ほか、いかがでしょうか。そろそろ時間が迫っ てまいりましたので、最後のおひとり、いかがで すか。

# 質問者6(坂田邦子)

金菱先生のお話のなかで、小箱やリボンなど、 リアルなものがあったということでお話をされて いたんですけども、わたしのなかではそのお話は 実はよくわからなくて、信じられないという気持 ちがありまして。それに対して、ただし、死者を みた. 死者に出会ったという人が実際にそういう ふうに感じているということは、宗教学の先生か らもお聞きしていますし、実際にあったというこ とで、そのどちらが前提になればいいのかという ことはまだ実は理解できないでいるんですね。た だ、関係性というお話とつながるんだとしたら、 死者との関係性をもっているということにもとづ いて、死者との共同体を作っていくとか、この先 の復興の心のケアをしていくというような、そう いう関係性として捉えていけばいいのかというこ とが、リアルというもの、知覚ということを正村 先生もおっしゃいましたけども、知覚をもとにし た情報なのか、いわゆる情報社会のなかの空転し ていくような情報に寄りかかってその共同体とい うものが育まれていくべきなのかという…ちょっ とわかりますかね。すみません。そういうことが ちょっともやもやとしていたものですから, ちょっとお聞きしたかったところです。

# 金菱

まず二段階くらいあると思うんですけども、一段階目は、幽霊を否定したうえで幽霊が出ていたということを語っている人がいるわけで、そこから民俗学的というか、人々の意識について解釈するというレヴェルで証拠を集めるということはできますよね。ここまではたぶん了解はできると思うんですよね。批判した元教授はそれは証明できないというと思うんですけど(笑)。第二段階として、これはもうぼくは研究生命を失うかもしれませんけども、幽霊の存在を認めてしまうという立場をとるということを最近ちょっとは思っていて(笑)。そこまでいくと、いったいどういう世

界がひらけてくるのかというのは、ぼく自身が研究生命を賭けたうえでいずれお答えしたいなという希望はもっています。

### 遠藤

よろしいでしょうか。大変熱心なディスカッションができたと思います。本日ご登壇いただきました先生方、それから陰でオーガナイズしてくださいました三浦先生、西田先生に盛大な拍手をお願い致します。以上をもちましてパネルディスカッションを終了致します。ありがとうございました。