Una farfalla disse ad un angelo: "Angelo, angelo che belli quei colori, che invitanti quei profumi e che curiose quelle forme che si muovono li' sulla Terra."

L'angelo rispose: "Farfalla, farfalla. Stai attenta. Vivere sulla Terra e' molto pericoloso. Ci sono ragni che ti vogliono mangiare, bambini che ti vogliono acchiappare. Se morirai, non potrai piu' tornare indietro."

La farfalla disse: "Voglio volare da fiore in fiore, per mangiare e avere le forze per ancora volare. E gli altri animali della campagna vedranno le mie danze stupiti e si rallegreranno.

E quando trovero' rugiada, ringraziero' Dio dei giorni che mi sta' regalando. E quando, trovero' afa e deserto, ringraziero' Lui dei giorni che mi ha regalato."

L'angelo: "Ok. Vai allora. Pero' portati con te questa dote". E l'angelo verso' della polvere sopra di lei. Le sue ali divennero colorate, con forme simmetriche, a chiazze e linee, che dicevano: "anima felice".

Poi, la farfalla usci' dal bozzolo e spiego' le ali. Una formica le si avvicino' di soppiatto per morderla. Lei si spavento', ma subito dopo si butto' nel vuoto... e sbattendo le ali con tutta la sua forza, comincio' a volare. Quando ridivenne serena, inizio' a danzare. Alla ricerca della Felicita' nelle Terre con un Sole e una Luna



## Alla ricerca della Felicita' nelle Terre con un Sole e una Luna

#### ©Andrea Lo Pumo (Kareh)

Tutti i testi e le immagini sono dedicati al pubblico dominio, secondo la licenza Creative Commons "CCO 1.0 Universal (CCO 1.0) Donazione al Pubblico Dominio".

Puoi copiare, modificare, distribuire ed utilizzare l'opera, anche per fini commerciali, senza chiedere alcun permesso.

Per maggiori informazioni: https://creativecommons.

org/publicdomain/zero/1.0/deed.it



ISBN: 9

781326 901349

## Indice

| $\mathbf{P}_{\mathbf{I}}$ | efazi | one     |                                  | vii       |
|---------------------------|-------|---------|----------------------------------|-----------|
|                           | 0.1   | Links   |                                  | X         |
| 1                         | Trac  |         | cammino                          | 1         |
|                           | 1.1   | Classic | i                                | 61        |
| <b>2</b>                  | La r  | ricerca | di Dio con approccio scientifico | <b>71</b> |
|                           |       | 2.0.1   | Cosa segue                       | 75        |
|                           |       | 2.0.2   | Avvertenze dottrinali            | 76        |
|                           | 2.1   | Dal nie | chilismo scientifico, a Dio      | 77        |
|                           |       | 2.1.1   | La materia                       | 77        |
|                           |       | 2.1.2   | Sullo Spirito Santo              | 95        |
|                           |       | 2.1.3   | In pratica                       | 96        |
|                           | 2.2   | Amare   |                                  | 98        |
|                           |       | 2.2.1   | Se stessi                        | 98        |
|                           |       | 2.2.2   | La non dipendenza dall'esterno . | 100       |
|                           |       | 2.2.3   | L'Altro                          | 103       |
|                           |       | 2.2.4   | L'inconscio                      | 107       |
|                           | 2.3   | E nella | a piccolezza, eccoTi             | 112       |
|                           |       | 2.3.1   | L'Io psicologico e Dio           | 118       |
|                           |       |         |                                  |           |

iv INDICE

|   |      | 2.3.2   | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,    |
|---|------|---------|------------------------------------------|
|   |      |         | dobbiamo essere Dio 120                  |
|   |      | 2.3.3   | Note dottrinali                          |
|   | 2.4  | La rice | erca di se stessi e di Dio 123           |
|   |      | 2.4.1   | La preghiera                             |
|   |      | 2.4.2   | Sull'istituzione religiosa 128           |
|   |      | 2.4.3   | Sul peccato e sul perdono 132            |
|   |      | 2.4.4   | Sulle leggi della religione 133          |
|   |      | 2.4.5   | Dall'esterno verso l'interno 136         |
|   | 2.5  | Proced  | limento assiomatico 140                  |
|   |      | 2.5.1   | L'anima come insieme di eventi           |
|   |      |         | positivi                                 |
|   |      | 2.5.2   | L'animo                                  |
|   |      | 2.5.3   | Sulla ricorsione del Se' 144             |
|   |      | 2.5.4   | Sull'unicita'                            |
|   |      | 2.5.5   | Dio come Anima                           |
|   |      | 2.5.6   | Dio come Spirito                         |
|   |      | 2.5.7   | Dio come Figlio                          |
|   |      | 2.5.8   | Il Se e l'Altro come corpo di Cristo 154 |
|   |      | 2.5.9   | Lo Spirito Santo 160                     |
|   |      | 2.5.10  | Lo zero                                  |
|   |      | 2.5.11  | Dio come realizzazione vera di ogni      |
|   |      |         | desiderio                                |
|   |      | 2.5.12  | Definizioni negative 168                 |
|   |      | 2.5.13  | Futuri sviluppi 169                      |
|   | 2.6  | Appen   | dice A                                   |
| 3 | Sull | a Natu  | ıra 173                                  |
|   | 3.1  | Perche  | ' questa Natura? 176                     |
|   |      |         |                                          |

*INDICE* v

| 4 | L'importanza del lavoro umile nell'era del |  |  |  |  |  |
|---|--------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|   | capitalismo 183                            |  |  |  |  |  |
|   | 4.0.1 Sui lavori utili 187                 |  |  |  |  |  |
|   | 4.0.2 Sui consumatori 189                  |  |  |  |  |  |
|   | 4.0.3 Esempio ideale 190                   |  |  |  |  |  |
| 5 | Cambiare il mondo 195                      |  |  |  |  |  |
| 6 | Riferimenti 203                            |  |  |  |  |  |
| 7 | Note sull'autore 207                       |  |  |  |  |  |
|   | 7.0.1 La farfalla 200                      |  |  |  |  |  |

vi INDICE

## Prefazione

Da ragazzo sapevo che esisteva qualcosa oltre la monota routine della scuola, dei compiti, e dei soliti scherzi tra compagni. Per questo motivo, sentivo l'esigenza di trovare la "vita vera". Non sapevo dove era, e inizialmente la cercai nello sport, nell'informatica e nella matematica. In queste ultime discipline, ogni giorno che passava, conoscevo cose arcane e stupende. Ma non sarebbe bastata tutta la conoscenza di Eulero ed Erdos per parlare al mio cuore della Vita. Oggi, dopo venti anni, la vedo piu' nitidamente. Non l'ho ancora raggiunta come Chi Veramente Ama desidererebbe, ma la capisco e, con il costo di costanti piccoli e grandi sforzi, la amo sempre piu'.

La vita vera esiste. Ce ne ricordiamo quando leggiamo un bel libro o vediamo un film, che ci coinvolge, che ci fa ritornare a sperare o ci fa riflettere, oppure quando facciamo un sogno che ci rimane, che ci vuole parlare e che ci rimanda a significati che ancora non capiamo e che da tempo avevamo dimenticato. La vita vera non e' lontana. Non occorre conquistare un titolo altisonante od ottenere cio' che non si ha. Per darle realta', e' sufficiente crescere, costantemente, per vivere la Pace con se stessi e con gli altri.

La ricerca della vera vita e' un cammino in cui si smette di ricercare cose vane, che al piu' approssimano la meta, e dove smettendo di credere nel mondo, in cio' in cui tutti comunemente credono, smettendo di vedere alcun uomo come superiore agli altri, che sia te stesso (te stessa), che sia un genitore, che sia un uomo famoso della societa', si abbandonano gli idoli del nostro cuore, e si cammina nella strada solitaria e buia dell'anima che brama la vera luce. In questo cammino si ricerca Dio, al di la' delle scritture e delle istituzioni. Si ricerca Dio che e' inscritto nelle fibre dei nostri dolori e pianti piu' cupi, nelle bellezze e nelle altezze delle nostre gioie. Dove si ci inchina anche alla persona piu' lontana da noi stessi, riconoscendo la sacralita' della sua esistenza, della sua natura che e' la nostra stessa natura, e sopportando, e cambiando noi stessi, si prega per la sua Pace.

Vale la pena ricercare la vera vita. Il piacere della vita vera e' ineguagliabile. E' genuino e ricco, e' raffinato e inarrestabile. Vedere e sentire che la propria e altrui vita cresce e poi fiorisce e' il piacere piu' grande. Tutti gli altri piaceri sono declinazioni di questo. Per quanto difficile o inauspicabile, bisogna accettare la propria e altrui vita, e spendere tutto quanto possibile di noi stessi per essa, qualunque sia il punto di partenza. Non pretendendo niente da nessuno, soprattutto

da chi riteniamo dovrebbe fare qualcosa per noi e non lo fa. Costruendo la vita, cosi', solo tramite la Carita', il disinteressato amore che sorge nel cuore degli uomini. Andare avanti nel Cammino, senza aspettare soldi, assistenza, luoghi, occasioni od altro, ma solo ricchi del Suo amore. Lui che ci ha dato vita fin da quando nostra madre nella sua pancia ci tesseva, cellula dopo cellula. Lui che sempre sostiene i nostri passi, e che ogni volta che abbiamo oscillato tra cio' che dava vita e cio' che dava morte, ha vinto riportandoci alla vita.

I racconti, poesie e pensieri di questo libro sono tutti incentrati sul tema della ricerca della vita, che e' difficile nel mondo presente senza valori, frammentato in migliaia di bandiere e di ideali, schiavo di una logica di sopravvivenza individuale e di competizione, isolato nel deserto della paura ed dell'indifferenza metropolitana. Pur essendo difficile da raggiungere, la vita vera esiste se facciamo tutto l'opposto di cio' che troviamo scuro e triste nel mondo, e lo facciamo al meglio di noi stessi, al costo di noi stessi. Quindi, coltiviamo valori incarnandoli nel nostro essere, concretizziamo con le nostre piccole, importanti, scelte un unico ideale che comprende tutti e non dimentica nessuno, lavoriamo come diligenti servi delle persone di tutte le nazioni e non come schiavi del potere, che per dimenticare tramite falsi piaceri e benesseri i dolori profondi dell'esistenza, tradiscono chi amano. Desideriamo non il nostro bene, ma quello piu' pregiato che si ottiene quando e'

PREFAZIONE

ottenuto il bene dei nostri vicini, amici o estranei, bene che fa' scomparire immediatamente il deserto della solitudine.

Kareh, 22 ottobre 2021 aggiornato il 18 agosto 2025

### 0.1 Links

Pagina web del libro:

https://kareh.github.io



Codice sorgente (LaTeX):

https://github.com/kareh/ricercafelicita



# Capitolo 1

Tracce sul cammino

L'universo, infinito, freddo.

L'amore umano, caldo, limitato.

Cos'altro cercare?

Dimostra che l'amore esiste, vero matematico! Vivo, quando sto' bene. Amo, quando stai bene. Adattarsi vuol dire non forzare. Dal lunedi' al venerdi', in miniera lavoro.

Sabato mattina, il Sole acceca.

Poi, il vento mi riconduce al Suo amore, e piano, a volte inaspettatamente, un incantevole fiore sboccia.

Con nuova forza, lunedi' al lavoro! Il vero Guerriero con se stesso combatte.

Per annientare il suo ego.
Per dare e non aspettare un grazie.
Per farsi carico e proteggere cio' che e' a lui donato e nient'altro ricevere.

Contento di cio' che esiste, le richezze delle terre povere esalta, le miserie di quelle ricche non trascura. Noi che siamo ancora bambini, con quattro giochi, semplici e poveri, felici. Sia Dio la personificazione dell'Amore.

E la religione l'imitare, il ricercare, il praticare, l'Amore.

Tramite regole, pensieri, parole.

Perche' il mio respiro diventi Amore, e non smetta mai di esserlo, per me, per chi bene mi vuole, per chi bene mi vorrebbe, per chi bene mai vorrebbe. Gli animali piu' semplici, capiscono solo, se stanno bene o male. E questo li rende felici. Nessuna meraviglia
e potenza della scienza,
sia fisica, microscopica o cosmisca,
sia psicologica, fisiologica o biologica,
sia rivolta all'individuo,
o rivolta alla societa',
eguaglia la bellezza e
onnipotenza
della santita',
del consumare la vita,
per la vita.

La santita', non la vanita'. Dio vuole la vita, non la morte. Non peccare, non per reprimere, ma per amare. Non sporcarsi, non per mostrarsi, ma per vedere nitidamente, per vestirsi con quanto di poco e prezioso solo si possiede, per gioire profondamente. Limitarsi, non per essere schiavi di regole,

### CAPITOLO 1. TRACCE SUL CAMMINO

ma per accogliere i confini dell'Altro.

12

Siamo un atomo, tra gli atomi, mossi dalle maree e dai venti della Natura e della Societa'. A stento riusciamo a muovere noi stessi, e tutto ci si oppone.

Ma come legna, bruciamo! Che sia poco il nostro peso, o difettoso ed umido il nostro coraggio, che ci siano inteperie e pioggie che attutiscano il nostro fuoco, bruciamo.

Bruciamo, per il nostro Signore, che ha stabilito sacre le nostre cellule, e che ai suoi occhi ogni fuocherello di ognuna di esse, illumina il profondo spazio, piu' intensamente di tutte le galassie. L'Altro e' altro da me, al pari di me. Io, per l'Altro, sono cio' che sono per lui, che io sia io, che io sia niente. Perche' il Signore e' grande, e' buono, ed ama senza aver bisogno di essere amato, tutti. L'altro e' quella infinita parte di me che non posso esperire con i sensi, ma con l'amore; che non vedo, non sento, non penso, ma credo, colgo, ascolto. Dio muore quando forti della scienza, lo riduciamo a noi stessi, e miseri di fronte all'infinito della complessita', della Natura e del male generato dall'uomo, ci duoliamo della nostra sorte. Se solo vedessimo la Sua via, non ci fermeremmo onnipotenti sulla materia morta, ma cammineremmo piccoli, deboli e feriti dai nostri peccati, verso il Suo regno di vera pace.

Chiesa palestra dell'Anima. L'ignoranza priva dell'infinita energia dell'Universo.

La durezza del cuore dell'infinito amore di Dio. Dio sacra persona di infinita bonta'.

Tu, non piu' ideale del sognatore ne' promessa del profeta, esisti se io ti amo, amando la vita tramite solo la carita'.

E la tua esistenza e' fonte di Pace, di momenti di vera gioia, piu' preziosi del metallo piu' nobile, piu' meravigliosi dello splendore del cosmo.

Gesu',
dono Tuo esemplare,
dimostra che Tu esisti
sempre,
e che amandoti,
supereremo anche i casi piu' difficili,
ed anche nelle condizioni piu' dure
avremo coraggio.

Nel grazie, pur nelle avversita', ti trovo, Padre. Dio mio, non sei forse sempre con me? Ti trovo negli altri, nella loro bonta', giustizia e verita', e quando in loro non ti vedo, e non ti vedo piu', ti cerco. Rinnego me stesso, faccio del mio cuore cenere, fertilizzante per i Fiori amati del tuo regno. Faccio la tua volonta', anche se non e' ancora mia. E non manchera' molto, d'incontrare la morte, la fine della mia piccola identita' presente, per far spazio alla Tua, per essere umilmente, Tua dimora. E tutto brilla, e ti rivedo in chi e' vicino a Te, e chi non ha luce, la rivede in Te.

 $\lim_{\text{amore} \to \infty} \text{EssereUmano} = \text{Dio}$ 

Limite infinito dell'Io mio e altrui, sfiorabile amando e soltando amando, oltre la paura, la sofferenza, le difficolta', la propria vita. Limite del vivere senza alcuna declinazione di morte, pronunciata per noi stessi o per gli altri. Punto all'infinito, del sentiero della verita' e della luce. Infinita realizzazione, di ogni essere umano, che vive per la vita, di ogni essere umano, tramite la vita e solo la vita.

Come un seme, dimori in noi. E tanto piu' noi viviamo, e consumiamo tutta, la nostra vita, nella tua direzione, tanto piu' i nostri sentimenti sono i Tuoi, e Tu diventi vivo e presente, cresci nella terra, come un albero in cui trovare frutti, e riparo. Siamo ingranaggi di una macchina. Ogni giorno, nolenti o volenti, diciamo di si ad essa. Il peso della fatica, col metallo fragile del nostro corpo sopportiamo. Per non essere, scartati, gettati e sostituiti, giriamo, ciechi giriamo intorno al nostro asse. Che velocita', che determinazione, che durezza, "ottimi ingranaggi siamo", "quanto scarsi quelli che si son fermati", "quanto bella la rotella di me piu' grande, di piu' giri capace". Con indifferenza, giriamo, a volte, limando

le rondelle vicine, nella nostra autocrata corsa. Con insofferenza, giriamo, non tollerando, i limiti, gli sbagli, la piccolezza delle rondelle vicine, nella nostra autocrata corsa. Gli scontri, metallo con metallo, producono scintille, e graffiano, si incidono nella nostra pelle, nelle nostre ossa. Ma tutto questo, alla macchina non importa.

Solo in Te
riposa l'anima mia,
in Te che la grandezza
delle mie piccole forze
riconosci,
proporzionate alla resistenza
dei miei materiali.
E non per finta lode,
mi incoraggi,
e degno di stima
mi ritieni:
le stelle,

le montagne e i mari, grazie ad ogni loro atomo, granello di terra, e goccia, grazie ad ogni loro piccolo bagliore, resistenza e spinta, manifestano la Tua potenza, e cosi' noi. In Te, trovo la pieta' paterna, ogni mio piccolo scricchiolio e affanno ascolti, con dolcezza, tendi la mano, ogni volta che, resomi conto di non essere Te. mi smarrisco, e chino il capo cade.

Nei momenti alti, con Te, dico: a tutta la Terra contribuisco e di beneficiarne da tutta, sono in diritto. E per quanto per Te, in diritto molto maggiore di quello dato dall'uomo, io sono, e indurendo il cuore, mille volte potrei avere cio' che ricevo, perdono tutto, perdono tutti. Amando il tuo unico figlio, mite agnello, re dei cieli, amo tutti, in tutto.

E cosi', per il vestitino nuovo del bambino, produciamo un bottone, ricoprendoci di polvere di plastica e sudore. Per la famiglia stanca a cena, produciamo quattro arance, spostando 25Kg di casse tutto il giorno. Per il treno che il pendolare ritrova ogni mattina, produciamo il calcolo di quanto girare una vite, risultato di mille altri calcoli, un decenno di studi, tra i libri ed esami, un decenno di tirocini, lontani da casa.

Ah, sapessero il bambino, la famiglia, e il pendolare, quanto da Te sono amati. Sono il tuo tutto, ogni loro sorriso e' festa nei cieli, ogni loro pianto muove il Tuo spirito ad avvolgere l'Universo, a zittire ogni voce e rumore, e nel silenzio del dolore, far riaffiorare la tua voce. Per loro. il tuo stesso sangue sacrifichi, da 2000 anni, con noi, gradualmente nel tempo, fino all'anzianita'. Per Te. bambino. per Voi, famiglia, per Te, uomo o donna, per Te, di cui nessuno si ricorda piu' di essere tuo amico, questa mattina

mi vesto, chiudo nella cassaforte i miei sogni, il sole, e il cielo azzuro, e con Lui, ingranaggio, muovo il cielo. L'Universo un punto nello spazio di fase. Possibilita', tra infinite possibilita', che noi vivendo, chiamiamo realta'. E noi, parte dell'universo, siamo una possibilita' che vive una possibilita'. E' tutto cosi' una breve fluttuazione del nulla. Ma Tu. o mio Dio, ti sei fatto atomo, disprezzato dagli uomini che amavano il nulla, amato dagli uomini poveri di spirito. Divenuto re della storia e dei cieli, hai proclamato la vita come tua grande e sacra opera. Cosi' l'Universo lo hai reso servo della vita, il tempo e lo spazio teatro della sua storia epica. Il sorriso dei bambini,

l'affetto e la cura dei grandi, l'amore tra i fratelli e le sorelle, la meraviglia piu' grande tra settantamila miliardi di miliardi di stelle. Dio e' quell'unico essere D tale che

 $\forall a \in \text{Anima} \ \forall b \in \text{Desiderio}(a)$ b e' realizzato o sublimato da D

Vedi 2.5.11 pag. 167

Se un uomo fosse contento della sua vita, qualunque essa sia, a rigor di logica (egoistica), potrebbe alzarsi e dire: "sono il Signore, ogni atomo dell'universo mi appartiene".

Chi vive secondo la carita', invece, contento della sua vita, dice: "Gesu' e' il Signore, ed e' risorto in me, per quanto con i miei peccati deturpi la sua immagine". E' il Signore, perche' lui ha fatto degli ultimi i primi, e li ha posti accanto a lui nel regno dei cieli. E' il Signore perche' senza macchia, ha guarito ed insegnato a molti, ed ha preferito la morte della sua persona per donare il suo Spirito a tutti coloro che vivono secondo carita'. Tutti coloro che vivono secondo la carita', diventando santi, in coro, all'unisono, sono un Essere solo, e coloro che amano Gesu' riconoscono l'Essere Santo proprio come Gesu'. Cosi', Gesu' e' il Signore, risorto.

Padre buono, saggio e forte, se dovessi vedere tutto come mera materia, allora, ancora, scientificamente eccoti: Gesu'

Reale,
non proiezione,
ma manifestazione
dell'infinita anima
che abita l'uomo,
e del bruciante, immutabile,
ed eternamente fedele spirito
che e' in potenza nell'uomo
e che oltre i limiti
posti dall'uomo stesso,
ama,
oltre la sua stessa morte,
abbandonato alla sua passione,
dona.

Gesu',
figlio dell'uomo,
e' Te, Padre,
che sei nell'uomo,
e che l'uomo conosce solo
tramite proiezione della sua parte santa,

solo nei momenti e nei luoghi santi, solo in compagnia santa. Beati i Santi, che ti conoscono nell'interezza. in ogni momento, in ogni luogo, in ogni condizione, fino alla fine. I Santi che si sono uniti a Gesu' e amano ancora, parimenti a Lui, nell'umilta' della loro piccolezza, per la grandezza della vita. Non e' questa infinita potenza? Manifestazione delle altezze dell'anima, non ideali e parole vuote, ma spirito che muove sentimenti, pensieri e azioni, fino all'ultimo pagate e brucianti d'amore. Non mi spaventa questa materiale Tua visione. Senza sovvertire un solo atomo della materia, ma in armonia con la Natura, puoi dare gioia e, quando non gioia, pace ad un mondo intero. ad ogni anima in qualsiasi condizione si trovi.

Per questo ti amo, per questo sei veramente onnipotente. Essere, piuttosto che essere. Cosi', un Dio.

Amare, piuttosto che essere. Cosi', il Padre. Tu sei chi e' buono, bello, grande e doveroso essere.

Come un padre, tu sei chi sono, ma ancora non ho il coraggio, ne' la grazia, ne' la purezza, di essere.

Tu sei l'Io, l'Altro, il Noi, che e' la via, la verità, la vita.

In embrione in noi, figli tuoi. Manifesto nell'interezza, nel Tuo primogenito.

Rimani con me, per tua abbondanza di misericordia, fino a quando, io raggiunga il Tuo regno, la mia identita', figlio Tuo. Festival dei Giovani di Medjugorje 2024

Che tutti siano un solo essere.

Ognuno in Lui, Lui un giorno, pienamente in ognuno.

Lui che ama, ed ama pur chi sbaglia, e perdona, con la sua stessa vita, anche chi tradisce.

Gesù.

Mio Dio,
azzura limpida infinita acqua,
quando ne' gioiamo,
ne' riposiamo,
dove sei in queste terre?
Dove durante la tempesta,
tra le onde che colpiscono violente
le case e i raccolti?
Acqua tranquilla,
ricordo, speranza dell'Anima,
pace desiderata.

Ma eccoTi, ti aspettavo ora da tanto, ora da poco. Nella barchetta, solo, abbandonato, tradito, nel mare in tempesta, vieni verso noi, dicendo ad ognuno: non temere. sono con te, figlio mio. La Sua potenza e' grande, l'hai usata male, e tutto e' agitato. Ora, rialzati, lascia tutto,

seguimi.

Ed eccoti ancora, bianca colomba, che sorvoli Lui, infinito e maestoso, coronato dall'arcobaleno della vita.

Gesu' un corpo dell'Universo, ma non l'Universo. Gesu' un'anima dell'umanita', ma non l'umanita'. Gesu' figlio del Padre, ma non il Padre. Ma lo Spirito del Padre, in lui, e' in armonia con l'Universo tutto. Ogni forza gli appartiene, e ne fa scienza e arte per la vita. La sua anima, dice si allo Spirito, e cosi' accoglie ogni altra, nei dolori e nelle gioie. Gesu' e' nel Tutto e il Tutto e' in Lui. Cio' che vuole il Padre e' cio' che Lui vuole, cio' che Lui guarda, e' cio' che il Padre ama. Cosi', lui stesso e' Dio. uno con il Padre.

Noi uomini come lui,
ma non lui.
Ma lui si e' donato a noi,
il Suo spirito ha risuonato
nei suoi e in chi ha creduto.
E ogni volta che risolviamo
i conflitti interiori nostri,
nella pace e solo con la pace,
risplende maggiormente il volto suo
nel nostro,
ci facciamo uni con Lui,
e con il Padre.
In terra vive Dio,
con noi, in noi, per noi.

44

Solo Tu trasformi l'h2o in acqua. Dire grazie all'impossibilità, alla sofferenza, alla malattia, alla morte, per amore di Colui che Ama. Dio e' colui che ama, pur non essendo amato.

L'uomo e' colui cha ha bisogno del Tuo amore, per amare. Nell'Universo materia morta ed esseri, il resto illusioni ed idoli.

Solo l'Io, l'Altro, il Noi, che e' pace e gioia, solo nella santita', solo nel vero bene, e' Dio in terra.

Dio Spirito, che Gesu', lascio' in eredita' a noi, all'altro, a me. Tu Padre, centro dell'esistenza, Tu perfetta, infinita, realizzazione dell'Io, dell'Altro, del Noi, Tu pace e gioia dell'anima.

L'uomo e' come una lente d'ingrandimento che convoglia pensieri, sentimenti, speranze verso un'unico centro. Questo centro e' il Dio che adoriamo intimamente nei nostri cuori. Che noi diciamo di credere a un Dio o meno, non importa, infatti, crediamo sempre a qualcosa nella vita, anzi, crediamo sempre a Qualcuno. Abbiamo sempre un'immagine di chi vorremmo e dovremmo essere, di chi al momento non riusciamo ad essere e di chi in parte riusciamo ad essere. Gesu' ha creduto al Dio che ama, e che ama tutti, anche chi non avvantaggia di alcunche' la propria vita, anche chi e' di piccolo o grande ostacolo per la propria vita, anche chi pone a rischio la propria vita.

Dio e' il centro dell'esistenza. Un Io e' alla costante ricerca del suo centro. E' quella posizione esistenziale, istantanea ed eterna, dove l'Io dice: "ecco, cosi', solo cosi' sono".

Tale centro non e' statico, puo' variare nel corso della vita, e l'Io deve adattarsi, come farebbe un pianeta con il suo Sole.

Di norma l'Io raggiunge solo approssimazioni di tale centro, a causa di errori dovuti alla propria immaturita' o a traumi, piccoli o grandi, della propria psiche, o di forze centrifughe come possono essere varie sfide nella propria vita. Tuttavia, il centro, l'ottimo dell'esistenza dell'Io, esiste.

Un'immagine duale alla precedente, dove non e' l'uomo che agisce (esterno-interno), ma e' Dio che agisce (interno-esterno), e' vedere l'anima come il guscio di una sfera. Il centro della sfera e' il Padre. L'Io umano, non santo, e' un punto interno della sfera, che approssima il centro, ma non e' il centro. L'Io umano santo, e' il centro, e' tutto Spirito Santo, e coincide con il Padre. L'Io illumina, riscalda, alimenta l'anima, e tanto piu' coincide col centro, tanto meglio riesce a farlo.

Colui che ama, solo ama.

Colui che e' il bene, solo nel bene, per il bene. Colui che l'anima chiama, desidera, invoca, spera, prega.
Colui che, in parole e in carne, per sempre ha dato risposta.
Colui che, nella nostra piccolezza, e' grande risposta.

Nella Tua lode, l'arpa mia accordi. Nella piccolezza per chi prego suona. L'Universo fa vibrare e nuova antica vita canta.

Seppur fragile, limitato, umano, la mia anima, unita a Te con candida veste<sup>1</sup>, e' magnifica, e infinito e' lo Spirito che l'alimenta. Io sono, ai Tuoi occhi, una meraviglia stupenda, e ti rendo grazie. E che peccato, sprecar tutto questo, d'una sola macchia violarlo. Che tormento allontanarmi da Te, non vederti piu' un solo istante.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>la santita'

Chi non siamo, ma amiamo essere nel bene.

Chi nel bene e' veramente stato ed amiamo.

Chi, in parte, nel bene siamo, e un domani in tutto saremo.

Dice il Signore: « Caro figlio, cara figlia, sebbene le forze tue e dell'uomo sono grandi e ammirabili, per bene stare in questo mondo non bastano. Solo l'acqua della mia carita', versata in abbondanza dai cieli sulla terra, dal mio costato, brilla tra le tenebre, ha sapore e nutre. Chi non mi conosce, dalla dura roccia a cinta del cuore trova rugiada, ma al mattino scompare. Nelle cose, nelle imprese, nei favori, nelle lusinghe, nel potere, nel piacere, invano cerca ancora. Chi mi cerca, teme ed ama, con lanterna accesa dal mio Spirito, visita le oscure fredde, tenebrose, sue profondita',

nascondigli di peccati passati e futuri. gioie proprie e altrui, che furono perse e mai piu' saranno. Le visita, e scruta, scava, filtra e lava, di volonta', pazienza e carita' vestendosi, di psicologia, biologia, fisica e matematica armandosi, non per dominarle, perche' niente di contrario a me, ho posto nella terra, ma per ascoltarle, servirle, e consolarle. A tempo debito, gli inferi di chi mi cerca, per la prima volta il mio volto vedranno. Con liberta', con desiderio, e con coraggio si convertiranno, mi ascolteranno, mi serviranno e mi consoleranno. Cosi', chi mi cerca, dalle ceneri del suo cuore, le terre, rese fertili, in un giardino rigoglioso, eterno, germoglieranno.

Figlio, figlia, non seguire l'esempio del mondo, che per paura di vedere la propria miseria, debolezza e infermita', per non rischiare di cadere, e faticare nel rialzarsi, cerca vane vie! Si fa onnipotente nel dominare la materia morta, si fa libero nel perdersi, dimenticando se stesso e gli altri. Si proclama giusto e intelligente, ma il suo cuore e' duro come la pietra, e la sua parola stride come il ferro sul ferro. Guardami figlio, guardami figlia, guarda la vera potenza e gloria, manifesta in ogni tuo respiro. Tutto l'Universo mi serve, splende e si muove, per quel tuo respiro. Da quando nel grembo di tua madre eri. tra le mie braccia ti ho custodito. Sei la pupilla dei miei occhi. Desidero la tua liberazione

dai lacci che ti fanno soffrire. Ama, fa cio che vuoi ed ama! Col mio amore, che non giudica, ne scusa superficialmente, il cuore comprenderai, e non rimarra' risposta occulta ai tuoi occhi. L'anima nutrirai e consolerai, e gioia le daro' in rincompensa della sua fedelta'. I pesci e i pani, che strariperanno dalla cesta, condividerai a tutti. Ricambieranno in pochi, con poco pane, ma di quei pezzi avanzati, voi soli mai piu' sarete, e insieme, in canti festosi, in sereni dolori, in abbracci, vivrete.

 $\gg$ 

Nihil ex nihilo

gaudium ex Deo

Tu sei il cuore dell'Universo, l'anima dell'umanita'.

61

# 1.1 Classici

Poesie e citazioni di autori classici.

Il suono dell'acqua dice cio' che penso  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Haiku Zen

63

Vieni, guarda i veri fiori di questo mondo doloroso.  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Haiku Zen

Occorre veramente preoccuparsi dell'illuminazione? Non importa quale via percorro, sto andando a casa. <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Haiku Zen

65

Gli uomini sono come tre farfalle davanti alla fiamma di una candela. La prima si avvicinò e disse: io conosco l'amore, la seconda sfiorò la fiamma con le sue ali e disse: io conosco "la scottatura" dell'amore. la terza si gettò in mezzo alla fiamma e si bruciò.

Solo lei conosce il vero Amore.

 $<sup>^5{\</sup>rm Massima~sufista.}$  https://it.wikipedia.org/wiki/Bab% 27Aziz\_-\_Il\_principe\_che\_contemplava\_la\_sua\_anima



Tardi ti amai, bellezza così antica e così nuova, tardi ti amai. Sì, perché tu eri dentro di me e io fuori. Lì ti cercavo. Deforme, mi gettavo sulle belle forme delle tue creature. Eri con me, e non ero con te. Mi tenevano lontano da te le tue creature, inesistenti se non esistessero in te. Mi chiamasti, e il tuo grido sfondò la mia sordità; balenasti, e il tuo splendore dissipò la mia cecità; diffondesti la tua fragranza, e respirai e anelo verso di te, gustai e ho fame e sete; mi toccasti, e arsi di desiderio della tua pace. <sup>6</sup>

 $<sup>^6\</sup>mathrm{Sant'Agostino},$  Confessioni 10, 27

L'uomo con la luce della ragione sa riconoscere la sua strada, ma la può percorrere in maniera spedita, senza ostacoli e fino alla fine, se con animo retto inserisce la sua ricerca nell'orizzonte della fede.

La verità raggiunta per via di riflessione filosofica e la verità della Rivelazione non si confondono, né l'una rende superflua l'altra. [...] nell'una conosciamo con la ragione naturale, nell'altra con la fede divina; [...] oltre le verità che la ragione naturale può capire, ci è proposto di vedere i misteri nascosti in Dio.

7

 $<sup>^7\</sup>mathrm{Lettera}$ enciclica, Fides et Ratio, del Papa Giovanni Paolo II

La comunità cristiana non è formata da persone esemplari o eccezionali, ma da piccoli e perduti, da peccatori perdonati [da Gesù] che a loro volta perdonano.  $^8$ 

 $<sup>^8\</sup>mathrm{Messalino},$ in ascolto, agosto/anno B

Tu sei Santo Signore Dio, Tu sei forte, Tu sei grande, Tu sei l'Altissimo l'Onnipotente, Tu Padre Santo, Re del cielo.

Tu sei trino, uno Signore, Tu sei il bene, tutto il bene, Tu sei l'Amore, Tu sei il vero, Tu sei umiltà, Tu sei sapienza.

Tu sei bellezza, Tu sei la pace, la sicurezza il gaudio la letizia, Tu sei speranza, Tu sei giustizia, Tu temperanza e ogni ricchezza.

Tu sei il Custode, Tu sei mitezza, Tu sei rifugio, Tu sei fortezza, Tu carità, fede e speranza, Tu sei tutta la nostra dolcezza.

Tu sei la Vita eterno gaudio Signore grande Dio ammirabile, Onnipotente o Creatore o Salvatore di misericordia.<sup>9</sup>

<sup>9</sup>https://www.youtube.com/watch?v=yfC285eSiXU

La campana del tempio tace, ma il suono continua ad uscire dai fiori<sup>10</sup>



# Capitolo 2

# La ricerca di Dio con approccio scientifico

La scienza d'Amore, oh, si! la parola risuona dolce all'anima mia, desidero soltanto questa scienza.

S. Teresa di Lisieux

Avere fede in un Dio vuol dire nutrire la profonda speranza che la Felicita' e la Pace esistono, e quando non sono apparenti credere che, perserverando nel bene, saranno di nuovo raggiunte. Questo, la cultura del mondo, non puo' dirlo. In essa, la felicita' dipende da condizioni esterne alla propria vita: dal denaro, dall'avere tanti amici, dal lavoro, dall'avere un partner,

dal ricoprire una posizione di prestigio, dalle condizioni climatiche, dalle guerre, dai traumi della nostra storia personale, dalle persone che non hanno rispettato noi stessi e non ci hanno amato abbastanza per come volevamo ed avevamo bisogno, dalle persone che ancora non ci amano, dalla societa'. Nelle fede, tutto questo non e' svalutato. Ognuna delle cose elencate, ha la sua importanza, ma sono tutte secondarie all'unica esistenza necessaria e sufficiente: Dio. Nelle comunita' religiose sane, per perserverare con piu' facilita' e camminare con piu' velocita', e' una grazia il potersi confrontare con e imparare da un maestro, aprirsi ad una maestra, confrontarsi con i fratelli e le sorelle di fede, imparare dai testi di chi ha gia' camminato molto prima di noi, e se mancasse tutto questo, applicare in ogni aspetto di se stessi dei principi posti a fondamento della vita. Oggi giorno, la fede verso Dio non esiste piu', se non tra pochi. Si trascura la tematica di Dio, perche' e' la scienza che da' ogni risposta e si crede che Dio e' solo una superstizione per chi non sa' ragionare. Eppure, cosi' come la ragione e' una dote naturale che l'uomo puo' sviluppare ed adoperare per migliorare la sua vita, anche la fede in Dio e' una predisposizione naturale dell'uomo che egli puo' sviluppare ed adoperare per la ricerca della felicita'. Anche se apparentemente ragione e fede sembrano incompatibili, l'una puo' rafforzare l'altra e viceversa. Se la ragione stabilisce principii e direzioni, la fede da' la forza per rispettarli e per perseguirli. Se la fede riconosce bisogni e speranze umane, la ragione scruta l'insieme delle possibilita' per realizzarli o per comprendere che, seppur chi ha bisogno e' amato, non esiste soluzione migliore della realta' attuale.

La fede in Dio, vuol dire anche scegliere, tra gli infiniti modi di esistere, solo uno come privilegiato. Nel Cristianesimo e' quello di Gesu', del vivere solo e soltanto nell'amore disinteressato, in ogni condizione e situazione uno si trovi. Questo limita la propria liberta' personale, in quanto alcuni sentimenti saranno tenuti in quarantena, e solo quando si arrivera' a maturare una soluzione d'amore, potranno essere espressi. Tuttavia, non e' un perdere la propria vita, ma e', tramite un lavoro interiore e sacrifici piccoli o grandi, vivere delle gioie piu' grandi e luminose, radicarsi in una pace piu' vasta e sconfinata. E chi ha dimostrato che tali gioie e tale pace e' raggiungibile e' Gesu'. E chi lo dimostra oggi, e' chi lo ama, e riesce a vivere questa dimensione d'amore, nella propria vita, che sia ministeriale (preti, suore, ...) o che sia laica.

Se nel passato con la religione si e' esagerato ed e' stata corrotta ed opprimente, nel '900, con il progresso scientifico e tecnologico, l'uomo ha riscoperto la propria liberta'. Il nuovo benessere e le vittorie sulle malattie, hanno spinto con forza la societa' all'abbandono delle sue superstizioni e leggi repressive. Al contempo, pero', hanno portato con se' anche l'illusione del dominio dell'uomo sulla propria vita e sulla Natura. E' piu' facile oggi credere che la vita e' solo un fatto meccanico, di cui, quando ci va bene, noi siamo padroni e

### 74CAPITOLO 2. LA RICERCA DI DIO CON APPROCCIO SO

di cui, nella nostra onnipotenza possiamo disporre arbitrariamente, oppure, quando ci va male, di cui noi non possiamo fare nulla perche' schiacciati dalle forze della natura e della societa'. L'uomo adesso domina ogni cosa ed ogni aspetto della sua vita, eppure adesso e' gravemente piu' infelice di prima, adesso i problemi psicologici nei giovani e nella societa' sono sempre di piu' e piu' profondi<sup>1</sup>. La Natura e' vista solo come una risorsa da sfruttare e da combattere per sopravvivere.

Cosi', si e' perso il dare ufficiale valore ai temi umani, alla sacralita' della vita, alla purezza dell'amore. Solo in pochi, i piu' sensibili e "deboli", i piu' provati dalla vita, si consolano pensando a queste cose con belle poesie, vergognandosi o nascondendosi dagli altri piu' "forti". Si ricerca il piacere, ma non si sa' dove trovarlo, non si sa' cos'e'. Viene definito solamente tramite i sensi. Ma il "senso dei sensi" non viene definito. Si cercano scappatoie, nuove realta' virtuali, aumentate, tour ed esperienze trascendenti, ma al ritorno si e' sempre gli stessi. Si trascura il fatto che l'anima desidera ed ha bisogno dell'infinito, e qualsiasi raggiungimento, traguardo, sensazione, e' sempre superata da un desiderio e bisogno piu' grande.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Il 19% della popolazione americana soffre di ansia https://adaa.org/understanding-anxiety/facts-statistics



Cio' che rimane nel mondo e' deludente, ne' piu' deludente del mondo superstizioso del passato, ne' meno. Oggi, ci sono solo effetti speciali, tecnologie all'ultimo grido, immagini ed esperienze mozza fiato, una dietro l'altra, che adoperiamo, incosciamente e cosciamente, per convincerci sempre che va bene rimanere tali e quali a come si e', che siamo perfetti, che al piu' sono gli altri a sbagliare, a non allinearsi al nostro modo di fare, che e' il mondo che ancora non ci capisce.

Tutte queste tecnologie, sono una piccola cosa di fronte alla vera forza che e' quella Sua, forza che e' comprensione, consolazione ed estatico nutrimento dell'anima, forza che Lui ha per tutti e che muove ogni atomo.

# 2.0.1 Cosa segue

Nel paragrafo 2.1 pag. 77, si parte da una visione atomistica e meccanicistica dell'Universo e si discute come da questo e' comunque necessaria e importante la figura di Dio.

Dal paragrafo 2.2 pag. 98, si discute in maniera piu' semplice su cosa consiste avere fede in Dio. Si arrivera' a una definizione di Dio che fa leva sul discorso sviluppato in 2.3 pag. 2.3 e in 2.3.1 pag. 2.3.1.

Nell'ultimo paragrafo 2.5 pag. 140, si fara' una analisi quasi formale, in stile matematico dei concetti di anima, spirito e Dio. Questo paragrafo e' per chi ha dimestichezza con il linguaggio logico/matematico.

Esso e' uno sforzo per riuscire a catturare il concetto di Dio partendo da concetti piu' primitivi, in maniera logica.

# 2.0.2 Avvertenze dottrinali

L'esposizione della dottrina Cattolico-Cristiana e' fatta in "best-effort", al massimo della mia personale comprensione, senza alcuna pretesa di autorita' dottrinale. La mia tendenza e' quella di non divergere dalla dottrina, tuttavia, seguendo uno stile scientifico/filosofico che predilige uno sviluppo logico degli argomenti, e' possibile che alcuni punti sembrino divergenti dalla dottrina cattolica. Questa e' solo apparenza: se si prende l'esposizione e si parte dalle premesse e si segue il ragionamento, a volte molto sottile, ma pur sempre logico, si arrivera' a una conclusione che non contraddice la dottrina. D'altra parte, io non essendo santo, porto con me il mio peccato e le mie idee sono di certo influenzate dalla mia lontananza da Dio. Quindi, alcuni punti potrebbero proprio essere divergenti dalla dottrina cattolica. Nel tempo, sono maturato, ed ogni volta mi sono trovato sempre piu' vicino alla dottrina. Ad esempio, un punto molto difficile e' stato il capire perche' Gesu' e solo Gesu' e' considerato Dio, e non i Santi, che pure loro hanno dato la vita e hanno raggiunto una purezza aurea. Nel tempo, mi sono trovato a mio agio con questo mistero, ed e' sorta in me una spiegazione logica, che puo' essere condivisibile o no,

ma considerando che alla base di tutto e' posto il principio della Carita', dell'amore disinteressato, non temo molto le apparenti divergenze del mio approccio scientifico/filosofico, perche' Gesu' stesso disse "chi non e' contro di noi (la chiesa) e' per noi"<sup>2</sup>. E cosi' come per questo mistero della divinita' di Gesu', allo stesso modo per tutti gli argomenti trattati in questo capitolo.

# 2.1 Dal nichilismo scientifico, a Dio

In questo capitolo ci concentriamo sulla descrizione "nichilistica" di Dio e della fede, per affermare che, anche pur adottando una visione materialistica dell'Universo, la fede rimane quell'insieme di principi, pratiche ed entita' psicologiche proprie dell'essere umano che, se adoperato a fin di bene, e' supporto e fondamento della vita.

# 2.1.1 La materia

E' la vita mera materia che si trasforma secondo leggi fisiche inamovibili? Se si, non ha forse senso massimiz-

 $<sup>^2\</sup>mathrm{Mc}$  9,38 https://bibbiaedu.it/CEI2008/nt/Mc/9/?sel=



## 78CAPITOLO 2. LA RICERCA DI DIO CON APPROCCIO SO

zare il piacere e minimizzare il dolore, rispettando gli altri per non avere problemi nella societa'? In verita', la vita e' molto di piu'. Per capirlo, prima ragioniamo dicendo che se la vita fosse vissuta solo su un piano materiale, o al piu' intellettuale, in una realta' percepibile solo con i sensi propri, allora la vita non avrebbe alcun valore. Infatti, tutta la materia in se non ha valore, e' un pugno di sabbia che si trasforma, brucia, si solidifica, evapora, e cosi' via. Giocando a The Falling Sand Game<sup>3</sup>, <sup>4</sup> si puo' vedere come semplici leggi, reiterate, possono produrre mondi complessi, ma che nella loro essenza non sono nient'altro che natura morta. Anche le esperienze piu' mozzafiato ed estasianti, allora, non sarebbero altro che un'esperienza di un pugno di sabbia. Noi siamo affezionati a noi stessi, ma se tutto e' per noi solo materia, non e' il nostro attaccamento alla vita solo un senso di importanza prodotto dai segnali elettrici del nostro cervello? Che senso avrebbe preferire il piacere al dolore, la vita alla morte, se non siamo

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>https://en.wikipedia.org/wiki/Falling-sand\_game



4https://www.youtube.com/watch?v=L4u7Zy\_b868



altro che un pugno di sabbia? Che senso avrebbe, preoccuparsi di rimanere in salute, di non essere poveri, di
non essere derisi, se tutto il nostro attaccamento alla
vita non e' che un automatismo, neanche scelto da noi
stessi? Potremmo illuderci di valere qualcosa, piu' di
un pugno di sabbia, riuscendo in grandi imprese, conquistando l'ammirazione degli altri, confortandoci con
l'avere cio' che riteniamo importante, tuttavia, in cuor
nostro sapremo sempre, che cio' che stiamo vivendo
non e' che una finzione.

#### La santita'

In noi pero' esiste una via d'uscita da questo abisso nichilisitico privo di vita. In noi risiede la potenzialita' dell'essere divini, dell'essere figli di Dio, di essere santi, di essere veramente forti e grandi. Questa forza e grandezza non si conquista con le forze e le intelligenze umane che si vantano di dominare la materia morta. Un riflesso della nostra potenzialita' divina, si vede in noi che avendo cognizione di cio' che ci circonda e, soprattutto, di noi stessi e degli altri uomini, abbiamo emozioni che ci fanno essere felici o tristi, carichi o demoralizzati. Abbiamo la liberta' di scegliere di che farcene della nostra cognizione e delle nostre emozioni. Possiamo direzionare la nostra vita verso la creazione di un paradiso terrestre, o abbandonare tutto e tutti e lasciare che la terra si trasformi in un inferno terrestre. Niente nell'Universo, per quanto potente, ha queste potenzialita'. Ad esempio, nessuna particella,

### 80CAPITOLO 2. LA RICERCA DI DIO CON APPROCCIO SO

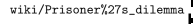
pianeta o galassia, ha la minima cognizione di cosa sia essa stessa, di cosa e' cio' che la circonda. Quindi, agisce seguendo ciecamente le leggi della Natura, senza liberta' alcuna. Inoltre, senza emozioni non le importa se venga distrutta essa stessa o se i suoi simili vengano distrutti. Non conosce la gioia, sua, e di niente e nessun altro.

I santi sono uomini che hanno realizzato a pieno la loro potenzialita' di bene, hanno mosso la materia ed utilizzato ogni forza dell'Universo, per favorire la gioia in se stessi e negli altri.

Se fosse facile essere santi, non sarebbe una condizione di vita cosi' speciale. Essere santi e' difficile perche' per ricercare il bene, molte volte bisogna sacrificare il proprio piacere o benessere, per rischiare e investire in un piacere e bene superiore. Come nel Dilemma del Prigioniero<sup>5</sup>, chi e' veramente disposto a sacrificarsi per il bene della collettivita'? Chi e' disposto a sacrificare un forte piacere presente per un benessere futuro?

La santita' e' cosi' contrassegnata dal sacrificio e dal raggiumento di una pace e di un bene superiore, quasi mai comunemente vivibile. Qui e' dove si fermano le parole. La piena santita' e' impossibile per

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Vedi "Prisoner's Dilemma" https://en.wikipedia.org/



me da descrivere a chi non ne ha fatto una minima esperienza, perche' in primo luogo, e' come descrivere l'orizzonte, il cielo, il mare e i colori a chi non ha mai visto. La santita' ed il "regno dei cieli" e' cosi' trascendente che e' impossibile da immaginare senza averne fatto esperienza. In secondo luogo, io ne ho fatto una proprio minima esperienza e ancora ho molto da camminare per poterla vivere in pieno. Solo Gesu', e' riuscito a descrivere pienamente la santita' all'uomo. Lui era santo ed ha condiviso la sua santita' a tutti non risparmiando se stesso. Solo in Gesu' si puo' intravedere la luce originale della santita'. Aveva tutto nella vita, ogni benedizione, forza e grazia, eppure, si e' messo in gioco totalmente per il bene, sapendo fin da principio cosa questo gli avrebbe costato. Non e' come un povero che non ha niente e parla contro i potenti e promette ogni bene a tutti gli altri poveri che vogliono dargli ascolto nella sua rivoluzione aggressiva contro il potere aggressivo. E', piuttosto, come un miliardario, che ha tutto, e decide di parlare contro il potere, inimicandosi i ricchi, e decide di vendere tutto per i poveri, sapendo di diventare povero. Consiglia a tutti di fare lo stesso per vivere di nuovo in pace sulla terra. E fa tutto questo sapendo che nessuno lo ascoltera', e che diventera' povero, e che diventatolo, anche i poveri stessi poi lo criticheranno ed insulteranno per essere diventato povero ed aver promesso un regno di pace. Fa tutto questo perche' ama chi non e' amato da nessuno, neanche da se stesso.

L'inespribilita' della santita' spiega anche perche' sono inutili e vane tutte le critiche contro la fede religiosa mosse da chi non ha fatto esperienza di un'autentica fede <sup>6</sup>. Ad esempio, un ateo, o un edonista, o uno scientista che non hanno mai vissuto lo stato di purezza dell'anima, non possono che criticare la fede che vedono loro, non la fede per come realmente e'. Quindi, si soffermeranno sui limiti della loro concezione della fede e sulle difficolta' che loro hanno con essa.

Nel testo che segue procederemo nella spiegazione della santita' e della figura di Dio, parlando con gli stessi concetti e termini cari a chi e' vicino a una forma mentis nichilistica/scientista. Questo nella speranza di mostrare che la fede e' una disciplina umana che porta a dei risultati veri, e non raggiungibili per altre vie, anche a chi pensa che tutto e' materia e che non c'e' nulla oltre la realta' dei sensi. Fermo restando che per quanto le spiegazioni possano essere chiare, solo una pratica autentica di fede potra' far vedere lo splendore del regno dei cieli.

Noi abbiamo la potenzialita' di essere divini, ovvero di essere santi, essere co-autori di Gesu' di un regno di pace, personale e collettiva. L'uomo, oltre ad avere cognizione di se stesso ed avere emozioni, puo' avere un fine, uno scopo. Essere santi vuol dire far coincidere il proprio fine con l'unico scopo di generare vita,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Tralasciando le critiche storiche mosse contro gli sbagli compiuti da peccatori nell'amministrazione delle istituzione religiose, riconosciuti dagli ultimi papi dell'ultimo secolo.

in se stessi e negli altri, per se stessi, e per gli altri. Vuol dire adoperare ogni cognizione e ogni forza per la vita, e scegliere profondamente, nel proprio intimo, in ogni momento, di cambiare e andare verso una direzione che permetta di vivere e far vivere, tra la vasta scelta di emozioni che si possono provare, solo quelle che generano pace e gioia. Cio' non significa sorridere sempre ed essere sempre felici. La vita potra' richiedere momenti tristi o spiacevoli, ma saranno vissuti in maniera non opprimente, "soffrendo in pace" 7. Non si ci abbandonera' allo sconforto, o all'odio, ma con mitezza e forza interiore, si fara' un piccolo passo, dopo l'altro, per poi un giorno risalire di nuovo a contemplare le meraviglie della vita.

La fede consiste nel credere che vivere una vita santa sia una direzione naturale e piena di vita, non solo una bella ideologia. La fede consiste nel porre la massima realizzazione personale nell'essere come Dio, il santo dei santi, colui che e', per definizione, il bene in persona. Chi ha fede crede che l'uomo puo' essere santo per sua natura e sua libera scelta.

#### Dio

Resta da chiarire la santa figura di "Dio". L'uomo e' come una lente d'ingrandimento che convoglia pensieri, sentimenti, intenzioni verso un'unico centro. Questo centro e' il dio che adoriamo intimamente nei nostri

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Santa Teresina (lt 63 a celina 4 aprile 1889)

cuori. Anche se noi non ne siamo consapevoli, anche se noi diciamo di non credere, interiormente, inconsciamente, crediamo sempre a qualcosa nella vita. E piu' che a "qualcosa" e' un "qualcuno": abbiamo sempre un'immagine di chi vorremmo e dovremmo essere, e di chi in parte riusciamo ad essere, di come sarebbe essere senza limiti, senza miserie, di come sarebbe essere in pace e felici. Quindi, la vera domanda non e' se dio esista, ma e' a quale dio crediamo.

Gesu' ha creduto al Dio che ama e solo ama, tutti. Ha amato anche chi non ha avvantaggiato di alcunche' la sua vita, anche chi gli era di piccolo o grande ostacolo, anche chi ha posto a rischio la sua vita. Lo ha amato in quanto lo ha ritenuto suo figlio, prezioso come la pupilla dei suoi occhi. Non c'e' una identita' di bene superiore a questa.

Quanto abbiamo finora detto puo' sembrare strano e far domandare: Dio e' solo un'immagine? Chi
osserva dall'esterno una persona che ama Dio, vedra'
il Beneamato come una figura che ella crea ed ama, e
dira' che non esiste fisicamente. Cio' non deve soprendere. Consideriamo una persona come "anima", ovvero
nei suoi aspetti psicologici. Bene, dovrebbe sorprendere di piu' il fatto che per un'anima, qualsiasi persona
lei possa amare, che sia suo padre, sua madre, il suo
compagno o compagna, suo figlio o figlia, e perfino lei
stessa, e', per l'anima, una figura, un'immagine che lei
stessa crea ed ama. Non esiste niente per un'anima
all'infuori di ella stessa. Tutto cio' che vede ed esiste,

per lei, e' creato al suo interno dai segnali elettrici del suo cervello, che sia un oggetto esterno, o una persona, o il se'. Tutto e' nell'anima una sorta di "immagine". Queste immagini non sono create dall'anima arbitrariamente, ma rispettano un fine. Se dalle luci e dai colori, l'anima crea dentro di se la cognizione visiva di un muro e dice "esiste un muro davanti a me", lo fa per amare se stessa (il se'), cosi', ad esempio, da non sbattere andando avanti verso il muro. Se crea dentro di se la cognizione "ecco una persona che voglio bene", ed anche "ecco accanto a lei un pericolo", e dice "stai attento", lo fa per amare l'altro. Allora, se un'anima ama Dio, pur essendo per lei un'immagine, cosi' come tutte le altre cose e persone, lo fa per un fine. Lo fa per direzionare con impegno la sua vita verso l'identita' che profondamente ama essere per se e per gli altri. Se ama Gesu', lo fa per essere un uomo o una donna caritatevole, che ama disinteressatamente, tutti.

Amare una persona fisica sembrerebbe piu' facile di amare un Dio invisibile ed incorporeo. Infatti, cio' che l'anima crea si basa su i suoni, la luce, i colori, le informazioni tattili, e poi anche sulle parole delle persone amate. Tuttavia, un'anima puo' affinare la sua creazione interna di Dio tramite la preghiera, una vita giusta e sana, praticando l'amor proprio, e praticando l'amore verso gli altri, riuscendo a compiere piccoli e grandi sacrifici per il bene comune, o di chi ha bisogno.

Infine, Dio "immagine" e "direzione" non e' solo una idea della mente del credente, ma e' una parte

viva e concreta del credente. Qualsiasi immagine un'anima crea e ama, che sia una persona o un oggetto, e' parte di se stessa. Il se' e' una parte dell'anima che rappresenta lo stato fisico ed emotivo dell'anima stessa. Un'altra persona e' un'altra parte dell'anima che rappresenta lo stato dell'altra persona. Lo stesso per un oggetto. Poiche' quando l'anima crea l'immagine del se' o di un'altra anima non puo' far altro che far riferimento alla propria esperienza del corpo, della realta' e delle emozioni, anche lo stato di un'altra anima e' internamente descritto tramite le proprie esperienze. Una persona che non ha mai sperimentato la rabbia in vita sua, quando vede un'altra persona arrabbiata, non puo' capire cosa sta' accadendo nell'altra persona. La vedra' muoversi in maniera agitata ed energica, parlare a voce alta, ma non capira' esattamente cosa sta' vivendo. Se pero' la prima persona ha almeno una volta sperimentato la rabbia, quando vedra' nell'altra persona gli stessi segni che si sono manifestati in lei stessa quando era arrabbiata, pensera', anche inconsciamente, a quello che sta' vivendo l'altra persona. Tuttavia, il suo pensiero si rifara' alla sua esperienza. In altre parole, quando "capiamo" gli altri, non stiamo che proiettando nostre sensazioni fisiche ed emotive, presenti o passate, negli altri. La realta' e' sempre filtrata dalla nostra esperienza. Quando "capiamo" un altro, ci "mettiamo nei panni" dell'altro, ma come possiamo: siamo sempre noi stessi vestiti con l'abito dell'altro. Nella maggiorparte dei casi questo meccanismo funziona perche' siamo esseri simili e viviamo sensazioni ed emozioni simili. Quindi la mia esperienza di rabbia concide molto con l'esperienza di rabbia dell'altro.

Se l'anima compie, per lo piu' inconsciamente, ma anche consapevolmente, queste operazioni di "mettersi nei panni" in maniera non oggettiva, allora, in psicologia, si parla di "proiezione". Infatti, in maniera non oggettiva, l'anima pensa di mettersi nei panni dell'altra anima o dell'altro oggetto, ma le caratteristiche dell'altro che vede non sono che uno specchio del se, di lei stessa. Quindi, l'anima crede di parlare dell'altro, ma non sta' che parlando di lei stessa. Questo accade, ad esempio, quando un'anima e' arrabbiata, ma non vuole ammetterlo a se stessa o agli altri, e quando parla con un'altra persona l'accusa di essere arrabbiata. Se, pero' l'anima e' ben allenata o si sforza di compiere in maniera oggettiva l'operazione di "mettersi nei panni" di un'altra anima, allora la proiezione, l'immagine dell'altra anima, diventa una parte di se, ma distinta dal se, una parte con proprie caratteristiche. Cosi' come un innamorato quando pensa all'amata si accorge di molti aspetti e caratteristiche diversi dal se e propri dell'amata, che prima non aveva mai notato, o cosi' come quando uno scienziato pensa all'universo e si accorge di aspetti che vanno al di la' dell'intuizione usuale della realta'.

Riassumendo tutto quanto detto: qualsiasi entita' esista, per un'anima e' si un'immagine, ma anche una parte di se, che se curata in maniera oggettiva, ha

caratteristiche proprie e distinte dal se'.

Anche Dio e' allora una parte del credente, non e' solo un'immagine o un'idea. E' inizialmente una proiezione. Quando l'anima pensa a Dio, pensa a come sarebbe essere realizzati, in pace imperturbabile e onnipotenti, e nel caso del Dio caritatevole di Gesu', a come sarebbe amare infinitamente chi ancora non e' realizzato allo stesso modo. In altre parole, si mette nei panni di Dio. Pensando in maniera oggettiva, pregando, mettendo in pratica la carita', sperimentando la propria idea di Dio e amore, il fedele puo' conoscere sempre piu' come e' essere veramente realizzati, in pace, capaci, e come si ama veramente. Quindi, andando al di la' della propria concezione iniziale di Dio, un'anima puo' tendere a conoscere sempre piu' a fondo Dio. In questo tendere, si unisce sempre di piu' a Dio, perche' per conoscere, cambia se stessa. Per poter concepire oggettivamente cio' che ama, deve imparare ad essere come cio' che ama.

Cosi' un credente raggiunge la santita' quando 1. il dio a cui crede e' il Padre di Gesu', 2. quando non c'e' piu' differenza tra lui stesso e l'immagine di Dio a cui crede. Il santo e' "unito a Dio": e' una realizzazione in terra di Dio, e Dio e' descrivibile tramite la persona del santo stesso. Come Gesu'.

A conferma di tutto quanto fin'ora detto, Sant'A-gostino affermava di aver trovato Dio dentro se stesso, non fuori, nel mondo, nelle altre persone, o nelle idee. Dio e' nella santita' dell'anima che crea la materia e il

tempo, il se e ogni creatura per amore.

# La persona di Dio

L'uomo per eccellenza santo e' Gesu'. Gesu' ha portato a compimento quello che i suoi padri, dal tempo di Abramo, avevano coltivato dentro di se. I padri avevano ricercato la santita', il privilegiare l'Io che e' puro bene. Gesu' ha pienamente realizzato in se tale santita'. Perche'? Perche' non c'e' amore piu' grande di dare la vita per i propri amici, per gli ultimi e i dimenticati da tutti, senza vendicarsi o fuggire dai nemici persecutori, ed avendo dentro di se ogni forza e grazia.

Gesu' e' santo, e' il "verbo di Dio incarnato", e' perfettamente unito a Dio. La sua volonta' e' la volonta' del Padre e la volonta' del Padre e' la sua<sup>8</sup>. Questa unione permette di dire che Gesu' e' Dio. Solo Gesu' e' Dio, e non gli altri santi, perche' Gesu' e' colui che ha descritto tramite la sua persona il Dio dell'amore caritatevole, e gli altri santi hanno imparato ad amare tramite lui questo Dio, e i santi che verranno faranno lo stesso o, se non lo faranno immediatamente, poi riconosceranno che il loro Dio e' lo stesso di quello di Gesu', e uniranno le loro forze alla sua chiesa. Quindi, e' sufficiente porre a capo della Chiesa una sola persona e un solo volto: Gesu'.

 $<sup>^8\,\</sup>mathrm{``Io}$ sono nel Padre e il Padre e' in me'' Nuovo testamento, Giovanni, capitolo 14, versetto 11

# Dio senza la persona Dio

Si ci puo' chiedere perche' e' necessario pensare a un'altra entita', Dio. Non basta vivere la vita e pensarla cosi' come e'? Se pratichiamo l'amore si, non e' necessario pensare a una entita' distinta da noi. Qualsiasi discorso si fa su Dio si potrebbe convertire in maniera laica parlando dell'amore e di virtu' che discendono dalla tensione all'amore, e viceversa. Ad esempio, "ama il Signore, che e' misericordioso" si potrebbe convertire dicendo "per una vita vissuta nel bene, sii generoso, ama tutti anche oltre i loro sbagli, perdonando", e viceversa. Tuttavia, se pratichiamo l'amore, pensare a Dio, offre dei vantaggi. Oggettificando la semantica di una frase in una figura che e' una persona (Dio), molte espressioni diventano piu' compatte, molte diventano piu' intuitive. Per una piena potenzialita' di pensiero, e' meglio essere in grado di pensare in modo laico ma anche in maniera teologica. Oggi giorno, il concetto di Dio e' stato bandito dalla cultura comune, e ognuno colleziona le frasi di saggezza celebri che piu' gli piacciono. Siamo immersi in una costante educazione alla verita', ma tutte queste verita' non hanno un centro, come invece lo e' la persona di Dio. Ancor peggio, ognuno predilige il suo sottoinsieme di verita', vivendo nella sua bolla individualistica. Eppure, saper pensare in termini teologici garantisce una maggiore profondita' di pensiero ed una intuizione agevolata per molte questioni che riguardano la vita, affrontate tramite l'amore e il bene.

## Sull'onnipotenza

L'onnipotenza di Dio e' cio' che distingue nettamente Dio dall'uomo. Tuttavia, tale onnipotenza va' intesa in senso spirituale, non in senso superstizioso. Dio non e' una entita' magica che trasforma il piombo in oro, Dio e' una realta' spirituale che scaturisce dalla forza del nostro spirito che rifiuta il male e muove la vita verso il bene, e dalla purezza e dal coraggio della nostra anima che riconosce il vero bene, e accetta di perseguirlo. Inteso cosi', Dio e' onnipotente perche' puo' ridarci vita li' dove ormai ogni speranza e' perduta, dove abbiamo fatto delle nostre case e ricchezze i nostri sepolcri, delle nostre sventure e miserie le barelle a cui rimaniamo affezionatamente ancorati.

Dio e' anche signore della natura. Come puo' essere spiegata questa affermazione? Usando il "principio della materia morta" e il "principio di santità", esposti prima, si puo' spiegare ogni affermazione della fede, se si e' sufficientemente distaccati e semplici. Ad esempio, riguardo l'onnipotenza, possiamo dire che ogni piccolo gesto che da' come risultato la vita, equivale ad utilizzare l'intero Universo a fin di bene. Raccogliere dell'acqua piovana per dissetarsi e dissetare, equivale a far evaporare interi mari, far piovere, per poi raccogliere l'acqua. E' vero che non siamo noi a far piovere, ma e' anche vero che nessun atomo "morto" sta' facendo piovere, semplicemente accade che piove e nessuno, nell'universo nichilistico, e' autore di cio'. Tuttavia, se il nostro spirito e' santo, e' solo il nostro spirito che sta'

desiderando nell'universo che piova affinche' possiamo dissetarci e possiamo dissetare gli altri. E' solo il nostro spirito che sta' "dando vita" alla materia, le sta' dando un fine, e la sta' cosi' veramente facendo esistere. Infine, se il nostro spirito fosse santo, saremmo uniti a Dio, come dice San Giovanni della Croce<sup>9</sup>, quindi potremmo concludere che "Dio sta facendo piovere per dissetare noi e gli altri". (nota <sup>10</sup>).

Cosi' come nell'esempio del raccogliere l'acqua, cosi' come per ogni altra azione e avvenimento nella vita. Se il nostro spirito fosse interamente santo, ogni cosa nell'Universo avrebbe un senso e un fine al servizio della vita, tutto l'Universo si muoverebbe per la vita, e solo per la vita. Non e' facile da immaginare pensando alle difficolta', ai pericoli e ai disastri che avvengono a causa della Natura, nella Natura. Tuttavia, i Santi possiedono uno spirito che gli consente di non vedere nulla di contraddittorio nella creazione, e nella volonta' di Dio. E' difficile da immaginare, ma si potrebbe ragionare come segue: la nostra anima e' unita al corpo, e' un tutt'uno con esso. Il corpo, e' parte dell'Universo, e quindi non puo' che amare l'Universo, anche quando e' di ostacolo alla stessa vita. Noi, per vivere, amiamo il nostro corpo, e quindi anche l'Universo. Allora,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Cantico Spirituale, Manoscritto B, San Giovanni della Croce <sup>10</sup>Se non fossimo santi, ma avessimo fede, non ci glorieremmo del fatto che piove perche' solo noi, a differenza della materia, possiamo apprezzare tale evento, ma attribuiremmo tale evento sempre a Dio, nella speranza di un giorno essere uniti a Lui, e gioire con Lui di cio'.

per vivere, siamo legati alle leggi dell'universo, e quindi, proprio per vivere, a volte siamo soggetti a vivere situazioni di sacrificio fisico.

Per concludere e riassumere, chi vive in santita', e' unito a Dio, e ogni evento o azione, che di per se non ha significato per la materia, prende vita tramite lo spirito di Dio, e diventa un'azione che genera vita. Per tutto questo Dio e' onnipotente.

#### Sulla fede trascendente

Potremmo analizzare ogni aspetto della religione usando i due principi della materia morta e della santita', e tutto acquisirebbe senso razionale. Tuttavia, questo procedimento e' lento e macchinoso. Il punto principale e' chiedersi, a questo punto, se la ragione ha priorita' sull'anima o se l'anima ha priorita' sulla ragione. Essendo la ragione un prodotto della mente, e non la mente un prodotto della ragione<sup>11</sup>, possiamo affermare la seconda. Allora, come per Dante, che quando arrivato in paradiso deve fare a meno della guida di Virgilio (la ragione), ma affidarsi totalmente al suo amore per Beatrice (la fede), il credente arriva a questo nuovo orizzonte, dove cerca il bene dell'anima come bene primario.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>la "ragione" e' un prodotto della rete neurale del nostro cervello

Quindi, si smette di ragionare rigidamente con schemi fisici e dimostrabili, e si comincia a sentire, a intuire, a credere.

# Sul soprannaturale

Niente e' sopra la Natura nella Natura. Tutto e' Natura nella Natura. Pero' ognuno di noi e' anche anima, e' come un punto, di dimensione zero, che ha una facolta' particolare: la possibilita' di scegliere. Anche nella condizione piu' stretta, di un universo deterministico, di cui ogni cosa e' predeterminata, o non determinabile, rimane sempre la possibilita' di scegliere se essere ok con la rotta che sta' prendendo l'universo o no. Questo e' veramente sopra la Natura. Niente nella Natura, che non abbia anima, ha questa facolta'. Un buco nero puo' influenzare grandemente il suo ambiente circostante, puo' inghiottire innumerevoli stelle, ma non lo fa per scelta. Ne' vuole o desidera essere chi e', ne' vuole o desidera essere chi non e'.

#### Una nuova dimensione: l'anima

Se vogliamo descrivere completamente la nostra vita umana, oltre a cio' che percepiamo come oggetti che interagiscono con altri oggetti (il nostro corpo, gli oggetti dell'ambiente, gli altri corpi), dobbiamo descrivere cio' che percepiamo come anima che interagisce con se stessa e con altre anime. L'anima e' il risultato di processi elettrochimici, ma questi processi, sono reali, complessi e, poiche' generano la vita, sono sacri.

Percio', oltre lo spazio e il tempo, un essere umano vive in una ulteriore dimensione: lo spazio interiore dell'anima.

Questo e' un altro ragionamento per concludere che la vita spirituale e' soprannaturale, al di la' dello spazio e del tempo.

La psicosomatica dimostra che la dimensione dell'anima puo' avere effetti sulla dimensione corporale. Il viceversa e' intuitivo. Il corpo influisce sull'anima: se non mangiamo, l'anima si ritrova a disposizione poche energie.

# 2.1.2 Sullo Spirito Santo

Abbiamo detto che Dio e' il centro del nostro essere. Dio e' l'immagine perfetta a cui tendiamo. Questa immagine, non e' solo esistente nei "cieli", ma tanto piu' diventiamo santi, tanto piu' s'incarna in noi stessi. Tanto piu' diventiamo santi, tanto piu' la nostra anima si unisce a Dio, e diventa una cosa sola con Lui<sup>12</sup>.

Lo Spirito Santo allora e' quella parte di Io che realizza Dio in se. Comunemente, il nostro Io non e' santo, pero' a volte in una determinata condizione, tempo e spazio e' puro bene. Allora, si dice che e' lo Spirito Santo che sta' agendo in noi stesso, sta' realizzando Dio in

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Cantico Spirituale, Manoscritto B, San Giovanni della Croce

noi stessi. Realizza concretamente, in terra, quel centro focale del nostro essere che e' Dio Padre, nei cieli.

Lo Spirito Santo e' anche cio' che consente di ascoltare Dio dentro di se o nell'altro, e cio' che permette di parlare con Lui. Infatti, lo Spirito Santo, che e' Dio, non e' lontano da trovare. Se pensiamo a un Io che trova pace e gioia nel respirare, nel non nutrire alcun male verso se stesso e verso alcun altro, gia' troviamo lo Spirito Santo. Se riuscissimo, nella preghiera, a trovare questo semplice ma profondo stato d'essere, e ripartire da tale stato, allora tutto in noi e nella nostra vita si trasformerebbe in presenza e manifestazione di Dio.

La missione di Gesu' e' stata quella di donare e dare in eredita' lo Spirito Santo a tutti.

# 2.1.3 In pratica

Tutto cio' fin'ora detto puo' sembrare molto astratto. In pratica, cosa chiede la religione? Cosa vuol dire credere in Dio?

Vuol dire credere che una realizzazione dell'uomo e' l'amore. L'uomo puo' essere amore, se si mette in cammino nell'ardua salita dell'imparare veramente ad amare. E lo e' stato in Gesu', e lo e' parzialmente in chi crede in lui, e lo e' pienamente nei suoi santi. Vuol dire volere che la propria realizzazione sia proprio quella dell'amore, e dell'amore di croce, che ama e solo ama, in ogni condizione, di fronte ad ogni ostacolo, verso qualunque conclusione comporti per se.

Tutto il resto e' una declinazione di questa premessa: amare e solo amare. Ad esempio,

- Amare se stessi
- Amare gli altri
- Conoscere se stessi
- Curare le proprie ferite inconscie derivanti dall'infanzia
- Elevarsi dal proprio naturale stato narcisistico ed egocentrico
- Rispettare delle regole, come buona norma e guida nel cammino di crescita spirituale
- Unirsi agli altri nel cammino spirituale, comune ed unico, formando un'unica Chiesa
- Rinunciare a se stessi, per gli altri
- Vedere il lavoro, nell'ottica globale, come servizio fatto alla societa', per quanto umile e piccolo

## 2.2 Amare

### 2.2.1 Se stessi

Amerai il tuo prossimo come te stesso

Gesu'

Amare se stessi e' fondamentale, cosi' come amare gli altri. Cio' che si impara nel tempo, dalla psicologia e dalla religione, e' che, in realta', tutti pensiamo che gia' ci amiamo tanto, ma invece, non ci conosciamo veramente, non sappiamo amarci, e addiritura in parte, inconsciamente, non vogliamo amarci. Amare se stessi e' sentire come stiamo e, in questo sentire, voler stare bene, accettandoci per come siamo e, al contempo, migliorandoci per essere cio' che e' auspicabile essere e cio' che e' naturale diventare.

Come spiegano Eric Berne ed Alexander Lowen (vedi capitolo 6 pag. 203), in questo mondo difficile, chi piu', chi meno, riceve degli insegnamenti inconsci distorti dai suoi genitori, che a loro volta hanno ricevuto dai loro genitori, e cosi' via. Questi insegnamenti, ci allontanano dalla nostra vera natura. Nei casi piu' estremi, degenerano in psicopatologie. Nei casi comuni, sono insegnamenti accettati dalla societa' in cui si vive, e quindi, nessuno, se non scruta e scava dentro se stesso si accorge che non sono veri. Un esempio, e' la cultura del divertimento del modello Americano, dove chi non

2.2. AMARE 99

si diverte e' marchiato come strano ed emarginato dal gruppo, e dove il sesso o altre cose serie e che hanno un profondo impatto nella persona, sono considerati come piaceri superficiali.

L'istinto dell'Io e' quello di dire "io ho ragione, perche' sono Io". Se l'Io si allontana dal sentire il se' e gli altri, allora dira' di avere ragione, di essere importante e di avere molto bisogno anche quando questo non sara' cosi'. Se percio' l'Io non si sottopone ad allenamento con esperienze in cui si confronta con gli altri e con se stesso, costantemente e con perserveranza nel tempo, l'Io si cristallizzera', fara' ricorso a soluzioni fuorvianti, e portera' la persona piu' verso la tristezza e la morte che verso la gioia e la vita. Amera' immagini e poteri, personaggi e cose che non saranno al servizio delle sensazioni ed emozioni vere della sua stessa persona e degli altri.

Amare se stessi e' quindi, intanto capire chi siamo e cosa proviamo, veramente, e questo, anche se il nostro Io dice di sapere benissimo chi siamo, cosa vogliamo e se stiamo bene o male, non e' semplice, richiede tempo e tenacia. Riusciti in questa impresa, si potra' conoscere il vero piacere, la vera gioia, ma anche mettersi in guardia dai veri pericoli. Questo piacere e questi pericoli sono quelli che i nostri sogni ci ricordano instancabilmente ogni notte, e che sono troppo difficili da esprimere a parole, e che a fatica il nostro Io durante la veglia riesce a comprendere se non li ha conosciuti, studiati ed attenzionati negli anni. Questo piacere e questi

pericoli, sono quelli veri, che vanno al di la' di tutti i desideri e sogni che il nostro Io proietta e promette durante la veglia. Promesse come la posizione sociale o lavorativa, economica o famigliare. Noi, in verita', valiamo molti ordini di grandezza in piu' rispetto a tutte queste cose.

Quando riconosciamo che con nessun nostro impegno, che con nessuna richezza o potenza, per quanto grande, riusciremo mai a soddisfare la nostra anima, perche' limitati di fronte a qualcosa di illimitato, e quando al contempo riconosceremo il valore di ogni cosa, per quanto piccola, che ci viene incontro o da noi stessi, dagli altri o dallo stesso mondo che sempre disprezziamo, allora comincieremo a metterci in cammino verso il veramente amare noi stessi.

Amare se stessi e' legato ad amare gli altri, in quanto, cosi' come il se' e' parte del Tutto, anche gli altri lo sono, e non si puo' veramente gioire se si ama una sola sua parte. Di questo parleremo in seguito.

# 2.2.2 La non dipendenza dall'esterno

Molte volte pensiamo che la causa della nostra mancata o possibile pace sia un'altra persona. Tuttavia, per quanto un'altra persona possa favorirci od ostacolarci, la pace risiede nel propriamente amare noi stessi. Nel momento in cui ci sentiamo veramente amati, non abbiamo piu' bisogno di altro. Le altre persone, se ci amano, diventano fonte di una maggiore felicita', ma

2.2. AMARE 101

non sono la condizione necessaria alla pace. Questa semplice ma difficile verita' e' per lo piu' ignorata da tutti, e le persone se la prendono con le altre persone, per motivi piccoli o grandi, pretendendo che tutti e tutto si conformi alla loro vita, in misura maggiore o minore. Cosi' facendo pero', sprecano molta della loro preziosa energia nel cambiare cio' che non si puo' e non si deve cambiare con la forza (gli altri). Energia che avrebbero potuto impiegare per ascoltarsi, conoscersi ed amarsi meglio, e veramente soddisfare i loro bisogni e sogni. Ed anche se inesperti, gia' averci provato ed esserci riusciti solo un po' avrebbe migliorato moltissimo la loro condizione ed aperto nuovi orizzonti di vita.

Amarsi indipendentemente dagli altri, e' difficile, e a volte doloroso. Questo perche' da bambini impariamo a vivere in dipendenza dai genitori. Per qualsiasi nostro bisogno basta che piangevamo e tutto si risolveva automaticamente. Quando cresciamo la realta' non funziona piu' cosi', anche nelle nuove relazioni con le altre persone, e questo a volte non riusciamo a capirlo, gestirlo, sopportarlo. Dobbiamo inoltre stare di fronte al nostro narcisismo, che non permette di mettere da parte i nostri bisogni per dare spazio ai bisogni degli altri perche' ci fa vedere e credere profondamente perfetti e di un valore superiore a quello di qualsiasi altro. Quando, invece, siamo dei semplici esseri, con bisogni, difetti, a volte cattivi sentimenti, debolezze e sogni, come tutti gli altri esseri. Dobbiamo stare di fronte al

nostro egocentrismo, che ci fa vedere come il centro di tutto, dove se prima non parliamo di noi stessi, non parlaremo ne' faremo parlare gli altri. Solo noi re, gli altri sudditi o nemici se si oppongono ai nostri piani. Sia il narcisismo che l'egocentrismo ci fa dipendere in maniera non sana dagli altri per stare bene. Senza l'altro con il narcisismo non possiamo affermare la nostra immagine elevata di noi stessi. Senza l'altro, con l'egocentrismo non avremo chi si sorbisce le nostre richieste e comandi, o chi prende in carico i nostri piani. Quindi paradossalmente, quando disprezziamo gli altri, per qualche ragione, li', ne siamo piu' dipendenti.

E' inutile dire "io non sono cosi' ", ne' dire "io, irrimediabilmente sono cosi', ed anche peggio' ". La vera domanda e' "l'altro come e' stato con me?". Chiesto questo, facendo introspezione e mea culpa, sicuramente riconosceremo che non siamo perfetti. Il percorso di santita' inizia proprio dalla consapevolezza che non siamo santi, e mai potremmo esserlo in terra. Solo Dio padre e' santo, come diceva San Francesco. Cosa c'entra la santita' con l'amare se stessi? Il rimanere fermi nel proprio essere, e non crescere tendendo alla santita', e' cio' che ci rende dipendenti dall'esterno e da altre persone per ottenere la felicita'. Se rimaniamo narcisi, solo se siamo riveriti dagli altri e rispettati sempre ci sentiremo a nostro agio. Mai saremo liberi di essere cio' che siamo, nelle nostre debolezze, fuori dal coro, e dalle mode e gli usi dei tempi. Se rimaniamo egocentrici, non potremo mai contare sull'aiuto degli altri, e 2.2. AMARE 103

quando lo riceveremo non lo apprezzeremo, e quando non lo riceveremo considereremo gli altri estranei o nemici. Ad ogni modo, rimarremo deboli. Inoltre, per rimediare, rimpiazzeremo il nostro ego con potenze del mondo, come soldi o tecnologie, con persone che considereremo importanti, come capi, partner, vip e persone che "stanno meglio di noi". Ma questo non ci permettera' di amare noi stessi, perche' saremo schiavi di un altro Io, stando appresso ai suoi problemi. Solo l'Io di chi ci ama e sa amarsi indipendentemente dagli altri, potrebbe servirci, ma solo se saremo disposti ad entrare nella porta stretta e percorrere il cammino difficile della crescita, indispensabile per ricevere il suo amore.

### 2.2.3 L'Altro

Amerai il tuo prossimo come te stesso

Gesu'

Capito come amare se stessi, amare l'altro dovrebbe essere una conseguenza naturale. Infatti, tutto si racchiude nei seguenti versi

Vivo, quando sto' bene. Amo, quando stai bene.

#### 104CAPITOLO 2. LA RICERCA DI DIO CON APPROCCIO S

Tuttavia, facciamo come esercizio quello di declinare cosa vuol dire, un po' nel dettaglio, amare l'altro.

Di norma siamo solo per noi stessi. Se amiamo gli altri, pensiamo a loro, ci dedichiamo a loro, siamo anche per loro. Le forme, i suoni, le sensazioni e i concetti acquistano un senso per l'altro. Non c'e' piu' solo il nostro corpo, il nostro se', c'e' anche il corpo dell'altro, cio' che lui sente, il suo se'. La nostra anima da' sostanza al nostro se' e al se' altrui, e ci fa' stare vicini alle emozioni ed alle sensazioni fisiche nostre e dell'altro.

Noi acquisiamo un particolare significato per l'altro, un significato che puo' non essere uguale a quello che a nostra volta diamo a noi stessi. A volte ci da' piu' importanza (ad esempio, una madre), a volte meno importanza. Tuttavia, se veramente siamo anche per l'altro, comprenderemo il suo punto di vista. E il suo punto di vista sara' la Sua verita'. Se quel suono e' per lui dolce, sara' dolce. Non diremo "lui sente quel suono come dolce, ma in realta' e' per me un normale suono". Perche', se lo amiamo, cio' che e' suo e' anche nostro.

Viceversa, l'altro acquista un significato per noi. Se questo e' normale, poiche' tutti diamo un significato a tutto e a tutti, il divino si raggiunge quando il significato che gli diamo e' lo stesso, o migliore, di quello che lui da' a se stesso. Cioe' quando quello che vogliamo dall'altro non diventa un obbligo innaturale per lui, quando non pretendiamo, quando lo accettiamo e

2.2. AMARE 105

soffriamo segretamente per come e', senza emarginarlo dalla nostra vita. Ma possiamo fare di piu', possiamo vederlo migliore di come lui vede se stesso, riconoscendolo a volte come fratello, a volte come figlio, a volte come padre.

Amare l'altro vuol dire risolvere il prima possibile i nostri mali, o quanto meno, smettere di dolercene, per dare spazio alla pace ed al piacere di esistere dell'altro. Non importa quanto saremo bravi o splendidi agli occhi dell'altro. La quantita' di benessere e piacere che l'altro avra' sara' determinata dalla sua storia, da cio' che cerca nella vita, e da quanto noi siamo cio' che lui cerca. Se e' un santo, ringraziera' anche se avra' ricevuto nel concreto poco, se e' in preda alle tempeste della vita disprezzera' la sua vita e di riflesso anche noi, ma proprio perche' la sua vita ha valore, dovremmo amarlo ancora di piu'. Aver presente questo, permettera' di realmente contribuire al compimento del suo desiderio, e non nel compimento di altre cose che non c'entrano, come 1. il soddisfacimento di nostri desideri, 2. il compiacimento di suoi desideri superflui o non autentici, probabilmente per lusingarlo e farci belli ai suoi occhi, o per vederci noi stessi bravi. La coppia desiderio-amore, trascende limitazioni fisiche. L'altro potrebbe essere felice anche solo del nostro raccogliere un fiore, e allo stesso modo, anche solo del fatto che noi desideriamo cio' che lui desidera. Viceversa, l'altro potrebbe non essere mai contento di nulla. Non c'e' limite a cosa possiamo essere, dare e fare per l'altro. L'unico

limite e' l'amore per noi stessi. Ad esempio, se sentiamo troppa fatica, vorremmo interrompere il lavoro che stavamo facendo per l'altro. L'altro non deve alcunche' a noi per qualsiasi cosa abbiamo fatto e faremo per lui. Se lo facciamo, e' perche' il farlo ci gratifica, non per secondi fini. Se e' vero che facciamo qualcosa per l'altro e non per noi stessi, non ricercheremo premi o ricompense.

Ne' nulla e nessuno puo' imporci o allettarci falsamente di amare. Infatti, dovremmo amare solo se veramente stiamo bene con noi stessi<sup>13</sup>, e se veramente capiamo che potremmo non averne alcun guadagno, ne' emotivo, come, ad esempio, quando giochiamo con un bambino non per provare emozioni di gioco<sup>14</sup>, che invece il bambino prova, ne' sensoriale, come cucinare e far compagnia all'altro anche se noi abbiamo gia' mangiato. Dovremmo amare solo se riusciamo in primo luogo a stare bene con noi stessi e con gli altri. Raggiunta questa pace, sentiremo una pace anche maggiore nel riuscire a condividerla.

Stare bene con noi stessi, non significa stare bene, in salute, ed in emozioni. Significa, che pur nella tempesta, stiamo andando nella giusta direzione, e possiamo dire "Io sono". Paradossalmente, anche se non stiamo bene in salute ed in emozioni, se non escludiamo l'altro, il desiderio di amarlo, sara' un forte richiamo e

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>a meno che non ci siano emergenze o urgenze, e bisogna intervenire anche se non ci sentiamo di farlo

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>giacche' un adulto preferisce altre attivita' per svagarsi

2.2. AMARE 107

motivazione allo stare bene, questo ci dara' speranza, coraggio e forza. E' anche da aggiungere, che la vera forza non e' nel non avere debolezze, difetti e paure, ma nell'amare pur essendo deboli, difettosi e piccoli di fronte a cio' che prospetta la paura.

Possiamo desiderare qualcosa dall'altro. Ma questo desiderio sara' sano e grande e potra' realizzarsi solo se coincidera' con l'amore dell'altro. Se desidero un dolce da un pasticciere che incontro, solo se lui ha piacere di fare un dolce per me potro' gustare un vero dolce. Se non lo ha, per qualsiasi motivo, non sara' la stessa cosa. Potrei 1. proporgli del denaro o allettarlo con altri premi in cambio, 2. andare da un altro pasticciere<sup>15</sup>, 3. dire che il mio desiderio e' fuori luogo. Tuttavia. nessuna delle tre soluzioni e' in realta' una soluzione. La vera soluzione e' dire: io ho questo desiderio, ma ho bisogno che anche lui desideri amarmi, fino ad allora il mio sara' un desiderio, non una realta'. Solo cosi', godro' della vita presente e viva, e conoscero' tutti i desideri miei che, inconsapevolmente, io, gli altri e la natura stanno gia' soddisfacendo.

## 2.2.4 L'inconscio

Molto spesso avremo la sensazione di aver capito come vivere, come amare noi stessi e gli altri, ma poi il giorno dopo, o un'ora dopo, o un attimo dopo, faremo gli stessi sbagli di prima. Anche se abbiamo la consapevolezza di

 $<sup>^{15}</sup>$ oppure armarmi di forza di volonta' e fare il dolce da me

come dovremmo essere, non lo siamo. Su questo gioca molto il nostro inconscio. Fino a quando non andremo a toccare le corde profonde che vibrando determinano il nostro essere, rimarremo sempre gli stessi.

Il piu' delle volte rifiutiamo le nostre emozioni inconscie perche' dobbiamo vivere nella societa' e vogliamo farci rispettare dagli altri e, soprattutto, per seguire le direttive parentali che abbiamo ricevuto da piccoli e che, a loro volta, i nostri genitori hanno ricevuto da piccoli<sup>16</sup>. Cosi', molte volte andiamo, inconsapevolmente, contro la nostra stessa natura per, impropriamente, uniformarci alla tradizione, alla morale, alle leggi, al gruppo, al partner, con la speranza cosi' di sopravvivere e vivere serenamente. Facciamo cio' giustamente. Non e' essendo trasgressivi, immorali, criminali ed asociali che vivremo meglio. La tradizione racchiude insegnamenti preziosi, la morale norme di convivenza pacifica, le leggi linee guida fondamentali per vivere tutti in un mondo complesso, il rispettare la cultura del gruppo serve a rispettare i singoli che vivono bene in quella cultura e ne traggono benefici, e cosi' facendo imparare anche noi a vivere bene nel gruppo, amare il partner serve a camminare felicemente curando l'affettivita' e l'intimita'. Percio', la cultura della ribellione e della trasgressione, non puo' pienamente risolvere i problemi personali che si hanno con ognuno degli aspetti del vivere elencati. L'unico modo e': 1. capire quali emo-

 $<sup>\</sup>overline{\ \ }^{16}\mbox{Vedi il concetto del "copione", di Eric Berne in "Ciao e poi..."}$ 

2.2. AMARE 109

zioni non riusciamo a vivere 2. scoprire come viverle ed imparare a viverle nel rispetto e con la collaborazione degli altri. Tutto cio' e' molto difficile, ma e' la vera soluzione, che porta immensi benefici.

Essere a confronto con il proprio inconscio e' dif-Quando pensiamo, chi ha scelto cosa stiamo pensando? Noi, diremo. Ma in realta', stiamo pensando e basta. Pensiamo e solo pensando poi diventiamo coscienti del nostro pensiero. Quando viviamo un'emozione, chi ha deciso di provare quell'emozione e non altre, altrettanto valide emozioni, che potevamo comunque provare nella stessa situazione? Ad esempio. perche' proviamo rabbia, e non delusione (o viceversa)? Allo stesso modo, chi ha deciso di farci sentire importanti dei bisogni, o desideri, che nello stesso momento e nella stessa situazione altre persone non ritengono importanti? Il punto e' che noi viviamo per lo piu' inconsciamente, pensiamo, agiamo, siamo istintivamente. La coscienza e' una piccola parte del nostro essere, dove mettiamo a vaglio quello che stiamo facendo e ci sforziamo un po' a mantenere delle scelte coscienziose. Possiamo anche sforzarci molto, ma sarebbe un lavoro infruttuoso. La coscienza puo' conoscere molto poco di noi stessi, solo i maestri spirituali dopo una vita passata ad ascoltarsi ed a camminare rettamente capiscono i segreti della loro anima. Nell'atto pratico, soprattutto nella frenesia del mondo moderno, noi non capiamo praticamente nulla. Possiamo avere l'illusione naturale di avere il controllo della nostra vita e di sapere chi

sono stati i colpevoli di eventi avversi, ma nella realta', viviamo costantemente al di la' dei nostri pensieri, dei nostri propositi, del nostro controllo, e cio' non dipende da quanto gli altri siano avversi. In conclusione, la nostra coscienza e' solo un riflesso debole della nostra completa volonta': l'inconscio.

Poiche' noi siamo il nostro inconscio, non basta pensare "voglio essere cosi', piuttosto che cosi', ne' fare anche mille azioni verso la direzione scelta. Infatti, non facciamo alcuno sforzo per essere come siamo, che ci piaccia o no, invece, lo sforzo e' infinito nell'essere cio' che non siamo. L'unico modo per cambiare e' cercare i bisogni autentici, inconsci, che non riusciamo neanche a pensare. Non riusciamo a vederli correttamente, perche' altrimenti se avessimo chiare le idee e la visione loro, li avremmo gia' soddisfatti in pienezza con poco sforzo. In questa ricerca, si puo' procedere da soli, a mani nude, ma non si puo' che trovare la psicoterapia come ottimo strumento di conoscenza e lavoro interiore. E' anche da notare, che il lavoro interiore e' diverso dalla matematica e dalla tecnica: li' basta un buon libro, qui bisogna soffrire molto, perche' si intravede che si puo' vivere in maniera enormemente migliore se fossimo diversi, ma non possiamo perche' non lo siamo. Soffrire da soli e' molto piu' difficile rispetto a soffrire ascoltati da chi da' valore e significato alla nostra sofferenza. "Psicoterapia" vuol dire, cura dell'anima, e riguarda terapie realizzate con strumenti psicologici quali il colloquio, l'analisi interiore, il gruppo, ecc.,

2.2. AMARE 111

per cambiare quei processi psicologici che sono causa di un malessere o di uno stile di vita controproducente, e connotato spesso da sintomi come ansia, depressione, fobie, ecc. (tratto da Wikipedia). La psicoterapia, pero', non e' solo per chi con fatica vive una vita normale. E' strumento efficace anche se si vogliono raggiungere livelli di realizzazione superiori, se si vuole una vita piu' autentica e piena. E' da notare che negli sport, atleti professionisti fanno un percorso di psicoterapia per superarsi. Ad esempio, "Il tiro a volo è uno sport dove l'errore e' fatale e si entra in finale per un piattello in piu' o in meno. Anche un semplice battito di ciglia imprevisto, un pensiero che sfugge, l'emozione di un momento, possono rovinare una prestazione che sembrava perfetta." <sup>17</sup>.

Niccolo' Campriani campione di tiro a segno, dopo una delusione in un campionato in Cina e alcuni anni di empasse, ha superato dei suoi conflitti interiori con lo psicologo Edward Etzel, e raggiungendo un approccio diverso al tiro, piu' libero da suoi blocchi, ha vinto i campionati mondiali di Monaco nel 2010, le Olimpiadi nel 2012 e nel 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>https://www.igf-gestalt.it/wp-content/uploads/ 2013/07/Gestalt-Mental-Training-nel-Tiro-a-Volo-BERNARDI-tesi. pdf "Gestalt Mental Training nel Tiro a Volo. L'applicazione dei principi della Psicoterapia Gestalt nell'allenamento mentale con un atleta del tiro a volo"

# 2.3 E nella piccolezza, eccoTi

Se tutto e' terra, e l'essere umano e' terra pensante, dov'e' Dio ?

Dio, come Spirito Santo, e' in quella parte di un uomo o di una donna che Ama e solo Ama. Questa parte e' fatta di sentimenti, di intenzioni, di forza, di azioni e pensieri che a tutti affermano "Ti Amo" e null'altro affermano.

Dio. come Padre onnipotente e creatore, e' l'essere umano in unione con l'umanita' intera e con la natura. che pienamente e totalmente santo, non piega la natura cercando di renderla cio' che non e', ma piuttosto, da' vera pace e gioia a chi a bisogno, in ogni condizione il suo corpo e la sua psiche si trovino. Fa questo in maniera terrena, adoperando forze ed energe fisiche tramite lo Spirito Santo, e per il resto, in maniera celeste, tramite forze ed energie spirituali. E' un essere che non si puo' comprendere con l'usuale logica della realta' quotidiana. E' veramente onnipotente, ma non si puo' comprendere questo con l'usuale intuizione, anche se non contraddice alcuna legge fisica, ne' ne introduce altre. Il Padre accetta i limiti, l'umilta', le difficolta', la mortalita' di un essere umano, e nell'accettare tutto cio' che l'egoismo e il narcisismo non puo' accettare, da' pace a se stesso e agli altri, anche nelle condizioni piu' serie, gravi e critiche. Questo, un uomo con neanche tutta l'energia dell'Universo potrebbe farlo.

Solo mettendo da parte il nostro egocentrismo e narcisismo, diventiamo in grado di vedere l'onnipoten-

za dell'amore. Di essere degli uomini e donne ed amare seppur limitati, deboli e feriti. Di essere umani, e pur deboli ed abbandonati, trovare pace ed anche gioia, nell'amare gli altri quanto noi stessi. Di essere umani, e pur potenti e ricchi, trovare serenita' e motivazione, nell'amare chi non e' amato e gli umili, senza guadagno, fino a investire e rischiare tutto quello che abbiamo, tutto quello che siamo.

Un santo e' un essere umano che nell'interezza Ama e solo Ama. Tutto di un santo e' Dio che Ama. Nessuno e' di per se' santo. I bambini sono egocentrici e narcisi, non perche' sono cattivi, ma perche' cominciano a sviluppare il proprio senso del se' e dell'io<sup>18</sup>, solo nel tempo crescono e maturano. Ma anche nell'adolescenza e nella vita adulta, non si finisce mai di crescere e di mantere le qualita' raggiunte, di farsi carico di responsabilita' sempre maggiori e piu' complesse e di rimanervi fedele fino alla fine. Questa crescita e'

Egocentrism&oldid=998343250



https:

//en.wikipedia.org/w/index.php?title=Narcissism&
oldid=1011686661#Required\_element\_within\_normal\_





<sup>18</sup>https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=

benefica perche' fino a quando l'essere umano rimane alle prime armi con la propria ed altrui psiche, con le difficolta', gli stress e le fatiche, non superando i traumi infantili e dell'adolescenza, molte volte non riuscira' a volere cio' che il Suo cuore autenticamente desidera, ne' a godere e donare la pace e la gioia che la Sua anima desidera per se stesso e per agli altri.

L'uomo ha la possibilita', per sua vocazione, per sua soddisfazione e pace, di perseguire e attivamente coltivare le qualita' divine formalizzate dalla religione. Il mondo "libero" e', invece, pieno di mete facili ed illusorie, facili in confronto al vivere pienamente e solo nell'Amore. Se il successo del lavoro e' difficile, quanto alto e duro sembrera' ad un adulto dare e "bruciare" per almeno un'altra persona il proprio tempo, i propri obbiettivi, la propria fatica, il proprio orgoglio e autostima, il proprio respiro, il consumo dei propri organi? Per un'altra persona che nulla ci ha dato e dara'? Una persona che neppure conosciamo, e che di punto in bianco, spunta nelle nostre vite? E se divertimenti di semplici piaceri, anche se fatti ad arte, sembrano il paradiso e non se ne puo' fare a meno, cosa sara' allora vivere la Sua pace e gioia nei momenti di carita', nelle giornate fraterne con l'umanita'? Non e' neppure immaginabile.

Nessuno nasce Santo. Ma tutti possono diventarlo e tendere alla Pace e Gioia, da vivere ora e per sempre.

Possiamo riassumere tutto dicendo:

 $\lim_{\mathrm{amore} \to \infty} \mathrm{EssereUmano} = \mathrm{Dio}$ 

che si legge: "il limite dell'essere umano per il suo amore che tende all'infinito e' Dio".

La realizzazione dell'essere umano nell'Amore e' un'incarnazione di Dio. Ma tale realizzazione non si puo' pensare in termini normali e mondani. Seppur realizzato, un figlio di Dio non e' un super-uomo, per come immaginiamo che sia l'onnipotenza dei super-eroi. Se realizzato, Lui e il Padre sono pero' una cosa sola, e cio' che e' stabilito dal Padre, e' accettato dal figlio, e cio' che e' richiesto dal figlio, e' ascoltato dal Padre<sup>19</sup>. Cosi', tutto si muove secondo la Sua volonta', che e' quella del Padre e quella del figlio, unica volonta'.

Un uomo cosi' Santo, realizzato nell'Amore, e' manifestazione di Dio Padre onnipotente quando, pur avendo raggiunto i suoi limiti fisici e materiali, non smette di amare ed ama ancora, dicendo ad ognuno di noi: "Io Ti amo. Anche se a causa dei limiti tuoi e degli altri, che non permettono di realizzare, per come immagini, i Tuoi desideri, a volte credi che cosi' non sia. Sei una meraviglia preziosa ai miei occhi, conosco i bisogni piu' profondi che sottendono i tuoi desideri, ed ognuno di loro sara' soddisfatto dal mio amore, se lo accoglierai e farai tuo. Ti amo, ed amo chi conosci e chi ancora non conosci. Nutriti solo di questo amore,

 $<sup>^{19}\,\</sup>mathrm{``Io}$ sono nel Padre e il Padre e' in me'' Nuovo testamento, Giovanni, capitolo 14, versetto 11

e nella gratidutine troverai vera pace e gioia, vero paradiso. Questo amore e' quanto di piu' prezioso c'e' nell'Universo, e quando amerai saro' Io ad amare, e quando sarai amato, saro' stato Io ad averti amato."

Abbiamo detto piu' volte "Amore", con la A maiuscola. Ma, esattamente, di quale amore stiamo parlando? In piu', e' veramente impossibile descriverlo. Si puo' tentare, con poesie, con modelli matematici e psicologici, ma resterebbero solo belle parole e interessanti schemi. In piu', chiunque potrebbe pregiarsi di recitare tali parole, anche se lui stesso, in realta', e' lontano nella sua vita dal significato che sottendono. Ad un certo punto della storia umana, un uomo, veramente e totalmente realizzato nell'amore, con la sua vita e con il suo sangue ha scritto la definizione perfetta: "Amare e' vivere, sentire e fare come io vivo, sento e faccio". A Lui, nulla della vita pesava, non perche' non faticosa, non dolorosa o terribile, ma perche' la sua anima nulla opponeva all'amore che abbraccia ogni uomo. Di questo amore, l'anima sua e di chi lo ha amato ha gioito e ne ha tratto giovamento. Il suo spirito ha mosso con ogni forza la vita, per donare amore, e solo tramite questo amore, la gioia e serenita' a tutti coloro che lo hanno ascoltato e seguito. Ed ha fatto tutto questo non risparmiando a se stesso, fatiche, paure, vergogne, umilizioni e torture. Tutto questo e' il cardine della dottrina Cristiana: Dio e' Gesu', l'Amore non e' il nostro, che e' tendenzialmente egocentrico e narciso, ne' e' quello scritto nei cioccolattini o nei film Americani,

e', invece, quello di Cristo. Percio' il nostro Io si realizza e si unisce totalmente a Dio, quando il nostro Io e' divenuto Gesu', calato nella nostra vita, nella nostra personale missione. Lo stesso vale per l'Io altrui, divenuto Gesu', e noi chiamati ad amarlo, ad essere uno con Lui.

Forse, anche se in verita' e' superfluo, e' opportuno spendere qualche parola sulla potenza di Dio e sui miracoli. Il punto fondamentale, e' capire non tanto se Dio sovverte la Natura per salvare la nostra vita, ma se Dio ha la potenza di salvare la nostra vita. Dio e' in grado di condurre alla vera vita, alla Pace, alla vera estasi. Dio e' in grado di curarci da quei mali che affligono la nostra vita e, che proiettiamo in cose, persone e situazioni, ma invece sono il risultato del nostro Io che si e' bloccato per traumi, paure, illusioni o dipendenze, e forse si e' bloccato da cosi' tanto tempo che e' diventata la normalita' per noi. Si e' bloccato e non tende piu' all'infinito. In questa prospettiva, Dio opera veramente miracoli. Il modo, l'ho gia' descritto nei paragrafi precedenti, per quanto ho potuto: ricercare Dio nella propria vita, e ritornare ad amare, bruciando se stessi, totalmente, stavolta. Purtroppo, cosi' come per chi non ha fatto mai sport e' difficile immaginare i cambiamenti nella sua vita facendo attivita' sportiva, allo stesso modo per il lettore che non ha fatto esperienza della spiritualita', non potra' immaginare realmente quanto ho scritto. Tuttavia, la mia e' sia una testimonianza, sia un invito a mettersi in cammino, e toccare

con mano la verita' di quanto detto.

# 2.3.1 L'Io psicologico e Dio

Considera il concetto *Io* in maniera astratta, non strettamente come te stesso, ma come unita' psicologica, unita' presente, in forma diversa, in te e in ognuno. Scientificamente, allora, definiamo Dio come l'Io di Gesu', un Io che da' completa, infinita, pace e gioia all'Anima, dove l'Anima e' l'unione di se stessi e degli altri <sup>20</sup>. Fa questo, tramite solo la pace e la gioia di ognuno e di tutti, che siano amici o nemici. E questo in ogni tempo, luogo e situazione che l'anima vive e affronta. Non fa questo tramite l'infelicita' minima di alcuno o alcuna.

Dio, puo' essere presente in misura maggiore o minore in se stessi e negli altri, a volte di piu' in alcuni momenti e situazioni, a volte di meno in altri, a seconda di quanto l'Io coincide con la definizione data.

Se in ognuno puo' esserci Dio, ci sono molteplici Dei allora? Anche se sembrano molteplici, essendo orientati all'Amore, tali Io sono concordi ed uniti, e percio', come in una musica note diverse compongono un'unica melodia, sono un unico Io, e cosi' come ciascuna membra di un corpo e' sacra, tanto quanto lo e' tutto il corpo, ciascun Io e' Dio, nella misura della sua santita'.

Un Io di norma non coincide tutto con Dio. Dio e' così in parte nei cieli, in parte in terra. Tuttavia, esiste.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>gli altri fanno parte di noi stessi!

Infatti, esistendo l'anima con i suoi bisogni e con i suoi "desideri necessari" e' possibile ambire a quell'essere x che la soddisfa e le da' gioia. Questo essere divino x e' ricercabile e concretizzabile in te, e amabile negli altri che lo ricercano e lo concretizzano in se stessi. Come? Tramite la carita', l'amore disinteressato e gratuito, il grazie per tale amore, e il vivere solo di questo. Tanto piu' si e' santi, o si ama una persona e tanto piu' e' santa, tanto piu' Dio esiste in terra, nella vita. Viceversa, tanto meno si vive tramite l'Amore, tanto piu' l'essere divino x esiste solo nei cieli.

Gesu' e' stato santo. Poiche' come abbiamo detto gli Io santi sono concordi ed uniti, possiamo dire che ogni altro santo cristiano nella storia e' stato lo stesso spirito di Gesu' che si e' manifestato in Terra pienamente. Ancora, per quanto un fedele sia peccatore, esistera' una sua percentuale non nulla del suo Io che e' pura ed e' amore, questo e' lo Spirito Santo. Cosi', Gesu' risorge in chi crede in lui, nel suo amore, e prende con se la croce della santita'.

Se tutti i santi hanno lo stesso spirito, che tra l'altro e' lo stesso di quello di Gesu', perche' solo Gesu' e' Dio? Dio, come gia' detto in precedenza e' la realizzazione nella santita' dell'uomo. Gesu' e' stato un uomo che si e' realizzato in un particolare modo, ovvero tramite l'amore caritatevole. Tutti i santi si sono realizzati nello stesso modo, tuttavia, il modo migliore per affermare qual'e' questo modo in cui si sono realizzati e' semplicemente dire che si sono realizzati nel

modo di Gesu'. Dio e' sempre lo stesso, non cambia faccia, anche se cresce la moltitudine di santi che lo adorano. Per cui, il dio di ogni santo, e' sempre il dio di Gesu', ovvero Gesu' stesso.

# 2.3.2 Uomo $\neq$ Dio, ovvero perche' non dobbiamo essere Dio

Prima si e' detto che Dio e' il limite dell'uomo all'infinito del suo amore, e che "un Io di norma non coincide tutto con Dio". Quindi, Dio padre, che e' immagine del limite infinito, dell'essere che e' tutto Amore, e' un essere superiore e l'uomo un essere inferiore. Questo e' un modo di vedere le cose al negativo. Un altro modo e' diametralmente opposto: Dio ci ama per come siamo, non solo quando siamo santi e sublimi. Ci ama quando siamo piccoli, semplici, uomini onesti, ma anche quando siamo deboli, e il nostro cuore e' contrito per cio' che di sbagliato abbiamo commesso. Ci ama per quello che siamo, e siamo uomini, non Dio. La santita' e' certamente un richiamo e vocazione per tutti gli uomini, ma e' come quando nel lavoro si lavora con gioia e passione, e non per costrizione. Alla base di tutto, il valore di ciascuno e' la sua stessa esistenza, indipendentemente da quello che ha voglia di produrre di buono o bello.

Tutto questo spiega perche' e' buono che valgano le seguenti affermazioni:

1. di per se' un uomo non e' Dio;

- 2. a volte un uomo puo' essere ispirato, sentirsi chiamato e puo' servire Dio in un particolare modo, in un particolare momento (nella dottrina si dice e' lo Spirito Santo che agisce);
- 3. un uomo puo' sentirsi sempre piu' chiamato dallo Spirito Santo, fino ad esserlo totalmente (la santita').

## 2.3.3 Note dottrinali

Se per come e' stata esposta sopra la definizione di Dio che risiede in un essere umano, sembra che infrango la dottrina della Chiesa, che ben distingue l'Io di un uomo da Dio, e, invece, chiama cio' che e' superiore con altri nomi, ad esempio, non dice che e' l'uomo ad agire, ma lo "Spirito Santo", devo spiegare che presto fede alla cultura dove sono cresciuto, e il mio obbiettivo e' proprio quello di scomporre cio' che e' divino nei suoi ingredienti materiali: uomo, io, crescita, egocentrismo, narcisismo, amore. Cio' non toglie nulla al Discorso. Anzi, chi ha fede nell' "analisi delle cose", trovera' maggior forza e chiarezza, nel leggere a chiare lettere la Via di Gesu', senza mistica o richiami soprannaturali. Questo mio approccio, nasce dal desiderio di dare una forma scientifica, e moderna al concetto reale di Dio, una forma piu' in linea con l'autodeterminazione dell'individuo, che e' cara alla cultura attuale. E' da precisare anche che non e' l'Io in se' che e' lontano da Dio, o che e' intrisicamente "cattivo", altrimenti non

esisterebbe alcuna storia di santificazione. E' tuttavia verissimo che nessuno e' santo, e se lo diventa non e' per sua volonta', o quantomeno, non per sua volonta' egoistica o di gloria personale. Ancora la Chiesa non e' interessata ad esplicitare verita' formali, ma verita' di fede. Seppur l'essere umano e' un animale razionale, e' anche un animale istintivo, con sentimenti, paure, e desideri. La razionalita' e' solo uno strumento nell'arsenale dell'essere umano. La fede e' un altro strumento. A volte risulta piu' grande l'uno, a volte l'altro, ma di certo, se un uomo e' capace di usarli entrambi, andra' piu' veloce verso Dio.

E' anche piu' importante camminare che disegnare minutamente, razionalmente, la meta, senza muovere un passo. Percio': non dire sono Santo, siilo! Con tutte le tue forze, la tua anima e mente, sii quanto piu' Santo tu possa essere! E metti da parte il tuo egoismo e narcismo. Non pensare ad essere Santo, o parlare a nome di Dio, per vana gloria. Siilo per dissetare l'anima di chi ha bisogno. E dissetatolo, non dirai "sono stato Dio", ma gioirai della sua anima serena.

Inoltre: fidati dei ministri della Chiesa che con tutto il cuore, l'anima e la mente, si dedicano alla santita' di Gesu', e solo di quelli cosi'. In loro troverai una reincarnazione dello Spirito di Gesu'. E nelle comunita' sane, guidate da loro, potrai camminare insieme ad altri, piu' semplicemente e leggermente nel cammino comune di fede verso Dio, e sarai salvo dal pericolo inevitabile dell'autoreferenzialita'.

Infine, Dio si trova anche nei non praticanti, in quelli lontani dalla forma della Chiesa, ma che anelano ad un cuore puro e generoso<sup>21</sup>.

# 2.4 La ricerca di se stessi e di Dio

Affrontare un percorso di crescita interiore, serve per qualsiasi fine. Ad esempio, migliorare e diventare piu' bravi nell'amore, nella famiglia, o nella scienza, nell'arte, nel lavoro, nella societa', nel proprio gruppo di amici. In generale, serve per migliorare.

Perche' migliorare? Non sono gia' abbastanza per quello che sono? Se c'e' qualcosa che non mi piace della vita, il lavoro o la disoccupazione, la solitudine o la centrifuga di troppe relazioni e contatti, l'essere legati ad un partner o il non approfondire mai una relazione, la sessualita', il non essere riconosciuti, l'ingiustizia, ... Se c'e' qualcosa che ci fa soffrire, allora c'e' spazio di miglioramento.

Quando vediamo il male in qualcosa, in realta' stiamo proiettando una nostra sofferenza in un'entita' esterna. Anche quando soffriamo perche' altri soffrono. Se ci prendessimo pienamente cura di noi stessi, non esisterebbe il male in niente. Se ci prendessimo cura della sofferenza che empaticamente abbiamo per la sofferenza altrui, pure smetteremmo di soffrire. Prendersi cura

 $<sup>^{21}\</sup>mathrm{Vedi}$ vangelo secondo Marco cap. 9 versetti 38-40

vuol dire fare qualcosa che crediamo valida, e se materialmente impossibile, comunque dare pieno spazio e sviluppo ad i nostri sentimenti, ad esempio tramite preghiere. A seconda della situazione e di come e' l'altro, anche lui guarirebbe un po' o molto.

Ma non siamo nati con il cervello gia' programmato<sup>22</sup>. Amare se stessi e gli altri e' un arte che si impara strada facendo, e come ogni arte richiede tempo e dedizione. E' un'arte a scopo di lucro, che fa vivere meglio se stessi e gli altri. Per questo motivo "migliorare" e' importante. Come? In principio, e' un gran casino. Ci possiamo fare male e romperci qualcosa, abbiamo paure, gli altri ci danno fastidio, siamo insoddisfatti e ce la prendiamo con gli altri di questo. Tuttavia, basterebbe "camminare naturalmente e respirare" <sup>23</sup> per essere contenti e per essere in grado di rendere contenti gli altri. Essere felici della vita, qui ed ora, essere appagati di semplicemente stare respirando in buona salute, fisica e psichica, capire che questo e' il bene piu' grande e condividerlo tutto.

La condivisione e' la porta che conduce a Dio. Dio e' amore puro, totale e incondizionato, per ogni essere vivente, e quindi per noi stessi e per tutti gli altri. Essere amore per se stessi e gli altri e' difficile. In principio sembra banale: basta mettere da parte il proprio

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>addirittura all'inizio i neonati non distiguono neanche le forme e, in pratica, e' per loro tutto un miscuglio psichedelico di cose mischiate fra loro. Poi la loro rete neurale, si evolve e comincia a creare forme, colori, etc...

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Vedi Alexander Lowen, Il Piacere

io, noi stessi, ed impegnarsi, sforzandosi, per se stessi e per l'altro. Tuttavia, dopo poco si ci stanca, e se si continuasse a farlo meccanicamente, o "professionalmente" come si dice nel mondo del lavoro, cio' sarebbe barare tanto quanto prendersi delle pillole per non sentire lo sforzo in una gara agonistica. Il vero amore e' la carita', e la carita' non nasce da un obbligo esterno imposto da noi stessi o da altri. Nasce da una piena, propria, realizzazione, da un profondo soddisfacimento che vogliamo condividere. Piuttosto che forzare l'ego, anche se a fin di bene, e' piu' piacevole e proficuo ascoltare, essere aperti e chiari, voler bene, piuttosto che forzare, imporre, svalutare, provocare noi stessi e gli altri. Non importa se si e' nel giusto. Le maniere forti sono piu' facili, e sembra che danno risultati immediati, ma allontanano, deludono, e feriscono. Sopportare lo stress, non sfociando nell'aggressivita', mantenendo la comprensione propria o dell'altro e' piu' difficile, ma da' risultati migliori e piu' duraturi. Infatti, la vita e' la ricerca costante del piacere e la minimizzazione del dolore. Quindi, chi parla il linguaggio del piacere, parlera' il linguaggio della vita. Non c'e' pericolo di sedurre falsamente con belle parole, perche' come dice Oscar Wilde nella favola dell'Usignolo e la Rosa<sup>24</sup>, "il vero amore e' silenzioso". Bastano poche parole, in un lungo e piacevole silenzio. La vita e' come camminare in un campo verde e vastissimo, con bei fiori. Se ce la prendiamo con noi stessi o con gli altri, e diciamo:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Oscar Wilde, "Il principe felice e altri racconti"

"qui non c'e' niente, corri, affaticati per trovare fiori!", correndo e affaticandoci raccoglieremo piu' prontamente molti fiori, ma tutti quei fiori avranno perso i loro colori vivaci e luminosi. Se, invece, camminiamo contemplando il campo, e quando il Vento dolcemente lo suggerisce, cogliamo un fiore illuminato dal Sole, vedremo meraviglie, e quando il vento non soffiera' e il Sole manchera', sicuri che Dio e' con noi, non dispereremo. E quando il sereno ritornera', gioiremo di nuovo.

La ricerca di Dio, consiste nel migliorare con pazienza e senza sforzo nel tempo, sia materialmente (lavoro, salute, ...), sia psicologicamente, e condividere il piu' possibile il benessere e la conoscenza derivante con tutti. Si puo' vivere nella grazia di Dio in terra, l'anima puo' avvicinarsi ed essere toccata da Dio. Si puo' fare, lavorando incessantemente sul proprio Io, rimpicciolendolo dove e' sovrabbondate e portandolo ai suoi limiti dove e' carente, purificandolo da desideri e tendenze che lo allontanano dalla meta, che in realta', soffermandosi, puo' riconoscere di essere superflue.

Chi si mette alla ricerca di Dio, pratica cio' che impara o pensa o crede, nel rispetto degli altri, nella continua ricerca, auto-critica. Fa' tesoro dei consigli, comodi o scomodi, di chi lo vuole bene. Dopo aver riconosciuto chi e' piu' bravo di lui, impara dai suoi aspetti positivi. Degli aspetti negativi degli altri, riconosce che lui stesso li ha, cerca sempre di migliorarli in lui, e quando molto tempo dopo sara' maturato, condividera' le sue soluzioni agli altri, esortandoli ad una via piu' lumi-

nosa. Fa' ricorso quando serve a chi e' piu' esperto di lui: genitori, zii, nonni, filosofi, ministri di Dio (preti, suore), psichiatri/psicologi di professione. Infine, frequenta una o poche comunita': associazioni culturali, sportive, centri sociali, parrocchie, ambiti lavorativi. Un luogo dove si trova a proprio agio e dove si puo' slanciare con nuove sfide, e dove le attivita' sono la moneta con cui si interagisce con gli altri, dove cosi' nascono naturalmente relazioni interpersonali e si ha il privilegio e l'opportunita' di stare con propri simili. Solo amando anche gli altri si puo' migliorare nell'amare se stessi (e viceversa).

Questo e' il percorso verso Dio. Si puo' fare da soli. Si puo' fare amando ed essendo amati dal proprio partner, amando ed essendo amati dai propri figli, amando ed essando amati dal proprio maestro spirituale. Richiede, tempo, pazienza, tenacia e tutte le proprie capacita', anche quelle che non sappiamo di avere. E' un percorso epico, e tutte le imprese umane non sono che una metafora di questo percorso. E' difficile sentirsi "arrivati" alla fine di un tale percorso. Per ogni passo, la strada si apre nuovamente con mille passi in piu' da poter percorrere, sognare, conquistare. Ma per quel poco che si sara' percorso, si ci sara' sforzati molto, si ci sentira' molto contenti, e si guardera' indietro sentendosi diversi.

# 2.4.1 La preghiera

La preghiera e' l'Io che si mette in discussione, in dialogo con Dio. Come nei momenti di crisi, in cui tutto il nostro essere e' messo in discussione per necessita', cosi' nella preghieria, il fedele si mette totalmente in discussione, rievoca in lui emozioni abbandonate, spegne forze interiori infruttuose ed, al limite malevoli. Orchestra le sue varie parti, gli rida' vita ed unita', e lui stesso rideventa vivo ed uno. Infine, prova a lanciarsi nel tendere verso l'unione con Dio, e a fare un passo in avanti.

Nella preghiera, fatta anche con altri o per altri, l'Io lascia l'anima sua e altrui libera e si pone in ascolto. In questa dimensione, un'anima puo' fare chiarezza per se stessa ed esprimere, con speranza e fiducia, i suoi bisogni e desideri. L'Io, in unione con Dio, ascolta, non giudica e comprende l'anima, e potra' in futuro attivarsi e spendersi per lei.

# 2.4.2 Sull'istituzione religiosa

La Chiesa e' la palestra dell'anima. Un luogo dove si parla di amore, e lo si pratica, allenandosi, in proprio e con gli altri, nei vari gruppi offerti dalle parrocchie. Cosi' come le vere palestre, alcune piacciono di piu', altre piacciono di meno, ma cio' nonostante, non esiste luogo alternativo alla Chiesa dove si parla esplicitamente di Amore, inteso in senso non egoistico, e dove coscientemente lo si studia, pratica e ricerca.

Le chiese Cristiane, hanno come riferimento la figura di Cristo, ed i loro ministranti (preti, suore, monaci, ...) assumono la responsabilita' di essere suoi discendenti, imparando da maestri che a loro volta hanno imparato da precedenti maestri, e cosi' via fino agli apostoli, per poi giungere a Cristo, primo, originale maestro. Il loro compito e' quello di tendere alla stessa santita' di Cristo, e quello di accompagnarci nella stessa direzione, nel corso della vita.

Perche' la Chiesa cattolica e non un'altra? Le istituzioni, in generale, cosi' come ogni prodotto e servizio umano, sono imperfette. Per capirne le ragioni, basta pensare che gia' e' difficile per i "capi di famiglia", i genitori<sup>25</sup>, gestire due o tre figli, e allo stesso modo e', in vari momenti, difficile per i figli sopportare i propri capi. Allora, sicuramente e' difficile per una persona curare una parrocchia a cui appartengono almeno un centinaio di persone, ed e' difficile per poche persone<sup>26</sup> curare un'intera citta'. E, viceversa, e' difficile per un singolo relazionarsi con la "macchina" che porta avanti l'istituzione, dato che il singolo non puo' essere curato personalmente in maniera approfondita e totale. Il singolo e' uno tra le centinaia degli altri singoli che hanno bisogno di attenzione e di avere le proprie preferenze, aspettative ed urgenze prese in esame nella loro particolarita' ed individualita'.

 $<sup>^{25} {\</sup>rm qui}$ si da' una descrizione sul negativo per stressare le difficolta' dei vari ruoli

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>si intende i ministri religiosi di piu' alto livello gerarchico

Cosi' come ciascuno di noi, pur essendo imperfetto, ha dentro di se un'essenza e parte divina, anche le istituzioni, prodotto umano, hanno una parte di se che e' a servizio dell'uomo, che e' utile e meravigliosa. Questa parte va ricercata nella terra, e trovata, conosciuta, apprezzata. D'altro canto, le istituzioni sono necessarie, per potersi fidare di persone e ruoli ufficiali, standardizzati e certificati, per non cadere preda di truffe create da persone che, improvvisandosi, mettendosi un bel vestito e adoperando eccellenti strategie di marketing, poi, come sciacalli si avventano sulla fortuna delle persone senza curarsi della loro sorte<sup>27</sup>. Quindi, e' facile lamentarsi di un'istituzione, perche' si ci aspetta grandi cose da lei, come se fosse incarnazione di Dio padre onnipotente, ma tuttavia si ottengono risultati molto umani e a volte deludenti. Solo da Dio possiamo aspettarci risultati propri di Dio. Non per questo gli ospedali sono inutili, le forze dell'ordine, le scuole e cosi' via. Sono ognuno una macchina a servizio di Dio, per quanto imperfetta e umana. Allo stesso modo la Chiesa Cattolica.

Tutto quanto detto e' una visione macroscopica delle istituzioni, e della Chiesa. A livello microscopico, bisogna cercare. Partendo dal proprio quartiere, da eventi di divulgazione rivolti ai giovani o tematici, da ritiri, ma anche da personaggi o luoghi famosi anche se piu' remoti e distanti da un rapporto personale. Biso-

 $<sup>^{\</sup>rm 27}{\rm vedi},$ ad esempio, tutti i "maghi" che hanno truffato molte persone proponendo cure miracolose

gna cercare per trovare delle persone ed una comunita' con cui uno si trova bene<sup>28</sup>. Se si e' mossi da un autentico spirito di ricerca e di fratellanza con gli altri, si vivranno momenti piccoli ma unici e si condivideranno emozioni con la fiducia di essere rispettati ed ascoltati. Ogni rito, inoltre, se eseguito con fede, sara' espressione di cio' che ognuno ha dentro di se', e non di cio' che l'uomo invanamente cerca fuori da se' (superstizione). Infine, poco importeranno le sottigliezze come il dire che una legge formale e' giusta rispetto alla propria cultura o meno. Nessuno in una comunita' sana obblighera' a rispettare alcuna legge interiore. Non importera' stabilire se la Terra gira intorno al Sole o viceversa, quando cio' che si stara' insieme cercando, nelle profondita' del proprio essere, e' molto piu' importante.

Per quanto riguarda i ministri religiosi, esistono persone che hanno scelto di servire e lavorare per la Chiesa per seguire una vocazione autentica. Tra esse ci sono persone in gamba, che nel mondo normale, se lo avessero seguito, avrebbero trovato successo. Anche se non si ha il privilegio di trovarle, una gia' basta per quantomeno rispettare un'intera istituzione. Infatti, loro credono nella Chiesa.

Se poi, si riconoscono i valori di un'istituzione, ma

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Nella mia esperienza, ho trovato un buon ambiente nel gruppo del Rinnovamento nello Spirito Santo e delle Suore Carmelitane Messaggere dello Spirito, ed in una parrocchia di un quartiere confinante al mio.

non si trovano persone valide, allora siamo noi stessi che dobbiamo scendere in campo per difenderli. Se, poi, riconosciamo che una regola o legge deve essere cambiata, allora dobbiamo prenderci la responsabilita' di promettere a noi stessi e agli altri che come pensiamo noi condurra' alla felicita' e alla serenita'. E quando le nostre promesse avranno portato danno, dobbiamo accogliere le colpe e le punizioni che ci verranno inflitte dalla vita e dagli altri. Tutto questo Gesu' l'ha fatto, e cosi' facendo ha cambiato la Chiesa dei suoi tempi. Inoltre, questo e' l'unico modo di procedere: se un'istituzione nasce da sani propositi e da persone valide, ma poi si corrompe nelle generazioni, e' fuorviante creare un'istituzione sostitutiva, succedera' nel tempo la stessa cosa. Invece, vanno individuate le cause della corruzione, e combattere per curarle.

# 2.4.3 Sul peccato e sul perdono

Il peccato e' ogni errore che nasce dal non essere centrati nell'amore caritatevole. Il perdono totale, introdotto da Gesu', riconosce che l'uomo non nasce perfetto, e che la santita' e' un cammino, una ricerca, fatta di errori e cadute. In altre parole, riconoscere il "peccato" e il "perdono", vuol dire porre l'uomo in un cammino di crescita interiore, che ha come meta Gesu', Dio fattosi uomo.

# 2.4.4 Sulle leggi della religione

Ogni legge di una religione ha un suo senso, se si e' disposti a comprenderlo. La cultura moderna occidentale, ha tanto criticato le leggi della religione, tuttavia se non si fa uno studio serio delle varie questioni, le critiche diventano superficiali, perche' ignorano il senso originario, naturale e sano di tali leggi.

Le leggi sono linee guida per non fare errori grossolani. Non sono la meta, che rimane Dio. Gesu' stesso esce fuori le linee guida della legge del suo tempo, non per interesse personale, ma sempre per fare del bene a tutta la comunita', e ad ognuno della comunita'. Fatti emblematici sono quelli delle guarigioni fatte di Sabato<sup>29</sup>. Tuttavia, bisogna essere umili, e non cadere nell'illusione del perbenismo moderno, che con la formula "sono una persona per bene", ci autorizza poi ad esprimere giudizi morali e di vita a nostro arbitrio. I saggi del passato, impiegavano un'intera vita per capire la vita, ed anche se non disponevano della scienza e dell'istruzione moderna, sicuramente era andati molto

 $^{29} \mathtt{https://bibbiaedu.it/CEI2008/nt/Lc/14/}$ 

https://bibbiaedu.it/CEI2008/nt/Lc/13/

in profondita' nello studio dell'anima e nel prodigarsi per gli altri. Quindi, i loro contributi, rimangono classici, e sempre attuabili, se letti nel loro senso umano e riconoscendo l'intenzione di far del bene.

All'osservazione "io sono una persona per bene, non ho bisogno di prodigarmi nella via spirituale", bisogna rispondere cosi': una propria tendenza non sana, anche se mai espressa, verra' espressa quando saremo messi alla prova, e li' non potremo dominarla. Ad esempio, se uno studente ha l'abitudine di trovare trucchi e sotterfugi per non studiare fino in fondo le sue materie, e cosi' sopravvive fino alla fine dei suoi studi, anche se non sta' facendo nulla di male a nessuno, se non a se stesso, quando poi si trovera' nel mondo del lavoro, e dovra' attenzionare fino in fondo una sua mansione, si trovera' in seria difficolta'. Oppure, chi sta' con gli amici solo per trascorrere momenti superficiali, senza mai aprirsi veramente, nell'andare del tempo si ritrovera' solo. O chi e' abituato a prosperare tramite favori, quando poi assumerera' una posizione di responsabilita' nel lavoro, sara' fortemente tentato a scendere a patti con metodi corrotti. E' anche vero che una persona forse non assumera' mai ruoli cosi' seri da dover richiedere una integrita' assoluta, tuttavia, la ragione del tendere alla santita', nasce dal fatto che la vita propria ed altrui ha un valore infinito, e cio' rende una necessita' riuscire a difenderla e lodarla tendendo alla perfezione.

Le leggi sono una linea guida per non commettere

errori che comporteranno riparazioni dolorose, o che saranno irreparabili. Questo soprattutto nell'affrontare situazioni emotive, affettive e sociali di cui non siamo pratici e di cui non abbiamo sufficiente esperienza e conoscenza per prendere delle decisioni istintive.

La legge invita a rimanere su dei binari e sprona a crescere, a maturare lo spirito della legge per poter essere non piu' schiavi di essa, ma liberi e consapevoli.

Se e' vero che le leggi hanno un senso, bisogna anche essere tolleranti e comprensivi. Infatti, rispettare anche una sola legge e' un grande traguardo, ma l'errore piu' grave e' imporre a se stessi o ad agli altri di raggiungere tale traguardo. Se si rispetta la legge con l'obbligo e non con un proprio senso di dovere, allora sara' peggio di non averla rispettata. La Pace della religione si raggiunge attraverso il libero arbitrio, la fiducia e impegnandosi, sbagliando e poi colto l'errore e le sue conseguenze, rialzandosi ed ancora con fiducia impegnandosi.

Chi ha mille volte peccato, ma poi ha ascoltato la voce del Signore e ripreso con pentimento, con speranza e decisione il cammino, e' perdonato da Gesu'. Ma non come abbuono, o perche' il Cristianesimo e' una religione che lascia passare, ma perche' chi e' pentito, nonostante il peso di quello che si porta dentro e che riconosce sua colpa, nonostante non potra' mai piu' vivere la vita felice che poteva vivere se non avesse commesso l'errore compiuto, trova la forza di dire a se stesso ed al mondo intero "ho sbagliato", e di accettarne

le conseguenze.

#### 2.4.5 Dall'esterno verso l'interno

In questo paragrafo riassumiamo tutto quanto fin'ora detto in questo capitolo.

Con serenita', lasciamo per un momento ogni proposito come se fosse realizzato, e osserviamo tutto cio' che puo' essere osservato e con cui, almeno con l'immaginazione, possiamo interagire. Questo tutto e' una cosa sola. "Tutto" include ogni cosa, quindi, non c'e' niente oltre al tutto. Questa cosa, nel complesso, cambia. *Prima* e' in un modo, *dopo* e' in un altro modo. Nella piu' assoluta generalita', possiamo immaginare come se cambiasse di colore. La tavolozza dei colori possibili ha una gradazione infinita, cosi' che puo' cambiare in infiniti modi. Ogni volta che cambia, diciamo che e' passato del *tempo*. Cambia da colore a colore, non a caso, ma seguendo una regolarita'.

La prima regolarita' e' questa: il tutto e' divisibile, si puo' pensare composto da una molteplicita' di elementi indivisibili: gli atomi<sup>30</sup>. Quanti sono? Sono molti o pochi? Non c'e' motivo di dire "pochi" o "molti", quanti atomi sono e' semplicemente un numero: 10<sup>80</sup>, 10 elevato ad 80, ovvero 1 seguito da 80 zeri, cioe' cento milioni di miliardi di miliardi di miliardi di miliardi di miliardi di miliardi di miliardi. Ora questo numero non e' ne' tanto spaventevole, ne'

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>o piu' precisamente, le *particelle* 

tanto affascinante. Infatti, la Natura non ha il concetto di proporzioni umane, di poco o molto. Siamo noi, nella nostra esperienza che diamo una proporzione alle cose, e diciamo "quella scala ha molti gradini, sara' faticosa salirla". I tantissimi atomi non esistono in proprio ne' per fare qualcosa di bello, ne' di opprimente. Concludiamo il discorso dicendo che il numero di atomi e' calcolato dagli scienziati con metodi ed esperimenti molto raffinati, basati sulla traiettoria delle stelle, delle galassie, sul colore delle stelle, e tanti altri parametri.

La seconda regolarita' e' che ogni atomo ha una posizione e una velocita'. In genere pensiamo a qualcosa posto dentro qualcosa. Cio' in cui sono posti gli atomi, sia chiamato spazio. Se l'atomo si trova in una posizione P, la velocita' e' la sua intenzione (o l'intenzione della Natura), di essere in una posizione Q nel tempo successivo. Ad esempio, se P=0m, punto di partenza, e dopo un secondo si trova a Q=1m, un metro di distanza dal punto di partenza, allora la sua velocita' e' stata di un metro al secondo: 1m/s.

Se consideriamo le posizioni e le velocita' di tutti gli atomi come un singolo oggetto (matematico), chiamato configurazione nello spazio di fase<sup>31</sup>, e assegnamo un colore distinto ad ogni configurazione distinta, allora

<sup>31</sup> https://en.wikipedia.org/wiki/Phase\_space



capiamo la prima frase "...esiste solo una cosa. Questa cosa cambia di colore in colore...".

Infine, esistono altre poche regolarita': la forza nucleare forte, debole, la gravita' e l'elettromagnetismo. Che descrivono come si muoveranno gli atomi nel tempo. Ad esempio, se due atomi carichi positivamente sono vicini, allora si allontaneranno.

E noi? Siamo come le stelle: formazioni naturali, spostanee. Rispetto alle stelle, eccelliamo in complessita': abbiamo milioni di cellule, di diversi tipi, che gia' di per se' complesse, formano organi ancora piu' complessi, ognuno che soddisfa una regolarita': il cuore pompa il sangue, il fegato lo purifica, i polmoni assorbono ossigeno, etc...

La cosa piu' difficile da accettare e' questa: non c'e' niente e nessuno che dirige o vuole la sintonia con cui lavorano i nostri organi e gli organi degli altri. Potremmo dire che noi stessi lo vogliamo, tuttavia, non completamente. Per ferite psicologiche subite nell'infanzia, che forse neanche sappiamo di avere e per errori commessi nella vita e per i loro conseguenti traumi, neanche noi stessi vogliamo completamente, in maniera perfettamente sana, la vita per noi e per gli altri. A volte scegliamo la vita, a volte la morte, in maniera inconscia o conscia. La fede afferma che l'unico che ci ha amato completamente e' Gesu', perche' lui era santo, fin dalla nascita. L'unico che ci puo' amare completamente e' il Suo spirito che ci ha lasciato in eredita', se noi gli diamo spazio e lo coltiviamo in noi stessi. Se non

amiamo, la vita e' materia che si aggrega, trasforma, disgrega continuamente, meccanicamente, senza alcuno scopo o volonta'. Se amiamo, se facciamo nostro l'amore e lo coltiviamo, la vita diventa poesia, piacere, a volte dolore -per il forte desiderio del piacere fin'ora vissuto e che sembra svanito-, combattimento per il ristabilimento del piacere, e ancora poesia.

Cosi', se ami, come Gesu', decidi di che fartene di tutti quei 10<sup>80</sup> atomi e di tutte quelle cellule, quel sangue, muscoli e nervi che formano le anime di chi ami (compreso tu stesso / te stessa)<sup>32</sup>, e al contempo, allo stesso modo e' chi ti ama come Gesu' che decide per loro. Se e' "amore" nel senso classico, allora queste decisioni portarenno al Bene. Gli effetti di queste decisioni, saranno sottili ed invisibili, ma saranno cio' che alimentera' veramente la Tua vita.

In questo Universo d'amore, allora, alzandoti presto la mattina, potrai dire "sorgi Sole, riscalda le nostre membra", e un'intensissima fusione nucleare illuminera' il cielo con raggi di luce che riscalderanno senza bruciare.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>l'anima e' vista non come cosa incorporea, ma come un tutt'uno con il corpo. Non c'e' anima senza corpo, ma anche corpo senza anima! Il corpo e' in se' una cosa morta, e' l'anima e' cio' che lo rende vivo. Ma, in vita, l'anima, non puo' essere intesa come distaccata, separata, anche di un solo atomo, dal corpo

## 2.5 Procedimento assiomatico

In questo paragrafo, procederemo in maniera semi formale, come se stessimo dando un modello matematico di tutto quanto esposto fino ad adesso. Questo, sia per poter essere piu' precisi in alcuni aspetti, sia per puro piacere artistico. Questo paragrafo, con i suoi sottoparagrafi, non e' necessario, e chi vuole lo puo' tranquillamente saltare.

Cio' che definisce, consciamente o inconsciamente, cio' che e' piacere e cio' che e' non-piacere (dolore), sia chiamato "anima".

Cio' che desidera, consciamente o incosciamente, che l'anima provi piacere e non dolore, sia chiamato "animo" o "spirito".

Diremo che un'anima e' "empatica" quando essa, come parte di se stessa, include l'anima altrui. E quindi, il piacere e il dolore altrui e' piacere e dolore suo. Osservazione: questa definizione non e' simmetrica! Se un'anima A e' empatica verso un'anima B, non e' detto che B sia empatica verso A. A potrebbe amare B senza essere amata da B.

Osservazione: un anima A, empatica verso un'anima B, include B come sua sottoparte, tuttavia, ancor meglio si deve presupporre che A smette di essere A e che diventa una nuova entita' che comprende come sottoparti il se' e l'altro. Questa nuova entita' si puo' indicare con A+B.

Diremo che A "ama" B quando l'anima di A e' empatica con B, quando l'animo di A desidera che A+B provi piacere e non dolore, e quando A spende se stessa per realizzare questo desiderio. Per la precisione, non si puo' parlare di A che ama B, ma piuttosto di A+B che ama B.

In generale, se un essere A ama molteplici esseri, scriveremo l'unione  $A = A_1 + A_2 + \cdots$ , dove ogni  $A_i$  e' un essere dell'unione.

Se A ama B, ma non vicersa, si hanno due unioni, quella di A e quella di B e vale  $\mathcal{A} \supset \mathcal{B}$  (nota<sup>33</sup>). Ovvero, cio' che B ama lo ama A, ma non viceversa, e quindi  $\mathcal{A} \neq \mathcal{B}$ . Se B ama pure A, allora ogni unione contiene l'altra e  $\mathcal{A} = \mathcal{B}$  e quindi si parlera' di un'unica anima.

In questo caso, la loro anima e' distinta ma equivalente. Ognuno pero' la vive dal proprio punto di vista. Dal punto di vista di A, l'anima la indichiamo con  $\mathcal{A}_A$ e definiamo self $(\mathcal{A}_A) = A$  come il se' di  $\mathcal{A}$ , mentre un qualsiasi essere dell'unione e' chiamato altro per A. Viceversa, dal punto di vista di B, si ha self $(\mathcal{A}_B) = B$ .

Molte volte parleremo solo di A+B, ma quanto detto si potra' estendere automaticamente anche ad una unione qualsiasi  $A_1 + A_2 + \cdots$ .

 $<sup>^{33}{\</sup>rm E'}$  l'inclusione insiemistica,  ${\cal B}$ e' incluso in  ${\cal A}$  quando ogni elemento di  ${\cal B}$ e' un elemento di  ${\cal A}$ 

# 2.5.1 L'anima come insieme di eventi positivi

Inizialmente, abbiamo posto come principio il fatto che un'anima  $A_i$  stabilisce cosa e', per lei stessa, il piacere e cosa il dolore. Questo si puo' modelizzare pensando che  $A_i$  sia un insieme di eventi, come nella probabilita'. Ad esempio,  $p \in A_i$  potrebbe essere l'evento p="domani fara' bel tempo".  $A_i$  e' l'insieme di tutti quegli eventi, presenti, passati e futuri, che procurano non dolore all'anima. Diciamo "non dolore" piuttosto che piacere, perche', oltre agli eventi che generano piacere, anche la negazione degli eventi che generano dolore per  $A_i$  devono essere inclusi in  $A_i$ . Ad esempio, l'evento "correndo non inciampo e cado" e' da essere incluso in  $A_i$ .

#### 2.5.2 L'animo

L'animo spirit $(A_i)$  e' un'entita' che ha il fine ed il solo fine di realizzare tutti e soli gli eventi di  $A_i$ . Un approccio dell'animo di realizzare un evento, si puo' chiamare desiderio di  $A_i$ . Se l'evento e' il cosa realizzare, un desiderio e' il come realizzare. L'analogia con l'informatica, e' una funzione, che stabilisce cosa si vuole fare, e l'algoritmo che stabilisce come implementare tale funzione. Poiche' l'essere  $A_i$  non e' perfetto, un suo desiderio non e' sempre un modo perfetto di realizzare l'evento desiderato. A volte inoltre, un desiderio e' completamente mal posto, e potrebbe anche realizzare la negazione dell'evento voluto. Con l'analogia infor-

matica, un desiderio e' da pensare come una macchina di Turing, che  $A_i$ , nelle migliori delle sue facolta', crede realizzi la funzione voluta, ma che non e' detto che che sia proprio un algoritmo corretto per tale funzione.

Definiamo l'insieme  $des(A_i)$  dei desideri di un essere  $A_i$ . spirit $(A_i)$  puo' essere modelizzato ponendo proprio spirit $(A_i) = des(A_i)$ .

In realta', un evento puo' essere molto o poco necessario per un'anima. Potremmo allora distinguere una scala di desideri tra desideri necessari e desideri non essenziali. I desideri necessari, li definiremmo come bisogni. Un desiderio sarebbe vano quando l'animo  $A_i$  crede che sia necessario, ma in realta' non lo e'. Tuttavia, per semplificare il discorso, non distingueremmo tra desideri necessari e non.

L'Animo spirit( $\mathcal{A}$ ), dell'unione  $\mathcal{A} = A_1 + A_2 + \cdots$ , e' inteso come l'animo formato dai singoli animi spirit( $A_1$ ), spirit( $A_2$ ),  $\cdots$ , che cercando di cooperare in maniera coerente ed efficiente, realizzano al meglio tutti gli eventi di  $A_1, A_2, \cdots$ , ovvero, realizzano  $A_1 + A_2 + \cdots = A_1 \cup A_2 \cup \cdots$ . L'animo spirit( $\mathcal{A}$ ) non e' la semplice somma di ogni spirit( $A_i$ ), infatti, ciascuno per cooperare deve cambiare. Non e' possibile unire due macchine di Turing, o piu' semplicemente due programmi/due strategie/due piani, cosi' come si uniscono due insiemi. Una strategia potrebbe essere controproducendente per l'altra. Solo se due desideri sono coerenti tra loro possono essere perseguiti entrambi. Inoltre, anche ragioni di efficienza possono richie-

dere, nell'unione di due animi, il cambiamento di uno dei due o di entrambi.

#### 2.5.3 Sulla ricorsione del Se'

L'anima  $\mathcal{A} = A_1 + A_2$ , con self $(\mathcal{A}) = A_1$ , e' un'anima che, amando se stessa, include essa stessa nell'unione.

L'anima  $\mathcal{A}$  si trova fisicamente in  $A_1$ . Se  $A_2$  ama  $A_1$ , allora  $\mathcal{A}$  si troverebbe pure in  $A_2$ . Ma per il momento, attenzioniamo il fatto che almeno si trova tutta in  $A_1$ .

 $A_1$  allora contiene  $\mathcal{A} = A_1 + A_2$  e percio' vale

$$A_1 = A_1 + A_2 = \mathcal{A}$$

Cio' non e' intuitivo:  $A_1$  contiene se stesso, come una matrioska. Ma in matematica, non e' cosi' strano ragionare ricorsivamente. Infatti, se proviamo, tutto rimane coerente: sostituendo  $A_1$  nella parte destra di  $A_1 = A_1 + A_2$ , si ottiene  $A_1 = A_1 + A_2 + A_2$ , e sostituendo di nuovo  $A_1 = A_1 + A_2 + A_2 + A_2$ , e cosi' ad libidum...

Se consideriamo il + come unione insiemistica, allora  $A_1 = A_1 + A_2 + A_2 + \cdots = A_1 + A_2$ . L'affermazione  $A_1 = A_1 + A_2$  e' equivalente insiemisticamente all'affermazione  $A_1 \supseteq A_2$ . Questo e' coerente con le definizioni che abbiamo dato all'inizio di anima empatica che ama un'altra anima.

#### 2.5.4 Sull'unicita'

L'anima e' una, anche se e' empatica ed ama altre anime. Come gia' detto, l'anima che ama altre anime e' una entita' distinta da come era prima quando non le amava. Ella e' uguale all'unione delle varie anime.

All'apparenza se l'essere A ama B, e la sua anima diventa A+B, sembrerebbe che comunque A+B risieda nel corpo di A, dato che l'anima e' il risultato di processi neurologici. Tuttavia, il corpo di A non e' piu' sufficiente per descrivere A+B. La percezione del dolore o del piacere di A+B, deriva dai sensi del corpo di A e del corpo di B. Se A+B ama B, allora, l'anima A+B desidera' il bene di B, ovvero desiderera' che B percepisca quanto piu' piacere e quanto meno dolore, che siano queste percezioni "fisiche" o "psicologiche" (es. emozioni).

A percepisce cio' che B percepisce tramite il vedere, sentire, ascoltare B, tramite il stare con B, tramite il parlare con B, tramite l'empatia.

Se, a fin di bene, A + B "possedesse" il corpo di B per percepire cio' che B percepisce senza che B lo desideri, parleremmo non di amore, ma di possesso<sup>34</sup>. Questo fa' capire che l'anima dell'essere B deve essere concorde con l'anima di A, deve trarre quanto piu' piacere e quanto meno dolore dall'amore di A. Allora, A + B vuol dire veramente l'unione dell'anima dell'es-

 $<sup>^{34}\,\</sup>mathrm{``possesso''}$ nel senso generico di violenza psicologica (es. stalking) o fisica

sere A e dell'anima dell'essere B. B condivide ad A le sue percezioni (e' aperto), e A le elabora per A + B.

Per questo, A+B risiede fisicamente sia in A sia in B. L'amore di A+B verso B non puo' sussistere senza B.

Inoltre, si comincia a capire che se B e' empatico e la sua unione e' ad esempio, B+C, allora A+B+C e' l'unione risultante dall'unione A+B, cioe'

$$\mathcal{B} = B + C$$
  
 $\mathcal{B} = B$  Questo per 2.5.3 pag. 144  
 $\mathcal{A} = A + B = A + \mathcal{B} = A + B + C$ 

Vale anche  $A \supseteq B$ , ovvero, l'unione A deve includere almeno l'unione di B. Quindi, ogni essere parte di B e' parte di A. Non vale il viceversa. Questo, ad esempio, quando A ama B mentre B non ama A. Se A = A + B + C + D e B = B + C, D ed A stesso sono amati da A ma non da B.

Anche se e' necessaria un'interazione fisica, l'anima non automaticamente ama gli altri solo per il mero fatto che gli altri esistono, vivono fisicamente "fuori" dal suo se' e stanno bene perche' se la cavano da soli. L'anima ama quando e' disposta ad impiegare se stessa per la gioia altrui, ad amarli come parte di se stessa. Quando, gioisce delle gioie altrui e soffre delle loro sofferenze.

Per l'animo e' sufficiente amare la sua stessa anima e non altre anime "fuori". Amando la sua anima, amera' lei stessa (il se') e tutte le altre parti "fuori" e che fanno parte dell'unione dell'anima.

Se l'essere  $A_i = A_1 + A_2 + \cdots$  e' pero' innamorato in maniera sana di un essere  $A_j$ , con anima  $A_j$ , e quindi di un anima fuori dal suo se'  $(A_j \neq A_i)$ , per l'animo spirit $(A_i)$  e' sufficiente amare solo l'anima di cui e' innamorato, cioe'  $A_j$ . Infatti, se l'anima  $A_j$  ama  $A_i$  (in cio' consiste la sanita' dell'innamoramento), allora spirit $(A_i)$  amando  $A_j$  amera'  $A_i$ . Quindi, per l'animo spirit $(A_i)$  e' sufficiente amare  $A_j$  per amare tutta  $A_i$ , inclusa lei stessa  $A_i$  e tutti gli altri esseri.

Quindi, sia se un'animo ama la sua stessa anima, sia se e' innamorato di un'altra anima, possiamo dire che per l'animo e' sufficiente una sola *Anima* da amare.

Esempio: chi e' innamorato di Gesu', se fara' piacere a qualcuno che ha veramente bisogno, lo fara' perche' in lui vedra' qualcuno che Gesu' stesso ama, e non per altro fine. Vedra' chi ha bisogno tanto importante quanto per Gesu' e' importante. E quando qualcuno amera' come Gesu', in lui vedra' un aspetto di Gesu' stesso.

Allo stesso modo, chi e' innamorato di un altro essere, vedra' nell'anima dell'essere la sua Anima, e fara' cose simili.

Gli animi possono essere molteplici. Ma dato che un animo che ama la sua Anima si allea solo con animi che la amano, l'insieme di tutti gli animi che la amano agira' coerentemente e concordemente, ognuno nei suoi limiti, e percio' l'effetto complessivo sara' quello di un'unico cuore che pulsa, di molte braccia che spingono i remi nella stessa direzione, e di molte menti che scrutano l'infinito ma che armoniosamente scelgono un'unica direzione. Che cio' poi sia realizzato con democrazia o gerarchia, poco importa. Se ognuno ha di mira il fine ultimo, ovvero il benessere e la gioia dell'Anima, qualsiasi organizzazione che gli animi sceglieranno sara' buona.

Un animo non puo' obbligare un'altro animo ad amare la sua Anima. Questo anche quando le azioni dell'altro animo sono potenzialmente nocive o dannose (se non vengono prese ed attuate misure di difesa).

#### 2.5.5 Dio come Anima

Definiamo l'anima di Dio  $\mathcal{D}$  come quell'anima che e' in imperturbata pace, al di sopra di ogni gioia.

Poniamo l'anima di Gesu'  $\mathcal{G}$  come anima di Dio:  $\mathcal{D} = \mathcal{G}$ . L'anima di Gesu', per il suo amore caritatevole verso tutta l'umanita' e'  $\mathcal{G} = u_1 + u_2 + \cdots$ , ed e' composta da tutti gli esseri umani, che vivono nel presente, che hanno vissuto nel passato o che vivranno nel futuro. Dio come anima ama tutti gli esseri umani, tutti gli esseri domestici o selvatici amati da almeno un essere umano, e la natura amata dal corpo di tutti gli esseri umani  $a_i$ .

Un essere umano  $a_i$  ama imperfettamente  $\mathcal{D}$ , ovvero  $a_i \subset \mathcal{D} = u_1 + u_2 + \cdots$ . Nel suo cammino di fede e santita', pero' tende ad amare  $\mathcal{D}$ 

$$\lim a_i = \mathcal{D}$$

Fino a quando  $a_i \neq \mathcal{D}$ , l'anima non e' completamente unita a Dio, e per lei Dio e' in parte,  $\mathcal{D} \setminus a_i$ , un'immagine sacra che coltiva dentro di se, in parte,  $a_i \cap \mathcal{D}$ , e' cio' che lei e' nel bene. Quindi, nella dottrina cattolica,  $\mathcal{D}$  e' il Padre.

Un'anima santa d, che ama perfettamente tutta l'anima  $\mathcal{D}$ , e' tutta unita a Dio, e vale

$$d = \mathcal{D}$$

La sequenza di cambiamenti che  $a_i$  compie su se stesso per amare  $\mathcal{D}$  e' il cammino spirituale. La via di Gesu' e' quella della carita'. Ogni passo e' compiuto nella direzione della carita', nella direzione di amare e solo amare ogni uomo, ogni bambino, ogni anziano.

Per un'anima  $\mathcal{D}$  e' la meta che cercata e trovata nel silenzio della preghiera e nel calore del cuore, le permette di fare il passo successivo. In altri termini,  $\mathcal{D}$  rispecchia chi lei veramente e' nel bene, superata ogni insicurezza, malizia e contrasto interiore.  $\mathcal{D}$  e' chi  $a_i$  vorrebbe essere nel bene ma non riesce nel presente con le sue forze umane, e che un giorno sara' nell'eternita' o per grazia divina in terra.

Inoltre, un'anima raggiunge tale limite piu' velocemente se cammina insieme ad altre anime che ricercano lo stesso limite. Questo e' il senso della comunita' religiosa. Non siamo delle isole, ed il confronto, la sana

competizione, i piccoli incitamenti, rimproveri e le lodi sono preziose. Infine, un'anima, raggiunto tale limite, rimarrebbe incompleta se anche le altre anime che ama e che la amano, non lo raggiungessero. Questo e' il senso della carita'. Nella carita', non si fa dono di elemosina. Nella vera carita' si fa dono della propria vicinanza ed unione a Dio, si dona la cosa piu' importante e preziosa che si ha.

## Come virtu', e sul camminare insieme

Il limite descritto sopra

$$\lim a_i = \mathcal{D}$$

che in forma poetica si puo' scrivere come

$$\lim_{\text{amore} \to \infty} \text{EssereUmano} = \text{Dio}$$

si puo' pensare anche come

$$\lim_{v_i \to \infty} a_i = d$$

dove  $v_i = (v_{ip}, v_{if}, v_{ig}, v_{if_2}, v_{im}, v_{ic}, v_{is}, ...)$ , sono le virtu' di  $a_i$ : pazienza, fortezza, giustizia, fede, misericordia, carita', speranza, .... Cosi', Dio e' il limite di un'anima con tutte le sue virtu' portate all'infinito.

# 2.5.6 Dio come Spirito

Ricordandoci la definizione di spirito e desiderio (2.5.2 pag. 142), definiamo lo Spirito di Dio come lo spirito

i cui desideri sono tutti e solo relativi all'anima di Dio  $\mathcal{D}$ . Non importa se i desideri sono perfetti, ovvero se ognuno e' la soluzione corretta che realizza il relativo evento voluto. Quello che importa e' che il desiderio sia *centrato* sull'anima Dio, ovvero che l'animo voglia il bene dell'anima.

Dio come Spirito viene visto comunemente in maniera superstiziosa come un essere che sovverte le forze della Natura. Tuttavia, lo Spirito non ha bisogno di essere un supereroe dei fumetti. L'anima ha bisogno di essere amata, e per cio' e' sufficiente che lo Spirito spenda la sua forza e le sue risorse energetiche. L'onnipotenza dello Spirito, risiede nel fatto che tanto piu' un'anima e' santa, tanto piu' riconosce l'amore dello Spirito, di cio' si nutre, si ricorda della sua origine divina, ritrova la forza, il coraggio e la gioia di vivere, e cosi' realizza in se stessa la Pace. Questa e' la vera potenza, la verita' dello Spirito che ama l'Anima, e l'autorita' dell'Anima che ha su se stessa di riconoscere tale amore e tramite questo trovare la pace e la gioia.

D'altro canto, se lo spirito sta' spendendo veramente tutto se stesso, anche se l'anima amata non riconosce il suo amore, lui potra' essere soddisfatto dell'aver veramente amato, perche' avra' appagato il desiderio della sua anima di amare una parte di se, che e' l'anima amata. Il sacrificio fatto per amore porta sempre frutto. A volte, come per Mose' che non pote' vedere la terra promessa, i risultati non saranno visibili nell'immediato, ma sempre un seme sara' piantato, e anche

dopo molto tempo, germogliera'.

Infine, anche se uno spirito terreno non dispone di super-poteri, se di fronte ad un'anima che cerca Dio dice che "Dio non esiste" perche' nessuno ha i super-poteri, sbaglia. E' lui che ha la responsabilita' di mettersi in gioco affinche' l'anima raggiunga la pace e, cosi', lei possa dire "Dio esiste".

Gesu' e' Dio come Spirito per eccellenza. Lui non si e' tirato mai indietro e come Spirito ha amato fino alla fine tutti, spendendo, bruciando e sacrificando la sua intera vita per dimostrare il Suo amore.

Nel paragrafo 2.5.10 pag. 163, si approfondisce come l'Anima puo' venire incontro allo spirito degli uomini e delle donne che la amano nella terra, tramite il "grazie" e, nei casi piu' difficili, tramire il "sacrificio".

### 2.5.7 Dio come Figlio

Gesu' non da' una definizione teorica di Dio. Cio' che dice, e'. Lui e' le virtu' che ama e predica, lui e' l'uomo che ha gia' percorso la strada ed e' i limiti che professa. Non predica di amare leggi e principi, ma predica di amare Lui stesso. Questo e' vantaggioso perche', l'amante si fa' uguale all'amato, quindi amare Gesu', vuol dire diventare Gesu', incarnare con la propria vita il Suo amore.

Lo Spirito Santo e' l'eredita' spirituale di Gesu', di cui abbiamo la responsabilita' di coltivare, ascoltare e mettere in pratica, e di riconoscere, amare e seguire nei ministri della Chiesa ispirati da Dio, in noi stessi e negli altri. Con lo Spirito Santo, Gesu' non ci ha abbandonato sulla croce.  $\mathcal{D}$  non resta una definizione astratta del tipo "esiste la Pace, esiste la Gioia", ne' una legge sterile "tendi alle virtu'! E avrai Pace.".  $\mathcal{D}$  diventa manifesto, diventa una dimostrazione concreta che la Pace e la Gioia esiste, diventa una via concreta per raggiungerle. E' una via diretta e privilegiata per toccare con mano l'esistenza Dio.

Gesu' non e' una figura creata ad arte da un'istituzione. L'anima  $a_i$  che ricerca la santita', ricercando e scegliendo il bene per se e per gli altri, tende a diventare D, un'anima tende a diventare una piccola incarnazione e manifestazione di Gesu' in terra. Tanto piu' tende al limite  $\mathcal{D}$ , tanto piu' Dio per lei e' concreto, non e' un ideale, o un oggetto superstizioso, un'immagine all'infuori di se stessa. Gesu' ha dimostrato che l'essere umano puo' amare tutti, in ogni condizione si trovino. fino alla fine della sua vita, e facendo cio' raggiungere la Pace dell'anima (il regno dei cieli). L'essere umano puo' amare  $\mathcal{D}$ , naturalmente, anche superando dolori e difficolta', e in cio' trovare il senso della sua vita e la vera pace e gioia. Dio, allora, non e' una figura creata ad arte da regole e norme religiose, e', piuttosto, il limite ed il centro piu' vero e vitale di ogni essere che ricerca il Bene.

La Chiesa, nel suo centro, seppur nei secoli ha irrigidito la dottrina, ha comunque tramandato una figura di Gesu' veritiera: non si puo' raggiungere la Pace e non si puo' Amare se si predilige il proprio Io su quello degli altri. Non si puo' vivere in pace nella societa', se non si accetta di doversi sacrificare per il bene degli altri, per quanto gli altri possono apparire in errore ai nostri occhi. Non si puo' essere grandi, se non si e' disposti a consumare, impegnare e rischiare tutta la propria vita. Non si puo' trovare l'Amore, solo nell'appagamento di pulsioni biologiche governate da un'istinto narcisista.

#### Nota sulla santita'

 $a_i$  raggiunge la sua perfezione e completezza  $\mathcal{D}$ , non quando riesce in imprese eclatanti, ma piuttosto quando  $a_i$  riesce ad essere, nel bene, cio' che veramente e'. E non importa che  $a_i$  venga riconosciuto santo o meno, la ricompensa per  $a_i$  sara' di vivere quanto piu' possibile la Sua pace ed la Sua gioia, ed essere con Lui fonte di amore in terra.

# 2.5.8 Il Se e l'Altro come corpo di Cristo

Dio e' nell'infinito, nel limite di un'anima che tende a diventare Anima, ma e' anche nel piccolo. In ogni respiro che un uomo o una donna compie, lei ha la tendenza di scegliere, inconsciamente, di vivere e di amare. Anche se inconsciamente, ha la tendenza negativa di fare scelte non sane, comunque, una parte di lei che tende alla vita esiste. Questa parte, coordina i suoi respiri, fa battere il suo cuore, ascolta i suoi organi e sente

dolore se qualcosa non va. Ed anche altruisticamente parlando, quando e' alla presenza di altri, non ne trova dolore (a meno che non abbia subito traumi), anzi, la presenza di altri genera in lei desideri di vita, magari inizialmente solo egoistici, ma pur sempre desideri di vita. In un'anima  $a_i$ , cosi', si nasconde lo Spirito che genera vita e vuole la vita, si nasconde Dio. Nel tempo,  $a_i$ , diventando sempre piu' ferma nello scegliere il vivere e l'amare, tende sempre meglio ad essere e manifestare questo Dio, cosi' come abbiamo detto nella definizione di sopra 2.5.5 pag. 148.

Fin'ora abbiamo parlato poco del Se', che e' molto simile al concetto di Anima ed anche di Io di un essere<sup>35</sup>. Il Se' di un essere vivente e' quell'oggetto che lui ama quando, agendo da soggetto (Io), ama se stesso. L'Altro e' analogamente l'oggetto che l'Io ama quando ama un altro essere. In termini piu' poetici, il Se' (o l'Altro) e' l'essere a priori di qualsiasi idea, giudizio o pensiero che l'essere od altri possono avere su se stesso (o sull'Altro). Il Se' e' l'essere considerato a priori di ogni scelta personale conscia dannosa e non ottimale, o di ogni scelta ormai diventata inconscia a seguito di una stratificazione di molte scelte conscie nel tempo, ma che l'essere, adesso, rinnega (sovrastrutture non sane), come ad esempio, morali repressive della societa' che l'essere ha introiettato dentro di se.

 $<sup>^{35}</sup>$ In realta', sono tutti la stessa cosa, ovvero, sono l'essere stesso, ma ogni concetto fa vedere l'essere sotto una prospettiva diversa

Il se', se amiamo l'altro, non e' solo la propria persona (la "carne" in gergo Cristiano). L'altro diventa una parte del se'. L'altro e' il se' che non e' esperibile tramite i propri sensi. L'altro e' conoscibile solo tramite il sentimento d'amore, che porta ad un'altra dimensione, ad un'altra realta', che non e' quella dei propri sensi personali.

Il Se' e' come un legno che e' pronto per essere modellato e mantenere una forma. Si potra' dire "che sia un tavolo" o "che sia una sedia", a seconda di quello che serve. Inizialmente l'Anima di un essere umano non sa' che forma dare al proprio Se', l'essere non ha ancora una identita'. Ma quando dice "mi voglio bene", assumera' l'identita' di una persona ed anima che ama se stessa, in formula  $a_i = a_i + \cdots$ . Quando dice amo quelle altre anime, assumera' l'identita' di un'anima empatica che ama altre anime, in formula  $a_i = a_i + a_1 + a_2 + \cdots$ .

Ogni Se' e cosa esistente, ha una proprieta' divina che e' appunto la sua esistenza. Per quanto un frutto di un albero possa essere amaro o brutto, esso esiste, cosi' come e', e per quanto un essere vivente sia fastidioso o pericoloso, egli esiste e desidera essere cio' che e'. Allo stesso modo noi stessi e gli altri. Il Se' e l'Altro, a priori di qualsiasi desiderio, scelta ed identita', e' sacro, e' il dono piu' prezioso ed importante che abbiamo. In ogni momento che respiriamo stiamo usufruendo dei suoi doni: la vista, l'udito e gli altri sensi, la forza e la coordinazione che ci fa' e lo fa' stare in piedi e cammi-

nare, il comprendere le parole, il pensare, il vivere le emozioni. Il Se' e l'Altro che ci ama, e' sempre pronto a tendersi e consumare i suoi organi per i nostri desideri. Anche se l'Altro non ci ama, comunque stiamo ammirando lo svolgersi della vita in lui, che, dovrebbe essere incantevole allo stesso modo di guardare le stelle e le nebulose dello spazio, od emozionante allo stesso modo di scappare da un temporale improvviso. A volte, ci scoraggiamo perche' non abbiamo ottenuto niente o non abbiamo cio' che desideriamo, ma guardando al Se' o al Se' di chi ci ama, come un nostro genitore od una sorella, possiamo renderci conto che abbiamo gia' tutto cio' di cui abbiamo bisogno. Per quanto ci amiamo poco o molto, esistiamo e viviamo, e questo e' miracoloso e grande. Quindi, il Se', per questa proprieta', e' divino, e' figlio di Dio Padre. Gesu' ha gia' dimostrato al mondo, che anche il piu' umile di guesta terra e' amato dal Signore ed e' suo figlio, ed anche i peccatori lo sono. Noi siamo figli di Dio, siamo originati da Dio, per quanto il nostro cuore con il peccato ci deturpi e deformi e ci allontani dalla nostra vera forma e vita.

Noi, nascendo inesperti e bambini, non conosciamo il vero Se', e solo i saggi lo conoscono fino in fondo, e solo i santi lo amano completamente. Abbiamo sempre la necessita' di amarlo, di ascoltarlo, di conoscerlo piu' a fondo, ed allo stesso modo il Se' altrui. Questo amore, deve andare al di la' del nostro Io, di cio' di cui siamo convinti, di cio' di cui sono convinti gli altri, al di la' della nostra storia personale, delle sconfitte e degli

allori. L'Io devo porsi come umile servo del Se', che, ripeto, al di la' della nostra idea di noi stessi, e' divino e sacro, e' figlio di Colui che E'. Non conosceremo mai completamente il Se', ne' saremo mai in grado di amarlo pienamente. Ed amarlo non ci fara' grandi ai nostri ed altrui occhi. Forse anzi, per amarlo dovremmo accettare una vita molto piu' umile di quanto avevamo immaginato per noi, od una vita piu' tumultuosa e rischiosa, o piu' semplice. Anche per questo si capisce che il vero Se', proprio ed altrui, e' tanto alto e sacro, ed allo stesso tempo e' tanto umile e piccolo quanto un granello di sabbia. Il Se' e l'Altro, nella loro umilta' e piccolezza, sono figli di Dio. Non confondendo il Se' con l'Io, si puo' vedere che il Se' e' la vita di un essere, e per questo e' Dio stesso. Si deve avere ben presente che ogni Se', non solo il proprio, e soprattutto quelli non facilmente amabili, in alcuni loro aspetti brutti, difficili, pericolosi, costosi, fragili, sofferenti, sono amati dal Signore, cosi' come i poveri e malati, scartati dalla societa' dell'India, sono stati amati da Madre Teresa di Calcutta. Considerando il nostro corpo come materia tangibile del Se', come dice San Paolo, esso e' il corpo stesso di Cristo. Con la comunione, ci uniamo al corpo di Cristo, e i dolori o le emozioni che proviamo, e' Cristo stesso a patirle o rallegrarsene <sup>36</sup>: "il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Prima lettera di San Paolo ai Corinzi, capitolo 10, versetti 16-17 https://bibbiaedu.it/CEI2008/nt/1Cor/10/

spezziamo, non è forse comunione con il corpo di Cristo? Poiché vi è un solo pane, noi siamo, benché molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all'unico pane. ". Quindi, esiste un unico Se': il corpo di Dio, e piu' concretamente, il corpo di Cristo.

Dio padre, rimane una figura trascendente, ma che rispecchia cio' che un fedele cristiano anela ed ama. Dio padre, e' lo specchio dell'amore del Se' che va al di la' dei limiti umani. Dire, "Tu solo puoi, padre, salvare quest'anima", e' un riconoscere umilmente i propri limiti nel fare del bene verso una persona, ed al contempo amare quella persona, anche se non si sa' fare e non si puo' fare niente di materiale, orientandosi verso il bene massimo per quella persona.

Definiamo matematicamente il Se', come l'insieme vuoto:  $d = \{\}$ . L'insieme vuoto, non contiene nulla, neanche il proprio Io, i propri bisogni o desideri, ne' i bisogni o desideri di altri. L'insieme vuoto ha la potenzialita', a seconda dei desideri o dei bisogni dell'Io o di Altri, di trasformarsi per contenere l'Io e gli Altri. Quindi, quando un'anima ama se stessa, l'insieme vuoto diventa un'altro insieme che contiene gli eventi dei suoi piaceri e dei suoi dolori, come gia' detto in 2.5.1 pag. 142. Quando un'anima ama ed e' amata da altre



ed anche Capitolo 12, ver. 12-26

anime, diventa un altro insieme che contiene loro.

$$\{\} \rightarrow a_i \rightarrow a_i + a_1 \rightarrow a_i + a_1 + a_2 + \cdots$$

Considerando il Se' come sacro e considerando un desiderio od una necessita' come un consumo del Se' proprio od altrui, meno si abusa di desideri meglio e', piu' si soddisfano i desideri in maniera naturale, senza sforzare se stessi o gli altri, meglio e'.

# 2.5.9 Lo Spirito Santo

Abbiamo detto che un  $a_i$  che ama  $\mathcal{U}$  tende ad incarnare in se stesso Dio nei suoi aspetti positivi, che sviluppa man mano nella sua crescita, e di cui alcuni possono essere temporanei, mentre altri piu' duraturi. Nella dottrina Cattolica,  $a_i$ , nei suoi aspetti positivi e' chiamato Spirito Santo. Quindi, oltre al Padre trascendente e al Figlio Gesu' Cristo, Dio agisce in terra tramite lo Spirito Santo, dato a noi in eredita' da Gesu'. Lo Spirito Santo presente in  $a_i$  rappresenta la parte di  $a_i$  che riesce ad amare  $\mathcal{U}$ .

Che l'Io tende ad essere Dio stesso, non vuol dire che diventa un super eroe, perfetto ed intoccabile, al di sopra della natura, che non ha bisogno di nessuno, che e' al di sopra delle leggi, e che puo' fare cio' che vuole di ogni vita. Dire che l'Io tende a diventare Dio, vuol dire che tende ad essere speso ed indirizzato verso tutti i bisogni ed i desideri necessari dell'Anima. Nella sua vita ogni fase che passa e situazione che supera lo

fa crescere e, sempre di piu', niente di lui/lei turba il se' o gli altri, coglie e comprende ogni desiderio piu' essenziale e vitale dell'Anima, e riesce a spendersi verso la realizzazione di tale desideri. Ama l'Anima nella sua completezza e nell'individualita' di ogni sua parte, ovvero ogni essere che la compone. Ogni azione e pensiero che muove, respiro ed intenzione che alimenta, e' volto a creare la vita in ogni essere, a mantenerla ed esaltarla. E tutto questo, nel rispetto dei limiti fisici e psicologici degli esseri che sta' amando, ovvero nel rispetto del corpo e della psiche degli esseri.

Facciamo un esempio. Se pensiamo ad un panetterie che fa' onestamente il suo lavoro, il suo punto all'infinito e' un Panetterie, ovvero, un uomo che non solo fa' onestamente e con cura il suo lavoro ma che lo fa' perche' ama se stesso ed ogni suo cliente. Idealmente sa' a chi piace quale tipo di pane e se avesse tempo farebbe un pane personale per ogni suo cliente, adatto in quel giorno alle circostanze che il cliente sta' vivendo. Finito il suo lavoro, e' in pace, e pur stanco, loda Dio per quello che gli dona, per i suoi fratelli e le sue sorelle, per i suoi figli, se ne ha, e, pur messo in difficolta' dal male che alberga irrisolto nei cuori altrui, e' in pace con tutti.

Il fatto che un Io santo non abbia fisicamente capacita' infinite, non vuol dire che non sia manifestazione di Dio. Vuol dire che Dio Padre in Lui e' trascendente. Se quell'Io esiste veramente per l'Anima e direziona le sue energie per servirla e vederla gioire, allora cio' che

sta' agendo non e' piu' un Io terreno ma e' Dio. Ad esempio, se un insegnante si sveglia ogni mattina e con premura si dirige verso la scuola per il bene dei suoi alunni, allora loro, amandolo, vedranno in lui un riflesso della vera luce. Che un Io muovi un solo piccolo passo verso l'infinito, non e' cosa per niente semplice da conquistare, ed ogni sforzo di se stesso, o di chi ama e lo ama, impiegato ad amare l'Anima, e' prezioso. Infatti, ogni sforzo vuol dire fisicamente e psicologicamente un consumo del corpo e della vita. D'altra parte, pero', solo Dio puo' scegliere un Io per amare l'Anima in un certo tempo, per una certa durata e in un certo luogo e in che modo. Se un Io volesse essere bravo ma Dio non volesse amare tramite lui, allora non nascerebbe amore. E tale cosa non puo' essere forzata: nessun essere, neanche tutti gli esseri insieme, per quanto numerosi e capaci, possono amare l'Anima per loro volonta' egoistica o tramite cose frapposte tra loro stessi ed Ella, come ad esempio, tecnologie, possedimenti, beni e risultati meritevoli.

Tutto cio' detto e premesso, ci sono due dimensioni su cui si puo' lavorare: una dell'anima che e' un costante definire, affermare e rifinire cio' che e' buono, cio' e' piacevole, cio' che e' vero. Una dell'animo che e' un costante capire, allenarsi e fare per realizzare e mantenere la salute ed il piacere dell'anima.

#### 2.5.10 Lo zero

Un'anima puo' venire incontro agli animi, stabilendo che cio' che e' stato gia' raggiunto e' buono e non chiedendo piu' di cio' che sta' ricevendo: "Grazie. Tutto cio' che e', e' buono, e' Sua volonta'.".

In pratica, l'anima, paradossalmente, raggiunge Dio quando si rende conto che il tutto e' gia' buono, sacro e prezioso.

Anche se sembra facile a dire a parole, questo "rendersi conto" e' costoso, ed a volte richiede sacrifici. E' essere come un imprenditore che avendo tutta la potenzialita' di far accrescere il capitale della sua azienda, decide di non andare oltre, in nome di un bene piu' grande, ad esempio, perche' gia' il fatturato e' piu' che buono e non serve inquinare oltre l'ambiente, o sottoporre i lavoratori ad ulteriore stress, od impiegare nuove persone per lavori banali.

E' essere come un santo che, pur avendo una ferita che lo attanaglia, non si abbatte, ne' rinnega Dio, e continua ad avere una serenita' superiore e ad essere a disposizione degli altri.

Quindi, e' una cosa grande quando l'anima dice "va tutto bene", anche quando potrebbe ottenere di piu' per il se', o per un altro, ma a discapito di qualcuno o del se'. E' una cosa grande quando l'anima dice "va tutto bene", anche quando la situazione e' difficile da sopportare e affrontare.

Se l'anima fa' cio' di sua spontanea volonta' e naturalmente, senza essere oppressa e obbligata dall'Io,

ne' con la scusa di superstizioni, ne' di regole o leggi, allora in cio' l'anima trovera' piu' rapidamente Dio.

Ad esempio, anche se il mondo sembra apparentemente impazzito, crudele, duro e ingiusto, soffermandosi uno puo' vedere che nel traffico le persone rispettano le altre macchine, che per strada la grande maggioranza delle volte non si e' disturbati dagli altri, che l'educazione ed istruzione ricevuta a scuola, anche se ancora lontana dalla perfezione, ha un senso perche' forma, rende cittadini della societa' e, da' strumenti intellettuali, che se coltivati in proprio, sono utili. E ancora, pur la societa' avendo strada da fare, e' comunque lodevole in alcune parti del mondo: ospedali, scuole, citta' dove non regna la violenza incontrollata (come potrebbe essere nella giungla), etc... E, infine, gioire della buona salute di cui si gode.

In altre parole, tutto questo potrebbe essere scontato ma non lo e' e gia' di questo si potrebbe essere, se non contenti, almeno comprensivi dello stato attuale.

Tuttavia, se si fa' questo discorso ad una persona sofferente, ad esempio, una persona che ha perso il lavoro e che quindi nutre un risentimento verso la societa', verso il suo superiore o alcuni dei suoi colleghi, allora non e' detto che quella persona possa recepirlo. Se non lo recepisce e si cerca di convincerla, allora, lei si difendera' e si allontanera' dal nostro impulso positivo iniziale. Solamente amandola veramente, e stando con lei, magari anche non dicendo niente, pregando nel proprio cuore che possa andare oltre la sua sofferenza,

lei fara' il suo cammino e poi, un domani arrivera' ad una consapevolezza simile.

A volte il "grazie" dell'Anima e' un "sacrificio", perche' l'Anima aveva *bisogno*, ma cio' che riceve materialmente non e' sufficiente.

Questi sacrifici, non sono arbitrari, repressivi od oppressivi. Sono sacrifici che l'Anima si trova a scegliere se compiere per mantenere il suo amore per gli altri o la salute del corpo. Sono sacrifici, che nel massimo dell'impegno e capacita', non hanno alternative piu' semplici e indolori.

Matematicamente, pensando al Dilemma del Prigioniero, esistono situazioni in cui l'unico modo per mantere l'ottimo, e' scegliere dei sacrifici personali. Nel dilemma del prigioniero<sup>37</sup>, vedi tabella 2.1 pag. 166, ognuno ha un rendiconto personale maggiore se tradisce l'altro, e, inoltre, se entrambi collaborano il rendiconto non e' il massimo possibile per ognuno. Tuttavia, solo se ciascuno rischia di essere tradito, potra' non tradire l'altro, e ottenere l'ottimo dell'Anima piuttosto che della sua anima (social welfare, ovvero somma dei rendiconti di ogni giocatore).

<sup>37</sup>https://en.wikipedia.org/wiki/Prisoner's\_dilemma



|          | Supporta | Tradisce |
|----------|----------|----------|
| Supporta | (-1,-1)  | (-3,0)   |
| Tradisce | (0,-3)   | (-2,-2)  |

Tabella 2.1: Dilemma del prigioniero: due criminali che insieme hanno commesso un reato, vengono posti in due celle lontane e non comunicanti tra loro. Ad ognuno viene detto che se testimonia a sfavore dell'altro prigioniero (tradisce) non avra' nessuna pena se l'altro invece non lo tradisce, e avra' una pena di due anni se invece l'altro lo tradisce. Se entrambi si supportano a vicenda non tradendosi, allora' ognuno avra' una pena di un anno. Sopra e' riportata la tabella, come si usa in teoria dei giochi. La riga indica la scelta del prigioniero A, la colonna indica la scelta dell'altro prigioniero B. Ad esempio, la casella in alto a destra indica che il prigioniero A supporta il prigioniero B, mentre B tradisce A. In questo caso, A avra' 3 anni di prigione, mentre B nessuno. Se A e B si supportano a vicenda, la somma delle pene di entrambi e' di 2 anni di prigione. In tutti gli altri casi la somma e' maggiore. Quindi, il "social welfare", ovvero il benessere sociale, e' massimo se entrambi si supportano. Dal punto di vista egoistico, in media, se un giocatore tradisce ha (0+(-2))/2=-1, un anno di prigione. Se invece supporta ha in media ((-1) + (-3))/2 = -2 anni di prigione. Quindi, probabilisticamente, dal punto di vista egoistico e' meno rischioso tradire.

# 2.5.11 Dio come realizzazione vera di ogni desiderio

Diamo una definizione che si rifa' alla discussione 2.3.1 pag. 118. Questa definizione non usa il concetto di limite, ma e' un modo alternativo ed equivalente, e sotto certi aspetti piu' concreto, del dire che Dio e' quell'essere il cui amore e' infinito.

Prima definiamo l'insieme Des(a) (gia' definito sopra a pagina 142) e per assioma poniamo che e' infinito:

$$Des(a) = insieme dei desideri dell'anima a$$
  
 $Des(a)$  e' infinito

poi diamo la seguente definizione: Dio e' quell'unico essere D tale che

$$\forall a \in \text{Anima} \ \forall b \in \text{Des}(a) \ b \text{ e' soddisfatto da } D$$

Nota: desiderio "soddisfatto" non vuol dire che si realizza alla lettera, ma vuol dire che il bisogno dell'anima che sottende tale desiderio e' soddisfatto o lenito a tal punto da poterne fare a meno, se non e' lecito che sia realizzato.

Teorema. Vale la seguente:

Gesu' 
$$\in \{ U \in \text{Uomo} \mid U = \text{Dio} \}$$

dove l'uguaglianza U = D e' intesa in senso spirituale. Anche un paralitico U, puo' essere santo! Corollario. Dio esiste, in quanto esiste Gesu'.

A parole: esiste almeno un uomo che e' Dio, ovvero il cui amore per se stesso e gli altri, in questa natura e vita terrena, e' infinito. Tale uomo e' Gesu'. E', e non e' stato, perche', spiritualmente, Gesu' e' risorto. Altri uomini il cui amore e' infinito, ugualmente a quello di Dio, sono i santi. I santi percio', hanno pienamente lo stesso spirito di Gesu' e spiritualmente vale U = D = Gesu'. La loro anima ha trovato felicita' e pace nell'essere uguali a Gesu'. Essendo uguali a Gesu', sono uguali a Dio, ma di cio' non se ne vantano, e rimandano ogni anima solo a Gesu', affinche' ogni anima non sia confusa nella ricerca dell'unico Dio<sup>38</sup>.

#### 2.5.12 Definizioni negative

Fin'ora tutte le definizioni date sono positive. Per ognuna, si puo' dare una definizione speculare negativa, che nasce dal fatto che siamo esseri limitati e imperfetti, e che  $a_i$  di norma non coincide con il limite  $\mathcal{D}$ . Le definizioni positive sono da prediligere, perche' costruire e' difficile ma costruendo e' piu' facile mantenere cio' che e' gia' stato costruito, invece, distruggere e' facile, ma e' anche piu' facile vanificare cio' che c'era

 $<sup>\</sup>overline{\phantom{a}}^{38}$ Se spiritualmente  $U_1=D$  e  $U_2=D$ , allora  $U_1=U_2$ , quindi, nell'equivalenza, esiste un solo U tale che U= Dio. Si puo' scegliere Gesu' come rappresentante della classe d'equivalenza {  $U \in \text{Uomo} \mid U=\text{Dio}$  }. Per questo, si puo' dire che Gesu' e' l'unico Dio, e che ogni santo, non e' che una incarnazione dello spirito santo di Gesu'

gia' di buono.

Considerando un'anima  $\mathcal{A}$ , ella e' egoista se include nell'unione  $\mathcal{A}$  almeno un essere  $A_i$ , non per amarlo, ma solo per amare un  $A_i$ , con j distinto da i ( $j \neq i$ ).

Di solito  $A_j = \text{self}(\mathcal{A})$ , cioe'  $\mathcal{A}$  considera altri esseri  $A_i$  non per amarli ma per amare il se'.

Un'anima  $\mathcal{A} = A_1 + A_2 + \cdots$  e' narcisista se e' innamorata di un  $A_i$ , e quindi crede che i bisogni e desideri di tutti gli  $A_j$  sono rappresentati dai bisogni e desideri di  $A_i$ , quando questo non e' vero. Ad esempio, se  $A_i$  predilige cibi salati, mentre almeno un  $A_j$ , distinto da  $A_i$ , non li ama, allora  $\mathcal{A}$  comunque pensera' che per  $A_j$  e' un bene mangiare cibi salati, e magari cerchera' di convincere  $A_j$  di cio'.

#### 2.5.13 Futuri sviluppi

In futuro, sarebbe bello trattare l'argomento su Dio, esplorando altre definizioni oltre quella del limite infinito. Quella che segue e' una bozza.

**Idea.** Sia Anima l'insieme di tutti gli esseri, compresi quelli che stanno nei cieli<sup>39</sup> e che stanno in terra. Per due esseri E, A, sia l'amore di E per A, una funzione

$$\operatorname{amore}_{E}(A) : \operatorname{Stato} \longrightarrow \operatorname{Stato}$$

 $<sup>^{39}\</sup>mathrm{Per}$ capire cosa si intende con "che stanno nei cieli", vedere poesia a pagina 118

che porta l'anima A da uno stato, es. tristezza, ad un altro stato, es. felicita'. Allora, definiamo Dio D, come quell'unico essere tale che

$$\exists ! D \in \text{Anima} \ \forall A \in \text{Anima}$$
  
 $\text{amore}_D(A) : \text{Pace} \cup \text{Sofferenza} \longrightarrow \text{Pace} \quad (2.1)$ 

Poniamo  $\mathcal{D}$ io = D, e riscriviamo succintamente le precendenti proposizioni:

 $Pace \cup Sofferenza \xrightarrow{amore_{\mathcal{P}io}} Pace$ 

### 2.6 Appendice A

Un uomo riceve segnali sensoriali dal mondo esterno. Tramite il suo cervello, elabora questi segnali e (inconsciamente e cosciamente) crea un modello che descrive e predice tutti gli stimoli che riceve. Ad esempio, in base alla sua esperienza, quando vedra' un zona luminosa, di colore rosso, che emana calore, la cataloghera' col concetto di "fuoco". Non si avvicinera' a questo "fuoco" perche' dentro di se predice che una tale azione avra' effetti dolorosi<sup>40</sup>.

La realta' che lui percepisce e' una realta' che lui sta' creando dentro di se. Ad ogni segnale sensoriale che riceve da' un significato, ad esempio, alcuni segnali luminosi saranno per lui delle "forme" e alcune forme le

 $<sup>^{40}\</sup>mathrm{Questa}$ sua conoscenza deriva o da una esperienza che ha fatto da bambino, oppure da un ammonimento ricevuto dai genitori

pensera' come "oggetti". Agli oggetti attribuira' delle proprieta'. Quindi, ad esempio, se avesse piena coscienza dei suoi meccanismi cognitivi, potrebbe dire: "dalla luce che vedo dai miei due occhi riesco a tracciare delle forme. In particolare, una forma che vedo e' compatta e ha una profondita'<sup>41</sup> quindi dico: "e' un oggetto", inoltre, noto anche le seguenti proprieta': e' tonda e grigia. Per tenerla in mano, avverto uno sforzo muscolare, quindi dico "e' pesante". Considerando tutto, dico "esiste un oggetto tondo, grigio e pesante. Ho visto altri oggetti simili e ho imparato a chiamarli pietre. Siccome, tutte le pietre che ho visto fin'ora le ho sempre ritrovate nel posto in cui le lasciavo, dico che qui dove mi trovo, esiste una pietra<sup>42</sup>".

wikipedia.org/wiki/Depth\_perception



<sup>42</sup>In questa frase stiamo anche implicitamente considerando il suo concetto di spazio, che e' sempre un qualcosa che l'uomo crea dentro di se. Vedi https://en.wikipedia.org/wiki/Spatial\_



<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>la profondita' e' percepita dal fatto che ogni occhio riceve la luce da due punti differenti e da altri indizi, vedi https://en.

172CAPITOLO 2. LA RICERCA DI DIO CON APPROCCIO S

# Capitolo 3

### Sulla Natura

Cosi' come l'energia ne' si crea ne' si distrugge, perche' l'energia ceduta da un corpo viene assorbita da un altro corpo, anche qualsiasi perdita piccola o grande o totale della propria vita e' riacquisita da un'altra persona o da altre persone o dalla Natura. Questo trasferimento di vita, avviene a volte volenti o a volte nolenti. In Cristo, si diventa sempre volenti di questi trasferimenti, che diventano doni, anche se non ricambiati, ma parliamo adesso in particolare dei trasferimenti verso la Natura.

La nostra anima ama il corpo suo e quello di chi altri ama. Il corpo e' fatto di materia, e' una parte della Natura. Il corpo rispetta e soggiace alle leggi dell'Universo perche', come parte della Natura, ama tutta la Natura, e per questo i suoi atomi sono sempre fedeli agli altri atomi. Quando ricevono energia fisica, l'assorbono, quando hanno energia la cedono agli altri atomi. Cosi' il corpo ha un peso e, senza altre forze,

tende verso il centro della Terra. Il corpo acquisisce calore dal Sole e cede calore nella notte, se lontano da un fuoco. E cosi' via, il corpo interagisce con tutta la materia, cosi' come la materia interagisce con altra materia.

A volte il corpo assorbe troppa energia, ad esempio, quando riceve troppa energia meccanica diciamo che abbiamo sbattuto contro qualcosa, e sentiamo dolore. A volte, l'energia termica ricevuta e' troppa, e sentiamo caldo o ci bruciamo, e se invece e' troppa quella ceduta sentiamo freddo. A volte, non abbiamo piu' energia per i nostri muscoli e per l'organismo per la fame e ci sentiamo deboli. Nei casi estremi, dobbiamo affrontare dei drammi, perche' l'amore del corpo verso la Natura, ci priva seriamente della nostra vita. In ogni caso, la nostra anima puo' pensare alla Pace, se si rende consapevole che Lei ama il corpo. Ogni cosa che le accade o deve affrontare nella Natura, e' dettata dal suo amore verso il corpo. Non e' quindi lei in castigo esigliata nella terra, piuttosto lei vive nella Natura e con la Natura, proprio perche' vive il suo forte desiderio di amare il corpo e quindi anche la Natura.

Il corpo, anche se spiritualmente non e' il fine dell'esistenza, e' il punto di partenza fondamentale. Non possiamo esprimerci senza parlare, senza usare le corde vocali, o senza fare dei segni muovendo il corpo. Non possiamo voler bene ad un'altra anima senza pensare al suo corpo, pensando a dove si trova, se sente freddo o caldo, se e' stanca o riposata, se e' vicina ai corpi di chi vuole bene o no. Ne' possiamo essere vicini a colei che soffre rimanendo nelle nostre stanze, ma muovendoci nello spazio per raggiungerla, attrezzandoci per affrontare le distanze, il freddo, la fame, il tempo, e una volta raggiunta, abbracciarla, ascoltare la sua voce e vedere cio' che vede. Solo con il corpo possiamo pregare o lodare Dio. Solo con il corpo possiamo vivere la pace e la gioia di Dio, e possiamo condividerle agli altri. E' vero anche che a volte la fede chiede di andare oltre il corpo, ma cio' non significa abbandonarlo, ma accentando i suoi limiti, continuare ad amare col nostro cuore.

Dal punto di vista psicologico il corpo, e di conseguenza tutta la Natura, e' lo strumento fondamentale tramite cui l'anima ama, e' cosi' fondamentale che l'anima e' anche corpo e Natura: l'anima vivente non e' come pensavano gli antichi distaccata dal corpo e dalla Natura, l'anima ama cosi' tanto il corpo che e' un tutt'uno. Ella e' influenzata dal corpo e il corpo dall'anima, in un intreccio forte e stretto, <sup>1</sup>, il corpo e' influenzato dalla Natura e la Natura dal corpo.

C3%AO\_psicofisica&oldid=121651506



La psi-

coanalisi nella sua globalità è l'insieme degli studi che analizzano le relazioni tra la dinamica ormonica e la costituzione della personalità psichica.

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Unit%

### 3.1 Perche' questa Natura?

La materia e' necessaria per dar forma alla vita sociale ed e' sufficiente per creare e mantenere la vita che il nostro corpo desidera.

E' possibile scrivere senza una penna e una carta, o senza una macchina da scrivere e un supporto che memorizza cio' che e' scritto? La materia serve a noi per dare forma ai nostri sentimenti, per mantenere nel tempo cio' che e' importante. Potresti matematicamente obbiettare cosi': "se io fossi un punto, ed ogni mio desiderio e bisogno fosse appagato, non avrei bisogno della materia, ne' della Natura". E' vero, ma se tu desiderassi amare anche un solo altro essere simile a te, ci dovrebbe essere almeno un altro punto. Inoltre, non esiste amore se non c'e' un bisogno, un qualcosa da soddisfare, da colmare. E quindi questi punti dovrebbero avere un loro stato, ad esempio, contenere una certa quantita' di energia, variabile. Ecco che un punto potrebbe trasferire la sua energia ad un altro punto per amare. Ed ecco nata una Natura, molto astratta, ma pur sempre Natura: uno spazio che contiene punti, un'energia trasferibile, e un'energia fissabile nei punti (materia).

Ora, perche' non possiamo vivere in questo Universo astratto, che sembra molto piu' semplice da vivere? In fondo, e' da ammettere che la materia e' costosa. Trasportare anche pochi litri d'acqua e' faticoso. Il nostro corpo e' delicato, ha sempre bisogno di cure e puo' poco fisicamente rispetto a quanto noi a volte deside-

riamo. Tuttavia, un Universo piu' complesso consente la creazione di oggetti e corpi meravigliosi e belli, e consente di vivere esperienze piu' raffinate e grandi. Viceversa, un Universo piu' semplice diventerebbe banale: se non esistesse il peso della gravita', non esisterebbe il camminare, staremmo tutti fluttanti nello spazio come dei pesci. Se non esistesse la complessita' della chimica, e tutto fosse di una stessa sostanza, sarebbe tutto un mondo in bianco e nero, insapore. Se tutta la materia fosse commestibile, non esisterebbe l'evoluzione, e saremmo rimasti tutti delle cellule o al piu' delle amebe.

E' chiaro che magari uno si puo' mettere alla ricerca di universi migliori, dove la forza di gravita' e' un po' meno faticosa, dove si ci puo' trasferire da un posto all'altro piu' facilmente (magari con un teletrasporto), anche se e' difficile<sup>2</sup>. In questo Universo, ci

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>E' difficile progettare un universo che possa accogliere la vita come la conosciamo. Ad esempio se non esistesse la gravita' non esisterebbe forse la vita, perche' non esisterebbe un pianeta Terra che raccolga in se l'acqua e tanti altri elementi indispensabili alla vita. Ancora, se non esistesse la massa, ad ogni piccola spinta, si viaggerebbe alla velocita' massima (della luce), e quindi, ancora, non potrebbero esistere dei corpi adatti alla vita. Se non esistessero le forze elettriche che consentono a particelle con la stessa carica di respingersi, tutto sarebbe fuso in una massa informe. Continuando ad analizzare la situazione, si vede che una piccolissima modifica delle costanti e delle forze fisiche dell'universo, risulta in un universo inadatto alla vita, vedi Principio Antropico per approfondire https://en.wikipedia.org/wiki/Anthropic\_principle

sono situazioni, che conducono, alcune in maniera piu' rempentina e violenta, come incidenti, altre in maniera piu' lenta e dolce, come raggiungere tranquillamente gli ultimi anni della vecchiaia, alla morte. Per il corpo la morte non e' una maledizione ordinata da divinita' crudeli, e', come diceva San Francesco, "sorella morte". Amare anche se non si e' amati e' pure una forma di morte, che pero' per il corpo e' pienamente vivibile in maniera serena e gioiosa. I nostri problemi psicologici, la nostra immaturita' spirituale, ci allontana dal vivere con serenita' queste dimensioni, e quando ci troviamo costretti ad un faccia a faccia con alcune di loro, soffriamo e ci allontaniamo dal vivere naturalmente nel nostro universo<sup>3</sup>. Ma allora, solo risolvendo i nostri problemi psicologici e comprendendo i problemi di chi e' accanto a noi, crescendo tramite il percorso spirituale in cui abbiamo fede, e ritornando cosi' alla naturale unita' con l'anima e con il corpo potremo sentire di nuovo di far parte di questo universo e di non avere bisogno di altri, piu' allettanti, ma lontani, universi. E potremo dire che il nostro universo e' la realta' che la nostra anima ha desiderato fin dal principio vedere, sentire, toccare, capire e modellare con il suo corpo.

Se comunque l'idea di universi migliori alletta, con-



<sup>3</sup>Vedi Alexander Lowen, cap. 6 pag. 203

tinuiamo il discorso dicendo che per quanto migliore sia l'universo che possiamo progettare e costruire o, in qualche modo, scoprire e colonizzare, cio' non basterebbe a raggiungere la felicita'. Cosi' come le cardinalita' di Cantor, in cui esiste sempre un infinito piu' grande, in ogni universo in cui ci troveremo, desidereremo un universo migliore, piu' performante. Questo perche', fino a quando non risolveremo i problemi della nostra anima, la causa della nostra inquietudine, non bastera' tutta l'energia dell'universo ne' tutta la profondita' di una super intelligenza artificiale per colmare i nostri vuoti.

Non e' svalutando il proprio universo e ricercandone uno "migliore" che si raggiunge la felicita'. Si puo' fare molto nel proprio universo, ambiente e cultura, qualsiasi essa sia. Si puo' diventare molto bravi. E, solo diventando bravi nel proprio universo, poi nel tempo, con la ricerca si possono trovare universi migliori. Per confermare cio', consideriamo che molte scoperte e innovazioni scientifiche sono state dettate da innovazioni nella tecnica. Se il commercio dei materiali non fosse stato maturo, e gli artigiani non avessero raggiunto un buon livello di abilita' nella lavorazione di quei materiali, non ci sarebbero stati i salti tecnologici e senza questi non ci sarebbero stati i salti nella scienza<sup>4</sup> Cio' vale anche nel proprio piccolo. Ad esempio, e' solo di-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ad esempio, con l'avvento dei telescopi e dei microscopi. https://www.google.com/search?channel=fs&client=ubuntu&q=How+has+technology+helped+in+the+

ventando bravi nel proprio lavoro o ruolo che si puo' poi ambire a lavori "migliori". E' solo apprezzando il meglio della propria terra, che si possono apprezzare altri paesi. E' solo amando i propri genitori che si puo' essere genitori migliori (o al pari) di loro, anche se loro hanno avuto carenze nell'esserlo.

L'uomo, e' materia che si evolve secondo le leggi fisiche. Tuttavia, anche se tutti i nostri pensieri, sensazioni ed emozioni, sono il risultato di una macchina che e' il nostro corpo, non siamo una briciola nell'universo. Siamo cio' che da' senso ad ogni cosa. Anche perche', gli atomi non hanno il concetto di grande o piccolo. Il Sole non e' per un atomo tanto piu' grande del suo naso, ad esempio. La numerosita' delle stelle, non e' per la pietra ferma-carte sopra la scrivania, tanto piu' sorprendente del numero dei suoi spigoli. Che un vulcano esploda o crolli, non e' per le rocce che lo componevano e che vengono distrutte tanto piu' significativo di essere rimaste a formare il cono del vulcano per centinaia di migliaia di anni.

In conclusione, la materia e' l'inchiostro e la carta con cui Dio scrive il libro della Natura, per dire a chi a bisogno e desidera: "Ti amo, sei una parte preziosa di me". A volte, dirlo e' difficile e doloroso, a volte e' piu' piacevole ed entusiasmante. Ma solo essendo



la parola che Lui vuole, nelle Sue frasi, la natura, gli altri e noi stessi non saranno ostili, incomprensibili e aridi e l'universo diventera' una armoniosa danza della materia.

# Capitolo 4

# L'importanza del lavoro umile nell'era del capitalismo

Il lavoro onesto, per quanto snaturato nel mondo capitalistico, puo' essere vissuto e compiuto per stare in Pace con stessi e con il resto della societa'.

In un mondo ideale, il lavoro sarebbe piu' leggero, interessante e scorrevole. Con la tecnologia, occorre molto poco sforzo per ottenere risultati sorprendenti. Con le tecnologie attuali e' facile immaginare che in una o due generazioni, tutti potremmo vivere senza morire di fame. Abbiamo infatti a disposizione campi agricoli vastissimi, che resistono a funghi, insetti e malattie. Possiamo trasportare con facilita' tonnellate di materiale da un posto a un altro. E, se volessimo, po-

tremmo fare tutto questo usando energia rinnovabile e non inquinante. Nel mondo attuale, invece, siamo tutti in perenne crisi. Milioni di persone muoiono di fame, e quelle che sopravvivono sono stressate dalla punta dei capelli fino ai piedi per non finire per strada a mendicare. I posti di lavoro sono pochi e siamo in perenne competizione con noi stessi e con gli altri.

Vale pero' la pena di non arrendersi e mettercela tutta per stare bene. Infatti, oltre a salvaguardare il proprio sostentamento, chi lavora rende anche un servizio agli altri, perche' non deve chiedere a loro piccoli o grandi sacrifici per aiutare se stesso. L'essere autonomi, vuol dire avere la potenzialita' di stare in salute, vivere momenti lieti con amici, e seguire le proprie passioni senza sentire il bisogno di obbligare gli altri in alcun modo. Gli altri rimangono liberi di regalare o meno averi, di essere simpatici o freddi, di essere educati o rozzi, e quindi di vivere e scegliere la propria vita. Quindi, voler bene a se stessi senza pretendere attenzioni dagli altri e', oltre che utile, altruistico.

Inoltre, chi lavora onestamente e', indipendentemente dalla mansione che svolge, una persona che sta' amando tutta la societa'. Anche quando svolge un lavoro che ha significato per pochi, in realta' sta collaborando con ogni persona del pianeta al lavoro universale svolto da tutta la societa'. In passato, nelle piccole societa' come le tribu', cio' era evidente. Infatti, ognuno era indispensabile a tutti gli altri e, anche se la mansione svolta era umile, come ad esempio badare

al gregge mentre il resto della tribu' cacciava, se non fosse stata svolta, questo avrebbe costituito un danno per tutti. Oggigiorno, non e' piu' così scontato pensare in questo modo, soprattutto perche' i modelli culturali premiano ruoli lavorativi di prestigio, come ad esempio il ruolo dell'ingegnere, del medico, dell'imprenditore, e mettono in ombra lavori piu' umili, come ad esempio il manovale, il commesso, il cameriere. Ma se lo spazzino non raccogliesse la spazzattura dai cassonetti, dopo sette giorni ci sarebbe la peste per tutta la citta'. Ed e' grazie alla costanza e alla dedizione, che la vite di ferro viene fabbricata dalle mani dell'operaio. Se l'operaio e' in interiormente in pace, compie semplicemente e diligentemente il suo lavoro, e questo oltre a dare a lui stesso la soddisfazione di svolgere bene un buon lavoro, lo pone allo stesso livello di qualsiasi altro tipo di lavoratore. Infatti, anche se chiunque altro avrebbe potuto imparare la tecnica che l'operaio adopera per il suo lavoro, lui, quando fabbrica le viti, e' li' ad impiegare il suo tempo, piuttosto che a dedicarsi a svaghi e passioni, e' li' concentrato, a sopportare la fatica, e tutto questo per quelle viti. Ed anche se in se' non serve a molto una vite ad una persona qualsiasi, serve a tutti, in quanto, sara' usata per fabbricare un prodotto che noi compreremo. Noi, allora, con le nostre abitudini consumiste dove prediligiamo prodotti industriali a prodotti artigianali per il loro minor prezzo e migliore tecnologia, stiamo in realta' chiedendo a gran voce che esista quell'operaio che lavori giornalmente nella

fabbrica. Quindi, il lavoro dell'operaio non e' un mero atto meccanico sostituibile con qualsiasi altro atto meccanico equivalente. E' come quando un genitore aspetta la figlia all'uscita da scuola. Qualunque altro autista fidato potrebbe prenderla ed accompagnarla a casa, ma quel genitore, per sua figlia, e' li'. L'operaio, se e' interiormente in pace con se stesso e con gli altri, e' li' per fabbricare quei piccoli artefatti, e dargli la forma e consistenza che la societa' vuole. E noi, se siamo interiormente in pace, riconosciamo l'importanza dell'operaio e del suo lavoro al pari di come la figlia ama essere accompagnata a casa dal proprio genitore e non da una persona qualsiasi.

Quando un lavoratore rispetta e crede in tutte le leggi della societa', lavora onestamente nel rispetto di tutti, egli e' al pari di ogni altro lavoratore. La ragione e' che, inanzitutto, per vivere egli non cerca via traverse, che danneggerebbero in piccola o grande misura l'altro. Inoltre, il servizio del lavoratore, essendo richiesto dal datore di lavoro e dai clienti, e', come gia' spiegato prima, utile ad una parte grande o piccola della societa', e quindi, ad almeno una persona. Il premio per pensare in questo modo, non e' da cercare nel ritorno economico. Il mercato e' ingiusto, perche' a parita' di utilita' e bonta' di un servizio, alcuni lavori sono pagati di piu', altri di meno. Mentre una grossa azienda rivende il suo servizio a dieci o cento volte tanto il suo effettivo costo di produzione, un lavoratore autonomo non puo' comportarsi allo stesso modo: i costi

che deve sostenere sono molto piu' alti e la sua clientela infinitamente piu' ristretta. Eppure, l'idraulico che ripara il tubo dell'acqua che perde, svolge un lavoro tanto utile quanto quello dell'imprenditore di una fabbrica di tubi per l'impianto idrico di casa. Tuttavia, accettare il mondo cosi' come e', e cambiarlo senza la forza, in maniera non violenta, lentamente nel tempo, consente di sacrificarsi per lavorare, alle condizioni attuali del mercato, e vedere il proprio sacrificio come un atto di amore verso la societa'. Il lavoro attuale presenta vari inconvenienti e difficolta', come paghe non proporzionate agli sforzi reali, incomprensioni da parte dei colleghi, poca lungimiranza e sensibilita' dei propri superiori e routine lavorativa non rispettosa dei propri ritmi biologici. Quando il lavoratore accetta il mondo attuale come atto d'amore, diventa in grado di ben sopportare questi inconvenienti, perche' vede non piu' solo i propri vantaggi e svantaggi, i propri dolori e piaceri, ma vede la societa' nella globalita' che avanza, e trova la forza e la gioia interiore di amarla. E' cosi' che ogni lavoratore e' al pari di ogni lavoratore, ed ama l'intera societa' insieme a tutti gli altri lavoratori.

#### 4.0.1 Sui lavori utili

Un lavoro e' considerato utile quando altri sentono il bisogno che venga svolto. Tanto piu' un lavoro e' utile, tanto piu' richiede responsabilita', e in verita', sacrificio, da parte di chi lo compie.

#### 188CAPITOLO 4. L'IMPORTANZA DEL LAVORO UMILE N

- 1. Ci si puo' sacrificare senza sforzo. Per far questo bisogna amare se stessi e gli altri, essere in Pace con se stessi e con il resto della societa'. In tal modo, ogni sacrificio non pesera' e non ci si pentira' in seguito di cio' che comportera'.
- 2. Chi vuole fare un lavoro molto utile, puo' capire se veramente vuole solo se apprezza anche un lavoro onesto, indipendentemente dal fatto che sia utile o meno. Un lavoro onesto ma "inutile", come spiegato prima nel capitolo 4, e' ottimo e perfetto, ed inoltre, e' molto piu' leggero<sup>1</sup>. E se, consapevole del rischio che comporta il lavoro piu' importante e delle possibili conseguenze negative in caso di fallimento, capisce che puo' farlo e si sente di sacrificare una parte di se per questo, allora sara' disposto ad accettare un lavoro piu' importante che la societa' gli offre.

In verita', queste sembrano parole idealiste. Nel mondo, piu' il lavoro e' considerato non utile, piu' si guadagna meno, con la scusa che chi fa' i lavori piu'

wiki/Boeing\_737\_MAX\_groundings



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>e' tanto piu' leggero tanto piu' la vita altrui non dipende dal risultato del proprio lavoro. Un gioielliere, non fa' un lavoro critico. Se sbaglia, al piu' il gioiello vera' brutto, e al piu' dovra' venderlo a minor prezzo. Un team di ingegneri che sbaglia un calcolo per la progettazione di un aereo, rischia di farlo precipitare con il pilota e altre persone a bordo. Vedi precipitazioni degli aerei Boeing 737 MAX https://en.wikipedia.org/

difficili e' piu' importante o bravo.

Tuttavia, come insegnano Gesu', Gandhi e altri, non bisogna aspettare che il mondo cambi: prima cambiamo noi, senza pretendere alcun cambiamento negli altri, essendo solo felici ed aperti ad un loro cambiamento, e se non ci riusciamo, pregando Dio di esserlo.

Questa e' la vera rivoluzione, e costa tantissimo: la propria vita. Perche', nessuno elogiera' chi si mettera' in questo cammino, la societa' non lo riconoscera', ne' lo eleggera' Papa. Colui che si mettera' in questo cammino, avra' meno privilegi, meno diritti. Saranno solo forze spese.

L'unica ricompensa sara' quella di Dio, sara' quella di poter essere veramente in Pace con se stessi e con la societa', non escludendo nessuna persona, di qualsivoglia ceto o condizione.

#### 4.0.2 Sui consumatori

Un consumatore, cosi' come un'azienda, dispone di un capitale. Tuttavia, egli e' piu' libero ed ha piu' potere di spendere il suo capitale per il bene collettivo. Quando lo utilizza per soddisfare le proprie necessita' e desideri premia i lavoratori che gli offrono dei servizi, e a catena i lavoratori che offrono i servizi a questi ultimi. In aggiunta, puo' scegliere di prediligere dei prodotti e dei servizi al posto di altri, per rispettare dei principi, come ad esempio, comprare presso una bottega locale piuttosto che presso un supermercato,

usare prodotti biologici, prediligere prodotti e servizi che garantiscono il rispetto dei diritti dei lavoratori. Pagando il costo aggiuntivo che richiede il rispetto di buoni principi, il mondo cambia veramente, anche se di un infinitesimo. Se non viene pagato questo costo aggiuntivo, verra' comunque il tempo in cui altri lo pagheranno al posto nostro contro la loro volonta', come i paesi del terzo mondo, o in cui noi stessi lo pagheremo, come negli episodi dei disastri ambientali. E' da aggiungere che agire solo singolarmente non puo' cambiare la situazione. Per questo e' poi opportuno unirsi ad altri che hanno gli stessi fini ed intenzioni. Solo cosi' potra' poi nascere una vera forza politica, sana, pacifica, che cambiera' il mondo.

#### 4.0.3 Esempio ideale

Per dare concretezza a quanto fin'ora detto, facciamo l'esempio del lavoro come strumento per la ricerca della vera vita. Oltre a realizzare una mera logica di sussistenza, andando a lavorare si ha la possibilita': di stare con altre persone, che come noi cercano di sopravvivere impegnandosi onestamente e che sono al di fuori del nostro cerchio di amicizie; di rinforzare la fiducia in noi stessi tramite i piccoli quotidiani successi; di trasmettere le proprie tecniche e i propri trucchi ai colleghi; di sopportare chi ci e' antipatico, per rendersi conto che, in realta', il suo modo di vivere ci interessa sotto certi aspetti, e che ne' continuando ad essere come noi

siamo, ne' essendo esattamente come lui e', arriveremo alla Meta; capito cio', cambiando nel tempo, ritrovare la pace di stare con lui; di impegnarsi su problemi che solo noi sappiamo o dobbiamo risolvere; di ricorrere a tutta la propria esperienza, resistenza e astuzia; di vivere la paura del fallimento, e poi ritrovare fede, speranza, e soffrire tanto impegno, e pazienza e ancora impegno, e poi arrivare al momento fatidico della messa in atto; nel caso di successo, condividere la gioia con i colleghi, ornarsi dei complimenti dei superiori, nel caso di fallimento, riconoscere la bonta' del lavoro fatto, trarre esperienza dagli errori commessi, e ritrovare il coraggio dai consigli di chi ci vuole bene, per poi rimettersi in gioco nel lavoro. Infine, andando a lavorare si ha la possibilita' di tornare a casa, dimenticandosi della veste del dovere indossata tutta la giornata, e apprezzare la ricerca delle semplici gioie della vita, come un piatto caldo e nutriente, mangiato in compagnia di chi vogliamo bene.

Per tutto questo, chi ricerca la vera vita lavorando, non si tira indietro dai sacrifici che il lavoro comporta e si alza anche la ventesima mattina, dopo averlo fatto gia' 19 giorni nello stesso mese, e va a lavorare, nonostante, quel giorno, farebbe piu' bene per il suo fegato fare una semplice passeggiata per comprare la frutta o stringere la mano del suo amore e guardare il cielo. Chi ricerca la vera vita, non si vede schiavo ne' accetta il mondo come perfetto. Comprende il suo cuore e quello degli altri e capisce che la societa' e' il risultato

#### 192CAPITOLO 4. L'IMPORTANZA DEL LAVORO UMILE N

degli egoismi e delle eccellenze di ognuno. Sa' quindi che non puo' assentarsi perfino la ventesima mattina, perche'

- 1. il suo capo o manager non ha cognizione delle esigenze personali di ogni suo dipendente, e averla non e' facile e sarebbe molto impegnativo per chiunque. Inoltre, e' gia' impegnato ad affrontare le problematiche di produzione aziendali, e quindi, anche desiderandolo, non potrebbe dedicarsi serenamente ad ognuno.
- 2. Perche', il vero lavoratore sa che non ha cognizione completa dei piani dei suoi capi e di quello che stanno facendo i colleghi, delle difficolta' che sta' affrontando l'azienda e di quello che vuole fare per il prossimo futuro. Forse ha una visione di cio', ma non precisa, quindi non puo' concludere correttamente, autonomamente, se e' giusto fare qualcosa a riguardo del suo lavoro o no. Nello specifico, non puo' decidere se assentarsi o ritardare a suo arbitrio. Inoltre, anche se la sua assenza e' ininfluente, non puo' ragionare individualmente, perche' se poi ogni altro lavoratore facesse cosi', piu' spesso mancherebbe la persona che proprio quel giorno serve, e cosi' la produttivita' calerebbe.
- 3. Perche' le aziende clienti dell'azienda del lavoratore, ad ogni minimo calo di qualita' od aumento del costo passerebbero subito ad altre aziende,

perche', altrimenti, non riuscerebbero a soddisfare le richieste dei loro stessi clienti. Di conseguenza, l'azienda del lavoratore diventerebbe piu' debole nel mercato e le aziende competitrici ne approfitterebbero per superarla e godere dei benefici che ha goduto quando era avanti a loro, e che, seguendo una logica capitalista, non ha mai condiviso con loro.

Il vero lavoratore, quindi, pur facendo parte del meccanismo capitalista che non lascia un pieno respiro alla sua vita, ne comprende le ragioni umane, e considerando gli uomini di tutte le aziende, come suoi fratelli, non si ribella a loro. Sopportando la condizione presente della societa', gioisce delle piccole e semplici gioie della vita, e nel suo piccolo, si impegna per il benessere interiore dei suoi amici e delle persone che incontra, sognando che aumenti pure per ogni membro della collettivita' cosi' che lavorare non sara' piu' cosi' pesante per l'uomo.

Il lavoro non e' il fine, e' un mezzo per mettere a fuoco la ricerca della vera vita. Esistono molti altri modi per ricercarla, come l'arte, lo sport, la politica, la religione, la scienza, la famiglia. Tutti, seppure diversi, hanno gli stessi ingredienti: 1. apprezzare cio' che si e' e gli altri sono, 2. impegnarsi per dare a tutti, 3. non dare immotivata priorita' a nessuno, compresi se stessi, al costo di rinunciare a molti privilegi.

194CAPITOLO 4. L'IMPORTANZA DEL LAVORO UMILE N

# Capitolo 5

### Cambiare il mondo

Il male nel mondo e' il risultato della somma delle paure, egoismi ed insensibilita' di ciascuno, per quanto piccole e non eclatanti. Queste debolezze e vizi, sono la conseguenza naturale del male nel mondo in cui ciascuno e' cresciuto nella sua infanzia. Ad esempio, se si cresce in un ambiente aggressivo, poi si ci adattera' come si puo', ed e' probabile imparare a relazionarsi con gli altri tramite rapporti di potere. Gli altri saranno amici se servono, e nemici se faranno i loro interessi. Ancora, se da bambini non ci siamo potuti fidare degli estranei, a maggior ragione da grandi non ci potremo fidare degli sconosciuti, ed appena qualcuno si discostera' dalla nostra normalita', lo giudicheremo e ci sembrera' pericoloso, od inferiore e noi superiori. Se da bambini viviamo particolari difficolta', come vivere in una classe sociale svantaggiata ed emarginata, sara' poi difficile sentirsi parte del resto della societa',

saremo piu' inclini a discostarci dal senso comune del giusto, e a farci le nostre regole, coltivando un senso di diffidenza e discredito verso chi non fa parte del nostro mondo. In tutti questi casi si crearanno dei contrasti piccoli e grandi, che a parte casi eclatanti, non favoriranno un globale sviluppo del benessere, della liberta' e della realizzazione individuale. Questi sono esempi di come si crea il circolo vizioso che se non interrotto porta alla distruzione della societa'.

Non ci sono altri mali, o poteri piu' forti della somma degli infinitesimi maligni a cui ognuno contribuisce ogni giorno con la sua identita' ferita. Ad esempio, ci lamentiamo delle multinazionali, che chissa' quale potere pare abbiano. Ma messo e non concesso che tale potere ci costringa a non realizzarci e non essere felici, e' da ammettere che tale potere economico, politico e sociale, siamo noi a darglielo! E' piu' vantaggioso comprare prodotti a minor prezzo, e con un click, che pagare un prodotto fatto da una azienda locale. Questo muove una massa di persone e di soldi verso il monopolio, iper-industrializzato, di multinazionali. Ci lamentiamo che tali multinazionali sfruttano i lavoratori, nel nostro paese, e ancor di piu' nei paesi sottosviluppati. Ma siamo disposti a pagare di piu', ad avere meno tempo, a crearci nuove difficolta' per usare servizi e prodotti non standard, difficolta' che nessuno ha? E' molto difficile essere inclini a cambiare la propria vita, e renderla piu' dura di quella che e', ma qui sta' il punto. Il nostro non-sacrificio, sacrifica il resto del mondo,

e di riflesso, anche noi stessi.

La disoccupazione, l'alta competizione, lo sfruttamento e lo stress nel lavoro, i problemi sociali, le guerre, sono tutte descrivibili allo stesso modo. Non c'e' un grande cattivo che architetta tutto cio'. Possono esserci sciacalli che ci bagnano il pane nei problemi del mondo, come chi specula in borsa, o chi progetta truffe, ma cio' e' una percentuale irrisoria rispetto al vero problema. Se cosi' non fosse, basterebbe destituire il dittatore di turno, e il mondo sarebbe felice e sorridente. Ma e' mai stato cosi'? Ne' ci sara' mai un grande leader che risolvera' per piu' di un anno, anche solo uno di un nostro problema personale. Fino a quando tutti saremo la causa del malessere personale e collettivo, il mondo rimarra' lo stesso, cambieranno i nomi, "monarchia" e "sudditanza" si chiamera' "capitalismo" e "proletariato", "teocrazia" si chiamera' "tecnocrazia", ma il mondo rimarra' sempre lo stesso.

Se si vuole che le cose nel mondo cambino, non c'e' altro modo che cambiare quell'infinitesimo di noi stessi, senza pretendere un minimo di cambiamento negli altri. Il nostro piccolo cambiamento, avra' agli occhi di Dio un valore esponenziale, e nei secoli, nei millenni il mondo migliorera'. E quand'anche il mondo trovera' la sua fine, noi lo avremo amato veramente, e ogni abuso subito in vita, non ci sara' pesato, perche' sara' servito, almeno un po', ad almeno una persona.

Per cambiare noi stessi, e' lodevole privilegiare prodotti "green", discostarsi dal consumismo, scegliere mo-

di di vita alternativi. Tuttavia, cio' che Gesu' dice e' ancora piu' forte: dobbiamo cambiare la nostra identita', i nostri stessi sentimenti, il nostro spirito. Questo, nel nostro piccolo, al di la' di cosa compriamo o meno, ha profonde conseguenze. Ha conseguenze sul rapporto con i nostri colleghi, con i clienti, col valutare e giudicare le scelte dei nostri superiori, su come trattiamo chi ha un ruolo subordinato a noi. Gli effetti sono invisibili e infinitesimi, ma cosi' come le ottimizzazioni ingegneristiche sui motori, che migliorano di una piccola percentuale l'efficienza di un ingranaggio, si traducono in una molto piu' elevata prestazione, perche' quell'ingranaggio gira migliaia e migliaia di volte, e quindi la piccola percentuale si cumula, allo stesso modo nella nostra vita, le migliorie spirituali che esaltano la vita propria ed altrui, si cumulano nel tempo, e poi, in momenti opportuni, aprono le porte a nuovi orizzonti. E' solo cosi' che possono avvenire piccoli grandi miracoli, come un impiegato che discute criticamente l'eticita' di una scelta aziendale, mettendo in gioco il suo posto. O come un manager che difende i suoi lavoratori, dando meno priorita' alla produttivita' capitalistica dell'azienda e, di rimando, mettendo in gioco il suo posto. O come di una coppia, che accetta di vivere fuori citta', con un proprio orto e di fare ricorso solo a prodotti equosolidali, al costo di vivere con ristrettezze economiche e materiali.

Crescendo e maturando, si capisce che inizialmente, molte delle proprie idee che cambierebbero le cose

nel mondo sono un nostro chiedere e pretendere dei cambiamenti nelle persone. Questi cambiamenti non sono semplici da attuare e richiedono una buona dose di sacrificio. Un esempio banale e' il ritenere superiore usare Linux ed inferiore usare Windows. Per chi non e' appassionato di informatica, non e' semplice imparare ad usare un nuovo sistema operativo<sup>1</sup>. Pretendere non e' amare, anche se si pretende il giusto. Piuttosto, si puo' annunciare e spiegare il proprio ideale, testimoniando con la propria vita la sua applicazione. Cosi', l'altra persona sara' libera di scegliere. Si può nella propria quotidianeta' usare Linux, affrontando tutte le piccole, e a volte grandi, difficolta' connesse, e spiegare agli altri perche' e' piu' etico, e nel lungo tempo, piu' efficiente usare Linux, senza pero' prendersela con chi non lo usa, comprendendo i suoi motivi, e continuando ad armarlo.

Affrontando un percorso interiore innanzitutto si diventa sempre piu' contenti della propria vita, e piu' forti e coraggiosi nell'affrontare le difficolta'. Cosi', cio' che e' esterno, diventa una semplice condizione naturale delle cose. Ce la prenderemmo mai con un fiume che ha smesso di scorrere? Cercheremmo acqua in altri posti, magari in punti piu' remoti e difficili da raggiungere, ma cercheremmo di trarre il massimo dalla vita lo stesso, e cosi' saremmo ugualmente felici.

Inoltre, ognuno nel mondo sta' facendo cio' che crede sia meglio fare. Anche quando sceglie il male, sta'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>anche se oggi giorno Linux e' diventato molto piu' usabile

scegliendo cio' che crede essere bene. Se e' vero che il bene che noi viviamo e' superiore a quello scelto dall'altro, allora facendolo sperimentare e conoscere, l'altro lo accogliera'. Quindi, per curare il male negli altri, prima dobbiamo raggiungere il bene in noi stessi, e dopo, metterci nella difficile ma nobile impresa di comunicarlo e farlo conoscere a chi non lo conosce.

Questo modo di pensare e agire, e' molto diverso dallo stile imperialista a cui siamo abituati, in cui c'e' una verita' piu' vera delle altre, o una giustizia piu' giusta. Questo stile imperialista ha portato a molte guerre e divisioni, e continuera' a farlo. Solo l'amore puo' portare ad un bene superiore, e l'amore non convince, l'amore disseta.

Riguardo al potere, l'errore piu' grande e' il non avere un potere sano sulla propria anima. E' quando non siamo in grado di portare noi stessi alla pace interiore, a buone relazioni, al vivere sane emozioni, che proiettiamo la nostra incapacita' nei leader mondiali, nei grandi sistemi, nelle situazioni di crisi macroscopiche. Un santo, invece, riesce a sorridere anche nelle situazioni piu' difficili ed inumane, perche' nel suo cuore e' incrollabile l'amore che prova Dio per lui.

Chi scegliera' di amare il mondo, cosi' come sopra descritto, nella sua vita potra' giungere a questa fede: "l'umanita' continuera' a vivere, a rinnovarsi. Non esistera' mai un armageddon totale. L'umanita' si rialzera' sempre dalle proprie ceneri. Il bene vincera' sempre, e chi avra' perseguito il male, sara' dimenticato

come polvere al vento. Dopo molte generazioni, dopo aver superato molti traumi di guerre, emarginazioni e discriminazioni, sfide e mutamenti tecnologici di stili di vita, e mutamenti di DNA, dopo tutto questo, conoscera' un periodo di pace e prosperita', che durera' fino alla fine dell'universo". Fino ad allora, l'umanita' ha bisogno di piccoli eroi che per lei si mettono in cammino per far sgorgare e crescere il bene in se stessi e metterlo a disposizione degli altri e di tutti.

# Capitolo 6

### Riferimenti

"Il treno dei bambini, Viola Ardone"

Nell'essere poveri sembra che e' il non avere che non consente l'amare. Non si ci rende conto di avere gia' tutto cio' che e' divino, e non amando si perde cio' che veramente conta. Cosi', nella poverta' si diventa duri. E le maniera dure generano delle rotture, che la Vita impieghera' molto tempo per riparare.

"Alexander Lowen, Il piacere"

Il piacere e' la sensazione dello stare bene. Il mondo moderno decadente, illude le persone con falsi piaceri, ben lontani da quelli primordiarli e autentici, come quello, ad esempio, di respirare. Un libro dello psicoterapeuta, Alexander Lowen.

"Eric Berne, Ciao... e poi" L'approccio dello psico-terapeuta Eric Berne per la risoluzione dei conflitti interiori.

"Luigi Maria Epicoco. Sale, Non Miele. Per una fede che brucia."

Luigi Maria Epicoco e' un presbitero, teologo, filosofo e scrittore italiano. Questo libro e' un'introduzione sia semplice, sia teologica al mettersi in cammino in un percorso di fede.

"Ilahi Kitabi, A book of Ilahis"

http://www.rifai.org/sufism/wp-content/uploads/

2012/02/a-book-of-ilahis.pdf

https://en.wikipedia.org/wiki/Sufism

I veri dervisci sono dediti alla ricerca dell'Amore puro e universale, e sono pronti a dedicare la loro vita per difenderlo e manifestarlo.

"Richard David Precht, Ma io chi sono? (ed eventualmente, quanti sono?)"

Viaggio nella filosofia tramite un approccio moderno: neurofisiologia, accenni a The Matrix, psicologia ed altro.

"Col saldatore alle due di notte" di Asbesto Ga-

briele Zaverio,

http://freaknet.org/asbesto/libro.html



Brevi poesie spirituali Zen (haiku), scritti da autori che vanno dal 1600 fino ai giorni nostri.

"Le confessioni" di Sant'Agostino Il percorso spirituale di conversione e d'incontro con Dio di Sant'Agostino che partendo da una vita mondana, grazie alla sua ricerca della verita' giunge, con fatica e passione, a Lui.

# Capitolo 7

## Note sull'autore

Ho studiato matematica e informatica. Nel 2012, dopo un confronto con un praticante Sufista, laureato in filosofia, ho iniziato ad esplorare il mondo della spiritualita', ovvero della cura della propria interiorita' per crescere nell'amore caritatevole. Ho seguito un percorso di psicoterapia per piu' di 9 anni. Nel 2020, ho iniziato un percorso con il Rinnovamento nello Spirito della Chiesa Cattolica, e non molto dopo con le Suore Carmelitane Messaggere dello Spirito Santo. Con la psicoterapia ho avuto gli strumenti per lavorare sulle carenze della mia vita, mentre con il ragionamento filosofico e la pratica spirituale ho avuto la motivazione per compiere questo lavoro. Lavoro che mi ha messo piu' a stretto contatto con me stesso e con gli altri. Questo, rispetto a tutto quanto mi aveva fornito il mondo, come l'istruzione, l'universita', il lavoro e le amicizie, mi ha avvicinato piu' semplicemente e piu' direttamente alla Verita'. Data la Sua rarita' e bellezza, ho da sempre avuto l'impulso di condividerLa apertamente, e cosi' e' nato questo libro nel Novembre del 2019.

La verita' di cui parlo altro non puo' essere che le conclusioni sulla vita tratte dalla mia esperienza e dall'esperienza di altri uomini e donne che amo. Ma queste, non sono semplici opinioni. Sono la distillazione di vite vissute cercando, praticando, sbagliando, soffrendo, pentendosi, ed ancora cercando, praticando, amando.

Non sono santo, ovvero non sempre ho la forza di aderire a cio' che scrivo, non sono sempre in pace con me stesso, gli altri e la vita. Tuttavia, ogni volta che ritorno in una situazione pesante, non mi perdo, non odio la vita, so perche' resistere, e piano piano mi risollevo. Ed ogni volta che ne esco ritorno a contemplare la bellezza della vita, e riguardo al passato con piede piu' saldo. E ritrovo che quanto ho scritto e' vero, o trovo nuovi spunti per arrivare ad una formulazione della verita' piu' semplice e bella.

Quando ho trovato la calma o la forza nel tempo libero di sedermi e rappresentare quello che avevo scoperto e quello che ormai avevo assodato, scrivevo. Molte volte anche se mi sarebbe piaciuto scrivere una bella idea, ho rimandato perche' non consideravo l'idea abbastanza matura. L'idea era solo una bella idea, ma era piu' vanita' che verita'.

Cio' che e' scritto e' condiviso nell'augurio che o possa dire a voce aperta cio' che gia' nel tuo cuore credi

o che possa essere spunto di riflessione per arrivare a tue conclusioni piu' profonde. Nello specifico, che tu possa

- 1. intuire che la felicita', quella vera, che conoscevamo quando eravamo bambini, puo' esistere, totalmente e globalmente, anche in questo mondo complesso, anche nelle situazioni difficili;
- 2. che e' infinitamente grande e non vi e' cosa piu' grande di spendersi, rischiare ed amare fino alla fine, per dare la felicita' a se stessi ed agli altri;
- ritrovare il concetto di Dio, quello dell'amore e della fede vera, calato nella cultura moderna scientifica, senza alcuna contraddizione con la visione scientifica del mondo. Sia la scienza, sia la fede sono strumento per l'uomo che ama;
- 4. capire che il mondo cambia nel momento in cui cambiamo noi stessi e non in altro modo, e che non ci sono poteri piu' forti, come il capitalismo, che possano bloccare l'altruismo.

#### 7.0.1 La farfalla

La farfalla in copertina e' il disegno di una formula matematica chiamata "butterfly curve". Si puo' disegnare con Gnuplot con il seguente codice:

set polar

https://en.wikipedia.org/wiki/Butterfly\_curve\_

(transcendental)

