# ВАБИЛЬ

СМЫСЛОВОЙ ПЕРЕВОД КРАТКОГО ИЗЛОЖЕНИЯ



Ибн Каййим



# ВАБИЛЬ

### СМЫСЛОВОЙ ПЕРЕВОД КРАТКОГО ИЗЛОЖЕНИЯ



имама, выдающегося учёного

Шамсуддина Мухаммада бин Абу Бакра, известного как «Ибн Каййим аль-Джаузиййа»

(691–751 г. х.)



Подготовка **д-р Султан бин Насыр ан-Насыр** 



Руководитель проекта **Ибрахим Мекканский** 

УДК 28-24 ББК 86.38

Имам Ибн Каййим аль-Джаузиййа

**Вабиль** / пер. с араб. центра «Зикра» — 2024г. — 280с. Только для бесплатного распространения.

Достижение счастья и успеха для человека в этом мире и в следующем связано с пребыванием его в трёх жизненных состояниях: благодарности за милости Аллаха и Его дары, терпении при испытаниях, просьбы о прощении, если согрешил.

Данное издание, раскрывая тайны этого пути и перечисляя драгоценные пользы поминания, глубоко разъясняет все три состояния и дарит нам представление о том, что является ключом для врат рая.

#### Только для бесплатного распространения





УДК 28-24 ББК 86.38

© Центр «Зикра», 2024

## ДАННАЯ PDF-КНИГА ОТЛИЧАЕТСЯ ОТ БУМАЖНОЙ ВЕРСИИ

## Бумажная версия содержит в себе следующие преимущества:

- Высокий языковой уровень перевода
- Аннотации к главам
- Схемы, облегчающие освоение материала
- Выделение полезных цитат зелёным цветом
- Приведение азкаров на арабском языке с переводом и транскрипцией
- Страницы для записей и примечаний
- Q-коды на аудиокнигу
- Q-коды на тестирование по прочитанным главам







## Предисловие центра «'Ата'ат аль-'ильм»

-**\${}**\$

хала Аллаху, Господу Миров, Мир и Благословение нашему пророку Мухаммаду, его сподвижникам и его семье.

#### А затем:

Поистине, центр «'Aта'ат аль-'ильм» — это место, где собраны высококвалифицированные специалисты и накоплен большой опыт в развитии шариатских научных программ. Этот центр стремится возвысить исламские научные проекты до уровня методологии, и целью его является достижение главных задач шариата, дабы эти шариатские знания были прочно укоренены в исламском обществе.

Со времени основания центра были осуществлены разного рода проекты на основе профессионального методологического опыта, который привел к возникновению данных шариатских проектов. Среди них — некоторые точные исламские исследования, изучение и редактирование исламского наследия, программы по повышению квалификации, выпуск электронных энциклопедий, имеющих свои особенности, а также издание некоторых серий книг великих ученых ислама и другие полезные проекты, которые оставили большой след и принесли немалую пользу.

Поскольку служение шариатскому знанию, его распространение и сохранение для последующих поколений является необходимым для мусульман, Центр «'Aта'ат аль-'ильм» делает все возможное для осуществления этой цели с заботой и вниманием. Поэтому он включил в перечень своих проектов издание и редактирование трудов известных ученых, как, например, книги Ибн Каййима аль-Джаузия, да смилуется над ним Аллах.

Следует подчеркнуть, что центр занимается также исследованием и изданием этих трудов, а также достойной их редакцией. И это на основе самых достоверных рукописей, которые имеются в мире, вместе с их сравнением, анализом и комментариями, которые облегчают понимание. Кроме этого, работы отличаются написанием предисловий к каждой из них для того, чтобы читатель мог лучше понять особенность этих книг. К тому же, в дополнение были сделаны перечни тем, которые позволили структурировать знания этих трудов с детальным разъяснением каждой из тем.

Этот благословенный проект был начат в середине 1421 года под главенством известного шейха Бакра ибн Абдулла абу Зейда, а также поддержкой организаций шейха Сулеймана Роджихи. Это продолжалось более двадцати лет до 1441 года, и Аллах дал великие блага посредством этого проекта тому, кому пожелал из Своих рабов в разных странах этого мира.

После того как были выпущены эти книги, и стала явной их огромная польза, возникла острая нужда в том, чтобы приблизить эти книги к читателям, сократив их и сделав их более облегченными, конечно же, выполнив это на основе научного подхода, дабы наибольшее количество людей могло взять пользу с этих знаний. Ведь бывает так, что книги не читаются людьми из-за того, что автор упоминает в ней боль-

шое количество разного рода деталей и вопросов, которые заметно увеличивают объём этой книги. К таким деталям относятся углубленное рассмотрение каких-то тематик, опровержение оппонентов и подобная этому дополнительная информация.

Что касается облегченных и сокращённых книг, то из них также могут взять пользу люди, имеющие специализацию в шариатских науках, которые желают вернуться лишь к самым важным вопросам той или иной книги с целью повторения и вспоминания.

Таким образом, на сегодняшний день центр «'Aта'ат аль-'ильм» преподносит знания людям разных категорий: как требующим знание, так и имеющим специализацию в шариатских науках. К тому же, как было сказано выше, центр предоставляет некоторые сокращенные труды имама Ибн Каййима.

Этим благословенным проектом занялся достопочтенный шейх — доктор Султан ибн Насыр ан-Насыр, который является членом постоянной комиссии этого центра. В свою очередь, центр «'Ата'ат аль-'ильм» взял на себя ответственность в рассмотрении всех этих книг, а также в добавлении к ним определённых ссылок, а затем в издании их в наилучшей форме и впоследствии в их распространении.

Просим Аллаха, Свят Он и Велик, чтобы Он дал пользу от этих сокращённых изданий, так же как Он дал пользу от книг, изданных в полной форме без сокращений. И просим Аллаха, чтобы Он сделал этот труд благословенным для нашей уммы. И просим Аллаха, дабы Он увеличил награды шейху Сулейману ар-Роджихи и его благотворительной организации за внимание, оказанное нашим проектам, доктору Султану ибн Насыру, а также всем, кто участвовал в этом деле. Мы просим Аллаха, чтобы Он сделал эти знания

полезными, оставляющими след и непрекращающимися, и хвала Аллаху в начале и в конце, мир и благословение нашему пророку Мухаммаду, всем его сподвижникам и всей его семье.

Центр «'Ата'ат аль-'ильм».



### Предисловие подготовителя

A COLOR

хваление нашему Пророку Мухаммаду ﷺ, его сподвижникам и всей его семье, а также тем, кто последовал его руководству и придерживался его Сунны до Судного дня.

#### А затем:

Поистине, имам Хафиз Абу Абдулла Шамсуддин Мухаммад ибн Абу Бакр, известный как Ибн Каййим аль-Джаузия, родился в 691 году и умер в 751 году, да смилуется над ним Аллах. Он являлся одним из самых известных учёных своего времени по причине высокого качества своих трудов, их многочисленности, а также тех особенностей его книг, которые даровал ему Всевышний Аллах.

Широко известно, что его книги отличаются блеском и красотой изложения, что, несомненно, поражает умы учёных. Более того, в этих его книгах присутствует глубокое разъяснение тех или иных вопросов, их анализ, словно автор выявлял цели и тайны Шариата. Именно поэтому эти книги были настолько приняты всеми учёными его времени, и по этой же причине они так сильно распространились. Безусловно, все это приобрело такой глубокий след, который и подобает таким знаниям и драгоценностям.

Кроме этого, труды этого великого учёного были известны своей наполненностью, анализом и научным подходом,

а также переполнены вопросами веры и духовности. Такие труды, несомненно, представляют собой огромную нужду для общества, ибо каждый человек, несмотря на свой статус и степень понимания, нуждается во внимательном изучении подобных тематик, не говоря уже о требующих шариатские знания.

Бесспорно, детализация и углубленность знания могут послужить преградой для чтения книг, ибо насыщенность и переполненность этих книг информацией в виде разбора некоторых глубоких тем, либо опровержений оппонентам нуждается в очень терпеливом читателе. И именно поэтому появилась нужда сократить эти книги, сделав их более удобными, но при этом, чтобы эти сокращения были построены на научной основе, дабы все исследования и мысли автора оставались на своем месте. Это достигается путем удаления некоторых второстепенных вопросов, которые не являются особо важными для тех, кто не является специалистом в шариатских науках.

Таким образом, наш проект выдвинул для себя эту задачу первостепенной для того, чтобы в этом была польза для всех мусульман в общем и для тех из них, которые являются специалистами в этой теме. Стоит отметить, что с этих трудов могут получить пользу даже те, которые читали эти книги в полном варианте, ведь, как известно, возвращение к кратким трудам приносит пользу, так как подчёркивает то драгоценное, что вобрали в себя эти книги и акцентирует внимание на главном.

К тому же, примером в этом для нас являются люди знания из числа праведных предшественников, которые сокращали и упрощали книги, написанные более ранними авторами. Стало быть, это также можно рассматривать как цель написания книг, и в этом есть много мудростей для познания шариатских наук.

Как об этом сказал Ибн Хальдун в своем «Предисловии»: «Так бывает, что какая-то книга является особенно важной в той или иной науке, но она очень насыщенна и огромна. Поэтому некоторые учёные занимались ее упрощением и сокращением, удаляя повторения в ней и тому подобное».

#### Наша работа в этой книге заключается в следующем:

- 1 Приведение слов автора без каких-либо изменений, равно как и дополнений.
- 2 Сохранение именно того порядка, который присущ оригиналу книги без его нарушения.
- ③ Ограничение лишь основной тематикой, преследуемой автором, и удаление некоторых дополнительных вопросов, уделяя должное внимание тому, чтобы не был нарушен контекст.
- 4 Сокращение некоторых цитат, доводов, диспутов, а также некоторых определений.
- 5 Неизменность всех подзаголовков и оглавлений этой книги, даже если под этим заголовком есть много удалённого и сокращённого.
- **6** Выделение некоторых полезных выводов и красивых цитат, которые допустимы для цитирования.
- 7 В конце книги мы установили перечень некоторых полезных выводов и красивых цитат, которые упомянуты в оригинале, однако они отсутствуют в нашем сокращении по причине того, что они не подходили по контексту и не соответствовали параметрам нашего сокращения.
- (8) Также во всем этом мы опирались на те тексты, которые были отредактированы ранее центром «'Aтa'aт аль-'ильм» и которые были распространены.

## Центр «'Ата'ат аль-'ильм» внёс следующий вклад в этот проект:

- выделил из оригинала все пророческие предания в сокращённом виде;
- разъяснил сложные слова кратким, полезным пояснением, в том числе и в сносках;
- сделал подзаголовки у абзацев при рассмотрении разных тематик;
- установил нумерации страниц, как в оригинале, с одной из сторон страницы книги: правой или левой;
- дополнил перечень полезных выводов и красивых цитат, которые есть в оригинале, однако их нет в сокращенном варианте;
- установил перечень рассматриваемых глав этой книги;
- выполнил полную редакцию сокращённого варианта научным способом;
- подготовил к изданию.

Поэтому мы выражаем глубокую благодарность научному центру «'Aта'ат аль-'ильм» за те усердие и вклад, которые они вложили в этот проект, а также каждому, кто участвовал в этом, будь это редакция оригиналов или проверка текстов, или вёрстка, или издание. Да примет Аллах от всех них праведные деяния и благословит в этом. И да сделает Он все это искренним ради Его лика, поистине, Он – Слышащий, Отвечающий.

д-р Султан ибн Насыр ан-Насыр.

-**\$\bigs\phi** 

# РАЗДЕЛ І

«Достоинства поминания Аллаха»





Данный трактат был написан одному из братьев нашим шейхом, имамом, учёным мужем, выдающимся учёным, шейхом ислама Шамсуддином Абу 'Абдуллахом Мухаммадом бин Абу Бакром бин Айюбом бин Са'дом, известным как «Ибн Каййим аль-Джаузийя», да будет Аллах милосерден к нему, и назван им «Благие слова и праведное деяние<sup>1</sup>», и он действительно таков, каким он его и назвал.



 $<sup>^{1}</sup>$  /Аль-Калим ат-таййиб уа аль-'амаль ас-салих/.

### Вступление



#### С именем Аллаха, Всемилостивого, Милующего

Лах — Тот, к Кому следует обращать просьбы, и Тот, к Кому следует взывать в надежде получить ответ, чтобы Он был вашим Покровителем в этом мире и в следующем и окутал вас Своими милостями, явными и тайными. Он Тот, Кого следует просить о том, чтобы Он сделал вас одними из тех, кто, когда Аллах дарует ему Свою милость, благодарит, когда Аллах его испытывает, терпит, когда же он совершает грех, то просит прощения. Поистине, эти три качества являются причиной счастья человека и признаком того, что он достиг успеха в этом мире и в следующем, и они неотделимы от раба Аллаха, который постоянно пребывает между этими тремя состояниями.

1 Милости от Аллаха, приходящие к нему одна за другим. И чтобы удержать их необходимо благодарить Его. Благодарность держится на трех столпах: во-первых, признание этих милостей скрыто внутри себя; во-вторых, говорить об этих милостях открыто; в-третьих, использовать эти милости в том, чем доволен Аллах ♣ — Покровитель,

Дарующий эти милости. Тот же, кто совершил всё упомянутое, поистине, он — тот, кто возблагодарил за эти милости, даже если в этой благодарности есть какой-то недостаток.

2 Испытания от Аллаха , которыми Он проверяет людей, и в отношении коих человек должен проявлять покорность и терпение.

Терпение в том, что человек удерживает свою душу, не говоря, не чувствуя и не проявляя гнев и недовольство предопределённым, а также удерживая свой язык от жалоб, свои части тела от греховного, подобно тем, кто побивает себя по щекам, рвёт свою одежду, вырывает себе волосы и тому подобные действия.

Поэтому терпение зиждется на этих трёх столпах. Когда человек совершает это так, как подобает, то это испытание по отношению к нему становится дарованием, а бедствие превращается в благодеяние, а также то, что было ненавистно, становится любимым. Ведь, поистине, Аллах испытывает его не для того, чтобы погубить, а для того чтобы он прошел испытание терпеливо, поклоняясь Ему. И Всевышний Аллах предписал людям поступать так и в бедствии, и в благоденствии, и в том, что им приятно, и в том, что не является для них таковым. Большая же часть людей совершает поклонение в том, что им приятно. Однако суть поклонения в том, чтобы человек отдавал свое подчинение и поклонение Всевышнему во всём, будь это

приятным или неприятным. Здесь же проявляется и различие степеней людей и определяется их положение у Всевышнего Аллаха ... Так, например, омовение холодной водой в жаркую погоду является поклонением; близость с красивой женой, которую человек любит, тоже является поклонением; расходование на нее, а также на себя и на свою семью, также является поклонением. В то же время, омовение холодной водой в холодное время года тоже поклонение. Так же, как и оставление греха, когда увеличились все причины для его совершения, и нет страха перед людьми, чтобы совершить его, но человек всё же оставляет его – это также является поклонением. Расходование в бедствиях тоже является поклонением. Однако, посмотрите, какая большая разница между первой категорией поклонения и второй. Тот, кто является поклоняющимся Аллаху и при той, и при другой ситуации, который стоит крепко, исполняя Его права, и в том, что ему нравится, и в том, что ему не нравится, именно этот человек — тот, о ком сказал Всевышний:

### «Разве недостаточно Аллаха для Его раба?»¹.

В другом чтении этого аята приводится: «Его рабов». И два эти чтения, в принципе, говорят об одном и том же, потому что в первом чтении под «Его раба» имеются в виду все люди, как это закрепляет второе чтение.

Сура «Аз-Зумар» \ «Толпы», аят 36.

Поэтому полная достаточность в Аллахе бывает с полным поклонением Ему. Когда же есть какая-то погрешность в этом поклонении, то и достаточность бывает неполноценной. И тот, кто нашёл благо, пусть благодарит Аллаха и восхваляет Его, а тот, кто нашёл нечто иное, пусть не пеняет ни на кого, кроме самого себя. И именно таковы Его рабы, над которыми у Его врага нет власти. Так Всевышний сказал:

**≪Поистине, рабы Мои – нет у тебя над ними**власти».¹

После того, как враг Аллаха, Иблис, узнал, что Всевышний Аллах не отдаст ему Своих рабов и не даст ему власти над ними, он сказал:

«Клянусь же Твоим величием, я непременно собью их всех, кроме Твоих избранных рабов!».<sup>2</sup>

Также Всевышний сказал:

«Предположение Иблиса относительно них оказалось правдивым, и они последовали за ним, за исключением группы верующих. И не было у него над ними власти, но Аллах дозволил это лишь только для того, чтобы Мы узнали и отличили тех, кто верует в Вечную жизнь, от тех, кто сомневается в ней».

Сура «Аль-Хиджр» \ «Хиджр», аят 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Съад» \ «Сад», аяты 82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сура «Сабаа» \ «Саба», аяты 20-21.

Таким образом, Он 🕮 не дал своему врагу власти над верующими рабами. И, поистине, они находятся в защищённом и охраняемом от него месте, под Его покровительством. Если же этот враг смог подобраться к кому-то из них, как это, например, делает вор в отношении небрежного человека, как по обыкновению и происходит, так как человек порой оказывается небрежен, а иногда его постигает страсть, гнев и тому подобное. И через эти три двери в основном и приходит к нему враг человечества. Даже если человек сделал всё, чтоб защититься, то и в этом случае его может одолеть небрежность или же какая-то страсть, или же какой-то гнев. Ведь, поистине, даже Адам, прародитель человечества, мир ему, который был самым кротким из творений и самым лучшим в своем благоразумии, – даже он, когда враг Аллаха не переставал искушать его, впал в этот соблазн. Что же тогда говорить о тех, кротость, подчинение и разум которых уступают Адаму. Ведь между нами и ним огромная разница, как между капелькой и морем.

Однако необходимо знать, что враг Аллаха подбирается к верующему только посредством обмана, посредством небрежности, которую он проявляет. И тогда этот враг человека думает, что он обрел полную победу и что после этой победы человек будет погублен. Однако, нет сомнения, что милость Аллаха, Его прощение, Его снисхождение и щедрость охватывают всё это.

И если Аллах желает для своего раба блага, Он открывает ему одну из дверей покаяния, раскаяния,

признания своей слабости, испрашивания помощи у Него с честным, искренним обращением и устремлением к Нему, с постоянным подчинением, мольбой и поиском близости к Нему всевозможными благодеяниями. Так, в конечном итоге, этот совершенный им грех становится причиной для нисхождения на него великой Милости настолько, что враг Аллаха говорит: «О, если бы я вообще оставил его в покое и не подстрекал его к совершению того греха!».

Именно отсюда понимается смысл слов одного из праведных предшественников: «Поистине, человек может совершить греховное и зайти посредством этого греха в Рай. А может совершить благодеяние и войти посредством него в ад». Тогда его спросили: «Как это возможно?» И он ответил: «Он совершает грех, и этот грех постоянно предстаёт перед его глазами. Он боится исхода этого греха, плачет и раскаивается в нём, стесняется своего Господа, Свят Он и Велик, преклоняет голову перед Ним, а его сердце смиренно. И все это, в конечном итоге, приводит к тому, что этот грех становится причиной счастья и успеха этого человека, да так, что он приносит ему больше пользы, чем многие поклонения и благодеяния. И все это ведёт к тому, что человек достигает счастья и успеха, и этот грех становится причиной его вхождения в Рай».

С другой же стороны, если человек совершает благодеяние и думает, что он якобы что-то сделал для своего Господа, гордится или превозносится этим, думает о себе больше, чем он есть, восхищается

своими деяниями, преувеличивает их в своей душе, говоря: «Я сделал то-то и то-то», — всё это, конечно, приводит его к высокомерию, горделивости и становится причиной его погибели. Если же Аллах пожелал для этого бедняка блага, то Он испытает его каким-то обстоятельством, которое разрушит все эти его воззрения и приведёт его к подчинению, и он поймёт свою незначительность. Если же Аллах пожелает ему что-то иное, Он оставит его в его высокомерии. И это будет, несомненно, самым худшим исходом, приводящим его к погибели.

И познавшие истину единогласны в том, что содействие Всевышнего – это когда Всевышний Аллах не предоставляет тебя самому себе, а оставление без помощи – это когда Всевышний Аллах предоставляет тебя самому себе.

Тому же, кому Аллах пожелал блага, Он открывает врата униженности, смирения, а также постоянного прибегания к Нему с осознанием своей нужды в Нём и видением своего невежества, своих недостатков и своей несправедливости и созерцание благ Аллаха, Его милости, щедрости, благодеяния по отношению к нему, а также Его богатства и славы.

Тот, кто познал Аллаха и движется в Его направлении, Свят Он и Велик, находится между двумя этими крыльями<sup>1</sup>, и он не может продолжать своё движение без них. Если же одно из этих крыльев

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть между созерцанием милости Его и осознанием изъянов своей души и деяний. (Примечания Руководителя)

было потеряно, он, подобно птице, не сможет лететь. Как сказал шейху-ль-ислам Аль-Харауи: «Познавший истину, направляется к Аллаху, Свят Он и Велик, между видением милости и пониманием несовершенности как в себе самом, так и в своих деяниях».

Таков смысл слов Пророка **5**, дошедших до нас в достоверном хадисе, где сказано:



«Главная молитва испрашивания прощения грехов, это когда человек говорит: «О Аллах, Ты — мой Господь, нет божества, кроме Тебя. Ты сотворил меня, и я — Твой раб, и я верен обету и слову, данному Тебе, по мере моих сил. Я прибегаю к Тебе от зла того, что я совершил. Я возвращаюсь к Тебе и признаю Твою милость ко мне, и признаю мой грех. Прости же меня! Ведь, поистине, не прощает грехи никто, кроме Тебя. Прости

В словах Пророка объединяются два положения человека: когда он наблюдает милость Аллаха к нему и, в то же время, видит неполноценность своей души и своих деяний. Поэтому, когда кто-то наблюдает милости Всевышнего к нему, это приводит

<sup>&</sup>quot;Аллахумма, анта Рабби, ля иляха илля анта, хъалякътани уа ана 'абдука, уа ана 'аля 'ахдика уа уа'дика мастатъа'ту. А'узу бика мин шарри ма съана'ту, абу-у ляка би-ни'матика 'аляййа, уа абу-у би-занби, фа-гъфирли, фа-иннаху ля йагъфиру-з-зунуба илля анта"»

Аль-Бухари (6323)

к тому, что он начинает любить Всевышнего Аллаха, Свят Он и Велик, благодарить Его и восхвалять за эти милости и благодеяния. Что же касается того, что он обнаруживает изъяны в себе и в своих делах, то это приводит к тому, что он проявляет кротость и видит своё приниженное положение, испытывая бесконечную нужду в покаянии.

Кратчайший путь человека к Аллаху проходит через осознание им своей бедности и нужды. Когда он смотрит на себя и не видит в себе никаких причин для возвышения, за которые он мог бы ухватиться. А также не видит никаких возможностей для того чтобы что-либо стало причиной его гордости. Напротив, он возвращается к Аллаху, признавая своё несовершенство, свою нужду, полную и абсолютную. И когда всё это дойдет до глубин его сердца и охватит его со всех сторон, он поймёт, насколько нуждается в своём Господе, и насколько велика его потребность в Нём.

Он будет осознавать, что каждая частичка его тела, как внутренне, так и внешне, ощущает абсолютную нужду, и великую необходимость в Своем Господе, Свят Он и Велик. Если же Господь оставит его даже на мгновение ока, он погибнет и потерпит самый великий убыток, который невозможно будет восстановить, если только Всевышний Аллах не вернёт его к Себе и не исправит его посредством Своей милости.

Нет кратчайшего пути к Аллаху, чем поклонение, и нет более тяжёлой преграды, чем та, при

которой человек, заявляя о своём поклонении, не совершает деяний.

Поклонение зиждется на двух опорах: на полной любви и на полном подчинении и принижении, источником которых является то, о чем мы упомянули выше. А именно, когда человек наблюдает милость Аллаха к нему, которая приводит его к любви к своему Господу, а также обнаруживает недостатки в себе и в своих деяниях, что порождает в нём полное смирение перед Аллахом.

Так, человека, который построит своё поведение на этих двух опорах, не сможет победить его враг, только если не при помощи хитрости или по причине его беспечности. Но даже в этом случае Аллах быстро восстанавливает такого человека, поддерживая и исправляя его по Своей милости.



## ГЛАВА 1 Прямота сердца

\_\_\_\_ **⊕** ψ

ледование прямым путём возможно только лишь если сердце и органы следуют прямому пути. Прямота сердца достигается путём выполнения двух условий:

Первое из них, когда любовь к Аллаху превыше любви к чему бы то ни было. Если человеку приходится сталкиваться с выбором между любовью к Аллаху и любовью к чему-то иному, он отдаёт предпочтение любви к Аллаху над всем остальным. Подобное очень легко утверждать, однако выполнить на деле очень сложно. Ведь, поистине, испытания либо возвышают человека, либо приводят его к унижению.

Как же часто человек делает выбор, ориентируясь на то, что любит он, к чему стремятся его страсти, или же на то, что любит его руководитель, шейх, тот, кто старше него, или его семья. Он ставит все это выше, чем то, что любит Аллах .В этом случае он, конечно же, отодвигает на второй план любовь к Аллаху в своём сердце, и она не становится

главенствующей и управляющей жизнью этого человека. По закону Аллаха подобным людям, которые избрали любовь к чему-то иному, помимо Него, Всевышний Аллах не даёт их любви той чистоты, которая могла бы быть, делает её неполноценной, с примесью чего-то иного. Человек же, избравший такую любовь, получает лишь то, что приносит ему боль и не оправдывает его ожиданий. Так как он избрал свою страсть, а также страсти тех творений, которых он возвеличил, поставив их выше любви к Всевышнему Аллаху ...

Поистине, Всевышний Аллах предопределил такой исход, который невозможно отвратить и от которого нельзя защититься. Ведь тот, кто полюбил что-либо, помимо Него, наказывается этим, без сомнения; а тому, кто боялся кого-то, помимо Него, Аллах даст власть над ним; а деяние того, кто был занят чем-то, помимо Него, станет порицаемым; а тот, кто поставил кого-то выше Него, не получит благословения и блага; а тот, кто избрал чьё-то довольство в противовес гневу Аллаха, несомненно, в конечном итоге, вызовет гнев тех, довольства которых добивался.

Второе из тех двух условий, посредством которых сердце становится на прямой путь, — это возвеличивание человеком приказов и запретов ради возвеличивания Того, Кто дал эти приказы и запреты. Ведь, поистине, Всевышний порицает тех, кто не возвеличивает Его Самого, Его приказы и запреты, говоря:



В толковании этого аята сказали: «Что же вы не боитесь Аллаха, несмотря на Его Величие?!»

И как же красиво то, что сказал шейху-ль-ислам Аль-Харави относительно этого аспекта и в отношении тех, кто возвеличивает повеления и запреты: «Это тогда, когда человек не противопоставляет этому что-то незначительное, то есть не приходит к крайности послаблений и, с другой стороны, не переходит крайности усилений, а также не ищет какие-то причины, которые преуменьшают следование приказу или запрету".

Смысл его слов в том, что первая ступень возвеличивания Истинного в в возвеличивании Его приказов и Его запретов, потому что верующий знает своего Господа посредством тех откровений, которые были ниспосланы через Посланника Аллаха ко всем людям. Эта миссия зиждется на следовании велениям Всевышнего и остережении от Его запретов. И поистине, это достигается возвеличиванием повелений Аллаха и следованием им, а также возвеличиванием Его запретов и остережением от них. И всё это будет указывать на то, что человек возвеличивает Того, кто утвердил эти запреты и повеления. Сколько человек будет возвеличивать это, столько он будет из числа благочестивых, обладающих свидетельством веры и честностью, а также

Сура «Нух» \ «Ной», аят 13.

правильным вероубеждением и непричастностью к большому лицемерию.

Порой человек следует повелениям из-за людей, дабы добиться какого-то положения среди них. Либо он отстраняется от запретного, боясь, что падёт в глазах этих людей. Либо он боится каких-то мирских наказаний, установленных шариатом, которые узаконил Посланник Аллаха для тех, кто нарушает запреты. В отношении подобных людей, можно сказать, что их выполнение и оставление не исходит из возвеличивания повелений и запретов, а также не основаны они на возвеличивании Того, Кто повелевает и запрещает.

Таким образом, признаками возвеличивания велений являются:

- соблюдение их временных промежутков и установленных для них границ;
- тщательный контроль за совершением предписанных (аркан), и обязательных элементов (ваджибат), и того, что обеспечивает полноту их выполнения (камалийат), а также сильное стремление достичь совершенства в их исполнении (тахсинийат);
- своевременное и поспешное их исполнение сразу же, как только они становятся обязательными;
- печаль, огорчение и сожаление в случае неисполнения одной из связанных [с этими велениями] обязанностей, например, подобно тому, как

печалится человек, пропустивший коллективную молитву, зная о том, что, хотя его молитва в одиночку и была принята, он всё же упустил награду в двадцать семь раз большую. Также это касается того, кто потерял смирение в молитве и сосредоточенность сердца, когда он читает её перед своим Господом. Поистине, это и есть основа молитвы, её корень и её ядро. Ведь молитва без смирения и без присутствия сердца подобна бездыханному телу, и человеку достанется из его молитвы только та часть, которую он совершал сосредоточенно и осмысленно. Как это приходит в "Муснаде" имама Ахмада и в других сборниках от Пророка , который сказал:



«Поистине, человек совершает молитву, и ему записывается из нее только половина, или же треть, или же четверть, или пятая часть и так далее, пока не доходит до десятой части».<sup>1</sup>

Также необходимо знать, что и все остальные деяния подобны этой молитве. Они так же имеют степени перед Аллахом , как они имеют степени в сердце человека из веры, искренности, любви и того, как они проявляются. Это и есть совершенное деяние, которое искупает все прегрешения, либо искупает их часть, в зависимости от его недостатка.

Благодаря этим двум правилам исчезают многочисленные сомнения, и эти [правила] следующие:

Хадис передал Абу Дауд (786), имам Ахмад и другие.

«Превосходство одних деяний над другими обусловлено различием имеющихся в сердце истин веры» и «Деяния служат очищению от прегрешений в соответствии со степенью своей полноценности или неполноценности».

Этим устраняется сомнение, высказываемое теми, кто имеет упущения в данном вопросе, в отношении хадиса, в котором сказано:

«Поистине, пост в День Арафата служит искуплением грехов за два года, а пост в День 'Ашура служит искуплением за год».1

Некоторые сказали: «А если это было его обычным и постоянным состоянием, и он всегда постился в День Арафа, а также постился в День Ашура, то каким образом ему будет стираться грех за три года каждый год?». И некоторые ответили на это, сказав, что послужившее причиной прощения грехов за оставшееся время он получит в виде возвышения степеней.

Как же это удивительно! Если бы даже человек пришел с деяниями, которые полностью искупают грехи, разве эти деяния искупили бы хотя бы часть его грехов? Ведь искупление грехов здесь обусловлено тем, что человек должен отдалиться от всего, что запрещает это деяние. Когда же человек узнает, что он совершил эти деяния со всеми необходимыми условиями, отдалившись от всего запретного, то именно в этом случае происходит искупление

Муслим (1162).

грехов. Те же деяния, которые основываются на небрежности, или же в них недостаточно искренности, являющейся ядром всего деяния, – конечно же, в этом случае, он не совершил это деяние так, как подобает, и не придал этому того значения, которое необходимо. Так каким же образом будет искуплен этот грех подобным деянием?

Если человек уверен в том, что совершённое им деяние соответствует всем условиям, как внешне, так и внутренне, без примеси запретного, которое сделало бы это деяние очищением от его грехов, и не было бы никаких сомнений в том, что что-то нарушило это деяние, как, например, горделивость и возвеличивание себя, или убеждение человека в том, что люди должны возвеличивать его за это, или же его враждебность к тем, кто не возвеличивает его за это, как будто бы эти люди нарушили его право в этом, то о каком искуплении деяния может идти речь в таком случае?

Факторов, которые аннулируют деяние или же преуменьшают его, бесчисленное количество. Поэтому дело не только в самом деянии, а в том, как сохранить это деяние от того, что его может аннулировать. Так, например, показуха, даже в малом своём проявлении, является грехом, разрушающим благие деяния. Путей, приводящих к ней, огромное количество. Также к этому относится деяние, которое не основывается на следовании Сунне Пророка и которое, конечно, в этом случае, не будет принято. Также, когда человек совершает деяние, делая этим

одолжение Аллаху, это тоже ведёт к его нарушению. Как, например, давая милостыню или совершая благодеяния, или же поддерживая родственные связи, — и всем этим как будто делая одолжение Всевышнему. Как об этом сказал Всевышний:

«О вы, которые уверовали! Не превращайте ваши милостыни в тщету бахвальством, самопревознесением и причинением нравственных страданий другим».1

У большинства людей отсутствует знание того, какие именно грехи нарушают благодеяния. Но ведь Всевышний сказал:

«О вы, которые уверовали! Не возвышайте свои голоса выше голоса Пророка и не обращайтесь к нему с громким голосом, какой является речь одних из вас к другим, чтобы не оказались тщетными ваши дела, а вы и не почувствуете это».<sup>2</sup>

Таким образом, Аллах предостерегает верующих от тщетности их деяний посредством возвышения своего голоса над голосом Посланника Аллаха лобращаясь к нему так, как они обращаются друг к другу. Даже несмотря на то, что это деяние не является вероотступничеством, а является лишь греховным, оно может полностью обесценить эти благодеяния так, что тот, кто совершил его, даже не почувствует этого.

<sup>1</sup> Сура «Аль-Бакара» \ «Корова», аят 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Худжурат» \ «Комнаты», аят 2.

Что же говорить о тех, кто поставил свои слова не только выше слов Пророка, да восхвалит Его Аллах и приветствует, но и выше его руководства, выше его наставлений, предпочтя чьи-то слова его словам — неужели в этом случае его деяния не будут аннулированы так, что он даже не почувствует этого? Этот же смысл несут слова Пророка :

## «Тот, кто оставил предвечернюю молитву, то его деяния стали тщетными».1

Об этом же слова Айши, , которая сказала Зейду ибн Аркаму, когда услышала, что он совершил неприемлемую торговую сделку. Она сказала о нем: «Поистине, он аннулировал свой джихад вместе с Посланником Аллаха, если только он не покается».<sup>2</sup>

Так, мы видим, что даже эта торговая сделка, которая по своей сути не являлась вероотступничеством, а являлась лишь грехом, но, несмотря на это, по мнению Айши, это могло привести к аннулированию благих деяний.

Поэтому знание того, что аннулирует благие деяния и делает их тщетными, как во время их совершения, так и после, является одним из самых важных вопросов, о котором должен заботиться человек, опасаясь за сохранность своих деяний.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (594).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Абдурразак в своей книге «Аль-Мусаннаф» (8/184-185), Ибн Абдуль Хадий посчитал иснад этого хадиса хорошим.

В известном предании говорится: «Поистине, человек совершает деяния скрыто, ради Аллаха, никого не посвящая в это, кроме Всевышнего Аллаха. Затем он начинает говорить об этом, и оно переходит из категории скрытых в категорию внешних деяний. Тогда оно будет рассматриваться уже как деяние, которое было совершено внешне». 1

Тот, кто говорит о своих благих деяниях ради показухи или ради того, чтобы добиться какоголибо положения среди людей, а не у Аллаха, он, таким образом, сам аннулирует это деяние. Если же кто-то спросит: «А если он покаялся в совершении этого, возвращается ли ему награда этого деяния?» Ответ: «Если он совершил это деяние не ради Аллаха, с неправильным намерением, то оно не становится праведным, даже если он покается». Напротив, тауба, "покаяние", лишь стирает с него грех, и это деяние будет ни за него, ни против него.

Если же он совершает это деяние ради Аллаха, искренне, а затем появляется нечто, что нарушает его, как, например, показуха или же самовосхищение, или же когда он говорит об этом деянии, то, если он покаялся и пожалел об этом, возможно, награда за совершение этого деяния вернётся к нему, и оно не будет аннулировано. А также, возможно, награда не вернётся к нему, но вернётся возможность совершения этого деяния.

Это предание привел Байхаки в книге «Шу'абуль иман, посчитав его слабым (12/185-186).

Так, мы видим, что данный вопрос строится на основе того, является ли вероотступничество нарушающим деяние само по себе, или же оно нарушает деяние только в том случае, если человек умер на этом вероотступничестве? У учёных есть два мнения, известных в этой теме, и оба этих мнения передаются от имама Ибн Ахмада, да помилует его Аллах.1

Если мы скажем, что деяния аннулируются сами по себе, то, когда он принимает Ислам, деяния продолжаются, но те деяния, которые были до Ислама, аннулируются. Если же мы скажем, что деяния не нарушаются сами по себе, если только он не умирает, будучи вероотступником, — это означает, что, когда он возвращается к Исламу, к нему возвращаются награды всех его деяний.

Когда человек совершает благодеяние, а затем совершает злодеяние, которое его нарушает, после чего кается в этом злодеянии, возникает вопрос: возвращается ли ему награда того первого благодеяния? Ответ здесь такой же, как мы привели выше.

Но моя душа не перестаёт сомневаться в этом вопросе, и я всё ещё в поиске наиболее правильного мнения в отношении этой темы. Ведь я не видел никого, кто бы изучил этот вопрос, как подобает. А Аллах знает лучше. И у Него мы просим о помощи, и нет силы и могущества, кроме как у Него.

Поистине, благодеяния и злодеяния ведут борьбу между собой, и итог будет для того, кто

«Маджму' аль фатава» Ибн Теймии (4/252).

победит. Он будет таким, насколько побеждённый окажется поражён. После этой победы от побеждённого не останется никакого следа, как будто бы его и не было. Поэтому, если благие деяния человека победили, то они покрывают его злодеяния. Также, если человек покаялся в своих злодеяниях, то это покаяние приводит к многочисленным благодеяниям, так, что они даже могут превысить те изначальные благодеяния, которые он совершал ранее, аннулированные злодеянием. Поэтому, если покаяние было на самом деле искренним и чистосердечным, то оно сжигает все злодеяния, как будто бы их и не было вовсе. Ведь, поистине, кающийся в своём грехе подобен тому, у кого нет греха.

Так, Хаким ибн Хизам спросил Пророка о том, будет ли ему награда за то, что во времена своего многобожия он отпускал рабов, поддерживал родственные связи, совершал благодеяния? На что Пророк ответил:

«Ты принял Ислам на том, что ты совершил из благого». $^1$ 

Это означает, что с принятием Ислама к нему вернулась награда тех благодеяний, которые в основе своей были не принятыми во времена его многобожия. Но когда человек покаялся от этого многобожия, то к нему вернулись награды его ранних благодеяний.

Аль-Бухари (1436), Муслим (123).

То же самое касается человека, который покаялся искренне и от всего сердца — это покаяние сожгло и уничтожило все злодеяния, что были до этого, и вернуло ему все награды его благих дел.



## ГЛАВА 2 Признаки должного отношения к запретам

то касается признаков возвеличивания запретов, то это когда человек старается всеми силами отдалиться не только от самого запретного, но и от причин, и от возможностей, которые могут привести его к этому запретному. Он старается быть вдалеке от всех путей, способных приблизить его к нему. Так, например, он стремится отдалиться от тех мест, в которых могут быть образы, боясь, что это может привести его к испытанию и смуте. Такой человек оставляет всё то, в чём нет большого вреда, боясь, что оно может привести к нему. Также такой человек избегает излишества в дозволенном, боясь, что это может привести его к нежелательному. Также он отдаляется от тех, кто открыто совершает грехи, приукрашивает их, призывает к ним, либо делает послабление в их совершении. Поистине, нахождение рядом с людьми, призывающими к тому, что вызовет недовольство Аллаха и Его гнев, является

опасным. Ведь в обществе таких находятся лишь те, чьи сердца пали перед очами Аллаха, и не осталось в них ничего из возвеличивания Всевышнего и Его запретов.

Более того, одним из таких признаков является то, что человека одолевает праведный гнев в том случае, если нарушаются запреты Всевышнего; в его сердце печаль из-за того, что он видит тех, кто грешит и ослушается Аллаха на Его земле; этому человеку не подчиняются в применении наказания за эти грехи, и он не может ничего изменить.

Другими признаками, которые указывают на то, что человек возвеличивает повеления и запреты, когда он не ищет себе послаблений, а находится между двух крайностей, то есть всегда посередине. Примером этому может служить то, что является Сунной совершать во время зноя обеденную молитву, в то время, когда приходит прохлада. Однако тот, кто переходит крайности, доходит до того, что пропускает время этой молитвы или же почти пропускает ее. Это приводит его к нарушению Сунны и к впадению в крайности. Ведь, на самом деле, эта Сунна имеет мудрость, а именно, в том, что во время сильного зноя эта жара препятствует смирению человека в молитве и сосредоточенности в ней. Поэтому обычно человек в такую погоду совершает молитву побыстрее, чтобы не чувствовать этого зноя. Однако Пророк 🗯 из своей мудрости установил совершение молитвы в это время немного позже, чтобы жара спала, дабы человек совершал эту молитву

подобающим образом, с сосредоточенным сердцем, при обращении к Аллаху так, как это подобает.

С другой стороны, мы находим другую крайность. Как, например, в отношении того человека, который имеет наущения в омовении. Он настолько часто делает омовение, что даже время молитвы может выйти. Или же, например, когда он вступает в молитву, то несколько раз повторяет такбират аль ихрам, и делает это так долго, что даже пропускает Аль-Фатиху, которая читается имамом, более того может даже пропустить первый ракаат. К этому также можно отнести поведение человека, впавшего в крайность относительно пищи: он не ест ничего из пищи мусульман, полагая, что в этой пище есть нечто сомнительное. Такое мнимое благочестие является неверным и ошибочным.

Подобные чувства, которые граничат с крайностью, даже если и могут называться щепетильностью, все равно являются, без сомнения, неприемлемыми. Все это, к сожалению, постигло некоторых верующих из-за недостаточности их знаний.

Например, это неверное благочестие возникло у одного из много поклонявшихся Аллаху, лишённого необходимой доли знаний, настолько, что он отказался есть что-либо из стран мусульман, и питался тем, что привозили ему из стран христианских, и даже специально посылал за этим. Эта крайняя степень невежества и излишняя строгость подвигли его дурно мыслить о мусульманах и хорошо думать

о христианах... Мы прибегаем к Аллаху от подобного унижения!<sup>1</sup>

Истинная суть того, что человек возвеличивает приказы и запреты, в том, что он, с одной стороны, не ищет для себя послабления; а с другой стороны, не впадает в крайность. Ведь «золотая середина» — это и есть тот прямой путь, по которому Аллах ведёт идущих по нему.

И какое бы повеление Всевышний ни сделал людям, у дьявола есть два метода, с помощью которых он может сбить человека относительно этого повеления:

- Послабления.
- Крайность.

Для дъявола не имеет значения, какой из этих методов поможет ему одолеть раба Аллаха. И действительно, огромное количество творений впало в заблуждение именно из-за этих двух причин. И не спасёт от этого ничто, кроме твёрдого знания, веры, силы противостоять ему и следования золотой середине. И только у Аллаха мы просим о помощи!



От переводчика: «Здесь автор имеет в виду, что еда христиан, в основе своей, является дозволенной, но эти люди сделали эту еду более дозволенной, чем еду мусульман».

### ГЛАВА 3

## Подчинение велению Аллаха вне зависимости от того, раскрылась ли его мудрость или нет

акже одним из признаков возвеличивания повелений и запретов является то, что человек не пытается найти причинное обоснование велениям или запретам, дабы это не ослабило его покорность и подчинение Всевышнему Аллаху. Напротив, покоряясь повелению Аллаха и Его законам, он следует этому, независимо от того познал он мудрость этого повеления или запрета или нет. Когда же мудрость веления становится очевидной, то верующий непременно увеличивает своё стремление и усердие в следовании ему. И если даже понимание причин скрыто от него, и он не понимает мудрость этого повеления или запрета, то это, ни в коем случае, не приводит его к оставлению этого повеления или отдалению от этого запрета. И это в противовес тому, что имеет место у еретиков, нововведенцев и тех, которые относят себя к последователям суфизма.

Так, например, Всевышний Аллах узаконил пять молитв для поминания Его, и для того, чтобы сердце человека, язык и органы его тела всегда находились в поклонении, чтобы каждой из этих трёх частей была отдана её доля поклонения. Ведь именно поклонение Ему и было целью сотворения человека. И потому молитва со всеми ее степенями была возведена на самую высокую и совершенную ступень этого поклонения.

Поистине, Всевышний Аллах сотворил человека и избрал его среди всех творений, сделав его сердце сокровищницей веры, единобожия, искренности, любви, стеснения, почтения и самоконтроля. И если раб придёт с этим всем, то его ожидает награда, которая является самой полноценной и самой великой, а именно, возможность лицезрения Его Лика , а также достижение Его довольства и вхождение в Его Рай.

Вместе с этим, Он подверг его разного рода испытаниям, таким как страсть, гнев, небрежность, а также испытал раба его врагом, Иблисом, который постоянен в своих искушениях и который приходит к человеку с разных сторон, через разные двери: со стороны его души, со стороны его естества. Таким образом, душа начинает склоняться к нему, так как дьявол приходит к человеку со стороны того, что он любит, именно в том, в чём есть согласие между страстью человека и его душой. И выходит, что одолевающих и побуждающих трое, которые подталкивают органы тела, как послушный инструмент,

к удовлетворению их прихотей, и им не остаётся ничего другого, кроме как следовать. Такова суть взаимодействия этих троих с органами тела, которые всегда в состоянии подчинения — [следуют тому], что им велят и к чему их направляют....

И таково положение каждого раба Аллаха.

Однако милостью Господа Великого и Милостивого Ему было угодно помочь человеку другим воинством и другим подкреплением, благодаря которому раб Аллаха сможет противостоять своему врагу, желающему ему гибели. Поэтому Всевышний посылает Своих посланников и низводит Свои Писания, а также Его ангелов, которые противостоят врагу человечества, дьяволу. И когда дьявол повелевает что-то, то ангел напоминает ему о велении своего Господа и разъясняет ему о том пагубном, что заключено в повиновении его врагу. И так к нему обращается то один из них, то другой, и победу в итоге одержит тот, кому помог Аллах , и оберегаем тот, кого уберёг Всевышний Аллах.

Также в противовес его скверной душе Аллах наделил человека душой умиротворённой. Если скверная душа начинает повелевать плохое, то ей противостоит душа умиротворённая. И если скверная душа начинает удерживать человека от совершения благих деяний, то, напротив, благая душа начинает призывать его к этому благу. Поэтому человек иногда подчиняется одному зову души, а иногда другому. И то, что возьмет верх, то и будет

победителем в нём. А возможно и то, что какая-то из этих двух будет побеждена полностью, и уже не останется у неё сил на эту борьбу.

Также Всевышний наделил человека видением и разумом, дабы они противостояли его страстям, по причине которых человек подчиняется дьяволу или злой душе (своему эго). И всякий раз, когда человек хочет уступить соблазну или поддаться страсти, к нему взывает его разум и говорит: «Берегись, берегись! Ведь, поистине, погибель твоя перед тобой. И ты являешься целью этих преступников и этих разбойников. И если ты пойдёшь в этом направлении, то тебя ждёт погибель!»

Порой этот человек принимает это наставление, и ему становится ясным прямой путь, а порой он следует страстям, которые приводят его к погибели. У него забирается имущество, его одежда, и тогда он начинает понимать причины происходящего с ним и то, почему он пришёл к такому итогу. Самое удивительное то, что человек знает, почему это с ним произошло, и знает путь, на котором у него было отобрано его имущество и нанесён вред, но, несмотря на это, он следует данному пути. Почему? Потому что призывающий к этому скверному пути укоренился в его душе и стал сильным, и уже имеет власть над ним. Даже если иногда человек старается сопротивляться ему, но, как только он позовёт, он следует ему и не может противостоять. Почему? Потому что он сам закрепил его в своей душе и отдал самого себя в его руки, подобно тому, как человек отдаёт себя

в руки своему врагу, который пленит его, связывает его и наносит ему великие мучения, после которых он начинает просить о помощи. Таким же образом и человек, которого берут в плен дьявол и его страсти, а также его скверная душа, он хочет защититься и ищет спасения от этого, но уже не может этого сделать.

После этого испытания человеку даруются войска, военное снаряжение и крепости. И ему говорят: «Сражайся со своими врагами и борись с ними. Возьми из этих войск сколько тебе нужно, возьми из этих припасов всё, что ты хочешь, а эти крепости пускай станут для тебя защитой, и укройся в какой пожелаешь из этих крепостей. Приготовься к сражению, ведь, поистине, победа близка, и терпеть нужно совсем немного. Поистине, Великий Царь уже приготовил для тебя Своих посланников и отправил их к тебе. И скоро ты отправишься к тому уделу, который тебе предназначен, ты отдохнёшь от этой борьбы, Он отделит тебя от твоих врагов, и даст тебе обитель щедрости, где ты будешь пребывать, как пожелаешь. А всех твоих врагов Он заключит в оковы, самые наитягчайшие, и ты будешь видеть это. Те оковы, в которые этот враг хотел заключить тебя, он будет сам заключен в них, и двери за ним будут закрыты. Он не почувствует никакого облегчения или же возможности освободиться от этого. Ты же будешь находить всё, что пожелаешь, и всё, что обрадует твой глаз наградой за твоё терпение, за эту короткую борьбу, которую ты провёл, и за то,

что ты устоял на этих границах и проявил терпение. Ведь это лишь час, который закончился, и как будто бы этих испытаний не было».

В том же случае, если душа проявила слабость и не увидела, что это время короткое и что оно быстро пройдёт, то пусть эта душа посмотрит и задумается над словами Всевышнего:

«В тот День, когда они увидят то, что было обещано им, как будто бы они пробыли в земной жизни только час».¹

А также словами Всевышнего:

«Когда же они увидят его, то им покажется, что их мирская жизнь длилась лишь часть дня - с полудня до заката или с восхода до полудня».<sup>2</sup>

А также словами Всевышнего:

«Сказал: «Сколько вы пробыли на земле по числу лет?» Они сказали: «Пробыли мы день или часть дня, спроси ангелов, которые назначены для счёта». Он сказал: «Пробыли вы только немного, если бы вы только знали».<sup>3</sup>

А также словами Всевышнего:

«В день, когда подуют в трубу! И Мы соберём в тот день бунтарей синими. Они будут

<sup>└</sup> Сура «Аль-Ахкъаф» \ «Песчаные холмы», аят 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Ан-Назиат» \ «Вырывающие», аят 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сура «Аль-Муминун» \ «Верующие», аяты 112-114.

перешёптываться друг с другом: "Пробыли вы там только десять дней". Мы лучше знаем, что они будут говорить. Вот самый верный из них по своему пути скажет: "Пробыли вы только как один день"».1

Однажды Пророк **\*\*** обратился к сподвижникам, когда солнце было над вершинами гор, то есть перед закатом. Он сказал им:

«Поистине, останется из этого мира только то, что осталось от этого вашего дня после того, как он почти закончился».<sup>2</sup>

Пусть же разумный, который желает себе блага, поразмыслит над этим хадисом, пусть узнает, чего же он может достигнуть в это время из остатка этого мирского. И тогда он познает, что на самом деле он находится в обольщении и в сновидении. И он продал счастье, которое является вечным, и наслаждение, которое является постоянным, за что-то незначительное из удела, которое даже невозможно сравнить. Если же он стремился бы и попросил у Аллаха следующей жизни, то Он бы даровал ему это и даровал бы ему и этот мир, к которому он привязан и даже наилучшим образом, как это передаётся в некоторых преданиях:



«О, Сын Адама! Продай это мирское за загробную жизнь, и ты обретешь оба этих мира, но не продавай загробную жизнь за

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Та ха» \ «Та Ха», аяты 102-104.

Привел Тирмизи (2191) и посчитал его достоверным.

мирскую, ибо тогда ты потеряещь оба этих мира». $^1$ 

Сказали некоторые праведные предшественники: «О Сын Адама! Ты нуждаешься в уделе этого мира, однако в уделе мира загробного ты нуждаешься еще больше. И насколько у тебя увеличится удел этого мира, настолько уменьшится удел следующего мира. Поэтому пусть же ты обретешь успех и в этом мире, и в следующем».<sup>2</sup>

Известно, что 'Умар ибн Абдульазиз, да смилостивится над ним Аллах, говорил в своей проповеди: «О люди! Поистине, вы не были созданы просто так и не будете оставлены просто так. Ведь у вас будет место встречи, когда Аллах соберёт вас для суда над вами и между вами. Поистине, станет несчастным тот человек, которого Аллах отдалит от Своей милости, которая объемлет всякую вещь, и от Своего Рая, широта которого подобна широте небес и земли.

А в безопасности завтра будут те, которые боялись Аллаха и страшились Его и которые продали это незначительное за то, что более ценно, это исчезающее за то, что вечно, и которые поменяли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Абу Нуайм в своей книге «Аль-Хилля» (2/143) со слов Хасана Аль-Басри. Иснад этого предания является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ханнад в своей книге «Зухд», предание № 530 от Му'аза ибн Джабаля, но предание является слабым.

несчастье на счастье. Разве вы не видите, что находитесь среди тех, кто будет уничтожен?! Вы являетесь потомками тех, которые были погублены, а после вас придут другие. Разве вы не видите, что каждый день вы прощаетесь с теми, кто возвращается к Аллаху и чей срок уже завершён, и чьи надежды уже прекращены? Вы кладёте их в землю без подушки и без постели. И эти люди оставили своих близких и вернулись, направившись к своему расчёту». 1

Суть этого высказывания в том, что Аллах, Свят Он и Велик, даровал каждому человеку на то короткое время, которое он проживает в этом мире, войско, запасы, крепости и разъяснение того, как ему оберегать себя от своих врагов, и даже разъяснение того, что произойдёт с ним, если он попадёт в их плен.

Привел имам Ахмад и ат-Тирмизи от Хариса Аль-Ашари, что Пророк сказал: «Поистине, Аллах, Свят Он и Велик, повелел Яхье ибн Закарийе пять заповедей, чтобы он и сыны Исраиля действовали на основе них. Однако Яхья медлил с этим. Тогда Иса, мир ему, обратился к нему: «Поистине, Аллах повелел тебе эти пять заповедей, дабы ты совершал их и повелевал совершение их сынам Исраиля! Либо ты будешь повелевать им это, либо это сделаю я!" На что Яхья ответил: "Я боюсь, если ты опередишь меня в этом, то меня поглотит земля или я буду наказан". После этого Яхья собрал народ

Это предание привел Абу Нуайм в своей книге «Аль-Хильйа» (5/226).

в байт Аль-Макдис. Мечеть была переполнена. Они сидели даже на подступах к этой мечети. Он сказал: "Поистине, Аллах повелел мне пять заповедей, дабы я совершал их и повелел вам блюсти их. Первое: чтобы вы поклонялись Аллаху и ничего не придавали ему в сотоварищи. Ведь, поистине, пример того, кто придает Аллаху сотоварищей, подобен человеку, купившему раба за самое ценное из своего имущества — за золото и серебро, и затем сказавшему ему: «Это мой дом, это твоя работа. Так работай же, о мой раб, и приноси мне доход!». Однако этот раб начал работать у него, а доход приносить другому господину. Кто же из вас был бы доволен тем, чтобы его раб совершал подобное?»

Поистине, Аллах повелел вам молитву! Когда же вы будете совершать её, не поворачивайтесь направо и налево. Ведь, поистине, Аллах перед его ликом во время того, как он молится, поэтому ему нельзя поворачиваться направо и налево.

Также я повелеваю вам *посты*. Поистине, постящийся подобен человеку, который находится среди людей, держа в руках мешочек с сосудом благовоний, и все удивляются этому приятному запаху. И поистине, запах постящегося приятнее Аллаху, чем запах миска.

Следующее повеление — это *милостыня*. Поистине, подающий милостыню подобен человеку, которого взяли в плен враги, связали ему руки возле шеи и повели на место его казни, и который

при этом говорит: «Я готов выкупить себя, чем угодно!» Таким образом он выкупает свою душу у них (то есть милостыней).

Также я повелеваю вам поминать Аллаха. Поистине, поминающий подобен человеку, за которым гонятся его враги. Они очень спешат, но этот человек доходит до крепости и находит в ней защиту. Также и раб Аллаха может защититься от дьявола только посредством поминания Аллаха».

Пророк № продолжил: «И я также повелеваю вам пять, которые повелел мне Всевышний: слушание и подчинение, борьбу и переселение, а также единство. И поистине, отделившийся от общины мусульман даже на пядь, словно сбросил Ислам со своей шеи, если только он не возвратится. И кто станет призывать призывом времён джахилии, он из тех, кто будет сожжён в огне».

Один человек спросил: «О, Посланник Аллаха, даже если он молился и постился?» На что Пророк же сказал: «Даже если он молился и постился. Так взывайте же призывом Аллаха, Который назвал вас мусульманами, верующими рабами Аллаха!».1

Мы видим, как Пророк # упоминает в этом великом хадисе, который необходимо выучить

ат-Тирмизи сказал, что этот хадис хороший, достоверный. Передал ат-Тирмизи (2863).

и понять каждому мусульманину, что спасает от дьявола и что приводит человека к великому успеху и спасению в этом мире и в следующем.

Так, он упоминает пример многобожника и единобожника. Единобожник подобен такому рабу, который работает для своего хозяина в его доме и ему же отдает плоды своей работы, в то время как многобожник — это тот, кто работает и отдаёт плоды своей работы другому хозяину. Также многобожник — это тот, кто совершает дела не ради Аллаха, хотя он находится на земле Аллаха, но он ищет пути приближения к врагам Аллаха посредством милостей Аллаха, дарованных ему.

Известно, что такой раб имеет среди людей самое худшее положение. И к нему будут относиться с гневом, порицанием и отдалением. Это то, что касается отношений между людьми. Ведь все они в проявлении милости друг к другу одинаковы. А что же тогда сказать о подобном положении перед Господом миров? Ведь все блага, которыми наделён человек, - это блага от Него, Свят Он и Велик, и ни от кого-то другого. Все благодеяния – только от Него, и любое отстранение от злодеяний – только от Него. И воистину, только Всевышний Аллах является Единым в творении, милости, управлении, уделе и, поистине, лишь от Него исходит помощь и содействие. Как же может человек, после всего этого, отдаляться от Него в любви, страхе, надежде, клятвах, обетах и в каких-либо действиях? Как он может любить кого-то, помимо Всевышнего, подобной любовью

к Нему или даже больше? И как он может бояться кого-то, кроме Него, или надеяться на кого-то?

Если посмотреть на обстоятельства, слова и дела многобожников, то они прямо показывают, что любят своих идолов, будь они живые или мёртвые, и боятся их, надеются на них, и совершают в отношении них деяния, стремясь к их довольству, убегая от их гнева намного больше, чем они любят Аллаха, боятся Его, надеются на Него, страшатся Его гнева.

Это и есть то самое многобожие, которое Аллах не прощает. Как сказал Всевышний:

«Воистину, Аллах не прощает, когда Ему придают сотоварищей, но прощает всё остальное, кому пожелает». 1

Поэтому несправедливость у Аллаха в Судный день будет иметь три разновидности.

**Первая** — это та несправедливость, которую Аллах никогда не простит, а именно многобожие. Ведь, поистине, Аллах, не прощает ничего тому, кто совершает многобожие.

**Вторая** — несправедливость, которую Аллах не оставит без расчёта — это та несправедливость, которая была между людьми. Вся эта несправедливость будет полностью расчитана.

Сура «Ан-Ниса» \ «Женщины», аят 48.

И третий вид несправедливости, на которую Аллах не обратит никакого внимания, — та, что была между человеком и его Господом. Это самая простая несправедливость и самая легкая в стирании, потому как она стирается посредством покаяния и просьбы о прощении, благих деяний или каких-то бедствий, которые произошли в жизни человека. И всё это отличается от первого вида несправедливости, а именно многобожия. Поистине, оно не стирается, кроме как с единобожием. Что же касается второго вида несправедливости, он тоже не стирается, кроме как если одни люди не простят других и тому подобное.

Если мы узнали, что многобожие является самой великой несправедливостью из трёх перед Аллахом и что за это запрещается Рай для тех, кто совершает его, и ни один человек не войдёт в Рай, если он был многобожником, так как в него войдут только единобожники, то тогда мы познаем, что единобожие — это и есть ключ от этого Рая. Тот же, у кого нет этих ключей, не сможет открыть эти двери, так же как пришедший с ключами, у которых нет резцов. Такой не сможет открыть эти двери. Что же это за резцы у этих ключей? Конечно же, это молитва, пост, закят, хадж, джихад, призыв к одобряемому, порицание запретного, честность, исполнение обещаний, поддержание родственных связей, благочестие к родителям – всё перечисленное относится к тому, что называют резцами этих ключей.

Каждый человек, который в этом мире взял себе правильные ключи из единобожия с правильными резцами, то есть повелениями, которые ему посылаются, придёт в Судный день к дверям Рая, и у него будут ключи для этих дверей, которыми он их откроет, и ничего не будет для него преградой, если только не было у него грехов и прегрешений, за которые он не покаялся. В этом случае, на какое-то время у него будет преграда перед этим Раем, пока он не очистится от грехов. Если не очистит его это испытание, которое он ощутит во время Судного дня, то тогда ему придётся войти в огонь, дабы вся скверна вышла из него в этом огне. Он будет очищен от этих грехов, и затем выйдет из него и войдёт в Рай. Ведь, поистине, Рай – это место для самых блаженных, и не войдёт в это место никто, кроме очищенного, благого.

Всевышний Аллах сказал:

«Тем, кого упокоят ангелы благими, говорят: «Мир вам! Войдите в Рай».1

Также Он сказал:

«И направят тех, которые остерегались своего Господа, в Рай толпами. А когда они придут туда, будут открыты врата его и скажут им стражи его: "Мир вам! Вы благи! Входите же для вечного пребывания!"».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Ан-Нахль» \ «Пчёлы», аят 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аз-Зумар» \ «Толпы», аят 73.

Обратите внимание, что в этих аятах, вхождение в Рай этих блаженных чистых людей упоминается с буквой , которая имеет смысл причины, то есть они войдут в него по причине их блаженства и чистоты.

Возвращаясь к нашему хадису, мы видим, что Пророк сказал: «Я повелеваю вам молитву! Если вы будете совершать молитву, то не оборачивайтесь в ней. Поистине, Аллах в молитве перед лицом человека, пока он находится в этой молитве и не отвернётся».

Что касается отворачивания в молитве, то оно делится на два вида.

**Первый из них** – это отворачивание сердца от Аллаха, Свят Он и Велик, к чему-то помимо Него.

Второй – это отворачивание взгляда.

Оба являются запретными. Ведь, поистине, Аллах, Свят Он и Велик, не перестает быть обращённым к рабу Своему, пока он находится в своей молитве. Когда же человек отвернётся в этой молитве, либо своим сердцем, либо своим взором, то и Аллах отворачивается от него. Пророка спросили об отворачивании человека в молитве, на что он ответил:



«Поистине, это то, что ворует дьявол из молитвы человека».<sup>1</sup>

Привел аль-Бухари (751).

Также в предании передается, что Всевышний сказал: «Разве ты отворачиваешься к тому, кто лучше Меня? К тому, кто лучше меня?».  $^1$ 

Тот, кто отворачивается в своей молитве либо своим взором, либо своим сердцем от Всевышнего Аллаха, подобен человеку, которого призвал правитель и поставил перед собой. Правитель обращается к нему, говорит с ним, человек же во время его обращения отворачивается от него то направо, то налево, либо же отворачивает своё сердце от этого правителя, не понимая того, что ему говорят. Он не понимает только потому, что сердце его не находится в это время направленным к тому, что говорит правитель. Так что же произойдёт с этим человеком, который так поступает с правителем? Разве самым меньшим из того, что он заслуживает, не будет то, что человек уйдёт, став ненавистным для султана, став отдалённым от его милости и павшим в его глазах?!

Подобный молящийся никогда не сравнится с тем, кто молится с присутствием сердца, обращённым к Аллаху в своей молитве, чьё сердце чувствует величие в отношении Того, перед Кем он предстал. И его сердце наполнено возвеличиванием, его тело смиренно, он стесняется своего Господа, Свят Он и Велик, и не отворачивается от Него. Поэтому между двумя этими молитвами есть огромная разница.

Привел Аз-Зар в книге «Кашфу-ль-Астар» со слабым иснадом.

Сказал Хасан ибн Атыйя: «Поистине, два человека находятся в одной и той же молитве, однако между ними такая разница, как между небом и землёй». И всё это потому, что один из них устремлён к Аллаху , а второй является небрежным.

Если человек устремится к подобному себе творению, от которого его отделяет преграда, то в этом случае мы не сможем назвать это устремление правильным и не сможем назвать это приближением, так что же говорить и думать о Господе миров, Творце небес и земли?!

Если же человек устремится к Творцу, и между ним и Творцом будут стоять преграды наущений и страстей души, которая занята ими, то каким же образом это может быть устремлением ко Всевышнему, в то время как в нём нет сосредоточенности сердца и его мысли увели его далеко?

Поэтому, когда человек встаёт на молитву, дьяволу это не нравится. Ведь, поистине, это самое великое действие, которое раб Аллаха совершает, и самое близкое к Всевышнему, и это гневит дьявола и наиболее плохо отражается на нём, и потому он проявляет всё своё усердие и стремление, дабы человек не вставал на эту молитву. Он обещает ему, он внушает ему различные желания и мечты, заставляя его забыть о ней, и приводит к нему своё войско, своих пеших и конных. И все это ради того, чтобы уменьшить статус молитвы для этого чело-

Привел Ибн Мубарак в своей книге «Зухд».

века, дабы он относился к ней несерьёзно и в итоге оставил её.

Если же он не смог дойти до оставления человеком молитвы, и раб Аллаха ослушался дьявола и встал на молитву, тогда враг Аллаха старается встать между ним и его душой, оказаться между ним и его сердцем и напоминать ему во время его молитвы о том, о чём он не думал до неё. Возможно, было что-то, о чём он забыл, или какая-то важная вещь, которую он не мог вспомнить, тогда именно в молитве дьявол напоминает ему о ней для того, чтобы его сердце отвлеклось от этой молитвы и отдалилось от Аллаха. И в этом случае человек стоит на молитве без присутствия сердца и не находит в этой молитве ни приближения к Аллаху, ни Его щедрости, ни почёта к Нему. И не получает он той устремлённости к Всевышнему Аллаху, того почтения и той близости к Нему, которые получает устремившийся к своему Господу 🕵, сосредоточившийся сердцем на своей молитве. И он выходит из своей молитвы таким же, каким и вошёл в неё, со всеми своими ошибками, грехами и бременем прегрешений, от которых его так и не избавила его молитва. Поистине, молитва искупает некоторые прегрешения, если раб Аллаха совершил её правильным образом, с наилучшим смирением, стоя перед Всевышним с присутствием сердца. Такой человек, завершив совершение молитвы, находит легкость в своей душе и освобождение, словно тяжкое бремя, которое было на нём, спало с него. И он находит

бодрость и умиротворение в своей душе. И это доходит до такой степени, что он желал бы даже не выходить из молитвы, так как она становится для него усладой очей и наслаждением души, раем для его сердца и отдохновением в этом мире. И он в этом мире чувствует себя, как в тюрьме и в тесноте до тех пор, пока он не приступит к молитве и не найдёт в ней успокоение.

Аюбящие Всевышнего Аллаха говорили: «Мы молимся и находим успокоение в наших молитвах», — как об этом говорил их имам, предводитель и Пророк ≝:

# «О, Биляль! Дай нам отдохновение молитвой».1

Мы видим, что в этом предании Пророк **##** не сказал: «Дай нам отдохновение после молитвы или от молитвы». Напротив, Пророк **##** сказал в другом хадисе:

# «Поистине, усладой очей моих была сделана молитва».<sup>2</sup>

И тот, чьей усладой очей была сделана молитва, — как же он может обрести усладу очей без неё, как он может стерпеть без неё?! Поэтому молитва такого человека, совершающего её с присутствием

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Абу Дауд (4946). Хафиз Ираки посчитал этот хадис достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ан-Насаи (3949), аль-Хаким посчитал хадис достоверным.

сердца, становится для него усладой его очей. Она возвышает его, в ней обнаруживается свет и доказательства, она возвращается к Всемилостивому, Свят Он и Велик, и она (эта молитва) говорит человеку: «Да сохранит тебя Аллах так, как ты сохранил меня».

Что же касается молитвы тех, которые нарушают её обязательства, не соблюдают её ограничений и не проявляют должного смирения в ней, то, поистине, такая молитва будет скомкана подобно тому, как комкают старую одежду, и ею ударят по лицу того, кто её совершал, и она скажет: «Да не хранит тебя Аллах так, как ты не хранил меня!»

Молитва и деяния, которые принимаются Аллахом — это те, что совершаются так, как подобает в отношении Господа.

Принимаемые Аллахом деяния бывают двух видов:

Первый вид: когда человек совершает молитву и все остальные благодеяния, имея при этом в своём сердце связь с Аллахом и постоянно поминая Его, тогда дела этого человека поднимаются к Аллаху и предстают перед Ним, и Всевышний смотрит на эти деяния. И если Он увидит в них, что они были совершены искренне ради Лика Его и ради Его Довольства и исходили от чистого сердца, искренне любящего Аллаха, приближающегося к Нему, то тогда эти деяния становятся любимы Аллахом, Он доволен ими, и принимает их.

Второй вид: когда человек совершает деяния в виде обычая, пребывая при этом в небрежности. В тоже время он намеревается совершить поклонение и приближение к Аллаху, и его части тела совершают эти поклонения, однако его сердце отдалено от поминания Аллаха. Так же и остальные его деяния. Поэтому это деяние, если поднимается к Аллаху, то оно не предстаёт перед Ним, и Аллах не смотрит на него. Однако их посылают туда, где записываются деяния, — скрижали деяний, которые потом, в Судный день, будут обнаружены и различены. И то, что было приемлемым из этого, будет принято, а все то, что не было приемлемо, будет отвергнуто.

Тому же, у кого эти деяния будут приняты, будет дарована награда за эти деяния, которая заключается в вознаграждении раба из сотворённого Им, как, например, дворцами, пищей, питьем, райскими женщинами. Однако награда первого — это довольство Всевышнего Аллаха его деяниями и довольство теми, кто совершил эти деяния, и приближение к Себе этого человека, и возвышение его степеней. Поэтому у первого человека не будет в его награде какого-то ограничения. Ведь разница между первым и вторым очевидна.

 $\Lambda$ юди в отношении молитвы имеют пять степеней.

Первая степень — это степень тех, кто является несправедливым к своей душе. Тот, кто не совершает достаточно правильно ни омовения для этой

молитвы, не соблюдает её времени, не соблюдает её рамок и столпов.

Вторая степень — степень тех, кто соблюдает временные установления этой молитвы, ее границы и столпы, совершая должным образом омовение к ней, однако он потерял усердие в своей душе от наущений.

**Третья** — степень тех, кто сохранил её рамки и её столпы и усердствовал в своей душе, отдаляя от себя наущения и разные мысли. Поэтому такой человек занят тем, что борется со своим врагом, дабы он не украл из его молитвы ничего. Поистине, этот человек находится в молитве, в борьбе.

Четвёртая же степень — степень тех, кто совершает молитву наилучшим образом, совершенным образом, соблюдает её границы, её столпы, и его сердце окунулось в то, что является необходимым для этой молитвы, он старается не упустить ничего из необходимого в ней. Более того, всё его внимание обращено к тому, чтобы совершить её наилучшим и наиподобающим образом, и его сердце пропиталось любовью к этой молитве, к этому поклонению в отношении своего Господа.

И, наконец, **пятая степень** людей — это те, кто встаёт на молитву так, как встаёт человек, упомянутый выше (четвёртый), но вместе с этим он ещё взял своё сердце и положил его перед своим Господом, осознавая, что Он наблюдает за ним, и будучи переполнен любовью и возвеличиванием к своему Творцу

так, будто бы он видит своего Творца и наблюдает за Ним, и все наущения и мысли, отвлечённые от этой молитвы, исчезают, и все преграды, имевшие место быть, рушатся. Поэтому тот, кто совершает молитву таким образом, конечно же, отличается от тех, которые делают иначе. Это отличие подобно разнице между небом и землёй. Ведь он на самом деле находится в такой молитве и так занят (общением со) своим Господом, что ничего его не отвлекает.

Что касается первой категории — это те, которые будут наказаны. Вторая категория — те, которые подвергнутся расчёту. Третья категория — те, у кого будет искупление. Четвертая категория — те, у кого будет награда, а пятая категория — это приближенные. Ведь именно у них есть удел из того, что сказал Пророк ⊯:

### «Усладой очей моих была сделана молитва».

И тот, чья молитва стала усладой очей в его мирской жизни, — несомненно, что для этих очей станет усладой лицезрение своего Господа в загробной жизни, а также станет усладой для него в этом мире всё то, что Аллах любит и чем Он будет доволен. Но тот, чьей усладой очей не является Аллах и Его религия, он, поистине, приобрел в этом мире только убыток.



## ГЛАВА 4 Виды сердец с точки зрения наличия веры

огда человек побеждает свои страсти и увлечения, он находит силы в своей молитве, совершая её так, как подобает. Если же сердце, наоборот, взяло над ним верх, а также его страсти и увлечения, то он становится пленником всего этого. Именно тогда дьявол находит для себя все возможности, чтобы окутать его. Каким же образом после этого человек сможет отдалиться от этих наущений и мыслей?

### → Сердца бывают трех видов: •—

Пустые сердца, в которых нет веры и нет ничего благого. Эти сердца подобны мраку. В отношении них дьявол уже отдыхает, и он не направляет к этим сердцам никаких наущений, ведь эти сердца являются его домом, его родиной, и он совершает там всё, что пожелает, и владеет этими сердцами самой крепкой властью.

Сердца, озарённые сиянием веры в свете зажженных свечей. Однако в них все еще есть некоторая темнота из страстей и некоторые бури пристрастий. К таким сердцам шайтан то приближается, то отдаляется. Эта война продолжается с переменным успехом. С такими людьми всё относительно: где-то он побеждает, а где-то проявляет упущение. В какое-то время он одолевает своего врага больше, а в какое-то время его побеждает враг.

Сердца, которые переполнены верой. Они сияют светом веры, и от этого света все барьеры страстей разрушаются и исчезают. Нет в них никакой темноты, они излучают свет, а не только содержат его в себе, озаряя всё, что вокруг них. Если же приближается какое-то наущение, то оно сгорает, подобно тому, как это происходит на небесах, охраняемых ангелами. Как только дъяволы приближаются, их побивают, после чего они сгорают.

А ведь небеса не более неприкосновенны, чем сердце верующего, и Всевышний Аллах оберегает его ещё больше, чем небо. Ведь, поистине, небеса — это место поклонения ангелов, и это место нахождения откровения. И оно пронизано лучами подчинения. Что же касается сердца верующего, то это место единобожия, любви, знания, веры. И в этом сердце есть свет всего этого. Поэтому оно имеет больше прав на защиту от всяких козней и врагов. И никто не может заполучить ничего из этого сердца, если только сам человек не проявит небрежность.

Всему этому был приведен очень красивый пример в виде трех жилищ.

- 1. Дворец короля, в котором есть много сокровищ, много драгоценностей и много блага.
- 2. Дом простого человека, где тоже имеются некоторые драгоценности и некоторые богатства, но который не доходит до уровня королевского дворца.
- 3. Пустой дом, в котором ничего нет из вышеупомянутого.

Если придёт вор, который захочет обокрасть один из этих домов, какой дом он выберет для совершения кражи? Предположим, что он выберет дом, который пуст. Но это абсурдно, так как в пустом доме и так нет ничего, что можно было бы украсть. Поэтому, когда спросили Ибн 'Аббаса: «Почему иудеи заявляют, что у них нет наущений в молитве?», он сказал: «А что же делать дьяволу с пустыми сердцами?»<sup>1</sup>

Если же мы предположим, что он пойдёт красть из дворца короля, то это также невозможно. Ведь у дворцов королей есть охрана и воины, и ни один вор не сможет приблизиться к ним. И эти воины и эта охрана не дадут ему даже задумать подобное. Поэтому не остается вору ничего иного, кроме как направиться ко второму из них. И это то, к чему

Привел Ахмад в книге «Зухд» (255) из слов Аль-Аля ибн Зияда.

направляются подобные. Пусть же разумный человек обратит на это своё пристальное внимание. Это, несомненно, очень точная аналогия и интересный пример. И если он сопоставит всё это со своим сердцем, он обнаружит удивительное сходство.



### ГЛАВА 5 Пример о посте

озвращаясь к разъяснению хадиса Аль-Хариса, где он приводит поминания, зикры, которые охраняют человека от его врага, Пророк **ж** сказал:

«Он повелел вам пост, ведь, поистине, пример поста подобен примеру человека, который находится в кругу людей, и с ним мешочек с сосудом, в котором есть благовония, и каждый чувствует и удивляется его благоуханию. И поистине, запах изо рта постящегося любимее для Аллаха, чем благоухание мускуса».

Как мы видим, Пророк с приводит в пример человека, который несёт какой-то сосуд, где есть благовоние. Почему упоминается сосуд? Потому что это поклонение является скрытым от глаз, так же, как и тот, от кого исходит мускус. Ведь, поистине, пост не виден людям, и человек, который постится, является скрытым, и люди со стороны не могут определить, постится он или нет. Постящийся — это

тот, кто удерживает свои части тела от запретного, свой язык от предосудительного: лжи, скверных слов и ложных клятв; а также удерживает свой живот от еды и питья; удерживает свои органы от близости. Если он говорит, то не говорит того, что нарушает его пост. Если он делает, то не делает того, что нарушает его пост. Поэтому всё, что он говорит, является полезным, и всё, что он делает, является добрым. Это подобно аромату, который чувствуют люди вокруг обладателя мускуса. Также и тот, кто садится рядом с постящимся, получит пользу от пребывания с ним и будет в безопасности от лжи, распутства и несправедливости. Это и есть предписанный и узаконенный пост, и это не просто удержание себя от еды и питья. В достоверном хадисе сказано:

«Тот, кто не оставляет лживые слова, невежество и деяния по невежеству, то у Аллаха нет нужды, чтобы он отказывался от еды и питья».1

Также в хадисе передается:

«И бывает так, что доля постящегося за его пост – только лишь голод и жажда!».<sup>2</sup>

Как мы уже сказали, пост — это оберегание частей тела от грехов, живота от еды и питья. И так же, как эта еда и питьё нарушают пост, таким же образом грехи нарушают награду и запрещают этой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел аль-Бухари (6057).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Маджа (1690). Ибн Хузейма посчитал его достоверным.

награде иметь место. Такой человек становится подобным тому, кто совсем не постился.

Есть разногласия относительно запаха изо рта постящегося — это благоухание, которое касается этого мира или следующего. Есть два мнения. И эти два мнения между двумя достойными шейхами: Абу Мухаммадом ибн Абдуссалямом и Абу 'Амром ибн Саляхом. Так, Абу Мухаммад склонился к тому мнению, что это касается лишь загробной жизни, и даже написал об этом книгу. Что же касается Абу 'Амра ибн Саляха, то он склонился к тому, что это касается и этого мира, и следующего. И он тоже посвятил этому свою книгу, опровергая в ней мнение Абу Мухаммада.

Я же говорю, что решение этого спорного вопроса в том, что необходимо сказать так, как об этом сообщил Пророк , что это благоухание будет в Судный день, потому как это тот день, когда проявятся награды за дела, будь эти дела благими или скверными. Поэтому в тот день для всех творений это будет благоуханием, которое будет исходить изо рта постящегося так же, как это касается благоухания крови раненного на пути Аллаха, у которого эта рана будет благоухать мускусом. Ведь в тот день тайное станет явным, и то, что было благим, станет ещё лучше, как и то, что было скверным, также проявится, и почувствуют творения скверный запах неверующих и увидят черноту их лиц.

Поэтому слова Пророка 🇯 говорят о том, что проявятся следы этого поклонения и что это благоухание будет даже лучше, чем просто благоухание мускуса для Аллаха и для Его ангелов, даже если в этом мире этот запах был неприятным для людей. И бывает так, что нечто неприятное для людей является любимым для Всевышнего Аллаха и наоборот. Люди часто не любят что-то своим естеством, но в то же время Аллах, Свят Он и Велик, считает это благом и любит это, потому что это соответствует Его велению, Его довольству, Его любви. Поэтому этот запах перед Аллахом лучше, чем запах мускуса, который мы ощущаем в нашем мире. Когда же наступит Судный день, проявится это благоухание для всех людей так же, как проявятся все остальные результаты их благодеяний или же злодеяний. В этот день станет совершенным и показательным всё, приобретая зримый образ, становясь очевидным.

Бывает также, что какое-то деяние настолько сильно увеличивается и настолько сильно проявляется, что некоторые его итоги в отношении людей проявляются уже в этом мире, будь это зло или добро, как это наблюдается и зрением, и разумом. В этом и состоит объединение этих двух мнений, а Аллах, Свят Он и Велик, знает лучше.



#### ГЛАВА 6 Пример о милостыне



## 



«И он повелел вам милостыню. И поистине, это подобно человеку, которого взяли в плен, привязали руки к шее и повели его к месту казни, а он сказал: «Я выкупаю себя всем, что у меня есть». И он, на самом деле, смог выкупить себя».

Эти слова также являются очевидным доводом и ясным указанием на то, что у милостыни есть великое и удивительное влияние. Она отдаляет от человека всякого рода бедствия, даже если этот человек является грешником или несправедливым. Более того, даже от неверующего Всевышний Аллах благодаря его милостыне отводит разного рода несчастья, и людям это хорошо известно, как учёным, так и простым, и все обитатели Земли признают это, поскольку испытали это на собственном опыте.

Как передал ат-Тирмизи в своём «аль-Джами'» в хадисе от Анаса бин Малика 為, Пророк ﷺ сказал:



«Поистине, милостыня гасит гнев Господа и отдаляет скверную кончину»<sup>1</sup>.

Так же, как эта милостыня гасит гнев Господа, так же она гасит и результаты грехов и прегрешений, как гасит вода огонь. Так, в сборнике Тирмизи от Му'аза ибн Джабаля в передается: «Я был вместе с Пророком в путешествии. Каким-то образом я оказался рядом с ним, когда мы ещё шли в этом походе. Он сказал:



"Не сообщить ли мне тебе о вратах блага? Поистине пост — это щит, а милостыня гасит греховное так же, как вода гасит огонь. Молитва человека в глубине ночи — это знак праведников». Затем он прочитал: «Поднимаются бока их от их лож, моля Господа своего, испытывая страх перед Ним и надеясь на Его милость, и расходуют из того, чем Мы наделили их»<sup>2</sup>. 3

Также в некоторых преданиях передается:



«Спешите подавать милостыню, ибо, поистине, несчастье не может преодолеть милостыню». <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хадис № 664, и он сказал: «Хороший редкий [хадис]»; Ибн Хиббан (№ 3309) назвал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Ас-Саджда» \ «Земной поклон», аят 16.

<sup>3</sup> Хадис привел ат-Тирмизи (2616), и он посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Привел Байхаки в книге «Шу'абуль иман» (6/513) со слов Анаса со слабым иснадом.

И пример, который привёл Пророк зв том, что человека направили для казни, и он откупился от этих людей всем своим имуществом, является достаточным. Поистине, милостыня спасает человека от наказания Аллаха зв, ибо его грехи и ошибки ведут его к гибели, но появляется милостыня и спасает его от наказания и освобождает его. Поэтому Пророк зв достоверном хадисе, обращаясь к женщинам в день праздника, сказал:

«О, женщины! Давайте милостыню, даже если это будет из ваших украшений. Поистине, я видел, что большая часть обитателей огня из вас!».1

Пророк  $\approx$  побуждал их и мотивировал выкупать себя от огня подобным образом.

В достоверных сборниках Бухари и Муслима от Али ибн Хатима передается, что Пророк # сказал:

«Нет из вас никого, с кем не заговорит его Господь. И не будет между ними посредника. Человек посмотрит направо от себя и не увидит ничего, кроме того, что он совершил. Он посмотрит налево от себя и не увидит ничего, кроме того, что он совершил, а затем он посмотрит перед собой и не увидит ничего, кроме огня перед своим ликом; так защитите же себя от Огня хотя бы половинкой финика».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (1462), Муслим (889).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (7512), Муслим (1016).

Также передаётся в двух достоверных сборниках<sup>1</sup> от Абу Хурайры , который сказал: «Пророк привёл пример, сказав:



«Подобие скупого и дающего милостыню подобно двум мужчинам, на которых кольчуги из железа или доспехи из железа, [и они сжимают их] так, что руки их оказались подняты к груди и ключицам. И у подающего милостыню всякий раз, как он подаёт милостыню, увеличивается его рубаха, и [так продолжается, пока она не покроет собой кончики пальцев и не Гудлинится настолько, что] станет сглаживать его следы. У жадного же всякий раз, как вознамерится он подать милостыню, каждое кольцо её обязательно сожмётся или не изменится, оставшись на месте"». И Абу Хурайра 🍇 сказал: «И я видел, как Посланник Аллаха ﷺ, коснувшись пальцем ворота своей рубахи вот так, говорил: "Если бы ты видел его: он пытается расширить его, а он не расширяется!"». 2

И поскольку скупой человек удерживает себя от благодеяний, и лишён благочестия и блага, то воздаянием ему за эту скупость будет соответствующее ей: грудь его стеснена, он лишён радости, алчен, подавлен, опечален, у него множество забот, тревог

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (5797), Муслим (1021)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (5797) и Муслим (1021).

и печалей, почти ни одна его потребность не удовлетворяется, и он не получает помощи в достижении желаемого.

Поэтому такой человек подобен облачённому в кольчугу, чьи руки привязаны к его шее, и он не может двигать этими руками. И каждый раз, когда он пытается освободить эти руки или же как-то расширить свою одежду, каждое железное кольцо на этой одежде сжимается на нём. Все это пример скупого человека. Каждый раз, когда он хочет дать садака, его скупость запрещает ему это, а его сердце как будто находится в темнице. Что же касается дающего милостыню, всякий раз, когда он подаёт её, сердце его радуется, и грудь его расширяется, подобно расширению его одежды в приведенном примере. Всякий раз, когда он даёт милостыню, у него увеличиваются радость и спокойствие, и усиливается его счастье. И если в милостыне не было бы ничего, кроме этого, то даже этого было бы достаточно, чтобы человек подавал её как можно чаще и спешил с совершением её. Как сказал об этом Всевышний:

# «И кого Аллах уберёг от алчности его души, − то они и есть преуспевшие!»¹.

Передаётся, что Абдуррахман ибн Ауф делал таваф вокруг Каабы, и у него была только одна мольба, где он говорил: «О, мой Господь! Отдали меня от алчности моей души». Ему сказали: «Почему ты не обращаешься с другой мольбой, кроме этой?»

Сура «Аль-Хашр» \ «Сбор», аят 9.

На что он ответил: «Поистине, если душа отдалилась от алчности, то она стала преуспевшей». 1

Однако есть разница между алчностью и скупостью. И алчность — сильное и неуёмное желание обрести что-либо, и это когда человек устремляет все свои усилия для достижения чего-то и делает все для того, чтобы достичь этого, и вся его душа направлена к этому. Тогда как скупость – это нежелание расставаться с тем, что приобрёл, когда человек после достижения чего-то не может это потратить, настолько сильно любит это и любит удерживать это у себя. Поэтому до достижения желаемого человека называют «шахих» — алчным, а после достижения, если он не тратит это, как подобает, его называют «бахиль», скупой. Таким образом, обнаруживается, что скупость является результатом усердия в накоплении имущества. Она есть плод алчности, а алчность находится в душе. И тот, кто проявил скупость, подчинился своей душе в алчности. Если же он не стал скупым, то, поистине, он не подчинился своей душе в алчности и спасся от её зла. И поистине, он и есть преуспевший, как сказал об этом Всевышний:

#### «И кого Аллах уберёг от алчности его души, то они и есть преуспевшие!»<sup>2</sup>

Щедрость также бывает двух видов.

1 Щедрость, которую человек проявляет, отказываясь от того, чем владеют другие.

 $<sup>^{1}</sup>$  Передал ат-Табари в своем тафсире (23/286).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Хашр» \ «Сбор», аят 9.

2 Щедрость в расходовании того, чем владеешь ты.

Например, человек может быть одним из самых щедрых людей несмотря на то, что никому ничего не даёт, потому что его щедрость заключается в том, что он ни у кого ничего не берёт. Отсюда некоторые сказали, что щедрость — это когда ты делишься своим имуществом, но к чужому имуществу не прикасаешься.

Я слышал, как шейху-ль-ислам Ибн Теймия, да смилостивится над ним Аллах, говорил: «Поистине, Всевышний Аллах ниспослал откровение Ибрахиму, сказав: «Знаешь ли ты, почему я тебя избрал любимцем?» Тот сказал: «Нет». Он сказал: «Поистине, Я увидел, что для тебя любимее давать, чем брать»».

И поистине, это качество является божественным, так как Он даёт и ничего не берёт, Он кормит, а Его не кормят. И Он самый Щедрый из щедрых и самый Почтенный из почтенных. Самые любимые из Его творений те, которые имеют такие же качества. Ведь, поистине, Он является Щедрым и любит щедрость от Своих рабов, Он является Знающим и любит знающих, Он является Сильным и любит смелых, Он является красивым и любит красоту.

В сборнике ат-Тирмизи передаётся в «Книге Благочестия» от Абу Хурайры, что Пророк **ж** сказал:

«Щедрый близок к Аллаху и близок к Раю, близок к людям, далёк от огня. Что же каса-

ется скупого, то он далёк от Аллаха, далёк от Рая, далёк от людей и близок к огню. Поистине, невежественный, но щедрый человек любимее для Аллаха, чем поклоняющийся скупец».

В достоверном сборнике сказано:



«Поистине, Аллах Единый (нечетный) и любит нечетность».<sup>1</sup>

Всевышний Аллах, Свят Он и Велик, Милостивый и любит милующих. Он милует из Своих рабов милостивых; Он — Прикрывающийся и любит из Своих рабов тех, кто прикрывается; Он — Прощающий и любит тех, кто прощает; Извиняющий и любит тех, кто извиняет; Он — Добрый и любит добрых из Своих рабов. Также Он ненавидит грубых, чёрствых людей, и, в то же время, Он Мягок и любит мягкость; Кроток и любит кротость; Благочестив и любит благочестие, а также тех людей, которые следуют благочестию; Справедливый и любит справедливость; Принимающий извинения и любит тех, кто принимает извинения других людей. Поэтому Он воздаёт Своему рабу настолько, насколько в нем присутствуют эти качества или отсутствуют. Если человек прощает, то и ему прощается; если он извиняет, то и его извиняют; если он находит оправдание, то и ему находят оправдание. Тот, кто относится по-доброму к людям, то к нему тоже отнесутся с добром;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (6410), Муслим (2677).

тот, кто милует Его творения, и его помилуют. Кто был благочестивым к ним, и к нему будет благочестие; кто извинял их, и его извинят; кто был щедрым к ним и с ним поступят щедро; кто приносил пользу, и ему принесут пользу; кто покрывал их, и его покроют; тот, кто искал их ошибки, и его ошибки будут искать; тот, кто опозорил кого-то, и его опозорят; тот, кто запрещал людям блага, и ему будет запретно благо; тот, кто порывал с Аллахом, то и Аллах порвёт с ним; тот, кто хитрил, и с ним будут хитрить; тот, кто проявлял коварство, и с ним проявят коварство. Каким бы образом человек ни относился к людям, так же и Аллах отнесётся к нему в этом мире и следующем. Поэтому Всевышний Аллах в отношении Своих рабов таков, каковы люди по отношению к другим творениям.

#### Поэтому приходит в хадисе:



«Того, кто скрыл недостаток мусульманина, Аллах скроет в этом мире и следующем. Кто помог верующему в бедствии этого мира, то Аллах поможет ему в бедствии Судного дня. Тому, кто облегчил в затруднении, Аллах облегчит настолько же». 1

Как ты относишься, так и к тебе отнесутся. Будь, каким хочешь, но Аллах даст тебе в соответствии с тем, как ты относишься к другим людям.

M результатом всего этого является то, что щедрому, дающему милостыню, Аллах даст то, чего  $\overline{}^1$  Муслим (2699).

не даёт скупому. Увеличит всё, что касается его самого, его нрава, его удела, его души, причин его проживания, награды за то, что он делал — подобное подобным.



#### ГЛАВА 7 Пример поминания Аллаха



## Слова Пророка 🛣:



«Я повелеваю вам поминать Аллаха, Свят Он и Велик. Поистине, это подобно человеку, за которым очень быстро гонятся его враги, и этот человек приходит к защищённой крепости и находит там для себя убежище. Так же и раб Аллаха никак не защитит себя и не спасёт свою душу от дьявола, кроме как посредством поминания Аллаха».

Даже если в поминании Аллаха было бы только то, о чём говорится в данном хадисе, то и этого было бы достаточно, чтобы язык раба Аллаха постоянно поминал Его и не оставлял это никогда. Ведь, поистине, ничто так не защищает человека от его врага, как поминание Аллаха. Тогда как враг этот не дремлет, и он всегда находится в засаде, и враг его сможет войти к нему не иначе как вратами беспечности и как только человек проявит небрежность, он нападёт на него. Однако если человек поминает Аллаха,

Свят Он и Велик, то враг Аллаха начинает уменьшаться в размерах так, что становится подобием насекомого. Поэтому его также называют «аль-ханнас», и это то, что происходит с ним при упоминании имени Аллаха, от слова «ханаса», что означает уменьшилось и оставило.

Как сказал Ибн 'Аббас : «Дьявол находится в ожидании возле сердца человека. И если это сердце проявляет небрежность, он начинает наущать. Если же это сердце поминает Аллаха, то он оставляет его». 1

Как сказал Му'аз 🙈, что Пророк 🌋 сказал:

«Не рассказать ли вам о самом лучшем из ваших деяний, наиболее чистом перед вашим Владыкой, которое возвышает вас в наибольшей степени и которое лучше для вас, чем трата золота и серебра на пути Аллаха, и лучше вашей встречи со своими врагами, которые станут рубить головы вам и которым станете рубить головы вы?» Люди сказали: «Конечно, о Посланник Аллаха, и он сказал: «Это поминание Аллаха №».²

В сборнике имама Муслима передается от Абу Хурайры, что Пророк  $\frac{1}{2}$  однажды был на пути в Мекку и, проезжая мимо горы Джумдан, он сказал:

Привел Ибн Аби Шейба в своей книге «Мусаннаф» (13/369-370). Цепочка передатчиков достоверна.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ахмад (7/367) со слабой цепочкой.



«Ступайте, ведь, поистине, это Джумдан. Те, кто является «аль-муфарридун, уже опередили». Люди спросили: «Кто такие «аль-муфарридун», о Посланник Аллаха?», он ответил им: «Это те, которые поминают Аллаха часто, будь то мужчины или женщины».

Также в сборнике Абу Дауда от Абу Хурайры 🥾 передается, что Пророк 🏂 сказал:



«Люди, которые покидают собрание, на котором не поминалось имя Аллаха, покидают нечто подобное туше дохлого осла, и их ждёт скорбь!».<sup>2</sup>

У ат-Тирмизи приводится от Абдуллаха ибн Бусра , что однажды один человек сказал: «О, Посланник Аллаха! Поистине, дверей блага много, и я не могу совершать всё это. Так сообщи же мне нечто одно, чего я буду крепко придерживаться, и не говори многого, чтобы я не забыл». В другой версии: «Поистине, законоположений Ислама много, а я уже постарел. Так сообщи же мне что-то, чего я буду крепко придерживаться, и не делай это многочисленным, дабы я этого не забыл». На что Пророк ответил:



«Пускай твой язык не перестаёт быть влажным от поминания Аллаха».<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Передал имам Муслим (2676).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Дауд (4821). Хадис посчитал достоверным Аль-Хаким.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ат-Тирмизи (3375). Его посчитал достоверным Ибн Хиббан.

Также в сборнике имама Бухари от Абу Мусы передаётся, что Пророк ∰ сказал:

«Тот, кто поминает своего Господа, и тот, кто Его не поминает, подобны живому и мертвому». 1

Также передаётся от Абу Хурейры 🙈, который сказал, что Пророк 🌋 говорил:

«Всевышний говорит: «Я такой, как обо Мне думает Мой раб. Я с ним, когда он поминает Меня. Если он поминает Меня про себя, Я поминаю его про Себя. Если он поминает Меня среди других, то Я поминаю его среди тех, кто лучше их. Если он приближается ко мне на пядь, то Я приближаюсь к нему на локоть. Если же он приближается ко Мне на локоть, то я приближаюсь к нему на сажень. Если он идет ко Мне шагом, то Я брошусь к нему бегом"».2

Также передаётся, что Пророк **5** говорил, передавая от Всевышнего Аллаха, Который сказал:

«Поистине, Моими рабами являются те, которые всегда поминают Меня».<sup>3</sup>

Упомянутое выше из хадисов указывает на превосходство поминающего Аллаха над усерд-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (6407).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел аль-Бухари (7405) и Муслим (2675).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Передал ат-Тирмизи (3580) и посчитал этот хадис слабым.

ствующим на пути Его; поминающий же Аллаха и усердствующий на пути Его лучше поминающего, который не усердствует на пути Аллаха, и лучше усердствующего на пути Его, но при этом беспечного. Поминающий же Аллаха, не усердствующий на пути Его, лучше усердствующего на пути Его, но при этом беспечного в отношении Всевышнего Аллаха. Таким образом, лучшие поминающие — это те, кто проявляет усердие, и лучшие усердствующие — это те, которые поминают Аллаха. Как сказал Всевышний:

«О те, которые уверовали! Когда встречаете военный отряд неверующих, подготовившихся к сражению с вами, то будьте стойкими и поминайте Аллаха многократно, чтобы вы обрели успех!»<sup>1</sup>

То есть в этих аятах Всевышний повелел людям много поминать Его и повелел усердие на пути Всевышнего вместе с этим, дабы они надеялись на успех. Также Всевышний сказал:

«О вы, которые уверовали! Поминайте Аллаха часто и много».

Также Всевышний сказал:

«И часто поминают Аллаха (мужчины и женщины)».3

То есть многократно.

Сура «Аль-Анфаль» \ «Трофеи», аят 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Ахзаб» \ «Сонмы», аят 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сура «Аль-Ахзаб» \ «Сонмы», аят 35.

Также Всевышний сказал:

«А когда вы завершите свои ритуалы, то поминайте Аллаха, как поминаете своих предков, или даже более частым поминанием».1

И, как мы видим в этом аяте, повеление поминать Аллаха обусловлено частотой и многочисленностью, потому что именно в этом нуждается человек больше всего. И даже на мгновение ока он не может без этого обойтись. Любое время, которое человек провёл без поминания Аллаха, конечно же, будет против него.

Сказал Абу Дарда, ... «У любой вещи есть то, что его очищает. А сердца очищаются поминанием Аллаха».<sup>2</sup>

Также Байхаки передает хадис от Абдуллаха ибн 'Умара, , что Пророк 🕱 говорил:

«Поистине, у каждой вещи есть нечто, доводящее её до блеска, а у сердец — это поминание Аллаха. Ничего так не защищает от наказания Аллаха, как поминание Аллаха». Люди спросили: «Даже джихад на пути Аллаха?», — на что он сказал: «Даже если человек будет рубить мечом до тех пор, пока он не сломается».

Сура «Аль-Бакара» \ «Корова», аят 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Байхаки в книге «Шу'абуль иман» (2/419).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Привел Байхаки в «Шу'абуль иман» (2/418-419). Иснад этого предания очень слабый.

Нет сомнения, что сердце покрывается налётом так же, как им покрываются медь, серебро или другие металлы. Очищение же его в поминании Аллаха, которое может очистить сердце настолько, что оно будет подобно отполированному зеркалу. Если же оставить поминание, то налёт этот будет увеличиваться, а если вернётся к поминанию, то налёт будет отступать.

Два деяния покрывают сердца ржавчиной: первое — это беспечность, и второе — это грехи. Очищение этого тоже будет при помощи двух деяний: первое – это просьба о прощении, и второе это поминание. Отсюда следует, что сердце того человека, который большую часть времени находится в беспечности, начинает покрываться налётом, который будет настолько велик, насколько велика его беспечность. И если сердце человека покрылось налётом, то ложное будет представать для него в облике истины, а истинное – в образе ложного. Это объясняется тем, что покрывшись слоем налёта, сердце тускнеет, и в нём перестаёт отражаться истинная суть вещей, и чем больше оно покрывается налётом, тем чернее оно становится. Вскоре оно покрывается налётом полностью, и это искажает его представление и понимание, и тогда оно уже не принимает истины и не отвергает ложного, а это – величайшее из наказаний для сердца.

Основными причинами этого являются беспечность и следование страстям. Ведь, поистине,

страсти гасят свет сердца и делают его слепым, как об этом сказал Всевышний:

«И не повинуйся тем, чьи сердца Мы сделали беспечными к Нашему поминанию, кто последовал за своей прихотью, и чьи дела оказались тщетными».<sup>1</sup>



Сура «Аль-Кахф» \ «Пещера», аят 28.

### ГЛАВА 8 О пользе поминания



- отношении поминания Аллаха есть более ста польз:
  - 1. Поминание отдаляет шайтана, подавляя его.
  - 2. Оно довольство Всевышнего.
  - 3. Оно избавляет сердце от печалей и тревог.
- 4. Оно приносит сердцу радость, удовольствие и заботу.
  - 5. Оно придаёт силы сердцу и телу.
  - 6. Оно обеляет как сердце, так и лицо.
  - 7. Оно привлекает удел.
- 8. Поминающий Аллаха как будто находится в одеянии почета, признания и величия.
- 9. Поминание порождает в нём любовь, которая и есть дух Ислама.

- 10. Поминание наделяет его чувством осознания того, что Всевышний всегда и везде наблюдает за ним, настолько, что [это чувство] вводит человека в состояние ихсана<sup>1</sup>.
  - 11. Оно возвращает нас к Аллаху.
  - 12. Оно приближает нас к Аллаху.
- 13. Поминание открывает великую дверь из дверей познания.
- 14. Оно внушает человеку чувство почтения к Господу и страх перед Ним.
- 15. Оно приводит к тому, что Господь поминает его. Как об этом сказал Всевышний:

## ≪Поминайте же Меня, и Я буду помнить о вас».²

И если бы в поминании Аллаха не было ничего, кроме этого, одного этого было бы достаточно.

- 16. Поминание привносит жизнь в сердце. Я слышал, как шейху-ль-ислам Ибн Теймия, да помилует его Аллах, говорил: «Поистине, поминание для сердца подобно воде для рыбы. Какова же будет рыба, если её извлечь из воды?».
- 17. Поминание есть пища для сердца и его дух. И когда человек перестает поминать, он подобен

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такое состояние, когда он поклоняется Аллаху так, словно видит Его воочию. – Прим. пер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Бакара» \ «Корова», аят 152

телу, которое лишилось этого духа. Однажды я посетил шейху-ль-ислам Ибн Таймию, когда он совершил утреннюю молитву, он сел, поминая Аллаха, пока день не дошёл до своей середины. Затем он повернулся ко мне и сказал: «Это и есть мой завтрак. Если бы я так не позавтракал, то вся моя сила исчезла бы», — или слова, подобные этому. Также он однажды мне сказал: «Я никогда не оставляю поминание Аллаха, если только лишь для того, чтобы немного отдохнуть и подготовиться к новому поминанию Аллаха», —или же он сказал слова, подобные этому.

- 18. Поистине, поминание очищает сердце от покрывшей его ржавчины, оберегая его.
  - 19. Поминание стирает грехи и сводит их на нет.
- 20. При поминании исчезает отчуждённость между человеком и его Господом.
- 21. И насколько человек поминает своего Господа, прославляет Его, настолько же Аллах, Свят Он и Велик, вспоминает его, когда его постигают бедствия.
- 22. Если человек познал своего Господа посредством поминания в благоденствии, то его Господь познает его во время бедствия.
- 23. Поминание является спасением от наказания Аллаха.
- 24. Оно является причиной для нисхождения спокойствия, окутывания милостью, приближения

ангелов к тому, кто поминает, как об этом передал Пророк ...

- 25. Оно является причиной отдаления языка от сплетен, клеветы, лжи, распутства и нечестия.
- 26. Поистине, места поминания это места ангелов. Что же касается мест пустословия и беспечности это места дьяволов.
- 27. Поминание делает счастливым не только поминающего, но и тех, кто рядом с ним. В действительности такой человек является благословенным, где бы он ни был.
- 28. Посредством поминания человек находит безопасность от бедствий Судного дня.
- 29. Поминания с плачем и уединение с Аллахом все это становится причиной для того, чтобы человек нашел Тень от Его Трона в тот день, когда будет великий зной.
- 30. Занятие поминанием Аллаха является причиной того, что Аллах дарует этому человеку наилучшее, что Он может даровать просящим.
- 31. Поминание Аллаха это самое простое поклонение, но в то же время самое великое и самое превосходное.
- 32. Поминание Аллаха это райские саженцы. Ведь передается у ат-Тирмизи от Джабира 為, что Пророк ﷺ сказал:



«Кто сказал: "Свят Аллах и Ему Хвала". /"СубханаЛлахи уа бихамдихи", — то ему будет посажена пальма в Раю». 1

33. Нет ничего подобного в отношении других дел, чем то благо и то превосходство, которые будут дарованы человеку за поминание Аллаха. Так, передается от Абу Хурейры, что Пророк ﷺ сказал:



«Кто сказал "Ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир". / «Нет божества кроме Аллаха Единого, нет у Него сотоварищей, Ему принадлежит власть и Ему хвала, и Он над всякой вещью мощен», сто раз в течение дня, то это будет подобно тому, как будто он отпустил десять рабов, и запишется ему сто наград, и сотрётся сто прегрешений, и это станет для него охраной от дьявола в этот день, пока он не завершится. И не придёт никто с чем-то лучшим, кроме того человека, который сделал больше этого. А тот же, кто сказал: "СубханаЛлахи уа бихамдихи". / «Свят Аллах и Ему Хвала», — в день сто раз, то его прегрешения будут прощены, даже если они подобны морской пене».2

Также передается от Абу Хурейры, что Пророк **ж** сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ат-Тирмизи (3464), и он посчитал хадис достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (3293) и Муслим (2691).



«Сказать мне: "СубханаЛлахи, уа-льхамдулиЛляхи, уа ля иляха илля Ллаху, уа-Ллаху акбар". / "Свят Аллах, хвала Аллаху, нет божества, кроме Аллаха, Аллах Велик", – любимее, чем то, над чем встает солнце». <sup>1</sup>

Также имам ат-Тирмизи передаёт от Анаса ибн Малика, что Пророк **%** говорил:



«Тот, кто при наступлении вечера или утра произносит: "Аллахумма инни асбахту ушхидука уа ушхиду хамалята 'аршика уа маляикатака уа джами а халькъика аннака анта-Ллаху ля иляха илля анта уа анна Мухаммадан 'абдука уа расулюка". / "О, Аллах! Поистине, я проснулся, и я свидетельствую о Тебе, и делаю свидетелями несущих Твой Трон, и Твоих ангелов, и все творения, что Ты есть Аллах, кроме Которого нет божества, и что Мухаммад Твой раб и Посланник"», будет отдалён Аллахом от огня. И для того, кто сказал это один раз, за это Аллах отдалит четверть его от огня. И того, кто сказал это два раза, Аллах отдалит половину его от огня. И того, кто сказал это три раза, то Он две трети его отдалит от огня. А тот, кто сказал это четыре раза, будет полностью отдалён от огня».2

<sup>&</sup>lt;sup>l</sup> Муслим (2695).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (3501), он сказал, что хадис является странным.

34. Постоянное поминание Господа приводит к тому, что человек не забывает Его. Ведь забвение Господа является одной из причин несчастья как в этом мире, так и в следующем. И забвение Господа приводит к забвению человеком самого себя и того, что принесёт ему пользу. Ведь Всевышний сказал:

≪Не будьте вы подобны тем, которые забыли Аллаха, и Аллах заставил их забыть самих себя. Такие являются непокорными».¹

Если человек забывает самого себя, он отдаляется от всего полезного и не занимается этим. Таким образом, он приходит к погибели, и это неминуемо.

И если бы среди польз поминания Аллаха не было бы ничего, кроме этой одной пользы, то и этого было бы достаточно. Ведь, поистине, того, кто забыл Аллаха, Аллах забывает и даёт ему забыть самого себя в этом мире. И забывает его во время наказания в Судный день, как об этом сказал Всевышний: "А кто отвернётся от Моего Напоминания, то, поистине у того будет тесная жизнь! А в День Воскресения Мы воскресим его слепым». Скажет он: «Господи! Почему Ты воскресил меня слепым, ведь я был зрячим?» И Всевышний скажет:

≪Как приходили к тебе Мои знамения, и ты забыл их – так и сегодня ты будешь забыт»²
".

Сура «Аль-Хашр» \ «Сбор», аят 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Та Ха» \ «Та Ха», аяты 124-126.

То есть он будет забыт в наказании так же, как он забывал знамения Аллаха. Ведь он не вспоминал их и не совершал поступки на их основе.

И если кто-то отворачивается от поминания Всевышнего, это приводит к тому, что он отворачивается от того поминания, которое ему ниспослано, то есть Его Писания со всем тем, что есть в этом Писании из Его Великих Имён и атрибутов, повелений, знамений, милостей. И все это последствия того, что человек отвернулся от Книги Аллаха, Свят Он и Велик.

Это полная противоположность того, на чём стоят люди счастья и успеха, ведь, поистине, их жизнь в этом мире самая прекрасная. То же самое касается барзаха и загробной жизни, где они найдут великую награду, как сказал Всевышний:

≪Кто совершает праведное, мужчина или женщина, будучи верующим, Мы непременно оживим его жизнью благой и непременно воздадим Мы им наградой их за лучшее из того, что они совершали».¹

И в этом аяте упоминается и мирская жизнь, и барзах, и загробная жизнь.

Устремление к Всевышнему Аллаху, возвращение к Нему, довольство Им, наполнение сердца любовью к Нему, постоянное произнесение Его поминания, а также радость и довольство тем, что

Сура «Ан-Нахль» \ «Пчёлы», аят 97.

познал Его, — за всё это человек получает неотложную награду, Рай (мирской жизни), жизнь, с которой ни в коей мере не сравнится даже жизнь царей. Я слышал, как наш шейх аль ислам Ибн Таймия, да смилуется над ним Аллах, говорил: «Поистине, в этом мире есть Рай. Тот, кто не вошёл в него в этой жизни, не войдёт в Рай Вечного мира».

Также он сказал мне однажды: «Что со мной могут сделать мои враги, ведь мой Рай в моей груди? Куда бы я ни отправился, он меня не покидает: в заточении моё уединение, погибель моя от руки врага — свидетельство и мученичество, а изгнание меня из моей страны — это странствие».

Также он говорил, когда он находился в заточении: «Если бы я отдал им золотом столько, сколько поместилось бы в эту темницу, то это бы ни сравнилось с той благодарностью, которая на мне за эту милость». Или же он сказал: «То я бы не смог их отблагодарить за принесённые мне ими блага», — или подобные этому слова.

Также известно, что Ибн Таймия, да смилуется над ним Аллах, когда был в заточении, произносил в земном поклоне (в суджуде) следующие слова: «Аллахумма, а'инни 'аля зикрика, уа шукрика, уа хусни 'ибадатика». / «О, Аллах! Помоги мне в поминании Тебя, в благодарении Тебя и в благом поклонении Тебе». И он говорил это столько, сколько пожелает Аллах. А однажды он мне сказал: «Поистине, в заточении тот, чьё сердце является в заточении от его Господа. А в плену тот, кого пленили его страсти».

Когда его завели в крепость заточения, и его окружили стены, он посмотрел на эти стены и сказал:

«Между ними будет возведён забор с вратами, с внутренней стороны которого будет милость, а снаружи – мучения»<sup>1</sup>.

Знает Аллах, я не видел ни одного человека, который жил бы лучшей жизнью, чем он, несмотря на все его испытания, которые он прошёл, и несмотря на то, что он не увидел в этом мире никакого комфорта и удобства. Однако видел всё: испытания, угрозы, гонения. Но, несмотря на всё это, я не видел человека, который бы прожил более счастливую жизнь, чья грудь была бы настолько открыта для всех, чьё сердце было бы настолько сильным. Всё это отражалось на его лице сиянием. Когда нас постигал страх и плохие мысли, и земля становилась тесной для нас, мы приходили к нему и достаточно нам было увидеть и услышать его, как всё, что было в наших сердцах покидало нас, и мы ощущали гармонию, силу и убежденность.

35. Поистине, поминание Аллаха ведёт человека, даже когда он находится в своей постели или на своём рынке; больным он является или здоровым; во время испытаний или наслаждений; стоит, сидит или находится на боку; находится он у себя на родине или в путешествии. Ведь нет ни одного

Сура «аль-Хадид» / «Железо», аят 13.

дела, которое бы могло совершаться в любое время подобно поминанию Аллаха. Даже когда человек находится в состоянии сна. Ведь даже в этом состоянии он лучше, чем тот, кто бодрствует, но находится в небрежности. Тот, который спал, просыпается, и он не отстаёт от своих товарищей, хотя на самом деле он отдыхал. Тот же, кто находится в бодрствовании, но в небрежности и беспечности, всегда отстаёт. Поминание, несомненно, является милостью Аллаха, которую Он даёт, кому пожелает.

- 36. Поистине, поминание это свет, который даётся верующему в этом мире. Свет, который даётся ему в могиле и после воскрешения, когда он предстанет перед мостом. Ничего так не освещает сердца и могилы, как поминание Аллаха. Как сказал Всевышний:
- «Разве тот, кто был мёртвым, затем Мы оживили его, дали ему свет, с которым он идёт среди людей, равен тому, кто по своему примеру пребывает во мраке и не может выйти из него?»<sup>1</sup>

Первый — это верующий. Ведь, поистине, он осветился верой в Аллаха, любовью к Нему, знанием Его, поминанием Его. Другой же — тот, кто находится в небрежности, который отвернулся от поминания Аллаха и любви к Нему. Поистине, наиболее важное дело и самый великий успех заключается в этом свете.

Сура «Аль-Ан'ам» \ «Скот», аят 122.

Однако всякое несчастье постигает именно тогда, когда отсутствует этот свет. Поэтому Пророк исто просил своего Господа, чтобы Он даровал ему свет в его теле, в его костях, в его нервах, в его волосах, в его коже, в его слухе, в его зрении, сверху и снизу, справа и слева, спереди и сзади. Он даже сказал:

#### «Сделай меня светом».1

То есть Пророк просил своего Господа, чтобы Он сделал свет в нём самом, как внешне, так и внутренне, и также сделал свет окружающим его со всех сторон и сделал его самого из этого света. И религия Аллаха — это свет, и Его Книга — это свет, и Его Обитель, уготованная им для Своих приближённых рабов, — это сияющий свет, и Он — Свет небес и земли, и одно из Его имён — «Свет» («ан-Нур»), и свет Лика Его озарил мраки. И Аллах , говоря о свете в сердце раба Своего, привёл пример, постичь смысл которого могут не иначе как только лишь обладатели знания. Всевышний сказал:

«Аллах — свет небес и земли. Его свет — подобен нише; в ней светильник; светильник в стекле; стекло — точно жемчужная звезда. Зажигается он от дерева благословенного маслины, [ветви которого] не простираются ни на восток, ни на запад. Масло её готово воспламениться, даже если его и не коснулся огонь. Свет над светом! Ведёт Аллах к Своему

Привел Муслим (763-187).

# свету кого пожелает, и приводит Аллах притчи для людей. И Аллах о всякой вещи знает!».<sup>1</sup>

Убай бин Ка'б сказал: «Подобие Его света есть в сердце верующего»<sup>2</sup>.

Свет, о котором мы говорим, — это то, что находится в сердце человека из познания, любви, веры, поминания. Это свет, который ниспослан ему, посредством которого Всевышний оживил их и сделал их теми, кто ходит по земле среди людей. Основа этого света в сердцах. Однако этот свет увеличивается настолько, что он появляется на их ликах и на их частях тела, даже на их одеждах, и даже на их жилищах. И это видит только тот, кто подобен этим людям. Однако большая часть людей этого не замечает.

И когда наступит Судный День, этот свет проявится, и он предстанет перед ними и позади них. В это время будет полная темнота над мостом, и люди остановятся на этом мосту, и каждый будет двигаться настолько, насколько у него будет этот свет силён или слаб. Всё это в соответствии с тем, что было в их сердцах в этом мире.

Пусть же разумный подумает над этим великим аятом, в котором Аллах упомянул Свой Свет на небесах и на земле, а также свет, который в сердцах Его верующих рабов. Это свет, который мы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Нур» \ «Свет», аят 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Подобный ему хадис приводится от Ибн 'Аббаса, ,, y ат-Табарани (XIX/179).

понимаем и осязаем посредством взоров и сердец. И посредством этого света стало очевидным все, что в этом мире из высокого и того, что ниже. Два вида этого света: для очей и для сердца являются, несомненно, величественными, и один из них величественнее другого.

Также, если какое-либо место будет лишённым света (небес и земли), то в таком месте не сможет жить ни человек, ни кто-либо другой, потому что живое существо формируется только в том месте, где есть свет, а в том месте, где тьма и куда не проникает свет, ни одно живое существо не живёт, не распространяется и не создаётся. Такой же пример можно привести о народе, который потерял Свет Откровения и Веры. Или пример сердца, которое потеряло свет в себе самом. Это сердце является мертвым, и оно не будет никогда живым. Так же, как и животное не будет жить в том месте, где нет света. Так Всевышний связывает между жизнью и светом, как это в Его Словах:

«Разве тот, кто был мёртвым и затем Мы оживили его и дали ему свет, с которым он идёт среди людей, равен тому, кто по своему примеру пребывает во мраке и не может выйти из него?»<sup>1</sup>.

Также в Его Словах:

«И так Мы внушили тебе духом от Нашего веления. До этого ты не знал, что такое Книга

Сура «Аль-Ан'ам» \ «Скот», аят 122.

и Вера. Но Мы сделали его светом, которым Мы ведём кого пожелаем из числа Наших рабов».<sup>1</sup>

Смысл этого в том, что поминание Аллаха осветляет сердца, части тела и лик — это и есть осветление человека в его мирской жизни, в его загробной жизни и в Судный День.



Сура «Аш-Шура» \ «Совет», аят 52.

# О деяниях раба Аллаха и его высказываниях, которые могут быть наполнены светом в соответствии со степенью веры в его сердце

В соответсвии с силой Имана в сердце человека будет отражаться этот свет на его словах и делах, и это может дойти до такой степени, что его деяния, возносясь к Аллаху , засияют словно солнечный свет, таким же будет и свет его души, когда она предстанет пред Всевышним . Соответственно этому будет и его свет, идущий перед ним по мосту ас-Сырат, как будет и свет его лика в День Воскресения, и только к Аллаху мы обращаемся за помощью и на Него уповаем.

37. Поистине, поминание Аллаха — это основа всего, это путь спасшейся группы и развёрнутое знамя приближённости к Аллаху, и кому было даровано это — тому открыты врата, через которые он войдёт к Аллаху ...

- 38. Поистине, в сердце человека есть пустота, которая заполнится не иначе, как поминанием Аллаха. Поэтому, если девизом сердца было поминание Всевышнего, и это было упрочено в этом сердце, и язык этого человека следовал за этим сердцем, то именно такое и становится преградой для всех недостатков и болезней, которые возможны в сердце.
- 39. Поистине, поминание собирает то, что разбросано, и рассеивает то, что соединено, приближает далёкое и отдаляет близкое, соединяет то, что есть в человеке из разного рода желаний, имеющих разнообразие, объединяя их в одну решимость и в одну цель.

Также поминание рассеивает то, что накопилось в сердце человека: печали, беспокойство, страдания, когда человеку неприятны его потери мирского и тому подобное.

Также с поминанием Аллаха рассеивается то, что было накоплено из грехов и ошибок настолько, что они перестают существовать и аннулируются. И посредством поминания разделяются партии дьявола и его сонмы, которые объединились в войне против человека.

С поминанием Аллаха человек приближается к следующей жизни, которую отдаляет от него шайтан и внушает ему мечты. Также с поминанием Аллаха отдаляется эта мирская жизнь, которая презренна в сравнении со следующей жизнью. И всего этого

не достичь, кроме как с постоянным поминанием Аллаха. И только у Аллаха мы просим о помощи.

- 40. Поистине, поминание оживляет сердце после его забвения и сна и приводит к бодрствованию. И когда оно проснулось, поняло, осознало, что оно потеряло во время своего сна, тогда оставшуюся часть своей жизни это сердце начинает действовать, пытаясь догнать то, что оно до этого упустило.
- 41. Поистине, поминание это дерево, которое приносит плоды познания. Это то дерево, к которому направляются направляющиеся. Поистине, если человек не проснётся от этого забвения, то он не сможет пройти этот путь. А проснуться он может только с помощью поминания, как мы говорили об этом выше.
- 42. Поистине, тот, кто поминает, близок к Тому, Кого он поминает, и Тот, Кого он поминает, находится с ним. И эта близость между ними является особенной. И это не только та близость, которая является общей, как близость знания, нет. Это близость любви и покровительства, поддержки и содействия. Как об этом сказал Всевышний:
- «Поистине, Аллах вместе с теми, которые остерегаются, и теми, которые являются искренними добродеятелями!».¹

Также сказал:

Сура «Ан-Нахль» \ «Пчёлы», аят 128.

## **≪** «Аллах — с терпеливыми».¹

Поэтому тот, кто поминает Аллаха, имеет свой удел от этой близости к своему Творцу, как это пришло в божественном предании: «Я вместе со Своим рабом, когда он поминает Меня, и шевелит губами, поминая Меня».<sup>2</sup>

- 43. Поистине, поминание подобно освобождению рабов, расходованию имущества, борьбе на пути Аллаха.
- 44. Поистине, поминание это основа благодарности, и тот, кто не поминает Аллаха, конечно же, его не благодарит. Как привел имам Байхаки от Зейд ибн Асляма, что Муса, мир ему, сказал:
- «О, Господь! Ты дал мне много милостей, так укажи мне на нечто, чем я буду благодарить Тебя», на что Всевышний сказал: «Поминай Меня многократно. Если ты будешь поминать Меня многократно, то, поистине, ты возблагодаришь Меня многократно. Если же ты забудешь Меня, то, поистине, ты проявишь неблагодарность». 3

Сказал Пророк 🗯 Му'азу 🙈:

«Клянусь Аллахом, о Му'аз, я люблю тебя! Так не забывай же говорить в конце каждой

Сура «Аль-Бакара» \ «Корова», аят 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Маджа (3792). Ибн Хиббан посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Привел Байхаки в книге «Шу'абуль иман» (2/574).

молитвы: "О Аллах! Помоги мне в поминании Тебя, в благодарении Тебя и в благом поклонении Тебе". / "Аллахумма, а'инни 'аля зикрика, уа шукрика, уа хусни 'ибадатика"». 1

Так, в этом хадисе Пророк **\*\*** объединил между поминанием и благодарностью так же, как это было объединено Всевышним **\*\*** в Его Словах:

«Поминайте же Меня, и Я вспомню вас, благодарите Меня, и не проявляйте неверия».

И, поистине, поминание и благодарность — это залог счастья и успеха.

45. Поистине, самые почтенные творения перед Аллахом из богобоязненных — это те, которые поминают Аллаха постоянно, и язык их не перестает быть влажным от поминания Его. Они страшатся Аллаха в Его повелениях и запретах. А поминание Аллаха — это их девиз.

Богобоязненность приведёт человека к тому, что он войдёт в Рай, спасётся от огня и достигнет великой награды. Что же касается поминания Аллаха, то это приводит к тому, что человек приближается к Аллаху самым близким приближением, — это и есть великая степень. Поэтому те, кто совершают деяния для загробного мира, делятся на два вида. Из них есть те, кто совершают деяния для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Абу Дауд (1517), достоверным посчитал Ибн Хузейма.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Бакъара» \ «Корова», аят 152.

награды и воздаяния, и те, кто совершают деяния для возвышения и степеней, и одни из них опережают других в этом, дабы добиться степеней у Всевышнего Аллаха. Поэтому первые совершали для награды, они делающие, в то время как вторые — они понимающие и знающие, которые совершали для великих степеней и близости к Аллаху, Свят Он и Велик. Поэтому деяния вторых больше возвращаются к их сердцу, а деяния первых больше возвращаются к органам их тела. Так, привел Байхаки от Ибн 'Аббаса, который сказал:

- «Когда Муса прибыл на гору Тъур в Синае, он сказал: «О Господь! Какие Твои рабы любимее для Тебя?» Он сказал: «Те, которые поминают Меня и не забывают обо Мне»».1
- 46. Поистине, в сердце человека есть чёрствость, которая не сможет смягчиться, кроме как с поминанием Аллаха. Поэтому человек должен лечить эту чёрствость своего сердца поминанием. Передаётся, что один человек сказал Хасану: «О Абу Саид! Я жалуюсь тебе, что у меня чёрствое сердце». На что он ответил: «Так смягчи же его поминанием».<sup>2</sup>
- 47. Поистине, поминание это лечение сердец, лекарство, в то время как беспечность — это его болезнь. Сердца являются больными, но их лекарство только в поминании Аллаха. Как сказал Макхуль:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Байхаки в «Шу'абуль иман» ( $\frac{2}{576-577}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Байхаки в «Шу'абуль иман» (2/588).

«Поистине, поминание Аллаха — есть лечение, а поминание людей – болезнь». Как сказал поэт:

- Заболев, мы лечимся, Тебя поминая, Но оставляя поминание, снова заболеваем...
- 48. Поминание основа преданности Аллаху и её начало, тогда как беспечность начало вражды с Аллахом и её источник. Ибо человек не перестаёт поминать своего Господа, пока не полюбит Его и не станет предан Ему, или же продолжает пребывать в беспечности, пока не возненавидит Его и не станет враждовать с Ним.
- 49. Поистине, ничто так не притягивает милости Аллаха и не отводит беды, как поминание Всевышнего, и стало быть, поминание притягивает милости и отводит беды.
- 50. Поистине, поминание Аллаха приводит к тому, что Он и Его ангелы благословляют этого поминающего. И тот, кого благословляет Аллах и Его ангелы, приобрёл, несомненно, великий успех и достиг великого преуспеяния. Всевышний сказал:
- «О вы, которые уверовали! Поминайте Аллаха часто и много. И славьте Его ранним утром и в предвечернее время. Он Тот, Который благословляет вас, и ангелы Его, чтобы вывести вас из мраков к свету. И Он к верующим милостив!».1

Сура «Аль-Ахзаб» \ «Сонмы», аяты 41-43.

51. Тот, кто хочет жить в Садах Рая уже в этом мире, пусть найдёт собрание, где поминают Аллаха. Поистине, это и есть Сады Рая.

Приводит Ибн Аби Дунья и другие от Джабира ибн Абдуллаха, который сказал:



- «Однажды к нам вышел Пророк № и сказал: "Олюди! Находитесь в Садах Рая". Мы сказали: "О Посланник Аллаха! Что такое Сады Рая?". Он сказал: "Маджалису-ззикр", то есть "Собрания, где поминают Аллаха"».1
- 52. Поистине, собрания для поминания Аллаха это собрания, где бывают ангелы. И нет в этом мире ни одного собрания людей, где бы они находились, кроме как собрания, где поминают Аллаха. Это также приводится в двух достоверных сборниках от Абу Хурейры, который передал, что Посланник Аллаха за сказал:
- «Поистине, у Аллаха есть ангелы, которые обходят дороги и ищут поминающих. И если они найдут народ, который поминает Аллаха, они говорят: «Поспешите к тому, что вы искали». Далее он сказал: «Потом они покрывают их своими крыльями между небом и землёй». Затем он сказал: «И их Господь их спрашивает, хотя Он знает об этом лучше их: «Что говорят Мои рабы?» Они отвечают: «Твои рабы Тебя восхваляют, возвеличивают, славят». Он говорит: «А разве они

Привел Абу Йа-ля в своем Муснаде и Хаким (1/494). Иснад этого хадиса слабый.

видели Меня?» Они отвечают: «Нет, Клянёмся Аллахом, они не видели Тебя». Он говорит: «Что же было бы, если бы они видели Меня?» Они отвечают: «Если бы они увидели Тебя, они были бы ещё сильнее в поклонении и ещё больше в прославлении Тебя и в возвеличивании». Он спрашивает: «А о чём они Меня просят?» Они отвечают: «Они просят Тебя о Рае». Он говорит: «А разве они видели Рай?» Они отвечают: «Нет, клянёмся Аллахом, о наш Господь, они не видели Рай». Он говорит: «А что же, если бы они увидели его?» Они ответили: «Если бы они увидели Рай, то они ещё больше были бы устремлены к нему, и проявилось бы у них больше усердия». Он говорит: «А от чего они прибегают к помощи?» Они отвечают: «От ада». Он говорит: «А разве они видели его?» Они отвечают: «Нет, клянёмся Аллахом, они не видели его». И Он говорит: «А что же было бы, если бы они увидели его?» Они говорят: «Если бы они увидели его, то они бы ещё больше старались избежать его и ещё больше бы страшились». Он говорит: «Я делаю вас свидетелями, что Я простил им». И тогда один из ангелов говорит: «Поистине, среди них есть такой-то, который к ним не относится. Однако он пришёл по какой-то нужде». И Всевышний говорит: «Это собрание, в котором не будет несчастных»».

53. То, что Всевышний Аллах гордится теми, кто поминает Его, а также Его ангелами. Как приводит имам Муслим с своем сборнике от Абу Саида Аль-Худри, который сказал: «Однажды Муавийа вышел к кружку в мечети и спросил их: «Что вас заставило здесь собраться?» Они сказали: «Мы собрались поминать Аллаха». И он сказал: «Неужели вас ничего не собрало, кроме как это?» Они сказали: «Клянёмся Аллахом, нас ничего не собрало, кроме как это». Он сказал: «Поистине, я спросил вас об этом не потому, что подозреваю вас. И, поистине, ни один из вас не отличался в отношении Пророка меньшей передачей [хадисов], чем я. И, поистине, однажды Посланник Аллаха вышел к кружку своих сподвижников и спросил их:



«Что вас собрало?» И они ответили: «Мы собрались для поминания Аллаха, а также дабы восхвалить Его за то, что Он привёл нас к Исламу и облагодетельствовал нас этим"». И Пророк спросил: «И вы можете поклясться Аллахом в том, что вы собрались только ради этого?» Они сказали: «Клянёмся Аллахом, мы собрались только ради этого». И тогда Пророк сказал: «Поистине, я попросил вас поклясться не потому, что подозреваю вас [в чём-то], однако ко мне пришел Джибриль и сообщил мне, что Всевышний Аллах хвалится вами перед Своими ангелами»».1

Муслим (2701).

- 54. Поистине, тот, кто постоянно поминает Аллаха, войдёт в Рай, смеясь.
- 55. Действительно, все деяния были узаконены для того, чтобы поминать Аллаха. И цель их достижение поминания Всевышнего Аллаха.

Аллах 🞉 сказал:

«...совершай молитву, чтобы помнить обо Мне»¹.

Также Аллах 🕮 сказал:

«Читай то, что внушено тебе из Писания, и совершай намаз. Воистину, молитва оберегает от мерзости и предосудительного. Но поминание Аллаха – гораздо важнее, и Аллах знает о том, что вы творите»<sup>2</sup>.

В «ас-Сунан» ат-Тирмизи $^3$  от 'Аиши,  $^{*}$ , передаётся, что Пророк  $^{*}$  сказал:

«Поистине, таваф вокруг Каабы, бросание камней и [хождение] между ас-Сафа и аль-Марва были установлены для поминания Всевышнего Аллаха».

Его передали Абу Дауд, и он сказал: «Хороший достоверный [xaduc]».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Та Ха» \ «Та Ха», аят 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «аль-'Анкабут» \ «Паук», аят 45.

<sup>3</sup> Ат-Тирмизи (№ 902), и он назвал его достоверным.

56. Поистине, лучшие люди в любом деянии — это те, которые больше поминают Аллаха. Как это упоминает Ибн Аби Дунья в предании, что Пророк 56 был спрошен:



«Кто из посещающих мечеть лучше?» Он сказал: «Тот из них, кто больше поминает Аллаха». Затем его спросили: «А кто из совершающих джаназа, лучше?» Он сказал: «Тот, кто больше поминает Аллаха». Затем его спросили: «А кто из муджахидов лучше?» Он сказал: «Тот из них, кто больше поминает Аллаха». Затем его спросили: «Кто из паломников лучше?» Он сказал: «Тот из них, кто больше поминает Аллаха». Затем его спросили: «Кто из посвятивших себя поклонению лучше?» Он сказал: «Тот из них, кто больше поминает Аллаха». И тогда Абу Бакр добавил: «Поистине, поминающие Аллаха ушли со всем благом».1

57. Поистине, постоянное поминание заменяет многие благие дела, будь то благие деяния телесные, или же имущественные, или же совмещённые, как, например, хадж. И упоминается явно в хадисе от Абу Хурайры, что бедняки мухаджиры пришли к Пророку и сказали:



«О Посланник Аллаха! Поистине, богачи забрали все награды. Они молятся так, как мы молимся. Постятся так, как мы постимся. Однако у них

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Ибн Мубарак в своей книге «Зухд» (501). Предание слабое.

есть достаток в имуществе, и они совершают паломничество, делают умру и делают джихад». На что Пророк за сказал: «Не научить ли мне вас тому, чем вы догоните тех, кто вас опередил, и не догонят вас те, которые будут после вас? И не будет лучше никого, чем вы, если только они не сделают то же самое». Они сказали: «Конечно, о Посланник Аллаха!» На что он сказал: «Вы должны славить Аллаха, хвалить Аллаха, возвеличивать Аллаха после каждой молитвы». 1

- 58. Поистине, поминание Аллаха это самая великая помощь для остальных поклонений. Потому как это приводит к тому, что человек начинает любить все остальные поклонения, и они становятся для него легкими. Он получает от них наслаждение и усладу очей. И это объясняет следующий пункт.
- 59. То, что поминание Аллаха облегчает тяжёлое, смягчает трудное и уменьшает затруднительное. И не было такого, кто бы поминал Аллаха при какой-то трудности, чтобы эта трудность не облегчилась. И объясняет это следующий пункт.
- 60. То, что поминание Аллаха отделяет от сердца все страхи, а также влияет удивительным образом на достижение безопасности. Поэтому человеку, которого постигло нечто из страха и даже самое великое из него, больше всего принесёт пользу поминание Аллаха.

Аль-Бухари (834), Муслим (595).

61. Поистине, поминание даёт верующему такую силу, что он может совершать деяния, которые бы он не смог совершать без этого поминания. И я наблюдал из силы шейху-ль-ислам Ибн Теймии, даже в его походке, в его словах, в его рукописях нечто удивительное. Бывало так, что он записывал за один день то, что пишут люди в течение недели и даже больше. А также воины во время войны были свидетелями его удивительной силы.

Поистине, Пророк № обучил свою дочь Фатыму и её мужа 'Али тому, чтобы они восхваляли Аллаха каждую ночь перед тем, как лечь спать, 33 раза говорили *«субханаЛлах»*, и 33 раза говорили *«альхам-дулиЛлях»*, и 34 раза— *«Аллаху акбар»*. И все это было тогда, когда она попросила выделить ей прислугу и пожаловалась, что ей трудно заниматься многими семейными делами. Тогда Пророк № научил её этим азкарам, поминаниям, и сказал: *«Поистине, это лучше для вас, чем прислуга»*. Некоторые сказали: «Поистине, тот, кто будет постоянен в этих азкарах, найдёт силу в своём теле, которой будет ему достаточно вместо прислуги».

Я слышал, как шейху-ль-ислам Ибн Теймия упоминал некоторые предания по этой теме, а именно:



«Когда ангелам было велено нести Трон, они сказали: "О, наш Господь! Как мы будем нести Твой Трон? Ведь это Трон Величия и Почёта". На что Он сказал: "Говорите: "Ля хауля уа

Аль-Бухари (3705), Муслим (2727).

ля къу-ууата илля биЛляхи-ль-'алиййи-ль-'азъыми" / "Нет Силы и Могущества, кроме, как у Аллаха Высокого, Великого". И когда они сказали это, они смогли нести этот Трон».

Я видел, как Ибн Аби Дунья упомянул это предание именно таким образом<sup>1</sup>.

Поистине, в поминании есть удивительное влияние на то, что касается каких-то трудностей, дабы человек мог пройти эти трудности. Когда, например, его постигают какие-то бедствия или он вынужден встречаться с какими-то царями и королями или теми, кого он опасается, и тому подобные ситуации. Также слова поминания способны отдалить бедность. Передается, что Хабиб ибн Масляма, когда встречал врагов или же окружал какую-то крепость, говорил эти слова: «Ля хауля уа ля къууата илля билляхи». Так, однажды он воевал возле одной крепости, и византийцы потерпели поражение именно тогда, когда мусульмане произнесли эти слова, а также произнесли такбиры, и крепость пала.<sup>2</sup>

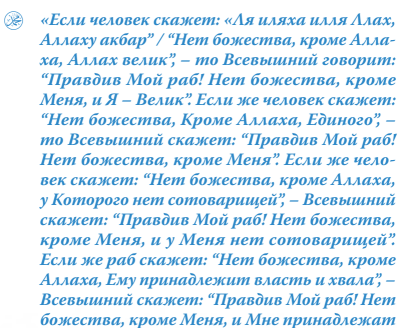
62. Те, которые совершают поступки для загробной жизни, поистине, находятся на пути опережения. Те же, которые поминают, — это те, которые всех опередили. Поэтому пыль, которая оставлена

Это предание от Муавии ибн Салиха, который был последователем табиинов. Его привел Табари в своем тафсире (28/583), и оно не является достоверным от Пророка ...

Привел Байхаки в книге «Даляиль Нубуа» (6/114)

теми, кто впереди, закрывает видение тех, которые позади. И когда эта пыль осядет, люди воочию увидят тех, кто опередил.

63. Поистине, поминание Аллаха — это причина, посредством которой человек становится более верующим в своего Господа. Ведь, поистине, у Всевышнего Аллаха есть имена и атрибуты. И когда человек говорит об этих именах и атрибутах и поминает их, то его вера увеличивается, и Всевышний подтверждает его веру. А тот, кого подтверждает Всевышний, не будет собран вместе со лжецами, и надежда велика в том, что он будет собран вместе с правдивыми. Передается от Абу Хурайры и Абу Саида Аль-Худри, что они слышали, как Пророк № говорил:



власть и хвала". Если же человек скажет: "Нет божества, кроме Аллаха, и нет силы и мощи, кроме как у Аллаха", — Всевышний скажет: "Правдив Мой раб! Нет божества, кроме Меня, и нет сил и мощи, кроме как у Меня". Затем Пророк в продолжил: «И того, кому будет это даровано перед его смертью, не коснётся огонь»».1

64. Поистине, дома Рая строятся посредством поминания. И когда человек перестаёт поминать Всевышнего, тогда и ангелы перестают строить ему эти дома. И как только он начинает поминать Всевышнего, они продолжают воздвигать эти дома. Так же, как и строения этих домов в Раю посредством поминания, так же и посадка деревьев и Садов в этом Раю происходит посредством поминания. Как это пришло в хадисе:



«Поистине, Рай является благой землей, и вода его является приятной. Сажаются деревья в этом Раю посредством «Субхана $\Lambda$ лахи, альхамдули $\Lambda$ ляхи, уа ля иляха илля  $\Lambda$ лаху,  $\Lambda$ ллаху акбар"».<sup>2</sup>

И благодаря поминанию Аллаха строятся дома и сажаются деревья в Раю.

65. Поистине, поминание есть преграда между человеком и огнём. Если человек совершил деяния,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тирмизи (3430).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ат-Тирмизи (3462).

по причине которых он может оказаться в огне, то, поистине, поминание будет преградой этому. И если это поминание было постоянным и совершенным, то и преграда будет настолько же сильной и прочной, и всё будет соразмерно с тем, каким было это поминание.

- 66. Поистине, ангелы просят прощения за тех, кто поминает так же, как просят прощения за тех, кто кается.
- 67. Поистине, даже горы гордятся и радуются тем, кто поминает Аллаха на них. Передаётся от Ибн Мас'уда, что даже гора обращается к другой горе по имени и говорит: «Не проходил ли по тебе сегодня кто-нибудь, поминая Аллаха?» Если она ответит: «Да», то та радуется.
- 68. Поистине, многочисленное поминание Аллаха является защитой от лицемерия, так как лицемеры мало поминают Аллаха. Как сказал об этом Всевышний:

## **«И поминают Аллаха, только мало».**<sup>2</sup>

И как сказал Ка'б: «Тот, кто часто поминает Аллаха, тот отдалён от лицемерия».

Именно поэтому, а Аллах знает лучше, Всевышний завершил Суру «Аль-Мунафикъун» Словами:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Ибн Мубарак в книге «Зухд» (112-113 стр.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «ан-Ниса» / «Женщины», аят 142.

«О вы, которые уверовали! Пусть не отвлекают вас ни ваше имущество, ни ваши дети от поминания Аллаха. А поступающие таким образом окажутся потерпевшими убыток».<sup>1</sup>

Ведь, поистине, в этом есть остережение от смуты лицемеров, которые небрежны к поминанию Аллаха и поэтому впали в лицемерие.

У некоторых сподвижников спросили о хариджитах, являются ли они лицемерами. На что был ответ: «Нет, ведь лицемеры не поминают Аллаха, кроме как немного».<sup>2</sup>

Поэтому из признаков лицемерия — малое поминание Аллаха. Если же кто-то много поминает Аллаха, то это является защитой от лицемерия.

69. Поистине, у поминания среди всех деяний человека есть некий вкус, который ни с чем не сравним. И даже если бы у человека не было бы ничего из награды, кроме вот этого вкуса, который он приобретает, поминая Всевышнего, и того удовольствия, которое имеет место в сердце, даже этого было бы достаточно. И поэтому собрания, где поминают Аллаха, называют Садами Рая. Сказал Малик ибн Динар: «Никто не испытывал такого удовольствия, как тот, кто поминает Аллаха».<sup>3</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$  Сура «аль-Мунафикун» / «Лицемеры», аят 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Передал Ибн Аби Шейба в книге «Аль-Мусаннаф» (15/256).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Приводит Байхаки в книге «Шу'абуль иман» (2/589).

- 70. Поистине, поминание делает лик красивым в этом мире и озаряет его светом в следующем мире. И нет сомнения, что у поминающих Аллаха самые красивые лица в этом мире и самые лучезарные в мире Вечном.
- 71. Тот, кто постоянно поминает Аллаха, находясь на дороге или в доме, в путешествии или в своём городе, где бы он ни был, всему этому будут свидетели в Судный День. Ведь, поистине, каждое место, каждая гора и каждая земля будет свидетельствовать тем, кто поминал Аллаха, в Судный день.

### Сказал Всевышний:

≪Когда сотрясётся земля своим сотрясением, и выведет земля свои ноши, и скажет человек: «Что с нею?» В тот День расскажет она свои вести, потому что Господь твой внушит ей речь».¹

Также ат-Тирмизи приводит от Абу Хурейры 為, что Пророк ∰ прочитал эти аяты: «В тот День расскажет она свои вести», и сказал:

«Вы знаете, что есть её вести?» Люди сказали: «Аллах и Его Посланник лучше знают». Он сказал: «Поистине, её вести, когда она засвидетельствует за каждого мужчину и женщину о том, что они совершили на её поверхности. И будет она говорить:

Сура «Аз-Зальзаля» \ Землетрясение, аяты 1-5

"Такой-то совершил то-то и то-то в такой-то день"».<sup>1</sup>

- 72. Поистине, у того, кто занят поминанием Аллаха, не хватает и не остаётся времени на всякие пустые речи, клевету, непристойности, критику людей или похвалу людей и тому подобное. Ведь, поистине, такова душа человека, если ты её не займёшь чем-то полезным, то она займёт тебя чем-то бесполезным или даже вредным. Так же, как и сердце человека, если в нём нет любви к Аллаху, то в нём поселится любовь к творениям, и это неминуемо. Так же и уста человека, если они не будут заняты поминанием Аллаха, то они будут заняты тем, что бесполезно, и тем, что будет против тебя, и это неминуемо. Поэтому пусть каждый человек выберет то, что он хочет, и найдёт себе то место, которое он себе приготовил.
- 73. Это то, с чего мы начали [первую пользу поминания], но лишь коротко упомянули его [шай-шана] в ней. Однако здесь мы укажем на это более подробно, так как этот полезный вывод, один из самых великих, и нужда в нём для каждого необходима, а именно то, что дьяволы являются врагами человека и окружают его, и каждый хочет принести ему вред, насколько это возможно. И нет у человека никакого пути избавиться от этого, кроме как с поминанием Аллаха, как это пришло в великом

Привел ат-Тирмизи (2429) и (3353) и сказал, что хадис хороший и достоверный.

почтенном хадисе от Са'ида ибн Мусеиба, от Абдуррахмана ибн Самуры ибн Хабиба, который сказал:



«Однажды в один из дней в Медине к нам вышел Пророк. Он встал и сказал: "Я видел вчера удивительное! Я видел человека из моей общины, к которому пришёл Ангел Смерти, дабы забрать его душу. Тогда пришло его благочестие к родителям и оттолкнуло Ангела Смерти от него. Также я видел человека, которому было уготовано наказание могилы. И тогда пришло его омовение и спасло его от этого. Также я видел человека из моей уммы, которого окружили дьяволы, и тогда пришло поминание Аллаха, которое отогнало этих дьяволов"».1

И дальше он упомянул длинный хадис.

И он сказал: «Поистине, это очень хороший хадис. Его передаёт Са'ид ибн Мусеиб от других». И шейху-ль-ислам Ибн Теймия тоже говорил о величии этого хадиса. И также до меня дошло, что многие свидетельства говорят, что этот хадис является достоверным.

Суть этого в том, что слова Пророка **%**, который сказал: «Я увидел человека из моей уммы, которого окружили дьяволы, и пришло поминание Аллаха

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Его привел Ибн Шахин в книге «Ат-Тархиб», и он является слабым. Также его привел Хафиз Абу Муса Аль-Мадани в своей книге «Тархиб фи хисалиль манджийа», и он основал эту книгу на этом хадисе, комментируя его.

«И он повелел вам поминать Аллаха. Поистине, тот, кто поминает Аллаха, подобен человеку, которого преследуют его враги, поспешно окружая его. Но он зашёл в крепость охраняемую и защитил себя от них. Так же и дьяволы – человек может защититься от них только посредством поминания Аллаха».

В сборнике ат-Тирмизи от Анаса ибн Малика передаётся, что Пророк 🌋 сказал:

«Тот, кто сказал (выходя из дома): "Бисми-Лляхи, тауаккальту 'аля-Ллахи, уа ля хауля уа ля къу-ууата илля биЛляхи" / "С именем Аллаха, я уповаю на Аллаха, нет силы и могущества, кроме как у Аллаха", – ему говорят: "Поистине, тебе этого достаточно. Ты будешь ведом прямым путём, ты будешь защищён, и отдалятся от тебя дьяволы". И скажет один дьявол другому: "Что же мы можем от этого человека обрести в то время, как ведом он прямым путём, избавлен и защищён?"».1

И ранее мы уже утверждали, что Пророк 🗯 говорил:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Абу Дауд, Насаи, ат-Тирмизи и сказал, что хадис является хорошим.



«Тот, кто сказал в день сто раз: "Ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир", – то это будет для него защитой от дьяволов, пока не завершится этот день».

В достоверном сборнике имама Бухари передаётся от Мухаммада ибн Сирина, от Абу Хурайры, который сказал:



«Однажды Пророк поручил мне закят, который собран был в рамадан, дабы я охранял его. Пришёл ко мне некто и стал брать с этого имущества, и я схватил его. Тогда он сказал: "Оставь меня и тогда я не вернусь"». И далее он упомянул весь хадис, в конце которого добавил: «В третий раз, когда я схватил его, он сказал: "Я научу тебя таким словам, посредством которых Всевышний Аллах принесёт тебе пользу. Когда ты будешь ложиться в свою постель, то читай аят «Аль-Курси» от начала до конца, и, поистине, не перестанет быть у тебя хранитель от Аллаха и не приблизится к тебе шайтан до самого утра, пока ты не проснёшься"». Тогда Абу Хурайра отпустил его, и когда пришло утро, сообщил об этом Пророку и сообщил о том, что он ему говорил, на что Пророк 🎕 сказал: «Он сказал тебе правду, хотя он отъявленный лжец».1

Привел аль-Бухари (2311), но без иснада. Однако с иснадом его привел Ибн Хузейма (2424), а также Насаи в большом сборнике (10729).

Также в двух достоверных сборниках передаётся от Ибн 'Аббаса, что Пророк **\*\*** сказал:



«Если бы кто-то из вас, придя к своей семье, сказал: "С именем Аллаха. О, Аллах! Отдали нас от шайтана и отдали шайтана от нас, и от того, что ты даруешь нам". И если у них будет ребёнок, то ему никогда не повредит дьявол».1

Также в двух достоверных сборниках передаётся, что дьявол бежит от азана.

Сказал Сухейль ибн Аби Салих:



«Мой отец однажды послал меня к племени Хариса. Со мной был юноша. И тогда мы услышали, как некто взывает с возвышенного места по его имени. Тот, который был со мной, повернулся к этому месту возвышенному и не увидел ничего. И тогда мы сообщили об этом нашему отцу, и он сказал: "Если бы я знал, что такое случится с вами, то я бы не послал вас. Однако, если ты ещё раз услышишь подобный голос, то призови к молитве, ведь, поистине, я слышал, как Абу Хурайра рассказывал от Пророка , который сказал: "Поистине, дъявол, когда раздаётся призыв к молитве, бежит, издавая звуки"». В другой версии передаётся: «Когда он слышит призыв, то он бежит,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (141), Муслим (1434).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (389).

# издавая звуки только для того, чтобы не слышать азан». $^1$

И это то, что связано со словами Пророка ... Также человек не может сохранить себя от дьявола, кроме как посредством поминания Аллаха. Далее, чтобы польза увеличилась и стало большим понимание этих тем, мы приведем некоторые связанные с ними главы.



## ГЛАВА 9 Виды поминания

-**\$(\$**)\$

## Поминание бывает двух видов.

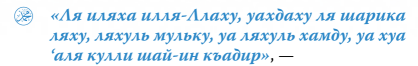
**Первое** – это поминание имен Аллаха и Его качеств и атрибутов, восхваление Его этим и отрицание всего, что Ему не подобает. И этот вид также делится на две разновидности.

- «СубханаЛлах, альхамдулиЛлях, ля иляха илля Ллах, Аллаху акбар» / «Свят Аллах, хвала Аллаху, нет божества, кроме Аллаха, Аллах велик».

Также в хадисе, где сказано:

«Субхана Ллахи уа бихамдихи» / «Свят Аллах и Ему хвала», —

#### а также где сказано:



и тому подобные предания. Поэтому лучшие из этих азкаров — это те, которые в большей степени объединили в себе похвалу. Как, например, его слова:

«СубханаЛлахи 'адада халькъихи». / «Свят Аллах количеством Его творений». Поистине, это лучше, чем просто сказать: «СубханаЛлахи».

#### Также твои слова:

«Альхамдули Лляхи 'адада ма халякъа фи-ссамаи, уа 'адада ма халякъа фи-ль-ардъы, уа 'адада ма байнахума, уа 'адада ма хуа халикъ». / «Хвала Аллаху количеством того, что Он сотворил на небесах, и количеством того, что Он сотворил на земле, и количеством всего того, чему Он является Творцом».

Поистине, это лучше, чем просто сказать: "Альхамдулиллях"».

Как передаётся в предании Джувайрии, Пророк **ж** сказал ей:

«Поистине, покинув тебя, я произнёс четыре слова – три раза, если бы они были взвешены или сравнены с тем, что сказала ты за сегодняшний день, то они бы перевесили: "СубханаЛлахи 'адада халькъихи, субханаЛлахи зината 'аршихи, субханаллахи мидада кялиматихи". / "Свят Аллах количеством Его творений, свят Аллах, столько, сколько угодно Ему, свят Аллах соразмерно весу Его Трона (величием Его Трона), и свят Аллах по количеству Его слов"».1

Также от Са'да ибн Аби Ваккаса передаётся, что он вместе с Пророком  $\approx$  однажды пришёл к одной женщине, перед которой лежали косточки фиников или же камешки, посредством которых она делала тасбих, то есть поминание Аллаха. Тогда Пророк  $\approx$  сказал ей:



«Не сообщить ли мне тебе то, что легче чем то, что ты делаешь и лучше?» [Затем] Он сказал: «СубханаЛлахи 'адада ма халякъа фи-ссамаи, уа субханаЛлахи 'адада ма халякъа фи-ль-ардъы, уа субханаЛлахи 'адада ма байна залика, уа субханаЛлахи 'адада ма хуа халикъун. Уа-Ллаху акбар мисля залика, уа-льхамдулиЛляхи мисля залика, уа ля иляха илля Ллаху мисля залика, уа ля хауля уа ля къу-ууата илля биЛляхи мисля залик». «Свят Аллах количеством того, что Он сотворил на земле. Свят Аллах количеством того, что Он сотворил между

Муслим (2726).

ними. Свят Аллах количеством того, чему Он является Творцом. Аллах велик точно так же, и Хвала Аллаху точно так же, и нет божества, кроме Аллаха точно так же, и нет силы и могущества, кроме Аллаха точно так же».<sup>1</sup>

2 Сообщение о Господе, Свят Он и Велик, теми выводами, которые исходят из Его имён и атрибутов. Как, например, ты говоришь: «Аллах слышит голоса Своих творений и видит их поступки, и ничего не может скрыться от Него из их деяний. Он более милостив к ним, чем к ним милостивы их родители. Он над всякой вещью мощен. Он больше радуется покаянию Своего раба, чем тот, кто потерял свою провизию в пустыне, а потом нашёл ее», − и тому подобное. И лучшим из этой категории является то, когда человек хвалит Его тем, чем Он похвалил Сам Себя или чем Его похвалил Посланник Аллаха ѕ без какого-либо искажения или изменения, без какоголибо уподобления или сравнения.

В свою очередь эта разновидность тоже делится на три категории: «хамд» – хвала, «сана» – восхваление, «маджид» – превозношение. Так, слово «аль-хамд» – это когда сообщают о Его совершенных атрибутах вместе с любовью и довольством. Поэтому тот, кто любит, не будет скрывать это и умалчивать. Необходимо, чтобы объединилась здесь любовь

Тирмизи (3568), Абу Дауд (1495). ат-Тирмизи посчитал его хорошим.

к Нему с произнесением подобного. И если это стало постоянным, то это переходит в следующую разновидность — «ас-сана», то есть восхваление. А если это перешло к упоминанию Его величия и Его царства, то это будет — «маджид».

Всевышний объединил все эти три категории Своему рабу в начале Своей Книги, когда раб говорит:



«Хвала Аллаху, Господу миров», — Всевышний говорит: «Меня похвалил Мой раб». Когда он говорит: «Всемилостивому, Милосердному», — Он говорит: «Меня восхвалил Мой раб». Когда он говорит: «Царю Судного Дня», — Всевышний говорит: «Маджадани 'абди», — то есть «Возвеличил меня Мой раб». 1

**Вторая разновидность поминания** — это поминание Его повелений и запретов, Его законоположений. Это также делится на две категории.

- 1 Поминание этого в виде сообщения, что Он повелел это или запретил это, полюбил это или разгневался на это, доволен этим или не доволен этим.
- 2 Поминание Его в то время, когда человек совершает повеленное ему, а также оставляет и отдаляется от запрещённого Им.

Поэтому две эти категории различаются. Одно дело — поминать и вспоминать то, что Он повелел

Муслим (395).

и запретил, а другое дело — совершать повелеваемое и отдаляться от запрещённого. Если всё это объединилось в человеке, то, поистине, это является самым лучшим поминанием и самым полезным.

Это и есть то поминание, которое называется «Аль-Фикх Аль-Акбар», то есть Великое Понимание. А всё, что больше этого, — это превосходящее поминание в том случае, если намерения были чистыми.

Также одно из поминания Аллаха — это поминать Его милости, Его блага, Его щедрости, которыми Он одарил человека. Вспоминать те места и те превосходства, которые имели место. И нет сомнения, что это также является великой разновидностью поминания.

Таким образом, всего их становится пять разновидностей.

Также поминание может осуществляться посредством сердца и языка, и это самое лучшее, а иногда посредством только сердца — это на второй стадии, а иногда посредством только языка — это на третьей стадии.

И поистине, самым лучшим поминанием является то, где объединились и сердце, и язык. Но если, например, поминает только сердце, то это лучше, чем поминает только язык. Потому что поминание сердца приводит к знанию, увеличивает любовь, движет стеснением, а также приводит к набожности и к тому, что человек начинает следить за собой

и отдаляется от всяких пробелов в подчинении, а также в том, что касается запретного. Что же касается поминания только языком, то оно не приводит ко всем этим благам, которые упомянуты выше. И если оно к чему-то и приводит, то итог его будет очень слабым.



## ГЛАВА 10 Поминание лучше мольбы

оистине, поминание Аллаха лучше, чем мольба, потому как поминание — это восхваление Аллаха всеми Его благими качествами, его милостями и Его именами. Что же касается мольбы — это когда человек просит о своей нужде, а разве одно может сравниться с другим?! Поэтому приходит в предании:

«Тот, кого отвлекло поминание Меня от просьбы ко Мне, то Я дам ему больше, чем Я даю просящему».1

Поэтому является предпочтительным во время мольбы, чтобы просящий начинал ее с восхваления Аллаха до того, как перейдёт к своей просьбе, и только после этого станет просить желаемое. Как это передаётся в хадисе Фудаля ибн Убейда, что

Посланник Аллаха 
услышал, как один человек просил в своей молитве, но не восхвалял Аллаха и не благословлял Пророка . Тогда

Привел аль-Бухари (544) в книге «Сотворение поступков людей».

Пророк ∰ сказал ему: «Поистине, этот поспешил». Затем он позвал его и сказал ему или сказал иному: «Если кто-то из вас совершает молитву, то пусть сначала он восхвалит своего Господа. Затем произнесёт благословение своему Пророку, затем попросит то, о чём он желает».¹

То же самое касается мольбы того, кто был в ките, или того, кого проглотила рыба. О нём сказал наш Пророк **\***:

«Поистине, мольба моего брата (Юнуса), которого проглотила рыба, когда он воззвал, находясь в утробе этой рыбы: «Нет бога, кроме Тебя! Ты, о Аллах – преславен! Поистине, я оказался из числа притеснителей!». И кто бы из мусульман ни попросил подобной мольбой, то ему обязательно Аллах ответит». 3

То же самое касается большинства мольб, которые совершал Пророк . Так, из этого можно привести мольбу при печали:

«Ля иляха илля-Ллаху-ль-'Азъыми-ль-Халим, ля иляха илля-Ллаху, раббу-ль-'аршиль-азъым, ля иляха илля-Ллаху, раббу-ссамауати уа раббу-ль-ардъ, уа раббу-аль-'арши-

ль-карим». / «Нет божества, кроме Аллаха

Привел ат-Тирмизи (3477) и сказал, что хадис достоверный.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Пророки»\«Аль-Анбия», аят 87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Привел ат-Тирмизи (3505) и посчитал его достоверным.

Великого, Кроткого. Нет божества, кроме Аллаха, Господа великого Трона. Нет божества, кроме Аллаха, Господа небес, и Господа земли, и Господа почётного трона». 1

Также в хадисе Бурайда Аль-Аслями, , который привели собиратели Сунны, сказано, что Пророк однажды услышал человека, который просил, говоря:



«Аллахума инни ас-аляюка би анни ашхаду аннака анта ля иляха илля анта, аль-ахаду-съсъамад, аллязи лям йалид уа лям йуляд, уа лям йакулляху куфу-уан ахад» / «О Аллах! Я прошу Тебя тем, что я свидетельствую, что именно Ты являешься Аллахом, нет божества, кроме Тебя, Единого, Вечного, Того, Кто не родил и не был рожд`н, и никто не был Ему подобен». На что Пророк сказал: «Клянусь Тем, в Чьей Длани моя душа, поистине, он попросил Аллаха Его великим именем, которым, если воззовут к Нему, Он обязательно ответит. И если что-то попросят им, то Он обязательно даст».<sup>2</sup>

Как передали Абу Дауд и ан-Насаи в хадисе от Анаса: «[Однажды] он сидел с Пророком ﷺ, и [в это время] какой-то человек совершил молитву и затем обратился с мольбой:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (6345), Муслим (2730).

ат-Тирмизи (3475), Абу Дауд (1488)



"О Аллах, поистине, я прошу Тебя, поскольку Тебе следует воздавать хвалу, и нет бога, кроме одного лишь Тебя, Всемилостивого, Создателя небес и земли, о Обладатель величия и щедрости, о Живой, о Вседержитель!" [Услышав это,] Пророк сказал: «[Клянусь], поистине, он обратился к Аллаху с мольбой посредством Его великого имени, таким, что, если воззвать к Нему, Он обязательно ответит, и, если что-то попросят, им Он обязательно даст».

Мы видим, как Пророк сообщил, что на мольбу будет получен ответ, если перед ней было восхваление и поминание, и что это и есть великое имя Аллаха. Ведь, поистине, поминание Аллаха и восхваление Его перед тем, как человек попросит о своей нужде, больше имеет преимущества на ответ.

И это является одним из полезных выводов относительно объединения поминания Аллаха и восхваления Его, а именно в том, что на такую мольбу будет дан ответ. Ведь, поистине, та мольба, перед которой было поминание и восхваление, лучше и ближе к ответу, чем та мольба, при которой всего этого не было. Если к этому еще добавить, что человек сообщает из своей нужды, из своей бедности, из своего признания, то это ещё больше влияет на то, чтобы мольба была принята. Ведь при этом всём человек приближается к Аллаху его великими совершенными именами и атрибутами, Его милостями, показывает Ему свою нужду и свою необходимость, свою бедность. И если всё это объединилось у того, кто просит

в отношении Того, Кого просят в этой мольбе, то, конечно же, всё это было в большей степени признано и более совершенно в поклонении и в познании.

Ты видишь вокруг себя (и Аллаху принадлежит наиболее высокий пример) то, что человек, когда желает стать ближе к тому, чьей щедрости он ищет и упоминает при этом свою нужду, то это, конечно же, больше влияет на сердце того, кого просят, и это ближе к тому, что его нужда будет исполнена. Если он говорит ему: «Поистине, Твоя щедрость распространилась по всем странам, и Твоя милость подобна солнцу, которое не отрицается», — и тому подобные слова, а также говорит: «Поистине, нужда заставила меня, и необходимость привела меня, и уже не хватает терпения», — и тому подобные слова, то все это, конечно же, больше повлияет на то, что его нужду и его необходимость удовлетворят и помогут, чем когда человек просто говорит: «Дай мне то-то и то-то».

И если ты понял это, то обрати внимание на слова Мусы в его мольбе, которую он произнес:

**№** «Господи! Поистине, я нуждаюсь в том благе, которое Ты мне ниспошлёшь!»¹,

а также в мольбе Юнуса:

«Нет бога, кроме Тебя! Ты, о Аллах – преславен! Поистине, я оказался из числа притеснителей!»<sup>2</sup>,

<sup>1</sup> Сура «Аль-Къасас» \ «Повествование», аят 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Анбийа» \ «Пророки», аят 87.

а также слова нашего отца Адама:

≪Господь наш! Мы самим себе причинили зло, и, если Ты не простишь нам и не помилуешь нас, мы окажемся потерпевшими убыток».¹

Так передается, что Абу Бакр Ас-Сыддыкъ сказал: «О Посланник Аллаха, научи меня такой мольбе, с которой я буду обращаться к Аллаху в своей молитве». Он сказал:

«Скажи: "Аллахумма инни зъалямту нафси зъульман касиран уа иннаху ля йагъфиру зунуба илля анта, фагъфирли магъфиратан мин 'индик, уархами, иннака анта гъафурун рахим" / "О, Аллах! Поистине, я нанес много несправедливостей самому себе. И, поистине, не прощает грехи никто, кроме Тебя. Прости же меня таким прощением от Тебя и помилуй меня, ведь, поистине, Ты – Прощающий, Милосердный"».2

В этой великой мольбе, которая имеет большое значение, собраны как признание своего положения, так и приближение к Аллаху Его милостями и Его щедростью, и то, что Он является Единым в том, что только Он прощает грехи. И затем он попросил свою нужду после тауассуля — приближения к Нему. Это и есть этикет обращения с мольбой, это и есть этикет рабской покорности.

<sup>└</sup> Сура «Аль-А'раф» \ «Преграды», аят 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (834), Муслим (2705).

# ГЛАВА 11 <mark>Чтение Корана лучше поминания</mark>

ет сомнения, что чтение Корана лучше, чем поминание, а поминание лучше, чем мольба. И это если мы рассматриваем каждое из этих деяний в отдельности. Однако бывает так: то, что является менее предпочтительным, в каких-то ситуациях становится более предпочтительным. И даже бывает, что именно его надо исполнять и оставлять более предпочтительное, например, как поминание во время руку а — поясного поклона и суджуда — земного поклона. Нет сомнения, что это лучше, чем чтение Корана в этих двух ситуациях. Ведь, поистине, чтение Корана в этих двух ситуациях является запрещённым. И некоторые учёные сказали, что это запрещение либо полное, либо в виде нежелательности.

Также произносить некоторые виды поминаний в тех ситуациях, когда они произносятся, лучше, чем чтение Корана. То же самое относится к ташаххуду, также слова: «Рабби-гъфирли, уа-рхамни, уа-хдини, уа-'афини, уа-рзукъни», – которые произносят между

двумя земными поклонами, – всё это лучше, чем чтение Корана.

Это же относится к поминаниям после молитвы, когда человек дал «салам». Также поминание, которое делается в виде тахлиля, тасбиха, такбира и тахмида — все это лучше, чем чтение Корана в подобных ситуациях. То же самое касается ответа на призыв муаззина, и произносить то, что произносит муаззин, тоже лучше, чем чтение Корана в это время. И все это нисколько не умаляет достоинство Корана и чтение его. Нет! Поистине, достоинство Корана над всеми видами слов такое же, как достоинство Аллаха над всеми Его творениями. Однако у каждой ситуации есть свои особенности. И если эти особенности были нарушены, то нарушается и смысл, и значение, и польза, которую человек преследует.

То же самое можно сказать про те поминания, которые связаны с какими-то определенными ситуациями, они тоже лучше, чем просто чтение Корана. Но чтение Корана в основе своей лучше, чем просто азкары (поминания). Кроме как то, что мы сказали выше, если имеются какие-то ситуации.

Примером этого может послужить, когда человек думает о своих грехах, у него возникает желание сделать покаяние и истигъфар. Или же он, например, опасается дьяволов из джиннов и людей и в этот момент возвращается к каким-то видам зикра и мольбам, которые защищают его от подобного. Или же к этому можно привести пример, когда у человека

есть какая-то острая нужда, и он обращается к Аллаху с мольбой, оставляя чтение Корана и оставляя поминание Аллаха. Потому что именно здесь, в этой ситуации его сердце будет сконцентрировано на Всевышнем Аллахе, но не на чтении Корана или поминании, при котором его сердце будет не так собрано. В этом случае подобная мольба, которой сопутствуют покорность, смирение и тому подобные значения, в этой ситуации намного лучше, чем если он бы просто прочитал Коран или сделал бы поминание, и это больше в награде.

Данная тема является очень полезной, и каждый человек нуждается в понимании собственной души (или эго), дабы различать между более предпочтительным и менее предпочтительным, как само по себе, а также в отношении каких-то ситуаций и положений. Поэтому тот, кто понимает это, даёт всему его право и использует каждое своё деяние так, как подобает.

Однажды я сказал шейху-ль-ислам Ибн Теймии, да смилостивится над ним Аллах, в один из дней: «Некоторых учёных спросили, что лучше для человека — тасбих или истигъфар (то есть поминание или же просьба о прощении)?» Он сказал: «Если одежда человека является чистой, то для неё лучше использовать благовония. Если же одежда является грязной, то для неё лучше использовать горячую воду и мыло».

Далее он продолжил: «Так как же относиться к одежде, которая не перестаёт быть грязной?».

Молитва, которая объединяет в себе и чтение, и поминание, и мольбу, включает в себя все части поклонения наилучшим образом. Поэтому молитва лучше, чем любое чтение, поминание и мольба, которые бывают в отдельности. Потому как в молитве всё это собрано в одном поклонении. И ещё вдобавок к этому то, что этим поклонением занимаются все части тела.

Это очень полезная основа, которая открывает человеку познание степеней деяний и придание каждому деянию того уровня, которого он достоин, дабы человек не занимал своё время менее предпочтительным, оставляя более предпочтительное. Тогда как в этом случае приобретает успех дьявол, сбивающий человека. Поистине, он желает, чтобы человек был занят менее предпочтительным, оставляя более предпочтительное. Если же человек послушается и последует ему, то упустит то время, где он мог бы сделать подобное деяние в наилучшей форме. Он будет думать, что то, чем он занимается, является лучшим и в награде, и в воздаянии.

Поэтому мы сказали, что это знание очень полезно и даёт вникнуть в степени и уровни деяний, понять то, каковы они, какова между ними разница и каковы их цели. После этого человек приобретает понимание, и даёт каждому деянию его право, ставит его на свое место, и оставляет то, что сейчас не является подходящим либо полностью, либо для того, чтобы вернуться к этому позже, когда для этого будет необходимость. Поэтому те деяния,

которые, даже если являются менее предпочтительными, если их оставить, то потом их невозможно будет вернуть, лучше их совершить сразу, чтобы не потерять их полностью. А Аллах, Свят Он и Велик, Тот, Кто дарует успех.



-**\$(\$**)

# ΡΑ3ΔΕΛΙΙ

-**\$(\$**)\$



Азкары, которые человек не должен никогда оставлять, так как он в них очень остро нуждается как в этом мире, так и в следующем



# ГЛАВА 1 О поминании Аллаха в начале и в конце дня

то те азкары *(поминания)*, которые произносят утром до восхода солнца и вечером между

'асром и магърибом. Как сказал об этом Всевышний:

«О вы, которые уверовали! Поминайте Аллаха часто и много. И славьте Его ранним утром и в предвечернее время».<sup>1</sup>

И слово «асыль», как сказал имам Джаухари: «Это то время, которое бывает после 'асра до магъриба». Также Всевышний сказал:

«И восславляй Господа твоего, вознося хвалу Ему, вечером и утром!».<sup>2</sup>

«Аль-ибкар» – это начало дня, «аль-'аший» – это конец дня. Также Всевышний сказал:

«И восславляй Господа твоего, вознося хвалу Ему, до восхода солнца и перед заходом».

<sup>└</sup> Сура «Аль-Ахзаб» \ «Сонмы», аяты 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Ахзаб» \ «Сонмы», аяты 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сура «Та Ха» \ «Та Ха», аят 130.

И объяснение этому приходит в хадисе: «сказавший то-то и то-то, когда наступит утро или когда наступит вечер», – то есть до восхода солнца и до захода его. Иными словами, время этих азкаров после утренней молитвы и после 'асра.

В достоверном сборнике имама Муслима передаётся от Абу Хурайры, что Пророк ﷺ сказал:

«Кто сказал утром и вечером "Преславен Аллах и хвала Ему<sup>1</sup>" сто раз, никто не придет в Судный день с лучшим, чем пришёл он, кроме того, кто сказал больше него».<sup>2</sup>

Также передаётся от Ибн Мас'уда, что Пророк **55**, когда приходил вечер, говорил:

"Мы застали вечер, и власть над этим вечером [принадлежит] Аллаху. Хвала Аллаху, нет божества, кроме Аллаха Единого. Нет у Него сотоварищей, Ему принадлежат власть и хвала, Он над всякой вещью мощен. Господь мой! Я прошу у Тебя блага того, что в этой ночи, и блага того, что после неё. И прибегаю к Тебе от зла того, что в этой ночи, и от зла того, что после неё. Господь мой! Я прибегаю к Тебе от лености и старческой дряхлости. Господь мой! Я прибегаю к Тебе от наказания в огне и наказания в могиле".

<sup>&</sup>quot;СубханаЛлахи уа бихамдихи"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2692).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Амсайна уа амса-ль-мульку лиЛлях. УальхамдулиЛляхи, ля иляха илля-Ллаху уахдаху ля шарикя ляху, ляху-ль-

И когда наступало утро, он говорил то же самое, кроме слов:

«Нас постигло утро, и этим утром вся власть принадлежит Аллаху" ». 2

Также передаётся от Абдуллаха ибн Хубайба, который привёл:

«Сказал Посланник Аллаха: "Скажи!" Я сказал: "О, Посланник Аллаха, что мне сказать?" Он сказал: "Скажи: "Он – Аллах Един. Также две последние Суры «Аль-Му'аууизатайн», когда приходит вечер и когда приходит утро – говори их по три раза, и этого достаточно тебе от всего"». 3

Также передаётся от Шаддада ибн Ауса, что Пророк ﷺ сказал:

«Господин истигъфара это: "О Аллах, Ты – Господь мой, нет бога, кроме Тебя; Ты сотворил меня, и я Твой раб, и я буду верен завету

мульку уа ляху-ль-хамду уа ху-уа 'аля кулли шай-ин къадир. Рабби, ас-алюка хайра ма фи хазихи-лляйляти, уа хайра ма ба'даха, уа а'узу бика мин шарри ма фи хазихи-лляйляти уа шарри ма ба'даха. Рабби, а'узу бика миналь-касали, ва су'и-ль-кибари. Рабби, а'узу бика мин 'азабин фи-ннари, уа 'азабин фи-ль-къабри"

<sup>«</sup>Асбахна уа асбаха-ль-мульку ли-Ллях».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2723).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ат-Тирмизи (3575), который сказал, что хадис хороший, достоверный.

с Тобой и буду полагаться на обещанное Тобой, насколько смогу. Ищу у Тебя защиты от зла того, что я сделал, признаю милости, оказанные Тобой мне, и признаю грех свой. Прости же меня, ибо, поистине, никто не прощает грехов, кроме Тебя!". Тот, кто сказал это, когда наступает вечер и умер этой ночью — он войдёт в Рай. И тот, кто сказал это, когда наступает утро, и умер в этот день, он войдёт в Рай"».<sup>2</sup>

Передаётся от Абу Хурайры, что Абу Бакр Ас-Сыддыкъ сказал Пророку : «Скажи мне что-то, чтобы я произносил это, когда наступает утро и когда наступает вечер». Пророк : сказал:



«Говори: "О Аллах, Знающий сокрытое и явное, Создатель небес и земли, Господь всего сущего и его Владыка, свидетельствую, что нет бога, кроме Тебя, и ищу Твоей защиты от зла собственной души, от зла и многобожия Шайтана и от того, чтобы причинить зло самому себе или навлечь его на кого-нибудь из мусульман". Говори это, когда

<sup>&</sup>quot;Аллахумма, анта Рабби, ля иляха илля анта, хъалякътани уа ана 'абдука, уа ана 'аля 'ахдика уа уа'дика мастатъа'ту. А'узу бика мин шарри ма съана'ту, абу-у ляка би-ни'матика 'аляййа, уа абу-у би-занби, фа-гъфирли, фа-иннаху ля йагъфиру-з-зунуба илля анта".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (6323).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Аллахума 'алима-ль-гъайби уа-ш-шахадати. Фатыра-ссамауати уа-ль-ардъы, Рабба кулли шай'ин уа Маликаху.

наступает утро, и когда наступает вечер, и когда ты ложишься спать».1

Также передаётся от Усмана ибн Аффана, который сказал: «Сказал Пророк



«Любой человек, который будет говорить каждое утро или каждый вечер, или каждую ночь такие слова: "С именем Аллаха, с именем Которого ничто не причинит вреда ни на земле, ни на небе, ведь Он – Слышащий, Знающий", – три раза, то ничто ему не навредит».<sup>3</sup>

Также передаётся от Абдуллаха ибн Аннама, ,, что Пророк **%** сказал:



«Кто скажет, когда наступает утро: "О Аллах, милости, оказанные мне или кому-либо иному из Твоих созданий этим утром, исходят только от Тебя, и нет у Тебя сотоварища! Тебе хвала, и Тебе благодарность!", –

Ашхаду алля иляха илля анта а'узу бика мин шарри нафси, уа мин шарри-ш-шайтани уа ширкихи, уа ан акътарифа 'аля нафси су-ан ау аджурраху иля муслимин".

- <sup>1</sup> Привел ат-Тирмизи (3392) и сказал, хадис хороший достоверный.
- <sup>2</sup> "БисмиЛляхи ллязи ля ядъурру ма'асмихи шай-ун филь ардъы уа ля фи-ссамаи уа ху-уа-Ссами'уль 'Алим".
- <sup>3</sup> Привел ат-Тирмизи (3388) и сказал, что хадис достоверный.
- 4 "Аллахума, ма асбаха би мин-ни'матин, ау би ахадин мин халькъыка, фаминка уахдака ля шарика ляка, лякаль хамду уа лякаш-шукру".

то, поистине, этот человек исполнил благодарность этого дня. Тот, кто сказал это вечером, то, поистине, он исполнил благодарность этой ночи».1

Также передаётся от Абдуллаха ибн 'Умара, который сказал:



«Пророк в не оставлял эти слова, когда наступал вечер или утро: "О Аллах, я прошу Тебя 
блага в этом мире и следующем. О Аллах, 
поистине, я прошу Тебя блага и прощения, 
и безопасности в моей религии и в моей мирской жизни, в моей семье, в моем имуществе. 
О Аллах! Скрой мои прегрешения и обезопась 
мои страхи. О Аллах! Сохрани меня спереди и сзади, справа от меня, слева от меня, 
и сверху. Я прибегаю к Твоему величию от 
предательского нападения на меня снизу"».



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абу Дауд (5073).

<sup>&</sup>quot;Аллахумма, инни ас-алюка аль-'афийата фиддунья уа-льахирати, Аллахумма, инни ас-алюка аль-'аф-уа уаль-'афийата, фи дини уа дуньяйа, уа ахли, уа мали. Аллахумма-стур 'аурати, уа аамин рау'ати. Аллахумма, ихфазъни мин байни йадаййа, уа мин хальфи, уа 'ан йамини, уа 'ан шимали, уа мин фаукъи, уа а'узу би-'азъаматика ан угъталя мин тахти".

# ГЛАВА 2 О поминаниях перед сном

-**0�**�

т Хузейфы передаётся, что Пророк ﷺ, когда хотел лечь спать, говорил:



«С Твоим Именем, о Аллах, я умираю и оживаю<sup>1</sup>».

Когда же он просыпался от своего сна, то он говорил:



"Хвала Аллаху, Который оживил нас после того, как умертвил, и к Нему возвращение"<sup>2</sup>.<sup>3</sup>

Также передаётся от Айши, ♠, которая сказала, что Пророк ∰, когда ложился спать каждую ночь, он собирал ладони, дул на них и читал последние три Суры: «Къуль ху-уа-Ллаху ахад», «Къуль а'узу бирабби-ль-халякъ», «Къуль а'узу бирабби-ннас», — затем он обтирал своими ладонями все, что мог достать

<sup>«</sup>Бисмика, Аллахумма, амуту уа ахйа».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Альхамдули/Ляхи-ллязи ахйана ба'да ма аматана уа иляйхи-ннушур».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аль-Бухари (6324), Муслим (2711).

из своего тела, начиная с головы, лица, и делал это три раза»  $^{1}.\ ^{2}$ 

Также от Абу Хурайры, , передаётся, когда к нему пришел тот, кто крал из милостыни, в то время как Пророк за назначил его охранять эту милостыню по ночам, в третью ночь он поймал его и сказал:

«Поистине, я отведу тебя к Пророку №!» Он сказал: «Оставь меня, поистине, я научу тебя таким словам, которыми Аллах принесёт тебе пользу. И это лучше для тебя любого блага. Если ты ложишься в свою постель, то читай аят «Аль-Кур-

си»<sup>3</sup>, пока ты не завершишь ее. И не уйдёт у тебя от Аллаха хранитель, и никто не приблизится из дьяволов, пока ты не проснешься утром». На что Пророк сказал: «Он сказал правду, хотя и является отъявленным лжецом».<sup>4</sup>

В двух достоверных сборниках передается от Абу Мас'уда Аль-Ансари, что Пророк 🗯 говорил:

«Кто прочитал последние два аята Суры «Аль-Бакъара» ночью, то они стали для него достаточными».5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (5017).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> От переводчика: в некоторых версиях – он делал это, когда жаловался на боли.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сура «Аль-Бакара»\«Корова», аят 255.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Этот хадис был приведен выше.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Аль-Бухари (4008), Муслим (807).

Правильное значение этого то, что эти два аята достаточны для человека, чтобы уберечь его от зла, которое может ему навредить. Некоторые сказали, что эти два аята достаточны ему для ночного выстаивания, но это слабое мнение.

Также от Абу Хурайры передаётся, что Пророк **ж** сказал:

«Если кто-то встал со своей постели, потом вернулся к ней, то пусть посредством своего изара, краем своей одежды он проведёт по своей постели три раза. Ведь он не знает, кто после него мог оказаться там. Когда он ложится, пусть говорит: "С Твоим именем, о Аллах, Господь мой, я укладываюсь на бок и с Твоим именем поднимаюсь. Если Ты заберёшь мою душу, то смилостивись над ней. Если же Ты оставишь её, то храни её, как Ты хранишь Своих праведных рабов<sup>1</sup>"». <sup>2</sup>

До этого мы упоминали хадис 'Али и завещание Пророка жему и Фатыме, ж, чтобы они произносили тасбих *«субханаЛлах»*, когда они ложатся спать — 33 раза, и тахмид *«альхамдулиЛлях»* — 33 раза, и такбир *«Аллаху акбар»* — 34 раза. И Пророк жеказал им, что это лучше для них, чем прислуга.

<sup>&</sup>quot;Бисмика, Аллахума Рабби, уада'ту джанби уа бика арфа'уху, фаин амсакта нафси, фархамха, уа ин арсальтаха, фахфазха бима тахфазу бихи 'ибадака-с-салихин!" Аль-Бухари (6320), Муслим (2714).

Шейху-ль-ислам Ибн Теймия, да смилостивится над ним Аллах, говорил: «До нас дошло, что того, кто проявлял постоянство в этих словах, не постигнет слабость того, что он может увидеть, или того, что может его отвлекать».

Также передаётся от Анаса, что Пророк **5**, когда ложился в свою постель, говорил:

"Хвала Аллаху, Который накормил нас, напоил, обеспечил нас необходимым и дал нам крышу над головой, а сколько тех, у кого нет обеспечивающего и предоставляющего убежище!"<sup>1</sup>.<sup>2</sup>

Также передаётся от Ибн 'Умара, , что он однажды повелел человеку, когда он ложится спать, чтобы он говорил:

«О, Аллах, поистине, Ты сотворил мою душу, и Ты её умерщвляешь. Тебе принадлежит её смерть и жизнь. Если Ты её оживишь, то сохрани её, если же ты её умертвишь, то прости её. О Аллах, поистине, я прошу у Тебя всего благого»<sup>3</sup>.

<sup>«</sup>АльхамдулиЛляхи-ллязи ат'амана, уа сакъана, уа кафана, уа ауана, факаммимма-лля кафийа ляху уа лямуъуийа».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2715).

<sup>«</sup>Аллахумма анта халякъта нафси, уа анта тауаффаха, ляка маматуха, уа махйаха ин ахйайтаха фахфазъха, уа ин аматтаха фагъфир ляха, Аллахумма инни асалюка-аль-'афийа».

Далее Ибн 'Умар сказал: «Поистине, я слышал, как Посланник Аллаха говорил это».

От Бара ибн 'Азиба, который сказал:



«Сказал мне Посланник Аллаха : "Если ты ложишься, то бери омовение так, как ты берёшь омовение для молитвы. Затем ложись на правый бок и говори: "О, Аллах, поистине, я подчинил свою душу Тебе, и направил своё лицо к Тебе, и отдал все свои дела Тебе с желанием и страхом к Тебе. И нет никакого убежища и пристанища от Тебя, кроме как у Тебя. Я уверовал в Книгу, которую Ты ниспослал и в Пророка, которого Ты отправил"» 1. Далее Пророк сказал: «Если ты умрёшь, то умрёшь на естестве. Сделай же эти слова последними, которые ты говоришь». 2



<sup>&</sup>quot;Аллахума инни аслямту нафси иляйка, уа уаджахту уаджхи иляйка, уа фаууадъту амри иляйка, рагъбатан уа рахбатан иляйка, уа ля мальджа-а уа ля манджа минка илля иляйка. Аманту бикитабика-ллязи анзальта, уа бинабиййика-ллязи арсальта. Фаин мутта 'аля-ль-фитъра".

Аль-Бухари (247), Муслим (2710).

# ГЛАВА 3 О поминаниях при пробуждении ото сна

**⊕**(♠)⊕

«Тот, кто был разбужен ночью, пусть скажет: "Ля иляха илля Ллаху уахдаху ля шарикя ляху, ляху-ль-мульку уа ляху-ль-хамду уа ху-уа 'аля кулли шай-ин къадир. АльхамдулиЛляхи, уа субханаЛлахи, уа ля иляха илля Ллаху, уа Аллаху акбар, уа ля хауля уа ля къуузата илля биЛлях". Затем пусть скажет: "Аллахумма-гъфирли" или же пусть сделает какое-то ду'а и ему будет отвечено. И если он совершит омовение и совершит молитву, то его молитва будет принята». 1

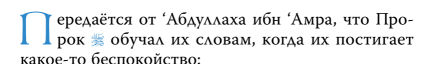


Аль-Бухари (1154).

#### ГЛАВА 4

## О поминаниях, произносимых в случае, если что-то напугало во сне или вызвало беспокойство

**♦** 



«Он говорил: "А'узу бикалиматилляхи-ттамати мин гъадабихи, уа 'икъабихи, уа шарри 'ибадихи, уа мин хамазати-шшайатъыни, уа ан йахдъуруни"».

И, поистине, 'Абдуллах ибн 'Амр обучал этим словам всех своих детей, которые разумели. А тем, которые не разумели, он записывал эти слова и вешал на них $^1$ ». $^2$ 

Хадис передал Тирмизи (3528) и посчитал его хорошим.

Во-первых, конец этого хадиса «...а тем, которые ещё не разумели, он писал эти слова и вешал на них» является недостоверным, потому что цепочка передачи этого дополнения в хадисе недействительна. Во-вторых, что касается ношения амулетов и талисманов, если в них написаны аяты из Корана или мольбы, то ученые разошлись во мнениях относительно дозволенности этого. В наше время с распространением невежества и распространения ересей более уместным является запрещение этого. Примечание руководителя.

# ГЛАВА 5 О поминаниях, произносимых, когда увидел неприятный сон

**��**�

ередаётся от Джабира, что Пророк 🌋 говорил:

«Если кто-то из вас увидел что-то, что ему не нравится, пусть он сплюнет налево три раза и прибегает к Аллаху от шайтана три раза, а затем ляжет на другой бок».1



Муслим (2262).

# ГЛАВА 6

#### О поминаниях при выходе из дома



Т акже передаётся от Анаса ибн Малика, который сказал, что Пророк 🗯 говорил:



«Кто скажет (когда выходит из своего дома): "С именем Аллаха, уповаю на Аллаха, нет мощи и могущества, кроме как у Аллаха", — ему будет сказано: "Поистине, тебе было достаточно, ты был ведом, и ты был сохранён". И отдалился от него шайтан, и этот шайтан скажет другому шайтану: "Каково же положение человека, который был защищён, ведом, и всё ему стало достаточно"».<sup>2</sup>



<sup>&</sup>quot;БисмиЛляхи, тауаккальту 'аля-Ллахи, уа ля хауля уа ля къу-ууата илля биЛляхи".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (3426) и Ибн Хиббан (822), который посчитал его достоверным.

# ГЛАВА 7 О поминаниях при входе в дом

Т акже передаётся от Джабира, который сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха ﷺ говорил:

"Если человек заходит к себе в дом и поминает Аллаха при этом, а также тогда, когда принимает пищу, шайтан говорит своим товарищам: "Нет у вас сегодня ни пристанища, ни ужина". Если же человек заходит в дом и не поминает Аллаха при входе, то шайтан говорит: "Вы сегодня приобрели пристанище". Если он не упоминает Аллаха при еде, он говорит: "Вы сегодня приобрели и пристанище, и ужин"».¹



Муслим (2018).

# ГЛАВА 8 О поминаниях при входе в мечеть и при выходе из неё

**��**�

редаётся от Абу Хумейда или от Абу Усейда, что Пророк з говорил:

«Если кто-то из вас зайдёт в мечеть, пусть он приветствует Пророка и говорит: "О, Аллах, открой для меня двери Своей милости". Когда же он выходит, пусть говорит: "О, Аллах, поистине, я прошу Тебя посредством Твоих достоинств (предпочтений)"2».



<sup>1 &</sup>quot;Аллахумма, ифтах ли абуаба рахматика".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Аллахумма, инни ас-алюка мин фадълик".

#### ГЛАВА 9

#### О поминаниях, связанных с азаном



«Если вы услышите муаззина, то говорите то же самое, что он говорит, затем восхваляйте меня. Поистине, кто восхвалил меня один раз, то Аллах восхвалит его 10 раз. Потом просите Аллаха для меня «Аль-Уасиля». Поистине, это высокая степень в Раю, которая не полагается никому, кроме как одному из рабов Аллаха, и я надеюсь, что буду этим человеком. И для того, кто просит для меня «Аль-Уасиля», станет разрешённым заступничество».

Также передаётся от Джабира, что Пророк  $\sharp$  говорил:



«Кто будет говорить, когда слышит азан: "О Аллах, Господь этого совершенного призыва и молитвы, которая будет принята,

Муслим (2018).

даруй Мухаммаду аль-уасиля и благо, и пошли ему макъаман махмудан, который Ты обещал ему". И для того, кто скажет это, станет дозволенным моё заступничество в Судный день».<sup>2</sup>

Также передаётся от 'Абдуллаха ибн 'Амра, который сказал: «Поистине, о Посланник Аллаха, муаззины превосходят нас». На что Пророк 🏂 сказал:

«Говори то, что они говорят, и когда завершишь, проси, и тебе будет даровано».<sup>3</sup>

От Са'да ибн Абу Уаккаса передаётся, что Пророк **№** сказал:

«Тому, кто говорил, когда слышит азан: "Уа ана ашхаду ан ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, уа анна Мухаммадан 'абдуху уа расулюху, радыйту билляхи Раббан, уа би-ль-ислями динан, уа би-Мухаммадин, съалляЛлаху 'аляйхи уа салляма, расулян", – простит Аллах все его грехи».⁴

И здесь мы приведем <u>пять сунн в отношении</u> <u>азана.</u>

<sup>1 &</sup>quot;Аллахумма рабба хазихи-дда'-уати-ттамма, уа-ссъалятиль-къаимати ати Мухаммадан аль-уасылята уа-ль-фадъылята, уа-б'асу макъаман махмудани-ллязи уа 'адтаху".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел аль-Бухари (614).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Абу Дауд (524), Ибн Хиббан (1695), который посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Передал Муслим (386).

- 1 Отвечать на азан.
- 2 Говорить: «Радыйту билляхи Раббан, уа би-ль-ислями динан, уа би-Мухаммадин, съаллямалаху 'аляйхи уа салляма, расулян», когда он слышит ташаххуд.
- ③ Просить у Аллаха для Посланника «Аль-Уасиля» и «Аль-Фадъыля».
  - 4 Приветствие Пророку 🞉.
  - **5** Ду'а для себя из того, что желает.



## ГЛАВА 10 О поминаниях, произносимых в начале молитвы



«Аллахума ба'ид байни уа байна хатъайайа кама ба'адта байна-ль-машрикъи уа-ль-магъриби. Аллахумма, накъкъыни мина-ль-хатъайа кама йунакъкъа-с-саубу-ль-абйадъу мина-д-данаси. Аллахумма-гъсильни мин хатайайа би-ль-маи, уа-с-сальджи уа-ль-баради».

Также от Айши и Абу Са'ида и других передаётся, что Пророк ﷺ, когда начинал молитву, говорил:

«Субханака Аллахумма уа бихамдика, уа табара касмука, уа табаля джаддука, уа ля иляха гъайрука».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел аль-Бухари (744), Муслим (597).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ат-Тирмизи (242) и Ибн Хузейма (1/239-240), который посчитал его достоверным. Также передается в достоверном сборнике Муслима этот хадис, но он передается как предание под номером (399).

Также от Айши передаётся, что Пророк  $\frac{1}{2}$  начинал свою молитву, когда вставал ночью, словами:



«О Аллах, Господь Джибриля, Микаиля и Исрафиля, Творец небес и земли, Знающий сокровенное и явное. Поистине, Ты судишь между Своими рабами в том, в чём они разногласят. Веди же меня к истине относительно того, в чём они разногласят, со Своего позволения. Поистине, Ты наставляешь на истину, кого пожелаешь, и ведёшь по прямому пути»<sup>1,2</sup>



<sup>«</sup>Аллахума Рабба Джибриля, уа Микаиля, уа Исрафиля. Фатыра-ссамауати уа-ль-ардъы, 'алима-ль-гъайби уа-ш-шахадати. Анта тахкуму байна 'ибадика фима кану фихи йахталифуна, ихдини лима-хтулифа фихи мина-ль-хакъкъы биизникя, иннака тахди ман таша-у иля сыратъы-ммустакъым».

Муслим (770).

#### ГЛАВА 11

# О поминаниях при совершении поясных и земных поклонов, в промежутке между ними и между двумя земными поклонами



Передаётся от Хузейфы, что он слышал, как Пророк 🇯 говорил, когда делал поясной поклон:

«Субхана Раббийа-ль-'Азъым», – три раза. Когда он делал земной поклон, то говорил: «Субхана Раббийа-ль-А'ля», – три раза. 1

Также передаётся от Айши, которая сказала: «Пророк часто упоминал в своем поясном и земном поклоне:

«Субханака-Ллахумма Раббана, уа бихамдика. Аллахума-гъфирли"».²

Также в сборнике Муслима передаётся, что Пророк **ж** говорил в своём поясном и земном поклоне:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ат-Тирмизи (262), Муслим (773).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (497), Муслим (484).



«Суббухун, Къуддусун, Раббу-ль-маляикати уа-ррух».<sup>1</sup>

Также передаётся от Абу Са'ида, что Пророк **%**, когда поднимал голову с поясного поклона, говорил:



«Господь наш, хвала Тебе, и пусть она наполнит собой небеса, землю и то, что находится между ними, и то, что ещё Ты пожелаешь. Ты достоин восхваления и прославления. Все мы — рабы Твои, а самым правильным из того, что может сказать раб, являются слова: "О Аллах, никто не лишит того, что Ты даровал, и никто не дарует того, чего Ты лишил, и бесполезным окажется перед Тобой могущество могущественного"2». 3

Также передаётся от Абу Хурайры, что Пророк **≋** говорил:



«Ближе всего человек к своему Господу, когда он в земном поклоне. Так делайте же многочисленно мольбу [находясь в земном поклоне]».4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муслим (487).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Аллахума Раббана уа ляка-ль-хамд, миль-а-ссамауати уа миль-а-ль-ардъы, уа миль-а ма байнахума, уа миль-а ма шиъта мин шай-ин ба'ду. Ахля-ссанаи уа-ль-маджди, ахакъ-къу ма къаля-ль-'абду, уа куллюна лякя 'абдун. Аллахумма, ля мани'а лима а'тъайта, уа ля му'тъыйа лима мана'та, уа ля йанфа'у за-ль-джадди минка-ль-джадду».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Муслим (477)

Муслим (482).

Также передаётся, что Пророк **ж** говорил в своем земном поклоне:

«О, Аллах, прости мне все мои грехи, большие и малые, первые и последние, явные и скрытые»<sup>1,2</sup>

Также от Ибн 'Аббаса передаётся, что Пророк говорил между двумя суджудами:

«Аллахумма-гъфирли, уа-рхамни, уа-хдини, уа-джбурни, уа 'афи-ни, уа-рзукъни».<sup>3</sup>

Также передаётся от Хузайфы, что Пророк % говорил между двумя суджудами:

溪 «Рабби-гъфирли. Рабби-гъфирли».4



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Аллахумма-гъфирли замбиъ кулляху, диккаху уа джилляху, аууаляху уа ахираху, 'аля нийатаху уа сирраху».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (483).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ат-Тирмизи (284), и он посчитал его слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Абу Дауд (874) и Ибн Хузейма (684), который посчитал его достоверным.

# ГЛАВА 12 О мольбах, произносимых в молитве и после ташаххуда



«Когда кто-нибудь из вас завершает ташах-худ, пусть прибегает к Аллаху за защитой от четырёх: от наказания могилы, от наказания огня, от фитны жизни и смерти, и от зла смуты лжемессии».1

Также мы упоминали из двух достоверных сборников, что Абу Бакр Ас-Сыддыкъ сказал Пророку «Научи меня мольбе, которую я буду читать в своей молитве». На что он ему сказал:

«Скажи: "Аллахумма инни зъалямту нафси зъульман касиран, уа ля йагъфиру-з-зунуба илля анта, фа-гъфир ли магъфиратан мин 'индика, уа-рхамни, инна-ка анта-ль-Гъафуру-р-Рахиму"».

Этот хадис упомянут выше.

Аль-Бухари (1377), Муслим (588).

Также передаётся, что 'Аммар ибн Йасир совершил молитву и потом обратился с мольбой и сказал: «Я слышал её от Посланника Аллаха:



"О Аллах, посредством Твоего знания о сокровенном и Твоего могущества над творениями, сохраняй мою жизнь, если Ты знаешь, что жизнь будет для меня лучше, и упокой меня, если Ты знаешь, что смерть будет для меня лучше! О Аллах, я прошу Тебя (внушить мне) страх перед Тобой в сокровенном и явном и прошу Тебя (помочь мне говорить) правдивое слово в гневе и довольстве! Я прошу Тебя об умеренности в нужде и богатстве, и прошу Тебя о блаженстве, которое не закончится, и прошу Тебя об усладе для глаз, которая не прервеёся, и прошу Тебя (помочь мне) быть довольным судьбой! Я прошу Тебя о приятной жизни после смерти, и прошу Тебя (позволить мне) наслаждаться взором на Твой лик, и прошу Тебя (помочь мне) стремиться к встрече с Тобой, чтобы не помешало этому ни несчастье, которое причиняет вред, ни искушение, которое сбивает с пути! О Аллах, укрась нас красотой веры и сделай нас наставниками, следующими прямым путем"1».\*

<sup>&</sup>quot;Аллахумма би 'ильмика-ль-гъайби, уа къудратика 'аля-ль-халькъи, ахйини иза 'алимта-ль-хайата хайран ли, уа тауаффани иза 'алимта-ль-уафата хайран ли. Аллахумма инни ас-алюка хашйатака фи-ль-гъайби уа-ш-шахадати, уа ас-алюка калимата-ль-хакъкъи фи-ль-гъадъаби уа-р-ридъа, уа ас-алюка-ль-къасъда фи-ль-факъри уа-ль-гъина, уа ас-алюка на иман

## О мольбах, установленных шариатом после слов приветствия

[в завершении молитвы]

#### и после земных поклонов



Передаётся от Саубана, что Пророк ∰, когда завершал свою молитву, говорил «истигъфар» три раза, затем говорил:



«Аллахумма анта-с-Саляму уа минка-с-саляму, табаракта, йа За-ль-джаляли уа-льикрам».<sup>1</sup>

ля йанфаду, уа ас-алюка къуррата 'айнин ля танкъатъы'у, уа ас-алюка-р-рида ба'да-ль-къада, уа ас-алюка барда-ль-'айши ба'да-ль-маути, уа ас-алюка лаззата-н-назъари иля уаджхика, уа-ш-шаукъа иля ликъаика фи гъайри дъарра-а мудырратин, уа ля фитнатин мудъыллятин. Аллахумма заййинна би-зинати-ль-имани, уа-дж'альна худатан мухтадин".

Муслим (591).

<sup>\*</sup> Насаи (1304), Ибн Хиббан (1971), который посчитал его достоверным.

Также от Мугъиры ибн Шу'ба передаётся, что Пророк **5**, когда завершал молитву, говорил:

«Ля иляха илля Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир. Аллахума, ля мани'а лима а'тайта, уа ля му'тыйа ли-ма мана'та, уа ля йанфа'у за-ль-джадди мин-кяль-джадд».¹

Также передаётся от Абдуллаха ибн Зубейра, что Пророк **ж** поминал Аллаха в конце каждой молитвы, когда давал приветствие этими словами:

«Ля иляха илля Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир. Ля хауля уа ля къуууата илля билляхи. Ля иляха илля-Ллаху уа ля на'буду илля иййах! Ляху-нни'мату уа-ляху-ль-фадълю, уа-ляху-с-сана'у-ль-хасан. Ля иляха илля-Ллаху мухлисъына ляху-д-дина, уа лау кариха-ль-кафирун».²

Также передаётся в сборнике Муслима от Абу Хурайры, что Пророк **ж** говорил:

«Тот, кто сказал: "СубханаЛлах" в конце каждой молитвы 33 раза, "Аллаху акбар" – 33 раза, и "АльхамдулиЛлях" – 33 раза, и на сотый раз сказал: "Ля иляха илля Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (2844), Муслим (594).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (594).

ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир", – то тому будут прощены все его грехи, даже если они подобны пене морской». 1

Также передаётся от 'Укъбы ибн 'Амира, который сказал: «Посланник Аллаха за повелел мне, чтобы я читал последние две Суры «Аль-Му'аууизатайн» после каждой молитвы».<sup>2</sup>

Также передаётся от Абу Умамы, который сказал, что Пророк **%** говорил:

«Кто прочитал аят «Аль-Курси» после каждой молитвы, тому мешает войти в Рай только смерть».<sup>3</sup>

То есть ничего не является для него преградой, чтобы войти в Рай, кроме того, что он ещё жив.

Также до меня дошло, что шейху-ль-ислам Ибн Теймия говорил: «Я не оставлял чтение этого (аята «Аль-Курси»), если только по забывчивости».



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муслим (597).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (2903), и его посчитал достоверным Ибн Хузейма (755).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Хадис привел Насаи в «Аль-Кубра» (9/44), его посчитал достоверным Ибн Касир.

### ГЛАВА 14 О поминаниях, связанных с ташаххуд

т Ибн Мас'уда передаётся, что он сказал: «Меня научил Пророк ат-ташаххуду так же, как он учил меня некоторым Сурам Корана:

<sup>※</sup> "Аттахияту лиЛляхи, уасъсъаляуату уатътьаййибяту, ассаляму 'аляйка, аййюханнабиййу, уа рахматуЛлахи уа баракатуху, ассаляму 'аляйна уа 'аля 'ибади-Лляхи-съсъалихин. Ашхаду алля иляха илляЛлаху уа ашхаду анна Мухаммадан 'абдуху уа расулюху"».¹

Также передаётся от Ибн 'Аббаса, что он сказал: «Посланник Аллаха обучал нас ташаххуду, как обучал нас Сурам из Корана. И он говорил:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (831), Муслим (402).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (402).

## ГЛАВА 15 Упоминание о благословении Пророку <u></u>

**-⊕(₽)**⊕

т Ка'ба ибн 'Уджра передаётся, что он сказал: «Однажды к нам вышел Пророк ﷺ, и мы сказали: "О, Посланник Аллаха, мы знаем, как приветствовать тебя, но как же восхвалять?" На что он сказал:



"Товорите: "Аллахума съалли 'аля Мухамаадин, уа 'аля али Мухаммадин, кама съалляйта 'аля али Ибрахима. Иннака Хамидун, Маджид. Аллахума барик 'аля Мухаммадин, уа 'аля али Мухаммадин, кама баракта 'аля али Ибрахима. Иннака Хамидун, Маджид"».¹ Также передаётся от Абу Хумейда Ас-Са'ди, что они сказали: «О, Посланник Аллаха, как мы будем восхвалять тебя?» Он сказал: «Говорите: "Аллахумма, съалли 'аля Мухаммадин уа 'аля аз-уаджихи уа зуррийатихи кама съалляйта 'аля али Ибрахима, уа барик 'аля Мухаммадин уа аз-уаджихи уа зуррийатихи кама баракта 'аля али Ибрахима, иннака Хамидун, Маджид"».²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел аль-Бухари (3370), Муслим (406).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (3369), Муслим (407).

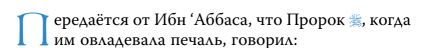
## ГЛАВА 16 О поминании истихары

т Джабира, , передаётся, что он сказал: «Посланник Аллаха учил нас «аль-истихаре» в разных делах, как учил нас Сурам из Корана. И он говорил:

"Если кто-нибудь из вас захочет сделать какое-то дело, пусть совершит два рака ата молитвы, чтобы она не была из обязательных, и затем скажет: "Аллахумма, инни астахырука би-'ильмика, уа астакъдирука би-къудратика, уа ас-алюка мин фадъликаль-'азъыми, фа-иннакя такъдиру уа ля акъдиру, уа та'ляму уа ля а'ляму, уа анта 'Алляму-ль-гъуйуб! Аллахумма, ин кунта та'ляму анна хазаль-амра (здесь упоминается его нужда) хайрун ли фи дини, уа ма'аши, уа 'акъыбати амри, факъдурху ли, уа йассирху ли, сумма барик ли фихи. Уа ин кунта та'лямху анна хазаль-амра шаррун ли фи дини, ва ма'аши, уа 'акъыбати амри, фасрифху 'анни, уасрифни 'анху уакъдур лиль-хайра хайсу кана сумма радъдъыни бихи"».1

Аль-Бухари (1162).

## ГЛАВА 17 О поминаниях, произносимых в беде, тревоге, печали или беспокойстве



«Ля иляха илля-Ллаху-ль-'Азъымуль-Халим, ля иляха илля-Ллаху, Раббуль-'аршиль'азым, ля иляха илля-Ллаху, Раббу-с-самауати, уа Раббуль-ардъы, уа Раббуль-'аршиль карим».

Также от Абу Бакра передаётся, что Пророк  $\sharp$  сказал:

«Поистине, мольба того, кто в печали: "Аллахумма рахматака арджу, фа ля такильни иля нафси тьарфата 'айнин уа асълих ли шаъни кулляху, ля иляха илля анта"».²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (6346), Муслим (2730).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Дауд (5049). Его посчитал достоверным Ибн Хиббан (970).



«Никого из людей не постигнет печаль или тревога, если он скажет: "Аллахума инни 'абдука, ибну 'абдика, ибну аматика, насъыйати бийадика, мадъын фия хукмука, 'адлюн фия къада-ука, ас-алюка бикулли-смин ху-уа ляка, саммайта бихи нафсака, ау анзальтаху фи китабика, ау 'аллямтаху ахадан мин хъалькъик, ау-истаъ сарта бихи фи 'ильмильгъйби 'индак, ан тадж'аля Къурана раби'а къальби, уа нура съадри, уа джаля-а хузни, уа захаба хамми". Если он это скажет, то обязательно Аллах отведёт от него его печаль и его тревогу и заменит всё это радостью».



## О поминаниях, притягивающих удел и отводящих трудности и беды



казал Всевышний о Своем пророке Нухе, мир ему:

«и говорил: «Просите прощения у Господа вашего, Он Прощающий. Пошлёт Он на вас облака с дождями и поддержит вас имуществом и детьми, и взрастит для вас сады, и устроит для вас реки». 1

От Ибн 'Аббаса передаётся, что Посланник Аллаха ≰ сказал:

«Тому, кто постоянно делал истигъфар (просил прощения), Всевышний Аллах даёт при каждой проблеме выход и при каждой тесноте возможности, и наделяет его уделом оттуда, откуда он и не ожидает».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Нух» \ «Ной», аяты 10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Дауд (1518). Багъави посчитал его слабым.

# О поминаниях при встрече с врагом, а также поминания того, кто боится обладателя власти или кого-то другого



т Абу Мусы, 💨, передаётся, что Пророк 🗯, когда опасался за какой-то народ, говорил:

«Аллахумма, инна надж'алюка фи нухурихим уа на'узу бика мин шурурихим».¹

Также от Ибн 'Аббаса, 🙈, передаётся:

«Достаточно нам Аллаха, и Он лучший Покровитель».

Эти слова сказал Ибрахим, мир ему, когда был брошен в огонь. И эти слова сказал Мухаммад %, когда к нему обратились люди, сказав:

**№** «Поистине, народ собрался против вас»<sup>2</sup>».<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абу Дауд (1537), Ибн Хиббан (4765) посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Али 'Имран» / «Семейство 'Имрана», аят 173.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аль-Бухари (4563).

#### ГЛАВА 20 О поминаниях, которые отгоняют шайтана

**@( )** 

о этого мы говорили, что есть аят «Аль-Курси», и перед сном к тому, кто прочитает его, не приближается дьявол. И те, кто прочитает два последних аята Суры «Аль-Бакъара» ночью, становятся для него достаточными. Тот, кто сказал в течение дня сто раз «Ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир», — то это становится для него охраной от дьявола на весь этот день. И также Всевышний сказал:

≪А если коснётся тебя какое-нибудь наваждение от сатаны, то обратись за защитой к Аллаху, ведь, поистине, Он – Слышащий, Знающий!».¹

Также азан отдаляет дьявола, как мы об этом говорили ранее. И передаётся от 'Усмана ибн Аби Аль-'Аса, который сказал:

«О, Посланник Аллаха! Поистине, дьявол встал между мной и моей молитвой, когда я читал её,

Сура «Фуссылят» \ «Разъяснены», аят 36.

и начал путать меня в ней». На что Пророк сказал: «Это шайтан, которого зовут Хинзаб. Если ты почувствуешь его, то прибегай к Аллаху от него, а затем сплюнь три раза через левое плечо».<sup>1</sup>

Когда он сделал это, Аллах отдалил от него этого дьявола.



Муслим (2203).

О поминаниях, благодаря которым сохраняются дары, и о том, что следует говорить при повторении [этих даров]

**��**�



ак Всевышний Аллах упоминает историю двух мужчин:

"А почему бы тебе, когда ты входишь в свой сад, не сказать: «Это то, что пожелал дать мне Аллах! Нет мощи ни у кого, кроме как у Аллаха»"

Также передаётся от Пророка ﷺ, что когда он видел нечто радующее его, он говорил:

«Альхамдули Лляхи ллязи би ни мати татиму-съсъалихат», что означает «Хвала Аллаху, по милости Которого достигают совершенства благодеяния». А когда он видел то, что его огорчает, то говорил: «Альхамдули Лляху аля кулли халь», что означает «Хвала Аллаху в любом положении».<sup>2</sup>

Сура «Аль-Кахф» \ «Пещера», аят 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Маджа (3803), и Абу Дауд посчитал его слабым.

### ГЛАВА 22 О поминаниях, произносимых, когда постигает несчастье

## Севышний сказал:

«Обрадуй же терпеливых. Тех, которые говорят, когда их постигает беда: "Поистине мы во власти Аллаха и действительно к Нему мы вернёмся". Это те, кому (достаются) восхваления от их Господа и милость, они и есть ведомые». 1

"Нет какого-то бедствия, которое постигает человека, если он скажет: "Инна ли-Лляхи уа инна иляйхи раджи'ун. Аллахумма аджурни фи мусъыбати уа ахлиф ли хайран минха", – кроме как Аллах обязательно наградит его в его бедствии и дарует ему то, что лучше этого».

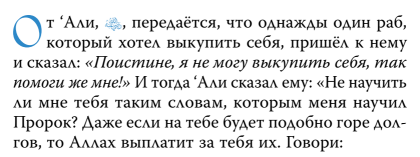
Сура «Аль-Бакъара» \ «Корова», 155-157

Умм Саляма продолжила: «Когда умер Абу Саляма, мой муж, я сказала, как повелел Пророк. И Аллах даровал мне лучше, чем он, – Посланника Аллаха».<sup>1</sup>



Муслим (918).

#### О поминаниях, благодаря которым избавляются от долга и обретается надежда выплатить его



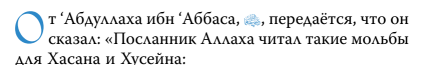


"Аллахумма-кфини бихалялика 'ан харамика, уа агънини бифадълика 'амман сиуак"».1



Привел ат-Тирмизи (3371) и сказал, что хадис хороший.

#### О поминаниях, защищающих от укусов, ужалений и так далее





"У'изукума би-калимати-Лляхи-т-таммати мин кулли шайтанин уа хамматин уа мин кулли 'айнин ламматин". И говорил: "Поистине, ваш предок Ибрахим делал это в отношении своих двух сыновей Исма'иля и Исхакъа"». 1

Также от Абу Са'ида Аль-Худри передаётся, что один человек из сподвижников Пророка прочитал заклинание (рукию) тому, кого укусила ядовитое животное. И прочитал ему Суру «Аль-Фатиха». И он стал читать и сплевывать на это место. И этот человек, как будто бы с ним ничего не произошло, встал после этого.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (3371).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (2276), Муслим (2201).

Также передаётся от Айши, , что Пророк ж читал заклинания (рукию) некоторым своим домочадцам и протирал правой рукой, говоря:



«Аллахумма Рабба-ннаси, хазихи би-ль-баъса, уа-шфи анта-ш-шафи, ля шифа-а илля шифаука, шифаан ля йугъадиру сакъаман».<sup>1</sup>



### ГЛАВА 25 О поминаниях, произносимых при входе на кладбища

**ૄ(•)**•

В «Сахих Муслим»¹ от Бурайды бин аль-Хусайба передаётся, что



Под № 975.

#### ГЛАВА 26 О поминаниях, произносимых во время испрашивания дождя



≪Просите прощения у Господа вашего, Он Прощающий. Пошлёт Он на вас облака с дождями».¹

«Аллахумма-скъина гъайсан мугъисан мариан мари'ан нафи'ан гъайра дъаррин 'аджилян гъайра аджилин». И после этого небеса покрыли облака.<sup>2</sup>

Также передаётся от 'Абдуллаха ибн 'Амра, ,, который сказал: «Когда Пророк испрашивал дождь, он говорил:

<sup>1</sup> Сура «Нух» \ «Ной», аяты 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Дауд (1169), Ибн Хузейма (1416), посчитав его достоверным.



"Аллахумма-скъй 'ибадака, уа бахаймака уа-ншур рахматака уа ахйи балядака-ль-маййита"».1



Привел Абу Дауд (1176), но Абу Хатим Ар-Рази посчитал хадис слабым.

## ГЛАВА 27 О поминаниях, произносимых, когда подует ветер



"Аллахумма инни ас-алюка хайраха, уа хайра ма фиха, уа хайра ма урсилят бихи, уа а'узу бика мин шарриха, уа шарри ма фиха, уа шарри ма урсилят бихи"».1



Муслим (899).

## ГЛАВА 28 О поминаниях, произносимых, когда загремит гром



редаётся, что 'Абдуллах ибн Зубейр, 🙈, когда слышал гром, оставлял разговор и говорил:



«Субхана-ллязи йусаббиху-р-ра'ду би-хамдихи уа-ль-маляикяту мин хифатихи». 1



Передал имам Малик в книге «Муатъа» (2/591). Предание посчитал достоверным имам Науауи.

### ГЛАВА 29 О поминаниях, произносимых, когда идёт дождь

**•••**•

ередаётся от Айши, 🧼, что Пророк 🗯, когда видел дождь, говорил:



«Съаййибан нафи'а».1



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (1032).

О поминаниях и мольбах, произносимых при очень обильном дожде, а также когда вокруг становится очень много воды и это уже начинает внушать страх



т Анаса передаётся, что он сказал:



«Однажды один человек зашёл в мечеть в день пятницы, и Пророк в в это время стоял и давал проповедь людям. Он сказал: "О, Посланник Аллаха! Имущество погибло, дороги перекрыты, попроси же Аллаха, чтобы Он ниспослал нам дождь". Пророк поднял руки и сказал: "Аллагъумма агъисна! Аллагъумма агъисна! Аллагъумма агъисна! Аллагъумма агъисна!"» Анас сказал: «И, клянусь Аллахом, мы не видели на небе ни одной тучи. И не было между нами и между горой Саль' ничего на небе. Однако после этих слов из-за этой горы вышла туча, подобно щиту. Когда она встала посреди неба, она распространилась, и пошел дождь. Клянусь Аллахом, мы не видели

солнца целую неделю. Затем зашёл человек из этой двери в следующую пятницу, и Пророк также стоял и проповедовал. И он сказал: "О, Посланник Аллаха! Уничтожилось имущество, и стали непригодными дороги. Попроси Аллаха, чтобы Он удержал этот дождь от нас!" И тогда Пророк поднял руки и сказал: "Аллахумма хауаляйна уа ля 'аляйна. Аллахума 'аля-льаками уа-зъзъыраби уа бутьуни-ль-аудийами уа манабити-шиаджари". Анас продолжил: "И дождь прекратился. А когда мы вышли из мечети, над нами уже светило солнце"». 1



Аль-Бухари (1014), Муслим (895).

#### ГЛАВА 31 О поминаниях, произносимых при виде молодого месяца

—**⊕{•}**>⊕

т 'Абдуллаха ибн 'Умара, , передаётся, что он сказал: «Когда Пророк видел новый месяц, он говорил:



"Аллаху акбар! Аллахумма, ахилляху 'аляйня биль-амни, уаль-имани, уас-салямяти, уаль-ислями, уат-тауфики лимя тухыббу уа тардъа! Раббуна уа РаббукаЛлах"». 1



Передал Дарими, а также Ибн Хиббан (888) и посчитал его достоверным.

## ГЛАВА 32 О поминаниях, произносимых соблюдающим пост и при разговении



т Абу Хурайры передаётся, что Пророк 🗯 сказал:

«У троих мольба не отвергается: у постящегося, когда он разговляется, у справедливого правителя и раба Аллаха, когда он в притеснении».¹

Сказал Ибн Аби Мулейка: «Я слышал, как 'Абдуллах ибн 'Амр, когда разговлялся, говорил:

"Аллахумма инни ас-алюка би-рахматика, алляти уаси'ат кулля шай-ин, ан тагъфирали"».²

ат-Тирмизи (3598) и посчитал его хорошим, а также его посчитал достоверным Ибн Хузейма (1901).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это предание привел Ибн Хаджар в книге «Футухат раббанийа» и посчитал его хорошим.

Также передаётся от Пророка **56**, когда он разговлялся, то говорил:



«Аллахумма ляка сунту уа ля ризкъика афтарту». $^{1}$ 



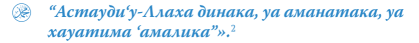
Хадис привел Табарани в книге «Аль-Аусад» (7/298), но Хайсами посчитал его слабым.

### ГЛАВА 33 О поминаниях, произносимых перед путешествием



«Кто захотел путешествовать, пусть скажет тому, кого он оставляет: "Астауди'укуму-Ллаха, аллязи ля тадъы'у уа даи'уху"».1

От Салима известно: Ибн 'Умар, , говорил человеку, если он хотел совершить путешествие: «Приблизься ко мне, я прощаюсь с тобой так же, как прощался Пророк с нами. Он говорил:





Привел имам Ахмад в своей книге «Муснад» (3/342).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ат-Тирмизи (3443), Ибн Хузейма (2531), посчитав его достоверным.

#### ГЛАВА 34 О поминаниях, произносимых, когда человек садится верхом



«Я видел, как 'Али ибн Тъалибу привели верховое животное, чтобы он сел на него. Когда же он сел, он сказал: "Бисми Алях". Когда же он утвердился на этом верховом животном, он сказал: "Альхамдули Ллях", затем прочитал Слова Всевышнего: «Преславен Тот, Кто подчинил нам это, ведь мы сами не были в силах сделать это! И, поистине, мы к Господу нашему непременно вернёмся!» Затем сказал: "Альхамдулиллях" - три раза. Затем сказал: "Аллаху акбар" – три раза. Затем сказал: "Субханака инни зъалямту нафси фагъфирли, иннаху ля йагъфиру-ззунуба илля анта", – и улыбнулся, и ему сказали: "О, повелитель правоверных! Почему ты улыбаешься?" Он сказал: "Я видел, как Пророк сделал то же, что сделал я, и затем улыбнулся. И я спросил: "О, Посланник Аллаха!

Сура «Аз-Зухруф» \ «Украшения», аяты 13-14.

Почему ты улыбнулся?" — на что он сказал: "Поистине, Господь твой любит, когда Его раб произносит слова: "Прости мне грехи мои!" — и Он говорит: "Он знает, что никто не прощает грехи, кроме Меня"».1

Также передаётся от 'Абдуллаха ибн 'Умара, что Пророк **%**, когда садился на своего верблюда, выходя в путешествие, говорил:



«Аллаху акбар» — три раза, затем читал Суру «Аз-Зухруф», 13-14. Затем говорил: "Аллахумма, инна нас-алюка фи сафарина хаза-ль-бирра, уа-т-такъуа уа миналь-'амали ма тардъа! Аллахумма, хаууин 'аляйна сафарана хаза, уа-тъ-уи 'анна бу'даху! Аллахумма, Антасъ-съахибу фи-с-сафари уа-ль-хъалифату филь-ахли, Аллахумма, инни а'узу бика мин уа'са-и-с-сафари, уа каабати-ль-манзъари уа су-и-ль-мункъаляби фи-ль-мали уа-ль-ахли!" Когда же он возвращался, то говорил то же самое и добавлял: "Аайибуна, та-ибуна, 'аби-дуна, лираббина хамидуна"».2

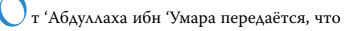


 $<sup>^{1}</sup>$  ат-Тирмизи (3446) и посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (1342).

### ГЛАВА 35 О поминаниях, произносимых по возвращении из путешествия



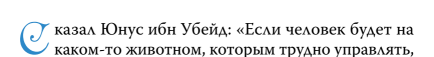


Пророк ∰, когда возвращался с хаджа или умры, или похода, говорил по три раза «Аллаху акбар» при каждом возвышении над землёй. Затем говорил: «Ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир. Аайибуна, та-ибуна, 'абидуна, саджидуна, лираббина хамидуна. Садакъа-Ллаху уа'даху, уа насъара 'абдаху уа хазама-ль-ахзаба уахдаху».¹



Аль-Бухари (1797), Муслим (1344).

О поминаниях, произносимых сидя верхом на ездовом животном, которым стало трудно управлять



пусть скажет ему в ухо:

"Неужели они стремятся к иному, чем религия Аллаха, в то время как Ему покорились все, кто на небесах и на земле, — по своей воле или по принуждению. И к Нему — возвращение".¹¹

 ${\it И}$  это, несомненно, приведёт к тому, что он станет управляемым с позволения  ${\it Annaxa}$ ».

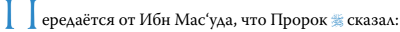
Сказал наш шейх (Ибн Теймия), да смилостивится над ним Аллах: «Поистине, мы сделали это, и было то, что упоминается».

<sup>1</sup> Сура «Али Имран»\«Семейство Имрана», аят 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Сунни в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (511).

## О поминаниях, произносимых, если ездовое животное убежало







«Если убежит верховое животное кого-либо из вас в какой-то земле или пустыне, то пусть он крикнет: "О, рабы Аллаха! Задержите [его]! <sup>1</sup> Ведь, поистине, у Аллаха есть присутствующие, которые задержат его [для вас]"»<sup>2</sup>.

Это описание применимо только к ангелам или джиннам. Потому что это те, кого мы обычно не видим. Примечание руководителя.

Во-первых, этот хадис слабый, а во-вторых, в нём нет указаний на то, что допустимо обращаться за помощью к умершим святым и праведникам, поскольку ясно, что под словом «О рабы Аллаха» подразумеваются создания не из людей, о чем свидетельствуют слова пророка за в конце хадиса: «...у Аллаха есть готовый [к этому слуга]» и его слова в другом хадисе: «Ибо у Аллаха есть слуги, которых мы не видим».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хадис привёл Байхаки в книге «Шу'абуль иман» (13/373), но Ибн Хаджар посчитал его слабым.

# ГЛАВА 38 О поминаниях, произносимых, когда человек хочет войти в селение или город

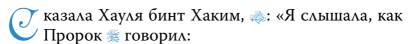


«Аллахумма, Рабба-с-самауати-с-саб'и уа ма азъляльна, уа Рабба-ль-ара-дъына-с-саб'и уа ма акъляльна, уа Рабба-ш-шайатъына уа ма адъляльна, уа Рабба-р-рияхи уа ма зарайна, ас-алюка хайра ха-зихи-ль-къарйати, уа хайра ахлиха уа хайра ма фиха, уа а'узу бика мин шарриха, уа шарри ахлиха уа шарри ма фиха!».1



Привёл Ибн Хузейма (2565) и посчитал его достоверным.

## ГЛАВА 39 О поминаниях, произносимых, когда человек хочет остановиться на стоянку



"Тот, кто остановился в каком-то месте и затем сказал: "А'узу бикалимати-Лляхи таммати мин шарри ма халякъ", − то ему не нанесёт вред ничто, пока он не уйдёт с этого места"».¹



Муслим (2708).

#### ГЛАВА 40 О поминаниях, произносимых при еде и питье



«О, те, которые уверовали, вкушайте из благ, которыми Мы вас наделили, и благодарите только Аллаха, если вы Ему поклоняетесь».

Также передаётся от 'Умара ибн Аби Саляма, который сказал: «Мне сказал Посланник Аллаха:

\* "О, сынок! Говори «бисми $\Lambda$ лях», ешь правой рукой и ешь то, что близко от тебя"».  $^2$ 

Также передаётся, что Айша, «, сказала, что сказал Пророк **ж**:

«Когда кто-нибудь из вас принимает пищу, пусть поминает Аллаха в начале принятия пищи. Если же он забыл помянуть Аллаха вначале, пусть скажет: "БисмиЛляхи аууаляху уа ахираху"».3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Аль-Бакара»\«Корова», аят 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (5376), Муслим (2022).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Привел ат-Тирмизи (1858), посчитав его достоверным.

Также передаётся от Анаса, что Пророк 🇯 сказал:

«Поистине, Аллах доволен человеком, который, когда принимает кусочек пищи, хвалит за это. И когда пьет глоток воды, хвалит за это».1

Также от My'аза 🙈 передаётся, что Пророк 🏂 сказал:

«Кто поел или выпил и сказал: "АльхамдулиЛляхи ллязи ать амани хаза-ть-тьа ам, уа разакьанихи мин гьайри хаулин минни уа ля къу-ууатин", — то ему будет прощено всё, что он сделал из грехов до этого».<sup>2</sup>

Также от Абу Умамы « передаётся, что Пророк , когда уносили еду, говорил:

«АлхамдулиЛляхи касиран, тъаййибан, мубаракян фихи, гъайра макфийин, уа ля му-уадда'ин уа ля мустагънан 'ан-ху. Раббана».



<sup>&</sup>lt;sup>I</sup> Муслим (2734).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ат-Тирмизи (3458).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аль-Бухари (5458).

#### ГЛАВА 41 О поминаниях, произносимых гостем

т 'Абдуллаха ибн Бусра в передаётся, что Пророк однажды пришел в гости к его отцу: «И мы подвинули к нему еду и принесли ему питье. И тогда мой отец сказал: "Попроси Аллаха за нас". И Пророк ответил:

«Аллахумма барик ляхум фи ма разакътахум, уагъфир ляхум уа-рхамхум"».1

Также от Анаса передаётся, что Пророк **%**, когда он пошёл к Са'ду ибн 'Убаде, и принесли масло и хлеб, и он принял в пищу, затем он сказал:

«Афтъара 'индакуму-с-саимуна уа акаля тъа'амакуму-ль-абрару уа съаллят 'аляй-куму-ль-маляикату».<sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муслим (2042).

 $<sup>^2</sup>$  Абу Дауд (3854), и его посчитал достоверным Ан-Науауи.

#### ГЛАВА 42 О приветствии



т 'Абдуллаха ибн 'Амра 🙈 передаётся, что один человек спросил Пророка 🏂:

«Каково наилучшее проявление Ислама?» Он сказал: «Когда ты кормишь едой людей и приветствуешь каждого, кого ты знаешь и кого не знаешь».1

Также от Абу Хурайры 🥾 передаётся, что Пророк 🗯 сказал:

«Вы не войдете в Рай, пока не уверуете, и вы не уверуете, пока не будете любить друг друга. Не указать ли мне вам на совершение того, что приведёт вас к взаимной любви? Распространяйте приветствие между собой!».2

Сказал Абу Хурайра 🙈, что Пророк 🌋 говорил:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (12), Муслим (39).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (54).

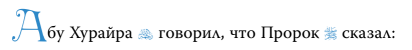


«Если кто-то подошёл к какому-то собранию, пусть он поздоровается. Если он хочет уйти с этого собрания, то пусть тоже поприветствует. И, поистине, у первого [приветствия] не больше прав, чем у последнего».



Передал ат-Тирмизи (2706), Ибн Хиббан (494), посчитав его достоверным.

#### ГЛАВА 43 О поминаниях, произносимых при чихании



«Когда кто-то из вас чихнет, пусть скажет: «АльхамдулиЛлях», — и пусть его товарищ скажет ему: «ЙархамукаЛлах». И если он сказал «йархамукаЛлах», то пусть тот ответит: «ЙахдикумуЛлах уа йусълиху балякум».

И в версии Абу Дауда:





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (6224).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Дауд (5033).

# ГЛАВА 44 О поминаниях, произносимых при заключении брака, при поздравлении с ним, а также

поминание перед близостью

казал 'Абдуллах ибн Мас'уд 
 «Посланник Аллаха научил нас «хутъабату-нниках» (то есть проповеди во время никяха):

Сура «Ан-Ниса»\«Женщины», аят 1

Аллаха должным страхом и оставайтесь мусульманами до самой смерти!». Всевышний сказал: «О те, которые уверовали! Остерегайтесь Аллаха и говорите слово прямое. Он устроит вам ваши дела и простит вам ваши грехи. И кто повинуется Аллаху и Его посланнику, достигнет великого успеха» 2». 3

От Абу Хурайры 🧠 передаётся, что, когда Пророк 🌋 видел кого-то, кто женился, он обычно ему говорил:

«Барака-Ллаху ляка, уа барака 'аляйка, уа джама'а байнакума фи хайрин».4

От 'Амра ибн Шу'айба, от его отца, от его деда передаётся, что Пророк ﷺ сказал:

«Если кто-то из вас женился на женщине или же приобрёл слугу, пусть скажет: "Аллахума инни ас-алюка хайраха ау хайра ма джабальтаха 'аляйхи уа а'узу бика мин шарриха уа мин шарри ма джабальтаха 'аляйхи". Если же он купил верблюда, пусть он возьмёт горб этого верблюда сверху и скажет подобное этому».5

<sup>1</sup> Сура «Али Имран»\«Семейство Имрана», аят 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура «Аль-Ахзаб»\«Сонмы», аяты 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Передал ат-Тирмизи (1105) и посчитал его достоверным, а также его передали другие собиратели Сунны.

<sup>4</sup> Передал ат-Тирмизи (1091) и посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Привел Абу Дауд (2160), и его посчитал достоверным Хаким.

Также передаётся от Ибн 'Аббаса, что Пророк % говорил:



«Если бы кто-то из вас, когда приходил к своей жене [желая сблизиться с ней], говорил: "БисмиЛляхи, Аллахумма, джаннибна-шиайтана, уа джанниби-ш-шайтана ма разакътана". И если после этого у них родился бы ребёнок, то, поистине, дъявол не смог бы нанести ему вред». 1



#### ГЛАВА 45

#### О поминаниях, произносимых при рождении ребёнка, а также поминаниях, касающихся ребёнка

оминается, что когда приблизились роды Фатымы, Пророк % повелел Умм Саляме и Зайнаб бинт Джахш, чтобы они пришли к ней и прочитали аят «Аль-Курси», а также Слова Всевышнего:

≪Поистине, Господь ваш — Аллах, Который создал небеса и землю за шесть дней, а затем утвердился на Троне. Он покрывает ночью день, который непрестанно за ней движется... И солнце, и луну, и звёзды, подчинённые Его власти. О, да! Ему принадлежит и создание, и власть. Благословен Аллах, Господь миров! Обращайтесь с мольбами к вашему Господу со смирением и в тайне. Поистине, Он не любит преступающих!»¹, а также прочитали последние две Суры «аль-му'аууизатайн».²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Аль-А'раф» \ «Преграды», 54-55

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Передал Ибн Сунни в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (621), но иснад его слабый.

Сказал Абу Рафи'а: «Я видел, как Посланник Аллаха ж прочёл азан в ухо Хасана ибн 'Али, когда его родила Фатыма, такой же азан, какой делают для молитвы». 1

Также передаётся от Айши, что Пророк **%**, когда приносили ему детей, он просил для них «барака» и давал им попробовать финики.<sup>2</sup>

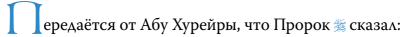
Пророк **3** дал имя своему сыну Ибрахиму, Ибрахиму бин Абу Мусе, 'Абдуллаху бин Тальхе и аль-Мунзиру бин Аби Усайду вскоре после их рождения.



Привел ат-Тирмизи (1514) и сказал, что он хороший, достоверный, однако Ибн Хиббан посчитал его слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Передал Муслим (286) и аль-Бухари (5994) без упоминания мольбы.

#### ГЛАВА 46 О крике петуха, ослином рёве и собачьем лае



«Если вы услышите рёв осла, то прибегайте к Аллаху от шайтана. Поистине, они видят дьяволов. Если же вы услышите крик петуха, то просите Аллаха из Его милостей, поистине, они видят ангелов». 1

Также от Джабира передаётся, что Пророк  $\frac{1}{2}$  сказал:

«Если вы услышали лай собак или рёв осла ночью, то прибегайте к Аллаху от этого всего. Ведь, поистине, они видят то, чего вы не видите».<sup>2</sup>

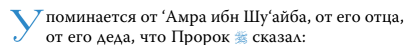


<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (3303), Муслим (2729).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Передал Абу Дауд (5104), и хадис посчитал достоверным ибн Хиббан.

#### ГЛАВА 47 О поминании, благодаря которому тушится пожар

**��**�



«Если вы увидите пожар, то делайте такбир: "Аллаху акбар". Ведь, поистине, такбир тушит его».1



Хадис передал Ибн Сунни в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (295), но он является слабым

#### ГЛАВА 48 Об искуплении собрания

-**\$\bigsip**\$

📗 📗 ередаётся от Абу Хурайры, что Пророк 🇯 сказал:

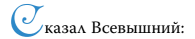
«Тот, кто сел в каком-то собрании, в котором было много разных разговоров, и перед тем, как встать, сказал: "Субханака, Аллахумма уа бихамдика, ашхаду ан ля иляха илля анта, астагъфирука уа атубу иляйка". Поистине, это становится для него искуплением от Аллаха за всё, что было в этом собрании».



Привел ат-Тирмизи (3433) и сказал, что хадис хороший и достоверный.

#### ГЛАВА 49 Что говорить и делать, если охватил гнев





«А если коснётся тебя какое-нибудь наваждение от сатаны, то обратись за защитой к Аллаху, — ведь, поистине, Он — Слышащий, Знающий!».1

Передаёт Сулейман ибн Сурат, который сказал: «Я однажды сидел вместе с Пророком, и недалеко от него два человека ругались так, что у одного покраснело лицо. И Пророк сказал:

От 'Атый ибн 'Урва передаётся, что он сказал: «Сказал Посланник Аллаха:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Разъяснены»\«Фуссылят», аят 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари (3282), Муслим (2610).



"Поистине, гнев от шайтана, и, поистине, шайтан создан из огня. И, поистине, огонь тушится водой. И если кто-либо из вас впал в гнев, то пускай он возьмёт омовение"».1

Также в предании передаётся, что он повелел тому, кто гневается — если он стоит, чтобы он сел, а если он сидит, чтобы он лёг.<sup>2</sup>



Передал Абу Дауд (4784). Хадис является слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хадис передал Абу Дауд (4782) и Ибн Хиббан (5688), посчитав его достоверным.

### ГЛАВА 50 О том, что говорится при виде тех, кто подвергся испытанию



т Абу Хурайры передаётся, что Пророк \sharp сказал:

«Кто увидел человека, подвергшегося испытанию, пусть скажет: "АльхамдулиЛляхи-ллязи 'афани мимма-бталяка бихи, уа фадъдъаляни 'аля касирин мимман халякъа тафдъылян". И кто произнесёт это, его не постигнет подобное бедствие». 1



Передал ат-Тирмизи (3432), назвав его хорошим.

#### ГЛАВА 51 О поминании при вхождении на рынок



"Тот, кто зашёл на рынок и сказал: "Ля иляха илля-Ллаху, уахдаху ля шарика ляху, ляхуль мульку, уа ляхуль хамду, йухйи уа йумиту, уа ху-уа хаййун, ля йамуту, бийадихи-ль-хайру, уа хуа 'аля кулли шай-ин къадир", — Аллах запишет ему миллион благодеяний и сотрёт от него столько же злодеяний, и поднимет его настолько же степеней"».¹



Привел ат-Тирмизи (3428), а имам Ибн Къаййим посчитал хадис слабым.

#### ГЛАВА 52 О человеке, у которого затекла нога

**ૄ(•)**•

т Хайса ибн Ханаша передаётся: «Как-то я был у 'Абдуллаха ибн 'Умара, и у него нога затекла, и сказал ему человек: "Вспомни самого любимого тебе человека". На что он ответил: "Мухаммад", – и после этого как будто бы ничего с ним и не было».1



Передал Ибн Сунни в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (171), но это является слабым.

#### ГЛАВА 53 О споткнувшемся ездовом животном



рый сказал:

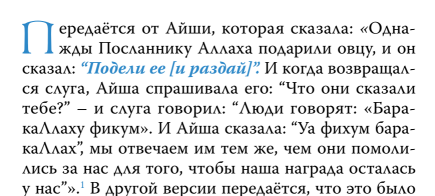
«Я сидел позади Пророка, и его верховое животное споткнулось. Я сказал: "Да будет шайтан из тех, кто потерпит убыток". На что Пророк 
сказал: "Не говори подобного. Если ты будешь говорить подобное, то это усилит шайтана, и он увеличится, как этот дом. Однако, говори: «БисмиЛлях». И при этом, если будешь говорить ты такое, он уменьшится и станет подобен мухе"».¹



Привел Абу Дауд (4982), и его посчитал достоверным Аль-Хаким.

#### ГЛАВА 54

О том, кто сделал подарок или подал милостыню, и за него обратились с мольбой – что ему следует сказать?





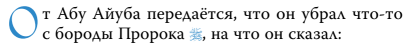
в отношении милостыни.

Передал Насаи в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (303) с хорошим иснадом.

 $<sup>^2</sup>$  Это передал Абу На'им в книге «Хильйату аулия» (4/192).

#### ГЛАВА 55 О том, кто был избавлен от чего-то причиняющего ему беспокойство

**��**��



«Да сотрёт Аллах, о Абу Айуб, от тебя всё, что тебе не нравится». 1



Привел Ибн Сунни в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» со слабым иснадом.

#### ГЛАВА 56

#### О том, когда видят первые плоды







«Однажды, когда люди увидели первые плоды, они пришли к Пророку, и он сказал: "Аллахумма барик ляна фи самарина, уа барик ляна фи мадинатина, уа барик ляна фи съа'ина, уа барик ляна фи муддина". Затем он давал из этого самым младшим из тех, кто там присутствовал». 1



Муслим (1373).

#### ГЛАВА 57 Когда видят нечто, что нравится, и боятся сглаза



казал Всевышний:

"А почему бы тебе, когда ты входишь в свой сад, не сказать: «Это то, что пожелал дать мне Аллах! Нет мощи ни у кого, кроме как у Аллаха»".1

Упоминается от Пророка ﷺ, который сказал:

«Если кто-то увидел из вас то, что ему нравится в себе или в своём имуществе, пускай скажет: "БаракаЛлах", — ведь, действительно, сглаз — это истина».<sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сура «Пещера»\«Аль-Кахф», аят 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Масаи в книге «'Амаль аль-йаум уа-лляйля» (211) с хорошим иснадом.

#### ГЛАВА 58 О хорошем и плохом предзнаменовании



#### Сказал Пророк 🕸:



«Нет заразы и нет дурных примет, а самое честное — это «аль-фаъль". Люди спросили: "Что такое «аль-фаъль»". Он сказал: "Это благое слово, которое слышит человек"».1

Известно, что Пророку нравился «аль-фаъль», то есть хорошие предзнаменования. От 'Утбы ибн Амира передаётся, что Пророка спросили о «тъыйара», и он сказал:



«Самое лучшее — это «аль-фаъль", потому что оно не запрещает ничего мусульманину. Если вы увидели что-то, что вам не нравится из предзнаменований, говорите: "Аллахумма ля йаъти би-ль-хасанати илля анта, уа ля йадфа'у-ссаййиати илля анта, уа ля хауля уа ля къу-ууата илля биллях"».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (5756), Муслим (2224).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Абу Дауд (3919) со слабым иснадом.

#### ГЛАВА 59 О бане

-**\${}**\$

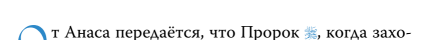
ередаётся от Абу Хурайры, что он 繼 сказал:

«Прекрасное сооружение – баня, в которую входит мусульманин. И когда он входит, он просит у Аллаха Рая и просит у Него убежища от огня».1



Привел Ибн Аби Шейба (1/102), и Байхаки посчитал его достоверным.

#### ГЛАВА 60 О поминании при входе в отхожее место и при выходе из него



дил в отхожее место, говорил:

«Аллахумма, инни а'узу бикя миналь-хубуси уа-ль-хабаис».1

От 'Али передаётся, что Пророк 🇯 сказал:

«Занавесом между джиннами и тем, что обнажается у людей, когда они заходят в отхожее место, являются слова «БисмиЛлях»».2

Сказала Айша, ...: «Когда Пророк выходил или возвращался из отхожего места, он говорил:

**«Тъуфранака"».**3

Аль-Бухари (142), Муслим (275).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (606) и посчитал это хадис слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Привел Абу Дауд (30) и Ибн Хузейма (90), посчитав его достоверным.

#### ГЛАВА 61 О поминании перед малым омовением



«"О Джабир! Объяви об омовении!" Я сказал: "Омовение! Омовение! Омовение!"». Также в нём сказано: ««Возьми, о Джабир, и пролей на меня и говори: "БисмиЛлях!"». Я пролил на него и сказал: "БисмиЛляхи", – и я увидел, как вода лилась из-под пальцев Посланника Аллаха».

Также передаётся от Ca'да ибн Зейда, что Пророк **ж** говорил:

«Нет омовения тому, кто не поминает имя Аллаха!».<sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муслим (3013).

ром сказано:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Тирмизи (25), и его посчитали слабым Абу Хатим и Абу Зур'а.

## ГЛАВА 62 О поминании после совершения малого омовения



т 'Умара ибн Аль-Хаттаба, от Пророка 🗯 передаётся, что он сказал:



«Нет из вас ни одного, кто бы взял омовение должным образом, затем сказал: "Ашхаду алля иляха илля-Лаху, уахдаху ля шарика ляху, уа ашхаду анна Мухаммадан 'абдуху уа расулюху", — кроме как ему не откроются все восемь врат Рая, и он сможет входить в какую из них пожелает». Имам Тирмизи добавил после упоминаний о двух «шахад»: «Аллахумма-дж'альни мина-т-таууабина, уа-дж'альни миналь-мутатъаххирина». 2



Муслим (243).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (55) и посчитал его слабым.

### ГЛАВА 63 О поминании, произносимом во время погребальной молитвы

ередаётся от 'Ауфа ибн Малика, 🧠, который сказал:

«Однажды Пророк совершил заупокойную молитву, и я выучил от него эту мольбу, когда он говорил: "Аллахумма, игъфирь ляху уархамху уа 'афихи, уа'фу 'анху, уа акрим нузуляху, уауасси мудхаляху, уагъсильху би-льмаи уа-ссальджи уа-ль-баради, уа накъкъихи мина ззунуби уа-ль-хатъайа кама накъкъайта ссауба-ль-абйадъа мина-дданаси, уа абдильху даран хайран мин дарихи, уа ахлян хайран мин ахлихи уа зауджан хайран мин зауджихи, уа адхильху-ль-джанната уа а'изху мин 'азаби-ль-къабри"». Далее он продолжил: «И настолько, что я даже захотел быть на месте этого мертвого, за которого Пророк сказал подобное ду'а». В некоторых версиях передаётся: «Уа къихи фитната-ль-къабри уа 'азаба-ннари».1

Муслим (963).

Также от Абу Хурейры передаётся, что Пророк  $\approx$  совершил заупокойную молитву и сказал:



«Аллахумма-гъфир лихаййина уа маййитина, уа шахидина уа гъаибина, уа съагъирина уа кабирина, уа закарина уа унсана. Аллахумма, ман ахйайта-ху минна фа-ахйихи аля-ль-ислям, уа ман тауаффайтаху минна фа-тауаффаху 'аля-ль-иман, Аллахумма ля тахримна аджраху уа ля тудъылляна ба'даху».1



Передал Абу Дауд (3201), и Даракъутни посчитал его слабым.

#### ГЛАВА 64



т Пророка 🖔 передаётся, что он сказал:

«Тот, кто из вас поклялся и сказал в своей клятве: "Клянусь лят и 'узза", – пускай скажет: "Ля иляха илля Ллах". Тот же, кто сказал своему товарищу: "Приходи играть в азартные игры", – пускай он даст садака».1

Передаётся от Мус'аба ибн Са'да ибн Аби Уаккаса, от его отца, , который сказал:

«Я однажды поклялся лятом и 'узза, потому как я только недавно принял Ислам. И я рассказал об этом Пророку, на что он сказал: "Поистине, ты сказал неприемлемое. Скажи: "Ля иляха илля Ллаху уахдаху ля шарика ляху. А также сплюнь с левой стороны от себя семь раз и не повторяй подобного"».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари (4579), Муслим (1647).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Маджа (2097), и его достоверным посчитал Ибн Хиббан (4364).

#### ГЛАВА 65 О том, что говорит злословивший

О том, что говорит злословивши о своём брате-мусульманине





«Искуплением аль-гъиба является то, что ты должен попросить прощения за того, о ком ты говорил за его спиной. Надо сказать: "Аллахумма-гъфир ляна уа ляху"».1



Передал Байхаки в книге «Да'уатуль кабир» (2/294) и сказал, что иснад этого предания слабый.

#### ГЛАВА 66

### Что нужно говорить и делать при затмении солнца и затмении луны



т Айши передаётся от Пророка ﷺ, который сказал:

«Поистине, солнце и луна не подвергаются затмению из-за смерти кого-либо или из-за его рождения. Если же вы увидите подобное, то просите Аллаха, делайте такбир и давайте садака». 1

Известно, что Пророк з во время затмения повелевал совершать молитву и освобождать рабов, а также повелевал поминать Аллаха, давать милостыню. Ведь, поистине, подобными вещами защищаются от бедствий.



Аль-Бухари (997), Муслим (901).

#### ГЛАВА 67

Что нужно говорить, когда потерял что-либо и человек хочет обратиться с мольбой о возвращении этого



рый что-то потерял: «Говори:

"Аллахумма рабба-дъдъалляти, хадийа дъдъалляти, тахдиман мина-дъдъаляляти ти, рудда 'аляййа дъалляти би-къудратика уа сультъаника, фаиннаха мин 'атъаика уа фадълика"».1



Байхаки в книге «Да'уатуль Кабир» (2/272), и в иснаде все доверенные.

# ГЛАВА 68 О подсчёте восславлений на пальцах и о том, что это лучше чёток

**��**�

Одна из переселенцев, 🧠, по имени Йусайра, сказала: «Пророк 🗯 говорил:

«Делайте тасбих, то есть говорите: «Суб-ханаЛлах, ля иляха илля-Ллах», − и не проявляйте небрежности, и не забывайте милости, и делайте это своими фалангами пальцев. Поистине, они будут спрошены, и они будут отвечать"».¹



Привел ат-Тирмизи (3583), Ибн Хиббан (842) и посчитал его достоверным.

### ГЛАВА 69 О самых любимых для Аллаха ﷺ

словах после Корана





Передаётся от Самура ибн Джундуба, что Пророк 🗯 сказал:

«Наиболее любимые слова Аллаху — четыре. И какими бы из них ты ни начал, это не навредит тебе: «СубханаЛлах, альхамдули-Ллях, уа ля иляха илля-Ллах, Аллаху акбар"».1

В другом предании сказано:

«Наилучшие слова – это те, которые Аллах избрал для Своих ангелов: "СубханаЛлахи уа бихамдихи"».²

Также от Абу Хурайры передаётся, что Пророк **ж** сказал:

«Два слова являются лёгкими на язык, тяжёлыми на весах, любимым Всемилостивому: "СубханаЛлахи уа бихамдихи, субханаЛлахи-ль-'Азъым"».³

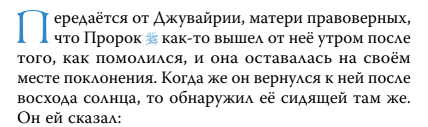
Муслим (2137).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2731).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аль-Бухари (6043), Муслим (2694).

#### ГЛАВА 70

## О поминании, награда за которое увеличивается многократно





«Ты не переставала быть в таком состоянии с тех пор, как я оставил тебя?» Она сказала: «Да». Тогда Пророк № сказал: «Поистине я сказал после тебя четыре слова — 3 раза. Если бы их сравнили с тем, что сказала ты до этих пор, то они бы перевесили: "СубханаЛлахи 'адада халькъихи, субханаЛлахи ридъа нафсихи, субханаЛлахи зината 'аршихи, субханаЛлахи мидада калиматихи"».¹



Муслим (2726).

# ГЛАВА 71 О том, что следует говорить тому, кого охватила тревога

Передано от Бараа ибн 'Азиба, что один человек пожаловался Пророку 

век пожаловался Пророку 

на одиночество и отчуждённость, на что тот ему сказал:

«Говори: "Субханаллахи Аль-Малики-ль-къуддус, Рабби-ль-маляикати уа-ррух, джалляльта-ссамауати уа-ль-ардъы би-ль-'иззати уа джабарут"».1

И этот человек сказал это, и Аллах отдалил от него отчуждённость.



Привел Табарани в своем Му'джаме (2/24), и это предание посчитал слабым Ибн Хаджар.

#### ГЛАВА 72

# О поминании, которое следует произносить или говорить тому, кто надел новую одежду



т Са'да ибн Му'аза, от Ибн Анаса, от его отца, что Пророк 🇯 сказал:



«Тот, кто надел одежду, пусть скажет: "Альхамдули Лляхи ллязи касани хаза уа разакъанихи мин гъайри хаулин минни уа ля къуузатин". И ему будут прощены грехи, которые были и которые будут». 1

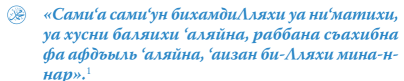


Привели Абу Дауд (4019) и Тирмизи (3458), посчитав его хорошим.

# ГЛАВА 73 Что нужно говорить, когда увидишь рассвет



т Абу Хурайры передаётся, что Пророк **56**, когда бывал в путешествии и видел зарю, говорил:



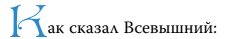
Он это говорил три раза, повышая свой голос.



И этот иснад является достоверным по условиям имама Муслима. Привел Муслим (2718) без добавки «три раза, поднимая свой голос».

#### ГЛАВА 74

О подчинении предопределению после того, как приложил усилия и использовал причины для достижения того, что было вменено в обязанность



«О вы, которые уверовали! Не будьте подобны неверующим, которые говорили своим братьям о тех, что странствовали по земле или были в военных походах (и не вернулись живыми): «Если бы они остались с нами, то не умерли бы и не были убиты», чтобы поселил Аллах смятение в их сердцах. Аллах даёт жизнь и умерщвляет, и Аллах видит все ваши деяния». 1

Сказал Абу Хурайра о том, что сказал Пророк 🐲

«Верующий сильный лучше и любимее перед Аллахом, чем верующий слабый. И во всех

Сура «Семейство Имрана» \ «Али Имран», аят 156.

есть благо. Стремись к тому, что приносит тебе пользу и ищи помощи у Аллаха и не слабей. И если тебя что-то постигает, то не говори: «Если бы я сделал то-то и то-то». Однако говори: «Так предопределил Аллах, и Он сделал то, что Он пожелал». Поистине, «если бы» открывает двери для шайтана».



Муслим (2664).

#### ГЛАВА 75

# О кратких и содержательных мольбах Пророка **ж** и его мольбах к Аллаху о защите, без которых человеку не обойтись



Также передаётся от Ибн 'Аббаса, который сказал: «Из мольбы Пророка было:

"Рабби а'инни, уа ля ту'ин 'аляййа, уа-нсъурни уа ля тансъур 'аляййа, уамкур ли уа ля тамкур 'аляййа, уансъурни 'аля ман багъа 'аляййа, рабби-дж'альни ляка шаккара, ляка заккара, ляка раххаба, ляка мухбитан, иляйка аууахан мунибан, рабби такъаббаль таубати, уагъсиль хаубати, уа аджиб да'уати, уа саббит худжджати, уахди къальби, уа саддит лисани, уаслюль сахимата къальби"».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Привел Абу Дауд (1482), Ибн Хиббан (867), посчитав его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хадис передал ат-Тирмизи (3551), и он же посчитал его достоверным.

Также передаётся от Анаса бин Малика, который сказал: «Я служил Пророку, и я слышал, как он часто говорил:

"Аллахумма инни а'узу бика миналь хамми уа хазан, уа-ль-'аджзи уа-касаль, уа-ль-бухли уа-ль-джубни, уа дъаля'и ддайни уа гъалабати рриджал"».¹

Также передаётся от Зейда ибн Аркама, что Пророк **%** говорил:

«Аллахумма инни а'узу бика миналь-'аджзи, уа-ль-касали, уа-ль-джубни, уа-ль-бухли, уа-ль-харами, уа 'азаби-ль-къабри. Аллахумма ати нафси такъуаха, уа заккиха анта хайру ман заккаха, анта уалийуха уа мауляха. Аллахумма инни а'узу бика мин 'ильмин ля йанфа'у, уа мин къальбин ля йахша'у, уа мин нафсин ля ташба'у, уа мин да'уатин ля йустаджабу ляха».<sup>2</sup>

Также передаётся от Ибн 'Умара, который сказал, что Пророк **ж** говорил:

«Аллахумма инни а'узу бика мин зауали ни'матика, уа тахаввули 'афийатика, уа мин фуджа-ати никъматика, уа мин джами'и сахатъыка».<sup>3</sup>

Аль-Бухари (2736), Муслим (2706).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2722).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Муслим (2739).

Также передаётся от Айши, которая сказала:

«О, Посланник Аллаха! Если я застану ночь Предопределения, о чём мне просить?» Он сказал: «Говори: "Аллахумма иннака 'Афуввун, тухибу-ль-'афуа фа'фу'анни"».1

Также от Абу Малика Аль-Ашдж'иййа, от его отца передаётся, что Пророк **\*\*** обучал тех, кто принял Ислам, чтобы они говорили:

«Аллахума-хдини, уа-рзукъни, уа а'фини, уа-рхамни».<sup>2</sup>

Также передаётся от Бусра ибн Артъах, который сказал:

«Я слышал, как Пророк говорил:

«Аллахумма ахсин 'афийатана фи-ль-умури куллиха, уа аджирна мин хизйин ад-дунйа уа 'азаби-ль-ахирах"».3

Также передаётся от Шаддад ибн Ауса, который сказал: «Сказал мне Посланник Аллаха:

(Э) "О, Шаддад, если ты увидишь людей, которые прячут золото и серебро, то ты прячь вот эти слова: "Аллахумма инни ас-алюка-ссабата фи-ль-амри, уа-ль-'азимата 'аля-ррушди, уа ас-алюка шукра ни'матика, уа хусна

Привел Тирмизи (3513), и он посчитал его достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муслим (2697).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Передал Ибн Хиббан (949) и посчитал его достоверным.

ибадатика, уа ас-алюка къальбан салиман уа лисанан съадикъан, уа ас-алюка мин хайри ма та'ляму, уа а'узу бика мин шарри ма та'ляму, , уа астагъфирука лима та'ляму иннака анта 'алляму-ль-гъуйуб"».1

Также передаётся от Му аза, который сказал:



«Однажды Пророк задержался, не выходя к нам на утреннюю молитву, так что почти солнце начало выходить. Затем он вышел к нам и совершил молитву очень кратко. Затем он повернулся лицом к нам и сказал: "Оставайтесь на своих местах. Не сообщить ли мне вам то, что задержало меня сегодня? Я помолился сегодняшней ночью, сколько Аллах пожелал. Потом мои глаза одолели меня, и я заснул. И я увидел своего Господа, и Он внушил мне, чтобы я говорил: "Аллахумма инни ас-алюка тъаййибати, уа фи'ля-ль-хайрати, уа тарка-ль-мункарати, уа хубба-ль-масакини, уа ан татуба 'аляййа, уа тагъфира ли уа тархамни, уа иза арадта фи халькъика фитнатан, фанаджджини иляйка минха гъайра мафтун. Аллахумма уа ас-алюка хуббака уа хубба ман йухиббука, уа хубба 'амалин йукъаррибуни иля хуббика". Затем Пророк повернулся к нам и сказал: "Обучайте им и научайте им, поистине, эти слова истина"».2

Передал ат-Тирмизи (3407), и его посчитал достоверным Ибн Хиббан (1974).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел ат-Тирмизи (3235) и посчитал его достоверным.

«Аллахумма инфа'ни бима 'аллямтани уа 'аллимни ма йанфа'уни уа-рзукъни 'ильман йанфа'уни».¹

Также передаётся от Айши, что Пророк 🗯 повелел ей просить такой мольбой:

«Аллахумма инни ас-алюка мина-ль-хайри куллихи 'аджилихи уа аджилихи, ма 'алимту минху уа ма лям а'лям, уа а'узу бика мин шарри куллихи уа 'аджилихи уа аджилихи, ма 'алимту минху уа ма лям а'лям, уа ас-алюка-ль-джаннах, уа ма къарраба иляйха мин къаулин уа 'амалин, уа а'узу бика мина-ннари, уа ма къарраба иляйха мин къаулин уа 'амалин, уа ас-алюка мин хайри ма са-аляка минху 'абдука уа расулюка Мухаммадин, съаляЛлаху 'аляйхи уа саллям, уа а'узу бика мин шарри ма-ста'аза бика 'абдука уа расулюка Мухаммадин съаляЛлаху 'аляйхи уа саллям. Уа ас-алюка ма къадайта ли мин амрин ан тадж'аля 'акъибата рашада».<sup>2</sup>

Также передаётся от Ибн Мас'уда, который сказал, что Пророк **5** произносил следующую мольбу:

«Аллахумма инна нас-алюка муджибати рахматика, уа 'азаима магъфиратика, уа-сса-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Передал Хаким (1/510).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привел Ибн Хиббан (869) и посчитал его достоверным.

лямата мин кулли исм, уа-ль-гъанимата мин кулли бирри, уа-ль-фаузи би-ль-джанната, уа-ннаджата мина-ннар».<sup>1</sup>

Также передаётся от Ибн 'Умара, что он не садился в собрание, будь с ним кто-то или же он был один, не говоря этих слов:



«Аллахумма-гъфирли ма къаддамту уа ма аххарту, уа ма асрарту уа ма а'лянту, уа ма асрафту уа ма асрафту уа ма анта а'ляму би-хи минни! Аллахумма-рзукъни мин тъа'атика ма тахулю бихи байни уа байнама асъыйатика, уа-рзукъни мин хашйатика, ма тубаллигъуни бихи рахматака, уа-рзукъни миналь-йакъини, ма тухаууину бихи 'аляййа масаиба-ддунйа, уа барик ли фи сам'и уа басари, уадж'альхума аль-уариса минни. Аллахумма-дж'аль саъри 'аля манзъалямани, уансурни 'аля ман хадани, уа ля тадж'алиддунйа акбара хамми, уа ля мабляха 'ильми. Аллахумма ля тусъаллит 'аляййа ман ля йархамуни».

И когда Ибн 'Умара спросили об этих словах, он сказал: «Поистине, Пророк завершал этими словами свои собрания».

Хвала Аллаху, Господу миров, Хвала многая, благословенная, как любит Наш Господь, и как Он доволен, и как это полагается почёту Его величия и Его Лика, что наполнила Его небеса и Его землю,

Привел Хаким (1/525), и его иснад очень слабый.

и наполнила всё, что между ними, и наполнила всё, что Он пожелал после этого, хвалой, которая не прекращается и не исчезает, настолько, насколько хвалят Его хвалящие, и настолько, насколько небрежны к этому небрежные. И да будет мир и благословение печати всех пророков и посланников, лучшему из них, лучшему из Его творений, доверенному над Его Откровением, тому, кто был между Ним и Его рабами, который открывал двери руководства и выводил людей из мрака к свету с позволения его Господа к пути Достохвального, Великого. Он тот, которого Он послал с верой, призывающим к прямому пути, направляющим к великому Раю, взывающим и повелевающим благое и предостерегающим от всего плохого. Посредством него оживились сердца, когда они уже умерли, и озарились после мрака, и объединились после разобщённости. Он призвал к Аллаху на основе знаний, мудрости, благим увещеванием, усердствуя на пути Аллаха наилучшим усердием, пока не стали поклоняться Единому Аллаху, у Которого нет сотоварища. И стал его призыв настолько очевиден, как очевидно солнце в разных странах и даже больше. И достигла его религия, которой доволен Аллах над Своими рабами, столько, сколько достигает ночь и день. И да восхвалит его Аллах, и Его ангелы, и все Его творения. И, поистине, он научил нас, кто такой Аллах 🞉, и призвал нас к Нему, и да будет с ним постоянное приветствие.



#### ИНТЕРЕСНОЕ ИЗ ГЛАВ

"Познавшие истину единогласны в том, что содействие Всевышнего – это когда Всевышний Аллах не предоставляет тебя самому себе, а оставление без помощи – это когда Всевышний Аллах предоставляет тебя самому себе"

"Познавший истину идёт к Аллаху между созерцанием милости Его и осознанием изъянов своей души и деяний"

"Ближайшая дверь, через которую раб Аллаха может войти к Всевышнему Аллаху, – как раз и есть дверь банкротства"

"Нет пути к Всевышнему Аллаху ближе, чем рабская покорность, и нет завесы плотнее, чем [пустые] заявления"

"Как много раб Аллаха предпочитает то, что он любит и чего желает, или [любит] его старший, или его эмир, или его шейх, или его семья, тому, что любит Всевышний Аллах"

"Препятствий же, которые могут сделать его деяния тщетными и недействительными, бесчисленное множество"

"Знание того, что делает деяния недействительными в момент их совершения и делает их недействительными и тщетными после их совершения, относится к числу того важнейшего, за чем должен следить раб Аллаха, стремясь сохранить своё деяние и опасаясь за него"

"Человек то подчиняется доброму советчику, и тогда тот разъясняет ему, в чём его благоразумие и благо, то идёт за провожатым страстей, и тогда тот нападает на него"

"Поистине, бывает так, что два человека совершают одну и ту же молитву, тогда как в достоинстве между собой [они так же далеки], как небо и земля"

"Алчность – это сильное стремление к чему-то и неуёмное желание обрести это, рвение, душевный подъём с целью, чтобы заполучить это. Жадность же – это отказ расходовать нечто после его обретения, любовь к нему и удержание его у себя"

"Как поступаешь ты с другими, так поступят и с тобой; будь, каким пожелаешь, – воистину, Всевышний Аллах будет для тебя таким, каким будешь ты к Нему и к рабам Его"

"Сердце покрывается налётом подобно тому, как им покрываются медь, серебро и другие металлы, и сердца очищаются от этого поминанием Аллаха"

"Поистине, в этом мире есть рай: кто не вошёл в него, тот не войдёт и в Рай Мира Вечного"

"В сердце верующего есть некая пустота и потребность, которую не может заполнить и утолить ничто, кроме поминания Аллаха ..."

"Поминание придаёт поминающему силу настолько, что, поминая Аллаха, он способен на то, чего не сможет совершить без поминания Аллаха"

"Кто многократно поминает Аллаха, тот не имеет отношения к лицемерию"

"Лучшее поминание — то, что совершается одновременно языком и сердцем"

"Чтение Корана лучше поминания, а поминание лучше мольбы"

"Поминания, произнесение которых привязано к определённым местам: это также будет лучше просто чтения Корана, а просто чтение Корана – лучше просто поминания"

"Молитва, которая включает в себя и чтение Корана, и поминание, и мольбу, самым полноценным образом объединила в себе все составляющие рабской покорности, и она лучше каждого из [таких деяний, как] чтение Корана, поминание и мольба по отдельности"



### Оглавление



| Предисловие центра «'Ата'ат аль-'ильм»                                                        | 5   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Предисловие подготовителя                                                                     | 9   |
| Раздел I: «Достоинства поминания Аллаха»                                                      | 13  |
| Вступление                                                                                    | 15  |
| Глава 1: Прямота сердца                                                                       | 25  |
| Глава 2: Признаки должного отношения к запретам                                               | 38  |
| Глава 3: Подчинение велению Аллаха вне зависимости от того, раскрылась ли его мудрость или    |     |
| нет                                                                                           | 42  |
| Глава 4: Виды сердец с точки зрения наличия веры                                              | 66  |
| Глава 5: Пример о посте                                                                       | 70  |
| Глава 6: Пример о милостыне                                                                   | 74  |
| Глава 7: Пример поминания Аллаха                                                              | 84  |
| Глава 8: О пользе поминания                                                                   | 92  |
| О деяниях раба Аллаха и его высказываниях, которые могут быть наполнены светом в соответствии |     |
| со степенью веры в его сердце                                                                 | 107 |
| Глава 9: Вилы поминания                                                                       | 133 |

| Глава 10: Поминание лучше мольбы                                                                                                          |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Глава 11: Чтение Корана лучше поминания                                                                                                   | 146   |
| РАЗДЕЛ II: Азкары, которые человек не должен никогда оставлять, так как он в них очень остро нуждается как в этом мире, так и в следующем | . 152 |
| Глава 1: О поминании Аллаха в начале и в конце дня                                                                                        | 153   |
| Глава 2: О поминаниях перед сном                                                                                                          |       |
| Глава 3: О поминаниях при пробуждении ото сна                                                                                             | 164   |
| Глава 4: О поминаниях, произносимых в случае, если что-то напугало во сне или вызвало беспокойство                                        | . 165 |
| Глава 5: О поминаниях, произносимых, когда увидел неприятный сон                                                                          | 166   |
| Глава 6: О поминаниях при выходе из дома                                                                                                  | 167   |
| Глава 7: О поминаниях при входе в дом                                                                                                     | 168   |
| Глава 8: О поминаниях при входе в мечетьи при выходе из неё                                                                               | 169   |
| Глава 9: О поминаниях, связанных с азаном                                                                                                 | . 170 |
| Глава 10: О поминаниях, произносимых в начале молитвы                                                                                     | . 173 |
| Глава 11: О поминаниях при совершении поясных и земных поклонов, в промежутке между ними и между двумя земными поклонами                  | . 175 |
| Глава 12: О мольбах, произносимых в молитве и после ташаххуда                                                                             | 178   |

| Глава 13: о мольбах, установленных шариатом после слов приветствия [в завершении молитвы] и после земных поклонов           | 180 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Глава 14: О поминаниях, связанных с ташаххуд                                                                                | 183 |
| Глава 15: Упоминание о благословении Пророку 🖔                                                                              | 184 |
| Глава 16: О поминании истихары                                                                                              | 185 |
| <b>Глава 17:</b> О поминаниях, произносимых в беде, тревоге, печали или беспокойстве                                        | 186 |
| Глава 18: О поминаниях, притягивающих удел и отводящих трудности и беды                                                     | 188 |
| Глава 19: О поминаниях при встрече с врагом, а также поминания того, кто боится обладателя власти или кого-то другого       | 189 |
| Глава 20: О поминаниях, которые отгоняют шайтана.                                                                           | 190 |
| <b>Глава 21:</b> О поминаниях, благодаря которымсохраняются дары, и о том, что следует говорить при повторении [этих даров] | 192 |
| <b>Глава 22:</b> О поминаниях, произносимых, когда пости-<br>гает несчастье                                                 | 193 |
| <b>Глава 23:</b> О поминаниях, благодаря которым избавляются от долга и обретается надежда выплатить его                    | 195 |
| <b>Глава 24:</b> О поминаниях, защищающих от укусов, ужалений и так далее                                                   | 196 |
| Глава 25: О поминаниях, произносимых при входе на кладбища                                                                  | 198 |

| <b>Глава 26:</b> О поминаниях, произносимых во время испрашивания дождя                                                                                    | 199   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>Глава 27:</b> О поминаниях, произносимых, когда подует ветер                                                                                            | 201   |
| <b>Глава 28:</b> О поминаниях, произносимых, когда загремит гром                                                                                           | 202   |
| <b>Глава 29:</b> О поминаниях, произносимых, когда идёт дождь                                                                                              | 203   |
| Глава 30: О поминаниях и мольбах, произносимых при очень обильном дожде, а также когда вокруг становится очень много воды и это уже начинает внушать страх | 204   |
| <b>Глава 31:</b> О поминаниях, произносимых при виде молодого месяца                                                                                       | 206   |
| <b>Глава 32:</b> О поминаниях, произносимыхсоблюдающим пост и при разговении                                                                               | 207   |
| <b>Глава 33:</b> О поминаниях, произносимых перед путе-<br>шествием                                                                                        | 209   |
| <b>Глава 34:</b> О поминаниях, произносимых, когда человек садится верхом                                                                                  | 210   |
| <b>Глава 35:</b> О поминаниях, произносимых по возвращении из путешествия                                                                                  | . 212 |
| <b>Глава 36:</b> О поминаниях, произносимых сидя верхом на ездовом животном, которым стало трудно управлять                                                | 213   |
| <b>Глава 37:</b> О поминаниях, произносимых, если ездовое животное убежало                                                                                 | . 214 |

| <b>Глава 38:</b> О поминаниях, произносимых, когда человек хочет войти в селение или город                           | 215   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>Глава 39:</b> О поминаниях, произносимых, когда человек хочет остановиться на стоянку                             | 216   |
| <b>Глава 40:</b> О поминаниях, произносимых при еде и питье                                                          | 217   |
| Глава 41: О поминаниях, произносимых гостем                                                                          | 219   |
| Глава 42: О приветствии                                                                                              | . 220 |
| <b>Глава 43:</b> О поминаниях, произносимых при чихании                                                              | . 222 |
| Глава 44: О поминаниях, произносимых при заключении брака, при поздравлении с ним, а также поминание перед близостью | 223   |
| Глава 45: О поминаниях, произносимых при рождении ребёнка, а также поминаниях, касающихся ребёнка                    | . 226 |
| <b>Глава 46:</b> О крике петуха, ослином рёве и собачьем лае                                                         | . 228 |
| <b>Глава 47:</b> О поминании, благодаря которому тушится пожар                                                       | 229   |
| Глава 48: Об искуплении собрания                                                                                     | 230   |
| Глава 49: Что говорить и делать, если охватил гнев                                                                   | 231   |
| <b>Глава 50:</b> О том, что говорится при виде тех, кто подвергся испытанию                                          | 233   |
| глава 51: О поминании при вхождении на рынок                                                                         | 234   |
| Глава 52: О человеке, у которого затекла нога                                                                        | 235   |

| Глава 53: О споткнувшемся ездовом животном                                                                                 | 236 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Глава 54: О том, кто сделал подарок или подал мило-<br>стыню, и за него обратились с мольбой – что ему<br>следует сказать? | 237 |
| <b>Глава 55:</b> О том, кто был избавлен от чего-то причиняющего ему беспокойство                                          | 238 |
| Глава 56: О том, когда видят первые плоды                                                                                  | 239 |
| <b>Глава 57:</b> Когда видят нечто, что нравится, и боятся сглаза                                                          | 240 |
| Глава 58: О хорошем и плохом предзнаменовании                                                                              | 241 |
| Глава 59: О бане                                                                                                           | 242 |
| <b>Глава 60:</b> О поминании при входе в отхожее место и при выходе из него                                                | 243 |
| Глава 61: О поминании перед малым омовением                                                                                | 244 |
| <b>Глава 62:</b> О поминании после совершения малого омовения                                                              | 245 |
| Глава 63: О поминании, произносимомво время погребальной молитвы                                                           | 246 |
| Глава 64: О поминании, когда человек сказал что-то предосудительное или что-то вызывающее гнев Аллаха                      | 248 |
| <b>Глава 65:</b> О том, что говорит злословившийо своём брате-мусульманине                                                 | 249 |
| Глава 66: Что нужно говорить и делать призатмении солнца и затмении луны                                                   | 250 |

| Глава 67: Что нужно говорить, когда потерял что-<br>либо и человек хочет обратиться с мольбой о воз-<br>вращении этого                           | 251   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Глава 68: О подсчёте восславлений на пальцах и о том, что это лучше чёток                                                                        | 252   |
| Глава 69: О самых любимых для Аллаха   словах после Корана                                                                                       | 253   |
| <b>Глава 70:</b> О поминании, награда за которое увеличивается многократно                                                                       | 254   |
| <b>Глава 71:</b> О том, что следует говорить тому, кого охватила тревога                                                                         | 255   |
| <b>Глава 72:</b> О поминании, которое следуетпроизносить или говорить тому, кто надел новую одежду                                               | 256   |
| <b>Глава 73:</b> Что нужно говорить, когда увидишь рас-<br>свет                                                                                  | 257   |
| Глава 74: О подчинении предопределению после того, как приложил усилия и использовал причины для достижения того, что было вменено в обязанность | 258   |
| Глава 75: О кратких и содержательных мольбах Пророка                                                                                             | 260   |
| Интересное из глав                                                                                                                               | 267   |
| авление                                                                                                                                          | . 271 |



Оглавление .....