### الجَمْهورية الإسلاميّة المُوريتانية

شرف - إخاء - عدل



وزارة التهذيب الوطني وإصلاح النظام التعليمي المعهد التربوي الوطني

# كتاب الفلسفة

# السنة السابعة: آداب عصرية

## المؤلفون:

- الحاج مصطفى أبيه
  - المصطفى أكليب
- محمدالأمين سيدي محمد

## المدققون:

- د/ سيدي محمد/ سيدنا
- د / محمد علي / عم الأمين
- محمد المختار/ اندكسعد/ آكاه

## مراجعة:

- د / محمد علي / عم الأمين
- محمدالأمين سيدي محمد

## تصميم و إخراج:

- نجدي / سيدأحمد لجيد

مفتش تعليم ثانوي

مفتش تعليم ثانوي

مستشار تربوي

رئيس قسم النشر بالمعهد التربوي الوطني.

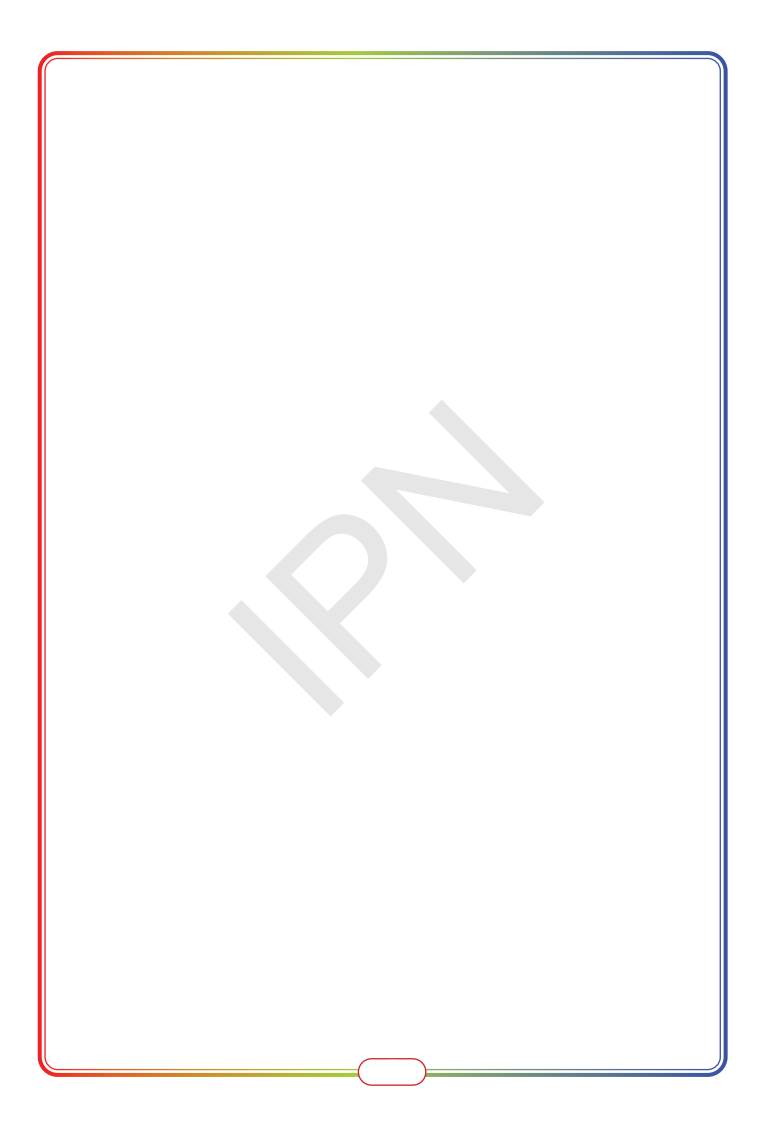
أستاذ بالمعهد التربوي الوطني.

أستاذ بالمعهد التربوي الوطني.

أستاذ بالمعهد التربوي الوطني. مستشار تربوي

مصممة بالمعهد التربوي الوطني.

2024



## بسم الله الرحمن الرحيم تقـــديم

يسرنا- إخوتي الأساتذة، أبنائي التلاميذ- أن نقدم لكم كتاب الفلسفة للسنة السابعة ثانوية، الشعبة العصرية، والمؤلف وفق المقرر الجديد؛ ليحقق غايات المراجعة الجديدة للبرنامج، للسنة 2022، والهادفة إلى إرساء نظام تربوي فعال، قوامه إشراك التلميذ والأستاذ في إنتاج المعرفة.

وقد أريد لهذا الكتاب أن يقدم مقرر الفلسفة بمنهجية جديدة تقدم المواضيع الفلسفية على شكل مفاهيم تستنطق من زوايا عديدة؛ لتتبلور، وتتضح؛ وذلك وفق منهجية واضحة المعالم تبني المهارات، وترسخ المعارف لدى التلميذ، فيتعود على تحليل الخطاب الفلسفي، ويصبح قادرا على تفكيك النصوص وإعادة تركيبها، وبذلك يكسب المهارة ويدرك الأبعاد الفلسفية للموضوعات.

ولا يفوتنا أن نشكر الفريق العلمي الذي سهر على تأليف وتدقيق وإخراج هذا الكتاب، الذي نأمل أن يحقق الغايات التي رسمت له.

### 1- المؤلفون:

- الحاج مصطفى أبيه
  - المصطفى أكليب
- محمد الأمين سيدي محمد

### 2- المدققون:

- د/ سیدی محمد/ سیدنا
- د/ محمد عالى عم الأمين
- محمد المختار/ اندكسعد/ آكاه
  - 3- تصميم وإخراج:
  - نجدي / سيد أحمد لجيد

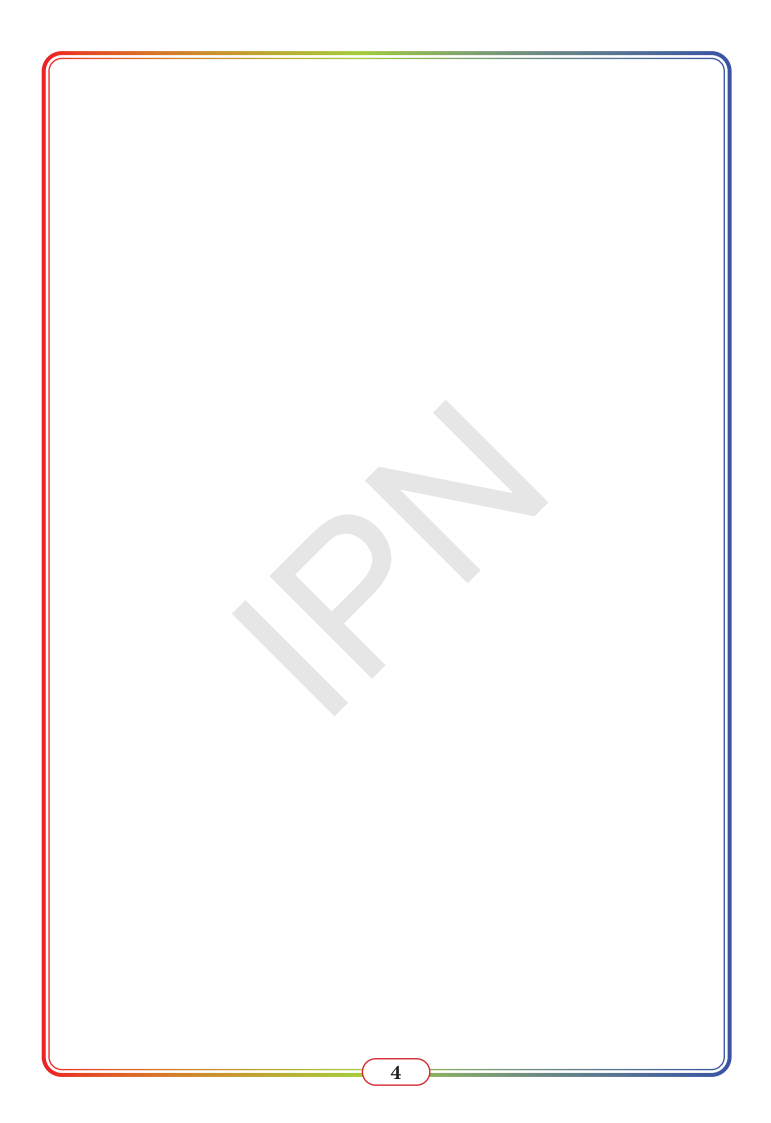
رئيس قسم النشر بالمعهد التربوي الوطني.

أستاذ بالمعهد التربوي الوطني.

أستاذ بالمعهد التربوي الوطني.

مصممة بالمعهد التربوي الوطني.

المديرة العامة هدى / باباه



### التوطئة:

ينطلق هذا العمل من الرؤية الشمولية للبرامج، ويعتمد على تنمية المهارات العملية والتطبيقية لدى المتعلمين، ويراعي الأساليب النشطة في مجال التدريس، ويهدف هذا المتن الفلسفي المدرسي إلى الارتقاء بالطلاب في الجوانب المعرفية، والذهنية، والعقلية، والنفسية، والعاطفية، وجميع مجالات الحياة العملية والمهنية المستقبلية.

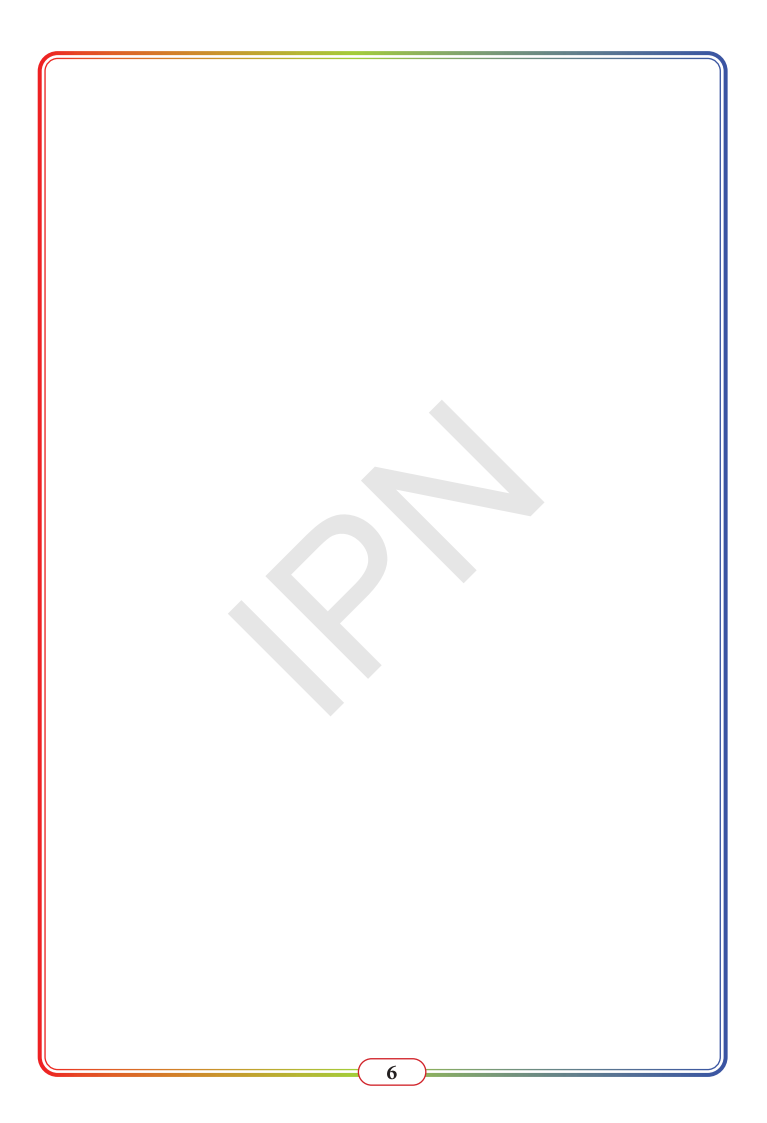
لذلك يوفرهذا الكتاب النوافذ والدعامات والسندات الأساسية لعملية تعليمية، تفاعلية بين المدرس والتلميذ، تحدث داخل الفصل وخارجه، وتركز على الأنشطة التعلمية التطبيقية المختلفة، وذلك من أجل تنمية قدرات الطلاب وإكسابهم مهارات التفكير والتأمل والبحث والتحليل والنقد والفهم.

إن الهدف من تدريس مادة الفلسفة في المرحلة الثانوية من النظام التعليمي الموريتاني هو:

- تدريب التلميذ على ممارسة التفكير بشكل حر.
- تنمية قدرات الفهم والتعقل والنظر والتأويل لدى التلميذ إكساب التلميذ آليات النقد والقدرة على إعادة النظر في المكتسبات السالفة وامتلاك حس نقدي.
- جعل التلميذ أكثر وعيا بثقافته العربية والإفريقية وهويته الحضارية الإسلامية والإنسانية.
  - تعويد التلميذ على التعامل مع الأخطاء باعتبارها خطوة مهمة في اتجاه بناء معرفة قويمة.
    - تمكين التلميذ من بناء المفاهيم والتصورات وضبط العلاقات بين الظواهر.
    - إعطاء التلميذ القدرة على التفكير العقلاني والنقدي وجعله أكثر ثقة بنفسه.
- دفع التلميذ إلى أن يكون قادرا على الاعتدال والتسامح واحترام الآخر وقبول الاختلاف.
- تحرير التلميذ من الانغلاق ، ومن الغلو الفكري. والتطرف ، والتعامل بإيجابية مع انفعالاته ومراحل تطور شخصيته تهيئة التلميذ للاندماج في مجتمعه ومحيطه الإنساني بإيجابية.
  - تمكين التلميذ من الارتقاء بمواقفه من العفوية إلى الوعى والمسؤولية.

وتقوم منهجية كتاب الفلسفة للسنة السابعة من شعبة الآداب العصرية على مبدأ ربط الدروس بالحياة عبر الاستراتيجيات، والأنشطة التعلمية، والبحثية، والطرق التعليمية الحديثة لوصل تعلم المعارف والتقنيات الأكاديمية بشكل صريح بالسياق الفكري والمعرفي والاجتماعي والثقافي والبيئي، وغيرها من السياقات؛ بحيث يمكن ذلك من تنظيم التعلم في الفصول الدراسية على أنه تعلم مستوحى من الحياة وليس متمحورا حول تخصص منعزل.

## المؤلفون



## التقديم:

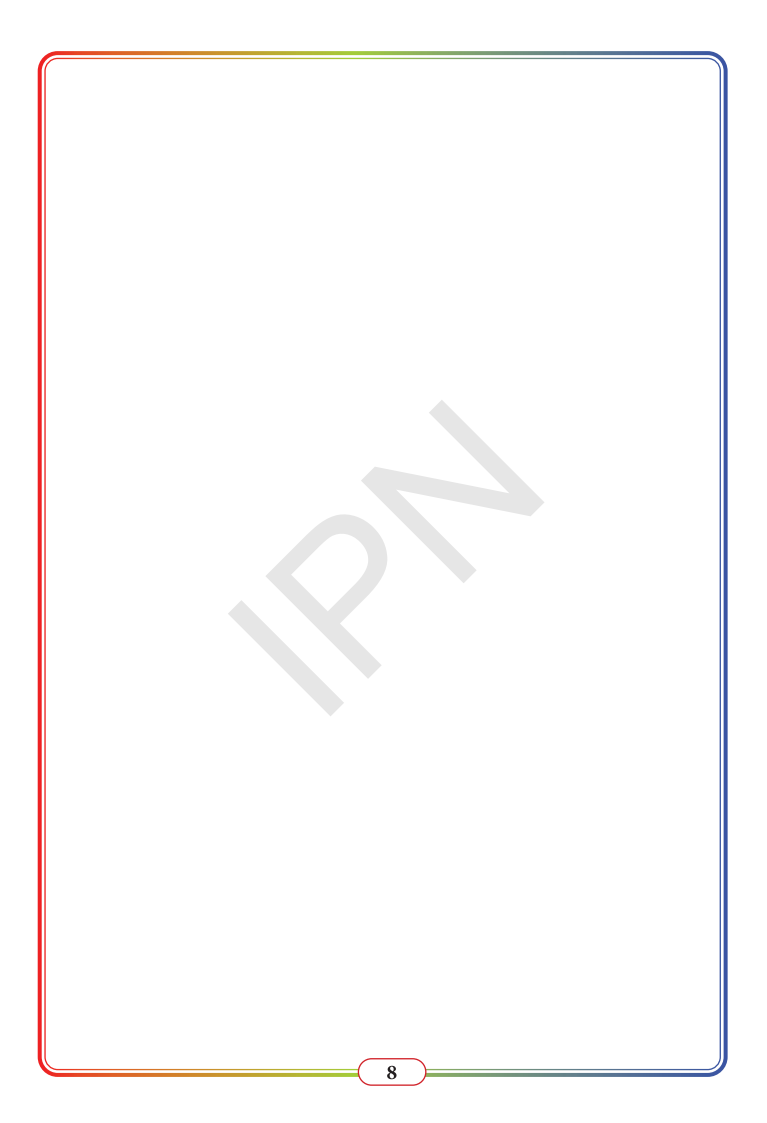
الإنسان والعالم مفهومان مركزيان بالنسبة للخطاب الفلسفي، ولغيره من أنماط الخطاب.

والعلاقة بين هذين المفهومين علاقة مؤسسة، يتم التعبير عنها من خلال صيغ تعبيرية متعددة، باعتبارأن اللغة هي « دالة الفكر» حسب تعبير دي لاكروا.

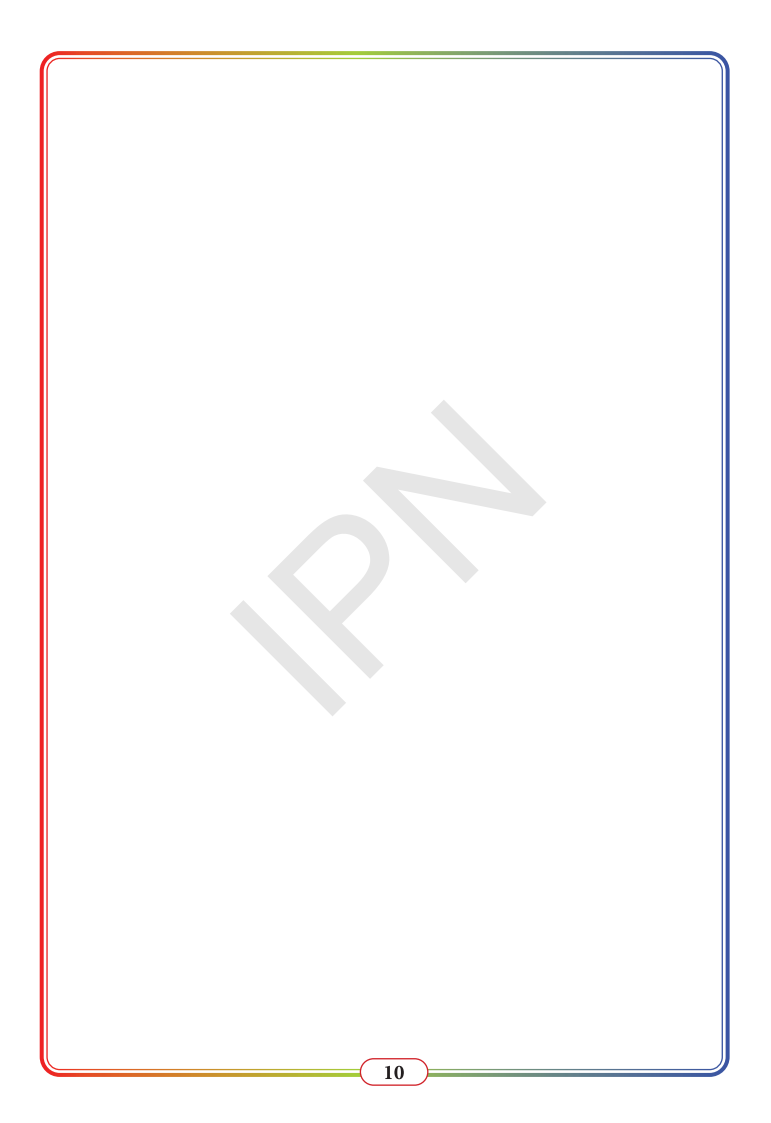
وتلك الصيغ التعبيرية تثير مجموعة من التساؤلات والإشكاليات التي تدفع العقل إلى الاستغراق في التفكير، فنحن عندما نستخدم «واو العطف» للربط بين الإنسان والعالم، نصبح أمام مفهومين متمايزين: كأن الإنسان يوجد خارج العالم وبمعزل عنه، ويصبح العالم مجرد موضوع للتأمل والنظر.

وعلاقة التمايزهذه تنتج عنها أحيانا مواقف تدعو إلى التعالي على العالم والسمو عليه والابتعاد عنه، ولن يكون ذلك التعالي إلا تعاليا معرفيا وسموا عقليا.

ولكن عندما يتم الربط بين مفهوم الإنسان ومفهوم العالم بحرف الجر« في»، بحيث تصبح الصياغة هي « الإنسان في العالم» فإن العالم في هذه الحالة يكون أفقاللتحرك، وتجدمفاهيم « القصدية» و «الإحالة» و « المشروع » دلالتهاومعناها . نمط العلاقة بين الإنسان والعالم، سواء كانت تمايزا أو انتماء وسكنا ، فإن كل ذلك يقتضي منا تحديد هذين المفهومين، والعودة إلى النصوص لاستنطاقها ومساءلتها.



الوحدة الأولى: الإنسان والعالم



## المعارف الكونية والسياقية

## الدرس الأول:

- المفهوم المركزي: الإنسان.
- المفاهيم المجاورة: (الدهشة التأمل النظر- القلق).

### الدرس الثاني:

- المفهوم المركزي: العالم.
- المفاهيم المجاورة: (الكائن الشيئية الكينونة).

## الدرس الثالث:

- المفهوم المركزي: الطبيعة.
- المفاهيم المجاورة : (الجسد الغريزة الرغبة اللاوعي).

### الدرس الرابع:

- المفهوم المركزي1: الثقافة.
- المفاهيم المجاورة: ( الأنسنة الحضارة- التقنية- الإبداع).
  - المفهوم المركزي2: النوع.
  - المفاهيم المجاورة: (الجنس الفروق المساواة).

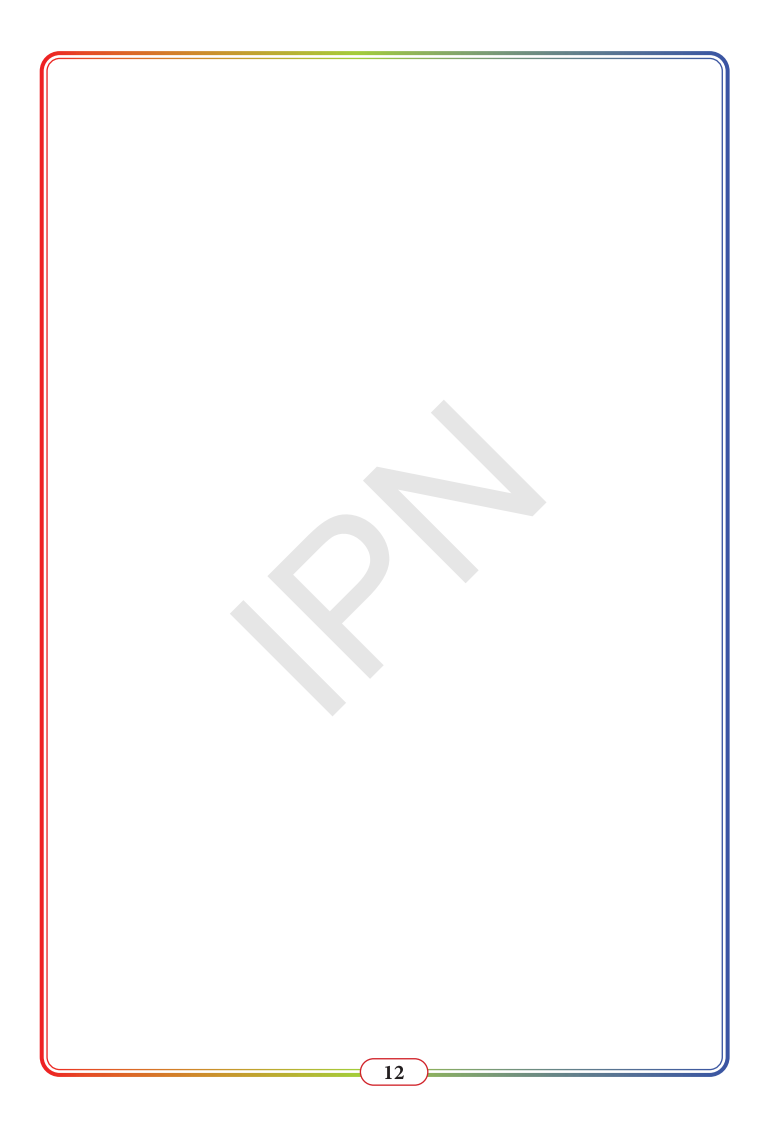
### الدرس الخامس:

- المفهوم المركزي: الحداثة.
- المفاهيم المجاورة: (الذاتية العقلانية العدمية ).

### الدرس السادس :

- المفهوم المركزي: راهنية الفلسفة.

المفاهيم المجاورة : (المعاصرة - الاستشراف - الانفتاح - الكونية ).



# الجهاز المفاهيمي (1)

## ■ المفهوم المركزي:

الإنسان: (الحيوان الناطق: الحيوان جنسه والناطق فصله).

## ■ المفاهيم المجاورة:

الدهشة: ( فعل عقلي ناشئ عن الوعي بالجهل لتفسير معضلات في الذهن أو مستوى الكون).

- التأمل: (هو استغراق الفكر في موضوع تفكيره إلى حد يجعله يغفل عن الأشياء الأخرى بل عن أحوال نفسه).
  - النظر: ( هو الفعل الذي تطلب به المعرفة لا الفكر الذي يطلب به العمل أو الفعل).
- القلق: (هو الحالة النفسية التي يجد فيها الإنسان نفسه أمام سؤال المصير موزعا بين العدم والوجود).

## ■شرح المفاهيم:

الدهشة: دافع ذاتي انفعالي ينشأ عند الإنسان نتيجة الجهل ويقوده إلى البحث عن المعرفة، وهذا الدافع يظهر في شكل انبهار من اتساع الهوة بين معرفة الإنسان بمحيطه، وبين حقائق الأشياء، فعندما يدرك الإنسان أنه جاهل تماما بأبسط المعارف حول واقعه ومايحيط به تنشأ رغبة عارمة في المعرفة تقودها الحيرة في اتساع دائرة المعرفة، لذلك اعتبر أرسطو أن «الفلسفة وليدة الدهشة»، وقد قادت الدهشة الإنسان إلى مواصلة البحث والتوصل لكل المعارف التي كانت تبدو له بعيدة المنال...

- التأمل: هو أن ينصب تفكير الإنسان على موضوع يهتم به إلى درجة ينسى معها كل ما يحيط به .. والتأمل هو نظر الفكر، وليس هو النظر بالعين المجردة فقد تجد من ينظر بتركيز بعينيه دون أن يكون فكره منشغلا بتدبر مايراه؛ لذلك لا يكفي في التأمل النظر في الموضوع بل لابد من تمعن وتدبر بالفكر في موضوع النظر..
- النظر: هو تدبر الإنسان بعقله وفكره في موضوع من أجل معرفته، وليس من أجل عمل يقوم به، ولذلك فقد أمرنا القرآن الكريم بالنظر في مخلوقاته لمعرفة قدرة الخالق وعظمته، والنظر العقلى عند ابن رشد هو الفلسفة وهو مطلوب شرعا.
- القلق: هو وضع نفسي داخلي يمربالإنسان عندما يفكر في مصيره، فينقله ذلك التفكير إلى حالات متناقضة من الشعور: حالة وجوده وحالة فنائه.

### والتمثيل للمفاهيم:

- الإنسان: أحمد، فاطمة، دمب، آستو.
- الدهشة: وتحصل عند رؤية الكسوف أو أي مشهد عظيم في الطبيعة.
- التأمل: ما يحدث مع التلميذ أثناء تناول ورقة امتحان الباكالوريا والإجابة عن أسئلتها.
  - النظر: التفكير بالعقل في المواضيع.
- القلق: الاضطراب والحيرة التي تدفع الانسان للانزعاج عند سماع خبر وفاة صديق أو قريب.

## دعامات التفكير:

### بعض تعريفات المفهوم المركزي: (الإنسان)

- كائن خلقه الله وكرمه واستخلفه في الأرض..
- مكون من مادة وصورة فمادته هي البدن وصورته هي النفس « ابن سينا».
  - كائن اجتماعي بطبعه كما عرفه «ابن خلدون».

## • بعض تعريفات المفاهيم المجاورة:

### الدهشة:

- انبهار نتيجة عجز ذهن الإنسان عن فهم معضلات الكون والحياة.
  - حافز ودافع للبحث عن الحقيقة والمعرفة.

## التأمل:

- تركيز التفكير على موضوع.
- فقدان الإحساس بالمحيط نتيجة الاستغراق في التفكير.

### النظره

- فعل العقل من أجل معرفة الأشياء وفهمها.

## القلق:

- وضع نفسي يعيشه الإنسان ينشأ عن التفكير في مصيره.
  - تجربة إنسانية فريدة.

## • مقولات لفلاسفة حول المفهوم المركزي:

- سقراط: «أيها الإنسان أعرف نفسك بنفسك».
  - ديكارت : «أنا أفكر إذا أنا موجود».
- السفسطائيون: «الإنسان مقياس الأشياء جميعا».

# • مقولات لفلاسفة حول المفاهيم المجاورة:

## الدهشة:

«الفلسفة وليدة الدهشة » أرسطو.

### التأمل:

فبينما كان «طاليس»منشغلا بمراقبة الأفلاك وعيناه معلَّقتان في السَّماء، هوى في بئر، فسخرت منه إحدى خادمات (طرسوس) أفلاطون.

### النظره

(النظر العقلي هو ما تقوم به الفلسفة) ابن رشد.

القلق: (القلق هو ما يجعل الإنسان يصنع ذاته من خلال إدراك مصيره).

## • تأمل هذه الأقوال:

- 1- تظهر حقائق الإنسان من خلال الآخر، ولكنه يحتفظ في ذاته بحقيقة أخرى.
  - 2- الإنسان يوفق بين موقف الآخرين منه ومايراه في نفسه.
  - 3- إدراك الإنسان لذاته لايتم إلا من خلال حكم الآخرين عليه.
    - 4- يظهر الإنسان عاجزا عن فهم وإدراك الكون.
  - 5- التحرر من الجهل ليس فعلا لا إراديا، ولكن يمكن أن يحدث بتلقائية.

- 6- التأمل يقود إلى التفلسف.
- 7- التأمل من عمل العقل بعد أن يكتمل نضجه.
- 8- النظريرتبط بالتدبر والتأمل والفحص من أجل المعرفة.
  - 9- التفلسف يثير القلق في صميم طمأنينة العالم.

## • تمرين تكويني:

- حرر موضوعا حول مقولة تختارها من المقولات السابقة.
  - قارن بين المقولة السادسة والمقولة التاسعة.
    - ميزبين المفاهيم ودلالاتها:

(الإنسان - الدهشة-التأمل، النظر-القلق).

### التطبيق على النصوص:

«إن السؤال عن الإنسان من هو؟ هذا السؤال من الأساس في الفلسفة، فكيف يمكننا الجواب عن هذا السؤال؟ نستطيع أن نجد تعريف الإنسان في الإنسان نفسه أي في كل فرد، فهل هذا التعريف تعريف صحيح؟ إننا نستطيع أن نجد في كل فرد (جزئي) ما هو في كل فرد بصفة عامة ،ولكن مايهمنا ليس المقصود بذلك، ماهو في كل إنسان جزئي في كل آن ...إذا أمعنا النظر في ذلك رأينا أننا عندما نسأل ما الإنسان؟ فنحن إنما نقول: ماذا يمكن أن يصير، أي هل يستطيع الإنسان أن يصنع أو يخلق حياته؟» (انطونيو اغرامشي) دراسات مختارة.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية: (إذا أمعنا النظر في ذلك رأينا أننا عندما نسأل ما الإنسان؟ فنحن إنما نقول: ماذا يمكن أن يصيرأي هل يستطيع الإنسان أن يصنع أو يخلق حياته) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الدهشة التأمل النظر القلق) في سياقات مختلفة.

## • تنمية المهارات

### النص1:

«الإنسان خليفة الله في الأرض، مخلوق مليء بالتناقضات، فهو وإن لم يكن أقوى المخلوقات عضلات، ولا أحدها بصرا، ولا أرهفها سمعا، ولا أدقها شما ولمسا وذوقا، إلا أنه يتميز عنها جميعا بشكل جعله يسيطر عليها ويسخرها لمنفعته وخدمته، كما استطاع أن يسيطر على عناصر بيئته الأخرى سيطرة لم يجاريه فيها أي من المخلوقات الأخرى..

وينبع الكثير من تناقضات الإنسان من عدم فهمه لنفسه وإمكاناته فهما حقيقيا» زهير الكرمي.

- بماذا يتميز الإنسان عن بقية المخلوقات؟
  - كيف يفهم الإنسان نفسه؟
- تأمل في خصائص الإنسان وعدد مايميزه من ظواهر.

### النص 2:

«إذا كان مستحيلا أن نعثر في كل إنسان على ماهية كلية تكون بمثابة طبيعة إنسانية، فإنه مع ذلك توجد لدى الإنسان كونية «وضع»، وليس من باب الصدفة أن أصبح الناس يفضلون اليوم التكلم عن وضع الإنسان بدل طبيعته، إن كلمة وضع تعني عندهم بدرجات متفاوتة من الوضوح مجموع الحدود القَبْليَّةِ التي تشكل الخطوط العريضة لمنزلة الإنسان الأساسية في هذا الكون، إن الأوضاع التاريخية تختلف فالإنسان يمكن أن يولد عبدا في مجتمع وثني أو نبيلا إقطاعيا أو ابروليتاريا، أما الذي لا يختلف من إنسان لآخر فهو اضطراره أن يكون في العالم إلى أن يكون فيه كائنا عاملا، وإلى أن يعيش فيه مع الآخرين وأن يكون فانيا، إن هذه الحدود لاهي ذاتية، ولا هي موضوعية، أو هي بالأحرى ذات وجه ذاتي وآخر موضوعي، فهي موضوعية لأننا نعثر عليها في كل مكان، وهي ذاتية لأنها معيشة ولأنها لاتمثل شيئا ما لم يعشها الإنسان». جان بول سارتر.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص، وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : « إن الأوضاع التاريخية تختلف فالإنسان يمكن أن يولد عبدا في مجتمع وثني أو نبيلا إقطاعيا أو ابروليتاريا، أما الذي لا يختلف من إنسان لآخر فهو اضطراره أن يكون في العالم إلى أن يكون فيه كائنا عاملا، وإلى أن يعيش فيه مع الآخرين وأن يكون فانيا» وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الإنسان التأمل القلق) في سياقات مختلفة.
    - 6- علق على أطروحة النص.

## • تطبيق على نص تقويم تكويني:

«الإنسان وعي بالذات، إنه وعي بذاته، وعي بحقيقته وبكرامته الإنسانية، وبهذا فهو يختلف جوهريا عن الحيوان الذي لا يتجاوز مستوى «الإحساس» البسيط بذاته.

ولكي يحصل الوعي بالذات فإن على الرغبة أن تتعلق بموضوع غير طبيعي، بشيء يتجاوز الواقع المعطى.

إن الرغبة الإنسانية المولدة للإنسان والمكونة لفرد حروتاريخي وواع بفرديته وحريته وتاريخه تختلف إذن عن الرغبة الحيوانية[المكونة لكائن طبيعي يحيا فحسب ولا يملك سوى الإحساس بحياته] باعتبارها تتعلّق برغبة أخرى، وليس بموضوع واقعي و«ايجابي» ومعطى..

وحتى يكون الإنسان حقيقة إنسانية، ولكي يتميز جوهريا وواقعيا عن الحيوان فإنه ينبغي أن تقضي رغبته الإنسانية فعليا على رغبته الحيوانية، بيد أن كل رغبة هي رغبة في قيمة ما، فالقيمة العليا للحيوان هي حياته الحيوانية، وكل رغباته في آخر التحليل هي حصيلة رغبته في البقاء، وبعبارة أخرى، الإنسان لا «يؤكد» إنسانيته إلا إذا خاطر بحياته [الحيوانية] في سبيل رغبته الإنسانية، من خلال هذه المخاطرة وبواسطتها تتأكد أي تنكشف وتتبين ويتم اختبارها وتثبت أدلتها بما هي مختلفة جوهريا عن الحقيقة الحيوانية الطبيعية...»

- أتأمل النص وأحدد الإشكال المحوري:

### فقرات النص:

- الفقرة الأولى (تبدأ من ....الإنسان وعي بالذات إلى.... البسيط بذاته).
  - سؤال الفقرة: هل وعى الإنسان هو مايميزه عن الحيوان؟
  - الفقرة الثانية: (تبدأ من... ولكي يحصل إلى .... الواقع المعطى).

### سؤال الفقرة:

- كيف يحل الوعي بالذات؟

الفقرة الثالثة: (تبدأ من:.... إن الرغبة الإنسانية إلى .... على رغبته الحيوانية).

### سؤال الفقرة:

- هل تتميز الرغية المولدة للإنسان عن رغبته الحيوانية وتقضى عليها؟
- الفقرة الرابعة: (تبدأ من:....بيد أن كل رغبة إلى .... الحيوانية الطبيعية).
  - سؤال الفقرة: ما هي القيمة العليا لرغبة الإنسان؟
- الإشكال المحوري للنص لتناول: التمييزبين الإنسان والحيوان ويمكن صياغة الإشكال المحوري كما يلى: هل وعى الإنسان بذاته هو ما يحقق قيمته الإنسانيته؟

## 1 - أستخرج مفاهيم النص وأحدد العلاقات بينها:

الإنسان - الوعي بالذات - الإنسانية - الحيوان - الإحساس بالذات - الواقع المعطى - الرغبة الإنسانية - الرغبة الحيوانية - القيمة العليا - الرغبة في البقاء -

| العلاقة | المفاهيم                   |
|---------|----------------------------|
| التداخل | الإنسان - الوعي بالذات     |
| التشابه | الإنسان - الإنسانية        |
| التقاطع | الإنسان - الحيوان          |
| التداخل | الإنسان - الإحساس بالذات   |
| التضاد  | الإنسان - الواقع المعطى    |
| التشابه | الإنسان - الرغبة الإنسانية |
| التضاد  | الإنسان - الرغبة الحيوانية |
| التداخل | الإنسان - القيمة العليا    |
| التداخل | الإنسان - الرغبة في البقاء |

1 - أشرح دلالات المفاهيم التالية: ( الوعي بالذات - الإحساس بالذات - الواقع المعطى - الرغبة الإنسانية - الرغبة الحيوانية - القيمة العليا - الرغبة في البقاء).

### شرح المفاهيم:

- الوعي بالذات: هو حصول رغبة لدى الإنسان في الوصول إلى أهداف غير حيوانية تسمح له بتحقيق إنسانيته.
  - الإحساس بالذات: هو إحساس غريزي بالوجود.
    - الواقع المعطى: هو الواقع الذي تدركه الحواس.
  - الرغبة الإنسانية : هي الطموح الإنساني للمعاني غير المادية.
    - الرغبة الحيوانية: هي ما يحفظ البقاء.
      - القيمة العليا: هي الهدف الأسمى.
- الرغبة في البقاء: هي الغريزة في الكائن الحي التي تدفعه للبحث عن إشباع حاجاته الضرورية لاستمرار الحياة.
  - 2 استخرج أطروحة النص وعبرعن موقف نقدي منها:

### أطروحة النص:

أطروحة صاحب النص تؤكد أن الإنسان من أجل أن يتميز عن الحيوان لابد أن يتكون لديه وعى بذاته يجعله قادرا على الارتقاء عن مستوى الحياة الحيوانية ودوافعها وغرائزها

إلى مستوى تحقيق إنسانيته ولن يحصل له ذلك إلا بالمخاطرة بحياته الحيوانية أوكما جاء في النص.

### الموقف النقدى من الأطروحة:

ما يميز الإنسان عن الحيوان ليس الوعي الذاتي، ولكنه يتميز بامتلاك القدرة على الكلام والتعبير والنطق، وتعتبر اللغة خاصية إنسانية ، كما أن التضحية بالحياة الحيوانية قد لا تكون مبررة إذا تجاوزت الحدود التي تحفظ البقاء للإنسان ككائن حي ، لذلك أرى أن تعبير المخاطرة قد يقود إلى التهور والاندفاع نحو المجهول في حياة الإنسان التي تبقى المحافظة عليها قيمة عليا ومسؤولية عظيمة.

## • تقويم تكويني :

#### النص:

«إنّ مثال طاليس ليوضّح لنا ذلك، خادمته المعروفة بذكائها وحضور بديهتها، زاعمة أنه يبذل كلَّ ما في وسعه لمعرفة ما يدور في السَّماء دون أن يحترس ممَّا هو أمامه وعلى مقربة منه.

إن هذا الحدث الطريف مثال على كل من يقضي حياته في التفلسف، فمن الأكيد أن مثل هذا الرجل ليس له جيران ولا أقارب، بل إنه لا يعرف حتى ما يقومون به، ويكاد يجهل ما إذا كانوا بشرا أو مخلوقات من جنس آخر، ولكن ماذا يمكن أن يكون الإنسان؟ وماذا تقتضيه طبيعته كإنسان؟ وماذا يميِّزها عن طبيعة الكائنات الأخرى؟ فتلك هي المسائل التي يبحث فيها الفيلسوف ويجهد نفسه لاكتشافها(...)» أفلاطون محاورة التياتيتوس. أسئلة التفاعل:

- أجب عن الأسئلة الواردة في النص، إجابات مرتجلة.
  - ماذا يمكن أن يكون الإنسان؟
  - وماذا تقتضيه طبيعته كإنسان؟
  - وماذا يميزها عن طبيعة الكائنات الأخرى؟

# •الأنشطة التطبيقية: (تنمية المهارات) الاشتغال على النصوص:

### النص:

«قد تفهم الفلسفة بمعنى عام، فيكون المقصود بها: أي سؤال يطرحه الإنسان، أو أي تعجب يثيره العقل البشري، فنحن نتساءل مثلا : ما هي الحقيقة؟ وما هو الخطأ؟ و ما هو اليقين؟ تلك الأسئلة العديدة التي اعتدنا إثارتها بمجرد أن نستيقظ من سباتنا، أعني بمجرد ما

ننفض عنا غبار الحياة العادية بما فيها من آراء متواترة وأفكار، ولو أننا فهمنا الفلسفة بهذا المعنى لكان التفلسف هو تلك العملية التساؤلية التي نحاور فيها أنفسنا، ونجادل فيها العالم والآخرين» زكريا إبراهيم.

### الأسئلة:

- 1 ابن الإشكال المحوري للنص.
  - 2 حدد (ي) مفهوم الإنسان.
- 3 إلى أي مفهوم تشير عبارة التعجب في النص؟
- 4 انطلاقا من النص كيف تحدد سياقية مفهوم الإنسان في المجتمع والحياة العادية؟
- 5- هل ترى أن الإنسان يتفلسف بطبعه؟ برهن على إجابتك مستشهدا من النص ومسترشدا بنصوص لفلاسفة آخرين.

## حل مشكلات الواقع:

### نص توجيهي:

«لقد بَدَتْ لِي الفلسفة منذ شبابي شيئًا مختلفًا كلَّ الاختلاف عن مجرد قراءة كتب بديعة أو البقاء بمعزل عن العالم؛ فهي - على عكس ذلك - بدت لي شيئًا يرشدني ويبعث في القوة عن طريق فهم الواقع الحاضر لعالمي ولذاتي ... ففي الوقت الحالي - وبالنسبة لي على الأقل - يبدو لي من الواضح أن الأرستقراطية (الفكرية) أصبحت اليوم عتيقة بالية، وأن الإنسان الذي يفكر ويريد أن يفعل شيئًا ينبغي له أن يسير في الطرقات إن جازهذا التعبير، وأن الفلسفة يجب أن تُثبِت - من الآن فصاعدًا - أنها قادرة على الاهتداء إلى الصيغ أو بعث المشاعر الدافقة التي يمكنها أن تنتشريين الناس». - كارل ياسبرز - ترجم الاقتباس: فؤاد زكريا - كتاب: 1931.Die geistige Situation der Zeit.

- 1 ماعلاقة الفلسفة بالواقع من وجهة نظر صاحب النص؟
  - 2 ما الذي يعنيه بالأرستقراطية الفكرية؟
  - 3 ما هو التوظيف الصحيح للفلسفة في نظرك؟

## إشكال من المعيش اليومي:

اقترح حلا لهذا المشكل من المعيش اليومي مرتبطا بالمفهوم التالي: ( الإنسان) وعلاقته بالحيوان.

صيدو فلاح في القرية المجاورة تدخل حيوانات سعيد حظيرته وتأكل الزرع وفي الصباح يطاردها ويعمد إلى ضربها معتقدا أنها لن تعود ثانية ، ولكنه يتفاجأ بعودتها من جديد ، وذات

يوم تدخل ابنه تيام صيدو وأخبر زميله في الدراسة محمد سعيد بمعاناة والده: صيدو مع حيوانات والد محمد سعيد. فقرر محمد التدخل وشرح الموقف لوالده، فتوجها إلى قرية صيدو وهناك داربين صيدو وسعيد حديث متشنج حول الموقف من الحيوانات ... إذا كنت في مكان تيام ومحمد كيف ستشرح للوالدين حل مشكلتهما ...

## أسئلة التراث:

1 - قدم(ي)أمثلة من الثقافة الوطنية ذات أبعاد إنسانية في الأمثال الشعبية ( الحسانية والبولارية والصونكية والولفية).

2 - ناقش (ي) مع زملائك مفهوم «الكزرة» ومرتكزاته في اللاشعور الجمعي.

## البحث والمطالعة:

طالع (ي) عن موضوع الإنسان في الفلسفة.

## أسئلة الحجاج:

(بالعودة إلى الملحق1 و2 في الكتاب):

1- عرف أساليب الحجاج التالية: (.التأكيد والإثبات - النفي ، الاعتراض ،الدحض - المقابلة).

2 - حدد صيغ الاستدلالات التالية: الاستدلال التفسيري - الاستدلال الاستقرائي.

# الجهاز المفاهيمي (2)

## تحديد المفاهيم:

## • المفهوم المركزي:

العالم: (مجموع ماهو موجود في الزمان والمكان).

- المفاهيم المجاورة:
- الكائن: الموجود المشخص أو الموجود العيني.
- الكينونة : هي الوجود المطلق في كليته وتحققه.
- الشيئية: هي المعنى المشترك بين التصور الذهني والوجود العيني.
- القلق: هو الحالة النفسية التي يجد فيها الإنسان نفسه أمام سؤال المصير موزعا بين العدم والوجود.

### • شرح المفاهيم

## العالم:

يرد العالم بمعنى الوجود، وقد اهتم فلاسفة اليونان بمفهوم العالم في دلالته على الوجود وقسم أفلاطون العالم إلى قسمين: الأول «عالم المثل»، وهو الوجود الحقيقي للأشياء وهو أزلي وثابت ومفارق للحس ويدركه العقل، والثاني: «عالم الأشباح» وهو الوجود الزائف للأشياء الحسية وهو متغير وزائل، وهو ظلال للأشياء أي عالم المثل وندركه بالحواس.

أما أرسطو فقسم العالم إلى قسمين: «عالم ما فوق القمر ويتكون من الجواهر الأزلية والمحرك غير المتحرك وهو الجواهر و«عالم ما تحت القمر» وهو الجواهر الطبيعية ووجودها فعلي لأنه مكون من العلل الأربعة لكنه متغير ومتحرك...

كما درس العلم الحديث العالم من خلال دلالته على الكون، واهتم علم الفلك بالمجرات والأجرام والمحيطات والأرض..

أما العالم في مفهوم العامة فيتعلق بحياة الإنسان وما يحيط بها من موجودات وأشياء، وقريبا من هذا المعنى يوظف مفهوم العالم في دلالته السياسية في مجال الكيانات السياسية القديمة والحديثة ونشأة الدول والقارات وقيام منظومة العالم الحديث التي ترتبط بشبكات من العلاقات في إطار مفهوم العالم، وفي علم التاريخ نقرأ عن تاريخ العالم باعتباره تاريخا للبشرية وصراعها الدائم مع الطبيعة وسعيها للسيطرة عليها.

الكائن: الكائن باعتباره الموجود فهو إما كائن حي أو جماد، وانطلاقا من ذلك يصبح كل ما في العالم من مخلوقات وأشياء هي كائنات لها وجود متحقق في المكان أو الزمان،

وللكائن الحي تميز من خلال مرتبة وجوده وتحكمه في بقية الكائنات، ولذلك يستخدم مفهوم الكائن في اللغة المتداولة للدلالة على الإنسان دون غيره من الكائنات، أما في العلوم فيوظف مفهوم الكائن للدلالة على عنصر الحياة، ويعتبر الكائن بنية مستقلة لها نسق داخلي هو ما يكشف عن حقيقتها.

### الكينونة؛

الكينونة بوصفها الوجود المطلق أو الوجود في كليته وفي تحققه تختلف دلالاتها في الأنساق الفلسفية، فهي عند «هيدغر» (الذي اهتم بتوظيف مفهومها في فلسفته) السمة الأساسية للإنسان، فليس العقل هو مايميز الإنسان بل إن السمة الأساسية للإنسان عند هيدغر هي علاقته بالكينونة، إن اللغة في دلالتها عند هيدغرهي: «المسكن الحقيقي للكينونة» فالكينونة إذن هي مايجعل الكائنات معروفة لدينا، وهي ما يسمح للعقل بإدراك موضوعاته وفهم طبيعة الكائنات، ويرى نتشه أن «إرادة القوة هي كينونة الكائن، وهي تنزع نحو ذاتها لتتماهى مع كينونة الوجود، التي هي إرادة اقتدار باستمرار و بشكل دائري».

إن الكينونة توظف كوسيلة لفهم الأشياء الخارجية بواسطة اللغة، وهذا الفهم هو مايجعل للغة خاصية فكرية تضيء بها الأشياء وتجعلها قابلة للفهم والإدراك.

والكينونة بهذا المعني بمثابة النور الذي ينير الكائنات أو يجعلها قابلة للرؤية، ولكنه نور «لا ينير ذاته» بعبارة الدكتور محمد سبيلا، وهو ما يجعل الكينونة غير محددة وملتبسة.

هي ما يشترك فيه التصور الذهني مع الوجود العيني من خصائص، وللشيئية سياقات مختلفة في التوظيف تبدأ بالمعنى العام الذي يجعل الفكريفكر انطلاقا من الأشياء الموجودة، ويحصر تفكيره في خائص الشيء وصفاته الواقعية، وهذه الدلالة هي ما نجده حاضرا عند العامة في كل تفكيرها، أما العلوم الرياضية فتعتمد منهج التجريد الذي ينقلها من المشخص إلى المجرد، ويستمر ابتعاد المفهوم الرياضي في اتجاه يصعب معه إدراك المشترك بين التصور الرياضي الذهني والوجود العيني، وفي كل مفاهيم الفلسفة ومواضيعها يمارس الفكر التجريد بشكل يسمح بالوصول إلى فهم أوسع وأشمل.

### • التمثيل للمفاهيم:

- العالم: العالم القديم ( الحضارات المصرية والبابلية والآشورية و الهندية والفارسية واليونانية وغيرها) العالم الحديث ( القارات الخمسة).
- الكائن: الكائن الحي ( الإنسان الحيوان الحشرات ) الكائنات النباتية ( الأشجار النباتات النباتات النباتات الخضروات الفواكه) الكائنات الصناعية ( الطائرات السيارات الربوتات )

الكائنات الطبيعية (الجبال الأودية - البحار - الهضاب).

- الكينونة: الدلالة الذهنية المرتبطة باللفظ (القط الكتاب -الجمل السيارة القلم ....).
- الشيئية: الأعداد الطبيعية (3، 1،2) الأشكال الهندسية (المثلث، المربع) المفاهيم الفلسفية (الوحدة الكثرة الحدوث القدم).

## الاشتغال على النصوص:

## النص التطبيقي:

«لا أعرف من وضعني في العالم، ولا حتى ما العالم أو من أنا، أشاهد هذه الفضاءات الكونية المخيفة التي تحيطني من كل جانب، وأجد نفسي معلقا بزاوية صغيرة من كل هذه المساحة الشاسعة، دون أن أدري سبب وجودي في هذا المكان بالذات دون آخر، ولماذا هذا الحيزالضئيل من الوقت المخصص للعيش ممنوح لي في هذه النقطة بالذات عوض نقطة أخرى من كل هذا الزمن الهائل الذي سبقني أو الذي سيجيء من بعدي. لا أرى إلا اللامتناهيات من كل جانب تسجنني مثل ذرة ومثل ظل لا يستمر إلا لحظة قصيرة قبل أن يختفي إلى الأبد ودون رجعة، كل ما أعرفه، هو أني سأموت قريبا، لكن ما أجهله أكثر هو هذا الموت الذي لا يمكنني تجنبه.» باسكال.

1-ابحث (ي) عن العلاقات بين المفاهيم: التالية: (العالم - الأنا-) في هذا النص.

2- اقترح (ي) حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: (الموت).

قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ الْمُوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْكَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَمَن زُمُنِ عَنِ الْبَادِ وَأَدْخِلَ الْمُخَنَّةَ فَقَدُ فَازٌ وَمَا الْمُحَيَّوٰةُ اللَّهُ إِلَّا مَتَعُ الْفُرُودِ ﴿ اللَّهُ اللَّ

### واقعة الأجل:

(هي واقعة تحدث في الحياة اليومية للناس، ولكنها قد تتعلق بالجيران أو المعارف أو الأقرباء أو أفراد الأسرة، مما يعرض البعض لهزات نفسية وانفعالات خطيرة على حياته عندما لايفهم أن هذه الحادثة طبيعية في حياة البشر)... تحدث مع زملائك عن تجربة مرت بك، وكيف تغلبت على مشاعر الحزن؟

1 - اشرح مواقف معارضة لأطروحة النص مستندا إلى آراء اطلعت عليها.

أطروحة هذا النص هي (موقف الحيرة والقلق الذي ينتاب الإنسان عندما يواجه العالم ويدرك مصيره الحتمي).

### وتنمية المهارات

### النص1:

«العلامة الحقيقية للإرادة والسمة الأساسية لهذا التطور المكتمل الذي يؤهل الإنسان ليتأمل العالم من حوله، وليكون جديرا بالسيادة والاستقلالية هي إمكانية الشك، أليس من المدهش أن نميز الإنسان المستنير والمثقف حقا بأحكام تجعله عرضة للشك ويعترف بجهله لا أن نميزه من خلال تلك الأحكام التي قد تبدو يقينية لا شك فيها؟ إن الجاهل نادرا ما يشك؛ والغبي يشك بدرجة أقل منه، أما المجنون فلا يشك على الإطلاق، إن العالم سيكون مختلفا جدا فيما هو عليه لو أتقن أغلبية البشر ممارسة الشك، في هذه الحالة لن يكون البشر عبيدا لعاداتهم ولأحكامهم المسبقة التي يفرون إليها في أغلب الأحيان... اليقين لا يمكن أن يكون مطلقا، إنه، وهذا ما وقع نسيانه، فعل وحالة إنسانية، ليس الفعل والحالة التي من خلالها يفهم الإنسان مباشرة ما لا يمكن معرفته مباشرة والمقصود بذلك الوقائع والقوانين... لا وجود ليقين هناك فقط أناس على يقين»، شارل رونوفي: محاولة ثانية في النقد العام.

- 1- اشرح (ي) دلالات المفاهيم التالية:(الشك، اليقين).
  - 2- استخرج (ي )أطروحة النص.
- 3-أعط أمثلة من مصادر القلق الذي تتعرض له في حياتك أحيانا.
  - 4- مثل لمفاهيم (الكائن الشيئية العالم).

#### النص 2:

«إن الفلاسفة.. ثمرة عصرهم وبيئتهم إذ في الأفكار الفلسفية تتجلى أدق طاقات الشعوب وأثمنها وأخفاها... والفلسفة ليست خارجة عن الواقع... وبما أن كل فلسفة حقيقية هي زبدة زمانها، فلا بد أن يحين الوقت الذي يكون فيه للفلسفة عقد مع واقع عصرها وعلاقات متبادلة بينها وبين هذا الواقع لا من الداخل فقط من حيث محتواها، بل وأيضا من الخارج من ناحية مظاهرها، وعندها لن تعود الفلسفة تضاربا بين المذاهب بل مجابهة للواقع أي فلسفة للعالم الحاضر... وإذا لم يهضم الأفراد المنعزلون الفلسفة الحديثة وكانوا ضحية لسوء هضم فلسفي، فليس ذلك دليلا ضد الفلسفة ، كما أن الضرر الذي يلحق بعض المارين جراء انفجار آلة تسخين لا يعد دليلا ضد علم الميكانيكا». كارل ماركس.

- 1 تأمل (ي) النص و ابن الإشكال المحوري.
- 2 استخرج (ي) الجهاز المفاهيمي للنص ورتبه من العام إلى الخاص.
  - 3 حدد (ي) علاقة الفلسفة بالواقع في النص.
- 4 استخدم (ي) البرهان في الفقرة الأخيرة من النص «وإذا لم يهضم الأفراد المنعزلون الفلسفة الحديثة وكانوا ضحية لسوء هضم فلسفي فليس ذلك دليلا ضد الفلسفة كما أن الضرر الذي يلحق بعض المارين جراء انفجار آلة تسخين لا يعد دليلا ضد علم الميكانيكا». لنفي (علاقة الفلسفة بالأخطاء التي يرتكبها من يتعلمها).

# الجهاز المفاهيمي (3)

## تحديد المفاهيم:

## والمفهوم المركزي:

الطبيعة: (النظام والقوانين المحيطة بظواهر العالم المادي).

### والمفاهيم المجاورة:

- الجسد: جسم الإنسان وهو نوع من الأجسام الحية، ولايقال الجسد لغيره من الأجسام.
  - الغريزة: هي الدافع الحيوي الأصلى الموجه لنشاط الفرد والمساعد على حفظ بقائه.
    - الرغبة : هي النزوع التلقائي الداعي إلى غاية معلومة أو متخيلة.
      - اللاوعي: هو مجموع الدوافع والرغبات اللاشعورية.

### • شرح المفاهيم

## الطبيعة:

هي النظام الذي يتحكم في ظواهر العالم المادي، والطبيعة في الإنسان تأتي من الجبلة والفطرة وهي «القوة السارية في الأجسام التي تصل بها إلى كمالها» وطبيعة الشيء ماهيته، وهي ما يتميز به الإنسان من صفات فطرية سابقة للصفات المكتسبة، وللطبيعة توظيفات مختلفة حسب السياق الذي ترد فيه، ومن تلك السياقات: حالة الطبيعة في المفهوم السياسي، وهي حالة افتراضية غير حقيقية، ينطلق منها الفكر السياسي للوصول إلى الحالة المدنية، وفي الحالة الطبيعية يختلف الفلاسفة حول الطبيعة البشرية: شريرة (هوبز) أوخيرة (روسو).. أما السياق العلمي فيوظف مفهوم الطبيعة في بعدها المادي من خلال مفهوم النظام والقوانين التي تخضع لها الطبيعة ويجري الكشف عنها بواسطة المنهج التجريبي، وفي مجال الإنسان يحاول العلم التوصل لذات المفهوم القائم على القوانين المتحكمة في السلوك الخارجي للإنسان بوصفه يمثل جانب الطبيعة في الإنسان، لكن الطبيعة بوصفها نظاما قائما بشكل قبلي لا يمكن أن نلمسه في الظواهر الحية بصفة عامة وفي الإنسان بصفة خاصة في الإنسان بعن طبيعة ثابتة..

- الجسد: هو المكون الطبيعي البيولوجي للإنسان، أما الجسم فهو الموجود الممتد ذو الأبعاد الثلاثة: الطول - العرض - العمق، والجسم في المفهوم العام يطلق على كل الأجسام حية كانت أو جامدة، لذلك يبدو الجسم كمظهر خارجي للإنسان، لكن الطبيعة الخاصة لجسم الإنسان تجعله مختلفا عن بقية الأجسام، ويطلق عليه الجسد بشكل مخصوص.

- الغريزة: هي المحرك الأساسي والحافز القوي الموجه لنشاط الإنسان كشخص قائم بذاته، وتعمل على حفظ بقاء الفرد من خلال تلبية حاجياته الضرورية، لذلك فإن الغرائز الأصلية تظهر مبكرا في حياة الطفل عندما يمارس البكاء للتعبير عن إحدى الغرائز المرتبطة بحفظ الحياة كالخوف من المجهول والعطش والجوع والجنس وغيرها .. يعتبر فرويد أن هذه الغريزة الأخيرة تتحكم في حياة الإنسان اللاشعورية وتؤثر في مستقبله النفسي .
- الرغبة: وتسمى الحاجة بالمفهوم العام، وترتبط بهذا المعنى بالبعد البيولوجي للإنسان فيقال: (الحيوان كائن الحاجة، والإنسان كائن الرغبة) لذلك تتميز الرغبة عن الحاجة كما يتميز السلوك التلقائي (الغريزة) عن السلوك الإرادي (الوعي)، ويرى أفلاطون أن الحاجة والرغبة هما نقطة ضعف في الإنسان نتيجة تبعية النفس للجسد، لكن فيلسوفا آخر في العصر الحديث هو سبينوزا يربط الرغبة بالوعي معتبرا أن الرغبة متأصلة في الوجود الإنساني.
- اللاوعي: هوما يصدرعن الإنسان من أقوال وأفعال لا يعرف سببها، تعتقد مدرسة التحليل النفسي أن اللاوعي هو «ذلك الفصل من تاريخ الفرد الذي تم محوه» أو هو الفصل من الحياة الذي خضع للرقابة وأدى ذلك إلى إخفائه وكبته، لكنه يتم العثور عليه من جديد في:
  - الأثار التذكارية ويمثلها الجسد.
  - وثائق الإرشيف وتمثلها ذكريات الطفولة.
  - العادات والتقاليد: وتمثلها الملاحم البطولية.
  - -الإيديولوجيا: كبنية لاواعية، أو صور وخيالات ناتجة عن عمليات ودوافع لاواعية.

## والتمثيل للمفاهيم:

- الطبيعة: هي (النظام والقوانين المحيطة بظواهر العالم المادي).
  - الجسد: اليد، القدم، الأعضاء.
- الغريزة: بكاء الطفل عند العطش، سيل اللعاب عند رؤية الطعام.
- الرغبة: الأساليب غير المباشرة في تلبية الحاجة ( الفنون التشكيلية استخدام الرموز).
  - اللاوعي: ذكريات الطفولة، حركات الجسد، الملاحم البطولية، فلتات اللسان.

## مقولات لفلاسفة حول المفهوم المركزى:

- أفلاطون (الطبيعة البشرية تحكمها قوى النفس، وهي التي تؤهل الإنسان لدوره الاجتماعي.
  - أرسطو: (الطبيعة هي النظام والقوانين المحيطة بظواهر العالم المادي).

- ابن سينا: (الطبيعة مبدأ أول لكل تغير ذاتي وثبات ذاتي).
  - هيغل: (الطبيعة نور نميز به الحق من الباطل).
- ماركس: الإنسان هو حصيلة علاقاته الاجتماعية وليس الطبيعية).
  - ديكارت: (إن كل ما علمتني الطبيعة شيء من الحقيقة).
- توماس هوبز: (يري أن الطبيعة البشرية شريرة وهي حالة حرب).
- جان جاك روسو: (يرى أن الطبيعة البشرية خيرة وهي حالة سلم).
  - باسكال: (مايسمى طبيعيا قد يكون نتيجة عادة أولى مترسخة).

### والنص التطبيقي:

«عادة ما يتم النظر إلى الوضع البشري بكونه بنية مركبة تتميز بالتعقيد والتطور المستمر، لهذا نجد أن معظم التعاريف التي تهتم بالإنسان تعمل على حصر ما به يتميز عن باقي الكائنات الأخرى، فهو الكائن العاقل، الواعي، الاجتماعي، الثقافي... تتداخل فيه عدة مستويات، منها ما هو ذاتي وموضوعي وعلائقي وغيرها....

تتمظهر عقلانية الإنسان في ما عرفه من تطور، إذ تجاوز مجال الحاجة إلى مجال الرغبة والإرادة، أي من ما هو معطى إلى ما هو مكتسب، أي انتقل من مجال الطبيعة إلى مجال الثقافة، فصار كائنا راغبا وثقافيا، تشكل الرغبة لديه خاصية جوهرية بحد تعريف اسبينوزا، بنى الإنسان ومزج في وجوده بين ما هو طبيعي فيه وبين ما اكتسبه، فصار مركبا من الأمرين، يمارس حاجات طبيعية بطرق تتطور مع كل عصر، فطريقة اللباس والأكل والتصرف... تطورت بشكل جد ملحوظ بين ما هو بدائي وما هو حضاري الآن».

1-استخلص (ي) الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.

2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

3- تأمل (ي) الفقرة التالية: «تتمظهر عقلانية الإنسان في ما عرفه من تطور، إذ تجاوز مجال الحاجة إلى مجال الرغبة والإرادة، أي من ما هو معطى إلى ما هو مكتسب، أي انتقل من مجال الطبيعة إلى مجال الثقافة، فصار كائنا راغبا وثقافيا» وعلق عليها.

4- استظهر الحجاج من النص.

وظف النص الاستدلال التفسيري من خلال تبرير أطروحة حول الوضع الإنساني عن طريق معلومات (بنية تركيبية تتميز.....) الهدف منها التوضيح وتقريب المعنى من أجل الإقناع، وقد استخدم النص لذلك التعريف (نجد معظم التعاريف .....) والجرد (الكائن، العقل، الواعي، الاجتماعي، الثقافي ..) والتصنيف (ومزج في وجوده بين ما هو طبيعي فيه

وبين ما اكتسبه) وأخيرا المقارنة (فطريقة اللباس والأكل والتصرف... تطورت بشكل جد ملحوظ بين ما هو بدائي وما هو حضاري الآن) واستخدم النص أساليب حجاجية أبرزها : السلطة المعرفية (تعريف سبينوزا) وأسلوب التأكيد من خلال التكرار لمفاهيم تنتمي للأطروحة : ( الإنسان - الطبيعي - المكتسب ..) ومؤشرات التأكيد ( نجد أن ...إلخ ) حدد السياقات الواقعية للمفاهيم التالية : ( الطبيعي ، المكتسب ،) وأعط أمثلة عليها.

## تنمية المهارات

### النص 1:

«في الحقيقة، إن المسألة تنحصر في كون الإنسان عمل على تطوير تصرفاته الطبيعية الحيوانية وتقويضها داخل منظومة من الحدود والفواصل يقررها عقله الجمعي والمجتمع، أو البيئة التي يعيش فيها، ذلك أن هناك تصرفات هي في الأصل طبيعية في الإنسان لكن طريقة القيام بها تحكمها عوامل أخرى خارجية، ولكي نفهم ذلك: « فمن اللازم علينا أن نبحث عن العنصر الاجتماعي في أدق الحركات الإنسانية، ولنأخذ ظاهرة التنفس مثلا، هناك طرق مهذبة في التنفس، وهناك أخرى ليست كذلك، ومن الممكن أن نتخيل أن الفرد هو الذي يتحكم في وتيرة تنفسه... فهناك التنفس المحسوب بالثواني لدى الهندي الذي يمارس اليوغا، والتنفس الصامت لذلك الذي يشارك في جنازة صديقه المتوفى، والتنفس المراقب الذي يعلمه مغني الأوبرا لتلامذته، هذه كلها نماذج من السلوك الخاضع لتوجيه المجتمع» عبد الحليم عباس.

- 1- تأمل (ي) النص وابن الإشكال المحوري.
- 2- استخرج (ي) الجهاز المفاهيمي للنص ورتبه من العام إلى الخاص.
- 3- اشرح (ي) دلالات المفاهيم التالية: (الطبيعة ، الجسد ،اللاوعي، الغريزة ، الرغبة).
- 4- علق (ي) على الفقرة التالية: (ومن الممكن أن نتخيل أن الفرد هو الذي يتحكم في وتيرة تنفسه... فهناك التنفس المحسوب بالثواني لدى الهندي الذي يمارس اليوغا، والتنفس الصامت لذلك الذي يشارك في جنازة صديقه المتوفى، والتنفس المراقب الذي يعلمه مغني الأوبرا لتلامذته. هذه كلها نماذج من السلوك الخاضع لتوجيه المجتمع». واستخلص الأوضاع المختلفة للتحكم في الحالات النفسية والانفعالية.

### النص 2:

«يُعترض علينا من سائِر النواحي في الحق في افتراض حياة نفسية لاواعية، وفي الاشتغال على نحو علمي استناداً إلى هذا الافتراض، وبوسعنا أن نَرُدَّ على هذا الاعتراض بالقول إن فَرضية اللاوعي هي فرضية ضرورية ومشروعة، وإنَّنا نَتوفَّر على عدد من الحجج تؤكد وجود اللاوعي.

إن فرضية اللاوعي ضرورية لأن معطياتِ الوَعي ناقصة جدا، ذلك أنه كثيرا ما تَحْدُثُ لدى الإنسان السويٌ والمريضِ على حدِّ سواء جملة من الأفعالِ النَّفسيّة التي تستلزم، من أجل تفسيرها، أفعالا نفسيَّة أخرى لا تحظى باعتراف الوعي، وإن هذه الأفعال النفسيَّة اللَّواعية لا تَتمثَّلُ - فحسب - في الهفوات والأحلام عند الإنسان السويِّ، وكل ما نسميه بالأعراض النفسية والظواهر القسرية بالنسبة للإنسان المريض، بل إن تجربتنا اليوميّة الأكثر حميمية تضعنا أمام أفكار تَخْطُرلنا من غير أن نعرف مصدرها أي أمام خلاصات تفكير تظل عمليات إنشائها وتَمثُّلها خنيَّة عنًا. إن كل هذه الأفعال الواعية تظل مفكَّكة وغير قابلة للفهم، إذا ما أصررنا على الزَّعم بأنه ينبغي أن ندرك عن طريق الوعي كل ما يجري فينا من أفعال نفسية، غيرأن تلك الأفعال سوف تنتظم في مجموعة يمكن إبراز تَماسُكها، فينا من أفعال اللاواعية المستنبطة... وإذا ما عنَّ لنا إضافة إلى ذلك، أن بوسعنا أن نؤسس على فرضية اللاوعي ممارسة موفَّقة، نؤثر، عن طريقها، طبقا لهدف محدَّدٍ، على مجرى السيرورات النَّفسيَّة اللاَّواعية، فإننا سنكون قد اكتسبنا، بهذا النجاح حجَّة لا تُنَازَع على وجود ما افترضناه» سيغموند فرويد، النص مأخوذ من الكتاب المدرسي مناهج الفلسة مستوى أولى بأكالوريا، 18 المغرب.

- 1 استخرج (ي )أطروحة النص.
- 2 ابحث (ي) عن العلاقات بين العبارات التالية: «الحق في افتراض حياة نفسية لاواعية استنادا إلى العلم إن فَرضية اللاوعي هي فرضيةٌ ضروريةٌ ومشروعةٌ استنادا إلى الحجج الكثيرة إن فرضية اللاوعي ضروريةٌ لأن معطياتِ الوَعي ناقصة جدا».
  - 3 اقترح (ي) حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: ( اللاوعي).

«عندما تجد في النوم أنك تحقق النجاح والتفوق على زملائك في الامتحان الذي أجراه القسم، وتسعد بذلك وحين تستيقظ تكتشف أن ذلك الحلم لم يكن غريبا فهويشبه حالة ممكنة جدا، وعندما يتحقق لك ذلك بالفعل، فكيف ستنظر لحالة اللاوعي هذه وتطابقها مع ماحصل بالفعل؟ هل يخلق لديك ذلك شعورا بتصديق اللاوعي؟ كيف يتعامل الناس مع أوضاع كهذه؟»

- 4 قارن (ي) بين دلالة المفهوم: «الحياة النفسية اللاواعية» في النص ودلالاتها في المعيش اليومي.
  - 5 اشرح مواقف معارضة لأطروحة النص مستندا إلى آراء اطلعت عليها.
- «أطروحة النص تقوم على نفي الاعتراض على امكانية افتراض حياة نفسية لاواعية بأسلوب علمي في حين تثبت الحجج المقدمة ضرورة ذلك وجدوائيته».

# الجهاز المفاهيمي (4)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي:

الثقافة: «كل مركب يشمل المعرفة والإيمان والفن والقانون والأخلاق والعادات والميول الأخرى للإنسان من حيث هو عضو في مجتمع».

### المفاهيم المجاورة:

- الأنسنة: «عملية تدريجية متواصلة تعيد إخضاع الأبعاد الطبيعية في الإنسان لمعايير الثقافة».
- الحضارة: «جملة من مظاهر التقدم الأدبي، والفني، والعلمي، والتقني تنتقل من جيل إلى جيل في مجتمع واحد أو عدة مجتمعات متشابهة وتمر بمراحل تطورية ».
  - التقنية: « هي الجانب التطبيقي من العلم».
  - الإبداع: «تأليف شيء من عناصر قديمة أو إحداث شيء على غرار مثال سابق».

### شرح المفاهيم:

- الثقافة: هي «مجموع تجارب الإنسان في مجتمع ما في مرحلة زمنية محددة، تشمل مجموع الإبداعات الروحية والمادية التي تبلغ أقصى شكل لها في الحضارة، » وفي تعريف آخر الثقافة هي: «مجموع المعارف والقواعد وأنماط السلوك من ضوابط وممنوعات وأفكار وقيم، تتواصل من جيل لآخر» .يرى هيغل أن الثقافة تتعين موضوعيا في الدين والعلم والفن وتمثل بذلك «روح الشعب» ولا يوجد مجتمع قديما أو حديثا ليست له ثقافة، فالثقافة مرتبطة بوجود المجتمع البشري، ويعد التنوع الثقافي مظهرا من مظاهر التعايش فالثقافة مرتبطة بوحود ثقافات متعددة في بيئات متجاورة تحتفظ كل منها بخصوصيتها، ولكنها تلتقي مع بقية الثقافات المجاورة في الأبعاد العقلية والفكرية التي لاتكون واضحة للجميع وفي العصر الحديث تتفاعل الثقافات العالمية، وتشكل عولمة الثقافة مصدر قلق عند البعض وخاصة مع هيمنة الثقافات الغربية ومحاولات طمس هويات الشعوب الضعيفة.
- -الأنسنة: شكل من أشكال التكيف مع الحياة من خلال عملية تدريجية متواصلة تعيد إخضاع الأبعاد الطبيعية في الإنسان لمعايير الثقافة، فالإنسان ينتمي لجنس الحيوان ويخضع للغرائز والدوافع الطبيعية لجسمه، لكن عوامل الثقافة تحكم مسارحياة الإنسان مع أقرانه في دائرة اجتماعية وثقافية واحدة، يجد الإنسان كذلك في نفسه ميلا طبيعيا لتكييف ميوله وحاجاته، فهو كائن اجتماعي بطبعه، لذلك يرى هوسرل «أن لكل إنسان إنسانية

مشتركة مع الآخرين»، «وهي ما يشكل وعي الإنسان بالمعيش المشترك»، فحين يلتزم الإنسان لذاته يرى سارتر أنه إنما يلتزم «للإنسان الآخر في نفس الوقت»،

- الحضارة: من الحضر وتفيد التمدن، وفي مفهومها العام هي «ثمرة جهد يقوم به الإنسان لتحسين ظروف حياته، سواء كانت هذه الثمرة مادية أم معنوية »، وهدا المفهوم للحضارة مرتبط أشد الارتباط بالتاريخ؛ لأن التاريخ هو الزمن، والثمرات الحضارية تحتاج إلى الزمن لكي تظهر وتتطور، فالحضارة والتاريخ مرتبطان أحدهما بالآخر، فا لحضارة إذن ظاهرة إنسانية عامة وكونية رغم خصوصية حضارة كل أمة، ومعنى ذلك أن كل أجناس البشر متحضرة بدرجة ما، عكس ما يذهب إليه البعض من أن أجناسا مخصوصة متحضرة وأخرى أقرب إلى التوحش، ولا ترقى إلى صنع الحضارة، فإذا كانت الحضارة هي ثمرة جهد يقوم به الإنسان لتحسين ظروف حياته ماديا ومعنويا، فإن مقياس الحضارة مرتبط بحجم هذا التحسن وكميته على الصعيدين المادي والفكري.

- التقنية: مكن المنهج العلمي من السيطرة على الطبيعة بفعالية متزايدة وقدم أيضا مجموعة من الأدوات التي سهلت سيطرة الإنسان على الإنسان على نحو مطرد الفعالية من خلال السيطرة على الطبيعة، فلقد أصبح العقل النظري رغم كونه يبقى محضا ومحايدا خادما للعقل العملي، ولقد كان هذا الترابط مفيدا لكليهما، أما اليوم فما تزال السيطرة قائمة وازدادت توسعا بفضل التكنلوجيا أو التقنية. إن التقنية في هذا العصر تجعل الإنسان خاضعا لجهاز تقني يزيد من رغد الحياة ويزيد من إنتاجية العمل، لكن العقلانية التكنولوجية لا تضع مشروعية السيطرة موضع اتهام، وإنما هي بالأحرى تحميها، لقد اتخذت حركية التقدم التقني اتجاهات غير أخلاقية وتدميرية في بعض الأحيان وشيئا فشيئا تحول العمل البشري إلى عمل آلي، وتحول العامل إلى خادم للآلة وهو مايخلق مشاكل تدعو إلى تقييد التقنية وتوجيهها نحو أهداف أكثر عقلانية وإنسانية.

- الإبداع: اختراع الشيء لا من مادة ولا في زمان، ويوظف في إبداعه تعالى للكون و هو فعل من أفعال الذكاء عند البشر، ويعني إنتاج شيء جديد انطلاقا من نموذج قديم وهو اكتشاف يدخل تعديلات على منتج سابق، وفي العلم الحديث يشكل الإبداع طريق التقدم في الصناعات والمنتجات التقنية، ويخلق آفاقا واسعة من التنافس بين شركات الإنتاج، وفي المجالات الثقافية والأدبية يعتبر الإبداع أهم موجهات الأعمال الأدبية والفنية وأحد المعايير الأساسية في تقييم النصوص الأدبية والمنتجات الفنية، وتعمل المجتمعات على

تطوير ممارساتها من خلال إبداع طرق أكثر ملاءمة للمعطيات الواقعية لعصرها. التمثيل للمفاهيم:

- الثقافة: (الشعر الشعبى المأكولات الشعبية حلاقة الشعر).
  - -الأنسنة: (الرمزية الرغبة الكبت).
  - الحضارة: (البابلية المصرية اليونانية).
    - التقنية: (السيارة التلفزيون الهاتف).
- الإبداع: (التفوق في الامتحان حل المشكلات تخفيض الكلفة في مشروع ناجح).

### أقوال الفلاسفة:

- بقدر ما تكون ثقافة ما معزولة ، لا يمكنها أن تكون متفوقة (ليفي شتراوس).
- أفتح نوافذي لكل رياح العالم، ولكن دون أن تقتلعني من جذوري (غاندي).
- لا أحد يشبه آخر، جسدي ليس جسدهم وفكري ليس فكرهم (ستيرنار).
- إن أكبر مشكلة للنوع البشري تلك التي تجبره الطبيعة على حلها هي إدراك مجتمع مدني قائم على الحق الكوني (كانط).
  - إذا فقدت الجماعة تميزها الثقافي .. فقد فقدت هويتها كجماعة مستقلة (برهان غليون).
    - توجد وحدة إنسانية بقدرما يوجد تنوع إنساني (موران).
- المعيار الرئيسي لتقويم الإبداع هو أن يكون الإنتاج فيه جديدا وأصيلا ، وذا قيمة للمجتمع في الوقت ذاته . (إلكسندرو روشكا).

## - النص التطبيقي

«بالعودة إلى الأصل، الإنسان هو صفة، أما الجوهر فهو الكائن البشري، وهذا معناه أن الإنسان هو كائن مثل باقي الكائنات الأخرى، إلا أن مجموعة من الصفات جعلته يتميز عنها، فبامتلاكه واستخدامه لميزة العقل استطاع أن يطور من حاله وأن يتجاوز الحدود الضيقة للطبيعة، وتبعا لذلك، بلغ مراتب متطورة في طريقة وجوده ونمط استمراره، لهذا، نشأ مصطلح الثقافة عن الحاجة إلى وجود مصطلح ملائم لوصف الجوانب المشتركة لبعض أنواع السلوك التي بلغت مراتب عليا من التطور عند الإنسان، لعل الإنسان في حقيقته محكوم بجذور تجبره على أن يكون كباقي الكائنات، إلا أن مرونته التي تجعله يتأقلم مع أي حالة وجد فيها ويتعامل معها من خلال قدرته اللامحدودة على التعلم، جعلت منه كائنا دائم التطور والتعلم، وتبعا لهذا، «فمفهوم الثقافة، يدل إذن، على أساليب السلوك التي تتصف بأنها تكتسب عن طريق التعلم، فالإنسان هو الوحيد من بين الموجودات الحية الذي استطاع أن يطور طريقة وجوده على مر العصور، وبنى على أسس تجاربه السابقة إنتاجات جديدة، فمع توالي العصور كان

الإنسان محكوما بفضول يجعله يبحث في الجديد، فاكتشاف النار مثلا، لم يجعله يقف هناك فقط بل حاول تطويرها، وكان له ذلك». عبد الحليم عباس.

- 1 استخراج (ي) المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة.
- 2 تأمل (ي) الفقرة التالية : « نشأ مصطلح الثقافة عن الحاجة إلى وجود مصطلح ملائم لوصف الجوانب المشتركة لبعض أنواع السلوك التي بلغت مراتب عليا من التطور عند الإنسان). وعلق عليها.
  - 3 وظف (ي) المفاهيم التالية: (الأنسنة الحضارة التقنية الإبداع) في سياقات مختلفة.

### تنمية المهارات

### النص 1:

«الإنسان هو في آن واحد داخل الطبيعة وخارجها، إنه ناتج عن الطبيعة وخارج عنها، وبالتالي يمكن القول إن الإنسان ينفصل عن الطبيعة ويواجهها، صحيح أنه أثناء بناء الثقافة الإنسانية وأنسنة الإنسان للطبيعة تظهر وسائط من شأنها أن تغير المظهر المباشر للعلاقة الأولى؛ إذ الإنسان يعود حينئذ إلى طبيعة قد أعاد صنعها وأصبحت ملكه، إن الاستقرار وثبات هذه العلاقة بين الإنسان والطبيعة وتحديدها المزدوج هو ما تعنيه أولوية الثقافة على الواقع، بذلك تكون هذه العلاقة أساسية»أ. ف كالفاز.

- 1- ابن(ي) الإشكال المحوري للنص.
- 2- علق (ي) على الفقرة التالية: «الإنسان هو في آن واحد داخل الطبيعة وخارجها إنه ناتج عن الطبيعة وخارج عنها، وبالتالي يمكن القول إن الإنسان ينفصل عن الطبيعة ويواجهها».
  - 3- اشرح(ي) دلالات المفاهيم التالية: (الأنسنة الحضارة التقنية الإبداع).
  - 4- ابحث (ي) عن العلاقات بين المفاهيم: التالية: (الأنسنة الحضارة) و( التقنية الإبداع).

### النص 2

«في تحديد طبيعة الإنسان وانفعالاته، من جانب التحليل النفسي، نجد أن فرويد يقول بفكرة الوعي واللاوعي، فاللاوعي هو الخزان الكبير الذي يحوي مجموع ما مربه الإنسان في حياته الفردية من تجارب، بعضها جيدة تعطيه دافعا جيدا، وبعضها يشكل له عقدة ويؤثر في تصرفاته، كما لا ننسى ما هو مكبوت فيه ولا يمكنه التعبير عنه، وعلى أساسها يتصرف مستقبلا، ويبني حياته وحياة من معه، في نفس الطريق، نجد كارل يونغ، المحلل النفسي كذلك، في المنطلق يتفق مع فرويد في تقسيمه للجهاز النفسي للإنسان، لكن في التفاصيل يختلف الرجلان، كارل يونغ يقول بأن هناك منطقة أعمق في لا وعي الإنسان والذي ينقسم، تبعا لذلك، إلى مستويين، لا وعي فردي، وهو مستخلصات التجارب

الفردية للإنسان، ولاوعي جمعي، وهو مركز لتجارب ما مربه الجنس الإنساني منذ أوله، حسب وجوده، أي أن بعض تصرفات الإنسان هي تعبير عن تجارب مرت في التاريخ الغابر للجنس الإنساني ومازالت أثارها تحكمه إلى الآن ». عبد الحليم عباس.

- 1 تأمل (ي) النص وابن الإشكال المحوري.
- 2- استخرج (ي) الجهاز المفاهيمي للنص ورتبه من العام إلى الخاص.
- 3- اشرح (ي) دلالات المفاهيم التالية: (الأنسنة الحضارة التقنية الإبداع).
- 4- ابحث (ي) عن العلاقات بين المفاهيم: التالية: (الأنسنة الحضارة) و( التقنية الإبداع).
  - 5- اقترح (ي) حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي:(المرض النفسي).

«يسمي البعض المعدة باللهجة الحسانية «المجبنه» ويصفها بمرض الوساوس والأوهام النفسية ، خاصة عندما لايكون سبب الأوجاع بيولوجي ، وفي تلك الحالة فإن المريضة ب: «المجبنة» تعاني من المظاهر النفسية المختلة، كالانعزال والغضب السريع والبحث بطرق غير واعية عن العلاج، تحدث(ي) لزملائك عن ملاحظاتك والحالات التي شاهدتها. تطبيق على نص (تقويم تكويني):

«تتجلى الثقافة بماهي حضارة ، وعيا يستعيد جهد استزادة التحضر والذي يظهر في مكان الوقت نفسه طلبا لتجاوزكل حضارة قائمة ، وتحدد الحضارة أفق الكون الإنساني في مكان وزمان معينين ، وتطلب الثقافة ، فيما وراء هذا الأفق القريب وفيما وراء تعدد حضارات الأمس واليوم ، الأفق الأبعد لإقرار الإنساني في كليته ، هكذا يفهم أن ثمة جدلية حضارات لعبة أضداد ، وتقدم محايث لحركة التاريخ الكلي ، ليس في وسع أية حضارة أن تثبت وإلى الأبد بنية معينة للسيادة الإنسانية ، وأن تثبت توازنا مرضيا بصورة نهائية للقيم المتحققة ، ليست الثقافة بما هي ماهية الحضارة أمرا معطى ، وإنما هي ما يجب أن يكون ، وهي نداء باطني من أجل أنسنة الكون والإنسان ، إن للحضارة قصد كوني» جورج غوسدروف ( رسالة في الوجود الأخلاقي .

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- وظف (ي) المفاهيم التالية: (الطبيعة العقلانية السلطة المعاصرة) في سياقات مختلفة.
  - 4- استظهر (ي) المستوى الحجاجي للنص.
- 5- علق (ي) على الفقرة: «..ليس في وسع أية حضارة أن تثبت وإلى الأبد بنية معينة للسيادة الإنسانية، وإن تثبت توازنا مرضيا بصورة نهائية للقيم المختلفة، ليست الثقافة بما هي ما هية الحضارة، أمرا معطى، وإنما هي ما يجب أن تكون ...»، في النص واستخلص أمثلة الثقافة والحضارة من واقعك العربي والإفريقي والإسلامي (لاتقل الإجابة عن 15 سطرا).

### إجابة نموذج الامتحان الفصلي:

س [ استخلص (ي) الجهاز المفاهيمي للنص، وحدد المفاهيم ورتبها من العام إلى الخاص.

ج1:

| التحديد                                 | المفهوم | الترتيب من العام إلى الخاص |
|-----------------------------------------|---------|----------------------------|
| نداء باطني من أجل أنسنة الكون والإنسان. | الثقافة | المفهوم المركزي            |
| نداء بطبي س اعب السند الكول والإنسال.   |         | المعهوم المركزي            |
| هي ما يحدد أفق الكون الإنساني في مكان   | الحضارة | المفاهيم المجاورة          |
| وزمان معينين.                           |         |                            |
| حيوان ناطق ، الحيوان جنسه والناطق فصله. | الإنسان |                            |
| صفة تجعل المتصف بها مستقل الإرادة.      | السيادة |                            |

س2 ـ ابن الإشكال المحوري للنص ، محددا أطروحته.

### ج 2:

- أ ـ فقرات النص وأسئلتها :
- الفقرة الأولى: تبدأ من (تتجلى الثقافة....إلى....حضارة قائمة)، سؤال الفقرة: كيف تتجلى الثقافة؟
- الفقرة الثانية: تبدأ من ( وتحدد الحضارة....إلى....وزمان معنيين )، سؤال الفقرة: ماهي حدود الحضارة ؟
- الفقرة الثالثة : تبدأ من ( وتطلب الثقافة .... إلى .... في كليته ) ، هل تمس الثقافة كل جوانب الإنسان ؟
- الفقرة الرابعة: تبدأ من ( هكذا نفهم....إلى.....للقيم المختلفة)، سؤال الفقرة: هل تتمكن الحضارة من إثبات السيادة الإنسانية؟
  - الفقرة الخامسة: تبدأ من (ليست الثقافة....إلى....آخر النص)، سؤال الفقرة: ماهي الثقافة؟ ب ـ صياغة الإشكال المحوري للنص:
    - ـ ماعلاقة الثقافة والحضارة بالإنسان؟
    - ج. الأطروحة التي تجيب عن الإشكال المحوري للنص:
- أطروحة صاحب النص هي أن الثقافة أشمل من الحضارة ، فهي بهذا المعنى «ماهية الحضارة» ،أوما يجب أن يكون عليه الإنسان عبر مراحل حياته، وتمثل الحضارة بنية معينة للسيادة الإنسانية لكنها بنية متغيرة ومتطورة دائما.
  - س3. وظف المفاهيم التالية: (الطبيعة ،العقلانية ،السلطة والمعاصرة) ، في سياقات مختلفة.

#### أولا: التحديد:

- 1 ـ مفهوم الطبيعة : (هي النظام والقوانين المحيطة بظواهر العالم المادي).
- 2 ـ مفهوم العقلانية : (الإقرار بأسبقية العقل وبقدرته على تفسير جميع الظواهر).
- 3 ـ مفهوم السلطة: (القدرة على فرض الإرادة على الآخرين من خلال إصدار الأمر وتنفيذه).
  - 4 ـ مفهوم المعاصرة : (تتحدد بالزمن و تعني الحياة في عصر زمني واحد).

### ثانيا: التوظيف أو السياق:

- 1-1 الطبيعة في السياق الفلسفي: يرد مفهوم الطبيعة في الفلسفة من خلال معنيين متداخلين، فهي تعني من جهة مجموع الأشياء أو الموضوعات الموجودة بمعنى كل مايندرج تحتها من قوانين، كما تعني من جهة ثانية جوهرالأشياء الموجودة في الوجود. 2.1 الطبيعة في السياق العلمي كأساس ومنطلق للنظريات العلمية من خلال بناء الواقع الذي يتم الكشف عن قوانينه، وهذا الواقع ليس الطبيعة الخارجية للأشياء كما تبدو بالعين المجردة، ولكنها إعادة بناء وتنسيق للمعطيات في الطبيعة اعتمادا على النتائج التي يتوصل لها العلم في تلك المرحلة.
- 1.1. العقلانية في السياق الواقعي: يرتبط توظيف العقلانية في السياق الواقعي بالممارسات الاجتماعية للأفراد والتفكير العقلاني قبل اتخاذ المواقف أو إبداء الآراء أو القيام بالتصرفات ، لذلك نجد أن المجتمع الحساني الموريتاني يصف الشخص بالحكيم عندما يسلك نهج العقلانية ويرمز المجتمع للحكماء بشخصيات تراثية ك: «ديلول» وغيره.
- 2.2. العقلانية في السياق الفلسفي: يستخدم مفهوم العقلانية في الحقل الفلسفي باعتباره النظرة المعرفية التي تقول إن المعارف الإنسانية في كليتها تتأسس على العقل، وعليه تكون العقلانية هي الاتجاه الفلسفي الذي يعطي الأسبقية للعقل على التجربة
- 1.1 السلطة في السياق السياسي: توظف السلطة في الإطار السياسي باعتبارها مصدرا للأحكام القانونية، ذات المرجعية الشرعية والدستورية التي تسير شؤون الدولة، وهذه السلطة ينبغي أن تكون نابعة من الشعب ومعبرة عن حريته وسيادته
- 1.1. السلطة في السياق الاجتماعي: يحيل مفهوم السلطة في المجتمع كقوة معنوية اتجاه الأفراد لإخضاعهم للقيم والمبادئ التي وضعها المجتمع وألزم بها أعضاءه، وذلك من خلال وسائل الضبط الاجتماعي كالأسرة والمدرسة، وأيضا العادات والتقاليد والأعراف التي تمارس نوعا من الإكراه وتفرض نفوذا قد لانشعر به إلا حين نجاول التخلص من قيودها.
- 4.1. المعاصرة في السياق الواقعي: يشير مفهوم المعاصرة في السياق الواقعي إلى مسايرة المجتمع الإنساني لأحداث معينة معاشة؛ كالحرب التي تجري هذه الأيام بين روسيا من

جهة وأوكرانيا والدول الغربية من جهة ثانية وكجائحة كورونا التي اجتاحت العالم خلال السنتين الماضيتين.

4.2.المعاصرة في السياق الفلسفي: يرد مفهوم المعاصرة في الفلسفة كمرحلة من مراحل تطور الفكر الفلسفي من خلال اتخاذها مسارا مغايرا على عكس ما كان يعالجه الفكر الفلسفي في المراحل السابقة ،عبر التحولات التي مست نماذج الفهم ومقولات التفكير ، بشكل خاص تلك التي صاغتها عقلانية الحداثة الفلسفية مع لحظة التأسيس الذاتي الديكارتي وتوابعها المعرفية والتاريخية .

س 4 ـ استظهر المستوى الحجاجي.

ج 4 ـ الغالب على النص هو استخدام الاستدلال التفسيري ، حيث اهتم صاحبه بالإيضاح بعد الإبهام من أجل الوصول إلى الإقناع ، متبعا الإجراءات التالية : ذكر الخاص بعد العام ، مثل ( ذكر الحضارة بعد الثقافة ) والعكس كذلك: ذكر العام بعد الخاص ( ذكر الثقافة بعد الحضارة )، كذلك تكرار المعاني والألفاظ : ( الثقافة ، الحضارة ، ... ) ، ويوظف النص كذلك أسلوب الإثبات والإخبار : « إن الحضارة قصد .... إن للحضارة »

س5. علق على الفقرة: «ليس في وسع أية حضارة أن تثبت وإلى الأبد بنية معينة للسيادة الإنسانية، وأن تثبت توازنا مرضيا بصورة نهائية للقيم المتحققة. ليست الثقافة بما هي ماهية الحضارة، أمرا معطى، وإنما هي ما يجب أن يكون »، من النص واستخلص أمثلة الثقافة والحضارة من واقعك العربي والإفريقي والإسلامي (لاتقل الإجابة عن 15 سطرا). ج 5: تتناول هذه الفقرة فكرة مفادها أنه ليس بإمكان الحضارة البشرية مهما كانت أن تحتفظ للإنسانة بمكانة ثابتة وقيم عليا وتضمن لها السيادة الدائمة، لأن ماهية الحضارة هي الثقافة، وهي ليست ماهية قبلية تولد مع الإنسانية، ولكنها تجارب وتراكمات من الخبرات تنتجها البشرية عبر مسار طويل من العمل والإنتاج والبحث، نستشف من ذلك أن الحضارة تبقى دائما في حالة تطور، ولا يمكنها أن تثبت على حال بصفة دائمة.

وفي نظر صاحب النص، يتضح لنا أن الحضارة كمرحلة لاحقة للفكر البشري تتعدد بتعدد المجتمعات البشرية، إلا أن هذه الحضارة تزول عند قيام حضارة أخرى على أنقاضها، وبالتالي يمكننا القول إن تعدد الحضارات في زوالها أي في زوال سيادة معينة لمجتمع معين وحلول سيادة أخرى لمجتمع آخر، لكن هذه الحضارات الإنسانية أسست في البداية على مجموعة من القيم المختلفة التي أسسها المجتمع عبر حقب زمنية متباينة والحديث هنا عن الثقافة، باعتبارها ذلك الكل المركب (كما في بعض التعريفات)، فالثقافة في هذا البعد لاتعطي المعنى الحقيقي لماهية الحضارة، كما أن الحضارة بدورها لا تعطي المعنى الحقيقي

للثقافة، أي أننا أمام صراع أضداد بلغة صاحب النص، فالأخيرة (الثقافة) هي ما يجب أن يكون عليه المجتمع، والحديث عن ازدواجية الثقافة والحضارة يتجسد من خلال الاختلاف الحاصل بين الأمم، فالعالم الإسلامي العربي والإفريقي حظي بالوحي السماوي الذي أنتج ثقافة راقية وحضارة إنسانية عالمية ستظل موجودة وشاهدة على ما تقدمه هذه الحضارة مثلا (الحضارة العربية الأندلسية، الحضارة الإفريقية الإسلامية ...) كما أن العالم شهد العديد من الثقافات والحضارات في مشرق الأرض ومغربها، وتعتبر الحضارة اليونانية من أعرق الحضارات وأكثر الثقافات تأثيرا على التقدم العلمي والتطور الحضاري، فقد أنتجت الحضارة اليونانية الفكر الفلسفي الذي ساهم في نضج الحضارات البشرية وتوسع معارفها ومجالات إنتاجها، وفي العصر الحديث ظهرت الحضارة الغربية التي استوعبت كل الخبرات التي أنتجتها الحضارات السابقة لها، وتمكنت من حمل المشعل والتقدم بالحضارة الإنسانية نحو الحداثة والتقدم العلمي .. وفي الأخير نستخلص الأمثلة التالية للثقافات:

- العربية: ( الشعر العربي الجاهلي الموشحات الأندلسية الآلات الموسيقية (العود) القيم (الثأر)).
- الإفريقية: ( اللهجات الإفريقية البولارية الصونكية الولفية الآلات الموسيقية (الطبول الإفريقية) القيم ( القوة البدنية)).
  - الإسلامية (كتاب الله سنة رسوله الشريعة الإسلامية ).

#### الحضارات:

- العربية: (الحضارة الفرعونية القديمة البابلية الآشورية اليمنية إلخ (الرموز الحضارية (الأهرام الآثار البابلية في العراق والأردن).
- الإفريقية: الحضارات الإفريقية القديمة حضارات وسط إفريقيا وشمالها الرموز (الآثار القديمة والرسوم والتماثيل)).
  - الإسلامية: ( المشرق العربي والأندلس الحضارة العثمانية في تركيا).

### أسئلة للبحث والتعلم الذاتي:

- 1- ابحث(ي) في التعايش بين الثقافات الإفريقية والعربية في موريتانيا ..
- 2- وضح (ي) العلاقات بين الأبعاد البيولوجية والثقافية في التنشئة الاجتماعية لمجتمعك.
- 3- هل خوف الطفل من الظلام يفسر بإرجاعه إلى طبيعته الحيوانية، أم إلى سماعه حكايات مربيته ؛ أي هل تصرفات الإنسان ترجع في أساسها إلى منطلق بيولوجي أو هي أفكار مكتسبة أصبحت تحكمه؟
  - 4- حدد(ي) العلاقة بين مفهوم الطبيعة ومفهوم الثقافة.

- 5- قارن(ى) بين مفاهيم: الفطرى والمكتسب انطلاقا أمثلة سياقية.
- 6- ناقش(ي) مفهوم الثقافة ومرتكزاته في اللاشعور الجمعي الموريتاني.

#### للمطالعة

ما الذي يجعل الإنسان إنسانا؟

«قبل أن نتساءل عما يجعل الإنسان إنسانا، ينبغي أن نحدد ماذا نعني بالإنسان، تلك الكلمة التي تبدو في غاية البداهة. فهل هُناك ما هو أسهل من تحديد ما نعنيه بالإنسان؟ إنه قد يبدو أكثر بساطة من أي تعريف ممكن، بحيث أننا لو حاولنا ذلك سيتعقّد الأمر أكثر: فما الذي يجعل الكلمات المستخدمة في تعريف الإنسان أكثر وضوحا وبساطة من مفهوم الإنسان بحد ذاته؟

ولكن هذا هو الإنسان بالمعنى الوصفي فقط، هناك إنسان بمعنى آخر، معنى معياري أخلاقي ومعنوي هو الذي يعنيه الناس دائما حينما يتساءلون عن الإنسان. هذا الذي يجعل الإنسان إنسان ليس هو الطبيعة أو الواقع، وإنما الإنسان بإرادته. فالإنسانية بهذا المعنى ليست قدرا، وإنما هي خيارٌ وإرادة أن يكون الإنسان إنسانا أو لا يكون.

هناك بالطبع من يجادل بأن الإنسان لا يملك إرادة حرة، وبالتالي لا يمكنه أن يكون شيئا من تلقاء ذاته، وإنما الشروط المادية هي التي تجعله على ما هو عليه أيّا كان، وبالتالي لا يمكن أن يكون هناك إنسان بالمعنى الأخلاقي للكلمة، هناك فقط إنسان بالمعنى الوصفي والذي تخبرنا العلوم المختلفة عن تاريخه وخصائصه ككائن حي يعيش في هذا العالم. وليس هناك شيء اسمه انسان حقيقي، أو إنسان أكثر إنسانية، هناك بشر وحسب، وفقا لهذه الرؤية فإن من يوصفون بأنهم يملكون إرادة حرة (خيرة أو شريرة)، لا يختلفون في شيء عمن لا يظهرون أي إرادة ولا أي قيم أو أخلاق، في النهاية هناك بشر بينهم اختلافات، ولكن هذه الاختلافات لا تحمل أي قيمة معيارية جوهرية، وليس هناك فرق معياري بين الخير والشر أو بين الحسن والقبح، إنها فروق وصفية فقط مثل أي فروق فيزيائية أو بيولوجية لا تحمل أي دلالة متجاوزة، هذا هو الإنسان بدون إرادة حُرة.

- بالنسبة لهذه الرؤية فإن السؤال عما يجعل الإنسان إنسانا، هو سؤال بلا معنى.

فغي النهاية الإنسان إنسان، مثلما أن الشجرة شجرة، والحصان حصان، والأشياء هي الأشياء، ولا يحتاج الإنسان للقيام بأي شيء ليكون إنسانا، فهو هو في كل الأحوال. ولكن ماذا لو تمكن الإنسان في يوم ما من خلق إنسان في المعمل على طريقة المسلسل، بشركاملون بكل الوعي والأفكار والمشاعر والأحاسيس مشابهون للبشر في كل شيء، ما عدا كونهم هم أنفسهم منتوجا بشريا، هنا هو إذا لم يكن الإنسان الحقيقي ينطوي على

بُعد مفارق يسمح بوجود الإرادة والمعايير والأخلاق، فما الذي يجعل هذا الإنسان المصنوع يختلف عن الإنسان الصانع؟

بعبارة أخرى ما الذي يمنح الوعي الإنساني قيمة أكبرمن أي وعي آخريمكن إنتاجه اصطناعيا إذا لم يكن هناك شيء في الإنسان أكثر من الإنسان نفسه، أي إذا لم تكن هناك روح إنسانية حرة، بعض الذين شاهدوا ذلك المسلسل قد يكونون تعاطفوا مع البشر الاصطناعيين، أو استبشعوا العنف الذي كان يمارسه ضدهم البشر الحقيقيون، على الأقل لكونه يظهر مقدار القسوة والبشاعة الموجودة في «الإنسان الحقيقي» تجاه صورته الاصطناعية، أي اتجاه ذاته بالأحرى، إذ أن الإنسان ما كان ليمارس ذلك العنف لو أن تلك الكائنات الاصطناعية لم تكن على صورة الإنسان، لو أنها كانت أبقارا اصطناعية على سبيل المثال.

فلماذا نعتبرأن الوعي والشعور الذي يفترض أنه تطور عبر الانتخاب الطبيعي أكثر أصالة من ذلك الذي ينتجه الذكاء الاصطناعي، إذا افترضنا جدلا أن ذلك ممكن؟ لنضع أنفسنا الآن مكان أولئك الناس، الذين اكتشفوا في النهاية أنهم عبارة عن كائنات اصطناعية.

وبغض النظرعن أزمتهم الوجودية حينها، نريد أن نتساءل عن القيمة التي يحملونها تجاه أنفسهم، ماذا سيعني أن يكون الإنسان إنسانا حينها؟ في الواقع، هم أيضا بما أنهم كانوا يملكون الوعي مثلنا تماما، يملكون أحاسيس ومشاعر وكل شيء، فإننا لو كنا مكانهم سنكون كما نحن الآن حين نرى أن كل شيء يعود للإنسان في النهاية، فإذا كنت أعتقد بأنني أملك وعيا وإرادة حرة وأفكارا وشعورا وإحساسا فإن أي كلام عن زيف أو اصطناعية هذه الأشياء لا معنى له، مثلا إن كنت أتألم بشدة فإن اعتقادي بأنني في برنامج ذكاء اصطناعي ما، لن يخفف من شدة هذا الألم مثلما أنني لو فكرت في أن الألم هو مجرد كيمياء لا أكثر لن يخفف ذلك منه شيئا.

إذن، القضية ليست ما إذا كان الإنسان حُراحقا وأخلاقياحقا، إذا لا مجال لاختبارهذه الحرية، وإنما القضية هي هل يملك الإنسان هذا الشعور في نفسه، هل يملك شعور الأخلاق والحرية؟ وإذا أراد البعض تسميته وهما أو هبةً من الطبيعة العمياء فليكن ذلك، ليس هذا هو المهم، المهم هو ما الذي يجعل الإنسان الذي لا يملك حس الحرية والأخلاق بالتالي كونه «إنسانا»، فإذا كان الإنسان مجرد آلة مادية عمياء، فما الذي يجعله مختلفا عن أي إنسان اصطناعي ممكن؟ ما هو الفرق حينها؟ هناك مسلمة توصل إليها البشر وكرستها الأديان وهي أن الإنسان من حيث هو إنسان ينطوي على قدسية ما، في الاسلام هناك فكرة التكريم الإلهي للإنسان، ولكن هناك أيضا فكرة أن الإنسان يمكن أن ينحط لأسفل

سافلين، مما يوحي بأن التكريم الإلهي للإنسان هو إمكانية بأكثر مما هو واقع متحقق مقدما، بمعنى أن الإنسان يُمكن أن يرتفع الى مستوى التكريم الإلهي، أو أن ينحط بإرادته، وكون الإنسان إنسانا ليس كافيا، بل عليه أن يمتلك إرادة أن يكون إنسانا أخلاقيا ومعنويا. إن الاعتراض بأن الإرادة الحرة غير موجودة أو غير ممكنة لا يختلف في نتائجه النهائية عن افتراض أن الإرادة الأخلاقية هي الشرط الذي يكون به الإنسان إنسانا بالمعنى المعياري للكلمة؛ لأن نفي الإرادة هو في النهاية نفي للإنسان جملة، لأنه نفي للأخلاق، بينما اشتراط الأخلاق كمعيار قد يكون نفيا فقط للإنسان الذي يفشل في أن يكون أخلاقيا. بعبارة أخرى، قد يبدو وضع الإرادة الخيرة كشرط ضروري لكي يُعتبر الإنسان إنسانا، وإلا فهو ليس كذلك، قاسيا وبشعا ومخالفا للأعراف والقوانين، ولكنه في الواقع ليس أقل بشاعة من افتراض أن الإنسان في الأصل بلا إرادة وأن الأخلاق غير ممكنة أساسا، وأنه بالتالي لا يتحمّل أي مسؤولية، وأنه ليس مضطرا لأن يكون أي شيء أكثر مما هو عليه، مهما بدا يتحمّل أي مسؤولية، وأنه ليس مضطرا لأن يكون أي شيء أكثر مما هو عليه، مهما بدا يتحمّل أي مسؤولية، وأنه ليس مضطرا لأن يكون أي شيء أكثر مما هو عليه، مهما بدا

إذا كانت الماهية الأخلاقية قدرا على الإنسان وأمرا محتوما، بمعنى إذا كان الإنسان السيئ هو كذلك لأن ذلك هو قدره في الحياة وكذلك الإنسان الخيّر، فإن من الأفضل للحياة الذهاب الى آخر مدى في الحتمية ومنح صفة الإنسانية على أساس الإرادة الخيرة، حتى لولم تكن أصيلة أنطولوجيا، وتحميل الإنسان الذي يفتقر لهذه الإرادة كل المسئوليات الأخلاقية التي لا يستطيع حملها بطبيعته وقدره المشؤوم، وعقابه على ذلك. وعلى أية حال، فإن الطبيعة والحياة وفي كل الأحوال، وإلى حد بعيد تقوم بهذا الدور، بل بما هو أكثر قسوةً من ذلك، فالإنسان أيّا كان يواجه مصيرا ما أمام الطبيعة والحياة، والتي لا يبدو أنها تتعامل بأخلاق مع الإنسان لا في الخير ولا في الشر. وحينما يضع الإنسان الأخلاق كأساس للإنسانية نفسها، فإن هذا المعيار أكثر عدالة من الطبيعة العمياء.) كريم أبو عيد، ماهية الإنسان.

## الجهاز المفاهيمي (5)

### تحديد المفاهيم:

### المفهوم المركزي 2:

- النوع: (لفظ ثقافي يتعلق بجنس الإنسان).

#### المفاهيم المجاورة:

- الجنس: (لفظ عام يدل على فئة الحيوان التي ينتمي إليها الإنسان).
- الفروق: (تتعلق بما يميز الأنواع عن بعضها من صفات وخصائص طبيعية أو ثقافية).
  - المساواة : (عدم التمييز على أساس الفروق الطبيعية أو الثقافية بين إنسان وآخر).

#### شرح المفاهيم:

- النوع: لفظ يدل على فئة الإنسان من الكائنات العضوية والحيوانية، والتمييزيين الإنسان والحيوان قائم منذ أقدم الفلسفات فقد اعتبرالبعض أن ما يميزالنوع الإنساني هو النطق أو الفكر أو هما معا، ويضيف البعض الآخر استخدام الرموز وأيضا قدرة النوع الإنساني على الفعل الصناعي وغير ذلك من التحديدات، ومن الواضح أن النوع الإنساني يختص بمكانة رفيعة ترتبط بوظيفته على الأرض، فقد خص الله تعالى الإنسان بالاستخلاف في الأرض وميزه بمواهب تحقق له ذلك.
- الجنس: الحيوان جنس، والإنسان نوعه ويشترك النوع مع الجنس في خصائص من أبرزها الحياة والتكوين البيولوجي للجسم والحركة والغرائز الطبيعية كغريزة الأكل والشرب وكل الغرائز التي تحفظ الحياة للحيوان.
- الفروق: تتعلق الفروق الطبيعية بالمقومات البيولوجية للفرد من حيث قوة البنية أو ضعفها، ومن حيث اللون أبيض أو أصفر أو أسود، أما الفرق والخصائص الذهنية و الفوارق الثقافية فتتعلق بمستوى التحصيل الدراسي أو الثروة المادية أو المكانة الاجتماعية وكل هذه الفروق يمكن أن تؤدي إلى توظيف خاطئ يقود إلى التمييز على أساسها أو التسلط على الآخرين استنادا إليها.
- المساواة: تتعلق المساواة بعدم التمييزيين الأفراد على أساس خلقهم وأجسادهم أو انتماءاتهم الثقافية، ويشكل الفكر البشري وحدة أساسية للارتقاء بالنوع الإنساني نحو التجرد من الانتماءات الضيقة وبلوغ أهداف الحياة الإنسانية القائمة على الفضيلة الأخلاقية والعدالة السماوية، كما يدعو له القرءان الكريم بشكل واضح وتفصله الشريعة الإسلامية.

#### التمثيل:

- النوع: الإنسان ـ الدواب الوحوش.
- الجنس: الحيوان الجماد النبات.
- الفروق: النطق التفكير والوعي الإرادة.
- المساواة: التساوي أمام الفرص نفس الحقوق نفس الواجبات .

#### النص التطبيقي:

«أتصور أن ثمة ضربين من التفاوت في النوع البشري، أحدهما أسميه طبيعيا أو فيزيائيا لأن الطبيعة هي التي أوجدته ويتمثل في الاختلاف في السن، و في الصحة، وفي قوى البحسم، وفي خصائص الفكر أو النفس، أما التفاوت الثاني فيمكن تسميته تفاوتا أخلاقيا أو سياسيا، لأنه يتوقف على ضرب من المواضعة، ويقوم بفعل موافقة البشر أو على الأقل على ضرب من المواضعة، ويتمثل هذا التفاوت في الامتيازات المختلفة التي تتمتع بها قلة من الناس على حساب البعض الآخر، كأن تكون أكثر ثراء وحظوة ونفوذا وتعمل على إخضاعهم »جان جاك روسو، في أصل التفاوت بين البشر.

- 1 استخرج أطروحة النص.
- 2 ابحث في مدلول الفكرتين التاليتين: «أتصور أن ثمة ضربين من التفاوت في النوع البشري، أحدهما أسميه طبيعيا أو فيزيائيا إن فَرضية أما التفاوت الثاني فيمكن تسميته تفاوتا أخلاقيا أو سياسيا»
  - 3 اقترح حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: ( الفوارق).

«عندما تتقدم إلى موظف حكومي ينتمي لفئة اجتماعية مختلفة عن فئتك تشعر أنه ربما لن يعتني بك وتجد من يتحدث عن تمييزه في تلك الخدمة لأبناء فئته الاجتماعية أو منطقته الجغرافية، فهل هذا الشعور نابع من أفكار تحملها من الممارسة الاجتماعية أم نتيجة التأثر بسماع ما يشاع حول تلك الممارسات التمييزية »، تحدث مع زملائك في الموضوع وقدموا حلولا مبدعة في طريقة إقناع المجتمع بتغيير نظرته إلى الموظفين في الدولة.

- 1 قارن بين دلالة المفاهيم: (الطبيعي و الأخلاقي أو السياسي) في النص ودلالاتها في المعيش اليومي.
  - 2 اشرح موقفا معارضا لأطروحة النص مستندا إلى آراء تستخلصها من الواقع.

### تنمية المهارات:

#### النص 1

«نميز بين حقوق الإنسان، وحقوق المواطن، فمن هو هذا الإنسان المتميز عن المواطن؟ لا أحد سوى عضو المجتمع البورجوازي، ولماذا يصبح عضو المجتمع البورجوازي هذا «إنسانا»، إنسانا بلا زيادة، ولماذا نسمي حقوقه حقوق الإنسان؟ بماذا نفسرهذه الواقعة؟... لنستنج قبل كل شيء كون ما يسمى بحقوق الإنسان، وهي خلاف حقوق المواطن، ليست سوى حقوق أعضاء المجتمع البورجوازي، هذا يعني الإنسان الأناني، الإنسان المنفصل عن الإنسان وعن المجموعة» كارل ماركس، المسألة اليهودية.

- 1- من هو الإنسان المتميز عن المواطن؟
- 2- لماذا يصبح عضو المجتمع البورجوازي «إنسانا» بلا زيادة؟
  - 3- ولماذا نسمى حقوقه حقوق الإنسان؟
    - 4- بماذا نفسر هذه الواقعة ؟

#### النص 2

«الإنسان حيوان وهو من اللحظة التي يعيش فيها بين أفراد آخرين من بني جنسه يحتاج إلى سيد لأنه بكل تأكيد يسيء استعمال حريته إزاء نظرائه، و على الرغم من أنه باعتباره كائنا عاقلا يتوق إلى قانون يحد من حرية الجميع، فإن ميله الحيواني إلى الأنانية يحثه على أن يحتفظ لنفسه قدر الإمكان بمنزلة استثنائية، لابد إذن له من سيد يواجه بعنف إرادته الخاصة، و يكرهه على الخضوع لإرادة صحيحة صحة كلية بفضلها يتسنى لكل فرد أن يكون حرا. و لكن أين سيعثر على هذا السيد؟ قطعا في النوع الإنساني . إلا أن هذا السيد هو بدوره، مثله تماما حيوان ذو حاجة إلى سيد عادل بذاته لإقامة العدالة: سواء اختار لهذا الغرض شخصا واحدا أو اتجه إلى نخبة من الأشخاص مختارة من صلب المجتمع لأن كل واحد منهم سيسيئ دائما استعمال الحرية إن لم يكن له شخص آخريعلو عليه ليفرض عليه إزاء ذاته سلطة القوانين» كانط، فلسفة التاريخ.

- 1 استخلص الجهاز المفاهيمي للنص، وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2 ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
    - 3 تأمل النص وعلق عليه.
    - 4 استظهر المستوى الحجاجي للنص.

### النص 3

«إن الإنسان من بين جنس الحيوان، لا يكتفي بنفسه في تكميل ذاته، و لابد له من معاونة قوم كثيري العدد حتى يتمم به حياته طيبة، ويجري أمره على السداد، ولهذا قال الحكماء: إن: الإنسان مدني بالطبع» أي هو محتاج إلى «مدينة» فيها خلق كثير لتتم له السعادة الإنسانية، فكل إنسان بالطبع و بالضرورة يحتاج إلى غيره، فهو كذلك مضطر إلى مصافاة الناس و معاشرتهم العشرة الجميلة و محبتهم المحبة الصادقة، لأنهم يكملون ذاته و يتممون إنسانيته، و هو أيضا يفعل بهم مثل ذلك. فإذا كذلك بالضرورة فكيف يؤثر الإنسان العاقل العارف بنفسه التفرد والتخلي؟

فالقوم الذين رأوا الفضيلة في الزهد و ترك مخالطة الناس و تفردوا عنهم ؛ إما بملازمة المغارات في الجبال، وإما ببناء الصوامع في المفاوز،(...) لا يحصل شيء من الفضائل الإنسانية، (...) وذلك أن من لم يخالط الناس ولم يساكنهم (...) لا تظهر العدالة، بل تصيرقواه و ملكاته التي ركبت فيه باطلة، لأنها لا تتوجه لا إلى الخير و لا إلى الشر. فإذا بطلت ولم تظهر أفعالها الخاصة بها صاروا بمنزلة الجمادات والموتى من الناس.

لذلك يظنون ويظن بهم أنهم أعفاء وليسوا بأعفاء، وأنهم عدول وليسوا بعدول، وكذلك في سائر الفضائل (...). والفضائل (...) هي أفعال وأعمال تظهر عند مشاركة الناس و مساكنتهم و في المعاملات وضروب المجتمعات. ونحن نعلم ونتعلم الفضائل الإنسانية التي نساكن بها الناس ونخالطهم ونصبر على أذاهم، لنصل منها وبها إلى حال أخرى.) مسكويه (تهذيب الأخلاق».

- 1 استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2 ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3 تأمل الفقرة التالية : « فكل إنسان بالطبع و بالضرورة يحتاج إلى غيره، فهو كذلك مضطر إلى مصافاة الناس ومعاشرتهم العشرة الجميلة و محبتهم المحبة الصادقة، لأنهم يكملون ذاته و يتممون إنسانيته، و هو أيضا يفعل بهم مثل ذلك» وعلق عليها.
  - 4 استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5 وظف المفاهيم التالية: (النوع ، الجنس ، الفروق، المساواة ) في سياقات مختلفة.

### أنشطة بحثية الموضوع للبحث:

(يعود التلاميذ لدروسهم في التربية الإسلامية وأساتذتهم وأئمة المساجد لاستجلاء الموضوع):

قَالَ تَعَالَى ﴿ يَكَأَيُّهَا أَلْنَّاسُ إِنَّا خَلَقَٰنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنْثِي وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً ۗ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ أَلِلَهِ أَنْقِبَكُمْ ﴿ إِنَّ أَلَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۖ ﴿ اللَّهِ الحَجِرَاتِ . - (يخبرالله تعالى في هذه الآية السابقة أنه خلق بني آدم ، من أصل واحد ، وجنس واحد ، وكلهم من ذكر وأنثى ويرجعون جميعا إلى آدم وحواء...وبث منهم رجالا كثيرا ونساء وجعلهم قبائل وذلك لأجل أن يتعارفوا ..لكن أكرمهم عند الله أتقاهم أي أكثرهم طاعة لا أشرفهم نسبا والله يعلم أكثرهم طاعة وأتقاهم ظاهرا وباطنا) أبو الهيثم محمد درويش طريق الإسلام.

# الجهاز المفاهيمي (6)

### تحديد المفاهيم:

### - المفهوم المركزى:

الحداثة: (حركة فكرية نشأت في أوروبا ،مثلت مرحلة من مراحل تطور الحضارة الإنسانية).

### - المفاهيم المجاورة:

- الذاتية: (إرجاع كل شيء إلى الذات بوصفها منطلق اليقين).
- العقلانية: (الإقرار بأسبقية العقل وبقدرته على تفسير جميع الظواهر).
- العدمية : (الحالة التي يفقد فيها كل شيء دلالته وقيمته بالنسبة للإنسان).

### شرح المفاهيم:

الحداثة: يوظف لفظ الحداثة للتعبير عن منظومة الظواهر الجديدة التي تتعارض مع النمط التقليدي، وقد ظهرت الحداثة في المجتمع الغربي للفصل بين عصرين: العصر الوسيط ومرحلة الثورة الصناعية انطلاقا من تصور عقلاني للإنسان والكون. وتشمل مفهوم الحداثة مجموعة من التغييرات العميقة التي تضم بشكل متداخل ومتفاعل مجالات البحث والمعرفة العلميين والتطبيق التكنولوجي وأشكال الحكم ومؤسساته المدنية والتشريعية والقانونية والمعاملات التجارية وذلك في إطار بناء الدولة الحديثة.

- التفسير العلمي للطبيعة باستخدام الرياضيات وتحويل المعرفة العلمية إلى تكنولوجيا.
- الحد من السلطة الدينية ومواجهة سيطرتها على الفكر والمجتمع وجعل الحوار مظهرا من مظاهر عقلانية الحداثة، وهو ما أدى إلى نشأة العلمانية أي فصل السياسة عن الدين. فصل الدين عن الدولة واعتبار المسائل الدينية خاصة بالخصوصيات الفردية ولا شأن
  - للسياسة به. - إنشاء معايير جمالية تخضع للشروط الذاتية والنسبية.
- ظهورنزعة ليبرالية في مجال الاقتصاد والسياسة والمجتمع تسعى لتحقيق التنمية والرفاه الاجتماعي، وهو ماعرف بالتقدم الذي يقوم على أفضلية الحاضر على الماضي والمستقبل على الحاضر.

لقد أصبحت الحداثة بهذا المفهوم الغربي فكرة قائمة على رفع القداسة عن الشؤون الاجتماعية، والسياسية والاقتصادية، وجعلها شأنا إنسانيا، الفاعل فيها هو الإنسان، وهو المرجع الوحيد، وقد قامت على رفض فكرة الحداثة فلسفات عرفت ب «فلسفات ما بعد

الحداثة»، وهي رؤية نقدية لفرضيات عصر التنوير وخطاب الحداثة وأسسها القائمة على الإيمان بالعقلانية الكونية..

وقد دعت فلسفات ما بعد الحداثة لقيم الاختلاف والتنوع التي تفتح أبواب الحواربين الحضارات في إطار الاعتراف بالخصوصيات وتمايز الهويات، وذلك من أجل تجاوز الفكر المطلق الذي يولد الصراعات والحروب، لقد كانت لحظة ما بعد الحداثة خطابا نقديا كشفت عن آفاق جديدة للعامل الإنساني بين البشر انطلاقا من مراجعة العقل ووضع حدود لعمله.

- الذاتية: نسبة إلى الذات وتعني في معجم لا لاند الفلسفي «الوعي الفردي من حيث اهتمامه بمصالحه وانحيازه لذاته والميل إلى إرجاع كل شيء إلى الذات»، وقد اشتقت من الذات عبارة التمركز حول الذات والذاتية والأنانية وتشير الأخيرة إلى حالة سلوكية تراعي المصلحة الشخصية دون مصلحة الآخرين .. وللذاتية دلالات مختلفة منها علاقة الذات بالماهية ويقابلها الموضوع، وفي الفلسفات الحديثة اعتمد ديكارت على الذات كيقين أول بوصفها ماهية الفكر، والذاتية في العلم موقف الذات اتجاه موضوعها، وهي عائق إبستيمولوجي تتطلب من الدارس التجرد منها.
- العقلانية: هي نزعة فلسفية تقول بأولوية العقل في نظرية المعرفة، وتؤمن بقدرته على إدراك الحقيقة، وأن المعرفة تنشأ من المبادئ العقلية والضرورية وليس التجارب الحسية ويقابل النزعة العقلانية النزعة التجريبية التي يذهب أصحابها إلى أن كل ما في العقل مصدره الحس والتجربة، ومن أبرز ممثلي العقلانية في الفلسفة :أفلاطون وأرسطو وديكارت والعقل عند الفلاسفة العقلانيين بنية قبلية ثابتة وفي الفكر الفلسفي المعاصر العقل: فاعلية إجرائية ، تحليلية وتأليفية وتأويلية ، ومن أبرز ممثلي النزعة التجريبية جون لوك ودافيد هيوم ..
- العدمية: العدم في اللغة من العُدم وتعني فقدان الشيء وأعدم، أفتقر، يرد مفهوم العدم في عدة سياقات:
  - العدمية: مذهب يقول بعدم وجود أي شيء.
  - العدمية: مذهب ينفي وجود أية حقيقة أخلاقية.
- في نظرية المعرفة تعتمد العدمية على نفي كل احتمال معرفي ، وكل حقيقة عامة يقينية وتقوم العدمية الميتافيزيقية على نفي حقيقة العالم الخارجي ونفي كثرة الأشياء.
- العدمية هي النظرية التي تنفي وجود المطلق، وتتجذر في المفهوم القديم عند السفسطائيين، حيث يؤكد «جورجياس» «و» «ابروتوغوراس».
- العدمية تيار فكري ظهرمن جديد في القرن التاسع عشر على يد المفكرين الروس

واتسم بالتشاؤم الميتافيزيقي وبالريبية في علاقة الإنسان بالقيم التقليدية (الأخلاقية والدينية والفنية).

- تتطابق العدمية مع الفردانية الفوضوية التي تهدف إلى تقويض كل شيء بما في ذلك الدولة.

#### التمثيل:

- الحداثة: معارضة الأنماط التقليدية العلمانية الذاتية في المعايير الجمالية.
- الذاتية: الحكم على الأشخاص من خلال الانطباعات التي نكونها عنهم الدفاع عن المصلحة الخاصة على حساب المصلحة العامة.
  - العقلانية: أولوية المعارف العقلية الاحتكام إلى العقل.
    - العدمية: الشك الريبي رفض القيم نفي المطلق.

### أقوال الفلاسفة:

«إن السباق نحو الفضاء وزرع الأقمار الاصطناعية ليست غاية فقط تحقيق ديمقراطية الرفاه وكونية المرح والترفيه بل تمرير الايدولوجيا الليبرالية الجديدة بواسطة الصور الحالمة والأكلات الخفيفة والأضواء المغرية» (باربار).

«لكل مجتمع سوي ثقافة شديدة التماسك تدفعه إلى مقاومة المحاولات التي تبذل لطمس هويته» (هيرسكوفيتش).

«ليس قدر الإنسان أن يكون جزءا من قطيع مثل حيوان أليف، وإنما قدره أن يكون مثل النحل داخل الخلية» (كانط).

- لقد بدأ العالم بدون إنسان وسينتهي بدونه (ليفي شتراوس).
- «لقد حرمتنا المسيحية من الحضارة القديمة، وفيما بعد حرمتنا من ثمار حضارة الإسلام»
- إنني شيء يفكر ويتخيل أيضا ويحس رغم أن الأشياء التي أحس بها وأتخيلها قد الاتكون شيئا خارج ذاتيا» ديكارت.

### النص التطبيقي:

«الحداثة ليست مفهوما سوسيولوجيا، ولا مفهوما سياسيا، وليست كذلك مفهوما تاريخيا، بل هي نمط حياة خاص يتعارض مع النمط التقليدي، أي مع كل الثقافات السابقة عليه، أو التقليدية، فيقابل التنوع الجغرافي أو الرمزي لهده الأخيرة، تفرض الحداثة نفسها على أنها شيء واحد متجانس، يشع عالميا انطلاقا من الغرب، ومع ذلك فهي تظل مفهوما ملتبسا تشير إلى تطور تاريخي، وإلى تغير في الذهنية» جان بودريان، الحداثة.

- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.

- استخرج المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة.
  - ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

تأمل الفقرة التالية: (الحداثة ليست مفهوما سوسيولوجيا، ولا مفهوما سياسيا، وليست كذلك مفهوما تاريخيا، بل هي نمط حياة خاص يتعارض مع النمط التقليدي، أي مع كل الثقافات السابقة عليه، أو التقليدية) وعلق عليها.

- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- وظف المفاهيم التالية: (الذاتية العقلانية العدمية) في سياقات مختلفة.
  - قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل. (سؤال المقال).

أطروحة النص: الحداثة: (مفهوم ملتبس يشير إلى تطور تاريخي، وإلى تغير في الذهنية).

### تنمية المهارات

### النص1

«أعتبر مبدأ الذاتية، مؤسس الأزمنة الحديثة، وعلى أساسه، فسر تفوق العالم الحديث، باعتباره أيضًا، عالم الهشاشة والضعف. ويتجلى ذلك في الأزمات التي تعرض لها العالم ولا يزال يتعرض؛ لذلك وجدنا بلاندييه يقول: «إن الحداثة تقلق وتغري»، ولهذا السبب، جعل هيغل من تحديد مفهوم الحداثة، نقدًا لها منذ النشأة» د/حسن الحريري.

- 1- استخرج المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة له.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفكرة التالية : ( أعتبر مبدأ الذاتية، مؤسس الأزمنة الحديثة) وعلق عليها.
  - 4- وظف المفاهيم التالية: (العقلانية العدمية) في سياقات مختلفة.

#### النص2

«إن ما يميز الأزمنة الحديثة، هو الارتداد إلى الذات أو الذاتية... لقد فرضت الذاتية الأحداث التاريخية الكبرى. فقد عملت على إماطة اللثام عن كل الأشكال السحرية والأسطورية التي كانت الطبيعة تتخذها في القرون الوسطى، بحيث بلورت الثقافة في كل أشكالها، وخلصتها من الشوائب القروسطية..» د/حسن الحريري.

اقترح حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: ( الذاتية).

(تسود في مجتمعنا ظاهرة الاستيلاء على المال العام ويعتبر ذلك بالمفهوم الشعبي

« التفكريش» وتعبر هذه الظاهرة عن خلفية ذاتية تجعل الفرد يهتم بمصلحته الشخصية ويسعى لبناء مسكنه وتوسيعه ولا يبذل جهدا مساويا في مكتبه أو مكان عمله لأن المصلحة الشخصية أهم لديه من المصالح العامة ) ناقش الموضوع مع زملائك وقدموا تشخيصا

للظاهرة وسبل علاجها.

#### النص3

«إن الحداثة الغربية، على الرغم من نزوعها المعلن نحو الكونية، وجعلها العالم عبارة عن «قرية» صغيرة تتفاعل فيها كل الثقافات والحضارات والأجناس واللغات، فإنها اصطدمت بأشكال حضارية وثقافية لدى شعوب لم تستسغ الحداثة بعد، هذا التفاعل أو التنابذ بين المرجعيات الإنسانية، جعل التفكير في التواصل، هو أصلاً تفكير في الحداثة، باعتباره تتويجًا للعقلانية. وهذه الأخيرة، تقتضي عمليات تحديث العقلنة وعقلنة التحديث، وإلى وضع شروط مجتمع ممكن» «ما دام التفكير في التواصل، في شكله البرهاني، هو في العمق، تفكير فيما هو مجتمعي» د / حسن الحريري.

- تأمل الفقرة التالية : « إن الحداثة الغربية، على الرغم من نزوعها المعلن نحو الكونية، وجعلها العالم عبارة عن «قرية» صغيرة تتفاعل فيها كل الثقافات والحضارات والأجناس واللغات، فإنها اصطدمت بأشكال حضارية وثقافية لدى شعوب لم تستسغ الحداثة بعد. » وعلق عليها.

- وظف المفهومين التاليين: (العقلانية - الحداثة) في سياقات مختلفة.

# الجهاز المفاهيمي (7)

### تحديد المفاهيم:

### المفهوم المركزي:

راهنية الفلسفة: (قدرة الفلسفة على تشخيص الواقع والارتباط بإشكاليات العصر).

### المفاهيم المجاورة:

- المعاصرة : (تتحدد بالزمن و تعني الحياة في عصر زمني واحد).
- الاستشراف : (التطلع لتوقعات مستقبلية من خلال ملاحظة الواقع).
  - الانفتاح: (الاستعداد للتعاون مع الآخر).
  - الكونية : (المشترك الكوني الذي يعبر عنه من موقع خصوصي).

### شروح المفاهيم:

- راهنية الفلسفة: تعني قدرة الفلسفة على تشخيص الواقع والارتباط بإشكاليات العصر؛ فالفلسفة «محبة الحكمة كما فهمها فلاسفة اليونان تسعى للنهوض بالإنسان من خلال اعتماده على العقل البشري، وهي بهذا المعنى إعمال العقل لحل مشكلات أو الإجابة عن تساؤلات أو فك ألغاز الحياة والوجود من زاوية كلية».

إن المساهمة الحقيقية للفلسفة تكمن في تكوين نطرة عقلية أساسية عن الوجود الإنساني كوجود فعلي وليس كماهية مجردة، وعندما نتكلم عن الوجود الإنساني الفعلي فنحن نعني الوجود الشخصي والمجتمعي والتاريخي، وقد ظل لفظ الفلسفة يثير لدى المبتدئين شعورا غامضا بالرهبة والخوف من صعوباتها وتعقيداتها وتطرف آرائها، لكن الفلسفة ليست كذلك في جوهر فكرها وطبيعة منهجها إنه تفكير عقلي ومنطقي دفع الإنسان إلى التقدم سريعا في حياته العامة، وفي خضم صراعه مع الطبيعة كانت الفلسفة وراء نشأة العلم وتطوره، وما تزال تمارس حوارا بستيمولوجيا داخل العلوم لجعلها تتقدم وتحقق المزيد من الكشوفات. إن راهنية الفلسفة هو امتداد لتاريخها، وتفاعل مع الواقع الإنساني في هذه المرحلة حيث يحتل العقل مكانة الصدارة، ولعل توجه الفلسفة للالتقاء بالواقع يجعلها: «بنت عصرها» ويحررها من الميتافيزيقا، ويدفعها للتعبير بشكل أفضل عن المعيش اليومي.

- المعاصرة: تتحدد المعاصرة بالزمن و تعني الحياة في عصر زمني واحد، ويرد مفهوم المعاصرة في الفلسفي من خلال اتخاذها مسارا مغايرا لما كان يعالجه الفكر الفلسفي في المراحل السابقة عبر التحولات التي مست نماذج

الفهم ومقولات التفكير، وبشكل خاص تلك التي صاغتها عقلانية الحداثة الفلسفية مع لحظة التأسيس الذاتي الديكارتي وتوابعها المعرفية والتاريخية، وتوظف المعاصرة في السياق التاريخي للدلالة على فترة زمنية محددة عاشها المجتمع أو الثقافة وعاصر خلالها أحداثا أو صراعات وحروبًا أو ابتكارات ومنتجات صناعية وغيرها، كما تشير المعاصرة في دلالتها الواقعية إلى الانخراط في ممارسة مشتركة وسلوكيات محددة.

الاستشراف: هو التطلع لتوقعات مستقبلية من خلال ملاحظة الواقع، ويعتمد الاستشراف على معطيات الواقع وتحليلها واستنتاج الملاحظات المحتملة، وهو يوظف في المجالات الفكرية والفلسفات النظرية، وفي الدراسات الاقتصادية والتربوية وكذلك في مجالات العلوم الإنسانية كافة، كما أن الإنسان في سياق حياته الواقعية يتأمل الوقائع الخاصة به ويرتب عليها استنتاجات استشرافية تقترب أحيانا كثيرة من الدقة عندما يحسن الشخص ملاحظة الواقع.

- الإنفتاح: هو الاستعداد للتعاون مع الآخر، ويوظف الانفتاح على مستوى الفكرمن خلال النظرة الشاملة للموضوع، والتي تقصي أبعادا وتمنع الآراء المختلفة من الإرتقاء بها، ذلك أن الفكر الفلسفي مثل نظرة منفتحة على الموضوع بكل تجلياته ومسار الحقيقة عند هيغل يعبر عن محطات متناقضة من أجل الوصول إلى الحقيقة الشاملة وفي مجالات السياسة والاقتصاد نجد أن توظيف الانفتاح يتجه نحو تحقيق المكاسب بأيسر الطرق وفي السياق الواقعي لحياة الإنسان يمثل الانفتاح أساسا قويا لبناء العلاقات بين الأفراد والمجتمعات خاصة في عصر العولمة والتنافس التجاري والهيمنة الثقافية.
- الكونية :هي المشترك الكوني الذي يعبر عنه من موقع خصوصي ، ويوظف مفهوم الكونية الدلالة على المشترك في المجالات العلمية والمعرفية من معطيات يستخدمها الجميع ويتوصل لها العلم ، كذاك يوظف المفهوم في السياق الاجتماعي والأخلاقي للدلالة على القيم المتعارف عليها بواسطة العقل الذي يميز الحياة الإنسانية وعلى مستوى الأفراد فإن الكونية تعني استخداما لماهو مشترك مع كل أفراد النوع الإنساني.

#### التمثيل:

- راهنية الفلسفة: الفلسفة المعاصرة ، فلسفة المعيش اليومي إلخ.
- المعاصرة : معاصرة الأستاذ حمد لاستقلال موريتانيا ،معاصرة جائحة كورونا ، معاصرة الحرب الروسية الأوكرانية إلخ.
- الاستشراف: توقع تفوق طلاب القسم في الباكالوريا هذه السنة، توقع النمو الاقتصادي إلخ.
  - الانفتاح: كثرة الأصدقاء ، معرفة عدة لغات ولهجات ..إلخ.

- الكونية: أخلاق العقل ، الطبيعة الفطرية ،..إلخ.

### النص التطبيقي:

«عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي» تجد مرجعيتها، إذن في الفرنسية لغة وثقافة، ولنقل في الثقافة الغربية عموما. قد تقولون: هذا شيء نعرفه. وهو المعنى الواضح الذي جئنا نحمله في أذهاننا. وأنا أقول لكم: إذا كان الأمركذلك، فقد كان ينبغي تخصيص العبارة هكذا: «راهن الفكر الفلسفي في الغرب» أو في «أوروبا»! لأن العبارة لا تكون واضحة إلا بهذا التخصيص، أما إذا قلنا «راهن الفكر الفلسفي»، هكذا بدون تخصيص، فإن الذهن سينصرف إلى «المتكلم»، إلى الد «نحن». لأن عدم التخصيص بالاستناد إلى «الآخر» معناه التعميم المضمر المسند إلى الأنا». فلو أن الجمعية الفلسفية الفرنسية استعملت هذه العبارة «راهن الفكر الفلسفي» لانصرف الذهن إلى الفلسفة في فرنسا أو في أوروبا، دون غيرها. وما دام الأمركذلك، فالعبارة كان يجب أن تكون «راهن الفكر الفلسفي عندنا» في المغرب أو في الثقافة العربية. لنسلم بهذا، فنحن مغاربة وثقافتنا عربية، ولكن بما أن «الوضوح» الذي يصحب عبارتنا («راهن الفكر الفلسفي») يفرض نفسه علينا كمرجعية معاصرة، ولنقل «راهنة»، فسنكون مضطرين إلى الجمع بين المرجع في الغتنا وثقافتنا. وإميل بريه: الأستاذ المرجع في ميدان تاريخ الفلسفة بفرنسا». الدكتور محمد وثقافتنا. وإميل بريه: الأستاذ المرجع في ميدان تاريخ الفلسفة بفرنسا». الدكتور محمد عاباد الجابري.

- 1- استخرج المفهوم المركزي للنص.
- 2- ابن (ى) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل هذه الفكرة: ( («راهن الفكر الفلسفي») يفرض نفسه علينا كمرجعية معاصرة،) وعلق عليها.
  - 4 استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (راهنية الفلسفة- المعاصرة الاستشراف المعاصرة الكونية
  - الانفتاح ) في سياقات مختلفة.

### تمنية المهارات:

#### النص 1

«إسهام الفلاسفة العرب المعاصرين في الفلسفة المعاصرة فلا خلاف على أنه محدود، بل هامشي سواء تعلق الأمر بالفلسفات التأملية، أو التأويلية، أو بالفلسفات التحليلية، أو التداولية أو بفلسفة الدين والأخلاق، أو فلسفة السياسة.

إن أحد الجوانب الأساسية في هذا القصور تكمن في الانشغال الحصري في هموم الأمة وأسئلة

الواقع العربي دون معالجتها في سياقها الكوني الحال.

إن كل الفلاسفة بما فيهم أكثرهم تجريدا وأبعدهم شأوا في البحث النظري عالجوا إشكالات عصرهم ومجتمعهم لكن بلغة إنسانية كونية.

نقلت عن أحد تلاميذ الفيلسوف الفرنسي الكبير «ميشل فوكو» أنه قال مرة: إن السؤال الذي شغلني في كل أعمالي -حتى وإن كنت لم أتحدث عنه مباشرة - هو: ما هي أوروبا؟ أما المفكرون العرب في معالجتهم لرهانات مجتمعهم؛ فيميلون إلى الطرح الإيديولوجي المباشر على حساب السؤال الفلسفي»الدكتور السيد ولد أباه، منصة التشاور الفلسفي.

1- تأمل الفقرة التالية: (أما المفكرون العرب في معالجتهم لرهانات مجتمعهم؛ فيميلون إلى الطرح الإيديولوجي المباشر على حساب السؤال الفلسفي) وعلق عليها.

2- وظف المفاهيم التالية: (المعاصرة - الاستشراف - الكونية) في سياقات مختلفة.

3 - قدم رأيا نقديا لأطروحة النص «أن فلاسفة العرب عالجوا إشكالات عصرهم ومجتمعهم انطلاقا من طرح إيديولوجي بدون لغة إنسانية كونية».

#### النص2

«يسود بين دارسي الفلسفة والكثير من المثقفين أن الفلسفة في الإسلام كانت مجرد صدى للفلسفة اليونانية، وأن فلاسفة الإسلام لم يقدموا سوى شروح وتعليقات على فلاسفة اليونان وأهمهم أرسطو، والغريب في الأمر أن هذه الوجهة في النظركانت في الأصل استشراقية، تبناها بعض المفكرين العرب المحدثين، والحقيقة هي عكس ذلك تماماً. إن الحجم الهائل من الشروح التي قدمها الفلاسفة في الإسلام لأرسطو وغيره من الفلاسفة اليونان هو الذي يوحي بتلك النظرة حول تبعية الفلسفة في الإسلام لليونان، أما على مستوى الإنتاج الفلسفي المستقل والذي يتوافر فيه الإبداع والجدة، فلدينا العديد من الأعمال الفلسفية العربية الأصيلة التي لا يمكن اعتبارها مجرد شروح على الفلسفة اليونانية، وأشهرها (تدبير المتوحد) لابن باجة، واقصة حي بن يقظان) لابن طفيل، واتهافت التهافت) لابن رشد، والذي لم يكن مجرد رد على (تهافت الفلاسفة) للغزالي، بل فلسفة أرسطو وبعد طول انقطاع في عصور الانحطاط، عادت مسيرة الفكر الفلسفي مرة أخرى في العالم العربي، وتزامنت مع تحرر الأقطار العربية من الاستعمار وأخذها بسبل النهضة الفكرية والعلمية والمادية، فظهرت الاتجاهات الفلسفية ابتداءً من أواخر القرن

وعبد الرحمن الكواكبي، ومحمد عبده، وتنوعت وتشعبت في القرن العشرين حتى كانت موازية للاتجاهات الفلسفية الغربية، من تطورية «شبلي شميل وسلامة موسى» ووجودية «عبدالرحمن بدوي» وماركسية «طيب تيزيني» وشخصانية «عثمان أمين» وبنيوية «محمد عابد الجابري» «وظاهراتية (حسن حنفي» محمد المخلوفي.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- استخرج المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة.
    - 3- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 4- تأمل الفقرة التالية «عادت مسيرة الفكر الفلسفي مرة أخرى في العالم العربي، وتزامنت مع تحرر الأقطار العربية من الاستعمار وأخذها بسبل النهضة الفكرية والعلمية والمادية، فظهرت الاتجاهات الفلسفية ابتداءً من أواخر القرن التاسع عشر» وعلق عليها.
  - 5 استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 6 وظف المفاهيم التالية: (المعاصرة الاستشراف- الكونية الانفتاح ) في سياقات مختلفة.

#### للمطالعة:

### راهن الفكر الفلسفي:

«اتهمت الفلسفة، وتتهم دوما، بـ «الغموض»، والسبب في هذا الاتهام هو، فيما أعتقد، أنها تحاول إزالة الغموض عما يعتبره الناس واضحا، فالفلسفة ليست إذن خطابا غامضا، بل هي خطاب ضد الغموض الذي يستتر وراء وضوح بادئ الرأي، ضد الوضوح الذي يقبله الناس مجانا من اللغة اليومية، لغة المشهور، لا بل لغة الإشهار والموضة.

- لنترك جانبا المفاهيم التقليدية التي بقيت الفلسفة منذ ظهور التفلسف وستبقى ما بقي قائما تحاول جلاء الغموض الكثيف الذي يختفي وراء وضوحها الزائف في اللغة اليومية، مفاهيم مثل الوجود والحرية والعدل والفضيلة الخ، هذه المفاهيم تحمل معها وضوحا في خطابنا اليومي بينما تثوي وراءها أكوام وطبقات من الغموض، تنعكس آثارها ليس على هذه المفاهيم وحسب، بل أيضا على الأداة التي تحاول النبش فيها وتعريتها، وأعني بها اللغة الفلسفية. وهل هناك أوضح من «الوجود» وأغمض من الجواب عن «ما الوجود»؟ وهل هناك ما هو أقرب وأحب للنفس البشرية من «الحرية»؟ وما هو أبعد منها وأصعب عليها من الجواب عن سؤال «ما الحرية»؟
- لنترك إذن هذه المفاهيم الفلسفية «التقليدية»، ولنركز اهتمامنا قليلا على هذا الوضوح الزائد والزائف الذي يحمله عنوان ندوتنا هذه: «راهن الفكر الفلسفي»، وأعني أولا وقبل كل شيء، هذا الوضوح/الغموض الذي يلف كلمة «راهن»! فماذا نعني بـ«راهن» الفكر الفلسفي؟

إلى أي معنى تحيلنا «اللغة اليومية»، لغة القواميس العامة؟

- يرجع الناس عادة إلى القواميس ومعاجم اللغة لطلب معنى الكلمات، وهنا يبدأ الغموض، فالقواميس ليست دائما مواكبة لتطور اللغة والمفاهيم، وأكثر القواميس والمعاجم في اللغة العربية -إن لم نقل جميعها - غير مواكبة أصلا. فهي تضم اللغة التي جمعت من أفواه الأعراب أو من النصوص، منذ ثلاثة عشر قرنا. وإذن، فكل ما ستمدنا به القواميس هو المعنى «الأصلي» لكلمة «راهن»، وعلينا نحن أن نقرر هل ما تعنيه هذه الكلمة في عنوان ندوتنا هذه، هو ذلك المعنى «الأصلي»، أم أن الأمريتعلق بمعنى آخر نقلت إليه هذه الكلمة على سبيل «المجاز» كما يقول اللغويون؟ وفي هذه الحال سيكون علينا أن نبت في مشروعية هذا «المجاز» أو «النقل».

- يبدأ «لسان العرب» شرحه لمادة «رهن» بالقول: «الرهن معروف». قال ابن سيده: الرهن ما وضع عند الإنسان مما ينوب مناب ما أخذ منه. يقال: رهنت فلانا دارا رهنا وارتهنه، إذا أخذه رهنا، والجمع رهون ورهان ورهان ورهن بضم الهاء». ثم يضيف «... والرهان والمراهنة: المخاطرة. الراهن في كلام العرب: هو الشيء الملزم. يقال هذا راهن لك: أي دائم محبوس عليك»، ثم يضيف «وكل شيء ثبت ودام فقد رهن». وأيضا «الراهن: الثابت» و»طعام راهن: أي دائم». ثم يستشهد بقول الأعشى يصف قوما يشربون خمرا لا تنقطع:

### لا يستفيقون منها وهي راهنة

### إلا بهات وإن علُّوا وإن نهلوا

هناك معنى آخر: «الراهن: المهزول المعيب من الناس والإبل وجميع الدواب».

- تلك هي المعاني التي يدورنص «لسان العرب» حولها في مادة «رهن». ويمكن تصنيفها، وفهم عبارة «راهن الفكر الفلسفي» حسب منطوقها، كما يلي:

1- «راهن»: اسم فاعل من «رهن»، بمعنى الشخص الذي يرهن شيئا يأخذه منه غيره رهينة، وفي هذه الحالة تكون معنى عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي»: الشخص الذي يرهن الفكر والفلسفة، أي الذي يقدمه رهينة لغيره مقابل شيء يأخذه، وقد يسترده إذا أرجع ما أخذه كمقابل. وإذا نحن أردنا نقل هذا المعنى من الحقيقة إلى المجاز فكل ما نحصل عليه هو معنى «التعطيل» راهن الفكر الفلسفي: أي «من» أو «ما» يجعله عاطلا معطلا محبوسا كالرهينة. وقد نذهب في عملية التجوز إلى أبعد ما يمكن في هذا السياق، فنقول: راهن الفكر الفلسفي: «من» أو «ما» يفقده الحرية؟ أي يجعله مقيدا غير حر؟

2. «راهن»: بمعني دائم وثابت، ويطلق على الطعام وما في معناه. والدوام والثبات معناه عدم التغير، عدم التطور، وبمقتضى هذا يكون معنى عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي» : دوامه وثباته، عدم تجدده، إن الأمثلة التي يقدمها «لسان العرب» لهذا المعنى تدور حول الطعام

والشراب. وإذا نحن استعملنا المجاز، وشبهنا الفكر الفلسفي بـ «الطعام»، أمكننا القول إن عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي» تعني: ما هو منه بمثابة الغذاء الدائم الثابت. وبعبارة أخرى راهن الفكر الفلسفي معناه: القضايا التي يدور حولها التفلسف دائما أو القضايا الثابتة في الفلسفة التي تشكل «الغذاء» الدائم للفلاسفة.

3- يبقى المعنى الثالث لكلمة «راهن» الذي يفيد الهزال والضعف، والذي يجعل عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي» تفيد: الضعيف منه والهزيل.

- فبأي من هذه المعاني ترتبط عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي»؟
- إذا رجعنا إلى لغتنا اليومية، إلى خطابنا المعاصر الذي يبتعد كل يوم أكثر فأكثر عن لغة «لسان العرب»، فإننا سنجد أن كلمة «راهن» غالبا ما تستعمل فيه مقرونة بكلمة «وقت» أو ما في معناه. نقول: «الوقت الراهن» و»الظرف الراهن»، بمعنى: الذي يجري ويمرحاضرا دائما، ثابتا. يمكن أن يقال مع شيء غير قليل من التسامح إن هناك نوعا من الانتقال من «الطعام الراهن» الدائم الثابت، إلى «الوقت الراهن». فقد شبه الوقت هنا بالطعام الذي يأكل منه الناس ولا ينقضى، أي يدوم مدة طويلة.
- عبارتنا «راهن الفكر الفلسفي» تجد مرجعيتها، إذن، في الفرنسية لغة وثقافة. ولنقل في الثقافة الغربية عموما. قد تقولون: هذا شيء نعرفه. وهو المعنى الواضح الذي جئنا نحمله في أذهاننا. وأنا أقول لكم: إذا كان الأمركذلك، فقد كان ينبغي تخصيص العبارة هكذا: «راهن الفكر الفلسفي في الغرب» أو في «أوروبا»! لأن العبارة لا تكون واضحة إلا بهذا التخصيص. أما إذا قلنا «راهن الفكر الفلسفي»، هكذا بدون تخصيص، فإن الذهن سينصرف إلى «المتكلم»، إلى الد «نحن». لأن عدم التخصيص بالاستناد إلى «الآخر» معناه التعميم المضمر المسند إلى «الأنا». فلو أن الجمعية الفلسفية الفرنسية استعملت هذه العبارة «راهن الفكر الفلسفي» لانصرف الذهن إلى الفلسفة في فرنسا أو في أوروبا، دون غيرها. وما دام الأمركذلك، فالعبارة كان يجب أن تكون «راهن الفكر الفلسفي عندنا» في المغرب أو في الثقافة العربية.
- لنسلم بهذا، فنحن مغاربة وثقافتنا عربية. ولكن بما أن «الوضوح» الذي يصحب عبارتنا («راهن الفكر الفلسفي») يفرض نفسه علينا كمرجعية معاصرة، ولنقل «راهنة»، فسنكون مضطرين إلى الجمع بين المرجعيتين اللتين أشرنا إليهما: «لسان العرب»، القاموس المرجع في لغتنا وثقافتنا. وإميل برييه: الأستاذ المرجع في ميدان تاريخ الفلسفة بفرنسا.
- قد تقولون: كيف يمكن الجمع بين ما يعطيه «لسان العرب» الذي جمع لغة الأعراب، وهي لغة ما قبل الفلسفة في الثقافة العربية، وبين لغة أحد كبار مؤرخي الفلسفة الأوربية في نهاية عصر الفلسفة ربما؟ وأجيب لعل هذه المفارقة هي التي ترهن «فكرنا الفلسفي»؟ مجرد افتراض! نعم؟ ومع ذلك فلنفترض ولنغامر، أو ليست الفلسفة مجموعة افتراضات ومغامرات فكرية؟

- وإذن فحديثي سيدورأولا حول ثلاثة محاور:
- 1. «راهن» الفكر الفلسفي العربي، أي «من»، أو «ما» يرهنه ويحبسه ويعطله.
  - 2. «راهن الفكر» الفلسفي العربي، ما هو الدائم الثابت فيه، بدون زمان.
    - 3ـ «راهن» الفكر الفلسفي العربي: ما هو الهزيل فيه؟
- هذه المحاوريمكن ضم بعضها إلى بعض بحيث يصبح معنى العبارة هكذا: «هناك ما رهن الفكر الفلسفي في الثقافة العربية وما حبسه ويحبسه، حتى صار ثابتا معطلا، لا يتحرك ولا يتحول. مما أدى إلى هزاله وضعفه». ومهمتنا هنا هي الكشف عن هذا الراهن «اللعين» -إذا جازاستعمال هذا الوصف في رحاب الفلسفة...(...)

التاريخ يضع أمامنا الحقائق التالية:

1- إذا كانت الفلسفة، بالمعنى المعاصر للكلمة، قد نشأت في اليونان، فإن فلاسفة اليونان قد اكتسبوا القدرة على التفلسف بما تعلموه من احتكاكهم بالثقافات الأخرى، وفي مقدمتها الرياضيات المصرية والفلك البابلي وما ارتبط بهما من معارف وتصورات حول الإنسان والطبيعة وما وراء الطبيعة.

2- إن الفلسفة في اليونان قد عاشت ثلاثة قرون، من القرن السادس إلى الرابع قبل الميلاد، من طاليس أول فيلسوف يوناني إلى أرسطو الذي انتقلت بعده الفلسفة إلى خارج اليونان، إلى مصر بالإسكندرية وإنطاكية بالشام، لتمتد شرقا إلى فارس وغربا إلى روما، وقد دامت هذه الحقبة المسماة بـ «العصر الهيلنستي»، اثني عشر قرنا، ابتداء من آخر القرن الرابع قبل الميلاد إلى القرن الثامن الميلادي. وفي هذا العصر كفت الفلسفة عن أن تكون «محض» هيلينية إذ امتزجت بـ «الفكر الشرقي».

3. الفلسفة العربية الإسلامية بدأت منذ بداية الترجمة في القرن الثامن الميلادي لتعيش فترة ازدهارمن التاسع إلى الثاني عشر (من الكندي إلى ابن رشد)، ثم لتندمج وتتداخل مع التصوف وعلم الكلام والفكر الشيعي إلى القرن الماضي. ثم تأتي بعد ذلك المرحلة المعاصرة (التي هيمنت فيها المركزية الأوروبية إلى درجة أصبح معها فكرنا الفلسفي مرهونا للتصور الذي شيدته هذه المركزية لأهلها).

4. إن الفلسفة الأوروبية الحديثة مدينة في وجودها وتطورها لفلاسفة الإسلام وتلامذتهم من فلاسفة اليهود. لقد ظل ابن سينا وابن رشد سلطتين مرجعيتين في داخل الفكر الأوروبي والفلسفي والعالمي إلى حدود القرن الثامن عشر، وقد طمس تاريخ الفلسفة الرسمي الذي تتحكم فيه المركزية الأوروبية هذه الحقيقة. والأبحاث القليلة التي ظهرت وتظهر في هذا الموضوع تدل دلالة واضحة على أهمية الدور الذي كان لما يسميه بعض الباحثين الأوروبيين المعاصرين بدالتراث المنسي» في تشكيل الفكر الأوروبي الحديث،

والمقصود بـ «التراث المنسي» هنا هو التراث الفلسفي العلمي العربي الإسلامي.

- هذه الحقائق التاريخية الأربع تميط اللثام عن حقيقة كبرى، لا بد من الصدع بها مرة أخرى، وهي أن الفكر الفلسفي الحديث والمعاصر فكر مرهون، راهنه المركزية الأوروبية التي فرضت إمبريالية إيديولوجية على تاريخ الفلسفة، بل على تاريخ العلم والفلسفة وجميع أنواع النشاط الإنساني الروحي والفكري، تماما كما فرضت الرأسمالية الأوروبية، وتفرض، إمبريالية اقتصادية وسياسية على العالم» محمد عابد الجابري، واقع الفلسفة ومستقبلها في العالم العربي.

للحديث عن هذا الموضوع لا بدأن نطرح ثلاث إشكالات جوهرية أعتبر أنها تحدد الإطار النظري والتصوري للمسألة..

الإشكال الأول: يتعلق بطبيعة الروابط والصلات القائمة بين التراث الفلسفي العربي الإسلامي الوسيط، الذي لاشك في غناه و كثافته، والاهتمامات الفلسفية الحاضرة. الإشكال الثاني: يتعلق بمنزلة الفلسفة في سؤال التحديث والنهوض، الذي هو محور اهتمام الفكر العربي منذ منتصف القرن التاسع عشر إلى اليوم.

الإشكال الثالث: يتعلق بمساهمة الفلاسفة العرب المعاصرين في الدرس العربي الكوني. بخصوص الإشكال الأول:

نرى أن الباحثين العرب في الدراسات الفلسفية شغلوا من بدايات حضور الفلسفة في الحقل الاكاديمي العربي بالتراث العربي الوسيط: من علم كلام، وفلسفة وأصول فقه، وتصوف وفق منهجين كبيرين:

- براديكم الترجمة والنقل: أي اعتبار النصوص الفلسفية الوسيطة مجرد نقل وترجمة لمصادر يونانية دون إبداع او إضافة واشتهر في هذا الباب المستشرق الفرنسي «إرنست ربنيه» في مقاربته للفلسفة الإسلامية التي اعتبرها مجرد نقل حرفي من اليونانية.
- أما المنهج الآخر فهو القول بسبق الفلسفة العربية على الغرب الحديث في كل المفاهيم، والنظريات؛ كالقول بأن ديكارت تأثر بالشك عند الغزالي، وأن ابن خلدون هو مؤسس فلسفة التاريخ، وحتى علم الاجتماع إلخ.... والواقع أن المنهجين قاصرين، ومحدودين في فهم مسار الفلسفة الإسلامية الوسيطة التي لم تكن مجرد لحظة سلبية في تاريخ الفلسفة، ولم تكن أيضا سابقة على عصرها متقدمة على سياقها التاريخي.

في الثلاثين سنة الأخيرة حاول العديد من الفلاسفة العرب المعاصرين الخروج من هذا المأزق المزدوج بتطبيق المقاربات المنهجية الجديدة على النص التراثي الفلسفي، ومن أهم هذه المقاربات:

- التحليل التاريخي الإيديولوجي لدي «طيب تيزيني» و»حسين مروة» والمنهج البنيوي

التكويني لدي «محمد عابد الجابري» والمنهج الشعوري الفينمنولوجي لدى «حسن حنفي» والمنهج المنطقي التداولي لدى «طه عبد الرحمن» لقد سمحت هذه المقاربات بنتيجتين أساسيتين هما:

- البحث في السردية التراثية في خصوصياتها ومسارات تشكلها خارج أوهام التأثر والتأثير، وإبراز الصلة المتشابكة بين النص الفلسفي وبقية التشكلات الخطابية الأخرى من كلام، وأصول، وبلاغة، وتصوف إلى آخره .....

لكن وجه القصور الأساسي في هذه المناهج الجديدة على تنوعها واختلافها هو أنها عالجت النص الفلسفي التراثي خارج السردية الفلسفية الكونية، سواء على مستوى تاريخ الأفكار والمفاهيم الفلسفية أو على مستوى الإشكالات الفلسفية نفسها، وفي السنوات الأخيرة بدأت تظهر في الدراسات الفلسفية الوسيطة أطروحات منهجية جديدة، دقيقة، وموثقة لدى «آليه ديليبرا» الذي هو أهم مؤرخي الفلسفة الوسيطة الآن في الغرب، و «مروان راشد» و»جان بارت اسبرتي»، هذه الدراسات بينت اندراج الأطروحات الفلسفية العربية في مسار الإشكال الفلسفي الممتد من العصر اليوناني إلى العصور الحديثة، ومن أبرز محاوره سردية الذات وإشكالية التجريد ومعضلة الكليات... إلخ، وهو مساركان للفلسفة العربية في تداخلها مع النص اليوناني وتداخلها أيضا مع المباحث الكلامية والعلوم الرياضية الطبيعية دور مذكور نكتفى بالإشارة إلى مثالين من أمثلته:

- المثال الأول: انتقال سؤال الوجود من ميتافيزيقا الجوهر لدى «أرسطو» إلى ثنائية الماهية والوجود لدى «ابن سينا» بأصولها الكلامية المعروفة وماكان لهذه الثنائية من أثر خطير في تاريخ الفلسفة بتأسيسها لسؤال المعرفة على أساس مرجعية الشيء وما يترتب من فصل ضروري بين الوجود الذهني والوجود العيني.
- المثال الثاني: هو الانتقال من التصور الضروراتي المغلق للطبيعة من حيث هي: مادة، وصورة أي ما تلخصه الكسمولوجيا الأرسطية بالتصور الذري المجرد للطبيعة لأسباب كلامية تداخلت مسار الرياضيات وعلم الطبيعة، وقد أفضى هذا التصور إلى مقاربة رياضية للطبيعة في قطيعة كاملة مع النسق اليوناني وفي علاقة مؤكدة بتطور النظرية التجريبية الرياضية للطبيعة في العصور الحديثة.
- إن هذين المثالين والأمثلة كثيرة يبينان أهمية الزمنية المفهومية الطويلة في تاريخ الفلسفة العربية مما يظهر لنا أن الفلسفة العربية الوسيطة وإن استخدمت المعجم اليوناني، فإنها لم تكن نقلا سلبيا ولا ترجمة حرفية، بل إن الأفق الذي اندرجت فيه هو أفق التعالي، أفق مختلف كليا عن الأفق الأنطولوجي اليوناني سواء تعلق الأمر بتصور الطبيعة أو الإنسان أو نظام الاجتماع المدني.

- كما أن هذه الفلسفة - وإن لم تكن خارج سياق عصرها - إلا أنها بلورت اتجاهات ومسار للمفاهيم لا يمكن ضبطها إلا ضمن منظور الزمنية الفلسفية الطويلة التي لا ينتبه لها المتشبثون بمنهجيات القطيعة، والانفصال من المفكرين العرب المعاصرين.

أما الإشكال الثاني: فيتعلق بطبيعة مشروع النهوض العربي الذي كان حضور الفلسفة فيه ضعيفا محدودا، تتجلى تلك الحقيقة في المقارنة العاجلة في مشروع التنوير الأوربي من خلال الذي كان من إنتاج الفلاسفة، وقد طرحت التوجهات الكبرى للنهوض الأوربي من خلال مفاهيم الحرية والتقدم والنزعة الإنسانية الكونية إلى آخره.... لقد وظف الفكر العربي هذه المفاهيم المركزية خارج سياقها الفلسفي، ودون محدداتها النظرية والإشكالية، مما نلمسه في جملة من الانزياحات: من بينها تحويل المسألة التأويلية المحورية من طبيعة العلاقة بالتقليد الذي هو هوية تاريخية كاملة إلى مجرد خيار ملتبس بين ماضي منقطع، وواقع خارجي لسنا طرفا فيه، وهكذا طرح موضوع التحديث في إطار إشكالية عقيمة عرفت بموضوع الأصالة والمعاصرة، والهوية والآخر في حين أن المقاربة الفلسفية الغربية منذ ديكارت، وكانط إلى هيغل وهوسرل لم تشغل بهذه الإشكالات الوهمية، وعالجت الرهانات ديكارت، وفق الإشكالات الكبرى للذاتية و الوعي والعقل التاريخي والهوية الجماعية التي المعاصرة وفق الإشكالات الكبرى للذاتية و الوعي والعقل التاريخي والهوية الجماعية التي المعاصرة وفق الإشكالات الكبرى للذاتية و الوعي والعقل التاريخي والهوية الجماعية التي المعاصرة وفق الإشكالات الكبرى للذاتية و الوعي والعقل التاريخي والهوية متسرعة.

من بين هذه الانزياحات أيضا طرح موضوع الوحدة العربية الذي هو محور المسألة السياسية في الفكر العربي المعاصر في إطار إيديولوجي محض، يحكمه منطق الاندماج الحتمي الناتج عن محددات التكامل التاريخي والمصالح المشتركة، وهكذا عولج هذا الإشكال المحوري خارج المحددات الفلسفية الكبرى من المسألة السياسية المعاصرة، من موضوعات السيادة، والهوية، وعلاقة الدولة بالمجتمع المدني وطبيعة الشرعية السياسية مما يفسر نجاح مشروع الوحدة الأوربية الذي طرحه فلاسفة التنوير في القرن الثامن عشر، وفشل المشروع الوحدوي العربي الذي طرحه المفكرون العرب في القرن التاسع عشر، ومن هذه الانزياحات أيضا طرح المسألة الدينية السياسية في إطار الإشكالية العقيمة للعلمانية، ليبدأ الفصل القانوني بين الدولة والدين.

إن هذا الطرح هو الذي ولد الجدل الزائف بين تيار علماني عقلاني «ديمقراطي»، وتيار يدعي الشرعية الدينية احتجاجا على خط اللائكية الغربية المعادية للدين، والواقع أن ما يسمى بالعلمانية بالمنظور الأوروبي يحجب السياق التداولي الثري في الفلسفة الغربية حول المسألة الدينية السياسية؛ التي شغلت فلاسفة الغرب «من سبينوزا وهوبز إلى هابرماز وتايلور» ولقد طرحت هذه المسألة في أبعاد واسعة ترتبط بموضوع التعالي في علاقته بالمحايثة والعلاقة بين الوعي التاريخي الذي هو مدار القناعات الجوهرية الحرة، والعقل

العمومي الذي هو مجال التوافقات المشتركة في مجتمعات متنوعة، والعلاقة المعقدة بين الدين كمصدر أساسي للقيم المجتمعية، وطبيعة المؤسسة الدينية في مجتمعات ليبرالية وثيقة الصلة بالديمقراطية، والواقع أن أطروحة العلمنة من حيث هي عقلنة طبيعية أو مجتمعية تخرج الدين من الشأن العمومي، وهي أطروحة «ماكس فيبر» لم تكن هي الأطروحة الوحيدة في الفلسفة الغربية، وإن كانت انتشرت بصفة واسعة في الكتابات العربية الرائجة. ثمة أطروحات فلسفية أخرى كأطروحة «كارل اشميت» التي طورها حاليا الفيلسوف الإيطالي «جورجيو أقامبين» تبين أن العلمنة هي في آن واحد كانت نمطا من القطيعة، وأنماطا من النقد المعياري والاستيعاب النظري والعقدي للمرجعيات الدينية بما فيها أكثر جوانها إيغالا في اللاهوت.

أما الإشكال الثالث فيتعلق: بإسهام الفلاسفة العرب المعاصرين في الفلسفة المعاصرة فلا خلاف على أنه محدود، بل هامشي سواء تعلق الأمر بالفلسفات التأملية، أو التأويلية، أو بالفلسفات التحليلية، أو التداولية أو بفلسفة الدين والأخلاق، أو فلسفة السياسة.

إن أحد الجوانب الأساسية في هذا القصور تكمن في الانشغال الحصري في هموم الأمة وأسئلة الواقع العربي دون معالجتها في سياقها الكوني الحالِّ.

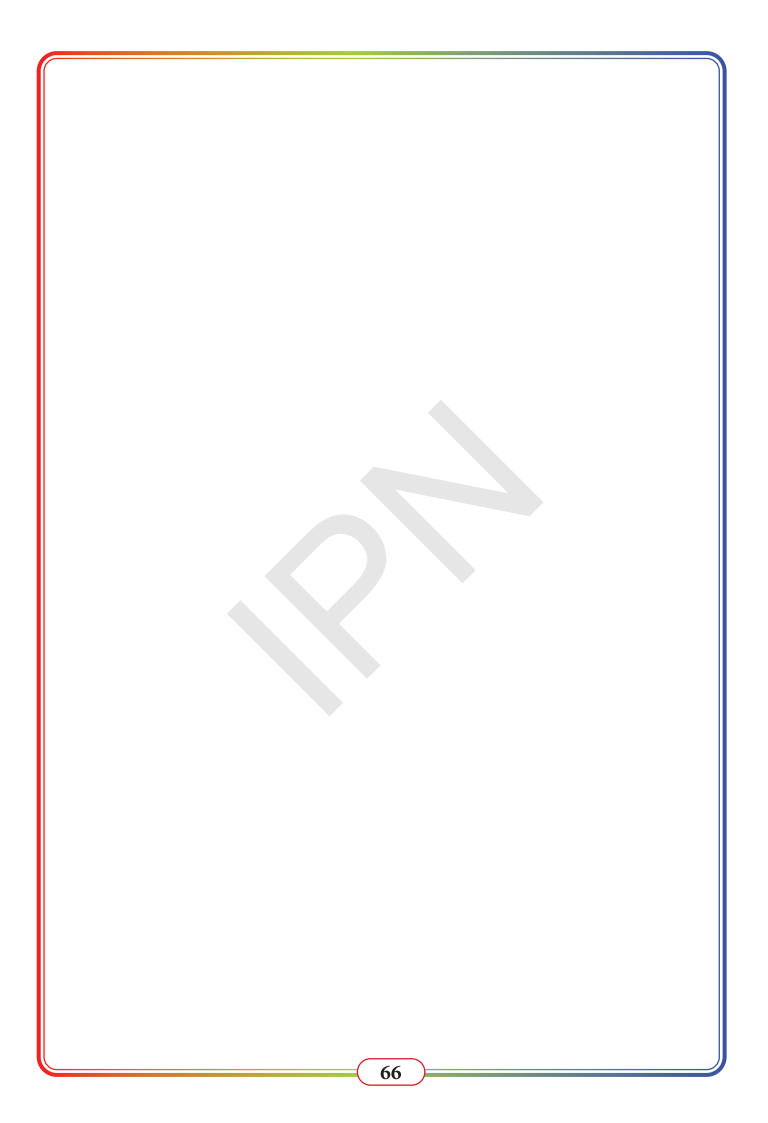
إن كل الفلاسفة بما فيهم أكثرهم تجريدا وأبعدهم شأوا في البحث النظري عالجوا إشكالات عصرهم ومجتمعهم لكن بلغة إنسانية كونية.

نقلت عن أحد تلاميذ الفيلسوف الفرنسي الكبير «ميشل فوكو» أنه قال مرة: إن السؤال الذي شغلني في كل أعمالي -حتى وإن كنت لم أتحدث عنه مباشرة - هو: ماهي أوربا؟ أما المفكرون العرب في معالجتهم لرهانات مجتمعهم؛ فيميلون إلى الطرح الإيديولوجي المباشر على حساب السؤال الفلسفي» الدكتور السيد ولد أباه، منصة التشاور الفلسفي، 2022/1/5

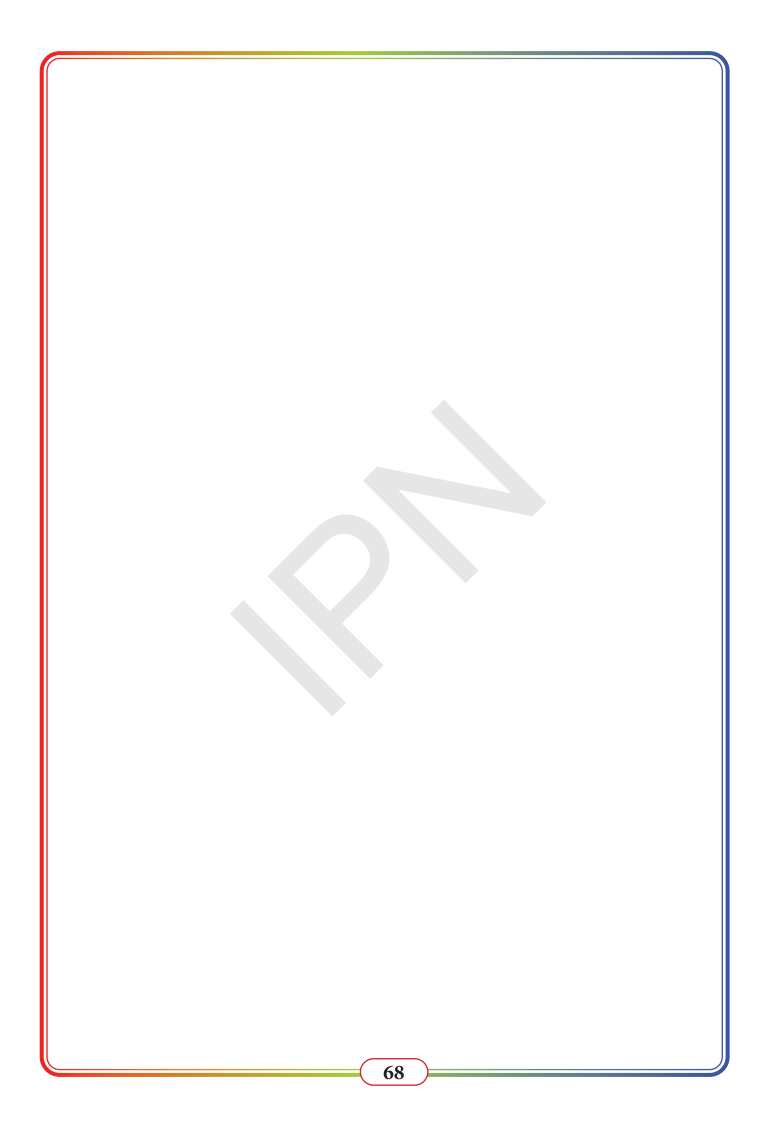
#### أنشطة بحثية:

المشروع المقترح: كل مجموعة تناقش موضوعا من موضوعات الإنسان والعالم:

- المجموعة 1: تتكلف بالبحث عن مفهوم الإنسان في القرآن الكريم.
  - المجموعة 2: تتكلف بمسألة الغريزة وعلاقتها بقيم المجتمع.
- المجموعة 3: تبحث مسألة الفروق بين الجنسين بين الطبيعي والثقافي.
  - المجموعة 4 تبحث عن علاقة الحداثة بالأصالة.
  - مراجعة التلاميذ لأساتذتهم أو أشخاص في المجتمع والمراجع المتوفرة.

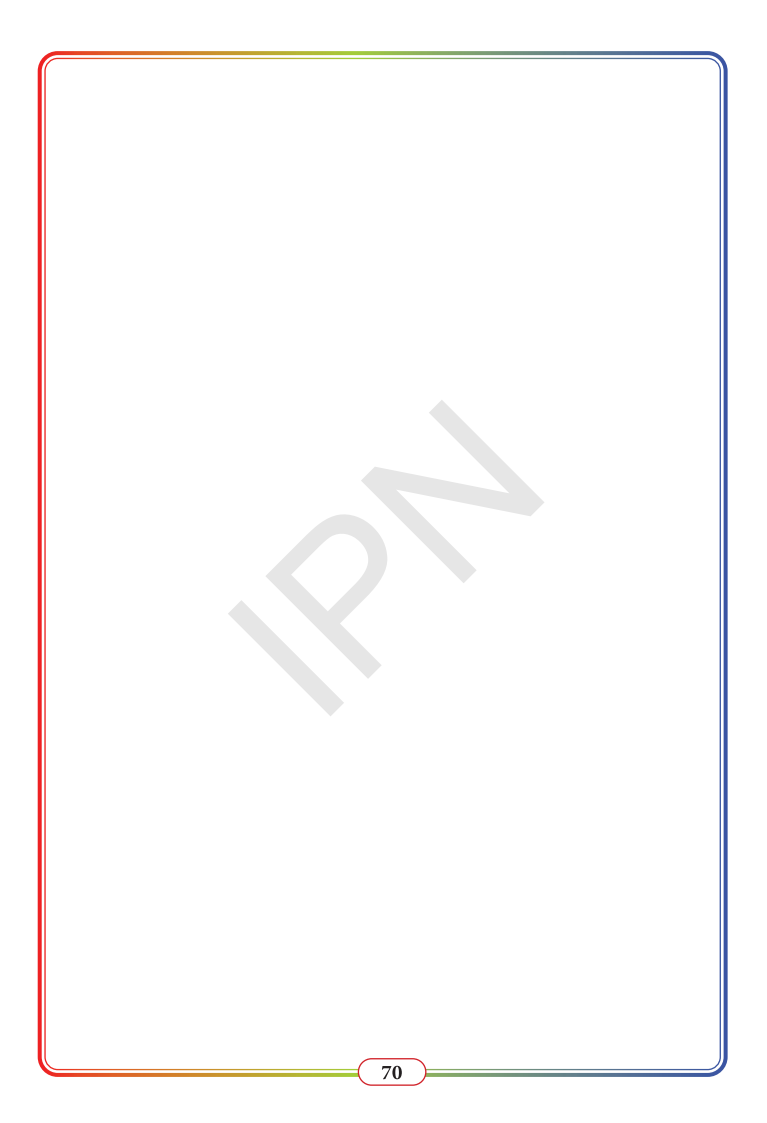


الوحدة الثانية: الحق والقوة



## المعارف الكونية والسياقية

- الدرس الأول:
- المفهوم المركزي: الحق.
- المفاهيم المجاورة: (الإلهي الطبيعي المدني).
  - الدرس الثاني:
  - المفهوم المركزي: القوة.
- المفاهيم المجاورة: (العنف الفوضوية السلطة).
  - الدرس الثالث:
  - المفهوم المركزي: الدولة.
  - المفاهيم المجاورة: (الشعب السيادة الأرض).

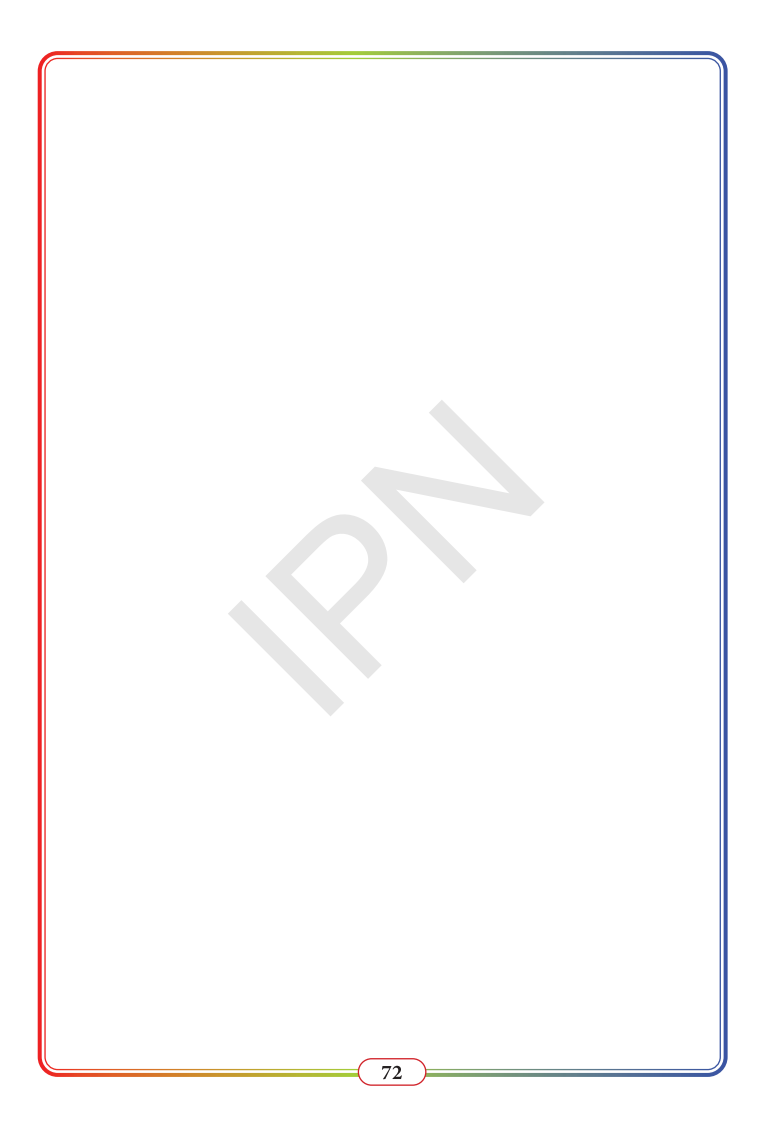


## التقديم

لقد اعتاد الفلاسفة تحديد مفهوم الإنسان بأنه «حيوان ناطق»، يمتازعن من ينتمون معه إلى دائرة الحيوانية بالقدرة على التمييزبين الصواب والخطأ، والحق والباطل، والخير والشر، إلا أن المفارقة التي تميز سلوك الإنسان أنه يستخدم القوة أحيانا كثيرة لسلب حقوق الآخرين وفرض مواقفه عليهم، مع أن المتوقع من الكائن الذي يمثل العقل مقوم ماهيته وفصله النوعي أن يدور مع الحق حيث دار باعتباره الهدف الموجه والغاية الأسمى.

وهذا التعارض بين استخدام القوة والإيمان بالحق يتجلى بشكل واضح في جميع مناحي الحياة الإنسانية وعبرتاريخ هذا الكائن العاقل، فكم دارت من حروب بين البشر ولاتزال تدور من أجل الهيمنة والسيطرة، وكم شاهدنا الأفراد والجماعات يستخدمون القوة لحسم خلاف وقع بينهم وبين خصومهم، مع أنهم يعلمون أنهم ليسوا على حق.

وقد اهتم كثير من المفكرين والفلاسفة ورجال الدين وعلماء النفس والاجتماع والسياسة والأخلاق بهذه الثنائية المكونة لوجود الإنسان، محاولين فهم هذا التعارض واستكناه أبعاده المختلفة.



# الجهاز المفاهيمي (1)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي: الحق

الحق هو (ما كان مطابقا لقاعدة محكمة).

المفاهيم المجاورة: (الإلهي - الطبيعي - المدني).

- الإلهي: هو (المنسوب إلى الإله).
- الطبيعي: هو (المنسوب إلى الطبيعة، وهو ضد المكتسب والإرادي، والصناعي، والمفتعل، والمعجز).
  - المدني: هو (المنسوب إلى المدينة وهي الجماعة المنظمة المستقرة الخاضعة للقوانين)

## شرح المفاهيم:

الحق: (يطلق الحق في اللغة على الثابت الذي يعتبر إنكاره مكابرة وعنادا، وعلى اليقين والواجب، فحق الأمرأي ثبت ووجب.

وفي الاصطلاح يطلق الحق على الحكم المطابق للواقع يقول الجرجاني في كتاب التعريفات: «الحق في اصطلاح أهل المعاني هو الحكم المطابق للواقع، يطلق على الأقوال والعقائد والأديان والمذاهب، باعتبار اشتمالها على ذلك، ويقابله الباطل».

ومن خلال هذا التعريف يتضح أن الحق مفهوم مركزي، يتم استخدامه في سياقات متعددة، وحقول دلالية متنوعة، ففي مجال السياسة يصبح الحق هو المنطلق والمرتكز الذي منه تستمد السلطة شرعيتها، على خلاف بين فلاسفة السياسة في تحديد طبيعة ذلك الحق. وفي مجال الأخلاق يتعلق الحق بما ينبغي أن يكون أي بمجال المسموح به والممنوع أخلاقها.

وفي مجال القانون يقصد بالحق مراعاة القواعد العامة والخاصة المنظمة للعلاقات بين الأفراد والجماعات والتى تحدد الحقوق والصلاحيات بشكل إلزامى.

وفي مجال الأديان فإن الحق هو ما يؤمن به الإنسان إيمانا جازما وتطمئن إليه نفسه.

وهذا يعني أن الحق في مجال السياسة والقانون يقوم على الإلزام والإكراه، بينما في مجال الدين والأخلاق يقوم على الاختيار والانضباط.

ومفهوم الحق يرتبط - في الغالب - بمفهوم الواجب، فإذا كان الواجب هو ما يجب عليك القيام به، فإن الحق هو ما ينبغي عليك أن تطالب به.

#### المفاهيم المجاورة:

الحق الإلهي: الإلهي نسبة إلى الإله، ويقصد بالإله معبود الجماعة الذي يقدسونه ويلجؤون إليه طلبا للعون والمساعدة، ويخافون عقابه وغضبه.

فإذا أضفنا الحق إلى الإله كانت نتيجة تلك الإضافة مفهوما مركبا هو «الحق الإلهي»، والمقصود بذلك أن بعض الحكام كانوا يعتقدون أن الله قد أعطاهم «الحق» في الملك، وأنهم يستمدون شرعيتهم في الحكم من ذلك الحق الإلهي.

الحق الطبيعي هو مجموع الحقوق اللازمة عن طبيعة الإنسان من حيث هو إنسان، بغض النظر عن اختلاف الأديان والأعراق والمجتمعات.

إنه الحق الذي ينبني على المشترك الثابت، وبالتالي فهو سابق على الدساتير والقوانين.

الحق المدنى والسياسي يقصد به مجموع الحقوق المنصوص عليها في الدساتير والقوانين.

وبالتالي فهو حق مكتسب، اكتسبه الفرد من خلال انتمائه إلى جماعة، له عليها حقوق مقابل واجبات يؤديها.

#### التمثيل للمفاهيم:

#### من الأمثلة على الحق:

- حق الدائن على المدين - وحق الله على العباد.

## الحق الإلهي من الأمثلة عليه:

- قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُا أَلْمَلاُّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنِ اللهِ غَيْرِكِ ﴾ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُا أَلْمَلاُّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنِ اللهِ غَيْرِكِ ﴾ والآية 38 سورة القصص.
  - المنصور العباسى: «أيها الناس إنما أنا سلطان الله في أرضه».
  - جيمس الأول ملك إنجلترا: «إننا نحن الملوك نجلس على عرش الله على الأرض».
    - لويس الخامس عشر «إننا لم نتلق التاج إلا من الله ...».

الحق الطبيعي من الأمثلة عليه:

- الحق في الحياة.
- حق الفرد في استخدام قدرته الخاصة حسب مشيئته.

#### الحق المدني من الأمثلة عليه:

- الحق في المحاكمة العادلة.
  - الحق في التصويت.
    - أقوال الفلاسفة
- للحق دلالة مكتسبة ، تترتب على حالة معينة أو فعل معين، فبمجرد أن يكون الإنسان

إنسانا، مثلا يكسبه ذلك حقوقا طبيعية، وبمجرد أن يقوم بجهد عملي معين تترتب عليه تلقائيا نتائج هي في حد ذاتها تعتبر حقوقا. ومن هنا يمكن أن نميزبين ثلاثة أنواع من الحقوق:

- حقوق طبيعية، أصلية ، تأتي من الجبلة و الكينونة .
- وحقوق مكتسبة بالجهد و الفعل ، و متصورة و مدركة و محددة معرفيا.
- وحقوق إلهية تأتي مفصلة عن طريق الوحي و تحدد طبيعة و نتائج الأحكام و الأفعال
- أما الإسلام فيعتبر الله جل جلاله هو الحق و هو القوي المتين ﴿ وَلَوْ تَرَى ٱلَّذِينَ كَ إِذَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلهِ جَمِيعًا ﴾ سورة البقرة 165.

لهذا فما يوجد عند الإنسان من حق وقوة يقع في دائرة النسبية والمحدود، ولا يمكن أن يؤسس للشرعية الحقيقية ولا تنسب إليه الأصالة المطلقة؛ لأن ذلك ليس من طبيعته.

## - النص التطبيقي:

«الحق لايعني مجرد امتلاك السلطة؛ فهذه غالبا ما يتم الاستيلاء عليها، أصلا عن طريق العنف، وحتى عندما تكون السلطة تعبيرا شرعيا عن الإرادة الشعبية فإنها قد تضل الطريق، فليس رأي الأغلبية بالرأي المستنير بالضرورة، فهو قد يذهب في اتجاه يتناقض مع روح العدالة كما أن الشرعية السياسية لا تأتي من الغايات الأكثر نبلا التي نحددها لأنفسنا ...أين تكمن الشرعية إذن؟

يقدم مونسكيولنا الإجابة بهذه العبارة المختصرة: «كل سلطة لاحدود لها لا يمكن أن تكون شرعية» ليس أصل السلطة أو غاياتها ما يمنحها الشرعية لكنها الكيفية التي تمارس بها، أي بفرض حدود عليها وذلك بتقاسمها مع الآخرين، هنا يتواجه تصوران يندرج أحدهما في باب الوحدة والثاني في باب التعددية. يعتقد الأول أنه يمتلك الخير ويرى نتيجة لذلك أن لديه الحق في فرضه على الجميع، والثاني يأمل أيضا أنه الأفضل لكنه لايركن إلى ذلك ويرى أن تقاسم السلطات والفصل بيها خير من اجتماعها ووحدتها» تودوروف: اللانظام العالمي الجديد.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- اشرح المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة، ومثل لهم.
    - 3- ابن (ى) الإشكال المحورى للنص محددا أطروحته.
- 4- تأمل الفقرة التالية : (ليس أصل السلطة أو غاياتها ما يمنحها الشرعية لكنها الكيفية التي تمارس بها)، وعلق عليها.
  - 5- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 6 وظف المفاهيم التالية: (الإلهي الطبيعي المدني) في سياقات مختلفة.

## - تنمية المهارات

#### النص:

«يفهم الحق من جهة مبدئية بصفته إقصاء للعنف ....إن ما يجعل غايات ما مشروعة هو استخدام وسائل ينتجها القانون ، ولا يمكن للقوة أن توجد خارج الحق ....ومع ذلك يظهر بسرعة أن الحق يخشى في لقوة الأذى الذي تُلحقه بالسلم، إن النظام القضائي هو أحد الوسائل ولعله الأكثر نجاعة للاحتماء من الانتقام الذي لا ينتهي ...إن مبدأ عدالة قسرية يحرر البشرمن واجب الانتقام ... في هذا المعنى تُعيد العقوبات للحق كماله : فشراسة العقوبات وتفخيم الإرادة للقانون لها وظائف إظهار لا تجانس الحق والتحديات التي عُلقت عليه : يجب أن تبقى القوة للقانون». إف ميشو، العنف والسياسة.

- 1 ابحث عن العلاقات بين المفاهيم: التالية:(الحق الإلهي / الطبيعي المدني).
  - 2 اقترح حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: (الحق).
- 3 «ايسمح البعض لنفسه بفعل أشياء يعتقد أن له الحق فيها سواء بالاعتماد على تراث من الممارسات الظالمة التي كانت تمنح بعض الحقوق على أساس اللون والجنس والمهنة والمنزلة، ويعتقد أفراد من المجتمع أن انتماءهم لفئة معينة يعطيهم الحق في الاعتماد على تلك المنزلة، في حياتهم دون حاجة إلى العمل في حين لابد لآخرين مثلهم أن يمارسوا أعمالا شاقة للحصول على قوت يومهم ..فهل لهذه الحقوق الموروثة قيمة حقيقية أو شرعية دينية أو قانونية » ناقش الموضوع مع زملائك وقدموا بحثا في حصة تنمية المهارات.
  - 4 طرح تساؤلات حول المفهوم المركزي.
- 5 قارن بين دلالات المفاهيم المجاورة في الدرس : (. الإلهي الطبيعي المدني) ودلالاتها في المعيش اليومي.
- 6- اشرح مواقف معارضة لأطروحة النص: «أن تبقى القوة للقانون المقيد للحريات وليس للحق المطلق» مستندا إلى فهمك.

# الجهاز المفاهيمي (2)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي:

- القوة: (القهر المادي أو الضرورة التي لا تستطيع الإرادة مقاومتها، وهي بهذا المعنى مقابلة للحق).

## المفاهيم المجاورة:

- العنف: هو (كل سلوك مادي أو لفظي أو رمزي ، يصدر عن ذات فردية أو جماعية ، ضد ذات أخرى ، ملحقا بها ضررا ماديا أو نفسيا ).
  - السلطة: هي ( القدرة على فرض الإرادة على الآخرين من خلال إصدار الأمر وتنفيذه )
- الفوضى: هي (الخلل الذي ينشأ عن السلطة الموجهة أو عن تقصيرها في القيام بوظائفها أو عن تعارض الميول والرغبات).

## شرح المفاهيم:

#### القوة

لمفهوم القوة عدة دلالات أبرزها وأظهرها للعيان، القهر المادي الذي يتم تسليطه على الشيء من خارجه فيخضعه ويرغمه، وقد يحدث فيه تغييرات جوهرية.

وتمتد هذه الدلالة وتتسع لتشمل الضرورة التي لا تمكن مقاومتها، فخضوع الانسان لنظام الطبيعة من حوله هو شكل من أشكال هذه الضرورة القاهرة التي يصعب الخروج عليها. والقوة بمعنى القهر والإرغام مقابلة للحق، خصوصا إذا استخدمت ضد الإنسان من طرف أخيه الإنسان.

وهنا يبرز التعارض جليا بين الحق والقوة وهو تعارض لا يمكن تجاوزه إلا إذا تم استخدام القوة للدفاع عن الحق وحمايته.

إلا أن دلالات مفهوم القوة لا تنحصر في دلالة القهر المادي والضرورة الشاملة، بل إن هذا المفهوم قد استخدم في سياقات أخرى .

فالقوة قد تطلق على الاستعداد الكامن في الشيء، وهو ما يسميه أرسطو « الوجود بالقوة ، والقوة بهذا المعنى تقابل ما هو متحقق بالفعل ، وقد تطلق على مبدإ التغير أو على ما يؤدي إلى حركة الجسم أو سكونه .

وقد تكون القوة فاعلة أو منفعلة ، طبيعية أو حيوية أو عقلية .

وكل هذا الاتساع في الدلالة يؤكد أن مفهوم القوة مفهوم مركزي مؤسس بالنسبة للخطاب الفلسفي. العنف: يظهر من خلال تحديد العنف أنه أشكال متعددة ، وله مظاهر متتوعة ، فقد يكون عنفا ماديا يتجسد من خلال استخدام القوة القاهرة لإلحاق ضرر محسوس بذات فردية أو جماعية من طرف ذات أخرى .

وهذا العنف المادي قد تتم ممارسته خارج الأطرالقانونية والأخلاقية ، وعند ذلك يصبح عنفا غير مشروع ، ويسمى اعتداء أو جريمة .

أما عندما تستخدم القوة من طرف الدولة في إطار القانون، فإن العنف المادي في هذه الحالة يصبح مشروعا.

إلا أن العنف قد يكون لفظيا يتجلى من خلال خطاب جارح يترك آثارا نفسية لدى المتلقى، تبقى على المدى الطويل.

وقد يكون العنف رمزيا، لا يحتاج إلى سلطة أو قوة من أجل تنفيذه ، وهذا العنف الرمزي يتجسد في الخطابات والأشكال الثقافية والدينية.

والذين يتعرضون لهذا النمط من العنف لا يعونه ، ولا يشعرون به ، ولا يعترضون عليه .

السلطة: تنبع الحاجة إلى السلطة من ضرورة إدارة وتسيير شؤون الجماعات، مهما قل عددها وكانت بسيطة التكوين.

وذلك لاختلاف المصالح والمنافع وتعارض الآراء والمواقف، مما يتطلب الضبط والتوجيه ولأن الميل إلى العنف متأصل في الإنسان، ونوازع الشركامنة فيه تغالب نوازع الخير في تكوينه.

وكل ذلك يقتضي وجود وازع ، وسلطة قادرة على فرض إرادتها على الآخرين ، من خلال قدرتها على الآوامر وتنفيذها.

والسلطة قد تكون أحادية الاتجاه (طرف يأمر وطرف يطيع)، وقد تكون شبكة من العلاقات، متعددة الاتجاهات، تربط بين أطراف عديدة، تختلف من حيث المواقع، ومن حيث الفاعلية والتأثير.

وقد يستخدم بعض أصحاب السلطة طرقا خفية ناعمة للتأثير على المتلقين.

الفوضى: تشكل الفوضى إحدى الظواهر الكامنة في الوجود الاجتماعي المصاحبة له، وهي تنشأ نتيجة لتعارض المصالح والمنافع والميول والرغبات، وهذا التعارض تعارض مؤسس، سابق على قيام السلطة ومسوغ لقيامها، إلا أن وجود السلطة لا يعني اختفاء ظاهرة الفوضى أو غيابها بشكل مطلق بل يعني فقط منعها والتحكم فيها.

وأي تقصير من طرف السلطة في القيام بوظائفها ينشأ عنه خلل يؤدي إلى عودة الفوضى بعد اختفائها نتيجة لذلك التقصير.

بل قد يؤدي ذلك التقصير إلى خلل ملازم للوجود الاجتماعي ينشأ عنه فقدان السلطة الآمرة الموجهة ، وبذلك تعم الفوضى ، ويصبح المجتمع مهددا في وجوده واستمراره . وكل ذلك يؤكد ضرورة الحاجة إلى السلطة .

#### التمثيل للمفاهيم:

القوة: اعتداء العصابات الإجرامية على المواطنين الآمنين، احتلال أراضي الغير العنف:

- العنف غير المشروع: اعتداء السارق على مال غيره.
  - العنف المشروع: القصاص.
- العنف اللفظي: الإساءات والشتائم التي يتم توجيهها إلى المخالفين في الرأي عبر شبكات التواصل الإجتماعي.
- العنف الرمزي: العنف الذي يسود في بعض الثقافات ضد المرأة والذي يتم بموافقتها هي عليه.

#### السلطة:

- في مجال الأسرة : سلطة الأب.
- في مجال المجتمع التقليدي: سلطة القبيلة.
  - في المجال السياسي : سلطة الدولة .
    - في مجال الفكر: سلطة المثقف.

#### الفوضى:

- في مجال الأسرة: عدم خضوع أفراد الأسرة لسلطة الأب والأم.
  - في المجال الاجتماعي: الكُزرة.
  - في المجال التاريخي : السيبة.
    - في المجال التربوي: الغش.
  - في المجال السياسي: تقصير المسؤول في القيام بمهامه.

#### أقوال الفلاسفة:

- يحيل مفهوم القوة إلى الجانب الطبيعي العفوي الذي يؤدي إلى التغيير و الحركة، فالقوة هنا هي فعل مادي ، طبيعي في الإنسان ، ويتحول بفعل الإرادة و الإدراك إلى قوة فعالة، وواعية ، ويميز ارسطو بين الوجود بالقوة أي الممكن و الوجود بالفعل أي الطبيعي أو المتجسد في الواقع ، سواء بشكل تلقائي طبيعي أو بفعل الإرادة البشرية.
- يرى نيتشه أن القوة هي الطبيعة المتحكمة في كل كائن ، وإرادة القوة هي تجسيد

لهذه الحقيقة. فإرادة القوة هي كينونة الكائن، وهي تنزع نحو ذاتها، لتتماهى مع كينونة الوجود، التي هي إرادة اقتدار باستمرار و بشكل دائري أبدي، فالقوة هي الأساس و الأصل الجنيالوجي للحياة، وهي الغاية الفعلية والضرورية لها أيضا.

- أما هوبز فيميل إلى تجسيد رأيه من خلال اعتبار أن الإنسان في حالة الطبيعة يعيش على القوة ، ولذلك فحياته جحيم لأنها حرب الكل ضد الكل . فالقوة هنا حالة طبيعية وأصلية في الإنسان لكنها سلبية و تدميرية ، لذا لابد من تجاوزها بتنازل الإنسان عن حريته الطبيعية لصالح السلام العام والأمن العام وللحفاظ على البقاء .

#### التطبيق على النص

«الأقوى لا يكون أبدا قويا بما فيه الكفاية كأن يكون دائما سيدا، إلا أن يحول قوته إلى حق والطاعة التي يفرضها إلى واجب من هذا ينتج حق الأقوى هذا الحق الذي يتلقى بسخرية تلقيا ظاهريا والذي تتقرر حقيقته تقررا مبدئيا، ولكن أليس من سبيل فيفسر لنا مفسر هذه الكلمة ؟ إن القوة سلطة طبيعية ولا أرى أية حكمة أدبية يمكن أن تنجم عن نتائجها و الإذعان للقوة عمل ضرورة لا عمل إرادة ، إنه لا يعدو أن يكون عمل فطنة ففي أي معنى يمكن أن يكون واجبا؟

لنفترض هذا الحق المزعوم ولنتولى البحث فيه إنه لا ينتج من ذلك غيرقول هراء لا سبيل إلى تفسيره، و ذلك لأنه إذا تقرر أن القوة هي التي تضع الحق، فإن المعلول يتغير تغير العلة فكل قوة تتغلب على قوة أولى فلا بد أن تخلفها وتحل محلها» جان جاك روسو.

- 1- استخرج المفهوم المركزي للنص والمفاهيم المجاورة.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل العبارة التالية : ( الإذعان للقوة عمل ضرورة لا عمل إرادة) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (القوة العنف السلطة الفوضى) في سياقات مختلفة.
- 6 قدم رأيا نقديا لأطروحة النص (القوة لا يمكن أن تؤسس الحق فالإذعان للقوة من عمل الضرورة وليس من عمل الإرادة).

#### تنمية المهارات

#### لنص 1

(القضاء على العنف هو نقطة بدء الفلسفة وهدفها الأخير، فالإنسان يستطيع أن يتميز بأنه حراما من أجل العقل وإما من أجل العنف ..فالإنسان ليس لغة فحسب بل هو كذلك عمل و فعل وهنا في هذا المجال تصبح الحكمة أمرا ممكنا ويصبح الطغيان البربري ممكنا أيضا، وهدف الفلسفة هو تحقيق الوحدة القائمة بين الحديث والحياة بين النظرية والفعل

الثوري(البراكسيس)، بهذا نفهم أن هذه الفلسفة العويصة هي فلسفة الإنسان الموجود في العالم والذي يريد فهم هذا الموقف والسيطرة عليه، والفيلسوف بدون النظام الاجتماعي لا يستطيع أن يتفلسف لأنه سيكون فريسة للعنف، فالسياسة هي التي تضمن التفكير العقلي، بل إنها هي التي تجعل الإنسان معقولا؛ لأنها تنقل إليه بل تفرض عليه أخلاقيات أو معنويات خاصة، إن السياسة وعلم الأخلاق إن كانا يرفضان اللقاء، وإذا لم يقبل كل منهما بطريقته أن يموت في سبيل لا شيء فهما البحث الحرعن حرية الإنسان بقصد تفهم المعنى، وهما يبحثان عن وعي أكثر وضوحا، وعن عمل أكثر اتساقا دون أن يصبح الوعي والاتساق كاملين ودون أن يتوقف الإنسان عن الوجود، لأنه في آن واحد رغبة وحرية لا ينفصلان ووجود اعتباطي، وبحث عن العدالة في الوقت نفسه وهو عنف و وحرية لا ينفصلان ووجود اعتباطي، وبحث عن العدالة في الوقت نفسه وهو عنف و

1- قارن بين الفقرتين التاليتين: «االقضاء على العنف هو نقطة بدء الفلسفة وهدفها الأخير، فالإنسان يستطيع أن يتميز بأنه حر إما من أجل العقل وإما من أجل العنف».. (فالسياسة هي التي تضمن التفكير العقلي، بل إنها هي التي تجعل الإنسان معقولا لأنها تنقل إليه بل تفرض عليه أخلاقيات أو معنويات خاصة.) واستخلص الفرق بين الفلسفة والسياسة من خلال علاقتهما بالعنف.

- 2- ابحث(ي) في علاقة الإنسان بالقوة والحق.
- 3- ابحث(ي)في إشكاليات السياسة والدولة وعلاقتهما بالحق وبالقوة.
- 4- قدم(ي) نصائح لزملائك للتعامل مع الآخر وكيفية استخدام القوة والعنف والمطالبة بالحق واحترام السلطة.
- 5- قدم (ي) لزملائك بحث حول: الفوضى في حياة المجتمع (ظواهر التقري العشوائي الكزرة التسيب في العمل الرسمي)؟
  - 6- عرف(ي) زملائك على خطة عملك للمطالعة والبحث والتعامل مع المصادر المتاحة. النص 2

«إن السلطة ليست شيئا يتحصل عليه وينتزع أو يقتسم، شيئا نحتكره أو ندعه يفلت من أيدينا، إنها تمارس انطلاقا من نقاط لا حصرلها و في خضم علاقات متحركة ولا متكافئة. ولا تقوم علاقات السلطة خارج أنواع أخرى من العلاقات ( العلاقات الاقتصادية والمعرفية والعلاقات الجنسية )، وإنما هي محايثة لها إنها النتائج المباشرة التي تتمخض عن التقسيمات واللاتكافؤات والاختللات التي تتم في تلك العلاقات، وهي الشروط الداخلية لتلك التمايزات.

لا تقوم علاقات السلطة في بنية عليا ولا يقتصر دورها علي التهديد والحظربل إن لها حيث تعمل عملها دورا خلاقا. إن السلطة تأتي من الأسفل و هذا يعني أن ليس هناك في أصل علاقات السلطة و كطابع عام تعارض ثنائي شامل بين المسيطرين ومن يقعون تحت السيطرة ، بحيث ينعكس صدى هذا التعارض من أعلى إلى أسفل، وعلى جماعات يزداد ضيقها إلى أن يبلغ أعماق الجسم الاجتماعي. ينبغي أن نفترض بالأحرى أن علاقات القوة المتعددة التي تتكون و تعمل في أجهزة الإنتاج والأسر والجماعات الضيقة والمؤسسات تكون حاملا لانقسامات للعمود الفقري الذي يخترق المنازعات المحلية و يربط بينها، وكرد فعل فهي تقوم بطبيعة الحال بإعادة توزيع تلك المنازعات و تنظيمها وضمها و توحيدها والربط بينها وجمعها وما أشكال القهر الكبرى إلا نتائج الهيمنة التي تدعمها شدة كل تلك المواجهات والمنازعات.»ميشال فوكو- جينيا لوجيا المعرفة.

- 1- وضح(ي) العلاقات بين المفاهيم التالية: ( السلطة / السياسة القهر / القوة ).
- 2- ابحث(ي) في خصوصيات الإنسان الموريتاني والتحديات المطروحة له على مستوى السلطة والفوضى.
- 3- ابحث (ي) في مفهومي السلطة والقوة في الثقافة العربية والإفريقية والإسلامية وقارن بين القوة في الإسلام والممارسات المنافية للمفهوم.
  - 4- قارن(ي) بين مفاهيم القبيلة والسلطة.
  - 5- ناقش (ي) مفهوم السيبة ومرتكزاته في اللاشعور الجمعي.
  - 6- ابحث(ي) عن توظيفات للثقافة المحلية لمفاهيم (القوة العنف السلطة الفوضي).

# الجهاز المفاهيمي (3)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي:

الدولة هي (الجسم السياسي والقانوني الذي ينظم حياة مجموعة من الأفراد مستقرين على أرض محددة).

## المفاهيم المجاورة:

- السيادة: صفة تجعل المتصف بها مستقل الإرادة، مصدر السلطة، واجب الطاعة.
  - الشعب:

هو الطبقات الاجتماعية التي تساهم في تنمية المجتمع.

#### - الأرض:

الحوزة الترابية التي يقطنها الشعب وتمارس عليها الدولة سيادتها.

## شرح المفاهيم:

الدولة: للدولة في اللغة العربية عدة معان، فهي تعني التغير والتحول فدالت الأيام تحولت وتغيرت، وقد تعني الاستيلاء والغلبة، فالإدالة هي الغلبة.

وهذه المعاني تختلف عن معنى كلمة الدولة في اللغات الغربية: فكلمة (Etat) باللغة الفرنسية وكلمة (Etat) باللغة الإنجليزية، تدلان على الحال المستقر المستمر، الذي لا يتغير بتغير الملك أو الحاكم أو الأشخاص القائمين على الحكم والسلطة.

أما الدولة من الناحية الاصطلاحية: فهي تنظيم سياسي واجتماعي وقانوني، يدل على مجموع إرادات الأفراد، ولكنها في الوقت نفسه تسمو على الأفراد والجماعات وتتجاوزهم. وتتجسد الدولة من خلال مجموعة من المؤسسات السياسية والأجهزة الإدارية التي تقوم بتسيير حياة المواطنين، وتضمن الأمن الداخلي والخارجي من خلال استخدام العنف المشروع.

وقد اعتبر بعض الفلاسفة أن الدولة كيان طبيعي باعتبارها أكثر أشكال السلطة قدرة على تلبية حاجات الأفراد والجماعات، ولذلك فإن الإنسان يتوق إليها بوصفه: «حيوانا مدنيا بطبعه».

ولكن فلاسفة آخرين اعتبروها كيانا اصطناعيا طارئا يتم تأسيسه عندما يصبح الأفراد مهددين في وجودهم.

ويمكن القول بأن مفهوم الدولة يحيل إلى أبعاد متعددة، وفيه تتداخل وتتقاطع ثنائيات

متعارضة الضَّعف والقوة، العنف المشروع وغير المشروع ، الفوضى والنظام.

السيادة : تعني السيادة في معناها اللغوي الأصلي رفعة القدر والمكانة وشرف المنزلة .

وفي الاصطلاح هي مفهوم سياسي وقانوني ، يمتاز صاحبها بأن له السلطة العليا ، مما يجعل الآخرين يخضعون له ، ويأتمرون بأمره ، أما هو فلا يخضع لغيره .

وقد تم النظر إلى مفهوم السيادة من موقعين :

- الموقع الأول: النظر إليها من خلال العلاقات بين مواقع السلطة ومكوناتها، داخل النظام السياسي في مجتمع محدد.

وانطلاقا من هذه النظرة تتجسد السيادة في فرد أوهيئة أو في الشعب بأسره.

- الموقع الثاني: النظر إليها من موقع خارجي أي من خلال علاقة الدولة بغيرها من الدول وعندها تصبح الدولة صاحبة السيادة ، وتعني السيادة في هذه الحالة «استقلال الدولة عن غيرها من الدول استقلالا تاما».

الشعب: يطلق مفهوم الشعب في الفكر السياسي وفلسفة الحكم على العامة والجمهور العريض من المواطنين، في مقابل طبقة النبلاء وأصحاب الجاه والثروة.

ومفهوم الشعب بهذا المعنى يشمل الطبقات الفقيرة التي تتولى عملية الإنتاج مثل الفلاحين والعمال وغيرهم، إضافة إلى الطبقة المتوسطة، وبالتالي فإن المجتمع تبعا لهذا التحديد ينقسم على نفسه، بين قلة حاكمة تمثل الصفوة والخاصة، تمتلك وسائل النفوذ وأجهزة الدولة، وأغلبية كبيرة، تتوق إلى تحقيق العدل وتطبيق المساواة.

وقد أدى التعارض بين طرفي هذه الثنائية إلى حدوث اضطرابات وثورات في مجتمعات كثيرة ، عبر مسيرتها التاريخية ، كادت تعصف بها .

وتتحدد طبيعة النظام السياسي في أي مجتمع من خلال القاعدة الاجتماعية التي تدعمه، من حيث ضيقها «الخاصة» أو اتساعها «عامة الشعب».

الأرض: لم تكن الأرض ذات المعالم المحددة ، والحدود الثابتة ، شرطا في وجود وقيام الكيانات السياسية ، حيث كانت الممالك والإمبراطوريات تتسع حدودها الجغرافية حسب قوتها العسكرية ، وقدرتها على إخضاعها للكيانات السياسية المجاورة لها أو البعيدة عنها ، لسيطرتها ونفوذها .

وتضيق حدودها تبعا لتراجع قوتها ونفوذها.

أما في المجتمعات الحديثة فقد أصبح لكل دولة حوزة ترابية محددة لها حدود ثابتة، معترف بها من طرف جميع الدول.

وفوق هذه الحوزة الترابية يقيم شعب من الشعوب، وتمارس دولة من الدول سيادتها، وتطبق قوانينها.

#### التمثيل

الدولة: المدن اليونانية القديمة كانت تمثل نوعا من أنواع الدول.

- موريتانيا دولة تأسست سنة 1960، لا تزال تتداخل فيها سلطة الدولة مع سلطة القبيلة.

في المجتمعات الغربية توجد دول حديثة.

#### السيادة

في المجال الاجتماعي: لقد كان لكل قبيلة سيد مطاع.

في المجال التاريخي : لقد كان الأمراء والملوك هم من يمثلون سيادة الدول .

في المجتمعات الحديثة: الشعب هو صاحب السيادة.

#### الشعب

الشعب الموريتاني: مكون من عدة أعراق، والإسلام هو دينه.

لقد بدأ الشعب الفرنسي ثورته ابتداء من سنة 1789م وحتى سنة 1799م.

الشعب الجزائري قاوم الاحتلال الفرنسي ، وضحى بمليون شهيد .

## الأرض:

لم يكن للخلافة الإسلامية - تاريخيا - حدود ثابتة.

الحوزة الترابية للجمهورية الإسلامية الموريتانية ، تحدها السنغال جنوبا ، الجزائر ومالي شرقا ، الصحراء الغربية شمالا ، المحيط الأطلسي غربا.

## - التطبيق على النص

«إذا كان لكل دولة لغتها، ودينها، وأفكارها، وعاداتها، وحضارتها، فإن لكل دولة أيضا نظامها السياسي الخاص أو دستورها الخاص، وليس دستورأي شعب أو أي بلد مسلمة وضعية تتوقف على اختياره الحر، بل لابد لهذا الدستورمن أن ينبع من طبيعته التاريخية دون أن يتخذ صورة نظام خارجي يفرض عليه فرضا، والواقع أن دستورأي شعب من الشعوب إنما يمثل بالإضافة إلى دينه، وفنه وفلسفته، وتصوراته وأفكاره وحضارته بصفة عامة». هيغل، نصوص مختارة.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : «والواقع أن دستورأي شعب من الشعوب إنما يمثل بالإضافة إلى دينه ، وفنه وفلسفته ، وتصوراته وأفكاره وحضارته بصفة عامة » وعلق عليها.
  - 4- وظف المفاهيم التالية: (الدولة السيادة الشعب الأرض) في سياقات مختلفة.

## - تنمية المهارات

#### النص1:

«صحيح أن كلّ فرد يتمتّع خارج المجتمع المدني بحرية تامة غير منقوصة، ولكنّها حرّية غير مثمرة، لأنّها، لمّا كانت تعطينا امتياز فعل كلّ يطيب لنا فعله، فإنها كذلك تترك للآخرين القدرة يحمّلونا كلّ ما يعِن لهم.أما في ظل حكومة دولة محكمة الأسس، فإن كل فرد لا يحتفظ من حريته إلا بالقدرالذي يكفيه ليعيش عيشة راضية، و في ودعة تامة كما أن الآخرين لا يجردون من حريتهم إلا بقدرما يُخشى على غيرهم منها. و إن كل فرد، خارج المجتمع، ليُ فرط في ادّعاء الحق على كل الأشياء إفراطا يمنعه من الإفادة منها، فلا يحوز منها شيئا. و أما في ظل الجمهورية، فإن كل واحد من الناس يتمتع في اطمئنان بعقه الخاص به.(...) و إذا لم نختلط بالناس لم يكن لنا من قوة نحتمي بها إلا قدراتنا الخاصة، و لكن متى كنا في مدينة من المدن حظينا بمساعدة كل مواطنينا.(...) و أخيرا متى كنا خارج المجتمع المدني، سادت الأهواء، و استدامت الحرب، وتعذرالتغلب على الفقر، و ظل الخوف يلازمنا ملازمة، و طاردتنا ويلات العزلة و كبّ لنا الشّيا الحكومة، فإن العقل يبسط سلطانه، ويعود السلام إلى العالم، ويئستتب الأمن العمومي، وتتزايد الثروات، فنتذوّق حلاوة الحوارمع الغير، ونشهد انبعاث الفنون وازدهار العلوم، وتخصطبغ أفعالنا باللياقة فلا نعيش بعد ذلك في جهل بقواعد الصداقة» توماس هوبيز «في المُسواطن».

- 1- وضح (ي) العلاقات بين المفاهيم التالية: ( الدولة / السيادة الشعب / الأرض ).
- 2- ابحث(ي) في خصوصيات الدولة الموريتانية والتحديات المطروحة لها على مستوى السيادة والأرض الشعب.
- 3- تأمل (ي) الفقرة التالية: «متى كنا خارج المجتمع المدني، سادت الأهواء، واستدامت الحرب، وتعذر التغلب على الفقر، وظل الخوف يلازمنا ملازمة، وطاردتنا ويلات العزلة وكبّلنا الشّلقاء، و فقدنا- بما يسود من الهمجية و الجهل و الوحشية- كل مباهج الحياة» وعلق عليها.
  - 4- قارن(ي) بين مفهومي القبيلة والدولة.
  - 5- ناقش(ي) مفهوم المجتمع المدني وأهميته في تحقيق أهداف الشعب الموريتاني.
  - 6- ابحث(ي) عن توظيفات للثقافة المحلية لمفاهيم (الدولة- السيادة الشعب الأرض).

#### النص2

«إن الوقائع تشيريوما إثريوم إلى أن وظيفة الدولة إنما هي سلبية و مقيدة عوضا عن كونها إيجابية و فاعلة و مكرسة من أجل الحماية، حماية الحياة والحريات والممتلكات. ولكن ليس هناك سلطة في القانون تستطيع أن تغير ماهية الفرد كأن تجعل المفكر صناعيا والمسرف متحفظا و السكران صاحيا. فالفرد يستطيع أن يتخذ أيا من الحالات التي يشاؤها بممارسة حقوقه في العمل و التصرف الشخصي بحيث لا يتعارض مع مصلحة المجموعة. و تدل جميع التجارب على أن قيمة و مناعة الدولة لا تعتمد على ماهية مؤسساتها ومتانة نظمها وقوانينها فحسب، وإنما على ماهية و متانة الصفات الشخصية لأفرادها أيضا. فالأمة ليست إلا محصلة لسلوك الأفراد. والمدينة نفسها ليست إلا نتيجة للتحسن الفردي... ومن الطبيعي أن مجموع ميزات الأمة وأخلاقها ينعكس تأثيره الحسن في قوانين الدولة و نظمها. فالطيبون من الناس يولى عليهم حكم طيب و بالعكس فالأشرار يولى عليهم حكم طيب و بالعكس فالأشرار

1- وضح(ي) من النص وظيفة الدولة وعلاقة الشعب بدولته.

2- ابحث(ي) في خصوصيات الشعب الموريتاني والتحديات المطروحة له على مستوى الدولة.

3- ابحث(ي) في مفهومي الدولة والشعب والأرض في الثقافة العربية والإفريقية والإسلامية وقارن بين الدولة في الإسلام والدولة الحديثة.

4- قارن(ي) بين مفهومي السيادة والأرض.

#### النص 3

«ليست الدولة سلطة مفروضة على المجتمع من خارجه، كما أنها ليست «حقيقة الفكرة الأخلاقية »ولا «صورة العقل وحقيقته » كما زعم هيغل، وإنما هي، بالأحرى، نتاج المجتمع في طورمعين من أطوارنموه، إنها شهادة على أن هذا المجتمع قد تورط مع نفسه في تناقض يتعذر حله، لأنه انقسم شيعا متنافرة عجز عن استبعادها. وحتى لا يُفني التنازع بين الطبقات الاجتماعية ذات المصالح الاقتصادية المتعارضة - وفي ذلك فناء لها وللمجتمع ذاته - تحتمت الحاجة إلى وجود سلطة تكون - في الظاهر- فوق المجتمع، ويكون واجبها أن تلطف الصراع وتحصر مجاله في الحدود التي تحفظ «النظام ». وهذه السلطة، التي هي وليدة المجتمع، ولكنها تتخذ مرتبة أسمى من مرتبته وتغدو - تدريجيا - غريبة عنه، هي الدولة» افريدريك انكلز، أصل العائلة.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
    - 3- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 4- وظف المفهومين التاليين: ( السيادة الأرض) في سياقات مختلفة.
- 5- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص (أن الدولة وليدة المجتمع وليست مفروضة عليه كما أعتبرها بعض الباحثين نابعة من الفكرة الأخلاقية أو هي صورة العقل عند هيغل).

## دعامات للتفكير:

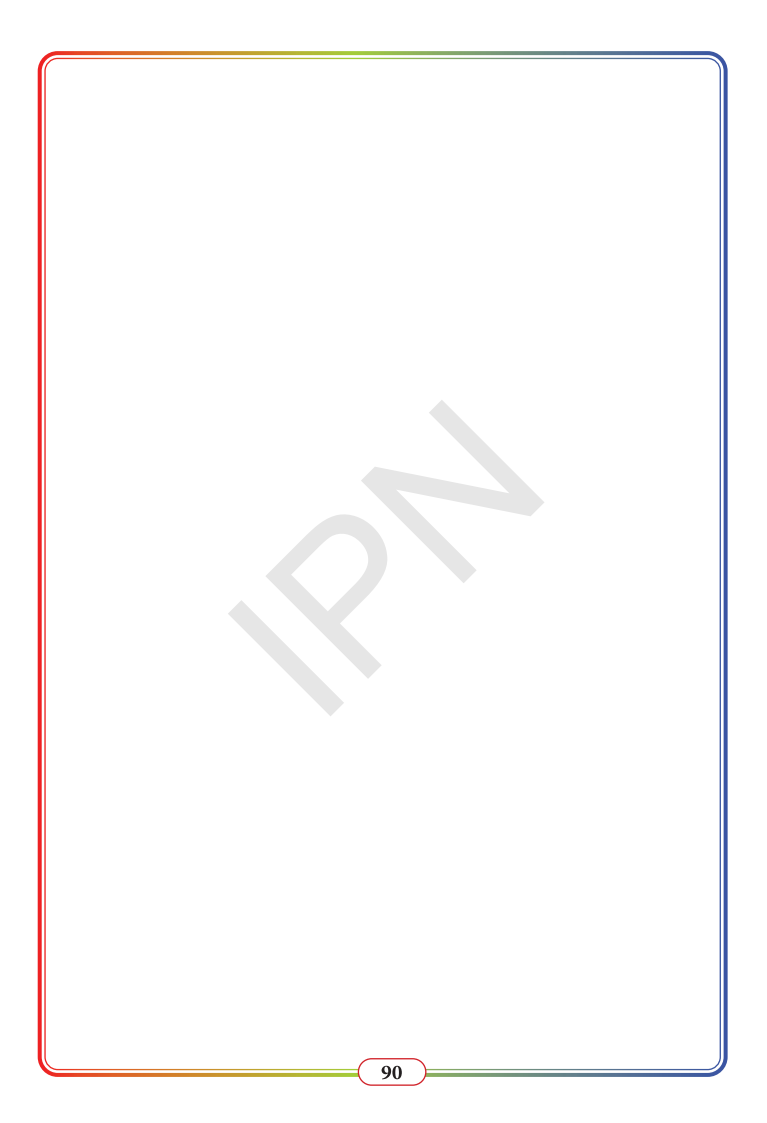
- الإنسان حيوان سياسي (أرسطو).
- يميز الفارابي بين السياسة الشرعية التي تستند إلى أحكام الدين والسياسة المدنية التي تستمد أحكامها من الحكمة العملية أو علم السياسة.
- «إن هذا الإجتماع إذا حصل للبشركما قررناه ،وتم عمران العالم بهم ،فلابد من وازع يدفع بعضهم عن بعض ،لما في طبائعهم الحيوانية من العدوان والظلم وليست آلة السلاح التي جُعلت دافعة لعدوان الحيوانات العجم عنهم كافية في دفع العدوان عنهم لأنها موجودة لجميعهم ،فلابد من شيء آخريدفع عدوان بعضهم عن بعض ولا يكون من غيرهم لقصور جميع الحيوانات عن مداركهم وإلهاماتهم .فيكون ذلك الوازع واحد منهم يكون له عليهم الغلبة والسلطان واليد القاهرة حتى لايصل أحدهم إلى غيره بعدوان وهذا هو معنى الملك»ابن خلدون، المقدمة.
- والانقياد والاتباع لرئيس من أشخاص (الحيوانات كما في النحل والجراد) متميز عنهم في خلقه وجثمانه ،إلا أن ذلك موجود لغير الإنسان بمقتضى الفطرة والهداية لا يقتضي الفكرة والسياسة» ابن خلدون :المقدمة
- بعد التخلص من الخوف من بعضهم البعض، يجد الأفراد أنفسهم تحت نير سلطة أشد قوة ونزوة. وبما أنها تَتَشَكَّلُ من مجموع واتحاد كل القِوى، فهي تظل عصية على الاعتراض: الشخص الذي يشتكي من ظلم حاكمه هو في الحقيقة يشتكي من شيء هو سببه، وبالتالى فنفسه أحق بالاتهام بالظلم، توماس هوبز.
- الحالة الطبيعية هي حالة حرية ومساواة، لكنها قبل ذلك كله حالة اجتماعية قبل الأوان: نعاين داخلها نوعا من السلوكيات المدنية كالأدب والاحترام المتبادل، الإنسان الطبيعي يجد نفسه أيضا محكوما بعدد من القواعد التي يجب عليه احترامها، كحفظ نفسه والحرص على «الحفظ المتبادل والعام لكل نفس بشرية». (جون لوك).
- الحالة المدنية «تخول لكل واحد وهو يَتَوَحَّد مع الآخرين أن لا يطيع مع ذلك إلا نفسه ويبقى حراكما كان في السابق»، وأقل تضحية بالحرية تُعتبر مؤشرا على الانزلاق نحو الاستبداد. (جان جاك روسو).

- «يولد الإنسان حرا، و لكنه في كل مكان يجر سلاسل الاستعباد»، روسو.
- تقول السياسة كن حذرا كالأفعى ،ولكن الأخلاق تضيف شرطا مقيدا دون رياء كاليمامة، (كانط).
  - السياسة هي «حياة مشتركة بين البشر حسب البنى الأساسية للحياة» إريك فايل.
- يرتبط العنف الرمزي بالسلطة والهيمنة والحقل المجتمعي، بمعنى أن الدولة تمارس، عبر مجموعة من المؤسسات الرسمية والشرعية ( الإعلام، والدين، والتربية، والفن، والصحافة...)، عنفا رمزيا ضد الأفراد والجماعات، ويعني هذا أن المجتمع الحاكم والمسيطريمارس عنفا رمزيا ضد الأفراد. وهذا العنف أكثر خطورة من العنف المادي الجسدي. ويمكن أن يحقق العنف الرمزي نتائج أحسن قياسا إلى ما يحققه العنف السياسي والبوليسي، بيير بورديو.
- أهم كتب السياسة: كتاب السياسة لأرسطو لفياتون (التنين) لهوبس روح القوانين لمونتسيكيو الأمير لمكيافيلي.

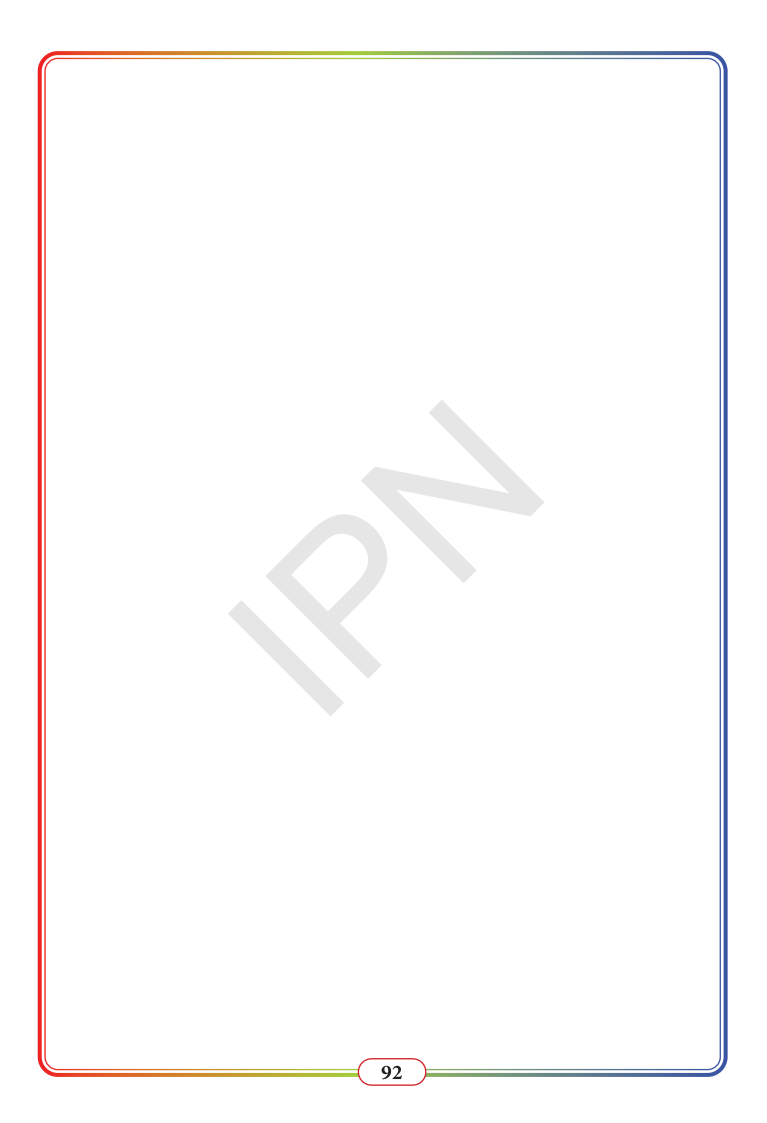
#### أنشطة بحثية:

#### المشروع المقترح: كل مجموعة تناقش موضوعا من موضوعات الحق والقوة:

- المجموعة 1: تتكلف بالبحث عن حق الإنسان في القرآن الكريم.
- المجموعة 2: تتكلف بمسألة الحق في القانون ( من خلال المواثيق الدولية).
- المجموعة 3: تبحث مسألة واجبات المواطن نحو الدولة (وثيقة الدستور الموريتاني).
  - المجموعة 4 تبحث في واجبات المواطن نحو الدولة. (وثيقة الدستور الموريتاني).
    - مراجعة التلاميذ لأساتذتهم، فضلا عن أشخاص من المجتمع والمصادر.



الوحدة الثالثة: الإنية والغيرية



## المعارف الكونية والسياقية

## الدرس الأول:

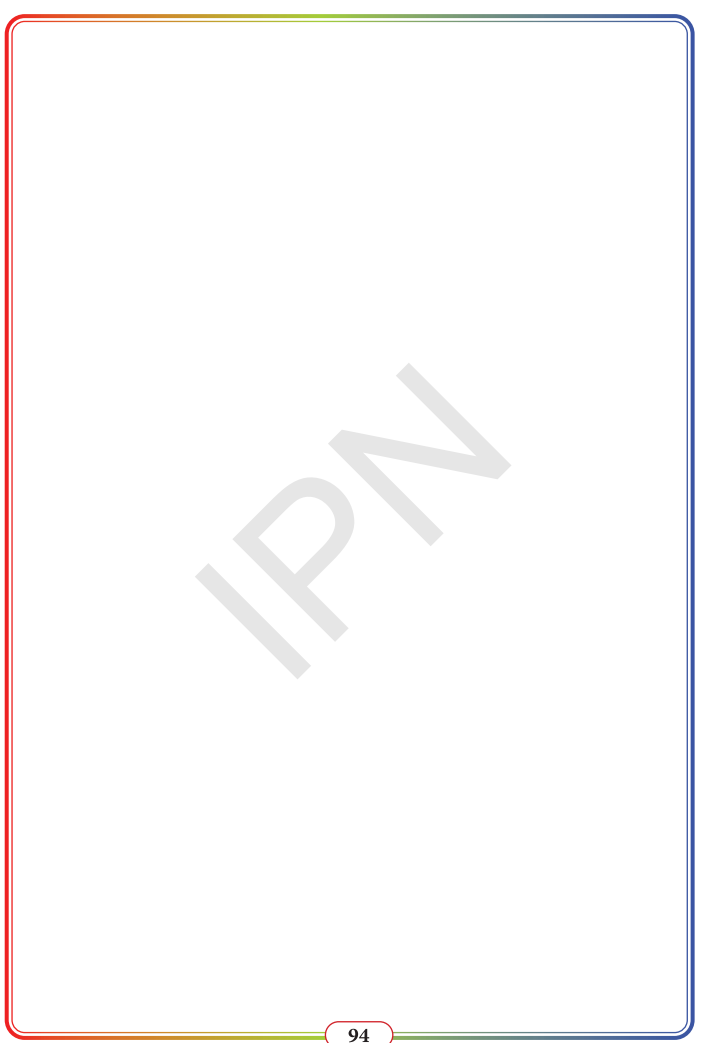
- المفهوم المركزي: الانية.
- المفاهيم المجاورة: (الذات الوعي الفكر الفعل).

## الدرس الثاني:

- المفهوم المركزي: الغيرية: (الغير: هو أنا آخريشبهني بكونه ذاتا واعية، وفي نفس الوقت يختلف عني).
  - المفاهيم المجاورة: (المشترك الاختلاف الحوار الصراع).

#### الدرس الثالث:

- المفهوم المركزي: الحرية: (استقلالية الذات فكريا وسلوكيا، وعدم خضوعها لإكراهات خارجية).
  - المفاهيم المجاورة: (التحرر- العبودية الضرورة المسؤولية).



#### التقـــديم

يستخدم كل واحد منا ضمير المتكلم «أنا» معبرا عن آرائه ومواقفه، مثبتا بذلك تميزه عن غيره، جاعلا من «إنيته» الفردية المنطلق والمركز؛ ذلك ما يحدث على مستوى الخطاب والكلام.

أما على مستوى الفكر والشعور، فلكل منا «عالمه الباطني «الذي ندركه بشكل مباشر دونما حاجة إلى وسيط، أنا أتكلم، أنا أدرك، إضافة إلى أفعال أخرى كثيرة، كل ذلك يثبت وجود «الإنية» في تقابل مع وجود «الغير».

والسعي إلى إثبات الإنية على مستويات متعددة ، الغاية منه : المحافظة على تميز «الأنا» العارفة والفاعلة ، خوفا عليها من الضياع في سديم الوجود العام، حيث لا مميزات ، ولا معالم.

والإنية تحددها كينونتها الوجودية وتخومها المعرفية في مقابل كينونة الغير وتخومه ، ذلك الغير الذي يتحدد غالبا بالسلب ، والذي يبدأ من الذات الفردية المجاورة حتى يصل إلى الذات الحضارية والثقافية المباينة.

والعلاقة بين الإنية والغيرية علاقة ملتبسة، تتأسس على نوع من المفارقة، فهي في جانب منها، تقوم على التواصل السيميولوجي الشامل، بكل مظاهره وأبعاده، وعلى التجاور، و التعاون والتكامل، والتفاهم، وفي جانبها الآخر تقوم على الاختلاف والتباين: الذي يبدأ بالتنافس وقد ينتهى بالصراع.

وفي إطارهذه العلاقة الملتبسة تدرك الإنية الفردية وجود الغير وتعيه، وتدرك أنه وجود ضروري، لا يمكن إلغاؤه ، بغض النظرعن نمط العلاقة معه، فتسعى إلى معرفته والتعرف عليه، وتبني مواقفها وتصدر أحكامها انطلاقا من تلك المعرفة وذلك التعرف.

# الجهاز المفاهيمي (1)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي:

الإنية: (إثبات تحقق الوجود عينيا أو الوجود الأكمل، وتعني كذلك حقيقة الإنسان الحاملة لكل الحالات النفسية والفكرية).

## المفاهيم المجاورة:

- الذات: ( الأنا العارفة الباحثة عن حقيقة الأشياء).
- الوعي: (قدرة الإنسان على الشعور بذاته وبالعالم من حوله).
  - الفكر: (إعمال العقل في الأشياء لمعرفة حقيقتها).
- الفعل: ( حركة صادرة عن الكائن وقد يكون إراديا أو لا إراديا).

#### الشرح:

الإنية: اختلف أهل الفكر والنظر في مجال اللغة في اشتقاق مفهوم الإنية، فقال بعضهم مشتقة من «إن» التي تدل على التأكيد والإثبات، وذلك ما اختاره أبو البقاء في كتابه الكليات، بينما ذهب بعضهم إلى أنها كلمة معربة عن الكلمة اليونانية «أين» التي من معانيها وجد وكان . ولمفهوم الإنية معان متعددة، فهي قد تعني تحقق الوجود يقول الجرجاني في هذا الصدد: «الإنية تحقق الوجود العيني من حيث مرتبته الذاتية»، وهذا المعنى يستبعد الوجود المتصور بالعقل فقط لأنه مجرد وجود في الأذهان ، وليس متحققا في الأعيان ، كما يستبعد الوجود بالقوة والإمكان للسبب نفسه .

وقد تعني الإنية كمال الوجود ، وبذلك فإن الله هو الإنية الحق أي الوجود الكامل.

وقد تطلق الإنية على الذات الإنسانية الحاملة للحالات النفسية والفكرية، في مقابل «الآخر»، ويقصد به المباين المختلف - أياكان - أو في مقابل «الغير» وهو الآخر الإنساني تحديدا. وانطلاقا من هذا المعنى الأخير أطلق ابن سينا مفهوم الإنية على وجود النفس مؤكدا أن «من رام وصف شيء من الأشياء قبل أن يتقدم أولا بإثبات إنيته، فهو معدود عند الحكماء ممن زاغ عن محجة الإيضاح».

أما مع منعطف الحداثة فقد أصبحت « إنية» الأنا إنية مؤسسة ضامنة معرفيا ووجوديا لغيرها.

وفي هذا المنعطف برزت العلاقة بين الإنية والغيرية بوصفها علاقة إشكالية ، تحيل إلى سياقات متعددة : معرفية ، ونفسية واجتماعية ، تقتضي التأمل والتفكير.

الذات: يقصد بمفهوم الذات ما يقوم بنفسه ، متحققا بالفعل ، موجودا وجودا عينيا ، بخلاف مفهوم العرض الذي يقوم بغيره ، مما يجعل وجوده غير ضروري . وهذا المعنى يجعل الذات مرادفة لمفهوم الجوهر.

وقد تطلق الذات على ماهية الشيء وحقيقته أو على الموضوع الذي تضاف إليه المحمولات في القضية الحملية، وهي معان ودلالات متقاربة ومتداخلة.

إلا أنه ابتداء من القرن السابع عشر، أصبحت الذات تطلق في نظرية المعرفة، على الشخص الإنساني الباحث عن المعرفة، في مقابل الموضوع الذي تسعى الذات إلى معرفته.

وتمتاز الذات بالوعي والإرادة ، وذلك ما يجعلها طرفا فاعلا ، تستخدم أثناء بحثها عن حقيقة الموضوع : الحواس والعقل والحدس .

كما أن الذات بوصفها شخصا إنسانيا تثبت إنيتها من خلال الفعل، وبواسطة المعرفة والفعل تغير الوسط الطبيعي الذي تعيش في كنفه، إلى وسط ملائم لسكناها، مستخدمة الوسائل والأجهزة العلمية التى تقوم باختراعها.

وتضفي بذلك على الوسط المحيط بها النظام والترتيب، وقيم الجمال ومعايير الترتيب. الوعي: من خلال الوعي تدرك الذات وجودها وتتعرف على عالمها الباطني الجواني، الذي يشمل عمليات التفكير والأحوال النفسية، بمختلف تشكلاتها وتجلياتها. وعن طريق الوعي تتصل الذات بالعالم من حولها، ساعية إلى معرفة حقيقته، فكأن الوعي هو هذا الضوء الذي ينكشف من خلاله الوجود بقسميه: وجود الذات ووجود العالم. وللوعي أقسام ومراتب:

- فالوعي الذي تدرك به الذات وجودها وأحوالها يسمى الوجود الذاتي.
- بينما الوعي الذي تشترك فيه الذات مع ذوات أخرى يسمى الوعي الجمعي.

ومن خصائص الوعي أنه غير مكتف بذاته ، ولا قائم بنفسه ، بل هو دائما وعي بشيء ما ، إنه يتجه إلى موضوعه ، ويسعى إليه ، سواء كان ذلك الموضوع هو أحوال النفس ، أو الأشياء الخارجية .

وفي حالة الوعي الذاتي تنعكس الذات على ذاتها عن طريق الاستبطان لتعيش حالاتها الشعورية.

وفي حالة الوعي بالعالم الخارجي تتخذ الذات من الإدراك الحسي جسرا ووسيلة اتصال. ويزداد وعي الذات بذاتها وبالعالم من حولها ثراء وغنى، من خلال اكتساب المعارف، وتنوع الخبرات، ولكن الوعي أثناء تشكله وتطوره معرض للوقوع في الأوهام، ومن بين تلك الأوهام اعتقاده أنه سيد نفسه، وأن عملية الإدراك تتم بكل وضوح وبداهة، بحيث تنكشف الحقائق للوعى انكشافا، لا يبقى معه ريب.

وهذا يعني أن الوعي ، قد لا يعي ما قبله وما فوقه .

الفكر: يمتاز الإنسان عن الكائنات التي ينتمي معها إلى جنس الحيوان بميزة العقل الذي

يمثل بالنسبة له الفصل النوعى.

والإنسان عندما يستخدم العقل ينتج الفكر، وهذا يعني أن الفكر هو نشاط العقل.

ومن خلال ذلك النشاط يسعى الإنسان إلى معرفة حقائق الأشياء فهما وتفسيرا.

ومادام الفكرنشاطا فهو حركة وانتقال، يتحقق عبر مراحل، ولا يتم ذلك دفعة واحدة، وبالتالي فهو يحتاج إلى جهد وبحث وسعي.

والعقل يمارس نشاطه الفكري بطريقتين:

- طريقة ينتقل فيها من المبادئ إلى النتائج، وهذا الانتقال يتم بطريقة تركيبية تصاعدية.
- وطريقة تعود حركة الفكرمن خلالها من النتائج إلى المبادئ ، وهي طريقة تحليلية تراجعية .

ومفهوم الفكركما تم شرحه ، يختلف عن مفهوم الحدس ، لأن الحدس معرفة مباشرة ، تتم دفعة واحدة ، ولا يمربمراحل .

والفكر بالمعنى السابق يقتصر على العمليات العقلية التي يصاحبها: التحليل والتركيب، والحجاج والاستدلال والاستقراء والاستنباط والبرهنة، مما يؤدي إلى الفهم والتفسير. وبخلاف ديكارت الذي يوسع مجال الفكر ليشمل كل نشاط يصدر عن الذات حيث يقول: «ما الفكر؟ إنه الشيء الذي يشك، ويفهم، ويدرك، ويثبت، ويريد أو لا يريد، ويتخيل، ويحس.»، فإن ابن سينا يضيق مجاله مؤكدا أن الفكر هو «حركة النفس في المعقولات» بينما التخيل عنده هو «حركة النفس في المحسوسات»

وقد ميز أغلب الفلاسفة بين الفكر والعمليات النفسية الأخرى مثل العواطف الانفعالات.

الفعل: يتشكل الفعل من العلاقة بين عدة أطراف هي: الفاعل، والمنفعل، والحدث، والزمان.

## والفاعل نوعان:

- الفاعل بالطبع و تصدر عنه الأفعال طبعا، لا إرادة .
- الفاعل بالإرادة والاختيار، و تصدر عنه الأفعال في الغالب بعد روية وتفكير، وقد تصدر عنه في بعض الأحيان بشكل لا إرادي .

والفعل الإرادي عمل يتحقق من خلال حركة للوصول إلى غاية معلومة محددة ، يسعى الفاعل إلى بلوغها والوصول إليها.

وإذا كان التفكير عند ديكارت دالا على وجود الذات «أنا أفكر إذن أنا موجود»، فإن الفعل أكثر دلالة على ذلك الوجود، في نظر فلاسفة كثيرين ورغم التمايزيين الفكر والفعل، على مستوى التحديد، فإنه لا تعارض بينهما، خصوصا لدى الإنسان، وهو الفاعل العاقل، الذي لا يقدم في الغالب على القيام بأفعاله إلا بعد التفكير والتخطيط وتحديد الغايات والأهداف، والتمييزيين الإيجابيات والسلبيات المترتبة على تلك الأفعال.

مع أن العواطف والغرائز والانفعالات والدوافع اللاواعية توجه أفعاله أحيانا دون وعي منه.

## التمثيل للمفاهيم:

- الإنية : يقول المتنبي :

أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتي من به صمم أثناء التصويت في الانتخابات، يسألك أعضاء المكتب عن بطاقة تعريفك ليتأكدوا من هويتك ووجودك على اللائحة.

- الذات:
- لقد رأيت الأستاذ ذاته.
- الفيلسوف ذات باحثة عن المعرفة.
- الفقيه ذات والنصوص التي يدرسها موضوع.
  - الفيزيائي ذات والطبيعة موضوع.
    - الوعي:
  - فقد أحد المواطنين وعيه أثناء الزحام.
- من واجب المثقف أن يقوم بنشر الوعي بين أفراد مجتمعه .
- من مهام وسائل الإعلام توعية المواطنين بخطورة الأمراض حتى يكتسبوا وعيا صحيا.
  - الفكر:
  - التلميذ الذي يريد أن يفهم دروس الفلسفة عليه أن يتعود على أن يفكر تفكيرا ذاتيا.
    - البعض يطرح الأسئلة قبل أن يفكر فيها.
    - إنما تتمايز الأمم بفاعلية نخبتها المفكرة .
      - الفعل:
    - فعل الإحراق يصدر عن النار طبعا لا إرادة .
    - الإنسان فاعل بالإرادة والاختيار، ولكن إرادته محدودة .
- الله هو الفاعل المطلق ﴿ إِنَّ مَا أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا اَنۡ يَّقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ 32 ﴾ سورة يس .

## النص التطبيقي:

«ارجع إلى نفسك وتأمل - إذا كنت صحيحا، بل وعلى بعض أحوالك وغيرها، فحيث تفطن للشيء فطنة صحيحة - هل تغفل عن وجود ذاتك، ولا تثبت نفسك، ما عندي، إن هذا يكون للمستبصر، حتى النائم في نومه، والسكران في سكره لا تعزب ذاته عن ذاته، وإن لم يثبت تمثله لذاته في ذكره، ولو توهمت ذاتك قد خلقت أول خلقها صحيحة العقل والهيأة، وفرض أنها على جملة من الوضع والهيأة بحيث تبصر أجزاؤها، ولا تتلامس أعضاؤها بل هي منفرجة ومعلقة لحظة ما في هواء طلق، وجدتها قد غفلت عن كل شيء

- إلا ثبوت إنيتها» ابن سينا، الإشارات والتنبيهات.
- 1-استخلص الجهاز المفاهيمي للنص، وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : (حتى النائم في نومه ؛ والسكران في سكره لاتعزب ذاته عن ذاته ، وإن لم يثبت تمثله لذاته في ذكره .) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الذات الوعي الفكر الفعل) في سياقات مختلفة.
    - 6- سؤال المقال: (قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل).

#### دعامات التفكير:

#### تنمية المهارات

#### النص1

«إذا أحبني الناس لسداد رأيي أو لحدة ذاكرتي فهل أحبوني أنا بالذات؟ كلا لأنني قد أفقد هاتين الخصلتين دون أن أفقد كياني ذاته فأين هي إذا هذه الأنا ؟إن لم تكن في الجسم ولا في النفس؟ وكيف لنا أن نحب الجسم أو النفس إن لم يكن لأجل هذه الصفات التي تقوم بها الأنا بما أنها صفات قابلة للزوال؟ فهل يمكن أن نحب في شخص أيا كانت صفاته جوهر نفسه على نحو مجرد؟ إن هذا غير ممكن ولن يكون عادلا ،فلانحب شخصا البتة بل نحب صفات ما لاغير. ليس علينا إذا أن نهزأ بالذين يسعون إلى نيل الشرف بفضل ما يسند إليهم من ألقاب ومراتب ذلك أننا لانحب أحدا إلا من أجل صفات مستعارة».

- 1- إذا أحبني الناس لسداد رأيي أو لحدة ذاكرتي، فهل أحبوني أنا بالذات؟
  - 2- فأين هي إذا هذه الأنا ؟إن لم تكن في الجسم ولا في النفس؟
- 3- وكيف لنا أن نحب الجسم أو النفس إن لم يكن لأجل هذه الصفات التي تقوم بها الأنا بما أنها صفات قابلة للزوال؟
  - 4- فهل يمكن أن نحب في شخص أيا كانت صفاته جوهر نفسه على نحو مجرد؟

#### النص 2

«قد يبدو للوهلة أن قدر الإنسان الأكبر هو الوجود بحد ذاته، أي أن يكون موجودا، ولكن بقليل من التأمّل سنرى أن الوعي بهذا الوجود هو القدر الحقيقي. نحن لا نعرف ما إذا كانت الكائنات والأشياء الأخرى التي تشاركنا الوجود، تملك هي أيضا- أو بعضها-، وبطريقتها الخاصة، ما يمكن أن ندعوه وعيها الذاتي بوجودها، ولكن من المؤكد أننا -أو للدقة - الكثير منا على الأقل يدرك تلك الحقيقة التي تبدو في منتهى البداهة، إلى درجة أن

البعض قد لا يرى داع لذكرها، والمتمثلة في أننا لسنا نملك وجودا وحسب، وإنما وجودا ووعيا بهذا الوجود. ومع ذلك، فهناك مشكلة في هذه الحقيقة، وهي كيف يمكن الفصل بين خاصيتي الوجود والوعي بالنسبة للإنسان.

فالإنسان بما أنه - بالتعريف - كائن واع، فإن وجوده إذن يشتمل دائما على وعيه، أي لا يمكننا التفكير في الوعي كشيء منفصل عن الوجود، طالما أن وعي الإنسان هو شيء في الإنسان، وبالتالي فهو دائماً جزءٌ من إنيته» عبد الحليم عباس.

1- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

2- تأمل الفقرة التالية : «نحن لا نعرف ما إذا كانت الكائنات والأشياء الأخرى التي تشاركنا الوجود، تملك هي أيضا- أو بعضها-، وبطريقتها الخاصة، ما يمكن أن ندعوه وعيها الذاتي بوجودها» وعلق عليها.

# الجهاز المفاهيمي (2)

## تحديد المفاهيم:

#### المفهوم المركزى: الغيرية

الغيرية: مشتقة من الغير، وهي مرادفة للتغاير، وتعني أن يكون الشيء مختلفا عن غيره.

- المفاهيم المجاورة: الاختلاف المشترك الصراع الحوار.
- الاختلاف: «ضد الاتفاق ويعني التعدد والتنوع، وتعدد الآراء المبني على أدلة يسمى اختلافا وتعددها بدون أدلة يسمى خلافا».
- المشترك: «الصفة الجامعة بين عدة أفراد أو عدة أنواع ، فإن كانت بالنوع سميت مماثلة، وإن كانت بالجنس سميت مجانسة.»
  - الصراع: « النزاع بين طرفين ، بحيث يحاول كل منهما أن يحل محل الآخر» .
- الحوار: «مراجعة الكلام بين طرفين ، والأخذ والرد فيه ، بحيث لا يستأثر أحدهما به دون غيره ، ويغلب عليه الهدوء، والبعد عن الخصومة».

#### شرح المفاهيم:

- الغيرية: «مشتقة من الغير، وتعني أن الشيء على خلاف غيره، وللغير في معجم لسان العرب لابن منظور عدة معان «فغير بمعى سوى، والجمع أغيار... وتغايرت الأشياء

اختلفت»، وتعني الغيرية على المستوى الأخلاقي « الإيثار وتقابلها الأنانية، وعلى المستوى النفسي تعني التعاطف مع الآخرين».

ولمفهوم «الغير» و«الآخر» دلالتان متقاربتان، ولكن بينهما تمايز، رغم تقارب الدلالتين حيث أن مفهوم الآخر، يقصد به المخالف المباين بإطلاق، ولذلك فهو أحد المفاهيم الأساسية للفكريتحدد معناه في مقابل مفهوم: «الهو» و هو أما الغير فيقصد به الآخر الإنساني وبعبارة الفيلسوف الفرنسي سارتر «الغير هو الأنا الذي ليس أنا».

وهذا الغير لا تتحدد دلالته إلا بالسلب، لأن مرجعية تلك الدلالة متغيرة ونسبية، وانطلاقا من ذلك فإن الغيرقد يعني أقرب الناس إليك، لأنه ذات مغايرة لذاتك، وقد يعني أبعد الناس عنك الذي لا تجمعه معك إلا رابطة الإنسانية.

إلا أن مفهوم الغيربوصفه الآخر الإنساني المغاير «للأنا» لم يتبلور كمفهوم ولم تتحدد معالمه في مرحلة الفلسفة اليونانية ، ولا في مرحلة القرون الوسطى ، لأن مفهوم الماهية تجعل الأفراد متشابهين من حيث الصفات الجوهرية ، ولا يختلفون إلا من حيث الأعراض التي لا تدخل في حقيقة الإنسان.

ولكن ابتداء من الفلسفة الديكارتية ستبرز « الأنا» من خلال عملية الشك، وسيضع « الأنا أفكر » نفسه في مقابل العالم من جهة ، وفي مقابل الآخرين من الجهة الأخرى، وسيبدأ الوعى بفردانية الذات وبخصوصيتها.

وانطلاقا من هذه اللحظة ستصبح العلاقة بين الإنية والغيرية إحدى الإشكاليات الرئيسية في الفلسفة الحديثة والمعاصرة.

وسيصبح وجود الغير ومعرفته والتواصل معه محل تأمل ونظر.

الاختلاف: يعتبر الاختلاف على مستوى الوجود ظاهرة بارزة للعيان، مدركة بالحواس، فالأشياء أفراد والأفراد أنواع والأنواع أجناس، وهذا يعني أن الإختلاف ظاهرة كونية وسنة إلهية.

إلا أنه رغم بروز مظاهر الاختلاف وتنوعها فإن هذا المفهوم ظل ملحقا بمفهوم التشابه، تابعا لمفهوم الهوية، يتم التفكير فيه من خلالهما.

- وأول أشكال الاختلاف هو التعدد ، وعلى هذا المستوى ، لاتكون هنالك خاصية تميز شيئا عن غيره من الأشياء المتعددة .
- بعد ذلك يأتي الاختلاف في الصفات العرضية مع الاتفاق في الماهية والجوهر، ويدخل في هذا الإطار، اختلاف الزمان والمكان، وتغير بعض الصفات.
- ثم يأتي في مرتبة ثالثة الاختلاف من حيث الماهيات والصفات الجوهرية ، وبذلك تختلف الأنواع والأجناس .

إلا أن كل هذه الأشكال من الاختلاف تنتمي إلى الاختلاف الخارجي السكوني، أما الاختلاف الداخلي الجدلي فهو الذي يدخل السلب والنفي في صميم الموجود، بحيث يتكون الموجود عبر صيرورة تتشكل من مراحل متعارضة، وبذلك ينتقل الاختلاف إلى داخل الموجود و يصبح التناقض هو حالته القصوى.

ولكن الاختلاف الداخلي لا يلغي الهوية بل يجعلها أكثر ثراء وعينية، وذلك ما يتجلى في التركيب بين المراحل المختلفة المتناقضة التي يمربها الموجود.

وقد أضاف مفهوم الاختلاف الداخلي إلى مفهوم الاختلاف عموما، حركية وجدلية مستمرة بين الشيء وغيره من الأشياء، وبين المراحل المختلفة التي يمربها الموجود ذاته.

ولكن هذه الإضافة النوعية لم تجعل الاختلاف يبرح أرضية التطابق أو يتجاوز منطق الهوية.

ثم هنالك الاختلاف على مستوى المعرفة، حيث تتنوع الآراء والمذاهب وتتمايز التيارات والعقائد، والسبب في ذلك هو اختلاف المنطلقات والمرجعيات وتمايز الحضارات والثقافات، و الاختلاف على مستوى الوجود مسألة كونية حتمية، أما الاختلاف على مستوى المعرفة فتتداخل فيه الحتمية والإرادة، واستخدام الأدلة والبراهين مع التسليم والتقليد؛ ولذلك فإن تعدد الآراء الذي يتأسس على استخدام الأدلة يسمى اختلافا، بينما تعددها بدون أدلة يسمى خلافا.

وتنوع الآراء وتعدد المذاهب ثراء للفكريجعلنا نرى القضايا من زوايا نظر متعددة أثناء بحثنا عن الحقيقة.

المشترك ثنائية «الإنية والغيرية» تتأسس على الاختلاف بمستوياته المتعددة، ولكنها في الوقت نفسه، تتأسس على المشتركات، وإقامة جسور التواصل بين الطرفين، وذلك يعني أن تأكيد المشتركات وتعزيزها بين الأنا والغير تعتبر صيغة مؤسسة من صيغ الوجود، من خلالها تقوم «الأنا» بتحقيق إمكانياتها وتأصيل كيانها وتطوير قدراتها. وعن طريق التواصل مع الغير تسعى الأنا كذلك إلى تبادل المعارف والخبرات والمنافع معه، والتعبير عن عالمها الحواني.

بالفعل يمتاز الوجود مع الآخرين أحيانا كثيرة بالتوتر وسوء التفاهم ، مما يجعل الذات تعيش قلقا ونوعا من المأساة ، وأحيانا أخرى يحاول الآخرون الهيمنة على الذات وتزييف وجودها ، وجعلها تابعة خاضعة لرؤية «الكل» وأوامر الجماعة والمجتمع .

ولكن رغم هذه الصيغ التي تقيم علاقة غير متوازنة بين الأنا والآخرين ، فإن هذه الأنا لا تستطيع الهروب من إقامة علاقات متعددة مع أولئك الآخرين .

إن الأنا المكتفية بذاتها، القادرة على إقامة جدران فاصلة بينها وبين الآخرين تؤدي إلى عزلة وجودية ومعرفية، إن تلك الأناهي مجرد تصور عقلي مجرد يصعب تحقيقه على مستوى الواقع.

وبالتالي فإن الأنا في مسارها الواقعي، تسعى إلى بناء المشتركات مع الآخرين على كافة المستويات: المشتركات الوجدانية، و الاجتماعية والثقافية والدينية والحضارية والإنسانية، ولكنها تسعى - في الوقت نفسه - إلى المحافظة على شيء من الحرية وبعض الخصوصية التي تحميها من الذوبان والضياع واختفاء الملامح.

وتتفاوت الذوات في ذلك من حيث الوعي والمعرفة وقوة الإرادة.

- الصراع: يعبر مفهوم الصراع عن مستويات متعددة من الواقع، وهذه المستويات ليست طارئة ولا عارضة.

فعلى المستوى الفردي ، يسعى كل إنسان إلى تحقيق مصالحه ومنافعه ، وبتعدد الأفراد واختلاف المصالح والمنافع بل وتناقضها أحيانا، يجد أولئك الأفراد أنفسهم منخرطين في

صراع محتدم ، يحاول كل فرد من خلاله إلغاء غيره والحلول محله.

وأثناء الصراع يسعى الفرد إلى إثبات وجوده ، والدفاع عن مصالحه ، فتظهر الأنانية في أوضح تجلياتها ، ويستخدم العنف وأساليب الخداع والحيل ، من أجل تحقيق تلك المصالح .

وفي هذا الصراع الفردي، تصبح العدوانية والحقد والكراهية والميول والرغبات هي الموجه للسلوك والمحدد للمواقف، وتختفي العقلانية والقيم والضوابط الأخلاقية إلى حدكبير. أما على مستوى الصراع الجماعي، فإن الفرد يندمج في جماعته ويتماهى معها من أجل مواجهة جماعات أخرى، وبذلك يصبح الصراع بين هويات متعددة، لكل منها سرديتها حول الصراع وأسبابه.

ومن أهم اسباب الصراع بين الجماعات محاولة الاستحواذ على المنافع والموارد الاقتصادية التي تكون في الغالب محدودة لا تكفي الجميع، بل إن العلاقة بين الموارد الاقتصادية وبين تزايد عدد أفراد الجماعات تكون في الغالب علاقة عكسية، فالموارد تقل وتتناقص بسبب الاستعمال، وعدد الأفراد يتزايد بسبب التكاثر، وذلك ما يقود أحيانا كثيرة إلى المجاعات وبالتالي إلى الحروب باعتبارها أبرز أشكال الصراع بين الجماعات.

وعلى المستوى السياسي يكون الصراع بين كيانات أكبر من الجماعات، وتلك الكيانات هي الدول، حيث تندمج الجماعات المختلفة ذات المشتركات الجامعة في إطار دولة واحدة، وهذه الدولة الموحدة للجماعات تدخل في نزاعات وحروب أحيانا مع دول أخرى تمثل مصالح جماعات أخرى.

بل إن الصراع قد يرتقي إلى مستوى الحضارات، فيصبح صراعا حضاريا.

والحضارة الواحدة تشمل دولا وأمما، تتكلم لغات متنوعة ولها ثقافات متمايزة، ولكنها تنتمي إلى فضاء حضاري مشترك.

والحضارة الواحدة تواجه حضارات أخرى مغايرة ومنافسة.

والصراع أشكال وأنواع: فهنالك الصراع السياسي والعسكري والفكري والثقافي والحضاري، وقد يتخذ الصراع طرقا متنوعة وأساليب متمايزة، حسب الشكل الذي يتبلور فيه ذلك الصراع.

الحوار: الحوار شكل من أشكال التواصل يتم بين الأفراد والجماعات والمذاهب والدول والحضارات.

يقوم الحوار على الاعتراف بشرعية الاختلاف واعتباره حقا مصانا.

وبالتالي فلا يمكن أن يوجد الحوار إلا حيث يوجد الاختلاف، وعندما يؤمن كل طرف بأن

الحق موزع بين الجميع، لا يمتلكه طرف دون غيره ، « فرأيي صواب يحتمل الخطأ ، ورأي غيري خطأ يحتمل الصواب » كما يقول الإمام الشافعي .

ويقوم كل حوار على استخدام آليات الحوار: سواء كان مسموعا أو مقروء، وعلى توظيف أساليب الإقناع، حيث أن المحاور عندما يطالب غيره بأن يشاركه آراءه واعتقاداته، فإنه لا يستخدم ضده أسلوب الإكراه ولا طريقة العنف، وإنما يتبع طرقا متنوعة، من أجل دفع ذلك الغير إلى الاقتناع برأيه.

وأثناء الحوار يسعى كل طرف إلى تجاوز الخلافات تجاوزا لا يأتي بحل وحيد، بل يأتي أحيانا كثيرة بحلول متوازنة ومعتدلة، تميل إلى التقريب بين وجهات النظر مما يؤدي إلى ظهور مواقف وسطية تتجاوز المواقف الحدية، التي يقف أصحابها في الطرفين المتقابلين ثم إن الحوار يوسع مدارك العقل، ويجعل الإنسان أكثر قدرة على الاستماع وأكثر مرونة، وقابلية لتعديل آرائه ومواقفه.

## والحوار أنواع ومراتب:

- فهنالك الحوار الذي يتم فيه التركيز على مضمون الخطاب وهو مضمون موضوعي محايد، مستقل عن ذات العارض وذات المتلقي المعترض.
- وهنالك الحوار الذي يعتمد على المناظرة والسجال، ويحاول فيه المتلقي أن يقوم بوظيفة « المعترض»، فينشئ خطابا مضادا منتقدا أقوال العارض، وذلك ما يجعلهما يتبادلان المواقع مدة زمن الحوار.
- وهنالك الحوار الذي يفترض فيه المتكلم ما سيقوله المخاطب قبل أن يقوله ، فيصبح خطابه مزدوج التكوين ، موزعا بين الإثبات والنفي والعرض والاعتراض .

وللحوار أخلاقيات وضوابط هي جزء من الحوار ذاته، ولا يمكن أن يكون منتجا إلا إذا التزم بها جميع المشاركين في، وتمسكوا بها ودافعوا عنها، وتخلصوا منها.

#### التمثيل:

#### الغيرية:

- 1- ﴿ وَيُوثِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِمُ وَلَوْ كَانَ بِمِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ الآية 9 سورة الحشر.
  - 2 «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» حديث شريف.
    - 3 «ألِّ حدُّ حدْ راصُ يعكُبْ يَغَلْبُ» مثل شعبي.

#### الاختلاف:

- تعدد الكميات.
- أحمد طويل وصمب قصير، « اختلاف عرضى ».
  - الإنسان والأسد « اختلاف جوهري ».
  - المثالية والمادية « اختلاف مذهبي ».

#### المشترك:

- العادات والتقاليد: مشترك اجتماعي.
- الإيمان بمبادئ الإسلام مشترك ديني.
- التعلق بقيم العدل الحق والخير: مشترك إنساني.

#### الصراع:

- المنازعات العقارية بين الأفراد.
  - الحروب بين الدول.
    - صدام الحضارات.

#### الحوار:

- الحوار الذي يكون فيه دور الذوات محدودا مثل الحوار العلمي .
- الحوارات التي تقوم على المناظرات والمساجلات، مثالها الحوارات السياسية والاجتماعية والفكرية.
  - الحوار الذي يفترض وجود المخاطب قبليا مثاله الحوارات الكلامية والعقدية.

#### - أقوال الفلاسفة:

- الفرق بين لفظ «آخر» ولفظ «غير» عند اللغويين العرب: أن الأول منهما يفيد استثناء الشيء من جنس ما تقدمه ، كقولك «رأيت رجلا وآخر معه» ، ف « آخر» هنا من جنس ما تقدم (=الرجل) ولايمكن أن يكون امرأة أو صبيا أو حيوانا ..و «الغيرية» مصدر صناعي من كلمة غير بمعنى مطلق الاختلاف «القمح غير الشعير، البياض غير السواد للضدية» د/ محمد عابد الجابرى

#### - النص التطبيقي

«الغيره و المماثل والمختلف في الوقت نفسه، إنه مماثل بسماته الإنسانية أو الثقافية المشتركة ،ومختلف بخصائصه الفردية أو العرقية، فالغير يحمل في دواخله الغرابة والتشابه، وبصفته ذاتا فهو يتيح لنا أن نفهمه في تشابهه واختلافه .إن انغلاق الذات على نفسها يجعل الغير غريبا عنا، أما انفتاحها عليه فيجعله أخا، فالذات بطبيعتها منغلقة

ومنفتحة ... إن الغير موجود في صميم الذات فكل واحد منا يحمل داخله أنا آخريكون في نفس الوقت غريبا ومطابقا لذاته، إننا نصاب بالذهول أمام المرأة إذ نشعر بغربتنا عن أنفسنا، ونتعرف عليها في ذات الوقت، فلكوننا نحمل داخلنا هذه الثنائية حيث يكون الأنا هو الآخر، فإننا نستطيع إدماج الآخر في الأنا عن طريق التعاطف والصداقة والحب، إن الحاجة إلى الغير متأصلة فينا إذ تشهد على عدم اكتمال الأنا حينما يكون فاقدا للاعتراف به وفاقدا للصداقة والحب» عادل البهجة.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : « إن الحاجة إلى الغير متأصلة فينا إذ تشهد على عدم اكتمال الأنا حينما يكون فاقدا للاعتراف به وفاقدا للصداقة والحب» . علق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- سؤال المقال: قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.
  - 6- وظف المفاهيم التالية: (المشترك الاختلاف الصراع الحوار) في سياقات مختلفة.
    - تنمية المهارات

#### النص1

«إنني أتساءل بعد أن كبرت، لماذا ينشأ سوء التفاهم بين البشر بسبب تافه؟ لو أنهم ترووا قليلًا، وحاول كل طرف أن يتفهم وجهة نظر الطرف الآخر، ليتعايش الناس في محبة ووئام.

إن الإنسان بصفة عامة ككائن عاقل، يوجد كغاية في ذاته، وليس كمجرد أداة يمكن لهذه الإرادة أو تلك أن تستعملها لصالحها، يتعين دوما اعتبار الإنسان في نفس الوقت كغاية، في كل هذه الأفعال وكذا في الأفعال التي تعنيه هو شخصيا كما في الأفعال التي هي موجهة نحو كائنات عاقلة أخرى» أدغار موران، النهج إنسانية البشرية، الهوية البشرية، ص 93، ترجمة هناء صبحى.

- 1 لماذا ينشأ سوء التفاهم بين البشر بسبب تافه؟
- 2 هل يتعين دوما اعتبار الإنسان في نفس الوقت كغاية؟
- 3 حل مشكل من الواقع يتعلق بموضوع الإنية والغيرية..

(يحاول أحد الطلاب أن يتميزعن الجميع ويرى أن شكله مختلف وأن ظروف أهله المادية أحسن منهم وينعكس ذلك عنده في لباسه والسيارة التي تنقله، ولكن المدرس لم يتعامل معه باعتبار ذلك كله، وكان تجاهل المدرس لهذا الطالب يزعجه ،ويرى أن على المدرس تمييزه عن غيره من الطلاب الذين لا يحظون في نظره بتلك المنزلة، وخلال

نقاش في القسم لدرس الغيرية، طرح المدرس على هذا الطالب السؤال التالي: هل بإمكانك أن ترى في نفسك ما لا يراه كل إنسان في نفسه؟ ناقشوا وضعيات مشابهة يعتقد فيها البعض أن وضعه بالنسبة له مختلف و يرى لنفسه ما لايراه غيره لأنفسهم.

#### النص 2

«إما أنا أو الآخر، علينا أن نختار بينهما، هكذا قيل، غير أننا نختار الواحد ضد الآخر، ونؤكد حينئذ النزاع، فيحوّلني الآخر إلى موضوع ثم ينفيني، وأنا بدوري أحول الآخر إلى موضوع ثم أنفيه، هكذا قيل، لكن نظرة الآخر لا تحولني في حقيقة الأمر إلى موضوع ، كما أن نظرتي لا تحول الآخر إلى موضوع إلا إذا انسحب كل منا داخل طبيعته المفكرة وأضحى كل منا نظرة لا إنسانية بالنسبة إلى الآخر، إلا إذا أحس كل منا بأفعاله، لا من حيث أن الآخر يستعيدها ويفهمها، بل من حيث هو يلاحظها كما لو كانت أفعال حشرة، هذا ما يحصل مثلا عندما يسلط علي نظر شخص مجهول فإن كان الأمر يتعلق بشخص مجهول لم ينطق بعد تجاهي بكلمة واحدة ؛ يبقى بوسعي الاعتقاد أنّه يعيش في عالم مغاير لعالمي ، عالم لا تستحق فيه أفعالي ومشاعري أي مكان، لكن يكفي أن ينطق بكلمة أو أن تصدر عنه حركة تنم عن نفاد صبره حتى يكف عن الاستعلاء على، ذلك إذن هو صوته ، وتلك هي أفكاره، ذلك هو إذن المجال الذي كنت أعتقد أنّي لا أطاله، إن أي كائن «إنساني» لا يستعلي على الكائنات «الإنسانية» الأخرى بشكل نهائي إلا متى ظل عاطلا وجاثما على اختلافه الطبيعي» موريس مرلوبونتي، ظاهراتية الإدراك.

- 1- علق على هذه المقولة ((إما أنا أو الآخر، علينا أن نختار بينهما، هكذا قيل).
- 2- هل لا يوجد «مشترك « بين الأنا والآخر؟ ماهي المشتركات بين الأنا والآخر؟
  - 3- هل « الاختلاف» بين الأنا والآخر هو نظرة كل منهما للآخر؟
    - 4- ما أهمية «الحوار» بين الأنا والآخر؟
    - 5- كيف ينشأ «الصراع» بين الأنا والآخر؟

# الجهاز المفاهيمي (3)

## تحديد المفاهيم:

## المفهوم المركزي: الحرية

- المفاهيم المجاورة: ( المسؤولية الضرورة العبودية التحرر )
- الحرية: استقلال الذات فكريا وسلوكيا، وعدم خضوعها لإكراهات خارجية.
- المسؤولية: تحمل الإنسان لتبعات ما يصدر عنه بشكل إرادي: من فعل أو قول أو رأي أو موقف.
  - الضرورة: ما لا يمكن دفعه أو الخروج عليه.
    - العبودية: الخضوع لإرادة الغير.

التحرر: التخلص من القيود والاكراهات.

## شرح المفاهيم:

- الحرية: عندما نتحدث عن الحرية بوصفها استقلالا على مستوى الفكر والسلوك عن كل مؤثر خارجي، فإننا بذلك إنما نتحدث عن حرية مطلقة، تكون الإرادة فيها المحدد الوحيد لذاتها، وفي هذه الحالة، ووفقا لهذه الدلالة تنتفي كل علاقة بين الإرادة وبين أي طرف يمكن أن يحدها أو يضيق مجال اختيارها.

إن الحرية بوصفها استقلالا كليا، تتعارض مع مفاهيم: الضرورة والجبر والحتمية، تلك المفاهيم التي حاولت بعض التيارات أن تفهم وتفسر الوضع البشري من خلالها، جاعلة من الإنسان ملتقى طرق تتقاطع فيه الضرورات بكل أبعادها ومستوياتها.

ومن أجل إثبات وجود الحرية ، علينا أن ننطلق من ذاتية الإنسان بدل الانطلاق من الإكراهات والحتميات المحيطة به ، حيث أنه من خلال العودة إلى ذواتنا نشعر بأننا أحرار وبأن لدينا إرادة وظيفتها التخصيص والترجيح ، وبواسطة هذه الإرادة نقرر ونتحرك في عالم من الممكنات ، بحيث نشعر وندرك أننا سادة أنفسنا ، وحتى في حالة امتناع أحدنا عن الاختيار ، فإنه بذلك يثبت حريته ، لأنه قد اختار بأن لا يختار .

وعندما نقارن بين وجودنا ووجود الأشياء والكائنات الأخرى من حولنا، نجد أن الأشياء تخضع لضرورة مطلقة ، بحيث تظل هي هي ، وأن الحيوانات تسيرها الغرائز والميول ، لأن العامل البيولوجي هو المحدد لسلوكها، بخلاف ذلك الإنسان ، صاحب العقل والإرادة والاختيار.

ثم إن الإيمان بالعدل كقيمة دينية يقتضي القول بأن الإنسان مستقل في فكره وسلوكه عن

كل إكراه وتوجيه خارجي، وإلا فكيف نحمله المسؤولية عن أفعال دفع إليها دفعا، ولم تصدر عنه بإرادته واختياره.

وحتى إن جادل البعض في وجود حرية مطلقة ، نافيا إياها ، فإنه لا يستطيع نفي وجود حرية نسبية اجتماعية وسياسية ، تتجسد من خلال قيام الإنسان بأفعاله تبعا للقانون . وانطلاقا من هذه الحرية النسبية ذات البعد القانوني ، يكون للإنسان الحق في الاعتقاد والتفكير والتعبير والتنقل ، دون تدخل أو إكراه من المجتمع ، وتكون له كذلك الحرية في الانتماء إلى الأحزاب والجمعيات والنقابات ، والتصويت والترشح .

#### المسؤولية:

ترتبط المسؤولية بالحرية ارتباطا وثيقا، لا يمكن فصم عراه، ولذلك فإن إثبات حرية الإنسان بوصف كائنا يمتاز بالوعي والإرادة، يلزم عنه تحميله المسؤولية عن أفعاله وأقواله وآرائه واعتقاداته.

وبتعدد علاقات الفرد تتعدد مسؤولياته وتتنوع ، فالفرد له الحق - قانونيا - في اعتناق ما تطمئن إليه نفسه من معتقدات وأن يتبنى ما يشاء من آراء وأفكار ، ولكن عليه أن يتحمل تبعات ذلك .

والفرد يمكنه الخروج على مألوف قومه، وأن يقطع أواصر علاقات تم بناؤها عبر مسيرة زمنية طويلة ، ولكن ذلك تترتب عليه مجموعة من النتائج عليه أن يحسب حسابها ويتوقع حدوثها قبل أن يقدم على اتخاذ قرارات مصيرية بالنسبة له ، قد يعض عليها أصابعه من الندم .

وفي هذا الإطاريدخل كل تحول يطرأ على حياة الإنسان وكل قراريتخذه ، حيث تظهر في مثل تلك التحولات والقرارات العلاقة التلازمية بين الحرية والمسؤولية .

وتتسع دائرة المسؤولية ، كلما اتسعت دائرة الحرية ، وامتلك الإنسان الوسائل التي تمكنه من فرض إرادته وسلطته على الآخرين .

وانطلاقا من ذلك تعظم مسؤولية الإنسان وتتضاعف، إذا كان يحتل موقعا قياديا في جماعته أو مجتمعه أو أي مجتمع آخر، يجعله يتخذ قرارات تتعلق بحياة الآخرين وبمصالحهم.

وانطلاقا من التلازم بين الحرية والمسؤولية أكد الفلاسفة الذين تصوروا الحرية بأنها حرية مطلقة على الطابع المطلق للمسؤولية كذلك، فالإنسان في نظر أولئك الفلاسفة مسؤول عن العالم كله، وعن الإنسانية جمعاء.

وفي المقابل فإنه كلما تقلصت دائرة الحرية تقلصت معها دائرة المسؤولية ، وإذا انتفت حرية الإنسان انتفت مسؤوليته عن أفعاله .

#### الضرورة:

يقصد بالضرورة الأمر اللازم الذي لابد من وقوعه، ولا يمكن الهروب منه، ولذلك فإن مفهوم الضرورة يقابل مفهوم الحرية ويضاده.

والضرورة لها دلالات متعددة ، فهي قد تعني القدر والقضاء أي الأمر الذي تم تقديره منذ الأزل المقضي بوقوعه ، فهو واقع لا محالة ، لا يمكن رده ولا دفعه، والضرورة بهذا المعنى ينبغي - في نظر البعض - قبولها والاستسلام لها والرضا بها ، لأن الإرادة عاجزة عن مواجهتها والخروج عليها.

وقد يقصد بالضرورة الجبر بمعناه الديني، والجبر هو: «نفي الفعل عن العبد وإضافته إلى الرب تعالى».

وهذا المستوى من الضرورة يقابل بين إرادتين: إرادة الإنسان المحدودة وإرادة الإله المطلقة الشاملة، بحيث تنسب الأفعال الصادرة عن الإنسان إليه مجازا بينما الفاعل الحقيقي لتلك الأفعال هو الإله.

هذان المعنيان من معاني الضرورة ، يحيلان إلى البعد اللاهوتي .

أما المستوى الثالث من مستويات الضرورة فهو المستوى الكوني ، حيث إن الإنسان جزء من الطبيعة ، ولذلك فهو خاضع لنظامها الشامل الثابت ، وبالتالي فلا يمكن أن يغير مصيره ، بل عليه أن يتقبل ذلك المصير، وأن يجعل إرادته تابعة لنظام الطبيعة ، لأنه نظام ضروري، لكي يعيش في وفاق وانسجام معها .

وكل موقف يعتقد أصحابه أن الإرادة هي الموجه لحياة الإنسان هو جهل بالأسباب المحيطة به.

أما الحكمة الصادرة عن العقل المدرك لنظام الطبيعة فتؤكد أنه علينا «أن نريد ما يحدث كما يحدث ، لا أن نريد ما يحدث كما نريد».

المستوى الرابع من مستويات الضرورة هو المستوى العلمي ، وفي هذا المستوى يتماهى مفهوم الضرورة مع مفهوم الحتمية، والحتمية مبدأ من مبادئ العلم ، ملخصه أن نفس الشروط تؤدي دائما إلى نفس النتائج.

والإنسان تحيط به حتميات متعددة : فهنالك حتمية فيزيائية تتجسد في قوانين الطبيعة، ثم هنالك حتمية ابيولوجية يخضع لها جسم الإنسان ، ثم هنالك حتميات اجتماعية ونفسية .

وفي هذا الإطار تدخل كذلك الضرورة بمعناها الأخلاقي والمنطقي.

وكل هذه المستويات التي تعبر عن الضرورة بمفهومها الشامل، تؤكد أن الحديث عن الحرية المطلقة هو حديث يصعب الدفاع عنه.

مما جعل البعض يقترح أن نضيف إلى مفهوم الحرية أوصاف مخصصة ، تقيدها ، لكي تنتقل من مستوى الإمكان إلى مستوى الفعل والممارسة.

#### العبودية:

لا تنتمي العبودية إلى مجال الضرورة التي لا يمكن الفكاك منها، بل هي خضوع لإرادة الغير. ولكن ذلك الخضوع لايتم بشكل طوعي اختياري ، بل إنه يتحقق عن طريق استخدام القوة القاهرة التي تجعل إرادة تستسلم وترضخ لإرادة أخرى .

وفي هذا الإطار استطاع الأقوياء - عبر حقب مديدة - أن يسيطروا على الضعفاء وأن يحولوهم إلى ممتلكات وأدوات للعمل.

لقد أصبح العبيد وسيطا بين السادة من جهة والطبيعة من جهة أخرى، وعن طريق ما يبذله أولئك العبيد من جهد شاق يتم تحويل الطبيعة إلى ثروات في مخازن السادة، وتتكدس الثروات عبر الحقب، ويزداد التفاوت على كل المستويات بين سادة يملكون كل شيء، وعبيد لا يملكون حتى التصرف في حياتهم، ولا في حياة أبنائهم.

وعن طريق الحروب تضاعف أعداد العبيد، حيث تحول الأسرى الذين كانوا أحرارا وكان بعضهم سادة قبل الأسر إلى عبيد وأدوات لإنتاج، مقابل المحافظة على حياتهم. وهذا يعني أن الرغبة في الحياة والسعي إلى المحافظة عليها، والخوف من المخاطرة بها، كل ذلك من بين عوامل أخرى، يجعل الإنسان يخضع لإرادة غيره، ويعيش واقع العبودية ، المناقض لكرامة الإنسان.

ورغم أن الفلسفة بطبيعتها تدعو إلى الحرية بكل أبعادها وتجلياتها، فإن بعض الفلسفات قد سوغت ودافعت عن ظاهرة العبودية في فترتها التاريخية، ولم تستطع تلك الفلسفات التعالي على ذلك الواقع السيء معرفيا وأخلاقيا.

وفي المقابل، نجد فلسفات أخرى كثيرة ترفض العبودية، معتبرة إياها ظلما للإنسان ضد أخيه الإنسان .

وإذا كانت العبودية ، في صورتها القديمة قد اختفت، فإن صورا كثيرة متجددة لها ، قد رافقت الإنسان عبر مسيرته التاريخية .

#### التحرر:

منذ أن يبدأ الإنسان يدرك محيطه القريب، ويعي علاقاته بالأشياء وبالآخرين من حوله، فيتضح له من خلال خبرته ونمو وعيه، كثرة القيود والضوابط والإكراهات التي تحيط به من كل جانب، بحيث أن كل حديث عن الحرية المطلقة، يفتقد - في نظره - إلى المصداقية، لأن الوقائع والمعطيات، تكذبه وتنفيه.

إن الضرورة التي تحيط بالإنسان من كل جانب ، بمستوياتها المتعددة ، جعلت البعض يستبدل مفهوم الحرية بمفهوم « التحرر» ، والمقصود بذلك أن الحرية ليست خاصية ملازمة للإنسان منذ ميلاده ، بل هي صفة يتم اكتسابها من خلال الفعل الإنساني ، وقدرته على مواجهة العوائق التي تحيط به ، والعقبات التي تعترض سبيله .

فعن طريق التحرر من القيود والإكراهات، يكتسب الإنسان حرية نسبية، وتتسع تلك الحرية باتساع قدرة الإنسان على الفعل، وعلى مواجهة العوائق والعقبات.

ويتجه التحرر من القيود اتجاهين مختلفين ، ولكنهما متكاملين.

- الاتجاه الاول: السعي إلى التحرر من قيود الطبيعة وإكراهاتها، ويتحقق ذلك، من خلال معرفة قوانين الطبيعة، والعلاقات السببية التي تربط بين ظواهرها، وهي معرفة تمكن الإنسان من التحكم بشكل نسبي في تلك الظواهر، وتوجيهها لتحقيق منافعه وسعادته.

وقد استطاع الإنسان - عبر مسيرته التاريخية - معتمدا في ذلك على المعرفة العلمية ، وخاصة على التقنية التي تمثل الجانب التطبيقي من العلم ، استطاع ذلك الإنسان بناء حضارة مادية راقية ، متجاوزا بذلك مراحل عجزه وضعفه إلى حد كبير ، وبذلك بدأ الإنسان يشعر بسيادته النسبية على الطبيعة ، مما زاد من عملية تحرره من قيودها وإكراهاتها.

- الاتجاه الثاني: يتمثل في سعي الإنسان إلى التحرر من سيطرة وظلم أخيه الإنسان.

فعلى المستوى الإقتصادي ، يتم الاستيلاء على جهد الطبقات الكادحة من فلاحين وعمال ، من طرف الإقطاعيين والرأسماليين ، وهذا الاستيلاء على نتيجة الجهديؤدي إلى الاستلاب والإغتراب.

وعلى المستوى السياسي ، عانى الإنسان ، ولا يزال يعاني ، من الاستبداد والطغيان الذي يتجسد في الحكم الفردي ، بكل صوره وأشكاله.

وعلى المستوى الثقافي، يتم تسويغ وتبرير هيمنة الإنسان على أخيه الإنسان، من طرف بعض رجال الدين واصحاب الفكر، وعن طريق وسائل الإعلام التابعة للسلطة.

ومن طرف بعض الأدباء وأصحاب الفن ، وهو ما يؤدي إلى أن يعيش المستضعفون استلابا مضاعفا: استلابا ماديا ، من خلال الاستيلاء على نتائج جهدهم ، واستلابا فكريا ، من خلال تزييف وعيهم ، وتقديم معطيات الواقع وحقائقه بصورة مغلوطة .

ولكن عن طريق المعرفة واكتساب الوعي الصحيح وممارسة الفعل الهادف المنتج، يزداد تحرر الإنسان من كل ذلك، مما يؤدي إلى اتساع مجال حريته أكثر فأكثر.

#### التمثيل:

#### - الحرية:

- المواطن حرفي التصويت لمرشحه.
- الصحافة حرة في نقد مظاهر الفساد.
- المعارضة لها الحق في التظاهر السلمي.

#### - المسؤولية:

- الرئيس مسؤول عن توفير الحياة الكريمة لمواطنيه.
  - الأبوان مسؤولان عن رعاية وتربية أبنائهما.
    - التلميذ مسؤول عن مراجعة دروسه.
    - الأستاذ مسؤول عن إكمال البرنامج.

#### - الضرورة:

- كل ما يحدث للإنسان مقدر عليه منذ الأزل.
- هطول المطريصبح ضروريا ، عندما تتوفر أسبابه الطبيعية.
  - خضوع الفرد للعادات والتقاليد يقوم على الإلزام والإكراه.

#### - العبودية:

- كانت العبودية منتشرة في الحضارات القديمة
- ظلت العبودية تمارس في المجتمعات الغربية حتى عهد قريب
  - ظلت العبودية تمارس في موريتانيا إلى فترة قريبة .

## - التحرر:

- تحرر العبيد من ظلم أسيادهم عبر نضال طويل وشاق.
  - تحرر العامل من بعض الغبن من خلال زيادة راتبه.
- الفلسفة تحرر التلاميذ من الآراء السائدة والأحكام المسبقة.

# النص التطبيقي:

«أقول إن هذا الشيء حرّحين يوجد ويفعل بحكم الضرورة النابعة من طبيعته وحدها، وذلك الشيء مكره حين يكون محتوما عليه أن يوجد ويفعل بكيفيّة دقيقة و محددة. إن الله مثلا يوجد وجودا حرّا ( رغم أنه يوجد بالضرورة )، لأنه يوجد بمقتضى ضرورة طبيعته وحدها. كما أن الله يعقل ذاته ويعقل كل الأشياء بحريُة أيضا، إذ يلزم عن ضرورة طبيعته وحدها أنه يعقل كل الأشياء، وعليه ترى جيدا أنني لا أجعل قوام الحريُة في القرار الحر، وإنما في الضرورة الحرّة. ولكن لنتطرق الآن إلى الأشياء الأخرى المخلوقة التي هي محتوم عليها أن توجد وأن تفعل على نحو دقيق ومحدد، وحتى نفهم ذلك بوضوح، لنضرب مثالا بسيطا جدا: لنتصور مثلا أن حجرا يتلقى مقدارا معينا من الحركة من علم خارجية تدفعه، وأنه عندما ينتهي دفع العلة الخارجيّة تتواصل بالضرورة حركة هذا الحجر؛ فهذه الحركة المتواصلة حركة قسريّة، ليس لأنها ضروريّة وإنما لأن ما يحددها هو دفع العلل الخارجيّة، وما يصدق على الحجر يصدق على كل شيء مفرد، مهما كان تعقد تركيبه ومهما تعددت إمكانياته »سبينوزا.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : « إن الله مثلا يوجد وجودا حرّا ( رغم أنه يوجد بالضرورة )، لأنه يوجد بمقتضى ضرورة طبيعته وحدها» وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الحرية: التحرر العبودية الضرورة) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

## تنمية المهارات:

## النص 1

«إن الإنسان مسير ومخير معا، لكنه يقوم بهذا الدور في ميدانين مختلفين، وليس من العسير علينا في كثير من الشؤون أن نتبين ماهو من عمل الطبيعة القاهرة، وماهو من عملنا الحرالمستقل، غير أن هناك حالات خاصة تلتبس فيها المعالم وتشتبه فيها الحدود ، ويصعب الفصل فيها على غير النافذ البصيرة، ومن هنا يميل أكثر الناس فيها إلى التنصل من مسؤولياتهم وإلقاء عبثها على كاهل الطبيعة، زاعمين أنهم كانوا مدفوعين بحركة قسرية لاحيلة لهم في وقفها ولا تصريفها تلك الحالات التي يلتقي فيها عمل الغريزة وعمل الإرادة ويكون هذا استمرارا لذلك حتى يخيل للمرء في بادئ الرأي أنه كان معطل الإرادة أو مسلوبها»د/ محمد عبدالله، دراسات إسلامية.

- 1- ابن (ى) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 2- قارن بين الفقرتين التاليتين: (إن الإنسان مسير ومخير معا لكنه يقوم بهذا الدور في ميدانين مختلفين ، (وليس من العسير علينا في كثير من الشؤون أن نتبين ماهو من عمل الطبيعة القاهرة وماهو من عملنا الحر المستقل).
  - 3- مثل لأفعال الإرادة وأفعال الضرورة.
- 4- حل مشكلة مرتبطة بالحرية: (يعتقد صديقك «عمر» أنه لايسطيع ممارسة العمل العضلي؛ لأن مجتمعه يمنعه من ذلك من خلال أحكام مسبقة تعتبر أن من يقوم بالعمل العضلي ينتمي لفئات خاصة هي التي تقوم بالعمل العضلي، وأنه إذا مارسه فسيعاقبه مجتمعه، كيف تشرح لزميلك أن هذا الاعتقاد جزء من القيود التي يضعها المجتمع وتسلب الإنسان حريته في اختيار العمل، كما أنه يتناقض مع حرية الإرادة التي منحها الله للإنسان؟

### النص 2

«أن يكون المرء أسيرًا لذاته فلا يستطيع أن يرى أو أن يفعل حقا ما هو مفيد له، فتلك أبشع العبودية، والحرية لا تكون من اختار بحمض إرادته أن يعيش مهتديا بالعقل وحده، أما الفعل الذي نقوم به تلبية لأمر، أعني الطاعة، فلئن كان يجرد من الحرية بوجه من الوجوه، فإنه لا الذي نقوم به تلبية لأمر به لا الدافع المحدد للفعل هو الذي يحوله إلى ذلك، فإذا كانت غاية الفعل نفع الآمر به لا نفع قائم به، كان هذا القائم به عبد الاخير فيه لنفسه، وعلى العكس من ذلك فإن الذي يطيع صاحب السيادة طاعة كلية، في ظل دولة أو نظام يجعلان القانون الأسمى خلاص الشعب بأسره لا مصلحة للآمر وحده، لا يجب أن يعتبر عبد الاخير فيه لنفسه، بل هو مرؤوس، و هكذا تكون هذه الدولة أكثر الدول حرية لما اعتمدته »قوانينها من العقل القويم ، لأنَّ كل فرد في هذه الدولة يستطيع متى أراد أن يكون حرا، أي أن يعيش بحمض إرادته مهتديا بالعقل، كذلك أيضا ليس الأطفال عبيدا بالرغم من كونهم ملزمين بطاعة أوامر آبائهم \_ لأن أوامر الآباء تراعي مصلحة الأطفال أيما مراعاة». سبينوزا، رسالة في اللاهوت و السياسة.

- 1-ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 2- تأمل الفقرة التالية: «أن يكون المرء أسير لذاته فلا يستطيع أن يرى أو أن يفعل حقا ما هو مفيد له، فتلك أبشع العبودية» وعلق عليها.
  - 3- مثل للمفاهيم التالية: ( التحرر العبودية الضرورة ).

### النص 3

«اتخذ الإسلام الحرية الفردية دعامة لجميع ما سنه للناس من عقائد ونظم وتشريع، وتوسع في إقرارها، فلم يقيد حرية الفرد إلا في الحدود التي يقتضيها الصالح العام أو يدعو إليها احترام الآخرين، وعمد إلى كل نظام يتعارض مع هذه المبادئ فألغاه مرة واحدة إن كان لايترتب على إلغائه مرة واحدة اضطراب في الحياة الاجتماعية، وألغاه على مراحل وقيده بقيود تكفل القضاء عليه بالتدرج.

وقد حرص الإسلام على تطبيق مبدأ الحرية في هذه الحدود وبهذه المناهج في مختلف شؤون الحياة ». د/ علي عبد الواحد وافي - حقوق الإنسان في الإسلام.

1-ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

2- تأمل الفقرة التالية : «فلم يقيد حرية الفرد إلا في الحدود التي يقتضيها الصالح العام أو يدعو إليها احترام الآخرين ، وعمد إلى كل نظام يتعارض مع هذه المبادئ فألغاه مرة واحدة إن كان لايترتب على إلغائه مرة واحدة اضطراب في الحياة الاجتماعية وألغاه على مراحل وقيده بقيود تكفل القضاء عليه بالتدرج» وعلق عليها.

3- حل مشكلات الواقع: «الرأي السائد عند المجتمع القديم أن الإسلام أقر الفوارق الاجتماعية المصطنعة والتقسيم الاجتماعي للعمل، ويدعي البعض أن الإسلام مسؤول عن القيود التي تضعها العادات على السلوك في كثير من الممارسات العادية لزملائك كالسفر في أيام مخصوصة وتقييد عمل خروج المرأة وعملها» ابحث مع زملائك علاقة الإسلام بالقيود التي يفرضها مجتمعك على أفراده وخاصة عمل المرأة.

#### النص 4

«الإنسان حرفي إرادته وذلك سبب وجيه لتحمله لمسؤوليته الفردية واختلافه عن أخيه الإنسان، ولكن الإنسان، ومع تطور الإنسان، ولكن الإنسان تحيط به مسؤولية جماعية توحده مع أخيه الإنسان، ومع تطور الزمان وتقارب المكان أصبحت الحياة الجماعية ماثلة أمامنا ليس على مستوى مجتمع واحد وإنما على مستوى العالم بأكمله، حتى لكأن الأيام تسارع الخطى ليكون الواقع مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَندِهِ مُ أُمَّتُكُم مُ أُمَّةً وَلَحِدَةً وَأَنا رَبُّكُم فَانَّقُونِ ﴾ المؤمنون الآية مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَندِهِ مَ أُمَّتُكُم مُ أُمَّةً وَلَحِدَةً وَأَنا رَبُّكُم فَانَّقُونِ ﴾ المؤمنون الآية محتى لكن الأياب التفكير الإسلامي - بتصرف.

1-ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

2- تأمل الفقرة التالية : «حتى لكأن الأيام تسارع الخطى ليكون الواقع مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَانِهِ عَلَيْ الْمُعَالَى اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

## دعامات للأعمال البحثية

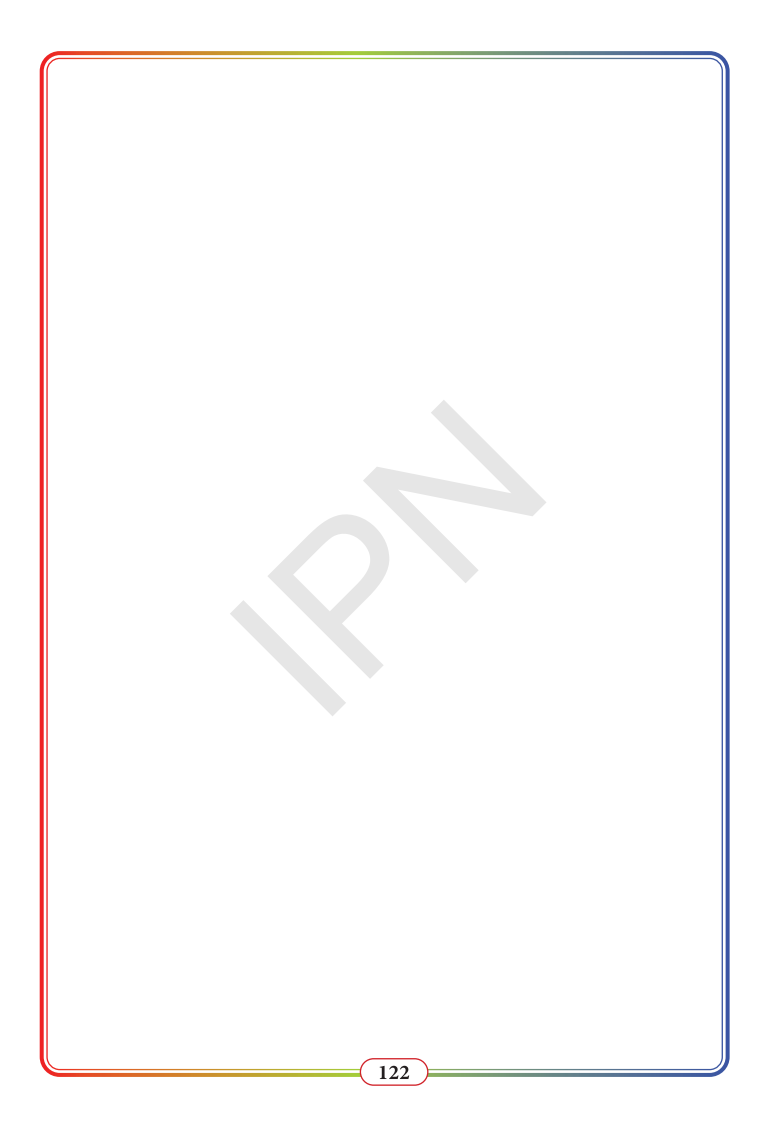
- ما الإنسان إلا عود قصب، أضعف عود في الطبيعة، ولكنه عود مفكر. (باسكال)
  - أهم الإكراهات التي يجابهها الإنسان خلال مسيرة حياته:
- 1\_ حتمية الوجودية: خلق الإنسان دون سعيه وإرادته وحكم عليه بالعيش لفترة محدودة من العمر.
- 2 \_ حتمية بيولوجية: تتعلق بلون البشرة، الطول، الوزن، قسمات الوجه الذكاء الأمراض الموروثة ، كلها أمور مفروضة على الإنسان.
- 3 \_ حتمية سيكولوجية: تتمثل في التنشئة الاجتماعية والظروف المادية والمعنوية للبيئة التي يجد فيها نفسه.
  - 4\_ حتمية اجتماعية: الحاضنة الاجتماعية التي تشكل ثقافته ومعرفه وعاداته وتقاليده
- 5\_ حتمية اقتصادية وسياسية: المستوى المادي الذي يجد الإنسان نفسه فيه وشكل السلطة التي تحكم مجتمعه.
- الاعتقاد بالحرية، حسب اسبينوزا، هو مجرد وهم وجهل بالعلل الخارجية، فالطفل يعتقد أنه يشتهي الحليب بحرية والسكيريظن أنه يقوم بقرار حرمنه والأمر نفسه بالنسبة للمشاغب و الثرثار... وآخرون يرون أنهم يتصرفون بوعيهم وبحريتهم، وأنهم لا يخضعون لأي إكراه، لكن الحفر في السبب سيظهر أنهم مسيرون بقوى جبرية .. فلا توجد إرادة تسلك من تلقاء ذاتها.
- «إن الإنسان هو الكائن الوحيد حسب المدرسة الوجودية القادر على مجابهة الجبر، عكس الحيوان الذي هو تابع أبدي للطبيعة، فلولم يكن الإنسان حرالما غادر الكهوف نحو ناطحات السحاب، لكن حرية الإنسان حسب سارتر ثمنها باهظ وهو المسؤولية وتحمل التبعات، ومن يهرب من المسؤولية يهرب من الحرية والهارب من الحرية يتنازل عن إنسانيته» (محسن المحمدي).
- الحرية: اختيار عقلي يقوم على تقدير البواعث وفهم طبيعة المؤثرات (زكريا إبراهيم، مشكلة الحرية.
- «القرآن هو عند الناس جميعا كتاب دين ، وعندي أنه الكتاب الذي نزل من السماء ليحرر العقل البشري من تلك القيود التي كان يرسف فيها باسم الدين أو التي قيدته بها السلطات الدينية» د/أحمد خلف الله، القرآن نظرة عصرية».
  - الحرمن خلع عن نفسه أمارة الشهوات ومزق سلطتها بسيوف المخالفة، (الصوفية).
    - الحرية من أجل المواهب التي اختص بها الله الجنس البشري، ( السنوسي).

## أنشطة بحثية:

المشروع المقترح: كل مجموعة تناقش موضوعا من موضوعات الإنية والغيرية:

- المجموعة 1: تتكلف بالبحث عن العناصر التي تحدد ذات الشخص أو الأنا.
  - المجموعة 2: تتكلف بمسألة مسؤولية الفرد عن أفعاله.
    - المجموعة 3: تبحث مسألة تقبل الآخر المختلف عنا.
- المجموعة 4 تبحث في سلوكيات مجتمعية محلية تدل على الحوار وعلى الصراع.. مراجعة التلاميذ لأساتذتهم ، فضلا عن أشخاص من المجتمع والمراجع.

الوحدة الرابعة: العلية العليم الإنسانية العليم



# المعارف الكونية والسياقية

### الدرس الأول:

المفهوم المركزي: العلوم الإنسانية: (العلوم التي تهتم بدارسة الظواهر الإنسانية سواء كانت فردية أو جماعية أو الآثار التي تركها الإنسان).

المفاهيم المجاورة: العلم - الإنسان - الظاهرة الإنسانية.

#### الدرس الثاني:

- المفهوم المركزي : العلمية : (صفة للمعرفة تجعلها أكثر دقة وموضوعية ويقينية).
  - المفاهيم المجاورة: (الخصائص العوائق النموذج).

#### الدرس الثالث:

- المنهج: (مجموعة من العمليات والخطوات والإجراءات التي بواسطتها يمكن بلوغ هدف محدد في مجال معين .)
  - المفاهيم المجاورة: (التفسير الفهم التأويل التحليل

#### الدرس الرابع:

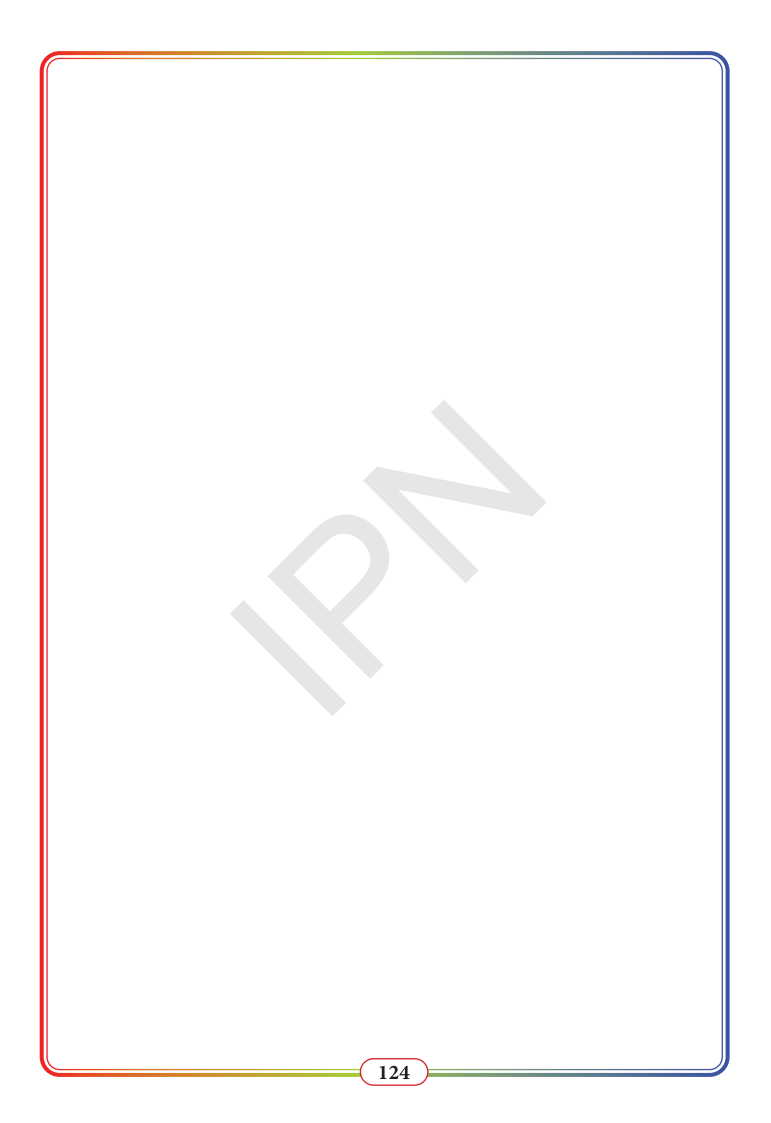
- المفهوم المركزي: الأبعاد: (مختلف المجالات التي تدرس فيها الظاهرة الإنسانية)
  - المفاهيم المجاورة: (النفسية الاجتماعي التاريخي

#### الدرس الخامس:

- المفهوم المركزي1: التربية: (تدريب مختلف الوظائف النفسية وتقوية القدرات وتنمية الملكات حتى تبلغ كمالها شيئا فشيئا)
  - المفاهيم المجاورة: ( الرعاية التوجيه الإرشاد )
- المفهوم المركزي 2:المراهقة: (مرحلة من النمو متوسطة بين سن البلوغ وسن الرشد تحيط بها أزمات ناشئة عن التغيرات الفسيولوجية والتأثيرات النفسية والاجتماعية)
- المفاهيم المجاورة: (الطبيعة الخصائص التحديات)المفهوم المركزي: النهضة :( تجاوز التخلف من خلال دراسة الواقع وتملك

التراث والاستفادة من الآخر)

- المفاهيم المجاورة: (التراث - الواقع - التجاوز)



## التقديم

لقد ظل الإنسان أحد الموضوعات المفضلة بالنسبة للخطاب الفلسفي، منذ أنزل سقراط الفلسفة من الإنسان موضوعا مركزيا لفلسفة من السماء إلى الأرض، تاركا دراسة الوجود، متخذا من الإنسان موضوعا مركزيا لفلسفته.

إلا أن دراسة الإنسان دراسة تنحو منحا علميا، لم تبدأ إلا مع ظهور العلوم الإنسانية.

وقد كان ظهور العلوم الإنسانية تعبيرا عن منعطف معرفي حاسم ، تحول الإنسان بموجبه من ذات إلى موضوع .

وقد كان من الممهدات العامة لهذا التحول ، الثورات العلمية المتتابعة التي جعلت الإنسان يدرك أنه لم يكن يعرف الكثير عن ذاته وعن موقعه في هذا العالم .

لقد كان الإنسان يعتقد أن الأرض هي مركز الكون ،وأنه هو مركز الأرض وسيدها ، وبالتالي فهو مركز الأرض مجرد كوكب سيار فهو مركز المركز ، ولكن الثورة الكوبرنيكية أوضحت بجلاء أن الأرض مجرد كوكب سيار يسبح في هذا الفضاء ، فبدأ الإنسان يشعر بضياعه المعرفي .

ثم أكدت الاكتشافات الجغرافية والأبحاث الحفرية أن الإنسان يجهل الكثير عن ماضيه وحاضره.

و أكد كانط من خلال فلسفته النقدية أن الإنسان يمتاز بالتناهي وأن ملكة المعرفة لديه لا تستطيع أن تعرف سوى مستوى الظاهر، أما الشيء في ذاته فخارج عن نطاق المعرفة. يضاف إلى ذلك الثورة البيولوجية التي بينت حقائق كثيرة تتعلق بجسد الإنسان كانت مجهولة بالنسبة له.

هذه الحقائق المتعلقة بالإنسان والتي كان يجهلها عن نفسه ، إضافة إلى حقائق أخرى دفعته إلى إعادة النظر في كل ما يتعلق بذاته سواء على المستوى الفردي أو المستوى الجماعي أو ما يتعلق بماضيه .

وبما أن العلوم التجريبية مثل الفيزياء والكيمياء كان لها السبق في دفع المعرفة نحو مزيد من التطور فقد اتخذت منها العلوم الإنسانية في بداية نشأتها مثالا يحتذى ونموذجا متبعا، وهو إعجاب دفع أحد رواد العلوم الإنسانية وهو أوجست كونت إلى تسمية علم الاجتماع باسم الفيزياء الاجتماعية.

وقد حاولت هذه العلوم الإنسانية الوليدة أن تستعير من العلوم التجريبية منهجها التجريبي بخطواته المعروفة: الملاحظة، والفرضية، والتجريب وصياغة القانون.

ولكن مع تطور الزمن أدرك الباحثون في مجال الإنسانيات الفروق والاختلافات بين الظواهر التي تدرسها العلوم الطبيعية، وبذلك ظهرت الظواهر التي تدرسها العلوم الطبيعية، وبذلك ظهرت تيارات دعت إلى ضرورة انتهاج مناهج تتفق مع طبيعة الظاهرة الإنسانية، انطلاقا من أن طبيعة الموضوع هي التي تحدد طبيعة المنهج.

# الجهاز المفاهيمي (1)

## تحديد المفاهيم:

العلوم الإنسانية: «العلوم التي تهتم بدارسة الظواهر الإنسانية سواء كانت فردية أو جماعية أو الآثار التي تركها الإنسان».

## المفاهيم المجاورة:

- العلم: « إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكا جازما».
  - الإنسان: (حيوان ناطق).
- الظاهرة الإنسانية: « الظاهرة ما يعرف عن طريق الملاحظة والتجربة، الظواهر طبيعية ونفسية واجتماعية».

## شرح المفاهيم:

## - العلوم الإنسانية:

العلوم الإنسانية بمعناها الواسع تشمل كل العلوم التي تخص الإنسان دون غيره من الكائنات، هذا الكائن الذي يتميز بثراء نشاطاته وفاعليته التي ترسم ملامح أبعاده ومجالات اشتغاله. وبمعناها الضيق هي دراسة الظاهرة الإنسانية في أبعادها الثلاثة: الاجتماعية والنفسية والتاريخية.

#### العلوم الإنسانية اصطلاحا:

« يطلق هذا المصطلح على العلوم المسماة بالعلوم المعنوية، وهي تبحث في أحوال الناس وسلوكهم أفرادا كانوا أو جماعات كعلم الأخلاق وعلم الاجتماع وعلم التاريخ.» المعجم الفلسفى، للدكتور جميل صليبا، ص:101.

بما أن العلوم الإنسانية مفهوم مركب من مفهومين مفهوم العلم ومفهوم الإنسانية فإن فهمه يستلزم تحديد المفهومين آنفي الذكر مفهوم العلم، وهو: «جملة المعارف التي تتسم بالوحدة والعمومية والقدرة على إيصال البشر إلى نتائج خالية من المواضعات والأمزجة والمنافع الذاتية، وناشئة من علاقات موضوعية نتأكد من صحتها بمناهج التحقق»، والإنسانية وهى: «جملة الصفات التي تكون الفعل النوعي للإنسان. يصور أوكست كونت الإنسانية على أنها كائن واحد يتسم بالخلود...» (د. مراد وهبه، معجم الفلسفة، ص 430).

و انطلاقا من هذه التحديدات يتبين أن العلوم الإنسانية هي دراسة الأنشطة الاجتماعية والإبداعات الحضارية والحالات النفسية والعمليات العقلية المرتبطة بالبشر وتفسيرها علميا، وهي دراسة تسعى لتوسيع وتنوير معرفة الإنسان بوجوده، وعلاقته بالكائنات والأنظمة الأخرى، وتطوير الاعمال الفنية للحفاظ على التعبير والفكر الإنساني. فهذا العلم إذن هو المعني بدراسة الظواهر البشرية. غير أن علمية العلوم الإنسانية ،مازالت تطرح للفلاسفة إشكالا فلسفيا كبيرا ذلك أن طبيعة الموضوع المفكر فيه، في هذه الحالة، من نفس طبيعة الذات المفكرة فيه، زد على ذلك أن الظاهرة الإنسانية دائمة التغير وتتدخل فيها الذات الفاعلة بشكل يصعب معه تفسيرها وتحديد قوانين ثابتة لها.

وإذا بحثنا عن جوهر الإشكالات المتعلقة بهذا العلم سنقف على الإشكالية المحورية التي تعترض سبيل العلوم الإنسانية ،ويتعلق الأمر بالجانب المنهجي، ذلك أن هذه العلوم حديثة النشأة، وقد اعتمد مؤسسوها على مناهج العلوم الدقيقة محاولين جعلها علما دقيقا، لكن تعقيد الظاهرة الإنسانية حال دون ذلك، فالمجالات التي يتناولها هذا العلم مجالات مرتبطة بالإنسان نفسه ارتباطا وثيقا يجعل دراستها دراسة موضوعية مسألة صعبة إن لم تكن مستحيلة، لأن الدراسة العلمية تشترط الموضوعية وتتحرى الدقة وتستلزم الحياد التام، وهذه شروط لا يمكن أن يلتزم بها دارس العلوم الإنسانية التي هي : علم الاجتماع، وعلم النفس ،والتاريخ ،ولذلك تبقى علميتها مسألة خلاف ، خلاف لتحديد مفهومها فلا مراء في أنها تعني: العلوم التي تهتم بالظواهر الإنسانية سواء كانت فردية أوجتماعية أو الآثار التي تركها الإنسان.

العلم: العلم أسلوب منهجي يقوم ببناء وتنظيم المعرفة في شكل تفسيرات وتوقعات حول الكون قابلة للاختبار.

العلم لغة و الجمع علوم: « مصدر علم وهو إدراك الشيء بحقيقته».

كالعلم الرباني الذي يصل صاحبه عن طريق الإلهام، والعلوم الحقيقية التي لا تتغير بتغير الملل والأديان كعلم المنطق. والعلوم الشرعية: العلوم الدينية كالفقه والحديث وغيرها». معجم المعاني.

## العلم اصطلاحا:

يعرفه افلاطون بأنه: «أعلى مراحل المعرفة، وهي الفكر الاستدلالي وهو المعرفة الكاملة». وعند أرسطو العلم مرتبط بمعرفة غاية كل موجود، وهذه الفكرة هي خير الموجودات، ولهذا فإن العلم على الأصالة هو الذي يفحص المبادئ والعلل الأولى لأن الخيرهو أحد العلل.

وعند بن سينا العلم موضوعه هو الضروري.

## وعند الغزالي العلم على ضربين:

- فرض عين وهو على كل مسلم اعتقادا وفعلا وتركا، أي اعتقاد بالله وفعل بما أمرالله به وترك لما نهى عنه.

- فرض كفاية والعلم الذي هو فرض كفاية هو كل علم لايستغنى عنه في أمور الدنيا، كالطب فهو ضروري لبقاء البدن.

والحساب ضروري للمعاملات والموارث.

علم تطبيقي.

العلم مرادف للمعرفة يقول ديكارت ليس في إمكاننا أن تكون لدينا معرفة يقينية من غير أن نعرف أولا أن الله موجود، جملة المعارف التي تتسم بالوحدة والعمومية وقادرة على إيصال البشر إلى مناهج خالية من المواضعات والأمزجة والمنافع الذاتية وناشئة من علاقات موضوعية تتأكد من صحتها بمناهج التحقق، د. مراد وهبة المعجم الفلسفي. ويعرف العلم بأنه: الإدراك مطلقا تصورا كان أو تصديقا، يقينيا كان أو غيريقيني، وقد يطلق على التعقل، أو على حصول صورة الشيء في الذهن، أو على إدراك الكلي مفهوما كان أو حكما، أو على الاعتقاد الجازم المطابق للواقع، أو على إدراك الشيء على ما هو به، أو على إدراك حقائق الأشياء وعللها، أو إدراك المسائل عن دليل، أو الملكة الحاصلة عن إدراك تلك المسائل.

والعلم مرادف للمعرفة إلا أنه يتميز عنها بكونه مجموعة معارف متصفة بالوحدة والتعميم» (الدكتور جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ص: 99).

والواقع أن العلم هو إدراك الحقائق إدراكا جازما لا يمكن الشك فيه.

الإنسان:

الإنسان كائن اجتماعي ومدني بالطبع، صوره الله فأحسن صورته وكرمه، وجعله خليفته في الأرض.

الإنسان لغة:

إنسان (اسم)

الجمع أناسي وأناس والمؤنث إنسان وتؤنث في العامية على إنسانة.

الإنسان الكائن الحي المفكر..

وإنسان السيف والسهم حدهما. معجم المعاني.

الإنسان أصل أنسيان، لأن العرب قاطبة قالوا في تصغيره (أنيسيان) وهو إما فعليان من الأنس والألف فيه فاء الفاعل، وإما أفعلان من النسيان، حتى لقد قيل إنه سمي إنسانا لأنه عهد إليه فنسي، والإنسان للذكر والأنثى. ويطلق على أفراد الجنس البشري (عامة). (جميل صليبا المعجم الفلسفي، ص: 155).

وقد ورد ذكر الإنسان في القرآن الكريم 63 مرة أغلبها جاء بمعنى الذم أو الشر، ومن أساليب القرآن الكريم أنه إذا كان المقام مقام التعبير عن الفرد يذكر الإنسان نحو ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ الْرَمْنَ مُ طَهَرِهُمُ ﴾ الإسراء 13، وإذا كان المقام مقام التعبير عن الجمع يذكر الناس نحو: ﴿ إِنَ اللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى أَلنَّاسٍ ﴾ البقرة 243.

#### الإنسان اصطلاحا:

يعرف الإنسان اصطلاحا تعريفات متعددة وإن كانت متقاربة ومتشابهة أحيانا حيث يعرفه ارسطو بقوله: الانسان حيوان ناطق، ويقول ابن خلدون: «الإنسان إنما هو إنسان باقتداره على جلب منافعه، ودفع مضاره واستقامة خلقه للسعي في ذلك».

الإنسان عند الفلاسفة هو الحيوان الناطق (تعريفات الجرجاني)، الحيوان جنسه والناطق فصله.

قال ابن سينا: «ليس الإنسان إنسانا بأنه حيوان، أو مائت، أو أي شيء آخر بل بأنه مع حيوا نيته ناطق» النجاة، ص: 11. كل هذه التعريفات ذكرها الدكتور جميل صليبا في معجمه الفلسفى.

ويلاحظ أن هذا التعريف ما هو إلا تعريف ارسطو أعيدت صياغته بأسلوب آخر، كما لا يبتعد كثيرا عن تعريف ابن خلدون.

وقال الفارابي: «إن الإنسان منقسم إلى سر وعلن، أما علنه فهو الجسم المحسوس بأعضائه وأمشاجه وهو وقف الحس على ظاهره، ودل التشريح على باطنه. وأما سره فقوى روحه». رسالة نصوص الحكم، ص: 30.

ويرى الفلاسفة الإلهيون أن الإنسان هو المعنى القائم بهذا البدن، ولا مدخل للبدن في مسماه و ليس المشار إليه بأنا هذا الهيكل المخصوص، فالإنسان إذن شيء مغاير لجملة أجزاء البدن، ولكن جمهور المتكلمين يرون أنه عبارة عن هذه البنية الخصوصية المحسوسة، ومن هذا الهيكل المجسم المحسوس، فإذا قال أنا أكلت أو شربت أو مرضت... وأمثالها. فإنما يريد بذلك البدن.

ويعرفه الأشعري بقوله: « إن الإنسان هو الجملة المصورة ذات الأبعاض والصور».

والحق أن الإنسان مؤلف من هذه الجملة الحسية المصورة، ومن تلك الجملة النفسية المؤلفة من الحالات المتداخلة كالانفعال والإحساس، والإدراك والتعقل والإرادة، فهو إذن جسم وعقل».

قال باسكال: «ليس الإنسان ملكا ولا حيوانا ومن تعاسته أنه إذا أراد أن يكون ملكا صار حيوانا»، جميل صليبا المعجم، الفلسفي.

الظاهرة الإنسانية:

الظاهرة: «ما يعرف عن طريق الملاحظة والتجربة، والظاهرة الإنسانية تشمل الظواهر النفسية والاجتماعية والتاريخية، وأطلق مصطلح الظاهرة على جملة الوقائع التي تكون مادة للعلوم». الدكتورمراد وهبة بتصرف.

ويعرفها جميل صليبا بقوله: «الظاهرة من الشيء أعلاه وتطلق في الفلسفة على عدة معان منها: الظاهرة هي الواقع النفسي المدرك بالشعور كالظواهر الانفعالية والإرادية، وتطلق الظاهرة على كل ما يبحث عنه العلم من الحقائق التجريبية أو على الحقائق التجريبية المباشرة من جهة ماهي مستقلة عن المدرك.

وعند الظاهرة لها معنى خاص وهو إطلاقها على كل تجربة ممكنة، أي على كل ما يحدث في الزمان والمكان وتتجلى في العلاقات التي تحددها المقولات العقلية،

وما يهمنا هنا هو الظاهرة الإنسانية، فالظاهرة عندهم مقابلة للمادة المحضة من جهة وللشيء بذاته من جهة الخرى، الدكتورجميل صليبا، المعجم الفلسفي، ج، 2.

الظاهرة عند المحدثين هي الأمرالذي يبدو بين الناس، يقال بدت ظاهرة الاهتمام بالصناعة.المعجم الوسيط.

والظاهرة الإنسانية هي مجموعة من الحوادث الإنسانية التي تنتج عن تفاعل الإنسان مع نظرائه من البشر وكذلك تأثيره وتأثره بالزمان والمكان بحكم أنه كائن ديناميكي حيوي تفاعلي، والظاهرة الإنسانية هي ظاهرة معقدة وواعية ومتعددة الأبعاد (البعد النفسي والبعد الاجتماعي والبعد التاريخي)، كما أنها ظاهرة متغيرة وتتداخل فيها الذات مع الموضوع، وهذا ما يطرح إشكال موضعتها والذي يمكن أن نتساءل بصدده عن إمكانية جعل الظاهرة الإنسانية موضوعا للدراسة العلمية.

## التمثيل للمفاهيم:

- العلوم الانسانية: يعد علم الاجتماع أقرب فروع العلوم الإنسانية إلى العلمية حسب ما بين عالم الاجتماع أميل دوركايم في كتابه قواعد المنهج في علم الاجتماع.
  - العلم: تقدم العلم مكن الإنسان من السيطرة على الطبيعة وتسخيرها لتحقيق أهدافه.
- الإنسان: الإنسان خليفة الله على أرضه، إنسان العلوم الإنسانية مسكون بالنزوع إلى الموضوعية.

الظاهرة الإنسانية: تنتشر في مجتمعنا ظواهر ممقوتة ينبغي الحد منها كظاهرة الطلاق فهو أبغض الحلال عند الله.

### أقوال الفلاسفة:

- مفهوم العلم قائم على العوائق والقطائع الإبستيمولوجية (باشلار).
- مفهوم العلم قائم على الخطأ الذي يبحث العلم عنه باستمرار (كارل بوبير).
  - العلم هو العملية النموذجية الموحدة للواقع (غرامشي).
- عملية الفكر العلمي جهد مستمر لنزع كل العناصر الانتروبولوجية ؛ أي أن علينا أن ننسى

الإنسان لندرس الطبيعة ،ولنكشف القوانين الطبيعية ونصوغها (ماكس بلانك).

- خصائص الظاهرة الإنسانية:
- 1- ظاهرة حية :يمثل عنصر الحياة أهم الخصائص التي تميزها عن الظواهر المادية
- 2- ظاهرة معقدة: تتدخل العوامل المؤثرة فيها بحيث يصعب الفصل بينها وتحديد تأثير كل بعد على حدة
  - 3- ظاهرة متغيرة ونسبية : فهي لاتثبت على حال ولا يمكن إصدار حكم ثابت بشأنها
- 4- ظاهرة واعية وخفية تحضر فيها إرادة الإنسان ووعيه وميوله ورغباته ولا يمكن الاطلاع على كل خفاياها.
- التاريخ: خبر عن الاجتماع الإنساني الذي هو عمران العالم وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الأحوال، مثل التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض، وما ينشأ عن ذلك من الملك والدول ومراتبها وما ينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاني والعلوم والصنائع وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الأحوال) عبد الرحمن ابن خلدون.
  - التاريخ هو العلم بالأمور الجزئية (بيكون).
- لم يكتب قبل القرن 19 لأحد أن يفوت «نيوكديس» سوى ابن خلدون ، فالأول اخترع التاريخ وعلى يد الثاني اكتسب هذا التاريخ صيغته العلمية (إيف لاكوست).

## النص التطبيقي

(إن وضعية العلوم الإنسانية لأشد تعقيدا؛ لكون الذات التي تلاحظ أو تجرب على نفسها أو على الذوات الأخرى المماثلة لها قد يلحقها تغيير مصدره الظواهر التي تتم ملاحظتها من جهة، كما يمكن أن تكون الذات من جهة أخرى مصدر تغييرات في مجرى هذه الظواهر بل حتى في طبيعتها، فنظرا لما تؤدي إليه هذه الأوضاع من تداخل بين الذات والموضوع، تنشأ في العلوم الإنسانية صعوبات إضافية بالقياس إلى ما هو عليه الأمر في العلوم الطبيعية التي أصبح من المستطاع فيها، على وجه العموم الفصل بين الذات والموضوع، وبعبارة أخرى إن عملية إزاحة التمركز الذاتي التي هي ضرورية لتحقيق الموضوعية تصير شديدة الصعوبة عندما يتعلق الأمر بموضوع متكون من ذوات وذلك لسبين قاطعين إلى حد ما، أولهما أن عندما لتعلق الأمر بموضوع متكون عن نفسها وبين الذات العارفة يكون أقل وضوحا كلما زادت الملاحظة توغلا في ظواهر يجب على الملاحظ أن يدرسها من الخارج، وثانيهما يكمن في أن الملاحظ يكون أكثر ميلا إلى الاعتقاد بأنه يعرف الوقائع حدسيا إذ هو أقل إحساسا بضرورة التقيات الموضوعية لأنه أكثر «انخراطا» في الوقائع التي يهتم بها، ولأنه يضفي بضرورة التقنيات الموضوعة لأنه أكثر «انخراطا» في الوقائع التي يهتم بها، ولأنه يضفي

عليها قيما معينة، وينتج عن هذا أن موضوع العلوم الإنسانية الذي هو ذات يختلف إذا، عن الأجسام والقوى العمياء التي يتكون منها موضوع العلوم الفيزيائية، ويختلف حتى عن الموضوعات الذوات التي تدرسها البيولوجيا... ومن الواضح أن هذا الاختلاف يرجع إلى درجة من الوعي «تتمتع به الذوات الإنسانية»)، (جان بياجي) ابستملوجيا علوم الإنسان.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( وينتج عن هذا أن موضوع العلوم الإنسانية الذي هو ذات يختلف إذا، عن الأجسام والقوى العمياء التي يتكون منها موضوع العلوم الفيزيائية، ويختلف حتى عن الموضوعات الذوات التي تدرسها البيولوجيا) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (العلم الإنسان الظاهرة الإنسانية) في سياقات مختلفة.
    - 6-قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

## منهجية الإجابة عن السؤال السادس:

# 1- تصميم الإجابة: (درجتان)

- الأطروحة:
  - السؤال:
- شرح وتحليل رأي الأطروحة
  - النص (صاحب النص)
  - الرأي النقدي للأطروحة.
    - التعليل: مبررات النقد.

#### 2 - كتابة المقال (ست درجات)

#### المقدمة:

(فكرة عامة عن الموضوع) - وطرح السؤال: 0.5 د

#### العرض:

- تحديد المفهوم الوارد في السؤال الجدلي 0.5 د
- الرأي الأول: شرح أطروحة صاحب النص: 1د الانتقال بسؤال 0.5 د
  - الرأي الثاني: رأي نقدي من أطروحة 2د.
    - التعليل (مبررات نقد الأطروحة) 1د.
  - الخاتمة: استنتاج يخرج منه التلميذ برأي من الأطروحة 0.5 د.

# الإجابة عن السؤال تصميم الإجابة: (درجتان)

- الأطروحة: هي: (صعوبة تحقيق الموضوعية في دراسة موضوع العلوم الإنسانية نتيجة عوامل التداخل بين الذات الدارسة والموضوع المدروس بالمقارنة مع دراسة الظواهر الفيزيائية أو البيولوجية).
  - السؤال: هل يمكن تحقيق الموضوعية في دراسة موضوع العلوم الإنسانية؟
    - شرح وتحليل رأي الأطروحة:

موضوع الظواهر الإنسانية يتعلق بالإنسان نفسه الذي يقوم بالدراسة؛ فالدارس والمدروس هو النات والموضوعية تتطلب التجرد من الرأي الشخصي حول الموضوع، لكن التداخل بين النات الدارسة والنات المدروسة يجعل من الصعب إزاحة التمركز حول النات الضروري لتحقيق الموضوعية، كما تتم تلك الإزاحة عندما يتعلق الأمر بالموضوع الفيزيائي وحتى البيولوجي.

- النص (صاحب النص)

صاحب النص : الفيلسوف والعالم الفرنسي : (جان أبياجي ) وهو إبستيمولوجي معاصر مهتم بدراسة تاريخ العلم ونقد مناهجه، والنص من كتابه (إبستيمولوجيا العلوم).

-الرأي النقدي للأطروحة:

ليست الذات التي تدرس الموضوع الإنساني هي المعنية مباشرة بالدراسة بل إن السلوك الخارجي للإنسان يمكن ملاحظته من طرف الدارس دون أن يجد نفسه منخرطا في دراسة ذاته ، فهذا السلوك يسمح بالملاحظة الخارجية ويتيح للعلم أن يطبق خطوات الدراسة بموضوعية ، وربما كانت حقيقة الإنسان هي ما يكشف عنه سلوكه أكثر منها مما يخفي باطن النفس من أفكار وعواطف، إن الذات الدارسة إذا ليست الذات المدروسة إذا لاحظنا الظواهر السلوكية للإنسان ملاحظة خارجية بوصفها ظواهر شيئية . وليست ظواهر تتحكم فيها الإرادة الباطنية .

- التعليل: مبررات النقد
- يبدو الإنسان في هذا النص كائنا لا تظهر حقيقته إلا من خلال كوامنه الداخلية وليست ظواهره شيئا يحدث في الخارج تمكن ملاحظته.

نستطيع أن نلاحظ أن الكثير من الظواهر الإنسانية يمكن ملاحظتها خارجيا كما يحدث في دراسة علم النفس السلوكي للظواهر النفسية وكذلك دراسة علم الاجتماع للسلوك الاجتماعي من خلال عاداته وتقاليده وممارساته باعتبارها أشياء يمكن ملامستها ودراستها بموضوعية، أيضا نجد دراسة الأثر التاريخي من خلال الوثائق والحفريات ومخلفات الحضارات موضوعا خارجيا للدراسة في علم التاريخ. كتابة المقال (ست درجات)

#### المقدمة:

( فكرة عامة عن الموضوع) - وطرح السؤال: 0.5 د

أحذ العلم منذ نشأته الأولى يدرس الظواهر الطبيعية المادية ويتوخى من دراسته تحقيق أكبر قدر من الموضوعية، والتجرد من الذات، والملاحظة الدقيقة من أجل استخلاص القوانين التي تسمح بالتحكم في تلك الظواهر وتفسيرها، وقد حققت الفيزياء قدرا أكبر من الموضوعية والدقة في تطبيق خطوات المنهج التجريبي، واستمرت نجاحات المنهج العلمي في عدة مجالات أخرى أكثر تعقيدا كالبيولوجيا التي تدرس المادة الحية، ولئن تعثر العلم في تحقيق الموضوعية الكاملة في البيولوجيا نتيجة الطبيعة الحية لظواهرها إلا أنه استطاع تعديل بعض خطوات المنهج العلمي لتتناسب من طبيعة الظواهر البيولوجية ، وقد شجع ذلك التقدم العلماء لمحاولة تطبيق المنهج التجريبي على الظواهر الإنسانية بنفس الشروط ومن أجل نفس الأهداف. ولكن (هل يمكن تحقيق الموضوعية في دراسة موضوع العلوم الإنسانية؟)

### العرض:

- تحديد المفهوم الوارد في السؤال الجدلي 0.5 د

العلوم الإنسانية هي: العلوم التي تهتم بدارسة الظواهر الإنسانية سواء كانت فردية أو جماعية أو الآثار التي تركها الإنسان.

## - الرأي الأول : شرح أطروحة صاحب النص: 1 د

يرى جان أبياجي في هذا النص أن موضوع الظواهر الإنسانية يتعلق بالإنسان نفسه الذي يقوم بالدراسة؛ فالدارس والمدروس هو الذات والموضوعية تتطلب التجرد من الرأي الشخصي حول الموضوع لكن التداخل بين الذات الدارسة والذات المدروسة يجعل من الصعب إزاحة التمركز حول الذات الضروري لتحقيق الموضوعية، كما تتم تلك الإزاحة عندما يتعلق الأمر بالموضوع الفيزيائي وحتى البيولوجي حيث يقول: (إن وضعية العلوم الإنسانية لأشد تعقيدا؛ لكون الذات التي تلاحظ أو تجرب على نفسها أو على الذوات الأخرى المماثلة لها قد يلحقها تغيير مصدره الظواهر التي تتم ملاحظتها من جهة، كما يمكن أن تكون الذات من جهة أخرى مصدر تغييرات في مجرى هذه الظواهر بل حتى في طبيعتها)، إن وضعية الموضوع في العلوم الإنسانية تختلف في العلوم الطبيعية التي وأصبح من المستطاع فيها، على وجه العموم، الفصل بين الذات والموضوع) ويضيف صاحب النص تأكيدا آخر على اختلاف الموضوع في العلوم الإنسانية عن العلوم الفيزيائية نتيجة عامل إزاحة التمركز الذاتي من خلال عاملين يراهما أساسين ويقول: (إن عملية نتيجة عامل إزاحة التمركز الذاتي من خلال عاملين يراهما أساسين ويقول: (إن عملية نتيجة عامل إزاحة التمركز الذاتي من خلال عاملين يراهما أساسين ويقول: (إن عملية نتيجة عامل إزاحة التمركز الذاتي من خلال عاملين يراهما أساسين ويقول: (إن عملية نتيجة عامل إزاحة التمركز الذاتي من خلال عاملين يراهما أساسين ويقول: (إن عملية

إزاحة التمركز الذاتي التي هي ضرورية لتحقيق الموضوعية تصير شديدة الصعوبة عندما يتعلق الأمر بموضوع متكون من ذوات وذلك لسببين قاطعين إلى حد ما أولهما أن الحد الفاصل بين الذات المتمركزة حول نفسها وبين الذات العارفة يكون أقل وضوحا كلما زادت الملاحظة توغلا في ظواهر يجب على الملاحظ أن يدرسها من الخارج ثانيهما يكمن في أن الملاحظ يكون أكثر ميلا إلى الاعتقاد بأنه يعرف الوقائع حدسيا إذ هو أقل إحساسا بضرورة التقنيات الموضوعية لأنه أكثر «انخراطا» في الوقائع التي يهتم بها، ولأنه يضفي عليها قيما معينة) ثم يستخلص أبياجي في نصه نتيجة مؤداها أن موضوع العلوم الإنسانية يتعلق بالذات التي تكون على درجة من الوعي يصعب معها مقارنتها بالظواهر الطبيعية والأجسام والمادة الميتة (وينتج عن هذا أن موضوع العلوم الإنسانية الذي هو ذات يختلف إذا، عن الأجسام والقوى العمياء التي يتكون منها موضوع العلوم الفيزيائية, ويختلف حتى عن الموضوعات الذوات التي تدرسها البيولوجيا... ومن الواضح أن هذا الاختلاف يرجع إلى درجة من الوعي «تتمتع به الذوات الإنسانية»).

الانتقال بسؤال 0،5 د

ولكن أليس موضوع العلوم الإنسانية متعدد ومختلف في ظواهره ومتشعب في مجالاته الإنسانية ؟ ألا يمكن تناول موضوع العلوم الإنسانية في تجلياته ومظاهره الخارجية ؟ - الرأي الثاني : رأي نقدي من أطروحة 2د

ليست الذات التي تدرس الموضوع الإنساني هي المعنية مباشرة بالدراسة بل إن السلوك الخارجي للإنسان يمكن ملاحظته من طرف الدارس دون أن يجد نفسه منخرطا في دراسة ذاته ، فهذا السلوك يسمح بالملاحظة الخارجية ويتيح للعلم أن يطبق خطوات الدراسة بموضوعية، وربما كانت حقيقة الإنسان هي ما يكشف عنه سلوكه أكثر منها مما يخفي باطن النفس من أفكار وعواطف، إن الذات الدارسة إذا ليست الذات المدروسة إذا لاحظها الظواهر السلوكية للإنسان ملاحظة خارجية بوصفها ظواهر شيئية، وليست ظواهر تتحكم فيها الإرادة الباطنية.

يمكن أن نسوق المزيد من الأدلة على إمكانية دراسة موضوعات العلوم الإنسانية انطلاقا من زوايا مختلفة لا تكون معها الذات مشتبكة مع ذات أخرى وإنما من خلال وضع تكون فيه الظاهرة الإنسانية بارزة للعيان قابلة للملاحظة، يبدو الإنسان في نص أبياجي كائنا لا تظهر حقيقته إلا من خلال كوامنه الداخلية وليست ظواهره شيئا يحدث في الخارج تمكن ملاحظته.

## - التعليل (مبررات نقد الأطروحة) 1د

وعلى العكس مما ذهب إليه النص نستطيع أن نلاحظ أن الكثير من الظواهر الإنسانية التي يمكن ملاحظتها خارجيا كما يحدث في دراسة علم النفس السلوكي للظواهر النفسية وكذلك دراسة علم الاجتماعي من خلال عاداته وتقاليده وممارساته باعتبارها أشياء يمكن ملامستها ودراستها بموضوعية، أيضا نجد دراسة الأثر التاريخي من خلال الوثائق والحفريات ومخلفات الحضارات موضوعا خارجيا للدراسة في علم التاريخ.

# - الخاتمة: استنتاج يخرج منه التلميذ برأي من الأطروحة 0،5 د

لاشك أن العلوم الإنسانية تدرس الظواهر الحية التي يمثل عنصر الحياة أهم الخصائص التي تميزها عن الظواهر المادية وهي ظواهر معقدة تتداخل العوامل المؤثرة فيها بحيث يصعب الفصل بينها وتحديد تأثير كل عامل على حدة وهي متغيرة ونسبية، ولكن موضوعية العلم تتأثر بطبيعة الموضوع وتتكيف مع وضعيات تحقق القدر الأكبر من الدقة وقد حدث ذلك مع ظواهر الميكرو فيزياء والظواهر الحية في البيولوجيا مما يجعل وضعية العلوم الإنسانية وضعية غير استثنائية وقابلة للدراسة العلمية.

### تنمية المهارات

#### لنص1

«لا يرد العلم إلى مجموعة مبادئ تم وضعها نهائيا و ترتيبها على نحو عقلي... فالصرح العلمي هو بالضرورة في حالة عدم توازن و في تقدم مطرد حيث لا يلعب الخطأ دور عرض نفسي فحسب و إنما هو أيضا إذا صح القول جزأ لا يتجزأ من حركة الفكر الذي ينشئ العلم، حتى إنه يمكننا أن نذهب إلى حد تعريف المعرفة العلمية بضرب من المفارقة بأنها المعرفة الخاطئة و نعني بذلك أنها هي وحدها المعرفة التي تفضي إلى إمكانية إضفاء معنى دقيق على الخطأ وإلى الاعتراف به والاستناد إليه للانطلاق من جديد... وقد لا نكون تفطنا بما فيه الكفاية إلى أن الأخطاء تتضح على نحو خاص و يمكننا أن نذهب إلى حد القول أن تقدم العلم، في جانب منه، يتمثل في تحويل الخطأ من حالة الخطأ العامي أي المعرفة المبهمة ـ إلى حالة الخطأ العلمي أي المعرفة المبهمة ـ إلى حالة الخطأ العلمي أي المعرفة القابلة للدحض، وعلى هذا النحو فالعالم المعرفة المبهمة ـ إلى حالة الخطأ العلمي أي المعرفة القابلة للدحض، وعلى هذا النحو فالعالم الا ينفك يقوض نفسه ليولد من جديد أو بالأحرى ليولد حقا)، جيل قاستون قرانجي

## - اطرح أسئلة الفقرات التالية:

الفقرة الأولى: ( من: لا يرد العلم.... إلى: على نحو عقلي).

الفقرة الثانية: (من: فالصرح العلمي.... إلى: ينشئ العلم...).

الفقرة الثالثة: الفقرة الثالثة (من: حتى إنه يمكننا.... إلى: للانطلاق من جديد).

الفقرة الرابعة ( من: وقد لا نكون تفطنا.... إلى: أو بالأحرى ليولد حقا).

## - قم بصياغة الإشكال المحوري.

#### النص 2

«للعلوم الإنسانية، مشروع مؤجل نسبيا، ولكنه قار، يقضي، باستعمال صورية رياضية ما. (ثم) هي تعمل بحسب نماذج أو مفاهيم تستعيرها من البيولوجيا، و من علم الاقتصاد و من علوم اللغة. وأخيرا فهي تتجه إلى الإنسان في نمط وجوده الذي تسعى الفلسفة إلى التفكير فيه على مستوى التناهي الجذري، في حين تريد هي استطلاع تجلياته التجريبية. وقد يكون انتشار العلوم الإنسانية هذا الانتشار الضبابي داخل فضاء ثلاثي الأبعاد هو الذي يجعل تحديد موقعها على هذا القدر من الصعوبة، وهو الذي يضفي على تموقعها في الحقل الإبستيمولوجي طابعا متزعزعا لا يستقر، من السهل الظن أن الإنسان قد تحرر من ذاته منذ أن اكتشف أنه ليس في مركز الخلقية، ولا في مركز الكون، وربما أنه ليس حتى في قمة الحياة أو الغاية القصوى ، والحقيقة أن هذه الوضعية نفسها تحكم عليها بعدم استقرار جوهري، إن ما يفسر عسر وضع «العلوم الإنسانية»، و هشاشتها وعدم يقينها كعلوم، واعتمادها الغامض على مجالات معرفية أخرى، وطابعها كعلوم هي دوما علوم ثانية بالنظر إلى غيرها، وهي دوما مشتقة من غيرها، ولكن كذلك ادعاءها الكلية، (إن ما يفسر كل ذلك) ليس هو الكثافة القصوى لموضوعها كثافة موضوعها القصوى، ولا هو المنزلة الميتافيزيقية لهذا الإنسان الذي تحدثت عنه، ولا هو تعاليه الذي لا يمّحي، وإنما هو بالتأكيد تعقد التشكيل الإبستيمولوجي الذي تجد العلوم الإنسانية نفسها ضمنة، وارتباطها الدائم بالأبعاد الثلاثة، ذلك الارتباط الذي يعطيها فضاءها.) ميشال فوكو، الكلمات و الأشياء.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية: (وقد يكون انتشار العلوم الإنسانية هذا الانتشار الضبابي داخل فضاء ثلاثي الأبعاد هو الذي يجعل تحديد موقعها على هذا القدر من الصعوبة، وهو الذي يضفي على تموقعها في الحقل الإبستيمولوجي طابعا متزعزعا لا يستقر، من السهل الظن أن الإنسان قد تحرر من ذاته منذ أن اكتشف أنه ليس في مركز الخلقية، ولا في مركز الكون»وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- حدد العلاقات بين المفاهيم التالية: (العلم العلوم الإنسانية) و(الإنسان- الظاهرة الإنسانية).
- 6- حدد ملامح «مشروع العلوم الإنسانية» من النص، وعبر عن رأي مختلف من وجهة نظرك عن أطروحة صاحب النص؟

#### النص 3

«من وجهة النظرالمادية البحتة، ليست الإنسانية شيئا مذكورا في الكون: فالبروتوبلاسما التي يتألف منها جسم الإنسان تزن 100 مليون طن على أرض تزن ستة ملايين مليون مليون مليون مليون مليون مليون مليون الأرض نفسها ماهي إلا سيار واحد من السيارات التسعة التابعة لنظامنا الشمسي، كما أن شمسنا نفسها التي تكبر الأرض بمليون مرة ، ماهي إلا نجم متوسط الحجم بين 100 مليون نجم تتألف منها مجرتنا وأن مجرتنا نفسها تسع وتتسع بحيث إن الضوء يستغرق أكثر من 10000 سنة لاجتيازها، ماهي إلا واحدة من ملايين المجرات التي تملأ رحاب الفضاء - ترى هل يقدر للإنسانية - التي لها من العمر مائة ألف سنة تقريبا - أن تبقى طويلا على سطح الأرض؟

﴿ كُلُّ نَفُسِ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ سورة الأنبياء فالأفراد يموتون ولكن الأنواع باقية لأنها مجرد معان في الذهن... بيد أن التطور البيولوجي للنوع الإنساني يبدو أنه قد توقف تقريبا ... أما التغييرات العابرة التي تطرأ على البيئة الخارجية ،فلا خوف منها ... » جان روستان (الإنسان).

1- ناقش هذا التساؤل مع زملائك: «ترى هل يقدر للإنسانية - التي لها من العمر مائة ألف سنة تقريبا - أن تبقى طويلا على سطح الأرض»؟

2- اشرح دلالات المفاهيم التالية: (لبروتوبلازما - النظام الشمسي - المجرة - الإنسانية).

# الجهاز المفاهيمي (2)

## تحديد المفاهيم:

المفهوم المركزي: العلمية :(صفة للمعرفة تجعلها أكثر دقة وموضوعية ويقينية). المفاهيم المجاورة:

- الخصائص: (جمع خاصية وهي صفة ملازمة لشيء، ومميزة له عن غيره).
  - العوائق: (مفردها عائق: المنع والصرف عن القيام بأمر ما).
    - النموذج: (تمثل كائن ما يوجد في الواقع).

# شرح المفاهيم:

العلمية: العلمية هي مجموعة من التقنيات والطرق المصممة لفحص الظواهر والمعارف المكتشفة والمراقبة حديثا، علمية كلمة مصدرها علم وجمعها علوم ومعناها طرق اكتشاف الحقائق والحصول على المعارف الموثوقة عن الحياة والطبيعة، والمعارف الموثوقة هي المعارف التي تم التحقق منها والتأكد من صحتها بالطرق العلمية، وهذه الطرق العلمية تسمى المنهجيات العلمية وهي مجموعة من الطرق اتفق عليها العلماء للحصول على المعارف والحقائق والتأكد من صحتها وهي تساعدنا على التحقق من المعارف والمعلومات. واستخدامها يعطينا فرصة أكثر للحصول على الصواب والابتعاد عن الخطأ.

والعلمية التي سنتحدث عنها في هذا السياق هي علمية العلوم الإنسانية. وهي تحقق الشروط التي يتطلبها العلم في موضوع معين حتى يتصف بالعلمية ويصل إلى درجة العلمية المطلوبة، والدراسة العلمية هي الدراسة التي تسعى إلى اكتشاف المعارف وتفسيرها ومعرفة العلاقات القائمة بين الظواهر، ولايتسنى ذلك إلا باتباع المناهج العلمية التي تمكن الباحث من تحقيق النتائج التي يصبو إليها العلم.

وبما أن العلمية تعنى التمكن من تطبيق المناهج والأساليب العلمية على الظواهرالتي تتم دراستها تطبيقا موضوعيا يستطيع الباحث التوصل من خلاله إلى نتائج يقينية دقيقة يمكن تعميمها على الظواهر المشابهة فإن اختيار المناهج الملائمة لدراسة الظواهر الانسانية مسألة ضرورية.

ومعلوم أن العلمية في العلوم الإنسانية تعني القدرة على دراسة الظواهر الإنسانية دراسة موضوعية تستجيب لكل خصائص المعرفة العلمية وتمكن الباحث من الوصول إلى نتائج يقينية ودقيقة، فالعلمية تتطلب الصرامة المنهجية في دراسة الظواهر الإنسانية حتى يتسنى لهذه العلوم أن تصل إلى درجة العلمية المطلوبة، ولعل هذا ما جعل دوركايم يدعو

إلى ضرورة النظر إلى الظواهر الاجتماعية من خلال عدم التركيز على الخصائص الذاتية، وتسليط الضوء على الخصائص الواقعية للظاهرة، ولا يتسنى ذلك إلا بتطبيق خطوات المنهج التجريبي على الظواهر موضوع الدراسة.

والمنهج التجريبي : «يتكون من الملاحظة والفرضية والتجربة» الأستاذ نبيل امسيعد مدخل إلى مناهج الفلسفة.

بدأت العلوم الإنسانية تسير في طريق العلمية مع بدء التأسيس المنهجي وتحديد موضوع الدراسة ( الظاهرة الإنسانية) والبحث في سبيل علمية هذه العلوم حيث تم ولوج الحقبة المعاصرة للعلوم الإنسانية خاصة علم الاجتماع من خلال التأسيس لنظريات قائمة بذاتها كنظرية الفعل الاجتماعي لماكس فيبر و نظرية الفعل الرمزي مع ابيير بورديو ونظرية الفعل التواصلي عند يورغين هابر ماس.

هذا العلم الذي ظهرمن أجل معالجة القضايا الإنسانية معالجة علمية بدل المعالجة الفلسفية التأملية، غير أن خصوصية الظاهرة الإنسانية التي هي ظاهرة واعية ومعقدة ومتغيرة ويصعب التنبؤ بها جعلت دراستها دراسة موضوعية أمرا من الصعوبة بمكان مع أن الموضوعية تعتبر الشرط الأساسي للعلمية.

وقد وقف الباحثون من علمية العلوم الإنسانية موقفين: موقف قال بإ مكانية موضعية الظاهرة الإنسانية وبالتالي تحقيق علمية العلوم الإنسانية من خلال دراسة الظواهر الإنسانية دراسة موضوعية كما لوكانت أشياء والابتعاد عن الذاتية التي تعد أكبر عائق لعلمية العلوم الإنسانية، ويتزعم هذا الموقف اوغست كونت صاحب التصور الوضعي يقول أحدهم: «كل ما يجري بدون إرادتنا او تدخلنا» أي اعتبارها كموضوعات طبيعية خارجية ومستقلة عن ذواتنا قصد دراستها بنوع من الحياد من أجل بلوغ الموضوعية كما في العلوم الطبيعية، وهي دراسة تؤسس لقانون الحالات الثلاث عند اوكست كونت الذي يرى إن الفكر البشرى مربث الاث حالات:

- 1 الحالة اللاهوتية.
- 2 الحالة الميتافيزيقية.
- 3 والحالة الوضعية (العلمية).

وفي هذا السياق قال دوركايم في كتابه قواعد المنهج السوسيولوجي: «يجب التعامل مع الظواهر لاجتماعية باعتبارها أشياء أي أنها قابلة للملاحظة الخارجية ، وتتميز بالقسرية و الإلزامية، وهي ظواهر جمعية وشمولية، ولهذا فهي تقبل التحديد الدقيق والتكميم والخضوع للقوانين مثل الظواهر الطبيعية وهذا الموقف الأول الذي يقول بإمكانية علوم الإنسانية مع

التصور الوضعي الذي ذكرنا آنفا يأخذ أصحابه بمنهج التفسير (المنهج التجريبي) وقد أكد دوركايم إمكانية تطبيق هذا المنهج على الظاهرة الإنسانية وأخذ ظاهرة الانتحار كنموذج لتطبيق المنهج التجريبي.

أما الموقف الثاني فيقول بصعوبة دراسة الظاهرة الإنسانية دراسة موضوعية علمية وينتقد زعيمه بياجى التصور الوضعي لأنه يدرس الظواهر الإنسانية كأشياء ويهمل خصوصيتها التي تحول دون دراستها كموضوع طبيعي يقول ابياجى: « الوضعية الإبستمولوجية المركزية في العلوم الإنسانية تكمن في كون الإنسان في هذه العلوم ذاتا وموضوعا ... بل هو ملتزم بموقف فلسفي أو إيديولوجي».

وفي هذا السياق قال ميشل فوكو (العلوم الإنسانية تتجه إلى الإنسان من حيث هو يحيا ويتكلم وينتج ولماكان الإنسان حيا فإنه ينمو ولديه وظائف وحاجات، ويرى أمامه مجالا ينفتح، له في نفسه إحداثيات متحركة» وهذا ما يصعب دراسة الظاهرة الإنسانية دراسة موضوعية علمية.

أخذ أصحاب هذا الموقف بمنهج الفهم بوصفه المنهج الملائم لدراسة الظواهر الإنسانية وتأويلها مع التصور الفينومينولوجي. قال دلتاي في كتابه: (عالم الروح): «إن الطبيعة تفسر وأما حياة الروح فهي تفهم»، بهذا ينتقد دلتاي الطور الوضعي ويبين أن الظاهرة الإنسانية لاتمكن دراستها بالمنهج التجريبي الذي يخص الظواهر الطبيعية.

وفي كتابه (فينومينولوجيا الإدراك) يؤكد موريس مى رلوبوينتي أن عالم الإنسان هو عالم التجربة المعيشة التي تتمحور حول معرفة ذواتنا والعالم المحيط بها، وينتقد التيارات العلمية الوضعية بسبب تجاهلها لطبيعة الظاهرة الإنسانية موضوع الدراسة العلوم الانسانية، متناسين أن الدارس هو الإنسان وموضوع الدراسة هو الإنسان: (فيك الخصام وأنت الخصم والحكم).

الخصائص: الخصائص لغة: جمع خاصية. معجم المعاني.

خصائص جمع «خصيصة» وقد ورد في كلام الجاحظ والزمخشري وسمى ابن جني واحدا من كتبه « الخصائص».

«الخصائص».

وفي العصر الحديث أقر مجمع اللغة العربية المصري اعتبار « خصائص» جمعا « لخصيصة» بمعنى الصفة التي تميز الشيء وتحدده وأدخلها في معجمه الوسيط.

الخصائص اصطلاحا: الخصائص مفردها خاصية و الخاصية صفة ملازمة لشيء ومميزة له من غيره.» د. مراد وهبه المعجم الفلسفي.

والخصائص هي السمات المميزة للشخص أو الشيء عن غيره مما يماثله، والخاصية ميزة أوسمة أو تفرد يحدد شخصا أو شيئا ما، عادة يتم استخدام المصطلح في صفة الجمع نظرا لوجود العديد من العناصر التي تصف الحقائق المختلفة.

ولا يبتعد معنى الخاصية عن معنى الخاصة التي تعني فيما تعنيه مميزات تميزالشيء عن غيره لكنها غير ملازمة له بينما الخاصية سمة ملازمة لا تفارق مثل خصائص المعرفة العلمية التي سنتعرض لها كنموذج للخصائص بوصفها النموذج المناسب في هذا السياق. ومعلوم أن لكل موجود خصائص هي السمات التي تميزه عن غيره من الموجودات وتحدد هويته وكيانه المعين.

خصائص المعرفة العلمية: تتميز المعرفة العلمية بالخصائص التالية:

- 1 الموضوعية.
  - 2 التعميم.
  - 3 التكميم.
- 4 قابلية الاختبار.
- 5 الصدق والثبات: القضايا العلمية قضايا ثابتة وصادقة.
  - 6 نسقية العلوم وتكاملها.
  - 7 اتصال البحث العلمي.

هذه هي المميزات التي تميز المعرفة العلمية عن المعارف الأخرى وإذا أمعنا النظر فيها يمكن أن نتبين ، من خلالها، مدى قابلية العلوم الإنسانية لأن تكون علما دقيقا كالعلوم الطبيعية.

## العوائق:

العوائق لغة: « العوائق اسم، العوائق: جمع عائق وعائقة.

«عاقه عن الشي: منعه وصرفه عن القيام به، شغله عنه» (معجم المعاني).

#### العوائق اصطلاحا:

العوائق: مجموعة المعارف المسبقة أو الخاطئة أو التي تم استبعادها مع تقدم الفكر العلمي أو الأفكار التي ترجع إلى المعرفة العامية التي تؤثر في عمل العالم دون وعي منه، و تعوقه عن بلوغ حقيقة الظواهر التي يدرسها.

العائق الإبستمولوجي هو كل ما يظهر من مظاهر التعطل في العلم، والتي تحدث في تاريخ العلم كله.

العوائق توجد في صميم العملية المعرفية بحد ذاتها.

العوائق الإبستمولوجية التي تحول دون وصول العلوم الإنسانية إلى درجة العلنية المطلوبة ويمكن تلخيص أهم هذه العوائق فيما يلي:

ا - العائق الذي يظهر في التجربة التي يتم فيها الاتصال بين الذات الدارسة وموضوع الدراسة في عملية إنتاج المعرفة العلمية وكيف يتم صبغها بالذاتية التي تسوقها إلى الخطأ. وتحول دون تحقيق الموضوعية التي تعد أهم شرط من الشروط الستة العلمية.

ب - التعميم المبني على التسرع والذي يوقع الباحث في الخط بتعميمه نتائج مغلوطة مما يعوق تحقق خاصية التعميم.

ج - المماثلات الزائفة وهي دراسة ظاهرة إنسانية او طبيعية بالاعتماد على دراسة سابقة لظاهرة أخرى كما لوكانت مشابهة رغم اختلافهما.

د - قناعة الباحث بوجود ما هو خفي في الظاهرة وبحثه الجاد للوصول إليه مع أنه لا وجود لله في الواقع. إنه مجرد خيال والخيال مضربالعلم.

## النموذج:

النموذج لغة: النموذج والجمع نموذجات ونماذج.

والنموذج مثال الشيء، أنموذج مثال يقتدى به أو مثال يعمل عليه الشيء.» معجم المعاني. النموذج ما يصلح ليكون مثالا أو صورة لشيء تمثله أيْ مثال الشيء ونمطه وطرازه وشكله.

# النموذج اصطلاحا:

النموذج يعود في أصله للعلم.

يفيد النموذج تمثل كائن ما يوجد في الواقع، وكيفية اشتغاله فهو عبارة عن بناء منظم من العناصر التفاعلية المنتظمة لمجال من مجالات الواقع قصد فهمه وتفسيره وتبسيطه.

ويكون في شكل تصميم أو صورة خطاب منظم لغوي كان أو رمزي، فهو تمثل لشيء ما ولمسارنسق غيرقابل للإ دراك المباشريجري بناؤه في الخيال قبل تزيينه ماديا. «النموذج هو التصميم والشيء المصغر والسهل الاستعمال والذي يعاد من خلاله بشكل مبسط ومصغر إنتاج خصائص شيء ذي أبعاد كبرى سواء تعلق الأمر بمعمار أو بأداة ميكانيكية. إن العلم يستخدم النموذج كتقنية منهجية إجرائية تساعد على تحقيق الفهم وتوضيح ما كان غامضا ومركبا، إنه الصورة المثلى لشيء ما لأنه يحيل على تمثل ممكن.

النموذج تصاميم هندسية مصغرة أو رسوم بيانية مجردة، ويمكن للنموذج أن يكون أيضا كتابة مجردة لكنها مراقبة بواسطة التفكير المنطقي والرياضي.

ويمكن أن يكون النموذج بناء افتراضيا له طابع إجرائي عملي يساعد على استبدال واقع

محدد بنموذج عيني حسي أو بصياغة رياضية رمزية مجردة ومختزلة، النماذج افتراضات اصطنعها العقل حيث أنشأ تصورات نظرية للواقع، وهو ما يحولها إلى إنشاءات تقريبية تكاد تتماثل مع مايقع تقريبا وفق هذه التصورات.

يحيلنا النموذج على أن تمثله كأداة منهجية داخل العلم انطلاقا من غاياته المعرفية وما يؤسسه من أهداف تبسيطية وتوضيحية من خلال تبسيط الأشياء والتركيز على بعض الخصائص ذات الأبعاد الكبرى إذ يجب التمييزبين النموذج وما يهدف إلى تمثيله، فالخريطة التي تمثل الأرض ليست هي الأرض نفسها.

يجب أن نفهم النموذج بما هو لغة العلم المعاصر بما هو تمثل لكائن ما يوجد في الواقع، فهو إذن عبارة عن بناء يضم وحدة من العناصر المتفاعلة المنظمة التي تحتكم إلى هدف وغاية.

النموذج هو تمثل لكائن ما يوجد في الواقع ولكيفية اشتغاله من أجل التحكم فيه.

إنه تمثل مبسط ومنظم لمجال من مجالات الواقع.

## - التمثيل للمفاهيم:

العلمية: أثبت (دوركايم) علمية العلوم الإنسانية بجدارة، وقدم فريق البحث العلمي في معهد التقنيات دراسة علمية بكل المقاييس.

الخصائص: الصدق والأمانة خصائص تميز المسلمين عن المنافقين.

العقلانية والشمولية: خصائص تميز الخطاب الفلسفي.

العوائق: تمثل الذاتية أهم العوائق الابستمولوجية في العلوم الانسانية.

النموذج: مثل علماؤنا نموذجا يحتذى في بلاد الاسلام.

### أقوال الفلاسفة:

- العلم الطبيعي هو الذي يدرس ظواهر الوجود من حيث هو موجود ويتبع منهج الاستقراء (أرسطو).
  - المعرفة العلمية: هي المعرفة الواقعية (أوغست كونت).

«يجب أن توجد الإبستيمولوجيا على مفترق طرق بين الواقعية والعقلانية إذ يمكن لها من هذه الزاوية تناول الدينامية الجديدة لهذه الفلسفات المتناقضة وهذه الحركة المزدوجة التي يعتمدها العلم لتبسيط الواقع وتعقيد العقل، وهكذا يجري اختصار المسافة الفاصلة بين الواقع المفسر والفكر المطبق» باشلار- الفكر العلمي الجديد.

العوائق الابستيمولوجيا: ( هي التعقيدات والعقبات والأفكار والمعرفة السابقة والأحكام المسبقة وهي في منهج العلوم الإنسانية: صعوبة إخضاع الظاهرة الإنسانية للملاحظة

والتجريب» (غاستون باشلار).

- النموذج: هو التصميم والشيء المصغر والسهل الاستعمال والذي يُعاد من خلاله، وفقا لشكل مبسط و مصغر إنتاج خصائص شيء ذي أبعاد كبرى، سواء تعلق الأمر بمعمار أو ميكانيكية (نوال مولود، الموسوعة العالمية).

# النص التطبيقي:

«يتعارض العلم، من حيث حاجته إلى الاكتمال و من حيث المبدأ، تماما مع الرأي. و إذا حصل له أن منح الشرعية للرأي بصدد نقطة خاصة، فذلك لأسباب غير الأسباب التي يتأسس عليها الرأي، إن الرأي من الناحية النظرية دائما على خطأ.

والرأي تفكير سيئ، بل إن الرأي لا يفكر البتة، فهو يترجم الحجات إلى معارف و بتعيين الأشياء حسب فائدتها، يمتنع عن معرفتها، لا يمكن تأسيس أي شيء على الرأي، بل ينبغي هدمه.

فالرأي هو أول عائق يلزمنا تخطيه، ولا يكفي - على سبيل المثال - تصحيح الرأي في جوانب خاصة و الاحتفاظ بمعرفة عامية مؤقتة بوصفها نوعا من الأخلاق المؤقتة.

إن الفكر العلمي يمنعنا من تكوين رأي حول قضايا لا نفهمها، وحول أسئلة لا نحسن صياغتها بوضوح، إذ ينبغي، قبل كل شيء، أن نعرف جيدا كيف نطرح المشاكل. ومهما قيل، داخل الحياة العلمية، فإن المشاكل لا تطرح تلقائيا.

إن معنى المشكلة بالضبط هو ما يمنح العلامة الدالة على التفكير العلمي الصحيح، و بالنسبة للفكر العلمي تعتبر كل معرفة جوابا عن سؤال، و إن لم يكن من ثمة سؤال، فمن غير الممكن قيام أية «معرفة علمية»، لا شيء يحدث تلقائيا، لا شيء يُعطى، كل شيء يُبنى. غاستون باشلار، تكون الفكر العلمى.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية :(إن معنى المشكلة بالضبط هو ما يمنح العلامة الدالة على التفكير العلمي الصحيح) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الخصائص-العوائق النموذج) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

# تنمية المهارات

#### النص1

«اعتبرالنظريات العلمية اختراعات إنسانية هي بمثابة شِباك نصنعها بأنفسنا لنصطاد بها العالم، فهي اختراعات تختلف لا محالة عن إبداعات الشعراء، وحتى عن اختراعات التقنيين، إذ ليست النظرية أداة فحسب، فما تطلبه هو الحقيقة، ونحن نختبر نظرياتنا لِنتقصي ما كان منها غيرصحيح، وإننا لنتوصل هكذا إلى تحسين نظرياتنا -حتى بما هي أدوات وذلك من خلال استنباط شباك تتلاءم شيئا فشيئا مع مهمّة اصطياد أسماكنا، أي العالم الواقعي. ولكنها مع ذلك لا تكون قط أدوات كاملة، بل هي شباك عقلية نحن صنعناها وينبغي ألا ننخدع فنحملها على أنها تعمّت لل يستوفي كل جوانب العالم الواقعي، حتى و إن كانت هذه النظريات باهرة النجاح أو بدا لنا أنها تعطينا مقاربات بارزة للواقع». كارل بوبر، الكون المفتوح (دفاعا عن اللاحتميّة).

- 1 تأمل(ي) النص وابن الإشكال المحوري.
- 2- استخرج الجهاز المفاهيمي للنص ورتبه من العام إلى الخاص.
- 3- اشرح دلالات المفاهيم التالية: ( العلمية الخصائص العوائق النموذج).
- 4- ابحث عن العلاقات بين المفاهيم: التالية: (العلمية الخصائص) و( العوائق النموذج).
  - 5-اقترح حلا لمشكل من المعيش اليومي مرتبط بالمفهوم التالي: (العلمية).

(العلمية في مفهوم العامة تتعلق بالمردودية والتجرد من القيم ، يحدث أحيانا أن يقول لك أحدهم أريد كلاما علميا عندما تقترح عليه فكرة غير ملموسة ويرى أن العلمية تقتضي عدم التعامل مع الملموس ، شرحت لزملائك أن العلمية لاتعني المحسوس، فكل العلوم تمارس التجريد وتنطلق من فرضيات غير متحققة في الواقع ؛ لتصل من ذلك للحقائق العلمية، وتقدم الرياضيات للعلم خدمات كبيرة رغم أن تفكيرها هو الأكثر تجريدا وبعدا عن المحسوس) ناقش مع زملائك فكرة العامة عن العلمية.

#### النص 2

«إنّ مهمة العلم التي بدأت منذ آلاف السنين، تتمثل في مواصلة تكيِّفُ دقيق أكثر فأكثر لعقلنا مع الواقع، وفي بناء تمثل يتلاءم أكثر فأكثر مع العالم الذي يحيط بنا وننتمي إليه، لكي نفهمه أوَّلا، ثم ننتقل من الفهم إلى التنبؤ، وفيما بعد للعمل، فما هي الطريقة التي نتّبعها في تحقيق هذا البناء الذي يستوجب عددا من الوقائع في تزايد لا ينقطع؟

إنها التدرج، فعندما نكون قد اعتقدنا أنّنا فهمنا مجالا معينا من الواقع، مثلا مجال الميكانيكا الذي يخص توازن الأجسام وحركتها على مستوى إدراكنا، وعندما نكون قد نجحنا،

بخلق المفاهيم الملائمة، في بناء تَمثُّل مرضي لهذا المجال، فإننا بطبيعة الحال نميل إلى سحب طرق التحليل والمناهج والمفاهيم التي نجحت في المجال الأوّل، على مجالات لا تزال غامضة وغير معروفة، وهذا ما نسميه منهج التعميم وتفسير المجهول بالمعلوم، على أنَ هذه المحاولات، مهما كانت شرعية، لا تنجح دائما، وكل فشل تقع فيه يؤدي إلى أزمة ينبغي أثناءها إعادة النظر في الأفكار، وحتى في تلك التي تكون منها أساسية ومألوفة أكثر من غيرها، كما ينبغي تعديل المفاهيم وتجديدها للوصول إلى تأليف تُوَحِّدُ مجموعة من الوقائع أكثر شمولا، على أسس أكثر اتساعا، ومن خلال مثل هذه الأزمات التي تشبه كل واحدة منها بعض الشيء الطفرات التي يفسر بها علماء الحياة اليوم تطور أنواع الأحياء، وستمر نمو العلم، أي تمثُّل العالم بالفكر». لانجفان، التطور البشري (من التوطئة) يستمر نمو العلم، أي تمثُّل العالم بالفكر». لانجفان، التطور البشري (من التوطئة) تزايد لا ينقطع؟

- 2 ماهو منهج التعميم؟
- 3 كيف يحقق العلم نموه؟
- 4 قارن بين الفكرتين التاليتين: (إنَ مهمَة العلم التي بدأت منذ آلاف السنين، تتمثل في مواصلة تكيُّف دقيق أكثر فأكثر لعقلنا مع الواقع) و(وكل فشل تقع فيه يؤدي إلى أزمة ينبغي أثناءها إعادة النظر في الأفكار، وحتى في تلك التي تكون منها أساسية ومألوفة أكثر من غيرها).

#### النص 3

«ينبغي أن ننظر إلى حالة العالم الراهنة باعتبارها نتيجة لحالته السابقة وعلة لحالته اللاحقة. إن عقلا يسع علمه، في لحظة ما، كل القوى المحركة للطبيعة، والوضع المناسب للكائنات التي تتألف منها - هذا إن كان في وسعه أن يخضع هذه المعطيات للتحليل - إن هذا العقل قد يلم في نفس الصيغة بما في أكبر أجسام الكون، وما في أخف الذرات من حركات، فلا يبقى لديه شك في كائن ما، وقد يصبح المستقبل ماثلا أمامه كما الماضي، إن الفكر الإنساني، وقد بلغ بعلم الفلك غاية الكمال، يقدم عن هذا العقل صورة تقريبية أولية، فاكتشافاته في مجال الميكانيكا والهندسة، وما ينضاف إليهما من اكتشافات في الثقافة الكونية، مكنته من أن يفهم بنفس الصيغ التحليلية، حالات نظام العالم، ما سبق منها وما لحق. وقد اقتدى الفكر الإنساني، بتطبيق نفس المنهج على موضوعات أخرى من موضوعات معارفه، إلى إرجاع الظواهر التي يلاحظها إلى قوانين عامة، وإلى توقع تلك التي تؤدي إلى انكشافها بالضرورة ظروف محددة. فكل هذه الجهود الرامية إلى البحث عن الحقيقة، تنزع إلى تقريبه باستمرار

من العقل الذي ترسمنا ملامحه ، لكن أنى له أن يدركه» ؟ (لابلاس - رسالة في الاحتمالات). 1- تأمل الفقرة التالية: «إن الفكر الإنساني، وقد بلغ بعلم الفلك غاية الكمال ، يقدم عن هذا العقل صورة تقريبية أولية» وعلق عليها.

- 2- العقل في طريقه للبحث عن الحقيقة يكتشف القوانين الطبيعية ولكن هل يمكن للعقل أن يصل إلى حقائق الطبيعة الكامنة؟
  - 3- اشرح المفاهيم التالية: (العقل الثقافة الكونية علم الفلك الحقيقة).
    - 4- أعط أمثلة للمفاهيم التالية: ( القوانين العلم الثقافة الكونية).

#### النص 4

«إذا كان المنهج المعاصر يستند إلى الاكتشافات التي حدثت في العلوم التجريبية فإن تطور المنهج ينطوي بدوره على القوة المحركة الرئيسية لتقدم العلم، إذ العلم المعاصر يرتكز على قاعدة تجريبية تتحسن و تكتمل باستمرار ولو تطورا تدريجيا لم يعرف التاريخ له مثيلا من قبل هذا التقدم يحمل طابعا ثوريا جليا نظرا للتغير المستمر في نقاط أساسية كثيرة عند نظرتنا للطبيعة، وهذا يخص الفيزياء قبل أي علم آخر، إن الثورة لتي حدثت في الفيزياء أواخر القرن السادس عشر لا تزال مستمرة حتى في أيامنا الحاضرة، حيث غدت النظرياء أواخر القرن السادس عشر لا تزال مستمرة حتى في أيامنا الحاضرة، حيث غدت النظريات الكلاسيكية عاجزة عن تفسير ذلك السيل الدافق من الوقائع التجريبية الجديدة الخاصة بالعالم الصغير (أو الميكروفيزياء) إذ أن وضع نظرية عامة للجسيمات يتطلب في نظر العلماء مثال هيزنبرغ و بور أفكارا جديدة تماما أفكارا غير مألوفة تحطم القواعد العامة المعهودة ولم تقتصر الثورة في العلوم الطبيعية على الفيزياء وحدها فقد امتدت لتشمل ميادين الكيمياء و تمتد الآن إلى البيولوجيا التي شهدت تحولا حقيقيا في معرفة الحياة و تفسير آلية الوراثة». جورج لابيكا، ما هي الماركسية؟

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : (إذا كان المنهج المعاصريستند إلى الاكتشافات التي حدثت في العلوم التجريبية فإن تطور المنهج ينطوي بدوره على القوة المحركة الرئيسية لتقدم العلم) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.

# الجهاز المفاهيمي (3)

# تحديد المفاهيم:

المفهوم المركزي: المنهج: (مجموعة من العمليات والخطوات والإجراءات التي بواسطتها يمكن بلوغ هدف محدد في مجال معين).

# المفاهيم المجاورة:

- التفسير: ( هو الكشف والإظهار)
- الفهم: (قوة ادراكية يتوصل بها لإدراك المعارف)
- التأويل: (صرف اللفظ عن معناه الأصلى إلى معنى يحتمله)
- التحليل: (رد الشيء إلى عناصره المكونة له مادية كانت أو معنوية)

## شرح المفاهيم:

المنهج: هو الخطة المتبعة للوصول إلى نتيجة معية.

يعرف في اللغة بأنه: (الطريق الواضح): معجم المعاني.

طريق نهج بين واضح؛ النهج والجمع نهجات ونهج ونهوج؛ وطرق نهجة.

وسبيل منهج: كمنهج؛ ومنهج الطريق: أوضحه، والمنهاج كالمنهج.

وفي القرآن الكريم ورد ذكر المنهج بهذا المعنى قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمُ شِرْعَةً وَفِي القرآنِ الكريم ورد ذكر المنهج بهذا المعنى قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمُ شِرْعَةً وَمِنْهَا جُلَّا ﴾ (المائدة 48) وأنهج الطريق: وضح واستبان.

وفي حديث ألعباس لم يمت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى ترككم على طريقة ناهجة أي واضحة بينة.

# المنهج اصطلاحا:

المنهج وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة.

المنهج عند أفلاطون يعني البحث أو المعرفة. واستعمله ارسطو بمعنى طائفة من القواعد العامة المصاغة من أجل الوصول إلى الحقيقة في العلم، حيث اهتم المناطقة بالمنهج كجزء من أجزاء المنطق الأربعة وهي: التصورات والحكم والبرهان والمنهج.

والمنهج Method مشتق من Methods التي تعني المتابعة ، البحث ، الدراسة التي نصل من خلالها إلى نتيجة محددة: «يطلق اسم الترتيب على فعل الفكر الذي يكون له حول موضوع واحد عدة أفكار عدة أحكام ،عدة أدلة فيرتبها على أفضل وجه ليجعل الموضوع معروفا وهذا ما يسمى منهجا».

وذكر بول فو لكييه أن المنهج Method مشتق من الكلمة اللاتينية odos

ادخل طريق أو مسار Meta: نحو اوتجاه vers وتعني البحث والإتقان والدراسة، والمنهج مرادف للنظام والمنطق والتقنية...

والمنطق في معناه المجرد خصائص لنشاط ممتد يتبع تصميما مفكرا فيه ومحددا ومنظما عبر منهج خاص، وتشير فكرة كشف حقيقة المنهج دائما إلى اتجاه محدد متبع بشكل منظم في إطار عملية للعقل.

تتعدد المناهج بتعدد المعارف والعلوم، فالمنهج باعتباره طريقا واضحا يسلكه الباحثون من أجل الوصول إلى مقاصدهم يختلف من تخصص إلى آخر ومن فيلسوف إلى آخريقول افرانسيس بكون: «إن منهجي (...) سهل في الشرح، إن منهجي هو (...) أن نستمر في الأخذ بشهادة الحواس (...)أن نفتح مسارا جديدا للعقل أكثر وثوقا، ابدأ مباشرة من إدراكات الحقيقة الأولى للحواس نفسها (...) لقد أصبح العقل محشوا بمذاهب فاسدة وأوهام فارغة. إن فن المنطق يسهم (...) في تثبيت الأخطاء لا في كشف الحقيقة «..و قد تواصل الاهتمام بالمنهج إما نتاجا للكشف عن الحقيقة أو البرهنة عليها انطلاقا من هذا يتحدد نوعان من المنهج : منهج يرمي إلى الكشف عن الحقيقة ويسمى منهج التحليل.

و منهج يهدف إلى تعليم الحقيقة بعد الكشف عنها ويسمى منهج التركيب.

ومعلوم أن التحليل والتركيب قاعدتان من قواعد المنهج عند ديكارت.

وقد أصبح المنهج علما مستقلا أطلق عليه المتودولوجي أو علم المناهج -méthodolo jy.

ويستخدم هذا المصطلح بمعنى الطريق أو الطرق المتبعة في البحث.

استخدم الباحثون في العلوم الإنسانية مناهج متعددة من أجل دراسة الظواهر الإنسانية المعقدة دراسة موضوعية أهمها:

- منهج التفسير.
  - منهج الفهم.
- المنهج التاريخي.
- المنهج الوضعي.
- المنهج الاستقرائي.
- المنهج الاستنباطي.
  - المنهج المقارن.

وصفوة القول أن المنهج هو الطريق الواضح للوصول إلى الحقيقة والبرهنة عليها.

#### التفسير:

- يعتبر التفسير مفهوما أساسيا من المفاهيم التي توضح المعارف وتقربها إلى الأفهام سواء كانت معارف علمية أو غير علمية فهي وسائل وطرق تشرح العلوم المختلفة وتبسط المناهج التي تبدو معقدة وتشرح العبارات الموجزة وتعلل الأسباب وتبين النتائج بيانا يسهل فهمه.

وللتفسير أدواته وقواعده وأصوله التي تختلف باختلاف طبيعة المواد المفسرة والأسلوب المتبع في تفسيرها، وللتفسير معان وتعريفات سنكشف عنها في ما يلي:

التفسير في اللغة : «اسم والجمع تفسيرات وتفاسير، والتفسير: الشرح والبيان. تفسير القرآن الكريم: توضيح معانيه». معجم المعاني.

التفسير اصطلاحا: «في الأصل هو الكشف والإظهار» (الجرجاني، التعريفات).

وهو أن يكون في الكلام لبس وإخفاء فيؤتى بما يزيله أو يفسره، والفرق بينه وبين الإيضاح أن التفسيراعم من الإيضاح إذ هو يحصل بذكر المراد ف إذا كان أشهر، وليس بإيضاح لأن الإيضاح عند أهل المعاني أن ترى في كلامك خفاء أو إبهاما فتأتي بكلام يبين المراد منه ويوضحه (التهانوي).

والفرق بين التفسير والتأويل أن استعمال التأويل أكثر من استعمال التفسير وتعني كلمة التفسير إدراك وفهم وتحليل المبادئ التصورية والتصديقية التي يسند إليها الكلام لبلوغ مقصود المتكلم والمدلول البسيط والمركب للفظ من خلال التدبر العقلى.

ويعني التفسير في العلم الكشف عن العلاقات الثابتة لاستنتاج القوانين المتحكمة فيها والتي تمكن من التنبؤ بناء على تلك العلاقة السببية والحتمية بين السبب والنتيجة. وفي العلوم الإنسانية يعني التفسير كشف العلاقات السببية الثابتة التي توجد بين عدد من الحوادث والوقائع واستنتاج أن الظواهر المدروسة تنشأ عنها.

ويطلق التفسير على المنهج التجريبي الذي هو منهج العلم وهو من ضمن المناهج التي استخدم دوركايم في دراسة الظواهر الاجتماعية من أجل دراستها دراسة موضوعية تصل بالعلوم الإنسانية إلى مستوى العلمية كما في العلوم الدقيقة.

#### الفهم:

الفهم: «قوة إدراكية يتوصل بها لإدراك المعارف، ومعناه تصور المعنى من لفظ المخاطب»، معجم التعريفات، الجرجاني

عرف الفهم تعريفات مختلفة: «فهو عند افلاطون: نوع من المعرفة يقع بين الظن والحدس»، وعند أرسطو: يطلق على النشاط العقلي عامة، وحين يقال في مقابل الحدس

فإنه يعني الاستدلال التفسيري.

وعند كانط الفهم قوة تلقائية وظيفتها الحكم... أي الربط بين الظواهر وذلك برد ظاهرة مشروطة إلى ظاهرة عير مشروطة وهكذا إلى غير نهاية. (د. مراد وهبة معجم المعاني.) و يطلق الفهم على جودة استعداد الذهن للاستنباط.

ويطلق الفهم في العلوم الإنسانية على المنهج المستلهم من فلسفة التأويل بهدف دراسة الظواهر الإنسانية بدل منهج التفسير الذي يستعصي إخضاع الظاهرة الإنسانية له من الجل دراستها دراسة موضوعية تمكن من تحقيق العلمية لهذا العلم.

### التأويل:

- التأويل لغة: «التأويل الإرجاع أول الشيء أرجعه، وأول الكلام فسره»، معجم المعاني. التأويل في اللغة، إذن إرجاع مزدوج للكلمة: إرجاعها إلى الذهن لمعرفة معناها ثم إرجاعها إلى أبعد من المعنى الظاهر للتوصل إلى معنى المعنى.

التأويل اصطلاحا:

«التأويل في اصطلاح العلماء هو الطريق المؤدي إلى رفع التعارض بين ظاهر الأقا ويل وباطنها».

وعند علماء اللاهوت تفسير الكتب المقدسة تفسيرا رمزيا أو مجازيا يكشف عن معانيها الحقيقية.

عرفه ابن رشد بقوله: «التأويل إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية من غير أن يخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوز من تسمية الشيء بشبيهه أوسببه أولاحقه أومقارنه أوغيرذلك من الأشياءالتي عودت في أصناف الكلام المجازي.» فصل المقال فيما بين الحكلمة والشريعة من الاتصال، ص:8.

وعند ليبنتز التأويل مرادف للاستقراء وهو البحث عن علل الأشياء للارتقاء عنها إلى العلة الأولى وهي الإله. فما يسميه الفيلسوف استقراءا يسميه اللاهوتي تأويلا»، الجرجاني، معجم التعريفات، بتصرف.

أما تعريف التأويل في العلم فيختلف عن تعريفه في الدين حيث يطلق عليه علم التأويل: وهو فن عقيدة فهمi وتفسير للنصوص القديمة خفية المعنى وهي ترجمة للكلمة اليونانية hrmeneut، وتعني «معلم الفهم «وهي مشتقة من هيرميس الذي نقل، وفقا للأساطير رسائل الآلهة الأولومبية وفسرمراسيمهم.

نشأ التأويل في الفلسفة اليونانية القديمة لتفسير أقاويل الأوراكل والكهنة.

أما التأويل في العلوم الإنسانية فهو مصدر منهج الفهم الذي اعتمدته العلوم الإنسانية في

تفسير الظاهرة الإنسانية بوصفه المنهج الملائم لدراستها دراسة موضعية علمية تحقق الهدف المنشود الذي هو علمية العلوم الإنسانية.

#### التحليل:

#### التحليل اصطلاحا:

يختلف معنى التحليل باختلاف المواد المحللة، التحليل في الاصطلاح: «يعني رد الشيء إلى عناصره المكونة له مادية كانت او معنوية، ويستعمل أصلا في الكيمياء والعلوم الطبيعية كما يستعمل في الذكاء وغيره من الظواهر النفسية» د. مراد وهبه، المعجم الفلسفي.

التحليل في الهندسة هو التوصل إلى العناصر التي يتوقف عليها حل مسألة رياضية.

اما التحليل عند ديكارت: « فهو القاعدة الثانية من قواعد المنهج، والغرض منه الوصول إلى الطبائع البسيطة التي هي أساس كل علم».

و التحليل على ضربين: الأول تحليل نظري يجري داخل الذهن، والثاني تحليل واقعي يتم في واقع التجربة.

وينبغي التمييزبين التحليل والقسمة من حيث أن التحليل يؤدي إلى اكتشاف العناصر والأصول، ومن ثم فإنه يعرفنا بالعلة.

أما الأجزاء في القسمة فمقدارها من التركيب يساوي تماما مقدار الأصل المحلل.» د. مراد وهبة، المعجم الفلسفي.

وجاء في كتاب مناهج البحث في العلوم الإنسانية أن التحليل هو النوع الأول من أنواع المنهج، ويحتوي على فروع متعددة بعضها يستخدم في العلوم الإنسانية، وبعضها يستخدم في مجالات علمية أخرى.

وأهم أنواع التحليل ما يلي:

- التحليل في المنطق وهو تحليل الكل إلى أجزائه. وتحليل القضية إلى أبسط صورها.
- تحليل اترانسدانتالي analytIc transcendental)) تفسير الاحكام العلمية أي التركيبية القبلية.

تحليل نفسي وهو منهج ابتدعه سيغموند افرويد لدراسة أعماق الحياة النفسية، وعلاج اضطراباتها.

## التمثيل للمفاهيم:

المنهج: يعتبر منهج الفهم المنهج الملائم لدراسة الظاهرة الإنسانية والطريق الأمثل للكشف عن حقيقتها.

التفسير: حققت العلوم الطبيعية ، بفضل، منهج التفسير تقدما كبيرا.

الفهم: حقق منهج الفهم للعلوم الانسانية ما لم تستطع تحقيقه بمنهج التفسير. التأويل: مثل التأويل بالنسبة للعلوم الانسانية منبعا تستقي منه المناهج.

التحليل: التحليل قاعدة من قواعد المنهج، ومنهج من مناهج البحث.

### النص التطبيقي:

«قدم المنهج العلمي الذي مكننا من السيطرة على الطبيعة بفعالية متزايدة مفاهيم محضة و لكنه قدم أيضا مجموع الأدوات التي سهلت سيطرة الإنسان على الإنسان على نحو مطرد الفعالية من خلال السيطرة على الطبيعة فلقد أصبح العقل النظري رغم كونه يبقى محضا ومحايدا خادما للعقل العملي ولقد كان هذا الترابط مفيدا لكليهما ... إن العقلانية التكنولوجية لا تضع مشروعية السيطرة موضع اتهام وإنما هي بالأحرى تحميها وأفق العقل الأداتي ينفتح على مجتمع كلياني عقلاني لقد اتخذت حركية التقدم التقني على الدوام محتوى سياسيا ولقد أصبح لوغوس التقنية لوغوس العبودية المستديمة وقد كان في الإمكان أن تكون قوة التكنلوجيا قوة محررة بتحويل الأشياء إلى أدوات و لكنها أصبحت عقبة في وجه التحرر بتحويلها البشر إلى أدوات». هربرت ماركيز: (الإنسان ذو البعد الواحد).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ى) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية: (قدم المنهج العلمي الذي مكننا من السيطرة على الطبيعة بفعالية متزايدة مفاهيم محضة ولكنه قدم أيضا مجموع الأدوات التي سهلت سيطرة الإنسان على نحو مطرد الفعالية من خلال السيطرة على الطبيعة فلقد أصبح العقل النظري رغم كونه يبقى محضا ومحايدا خادما للعقل العملي ولقد كان هذا الترابط مفيدا لكليهما) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (التفسير الفهم التأويل التحليل) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

### تنمية المهارات

#### النص1

«إذا تأمل مؤرخ العلم سجل بحوث الماضي من زاوية مبادئ و مناهج التاريخ المعاصر فقد لا يملك إلا أن يهتف قائلا: آه عندما تتغير نماذج التفسير يتغير معها العالم ذاته، وانقيادا للنماذج التفسيرية الجديدة يتبنى العلماء أدوات جديدة، و يتطلعون بأبصارهم صوب اتجاهات جديدة.

بل وأهم من ذلك أن العلماء إبان الثورات يرون أشياء جديدة ومغايرة عندما ينظرون من

خلال أجهزتهم التقليدية إلى الأماكن التي اعتادوا النظر إليها و تفحصها قبل ذلك، ويبدو الأمروكأن الجماعة العلمية المتخصصة قد انتقلت فجأة إلى كوكب آخر حيث تبدو الموضوعات التقليدية في ضوء مغاير وقد ارتبطت في الوقت ذاته بموضوعات أخرى غير مألوفة وطبعا إن شيئا من هذا لم يحدث: فلم يقع أي تغيير أو تبديل في المواقع الجغرافية, وكل شأن من شؤون الحياة العادية يجري كعادته خارج المخبر على نحو ماكان تماما. ومع هذا فإن التحولات التي طرأت على النماذج التفسيرية تجعل العلماء بالفعل يرون العالم الخاص بموضوع بحثهم في صورة مغايرة. وطالما أن تعاملهم مع هذا العالم لا يكون إلا من خلال ما يرونه و ما يفعلونه فقد تحدونا رغبة في القول بأنه عقب حدوث ثورة علمية يجد العلماء أنفسهم يستجيبون لعالم مغاير».

توماس كون: بنية الثورات العلمية، ص 165.

- 1 استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( إذا تأمل مؤرخ العلم سجل بحوث الماضي من زاوية مبادئ و مناهج التاريخ المعاصر فقد لا يملك إلا أن يهتف قائلا: آه عندما تتغير نماذج التفسير يتغير معها العالم ذاته.) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (التفسير الفهم التأويل التحليل) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

## تصميم الإجابة:

- الأطروحة: كل تعيير في النماذج التفسيرية للعلم تتغير معه نظرة العالم لنفس الشيء التي كان يراها من قبل على صورة مغايرة رغم أنها لم تتغير في الحقيقة وإنما تغيرت نظرة العالم لها نتيجة تغير النموذج العلمي السائد
  - السؤال: هل النماذج التفسيرية هي ما يغير نظرة العلم؟
    - شرح وتحليل رأي الأطروحة.

يشرخ توماس كون في نصه أطروحة مفادها أنه: «إذا تأمل مؤرخ العلم سجل بحوث الماضي من زاوية مبادئ و مناهج التاريخ المعاصر فقد لا يملك إلا أن يهتف قائلا: آه عندما تتغير نماذج التفسير يتغير معها العالم ذاته) فتاريخ العلم يخبرنا بأن الطبيعة من حول العالم لاتتغير ولاتتبدل ومع ذلك لم تستقر نطرة العالم لها على تفسير واحد وإنما ظل العلماء يغيرون نظرتهم مع كل نموذج جديد في التفسير حيث يقول توماس كون (وانقيادا

للنماذج التفسيرية الجديدة يتبنى العلماء أدوات جديدة، و يتطلعون بأبصارهم صوب اتجاهات جديدة، بل وأهم من ذلك أن العلماء إبان الثورات يرون أشياء جديدة ومغايرة عندما ينظرون من خلال أجهزتهم التقليدية إلى الأماكن التي اعتادوا النظر إليها و تفحصها قبل ذلك، ويبدو الأمروكأن الجماعة العلمية المتخصصة قد انتقلت فجأة إلى كوكب آخر حيث تبدو الموضوعات التقليدية في ضوء مغاير وقد ارتبطت في الوقت ذاته بموضوعات أخرى غير مألوفة وطبعا إن شيئا من هذا لم يحدث: فلم يقع أي تغييرٍ أو تبديل في المواقع الجغرافية، وكل شأن من شؤون الحياة العادية يجري كعادته خارج المخبر على نحو ما كان تماما، ومع هذا فإن التحولات التي طرأت على النماذج التفسيرية تجعل العلماء بالفعل يرون العالم الخاص بموضوع بحثهم في صورة مغايرة».

- النص: (صاحب النص) وانطلاقا من ذلك نجد دائما أن العلماء بعد كل ثورة علمية يخرجون من عالم قديم تأسس على نظرة قديمة ويدخلون إلى عالم آخر تتبدل فيه نظرتهم السابقة وكل ذلك نتيجة تغير نماذج التفسير في العلم يقول توماس كون في نهاية هذا النص (وطالما أن تعاملهم مع هذا العالم لا يكون إلا من خلال ما يرونه و ما يفعلونه فقد تحدونا رغبة في القول بأنه عقب حدوث ثورة علمية يجد العلماء أنفسهم يستجيبون لعالم مغاير).

# الرأي النقدي للأطروحة:

إن نظرة العلماء للأشياء لاتتغير كليا ولكنها تضيف أبعادا لم تكن حاضرة في الصورة مما يعني أن هذا التغيير ليس على إطلاقه فكل النماذج التفسيرية للعلم لم تخرج كليا عن سياق التفسيرات التي قام عليها أقدم العلوم.

### التعليل: مبررات النقد

من الواضح أن ما كان يعتقد العلم «أنه أرنب ظهر أخيرا أنه بط» بعبارة توماس كون نفسه، مما يعني أصل الشي بقي موجودا ولكن حجمه في نظرة العلم قد زاد وذلك نتيجة تطوير العلم للمناظر التي تقرب الظواهر الطبيعية وتكشف عن حقيقتها، فعندما ننظر بالعين المجردة إلى الأشياء فإنها لاتبدو لنا بذات الحجم الذي نراها بواسطته عندما نستخدم المنظار الصناعى.

#### النص 2

«عندما نضع نظرية عامة (من بين تلك النظريات) العلمية فإن الأمر الوحيد الذي نكون قد تيقنا منه هو أن كل النظريات تصبح خاطئة إذ أضفينا عليها صبغة الإطلاقية. فهي ليست سوي حقائق جزئية ومؤقتة ولكنها ضرورية لنا كدرجات نرتكز عليها لنتقدم في البحث وهي لا تمثل إلا الحالة الراهنة لمعارفنا وبالتالي عليها أن تتغير بنمو العلم، وبسرعة أكبر كلما كانت العلوم (التي تنتمي إليها) أقل تقدما في تطورها ومن جهة أخرى فإن أفكارنا تأتينا عند رؤية الأحداث التي لاحظناها في البداية والتي نؤولها في ما بعد إلا أنه يمكن أن تتسرب إلى ملاحظاتنا أسباب كثيرة للخطأ رغم كل انتباهنا و كل فطنتنا فنحن لا نستطيع أبدا أن نثق في أننا قد رأينا كل شيء و ذلك لأن وسائل الملاحظة غالبا ما تعوزنا أو غالبا ما تكون منقوصة جدا وينتج عن ذلك أن الاستدلال وإن كان يقودنا في العلم التجريبي فهو لا يفرض علينا حتما نتائجه ويبقي فكرنا حرا في قبولها أو رفضها». كلود برنار: مدخل لدراسة الطب التجريبي.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : (ينتج عن ذلك أن الاستدلال وإن كان يقودنا في العلم التجريبي فهو لا يفرض علينا حتما نتائجه ويبقي فكرنا حرا في قبولها أو رفضها.) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (المنهج التفسير الفهم التأويل التحليل) في سياقات مختلفة
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

### النص3

«نشهد منذ بداية العصر الحديث تطورا لا مثيل له من قبل في المعارف التي تكون العلم والتي تتبنى علنا صفة العلم، ونقصد بالعلم هنا معرفة تكون صارمة وموضوعية وغير قابلة للشك وصادقة، و تتميزهذه المعرفة العلمية عن كلّ الأشكال التقريبية، بل المشكوك فيها من المعرفة والمعتقدات والخرافات الّتي سبقتها، بقوة بداهاتها وبراهينها وحججها و بالنّتائج المذهلة التي توصّلت إليها، وهي نتائج قلبت وجه الأرض رأسا على عقب، ولكن من المؤسف أن هذا الانقلاب قد شمل الإنسان ذاته؛ فإذا كانت المعرفة، الّتي هي فهم متزايد للكون مكسبا لا شك فيه، فلماذا اقترنت هذه المعرفة بانهيار كلّ القيم الأخرى، وهو انهيار خطر لدرجة أنه يهدد وجودنا نفسه، ففي حين أن كلّ منتجات حضارات الماضي كانت مقترنة صعودا ونزولا وكأنها على توافق تام، شبيهة في ذلك بتعاقب الموج، ها نحن

نشاهد قبالتنا ما لا أحد شاهده من قبل: الانفجار العلمي وقد اقترن بإفلاس الإنسان: هذه هي الوحشية الجديدة، وهي وحشية قد لا نتمكن هذه المرّة من تخطيها».

ميشال هنري « الوحشيّة »

- 1- لماذا اقترنت هذه المعرفة العلمية بانهيار كل القيم الأخرى؟
  - 2- ما الذي يدفع لإفلاس الإنسان في ظل تطور العلوم؟
- 3- تأمل الفقرات التالية: (نشهد منذ بداية العصر الحديث تطورا لا مثيل له من قبل في المعارف التي تكون العلم والتي تتبنى علنا صفة العلم. ونقصد بالعلم هنا معرفة تكون صارمة وموضوعية وغير قابلة للشك وصادقة. وتتميزهذه المعرفة العلمية عن كل الأشكال التقريبية، بل المشكوك فيها من المعرفة والمعتقدات والخرافات التي سبقتها، بقوة بداهاتها وبراهينها وحججها و بالتتائج المذهلة التي توصّلت إليها، وهي نتائج قلبت وجه الأرض رأسا على عقب. ولكن من المؤسف أن هذا الانقلاب قد شمل الإنسان ذاته.) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (المنهج التفسير الفهم التأويل التحليل) في سياقات مختلفة.
  - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.
    - دعامات للتفكير
    - قواعد المنهج عند ديكارت هي:
- القاعدة الأولى الشك أو البداهة أو الوضوح: وهي الشك في كل ما يمكن الشك فيه ووضعه جانبا، كل شيء يقبل أن يشك فيه سيكون من الأولى تجنبه، بمعنى: «أن لا أقبل شيئا على أنه حق ما لم أتبين بوضوح أنه كذلك، من خلال تجنّب التهور والتسرع في إطلاق الأحكام، وألا أُقحِم في أحكامي إلا ما يتمثّل أمام عقلي في جلاء وتميّز بحيث لا يكون ثمة مجال للشك والريبة».
- القاعدة الثانية وهي التقسيم أو التجزيء أو التحليل: ومعناها القيام بعملية تقسيم للمعضلات المراد حلها إلى أجزاء صغيرة قدر الإمكان كي يسهل الإلمام بها واحتواؤها، ويقول فيها ديكارت: أن أقسّم كل معضلة من المعضلات التي أعالجها إلى أكبر قدر ممكن من الأجزاء؛ وهذا ضروري لحل المعضلة على الوجه الصحيح».
- القاعدة الثالثة تسمى بالتركيب أو الترتيب: أي العمل على ترتيب الأفكار حسب صعوبتها، البدء من أيسر الأمور معرفة إلى أصعبها، وذلك، لبلوغ معرفة الأمور الأكثر تركيبا، من خلال

ذلك، كما يقول ديكارت : «أن أسير بأفكاري بنظام الأشياء بادئاً بأكثرها بساطة وسهولة في المعرفة ، لأتدرّج قليلاً قليلاً حتى أصل إلى أعقدها وأكثرها تركيباً ، وأن أفرض نظاماً حتى بين الأشياء التي لا يتلو بعضها بعضاً».

- ■القاعدة الرابعة والأخيرة وهي الإحصاء أو المراجعة: وهي التوجه إلى ما تم جمعه من معرفة واحصاؤه كي لا يتم إغفال أي عنصر، وعنها يقول ديكارت:»أن أقوم بعملية إحصاء شاملة ومراجعة كلية، بحيث أتأكد من أنني لم أغفل شيئاً؛ أي أن أستعرض جميع استدلالاتي بحركة موصولة غير مقطوعة، لكي أتفادى قدر المستطاع ذلك الخطر الذي قد ينجم عن تدخل الذاكرة في الاستدلال».
- هكذا نجد أن ديكارت جعل للتفكير والبحث في المعرفة الحقة، منهجا صارما، وهو أول من استعمل هذا المنهج، بدقة عالية، في كتابه تأملات في الفلسفة الأولى، حيث نلحظ أنه طبق هذه القواعد بدقة متعالية، انطلق من الشك في كل المعارف التي تلقاها، والمعرفة التي اقتبسها عن طريق الحواس، شك في كل شيء، من وجود العالم ووجود الكائنات إلى وجوده هو نفسه، ومن كل شيء، بقي أمر واضح لا يمكن الشك فيه، وهو فعل الشك ذاته، لم يكن بإمكانه الشك في أنه يشك، ومن خلال هذه النقطة، انطلق في البحث، وتبعه أمر آخر وهو التفكير فلا يمكن الشك دون أن يفكر، ومنه استدل على وجوده (الذهني لا الجسدي)، فلا يمكن لشيء أن يفكر دونما أن يكون موجودا، ومنه وضع الكوجيط و المعروف: « أنا أشك، أنا أفكر، إذن أنا موجود»، وتبعه بعد ذلك باستدلالات وإثباتات عقلية على وجود النفس والعالم والله .
- لقد حرر ديكارت العقل الإنساني من الظلامية التي كانت تكبله، ونقى معارفه التي امتلكها سابقا من الشوائب، ليضع الإنسان في مركز آخر من الوجود، الوجود العقلاني، لقد كانت عقلانية ديكارت فاتحة لمجد إنساني.
- المنهج بصفة عامة: ترتيب الخطوات وتنظيمها للوصول إلى هدف المنهج العلمي: هو الاستقراء وهو الانتقال من الجزئي إلى الكلي -المنهج التجريبي: يقوم على أربع خطوات هي: الملاحظة والفرضية والتجريب والقانون.
  - الملاحظة: هي مشاهدة العالم للظاهرة في الطبيعة.
  - الفرضية: هي التفسير الذي يتبادر إلى ذهن العالم للظاهرة.
  - التجربة : هي إعادة إنتاج الظاهرة في المختبر وفق الشروط التي افترضها العالم.
    - القانون : هو الصياغة الكمية والرمزية للفرضية بعد إثباتها بالتجربة.
    - الأبستمولوجيا: الدراسة النقدية لمبادئ وفروض ومناهج ونتائج العلوم.

# الجهاز المفاهيمي (4)

# تحديد المفاهيم:

المفهوم المركزي :الأبعاد: (مختلف المجالات التي تدرس فيها الظاهرة الإنسانية). المفاهيم المجاورة:

- البعد النفسي: (المنسوب إلى النفس من جهة ماهي مجموعة من الظواهر النفسية).
- البعد الاجتماعي: (المنسوب إلى المجتمع من جهة ما هو مجموعة من السمات التي تفضي بالإنسان إلى أن يكون مفيدا في مجتمعه وصالحا للتفاعل الإنساني).
  - البعد التاريخي: (المنسوب إلى التاريخ من جهة ماهو مجموعة من الآثار التاريخية).

# شرح المفاهيم:

الأبعاد: الأبعاد في العلوم الإنسانية تعني مجموع الظواهر النفسية والاجتماعية والتاريخية التي تمثل موضوع الدراسة بالنسبة للعلوم الإنسانية حيث تدرس هذه العلوم الأبعاد المختلة لهذه الظاهرة. وقبل أن نتوغل في شرح الأبعاد بمعناها الخاص للعلوم الإنسانية دون غيرها نحدد مفهوم الأبعاد في معناها العام.

والأبعاد جمع بعد: « والبعد في اللغة خلاف القرب، وهو عند القدماء أقصر امتداد بين شيئين فمن قال منهم بالخلاء جعل البعد امتدادا مجردا ومن انكر الخلاء جعله قائما بالجسم أو في نفسه صالحا لان يشغله الجسم ..

والأبعاد الثلاثة :هي الطول والعرض والعمق» جميل صليبا، المعجم الفلسفي.

وللبعد في الفلسفة الحديثة أربعة معان هي، باختصار:

- 1 البعد في علم الهندسة هو المقدار الحقيقي الذي يحدد بنفسه أو بغيره مقدار شكل قابل للقياس كالخط أو السطح أو الجسم، ومثال ذلك أبعاد الجسم.
- 2 والبعد له معنى آخر في علم الهندسة هو أنه المقدار الحقيقي، أيضا، الذي يعين بنفسه أو بغيره وضع النقطة في المكان ( خطاكان أو سطحا أو حيزا...)
  - 3 البعد في علم الحساب: هو العدد الحقيقي وهو جزء من العدد المركب.
- أما في علم الجبر فإن كلمة بعد تدل على الدرجة، فإذا قلت هذه المعادلة من البعد الثاني أشرت بذلك إلى أنها من الدرجة الثانية.
- 4 البعد في علم الميكانيكا وعلم الفيزياء هو المقدار الذي يتوقف عليه قياس مقدار آخر مع بيان العلاقة التي تربط هذين المقدارين.
- أما الأبعاد في العلوم الإنسانية التي تهمنا هنا في البعد النفسي والبعد الاجتماعي والبعد

التاريخي: وسنتحدث عن هذه الأبعاد الثلاث كل في وقته تحاشيا للتكرار لأنها هي عينها المفاهيم المجاورة التي سنشرحها فيما يلي:

النفسي: المنسوبة إلى النفس، والنفس مفهوم: «يشير إلى الكلية التي تشمل العقل والوعي واللاوعي وتمثل موضوع الدراسة في علم النفس حيث يهتم علم النفس بدراسة الظواهر النفسية.

النفسي: المنسوب إلى النفس من جهة ماهي مجموعة من الظواهر التجريبية فالظواهر النفسية بهذا المعنى تدخل في الجنس الذي تدخل فيه الظواهر الفيزيائية أو الفيسيولوجية. والنفسي هو المتعلق بظواهر السلوك من جهة ما هي تابعة لتجربة الفرد، لا من جهة ما هي ثابتة في النوع.

ويعني السلوك والتصورات التي تتبلور في الذات الإنسانية عبر متتالية من الزمن، فتحدد مرتسما لطباع وميول الشخصية ومزاجها ومميزاتها النفسية والخلقية.

ولما كان علم النفس هو المجال الذي تدرس فيه النفس والظاهرة النفسية بأ بعادها المختلفة أردنا أن نلقي عليه الضوء عل ذلك يزيد الموضوع وضوحا.

يعرف جميل صليبا علم النفس بقوله: «أحسن تعريف لعلم النفس، في نظرنا، هو القول إن هذا العلم لا يبحث في النفس بل يبحث في الظواهر النفسية شعورية كانت أو لا شعورية، للكشف عن قوانينها العامة» (المعجم الفلسفي، ص483.

«كان القدماء يعدون علم النفس فرعا من فروع الفلسفة la scimcedelam ) لاشتماله عندهم البحث في حقيقة النفس وعلاقتها بالبدن وبقائها بعد الموت.

اما المحدثون فإنهم يجردون علم النفس من كل طابع فلسفي ويطلقون عليه اسم (البسيكولوجيا) فالبسيكولوجيا عندهم هي البحث في النفس للكشف عن قوانينها لا البحث في جوهرالنفس.

وضع لفظ (ابببسيكلوجيا) لأول مرة في القرن 16 ثم شاع استعماله في القرن 18 بتأثير (وولف) ثم انتشر بعد ذلك في جميع اللغات الأوروبية. وعلم النفس علم وضعي يعتمد على الملاحظة والتجربة كغيره من العلوم الوضعية إلا أن طريقة فيه مختلفة عنها في غيره لاعتمادها على أساس مزدوج من الملاحظة الذاتية (التأمل والملاحظة الموضوعية الخارجية) ولعلم النفس أوصاف وأقسام، وفروع يدرس كل منها شكلا من أشكال الظواهر النفسية أو جانبا من جوانب السلوك.

1 - علم النفس السلوكي أو ابسيكولوجية ردود الفعل ويبحث في السلوك بوجه عام، وإن كان هذا الاسم يطلقه البعض على علم النفس كله يقول دنيال لا جاش: « إن علم

النفس سواء بالنسبة إلى علم النفس الكلينيكي أو بالنسبة إلى علم النفس التجريبي هو علم السلوك».

2 - علم النفس الشعوري: أو ابسيكو لوجية التعاطف ويهتم بوصف ما يشعربه الفرد من الأفكار و الا نفعا لات والنزعات والإرادات من جهة ماهي خاصة به، أو مشتركة بينه وبين غيره من أبناء جنسه.

3 - علم النفس التأملي أو علم النفس الانتقادي: وموضوعه تأمل الأفكار ونقدها لمعرفة صفاتها الحقيقية، وشروطها وروابطها الضرورية وقيمتها.

4 - علم النفس الوجودي أو العقلي أو النظري: وموضوعه التأمل الذاتي من أجل الكشف عن حقيقة جوهرية كامنة وراء الظواهر النفسية.

الاجتماعي: فالاجتماعي مفهوم أساسي في العلوم الانسانية يستخدم فيها وفي سياقات أخرى بمعان مختلفة

الاجتماعي لغة: اجتماعي: اسم منسوب إلى اجتماع . معجم المعاني.

الاجتماعي اصطلاحا:

يعرف اصطلاحا بأنه: «السمات التي تفضي بالإنسان إلى أن يكون مفيدا في مجتمعه وصالحا للتفاعل الإنساني، وتسمى هذه السمات الفضائل الاجتماعية.» (د. مراد وهبه المعجم الفلسفي.ص23). يرى مراد وهبة أن هذا المصطلح استخدم لأول مرة في انسكيلوبيديا ديدرو المسماة المعجم التحليلي للآداب والعلوم والمهن الذي صدر (عام 1751 وعام 1772) وعرفه جميل صليبا في معجمه الفلسفي بقوله: « اجتماعي: sociologists)) هو المذهب الذي يفسر المسائل الفلسفية الأساسية وحوادث تاريخ الأديان، بعلم الاجتماع.

وهو ضد المذهب النفسي (psycologisme) الذي يفسر الظواهر الاجتماعية بالظواهر النفسية، قال (بوترو) : «إن المذهب النفسي والمذهب الاجتماعي يرجعان الظواهر الدينية والظواهر الطبيعية للفاعلية النفسية أو الاجتماعية» وهو يجعل هذين المذهبين مقابلين للمذهب الروحي، أو لمذهب العمل، أو لمذهب التجربة الدينية. وهو أمر معقول جدا فالطلاق مثلا وهو ظاهرة اجتماعية غالبا ما تعود أسبابه إلى حالات أو ظواهر نفسية تؤدى بصاحبها إلى التصرف ضد قناعته.

ويستخدم المذهب الاجتماعي في مجالات أخرى كالأخلاق والجمال. فالمذهب الاجتماعي في علم الجمال: sociologisme esthètique)) هو المذهب الذي يفسر الشعور بالجمال بأسباب اجتماعية. أو الذي يجعل غاية الفن إحداث انفعال جمالي ذي صفة اجتماعية.

أما المذهب الاجتماعي في علم الأخلاق فهو المذهب الذي يرجع شعور الفرد بالالتزام

الأخلاقى إلى متطلبات الحياة الاجتماعية ومقتضياتها.

ولماكان الاجتماعي بوجه عام هو المنسوب إلى الاجتماع فإنه يتعين علينا أن نعرف مفهوم الاجتماع، «الاجتماع ضد الافتراق».

أطلق ابن خلدون اسم الاجتماع الإنساني على عمران العالم قال: «إن الاجتماع الإنساني ضروري.» ويعبر العلماء عن هذا بقولهم: « الإنسان مدني بالطبع». (المقدمة، ص 69 من طبعة دار الكتاب اللبناني بيروت 1967).

ويعد ابن خلدون أول السابقين إلى تأسيس علم الاجتماع لأنه حدد موضوعه وسماه بعلم العمران، وقال بخضوع الظواهر الاجتماعية لقانون السببية، ومع أن (موتسكيو) و(كوندرسيه) قد نسجا على منوال ابن خلدون فإن أول فيلسوف أوروبي استعمل اصطلاح علم الاجتماع (sociologie) وأطلق عليه البحث في الظواهر الاجتماعية هو (اوغست كونت) قال: «أعتقد أنه يجب علي أن أخاطر بنفسي منذ والآن في استعمال هذا الاصطلاح الجديد بدلا من اصطلاح الفيزياء الذي استعملته سابقا وذلك للدلالة باسم واحد على ذلك القسم الإضافي من الفلسفة الطبيعية المتعلقة بدراسة القوانين الخاصة بالظواهر الاجتماعية،» (معجم الدكتور جميل صليبا، الجزء الأول، ص 38).

## التاريخي:

التاريخي لغة: «اسم منسوب إلى التاريخ، والتاريخ جملة الأحوال والأحداث التي يمربها كائن ما، ويصدق على الفرد والمجتمع كما يصدق على الظواهر الطبيعية والإنسانية» و التاريخ تعريف الوقت وتاريخ الشيء وقته وغايته. معجم المعاني.

### التاريخي اصطلاحا:

التاريخي يدل على معنيين الأول: مذهب يطلق عليه المذهب التاريخي وهو مذهب يقرر أن القوانين الاجتماعية محكومة أن القوانين الاجتماعية محكومة بضرورة تاريخية وأن الخبرهو ما يأتي مطابقا لهذه الضرورة التاريخية.

والمعنى الثاني: التاريخي بمعنى: المنهج التاريخي وهو منهج نشأ من الوعي التاريخي الذي يقربأن الاحداث التاريخية تتسم بالإمكان والتفرد. ولهذا فإن هذا المنهج قد هزالأوضاع التقليدية التي تتوهم أنها تتخذ شكل المطلق على حد تعبير ارنست قرولتش (1865-1923) المعنون بالمنهج التاريخي والدوجماطيقي في علم اللاهوت جاء فيه أن ثمة أنحاء ثلاثة للمنهج التاريخي هي:

- العادة التاريخية للعقل هي عادة نقدية تخضع جميع التقاليد للفحص الدقيق والفضل في ذلك مردود إلى التنوير على نحو ماهو وارد لدى كانط، هذا بالإضافة إلى أن هذه العادة

التاريخية لا تفترض إلا أحكاما احتمالية في مجال التاريخ.

- إن معنى احتمالية الأحداث التاريخية يستند إلى قدرة الناقد التاريخي على الكشف عن المماثلة بين أحداث الحاضر وأحداث الماضي، لأن المماثلة تسمح للمؤرخ بتفسير «ماهو مجهول في الماضي بما هو معروف في الحاضر» وبذلك يتلاشى ما هو غير مماثل.

- ارتباط مبدأ المماثلة بمبدأ التضايف بحيث ترتبط الأحداث بعضها ببعض ومن ثم تكون لدينا هوية بين التاريخي والنسبي، شريطة عدم تجاهل الجدة و الدينامية والحرية التي يتسم بها المسار التاريخي.» د.مراد وهبه المعجم الفلسفي.

التاريخ علم يبحث في الوقائع والحوادث الماضية

عرفه ابن خلدون بقوله: «إنه خبرعن الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم ومايعرض لطبيعة ذلك العمران من الأحوال مثل التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض وما ينشأ عن ذلك من الملك والدول ومراتبها. وما ينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والصنائع وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الأحوال» المقدمة، ص: 57.

وكانت كلمة التاريخ تدل عند القدماء على معان متعددة: تدل عند سقراط على المعرفة. وعند ارسطو تدل على مجرد جمع الوثائق.

ويعنى مفهوم التاريخي عند (بيكون) العلم الذي يهتم بالأمور الجزئية لا بالأمور العامة والقوة اللازمة له هي الذاكرة.

و تاريخ الإنسان يبحث في تاريخ أحوال البشر ووقائعهم الماضية.

وأما كورنو فاعتبر التاريخ صنف من الأصناف الثلاثة التي صنف إليها العلوم وهي: العلوم النظرية، والعلوم الكونية والتاريخية، والعلوم العملية.

وتطلق كلمة تاريخ في أيامنا هذه على العلم بما تعاقب على الشيء في الماضي من الأحوال المختلفة سواء كان ذلك الشيء ماديا أو معنويا» جميل صليبا، المعجم الفلسفي.

التاريخي: القول إن الأمور الحاضرة ناشئة من التطور التاريخي، ويطلق هذا اللفظ أيضا على المذهب الذي قال إن اللغة والحق والأخلاق ناشئة من إبداع جماعي لاشعوري، ولا إرادي وأن هذه الأمور قد بلغت الآن نهايتها، وإنك لا تستطيع تبديل نتائجها بالقصد ولا أن تفهمها على حقيقتها إلا بدراسة تاريخية. ولعل هذا ما يبرر محاولة دراسة الظواهر التاريخية دراسة موضوعية علمية. وهو مايصبو إليه كل الباحثين في هذا المجال.

# التمثيل للمفاهيم:

الأبعاد: أثبتت الدراسات التي أجريت للظواهر الاجتماعية بأ بعادها المختلفة: النفسية والاجتماعية والتاريخية عدم فاعلية المنج التجريبي في الكشف عن أسبابها الحقيقية و دراستها دراسة موضوعية علمية.

النفسي: استطاع باحث نفسي في مستشفى الأمراض العقلية الكشف عن عقدة نفسية كانت تعانى منها جارتنا.

الاجتماعي: كشفت الدراسات عن تغير اجتماعي في قيم مجتمعنا الأخلاقية.

التاريخي: نجح المنهج التاريخي في دراسة الظواهر الإنسانية ذات البعد التاريخي دراسة موضوعية.

# النص التطبيقي:

(يجب أن نتصور الإنسان من جهة ماهو سلسلة من علاقات فاعلة - وهي عملية وإن كان فيها للفردية أهمية كبيرة فإنها ليست مع ذلك العنصر الوحيد الذي يجب الأخذ به - لأن الإنسانية المرتسمة في كل فردية مؤلفة من أبعاد مختلفة وهي:

- البعد الفردى.
- البعد الخاص بالآخرين.
- البعد الخاص بالطبيعة.

لكن كلا من البعد الثاني والثالث ليساكما يبدو من البساطة، فعلاقة الفرد بالآخرين ليست علاقة تجاوز، وإنما علاقة عضوية ،بمعنى أن الفرد يتكامل بانضمامه إلى كائنات عضوية، تذهب من أبسط الأشكال إلى أكثرها تعقيدا.

وهكذا لاتقوم علاقة الإنسان بالطبيعة على مجرد كونه هو أيضا طبيعة ، بل تقوم على كونه فاعلا وصانعا .) غرامشي (بتصرف).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( وهكذا لاتقوم علاقة الإنسان بالطبيعة على مجرد كونه هو أيضا طبيعة ، بل تقوم على كونه فاعلا وصانعا) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (النفسية الاجتماعية التاريخية) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

# تنمية المهارات

#### النص1

«تعتبرالنزعة السلوكية أن المبدأ الحقيقي لعلم النفس، قبل كل شيء، إلا حركات يمكن ملاحظتها، وأنه لا يمكننا أن نصوغ قوانين أو نقوم بقياسات إلا على أموريمكن ملاحظتها مباشرة أو بصفة غير مباشرة ، والحال أن بإمكاننا ملاحظة السلوك، أي ماتقوم به العضوية من أفعال ، ومايصدر عنها من أقوال ،إذ أننا يجب أن نلاحظ أن الكلام عند «واطسن» هو فعل كباقي الأفغال: » فالكلام معناه القيام بفعل أو بسلوك، فأن تتكلم بصوت مرتفع أو أن تكلم نفسك (يعني أن تفكر)، فذلك أيضا نوع من السلوك يضاهي في موضوعيته لعب الكرة ). ويمكن وصف سلوك الكائنات البشرية عن طريق ألفاظ ترجعه إلى منبهات واستجابات ... ومايجب أن نفهم من كلمتي منبه واستجابة ؟

المنبه والاستجابة يعنيان في اصطلاح «واطسن» المؤثر ورد الفعل، فالمنبه هو كل موضوع في البيئة العامة ، وهو كل تغيريحدث في الأنسجة نتيجة للشروط الفسيولوجية عند الحيوان كذلك التغيير الذي يحدث فيه إن حرمناه من نشاطه الغذائي أو منعناه من بناء عش، أما الاستجابة ، فتعني كل ما فعله الحيوان، كأن يقترب أو يبتعد عن ضوء، أو يفزع من تصامم أو حماية أطفال أو تأليف كتب إلخ . فالنزعة السلوكية هي إذن جزء من العلوم الطبيعية مجال دراسته التكيفات البشرية ، وإن هذه النزعة لاتريد أن تلجأ إلا إلى مناهج العلوم الوضعية ، تلك المناهج التي تعتمد على القياس والملاحظة الخارجية ، وإنما هي علم السلوك . إن السلوك يفترض تكيفا وتوافقا ثابتين» . بيرنافيل : (السكولوجيا علم السلوك ،غاليمار).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
  - 3- تأمل الفقرة التالية : (إن السلوك يفترض تكيفا وتوافقا ثابتين.) وعلق عليها.
    - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (الأبعاد- النفسية الاجتماعية التاريخية) في سياقات مختلفة.
  - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

#### ا**لنص** 2

(لماكان الفرد لا يكتفي بذاته، كان يستمد من المجتمع كل ما هو ضروري له كماكان يعمل لفائدة المجتمع. وهكذا ينشأ لديه شعور قوي جدا بحالة التبعية التي هو عليها: فيتعود على تقدير نفسه حق قدرها، أي يتعود على أن لا ينظر إلى نفسه إلا باعتباره جزءا من كل أو عضوا في جسم.

ومثل هذه المشاعر من شأنها أن لا تلهم هذه التضحيات اليومية فحسب، وهي التضحيات التي تضمن للحياة الاجتماعية اليومية نموها المنتظم، بل هي تلهم كذلك في بعض المناسبات أعمال التنازل الكامل ونكران الذات الآلى.

ويتعلم المجتمع من جهته أن ينظر إلى الأعضاء الذين يكونونه لا باعتبارهم أشياء، له عليهم حقوق، بل باعتبارهم متعاونين ليس له أن يستغني عنهم، وله بإزائهم واجبات.

فمن الخطأ إذن أن نقابل المجتمع الذي ينشأ عن وحدة العقائد بالمجتمع الذي يقوم على التعاون، فنضفي على الأول وحده طابعا خلقيا، ولا نرى في الثاني إلا تجمعا اقتصاديا. والحق أن التعاون نفسه له أخلاقيته الكامنة فيه فليس إلا أن نعتبر أن هذه الأخلاقية - في مجتمعاتنا الحالية - لم تلق بعد كامل التطور الذي هي في حاجة إليه منذ الآن.) هربرت ماركيز.الإنسان ذو البعد الواحد.

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( فمن الخطأ إذن أن نقابل المجتمع الذي ينشأ عن وحدة العقائد بالمجتمع الذي يقوم على التعاون، فنضفي على الأول وحده طابعا خلقيا، ولا نرى في الثاني إلا تجمعا اقتصاديا..) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (الأبعاد- النفسية الاجتماعية التاريخية) في سياقات مختلفة
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

#### النص 3

«لقد كان التاريخ دوما، يؤسس الحوادث «التاريخية» ثم يستخدمها، وهذا ما كان على العموم صحيحا وأمرا واضحا خصوصا حينما يكون التاريخ عبارة عن نسيج خالص من الأحداث أو يكاد ...إن المؤرخ هو الذي ينشئ كل المواد التي يعمل عليها، أو إذا شئنا إنه يعيد إنشاءها. إن المؤرخ لا يتحول في الماضي بدون أي قصد أو هدف كما يفعل جامع الخرق البالية باحثا عن المهملات، وإنما ينطلق، على العكس، في بحثه وفي ذهنه خطة مرسومة مسبقا أو مشكل يتطلب الحل أو فرضية عمل يريد التحقق منها. إن كل من ينفي عن هذا العمل طابعه العلمي فإنما يؤكد، بذلك عدم معرفته بالعلم وشروطه ومناهجه». لوسيان فيفر، (دفاع عن التاريخ).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.

3- تأمل الفقرة التالية : (إن كل من ينفي عن هذا العمل «التاريخ» طابعه العلمي فإنما يؤكد، بذلك، عدم معرفته بالعلم وشروطه ومناهجه) وعلق عليها.

- 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (الأبعاد- النفسية الاجتماعية التاريخية) في سياقات مختلفة.
  - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

# الجهاز المفاهيمي (5)

# تحديد المفاهيم:

المفهوم المركزي: التربية: (تدريب مختلف الوظائف النفسية وتقوية القدرات وتنمية الملكات حتى تبلغ كمالها شيئا فشيئا).

# المفاهيم المجاورة:

- الرعاية : (اهتمام بأمر شخص واعتناء به).
- التوجيه: (إيراد الكلام محتملا لوجهين مختلفين).
  - الإرشاد: (الوعظ والتوجيه والهداية).

# شرح المفاهيم:

# التربية:

التربية لغة: التهذيب والتعليم والتنشئة.

و« التربية علم وظيفته البحث في أسس التنمية البشرية وعواملها وأهدافها الكبرى» معجم المعانى.

التربية اصطلاحا : عرفها جميل صليبا بقوله: « التربية هي تبليغ الشيء إلى كماله، أو هي كما يقول المحدثون تنمية الوظائف النفسية بالتمرين حتى تبلغ كمالها شيئا فشيئا. تقول ربيت الولد إذا قويت ملكاته ونميت قدراته، وهذبت سلوكه حتى يصبح صالحا للحياة في بيئة معينة، وتقول تربى الرجل إذا أحكمته التجارب، و نشأ نفسه بنفسه». المعجم الفلسفي، ص: 266.

ويعرفها مراد وهبه تعريفا يكاد يكون مطابقا لتعريف جميل صليبا في معجمه الفلسفي بقوله: «التربية علم موضوعه جملة المعلومات والمهارات التي أنجزت في الماضي والتي تنقلها المدرسة من جيل إلى جيل. وغاية هذا العلم تنمية الوظائف النفسية بالتمرين حتى تبلغ كمالها. وتتم التربية إما بفعل الغير وإما بفعل الإنسان ذاته، أو ما يعرف باسم التربية الذاتية. self education .» د. مراد وهبه المعجم الفلسفي، ص: 179.

ويعرفها ريبول بقوله: « التربية هي العملية التي تسمح للكائن الإنساني بتنمية قدراته الجسمية والعقلية وكذلك عواطفه الاجتماعية والجمالية والأخلاقية بهدف تحقيق مهمته كإنسان ... إنها كذلك (التربية )نتيجة هذه العملية».

ويرى البعض أن التربية هي مجموع العمليات التي بها يستطيع المجتمع أن ينقل معارفه وأهدافه المكتسبة ليحافظ على بقائه، وتعني في نفس الوقت التجدد المستمر لهذا التراث وللأفراد الذين يحملونه فهي إذن عملية نمو وليست لها غاية إلا المزيد من النمو إنها الحياة نفسها.

ومن شروط التربية الصحيحة أن تنمى شخصية الطفل من الناحية الجسمية والعقلية والخلقية حتى يصبح قادرا على مؤالفة الطبيعة يجاوزذاته ويعمل على إسعاد نفسه وإسعاد الناس، وتعد التربية ظاهرة اجتماعية تخضع لما تخضع لمه الظواهر الأخرى في نموها وتطويرها.

تتم التربية بطريقان: الأول أن يربى الطفل بواسطة المربي والثاني أن يربي نفسه بنفسه وهذه الطريقة تسمى بالتربية الذاتية.

فإذا أخذت التربية بالطريق الأول كانت عملا موجها يتم في بيئة معينة وفقا لفلسفة معينة وإذا أخذت بالطريق الثاني كانت عملا ذاتيا يترك فيه الطفل على سجيته يتعلم من نشاطه القصدي.

وتسمى التربية التي تقوم على هذا النشاط الحروعلى مراعاة الفروق الفردية والقابليات الشخصية بالتربية التقدمية. (Education progressive))، وهي حركة إصلاحية مبنية على المذاهب النفسية والاجتماعية ومتصلة بفلسفة (ديوي). حيث يميزجون ديوي بين التربية السلفية والتربية التقدمية من حيث أن هذا المنهج من حيث أن الأولى تفرض معارفها وأساليبها وقواعد السلوك من فوق ومن نظام براني. أما الثانية فتسمح بالنشاط الحروبالتعلم بالخبرة وباكتشاف مهارات وتقنيات على أنها وسائل لإنجاز غايات واستثمار الفرص المتاحة في الحاضر والتكيف مع عالم متغير. (د. مراد وهبه المعجم الفلسفي، ص:

أما فلسفة التربية فتتجلى في تطبيق التفكير الفلسفي على ميدان التربية وبذلك تصبح الفلسفة كما يقول جون ديوي :»النظرية العامة للتربية». وبهذا تكون فلسفة التربية هي النشاط الفكري المنظم الذي يتخذ الفلسفة وسيلة لتنظيم العملية التربوية وتنسيقها والعمل على انسجامها و توضيح القيم والأهداف التي تسعى إلى تحقيقها.

و تمكن فلسفة التربية من نظرة شمولية تكشف العناصر المؤثرة والمتدخلة في العملية التربوية من قبل الظروف الاجتماعية والاقتصادية والسياسية.

وتربط الفلسفة مصير التربية بصورة الحياة التي تريدها وصورة الإنسان التي تريدها.

ولعل هذا ما دفع البعض إلى القول إن الفلسفة دون تربية ترف فكري، والتربية دون فلسفة نشاط عديم الأفق. الرعاية: مفهوم مزدوج الدلالة حيث يستخدم للاهتمام والعناية بالإنسان والحيوان والكائنات الأخرى على حد سواء كما يلعب مفهوم الرعاية دورا مهما في مجالات التربية وعلم النفس والصحة وغيرها.

الرعاية لغة: اسم، مصدر رعى ، يحترف الرعاية: حرفة الراعي.

رعاية يقصد بها الاهتمام بأمور الشيء والاعتناء به. (الموسوعة العربية الشاملة).

## الرعاية اصطلاحا:

وتقال الرعاية على معان مختلفة باختلاف الاهتمامات التي تمثل موضوعا للرعاية كالرعاية التربوية والرعاية التعليمية والرعاية الصحية والرعاية الاجتماعية.

ومن أجل فهم أعمق للرعاية نتعرف على أنواعها المذكورة آنفا.

# الرعاية التعليمية:

تؤثر الرعاية والتعليم تأثيرا مباشرا على رفاه الأطفال في مرحلة الطفولة المبكرة وحتى مرحلة انتقالهم إلى التعليم الابتدائي وفهمهم للعالم ومدى قدرتهم على تحقيق أقصى استفادة من الفرص المستقبلية حيث تظهر الأبحاث أهمية الرعاية والتعليم في مرحلة الطفولة المبكرة وأهميتها في معالجة النوع الاجتماعي وغيرها من المعيقات التي تحول دون الوصول إلى المدرسة الابتدائية كما تزيد من المشاركة والتحصيل في المدرسة وخفض معدلات الرسوب والتسرب وبالتالي تقليل الهدر في نظام التعليم ، كما أنها تساهم في الحد من عدم المساواة بين الجنسين . وتعميم الفوائد الاجتماعية الأوسع.

أما الرعاية التربوية فهي: «كافة أنواع الاهتمامات التربوية التي يتلقاها الطلبة المتميزون (الموهوبون والمتفوقون والمبدعون) في المراحل الدراسية من برامج ومواد إثرائية.

الرعاية الاجتماعية هي مجموعة متنوعة من البرامج والخدمات المقدمة من خلال الجهود التطوعية والخيرية للجهات الرسمية وغير الرسمية والتي تهدف إلى خدمة المجتمعات التي تعاني من الفقر والحاجة، وأفرادها عاجزون عن خدمة ذواتهم وذلك لوضع حد للصعوبات والتحديات التي تعانيها تلك المجتمعات والوقاية منها. وترى فلسفة الرعاية الاجتماعية ضرورة مشاركة الإنسان لمجتمعه من خلال إبراز ادور تتسم بالتفاعل التام وتبادل المصالح والمسؤوليات.

## الرعاية الصحية:

الرعاية الصحية الأولية وهي الاحتياطات الصحية الأساسية للفرد والمجتمع، وتتراوح بين التوعية والوقاية وصولا إلى العلاج وتقوم على توفير مجموعة من الخدمات الصحية الأساسية لجميع افراد الأسرة بجودة عالية وتكلفة رمزية.

و يعرفها، الأستاذ محمد خليل بأنها: الخد مات الصحية الشاملة الأساسية التي توفرها الدولة لمواطنيها سواء عبر القطاع الصحي العام أو الخاص بهدف الحفاظ على صحة كل أفراد المجتمع وتشكل محور ونواة النظام الصحي».

وللرعاية الصحية مقومات ثلاثة هي:

- الوقاية
- والعلاج
- التأهيل

ومن عناصر الرعاية الصحية الأولية: التوعية، الصحية الإصلاح الأساسي للبيئة توفير الأغذية وتعزيز التغذية الجيدة، خدمات أمومة وطفولة شاملة للتطعيم والتحصين ضد الأمراض المعدية مكافحة الأمراض السارية (المعدية والمتوطنة) / علاج الأمراض الشائعة في المجتمع / توفير الأدوية الأساسية. وتتضمن الراعاية الصحية فلسفة وأسسا خاصة.

### - الرعاية البديلة:

وهي رعاية تقدم للأطفال الذين تكون أسرهم - عاجزة مؤقتا - عن رعايتهم واسترشاد بالقوانين ( الاتحادات الوطنية تحدد الحكومة المحلة عملية ترتيب الرعاية البديلة

#### - التوجيه:

التوجيه مفهوم أساسي في التربية بوجه عام، يشير التوجيه إلى النصائح والإرشادات المقدمة للأفراد عادة في مسائل مثل اختيار مهنة أو دراسة من خبير أو شخص متخصص في المجال المقصود.

التوجيه لغة: توجيه (اسم) مصدر وجه. (و يعني) : ويعني إرشاد أو نصح أو بيان . معجم المعانى.

#### التوجيه اصطلاحا:

هو عملية نصح وإرشاد فرد لمسار عمل معين، بهدف توعية الأفراد بتأثير اختياراتهم وأهمية قراراتهم التي تؤثر على مستقبلهم وهي خدمة تساعد الفرد في اختيار مسار التخصص الأنسب لاكتشاف وتطوير قدراته التعليمية والنفسية وطموحاته. ويساعد التوجيه الفرد على التخطيط لحاضره ومستقبله بحكمة مما يؤدي إلى تطوير الذات. ويعني التوجيه عملية منظمة على شكل خطوات وتخطيطات وارشادات يضعها الريادي أو القائد على أفراد فئة معينة من الناس لتساعدهم على تحقيق أهدافهم بالشكل الصحيح أي دون الحاجة إلى طرق ووسائل قد تعرضهم للوقوع في الخطأ والضرر، ويشمل أمورا عديدة كالتوجيه الذي يقوم به الآباء في المنزل عن طريق تقديم الإرشادات و النصائح

التوجيهية لأبنائهم لإرشادهم وتربيتهم تربية حسنة وسليمة وإعدادهم وتهيئتهم لخدمة انفسهم وخدمة المجتمع. ومع التوجيه الذي يتلقاه الشخص في البيت يتلقى أنواعا أخرى من التوجيه:

1- التوجيه التعليمي وهو ما يقوم به القائمون على العملية التعليمية وخاصة المدرسون من تعليم وتوجيه للأطفال في كافة مراحل الدراسة مما يساعدهم على سلوك النهج الصحيح في عملهم وتعاملهم مع الآخرين ويساعد التوجيه التلاميذ في تحديد مجالاتهم العلمية التي تلائم قدراتهم واستعداداتهم ومجال ذكائهم حتى لا يتعرضوا للفشل والرسوب.

ويحظى دور التوجيه التعليمي بأهمية خاصة سواء على مستوى التعليم الأساسي والثانوي أو على مستوى التعليم العالي حيث يعمل على مساعدة الطلاب في حل مشاكلهم الاجتماعية والنفسية التي تترك أثرا كبير في مستواهم المعرفي ومسار دراستهم والعمل على حلها يجعلهم يسيرون في الاتجاه الصحيح دون عوائق تشل حركتهم الفكرية والتعليمية.

2 - التوجيه التربوي ويساعد الفرد على تحديد الخطط والبرامج التربوية التي تتوافق مع إمكانيته وقدراته و ميولاته، وتساهم في تقويم المجتمع والارتقاء به كما تساعد الشخص على حل المشكلات المحيطة بسلامة ذكائه.

3 - التوجيه الاجتماعي: ويهتم بطريقة تنشئة الأفراد اجتماعيا تنشئة اجتماعية تقوم على أسس سليمة وصحيحة تساعدهم على التوافق مع أنفسهم ومع الآخرين أي مع جميع فئات المجتمع سواء في المدرسة أو في العمل أو في الشارع.

4 - التوجيه النفسي: ومهمته محاولة تقديم ما يساعد على تحقيق المتطلبات النفسية والحسية والاجتماعية لأفراد المجتمع بمختلف فئاته وذلك بتقديم المساعدات والإرشادات والتوعية.

و تخصيص مساعدات خاصة لذوي الاحتياجات الخاصة لتمكينهم من التغلب على المشاكل النفسية والاجتماعية التي يواجهونها.

والوقوف على تربيتهم في فترة طفولتهم وبالتالي نموهم العقلي والجسمي.

الإرشاد: يعد الإرشاد مفهوما أساسيا من مفاهيم التربية وعلم النفس حيث يلعب دورا كبيرا في مساعدة النشء على تخطي الصعاب النفسية و التربوية التي تواجههم. الإرشاد لغة :(اسم)

مصدر أرشد ويعني: الوعظ، والتوجيه، والهداية. معجم المعاني.

الإرشاد مصطلح يستخدم في مجالات عدة للدلالة على معان مختلفة تبعا للمجال الذي يستخدم فيه المفهوم. حيث يعرف الإرشاد في مجال علم النفس بأنه: « توجيه نفسي

انفرادي يقدمه عالم نفس أو مختص في التربية لفرد تمكينا له من حل مشكلاته الشخصية أو القربوية.» معجم المعاني.

وإذا استخدم في مجال القانون «الإرشاد البحري دل على: « توجيه السفينة ضمن حدود المياه الإقليمية إلى مكان رسوها على رصيف الميناء أو إخراجها من الميناء.

وإذا استخدم في مجال التربية كان بمعنى : الوعظ والتوجيه والهداية.

وتطلق كلمة ارشاد على حركة فكرية تسمى «حركة ارشاد الطفل والصحة النفسية نشأت في القرن التاسع عشر اهتمت باكتشاف مبادئ عامة للنمو والتعلم إلى جانب أخذها بعين الاعتبار للفروق الفردية بين الأطفال لكونها تشكل جانبا هاما من دراسة نمو الطفل...» (د. ميخائيل ابراهيم أسعد ود. مالك سليمان مخول، مشكلات الطفولة والمراهقة، ص: 24).

### الإرشاد اصطلاحا:

الإرشاد هو العلاقة المهنية والصلة الإنسانية المتبادلة التي يتم من خلا لها التفاعل والتأثير والتأثربين طرفين أحدهما متخصص وهو المرشد النفسي والآخر العميل (المسترشد) حيث يسعى المرشد النفسي إلى مساعدة العميل لحل المشكلة التي يعاني منها.

ويعرف الإرشاد النفسي بأنه خدمة مهنية متخصصة هدفها مساعدة الفرد على الاختيار ومواصلة النمو والتطور من أجل تحقيق أهدافه الشخصية إلى أقصى حديمكن الوصول إليه وذلك عن طريق اختيار أسلوب حياة يرضيه ويتوافق مع مركزه كمواطن في مجتمع ديمقراطي.

يعرف تايلور الإرشاد بأنه نوع من المساعدة في المجال النفسي الهوية الذاتية ومساعدة العميل على اتخاذ القرار والالتزام بما يتم التوصل إليه.

وانطلاقا مما تقدم يمكن تعريف الارشاد - أيضا - بأنه :العملية الدينامية التي تبنى أساسا على علاقة مهنية فعالة ونشطة بين المرشد النفسي والعميل بحيث تؤدي هذه العلاقة لفهم المرشد للعميل وبالتالي مساعدة العميل على فهم نفسه والتبصر بقدراته وإمكاناته ودفعه إلى استغلال هذه الإمكانات والقدرات إلى أقصى درجة ممكنة وبالشكل الذي يخلق لديه نوعا من التوافق النفسي مع ذاته ومع الآخرين.

و للإرشاد طرق وأساليب مقننة يتم بها، منها:

الإرشاد الفردي: الذي يعد العملية الأساسية في التوجيه والإرشاد وهو تعامل المرشد مع مسترشد واحد وجها لوجه في الجلسات الإرشادية وتعتمد فاعليتها أساسا على العلاقة الإرشادية المهنية بين المرشد والمسترشد أو العميل. أي أنه علاقة مخططة بينهما تتم من خلال المقابلة الإرشادية ودراسة الحالة الفردية ورعاية الحالات الفردية الخاصة.

ويشتمل الإرشاد الفردي في المدرسة على الطالب الذي يعاني من إحدى المشكلات الدراسية أو الحالات النفسية أوالاجتماعية أوالاقتصادية أوالصحية.

# التمثيل للمفاهيم:

- التربية: يتابع التلاميذ باهتمام حصص التربية الوطنية.
  - الرعاية: أحاط رئيس الدولة ضيوفه برعايته.
- التوجيه: يحتاج الطفل في مرحلة المراهقة إلى توجيه سليم.
- الإرشاد: استطاع المرشد النفسي أن يحل عقدة مسترشده (عميله) في جلسات نفسية متتالية.

# أقوال الفلاسفة:

- «التربية هي الفعل الذي تمارسه الأجيال الراشدة على الأجيال الصغيرة التي لم تصبح بعد ذلك ناضجة للحياة الاجتماعية، وموضوعها إثارة و تنمية عدد من الاستعدادات الجسدية و الفكرية و الأخلاقية عند الطفل، و التي تطلبها المجتمع السياسي في مجمله والوسط الخاص الذي يوجه إليه»، أميل دوركايم.
- «التربية هي الفارق والفاصل بين الإنسان والحيوان، وهي الأساس والمنطلق والضرورة في صلاح الفرد وصلاح المجتمع والسبيل إلى تحقيق التمدن والسعادة للإنسان والارتقاء به من الحيوانية إلى الإنسانية»...الغزالي.
- «التربية مجموع التأثيرات والأفعال التي يمارسها بكيفية إرادية، كائن إنساني على آخر وغالبا ما يكون راشدا على شاب صغير والتي تستهدف لديه تكوين مختلف الاستعدادات التي تقوده إلى النضج والكمال»...روني أوبير.
- «تعني التربية مجموعة العمليات التي يستطيع بها المجتمع ،أو زمرة اجتماعية كبرت أو صغرت أن تنقل سلطانها أو أهدافها المكتسبة، بغية تأمين وجودها الخاص ونموها المستمر.....». جون دوي john dewey.

#### النص التطبيقي:

- «مرت التربية عبر التاريخ الإنساني بمراحل كثيرة ومختلفة ،اجتهد خلالها المربون في تحقيق أهداف المجتمعات ضمن إطار العوامل المؤثرة :البيئية والثقافية والمدنية والاقتصادية وغيرها من المعطيات ؛فالتربية قديمة قدم وجود الإنسان نفسه على الأرض ،ففي المجتمعات البدائية لم تكن هناك مدارس وكان الأطفال يتعلمون من خلال خبرات القبيلة التي كانت تمارس يوميا حسب المواسم المناخية وأساليب الصيد والرعي والزراعة والحرف الأخرى، كما كان التعليم مرتبطا بالطقوس والعقائد الدينية وأنماط

العبادة السائدة ،إضافة إلى خبرات القتال والدفاع عن النفس وحفظ البقاء .وكانت الخبرات التربوية عملية وواقعية وتنقل شفاهة من المربين إلى الأبناء عبرالأجيال المتلاحقة ، إلى الاربوية عملية وواقعية وتنقل شفاهة من المربين إلى الأبناء عبرالأجيال المتلاحقة ، إلى أن اخترعت الكتابة ،فبدأ تدوين الخبرات ،وانطلقت عمليات التطوير والتحسين على الأساليب التربوية حسب تطور المجتمعات وأساليب عيش الأفراد ،وأنماط حياتهم ،إلى أن ظهرت المدارس والمؤسسات التربوية». محمد بن أبي بكر، مفهوم التربية).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( وانطلقت عمليات التطوير والتحسين على الأساليب التربوية حسب تطور المجتمعات وأساليب عيش الأفراد ، وأنماط حياتهم ، إلى أن ظهرت المدارس والمؤسسات التربوية) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
  - 5- وظف المفاهيم التالية: (التربية- الرعاية التوجيه الإرشاد) في سياقات مختلفة.
    - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

# دعامات للتفكير

#### الدعامة 1

(تعود كلمة تربية لغوياً إلى أصول ثلاثة هي:

- الأصل الأول: ربا، يربو، على وزن نما ينمو، أي نما وزاد، وفي هذا نزل قول الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّن رِّبًا لِّتُرُبُولُ فِي أَمُولِ إِلنَّاسِ فَلا يَرْبُولُ عِندَ أَللَّهِ ﴾ سورة الـروم 39، أي فلا يزداد.

وفي قوله جل شأنه: ﴿ وَيُرِّبِ إِلصَّكَ قَاتِ ﴾ سورة البقرة 276، أي ينميها في الدنيا ويضاعف أجرها في الآخرة. ومنه أيضاً قول الله عزوجل: ﴿ وَتَرَى أَلَارْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا أَلْمَاءَ إَهْ تَزَّتُ وَرَبَتُ ﴾ سورة الحج 05، أي ارتّفعت وانتفخت.

وقد ورد هذا المعنى في قول له تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ إِرْحَمْهُ مَا كُمَّا رَبِّيْنِ صَغِيرًا ﴿ 24 ﴾ الإسراء، وفي قول ه عزوج ل: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرُبِكُ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴿ 8 ﴾ إلا سورة الشعراء.

- الأصل الثاني: ربى، يربى، على وزن خفى يخفى، ومعناه نشأ وترعرع. وعليه قول ابن الأعرابى:

بمكة منزلي وبها ربيت

فمن يك سائلاً عني فإني

#### الدعامة 2

«يختلف مفهوم التربية من عصر إلى عصر، ومن مكان إلى آخر، ومن بيئة إلى أخرى. فهناك

تعريفات كثيرة للتربية تختلف باختلاف النظرة إليها عبر العصور والثقافات والبيئات المختلفة وتطور الاتجاهات الفكرية والعلوم الاجتماعية والأهداف المرسومة والنتائج المرجوة لكل مجتمع على حدة، إلا أن جميع تلك التعريفات تصب في بوتقة واحدة في النهاية بحيث تنطوى على أبعاد مشتركة بصورة كلية أو جزئية.

وكلمة التربية بمفهومها الاصطلاحي من الكلمات الحديثة التي ظهرت في السنوات الأخيرة، وهي مرتبطة بحركة التجديد التربوي في البلاد العربية في الربع الثاني من القرن العشرين؛ ولذلك لا نجد لها استخداماً في المصادر العربية القديمة.

ولقد اقتصر مفهوم التربية في الماضي على: «إكساب الجسم والروح أقصى ما يستطيعان بلوغه من الكمال أو تحقيق السعادة عن طريق الفضيلة الخالصة أو تحقيق فردية الإنسان إلى غير ذلك من المدلولات والمفاهيم التي كانت تطلق على التربية في العصور الماضية. وبتطور الا تجاهات والنظريات والأفكار التربوية، تغير مفهوم التربية لينطلق من نطاقه

وبتطور الاتجاهات والنظريات والافكار التربوية، تغير مفهوم التربية لينطلق من نطاقه الضيق في التعليم إلى معان أكثر شمولية وأوسع تكيفاً لتكتنف جميع جوانب الشخصية الإنسانية بجميع المراحل العمرية بكافة زوايا مكونات المجتمع والبيئة المحيطة.

إن مسؤولية التربية لا تنحصر في نقل المعرفة، وإنما تتعدى ذلك لتطوير المعرفة وإنتاجها، وهذا يتطلب: « التعمق في ماهية المعرفة وعلاقتها بالحياة الاجتماعية وبحقيقة التغير، بحيث تتناول كل النشاطات المتعلقة بقدرة الأفراد على التعلم والاكتساب، والاختيار والابداع، والاتصال والتحدي والاستجابة للتحدي، حتى يتمكن الأفراد من العيش في مجتمع اليوم ومجتمع الغد، وفق أهداف واضحة تحقق الرضى للفرد والمجتمع» لجنة التأليف

### الدعامة 3

يمكن تعريف العملية التربوية بأنها تهدف إلى رعاية الإنسان في كل مراحل نموه من حيث توفير البيئة الصالحة للتربية في البيت والمدرسة، والتي تساعد على: « تكوين الشخصية الإنسانية المتوازية في جميع جوانبها، وإعداد الفرد للحياة الفردية والاجتماعية من خلال برامج التنشئة الاجتماعية ليكون الناتج إنساناً متمتعاً بالصحة النفسية، قادراً على تحقيق أكبر قدر من السعادة له ولغيره من الناس».

إن الاتجاه الحديث في التربية ينادي بأن التربية أوسع وأعمق بكثير من مجرد تحصيل المعرفة أو الوقوف على شيء من المعلومات الجديدة بالنسبة للطلاب، كما أنها أبعد أيضاً من مجرد امتلاكهم لبعض المهارات والتدريب عليها، أو تكوين شيء من الاتجاهات سواء أكانت سالبة أم موجبة. إن المفهوم الشامل للتربية تتكامل فيه كل هذه المعارف والمهارات والاتجاهات والأفكار.) لجنة التأليف.

#### الدعامة 4

(التربية في اللغة الفرنسية مشتقة من كلمة education وأصلها اللاتيني educare التي تدل على القيادة والهيمنة والإخراج والتحول من حال إلى آخر، كما تعني العلم المعين على القيادة والهيمنة والإخراج الولية التي كان عليها في البيت والأسرة ومساعدته على على إخراج الطفل من حالته الأولية التي كان عليها في البيت والأسرة ومساعدته على تحصيل الفضائل والقيم من المحيط القريب منه.) cation legendre:56

#### الدعامة 5

(وفلسفة التربية تعنى ببساطة ما يقصده التربويون حين يصفونها بأنها: تلك المحاولة الجادة للوعي بالمحركات الأساسية للعمل التربوي سواء من داخله، أو من داخل البنية المجتمعية في إطار من التحليل والنقد القائمين على استخدام الأدلة العقلية والبراهين المنطقية، والالتزام الدائم بمحكية الخبرة التربوية على أرض الواقع.) لجنة التأليف.

#### الدعامة 6

(ويتسع ميدان فلسفة التربية ليشمل مختلف أبعاد وجوانب المنظومة التربوية، ففضلاً عن مسعاها لمناقشة وتحليل ونقد جملة المفاهيم الأساسية التي يتمحور حولها العمل التربوي (طبيعة المتعلم. الخبرة التربوية - المعرفة. الثقافة. تكافؤ الفرص... إلخ) فإنها تسعى إلى مناقشة الافتراضات الأساسية التي تقوم عليها نظريات التربية من حيث ( التعليم. طرائق التعليم. بناء المنهج. أداة التعليم. التقويم ... إلخ). فمن الثابت لدى التربويين أن الإنسانيات المعرفية والمعلوماتية، علوم منفصلة يبحث كل منها عن استقلاله لأنه يعني بميدان محدد من الخبرة، ويعوزهذه العلوم إطاركلى تكاملي يجمعها وأسس عامة لتربية متكاملة وهذه التكاملية المعرفية والعلمية، وتلك التربية المتكاملة المستمدة منها لا يتحققان دون فلسفة تربوية وإن علوم التربية المتنامية والمشتتة في آن معاً. مناهج، نظريات تعلم، اجتماعيات تربوية وإن علوم حتى تضطلع بدورها في تكوين نظرية في التربية يمكن الاستعانة بها في التعامل هذه العلوم حتى تضطلع بدورها في تكوين نظرية في التربية يمكن الاستعانة بها في التعامل مع قضايا الواقع التربوي، واتجاهات التربية المرتقبة مستقبلاً، هذه البنية الابستمولوجية، وهذا الدور المنهجي يتحققان من خلال فلسفة التربية.) فلسفة التربية المفهوم والأهمية - مصطفى محمد رجب - ص 05

#### الدعامة 7

(الفلسفة التربوية تأملية عندما تنشد إقامة نظريات حول طبيعة الانسان والمجتمع والعالم تعمل بواسطتها على تنظيم المعلومات المتصارعة المتعلقة بالبحث التربوي والعلوم

الانسانية وتعمل على تفسيرها، وقد تقوم الفلسفة التربوية بوضع مثل هذه النظريات سواء باستنتاجها من الفلسفة النظرية وتطبيقها على التربية، وإما بالبدء من مشكلات تربوية بالذات الى إطار فلسفى قادر على حلها...

وفلسفة التربية تكون ارشادية عندما تحدد الغايات التي يجب على التربية أن تستهدفها والوسائل العامة التي ينبغي أن نستخدمها لبلوغ تلك الأهداف. وهي تقوم بتحديد وتفسير الأهداف والوسائل القائمة المتعلقة بنظامنا التعليمي وتقترح أهدافها ووسائل أكثرلكي تؤخذ في الاعتبار. ولتحقيق هذا الغاية فان «الوقائع، حتى ولوكانت محددة، فإنها لا يمكن أن تكون كافية، فالحقائق لا تعدو أن تشير على نحو دقيق إلى حد ما الى النتائج المترتبة على انتهاج سياسة بالذات...

وفلسفة التربية هي أيضا تحليلية ونقدية ، فهي بهذا المعنى تقوم بتحليل نظرياتها التأملية والارشادية ، كما تقوم بتحليل النظريات التي تجدها في فروع المعرفة الأخرى ، وهي تقوم بوزن معقولية مثلنا العليا التربوية واتساقها المثل العليا الأخرى ، كما تفحص الدور الذي يلعبه التفكير غير المتفحص والتفكير الذي توجهه للرغبة . وهي تقوم باختيار المنطق الموجود في مفاهيمنا وكفاءته في مجابهة الحقائق التي تنشد تفسيرها. وهي تفضح المتناقضات الموجودة بين نظرياتنا وتوجه الأنظار إلى مجموعة النظريات الدقيقة التي تبقى بعد ازالة التناقضات.) فلسفة التربية اتجاهاتها ومدارسها - محمد منير مرسي ص 39 - 40

# الجهاز المفاهيمي (6)

# تحديد المفاهيم:

المفهوم المركزي: المراهقة: (مرحلة من النمو متوسطة بين سن البلوغ وسن الرشد تحيط بها أزمات ناشئة عن التغيرات الفسيولوجية والتأثيرات النفسية والاجتماعية.) المفاهيم المجاورة

- الطبيعة: (القوة السارية في الأجسام التي يصل بها الموجود إلى كماله الطبيعي.)
  - الخصائص: (مفردها خاصية: صفة ملازمة للشيء ومميزة له عن غيره.)
    - التحديات: (جمع تحد: واجه، جابه، قاوم دون خوف.)

### شرح المفاهيم:

- المراهقة: المراهقة كلمة مشتقة من فعل رهق، بمعنى قارب فترة الحلم والبلوغ. وقد تدل المراهقة على العظمة والقوة والظلم. ومن جهة أخرى، تعنى المراهقة (-Adoles cence)، في المعاجم الغربية، الانتقال من مرحلة الطفولة إلى مرحلة الرجولة، ومن ثم، فهي مسافة زمنية فاصلة بين عهدين أو بين فترتى 12و17سنة. وتعنى المراهقة، في قاموس لاروس(Larouisse) الفرنسي»، تلك الفترة الزمنية الفاصلة بين حياة الطفولة وحياة الرجولة، وتتميز بخاصية البلوغ. ومن ثم، تبدأ المراهقة في فرنسا من السنة العاشرة عند البنات، وفي السنة الثانية عشرة عند الذكور. وفي مجتمعنا الموريتاني تبدأ المراهقة في سن مبكرة (9 - 10) عند البنات وقد تتأخر بالنسبة للأبناء إلى سن (16 - 18). وتعتبر المراهقة فترة مرور وعبور وانتقال من مرحلة الطفولة إلى مرحلة الرشد والرجولة. وبالتالي، فهي مرحلة الاهتمام بالذات والمرأة والجسد على حد سواء، ومرحلة اكتشاف الذات والغير والعالم. ومن ثم، تتخذ المراهقة أبعادا ثلاثة: بعدا بيولوجيا (البلوغ)، وبعدا اجتماعيا (الشباب)، وبعدا نفسيا (المراهقة)، ومن ثم، تبدأ المراهقة «بمظاهر البلوغ، وبداية المراهقة ليست دائما واضحة، ونهاية المراهقة تأتى مع تمام النضج الاجتماعي، دون تحديد ما قد وصل إليه الفرد من هذا النضج الاجتماعي.» بيد أن هناك من لايميزبين هذه المصطلحات بتاتا، بل يعتبرها مترادفة، ولاسيما مصطلحي المراهقة والشباب، كما يتضح ذلك جليا عند «إريكسون» Erikson والدر(Elder)، وأوسوبيل (Ausubel)... على الرغم من الفوارق الدقيقة بينهما، كما يتبين ذلك واضحا عند نيومان (Newman) والباحث المغربي أحمد أوزى - مثلا- «. فالمراهقة مفهوم سيكولوجي بامتياز، في حين، يعد مفهوم الشباب مصطلحا اجتماعيا بالتحديد. وهناك من يقسم المراهقة إلى ثلاث مراحل، مثل: سوليفان

(Sullivan)، أو خمس مراحل، مثل: بلو (Blos)...

- الطبيعة: الطبيعة في الإنسان تأتي من الجبلة والفطرة وهي «القوة السارية في الأجسام التي تصل بها إلى كمالها» وطبيعة الشيء ماهيته وهي ما يتميزبه الإنسان من صفات فطرية سابقة للصفات المكتسبة وللطبيعة توظيفات مختلفة حسب السياق الذي ترد فيه ومن تلك السياقات: حالة الطبيعة في المفهوم السياسي وهي حالة افتراضية غير حقيقية ، ينطلق منها الفكر السياسي للوصول إلى الحالة المدنية وفي الحالة الطبيعية يختلف الفلاسفة حول الطبيعة البشرية: شريرة (هوبز) أو خيرة (روسو) .. أما السياق العلمي فيوظف مفهوم الطبيعة في بعدها المادي من خلال مفهوم النظام والقوانين التي تخضع لها الطبيعة ويجري الكشف عنها بواسطة المنهج التجريبي وفي مجال الإنسان يحاول العلم التوصل لذات المفهوم القائم على القوانين المتحكمة في السلوك الخارجي يحاول العلم التوصل لذات المفهوم القائم على القوانين المتحكمة في السلوك الخارجي تقبلي لا يمكن أن نلمسه في الظواهر الحية بصفة عامة وفي الإنسان بصفة خاصة فمبادئ التطور والتداخل بين الفطري والمكتسب تجعل الظواهر الإنسانية متغيرة ولا تكشف عن طبيعة ثابتة..

- الخصائص: تتعلق خصائص المراهقة بالجوانب البيولوجية حيث تظهر مؤشراتها من خلال نمو الجسد ومن خلال المرحلة العمرية في حياة الفرد، لكن خصائص المراهقة تختلف من فرد إلى آخر، ومن بيئة جغرافية إلى أخرى، ومن سلالة إلى أخرى، كذلك تختلف باختلاف الأنماط الحضارية التي يتربى في وسطها المراهق، فهي في المجتمع البدائي تختلف عنها في المجتمع المتحضر، وكذلك تختلف في مجتمع المدينة عنها في المجتمع الريفي، كما تختلف من المجتمع المتزمت الذي يفرض كثيراً من القيود والأغلال على نشاط المراهق، عنها في المجتمع الحرالذي يتيح للمراهق فرص العمل والنشاط، وفرص إشباع الحاجات والدوافع المختلفة.

كذلك فإن خصائص المراهقة ليست مستقلة بذاتها استقلالاً تاماً، وإنما تتأثر بما مربه الطفل من خبرات في مراحل حياته، والنمو عملية مستمرة ومتصلة.

إن خصائص المراهقة تظهر في نمو أعضاء الجسد وخاصة الأجهزة التناسلية وكذلك المرحلة العمرية وتنعكس في العديد من السلوكيات والطموحات والدوافع والنشاط الذي يقوم بها الطفل عند دخوله مرحلة المراهقة

- التحديات: أبرزتحدي ينتج عن المراهقة هو النمو الجنسي وهو نمو لا يؤدي بالضرورة إلى حدوث أزمات للمراهقين في كل المجتمعات، فقد دلت التجارب على أن النظم

الاجتماعية الحديثة التي يعيش فيها المراهق هي المسؤولة عن حدوث أزمة المراهقة، فمشاكل وتحديات المراهقة في الحضارة الغربية أكثر بكثير من نظيرتها في المجتمعات العربية والإسلامية. يذكر أفلاطون تحديا آخر للمراهقة، وهو أن المراهقين كثيراً ما يكونون عرضة للجدل والخلاف مع الآخرين لمجرد المجادلة والمناظرة. ولكن هذا ليس هو دائماً حال المراهق، فالدراسات والبحوث الحديثة أظهرت أن مشكلات المراهق تعود في الواقع إلى الظروف الاقتصادية والعلاقات الاجتماعية، والاتجاهات الثقافية التي يعيش في إطارها المراهق.

#### التمثيل للمفاهيم:

- المراهقة: غرام المراهقة حب سريع الزوال.
- الطبيعة: الطبيعة البشرية تختلف عن طبيعة الكائنات الأخرى.
- الخصائص: الخطاب الفلسفى له خصائص تميزه عن غيره من انواع الخطاب.
- التحديات: تحدى المخاطر ليصل إلى هدفه. تحدى الرأي العام السلطة القائمة في البلد

### النص التطبيقي:

(المراهقة هي الفترة التي تقع بين البلوغ الجنسي وسن الرشد. وفيها يعتري الفرد- فتى أو فتاة-، تغيرات أساسية واضطرابات شديدة في جميع جوانب نموه الجسمي والنفسي والاجتماعي والانفعالي. وينتج عن هذه التغيرات والاضطرابات مشكلات كبيرة متعددة تحتاج إلى توجيه وارشاد من الكبار المحيطين بالمراهق، سواء الأبوين أو المدرسين أو غيرهم من المحتكين والمتصلين به حتى يتمكن من التغلب على هذه المشكلات، وحتى يسيرنموه في طريقه الطبيعي. ونتيجة لهذا تصبح صورة المراهق غيرصورة الطفل، حتى يسيرنموه في طريقه الطبيعي. ونتيجة لهذا تصبح صورة المراهق غيرصورة الطفل، حتى أننا نكاد نعتبرها مرحلة ميلاد جديدة. فهناك مثلا أجهزة في جسمه تنشط لأول مرة في حياته. الجهاز التناسلي مثلا الذي تبدأ افرازاته، والذي يبدأ يؤدي وظيفته في هذه المرحلة. وهناك عدد من التغيرات الانفعالية التي تجعل صورة المراهق كصورة الطفل الصغير الذي يغضب لأقل بادرة وينفجر ويصخب تماما كالطفل إذا أغضبته، فإنه يرتمي على الارض ويقذفك بشيء أو نحو ذلك من التصرفات ذات الخصائص الانفعالية.) د/إبراهيم وجيه (المراهقة: خصائصها ومشكلاتها)

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( وهناك عدد من التغيرات الانفعالية التي تجعل صورة المراهق كصورة الطفل كصورة الطفل

إذا أغضبته، فإنه يرتمي على الارض ويقذفك بشيء أو نحو ذلك من التصرفات ذات الخصائص الانفعالية) وعلق عليها.

- 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (- المراهقة- الطبيعة الخصائص- التحديات) في سياقات مختلفة.
  - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

#### تنمية المهارات

#### النص:

«إذا سألت أحد المراهقين أو الشباب عن حال دراسته، ففي الأغلب سيتراوح رده بين «بلا معنى» في أفضل الأحوال و «صابرين» في الغالب، وإذا سألته عن السبب، سيخبرك أنه لا يرى معنى في كل هذا، ولكن إذا سألته ما الأشياء ذات المعنى في رأيه، فلن يجد إجابة. دفعتنا اللذات المؤقتة إلى الإغفال عن حقيقة أن السعي الطويل هو ما يضفي إلى أي شيء معنى، وأن الإنسان يجب أن يعاني ليشعر بانتشاء حقيقي، وأن الصبر هو ما يجعلنا نشعر باستحقاقية ما نأخذه». عبد الرحمن خليفة (التواصل الاجتماعي).

- 1- استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص.
  - 2- ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته.
- 3- تأمل الفقرة التالية : ( دفعتنا اللذات المؤقتة إلى الإغفال عن حقيقة أن السعي الطويل هو ما يضفى إلى أي شيء معنى) وعلق عليها.
  - 4- استظهر المستوى الحجاجي للنص.
- 5- وظف المفاهيم التالية: (- المراهقة- الطبيعة الخصائص- التحديات) في سياقات مختلفة.
  - 6- قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل.

#### الدعامات

#### الدعامة 1

«قال ابن منظور في لسان العرب في مادة رهق: «ومنه قولهم: غلام مراهق. أي: مقارب للحلم، وراهق الحلم: قاربه. وفي حديث موسى والخضر فلو أنه أدرك أبويه لأرهقهما طغيانا وكفرا، أي: أغشاهما وأعجلهما. وفي التنزيل: أن يرهقهما طغيانا وكفرا. ويقال: طلبت فلانا حتى رهقته. أي: حتى دنوت منه، فربما أخذه وربما لم يأخذه، ورهق شخوص فلان أي: دنا وأزف وأقد. والرهق: العظمة، والرهقي: العيب، والرهق: الظلم. وفي التنزيل: فلا يخاف

بخسا ولا رهقا أي: ظلما، وقال الأزهري: في هذه الآية الرهق اسم من الإرهاق، وهو أن يحمل عليه ما لا يطيقه. ورجل مرهق إذا كان يظن به السوء» لجنة التأليف.

#### الدعامة 2

«إذا تتبعنا تاريخ المراهقة في الثقافة الغربية، فيمكن القول بأن الإمبراطورية الرومانية لم تعرف المراهقة إلى غاية القرن الثاني قبل الميلاد، فقد كان الطفل ينتقل مباشرة إلى فترة الرشد والرجولة، وقد كانت حياة الإنسان تعرف ثلاث مراحل أساسية متعاقبة هي: فترة الطفولة، وفترة الرجولة، وفترة الشيخوخة. وهذه المراحل هي نفسها في كثير من المجتمعات والثقافات الإنسانية القديمة والمعاصرة للمرحلة الرومانية، بل نجدها اليوم في بعض القبائل البدائية في أفريقيا الوسطى (قبائل بامبوني). وتأسيسا على ماسبق، يمكن القول بأن أوروبا لم تعرف المراهقة، بمفهومها الحقيقي، إلا مع تكون المجتمع الصناعي الذي أفرز تناقضات جدلية عدة على جميع الأصعدة والمستويات، ساهمت في ظهور المراهقة المرتبطة بالمدرسة وتقسيم العمل. ويعني هذا أن المراهقة لم تظهر إلا مع المجتمع الصناعي الرأسمالي الذي كان يستلزم فترة مهمة من التعلم والتكوين، ريثما يحصل الإنسان على وظيفته أو عمله، بل أفرزت هذه المرحلة الحديثة مشاكل كثيرة أثرت سلبا في المراهق، مثل: الحروب، والبطالة، والقلق، والخوف، والنمو الديمغرافي، و الفقر، وانعدام الأمن، واستفحال الصراع الطبقي والاجتماعي»، دور الثقافة الجماهيرية في تشكيل هوية الشباب الجامعي، - الخنساء تومي.

#### الدعامة 3

«عرفت الثقافة العربية عدة مفاهيم ومصطلحات قريبة من مفهوم (l'adolescence) الغربي، مثل: البلوغ، والفتى، والشاب، والمراهق، والراشد... وقد استعمل مصطلح البالغ أو البلوغ كثيرا في مجال الفقه؛ لأن التكليف مرتبط بالبلوغ والتمييز والعقل، وتحمل المسؤولية، وبلوغ سن الرشد. على الرغم من وجود مصطلح المراهقة في (لسان العرب) لابن منظور والقواميس المعجمية الأخرى، بيد أنه لم يوظف بمفهومه العلمي والسيكولوجي والاجتماعي إلا في القرن العشرين تأثرا بالدراسات الغربية في هذا المجال.

إن المجتمع العربي إلى حد قريب لم يكن يعرف المراهقة بامتداداتها الزمنية الطويلة، أو يعرف تعقيداتها السيكولوجية والاجتماعية والبيولوجية، بل كانت فترة قصيرة جدا، ينتقل الطفل بعدها إلى الزواج، وتكوين الأسرة، وتحمل المسؤولية. وهكذا، نجد مجموعة من الدراسات العربية التي اهتمت بالمراهقة، سواء أكانت نظرية أم تطبيقية». دور الثقافة الجماهيرية في تشكيل هوية الشباب الجامعي - الخنساء تومي.

#### الدعامة 4

(تعتبر مرحلة المراهقة من أكثر المراحل العمرية تأثرا بالعوامل الاقتصادية والاجتماعية والثقافية المحيطة بالفرد حيث قد يتعرض المراهقون والمراهقات لمشكلات عديدة نتيجة لما يعانون من إحباط وصراعات بين دوافعهم الشخصية وتقاليد المجتمع ومعاييره، كما يشعر المراهق بالظلم والحرمان وأن الآخرين لا يفهمونه ويراقبون سلوكه، ويشعر المراهق بعقبات وضغوط متنوعة تعوقه عن تحقيق أغراضه المأمولة.

وحول مفهوم المراهقة: «فقد عرفتها منظمة الصحة العالمية بأنها «المرحلة العمرية» ما بين العاشرة والتاسعة عشرة من العمرحيث ينتقل الطفل من خلالها إلى رحلة الرشد». وتؤثر التغيرات التي تحدث في فترة المراهقة في موقف الشخص وسلوكه وإدراكه واتجاهاته، وما هو جدير بالذكر أن النمو الاجتماعي يحتل أهمية كبيرة في مختلف مراحل النمو، حيث يعتبر النمو النفسي في سياق اجتماعي أكثر اتساعا وضمن التراث الثقافي للأسرة، والفرد قادر على تطوير شخصيته من خلال مراحل النمو المتلاحقة طيلة حياته، ويعطي (إريكسون) أهمية للعامل الثقافي في تجاوز المشكلات التي يوجهها الفرد، ويعتبر الطفل متكيفا إذا تميز سلوكه بالإيجابية، وتمثل مرحلة المراهقة النزوع نحو الاستقلال يحاول فيها المراهق الانعتاق من الطفولة والتحرر من الاعتماد على الآخرين ليدخل ميدان الاستقلال الذاتي الذي يعيشه الكبار.) لجنة لتأليف.

#### الدعامة 5

(قد اتفق خبراء الاجتماع وعلماء النفس والتربية على أهمية إشراك المراهق في المناقشات العلمية المنظمة التي تتناول علاج مشكلاته، وتعويده على طرح مشكلاته، ومناقشتها مع الكبار في ثقة وصراحة، وكذا إحاطته علماً بالأمور الجنسية عن طريق التدريس العلمي الموضوعي، حتى لا يقع فريسة للجهل والضياع أو الإغراء».

كما أوصوا بأهمية «تشجيع النشاط الترويحي الموجه والقيام بالرحلات والاشتراك في مناشط الساحات الشعبية والأندية، كما يجب توجيههم نحو العمل بمعسكرات الكشافة، والمشاركة في مشروعات الخدمة العامة والعمل الصيفي... إلخ».

كما أكدت الدراسات العلمية أن أكثر من 80% من مشكلات المراهقين في عالمنا العربي نتيجة مباشرة لمحاولة أولياء الأمور تسيير أولادهم بموجب آرائهم وعاداتهم وتقاليد مجتمعاتهم، ومن ثم يحجم الأبناء، عن الحوارمع أهلهم؛ لأنهم يعتقدون أن الآباء إما أنهم أن يعرفوا مشكلاتهم، أو أنهم لا يستطيعون فهمها أو حلها. لا يهمهم

وقد أجمعت الاتجاهات الحديثة في دراسة طب النفس أن الأذن المصغية في تلك السن هي الحل لمشكلاتها، كما أن إيجاد التوازن بين الاعتماد على النفس والخروج من

زي النصح والتوجيه بالأمر، إلى زي الصداقة والتواصي وتبادل الخواطر، وبناء جسرمن الصداقة لنقل الخبرات بلغة الصديق والأخ لا بلغة ولي الأمر، هو السبيل الأمثال لتكوين علاقة حميمة بين الآباء وأبنائهم في سن المراهقة»

وقد أثبتت دراسة قامت بها الـ ( Gssw ) المدرسة المتخصصة للدراسات الاجتماعية بالولايات المتحدة على حوالي 400 طفل، بداية من سن رياض الأطفال وحتى سن 24 بالولايات المتحدة على حوالي 400 طفل، بداية من سن رياض الأطفال وحتى سن 45 و 15، 18، 18، 15، أن المراهقين في الأسرة المتماسكة ذات الروابط القوية التي يحظى أفرادها بالترابط واتخاذ القرارات المصيرية في مجالس عائلية محببة يشارك فيها الجميع، ويهتم جميع أفرادها بشؤون بعضهم البعض، هم الأقل ضغوطا، والأكثر إيجابية في النظرة للحياة وشؤونها ومشاكلها، في حين كان الآخرون أكثر عرضة للاكتئاب والضغوط النفسية.) لجنة التأليف

### مشاريع بحثية:

المشروع المقترح: كل مجموعة تناقش موضوعا من موضوعات العلوم الإنسانية:

- المجموعة 1: تتكلف بالبحث في علم الاجتماع: مجاله وظيفته -موضوعاته أهم رواده.
  - المجموعة 2: تتكلف بالبحث في علم النفس: مجاله وظيفته -موضوعاته أهم رواده.
  - المجموعة 3: تتكلف بالبحث في علم التاريخ : مجاله وظيفته -موضوعاته أهم رواده.
    - المجموعة 4: تتكلف بالبحث في علم الانتثربولوجيا: مجاله وظيفته -موضوعاته.
      - أهم رواده.
      - مراجعة التلاميذ لأساتذتهم ، فضلا عن أشخاص من المجتمع والمراجع.

# الملحق (1) أساليب الحجاج:

|                                                                                                                  |                                                                                                                         | <u> </u>                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| المؤشرات                                                                                                         | التعريفات                                                                                                               | الروابط                              |
| إن - أن - يتأكد أن                                                                                               | يتم التأكيد من خلال:<br>- تكرار الأطروحة في النص<br>- تكرار مفهوم ينتمي لها<br>- استخدام الصيغ التأكيد                  | 1- التأكيد<br>والإثبات               |
| هي - هو أي يعني نقطتا<br>التفسير - بين قوسين                                                                     | شرح الأطروحة من خلال الانتقال<br>بالفكرة العامة من:<br>- المستوى المعقد إلى المستوى<br>ا لمبسط<br>- استخدام صيغ التفسير | 2- التفسير-<br>التعريف               |
| مثلا - مثال ذلك - على<br>سبيل المثال - ك                                                                         | توضيح الأطروحة من خلال الانتقال<br>بالفكرة العامة من:<br>- المستوى المجرد إلى المستوى<br>ا لمشخص<br>- إعطاء المثال      |                                      |
| لا - لم - لن - ليس - لكن - في مقابل - لا يمكن - على النقيض - من غير الموكد- على العكس - بخلاف - علينا أن لاننخدع | - رفض فكرة أو مفهوم أو قضية<br>- إبداء أسباب الرفض ودوافعه<br>- تقديم بدائل<br>- استخدام الصيغ                          | 4 - النفي -<br>الاعتراض -<br>ا لد حض |
|                                                                                                                  | - دعم الأطروحة باستخدام اسم علم<br>يمارس سلطة معرفية على المتلقي:<br>(مفكر أو فيلسوف أو عالم)<br>- ذكر الاسم            | ا لمعر قيه                           |
| ك - مثلما - كذلك - كما -<br>كذلك -                                                                               | - جعل الطرف المجهول معلوما من<br>خلال التشابه مع الطرف المعلوم<br>- استخدام الصيغ المناسبة                              | بالممات                              |
| لقد ذهب بعضهم - والواقع<br>أن بعض المفكرين الذين<br>يظنون - أما من جهتي                                          | - الانتقال من النقيض<br>- التدرج في هدم أسس المسألة<br>- البناء على أنقاض النقيض<br>- استخدام الصيغ المناسبة            | 7 - البرهان<br>با لخلف               |
| تختلف - تتمیز - بین<br>وبین                                                                                      | - عرض أوجه الاختلاف بين<br>مفهومين أو مسألتين متشابهتين<br>- استخدام الصيغ المناسبة                                     | 8- المقارنة                          |
| في مقابل - على النقيض -<br>على العكس - بخلاف                                                                     | - توضيح مسألة من خلال إبراز<br>نقيضها أو تعريف الشيء بما ليس هو<br>لكنه ضروري لعريفه<br>- استخدام الصيغ المناسبة        | 9- المقابلة                          |

## الملحق (2) الاستدلال

| الإجراءات                                | صيغ التفسير                                     | التعريف                                             | الاستدلال                   |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------|
| الإيضاح بعد الإبهام                      | التعريف - الوصف                                 | تبريـر أطروحـة عـن طِريـق                           |                             |
| ذكر الخاص بعد العام                      |                                                 | معلومات الهدف منها في الأصل                         | التفسيري                    |
| ذكر العام بعد الخاص                      | التمييـز - المقارنـه                            | الفهم والايضاح من أجل                               |                             |
| التكرار:- المعاني - الألفاظ              | N 60 M N 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | الإقناع                                             | 155 55( 2                   |
| وقائع طبيعية أو اجتماعية  <br>أو تاريخية |                                                 | استعراض جزئیات کثیرة<br>تدخل تحت معنی کلی حتی       | 2- וلاستدلال<br>  וلاستقبائ |
| شهادات                                   | ، تعني<br>من الواقعة إلى القاعدة                | إذا وصلت إلى حكم على تلك                            | الاستقرائي                  |
| معطيات إحصائية                           | من الخاص إلى العام                              | الجزئيات حكمت به على ذلك                            |                             |
|                                          | من التعميم الجزئي إلى                           |                                                     |                             |
|                                          | التعميم الكلي                                   | *                                                   |                             |
| المقدمة الكبرى: تعبرعن                   |                                                 | العملية الذهنية التي يستخلص                         | 3- الاستدلال                |
| القاعدة                                  |                                                 | ابها استخلاصا دقیقا من                              | الاستنتاجي                  |
| المقدمة الصغرى: تعبرعن                   | وغيرمباشر                                       |                                                     |                             |
| الحالة الخاصة<br>النتيجة :تعبرعن مايترتب |                                                 | القضايا قضية أخرى هي :  <br>- نتيجة تلزم عنها ضرورة |                             |
| على المقدمتين                            |                                                 | سيجه شراعه حروره                                    |                             |
| نزولا: من السبب إلى                      | الانتقال من سبب إلى آخر                         | حركة فكرية تقوم على ربط                             | 4- الاستدلال                |
| نتيجة                                    | 3 07 0 0                                        | الأسباب بالمسببات أوهو إقامة                        | السببي                      |
| صعودا : من نتيجة إلى                     |                                                 | علاقات سبب ونتيجة بين                               | <b>"</b>                    |
| سبب                                      |                                                 | مختلف عناصر ظاهرة أو أفعال                          |                             |
| £                                        | W 41 41 41 W                                    | أو وضعيات                                           |                             |
| توظیف صور أو حكايات                      | من التشابه إلى التماثل                          |                                                     | ·                           |
| او رموز<br>استخدام أدوات التشبيه أو      |                                                 | بنيات تنتمي إلى عوامل مختلفة                        | بالمماثلـة                  |
| توظيف الاستعارات                         |                                                 | ويقوم هذا الاستدلال على نقل حقيقة متعلقة بحالة خاصة |                             |
|                                          |                                                 | أخرى باعتماد معايير التشابه                         |                             |
|                                          |                                                 | والتماثل                                            |                             |
| التسليم بصحة نقيض                        | الانتقال من بطلان قضية                          | هو الاستدلال الذي يثبت صحة                          | 6- الاستدلال                |
| ا لقضية                                  | إلى اثبات أخرى                                  | قضية ببيان بطلان نقيضها                             | ا با لخلف                   |
| تبيان أنها تؤدي إلى خلف                  |                                                 |                                                     | ·                           |
| أو محال أو سخافة                         |                                                 |                                                     |                             |
| يستنتج من ذلك أنه بما                    |                                                 |                                                     |                             |
| أن نقيض القضية الأصلية                   |                                                 |                                                     |                             |
| صحيحة                                    |                                                 |                                                     |                             |
| مراعات المبادئ التالية:                  | الانتقال من الطرح إلى                           | هو الاستدلال الذي يتم من                            | 7- الاستدلال                |
| - مبدأ التغيير                           | . •                                             | خلاً له إدماج التناقض والتغير                       | الجدلي                      |
| مبدأ التناقض                             | التركيب                                         | من أجل الخروج عن أنماط                              |                             |
| - مبدأ الثالث المتضمن                    |                                                 | التفكير التقليدي التي تقوم                          |                             |
| - مبدأ السببية الدائرية                  |                                                 | على المنطق الصوري بقوانينه                          |                             |
|                                          |                                                 | المعروفية ويتم بنياء هيذا النوع                     |                             |
|                                          |                                                 | من الاستدلال من خلال                                |                             |
|                                          |                                                 | مراعاة المبادئ .                                    |                             |

الملحق (3)

## أسئلة التقويم الإشهادي

- 1 استخلص الجهاز المفاهيمي للنص وحدد مفاهيمه ورتبها: من العام إلى الخاص 3/3.
  - 2 ابن (ي) الإشكال المحوري للنص محددا أطروحته 2/2.
    - 3 تأمل الفقرة التالية :(.....) وعلق عليها 2/2.
      - 4 استظهر المستوى الحجاجي للنص 3/3.
    - 5 وظف المفاهيم التالية: (......) في سياقات مختلفة 2/2.
  - 6 قدم رأيا نقديا لأطروحة النص مع التعليل. ( سؤال المقال)8/8.

طريقة الإجابة:

تصميم الإجابة: (درجتان).

الأطروحة:

#### السؤال:

- 1 شرح وتحليل رأي الأطروحة:
  - النص ( صاحب النص).
  - الرأي النقدي للأطروحة.
    - التعليل: مبررات النقد.
  - 2-كتابة المقال (6 درجات)

| المقدمة :                                                 |
|-----------------------------------------------------------|
| ( فكرة عامة عن الموضوع) - وطرح السؤال: ٥،5 د.             |
| العرض:                                                    |
| - تحديد المفهوم الوارد في السؤال الجدلي 0.5 د.            |
| - الرأي الأول : شرح أطروحة صاحب النص: آد.                 |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
| الرأي الثاني : رأي نقدي من أطروحة 2د.                     |
| " " " " " التعليل (مبررات نقد الأطروحة) 1د.               |
| الخاتمة: استنتاج يخرج منه التلميذ برأي من الأطروحة ٥،5 د. |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |

| الملحق (4)                                            |
|-------------------------------------------------------|
| شبكة التنقيط الموحدة للسوابع الأدبية العصرية والأصلية |
| الاسم الكاملالدليل المالي:الهاتف :الهاتف              |
| رقم التصحيح:رقم الرزمة:وقم الرزمة                     |

| المجموع: | الرأي النقدي    | توظيف المفاهيم | استظهار الحجاج (3) د | التعليق على | الجهاز المفاهيمي | ابن الإشكال المحوري | رقم     |
|----------|-----------------|----------------|----------------------|-------------|------------------|---------------------|---------|
| (20) د   | للأطروحة مع     | (2) د          |                      | الفقرة      | (2) د            | (3) د               | التوهيم |
|          | التعليل         |                |                      | (2) د       |                  |                     |         |
|          | (8) د           |                |                      |             |                  |                     |         |
|          | - تصميم الإجابة | التحديد1د      | ذكر الاستدلالد       | -أسلوب      | مفهوم مركزي      | الفقراتد            |         |
|          | (2) د           | لتوظبفاد       | الأدلة من النصد      | التعليق     | د                | الأسئلةد            |         |
|          | - كتابة التعليق | التحديد2د      | الأسلوبد             | - توظیف     | المجاورةد        | الصياغةد            |         |
|          | (6) د           | لتوظبف2د       | الأدلة من النصد      | المفاهيم    | التحديدد         | الأطروحةد           |         |
|          |                 | التحديد3د      |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 | لتوظبف3د       |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 | التحديد4د      |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 | لتوظبف4د       |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |
|          |                 |                |                      |             |                  |                     |         |

## الفهـــــرس

| الصفحة                    | الوحدة                           |
|---------------------------|----------------------------------|
| الصفحة3                   | تقديم                            |
| الصفحة 5                  | التوطئة                          |
| الصفحة 7                  | التقديم                          |
| من الصفحة 9 إلى الصفحة 65 | الوحدة الأولى: الإنسان والعالم   |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (1)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (2)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (3)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (4)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (5)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (6)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (7)           |
| من الصفحة 66 إلى الصفحة   | الوحدة الثانية : الحق والقوة     |
| 87                        | - الجهاز المفاهيمي (1)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (2)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (3)           |
| من الصفحة 89 إلى الصفحة   | الوحدة الثالثة : الإنية والغيرية |
| 118                       | - الجهاز المفاهيمي (1)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (2)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (3)           |
| من الصفحة 119 إلى الصفحة  | الوحدة الرابعة: العلوم الإنسانية |
| 184                       | - الجهاز المفاهيمي (1)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (2)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (3)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (4)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (5)           |
|                           | - الجهاز المفاهيمي (6)           |

| الملاحق:                                                         |
|------------------------------------------------------------------|
| الملحق (1)                                                       |
| الملحق (2)                                                       |
| الملاحق:<br>الملحق (1)<br>الملحق (2)<br>الملحق (3)<br>الملحق (4) |
| الملحق (4)                                                       |
| الفهرس                                                           |

