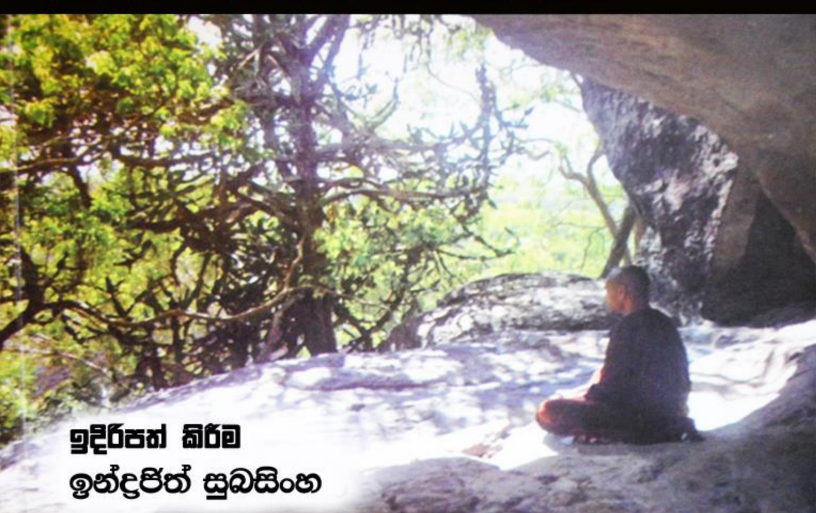




අතහැරීම 1

# මහ රහතුන් වැඩි මඟ ඔස්සේ



\_\_\_\_\_

වාගේ ගුරුදේවියාණන් වහන්දෝ වන

අති ගෞර්වණීය

දොඛම්පහල වන්දුණි

වහනායක න්වාවින් වහන්නේටද

කලහාණමිනුනාවයෙන් උපකාර කළාවූ

නියථම ගෞර්වණීය න්වාමින් වහන්නේලාටද

වේ ජීවිතයේදීව

වතුරාර් යාත් ධර්මයන් අවබෝධය පිණියන් මෙම ධර්මදාත්මය කුයාලය හේතුවේවා!

## මහ රහතුන් වැඩි මඟ ඔස්සේ

අතහැරීම 1

ඉදිරිපත් කිරීම

ඉන්දුජිත් සුබසිංහ

දිවයින ඉර්දා සංගුහයේ ලිපි මාලාවක් ඇසුරිනි

#### © ඉන්දුජිත් සුබසිංහ

පළමු මුදුණය - 2012 මැයි

දෙවන මුදුණය - 2012 මැයි

තුන්වන මුදුණය - 2012 ජූනි

හතරවන මුදුණය - 2012 අගෝස්තු

පස්වන මුදුණය - 2012 සැප්තැම්බර්

හයවන මුදුණය - 2012 ඔක්තෝබර්

හත්වන මුදුණය - 2012 නොවැම්බර්

අටවන මුදුණය - 2012 දෙසැම්බර්

නවවන මුදුණය - 2013 ජනවාරි

දහවන මුදුණය - 2013 පෙබරවාරි

ISBN 978-955-1118-06-8

#### පොත ලබා ගත හැකි ස්ථාන

- 1. පොත්හල් හිමි දීවලිනු අලෙවි හා අලෙවි නියෝජිතයන්ගෙන්
- 2.දිවයින පුරා පුධාන පොත් අලෙවි සැල්
- 3.තැපැල් මඟින් ගෙන්වාගැනීමට(මුදල් ඇණවුම් මඟින්)

අධෘක්ෂ, චැනල් ලින්ක් පුද්ගලික සමාගම,

473/1,සමූපකාර මාවත,පැලන්වත්ත,පන්නිපිටිය. ද.ක 0777 551 911

විමසීම් - 071 2 199 900

#### ඡායාරෑප

වාසල සේනාරත්න

#### මුදුණය සහ බෙදාහැරීම

චැනල් ලින්ක් පුද්ගලික සමාගම,

473/1,සමූපකාර මාවත,පැලන්වත්ත,පන්නිපිටිය.

(කාර්යාල වේලාවන් හීදී පමණක් ඇමතීමට කාරුණික වන්න)

එකොලොස්වන මුදුණය - 2013 ජූලි දොලොස්වන මුදුණය - 2013 ජූලි දහතුන්වන මුදුණය - 2013 ජූනි

මේ ලිපිය ලියු ක්වාමීන් වහන්සේ මේ වන විට පිංවත් ඔබ ගැන අනුකම්පාවෙන් දම් දෙයුම් **පවත්වන්නාහ.** එදා උන්වහන්යේ මේ පිං බිමේ ගැඹුර්ද වන ගැඹක අලි, කොටි, වළනුන් මැද ඒක විහාර්ව දහම් නුව විශිමින් නිටිගදී අප ගැන අනුකම්පාවෙන් මේ 20ට නත් නැමුහ.මේ දෙන්ර කටුක **සංසාරයේ බිය දැක, මේ** අවත්වයේදීව යායර දකින් එතෙරවීම අදිටත් කාර්ගනිමින් 2025ුව නිවන් මගෙහි ගමන් කළ උන්වහන්යේ ලබා ඇති මගවල ගැන කියන්නට තර්මි මම සමතෙක් නොවෙමි. එහෙත් උත්වහන්යේ වැඩිය යුතු ඔවුන් වඩන උතුවකු බව කියන්නට වව නොවැකිලෙවි. එදා, තම අවබෝධය මෙන්ම युर्वाद्रहर्वेथिट् टुर्वाचेणर्जाब्ये युर्जा කුඩා පොත් හතරක සංස්කරණය නොකළ යටහන් ලෙයින් මා අතට **වන් කළ උන්වහන්**දෙන් වනයේ නොපෙනෙන අනට වැඩිගො. ඉතික්මිති කිහිපවරක් උන්වහන්යේ හමුවීමට මා නාගයවන්න විය. එහිදී නැවතත් 22ටහත් කිහිපයක් මා අතට පත්විය. ඒ කියලු කටහත් කෙනරම් දාර්ශනිකද? ගැඹුරුද? අයේවර්යමන්දැනිවන් මගට පිළිපන් ගිහිපෑවිදි උනය පාර්ශ්වයන්ට මෙය අගනා පූජාවක් වනු අදහැගි මගේ පුහුදුන් නිත කිගගි. මේ සියල්ල බඹ වෙත ඉදිරිපත් වුවද ඒවා ලියු උත්වහත්යේගේ නාමය හෙළි නොකර්න පෝ කරන ලද අගදදුමක්ද වි**ය**. කාලයා විනිත් උත්වහන්යෝව හෙළිකර්නු ඇතත් ඒ මුල් පොරොත්දුව මම අදටද රකිම්.මා ලද ඒ අතිශයින් අගනා දහම් පැඩුර් පමණක් ලිපි මාලාවක් ලෙස ඔබ අතට ගනු මඳහව්!



# වැඩි මඟ ඔස්සේ

අත්තියක් ක්රමයක් අත්වන්දේශ මෙන් ක්රම් ක්රම් ක්රම් වූම් ප්රේත් ක්රම් ක්රම් මෙන්දුම් ප්රේත් ක්රම් ක්රම් වූම්ව ක්රම් වූම්ව ක්රම් ක්රම් ක්රම්ව ක්රම් ක්රම්ව වූම්ව ක්රම්ව ක්රම් ක්රම්ව ක්රම ක්රම්ව ක්රම ක්රම්ව ක්රම ක්රම්ව ක්රම ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම් ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව ක්රම්ව උයාපාරයානු පසුවා කොදුලානු පදුණ ආයාගයක් ලේදීම ලද්දා පතුදුර स्थित्वरी स्थानकार्या स्थान्त्र हुन । स्थित स्थान स्थान स्थान्त्र हुन । स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान । राज्यात स्थान स्थान स्थान । राज्यात स्थान स्थान स्थान । තුරා තරාවෙන වැනිට කොට ගත්තමා .

## පිදුම

මේ අනන්ත වූ සංසාරයේ අප කරක් නොගැසූ තැනක් වේද?අත්නොවිදි අත්දැකීමක් වේද්? ඒසා තැන්හි කරක් ගසා, ඒසා අත්දැකීම් විද මෙලෙසින් තවත් උපතක් ලැබූ අපි මේ හව චකුයේ තවත් කැරකෙමුද? අප හැමදාම කැරකුනේ එකමතැනක් වටාය. විදගත්තේ ජාති, ජරා, වාහාධි, මරණ..... වැනි එකම අත්දැකීම් පෙළකි. හිත හැරුණු අතේ, හිස හැරුණු අතේ, හිස හැරුණු අතේ.... යන්නන් වාලේ ගියමේ ගමනේ වෙහෙස යනු 'දුක' යැයි කියාදුන්, ඒ දුකට සමුදීමේ කුමවේදය 'දුක අවබෝධ කිරීම' යැයි කියාදුන්, දුක අවබෝධ කිරීමේ උත්සාහයට වචනයකින් හෝ ආදර්ශයෙන් හෝ සවිය දෙන කලා නණ මිතුයෙක් යැයි කියන්නා වූ යමෙක් වෙත්ද, ඒ කලා නණ මිතුයා වෙනුවෙන් මෙය පුදමි.

#### - ඉන්දුජිත්

|                                    | පටුන |
|------------------------------------|------|
| ඔබත් සොබාදහමත් අතර පරතරයක් නොතබන්න | 01   |
| ගිහිවත                             | 05   |
| නිදහස් පරිසරය                      | 09   |
| අන්තිමයා වීම අගනේය                 | 16   |
| හාල්මැස්සාගෙනුත් කමටහනක්           | 19   |
| මාරයාගේ පළඳතාව                     | 21   |
| මාර පුතිපදාව                       | 24   |
| කුසගින්නද ආශිර්වාදයකි              | 27   |
| සැබෑම පුතාහාවේ ඎව යනු              | 30   |
| අපි යන්නේ මොන පාරේ                 | 33   |
| ඇගේ කඳුළ ළඟ සිත නැවතුණි නම්        | 38   |
| දුක් දෙන මිතුරා                    | 41   |
| අත්වැල් බැඳගෙන පිහිනිය නොහැක       | 45   |
| පිරිත් මොත                         | 47   |
| රැවුල සහ කණ්ණාඩිය                  | 48   |
| පොඩි හාමුදුරුවන්ට ස්ථාවර අනාගතයක්  | 50   |

## ඔබත් සොබාදහමත් අතර පරතරයක් නොතබන්න

මේ මුළු ලෝක ධාතුව තුළම, වචනයේ පරිසමාප්ත අර්ථයෙන්ම නිදහස තිබෙන්නේ කොතැනද කියා ඇසුවොත් දෙවරක් නොසිතා එම පුශ්නයට දිය හැකි පිළිතුර අරහත් උත්තමයකු තුළ බවයි.

රහතන් වහන්සේ යනු නිදහසේ පුතිබිම්බයයි. රහතන් වහන්සේගේ සිත සුදු පිරුවටයක් සේය. එහි ඉදිකටු තුඩක තරම්වත් කිළුටක් නොමැත. රහතන් වහන්සේ වර්තමානය තුළ සිටිමින් එම සුදු පිරුවටයේ චිතු අදී. ඒවා ඒ මොහොතේම මැකී යයි. නැවත අදියි. නැවත මැකී යයි.

රහතන් වහන්සේ අදින චිතු රැස් කර ගන්නේවත් ගොඩගසා ගන්නේවත් නොමැත. රහතන් වහන්සේ වර්තමානය තුළ අදින චිතු සදහා පාවිච්චි කරන්නේ නිකෙලෙස් තීන්තය. එහි සන හාවයක්, ගොරෝසු භාවයක්, ඇලීමක්, ගැටීමක්, උපේක්ෂාවක් නොමැත. ඒවා නිවුණු තීන්තය. එහෙයින් උන්වහන්සේගේ ඇතිවෙමින් නැතිවෙන සිත නමැති පිරුවටය සැමවිටම නොකිළිටියි. කොතැනකදීවත් සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නොදකින ඒ සිත නිරතුරුව අනිතාය දැක මැකී යන රූපම අදියි. එහෙයින් උන්වහන්සේලාගේ ජීවිත සැහැල්ලුය. සරලය. පැහැදිලිය. විවෘතය. එය නිදහසේ පුතිබිම්බයයි. ගිහි පැවිදි නිවත් මහ වඩනා ඔබද මමද සොයා යන්නේ ඔන්න ඔය ස්වභාවයේ නිදහසයි.

ජීවිතයේ සියලු බැඳීම් හිස්කළ තැන, එතැන නිදහසයි. පැවිදිවීම සඳහා ගිහි ගෙදරින් ඔබ ඉවත් වන්නේ, එතෙක් තමා රැස්කළ අයිති කොටගත් සියලු ලෞකික සම්පත් අයින් කොට දමාය. ඔබ එසේ සියල්ල අයින්කොට දමා පැමිණෙන්නේ ඇයි? අයින්කොට පැමිණි සියල්ල අතහැරීම සඳහාය.

හොඳින් සිතන්න. අයින් කිරීමත්, අතහැරීමත් අහසයි පොළොවයි මෙන් පරතරය ඇති දෙයකි. පැවිදි වීමෙන් පසු ඔබ කළ යුත්තේ අයින් කළ දේවල් අතහැරීමට පුරුදු වීමය. පුරුදු කිරීමය. මොනවද ඔය අයින්කොට පැමිණි දේවල්. මාපියන්, ඥතීන්, වාහපාර, ඉඩකඩම්, සමාජත්වය, කොටින්ම ඔබ මේ ඉන්දියයන් හයට ඇලෙන දේවල් අයින්කොට දමා පැමිණ ඇත්තේ, ඒ සියල්ල අතහැරීම සඳහා ය. දැන් අරමුණ පැහැදිලිය.

එසේ නම් ඔබ සොයා යා යුත්තේ අතහැරීම පුහුණුවීමට සුදුසු රැස්කිරීම නොකරන ස්ථානයකි. මොනවා රැස් නොකරන ස්ථානයක්ද? කෙළෙස් රැස් නොකරන ස්ථානයකි. සුවසේ සිත වැඩෙන ස්ථානයකි. එවැනි ආරණායක්, ශූතාහාගාරයක් නොමැති නම් නිවන් මහ වඩන ගුරුවරයකුගේ ඇසුර ලබා ගතිමින් හුදුකෙලා කුටියකට ඔබ යා යුතුය. ආරණා තෘෂ්ණාව, ගෝල තෘෂ්ණාව, විනය තෘෂ්ණාව, දිවා බුහ්ම තෘෂ්ණාව, බෝධිසත්ව තෘෂ්ණාව යන තෘෂ්ණාවන්ට කොටුවුණු ස්ථාන මහහරින්න. ඉහත ස්වභාවයන් ශාසනය රැකීමට, සුගතිගාමී නැවත උපතක් ලැබීමට ඔබට උපකාර වනවා විනා, මේ ආත්ම භාවයේ දී නිවන් දැකීම උදෙසා ඔබට උපකාරී නොවේ. ඉහත ස්වභාවයන් ඔබ ස්පර්ශ කිරීමෙන් නිවන් මහ භව මහක් බවට පත්වීමට පුළුවන. රැල්ල හමන දිශාවට ගසාගෙන යැම, තවමත් ඔබගේ ස්වභාවය වීමට පුළුවන. ඔබ ගිහි ගෙදර හැර ආවේ ජනපුිය රැල්ල සමග ගසාගෙන යැමට නොව උඩුගංබලා පිහිනා යැමය. ඔබ අදක්ෂ වුවහොත් සශීක සිව්පසය, දෙස් විදෙස් ගිහි පැවිදි සම්බන්ධතා, ගුරු ගෝල බැඳීම්වල අත්අඩංගුවට පැමිණීමට ඔබට සිදුවනු ඇත. ඔබ කිසිවක් අල්ලා නොගන්න. අල්ලාගෙන ඇති සියල්ල කුමානුකූලව අතහැරීමට පුරුදු කරන්න. ඔබ වයසින්. ජීවිතාවබෝධයෙන් පරිපූර්ණ පූද්ගලයෙක් ලෙස අරමුණක් ඇතිව ශාසනයට පැමිණි කෙනෙක් බව සිතන්න. එහෙත් තමා ගැන අධි තක්සේරුවකට නොඑන්න වගබලාගන්න.

සාමණේර ශීලය, උපසම්පදා ශීලය, ඉක්මවා ගිය ශීලයක් මේ ශාසනය තුළ තිබෙන බව දකින්න. එම ශීලය තව කෙනකුන් ගෙන් ලැබිය හැකි දෙයක් නොව, තමා විසින්ම ධර්ම විනය දෙක වැඩීමෙන් තමා තමාවම පිහිටකොට ලබාගත යුත්තක් බව සිහි තබා ගන්න.

විතය යනු සුවසේ නිවත් මහ තරණය කිරීමට ඇති මෙවලමක් මිස, තමාගේ දැත් දෙපා ස්ව කැමැත්තෙන් බැඳ ගන්නා වරපටක් හෝ තමන්ගේ නිදහස මරා ගන්නා පෝරකයක් නොවේ. ඉහළ අහසට ගුවන් යානයකින් යන ගුවන් හටයෙක් නිරුපදිතව බිමට පතිත වීමට පැරෂුටයක් උපයෝගී කරගන්නා සේ, විතය ඔබ සුවසේ නිවත් මහ තරණය කිරීමට යොදා ගන්න. ගුවත් හටයා තම දෙපා පොළොවේ ස්පර්ශ වන සැණින් පැරෂුටය අතහැර දමනු ඇත. විනය යනු අවබෝධය ලබමින් නිවැරැදි වෙමින් අතහරින දෙයක් මිස බදාගන්නා දෙයක් නොවේ. වැරැදි අතහැරීමට විනය බදා ගැනීම තුළ රැස්වන්නේ තණ්හාවයි. තණ්හාව ඔබව රැගෙන යන්නේ නිවීම දෙසට නොව හවය කරාය. විනය තුළ මා ඇතැයිද, මා තුළ විනය ඇතැයිද ගුහණය කර නොගැනීමට අප වගබලාගත යුතුය.

විනය යනු සතිය සහ සිහියයි. ධර්මය යනු ස්වභාවධර්මයයි. ධර්මයේ ස්වභාවය අනිතායයි. අනිතාය දෙස සතියෙන් සහ සිහියෙන් බැලීම ධර්ම විනය දෙක තුළ ජීවත්වීමයි. විනය අතාවශාය. ඒ නැවත නැවත වැරැදි කිරීමට නොවේ. වැරැදි කිරීමේ ස්වභාවයෙන් යුත් පෘථග්ජන සිත අවබෝධයෙන් හඳුනාගෙන වැරැදි අතහැරීමටය. විනය වෙනුවෙන් කැපවීම ඔබගේ දුර්වලතාවකි. විනය සමගින් ගැටෙමින් නොසිට ඔබගේ දුර්වලකම් සතියෙන් හෙවත් සිහියෙන් යුතුව මහහරවා ගන්න. විනය ගැන ලියවුණු පොත් සියයක් ඇතොත් ඒ පොත් සියයම එක මත එක තබා, පොත් සියයටම උඩින් "ඓතනාහං භික්ඛවේ කම්මංවදාමී" යන බුදු බණ පදය තබන්න.

නමුත් ඔබට ඔබව විශ්වාස නැතිනම් ඔබ අදක්ෂ නම්, මාන්නය, උද්ධච්ච භාවය, මාර්ග ඵල උම්මාදයෙන් පෙළෙන්නේ නම් ගුරුවරයා සහ විනය තුළ හික්මීම අතාවශා බව සිතන්න. එසේ නොවුණහොත් ඔබ මංමුලා වනු ඇත. ඔබේ හැකියාවන් ගැන අධි තක්සේරුවකට නොඑන්න. තීරණ ගැනීමේදී බුද්ධිමත් වන්න. ඔබ මන්දගාමී නොවන්න. ශීසුගාමීද නොවන්න. කාලසටහන්, පෙර සූදානම්, සැලසුම්වලින් හිස්වන්න. කිසිම ආයාසයක් නොකරන්න. ඉරහද, මහපොළොව, සාගරය ආයාසයකින් තොරව ඒවායේ ස්වභාවයෙන් හැසිරෙන්නා සේ ඔබ ඔබේ ස්වභාවය තුළම නිවන් මහ වඩන්න. ස්වභාව ධර්මයේම කොටසක් වන්න. ස්වභාව ධර්මයේම කොටසක් වන්න. ස්වභාව ධර්මයේම කෙටසක් වන්න. ස්වභාව ධර්මයේම කිරීම තවතා ඔබ පැවිදි වූයේ ඇයිද යන්න නිරතුරුව මෙනෙහි කරන්න. එසේ මෙනෙහි කරනා වාරයක් පාසා ඔබ දකින්නේ බුදුරජාණන් වහන්සේව බව අත්දැකීමෙන් දකින්න.

නිහතමානීව ඔබේ දූර්වලතා දකින්න. නිහතමානිකම යනු හීනමානය නොවේ. හිකුව යනු මෙලොව සිටින ජවසම්පන්නව ඉලක්කය කරා හඹායන පුද්ගලයාම විය යුතුය. ඔහුව ඉක්මවීමට සමතක් මේ තුන් ලෝකයේවත් නැත. මහ වනයේ තනිවම සරණ ඇතකු සේ ඔබ සොයන නිදහස ඔබම සොයා යා යුතුය. ඔබ යන මේ ගමනේදී රාත්‍රිය, දහවල, වැස්ස, ශීත, කුසගින්න නොදැනෙනු ඇත. මේ කිසිවකට ඔබව පාලනය කිරීමට නොහැකිය. මෙලොව සිටින ජවසම්පන්නම පුද්ගලයා සේ ඔබ කෙලෙස් මාරයාව හඹා යනු ඇත. ඔබ සොයන නිදහස සාක්ෂාත් කරගත යුතුව ඇත්තේ ඔබ විසින්මය. එය දෙවියකුට මුහ්මයකුට කළ නොහැක්කකි. ඔහුට හැකියාව ඇත්තේ ඔබට සාධුකාර දීමය. ඔබ ඉදිරියේ ඔවුන් දෙවැනිය. මේ මුළු විශ්වයම සියුම්කොට ඔබේ දෝතට ගෙන, ඔබ මේ ලෝකයෙන් එතෙර වූ මුණිවරයෙක් වන්න. ඔබට එය හැකි වත්නේ එක්කෝ මරණය, එක්කෝ නිවීම යන බරපතල තීරණය ගැනීමට සමත් වුවහොත් පමණකි. එවිට ඔබ සොයන නිදහස අර්ථවත් කරගත හැකිය.

#### ගිහිවත

පැවිදිව නිවන් මග වැඩීමට බලාපොරොත්තුවන ඔබ ගිහිව සිටින කාලයේදී ගිහිවත සම්පූර්ණ කිරීම පැවිදිව නිවන් මග වැඩීමට පහසුය. ඔබ ගිහිවත සම්පූර්ණ කර නොමැති නම් නිවීමේ අරමුණ සඳහා පැවිදිවීමට ඉක්මන් නොවන්න. ගිහිවතේ තිඹිරිගෙය ගමේ පන්සලය. පන්සලේ ස්වාමීන් වහන්සේලාගේ ස්වභාවයන් විවිධ වුවද ඒවා ඔබට අදාළ නොවන බව සිතන්න. අනිතා ස්වභාවය නිසා විවිධත්වයක් ඇතිවීම ස්වභාවිකය. අප පුදුම විය යුත්තේ එසේ නොවුණහොත්ය. අනුන්ගේ වැරැදි ඔබ අතහරින්න. ඔබ ඔබේ අරමුණ කරා යන්න. පන්සලේදී හැමෝගේම සේවකයා, දාසයා ඔබ වන්න. නිදහසේ ජනතාවට වඳින්න සුදුන්න සිල් පිරිසට සිව්පසය සපයන්න ඔබ මැදිහත් වන්න. අනුන්ගේ පැමිණීම දායකත්වය ඔබ නොසොයන්න. ඔබේ අරමුණ උදෙසා වෙහෙසවී සියල්ල කරන්න. හැමගේම සිත් තුළ ඇතිවන කරුණාව මෛතියෙන් ඔබ ඔබේ ආධාාත්මික ශක්තිය ලෝකයට හොරෙන් ශක්තිමත් කරන්න. ඔබ සිදුකරන සෑම කියාවකට අනිතාය දකින්න. ඔබ මැදිහත්ව කළ ද එහි මුල් තැන අන් අයට දෙන්න. අත්හැරීම පුරුදු කරන්න. සැවොම සතුටු කර ඒ පිනෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න. දායකයන් උදෙසා බෝධිපූජා, පෙරහැර, කයීන පිංකම්, දානමාන සංවිධානය කොට ඔබ ඒවායේ අනිතා පමණක් දකිමින් ආධාාත්මික වශයෙන් ශක්තිමත් වන්න. අනුන්ගේ කුස පුරවා ඔබ අන් අයට නොහහවන්න. වයෝවෘද්ධ ඉන්න. ඒ බව ස්වාමීන්වහන්සේලා සිටී නම් උන්වහන්සේලාට උපස්ථාන කර උන්වහන්සේලාගේ ආශිර්වාදයෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න.

සමාජසේවයට කැපවී අනුන් සතුටුකොට අනුනට සේවයක් කොට ඔවුන්ගේ ආශිර්වාදයෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න. ලාභය කීර්තිය පුධානත්වය නොව, තම ඉලක්කය නිවන් මගය කියා අරමුණ සිහිකරන්න. ලෝකයට කොතෙක් මහන්සීවී වැඩ කළද පොඩඩ වැරදුන විට ලැබෙන්නේ ගල්මුල් දොස් පරොස් බව ඔබ දකින්න. විවේචන, අසත්පුරුෂකම්, නොසලකාහැරීම්, ලෝකයේ ස්වභාවය බව දකින්න. අප පුදුමවිය යුත්තේ ඒවා නොමැති නම් බව සිතන්න. අනුන්ට සේවය කරමින් අනුන්ව සතුටු කරමින්, ගුණ අගුණ අසමින් අනිතායය දකින්න. ලෝකයේ ස්වභාවය මෙනෙහි කරමින් ලෝකයෙන් ගත හැකි සියල්ලෙන් ඔබේ ආධානත්මය සංවර්ධනය කරගන්න.

රෝගීන්ට උපස්ථාන කිරීමට මැලි නොවන්න. රෝගියෙක් යනු දේවදුකයෙක් බව දකින්න. රෝගියාගේ කයේ ස්වභාවය, ඔහු විඳින වේදනාවේ ස්වභාවය, රෝගයේ ස්වභාවය ඔබට ද පොදු බව සිතන්න. ඔබේ ස්වභාවයද එයම බව දකින්න. ඔහුට උපස්ථාන කර ඔහුගේ ආශිර්වාදයෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න. ඔබ මාස දෙක තුනකට වරක් මහ රෝහලට, ළමා රෝලට, පිළිකා රෝහළට ලෙඩුන් බලන මුවාවෙන් යන්න. අසාධා රෝගීන් සිටින වාට්ටුවල ඇවිදින්න. ඔබ රෝගීන්ගේ දුක බෙදාගැනීමට නොයන්න. වේදනාවෙන් ලකෝනි දෙමින් ඔබට ඇසෙන හඩ ඔබේම හඩ බව අවබෝධ කරගන්න. පිළිකා රෝහලේ හිසකෙස් ගැලවී ගිය. පියයුරු ඉවත් කළ රෝගී පිංවතුන් ඔබ කමටහන් කරගන්න. හින්දි සිනමාවේ සුරුපීම ශිල්පිනියටද ශිල්පියාටද මෙම ස්වභාවය පොදු බව දකින්න. ඔබේ සිතට නිතර රාග සිත් ඇතිවේ නම් ඔබ කාන්තා රෝහලකට ගැබිනි වාට්ටුවට ලෙඩුන් බලන වේලාවට යන්න. දරු පුසුතියට සුදානම් වූ සහෝදර මව්වරුන්ගේ වේදනාත්මක හැසිරීම් රටා ඒ අයගේ ස්වභාවය මනුෂාත්වයෙන් සහෝදරත්වයෙන් දකින්න. එය ඔබගේ රාග සිත මරා දමනු ඇත. පාරිභෝගික විසිතුරු ලෝකයේ ඔබ මුළා කරන රස නහර පිතායන පාරිභෝගික දවා පිරිගත් සුපිරි වෙළෙඳ සංකීර්ණවල සෑම ආහාරයක්ම මේ කය පෝෂණය කිරීම සඳහාය යන්න දකින්න. එහිම රාක්කයක ඇති විසිතුරු දවටනයක බහාලු සනීපාරඎක තුවා ඇත්තේ කුමන අපදවා‍යක් සඳහා දැයි නුවනින් දකින්න. මලු පුරවා කරත්තය තල්ලකොට උජාරුවට බඩු ගෙනගියද අප සැවොම පෝෂණය කරන්නේ අපවිතු ශරීරයක් බව දකින්න. හැමදෙයක්ම කමටහන් කරගැනීමට ඔබ

ඔබ බසයක යනවා නම් ඔබ වාඩිගත් අසුන සුදුසු ඕනෑම අයකු වෙනුවෙන් දීමට මැලි නොවන්න. ඔබ කතරගමට යැමට කොළඹින් බසයක නැඟ පානදුරට ළංවෙද්දී, ඔබගේ අසුන් සුදුසු යමෙකුට ලබාදීමට අවශාවුවහොත් ඔබ එය පරිතාාග කරන්න. තව යැමට ඇති දුර ගැන නොසිතන්න. ඔබේ සැප අන් අයගේ වුවමනාව උදෙසා කැපකරන්න. අන් අය ඔබට අවඥාවෙන් සිනාසුනිද එය නොතකන්න. සේවය ලැබුණු කෙනාගේ ආශිර්වාදයෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න. ඔබේ නිවත් මහ උදෙසා ලෝකයාගෙන් ගත හැකි ශක්තිය ඔබ උපකුමශීලීව නිදහසේ ලබාගන්න. අනුන්ව ආමිසයෙහි යොදවමින් ඔබ පුතිපත්තිය වඩන්න. ලෝකය මුළාකොට ඔබ ලෝකයෙන් එතෙරවීමට මහ හදාගන්න. නිවත් මහ සොයායැම ලෝකයේ ඇති ආත්මාර්ථකාමීම කියාව බව සිතන්න. සියල්ලන් අත්හැර, සියල්ලන්ම කමටහන් කොටගෙන ඔබ ලෝකයෙන් එතෙර වන්න.

ඔබ සුවසේ ලෝකයෙන් එතෙර වීමට දක් වුවහොත්, ලෝකයාගේම යහපත උදෙසා ලෝකයාගේම පරාර්ථය උදෙසා ඔබට මහන්සි විය හැකිය. පරාර්ථය උදෙසා වර්තමානයේ ඔබ ආත්මාර්ථකාමී වන්න.

ඉහත කියාකාරකම් තුළින් ඔබ ලබන සතුට ආරඎ දෙවියන්ටද අනුමෝදන් කරන්න. ඔබ යන ගමනේදී බාධක මගහැර ආරඎව සලසාගැනීමට නොපෙනෙන බලවේගද සතුටුකොට, ඒ අයගේ ආශිර්වාදයෙන් ඔබ ශක්තිමත් වන්න. අත්හල යුතු දේවල් අත්හැරීමට උත්සාහ ගන්න. අත්හල යුතු දේවල් අත්හැරීමට උත්සාහ ගන්න. අත්හල යුතු දේවල් අත්හැරීමට අවශා වේලාව පැමිණෙනතෙක් පුමාද කරන්න. ඉක්මන් නොවන්න වගබලාගන්න. ඔබ හැමවිටම ඔබේ සිතේ අවිචාරවත් බව විචාරයට ලක්කරන්න. සිත විමසන්න. ඔබේ සිතට ඉහළින් ඇති පුඥාවේ ඇසින් නිරතුරුවම සිත සමග පිළිසඳරේ යෙදෙන්න. ඇතිවෙමින් නැතිවෙන සිත පුඥාවේ ගුනණයට ගැනීමට සියුම් ලෙස පුහුණු කරන්න.

ඔබ තවමත් ගිහි පිංවතෙකි. ඔබේ ඉන්දියන් කැමති හැමදෙයක්ම අත්දැකීමෙන් රස විද බලා එහි අනිතාය දකින්න. ඔබට ඒ නිදහස තවම ඇත. අත්නොවිද, අත්නොදැක අනිතාය දකින්නට යැමෙන් ඔබට ඉදිරියේදී පුශ්න මතුවීමට හේතුවිය හැකිය. ඔබ වැඩියෙන් ආශා කරන, කැමති දෙයක් වෙතොත්, නැවත නැවත ඒ දෙය රසවිද ඒ කැමැත්තෙන් මිදෙන්න. කැමති දෙය අත්දකිමින් අත්විදිමින්, අවබෝධය ලබමින්, අනිතාය දකිමින්, අත්හැරීමට පුරුදුවෙමින් "ගිහිවත" සම්පූර්ණ කොට නිවන් මහ වඩන්නට සසුන්කෙතට පියනහන්න.

ගිහි ජීවිතය තුළ ඔබ සිත පමණක් පැවිදිකරගන්න. ඔබ පුරුදුකරන්න, අවම සම්පත් සමග හුදෙකලාව ගත කරන්න. ඔබ පරීක්ෂාකර බලන්න පාවහන් තොදා ඔබට ගල් බොරළු මත ඇවිදිය හැකිද කියා. ඇඳුම් කට්ටල දෙකකින් ජීවත් වන්නට පුළුවන්ද කියා. ආහාර වේල් දෙකක් ඔබට පුමාණවත්ද කියා. ඔබ කැමතිම, ආශා කරනම රූපයක් ඔබට අතහරින්න පුළුවන්ද කියා. ඥාතීන්, ගේදොර අතහැර ජීවත් වීමට හැකිද කියා. ඔබ ඉදිරියට එන ඕනෑම අභියෝගයකට මුහුණදීමට ශක්තිය තිබෙනවාද කියා. පිළිතුර "ඔව්" නම් පැවිද්දට දැන් ඔබ සැබෑම සුදුස්සෙක්. ඉහත අත්දැකීම් ගැලපෙන්නේ ජීවිතයේ තරුණ වයසේ සහ ඉන් ඔබ්බට ගොස් ජීවිතාවබෝධයෙන් මේ ආත්මභාවයේදීම නිවන උදෙසා වීර්යය වඩන අධිෂ්ඨානසහගතව නිවත් මහ

වැඩීමට හැකි පිංචතුන්ට පමණක් බව හොඳින් සිහියේ තබාගන්න. ශාසනය ආරාස් කරගැනීමට, මනුෂා, දිවා, බුහ්ම, සුගති පුාර්ථනා කරන, රට ජාතිය ආගම ආරාස්කකිරීමට බලාපොරොත්තුව පැවිදි වන පිංචතුන්ට ඉහත පුතිපදාව අවශා නොවන බව සලකන්න. මන්ද, එම උතුමන් දුකේ සිටිමින් දුකම පුාර්ථනා කරන, නොදැනුවත්හාවය නිසා ඉහත අරමුණු තුළ සැප ඇතැයි කියනා බලාපොරොත්තුව තබාගෙන සිටින නිසාය. එවැනි උතුමන් ආරාස්කකරදෙන සම්බුද්ධ ශාසනය පුයෝජනයට ගනිමින්, දාස්යා ලෝකයෙන් එතෙරවීමට උත්සාහවන්ත විය යුතුය. ඔබ ලෝකයෙන් එතෙරවීමට දාස්කේ වුවහොත් එය ශාසනය ආරාස්ක කරන ගෞරවනීය ස්වාමීන්වහන්සේලාටද මහත්ඵල මහානිශංස කුසලයක් වනවා ඒකාන්තය.

## නිදහස් පරිසරය

මේ ජීවිතය තුළදීම නිවීම සාඤාත් කරගැනීම සඳහා වෙහෙසෙන භිඤුවකට නිදහස් පරිසරය අතාාවශාය. නිදහසට එක අර්ථයක් දිය නොහැක. ලෞකික. ලෝකෝත්තර වුවමනාවන් අනුව නිදහසේ අර්ථය වෙනස් වෙයි. කෙනෙක් විශ්වවිදාහල අධාහපනය, ගුරු පත්වීම්, රජයේ රැකියාව, දේශපාලනය නිදහස ලෙස දකියි. මේ කිසිත් වරදක් නොවේ. ඒ තම තමන්ගේ දෘෂ්ටීන්ය. එහෙත් ඒ ලොව්තුරා නිර්වාණ පුතිපදාව නොවේ. මෙහි සඳහන් කරුණු අදාළ වන්නේ ශාසනයේ හික්මෙන ළමා තරුණ භිඤුන් වහන්සේලා හට ජීවිතාවබෝධයෙන් ලෞකික සම්පත් දුක බව දැක, මේ සියල්ල තුළින් රැස්වන්නේ දුකම බව දැක, ගිහිබැමිවලින් වචනයේ පරිසමාප්ත අර්ථයෙන්ම මිදීමේ ජීවිතයේදීම නිවීම සාඤාත් කරගැනීමට පුතිපදාවේ යෙදෙන වීර්යවන්තයන්ටය. මෙවැනි සත් පුරුෂයන් විශාල පිරිසක් මේ ශාසනයේ සිටින බව සතා3යකි. ඒ මග යන්න ඔබ රුචිනම් ඔබටද මග විවෘතය. ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔබට නිවැරදි මග කියාදී ඇත. නිදහස අර්ථවත් වීමට ඔබ මෙසේ සිතිය යුතුය. මා පැවිදි වූයේ අනුනට බණ කීමට, පිරිත් කීමට, පන්සල් ආරණා පාලනය කිරීමට, නායක හිමිනමකගේ ඊළහ උරුමක්කාරයා වීමට නොව, දිවාෳ බුහ්ම සංඥා වැඩීවීමට නොව මේ ආක්මයේදීම නිවන් මග පරිපූර්ණ කරගැනීමට බව සිතීමට ඔබට ශක්තිය තිබිය යුතුය. ලොව්තුරා බුදු වදනට අනුව නිදහස යනු මෙසේ සිතන්නට හැකිවීමයි. මාරයාගේ ධර්මය අනුව නිදහස යනු මීට විරුද්ධය සිතීමයි.

බුදු පුතකු ලෙස මුලින්ම ඔබට නිවීම ඇත්තේ බුදුරජාණන් වහන්සේ ළහවත්, පිරිත් පොතේ, තුිපිටකයේ හෝ නොව තමා තුළම බව සිතිය යුතුය. ඉහත කිසිවක් තුළ නිවීම නොමැත. දැනුම, ආදර්ශ, මාර්ගය ඉහත කරුණු කාරණා තුළ ඇත. ඒ ගැන තර්කයක් නොමැත. ඔබ ධර්මය ඉගෙනීමට පොතපතට යොමු වුවහොත් ඊළහට සිදුවන්නේ දැනුම, පණ්ඩිතභාවය වැඩිවී ධර්ම දේශනා, ධර්ම සාකච්ඡා පැවැත්වීමට යෑමය. එසේ නොමැති නම් මිහිරි ස්වරයෙන් බුදුමැදුරට, බෝ මළුවට කොටුවී පූජාවන් පැවැත්වීමටය. ගිහි දායකයෝ මේවාට ඉතා පුියයි. භික්ෂූන්වහන්සේටද ලැබෙන ලකුණු, ජනපුියභාවය, සැලකිලි ඉහළය. දෙපාර්ශ්වයටම වැඩෙන්නේ ලෞකික කෙලෙස් ධර්මයන්ය. ඒවා සංසාරික සැප පිණිස හේතුවේ. අවසානයේ සියලු දේ අතහැර පැවිදිවූ හාමුදුරුවෝ දායක පිංවතුන් සතුටු කරන රූකඩයකි.

මෙහිදී ඔබ දකුෂ විය යුතුයි සියල්ල අතහැරීමට. හැබැයි ඔබට වඩා දකුෂ මාර්ගය වැඩු කලාහණ මිතුයන් ඔබ ආශුය කළ යුතුය. ඔබ එය මගහරින්න එපා, ඔබ ශක්තිමත් තැනකට එනතුරාවට, නිරතුරුවම ඔබ ඉදිරියේ ලොව්තුරා බුදූරජාණන් වහන්සේ වැඩ සිටින බව, සැරියුත් මහෝත්තමයන්, මුගලන් මහෝත්තමයන් ඔබ ඉදිරියේ වැඩ සිටින බව, ඔබට අවවාද දෙන බව ඔබ සිතන්න, දකින්න, මීට වඩා ආරකෂාවක් අවශා නෑ ඔබට.මෙම ගමනේදී, ඔබට හැමෝම කියාවී රැස්කරන්න කියලා. මොනවද? දැනුම, ගාථා පිරිත්, සූතු, අභිධර්ම, බණ... මේ සියල්ල ඔබ අතහරින්න, ඔබ සැහැල්ලුවන්න. හැම බරකින්ම නිදහස්වන්න උත්සාහ ගන්න. නිවීම කියන්නේ මෙහෙයුමක්. මේ මෙහෙයුමට ඔබට අවශා වන්නේ තුන් සිවුරක්, පාතුයක්, හුදෙකලා වන කුටියත් පමණයි. ඔබ ශීලයෙන් සමාධියෙන් පරිපූර්ණ බවට පත්ව ඇති බව ඔබට විශ්වාසනම්, ඔබගේ ශීලය ගැන ඔබට කුකුසක් නොමැතිනම්, වනයේ හුදෙකලා කුටියක් තෝරාගැනීමට ඔබ සුදුස්සෙක්. ඔබගේ ශීලය ගැන ඔබට විශ්වාසයක් නොමැතිනම් වනයේ කුටියක හුදෙකලා වීමට ඉක්මන් නොවිය යුතුය. ඔබ ශක්තිමත් නොවීම මාරයාට ගොදුරකි. වනයේදී ගල්කුටියේදී අමනුෂායන් ඔබව වහලෙක්, රෝගියෙක්, මානසික ලෙඩෙක් කරනු ඇත. ඔබ පසුබට නොවන්න. මගවැඩූ කලාහණ මිතුයකුට කෙටි කමටහන් කිහිපයකින් ඔබව ශක්තිමත් කිරීමට හැකියාව ඇත. මෙහිදී ශීලය යනු ඔබ සාමණේරද, උපසම්පදාද, මොන නායක ස්වාමීන්වහන්සේගේ ගෝලයෙක්ද, යන්න නොව, ඔබ නිවැරැදි බවට ඔබ තුළ ඇති විශ්වාසය පමණි. ලොව්තුරා ධර්මය කෙරෙහි, ඔබ කෙරෙහි ඔබ විශ්වාසය තබන්න. අවශා වේලාවට කලාහණ මිතුයකුගෙන්, ගුරුවරයකුගෙන් අවශා උපදෙස් ලබාගන්න.

තමාගේ ආරඤාවට අවශාම මොහොතේදී පමණක් භාවිතයට තෙරුවන් වඳින

ගාථා තුනක්, කරණීයමෙත්ත සූතුයත්, කන්ද පිරිතත් ඔබ අර්ථ වශයෙන් දැන සිටියොත්, එය හොඳටම පුමාණවත්ය. ඉතිරි සියල්ල ඔබ අතහරින්න, අත්හැරීමේ පුමාණයට ඔබට නිවන් මග වැඩීම පහසුකරගත හැක. අන් සියල්ල ඔබ අතහැරීමට දා වූයේ නම් පමණක්, ඔබ දැන් නිවන් මෙහෙයුමට සූදානම්ය.

හැබැයි මේ වන විට ඔබ ළහ පාවිච්චියට මුහුණ බලන කණ්ණාඩියක්, උණුවතුර බෝතලයක්, ශීතලට පොරොවන පෙරෝනයක්, මේ වගේ දේවල් තිබුණොත් ඔබ තවම සූදානම් නොමැති බවයි පෙනෙන්නේ. මොකද මේ සියල්ල තුළ තිබෙන්නේ "මගේ කයේ සැප" පිළිබඳ ෙච්තනාවයි. සියල්ල අතහරින්න. එතෙක් ඔබ සූදානම් නොමැත. මුහුණ බලන කණ්ණාඩිය අතහැරීමට බැරි කෙනකුට කය අතහැරීමට කීම විහිඑවකි. අනිවාර්යයෙන්ම ඔබට හැකිය. ඔබ නැවත නැවත බුදු සමිඳුන් සිතින් මවාගන්න. ඔබේ හදවතට වඩම්මවාගන්න. නිරතුරුව ඔබ උන්වහන්සේගේ සෙවණෙහි සිටින බව දකින්න. ඔබ හිමිදිරියේ පිණ්ඩපාතය වඩින විට ඔබ ඉදිරියෙන් බුදු සමිඳුන් වඩිතා බව දකින්න. සැරියුක්, මුගලන්, ආනන්ද මහෝත්තමයන් වහන්සේලා සිතින් මවාගෙන ඒ උතුමන් සමහ සිතින් ජීවත්වන්න.

උත්වහන්සේලා සමහ හදවතින් මුමුණන්න. උත්වහන්සේලාගේ ඇවැතුම් පැවැතුම් ඔබේ ජීවිතයට එක්කරගන්න. උත්වහන්සේලා නිවන් අවබෝධ කරගැනීමට ගත් වෙර වීරිය මනසින් දකින්න. චක්ඛුපාල මහරහතන් වහන්සේගේ උත්සාහය සිතින් මවාගන්න. ඉහත උපකුම භාවිතකොට ඔබ නිවත් මෙහෙයුමට සිත පුරුදු කරගන්න. මාර බැම් එකිනෙක කඩාදමමින්ද, අත්හළයුතු දේවල් අත්හරිමින්ද ඔබ සූදානම් වන්න. හැබැයි ඔබ ලෝකයා ඉදිරියේ රහතන් වහන්සේ කෙනකු ලෙස හැසිරෙන්න එපා. එවිට ඔබ වැටෙන්නේ මාරයාගේ මල්ලටය. ස්වභාවධර්මයත් ඔබත් දෙකක් නොව එකක් බවට පරිවර්තනය කරගන්න දසුවෙන්න, ඔබ ඉදිරියේ තිබෙනා රූස්ස ගසත් ඔබේ කයත් සංසන්දනය කොට බලන්න. දෙකම ධාතූත්ගේ විවිධත්වය පමණක් බව දකින්න.

ඔබ නැවතත් හිතන්න, ඔබ තවම මහ වැඩීමට සූදානම් වන හිඤුවක් පමණයි. ඔබ හැකිතාක් විවේකීව සිටින්න. දිනකට මෙච්චර වේලා භාවනා කළ යුතුයි, රාතුි නිදිවරා භාවනා කළ යුතුයි යන සිතිවිලි අනිතා වශයෙන් දැක අයින් කරන්න. ඔබ අධිෂ්ඨානයක් ඇතිකරගන්න. මා පාර්ථනා කරන්නේ, වීර්ය වඩන්නේ මාගේ අවසන් හුස්ම මේ කයෙන් පිටවන මොහොතේ කිසිම ඇලීමක්, බැදීමක්, ගැටීමක් නැතිව පිටකිරීමට පමණක් බව සිහිකරන්න. මොන හේතුවක් නිසාවත් සෝවාන්, සකෘදාගාමී, අනාගාමී, අරහත් මාර්ග ඵල ගැන නොසිතන්න. ඒවා කෙළෙස් ධර්මයන් බව සිතන්න. මාර්ගඵල වලට ඇති ආශාව අතහරින්න. ඔබ මාර්ග ඵල කණ්හාවෙන් අනාගාමී වීමට ගියහොත් ඔබේ වටිනා ජීවිතය 'අනාගන්නා' බව සිතන්න. විවේකීව සිතන්න. නිදිමතනම නිදාගන්න. සරළව, පහසුව, නිදහස්ව සිටින්න. ඔබ මේ ආකාරයේ පුතිපදාවක යෙදෙන බව කිසිවෙකුට නොහහවන්න. ඉන්දියයන් හයට එස්ස වන සෑම රූපයක්ම අනිතා වශයෙන් දකිමින්, සිතත්, කයත්, පරිසරයක් සමග නොගැටී සිතන්න.

ඔබ නිරතුරුවම සිතන්න, ඔබ මේ සටන් කරන්නේ මාරයා සමහ බව. ඔබට අවශා සෑම වේලාවකම මාරයාව රවට්ටන්න. බිය ගන්වන්න. තැති ගන්වන්න. ඔබට මුලින් කීවනේ අරිහත් උතුමන් සමග මනසින් ජීවත්වන්නටය කියලා. ඒ මාරයාව රවට්ටවන්න කරන දේවල්. දැන් ඔබ මාරයාව තැති ගන්වන්න. ඒ අරිහත් උතුමන්ද අනිතා බව දකින්න. ඒ උතුමන්ගේ පිරිනිsවීම මනසින් දකින්න. එම ධාතූන් වහන්සේලාගෙන් ගොඩනැගුණු ස්ථූපයන් දකින්න. ඒවාද විනාශ වන බව මනසින් දකින්න.

දැන් නැවතත් ඔබ මාරයාව රවට්ටන්න. රුවන්වැලි මහාසෑය, කිරිවෙහෙර මහාසෑය, ජයසිරිමා බෝ සමිඳුන්, දන්ත ධාතූන් වහන්සේ සිතින් මවාගෙන සාධුකාර දෙන්න. දැන් නැවත මාරයාව තැතිගන්වන්න. ඉහත වන්දනීය පූජනීය වස්තූන්ද කාලගුණික, දේශගුණික, යුදමය හේතූන් නිසා විනාශ වී යනවා දකින්න. මේ සියල්ලේම අනිතා බව දකිමින් ඔබේ ආධිපතාය මාරයා මත ටිකෙන් ටික පටවන්න.

ලෝක ධාතුවේ හැමදෙයකම අනිතාය ඔබ මනසින් දැක මාරයාව කම්පා කරවන්න. තැතිගන්වන්න. දැන් ඔබේ රාජකාරිය මෙයම විය යුතුය. සාරාසංඛා කල්ප ලඤ ගණනාවක සිට ඔබව මුළා කරමින්ද, සතර අපායට, මනුෂා, දිවා ලෝකවලට ගාල් කරමින්ද, ඔබ කෙරෙහි ආධිපතාය පැතිරු මාරයාට ටික ටික රිදවන්න.

බොක්සිං තරගයකදී පුතිමල්ලවයාට සෙමින් සෙමින් පහරදෙමින්ද, උපකුමශීලීව පහරදෙමින්ද පුතිමල්ලවයා හෙම්බත්කොට අවසාන මරු පහර කිහිපයකින් ඔහුව බිම දමන්නා සේ, ඔබද මාරයාව උපකුමශීලීව රවට්ටන්න. ඔබේ ඉන්දියයන්ට ගෝචර වන සෑම රූපයක්ම අනිතා වශයෙන් දකින්න. දකින රූප මගහරින්න එපා. රූප බලෙන් සොයා යන්නත් එපා. ඔබ වේගවත් දමන්දගාමීද නොවන්න. ඔබේ ස්වභාවය තුළම ඔබ කටයුතු කරන්න. දැන් මොන මාර්ගඵලයකද ඉන්නේ, තව කොච්චර කල් යයිද? මට පුළුවන් වෙයිද?...........

මේ මාර සිත් ඇතිවන මොහොතේම අනිතා වශයෙන් දැක පරාජය කරන්න. ගැටෙන්න එපා. රූපයක් දුටු සැණින් එය අනිතා වශයෙන් දකින්න. නැවත නැවත එම රූපයට ඇලීමක් ඔබ තුළ ඇතිවන්නේ එම රූපය විනිවිද දකින්නට උත්සාහගන්න. එහෙම කළොත් ඔබේ පුතිඵල ඉක්මන් වේවි. අදාළ රූපය සුරූපීs කාන්තා රුවක් කියා සිතන්න. ඔබ ඇය මව්කුසේ සිටිනවා දකින්න. ඉස්ගෙඩියෙක්a ලෙසින් පටන්ගෙන, නව මාසයක් බැලුම් බෝලයක් වැනි මව්කුසේ විදි අනන්ත වේදනා, මර ළතෝනි දීගෙන ලෝකයට බිහිවන, මළ මුතුා ගොඩේ දහලන ළදරු වයස.......

ළමා, තරුණ, මධාාම, මහලු වශයෙන් එම රූපය දකින්න. ඔබ දුටු ලස්සන රූපය ඇටසැකිල්ලක් කර දකින්න. එම ඇටසැකිල්ල බඩවැල්, නහර, මස් එල්ලාගෙන සිටින ස්වභාවය දකින්න. ඔහුගේ හෝ ඇයගේ රූපය මනසින් නිරුවත්කොට සම්, මස්, නහර විනිවිද ගොස්, සම නමැති උරයට පුරවා ඇති ජරාගොඩ දකින්න.

ලස්සන තිබුණේ සුරූපී ඇය තුළ හෝ ඔහු තුළ නොව, තමාගේ අවිදාහාවෙන් පිරුණු අනිතා වන සිත තුළ බව සිහිනුවණින් දකින්න.

පංච උපාදානස්කන්ධය, සප්ත බොඡ්ජංග, පටිච්ච සමුප්පාදය, සතර සතිපට්ඨානය ධර්මතාවන් ගි්රවුන් මෙන් කටපාඩම් කරන දේවල් නොව, ඔබ, රූපයේ අනිතා බව දකිමින්, පුඥාවෙන් තීවුර වන විට ඔබ ලබන අවබෝධය තුළ නොදැනුවත්වම ඔබට වැඩෙන්නේ ඉහත ධර්මතාවන් බව සිතන්න.

ඔබ තවම සිටිත්තේ පුහුණු මට්ටමකය. තවම තරගය පටත් ගත්තේ නැත. තවම ඔබ තරගයට මුහුණ දීමට ඇග උණුසුම් කරනවාය. ශක්තිමත්ව උණුසුම් වන තරමට තරගයට ජවය ලැබේ. මෙය මුළු ලෝක ධාතුව තුළම තම ආධිපතාසය පතුරුවාගෙන සිටින මාරයාට එරෙහිව කරන සටනකි. තරගයකි. තරගයෙන් ඔබ දිනුවොත් ඔබ ලෝකයෙන් එතෙරට යන කෙනෙක්ය. ඔබ මේ යෙදී සිටින්නේ ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේලා, පසේබුදුරජාණන් වහන්සේලා, අරිහත් උතුමන් උත්තමාවියන් තරගකොට ජයගත් තරගයකටය. මේ තරගයෙන් රාහුල, සෝපාක, නිගෝධ වැනි දරුවන්ද ජයගෙන ඇත. පටාචාරා, ඉසිදාසි වැනි කාන්තාවන්ද ජයගෙන ඇත. පුහුණුව සාර්ථක නම් ජයගුහණය ස්ථිරය.

ඔබ සරළ වන්න. සැහැල්ලු වන්න. නිදහස්ව සිටින්න. අවශා වේලාවේදී පැන් පහසු වන්න. පොරවන සිවුර දහඩිය ගඳ නම් සෝදාගන්න. කුටිය මිදුල පිරිසිදුව තබාගන්න. අනිතා දකිනවා කියා අපිරිසිදුකම ළහට නොගන්න. අනිතා දකිනවා කියා අපිරිසිදුකම ළහට නොගන්න මුස්පේන්තු අනිතායකි. එය මාර බලයකි. ඔබ එය පරාජය කරන්න. ඔබ මධාසේථ වන්න.

අසුහය දැකීමට නම් සාපේක්ව ලස්සන සහ පිරිසිදු බව තිබිය යුතුය. ඒ ලස්සනට නොඇලීමට ලස්සන ඔබේ කර නොගැනීමට ඔබ ශක්තිමත් විය යුතුය. මේ ලෝකයේ සියලුම ලස්සන රූප ඔබේ කමටහන් විය යුතුය. හින්දි සිනමාවේ සුරූපීම නිළියත් වැඳිරියක්, ඇටසැකිල්ලක් සේ දැකීමට ඔබට හැකි විය යුතුය. ඒ අවස්ථාව ඔබට ලැබුණේ ඇය සුරූපී වූ නිසාය. ලස්සන නොමැති ලොවක ඔබට අසුහය වැඩිය නොහැක. අවලස්සන බවට යමක් පත්වන්නේ ලස්සන තිබුණහොත්ය. මන්ද ලස්සන අනිතා වී අවලස්සන ඇතිවන බැවිනි. මේවා ලෝකයේ ස්වභාවයන්ය.

ඔබ මෙසේ අවංකව, වීර්යවන්තව පුතිපදාවේ යෙදී සිටින විට ලොවතුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔබේ හදවතට වඩීවී. මොකද දැන් ඔබේ හදවත හැබෑ බුදුකුටියක් නිසා. උන්වහන්සේ ඔබට කියාදෙනු ඇත. ඊළහට ගතයුතු මහ සංඥා වශයෙන් ඔබට වැටහෙනු ඇත. මෙවිට ඔබ සද්ධන්ත හස්තිරාජයෙකු සේ වීර්යයෙන් නැඟී සිටීවී. ඇයි දන්නවද? ඔබට පුතාකෂ වශයෙන් වැටහෙනවා ලොවතුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඔබ ළහ වැඩසිටින බව. ඔබට කමටහන් දෙන බව ඔබට වැටහේවී. මෙහිදී ලොවතුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ සහ නිවන් මහ යනු දෙකක් නොව එකක් බව ඔබට වැටහේවී. නිවන් මහ වඩන්න! බුදු සමිඳුන් දකින්න!

මේ විශ්වාසය තුළ ජයගුහණයේ දොරටුව ඇත. ඔබගේ උත්සාහයෙන් එය විවෘත කරගන්න. ඔබ දොරටුව විවෘත කර ගතහොත් ලෝකය තුළ ඔබ නිවෙනු ඇත. එවිට දෑස් පියාගත් සැණින් මුළු ලෝකයම නිරුද්ධ කර දැකීමට ඔබට හැකිය. ඔබට මේ ගමනේදී බුදුසම්දුන්වත් අට්යීක සංඥාවෙන් දැකීමට සිදු වනු ඇත. එයට ඔබ ශක්තිමත් වනතුරු කලබල නොවන්න. තවමත් ඔබට උන්වහන්සේගේ මහ පෙන්වීම අවශාය. එතෙක් ඔබ බුදුරජාණන් වහන්සේ මනසින් ඔබේ ආරක්ෂකයා වශයෙන් වැඩමවා ගත්න දක් වත්න. නිසි වේලාව පැමිණි විට ඔබගේ ශාස්තෘන්වහන්සේද අතහරින්න ඔබට අනිවාර්යයෙන්ම සිදු වෙවි. මන්ද උන්වහන්සේ තුළද සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නොවන බව ඔබට අවබෝධ වන නිසාය.

#### අන්තිමයා වීම අගනේය

මේ ආත්මභවයේදීම නිවන් අවබෝධ කර ගැනීමේ අධිෂ්ඨානය ජයගැනීමට විර්යයෙන් පෙරට යන භික්ෂුවට වත යනු කප්රුකකි. වත යනුවෙන් හඳුන්වන්නේ ආරණාය තෘෂ්ණාවෙන් "ආරණාය මගේ, මම ආරණායේ" යන මමත්වයෙන් කුටි හදන කානු කපන, ගොඩනැහිලි තනන, මල් වවන දෙවල් නොවේ. භිඤුව පුතිපත්ති ගරුක නම් එම කටයුතු ගිහි දායකයන් විසින් සපුරා දෙනු ඇත. එසේ නොවන්නේ නම් භිඤුවගේ යුතුකම ලද දෙයින් සතුටු වීම සහ ගිහි පිංවතුන් යුතුකම් මහහරින්නේ නම්, එයද කමටහනක්, ලෝක ස්වභාවයක් යෑයි ගෙන ලෝකයෙන් මිදි යැමය. භිඤුවට උපරිම මට්ටමින් යෑපීමට අවශා තුන් සිවුරන් පාතුයත් කුටි පහසුකමත් පමණි. නිවන් මහේ සීමාවද මේ අවමය තුළ ගොනු වී පවතී. භවමහේ සීමාව මීට වඩා විශාල වශයෙන් පුළුල්ය.

තමා විසින් කළ යුතු වත් රාශියක් ආරණාය තුළ ඇත. මිදුල් ඇමදීම, කුටි පිරිසිදු කිරීම, දාන ශාලාවේ කියාකාරකම්, රෝගී හිඤුන්ට උපස්ථානය කිරීම, බුදු මැඳුරේ පූජා කටයුතු, වැඩිහිටි හිඤුවන්ට ආගන්තුක හිඤුවන්ට උපස්ථාන කිරීම යන මේවා හිඤුව අනිවාර්යයෙන්ම කළ යුතුය. ආරණායේ පැවැත්මත් පිරිසිදු භාවයත්, තමා තුළ මාන්නය වැනි කෙලෙස් දුරු කර ගැනීමටත් වත අතිශයින්ම උපකාර වේ. මාන්නය, අහංකාරකම උඩගු බව ඇති කිසිවකුට භාවනාවෙන් පුතිඵල ලැබිය නොහැකිය. එවැනි අය මහ වැඩූ කලාහණ මිතුයකු ගුරුවරයකු දෙන නිවැරැදි උපදේශයට වඩා, ඉහළින් යැමටත්, නිතරම තමා ගුරුවරයා වීමටත්, සිතනු ඇත. අනුන්ට සවන්දීමට කැමති නොවනු ඇත. නිවීම සඳහා යන ගමනේදී උස්, පහත්, දුප්පත්, පෝසත්, ලොකු, කුඩා ඕනෑම දෙයක ඉගෙනීමට යමක් ඇති නම් එය ඉගෙන ගැනීමට අපි දක්ෂ විය යුතුය. මාන්නය ඇති තැනැත්තාට මෙය කළ නොහැකිය. මේ සියල්ලටම බෙහෙත වතය.

ඔබ වැසිකිළිය පිරිසිදු කරන විට ඔබ පිරිසිදු කරන්නේ වැසිකිළිය බව නොසිතිය යුතුය. ඔබ සිතිය යුත්තේ ඔබ පිරිසිදු කරන්නේ ඔබගේ සිත බවයි. ඔබ මිදුල ඇමදීමේදී, මිදුල අමදින බව ඔබ නොසිතිය යුතුය. ඔබ සිතිය යුත්තේ ඔබ අමදින්නේ ඔබගේ සිතේ ඇති කුණු බවයි. නිවන් මහට සිත පිරිසිදු කරගත

යුත්තේ මෙසේය. මාරයාගේ ස්වභාවය ඔබට ලකුණු සහ හොඳ නම ලබාදීමට ඔබව පෙළඹවීමය. ඔබ ලකුණු දිය යුත්තේ මාරයාට නොව ඔබගේ නිවන් මහටය.

ඔබ සිතිය යුත්තේ වැසිකිළිය කිසිවෙක් තොසෝදා ඇත්තේ, මිදුල කිසිවෙක් අතු තොගා ඇත්තේ ඔබේම යහපත සඳහා බවයි. ඔබ ඒ අවස්ථාවෙත් පුයෝජන ගත යුතුය. මෙවැනි වත් ඔබ මහහරින විට, ඔබේ සිත කුණු අශූවි වැනි කෙලෙස්වලින් දිනපතා පිරෙන බව වටහාගත යුතුය. කුණුවලින් පිරිණු සිත මාරයාට හොඳ තෝතැන්නකි. සෑමවිටම ස්ථානයේ සිටින වැඩිපුරම පඩික්කම් සෝදන භිඤුව වීමට ඔබ මැලි නොවිය යුතුය.

නිවන් මහේ හික්මෙන භිඤුව සෑම විටම නිහතමානීකමේ උපරිමේ සිටිය යුතුයි. කෙතෙක් ඔබගේ හිසටය අත සේදුවද එය ඔහුගේ ස්වභාවය යෑයි සිතා ඔබ ඔබේ ස්වභාවය තුළ නොගැටී සිටිය යුතුය. ඔබ හැමෝටම පසු පසින් සිටීමටත්, දහසක් දේ ඔබ දන්නවා වුවද, කිසිත් නොදන්නෙක් සේ පිරිස ඉදිරියේ හැසිරිය යුතුය. ඔබ ගොළුවෙක් තොවේ. අහත දෙයට පිළිතුරු දෙන අයෙක් විය යුතුය. මෙසේ ඔබ හැමෝටම පසුපසින් යැමට කිසිම පැකිළීමක් දැක්විය යුතු නැත. පසු පසින් යන්නාට සෑම විටම ඉදිරියෙන් යන අය දෙස බලා යැමත් ඉගෙනගත හැකිය. ඉදිරියෙන් යන සියල්ලන්ගේම ගුණ අගුණ, හැසිරීමේ අංග චලනයේ ස්වරූපය, විවිධත්වය නිරීකෳණය කළ හැක්කේ පසුපසින් යන්නාටය. ඒ අයගේ හොඳ ද, නරකද ඔබ බැහැර කළ යුතුය. සියල්ලන් තුළ ඇත්තේ සතර මහා ධාතූන්ගේ විවිධත්වයක් පමණක් බව දැකිය යුතුය. තමා අන්තිමයා වීමෙන් ලද අවස්ථාවෙන් ඔබ පුයෝජනය ගන්න. තමා අන්තිමයා වීමෙන් තමන්ට අන් හැමෝම දකින්නට ලැබීමත්, ඉදිරියෙන් යන අයට තමාව දකින්නට නොලැබීමත්, ඔබ ලැබූ භාගායක් බව දකින්න. ඔබ අහිංසක ලෙස මෙම ලෝක ධාතුව තුළ මනුෂායකුට යා හැකි ශේෂ්ඨම ගමන යන විට වැඩිහිටි ස්වාමීන්වහන්සේලා ඔබගෙන් අසාවි "ආයුෂ්මතුන් මහණ වුණාට මොකුත්ම දන්නෙ නැහැනේ. සිවුරු හැරලා යන්න හිතාගෙනද ඉන්නේ" වැනි පුශ්න. මෙවැනි අවස්ථාවලදී ඔබ නොදන්නා බව හහවන්න. ඔබ

දන්නා බව කියන්න ගියොත් ඒ වැඩෙන්නේ මාන්නයමය. ඒ පුකාශය කරන්නේ මාරයාය. ඔබ කලබල නොවන්න. ඒ හිමිවරු කියන දෙයට නිහතමානීව සවන් දෙන්න. ඔබ මේ සියලු කියාකාරකම් ඔබට අයිති දේවල් නොවන නිසා අතහරින්න. අනුන්ගේ දේවල් ඔබ ඔබේ කර නොගන්න. ඔබගේ මේ අත්හැරීමේ කියාව දැනගත යුත්තේ ඔබම පමණකි. දෙවැන්නෙන් එය දැනගතහොත්, ඒ කියාත්මක වූයේ මාරයාය. නිවීම ඔබ තනිවම යා යුතු ගමනකි. අවසානයේ ඔබද ඔබට අතහැරෙනු ඇත. ඔබද ඔබට අතහැරෙන මොහොත හවගමන නිමා වන මොහොතයි. මේ ජයගුහණයට මහ වියදම් දෙන්නේ "වත" බව දෙවරක් නොසිතාම ඔබ දැනගත යුතුය. මහ වියදම යනු නිහතමානීකමයි. නිහතමානීකමේ උපරිමය මමත්වයේ නිවීමයි.

බුලත් කෙල බැඳුණ පඩික්කම, මුතුා කහට බැඳුන වැසිකිළියක, මකුළුදැල් බැඳුන දාන ශාලාවක, නිවීම සඳහා අවශා කළමනා ඇති තැන් බව අමතක නොකරන්න. මමත්වයේ නිවීම සැබැවින්ම ඔබට අත්දැකිය හැක්කේ නිහතමානීකමේ උපරිමයට ඔබ පැමිණි කල්හිමය.

## හාල්මැස්සාගෙනුත් කමටහනක්

නියමිත වේලාවට දායක පිරිස දානය දාන ශාලාවේ මේසය මත තබා ඇත. එළවළු හතරක්, බතක්, පළතුරු, කැවිලි ඊට අයත්ය. දායකයන් ඉවත්ව ගිය පසු ඔබට මෙහෙම හඬක් ඇසෙනු ඇත.

"සැරට මොකුත් නැහැ. හාල්මැස්සො ටිකක් බදිමු ද?"

කප්පිය කුටියේ විනයානුකූලව පාවිච්චිකිරීමට වියළි ආහාර ඇත.

ඔබ සාමනේර නිසාම හාල්මැස්සන් සුද්ද කිරීම ඔබට පැවරෙනු ඇත. ඔබ එයට නොගැටෙන්න. මහහැර නොයන්න. අහියෝගයට මුහුණදෙන්න. සමහර විට ඔබ මස් මාංශ නොවළඳන කෙනෙක් වෙන්න පුළුවන්. ඒ ගැන නොසිතන්න. ඔබ ඔළුව කඩන කඩන හාල්මැස්සා සංසාරයේ ඔබේ මව, පියා, ඥාතියා, දරුවා ව සිටින්නට ඇතැයි සිතන්න. මේ හාල්මැස්සා සංසාරයේ සක්විති රජවද, දෙවියෙක්ව ද, ජුෙතයෙක්ව ද ඉන්නට ඇතැයි ඔබ දකින්න. ඔබේ ම කලාහණ මිතුයාව සිටින්නට ඇතැයිද ඔබ දකින්න. සෑම මනුෂායෙකුටම, සෑම සත්වයකුටම මෙය ගලපා බලන්න. මේ හාල්මැස්සා සංසාරයේ පැවිදිව ඉන්නට ඇතැයි ද සිතන්න. පැවිදිව සිටියත් නැවත හාල්මැස්සෙක් වූයේ කෙසේද යන්නත්, ඇයිද යන්නත් සිතන්න. මේ හාල්මැස්සා සංසාරයේ තම කුසින් රහතන් වහන්සේලාවද බිහිකොට ඇතැයි සිතන්න ඔබ දු පෙවත්න.

ඔබ ලබන මේ අවබෝධය නිසා, හාල්මැස්සාටද ඔබ හදවතින් පිංදෙන්න. බලන්න ඔබ හාල්මැස්සෙක්ගෙන් ලැබුව කමටහනක ගැඹුර.

හොඳයි, ඔබ මට හාල්මැස්සො අතගාන්න බැහැ. මම නිර්මාංශයි කියලා

ගැටුනා නම්, ආරණාය හැර ගියා නම් ඔබට මේ කමටහන ලැබෙනවාද?

ඔබ දැන්ම ඉක්මන්වෙන්න අවශා නැහැ. හාල්මැස්සා තුළ සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ඉන්නවාද කියලා දකින්න. මුලින්ම ලැබුණ කමටහන පුයෝජනයට ගන්න. සංසාරයේ ගැඹුර දකින්න. සංසාරය ගැන බිය ඇතිකරගන්න. ඒ වැඩීම තුළ ඔබේ පුඳාව තිව්ර වන විට ඔබට අවබෝධය ලැබේවි. හාල්මැස්සා තුළ සත්වයෙක් පුදගයෙක් නොමැත, එහි ඇත්තේ අනිතාය භාවයට පත්වන ධාතු කොටස් පමණක්ම බව ඔබට මෙලෙස වැටහෙන්නේ නැතිනම් ඔබ ඉවසන්න. ඔබට පුඳාව වැඩෙන විට මෙම ධර්මතාවය අවබෝධවේවි.

ඔබ මෙවන් අවබෝධයක් ලබමින් පසුවනවිට හාල්මැස්සො බැඳුම රසබලන අය ලබන්නේ රස තෘෂ්ණාව පමණක් බව සිතන්න. වර්තමානයේ ගිහි වුවද, පැවිදි වුවද ඔහු නැවත සසර හාල්මැස්සෙක් වීමේ ඉඩකට එසේම විවෘතව පවතින බව දකින්න ඔබ දකුෂ වෙන්න.

සසර නැවත මව්කුසක්, බිත්තරයක් තුළට නොයන්නට ඔබ දඤ වන්න. එසේ නොවුණහොත් යම් දවසක මෙම හාල්මැස්සාම මිනිසකුව ඉපිද, ඔබ හාල්මැස්සෙකුව ඉපිද ඔබවද මෙපරිද්දෙන් බැඳුමට ගනු ඇත. පෙර බවයක මේ හාල්මැස්සා පැවිදිව කළ කියාව වර්තමානයේදී ඔබ නොකරන්න. ඔබ නිර්මාංශයෑයි උදම් ඇනීමෙන්, ඔහු මාංශයෑයි පිළිකුල් කිරීමෙන්, දිව ඉල්ලන ඉල්ලන රස දීමෙන් රැස්වෙන්නේ තන්හාවයි. ඔබ කළ යුත්තේ රස ඉල්ලා ඇතිවූ සිත අනිතා බව දැකීම පමණක්මය.

## මාරයාගේ පළඳනාව

තෙත් කලාපීය පරිසරයක වැසි දිනවල කූඩැල්ලන්ගෙන් ගහන ආරණායක පිණ්ඩපාත ශාලාවට දානය සඳහා වැඩීමට කිලෝමීටර දෙකක පමණ දුරක් තිබිණි.

යායුතු මහ ගල් බොරලු, කඳු බෑවුම්, කුණකටුවා, තෙල් කරවලයා වැනි සර්පයින් සහිත මහකි. පාවහන් නොපළඳින භිඤුවකගෙන් පාවහන් පළදින භිඤුවක් මෙසේ විමසීය.

'ඔබ වහන්සේ පාවහන් නොදා වඩිනකොට කකුල් තුවාලවෙන්නේ ගල් ඇමහන්නේ නැතිද?'

'ඇත්ඉතන්ම නැහැ'

උන්වහන්සේ පිළිතුරු දුන්හ.

*්ඒ කොහොමද?'* පාවහන් පළදින භිඤුව පෙරළා විමසීය.

'මම මෛතුිය කරනවා. මුලින්ම දස දිශාවටම. ඊට පස්සේ මේ කැලයේ ගස්, ගල්, මුල්, කටු මේ හැම දෙයටම මෛතුිය කරනවා. මේ පාරේ හමුවන සෑම ගලක්ම, මුලක්ම, කටුවක්ම, අත්තක්ම සුවපත් වේවා කියලා, සුවසේ වැඩෙවා කියලා මම මෛතුියෙන් සිතනවා. ඒ හැමදෙයටම මා ගරු කරනවා. එවිට ඔබට දැනෙයි සමහර ගල්, මුල්, කටු කකුලේ වැදී වේදනා නොදී ඉවතට යනවා' යැයි ඒ පාවහන් නොපළදින භිකුුන් වහන්සේ පුතිඋත්තර දුන්හ.

සැබැවින්ම මෙය ආශ්චර්යයක් නොවේ. ගල්, මුල්, කටුවලට ඔබ මෛතුි කරන නිසා ඒවා මතට ඔබ කකුල තබන්නේද හරිම පරිස්සමෙන්. ඒවාට හානියක් වේද කියන අදහසින්. මේ නිසා ඔබේ සිහිය හොඳින් වැඩෙනවා. පාද දෙකත් හොඳින් පරිස්සම් වෙනවා. මේ දුෂ්කර මහ පාවහන් නොමැතිව වඩින විටදිත්......

මෙවැනි දුෂ්කර භිඤු චර්යාවන් නිවන් මහට, ඔබගේ පුතිපදාව ශක්තිමත් වීමට හුහාක් පුයෝජනවත් වෙනවා. ඔබ මෙහිදී උපකුමශීලී විය යුතුය. එසේ නොවුණහොත් මාරයා ඔබේ දෙපාවලට මිරිවැඩි සහලක් පළඳනවාමයි. එවිට ඔබ මගෙන් අසාවි මිරිවැඩි සහලක් පැළඳීම භිඤුවකට කැපැයි නේද කියලා.

ඔව්. සත්තකින්ම කැපයි. මිරිවැඩි සහලක් පැළඳීම භිඤුවකට කැප බවට විනයෙන් අවසර ලැබුණු දිනයේ පටන් භිඤූන්ගේ මිරිවැඩි සහල් පාවිච්චිය වැඩිවිය. එහෙත් අරිහත් උතුමන් අඩුවිය.

මන්ද, ගලක් කුලක් කටුවක ඇනෙන විට, මඩ ගොඩක්, කසල ගොඩක්, රොඩු ගොඩක් පැගෙනකොට යටි පතුළට දැනෙන එහි ස්වභාවය, සෙරෙප්පු දමන ඔබට නොදැනෙන නිසාය. සිනිදු යටිපතුළ සෙරෙප්පුවේ පහස ලබද්දී, ඔබ විඳින්නේ සැප තෘෂ්ණාවත්, දෙපා ආරඤාකාරී නිසා ගමනේ වේගයත් පමණි. වේගය තුළ ඇත්තේද තණ්හාවයි. ඔබ වේගවත් වන්නේද, වඩා ඉක්මනින් යමක් ස්පර්ශ කිරීමටය. අයිතිකර ගැනීමටය. තණ්හාව තුළින් ගොඩනැහෙන්නේ බවය මිස අන් කුමක්ද?

දරුණු සතුන් ජීවත්වන කැලයක හුදෙකලාව සිටියද, මෛතී ශක්තියෙන් පරිපූර්ණ නම් ඔබට සතුන් මුණනොගැසෙනු ඇත. මෙය ආශ්චර්යයක් නොවේ. හේතුඵල ධර්මයක්ය. හේතුව මෛතීයයි. එහෙත් ඔබ වඩාත් දඎයෙක් වන්නේ සතුන් ඉදිරියට ගොස් ආරඎක ගාථා හෝ මෛතීය වඩා සතුන් ඉවත්කර ගැනීම නොවේ. මෛතී බලයෙන් සතුන් මහහරවා ගැනීමයි. ඔබ වනයට ආවේ

සතුන් ඔබට දමනය වනවාදැයි පරීඤණය කිරීමටවත්, ආරඤක ගාථාවල ශක්තිය බැලීමටවත් නොවේ. මේවා කිරීමේදී ඔබට කෙලෙස් උපදී. ඔබට වීරත්වයක් ආරෝපණය වේ.

'මම' අතහැරීමට වනයට පැමිණි ඔබ, 'මම' ගැන 'වීරකථා' නිතර කියනු ඇත. මෙය නිවන් මහට අඩකොටයකි.

වර්තමානයේ නිවන්මහ ජයගන්නන් හිහවීමට මේවාද හේතූන්ය. අපි කැලයට යන්නේ ඇත් ගොව්වන් වීමටවත්, නයි නටන්නන් වීමටවත් නොවේ. ලෝකය මත අපව නටවන මාරයා නැටවීමටය. මාරයා ලෝකය තුළ ඔබව වීර චරිතයක් කිරීමට උත්සාහ කළොත් එම මාර සිත් පැරදවීමට ඔබ දඎ විය යුතුය. ලෝකය මැද වීරයෙක්, චරිතයක් වීම නොව වීරත්වයත්, චරිතයත්, ලෝකයත් අතහැරීමට පුහුණුවීම ඔබේ කාර්යය විය යුතුය. එසේ නොවුණහොත් කැලයත්, හුදෙකලාවත් ඔබට තවත් නගරයක්ම වනු ඇත. වරද ඇත්තේ කැලයේවත්, හුදෙකලාවේවත්. නගරයේවත් නොව ඔබ තුළමය. ඔබ ඔබව අතහරින්න. එවිට ඔබට ඉහත සියල්ල අතහැරෙනු ඇත. සෑම නිවන්මහ වඩන්නෙක්ම තමා තමාට මෙනිය කරගතයුතුව ඇත. එය කළ හැක්කේ මේ සෝර කටුක හයානක සංසාර දුක දැක තමා සසරින් එතෙරටම වෙර වැඩීමෙන්ය. මෙය තමා තමාට කරගතහැකි උත්තරීතරම මෛතියයි. තමා සසරින් එතෙර වුවහොත් මේ උත්තරීතර මෛතිය මුළු ලෝකයටම පැතිරවිය හැකිය. එහෙත් ඔබද අසරණයෙක්මය. ඔබ සසර නැවත මැරෙන, ඉපදෙන, ලෙඩවෙන, වයසට යන ස්වභාවයේ සිටිමින් අනුනට මෛති කිරීමට යෑම බුද්ධිගෝචර නොවේ.

ලෝකයට මෛතීය කරන්නට යැම පසෙක තබා, ඔබ මුලින්ම ඔබට මෛතීය කරගන්න. එය කළහැක්කේ ලෝකය තුළ තමාගේ අසරණභාවය, අනාථභාවය තේරුම්ගැනීමෙන් පමණක්මය.

#### මාර පුතිපදාව

ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ නිවත් මග වඩන්නා මධාම පුතිපදාව තුළ හික්මිය යුතු යෑයි අවධාරණය කළහ. තුන් සිව්රත් පාතුයත් පමණක් දරමින් රුක්ඛමූල, ශුනාාගාර, ආරණාගතව සසර දුකින් එතෙරවීමට අතීතයේ හිඤුන් කැපවිය. බුදුරජාණන් වහන්සේ මධාම පුතිපදාව ලෙස, සසරින් එතෙරවීමට වෙරවඩන හිඤුවට දැක්වූයේ ඔය සීමාවය. කැමති කෙනෙකුට තම තමන්ගේ කෙලෙස් වල දිග පළල අනුව මධාම පුතිපදාව අර්ථ දැක්විය හැකිය. ශාසනය තුළ ඊට අවශා නිදහස ඕනෑ තරම් ඇත. විවේචනය කිරීමේ නිදහසද ඇත. එහි කිසිදු වරදක් නොමැත. එහෙත් සසර දුකින් එතෙර වීමේ පුතිඵල අනපේඤිතය. පාතුය දරන පිණ්ඩපාතික හිඤුවට අවශා රේසරය, සබන් කැටය පවා ගිහි දායකයාගෙන් විනයානුකූලව ලබාගත හැකි කුමය පැහැදිළිවම පුතිපදාවේ සඳහන්ව ඇත. බුදුරජාණන් වහන්සේ අර්ථ දක්වන ලද පුතිඵල ලැබිය හැකි මධාම පුතිපදාව ඇත්තේ එතැනය. හිඤුව පිණ්ඩපාතයෙන් ලද දෙයින් සතුටුවීම, යෑපීම මධාම පුතිපදාවයි.

කප්පිය කුටියේ වියළි ආහාර තබාගෙන තිබෙන ස්ථානයක දානයට මිරිසට, තෙලට, බැදුමට මොකුත් නැතිනම් හදාගැනීම මධාාම පුතිපදාවට අදාළ නොවේ. නමුත් විනයෙන් ඊට පූර්ණ නිදහස ඇත. එම නිදහස උපරිම වශයෙන් පුයෝජනයට ගෙන කටයුතු කිරීමේ වරදක්ද නොමැත.

මම නැවතත් කියමි.

විනය ඇත්තේ අදඎයාටය. දඎයා ලද දෙයින් සතුටුවෙයි. නිවන් මහ වැඩීමට බලාපොරොත්තුවන භිඎුව ගොඩගසන්නෙක් හෝ රැස්කරන්නෙක් නොව කුසගිනි සෑහීමට පත්වූ කල ඉතිරිය අතහරින්නෙකි. හෙට දවසක් ඔහුට නැත. ඔහු ජීවත්වන්නේ වර්තමානයේය. වර්තමානයේ මෙම අර්ථය හාසායක් වීමටද පුළුවන. විවේචනය කිරීමටද පුළුවන. වර්තමානයේ පමණක් නොව, බුදුරජාණන් වහන්සේ ජීවත්ව සිටියදීද මෙම අර්ථයට විවේචන එල්ල විය. ඉතින් අද ගැන කුමන කථාද?

එහෙත් මෙම මොහොතේදී ඉහත මහ වඩන බුදු පුතුත්, මෙම මහ වැඩීමට උත්සහ ගන්නා, වීරිය වඩන, සරණක්- මහක් සොයනා බුදු පුතුත් විශාල පිරිසක් මේ දෙරණ මත වැඩසිටින බව අවිවාදයෙන් පිළිගත යුතුව ඇත. උන්වහන්සේලා 'තමන් වැඩ සිටින කැලයේ.යැපෙන්නේ පාංශකූල සිවුරෙන්, පිණ්ඩපාතයෙන්' යෑයි පුසිද්ධියේ පුකාශ කරමින් යන 'මාධාාකරුවන්' නොවේ. උන්වහන්සේලා ඉහත අවමයද පරිහණය කරනුයේ බදාගැනීමට නොව අතහැරීමට නොහැකි නිසාය. තම නිවන් අරමුණ ජයගන්නාතුරු කය ආරක්ෂා කරගත යුතු නිසාය. භික්ෂුව පුතාාවේක්යෙන් වැළඳිය යුත්තේ දායකයා පූජාකරන ආහාරයයි. එම ආහාර රස ගුණ මදියෑයි සිතා, රස තෘෂ්ණාවෙන් තමන් හෝ කැපකරු ලවා, කටට රසට හදාගත් දෙය පුතාවේක්ෂාකොට වැළඳීම මධාම පුතිපදාව නොවේ. එහෙත් එය විනයට එකහව කළ හැකි බව මමද පිළිගනිමි. යමෙක් එසේ කරනවානම් එය විවේචනයද නොකරමි. මේවා ලෝකයේ පවතින ස්වභාවයන්ය. එහෙයින් අප නොගැටිය යුතුය.

නිවන උදෙසාම කැපවන්නා කප්පිය කුටිය, ගෑස්ලිප, උණුවතුර බෝතලය වැනි සංඥාවලින් මිදිය යුතුය. මේවා ඔබේ රස තෘෂ්ණාව අවධි කරන මාරයෝය. මධාම පුතිපදාවත්, කාමසුබල්ලිකානු මහත් අතරමැදද අන්තයක් ඇත. එය මධාම පුතිපදාව හෝ කාමසුබල්ලිකානු මග නොවේ. මධාාම සහ කාමසුබල්ලිකානු දෙකේම එකතුවකි. දෙකේම මුසුවකි. එය හරියටම ඇලීමත් ගැටීමත් මැද තිබෙන උපේඎව මෙනි. උපේඎව තුළ ඇලීමත් ගැටීමත් දෙකම තිබේ. ඉහත අවස්ථාවේදී මධාාම පුතිපදාව ඉක්මවා ගිය තත්ත්වයකුත්, කාමසුබල්ලිකානු මහ ස්පර්ශ කරන ස්වභාවයකුත් ඇත. අපි මෙයට මාර පුතිපදාව යෑයි කියමු. මධාාම පුතිපදාව යෑයි දකිමින් මාර පුතිපදාවක හික්මෙමින් අපි නිවන් මහ සොයන්නෙමු. එළදෙන පැටවා සමහ සිටියත් ඔබ

කිරි දොවන්නේ පැටවාගෙන් නම් ඔබට කිරි නොලැබෙනු ඇත. එය එළදෙන හෝ පැටවාගේ වරද නොවේ. ඔබගේ වරදය. එහෙත් ඔබ ඉදිරියේ එළදෙනත් තන බුරුල්ලත් දෙකම ඇත.

විතය තමැති කඹයෙන් ඔබ එළදෙන දිගේලි කරමින් සිටියාට එලක් නොමැත. එළදෙනගේ ගොම, මුතුා එකතු කරාටද වැඩක් නොමැත. ඔබ එළදෙනගෙන් පස්ගෝ රස ලබාගැනීමට දඤ විය යුතුය. ඔබ දඤයෙක් වන්නේ එය අවබෝධ කර ගැනීමෙන්ය. ඊට මහ සැබෑ මධා ම පුතිපදාවයි.

තුන් සිවුරත් පාතුයත් දරමින් ආරණා, ශුනාභාගාර, රුක්ඛමූලගතව තම පුතිපදාව වැඩීමට ඔබ කැපවුවහොත් අර්ථවත් මධාම පුතිපදාවක් ඇත්තේ එතැනය. හොඳට හිතන්න. දිව බොරු කීවද, ඔබේ හදවත බොරු නොකියනු ඇත. එය ඔබට දැකිය හැක්කේ පුඥාවෙන් පමණකි.

ලෝකයේ බරින් නිදහස්වීමට පුථම, ඔබ ඔබේ බරින් නිදහස්වන්න. ඔබේ බරින් ඔබ නිදහස් වූ විට, ඔබ මෙතෙක් දරා සිටියේ ලෝකයේ බරම බව ඔබට තේරුම් යනවා ඇත. තමාට අයිති නොමැති ලෝකයේ බර, අවිදාහව නිසා දරාගෙන සිටින පෘථග්ජන සත්වයගේ මෝහයේ දිග පළල ඔබට අවබෝධ වනුයේ ඔබ ලෝකයෙන් නිදහස්වූ විටදීය. ඔබ සැබෑ ලෙසම මධාම පුතිපදාවේ හික්මෙමින් නිවන් මහ තරණය කළොත් මුළු විශ්වයම සියුම් කොට ඔබේ දෝතට ගත හැකිය. එවිට ඔබට මෙහෙම දැනේවී. මා ලෝකය ජයගත්තාය කියලා.

ලෝකය ජයගැනීමේ ශක්තිය ඔබ සැමගේ අධාාත්මය තුළ සැහවී ඇත. ඔබ කළ යුත්තේ එය මතුකර ගැනීම පමණක්මය. මෙම ජීවිතයේදී ඔබ එය මතුකර ගැනීමට උකටලී වුවහොත් තව කල්ප ගණනාවක් ඔබට දුක් විදීමට සිදුවනු ඇත.

## කුසගින්නද ආශිර්වාදයකි

නිවන් මහ වඩනා භිඤුවක් වනගතව වාසය කරන විට, පිණ්ඩපාතය ලබාගැනීමේ දුෂ්කරතාවන්ට මුහුණදීමට සිදුවීම ස්වභාවිකය. එවැනි අවස්ථාවකදී කුසගින්නද ඔබේ නිවන් මහට ආශිර්වාදයක් කරගත යුතුය.

එහෙත් මෙහිදී ඔබ කුසගින්නේ සිටිනා වග දැනගතයුත්තේ ඔබ පමණමය. එක දිගට වේලක්, දෙකක්, තුනක් ආහාර නොලැබීම ඔබට පුදුම අවබෝධයක් ලබාගැනීමට අවස්ථාව සලසාදෙයි. ඔබ කුසගින්නේ සිටින බව, සිටි බව ලෝකයා දැනගතයුතු නැත. සාක්ෂිකාරයාද, විත්තිකාරයාද ඔබම විය යුතුය. මන්ද ඔබ මේ පහරදෙන්නේ ඇසට නොපෙනෙන මාරයාටය. හරි ඉලක්කයටම පහරදුන්නොත් පරාජය වන්නේ මාරයාය. ඔබ මෙවර මාරයාට වඩා දකුෂ විය යුතුය.මොකද සසර මෙතෙක් ඔබට වඩා දකුෂ වී ඇත්තේ මාරයාය.

සමහර විට කුසගින්නේ අසිරිය ඔබ මෙතෙක් විඳ නැතුව ඇත. ඔබ දන්නේ 'කුසගිනි වෙනවා, ආහාරගන්නවා' පමණක් විය හැක. ඔය චකුය අපගේ දිනචර්යාවේම කොටසකි. මුළු මහත් සත්ව පුජාවගේම ස්වභාවයයි. නිවන් මහ වඩනා භිඤුව සමස්ත සත්ව පුජාවට වඩා වෙනස් සත්වයෙකි. වෙනත් අරමුණක් අධිෂ්ඨානයක් කරා යන සත්වයෙකි.

ඉර-හඳ- තාරකා ජෝතීර් විදාහව, හඳහන, හස්ත රේඛා බලා ලෝකයේ සිටින දිකුම ජෝතීර්වේදියා ඔබට කීවොත් 'තව වසර 50ක් ඔබට ආයුෂ තියනවා' කියලා. ඔබට දීර්ඝායුෂ තියෙනවා කියා. ඔබ දින කිහිපයක් ආහාර නොමැතිව ඉන්න. ඔබව මැරෙනවාමය.

ඇයි දන්නවාද? මේ කයට ආහාර නොදී කුසගින්නේ තැබුවහම හොඳට අවබෝධවෙනවා මේ කය ආහාර නිසාමයි පවතින්නේ කියලා. මේ කයට ආහාර නොදුන්නොත් ජීවන රේඛාව කොපමණ දිගට තිබුණත් ඔබ මිය යනවාමය. මේ ඔබ මහත් උජාරුවෙන් සරසාගෙන, මගේ කියා දරාගෙන සිටින කය. ආහාරයක් නොදුන්නොත් මැරෙන කයක්, මෙය පිළුණු වන ආහාරයට

අයිති කයක්. ආහාර නොදුන්නොත් මැරෙන කයක්, ඔබට අයිති, ඔබට පාලනය කිරීමට හැකි දෙයක් නොවේ.

ඔබ පුඥාවෙන් බැලුවොත් හඳහන, ජෝතිශා, හස්ථරේඛා, නාඩි වාකාා ඔබට මාරයා සසර දික්කර ගැනීමට අටවපු මාර උගුලක් බව. මේ උගුලට ඔබ හසුවී නිවත් මහට අවතීර්ණ වන එක කල්දමනවා. මම දන්න ඉතාමත් ගුණවත් සත්පුරුෂ නායක හිමිනමක් ඉන්නවා, ඉහළ රැකියාවක් හොඳ සමාජ තත්ත්වයක් තරුණවියේදී අතහැරලා පැවිදිවෙලා. මුළින් නිවීම අරමුණු කරගෙන දැඩි වීර්යයකින් කටයුතු කරපු උන්වහන්සේට ජෝතීර්වේදියක් පුකාශකර තිබෙනවා, ඔබ වහන්සේ නිවත් අවබෝධ කරගන්නේ තව වසර 10ක පසුව කියලා. දැන් උන්වහන්සේ තමන්ට පාරමී මදිය කියලා ආමිසය පැත්ත දැඩිව වඩනවා. නිවත් මහෙන් පිටට ගිහිල්ලා.

ශුද්ධාවෙන් සියල්ල අතහැරලා, දුෂ්කරම ආරණා‍යක බඩ ඉරිහු කරල වළඳලා අරඹපු ගමන අද මාරයා නවත්වලා.

මාරයා ඔබට හඳහන, හස්ත රේඛා, නාඩි වාකා හරහා දෙන අනාගත වාකා ඔබ ඉරාදමන්න. අවබෝධ කරගන්නා මේ කය ආහාරය නිසාමය පවතින්නේ...ජයගුහණය, උත්සහයත්, වීර්යයත් නිසාමයි සිදුවන්නෙ කියා. ශරීරයේ ධාතු කොටස් අතරින්, වායෝ ධාතුව ඉතාමත්ම හොඳින් පැහැදිළිව ඔබට අවබෝධ වන්නේ කය කුසගින්නේ තැබීමෙන්ය. කය නිරාහාරව තැබුවොත් ඔබට දැනේවී ආමාශය, උගුරු දණ්ඩ, මළමාර්ගය හරහා මොනතරම් වේගයෙන් වායෝ ධාතුව කියාත්මක වෙනවාද කියලා. කය තුළ ආහාර නැතිවිට වායෝ ධාතුව සිත්සේ කය ආකුමණය කරනවා. වාතය කුපිත වෙලා දහලනවා. ඔබ කළයුත්තේ සතියෙන් ඒ දෙස බලා සිටීමමයි.

මේ අවස්ථාවේදී මාරයා ඔබට කියාවී, 'ඔබ මැරෙන්නද යන්නේ, ගෑස්ටුයිටීස් හදාගන්නද යන්නේ. හැදුනොත් හැමදාම දුක තමයි. කලන්තය හැදුනොත්?......'

මේ කිසිවකට ඔබ යටත් වෙන්න එපා. මොකද මෙසේ ඔබට කියන්නේ මාරයාමය. මාරයා යනු කෙළෙස්බරිත, කාම සැපයටම ලොල්වූ, ඇති වෙමින් නැති වන ඔබේ සිතය.ඔබ එවිට මෙසේ සිතන්න. මම නිවන් මහ වඩන හිකුවක්, මේ කුණු කය මට අයත් දෙයක් තොවේ යැයි අවබෝධයෙන් අතහැරීම මහවඩන භිකුවක්. මේ කය මළත් මගේ අධිෂ්ඨානය අත්තොහරිනවාය කියලා. එවිට ඔබ මාරයාට එලව එලවා පහරදෙන භිකුවක් වෙනවාය. මෙසේ සිතමින් මාරයට පහරදෙමින් වායෝ ධාතුව තව තවත් අවබෝධයෙන් දකිමින් එහි අනිතා බව වඩනකොට, මාරයා බියට පත්වේවි මේ භිකුව මාරයාට අහිමිවේවිද කියලා. එහෙම හිතලා මාරයා භිකුවට චාටුවක් දමාවී 'ඔබ මේ විදිහට තොකා ඉඳලා මළොත් නිවන් දකින්නනම් ලැබෙන එකක් නෑ' කියලා.

බලන්න කපටි මාරයා නිවන ගැනත් කථා කරනවා. නිවන ගැන අනුකම්පාත් කරනවා. ඔබේ අරමුණ ගැන, මාරයාගේ ස්වභාවය ගැන ඔබ සිහියෙන්, සතියෙන් නොසිටියොත් මෙවර ඔබ මාරයාට කොටුවනවාමය.

මොකද "මළොත් නිවත් දකින්ත බැරිවෙයි කියලා කියපු නිසා." මාරයා මෙසේ කීවත් ඔබ සිතන්නේ, ඔබ කෙරෙහි අනුකම්පාවෙන් ඔබේ සිතේ හටගත් සිතිවිල්ලක් කියලා. නිවත් මහ වඩන ඔබ දඤ වෙන්න ඕනේ. මේ මාර උපකුමවලට වැට බඳින්න. නමුත් බහුතරය මෙතැනදී පරදිනවා. මොකද 'නිවත' කියන වචනය මාරයා පාවිච්චිකළ නිසා. මාරයා කපටිකමටයි ඔය 'නිවන බැරිවෙයි' කියන වචන පාවිච්චි කරන්නේ.

හැබැයි ඔබ මෙතැනදී දඎ වුවහොත්, මේ කය, මේ වේදතාව මගේ නොවෙයි කියලා, මේ වායෝ ධාතුවද මගේ නොවෙයි කියලා දකින්න. ඉනුත් ඔබ්බට ගිහිල්ලා මාරයා ඔබට කියූ නිවනද මට අයිති දෙයක් නොවන බව දකින්න. නිවනට ඇති ආශාවද අයින් කරන්න...... ඔබට වැඩෙන පුඳොව තුළ ඔබ නවතින්නේ නිවන් මහේ උපරිම දුරක් ගිහිල්ලා. හැබැයි උත්සහය, වීර්ය තිබෙන්න ඕනේ නිවීම උදෙසා මේ කය අතහැරීමට.

දැන් ඔබට තේරුනාද 'කුසගින්න ආශිර්වාදයක්' කියලා කීවේ ඇයිද කියලා. ඔබ එකවේලක් හෝ නිරාහාරව සිටිය යුත්තේ ඒ තුළින් අවබෝධාත්මක පුඳාව වර්ධනය කරගැනීම සඳහා මිස හුදු ශිල්වත් බව සංකේතවත් කිරීමට නොවේ. මන්ද ශීලයද, ආහාරයද ඔබව සසරටම කැන්දාගෙන යන මාර බලවේග නිසාය.

# සැබෑම පුතු පාවේක්ෂාව යනු...

ආහාර වේලක් ඔබ මොන තරාතිරමකින් පූජාකළත්, එය පිළිගන්නා අයට මෙන්ම පූජාකරන්නාටද ලැබෙන්නේ මෙලොව පරලොව වශයෙන් අනිතායට පත්වෙන ආයුෂ, වර්ණ, සැප සහ බලයයි.

පුඥාව වඩවාගැනීමට ඉහත සියල්ලම සහයෝග වන්නේය.

එහෙයින් අප වෙහෙසිය යුත්තේ එක වේලද, දෙකද, නැතිනම් මාංශද නිර්මාංශද, පලතුරුද නැතිනම් බත් වාහංජනද කියා දෘෂ්ඨිගත වීමට නොව, ආහාර මොන ස්වභාවයෙන් ගත්තද ඉන් පෝෂණය වන්නේ නිරතුරුවම වයසට යන ලෙඩවෙන, මැරෙන කයක් බව අවබෝධකර ගැනීමටය. ඔබ ගන්නා ආහාරයම ඔබව කවදා හරි දිනයක රෝගියෙක් බවටද පත්කර ඔබව මරාදමනු ඇත. රෝගි බවට පත්වීමේ සියයට සියයක්ම හේතුව ආහාර වල අඩු වැඩි බවයි.

ඔබට හැකිනම් ඔබේ පාතුයට පූජා කරන බත්, වාහංජන, පලතුරු, කැවිලි එම ස්වභාවයෙන් නොදැක පාතුයේ ඇත්තේ අසුවි, මුතුා, සෙම්, සොටු දහඩිය ලෙස දකින්න. ඔබ වළඳන තැඹිලි, වතුර කෝප්පය මුතුා කෝප්පයක් ලෙස දකින්න. වළඳන සුදුළුණු වාහංජනය ශරීරයෙන් පිටවන වාතයක් සේ දකින්න. වළඳන කිරි කෝප්පය ශරීරයෙන් ඉවත දමන සෙම ගුලියක් සේ දකින්න. ඒ ඔබ දකින්නේ වෙනසක් නොව එම ආහාරයේ යථාස්වභාවයයි. ඇත්ත ඇති සැටියෙන්මයි. සැබෑ පුතාහවේඎාවද එයයි. එසේ නොමැතිව ඇති පදම් කැමති කැමැති දේ වළඳා රාති බුද්ධ වන්දනාවේ යෙදී පුතාහාවේඎ ගාථා කීම නොවේ.

ඔබ පුතාාවේ සාව වැනි උතුම් ඉගැන්වීම් වලට විකට ඇඳුම් අන්දවන්නන් නොවිය යුතුය. මන්ද ඔබ අන්දවන්නේ ඔබටම නිසාය. ඔබේ රුචි අරුචිකම්, දිග පළල, වර්ණ ස්වරූපයන්ට අනුවම ඔබ මසාගන්නා ඇඳුම්වලට සරිලන චරිත ඔබට මතු සසරදී ලැබෙනු ඇත. එය ඔබේම තෝරාගැනීමයි. සඡ්ජායනා කිරීමෙන් හෝ පුාර්ථනා කිරීමෙන් ලැබෙන දෙයක් නොමැත. යමක් ලැබිය හැක්කේ කියාත්මකභාවය තුළින්මය.

ඔබ අදිටන් කරගන්න. දිවා ලෝක වල දිවා භෝජන, මනුෂා ලෝකවල රාජ භෝජන, ජුත ලෝක වල සෙම සොටු, තිරිසන් ලෝකවල තණකොළ පුන්නක්කු, නිරයේ ගින්දර ආදිය මහපොළොවේ පස් වලට පුමානාත්මකව රසබලා ඇති මම තවදුරටත්, රසයට "දිවට" ලොල් නොවේය යන සැබෑම පුතාාවේකාවට.

එසේ නොකොට අපි අහිංසක දායකයාගේ දානය, මාරයාගේ පොෂණය සදහා යොදවන්නේ නම් අපි අපටම ණයකාරයන් වනු ඇත. අපිට එම ණයෙන් නිදහස් විය හැක්කේ රසය හෝ ගුණය පසුපස යැමෙන් නොව, ආහාරයේ සහ ආහාරයෙන් පොෂණය වන කයේ ස්වභාවය පසුපස යැමෙන්ය. කප්පිය කුටියේ, වීදුරු අල්මාරියේ මෝල්ටඩ් මිල්ක්, පෝෂාදායී කිරිපිටි, ජාතාන්තර නම් වලින් එන කෝපි වර්ග, එළවළු යීස්ට් සාරයෙන් තැනූ පානවර්ග ආදී බෝතල් තිබුණද උගුරෙන් පහළට තේ හැන්දක පුමානයක් ගිලගැනීමට බැරි දවසක් අපට එළඹෙනු ඇත. ඔබ අද මේ යථාර්ථය අවබෝධ නොකරගත හොත් එදාට ඔබට මේ බෝතල් දෙස බලා කෙළ ගිළිමින් මිය යැමට සිදුවනු ඇත. කෙළ ගිලෙන්නේ තෘෂ්ණාව නිසාය.

රස සොයන, රස ඉල්ලන හිත අනිතාවශයෙන් දැකීමට ඔබ දක් වුවහොත් කිසිදාක ඔබට අමුතුවෙන් ආහාරය පුතාාවේක කිරීමට අවශා නොවනු ඇත.

ඔබ කැමතිම ආහාරයක් නිතර නිතර ඔබට වැළඳීමට කැමැත්ත එන්නේ නම්, එම ආහාරය පිළුණු කසළ ගොඩක්, මළ මුතුා වශයෙන් දකින්න. ඔබට අයිති නැති කැමැත්ත ඔබේ කරගැනීමට යැම හේතුවෙන් සසර ඔබ විදි දුක් කන්දරාවන්, වර්තමානයේ විදින, අනාගතයේ විදීමට සිදුවන දුක් ගොඩත් මෙනෙහි කරන්න. ඔබට අයිතියක් නැති ආගන්තුක සිතක් නිසා මෙතරම් දුක් කන්දරාවක් විඳින, පෘතග්ජන භාවයෙන් මිදී බුද්ධෝත්පාද කාලයක ලැබූ මනුෂාා ජීවිතයෙන් උපරිම පුයෝජන ගන්න.

ආහාරයේ සුවද, ගිලෙන කෙළ, ඇතිවෙන සිත, දැනෙන රස අනිතා බවම සිතන්න. දායක පිංවතුන් පූජා කරන පුමානය, සශුික බව, විවිධත්වය ඔබ ඔබේ කර නොගන්න. පරිභෝජනයේදී ඔබ නිතරම ඔබේ සීමාව තුළ නවතින්න. කුසෙන් අඩක් ආහාරද, කොටසක් ජලයද, කොටසක් හිස්වද තැබීම ඔබේ සීමාව කරගන්න. ඔබේ සීමාව තීරණය කරගැනීමට ශාස්තෘන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්වලට මිස දායක පිංවතුන්ගේ කැමැත්තට ඉඩනොදෙන්න. මෙහි අදහස් වලංගුවන්නේ මේ ආත්මභාවයේදීම නිවීම උදෙසා මහ වඩන සත්පුරුෂයන්ට පමණක් බව හොඳින් සිහියේ තබාගන්න. කැමැති පිංවත් උතුමන් කැමැති ආකාරයෙන් වළදන්න. එහෙත් සසරින් නිදහස්වීම බොහෝ දුර වීමට පුළුවන් බව සිහියෙන් යුතුව දකින්න.

#### අපි යන්නේ....මොන පාරේ

මේ සම්මා සම්බුද්ධ ශාසනය තුළ පැවිදි වන සැවොම පැවිද්ද ලබන්නේ මේ ජීවිතය තුළම නිවන් අවබෝධ කරගැනීමේ අරමුණින්ම නොවේ.එසේ වූවදපැවිදිභාවයට පත්වන සැවොම මෙලොවදී ලොව්තුරා බූදු රජාණන් වහන්සේ නිසා සැනසෙනවා.ලෝකයාගේ ලෞකික,ආධාාත්මික දියුණුව උදෙසා කියාකර තමනුත් සතුටුව අනුනුත් සතුටු කිරීම හොඳ දෙයක්.එහි වරදක් නැහැ.නමුත් අපි බුදු රජාණන් වහන්සේ දේශනා කර වදාළ ධර්ම විනය, පැවිදි ජීවිතයට ගලපා නොගැනීම පැවිද්දේ සැබෑ අර්ථය නොවේ.එහෙත් මෙවැනි වකවානුවක කුමන අරමුණින් පැවිදි වුවද,අවම වශයෙන් ශීලයවත් ආරක්ෂා කරගෙන ජීවත්වීම අගය කොට සැලකිය යුතුය.මේ ජීවිතය තුළදීම නිවීම අරමුණු කරගෙන පැවිදිව ආරණාගේ කුටි හදන්න,පාරවල් හදන්න,ගල්වැටි බදින්න වගේ ආරණා සංවර්ධන වැඩට යොමුවීම අභාගායකි.ගිහි ජීවිතයේදී ගෙවල්,අඹු දරුවන්,ඥාතීන්,වගකීම් අතහැරලා යමෙක් පැවිදිවෙන්නේ අතීතයේ කළ දෙය නැවත කිරීමට නොවේ.අතීතයේ නොකළ දෙයක් කිරීමටය.ගිහි කාලයේ බාස් උන්නැහේ පැවිදි වෙලා ආරණායේ බාස් වැඩේ කරනවා.ලේඛක මහතා පැවිදි වෙලා පොත් ලියනවා.අරක්කැමියා පැවිදි වෙලා දාන ශාලාවේ දානය හදනවා...මෙය නොවිය යුතු දෙයක්.අපි සිතන්නට අවශායි අපි පැවිදි වුණේ කෙලෙස්වලින් ගරා වැටුණු සිත,නිකෙලෙස් භාවයෙන් සංවර්ධනය කිරීමටයි කියලා.පවුල,ධනය,සමාජ තත්වය අපි ගිහි ජීවිතයේගොඩනැගු කෙලෙස් කන්දයි.එම බර එකිනෙක බිම තබා ආරණා සංවර්ධනබර කරට ගන්නේ නම් එයද කෙලෙස් කන්දක්මය.අපි කළ යුත්තේ කැහි ගැණිය දී, සොටු ගැහැණිය ගැනීම නොවේ. ඒ දෙදෙනාම අවබෝධයෙන් අතහැරීමය.එසේ නොකළහොත් කැහි සහ හොටු වලින් ඔබ සංසාරිකපීනස් රෝගියෙකු කරනු ඇත.

ඔබ ගිහි කාලයේදී ඥාතීන්ට,බිරිද දරුවන්ට,ඉඩමට,රැකියාවට,වාාපාරයට ඇලීමක් ඇති කරගත්තාද එය අතහැර ආරණා සංවර්ධනයට,දායක පිරිසට,ගෝලයන්ට ඇලෙන්නේ නම්,ඒවා කෙරෙහි ඡන්ද රාගයක් ඇති කරගන්නේ නම් ඔබ තුළ අවබෝධාත්මක අතහැරීමක් සිදුවී නොමැත.ගිහි කෙලෙස් කන්ද අතහැර,පැවිදි කෙලෙස් කන්ද අල්ලාගැනීම පමණකි සිදුව

ඇත්තේ.නිරතුරුවම ගරා වැටෙන ලෝකය ඔබ 'මගේ' කරගැනීමට පෙලඹෙන්නේ සිත කෙලෙස්වලින්, කාමචඡන්දයන්ගෙන් ගරා වැටී ඇති නිසාය.සිත දක්ෂ නැහැ,සිත අවබෝධ කරගැනීමට.ඒ දක්ෂභාවය ඔබට ලැබෙන්නේ පුඥාව තුළින්.පුඥාව ලබන්නට නම් ඔබ තුළ සමාධිය සකස් වෙන්න අවශායයි.සමාධිය තුළින් සකස්වන විදර්ශනාව ඔබව මෙහෙයවන්නේ ගොඩනැගීමට නොව කඩා දැමීමටය. ඇලීමට ගැටීමට නොව එහි නිස්සරණයටය.ගිහි ජීවිතය පුරා අප සිදු කළේ ගොඩනැගීමය.කඩා දැමීම සිදුවිය යුත්තේ අවබෝධය තුළින්ය.අනවබෝධය නිසා කාම ලෝක,රූපී අරූපී ලෝක දක්වා මහා ගොඩනැගිලි ඔබ ගොඩනගාගෙන ඇත.මේ ගොඩනගාගත් සුන්දර ගොඩනැගිලිවලට ගොඩවීමට තෘෂ්ණාවේ ඉනිමං දිගේ නගින විට පය පැකිපණොත් සතර අපායේ මහා දුක් ගොඩකට ඇදගෙන වැටී මහා විනාශයකට පත්වීමටද පුළුවන.මේ අවදානම හඳුනා ගැනීමට ඔබ දක්ෂ විය යුතුය.

සැපයේදී සතුටු වීමත්,දුකේදී කඳුළු සැලීමත්,උපේක්ෂාවේදී මධාසේථ වීමත් හැරඉහත තුන් ආකාරයේ වේදතාවේ අනිතාභාවය දැකීමට අපොහොසත් වීම නිසා සසර මෙතෙක් පැමිණි ගමනේදී ඔබ දුක සහ සැප හේතුවෙන් ඇසෙන් හෙළු කඳුළු මහා සාගරයේ ජලයට වැඩි යැයි බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කර ඇත.මේ ආශ්චර්යමත් මොහොත ඔබ අතපසු කරගතහොත්,අනාගතයේ හෙලන්නට වන කඳුළු පුමාණය එයට වඩා වැඩි වනු ඇත.මහා සාගරයේ ජලයට වඩා වැඩි ජලකඳක් අතීතයේ ඔබේ දෑසින් ගලා ගියේ එක එක කඳුළු බිඳුව බැගින්මය.මේ සෑම කඳුළු බිඳුවක්ම නෙතු අගට ඉනුවේ රූපයක් ස්පර්ශය නිසා හටගත් වේදනාව නිසාමය.අනිතා වූ රූපයත්,ස්පර්ශයත්,වේදනාවත් විඥාණයත් නිසා කඳුළු සාගරයක් ඇසෙන් හෙළු අපි මුලාවූ සත්වයෝමය.ගිහි ගෙදර යන රූපයට ඇති තෘෂ්ණාව අතහැර,ආරණා යන රූපය කෙරෙහි තෘෂ්ණාවෙන් බැඳීමද වැඩි වෙනසක් ගෙනදෙන කිුයාවක් නොවේ.මේවා මාරයාගේ දාම සෙල්ලමය.

'ශාසනය රකින්න,ආරණා දියුණු කරන්න,' මේවා මාරයාගේ ලස්සන,රසවත් අයිසිං තැවරු කේක් ගෙඩිය.ඔබ දක්ෂ විය යුත්තේ අයිසිං තවරා ඇත්තේ කේක් ගෙඩියකට නොව,ලෝදිය හැලියකට බව අවබෝධ කරගැනීමටය.සංසාරය පුරාවට සම්බුද්ධ ශාසනවල,පන්සල ආරණාවල, අපි පූජා කළ කුටිවල මහ රහතන් වහන්සේලා ලක්ෂ ගණනින් වැඩසිටින්නට ඇත.සුනීතලා,සෝපාකලා,පටාචාරා වැනි අන්ත අසරණ අඩියක සිට පැමිණ

උතුම් අරිහත්වය අවබෝධකරගත් උතුමන් උත්තමාවියන්ද වැඩසිටින්නට ඇත.එහෙත් අපි තවමත් කුටි,ආරණා හදමින් සිටින්නෙමු.

ඔය ගඩොලින් ගඩොල බැලෙන්නේ ආරණා සංවර්ධනය නොව දුකය.නිවීමේ කිරීමය.මේ යනු ගඩොලින් ගඩොල ගලවා ඉවත් ආදර්ශයෙන්ඊලහ පරම්පරාවන්ටද උරුම දෙන්නෙමු.දායක කර පිංවතුන්වද එම කඹයේම දිගේලි කරමු.සැප සෙවීම සඳහා ඔබ ගොඩනගන මනෝ ලෝකයේ ගොඩනැගිලි දිනෙන් දින ගඩොලින් ගඩොල බැඳෙන්නේ නම් බැලෙන ගඩොලක් පාසා දුකද,ඔබ ගලවා ඉවත් කරන ගඩොලක් ධර්මාවබෝධයේ සැපයද ඔබ තුළ ඇතිවනු ඇත.අවිදාහාවේ තරමටම ඔබ ඉදිකරන හව ගොඩනැගිලි විශාල වූවද රූපයේ ස්වභාවය අනිතා නිසා රූපය සකස්වන පංච උපාදානස්කන්ධයේ ස්වභාවයද අනිතා නිසාත්,තණ්හාව මාන්නය දිට්ඨීය නමැති ගඩොලින් බැඳෙන එම බව ගොඩනැගිලි කවදා හෝ දිනක තමා යට කරගෙනම කඩා වැටෙන බව ඔබ දැනගත යුතුව ඇත.

පංච උපාදනස්කන්ධය අනිතාභාවයට පත්වන වේගය යම් සේ පුවේගකාරීද එම වේගයෙන්ම තන්හාව මාන්නය දිට්ඨිය නමැති ගඩොලින් බැඳෙන එම භව ගොඩනැගිලි ඔබව ඉහල කාම ලෝකවලට ඔසවා තබයි.නමුත් එසේම,එම වේගයෙන්ම ඔබව සතර අපාය නමැති දුක් ආගාධය දක්වාද එම භව ගොඩනැගිලි බිඳවැටෙනු ඇත.යම් සත්වයෙක් සතර අපායේ දුක් විඳිනවානම් ඒ තමා විසින්ම ගොඩනැගූ භව ගොඩනැගිල්ල කඩා වැටී ඊටම යටවීම නිසා දුක් විඳින අයෙක්මය.

ආරණාවාසී පිංවත් සැම මෙලෙස සිතන්නේ නම් මැනවි.වනය තිබෙන්නේ එළි කරන්නටවත්,ලස්සන කරන්නටවත් නොවේ.වනය ස්වභාවයෙන්ම ලස්සනය.පියකරුය.අපේ හදවත් අපිරිසිදු නම්,කෙලෙස්බරිත නම් වනය ලස්සන කිරීමට අපට සිදුවේ.සත්තකින්ම ඔබ කැමැති ආරණා සංවර්ධනයට නම් මතු හවයේදීම එම වනයේම,ආරණායේම රුක් දෙවියෙක්,ආරණාය ආරක්ෂක දෙවියෙක්,බහිරවයෙක් ලෙස උපත ලැබීමට පුළුවන.ඒ ඔබ කැමති වූ දෙය නිසා එය සතුටින් භාරගත යුතුය.නමුත් පුශ්නය වන්නේ වර්තමානයේ පුාථමික දෙවියෙකු වීමට,ආරක්ෂක බහිරවයකු,දොරටුපාලයකු වීමට අවශාය උපාදානයන් කැමැත්තෙන් සකස් කරගන්නා අපි අතීතයේ මුළු දිවා

තලයන්ටම අධිපති සක්දෙව් රජුන් ලෙස අනන්ත අපුමාණ දිවා සැප විදි අය වීමය.අතීතයේ එවන් අසිරියක් අත්විදි ඔබ,සැපයක් අත්විදි ඔබ,වර්තමානයේ පුාථමික රුක් දෙවියෙක්,ආරක්ෂක දෙවියෙක් වීමට කැමතිවෙනවා නම් එය අති උතුම් මනුෂා සිතකින් ඇති කරගන්නා පුාථමික උත්සාහයකි.බලාපොරොත්තුවකි. මේ පුාථමික උත්සාහය සාර්ථක වුවහොත් එම ආරණායේම,පත්සලේම කිරි වෘක්ෂයක්,ධාතු මන්දිරයක්,බුදු මැදුරක් මගේ කරගෙන අනුන් කරන පිංකම් දෙස බලා සතුටු වෙමින්,අනුන් කරන,තමන් අකමැති දේවල් දැක ද්වේෂ කරමින්ද සිටිය හැකිය.තමන්ට අවම වශයෙන් සතර අපායෙන් එතෙරවීමට ලැබුණු අවස්ථාව මහහැර අනුන්ගේ පිතෙන් යැපෙන්නට,සතුටු වෙන්නට වනයක්,ආරණායක්,ගසක් උපාදානය කරගැනීම අභාගායෙකි.

ආරණායක්,ශූනාභාගාරයක් තුළට නිවන් මහ වඩන්නෙක් යා යුත්තේ පරිසරයේ ස්වභාවය වෙනස් කිරීමට නොවේ.එසේ කිරීමෙන් ඔබ ධර්මය අවබෝධ කිරීම මහ හැර,ධර්මයේ කොටස්කරුවන් වනවා ඇත.ගිහි ජීවිතය දුක බව දැක,එය අතහැර පැවිදි ජීවිතයද දූකක් කරගැනීම අභාගායකි.දූක සකස්වෙන්නේ රූපය කෙරෙහි ඇති ඡන්ද රාගය නිසාම බව ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කර ඇත.පිංවත් ඔබ පොරොවන කඩදහසේ චීවරයට ඇති ඡන්ද රාගයෙන් මිදී එය අතහැර පාංශුකූල චීවරය කෙරෙහි ඡන්ද රාගය ඇති කරගතහොත් එම කිුයාවන් දෙකම එකම කාසියේ දෙපැත්ත වගේය.ඇත්තේ පමණි.සැබැවින්ම සලකුණු,මෝස්තරයේ වෙනස මෝස්තරයකි.එම මෝස්තරය සිතුවම් කරන්නේ ඡන්ද රාගයෙන් තෙත් වූ ඔබගේ ඇතිවෙමින් නැතිවෙන සිතය.මේ මෝස්තරකරුවා චිතු සිතුවම් කරයි.එහෙයින් ගිහි ගෙදර නමැති රූපය කෙරෙහි ඇති ඡන්ද රාගයෙන් මිදී, වෙනත් රූපයක් කෙරෙහි ඡන්ද රාගයෙන් බැඳීම මෝස්තරයේ හැඩය,වර්ණය වෙනස්කර ගැනීම පමණක්මය.

අසනීපයකට බෙහෙත් ගැනීමට රෝහලට ගිය රෝගියා කළ යුත්තේ රෝගයට බෙහෙත් ගැනීමයි.ඔහු එය පසෙක ලා රෝගීන්ට උපස්ථාන කිරීමට යන්නේ නම්,රෝහලේ අලුත්වැඩියා,නඩත්තු සහ අලංකරණ පිණිස වෙහෙසීමට යන්නේ නම් ඔහුගේ රෝගය විසින් ඔහුව බිලිගනු ඇත.එහි අවාසනාව වනුයේ රෝහලත්,වෛදාවරයාත්,ඖෂධ තුනම තිබියදී ඔහු රෝගයෙන් මිය යෑමයි.

එහෙයින් අප උත්සහ කළ යුත්තේ මිනිස්, ෙල්ත, තිරිසන්, දුවකගේ බැලුම් බෝලයක් වන් ගර්භාෂ කුටියකට නැවත ගාල්වීම නොවේ.ඒ කසල ගොඩේ නැවත ගාල් නොවීමට වගබලා ගැනීමයි.ඒත් ඔබ පතනුයේ ගර්භාෂ කුටියක් නම් නැවත ඔබට එය ලැබෙනු ඇත.රතුම රතු පාට ගර්භාෂ කුටියේ වකුටු වී නලියන කලල රූපයේ මෝස්තර නිර්මාණකරුවාද, හේතුඵල ධර්මයන්ට අනුව ඔබම වනු ඇත.ඔබ විසින්ම සතුටු වූ දෙය වනු ඇත.එහෙයින් පිංවත් ඔබ පැවිදි ජීවිතයේ සැබෑ අරමුණු නිරතුරුවම මෙනෙහි කිරීම,ඔබ විසින් ඔබ කෙරෙහිම ඇති කරගන්නා කලාහණ මිතු භාවයකි.ඔබ ඔබටම කලාහණ මිතුයෙක් වූ කල්හි, නිරතුරුවම ඔබට ඉහළින් සිට,යමෙක් විසින් සතිය සිහිය ඇති කරදෙනු ඇත. එය ධර්ම විනය කෙරෙහි ඇති ගෞරවය නිසාම ඔබ තුළින්ම ඇති වන්නකි. මෙවැනි ස්වභාවයක් යටතේ ඔබ තුළ අකුසලයට,අවිනයට,අධර්මයට බිය ගෙන දෙන හිරි ඔතප් දෙක ඇතිවනු ඇත.නිරතුරුවම වැඩෙනු ඇත.මෙය නිවන් මාර්ගයේ ඔබේ ආරක්ෂාව උදෙසා ඔබට ලැබෙන හොඳම සහතිකයකි.ආරක්ෂකයෙකි.යමෙක් තුළ අකුසලය කෙරෙහි,හිරි ඔතප් දෙක හීන නම්,එය ඔබගේ අන්තරාය පිණිසම හේතු වේ.එවැනි අය ධර්ම විනය ගලපන්නේ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ පැනවීම්වලට අදාලව නොවේ.තමාගේ නිදහසට,කැමැත්තට අදාළවය.මේ මනෝභාවය ඔබ තුළ වර්ධනය වන්නේ ලාභ,සත්කාරවලට ඇලීම හේතුවෙන්ය.එහිදී පුමුඛස්ථානය ලැබෙන්නේ ලොව්තුරා බුදු සම්ඳුන්ට නොව,පිංවත් දායක මහතාටය.පිංවත් දායක මහතා යනු වාාපාර කරමින්,බිරිඳ දරුවන්,ගේ දොර ඉඩකඩම් පාලනය කරමින් ජීවත්වන සමාජයේ පුභූ හෝ එසේ නොවන අයෙකි.එම පිංවතුන්ගේ එකම අරමුණ හැකි තාක් පිංකම් කරගැනීමය.ඒ සඳහා ආරණා සංවර්ධනයට මුදල් යොමු කිරීමය.එම පිංවතුන්ගේ ගිහි ජීවිතයේ කාර්ය බහුලත්වය නිසා, මෙහි බර පැටවෙන්නේ භික්ෂූන් වහන්සේලාටය.මේ හේතුවෙන් ස්වාමින් වහන්සේලාට සිදුවන්නේ වැලි,ගඩොල්,සිමෙන්ති සහ බාසුන්නැහේලා සෙවීමටය.ඉහත පළිබෝධය අවබෝධයෙන් හඳුනාගෙන තම භික්ෂූත්වය ගතකිරීම සැබැවින්ම පුශංසනීයය.එහෙත් පුමාදභාවයට පත්වීම නිසා යමෙක් එම දායක පිරිස් කැමති මාර්ගයේ ගමන් කළහොත් අපි යන්නේ කොයි පාරේද කියන පුශ්නාර්ථය,අප තුළ ඇති කරගත යුතුව ඇත.නිවන් මහ වඩනා පිංවත් ඔබට ගමන් කිරීමට මාර්ග දෙකක් බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට නොමැත.එකම මාර්ගය ආර්ය අෂ්ඨාංගික මාර්ගය පමණි.ගෞරවනීය පැවිදි දිවියේ බොහොම කැමැත්තෙන්,තෘප්තියෙන් යුතුව අපි යන ගමනේදී මහ නොමහ ගැන නිරතුරුවම අවධානය යොමු කිරීම අතාාවශාය.මන්ද හිරි ඔතප් දෙක යනු ලෝකයේ දූර්ලභම ධර්මතාවන් වන නිසාය.

### ඇගේ කඳුළ ළඟ සිත නැවතුණි නම්...

නිවත් මහ වඩතා භිඤුවකට ගෙපිළිවෙළිත් පිඩුසිභාවැඩීම, තම නිවත් මහ ශක්තිමත් කරගැනීමට උපකාරවත්තකි. පිණ්ඩපාත වඩින විට භිඤුවට ගමක එක ගෙදරක සිට තව ගෙදරකට ඇත්තේ නොපෙනෙන දුරකි. ගෙවල්වල නිවැසියත් ගොවිතැන් කටයුතුවලය. දුප්පත්කම, ශුද්ධාව, ශීලාවරකම, දන්දීමේ කැමැත්ත ඔවුන් තුළ ඇත. දිනක් පිණ්ඩපාතය සදහා ගොවි ගෙදරක් ඉදිරිපිට වැඩ සිටින විට, කාන්තාවක් පැමිණියාය. ඇය තරුණය. කුඩා දරුවකු ද ඇය පසුපස දුව ආවේය. ඇය එක් දරු මවක විය හැකිය. ඇය දෝතට රැගෙන පැමිණියේ සීනි බෝතලයකි. එය ද අඩක් හිස්ව තිබිණි. ඇය සීනි හැදි දෙකක් පාතුයට පූජා කළාය. එකපාරටම ඇය ඉකිගසා හැඩුවාය. "හාමුදුරුවනේ, මේ දරුවගේ තාත්තා හම්බ කරන සේසතම බොන්න වියදම් කරනවා. ගෙදර මොකුත්ම නැහැ පූජා කරන්න, බොහෝ බැගෑපත් ස්වරයෙන් කියූ ඇය ඉකිගැසීය. ඇයට පිං අනුමෝදන් කර භිඤුව ඉවතට වැඩම කළහ.

කාන්තාවකගේ කඳුළු, ඉකිබිඳුම, විරහ වේදනාව, පුරුෂයාගේ නොසලකාහැරීම, එක්දරු මවක් ඉල්ලන කරුණාව, මේ සියල්ල මාරයා ඔබට දෙන ආහාරය. එක්දරු මවක ලෙස ඔබ ඉදිරියේ හඬාවැටුණේ මාරයාමය. ඔබට සිතුණොත් 'අනේ පව්. ඇයට ආහාර නැති නිසා දරුවාට කිරිත් නැහැ. පානුයෙන් යමක් දරුවාට දෙන්න ඕනේ. හෙට බිස්කට් මොනවහරි ගෙනත් දෙන්න ඕනෙ.....'

මේ ආකාරයෙන් ඔබ ඇගේ දුකට අනුකම්පා කරන්න ගියොත්, ඒ ඔබ අනුකම්පා කරන්නේ මාරයාටය. අනාගතයේදී මාරයා ඔබව ගිහිගෙදරක් තුළ එක්දරු මවකගේ දාසයකු කරනු ඇත.

හැබැයි ඔබ දඎයෙක් නම් මෙසේ සිතනු ඇත. මා ඉදිරිපිට හඬන ඇය සංසාරය පුරාවට මනුෂා, දේව, ජුේත, තිරිසන් දුවක් ලෙස ඉපිද හඬමින්ද, විරහවෙන්ද, පුරුෂයා නොසලකා හැරීමෙන්ද හඩාවැටී මේ බුද්ධෝත්පාද කාලයේදීද කඳුළම උරුම කරගත් මිනිස් දුවක් බවයි. ඇය සොයන්නේ අනුකම්පාවයි. කරුණාවයි. ඔබ සොයන්නේ නිවීමයි. අනුකම්පාව, කරුණාව ඉල්ලීම යනු යමක් එකතුකරගැනීමයි. නිවන් මහ වැඩීම යනු අතහැරීමයි. ඔබ ඇයගේ කඳුළ, දුක අතහැරිය යුතුය. කඳුළ, ඉකිබිඳුමේ ස්වභාවය ලෙසත්, දරුවා මවකගේ ස්වභාවය ලෙසත් ඔබ දැකිය යුතුය.

සියලු දෙය අතහැර, ගිහිගෙදරින් ඉවත්ව යමෙක් නිවන් මහ වැඩීමට පැවිදි වෙන්නේ ලෝකයට අනුකම්පා කරන්න නොවේ. අනුන්ගේ දුක නිවීමට නොවේ. තමා තුළ දුක නිවා ගැනීමටය. මේ ගමන ඔබ යන විට මෛතුිය, කරුණාව ද අනුකම්පාව ද අත්හැරිය යුතු අවස්ථා පැමිණෙනවාය. ලෝකයාට මෛතුය, කරුණාව දක්වමින් ඔබට මේ ජීවිතය තුළ නිවන් අවබෝධය ලැබීමට නොහැකිය. ඔබ තවම ලෝකය තුළ මැරෙන, ලෙඩවෙන, වයසට යන අසරණ භාවයෙන් මිදී නොමැත. මුලින් ඔබ මේ අසරණභාවයෙන් මිදෙන්න. සසර සැප තියෙනවාය කියන මුළාව පසුපස දුවන, තව පාරමී මදිය කියලා විශ්වාස කරන, රුචි ලෝක පුාර්ථනා කරන පින්වතුන්ට නම් තව තව මෛතුය, කරුණාව වැනි ගුණධර්ම වැඩිය යුතුය. ඒ පිළිබඳ කිසිදු තර්කයක් නොමැත. හැකි උපරිමයෙන් එම ගුණධර්මයන් වැඩිය යුතුය. බලන්න, සත්වයා මාරයාගේ සිත දවන්න කොතරම් අකැමැතිද කියලා. එයාගේ තුරුලම පතනවා. මාරයාගේ තුරුළ තමයි භවය. මාරයාගේ තුරුලේ උණුසුමේ තලු මරමින් සතුටු වෙමින්, ඉකිගසමින් හඩමින් කල්ප සියක් කෝටි ගණනක් ඇවිඳපු ඔබ අදත් මාරයා අතදිගුකොට පෙන්වන සසරට ලොල් වෙනවා. මෛතී බුදු සමිඳුන්ගේ ශාසනය තෙක් නිවීම කල් දමනවා. තවත් කල්ප ගණනාවක්, ආත්ම දස දහස් ගණනක් මැරී මැරී ඉපිදෙමින් යම් හෙයකින් මනුෂායකුව ඔබ මෛතී බුදු සමිඳුන්ගේ ශාසනය ඇති වූ කල ඉපදුණහොත්, එදාටද අද වගේම මාරයො ඔබට ඊළහට බුදු වන බුදු සම්දුන්ගේ ශාසනය ඇහිල්ල දිගුකොට පෙන්වාවී. ඔබ එයත් පිළිගනීවි. ඒ ආකාරයෙන් සම්මා සම්බුද්ධ ශාසන ලඤ ගණනාවක් පසුකොට මාරයා ඔබව රැගෙනවිත් තිබෙන්නේ. ඒ නිසාම මාරයාගේ උණුසුම ඔබේ ශරීරයේ උණුසුම කරගෙන සංසාරයක් පුරාවට ඔබට දුක් සාගරයක් උරුමකොට දූන් මාරයාගෙන් නිදහස් වීමට නම් ඔබ කිසිවක් ජීවිතයට එකතුකරගතයුතු නැත. ඔබ කළ යුත්තේ සියල්ල අතහැරීමයි. බලන්න ඔබ එකතු කිරීම කියන අමාරුදේ කරමින් අතහැරීම කියන ලෙහෙසි දෙය මගහරිනවා. එකතු කිරීමය යනු මාරයාගේ ධර්මයයි. අතහැරීම යනු ලොව්තුරා ධර්මයයි. ඔබ මාර පුතෙක් වෙන්නද කැමැති? බුදු පුතෙක් වෙන්නද කැමැති?

ඔබ කරන්නේ එකතුකිරීම, රැස්කිරීම ගොඩගසා ගැනීම නම් ඔබ මාරපුතුයෙක්මය.මරණින් පසු පෘථග්ජන ගිහි - පැවිදි පින්වතුන් පාංශකූලයේදී තරගයට දේශන පවත්වා, බැනර් ඔසවා ඔබව නිවන් දක්වනු ඇත. පෘථග්ජන ගිහි - පැවිදි පින්වතුන්ගේ අසූචි මල් මාලා පළඳවාගෙන ඔබට සිදුවන්නේ තව උපතක් කරා යැමටය. එය සතර අපාය වීමටද හැකිය. දිවා, මනුෂා ලෝක වීමටද හැකිය. එහෙත් ඒ සියල්ලේම ඇත්තේ දුකමය.

පිණ්ඩපාතය වැඩීම නිවත් මහ වැඩීමට අවශා කලමතා සොයායන ගමනක් කරගැනීමට ඔබ දඎ විය යුතුය. ඔබ සොයා යන්නේ ආහාර පමණක් නම් මාරයා ඔබට ආශිර්වාද කරනු ඇත. මන්ද ඔබ ආහාර සොයා යන්නේ මාරයාගේ පැවැත්ම පිණිස බැවිනි. දානය පූජා කළ දායකයාට මෛතී කිරීමට අප කාටත් හැකිය. ඔබ කළ යුත්තේ සැවොම කරන දෙය නොවේ. අත් අයට කළ නොහැකි දෙයයි. හැමෝටම කළ නොහැක්කේ නොදුන් කෙනාට මෛතීය කිරීමයි. පිණ්ඩපාත ගමනේදී ඔබ දඎ වුවොත් මෛතී සමාධියට පත්වීමට ඔබට හැකිය. යමෙක් ආහාර පමණක් සොයා පිණ්ඩපාතය වඩිනවා නම් ඔහු තුළ ඉතිරිවන්නේ කුසගින්න නොව, හව ගින්නය. හවගින්න නිවාගතහොත් සියලු ගිනි නිවී යනු ඇත. මෙතෙක් අප කර ඇත්තේ ගින්නට පිදුරු දමාගැනීමය. පිදුරු සපයන්නේ මාරයා වුවද ගින්නෙන් දැවෙන්නේ ඔබය. ගින්නේ ස්වභාවය ඇවිළීමය. පිදුරුවල ස්වභාවය ඇවිළීමට උපකාරී වීමය. මාරයාගේ ස්වභාවය මේ දෙක එකතු කිරීමය. ඔබේ ස්වභාවය විය යුත්තේ හව ගින්නට කෙලෙස් පිදුරු නොදමා, මාරයාට නොපෙනෙන්නට ගින්න නිවාදැමීමය.

# දුක් දෙන මිතුරා

ලෝකය කියන්නේ දුකක්. ලෝකය දුකක් බවට පත්වන්නේ ලෝකයේ සියල්ල අනිතා බවට පත්වන නිසා. අනිතා වු නිතාහාවයෙන් ගැනීම නිසා ඔබ දුක් විදිනවා. මේ මොහොතේ ඔබ නිදිමරාගෙන, දහඩිය මුගුරු දමාගෙන වෙහෙසෙන්නේ, දන්දෙන්නේ, පිංකම් සිදුකරන්නේ, විවිධත්වය සොයායන්නේ ඔය දුකෙන් අත්මිදීමටයි. දුක ඔබට අයිති දෙයක් නොවෙයි. දුක අයිති ලෝකයට. ලෝකයට අයිති දුක ඔබ අයිති කරගෙන. ඔබ මේ මුළු විශ්ව ධාතුවේම අස්සක් මුල්ලක් නෑරම සෙවුවද පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ ධාතු කොටස්වලින් සැදුණ, නිරතුරුව වෙනස්වන රූපයක් මිසක් වෙන දෙයක් හමුවන්නේ නැහැ. මම, අපි, ඔබ..... මෙහෙම කෙතෙක් කොතැනකදිවත් හමුවන්නේ නැහැ. මෙතෙක් ඔබ 'මම, අපි, ඔබ' කියා කෙනෙක් මුණගැසී ආශුය කර ඇත්නම් ඒ හැමදෙනාම නිරතුරුවම ලෙඩට, වයසට, මරණයට පත්වූ, එහෙම නැතිනම් පත්වෙන පිරිසක්. ඔබේ සීයා, ආච්චි, ලොකු තාත්තා, ලොකු අම්මා, අම්මා, තාත්තා මැරිලා යනකොට පූතා, දූව, මුනුපුරා, මිනිපිරී ලොකු මහත් වෙනවා. කුමක් සඳහාද?

කවදාහරි දවසක ආච්චිලා සීයලා වීම සඳහා.

ඔය චකුය වටේ අපි දිව යනවා. අපට ගැලවිල්ලක් නැහැ. චකුය කියන්නේ ලෝකයයි. ලෝකය තුළ සත්වයා දුවනවා. මෙය චකුයක් නිසා ඉන් පිටවෙන්න කාටවත්ම බැහැ. ඔබට මේ ලෝකයෙන් ගැලවෙන්න අවශා නම් චකුයම නිවාදමන්න ඕනෙ. මේ චකුය තුළ දුවනකොට අපට ලෝකය සුන්දර බව ජේනවා. සත්තකින්ම ලෝකයේ සුන්දර බවක් තිබෙනවා. එය ඔබට පෙනෙනවා, ස්පර්ශ කරනවා, විදිනවා. රාතුී අහස දෙස බලන්න. එහි රශ්ම් වළල්ලක් සහිතව පායන පුරසද, නැතිනම් වැහි අහසේ පායන පාට පාට

දේදුන්න. සති අන්තයක කතරගම, අනුරාධපුර පූජා භූමි මතකයට ගන්න. තරු පහේ හෝටලයක, සමාජ ශාලාවක රාතිුයේ තිබෙන අසිරිය....

ඔබ මේවායේ මොනතරම් ආශ්වාදයක් අත්විඳිනවාද? ඔබ මේ සුන්දරත්වය කියලා දකින්නේ අනිතායි. මොකද මේ හැමදෙයක්ම මොහොතින් මොහොත වෙනස්වන නිසා. මේ මොහොතේ පවතින ස්වභාවය, ඊළඟ මොහොතේ වෙනස්වන නිසා ඇතිවන විවිධත්වය තමයි ඔබට මේ සුන්දරත්වය ඇති කරන්නේ. මේ රූප අනිතාහාවයට පත්නොවී නිතාහාවයේ පවතිනවා නම් ඔබට ඒවායේ විවිධත්වයක් පෙනෙන්නේ නෑ.

මේ විවිධත්වය, චමත්කාරය ඔබට දැනෙන්නේ රූපය අනිතාහාවයට පත්වන නිසාමයි.

රූපය අනිතාහාවයට පත්වන වේගයෙන්ම සිතද අනිතාහාවයට පත්වෙනවා. මන්ද, සිතක් සකස් වෙන්නේ රූප දෙකක් පස්සය වීම නිසා. අභාන්තර- බාහිර රුප දෙකක් පස්සයවීම නිසා සකස් වන සිතද අනිතා වීම හේතුවෙන් ඔබ සුන්දරත්වයට රැවටෙනවා. එහි නිතා ස්වභාවයක් දකිනවා. අභාන්තර රුපය අම්මා නම් බාහිර රූපය තමයි තාත්තා. මේ දෙදෙනාගේ පස්සයෙන් උපදින දරුවා තමයි සිත. අම්මා, තාත්තා වගේම දරුවා තුළ ඇත්තේද වේගයක් පමණක්මයි. අම්මා, තාත්තා මැරුණහම අපි බිරිද දූ දරුවන් මගේ කරගන්නවා වගේ සිතත් අනිතාභාවයට පත්වන විට තව තව සිත් පරම්පරාවක් සකස් කර ගත්නවා. සිත් සකස්කිරීමට හේතුවන අභාාන්තර ආයතන හය හරියට කර්මාන්ත ශාලා හයක් වගේ. 24 පැයේම කියාත්මකයි. භාහිර රූප මේ කර්මාන්ත ශාලාවට යොමුවු සැණින් නිෂ්පාදනය සූදානම්. ලෝකයේ වේගවත්ම නිෂ්පාදන ධාරිතාවය මෙම ආයතන හය සතුයි. බාහිරින් පුවාහනය කරන අමුදවා වන බාහිර රූප, ආයතන හමයන් එකකට ලැබුණ සැණින් නිෂ්පාදනය (නිමි භාණ්ඩය) සුදානම්. නිමි භාණ්ඩය තමා සිත. පුඥාවෙන් තොරව ඔබට මේ ගැන සිතන්නටවත් බැරි තරමට සංකීර්ණ කිුයාවලියක් මෙය. ලෝකයේ සංකීර්ණ බව ඇතිවෙලා තියෙන්නේ සිත් සකස්වීමේ වේගවත් කියාවලිය නිසාය. තණ්හාවේ පුමාණය අනුව මේ කර්මාන්තශාලාවේ ඉල්ලමට සැපයුම ස්ථීරව සපයනවා. නිෂ්පාදනය වැඩි වන්න වැඩි වන්න සංකීර්ණ බව වැඩිවනවා. මේ සංකීර්ණ බවට භෞතික දියුණුව කියලා කියනවා. ස්වභාවිකත්වය විනාශකොට කොන්කීට් වනාන්තර ඉදිවන්නේ, ශීලාචාරකම විතාශකර අශීලාචාරකම බිහිවන්නේත්, මැදිහත්බව පරාජය කර තරගකාරීබව ඇතිවන්නේත්,ආධානත්මික වටිනාකම් අභිබවා භෞතික පැතිරෙන්නේත් අනිතාභාවයට පත්වන සිත්වල සංකීර්ණ බව නිසාමයි. අවිදාහාව නිසා ඇතිවන මේ සංකීර්ණභාවයට ඔබ දාසයකු වනවා. ඔබව දාසභාවයේ, වහල්භාවයේ යොදවන්නේ තණ්හාව විසින්. අවිදාහාවේ තණ්හාවේ හැඩතල, ස්වරූපය, වර්ණය, රසය, ගුණය සකස් වන සිත්වල කියාකාරිත්වය තුළ මනාව පිහිටලා තිබෙනවා. අම්මා, තාත්තාගේ රුව ගුණ දරුවාට තිබෙනවා වගේ, අවිදාහාවේ හැඩතල ලෝකයාගේ කිුිියාකාරීත්වය තුළ හොඳින් විදාහමාන වෙනවා. අවිදාහාව, කණ්හාව ඔබව මුළාකරන මහා මගෝඩියන් දෙදෙනකු වගේ. ඔබ මේ ගමන ඉදිරියට යන්න යන්න ඔබට නම්බු නාම දෙනවා. පොහොසතා, කෝටිපතියා, මුදලාලි, පාලකයා, තායකයා, සභාපති.....

සමාජයේ විවිධ ස්ථරවල ඉහත කොටස් ඉන්නවා. ගමේ කඩේ හිමිකරු 'මුදලාලි'. පිටකොටුවේ තොගකඩේ හිමිකරුත් 'මුදලාලි'. පන්ති හේදයකින් තොරව අවිදහාව විසින් නම්බු නාම දෙනවා. 'අම්මෝ හරිම ගාම්භීරයි, අාඩම්බරයි, ශ්‍රේෂ්ඨයි. පිළිගැනීම ඉහළයි. මගේ මහත්තයා ලොක්කෙක්, විධායකයෙක්, මගේ මහත්තයට පැක්ටරියක් තිබෙනවා. මගේ මහත්තයා ඇමරිකාවේ' හරිම උජාරුවට අපි කියනවා. මෙහෙම කියනකොට ඔබට නොතේරුණාට ඔබේ කට දෙකොනින් තණ්හාව, මමත්වය බේරෙනවා. ඒ කුණුකෙළටත් වඩා අපුසන්නයි. පුඥාව වඩන කෙනකුට මෙය හරිම අපුසන්න සිද්ධියක් වෙන්න පුළුවන්. තමා ඉලක්ක කරන සැප සෑම මොහොතකම අතිතා වෙනවා. අහිමි වෙනවා. ගිලිහෙන, අහිමිවන වේගයෙන්ම ඔබ නැවත නැවත අයිතිකර ගන්න උපකුම යොදනවා. සිත ඔබට නානාපුකාර උපදෙස් දෙනවා. හරියට මුදලට වහල්වෙච්චි නීති උපදේශකයෙක් වගේ. සිත දන්නවා

කෙසෙල් මලත්, නෙළුම් මලක්ය කියලා ඔප්පු කරන්න. සිතට පුළුවන් අවුරුදු හැටක් පැන්න ආච්චි කෙනෙක් තරුණියක් ලෙස පෙන්වන්න. සිතට පුළුවන් පිරිමියෙක් ගැහැණියක් කරලා පෙන්වන්න. මේවාට විශේෂඥ දැනුම සිතට තිබෙනවා. අවිදාහ ටියුෂන් පන්තියේ කල්ප සියක් කෝටි ගණනක සිට තණ්හාවේ විෂය හදාරපු ඉව, ඇතිවෙමින් නැතිවෙන සිත් සමග ගලාගෙන යනවා.

ඔබ මැඩියෙක් ගැන සිතන්න. එම සතා ජලයේද, මඩේද, ගොඩබිමද, නිවසේද, පිවත්වන්නේ එකම ස්වභාවයේය. මේ හැමතැනම සැපයි කියලා අල්ලාගෙන. සිතත් ඔය වගේම ලගින ලගින තැන සැපයි කියලා උපාදානය කරගන්නවා. සිත ඔබේ දුක් දෙන මිතුරාය කියන්නේ ඔය නිසාය. මේ මිතුරා දෙස සැකයෙන් බලන්න. එවිට මේ මිතුරාගේ ගමන් බිමන් ගැන ඔබට හොඳින් දැනේවි, වැටහේවී. මොහු චපලයෙක්, දෙපිටකාට්ටුවෙක්, පෙරේතයෙක්. උම්මත්තකයෙක් වගේම විටෙක සිල්වතෙක්, ගුණවතෙක්....

මේ දෙබිඩි චර්යාව ඔබට දර්ශනය වේවි. මෙවැනි දෙබිඩි මිතුරෙක් ඔබට හමුවුවහොත් ඔබ ඔහුගෙන් ඈත් වෙනවා. පරිස්සම්වනවා නේද?

අන්න ඒ වගේ සිතේ දෙබිඩි කිුිිියාකාරීත්වය ගැන අධාායනය කරන්න. අනවශාා බරක් නොගෙන හුදෙකලාවේ මේ අධාායනය කරන්න. එවිට ඔබට ජීවිතේ වෙනසක් දැනේවී. ඔබ යමක් හඳුනාගන්නා බව, සොයාගන්න බව ඔබට දැනේවී. ඔබේ ජීවිතේ සංකීර්ණ බව දුරස් වේවී. ඔබට තිබෙන්නේ නැවත නැවත සිතේ අනිතාා බව දැකීම පමණක්මය.

# අත්වැල් බැඳගෙන පිහිනිය නොහැක

සමහර දෙමාපියන් ඉන්නවා, ඒ අය දූ දරුවන්ගේ වගකීම වලින් නිදහස් වෙලා කුසල් දහම් වඩමින් ජීවත් වෙනවා. ඒ අය නිවන ගැනත් කථා කරනවා. දිවා බුහ්ම ලෝක ගැනත් බලාපොරොත්තු තබා සිටිනවා. මේ අය මොන පිංකම කරන්නෙත්, දවස ගතකරන්නෙත් දෙදෙනාට දෙදෙනා ගොඩාක් ළෙන්ගතු බැඳීමකින්. සිදුහත් කුමාරයා ධර්මය සොයාගෙන ගියේ යශෝදරාව අතහැර දමාය. ඇය පමණක් නොව, රාහුලයන්ද අතහැර දමාය. මේ අය ගැන බැඳීමෙන් නිවීමක් හෝ බුහ්ම ලෝකයක් ගැන සිතිය නොහැකිය. යශෝදරාවන්ටද නිවීම අවබෝධකොට ගන්නට සිදුහත් කුමරුන්ද, රාහුලයන්ද අත්හැරිය යුතු විය. එකට බැඳීමකින් නිවීම අවබෝධ කරගත නොහැක.

සහකරුවන් සමහ නිවීම උදෙසා යා නොහැක. ඇය හෝ ඔහුද, ඔබ අතහැරිය යුතුය. අත්හැරිය විට, ඔබේ මහ නිරවුල්ය. ඔබේ තනියට, පාළුවට ඔබ ළහ සිටින්නේ ඔහු හෝ ඇය පමණක් වුවද, ඒ කෙනා යනු ලෝකයමය. මුළු ලෝකයටම ඔබව තබා බඳින වරපටයි.

ඔබ දඎ නම්, ඔබේ තනියට ඔබ ළහම සිටින කෙනා ඔබෙන් අතහැර ඔබ ධර්මය අවබෝධ කරගෙන, අවම වශයෙන් සතර අපායෙන් මිදුණ සත්වයෙක් බවට හෝ පත්වී, ඇයට හෝ ඔහුට පිහිටවෙන්න....

නිවන් මහ ඔබට තරණය කළ හැක්කේ ඔබ සරල, පහසු, සැහැල්ලු වන තරමටය. ඔබ ඔබේම කරගෙන ඔසවාගෙන යන්නේ ඔහු හෝ ඇය කියන බර පොදිය වුවද බර යනු බරක්මය. ලෝකයේ බරෙන් මිදීමට පෙරාතුව ඔබ ඔබේ බරෙන් මිදිය යුතුව ඇත. ඔබේ සහකරු හෝ සහකාරිය ඔබේ පිහිට, සරණ යෑයි ඔය සිත නිරතුරුව සිතුවද නිවන් මහට ඇය හෝ ඔහු මහා කළුගල් පර්වතයකි.

අතිනත අල්ලාගෙන දෙදෙනා ආදර්ශමත් යුවළක් ලෙස කුසල් මහේ සතුටින් ගමන් කළද, කවදාහරි දවසක දැස පියවෙන මොහොතේ, එය අත අතහැරීමට ඔබට නොහැකි වුවහොත් එය මහා අවාසනාවක් වනු ඇත.

#### පිරිත් පොත

ගිහි - පැවිදි කාහට වුවද, තමන්ගේ ජීවිතය ආරක්ෂා කර ගැනීමට, අපල උපදුව, ලෙඩ රෝග අමනුෂා දෝෂවලින් මිදීමට පිරිත් ගැන විශාල විශ්වාසයක් තිබෙනවා. ඒ විශ්වාසය නිවැරැදිය. පුතිඵලදායකය. නමුත් පිරිතේ සැබෑ ශක්තිය, සැබෑ පුතිඵලය තිබෙන්නේ සඡ්ජායනය හෝ ශුවණය කිරීම තුළ නොවේ. වර්තමාන සමාජය තුළ පිරිතේ යෙදීම ඉහත කරුණු දෙකට සීමා වන බවක් පෙනෙන්නට තිබේ. පිරිතේ අර්ථය ජීවිතය තුළින් කියාත්මක කිරීමේ හුරුව, පුරුද්ද, දැනුම සමාජයෙන් ඈත්වෙමින් ඇත. පිරිතේ සැබෑ ශක්තිය ඇත්තේ එහි අර්ථය, ජීවිතය තුළින් කියාත්මක කිරීමෙන්ය. අයෙක් භික්ෂුවගෙන් ඇසුවා "ඇයි ඔබ වහන්සේ පිරිත් කටපාඩමෙන් නොදන්නේ, පිරිත් පොතක් භාවිත නොකරන්නේ" කියලා. භික්ෂුව දුන්න පිළිතුර තමා "ඔබ භික්ෂුවගේ සිත, කය, වචනය කියාත්මක වන ස්වරූපය දකින්න. ඒ ඔබ දකින්නේ පිරුවානා පොත්වහන්සේය" කියලා. පිරිත් කටපාඩම් නොකළාට, අනුනට දේශනා කරන්නට නොගියාට, පිරිතේ සැබෑ හරය ජීවිතයට එකතු කරගෙන සිටිනවා පිරිත් පොතක් වගේම. ඔබත් දක්වන්න ජීවිතය පිරිත් පොතක් කරගන්න. එවිට ඔබ පුජනීය වෙවි.

# රැවුල සහ කණ්ණාඩිය

ගෞතම සම්බුද්ධ ශාසනය ඇතිවෙලා, අතීතයේ දඹදිව් තලයේ තරුණ, මධාාම, වැඩිහිටි වයස්වල බලකාර, නිලකාර, සාමානා, දුගි දුප්පත් පවුල්වල දරුවන් පැවිදි භාවයට පත්වී ශාසනතලය ඒකාලෝක කළේ ශාසනය තුළ කිසිදු විනයක් පනවා නොතිබියදීය.

වසර 20 ක් පුරාවට අනන්ත අපුමාණ පිරිසක් නිවී සැනසුනේ විනය පැනවීමකින් තොරවය. ඒ උන්වහන්සේලා තුළ සිහිය, සතිය, නිවීම කෙරෙහි ඇති වීර්යය නිසාය. එහෙත් කාලීනව බිහිවූ සතිය, සිහිය දුර්වල භිඤුන්වහන්සේලා නිසා විනය පැනවීමට ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේට සිදුවිය.

විතය පැනවූයේ සතියෙන්, සිහියෙන් තොරව තම අරමුණ, පුතිපදාව අමතකවූ ස්වාමීන්වහන්සේලාට සතිය, සිහිය ඇතිකිරීමටය. ඒ තුළින් අනාගත ශාසන පැවැත්ම උදෙසාය. සමාධිය, පුඥාව තබා අවම වශයෙන් ශීලය තුළවත් හික්මීමට අසමත්වූ හිඤුන් නිසා විනය පැනවීමට සිදුවූ බව විනය කාරණා විමර්ශනය කිරීමේදී වැටහේ. එහෙයින් විනය කවුරු උදෙසාද යන්න පැහැදිළිය. එහෙත් ඔබ තුළ නිවීම උදෙසා අවංකභාවය, වීර්යය අධිෂ්ඨානය ඇති නම් මුල් වසර 20 තුළදී ශාසනයේ හිඤුන් වහත්සේලා හික්මුණේ යම්සේද එලෙස හික්මීමට වර්තමානයේදී හිඤුවට කිසිදු බාධාවක් නොමැත. නිවීමේ සැබෑ මහ ඇත්තේ තමා තමා නීති පනවාගැනීමකින් තොරව ස්වභාවික සිත, කය, වචනය හික්මවා ගැනීම තුළය. සිහිය සතිය පවත්වාගනිමින් සැබෑ මධාවම පුතිපදාව තුළ ඔබ හික්මෙන්නේ නම් ශාසනය ආරම්භවී මුල් වසර 20 තුළදී මෙන් ඔබටද සැබෑම බුදුමග යන බුදුපුතෙක් විය හැක. ඔබ විනය ගැන ගැටෙමින් ජීවත්වන්නේ නම් එයට හේතුව ඔබේ ශීලය ශක්තිමත් භාවයක් නැතැයි ඔබ තුළ ඇති සැකය නිසාය. ඔබ විනය දැඩි ලෙස රකින්නේ යෑයි විනයට ඇලෙමින් ජීවත්වන්නේ නම් එයද කෙළෙස් ධර්මයකි. මෙහිදී මාන්නය ඇතිවීම

ස්වභාවිකය. නිරතුරුවම තමා තුළින් වරදක් සිදුවුණාය යන සිතිවිල්ලද, තමා නිවැරදි වුණාය යන සිතිවිල්ලද යන දෙකම තුළ ඇත්තේ ඇලීම සහ ගැටීමය. මෙය නිවත් මහ අතරමං කරන සියුම් ස්ථානයකි. ශීලයෙන් ශක්තිමත්ව සමාධිය ඇතිකර ගනිමින් ඔබ අනිතා වශයෙන් සියල්ල දකිමින් පුඥාව වඩවාගන්න. එවිට ඔබට ඉබේම ඔබ තුළින්ම විනය රැකේවී. ශීලයෙන් පිරිහෙමින් විනයේ සරණ නොයන්න. නැවත නැවත වැරදි කරමින් නිවැරදි වීම ශාසනය රැකීමේ පුතිපදාව විය හැකිය. එහෙත් එය සැබෑ නිවන් මහ නොවේ. මොනයම් හෝ ආකාරයකින් සම්මා සම්බුද්ධ ශාසනය රැකීම අති ශ්‍රේෂ්ඨ පුණා කර්මයකි. ඒ ගැන තර්කයක් නොමැත. නිවන් මහේ හික්මෙන්නාට ඔහු අවංක නම් සතිය, සිහිය තුළින් විනය ස්වභාවිකව ඇතිවෙනවා මිස එය ආයාසයක් ගෙන ඇතිකරගන්නක් නොවේ.

විනය, සතිය, සිහිය යනු තුන් නිවුන් දරුවන් සේය. සතිය සිහිය ඔබ ළහ තිබෙන්නේ නම් ඒ ඔබ ළහ තිබෙන්නේ විනයයි. සතිය සිහිය ඔබෙන් ගිලිහී ගිය විට විනයද ඔබෙන් ගිළිහී යනු ඇත. ඔබට හොඳ උදාහරණයක් කියන්නම්. භික්ෂුවකට හිසකෙස් සහ රැව්ල වෙන් වශයෙන් බෑම විනයට පටහැනි නැහැ. සතිදෙකකට මාසයකට වරක් හිසකෙස් බානවා. දින දෙක තුනකට වරක් රැව්ල බානවා. නමුත් ඔබ විනය, පොතපත අතහැරපු එක භිඤුවක් ඉන්නවා. උන්වහන්සේ හිස රැව්ල සතියකට වරක් එකටමයි බාන්නේ. වෙන් වශයෙන් බාන්නේ නැහැ. සතියක් රැව්ල වවාගෙන ඉන්න එක කෙනෙකුට පුශ්නයක්. තමුත් අදාළ භිඤුවට එය පුශ්තයක් නොවේ. මන්ද උන්වහන්සේ භික්මෙන්නේ ශාසනයේ විනය පැනවීමට පෙර තිබූ ශාසන චර්යාවේ නිසා. එම භිඤුන් වහන්සේ දැඩිව කියනවා මගේ අමාමෑණී සම්මා සම්බුදුරජාණන් වහන්සේ ජීවමානව සිටියදී කිසිම දවසක හිස රැව්ල වෙන් වශයෙන් දින දෙකකදී නොකැපු බව. මෙන්න මේ පුතිපදාවේ තමා සැබෑ නිවන් මහ හික්මිය යුත්තේ. ඔබේ රැව්ල ඔබට පුශ්නයක් වන්නේ ඔබ කණ්ණාඩියකින් මුහුණ බලනවා නම් පමණයි. ඔබ කණ්ණාඩිය අතහරින්න. එවිට රැව්ලත් ඔබට අතහැරේවී. විතයකින් තොරවම ඔබත් හික්මේවි. මේ සියල්ලටම සතිය සහ සිහිය මෙන්ම අවංක බවද අවශාාමයි.

#### පොඩි හාමුදුරුවන්ට ස්ථාවර

#### අනාගතයක්!

ගෞරවනීය නායක ස්වාමීන්වහන්සේ නමක් ශාසනයේ දරුවෙකු කළ විට ඒ සාමනේර පොඩි හාමුදුරුවන්ට, සාමනේර ලියාපදිංචිය ලබාදෙන්නත් කලින් ලබාදෙන්නේ ඉතිරි කිරීමේ බැංකු පොතක්.

මෙම කිුයාව දැන් හුහක් ජනපිුයයි. නායක ස්වාමීන්වහන්සේත්, පොඩි හාමුදුරුවෝත්, දායක පිරිසත්, දෙමව්පියනුත් පොඩි හාමුදුරුවන්ගේ ඉතිරි කිරීමේ බැංකු පොත ගැන හරිම සතුටුයි. පොඩි හාමුදුරුවන්ට පිරිකරට ලැබෙන ලියුම් කවර දැන් නිකරුනේ වියදම් කරන්නේ නැහැ. පොඩි හාමුදුරුවන්ට ස්ථාවර අනාගතයක්......

පුංචි කාලෙම ඉතිරි කිරීම පුරුදු කළහම පොඩි හාමුදුරුවන්ට අතහැරීම අමතක වෙනවා. අතහැරීම අමතක වුණ පුංචි හාමුදුරුවෝ තරුණ වියට පත්වුණහම, හවයට ඉතිරි කිරීම සදහා සිව්රු හැරයනවා.

පුංචි හාමුදුරුවෝ වැරැදි නැහැ.

පුංචි කාලෙ ඉඳලා උගන්වපු දෙය පොඩි හාමුදුරුවෝ කි්යාත්මක කරනවා. නිරයේ බැංකුව, තිරිසන් ලෝකයේ බැංකුව, ජුේත ලෝකේ බැංකු වල හොඳ පොලියක් ගෙවනවා.

අවසානයේ සියල්ලන්ම එකතුවී සිව්රු හැරයැම ගැන තරුණ ස්වාමීන්වහන්සේලාට දොස් කියනවා.

ගෝරතර සසරේ තවත් එක් සන්ධියක ඉබාගාතේ ඇවිදි සංසාර සතුන් තට 🔪 නොඇලෙන්න කියාදුන් නොගැටෙන්න සිහිය දුන් අතහරින සතිය දුන් නිදුකානගේම පුත් සග මැණික ඔබම විය

කරගන්න මත කුසල් බෙදා ලොවටම ද<mark>හම</mark>ී ඔබේ අවබෝධයෙන් සැනසීය මනු කැලක් එමතු නොව දෙවියෝද එයින් තුටු වනු දනිමි

සාරපුත් පරපුරේ අපේ කාලේ උපන් මහකසුප් මහතෙරගෙ එමඟ යන බුදු පුතුනි එක්කෝ මරණයය නොමැතිනම් නිවනමය කියා කළ සින නාද තව කොහෙන් අසන්නද

🏿 ඔබේ දම් ගැලපුමට නොතිත් පැසසුම් එතැයි කියු කල මා ඔබට පුතේ මේ මගෙ නොවෙයි <u>බුදුරජුන් දහමමය</u> නිහතමානීව කිව ඒ වදුන් රාවදෙයි

කොහේ හෝ වන පෙ**ත**ක මේ මොහොතෙ වැඩ සිටින අපේ පිනටම උපන් හිමියනේ ඔබෙ ගුණෙන් දකිමු අපි බුදු රජුන්

ඒ අමා මෑණියන් සහස් දෙකකුත් අඩක් ගෙවී වස් ගතවෙනත් වදයි ඔබ වැනි පුතුන් ලෝ සතට සෙනෙහසින්



මිල රු. 90 /-