

แก่นธรรม คำสอน ของหลวงปู่ดูลย์ อตุโล

ห นั ง สื อ เ ล่ ม นี้ จัดพิมพ์ด้วยเงินบริจาคของผู้มีจิตศรัทธา เพื่อเผยแพร่เป็นธรรมทาน หากท่านได้รับหนังสือเล่มนี้แล้ว ขอได้โปรดตั้งใจศึกษาและปฏิบัติธรรมจากหนังสือเล่มนี้ ให้เกิดประโยชน์สูงสุดทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น เพื่อให้สมตามเจตนารมณ์ของผู้บริจาคทุกๆ ท่านด้วยเทอญ

#### แก่นธรรมคำสอนของหลวงปู่ดูลย์ อตุโล

หลวงพ่อปราโมทย์ ปาโมชโช

พิมพ์ครั้งที่ ๑ ธันวาคม ๒๕๕๑ จำนวนพิมพ์ ๑๖,๕๐๐ เล่ม พิมพ์ครั้งที่ ๒ มกราคม ๒๕๕๒ จำนวนพิมพ์ ๔,๐๐๐ เล่ม

#### สงวนลิขสิทธิ์

ห้ามพิมพ์จำหน่ายและห้ามคัดลอกหรือตัดตอน ไปเผยแพร่ทางสื่อทุกชนิด โดยไม่ได้รับอนุญาตจากผู้เขียน ผู้สนใจฟังบันทึกเสียงพระธรรมเทศนา หรืออ่านพระธรรมเทศนากัณฑ์อื่นๆ สามารถดาวน์โหลดได้จาก http://www.wimutti.net

ออกแบบและดำเนินการผลิตโดย สำนักพิมพ์ธรรมดา ๑๑๓ หมู่บ้านจินดาธานี้ หมู่ ๑๐ ซอยบรมราชชนนี ๑๑๙ ถนนบรมราชชนนี แขวงศาลาธรรมสพน์ เขตทวีวัฒนา กรุงเทพฯ ๑๐๑๗๐ โทรศัพท์ ๐-๒๘๘๘-๗๐๒๖, ๐-๒๘๘๘-๘๓๕๖ โทรสาร ๐-๒๘๘๘-๘๓๕๖ พิมพ์ที่ โรงพิมพ์เม็ดทราย

#### อารัมภบท

เมื่อ ๒๐ กว่าปีก่อน การดูจิตยังเป็นวิธีการปฏิบัติ ธรรมที่รู้จักกันอยู่ในวงแคบ เฉพาะในหมู่ลูกศิษย์ของหลวงปู่ ดูลย์ อตุโล บางส่วนเท่านั้น จึงไม่น่าแปลกใจที่นักปฏิบัติ ส่วนมาก เมื่อได้ยินคำว่า "ดูจิต" ถ้าไม่งุนงง ก็มักจะปรามาส ว่าไม่ใช่หนทางปฏิบัติเพื่อความบริสุทธิ์หลุดพ้น เพราะยังไม่ คุ้นเคยกับคำว่า "ดูจิต" และไม่ทราบวิธีการดูจิตด้วย แต่ก็ ต้องปฏิเสธไว้ก่อน เนื่องจากไม่ใช่วิธีการปฏิบัติที่ตนคุ้นเคย ทั้งที่การดูจิตนั้น ลงกันได้พอดีกับคำสอนเรื่องการเจริญ สติปัฏฐานตามพระสูตร หรือแม้กระทั่งกับอภิธรรม

แต่เมื่อถึงวันนี้ หากนักปฏิบัติไม่พูดถึงการดูจิต หรือ ไม่เคยได้ยินคำว่าดูจิต ก็อาจจะถูกมองว่าไม่ทันสมัยเสียแล้ว เพราะไม่ว่าไปที่ใดก็มักได้ยินว่า "คนนั้นดูจิต คนนี้ดูจิต" ต่าง ก็อ้างคำสอนของหลวงปู่ดูลย์บ้าง อ้างคำสอนของลูกศิษย์ หลวงปู่บ้าง หรือไม่อ้างเลยก็มีบ้าง ปรากฏการณ์นี้ด้านหนึ่ง ก็เป็นเรื่องดี เพราะทำให้วงกรรมฐานมีทางเลือกในการปฏิบัติ มากขึ้น แต่ที่น่าเป็นห่วงก็คือ การเผยแพร่เรื่องการดูจิต ทุกวันนี้ เริ่มคลาดเคลื่อนจากแก่นธรรมคำสอนของหลวงปู่ ดูลย์ บ่อยครั้งที่ขัดหรือแย้งกับหลักการเจริญสติปัฏฐานตาม

คำสอนของพระพุทธเจ้า ตลอดจนอภิธรรมเสียด้วยซ้ำไป การดูจิตที่ผิดหลักการที่พระพุทธเจ้าสอนนั้น ถึงอย่างไรก็ไม่ นำผู้ปฏิบัติให้บรรลุมรรคผลนิพพานได้

หนังสือเล่มนี้จะช่วยชี้ให้พวกเราเห็นความจริงว่า คำสอน เรื่องการดูจิตของหลวงปู่ดูลย์นั้น มีความหมายและวิธีการ อย่างไร ลงกันได้พอดีกับคำสอนของพระพุทธเจ้าตามนัยแห่ง พระสูตรและอภิธรรมอย่างไร เพื่อพวกเราที่ชอบคำสอนของ หลวงปู่ จะได้ไม่หลงไปทำสิ่งอื่น ทั้งที่คิดว่ากำลังดูจิตตาม คำสอนของหลวงปู่ หรือปฏิบัติขัดหรือแย้งกับคำสอนของ พระพุทธเจ้า เพราะไม่เพียงตนเองจะไม่ได้ผลในการปฏิบัติ แต่จะทำให้คำสอนเรื่องการดูจิตเสียหาย และที่ร้ายแรงที่สุด สำหรับชาวพุทธก็คือ จะพลอยทำพระสัทธรรมให้ฟั่นเฟือน ไปด้วย

อนึ่งคุณความดีของหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนขออุทิศแด่ โยมพ่อวิชัย โยมแม่ดวงแก้ว สันตยากร ผู้ให้กำเนิด โยมพ่อ สวัสดิ์ จันอำรุง โยมแม่แฉล้ม แตงอ่อน (เย็นสบาย) ผู้ให้ การเลี้ยงดู

> พระปราโมทย์ ปาโมซุโช ๑ ตุลาคม ๒๕๕๑

#### สารบัญ

(โดยย่อ)

| ٠,,,                                        | ๑. คำสอนของหลวงปู่ดูลย์ |                                       |            |  |  |
|---------------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|------------|--|--|
|                                             | o.o                     | แก่นธรรมหรือหลักธรรมชั้นสูง           | <b>o</b> C |  |  |
|                                             |                         | ในขั้นปรมัตถธรรม                      |            |  |  |
|                                             | ම.ම                     | หลักการปฏิบัติทั่วไป                  | െ          |  |  |
|                                             | ๑.ണ                     | อุบายธรรมที่ท่านสอนศิษย์              | െ          |  |  |
|                                             |                         | เป็นการเฉพาะบุคคล                     |            |  |  |
| ๒. ความจำเป็นในการอธิบายแก่นคำสอนของหลวงปู่ |                         |                                       |            |  |  |
|                                             |                         | •                                     |            |  |  |
|                                             | อธิบ                    | ายศัพท์                               | @ <i>`</i> |  |  |
|                                             | <b>อธิบ</b><br>๓.๑      | ายศัพท์                               | g<br>@     |  |  |
|                                             | ണ.ത                     | ายศัพท์                               |            |  |  |
|                                             | ണ.<br>ബ.ല               | <b>ายศัพท์</b><br>จิต                 | @ <i>E</i> |  |  |
|                                             | ല.<br>ല.ന               | <b>ายศัพท์</b><br>จิต<br>จิตส่งออกนอก | യമ         |  |  |

|    | ദ.ന                  | อย่างแจ่มแจ้ง                      |                                | ഉര          |  |
|----|----------------------|------------------------------------|--------------------------------|-------------|--|
|    | ๓.๗                  | มรรค                               |                                | ଜ           |  |
|    | ണ.๘                  | นิโรธ                              |                                | ണഭ          |  |
|    | ണ.൵                  | พระอริยเจ้า                        |                                | តាតា        |  |
|    | ๓.๑๐                 | วิหารธรรม                          |                                | តាតា        |  |
|    |                      |                                    |                                |             |  |
| ໔. | ร. อธิบายธรรม        |                                    |                                |             |  |
|    |                      |                                    |                                |             |  |
| ₫. | จุดผิดพลาดในการดูจิต |                                    |                                |             |  |
|    | <b>હ</b> ී.ම         | การทำกรรมฐานผิด                    | าพลาด                          | <b>ഭ്</b> ന |  |
|    |                      | ู้<br>ส่งผลร้ายต่อตนเองและพระศาสนา |                                |             |  |
|    | ල්.ම                 | ลักษณะของการดูจิตที่ผิดพลาด        |                                | ଅଟ          |  |
|    |                      | ๕.๒.๑ การหลงคิด                    |                                | ଅଟ          |  |
|    |                      | ๕.๒.๒ การหลงดูส์                   | สิ่งอื่นทั้งที่คิดว่าดูจิตอยู่ | nď          |  |
|    |                      | ๕.๒.๓ การจงใจดู                    | จิตอย่างเดียว                  | මල්         |  |
|    |                      | ๔.๒.๔ การหลงอา                     | การของจิต                      | වල්         |  |
|    |                      | ๕.๒.๕ การดัดแป                     | ลงจิต                          | ๗๓          |  |
|    |                      | ๕.๒.๖ การจงใจป                     | ล่อยวางจิต                     | ๗๓          |  |
|    | ๔്.ണ                 | การป้องกันความผิดพลาด              |                                |             |  |

## แก่นธรรม คำสอน ของ หลวงปู่ดูลย์ อตุโล



# คำสอน <sup>©</sup> ของหลวงปู่ดูลย์

หลวงปู่ดูลย์ อตุโล อดีตพระราชวุฒาจารย์ อดีตเจ้า คณะจังหวัดสุรินทร์ และอดีตเจ้าอาวาสวัดบูรพาราม (ต่อไป ผู้เขียนจะเรียกนามท่านโดยย่อว่า "หลวงปู่" เพราะคุ้นเคยที่ จะเรียกท่านอย่างนั้น) เป็นพระมหาเถระผู้เปี่ยมด้วยอนุสาส-นีปาฏิหาริย์ ท่านมีปกติสอนศิษย์ด้วยถ้อยคำที่ลัดสั้น แต่ ครอบคลุมใจความของการปฏิบัติอันลุ่มลึกไว้มากมาย ยากที่ ผู้ฟังจะเข้าใจตามได้ด้วยการคิด ต่อเมื่อลงมือปฏิบัติธรรมให้ สมควรแก่ธรรมแล้ว จึงจะเข้าใจชาบซึ้งถึงคำสอนของท่านได้

ผู้เขียนมีโอกาสได้รับคำสอนโดยตรงจากท่านหลาย ประการ และพบว่า เนื้อหาในคำสอนของท่านจำแนกได้ ๓ ประเภท คือ

๑.๑ แก่นธรรมหรือหลักธรรมชั้นสูงในขั้นปรมัตถธรรม ได้แก่เรื่อง "อริยสัจแห่งจิต" ซึ่งครอบคลุมคำสอนทั้งหมด ของท่าน ทั้งฝ่ายวัฏฏะ คือการเกิดภพ (การทำกรรมของจิต) เกิดชาติ (ความเป็นตัวตนหรือการหยิบฉวยได้มาซึ่งรูปนาม) เกิดทุกข์ (รูปนาม ชาติ ชรา มรณะ ฯลฯ) และฝ่ายวิวัฏฏะ (ทางออกจากภพ จากชาติ จากทุกข์)

**๑.๒ หลักการปฏิบัติทั่วไป** เป็นคำสอนโดยทั่วไปแก่ ผู้ปฏิบัติ ท่านใดจะนำไปใช้ก็ได้ประโยชน์ทั้งสิ้น เช่น (๑) ให้ ดูจิต (๒) อย่าส่งจิตออกนอก และ (๓) คิดเท่าไหร่ก็ไม่รู้ ต้องหยุดคิดจึงรู้ แต่ก็ต้องอาศัยคิด

๑.๓ อุบายธรรมที่ท่านสอนศิษย์เป็นการเฉพาะบุคคล ตามจริตนิสัยวาสนาบารมีที่แตกต่างกัน หรือเพื่อแก้ข้อขัดข้อง ทางการปฏ**ิบัติเป็นกรณีๆ ไป** เช่น (๑) "ตั้งสติดูจิตแบบจ้อง ไม่กะพริบตา" (สำหรับคนที่จิตฟุ้งซ่านมากๆ) (๒) "ให้ดูผม เส้นเดียว" (สอนหลวงพ่อคืน ปสนฺโน ซึ่งต้องดูผมเส้นเดียว แบบกสิณดิน จิตจึงจะรวมสงบได้) (๓) "ให้บริกรรมพุทโธ แล้วรู้ผู้ว่าพุทโธ จนหมดคำพูด แล้วดูจิตต่อไป" (สอนเด็ก คนหนึ่งให้มีคำบริกรรมเป็นเครื่องอยู่ แล้วคอยสังเกตจิต) (๔) "ให้สลายกายเข้าสู่จิต" (สอนต่อยอดให้พระอาจารย์สุจินต์ สุจิณฺโณ ซึ่งเคยฝึกคิดพิจารณาแยกกายเป็นส่วนๆ มาก่อน)

(๕) "ตกบันไดพลอยโจน (การกำหนดจิตในเวลาที่กำลังจะ ตาย) โดยประคองจิตให้หยุดอยู่บนความไม่มีอะไรเลย" (สอน พระอาจารย์สุจินต์ สุจิณฺโณ เกี่ยวกับวิธีปฏิบัติเวลาใกล้ตาย ตรงจุดนี้ถ้าพลาดจะไปเกิดในพรหมโลก แต่ถ้าจิตวางขันธ์ได้ ก็จะเกิดสภาวะว่างตามข้อถัดไป) (๖) "ว่าง สว่าง บริสุทธิ์ หยุดความปรุงแต่ง หยุดการแสวงหา หยุดกิริยาของจิต ไม่มี อะไรเลย ไม่เหลืออะไรสักอย่าง" (เล่าถึงเครื่องอยู่ของหลวงปู่ และชี้ว่าจิตที่ทรงอยู่ในสภาวะอย่างนี้ในขณะที่ธาตุขันธ์แตกดับ ก็จะนิพพาน) (๗) "พบผู้รู้ให้ทำลายผู้รู้ พบจิตให้ทำลายจิต จึงจะถึงความบริสุทธิ์อย่างแท้จริง"(สอนสำหรับผู้เดินในแนวทาง สมถยานิกที่มีจิตผู้รู้ตั้งมั่นเป็นผู้รู้อารมณ์ ซึ่งคำสอนข้อหลังนี้ ท่านสอนให้กับหลวงพ่อพุธ ฐานิโย กับผู้เขียน คือสอนผู้เขียน ก่อนท่านมรณภาพ ๓๖ วัน และสอนให้หลวงพ่อพุธก่อน สอนผู้เขียนอีก ๗ วัน) เป็นต้น

การที่คำสอนของท่านมีหลายระดับและมีความหลาก หลายไปตามบุคคลนี้เอง ทำให้ศิษย์แต่ละคนเข้าใจคำสอน ของท่านแตกต่างกันบ้าง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนที่เป็น อุบายการปฏิบัติเฉพาะตัว ซึ่งบางกรณีอุบายของคนหนึ่งก็ไป ขัดแย้งกับอุบายของอีกคนหนึ่ง คือคนนี้ใช้วิธีนี้ได้ แต่อีก คนหนึ่งนำวิธีนี้ไปใช้ไม่ได้ ปัญหาเช่นนี้เกิดขึ้นในทุกยุคทุก

นับตั้งแต่พระพุทธเจ้าลงมา ย่อมสอนธรรมหลายระดับและ จำแนกแจกธรรมให้เหมาะสมกับผู้เรียนแต่ละคน ไม่ใช่สอน ทุกคนแบบเหมารวมเหมือนๆ กัน ดังนั้นพอถึงชั้นลูกศิษย์ หลานศิษย์ คำสอนจึงเริ่มแตกกระจัดกระจาย จนถึงขั้นแตก นิกายหรือแตกกลุ่มก็มี และแต่ละฝ่ายสามารถอ้างคำสอน ของพระพุทธเจ้าหรือของอาจารย์ มาเป็นเครื่องสนับสนุน ความเชื่อของตนได้ด้วยกันทั้งสิ้น ดังนั้นหากได้ยินว่าหลวงปู่ หรือครูบาอาจารย์ท่านใดสอนอย่างใด ควรพิจารณาให้ถ่องแท้ เสียก่อนว่า ธรรมนั้นเป็นแก่นคือเป็นหลักธรรมล้วนๆ ในขั้น ปรมัตถ์ หรือเป็นหลักการปฏิบัติทั่วไป หรือเป็นอุบายธรรม อันเป็นแนวทางดำเนินเฉพาะตัวของบุคคลนั้น หรือเพื่อแก้ ปัญหาข้อขัดข้องทางการปฏิบัติเฉพาะกรณีของบุคคลใด บุคคลหนึ่ง ถ้าจำแนกได้ก็จะไม่เกิดความขัดแย้งในบรรดา ลูกศิษย์ หลานศิษย์ เหลนศิษย์ร่วมอาจารย์ขึ้นในภายหลัง

คำสอนทั้งหลายของหลวงปู่ล้วนแต่ลึกซึ้งและเป็น ประโยชน์ แต่ที่จัดได้ว่าเป็นแก่นธรรมคำสอนอันเป็นหลักธรรม ชั้นสูงในขั้นปรมัตถธรรม และครอบคลุมคำสอนทั้งหมดของ ท่านอย่างแท้จริง ได้แก่เรื่อง **อริยสัจแห่งจิต** ซึ่งมีถ้อยคำดังนี้

"อนึ่ง ตามสภาพที่แท้จริงของจิต ย่อมส่งออกนอกเพื่อ รับอารมณ์นั้นๆ โดยธรรมชาติของมันเอง ก็แต่ว่าถ้าจิตส่ง ออกนอกได้รับอารมณ์แล้ว จิตเกิดหวั่นไหวหรือเกิดกระเพื่อม ไปตามอารมณ์นั้น เป็นสมุทัย ผลอันเกิดจากจิตหวั่นไหว หรือกระเพื่อมไปตามอารมณ์นั้นๆ เป็นทุกข์ ถ้าจิตที่ส่งออก นอกได้รับอารมณ์แล้ว แต่ไม่หวั่นไหว หรือไม่กระเพื่อมไปตาม อารมณ์นั้นๆ มีสติอยู่อย่างสมบูรณ์ เป็นมรรค ผลอันเกิด จากจิตไม่หวั่นไหว หรือไม่กระเพื่อม เพราะมีสติอยู่อย่าง สมบูรณ์ เป็นนิโรธ พระอริยเจ้าทั้งหลายมีจิตไม่ส่งออกนอก

จิตไม่หวั่นไหว จิตไม่กระเพื่อม เป็นวิหารธรรม จบอริยสัจจ์ ๔"

## <u>โต</u> ความจำเป็น ในการอธิบาย แก่นคำสอนของหลวงปู่

อริยสัจแห่งจิต เป็นปรมัตถธรรมที่ลึกซึ้งกว้างขวาง และครอบคลุมคำสอนทั้งหมดของหลวงปู่ ผู้ได้รับฟังก็ดู เหมือนๆ จะเข้าใจ แต่แท้ที่จริงย่อมเข้าใจไปตามชั้นตามภูมิ ของการปฏิบัติที่แต่ละคนทำได้ ทำให้เกิดการตีความคำสอน ของท่านแตกต่างกันออกไป และสิ่งที่ตีความนั้น ก็มักเลยเถิด ไปจากสิ่งที่หลวงปูสอน บ่อยครั้งที่ขัดหรือแย้งกับคำสอน ของพระพุทธเจ้าเสี้ยด้วยซ้ำไป ทั้งที่โดยความเป็นจริงแล้ว อริยสัจแห่งจิตที่หลวงปู่สอนไว้นั้น ก็เป็นส่วนหนึ่งในคำสอน ของพระพุทธเจ้า ที่หลวงปู่ได้กลั่นกรองด้วยปัญญาอันยิ่ง ของท่าน แล้วนำมาสอนศิษย์ตามความจำเป็นเพื่อให้นำไป ปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์

วันนี้ผู้เขียนขอโอกาสอธิบายคำสอนเรื่องอริยสัจแห่ง จิต ตามความรู้ความเข้าใจของผู้เขียนสักครั้งหนึ่ง แต่ก่อน อื่นก็ต้องสารภาพไว้ก่อนว่า ผู้เขียนเป็นเพียงศิษย์คนหนึ่ง ของหลวงปู่เท่านั้น แม้จะได้รับคำรับรองและคำพยากรณ์จาก หลวงปู่และครูบาอาจารย์อีกหลายรูป แต่ก็ไม่ได้หมายความ ว่าผู้เขียนจะมีความรู้ความเข้าใจในอริยสัจแห่งจิตเทียบเท่า หลวงปู่ ดังนั้นท่านผู้อ่านพึงตระหนักว่า คำอธิบายต่อไปนี้ เป็นการแสดงร่องรอยธรรมของหลวงปู่เท่านั้น อย่าถือว่าเป็น ที่สุดในคำสอนของหลวงปู่เป็นอันขาด และวิธีอธิบายความที่ ผู้เขียนใช้ในบทความนี้ จะเริ่มด้วยการอธิบายศัพท์ แล้วตาม ด้วยการอธิบายธรรมในลำดับต่อไป

เนื่องจากคำสอนเรื่องอริยสัจแห่งจิตของหลวงปู่มีศัพท์ เฉพาะ (technical term) อยู่หลายคำ บางคำเป็นที่รู้จักกัน ทั่วไปและมือภิธรรมรองรับอยู่แล้ว แต่บางคำเป็นคำที่หลวงปู่ บัญญัติขึ้นใช้เองตามสภาวะที่ท่านรู้เห็น ดังนั้นเพื่อให้การ ทำความเข้าใจหลักธรรมเรื่องอริยสัจแห่งจิตของหลวงปู่ เป็น ไปโดยง่ายและถูกต้อง ผู้เขียนจำเป็นต้องอธิบายศัพท์เฉพาะ แต่ละคำเสียก่อน

#### **ଗ.**ଭ ବିଉ

จิตเป็นปรมัตถธรรมหรือสิ่งที่มีอยู่จริงอย่างหนึ่งใน ๔ อย่าง (ปรมัตถธรรมมี ๔ อย่างคือ (๑) จิต ได้แก่ธรรมชาติ

ที่รู้อารมณ์ (๒) เจตสิก ได้แก่สภาวธรรมที่ประกอบจิต ซึ่ง ได้แก่เวทนาคือความรู้สึกสุขทุกข์ สัญญาคือความจำได้/ หมายรู้ และสังขารคือความปรุงแต่งทางใจอื่นๆ เช่น ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา โลภ โกรธ หลง ฟุ้งช่าน และหดหู่ เป็นต้น (๓) รูป ได้แก่ธรรมชาติที่ถูกทำลายได้ด้วยความร้อน และความเย็นเป็นต้น และ (๔) นิพพาน ได้แก่สันติ คือ ความสงบจากกิเลสและสงบจากขันธ์)

จิตเป็นนามธรรม จึงไม่มีรูปร่าง สี เสียง กลิ่น รส และจับต้องไม่ได้ด้วยร่างกาย แต่ผู้ปฏิบัติสามารถรับรู้ถึง ความมีอยู่ของจิตได้ด้วยความรู้สึก โดยรู้ถึงลักษณะเฉพาะ ของจิตซึ่งแตกต่างจากสภาวธรรมอย่างอื่น ทำให้รู้ว่าอันนี้คือ จิต อันนี้ไม่ใช่จิต (ลักษณะเฉพาะของจิตเป็นหนึ่งใน "ลักขณา-ทิจตุกะ" ของจิต ซึ่งลักขณาทิจตุกะแปลว่าองค์ประกอบ ๔ อย่างซึ่งมีลักษณะเฉพาะตัวเป็นเบื้องต้น ลักขณาทิจตุกะของ จิตประกอบด้วย (๑) มีการรับรู้อารมณ์เป็นลักษณะเฉพาะตัว (๒) มีหน้าที่เป็นประธานของสภาวธรรมทั้งปวง (ดังที่พูดกัน บ่อยๆ ว่า ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นใหญ่ มีใจเป็นหัวหน้า สำเร็จได้ด้วยใจ) (๓) มีการเกิดขึ้นต่อเนื่องไม่ขาดสายเป็น อาการปรากฏ และ (๔) มีรูปธรรมและนามธรรมเป็นเหตุ ใกล้ให้เกิด)

เมื่อลักษณะเฉพาะตัวของจิตคือธรรมชาติที่รู้อารมณ์ ดังนั้นสิ่งใดเป็นผู้รู้อารมณ์สิ่งนั้นคือจิต สิ่งใดถูกรู้ สิ่งนั้น ไม่ใช่จิต บางครั้งครูบาอาจารย์วัดป่าจึงเรียกจิตว่า "ผู้รู้" คือ เรียกตามลักษณะเฉพาะตัวของจิตนั่นเอง และเรียกอารมณ์ ว่า "สิ่งที่ถูกรู้" จิตกับอารมณ์เป็นของคู่กัน เมื่อใดมีจิต เมื่อ นั้นต้องมีอารมณ์ เมื่อใดมีอารมณ์ เมื่อนั้นต้องมีจิต จิตจะ อยู่โดดๆ โดยไม่มีอารมณ์ไม่ได้ ดังนั้นคำว่า "จิตว่าง" จึง ไม่มีจริง เพราะจิตไม่เคยว่างจากอารมณ์ เพียงแต่สามารถ ว่างจากกิเลส ว่างจากความปรุงแต่ง และว่างจากการเสวย อารมณ์ได้

ที่ว่าจิตเป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์นั้น จิตต้องอาศัยอายตนะ คือตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ เป็นช่องทางไปรับรู้
อารมณ์ คืออาศัยรู้รูปด้วยตา อาศัยได้ยินเสียงด้วยหู อาศัย
ได้กลิ่นด้วยจมูก อาศัยรู้รสด้วยลิ้น อาศัยรู้สัมผัสเย็นร้อน
อ่อนแข็งตึงไหวด้วยประสาทกาย และอาศัยรู้ธัมมารมณ์
ด้วยใจ ทั้งนี้สิ่งที่เรียกว่าธัมมารมณ์มีหลายอย่าง ได้แก่รูป
บางอย่าง นามทุกอย่าง นิพพาน และอารมณ์บัญญัติคือ
เรื่องราวที่คิดนึกปรุงแต่งทั้งหลาย

คราวนี้ก็มาถึงปัญหาสำคัญเรื่องหนึ่งคือ "ในเมื่อจิต เป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ ก็แล้วอะไรเป็นผู้รู้จิต?" คำตอบนี้ จะอธิบายเมื่อกล่าวถึงนิยามของคำว่า "จิตเห็นจิต"

จิตมีธรรมชาติดิ้นรนกวัดแกว่ง รักษายาก ห้ามยาก มักถูกอารมณ์ที่ชอบใจ (และไม่ชอบใจ) ครอบงำ จิตเกิดดับ สืบต่อกันอย่างรวดเร็วอยู่ตลอดเวลาทางทวารต่างๆ (ทางตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ) แต่เกิดได้ทีละดวงเดียว อย่างไร ก็ตามจิตเป็นธรรมชาติที่ฝึกได้ คือจะฝึกให้เลวก็ได้ จะฝึก ให้ดีก็ได้

จิตนั้นโดยตัวมันเองผ่องใส แต่ไม่จัดว่าดีหรือเลวใน ตัวเอง จะดีหรือเลว จะสุขหรือทุกข์ ต้องอาศัยเจตสิกมา ประกอบ เปรียบเหมือนน้ำที่ปราศจากสี กลิ่นและรส จะเกิด สี กลิ่นและรสได้เพราะมีสิ่งอื่นเข้าไปเจือปนอยู่

จิตมีความสามารถปรุงแต่งสิ่งต่างๆ ได้อย่างกว้างขวาง พิสดาร สำนวนตามคัมภีร์นิยมใช้คำว่า "จิตสามารถทำ ธรรมชาติทั้งหลายให้วิจิตร" ซึ่งทำได้ถึง ๖ ประการด้วยกัน คือ (๑) เพราะจิตนี้เองจึงทำให้มนุษย์และสัตว์ต่างๆ มีความ ประพฤติแตกต่างกันไป และสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ ขึ้นมาได้ อย่างน่าดู น่าแปลก หรือน่าชม (๒) ตัวจิตเองก็วิจิตร

จิตนั้นนอกจากทำหน้าที่รู้อารมณ์ที่ปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ แล้ว ยังทำหน้าที่อย่างอื่นๆ อีก รวม หน้าที่ทั้งหมดถึง ๑๔ อย่าง นับว่ามีหน้าที่มาก สมกับที่เป็น ประธานของรูปนามทั้งปวง หน้าที่ของจิตได้แก่ (๑) ปฏิสนธิ-**กิจ** คือสืบต่อภพใหม่ หรือเกิด (๒) **ภวังคกิจ** คือรักษา

ภพชาตินั้นๆ เอาไว้ (๓) **อาวัชชนกิจ** คือน้อมนึกถึงอารมณ์ ที่ปรากฏใหม่ (๔) ทัสสนกิจ คือเห็น (๕) สวนกิจ (อ่านว่า สะ-วะ-นะ-กิจ) คือได้ยิน (๖) ฆายนกิจ คือได้กลิ่น (๗) สายนกิจ (คือรู้รส) (๘) ผุสนกิจ คือรู้การกระทบทาง กาย (๙) สัมปฏิจฉันนกิจ คือรับอารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้นและกาย สืบต่อจากจิตที่ทำหน้าที่ตามข้อ (๔) - (๘) (๑๐) สันตีรณกิจ คือพิจารณาอารมณ์ สืบต่อจากจิตที่ทำ หน้าที่ตามข้อ (๙) (๑๑) โวฏฐัพพนกิจ คือตัดสินอารมณ์ สืบต่อจากจิตที่ทำหน้าที่ตามข้อ (๑๐) **(๑๒) ชวนกิจ** (อ่านว่า ชะ-วะ-นะ-กิจ) คือเสพอารมณ์ด้วยจิตที่เป็นกุศลหรืออกุศล สืบต่อจากจิตที่ทำหน้าที่ตามข้อ (๑๑) **(๑๓) ตทาลัมพนกิจ** คือรับอารมณ์ที่เหลือจากชวนะ (คล้ายๆ กับการทำงานของ คอมพิวเตอร์ในระหว่างการ turn off ) (๑๔) จุติกิจ คือ เคลื่อนจากภพ หรือตาย

ขอให้เพื่อนนักปฏิบัติศึกษาเรื่องจิตเอาไว้ให้ดี มิฉะนั้น จะเกิดความไขว้เขวได้ตั้งมากมาย เช่นไปดูสิ่งอื่นที่ไม่ใช่จิต โดยคิดว่ากำลังดูจิตอยู่ ไปสำคัญสิ่งที่ไม่ใช่จิตว่าเป็นจิต หรือ <sup>ไ</sup>ปคิดว่าตอนบรรลุมรรคผล ซึ่งเห็นนิพพานอันเป็นธัมมารมณ์ อย่างหนึ่งนั้น ไม่มีจิต เป็นต้น



#### ๓.๒ จิตส่งออกนอก

คำว่า "จิตส่งออกนอก" เป็นคำที่หลวงปู่บัญญัติขึ้น ใช้เอง โดยพิจารณาจาก**อาการของจิตที่ไม่ตั้งมั่นในขณะที่รู้** อารมณ์ (ผู้เขียนเองก็ใช้คำหลายคำเมื่อกล่าวถึงจิตที่ไม่ตั้งมั่น ในขณะที่รู้อารมณ์ เช่น จิตไม่ตั้งมั่น จิตไม่ถึงฐาน จิตขาด สัมมาสมาธิ จิตหลงไป จิตถลำไป จิตเข้าไปจมแช่อยู่กับ อารมณ์ ฯลฯ แล้วแต่ว่าจะกล่าวกับผู้ใด โดยเล็งถึงประโยชน์ ที่ผู้ฟังจะเข้าใจสภาวะที่กำลังเป็นอยู่ เป็นสำคัญ) โดยผู้ปฏิบัติ จะรู้สึกว่าจิตเคลื่อนไปสู่อารมณ์ เพราะทะยานอยากหรือหิว อารมณ์ และเกิดความลืมเนื้อลืมตัวลืมกายลืมใจของตนเอง ขึ้น เพราะมัวแต่หลงอารมณ์อันเป็นอายตนะภายนอก คือรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและธัมมารมณ์ต่างๆ

คำว่า "จิตส่งออกนอก" ของหลวงปู่ ครอบคลุมถึง ความหลงในการรู้รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและธัมมารมณ์ และอาการหลงนั้นอาจจะเป็นความหลงเพลินในอารมณ์ หรือ หลงเพ่งอารมณ์ก็ได้

ผู้เขียนเองเคยเกิดความสำคัญผิดเมื่อได้ยินหลวงปู่สอน ว่า "อย่าส่งจิตออกนอก" คือเข้าใจเอาว่าท่านสอนให้ส่งจิต ถลำเข้าไปรู้อารมณ์ภายในจิต ไม่ให้หลงไปทางตา หู จมูก ลิ้นและกายเท่านั้น ครั้งนั้นยังไม่มีโอกาสไป "ส่งการบ้าน" กับหลวงปู่ แต่มีโอกาสได้กราบพบครูบาอาจารย์อีกรูปหนึ่ง คือ หลวงปู่สิม พุทธาจาโร แห่งวัดถ้ำผาปล่อง ท่านก็เมตตา ชี้แนะแก้ไขไม่ให้จิตถลำตามไปรู้อารมณ์ส่วนลึกภายใน เพื่อ ให้จิตตั้งมั่นในขณะที่รู้อารมณ์ทั้งภายนอกและภายใน เหมือน คนที่นั่งดูการแข่งขันฟุตบอลอยู่บนอัฒจันทร์ ไม่กระโจน ลงไปในสนามฟุตบอลเสียเอง

หลังจากนั้นก็ได้กราบพบหลวงปู่เทสก์ เทสรังสี แห่ง วัดหินหมากเป้ง หลวงปู่เทสก์ท่านก็กรุณาขยายความว่า คำว่า "ส่งจิตออกนอก" ครอบคลุมทั้งการส่งจิตออกไปรู้อารมณ์ ภายนอกทางตา หู จมูก ลิ้นและกาย และครอบคลุมไปถึง การส่งจิตถลำเข้าไปรู้อารมณ์ภายในจิตด้วย ท่านสรุปให้ว่า "ไม่ส่งนอก ไม่ส่งใน ให้รู้อยู่เป็นกลางๆ"

ถึงตรงนี้ผู้เขียนจึงเกิดความเข้าใจขึ้นว่า "จิตส่งนอก" ก็ คือหลงไปทางอายุตนะภายนอก "จิตส่งใน" ก็คือหลงไปทาง อายตนะภายใน "จิตส่งนอก" ก็คือหลงในกามสุขัลลิกานุโยค "จิตส่งใน" ก็คือหลงในอัตตกิลมถานุโยค "จิตส่งนอก" ก็คือ หลงที่ไกล "จิตส่งใน" ก็คือหลงที่ใกล้ "จิตส่งนอก" ก็คือ หลงภพหยาบ "จิตส่งใน" ก็คือหลงภพละเอียด ซึ่งทั้งหมดนี้ หลวงปู่เรียกว่า "จิตส่งนอก" ทั้งหมด

เมื่อหลวงปู่เทสก็สอนให้รู้อย่างเป็นกลางๆ ประกอบกับ เคยได้ยินว่าหลวงปู่ (ดูลย์) สอนอุบายธรรมแก่ท่านผู้อื่นว่า "ให้เจริญจิตให้หยุดอยู่บนความไม่มีอะไรเลย" ผู้เขียนซึ่ง โง่เขลาก็เข้าใจคำสอนของครูบาอาจารย์ผิดอีกจนได้ คือไป พยายามประคองจิตให้หยุดความปรุงแต่งทุกอย่างและนิ่งสนิท อยู่กับ "รู้" อันเป็นกลางๆ ไม่ยอมให้จิตขยับเขยื้อนหรือไหวตัว ยิบยับแม้แต่นิดเดียว รวมทั้งพยายามหยุดความคิดด้วย โดย หารู้ไม่ว่า "การปรุงแต่งความหยุด" ก็คือความปรุงแต่ง เป็น การ "ส่งจิตออกนอก" อีกอย่างหนึ่ง เพราะแม้จิตจะดูเหมือนๆ ตั้งมั่น นิ่ง และว่าง แต่ก็ไม่ได้เป็นไปด้วยสติปัญญา กลาย เป็นตั้งมั่นนิ่งว่างอยู่ด้วยการเพ่งหรือการประคอง อันเกิด จากโลภเจตนาที่จะปฏิบัติธรรม จึงเป็นการสร้างภพละเอียด ชนิดหนึ่ง ชื่อว่า "วิญญาณัญจายตนะ" เท่านั้นเอง

สรุปแล้ว ไม่ว่าจิตจะส่งไปภายนอก หรือส่งเข้าภายใน หรือประคองไว้เป็นกลางๆ ก็ล้วนแต่อยู่ในความหมายของ คำว่า "จิตส่งออกนอก" คือถ้านอกเหนือจากการรู้ไปตาม ปกติธรรมดา ก็จัดว่าเป็น "จิตส่งออกนอก" ทั้งสิ้น และหาก จะกล่าวให้ตรงกับพระปริยัติธรรมแล้ว อาการที่จิตส่งออก นอกก็คืออาการของตัณหานั่นเอง ตัณหาเป็นความโลภ เป็น ความหิวอารมณ์ของจิต และเป็นความทะยานไปยึดอารมณ์ **ด้วยความอยากของจิต** ดังจะกล่าวในหัวข้อถัดไป

#### **ต.ต สมุทัย**

สมุทัยคือเหตุให้เกิดทุกข์ ได้แก่ "ตัณหา" ซึ่งองค์ธรรม ของตัณหาก็คือ "โลภะ" หรือความอยาก

โลภะนั้นมี ๒ สถานะ คือในสถานะที่เป็นกิเลสตัวหนึ่ง ก็จัดอยู่ในสังขารขันธ์ อันจัดว่าเป็นกองทุกข์ เมื่อโลภะเกิดขึ้น ผู้ปฏิบัติจึงพึง "รู้" ตามกิจต่อทุกข์ในอริยสัจ อีกสถานะหนึ่ง เป็นตัวสมุทัยคือเหตุให้เกิดทุกข์ ผู้ปฏิบัติจึงพึง "ละ" ตาม กิจต่อสมุทัยในอริยสัจ วิธีสังเกตว่าโลภะนั้นเป็นทุกข์หรือ สมุทัยให้ดูที่จิต ถ้าโลภะไหลผ่านเข้ามาสู่ความรับรู้ของจิต โลภะนั้นจัดว่ายังอยู่ในกองทุกข์ แต่ถ้าโลภะนั้นมีกำลังผลักดัน ให้จิตเกิดการกระทำกรรม (การทำงานทางใจโดยเจตนา เรียก ว่าภพ หรือกรรมภพ) โลภะนั้นกำลังทำหน้าที่ในฐานะสมุทัย • คือเป็นตัณหาซึ่งกำลังผลักดันให้เกิดภพหรือการทำงานทางใจ

#### ๓.๔ ทุกข้

องค์ธรรมของทุกข์ได้แก่ "อุปาทานขันธ์หรือรูปนามอัน เป็นที่ตั้งแห่งความยึดมั่นถือมั่นของจิต" แต่อาการปรากฏ ของทุกข์ที่คนเรารู้จักก็เช่น ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากสิ่งที่รัก ความประสบกับสิ่งที่ไม่รัก

ความไม่สมปรารถนา ความโศก ความร่ำไรรำพัน ความ ไม่สบายกาย ความไม่สบายใจ ความคับแค้นใจ ความ เหี่ยวแห้งใจ เป็นต้น

#### ๓.๕ จิตเห็นจิต

ได้กล่าวแล้วในข้อ ๓.๑ ว่า จิตคือธรรมชาติที่รู้อารมณ์ จึงเกิดปัญหาว่าแล้วอะไรเป็นเครื่องรู้จิต? หลวงปู่ได้ตอบ ปัญหานี้ไว้แล้วอย่างถูกต้องว่า "จิตเห็นจิต" หมายถึงจิตดวง ปัจจุบันมีสติไปรู้จิตดวงที่ดับไปแล้วสดๆ ร้อนๆ

ในความเป็นจริง จิตไม่ได้มีเพียงดวงเดียวแล้วคงทน ถาวรอยู่นิรันดรดังที่คนทั่วไปเข้าใจกัน หากแต่จิตเกิดดับสืบ เนื่องกัน้อยู่ตลอดเวลาเพื่อทำหน้าที่รู้อารมณ์ เมื่อจิตดวงหนึ่ง ดับไปแล้ว หากจิตดวงใหม่มีสติไประลึกรู้จิตดวงเดิม จิต ดวงเดิมซึ่งหมดสถานะจากธรรมชาติที่รู้อารมณ์ไปแล้ว ก็ เปลี่ยนสถานะไปเป็นอารมณ์ให้จิตดวงใหม่รู้

ปัญหาสำคัญอยู่ที่ว่าสติเป็นอนัตตา ดังนั้นทำอย่างไร สติจะเกิดระลึกรู้จิตดวงที่เพิ่งดับไปแล้วได้เนื่องๆ เพื่อให้เกิด กระบวนการจิตเห็นจิตตามคำสอนของหลวงปู่ คำตอบใน เรื่องนี้ก็คือผู้ปฏิบัติจำเป็นต้องหัดตามรู้จิตเนื่องๆ จนจิต จดจำสภาวะของจิตได้แม่นยำ (มีถิรสัญญา) แล้ว สติจะเกิด ตามระลึกรู้จิตที่เพิ่งดับไปได้เอง

#### ๓.๖ อย่างแจ่มแจ้ง

จิตเห็นจิตได้ด้วยเครื่องมือคือสติ อันเป็นเครื่องระลึกรู้ ถึงความมีอยู่ของจิตดวงที่เพิ่งดับไป แต่จิตจะเห็นจิตอย่าง แจ่มแจ้งได้ด้วยปัญญา คำว่า "เห็นอย่างแจ่มแจ้ง" หมายถึง เห็นความจริงคือไตรลักษณ์

ปัญญามี "สัมมาสมาธิ" คือความตั้งมั่นของจิต เป็น เหตุใกล้ให้เกิด ผู้ปฏิบัติจำเป็นต้องมีจิตสิกขาให้เพียงพอ จนจิตตั้งมั่นเป็นสัมมาสมาธิ แล้วปัญญาจะเห็นความเป็น ไตรลักษณ์ของจิตได้เอง

จิตสิกขาหรือการศึกษาเรื่องจิตเพื่อให้เกิดจิตที่ตั้งมั่น เป็นสัมมาสมาธินั้น กระทำได้ ๒ แบบ แบบแรกทำความ สงบลึกในขั้นฌาน จนเกิด "เอโกทิภาวะ" คือความตั้งมั่น เป็นผู้รู้ผู้ดูของจิต อีกแบบหนึ่งใช้ความสังเกตจิต จนรู้ว่าจิต ที่ไม่ตั้งมั่นกำลังปรากฏอยู่ แล้วจิตจะเกิดความตั้งมั่นชั่วขณะ ได้เองโดยอัตโนมัติ (อ่านเรื่อง "จิตสิกขา" ได้จากหนังสือ วิมุตติมรรค)

#### ๓.๗ มรรค

มรรคแปลว่าหนทาง มีหลายชนิด เช่นถนนหนทาง ก็ชื่อว่ามรรคเพราะเป็นทางไปสู่ที่หมาย สมถกรรมฐานก็ชื่อว่า มรรคเพราะเป็นทางไปสู่พรหมโลก วิปัสสนากรรมฐานก็ชื่อว่า มรรค (เรียกว่า บุพพภาคมรรค) เพราะเป็นทางดำเนินไปสู่ อริยมรรค และอริยมรรคก็ชื่อว่ามรรคเพราะเป็นทางไปสู่ ความพ้นทุกข์สิ้นเชิงคือนิพพาน

อริยมรรคมีเพียงหนึ่ง แต่มีองค์ธรรมจำนวนมาก เพราะ มรรคมีองค์ประกอบถึง ๘ ประการ ได้แก่ (๑) สัมมาทิฏจิ - ความเห็นชอบ คือปัญญารู้แจ้งอริยสัจ (๒) สัมมาสังกัปปะ - ความดำริชอบ คือดำริออกจากกาม ดำริออกจากพยาบาท ดำริออกจากความเบียดเบียนมุ่งร้าย (๓) สัมมาวาจา - วาจา ชอบ คือวจีสุจริต ๔ ประการ ได้แก่การไม่พูดเท็จ การไม่ พูดส่อเสียดให้เขาแตกแยกกัน การไม่พูดคำหยาบ และการ ไม่พูดเพ้อเจ้อ (๔) สัมมากัมมันตะ - การกระทำชอบ คือ กายสุจริต ๓ ประการ ได้แก่การไม่ฆ่าหรือทำร้ายสัตว์ การไม่ ลักทรัพย์ และการไม่ประพฤติผิดในกาม (๕) สัมมาอาชีวะ - การเลี้ยงชีพชอบ คือเว้นมิจฉาชีพ ประกอบสัมมาชีพ (๖) สัมมาวายามะ - ความเพียรชอบ คือเพียรละอกุศลที่มีอยู่ เพียรปิดกั้นอกุศลใหม่ไม่ให้เกิด เพียรทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิด

และเพียรทำกุศลที่เกิดแล้วให้งอกงามไพบูลย์ (๗) สัมมาสติ -ความระลึกชอบ คือการเจริญสติปัฏฐาน และ (๘) สัมมาสมาชิ -สมาธิชาบ คือความตั้งมั่นของจิตในระดับฌาน

ทั้งนี้สัมมาสมาธิจะทำหน้าที่เป็นแกนกลาง หรือเป็นที่ ประชุมขององค์มรรคทั้ง ๗ ที่เหลือ ถ้าปราศจากสัมมาสมาธิ แล้ว อริยมรรคจะเกิดขึ้นไม่ได้ เพราะองค์ธรรมฝ่ายกุศล ทั้งหลายไม่สามารถรวมตัวเข้าช่วยกันล้างกิเลสได้ (เรื่อง สัมมาสมาธิเป็นสิ่งที่ต้องศึกษาให้ดี เพราะสมาธิที่ผู้ปฏิบัติ จำนวนมากทำกันอยู่นั้นเป็นมิจฉาสมาธิ เรื่องนี้สามารถอ่าน เพิ่มเติมได้จากหนังสือ *วิมุตติมรรค*)

มีข้อน่าสังเกตว่าอริยมรรคประกอบด้วยองค์ธรรม จำนวนมาก ซึ่งล้วนแต่เป็นเจตสิกคือธรรมที่ประกอบกับจิต ดังนั้นในขณะที่เกิดอริยมรรคซึ่งมีเจตสิกธรรมจำนวนมาก เกิดขึ้น (มากกว่า ๓๐ ดวง) นั้น จะต้องมีจิตเกิดร่วมด้วย อย่างแน่นอน เพราะเจตสึกเกิดไม่ได้ถ้าไม่มีจิต และจิตก็เกิด ไม่ได้ถ้าไม่มีเจตสิก เป็นที่น่าสลดใจที่มีการเผยแพร่ธรรมะ กันในลักษณะที่ว่า ขณะที่เกิดอริยมรรคนั้นจิตดับหมด คือ ผู้ปฏิบัติวูบหมดความรู้สึกตัวเหลือแต่ร่างกายนั่งแข็งที่ออยู่ เท่านั้น นั่นไม่ใช่อริยมรรคเลย แต่เป็นภพภูมิชนิดหนึ่งชื่อว่า "อสัญญสัตตาภูมิ" หรือพรหมลูกฟัก ความจริงในขณะที่เกิด อริยมรรคต้องมีจิต ชื่อว่า "มรรคจิต" ซึ่งจำแนกโดยย่อได้ ๔ ดวงคือ โสดาปัตติมรรคจิต สกิทาคามิมรรคจิต อนาคามิ-มรรคจิต และอรหัตตมรรคจิต และอริยมรรคทั้งหลายเหล่านี้ ย่อมเกิดเพียงครั้งละ ๑ ขณะจิตเท่านั้น รวมแล้วบุคคลใด บุคคลหนึ่ง สามารถเกิดอริยมรรคได้เพียง ๔ ครั้ง และ ครั้งละ ๑ ขณะจิต ตลอดการเดินทางในสังสารวัฏ ไม่มีการ เกิดอริยมรรคเป็นครั้ง ๕ อย่างเด็ดขาด

#### ๓.๘ นิโรธ

นิโรธแปลว่าความดับทุกข์ มี ๕ อย่างคือ

ต.๘.๑ วิกขัมภนนิโรธ เป็นการดับชั่วคราวด้วยการ ข่มไว้ คือการดับกิเลสชั่วคราวของผู้ทำฌาน สามารถดับ นิวรณ์ได้ชั่วคราวด้วยสมถกรรมฐาน

**๓.๘.๒ ตทั้งคนิโรธ** เป็นการดับชั่วคราวด้วยธรรมที่ เป็นคู่ปรับ เช่นดับวิปัลลาส ๔ (ความหลงผิดเห็นสิ่งไม่งาม ว่างาม เห็นสิ่งไม่เที่ยงว่าเที่ยง เห็นสิ่งเป็นทุกข์ว่าเป็นสุข และเห็นสิ่งเป็นอนัตตาว่าเป็นอัตตา) ด้วยธรรมตรงข้ามอัน เกิดจากการเจริญสติปัฏฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ได้แก่ การเห็นรูปนามเป็นอสุภะ (ความไม่งาม) อนิจจัง (ความ ไม่เที่ยง) ทุกขัง (ความทนอยู่ไม่ได้) และอนัตตา (ความไม่ใช่ ตัวตน)

- ต.๘.๓ สมุจเฉทนิโรธ เป็นการดับด้วยตัดขาด คือ ดับสังโยชน์ได้เด็ดขาดด้วยโลกุตรมรรคหรืออริยมรรค ใน ขณะแห่งมรรคนั้นชื่อว่าสมุจเฉทนิโรธ
- **๓.๘.๔ ปฏิปัสสัทธินิโรธ** เป็นการดับด้วยสงบระงับ คืออาศัยโลกุตรมรรคดับกิเลสเด็ดขาดไปแล้ว บรรลุโลกุตรผล กิเลสที่สงบระงับไปแล้วจะไม่เกิดมีอีก ไม่ต้องขวนขวายเพื่อ ดับอีก ในขณะแห่งโลกุตรผลนั่นแหละชื่อว่าปฏิบัสสัทธินิโรธ เพราะมีความสงบระงับเด็ดขาดจากกิเลส
- ต.๘.๔ นิสสรณนิโรธ เป็นการดับด้วยการสลัดออก ได้ เป็นสภาวะที่จิตพรากออกจากขันธ์ ดำรงอยู่ในภาวะที่ กิเลสดับแล้วนั้นยั่งยืนตลอดไป นิสสรณนิโรธคืออมตธาตุ คือนิพพาน

องค์ธรรมของนิโรธในอริยสัจคือนิสสรณนิโรธ หรือ นิพพาน ในเบื้องต้นที่ผู้ปฏิบัติบรรลุพระอรหันต์นั้น นิโรธคือ ความพ้นทุกข์ เพราะจิตของพระอรหันต์สลัดออกหรือพราก ออกจากขันธ์อันเป็นกองทุกข์ หรือจะกล่าวว่าเป็น "กิเลสนิพพาน" ก็ได้ เพราะขันธ์ยังมีอยู่แต่ไม่มีกิเลสย้อมจิตใจของ

พระอรหันต์ได้ เมื่อร่างกายของพระอรหันต์แตกดับลง นิโรธ ก็คือ ความดับทุกข์ หรือความดับสนิทของขันธ์ หรือจะ กล่าวว่าเป็น "ขันธนิพพาน" ก็ได้ และหลังจากนั้นนิโรธก็คือ ความไม่เกิดมีอีกของทุกข์ คือไม่เกิดมีขันธ์ขึ้นมาอีก

#### ๓.๙ พระอริยเจ้า

คำว่าพระอริยเจ้าตามความหมายของหลวงปู่ ไม่ได้ หมายถึงพระอริยบุคคล ๘ จำพวก แต่หมายเฉพาะท่านผู้ บรรลุอรหัตตผลเท่านั้น เพราะท่านระบุว่าพระอริยเจ้านั้น มี จิตไม่ส่งออกนอก จิตไม่หวั่นไหว จิตไม่กระเพื่อม ซึ่งพระ เสขบุคคลนับแต่พระโสดาบัน พระสกิทาคามี จนถึงพระ อนาคามี ยังมีจิตที่ส่งออก ยังมีจิตที่หวั่นไหว และยังมีจิต ที่กระเพื่อม

#### ต.๑๐ วิหารธรรม

วิหารธรรมคือเครื่องอยู่สบายของจิต ซึ่งพระพุทธเจ้า ทรงแนะนำให้ใช้กายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และ ธรรมในธรรม เป็นวิหารธรรม (อ่านเพิ่มเติมได้ในเรื่องเกี่ยวกับ การเจริญสติปัฏฐาน ในหนังสือ *ประทีปส่องธรรม* หรือ *ทางเอก* ก็ได้)





เมื่อทราบความหมายของศัพท์เฉพาะแต่ละคำ ที่ ปรากฏอยู่ในคำสอนเรื่องอริยสัจแห่งจิต ที่หลวงปู่แสดงไว้ แล้ว ต่อไปนี้จะอธิบายถึงความหมายของธรรม ในเรื่อง อริยสัจแห่งจิตไปตามลำดับ

#### ๔.๑ "จิตที่ส่งออกนอก เป็นสมุทัย ผลอันเกิดจากจิต ที่ส่งออกนอก เป็นทุกข์"

ผู้เขียนได้ทราบจากพระราชวรคุณ เจ้าอาวาสวัดบูรพาราม และเจ้าคณะจังหวัดสุรินทร์ (ธรรมยุต) ผู้เป็นหลานแท้ๆ ของ หลวงปู่ เป็นผู้ดูแลใกล้ชิดหลวงปู่มาหลายสิบปี และเป็น พระอุปัชฌาย์ผู้เปี่ยมด้วยความเมตตาของผู้เขียน ว่าในความ

เป็นจริงคำสอนเรื่องอริยสัจแห่งจิตที่หลวงปูกล่าวไว้ กับคำสอน ที่พิมพ์เผยแพร่กันในชั้นหลังนั้น มีการลำดับข้อความสลับ กันบ้าง เพราะสานุศิษย์ได้ปรับถ้อยคำใหม่ให้สละสลวย ดังเช่นที่พิมพ์เผยแพร่กันอยู่ในปัจจุบันนี้

ข้อความที่ว่า "จิตที่ส่งออกนอก เป็นสมุทัย" นั้น น่า จะคลาดเคลื่อนจากสภาวธรรมที่หลวงปู่สอน เพราะแท้จริง จิตจะเป็นตัวสมุทัยไปไม่ได้ เนื่องจากจิตเป็นวิญญาณขันธ์ อันจัดอยู่ในกองทุกข์ ไม่ใช่ตัณหาอันเป็นตัวสมุทัย หากจะ ใช้ถ้อยคำให้ตรงกับสภาวธรรมจริงๆ จะต้องใช้คำว่า "ความ ส่งออกนอกของจิต เป็นสมุทัย ผลแห่งความส่งออกนอก ของจิต เป็นทุกข์" ทั้งนี้เพราะ ความส่งออกนอกของจิต ก็คือความทะยานอยากหรือตัณหา อันเป็นตัวสมุทัยตามคำสอน ของพระพุทธเจ้านั่นเอง และความส่งออกนอกของจิตอันเป็น ผลให้เกิดทุกข์นั้น มี ๒ ลักษณะคือ

อย่างแรก หากพิจารณาถึงสภาวธรรมอันปรากฏแก่ ผู้เจริญสติตามรู้จิตอยู่เนื่องๆ จะพบว่า เมื่อใดจิตเกิดความ ทะยานอยากหรือหิวในอารมณ์ (มีตัณหา) จิตจะส่งออกไป หยิบฉวยอารมณ์ขึ้นมายึดถือไว้ (มีอุปาทาน ซึ่งองค์ธรรม ของอุปาทานก็คือตัณหาที่มีกำลังกล้า) แล้วจิตจะเกิดการ ทำกรรมคือการทำงานบางอย่างขึ้นทางใจ (มีกรรมภพ) ความ

รู้สึกเป็น "ตัวเรา" ก็จะแทรกเข้ามาสู่จิต (มีชาติ) จิตจะเกิด ความทุกข์ ความหนัก ความแน่น ความบีบคั้น ความไม่เป็น อิสระ ขึ้นในฉับพลัน (มีทุกข์) นี้ก็คือปฏิจจสมุปบาทที่เกิดขึ้น ในปัจจุบันนั่นเอง พึ่งสังเกตว่า **จุดตั้งต้นของทุกข์ตามนัยนี้** อยู่ที่ตัณหาหรือความทะยานอยากหรือการส่งจิตออกนอก และทุกข์ตามนัยนี้เป็นความบีบคั้นทางใจ ซึ่งมีภาระเพราะ จิตหยิบฉวยขันธ์ขึ้นมาเป็นตัวตนของตน

อย่างที่สอง จิตที่ส่งออกนอกหมายถึงปฏิสนธิวิญญาณ เมื่อหยั่งลงในกรรมชรูป คือรูปอันเกิดจากกรรมซึ่งได้แก่ เซลล์แรกที่เกิดจากการผสมเชื้อพันธุ์ของพ่อแม่ (หรือแม้แต่ ปฏิสนธิวิญญาณของโอปปาติกะ เช่นเทวดาและพรหม ซึ่ง ไม่ต้องอาศัยการผสมพันธุ์ของพ่อแม่เป็นจุดกำเนิด) ก็เป็น เหตุให้สัตว์นั้นได้มาซึ่งอายตนะ คือมีรูปนาม/กายใจอันเป็น กองทุกข์ การอธิบายการส่งออกของจิตจนเกิดทุกข์ตามนัยนี้ ก็ตรงกับคำสอนของหลวงปู่ในส่วนนี้เช่นกัน นี้ก็คือปฏิจจ-สมุปบาทที่เกิดขึ้นในแบบข้ามภพข้ามชาติ ซึ่งอธิบายได้ว่า ตราบใดที่ยังไม่รู้แจ้งอริยสัจ ๔ หรือยังละอวิชชาไม่ได้ ความ ปรุงแต่งของจิต (คือสังขาร หรือกรรมภพ) ก็ย่อมเกิดมีขึ้น แล้วจิตย่อมหยั่งลงสู่ภพใหม่ (มีปฏิสนธิวิญญาณ) แล้วได้มา ชึ่งรูปนามอันเป็นทุกข์ (มีชาติ) พึ่งสังเกตว่า**จุดตั้งต้นของทุกข์**  ตามนัยนี้อยู่ที่อวิชชา และทุกข์ตามนัยนี้หมายถึงตัวขันธ์โดย ตรง คือเพียงมีขันธ์แม้ไม่ทันยึดถือ ขันธ์ก็เป็นตัวทุกข์โดย ตัวมันเองอยู่แล้ว

#### ๔.๒ "จิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง เป็นมรรค ผลอันเกิด จากจิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง เป็นนิโรธ"

ข้อความที่กล่าวข้างต้น มีหลายนัย คือ

๔.๒.๑ ขั้นการเจริญบุพพภาคมรรค การที่ผู้ปฏิบัติ มีจิตเห็นจิต (ที่จริงคือจิตดวงปัจจุบันมีสติไประลึกรู้จิตดวง ที่เพิ่งดับไป) และเห็นแจ่มแจ้ง (คือมีปัญญาเห็นความเป็น ไตรลักษณ์ของจิต) อยู่เนื่องๆ นั้น คือการเจริญวิปัสสนา-กรรมฐานโดยใช้จิตเป็นวิหารธรรม อย่างไรก็ตามไม่ใช่ว่าผู้ ปฏิบัติทกคนจำเป็นต้องใช้จิตเป็นวิหารธรรมเหมือนกันหมด แต่จะใช้กายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต หรือธรรมใน ธรรม เป็นวิหารธรรมก็ได้ทั้งสิ้น ทั้งนี้ตามแต่จริตที่แตกต่าง กันไปของแต่ละบุคคล การมีจิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้งในขั้น บุพพภาคมรรคนี้ จึงมีเฉพาะผู้ที่ใช้ จิตในจิต เป็นวิหารธรรม เท่านั้น และผลที่เกิดขึ้นคือ**ตทั้งคนิโรธ** 

๔.๒.๒ ขั้นการเจริญมรรคเบื้องต้นทั้งสาม เมื่อเจริญ วิปัสสนากรรมฐาน จนอินทรีย์ (คือศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา) แก่รอบเต็มที่แล้ว จิตจะรวมลงถึงอัปปนาสมาธิ โดยไม่ได้จงใจ **เมื่อจิตรวมลงถึงอัปปนาสมาธินั้น จิตย่อม** รวมลงที่จิต ไม่ได้ไปรวมลงที่อื่น แต่เบื้องต้นจิตที่รวมลงแล้ว นั้นยังส่งกระแสย้อนไปรู้รูปนามอีกสองสามขณะด้วยความ คุ้นชิน แต่จิตในขณะนั้นมีขันติบริบูรณ์คือทนต่ออารมณ์ ยั่วยวนทั้งหลายนั้นได้ จึงไม่ปรุงแต่งสมมุติบัญญัติหรือ ปฏิกิริยายินดียินร้ายใดๆ ขึ้นมาแม้แต่น้อย รวมทั้งมีปัญญา คล้อยตามอริยสัจว่ารูปนามนั้นเป็นกองทุกข์ เมื่อจิตเห็นแจ้ง รูปนามพอแล้ว (บางท่านพอด้วยการเห็นสภาวธรรม 🖻 ขณะ บางท่านต้องดูถึง ๓ ขณะจึงพอ) จิตจะวางการรู้สภาวธรรมอัน ปราศจากชื่อนั้น แล้วทวนกระแสความรับรู้กลับเข้าหาจิตอัน เป็นธาตุรู้ จุดนี้เองคือจิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง ซึ่งฉับพลันที่ จิตย้อนมาเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้งนั้นเอง อริยมรรคจะบังเกิดขึ้น **๑ ขณะ** โดยมีสัมมาสมาธิเป็นแกนกลางในการรวบรวม องค์มรรคทั้ง ๗ ที่เหลือเข้าด้วยกันเป็นหนึ่ง จนเกิดพลัง ทำลายล้างสังโยชน์ให้ขาดสูญได้ แล้วอริยผลก็เกิดตามมาอีก สามหรือสองขณะโดยอัตโนมัติ

อริยมรรคย่อมเกิดขึ้นที่จิตอันเป็นธาตุรู้ที่แท้จริง ซึ่งจิตในขณะนั้นเรียกว่า "มรรคจิต" จัดเป็นโลกุตรกุศลจิต และมรรคได้ประหารถอนรากถอนโคนกิเลสบางอย่างลง เป็นสมุจเฉท นี้คือ สมุจเฉทนิโรธ ทั้งนี้ก่อนหน้าที่จิตจะ ทวนกระแสของตัณหาหรือการส่งออกเข้ามารู้ถึงจิต จะยัง ไม่เกิดอริยมรรค มาเกิดอริยมรรคเมื่อเข้าถึงจิตอันเป็นธาตุรู้ ที่แท้จริงซึ่งปราศจากความปรุงแต่งใดๆ ทั้งปวง จึงสอดคล้อง กับคำกล่าวของหลวงปู่ที่ว่า "จิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง เป็น มรรค" และเมื่ออริยผลอันเป็นโลกุตรวิบากจิต เกิดตาม อริยมรรคมาโดยอัตโนมัตินั้น อริยผลก็เกิดขึ้นพร้อมกับผลจิต อันเป็นธาตุรู้ที่แท้จริงเช่นกัน จิตย่อมเข้าถึง ปฏิปัสสัทธินิโรธ คือเข้าถึงความสงบระงับอยู่เฉพาะหน้า บรรดากิเลสที่สงบ ระงับไปแล้วจะไม่เกิดมีอีก ไม่ต้องขวนขวายเพื่อดับอีกต่อไป

๔.๒.๓ ขึ้นการเจริญอรหัตตมรรค เมื่อผู้ปฏิบัติผ่าน โลกุตรภูมิมาตามลำดับ จนบรรลุพระอนาคามีแล้วนั้น ก็ยัง เจริญวิปัสสนากรรมฐานอยู่เช่นเดิม เพียงแต่จิตเกิดความ รอบรู้ในความเป็นไตรลักษณ์ของกาย จนปล่อยวางกาย ไปก่อนหน้านี้แล้ว การปฏิบัติจึงบีบวงกระชับเข้ามาที่จิตเป็น สำคัญ แม้จะรู้กายด้วย แต่จิตก็ไม่ติดข้องในกาย คงให้ ความสนใจที่จะเรียนรู้จิตต่อไปเพื่อแสวงหาความหลุดพ้นของ



จิต ผู้ปฏิบัติจะรู้สึกว่า ยังมีสิ่งบางสิ่งที่ตนไม่รู้และไม่เข้าใจ แต่ไม่ทราบว่าเรื่องอะไร เพราะความไม่รู้และไม่เข้าใจสิ่งนี้ จึงยังข้ามภพข้ามชาติไม่ได้ ต่อเมื่อปฏิบัติจนจิตหมดปัญญา ที่จะค้นคว้าหาทางหลุดพ้น จิตจึงหยุดการดิ้นรนค้นคว้า แล้วฉับพลันจิตก็เห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง ว่าจิตนี้เองเป็นตัวทุกข์ ล้วนๆ บางท่านเห็นว่าเป็นทุกข์เพราะจิตไม่เที่ยง บางท่านเห็น ว่าเป็นทุกข์เพราะจิตถูกบีบคั้น และบางท่านเห็นว่าเป็นทุกข์ เพราะจิตเป็นอนัตตา การมีปัญญาเห็นความเป็นไตรลักษณ์ ของจิต ก็คือการที่จิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง แล้วฉับพลันนั้น จิตก็ปล่อยวางจิตสลัดคืนให้กับธรรมชาติ เข้าถึงสมุจเฉทนิโรธ และปฏิปัสสัทธินิโรธอีกครั้งหนึ่ง และเข้าใจแจ่มแจ้งในนิส-สรณนิโรธ อันเป็นการดับทุกข์ด้วยการสลัดออกจากขันธ์ เป็น สภาวะที่พรากออกจากขันธ์ ดำรงอยู่ในภาวะที่กิเลสดับแล้ว นั้นยั่งยืนตลอดไป

คำสอนของหลวงปู่ลึกซึ้งเหลือประมาณ หากไม่ ปฏิบัติธรรมให้สมควรแก่ธรรม จะเข้าใจในสิ่งที่ท่านสอนไม่ได้ เลย ถึงเข้าใจก็เข้าใจได้อย่างผิวเผิน เพราะคำว่า "จิตเห็นจิต" มีความหมายเริ่มต้นตั้งแต่การเจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ซึ่งผู้ปฏิบัติจะเจริญหรือไม่ก็ได้ เนื่องจากการเจริญสติปัฏฐาน อันเป็นวิปัสสนากรรมฐานนั้น ไม่ได้มีเฉพาะการดูจิตอย่างเดียว

แต่ในขณะที่เกิดอริยมรรคแต่ละขั้น จะยิ่งยืนยัน คำสอนของหลวงปุ่มากขึ้นเป็นลำดับ เพราะอริยมรรคเกิดที่ มรรคจิตเท่านั้น คือเกิดเมื่อจิตอันตั้งมั่นอยู่ด้วยอัปปนาสมาธิ ได้หยุดการส่งกระแสความรับรู้ออกไปภายนอก แล้วย้อน ทวนกระแสความรับรู้กลับมาที่จิตอันหมดความปรุงแต่ง เป็น การกลับมาเห็นจิตนั่นเอง ทั้งนี้**การที่จิตเห็นจิตอย่างแจ้มแจ้ง** ก็คือการทำปริญญากิจหรือการรู้ทุกข์ การตัดกระแสตัณหา ย้อนความรับรู้กลับเข้าสู่จิต ก็คือการทำปหานกิจหรือการละ สมุทัย เมื่อจิตพ้นจากความปรุงแต่งก็เห็นธรรมอันไม่ปรุงแต่ง คือนิพพาน ก็คือการทำสัจฉิกิริยากิจหรือการแจ้งนิโรธ และ ในขณะนั้นเอง องค์มรรคทั้ง ๗ ก็จะประชุมลงที่มรรคจิต ด้วยอำนาจของสัมมาสมาธิอันเป็นองค์ที่ ๘ ของอริยมรรค แล้ว เกิดอริยมรรคตัดกิเลสเป็นสมุจเฉทประหาร ก็คือภาวนากิจ หรือการเจริญมรรค กิจทั้ง ๔ ในอริยสัจนี้ ทำเสร็จที่มรรคจิต ในขณะเดียวกันนั่นเอง

ยิ่งในขั้นที่เกิดอรหัตตมรรคด้วยแล้ว ไม่ว่าท่านผู้ใด **ก็ย่อมมีจิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้งด้วยกันทั้งสิ้น** เพราะได้เห็นแจ้ง ขันธ์อื่นๆ จนสามารถปล่อยวางได้แล้ว เหลือเพียงจิตเท่านั้น ที่ยังปล่อยวางไม่ได้ เพราะยังรู้จิตไม่แจ่มแจ้ง ว่าจิตก็ตกอยู่ ใต้อำนาจของไตรลักษณ์เช่นเดียวกับขันธ์อื่นๆ **ต่อเมื่อเริ่ม**  กระบวนการแห่งอรหัตตมรรค จึงมีจิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง ด้วยปัญญาอันยิ่ง ว่าจิตเป็นกองทุกข์อันหนึ่งเช่นเดียวกับขันธ์ อื่นๆ แล้วสามารถสลัดคืนจิต พร้อมทั้งละสมุทัย ประจักษ์ ถึงนิโรธหรือนิพพาน ในขณะแห่งอรหัตตมรรคนั้น เป็นการ ทำกิจทั้ง ๔ ของอริยสัจให้สำเร็จพร้อมกันได้ในขณะเดียว เป็นครั้งสดท้าย

#### ๔.๓ "ตามสภาพที่แท้จริงของจิต ย่อมส่งออกนอกเพื่อ รับอารมณ์นั้น ๆ โดยธรรมชาติของมันเอง"

เนื่องจากจิตเป็นธรรมชาติที่รู้อารมณ์ ดังนั้นจิตจึงต้อง ทำหน้าที่รับรู้อารมณ์ซึ่งหมุนเวียนเข้ามากระทบทางอายตนะ ทั้ง ๖ อยู่ตลอดเวลา ไม่ว่าอารมณ์นั้นจะดีหรือเลว จะสุขหรือ ทุกข์ นอกจากนี้จิตยังมีกิจอื่นที่ต้องกระทำอีกมากมาย เช่น เมื่อรับอารมณ์แล้ว หากอารมณ์นั้นมีกำลังแรงพอ จิตก็ต้อง พิจารณาอารมณ์ ตัดสินให้ค่าอารมณ์ และเสพอารมณ์ด้วย จิตที่เป็นกุศลบ้าง เป็นอกุศลบ้าง และจิตต้องลงภวังค์บ้าง ้ ต้องเคลื่อนในภวังค์บ้าง ต้องขึ้นจากภวังค์บ้าง ฯลฯ ตาม หน้าที่ของจิต ไม่มีใครมีอำนาจสั่งให้จิตเลิกทำหน้าที่ของตน ได้ เพราะจิตก็เป็นอนัตตา

การที่หลวงปู่สอนว่า จิตมีธรรมชาติส่งออกนอกเพื่อรับ อารมณ์โดยธรรมชาติของมันเองนั้น เท่ากับสอนให้พวกเรา รู้ความจริงของจิต ว่าจิตจะต้องออกรู้อารมณ์ ผู้ปฏิบัติพึง ยอมรับความจริงนั้น และเพียงตามรู้ความจริงนั้นเรื่อยไปจน จิตยอมศิโรราบต่อความจริง ไม่ใช่พยายามเข้าไปแทรกแซง หรือขัดขวางการทำงานของจิต อันเป็นการบิดเบือนความจริง เช่นไม่ต้องพยายามห้ามไม่ให้จิตส่งออกไปรู้อารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้นและกาย ด้วยวิธีการต่างๆ เช่น (๑) การเข้าอรูปฌาน (เพ่งสิ่งที่ไม่มีรูป) (๒) การน้อมจิตไปสู่อสัญญสัตตาภูมิ (เพ่งรูปจนจิตดับ เหลือแต่ร่างกายแข็งที่ออยู่) หรือแม้แต่ (๓) การจงใจน้อมจิตไปอยู่ในอารมณ์อันเดียว เช่นความนิ่ง ความว่าง โดยจงใจหนีอารมณ์หยางเหรือพยายามปัดความ ปรุงแต่งทิ้งเพื่อให้จิตนิ่งสนิท แต่ผู้ปฏิบัติควรปล่อยให้ตาหู จมูกลิ้นกายใจทำงานไปตามธรรมดา และยอมรับความจริงว่า เมื่อจิตรับรู้อารมณ์แล้วก็ต้องเกิดปฏิกิริยาตอบสนองไปตาม ธรรมดา เพียงแต่หมั่นมีสติระลึกรู้รูปนามที่กำลังปรากฏ โดยเฉพาะอย่างยิ่งรูปนามภายในคือกายนี้ใจนี้ ซึ่งถูกสำคัญ มั่นหมายว่าเป็นตัวเราของเรา ด้วยจิตที่ตั้งมั่น จนเกิดมี ปัญญาเข้าใจความเป็นจริงคือความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม นั้น เท่านี้ก็คือการเจริญวิปัสสนากรรมฐานเพื่อบรรลุมรรคผล นิพพานแล้ว

#### ๔.๔ "ถ้าจิตส่งออกนอกได้รับอารมณ์แล้ว จิตเกิด หวั่นไหวหรือเกิดกระเพื่อมไปตามอารมณ์นั้น เป็นสมุทัย ผลอันเกิดจากจิตหวั่นไหวหรือกระเพื่อมไปตามอารมณ์นั้นๆ เป็นทกข์"

ลำพังจิตส่งออกนอกไปรับรู้อารมณ์แล้ว หากจิตไม่มี ความกระเพื่อมหวั่นไหว หรือปราศจากความยินดียินร้ายอัน เป็นปัจจัยให้เกิดความปรุงแต่งทางใจต่อไปอีก การส่งออกนอก นั้นก็ยังไม่เป็นปัจจัยให้เกิดความทุกข์ทางใจ แต่จิตจะจบการ ทำงานลงแค่การรู้อารมณ์นั้น

แต่ถ้าจิตส่งออกนอกไปรู้อารมณ์ทางทวารทั้ง ๖ ทั้งที่ อารมณ์นั้นเป็นสภาวธรรมคือรูปนาม หรือเป็นอารมณ์บัญญัติ ก็ตาม หากจิตเกิดความยินดียินร้ายใดๆ ภายหลังการกระทบ อารมณ์นั้น ความยินดีหรือความยินร้ายนั้น จะผลักดันให้ จิตเกิดตัณหาหรือความทะยานอยากที่จะแสวงหาความสุข หรือหลีกหนีความทุกข์ หรือแสวงสิ่งบางสิ่งและผลักดัน สิ่งอื่นออกไป แล้วเกิดการทำงานทางใจต่อเนื่องไปอีก ความ รู้สึกเป็นตัวเป็นตนก็จะแทรกเข้ามา แล้วจิตจะเกิดน้ำหนัก แห่งความทุกข์ทางใจขึ้นโดยอัตโนมัติ ตามกระบวนการของ ปฏิจจสมุปบาทนั่นเอง

อนึ่งคำสอนเรื่องนี้ของหลวงปู่ เป็นการเล่าปรากฏการณ์ ที่เป็นจริงตามธรรมดาให้พวกเราทราบเท่านั้น ไม่ควรตีความ คำสอนของท่านเลยเถิดไปถึงขั้นที่ว่า ทำอย่างไรจิตที่ส่งออก ไปรับรู้อารมณ์แล้วจะไม่เกิดความกระเพื่อมหวั่นไหว เพราะ จิตจะกระเพื่อมหรือไม่ ย่อมอยู่ที่องค์ประกอบสองด้านคือ (๑) ตัวจิตเอง และ (๒) ความแรงของอารมณ์ที่มากระทบ จิตด้วย กล่าวคือ

**๔.๔.๑ องค์ประกอบในด้านจิต** จิตโดยทั่วไปใน กามาวจรภูมิเช่นจิตของพวกเราทั้งหลายนั้น เมื่อกระทบ อารมณ์แล้วมักจะอดกระเพื่อมหวั่นใหวไม่ได้ เพราะยังมี อนุสัยกิเลสผลักดันอยู่ คือพอกระทบอารมณ์อย่างนี้ก็ชอบใจ เพราะมีกามราคะแฝงอยู่ในจิตใจส่วนลึก หรือกระทบอารมณ์ อย่างนี้แล้วเกิดความไม่ชอบใจ เพราะมีปฏิฆะแฝงอยู่ในจิตใจ ส่วนลึก หรือกระทบอารมณ์อย่างนี้แล้วดิ้นรนค้นคว้า เพราะ มีวิจิกิจฉาและอวิชชาแฝงอยู่ในจิตส่วนลึก เป็นต้น

๔.๔.๒ องค์ประกอบในด้านความแรงของอารมณ์ อารมณ์บางอย่างมีความแรง เมื่อกระทบแล้วทำให้จิตทำงาน มาก อารมณ์บางอย่างเป็นอารมณ์อ่อนๆ เมื่อกระทบแล้ว ทำให้จิตไหวตัวทำงานเพียงเล็กน้อยแล้วก็ดับไปเอง และถ้า

เป็นอารมณ์ที่มีกำลังอ่อนมาก จิตเพียงไหวตัวในภวังค์เพียง เล็กน้อยไม่ขึ้นวิถีมารับรู้อารมณ์นั้นทางตาหูจมูกลิ้นและกาย ก็มี

อารมณ์ที่รุนแรงที่มากระทบทางกายทวารทั้ง ๕ ชื่อว่า "อติมหันตารมณ์" รองลงมาชื่อว่า "มหันตารมณ์" (วิถี จิตอันเกิดจากการกระทบของมหันตารมณ์จะไม่มีตทาลัมพนจิต เรื่องนี้เล่าให้เพื่อนนักปฏิบัติฟังไว้เพื่อให้คุ้นศัพท์อภิธรรมบ้าง เผื่อวันหนึ่งข้างหน้าจะสนใจอภิธรรมขึ้นบ้าง) ซึ่งอารมณ์ทั้ง สองประเภทนี้ส่งผลให้เกิดการทำงานทางใจคือความกระเพื่อม หวั่นไหวขึ้นโดยอัตโนมัติ เกิดชวนจิตที่เป็นกุศลบ้าง เป็น อกุศลบ้าง ที่เป็นทุกข์บ้าง เป็นสุขบ้าง ซึ่งก็ไม่มีใครห้ามจิต ไม่ให้กระเพื่อมหวั่นไหวได้ เว้นแต่จิตของผู้ที่กำลังทรงฌาน และจิตของพระอรหันต์ ซึ่งย่อมไม่มีความกระเพื่อมหวั่นไหว เป็นปกติอยู่แล้ว

อารมณ์ที่มากระทบทางมโนทวาร ชื่อว่า "วิภูตารมณ์" เป็นอารมณ์ที่ปรากฏทางใจชัดเจนมากที่สุด ทำให้วิถีจิตเกิด ได้มากที่สุดจนถึงตทาลัมพนวาระ และ "อวิภูตารมณ์" เป็น อารมณ์ที่ชัดเจนน้อยลง ทำให้วิถีจิตสั้นลงคือมีแค่ชวนจิต ก็สิ้นวิถี ไม่มีตทาลัมพนวาระ (เรื่องอวิภูตารมณ์นี้ ตำรา ชั้นหลังบางเล่มตีความว่า วิถีจิตจบลงที่อาวัชชนจิต ไม่มีชวนจิต

ซึ่งพวกเราผู้ปฏิบัติคงไม่ต้องไปช่วยถกเถียงตีความว่าอย่างใด ถูกอย่างใดผิด สรุปแค่ว่าเป็นอารมณ์ทางใจที่มีกำลังอ่อน ก็แล้วกัน)

- ๔.๕ "ถ้าจิตที่ส่งออกนอกได้รับอารมณ์แล้ว แต่ไม่ หวั่นไหว หรือไม่กระเพื่อมไปตามอารมณ์นั้นๆ มีสติอยู่อย่าง สมบูรณ์ เป็นมรรค ผลอันเกิดจากจิตไม่หวั่นไหว หรือไม่ กระเพื่อม เพราะมีสติอยู่อย่างสมบูรณ์ เป็นนิโรธ"
- ๔.๔.๑ สาเหตุที่จิตไม่กระเพื่อมหวั่นไหวเมื่อรับ อารมณ์ การที่จิตปราศจากความยินดียินร้าย หรือไม่มีความ กระเพื่อมหวั่นไหวตามอารมณ์นั้น เกิดขึ้นได้จากหลายสาเหตุ คือ
- (๑) เกิดตามธรรมชาติ จิตชนิดที่เป็นวิบากจิต ย่อมไม่มีความยินดียินร้ายในอารมณ์ และปราศจากความ กระเพื่อมหวั่นไหวโดยตัวของมันเอง ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจน ก็คือ เมื่อตากระทบรูป เกิดจิตทางตาชื่อว่า "จักขุวิญญาณจิต" ขึ้นทำหน้าที่รู้รูปคือสี (แสง) ที่มากระทบตา จักขุวิญญาณจิต นั้นเป็นวิบากจิต ซึ่งไม่มีดี ไม่มีชั่ว ไม่มีความปรุงแต่ง และ ไม่มีความกระเพื่อมหวั่นไหวโดยตัวของมันเองอยู่แล้ว คงทำ หน้าที่รู้สีไปเฉยๆ เท่านั้น แม้จิตที่รับฟังเสียง จิตที่ได้กลิ่น

จิตที่รู้รส จิตที่รู้การกระทบสัมผัสทางกาย ก็เป็นวิบากจิต เช่นเดียวกัน ขอให้เพื่อนนักปฏิบัติลองสังเกตจิตเหล่านี้ดูก็ได้

(๒) เกิดเพราะการทำสมถกรรมฐาน ถ้าเพ่งจิต ให้นิ่งอยู่ในอารมณ์อันเดียว จิตย่อมไม่ยินดียินร้ายต่ออารมณ์ อื่น แต่ยินดีอยู่ในอารมณ์อันเดียวนั้น หรือถ้ากำหนดจิตให้ หยุดสนิทอยู่บนความไม่มีอะไรเลย จิตก็ย่อมไม่ยินดียินร้าย ต่ออารมณ์อื่น แต่ยินดีอยู่ในอารมณ์ของความไม่มีอะไรนั้น (อากิญจัญญายตนะ) วิธีการเหล่านี้เป็นการหนีความยินดี ยินร้ายด้วยการทำสมถกรรมฐาน

(๓) เกิดในระหว่างการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือในระหว่างเจริญสติเห็นความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม อยู่นั้น หากจิตเกิดความยินดีก็มีสติรู้ทัน หากจิตเกิดความ ยินร้ายก็มีสติรู้ทัน บรรดาความยินดียินร้ายนั้นก็จะดับลง จิตก็เข้าสู่ความเป็นกลางชั่วขณะ แต่หากเจริญวิปัสสนากรรมฐานไปจนจิตเกิดปัญญาระดับสังขารุเปกขาญาณ ได้ เห็นความจริงว่าความปรุงแต่งทั้งปวงเสมอกันด้วยความเป็น ไตรลักษณ์ เช่น ความสุขก็เป็นของชั่วคราว ความทุกข์ก็ เป็นของชั่วคราว จิตก็จะเป็นกลาง และหมดความดิ้นรน กระเพื่อมหวั่นไหวยินดียินร้ายต่ออารมณ์ทั้งปวง



- (๔) เกิดในกรณีอื่นๆ เช่น ในขณะที่จิตทรงฌาน จิตย่อมปราศจากความยินดียินร้ายในกามคุณอารมณ์ หรือ ในขณะที่จิตเกิดอริยมรรคและอริยผล จิตจะเข้าถึงความ เป็นกลางอย่างแท้จริง (มรรคได้ชื่อว่าทางสายกลาง) แม้ใน ระหว่างที่เกิดอริยมรรคอริยผลนั้น จิตอาจจะประกอบด้วย ความสุข แต่จิตก็ปราศจากความยินดี คือมีความเป็นกลาง ต่อความสุขนั้น
- (๕) เกิดเพราะอารมณ์ไม่รุนแรงพอจะทำให้ จิตกระเพื่อมหวันไหว คือ (๑) อารมณ์ทางกายทวาร (ตา หู จมูก ลิ้น และกาย) อ่อนๆ ชื่อว่า ปริตตารมณ์ ซึ่งเมื่อกระทบ แล้วจิตจะขึ้นสู่วิถีเพียงแค่โวฏฐัพพนะ ไม่ทันเข้าถึงชวนะอัน เป็นช่วงที่จะเกิดความยินดียินร้ายได้ เช่นการเห็นภาพในที่ สลัวๆ ไม่ชัดเจนว่าสวยหรือไม่สวย ดีหรือไม่ดี จิตใจก็เกิด ความเฉยๆ ต่อภาพที่เห็นนั้น (ยกเว้นแต่จะเกิดความคิด ต่อเนื่องไปอีกว่า สิ่งที่เห็นไม่ชัดนั้น น่าจะเป็นสิ่งนั้นสิ่งนี้ แล้วเกิดความยินดียินร้ายขึ้น ซึ่งนั่นเป็นการเปลี่ยนไปสู่ อารมณ์ใหม่แล้ว คือเปลี่ยนจากการรู้รูปด้วยตา ไปสู่การคิด เรื่องราวด้วยใจ อันมีสมมุติบัญญัติเป็นอารมณ์) หรือ (๒) อารมณ์ทางกายทวารที่อ่อนที่สุดชื่อว่า อติปริตตารมณ์

เช่นคนที่กำลังหลับลึก แล้วได้ยินเสียงอะไรแว่วๆ จิตเกิด ไหวตัวในภวังค์ไหว (ภวังคจลนะ) เพียง ๒ ขณะ แล้วอารมณ์ นั้นก็ดับไป จิตไม่ทันขึ้นวิถีปรุงเป็นความยินดียินร้าย หรือ (๓) อารมณ์ทางใจที่ละเอียด ไม่ปรากฏชัด ชื่อว่า อวิภูตารมณ์ อาจเป็นอารมณ์ปรมัตถ์หรือบัญญัติก็ได้ โดยจิตจะขึ้นวิถี รับอารมณ์ทางมโนทวารที่มโนทวาราวัชชนจิตเท่านั้นแล้วก็ ตกลงสู่ภวังค์เลย หรือทำงานเพียงเล็กน้อยแล้วก็ตกลงสู่ภวังค์ เช่นความคิดในขณะที่ยังไม่รู้ว่าคิดอะไร คิดแต่คิดไม่ออก จำไม่ได้ หรือความฝันที่เลือนลางคล้ายอาการของคนที่นอน หลับไม่สนิท เป็นต้น

๔.๔.๒ จิตที่ไม่กระเพื่อมเพราะมีสติอยู่อย่างสมบูรณ์ จึงจะเป็นมรรค หากไม่กระเพื่อมเพราะได้รับอารมณ์ไม่ชัดเจน หรือไม่กระเพื่อมเพราะสาเหตุอื่น ไม่จัดว่าเป็นมรรค อนึ่ง คำว่า "มีสติอยู่อย่างสมบูรณ์" ท่านหมายถึงมีสติและสัมมาสมาธิ คือมีสติระลึกรู้รูปนามที่กำลังปรากฏ ด้วยจิตที่มีสัมมาสมาธิ คือมีความตั้งมั่นและเป็นกลาง จึงจะเกิดปัญญาเห็นความ เป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม อันเป็นการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ไม่ใช่มีสติแบบไม่ขาดสายด้วยการเพ่งจ้องจิต หรือเพ่งจ้อง อารมณ์

แม้การที่จิตส่งออกไปกระทบอารมณ์จะเป็นทางมาของกิเลส แต่ก็เป็นทางมาของปัญญาคือความรู้แจ้งในกอง สังขารหรือรูปนามด้วย จุดหักเหที่สำคัญว่าเมื่อกระทบอารมณ์ แล้วจิตจะ (๑) เกิดเป็นอกุศลจิต ปราศจากสติ (๒) เกิด เป็นมหากุศลจิตที่มีสติแต่ไม่มีปัญญา หรือ (๓) เกิดเป็น มหากุศลจิตที่มีทั้งสติและปัญญา อย่างใดนั้น ก็อยู่ตรงที่ว่า จิตมีสติและสัมมาสมาธิหรือไม่ กล่าวคือ

- (๑) หากจิตส่งออกรู้อารมณ์แล้วปราศจากสติ อกุศลจิตก็เกิดขึ้น
- (๒) หากจิตส่งออกรู้อารมณ์แล้วมีสติแต่ปราศจาก ปัญญาที่จะเห็นความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนาม จิตก็เป็น มหากุศลจิตในระดับธรรมดาๆ ซึ่งไม่สามารถเกิดวิปัสสนา-ปัญญาได้
- (๓) หากจิตส่งออกรู้อารมณ์แล้วมี**สติ**ระลึกรู้ถึง รูปธรรมหรือนามธรรมที่ปรากฏ ด้วยจิตที่มี**สัมมาสมาธิ** คือ ตั้งมั่นเป็นกลาง ปราศจากความยินดียินร้าย และสักว่ารู้สักว่า เห็นสภาวธรรมนั้นๆ อยู่ จิตก็จะเกิด**วิปัสสนาปัญญา** คือ เห็นถึงความเป็นไตรลักษณ์ของรูปนามนั้นๆ อย่างที่สามนี้แหละ เป็นทางดำเนินบุพพภาคมรรค จนวันใดเกิดสติปัญญาบริบูรณ์

ก็จะเกิดอริยมรรค อริยผล และประจักษ์นิพพาน อันเป็น สมุจเฉทนิโรธ ปฏิปัสสัทธินิโรธ และนิสสรณนิโรธ ในที่สุด สมดังคำที่หลวงปู่กล่าวว่า "ผลอันเกิดจากจิตไม่หวั่นไหว หรือ ไม่กระเพื่อม เพราะมีสติอยู่อย่างสมบูรณ์ เป็นนิโรธ"

ขอย้ำว่าที่หลวงปู่พูดถึง "การมีสติอยู่อย่างสมบูรณ์" นั้น หมายถึงมีสติ สัมมาสมาธิ และปัญญา เพียงแต่ท่าน กล่าวอย่างย่อๆ เท่านั้นเอง

#### ๔.๖ "พระอริยเจ้าทั้งหลายมีจิตไม่ส่งออกนอก จิตไม่ หวั่นไหว จิตไม่กระเพื่อม เป็นวิหารธรรม"

พระอรหันต์หมดการกระทำกรรมทางใจ ด้วยเจตนา อันเป็นบุญหรือบาปทั้งปวง แม้จิตจะเกิดการทำงานทางใจ ก็ สักว่ามีกิริยาเกิดขึ้นเท่านั้น และกิริยาที่เกิดขึ้นไม่กระเทือน เข้าถึงใจ ไม่มีการเสวยเวทนาทางใจ จึงปราศจากตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติและทุกข์ และสักว่าทำงานไปตามหน้าที่ ของขันธ์อันประกอบด้วยวาสนาคือความเคยกายเคยวาจา และประกอบด้วยความคุ้นชินกับอารมณ์ฝ่ายกุศล เช่น ความ เมตตากรุณา เป็นต้น แต่สภาพรู้อันเป็นอิสระก็ยังคงเป็น อิสระอยู่เช่นนั้น จิตไม่มีอาการเคลื่อนหลงไปสู่อารมณ์ทาง

ทวารใดๆ เพราะไม่ติดในรสของอารมณ์ใดๆ ประกอบกับจิต ใหญ่เต็มโลกเต็มจักรวาล (วิมริยาทิกตจิต) จนไม่มีการมา หรือการไป มีความนิ่งและเงียบสนิท รู้ ตื่น เบิกบาน สงบ สะอาด สว่าง ปราศจากความปรุงแต่งอันเป็นความกระเพื่อม ไหวจากภายใน ปราศจากสิ่งเข้ามาปรุงแต่งจากภายนอก และ ปราศจากภายในและภายนอก เป็นจิตหนึ่ง

หลวงปู่เล่าว่าท่านอยู่กับสภาวะดังกล่าวนี้ มีสภาวะ ดังกล่าวนี้เป็นวิหารธรรม ท่านจึงกล่าวว่าพระอริยเจ้ามีจิตที่ ไม่กระเพื่อมหวั่นไหวเป็นวิหารธรรม แต่ก็เคยทราบว่าครูบา อาจารย์รูปอื่นท่านก็มีเครื่องอยู่ของท่านแตกต่างกัน เช่น บางองค์ท่านก็อยู่กับเมตตาพรหมวิหาร (เมตตาแบบเจาะจง) บางองค์อยู่กับเมตตาอัปปมัญญา (เมตตากว้างขวางไม่มี ประมาณ) บางองค์อยู่กับฌานสมาบัติ และบางองค์ก็อยู่กับ การอบรมสั่งสอน เป็นต้น



#### ๕.๑ <u>การทำกรรมฐานผิดพลาดส่งผลร้ายต่อตนเอง</u> และพระศาสนา

การดูจิตก็ไม่ต่างจากการทำกรรมฐานอย่างอื่น คือหาก (๑) ไม่มีกัลยาณมิตร อันได้แก่ครูบาอาจารย์ที่รู้จริงและ ประกอบด้วยเมตตา หรือ (๒) ไม่มีโยนิโสมนสิการ อันได้แก่ ความแยบคายในการพิจารณาตรวจสอบการปฏิบัติที่ดำเนินอยู่ ให้ถูกตรงตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ผู้ปฏิบัติก็มีโอกาสที่ จะถูกอาจารย์สอน หรือถูกกิเลสหลอกให้ทำอย่างอื่นที่นอกลู่ นอกทาง แล้วคิดว่ากำลังปฏิบัติธรรมเพื่อการบรรลุมรรคผล นิพพานอยู่ ความเสียหายจะเกิดกับตนเองนับภพนับชาติ ไม่ถ้วน เพราะจิตจะซึมซับมิจฉาทิฏฐิแน่นหนามากขึ้น และ

ยิ่งเป็นผู้ที่ชอบเผยแพร่ความรู้ความเห็นที่ผิดเพราะการปฏิบัติ ที่ผิดของตนออกไปด้วยแล้ว ก็จะยิ่งทำให้พระศาสนาและ ผู้ปรารถนาความพ้นทุกข์อื่นๆ พลอยเสียหายไปด้วย

ทุกวันนี้ไปที่ใดก็พบคนดูจิต และมีการสอนดูจิตกัน อยู่ทั่วไป แต่การดูจิต (รวมทั้งการทำวิปัสสนากรรมฐานด้วย อารมณ์กรรมฐานอื่นๆ) เป็นงานที่ละเอียดประณีตมาก จึง เกิดการสอนและการดูจิตที่ผิดพลาดให้เห็นได้เนื่องๆ ส่งผล ให้บางคนถึงกับสำคัญตนผิด ว่าบรรลุคุณธรรมชั้นสูงถึงขั้น หมดความยึดถือจิตแล้ว ทั้งที่ยังละกิเลสใดๆ ไม่ได้เลย ทำ ได้เพียง (๑) การหลงอยู่ในโลกของความคิด เช่น คิดเรื่อง จิตว่าง ความว่าง ความไม่มีอะไรเลย การไม่ยึดถืออะไรเลย ฯลฯ (๒) การหลงนิมิตภายในที่จิตปรุงขึ้นเอง เช่นโอภาส คือแสงสว่าง การระลึกชาติ การรู้อดีตและอนาคต การเห็น ภาพหรือเสียงหลอกลวงต่างๆ ที่จิตหลอนขึ้นเอง (๓) *การ* หลงนิมิตภายนอกที่จิตออกไปรู้ไปเห็น เช่น การเห็นผีสาง เทวดา นรกสวรรค์ การรู้จิตคนอื่น และการได้ยินความคิด ของผู้อื่น (๔) *การหลงกับอาการของปีติ* เช่น อาการตัวลอย ์ ตัวเบา ตัวโคลง ขนลุก และความรู้สึกวูบวาบ (๕) *การ* หลบเข้าไปอยู่ในภพละเอียด อันเป็นสภาวะที่ผู้ปฏิบัติหลง สร้างขึ้นมาเอง เช่น ความว่างภายใน ความว่างภายนอก

และการดับความรู้สึกนึกคิดชั่วคราวระหว่างการเข้าสมาบัติ ซึ่งเมื่อหลงอยู่แล้วจะรู้สึกสุขสบาย ไร้ทุกข์ ปราศจากกิเลส เกิดสำคัญผิดว่านี่เป็นทางบรรลุมรรคผลนิพพาน หรือนี่คือ "นิพพาน" ซึ่งจิตสามารถเอาเป็นที่พึ่งที่อาศัยได้จริง หรือ (๖) การปล่อยให้กิเลสผลักดันจิตอย่างอิสระโดยไม่ยอมรับรู้ ถึงกิเลสนั้น จนขาดอาจารสมบัติคือระเบียบแบบแผนความ ประพฤติอันดีงาม เพราะคิดว่านั่นคือความไม่ยืดมั่นในสิ่ง ทั้งปวง เช่นนึกจะกล่าวธรรมก็กล่าวเอาเองแบบอัตโนมัติ นอกเหนือคำสอนของพระพุทธเจ้า นึกจะด่าใครก็ด่า นึกจะ ปัสสาวะในที่สาธารณะก็ทำ นึกจะแสดงการเหยียบย่ำพระ พุทธรูปหรือรูปพระภิกษุครูบาอาจารย์ก็ทำ เป็นต้น และเมื่อ คิดว่าตนเองบรรลุมรรคผลหรือหมดกิเลสแล้ว ก็มักฟุ้งซ่าน อยากสอนผู้อื่น บางคนถึงกับเที่ยวไปตามวัดหรือสำนักปฏิบัติ ต่างๆ ทั้งที่ไม่มีใครเชิญ แล้วประกาศลัทธิของตนด้วยความ ฟุ้งซ่านในธรรม หรือด้วยความอยากใหญ่ ก็มีให้เห็นอยู่เนืองๆ

การกระทำเช่นนั้น พาคนที่ขาดเหตุผลและไม่ได้ศึกษา พระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า ให้หลงผิดตามไปด้วย เข้าทำนอง "คนบ้าจูงคนโง่ แล้วคนโง่ก็นับถือคนบ้า" เพราะ คนโง่เห็นผิดว่า "คนที่ทำอะไรตามใจชอบ คือคนที่ไม่ยึดถือ อะไรแล้ว" ที่น่าสลดสังเวชใจก็คือฆราวาสบางคนที่สำคัญตน

ว่าเป็นพระอริยบุคคล ถึงกับคุยอวดด้วยความภูมิใจว่า ตน ไปที่วัดโน้นวัดนี้ก็มีพระภิกษุมากราบไหว้ตน นับว่าเหลวไหล ตามกันไปหมดทั้งพระทั้งโยม เพราะไม่ศึกษาพระธรรม คำสอนของพระพุทธเจ้าให้ดี จึงไม่ทราบว่าเพศของคฤหัสถ์ นั้นรองรับคุณของอรหัตตมรรคอรหัตตผลไม่ได้ และคฤหัสถ์ ที่เป็นพระอริยบุคคลก็จะเคารพพระธรรมวินัยและเพศบรรพชิต ย่อมไม่ยอมให้พระเณรมากราบไหว้ตนอย่างเด็ดขาด เพราะ เป็นอริยประเพณีสืบเนื่องกันมาตั้งแต่ครั้งพุทธกาล เช่น ไม่เคย ปรากฏเลยว่า พระเจ้าพิมพิสาร จิตตคฤหบดี อนาถบิณฑิก-เศรษฐี นางวิสาขามิคารมาตา หรือหมอชีวกโกมารภัจจ์ ฯลฯ ซึ่งเป็นพระอริยบุคคล จะยินยอมหรือยินดีให้พระภิกษุที่เป็น ปุถุชนกราบไหว้ตน สำหรับภิกษุที่เคารพพระธรรมวินัยก็จะ ไม่กราบไหว้คฤหัสถ์ เพราะแม้แต่จะกราบไหว้ภิกษุผู้ทรง คุณธรรมสูงแต่อ่อนพรรษากว่าก็ทำไม่ได้แล้ว เนื่องจากพระ พุทธเจ้าทรงกำหนดให้ภิกษุเคารพกันตามหลักอาวุโสภันเต คือผู้บวชทีหลังต้องแสดงความเคารพผู้บวชก่อน จึงเป็นไป ไม่ได้้ที่ภิกษุจะกราบไหว้ผู้ที่ยังไม่ได้บวชซึ่งไม่มีอายุพรรษาเลย

ไม่ว่ายุคใดสมัยใด คนก็เห่อพระอริยะกันเสมอมา ใน ครั้งพุทธกาลแค่คนไม่นุ่งผ้าแล้วประกาศว่าฉันไม่ยึดถืออะไร แล้ว ผู้คนก็ยังแตกตื่นนับถือว่านี่คือพระอรหันต์ พวกที่ตื่น



พระอริยะนั้นหากมีใครมาประกาศตนว่าเป็นพระอริยะ พึ่งใช้ ความสังเกตให้ดีว่า ผู้นั้นประพฤติตนเรียบร้อยไม่ทำในสิ่งที่ คนปกติเขาละอายที่จะกระทำหรือไม่ มีศีลสมบูรณ์หรือไม่ มีจิตปลอดโปร่งไม่กวัดแกว่งหวือหวาไปตามแรงขับของกิเลส หรือไม่ แสดงธรรมถูกต้องตามคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งใน ระดับศีล สมาธิ ปัญญาและวิมุตติหรือไม่ ซึ่งถ้าสังเกตกัน นานๆ ก็พอจะสังเกตได้ไม่ยากนัก

**๕.๒ ลักษณะของการดูจิตที่ผิดพลาด** เมื่อได้ปรารภ ถึงพฤติกรรมของผู้ดุจิตอย่างผิดพลาดแล้ว (ความจริงผู้ปฏิบัติ กรรมฐานอื่นที่ผิดพลาดก็มีมากไม่แพ้กัน) คราวนี้จะกล่าวถึง การดูจิตที่ผิดพลาดในแง่มุมต่างๆ ซึ่งล้วนแต่ผิดพลาดจาก แก่นธรรมคำสอนของหลวงปู่ทั้งสิ้น กล่าวคือ

**๕.๒.๑ การหลงคิดเรื่องจิต** การคิดเรื่องจิตไม่ใช่ การดูจิต สมดังคำของหลวงปู่ที่ว่า *"คิดเท่าไหร่ก็ไม่รู้ หยุด* **คิดถึงรู้ แต่ก็ต้องอาศัยคิด"** หมายความว่าผู้ปฏิบัติพึงปล่อย ให้จิตคิดนึกปรุงแต่งไปตามธรรมดาของจิต เพียงแค่มี**สติ** ตามรู้เจตสิกธรรมต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับจิต เช่นความรู้สึกสุข ทุกข์ และอารมณ์อันเป็นกุศลและอกุศลต่างๆ ตลอดจนตาม รู้กระบวนการทำงานของจิต ด้วยจิตที่มี**สัมมาสมาธิ**คือความ ์ ตั้งมั่น จนเกิด**ปัญญา**เห็นความเป็นไตรลักษณ์ของจิตและ เจตสึกธรรมต่างๆ ไม่ใช่เอาแต่คิดนึกปรุงแต่ง ว่าจิตไม่เที่ยง บ้าง จิตเป็นทุกข์บ้าง จิตเป็นอนัตตาบ้าง คิดถึงความว่างบ้าง คิดถึงนิพพานบ้าง ซึ่งนั่นไม่ใช่การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน แต่อย่างใด

๔.๒.๒ การหลงดูสิ่งอื่นที่ไม่ใช่จิต ผู้ดูจิตที่ไม่ รอบคอบอาจหลงไปดูสิ่งอื่นที่ไม่ใช่จิต ซึ่งได้แก่อารมณ์ ภายนอก กับอารมณ์อันเป็นความปรุงแต่งภายใน ทั้งด้วย (๑) ความจงใจ (๒) ความเผลอเพลิน และ (๓) ความรู้เท่า ไม่ถึงการณ์ เนื่องจากคิดว่าการดูนั้นเป็นการดูจิตที่ถูกต้อง เป็นทางบรรลุมรรคผลนิพพาน หรือดูแล้วมีความสุขหรือ สนุกหรือน่าสนใจที่จะดู ตัวอย่างเช่น

**๕.๒.๒.๑ อารมณ์ภายนอก** เป็นการหลงไปกับ ปรากฏการณ์ภายนอกกายหรือจิตของตน ซึ่งมีทั้งสิ่งที่เป็น จริง และสิ่งที่ไม่เป็นจริงอันเป็นนิมิตที่จิตสร้างขึ้นเอง เช่น เมื่อดูจิตอยู่แล้วจิตเกิดส่งกระแสออกไปรู้เห็นสิ่งภายนอก เช่นเห็นผีและเทวดา เห็นรัศมีกายและรัศมีจิตของผู้อื่น ได้ยิน เสียงความคิดของผู้อื่น รู้วาระจิตของผู้อื่น การรู้เหตุการณ์ ในอดีตและอนาคต ฯลฯ ส่วนมากการหลงอารมณ์ภายนอก มักเกิดจากความสนุก ความอยากรู้อยากเห็น หรือความ

อยากเด่นอยากดัง เป็นการออกไปรู้ ทั้งที่ทราบและไม่ทราบ ว่าไม่ใช่ทางของการบรรลุมรรคผลนิพพาน

**๕.๒.๒ อารมณ์ภายใน** เป็นการหลงไปกับ ปรากฏการณ์หรือความปรุงแต่งภายในกายหรือจิตของตน ซึ่งมีทั้งสิ่งที่เป็นจริง และสิ่งที่ไม่เป็นจริงอันเป็นนิมิตที่จิต สร้างขึ้นเอง ตัวอย่างเช่น

- (๑) เมื่อเห็นวิบากของการจงใจปฏิบัติด้วยอำนาจ ของโลภะและโทสะที่มีลักษณะเป็นก้อนแน่นๆ อยู่กลางอก ก็สำคัญว่านั่นคือจิต แล้วหลงไปจ้องดูโดยคิดว่านั่นคือจิต
- (๒) เมื่อสติระลึกรู้สภาวะบางอย่างเช่นกิเลส ที่ผุดขึ้นกลางอก ก็หลงไปดูสภาวะนั้น แล้วสภาวะนั้นก็จะ หลบตัวลึกลงไปอีก ผู้ปฏิบัติก็หลงส่งจิตตามไปดูสภาวะนั้นโดยคิดว่าจะดูเข้าไปให้ถึงต้นตอของสภาวะ ในขณะนั้นผู้ ปฏิบัติเห็นแต่สภาวะ แต่ลืมรู้ทันว่าจิตกำลังหลงไปดูสภาวะ เสียแล้ว และเมื่อตามลึกลงไปอีก สภาวะนั้นก็จะหายไปอย่างไร้ร่องรอย กลายเป็นความว่างอยู่ภายใน ผู้ปฏิบัติ ก็หลงอยู่กับอารมณ์ว่างๆ ในส่วนลึกของจิตนั้น เพื่อรอดูว่า เมื่อไรสภาวะใดจะผุดออกมาอีก จะได้เห็นต้นตอว่ามันผุด ออกมาจากที่ใด แล้วคิดว่ากำลังดูจิตอยู่

เรื่องนี้ผู้เขียนเองเคยผิดพลาดมาแล้ว ครั้งนั้น หลวงปู่มรณภาพไปแล้วและผู้เขียนได้พบหลวงปู่สิม พุทธาจาโร แห่งวัดถ้ำผาปล่อง ท่านได้กรุณาเตือนผู้เขียนว่า "ผู้รู้ๆ (ท่าน เรียกผู้เขียนว่า "ผู้รู้") ออกมาอยู่นอกๆ นี่ กิเลสมันไม่อยู่ ในนั้นหรอก" ผู้เขียนจึงเกิดรู้ขึ้นมาว่า กิเลสนั้นอาศัยการ กระทบอารมณ์ทางตาหูจมูกลิ้นกายและใจ จึงเกิดขึ้นได้ หาก มัวหลงอยู่กับอารมณ์อันละเอียดลึกในภพละเอียดอย่างนั้น ก็ไม่มีการกระทบอารมณ์หยาบ ย่อมไม่มีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง ให้กิเลสหยาบเกิดขึ้นมาได้ ไปรอดูก็ไม่เห็น เพราะมันไม่มี เหตุให้เกิด ส่วนกิเลสที่กำลังเกิดอยู่คืออวิชชาและโลภะที่ ละเอียดนั้น สติปัญญายังไม่แก่กล้าพอที่จะเห็นได้ จึงมองหากิเลสอย่างไรก็ไม่เห็นกิเลส

(๓) เมื่อสติระลึกรู้ความไหวยิบยับที่ผุดขึ้น กลางอก ก็หลงไปดูความไหวนั้น ดูเป็นเดือนๆ ทั้งวันทั้งคืน ความไหวนั้นก็ไม่หายไปสักที ผู้ปฏิบัติจึงเกิดความฟุ้งช่าน รำคาญใจว่าอะไรหนอมันไหวอยู่ได้ทั้งวันทั้งคืน แท้จริงมัน คือความปรุงแต่งอย่างหนึ่งของจิตเท่านั้น หน้าที่ของผู้ปฏิบัติ ก็คือ "สักว่ารู้ แล้วรู้ทันจิต" ไม่ใช่หาทางไปดับมัน และหาก ไปหลงจ้องมันจนลืมตัว จิตจะถลำเข้าไปแช่อยู่กับความไหวๆ นั้น แล้วคิดว่ากำลังดูจิตอยู่ ต่อเมื่อจิตมีกำลังตั้งมั่นเป็นผู้รู้

ผู้ดู จิตจึงจะแยกออกจากสิ่งไหวๆ นั้น แล้วเจริญปัญญา ต่อไปได้

(๔) เมื่อตามดูจิตอยู่นั้น บางคราวผู้ปฏิบัติก็ หลงไปเพ่งจิตและเกิดนิมิตขึ้นได้ เช่นเห็นจิตเป็นดวงสว่าง ผุดขึ้นกลางอก เห็นเป็นพระพุทธรูปนั่งสมาธิอยู่กลางอก เห็นพระพุทธเจ้าหรือครูบาอาจารย์มาแสดงธรรมให้ฟัง หรือ ได้ยินเสียงจิตแสดงธรรมขึ้นมาเอง หรือเห็นความไหวๆ สอง สามขณะแล้วเห็นจิตเป็นดวงสว่างโผล่แหวกสิ่งห่อหุ้มออกมา บางส่วน ฯลฯ ถ้าผู้ปฏิบัติไปหลงสำคัญมั่นหมายยินดีในสิ่ง เหล่านี้ ก็จะลืมดูจิต

การจะป้องกันการหลงไปดูสิ่งอื่นที่ไม่ใช่จิตนั้น กระทำได้ โดย

- (๑) ผู้ปฏิบัติพึงระลึกอยู่เสมอว่า ตนมีหน้าที่ศึกษา รูปนาม/กายใจของตนเองเพื่อความบริสุทธิ์หลุดพ้น ไม่ควร สนใจนิมิตหมายภายนอกใดๆ ทั้งสิ้น
- (๒) ผู้ปฏิบัติพึ่งมีโยนิโสมนสิการ คือหมั่นสังเกต จิตใจของตนให้รอบคอบว่าดำเนินอยู่ในลู่ทางของการเจริญ วิปัสสนากรรมฐานจริงหรือไม่ เพราะจิตมีธรรมชาติปรุงแต่ง อยู่ตลอดเวลา จำเป็นต้องระมัดระวัง เพราะหากผู้ปฏิบัติรู้

ไม่เท่าทันความปรุงแต่งของจิต ก็จะหลงไปดูความปรุงแต่ง หรือนิมิตหมายภายในแทนการดูจิต และไม่เห็นกิเลสที่กำลัง ช่อนเร้นบงการพฤติกรรมของจิตอยู่ ซึ่งโดยส่วนมากผู้ดูจิต มักจะมีพฤติกรรม "ส่งจิตไปดูจิต" หรือ "ส่งจิตไปเที่ยว แสวงหาจิต" ด้วยอำนาจบงการของโลภะคือความอยากรู้ อยากเห็นอยากเป็นอยากได้ ทั้งที่หลวงปุสอนว่า *"อย่าใช้จิต* แสวงหาจิต อีกกัปป์หนึ่งก็ไม่เจอ"

อนึ่ง ความจงใจส่งจิตไปดูสิ่งต่างๆ ทั้งภายนอกและ ภายในนั้น หลวงปู่ท่านเรียกว่า *"จิตส่งออกนอก"* ทั้งสิ้น

**๕.๒.๓ การจงใจดูจิตอย่างเดียว** ผู้ดูจิตที่ไม่เข้าใจ หลักของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน มักพยายามจะดูจิต อย่างเดียวโดยไม่ดูอารมณ์รูปนามอย่างอื่น นั่นเป็นความ ผิดพลาดที่เกิดขึ้นกับผู้ปฏิบัติที่ใช้อารมณ์กรรมฐานอย่างอื่นๆ ด้วยเช่นกัน เพราะผู้ปฏิบัติส่วนมากเมื่อต้องการทำกรรมฐาน โดยมีอารมณ์อันใดอันหนึ่งเป็นวิหารธรรม เช่นลมหายใจ ท้องพองยุบ มือที่เคลื่อนไหว เท้าที่เคลื่อนไหว เวทนาทาง กาย เวทนาทางใจ และจิต ฯลฯ ก็มักพยายามที่จะให้สติ หยั่งรู้ลงที่อารมณ์อันนั้นอย่างเดียว โดยไม่สนใจอารมณ์อื่น เช่นพยายามจะรู้ลมหายใจอย่างเดียว พยายามรู้ท้องพองยุบ อย่างเดียว กระทั่งพยายามจะดูจิตอย่างเดียว นั่นเป็นความ ผิดพลาดที่เกิดจากความไม่เข้าใจความจริงที่ว่า ทั้งจิตและสติ (อันเป็นเครื่องมือของจิตในการระลึกรู้อารมณ์) ต่างก็เป็น อนัตตา ไม่มีใครสามารถสั่งจิตและสติให้เกิดขึ้นและระลึกรู้ อารมณ์อย่างเดียวได้ เว้นแต่ผู้ทำสมถกรรมฐานที่เพ่งรูปหรือ นามหรืออารมณ์บัญญัติต่างๆ เป็นอารมณ์ ที่สามารถรู้อารมณ์ ที่เพ่งนั้นได้ต่อเนื่องยาวนาน ซึ่งเป็นคนละเรื่องกับการเจริญ วิปัสสนากรรมฐาน (เพราะการเพ่งรูปอย่างมากก็ได้ความสงบ ในรูปฌาน (รวมทั้งพรหมลูกฟักที่ผู้ปฏิบัตินั่งตัวแข็งขาดสติ) และการเพ่งนามอย่างมากก็ได้ความสงบในอรูปฌาน)

ดังนั้นการดูจิตจึงไม่ใช่การจงใจดูแต่จิตอย่างเดียว แต่หมายความถึงว่า (๑) เมื่อตาเห็นรูป หากมีปฏิกิริยาใดๆ เกิดขึ้นที่จิตเช่นความยินดียินร้ายในรูป ก็ให้รู้ทันจิต (๒) เมื่อ หูได้ยินเสียง..... (๓) เมื่อจมูกได้กลิ่น..... (๔) เมื่อลิ้นกระทบ รส..... (๕) เมื่อกายกระทบความเย็นร้อนอ่อนแข็ง..... และ (๖) เมื่อใจคิดนึกปรุงแต่ง หากมีปฏิกิริยาใดๆ เกิดขึ้นที่จิต เช่นความยินดียินร้ายในความปรุงแต่งนั้น ก็ให้รู้ทันจิต ทั้งนี้ หากตา หู จมูก ลิ้น กายและใจกระทบอารมณ์แล้ว ไม่เกิด มีปฏิกิริยาใดๆ ขึ้นที่จิต ก็ไม่ต้องจงใจย้อนมาดูจิต เพราะ จะกลายเป็นการเพ่งจิตไปโดยอัตโนมัติ และหากเกิดมี ปฏิกิริยาใดๆ ขึ้นที่จิต แล้วสติเกิดระลึกรู้ได้เองโดยไม่ได้ จงใจ นั่นจึงจะเป็นการดูจิตที่ใช้ได้

การจงใจดูจิตอย่างเดียวเป็นความผิดพลาดใน เบื้องต้น แต่เมื่อจงใจดูจิตอย่างเดียวแล้ว ผู้ปฏิบัติยังมักก้าว ไปสู่ความผิดพลาดอย่างอื่นอีก คือส่วนมากจะหลงพยายาม ดัดแปลงแก้ไขอาการของจิต (ดูข้อ ๕.๒.๔) หรือหลงพลาด ไปเพ่งนามธรรมอันเป็นอารมณ์ละเอียดภายใน (อรูปารมณ์) เข้า (ดูข้อ ๕.๒.๕)

# **๕.๒.๔ การหลงแก้หรือดัดแปลงอาการของจิต** การหลงดูสิ่งอื่นที่ไม่ใช่จิต (ตามข้อ ๕.๒.๒) เป็นการหลง ตามความปรุงแต่งของจิต และการจงใจดูจิตอย่างเดียว (ตามข้อ ๕.๒.๓) เป็นการหลงทำสมถกรรมฐานเพราะความไม่ เข้าใจหลักของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ส่วนการดัดแปลง จิตที่กล่าวในข้อนี้ เป็นการขัดขืนต่อต้านความปรุงแต่งของ จิต เพราะไม่อยากให้จิตเป็นอย่างที่เป็นอยู่ ผลของการแก้ หรือดัดแปลงอาการของจิตก็เป็นการทำสมถกรรมฐานเช่นกัน

#### วิธีการดัดแปลงจิตก็คือการพยายามทำสิ่งตรงข้าม กับสิ่งที่จิตกำลังเป็นอยู่ ตัวอย่างเช่น

(๑) พอเห็นจิตเคลื่อนหรือไหลไปคิดก็พยายามดึง จิตกลับมา แล้วพยายามประคองจิตให้หยุดคิด (บางท่าน อ้างว่าหลวงปู่สอนให้ "หยุดคิด" ซึ่งนั่นเป็นคำสอนเฉพาะตัว กับผู้ที่พยายามจะทำความเข้าใจธรรมะด้วยการคิด ท่านจึง มักทำเสียงดุๆ ให้หยุดคิด หมายถึงให้เลิกคิดคันคว้าแล้ว หันมาตามรู้สภาวธรรมตามความเป็นจริง ท่านไม่ได้สอนให้ เลิกคิดตลอดเวลา เพราะท่านก็บอกอยู่เสมอว่า ผู้ที่เว้นขาด จากความคิดและความปรุงแต่งได้จริง ก็คือผู้เข้านิโรธสมาบัติ เท่านั้น)

- (๒) พอเห็นจิตฟุ้งซ่านก็พยายามน้อมให้สงบ
- (๓) พอเห็นจิตโกรธก็พยายามทำให้หายโกรธด้วย วิธีการต่างๆ เช่นการแผ่เมตตาและการบริกรรม
- (๔) พอเห็นจิตโลภก็พยายามพิจารณากายหรือสิ่ง ภายนอก ให้เห็นเป็นปฏิกูลและอสุภะ
- (๕) พอเห็นจิตเป็นก้อนหนักๆ ก็พยายามแก้ไข ให้เบา
- (๖) พอเห็นจิตมีความทุกข์ก็พยายามแก้ไขให้มี ความสุข
- (๗) พอเห็นจิตมีความสุขก็พยายามประคองรักษา ไว้ เป็นต้น โดยหวังว่าการกระทำดังกล่าวจะส่งผลให้จิตดี

จิตสุข จิตสงบ หรือจิตบรรลุมรรคผลนิพพานโดยเร็ว ซึ่ง เบื้องหลังก็คือความรักตัวเองนั่นเอง

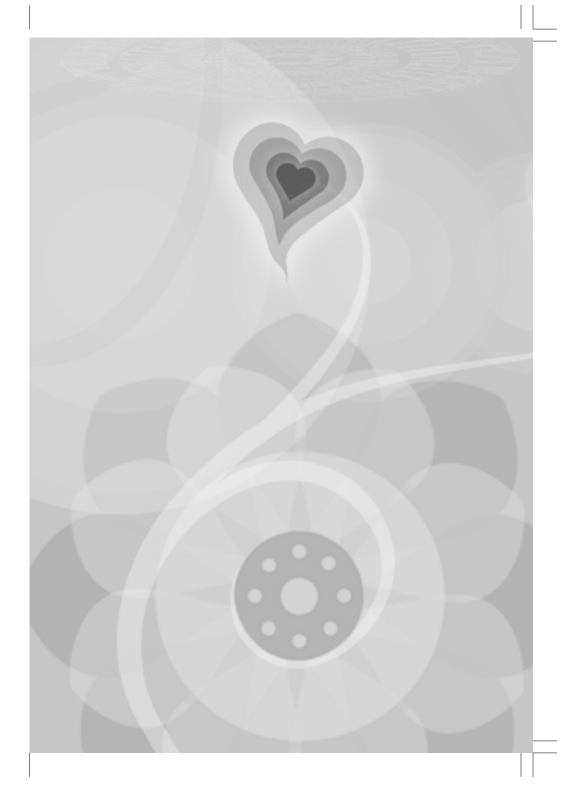
วิปัสสนากรรมฐานไม่ใช่การดัดแปลงจิตหรืออารมณ์ แต่เป็นการเห็นความเป็นจริงของจิตและอารมณ์รูปนาม ทั้งปวงว่าเป็นไตรลักษณ์ ดังนั้นถ้ากายเป็นอย่างไรก็พึงรู้ว่า กายเป็นอย่างนั้น และถ้าจิตเป็นอย่างไรก็พึงรู้ว่าจิตเป็น อย่างนั้น จึงจะเป็นการเจริญวิปัสสนากรรมฐานที่ถูกต้อง

๔.๒.๕ การหลงเพ่งจิตและนามธรรมอื่นๆ อันเป็น อารมณ์ละเอียดภายใน การดูจิตกับการเพ่งจิตเป็นเรื่องที่ แตกต่างกันมาก เพราะ**การดูจิตคือการที่สติเกิดไประลึกรู้** ความเป็นจริงของจิตตามที่จิตเป็นอยู่ โดยไม่ได้จงใจที่จะ ระลึกรู้ แต่ถ้าผู้ใดจงใจจะดูจิต ผู้นั้นจะเพ่งจิต หรือหลงไป เพ่งอารมณ์อันเป็นนามธรรมอื่นๆ โดยคิดว่ากำลังดูจิตอยู่ ทั้งนี้จิตและนามธรรมทั้งหลายนั้นจัดเป็นอรูปธรรม และเมื่อ อรูปธรรมเหล่านั้นเป็นสิ่งที่ถูกรู้ คือเป็นอารมณ์ที่ใจไปรู้เข้า ก็เรียกว่า "อรูปารมณ์" ซึ่งการเพ่งอรูปารมณ์หรืออารมณ์ที่ ไม่ใช่รูป มี ๔ ประเภทคือ

(๑) การเพ่งช่องว่าง (อากาสานัญจายตนะ) ผู้ที่พยายามดูจิตจำนวนมากไปหลงเพ่งช่องว่างที่ปรากฏขึ้น ตรงหน้า ซึ่งเป็นการเพ่งด้วยใจ ไม่ใช่เพ่งด้วยตา (ผู้ใดเพ่ง จิตหรือส่วนของกาย เช่นลมหายใจ ด้วยตา ก็จะเกิดอาการ ปวดตา) และช่องว่างนั้นบางครั้งปรากฏกว้างๆ แต่มีขอบเขต บางครั้งก็ดูลึกล้ำ ซึ่งแม้จะส่งจิตตามไปดูจนไกลแสนไกลก็ดู ไปไม่ถึงที่สุด ตรงกับสิ่งที่อภิธรรมกล่าวถึงการทำอรูปฌาน ชนิดหนึ่งที่ว่า "อากาโส อนนฺโต" คือความว่างไม่มีที่สุด ซึ่ง สามารถให้เกิด "อากาสานัญจายตนฌานจิต" ได้

บรรดาผู้ที่ชอบเพ่งความว่างทั้งหลายจะมาหลงติด อยู่ที่ตรงนี้เอง จิตใจจะมีความสุขความสบาย เสมือนหนึ่ง ปราศจากกิเลสตัณหาทั้งปวง และไม่สามารถย้อนเข้ามารู้กาย รู้ใจหรือรู้รูปนามภายในอันเป็นสิ่งที่รู้สึกว่าเป็น "ตัวเรา" ได้ จึงไม่สามารถเจริญวิปัสสนาได้จริง ได้แต่ติดใจในความว่าง อันสุขสงบนั้นเท่านั้น บางคนถึงกับสำคัญตนว่าเป็นพระอรหันต์ ก็เคยพบมาแล้ว

(๒) การเพ่งจิต (วิญญาณัญจายตนะ) ผู้ปฏิบัติ บางท่านอ้างคำสอนของหลวงปู่ที่ว่า "จงทำญาณเห็นจิตให้ เหมือนดังตาเห็นรูป" แล้วพยายามมองเข้าไปที่ตัวจิตเพราะ ต้องการจะมี "จิตเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้ง" ตามคำสอนของ หลวงปู่ โดยไม่เข้าใจความหมายที่แท้จริงที่หลวงปู่สอน ว่า ท่านหมายถึง "การรู้ความเป็นจริงของจิตว่าเป็นไตรลักษณ์"



ไปเข้าใจว่าเป็นการมองเห็นตัวจิตจริงๆ ด้วยใจ ว่ามีรูปร่าง แสงสือย่างนั้นอย่างนี้ ซึ่งย่อมเห็นไม่ได้จริงเพราะจิตเป็นอรูป สิ่งที่เกิดเห็นขึ้นมานั้นล้วนแต่เป็นนิมิตจอมปลอมทั้งสิ้น และ ไม่ทราบด้วยว่านั่นเป็นการ *"ใช้จิตแสวงหาจิต"* ซึ่งหลวงปู่ ยืนยันว่าหาอีกกัปป์หนึ่งก็ไม่เจอ

บางท่านก็พยายามจะเห็นจิตให้แจ่มแจ้ง ด้วย การปัดเจตสิกหรือสิ่งที่ประกอบจิตออกไปจากจิตให้หมด เพื่อจะได้เห็น "จิตที่บริสุทธิ์" เช่นพยายามปัดความไหวยิบยับ ต่างๆ ออกไป แล้วประคองจิตให้นิ่งสนิทไม่มีความเคลื่อนไหว ใดๆ ทั้งสิ้น หรือพยายามดับความคิดและความปรุงแต่ง ต่างๆ ให้หมดสิ้น (ทั้งที่จิตมีธรรมชาติรู้สึกนึกคิด) เพราะ ถือว่าสิ่งเหล่านั้นไม่ใช่จิต และเชื่อว่าถ้าแยกสิ่งปรุงแต่งออก จากจิตไม่ได้ จะทำให้ไม่สามารถเห็นจิตอย่างแจ่มแจ้งได้ เหมือนการมองดูสิ่งของใต้น้ำในขณะที่น้ำกำลังกระเพื่อมอยู่ การกระทำดังกล่าวจัดเป็นความปรุงแต่งอีกอย่างหนึ่ง เป็น การเพ่งจิตให้สูญเสียคุณสมบัติในการเป็นธรรมชาติที่รู้สึก นึกคิด จึงไม่ใช่การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เพราะการเจริญ วิปัสสนากรรมฐานนั้น ผู้ปฏิบัติต้องรู้จิตตามความเป็นจริง ไม่ใช่เพ่งจิตให้นิ่งสนิทผิดปกติธรรมดาแต่อย่างใด อนึ่งคำว่า "จิตที่บริสุทธิ์" นั้น ไม่ได้แปลว่า "จิตที่อยู่โดดๆ โดยปราศจาก

เจตสึก" เพราะจิตกับเจตสึกย่อมเกิดร่วมกันเสมอ แต่หมายถึง จิตที่ไม่ยึดมั่นถือมั่นในสิ่งทั้งปวง เป็นอิสระเพราะมีปัญญา รู้แจ้งอริยสัจ สมดังที่พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า "บุคคลถึง ความบริสุทธิ์ได้ด้วยปัญญา" ซึ่งเท่ากับท่านบอกอยู่ตรงๆ แล้วว่าไม่ได้ถึงด้วยการปัดเจตสึกออกจากจิต แต่ถึงเพราะ เจริญวิปัสสนาจนรู้แจ้งความจริงของรูปนามต่างหาก

บางท่านพิจารณาว่าจิตเป็นตัวผู้รู้ จึงพยายาม เพ่งใส่ตัวผู้รู้เพราะคิดว่านั่นคือการดูจิต และทันทีที่จงใจ มองตัวผู้รู้ ตัวผู้รู้เดิมจะดับไปและกลายเป็นสิ่งที่ถูกรู้ใน ฉับพลัน โดยเกิดตั้วผู้รู้ตัวใหม่ขึ้นแทน เมื่อจงใจดูตัวผู้รู้อีก ก็จะเกิดตัวจิตผู้รู้ซ้อนๆ กันเรื่อยไปไม่มีที่สิ้นสุด ตรงกับสิ่งที่ อภิธรรมกล่าวถึงการทำอรูปฌานชนิดหนึ่งที่ว่า "วิญฺญานํ อนนฺต๋" คือวิญญาณไม่มีที่สิ้นสุด ซึ่งสามารถให้เกิด "วิญญา-ณัญจายตนฌานจิต" ได้

แท้จริงคำว่า *"จงทำญาณเห็นจิตให้เหมือนดัง* ตาเห็นรูป" นั้น ท่านก็บอกชัดอยู่แล้วว่า ให้เห็นจิตด้วยญาณ คือปัญญา ไม่ใช่เห็นด้วยการเอาสติไปเพ่งจ้องตัวจิต ซึ่งการ เห็นด้วยปัญญานั้น ย่อมเห็นถึงลักษณะความเป็นไตรลักษณ์ ของจิต ในขณะที่การเห็นด้วยสติ จะรู้ได้เพียงแค่ความมีอยู่ ของจิต และท่านให้เห็นจิตเหมือนตาเห็นรูป หมายความว่า

ให้รู้ถึงสภาวะของจิตจริงๆ ซึ่งเป็นปรมัตถธรรม เพราะรูป ที่ตาเห็นจริงๆ ก็เป็นปรมัตถธรรม และเมื่อเห็นแล้วก็ไม่หลง เติมสมมุติบัญญัติ หรือเติมความคิดนึกปรุงแต่งใดๆ ลงใน **การเห็นนั้นอีก** (สิ่งที่ตามองเห็นคือรูป อันได้แก่สีต่างๆ ตัวสี เป็นอารมณ์ปรมัตถ์ ส่วนที่เห็นเป็นคนเป็นสัตว์หรือเป็นนั่น เป็นนี่ เกิดจากการแปลความหมายของสีต่างๆ ออกมาอีก ชั้นหนึ่ง บรรดาคนสัตว์สิ่งของต่างๆ นั้นจัดเป็นอารมณ์บัญญัติ (สิ่งที่คิดนึกเอาเอง) ไม่มีสภาวธรรมจริงๆ มารองรับ ซึ่งเรื่อง "ปรมัตถธรรม" กับ "บัญญัติ" เป็นเรื่องสำคัญมาก ที่ทั้งนัก ปริยัติและนักปฏิบัติจะต้องทำความเข้าใจ ขอให้อ่านเพิ่มเติม ได้จากตำราอภิธรรม หรือหนังสือเรื่อง *ประทีปส่องธรรม* หรือ ทางเอก ที่ผู้เขียนได้เขียนแจกมาก่อนหน้านี้แล้ว)

(๓) การเพ่งความไม่มีอะไร (อากิญจัญญายตนะ) นักดูจิตบางท่านเห็นว่าการเพ่งจ้องจิตยังเป็นภาระมาก จึงปัด ความรับรู้จิตทิ้งไปอีกชั้นหนึ่ง โดยอ้างคำสอนที่หลวงปู่สอน หลวงพ่อพุธกับผู้เขียนว่า **"พบจิตให้ทำลายจิต พบผู้รู้ให้ทำลาย ผู้รู้**" ซึ่งความจริงหมายถึง **การไม่ยึดถือจิตเพราะมีปัญญา** เห็นแจ้งอริยสัจ ไม่ได้หมายความว่าให้ดับจิตลงไป หรือให้ เลิกรู้จิต แล้วปล่อยใจให้อยู่กับความไม่มีอะไร ซึ่งแม้จะเป็น สภาวะที่มีความสุขสงบมาก จนเสมือนว่าปราศจากกิเลสและ

เข้าถึงความเป็นพระอรหันต์แล้ว แต่อาสวกิเลสโดยเฉพาะ อวิชชา ยังนอนเนื่องช่อนเร้นอย่างมิดชิดอยู่ในจิตสันดาน วันหนึ่งก็จะกลับกำเริบขึ้นมาได้อีก การจงใจทิ้งการตามรู้จิต โดยไม่คำนึ่งว่าได้ละอวิชชาแล้วหรือไม่ ก็เหมือนการทิ้งเรือ กลางมหาสมุทรนั่นเอง ที่จริงต้องปฏิบัติให้ถึงฝั่งคือเห็นแจ้ง อริยสัจก่อน จึงจะปล่อยวางจิตได้เองโดยไม่ต้องจงใจ

เมื่อจงใจทิ้งการตามรู้จิตแล้ว ก็น้อมใจไปหยุด อยู่กับความไม่มีอะไร ตรงนี้ก็อ้างคำสอนของหลวงปู่ได้อีกว่า **"จงเจริญจิตให้หยุดอยู่บนความไม่มีอะไร"** ซึ่งท่านมุ่งสอน ให้หยุดการใช้จิตเที่ยวแสวงหาอารมณ์ คือให้รู้โดยไม่ทำ อะไรมากกว่ารู้ ไม่ได้สอนว่าไม่ให้รู้อะไรเลยหรือรู้ความไม่มี **อะไรเลย** หรือบางคนก็อ้างคำที่หลวงปู่สอนว่า *"ว่าง สว่าง* บริสุทธิ์ หยุดความปรุงแต่ง หยุดการแสวงหา หยุดกิริยา ของจิต ไม่มีอะไรเลย ไม่เหลืออะไรสักอย่าง" แล้วน้อมใจ ไปสู่ความว่างหรือความไม่มีอะไรเลย นั่นก็เป็นการตีความ คำสอนที่คลาดเคลื่อนอีกเช่นกัน เพราะสภาวะดังกล่าวท่าน หมายถึงนิพพานอันเป็นปลายทาง ไม่ใช่ต้นทางดำเนินไปส่ นิพพาน ซึ่งต้นทางนั้นท่านก็สอนไว้แล้วอย่างชัดแจ้งว่า **"จิต เห็นจิตอย่างแจ่มแจ้งเป็นมรรค**" ท่านไม่ได้สอนว่าจิตเห็น สุญญูตาเป็นมรรค

การน้อมใจไปอยู่กับความไม่มีอะไร เป็นการทำ สมถกรรมฐาน ไม่ใช่ทางให้บรรลุมรรคผลนิพพานแต่อย่างใด ตรงกับสิ่งที่อภิธรรมกล่าวถึงการทำอรูปฌานชนิดหนึ่งที่ว่า "นตุถิ กิญจิ" คือนิดหนึ่งก็ไม่มี หน่อยหนึ่งก็ไม่มี ซึ่งสามารถ ให้เกิด "อากิญจัญญายตนฌานจิต" ได้

(๔) การน้อมใจให้เคลิบเคลิ้มแทบจะปราศจาก สัญญา (เนวสัญญานาสัญญายตนะ) ผู้ดูจิตที่มุ่งดูจิตอย่างเดียว ไม่สนใจการกระทบอารมณ์ที่หยาบ เมื่ออยู่กับอารมณ์ที่ ละเอียดประณีตนานๆ สัญญาคือความจำได้และความหมาย รู้อารมณ์ จะอ่อนกำลังลง เพราะอารมณ์ที่รู้อยู่นั้นมีแต่ความ ไม่มีอะไรที่จะต้องจดจำหรือหมายรู้ จึงเกิดสภาวะที่สงบลึก แทบจะหมดความรู้สึกตัว แล้วมักพอใจในสภาวะของความ สงบนั้น คิดว่านี่คือนิพพานหรือทางไปสู่นิพพาน ทั้งที่ความ จริงเป็นเพียงการทำสมถกรรมฐานอย่างหนึ่ง ตรงกับสิ่งที่ อภิธรรมกล่าวถึงการทำอรูปฌานชนิดหนึ่งที่ว่า "เอต์ สนฺต์ เอต์ ปณีต์" คือสงบ ประณีต ซึ่งสามารถให้เกิด "เนวสัญญานาสัญญายตนฌานจิต"ได้

จิตเป็นของละเอียด หากผู้ปฏิบัติมุ่งรู้จิตอัน ละเอียดประณีตอย่างเดียว สติจะอ่อนกำลังลง จนกระทั่ง ไม่สามารถรู้จิตได้จริง จำเป็นต้องปล่อยให้จิตออกรู้อารมณ์ หยาบ เช่นร่างกาย ตลอดจนรูป เสียง กลิ่น รส และ โผฏฐัพพะบ้าง จิตจึงจะมีกำลัง รวมทั้งควรปฏิบัติตาม รูปแบบเช่นการนั่งสมาธิและเดินจงกรม หรือทำความสงบ จิตบ้างเป็นครั้งคราว เพื่อช่วยให้จิตมีกำลังดูจิตมากขึ้น

**๔.๒.๖ การจงใจปล่อยวางจิต** ผู้ปฏิบัติบางท่าน แทนที่จะเจริญวิปัสสนา เพื่อให้เกิดปัญญารอบรู้ในกองขันธ์ ทั้งปวง (รวมทั้งจิต) ว่าเป็นตัวทุกข์ อันเป็นเหตุให้จิตปล่อยวาง ขันธ์ (รวมทั้งจิต) และเข้าถึงความเป็นอิสระอย่างแท้จริงได้ กลับจงใจ "ปล่อยวางจิต" โดยคิดว่าเป็นทางลัดสู่ความบริสุทธิ์ หลุดพ้น ด้วยวิธีการต่างๆ เช่น

(๑) การไม่รับรู้ถึงความมีอยู่ของจิต บางท่าน เคยได้ยินว่า เมื่อปฏิบัติถึงขั้นสุดท้ายจะต้องปล่อยวางจิต แต่ แทนที่จะตามรู้จิต จนเกิดปัญญาเห็นแจ้งว่าจิตเป็นตัวทุกข์ แล้วจิตปล่อยวางจิตได้เอง กลับใช้วิธีไม่รับรู้ถึงความมีอยู่ของ จิต และแกล้งปล่อยให้จิตทำงานไปตามแรงผลักของกิเลส โดย คิดว่านั่นคือความไม่ยึดถือจิต จนบางท่านถึงกับ "สติแตก" คือถูกกิเลสและอารมณ์ต่างๆ ครอบงำ จิตเกิดความพลุ่งพล่าน เหมือนคนบ้าเป็นระยะๆ แต่คิดว่าตนเป็นพระอรหันต์แล้ว

บางท่านก็จงใจส่งจิตไปอยู่ในภพละเอียดคือความว่าง ความ สว่าง และความสงบสุขที่ปรากฏอยู่ตรงหน้า โดยไม่สามารถ ย้อนทวนเข้ามารู้กายรู้ใจได้ สภาวะอันนี้แหละที่ผู้เขียนมัก บอกกับเพื่อนนักปฏิบัติว่า "จิตไม่ถึงฐาน" บ้าง "จิตไม่ตั้งมั่น" บ้าง สภาวะนี้เกิดจากจิตหลงถลำตามรู้สภาวะบางอย่าง (เช่น กิเลสหรือความคิด) ออกไปภายนอก พอสิ่งที่ถูกตามรู้นั้น ดับไป จิตก็เกิดความสงบสุขโปร่งโล่งเบาสบายขึ้น แล้วมี ราคะคือความพอใจในสภาวะอันสุขสบายนั้น แต่ไม่มีสติรู้ทัน ราคะที่เกิดขึ้น ราคะนั้นจึงครอบงำจิต กลายเป็นตัณหาคือ ความอยากได้สภาวะนั้น จิตจึงเข้าไปเคล้าเคลียเพลิดเพลิน มือุปาทานหลงติดอยู่ในสภาวะนั้นอันเป็นภพละเอียดซึ่ง ปรากฏอยู่ตรงหน้า ไม่สามารถเจริญวิปัสสนาต่อไปได้ และ พอใจที่จะอยู่ในภพชนิดนี้ เพราะมีความสุขความสบายมาก บางท่านถึงกับคิดว่าตนเป็นพระอรหันต์แล้ว และออกสั่งสอน ให้ผู้อื่นน้อมจิตไปอยู่ในความว่างตามไปด้วย ถ้าศิษย์คนใด ทำความว่างได้ที่ ก็ตั้งให้เป็นพระอริยบุคคลชั้นนั้นชั้นนี้ ที่ ปฏิบัติผิดพลาดอย่างนี้ก็เพราะรีบปล่อยวางจิต ทั้งที่ยังไม่ได้ เจริญวิปัสสนากรรมฐาน จนเกิดปัญญารู้แจ้งในกองทุกข์คือ รูปนาม/กายใจนั่นเอง

แท้จริงถ้าจิตปล่อยวางจิตได้จริงเพราะมีปัญญา เห็นแจ้งอริยสัจ จิตจะไม่แยกตัวออกเป็นสองชั้นคือภายใน กับภายนอก แต่จะกลายเป็นจิตหนึ่ง ซึ่งกว้างขวางไร้ขอบเขต แต่ถ้าจงใจปล่อยวางจิต จิตจะเหมือนมีขอบเขตของความรับรู้ อยู่ภายนอก ไม่สามารถทวนกระแสเข้ามารู้กายรู้ใจของตนเองได้

คนและสัตว์ทั่วไปที่ไม่เคยเจริญวิปัสสนากรรมฐาน จะรู้สึกว่าจิตกับกายและอารมณ์ต่างๆ รวมกันเป็นหนึ่ง และ เป็นตัวเรา ผู้ที่เจริญวิปัสสนาเป็นแล้ว จะรู้สึกว่าจิตแยกออก จากอารมณ์ทั้งหลาย และจิตเองก็ตกอยู่ในภาวะของความ เป็นคู่ คือเป็นจิตที่มีราคะบ้างไม่มีราคะบ้าง เป็นจิตที่มีโทสะ บ้างไม่มีโทสะบ้าง เป็นจิตที่มีโมหะบ้างไม่มีโมหะบ้าง เป็นจิต ที่เป็นสุขบ้างเป็นทุกข์บ้าง ผู้ที่จงใจปล่อยวางจิต จะรู้สึกว่าจิต เป็นหนึ่ง มีความสุขสบายโล่งว่างปราศจากกิเลสอยู่อย่างนั้น ได้นานๆ แต่ถ้าสังเกตให้ดีจะพบว่า จิตยังมีขอบเขต ของความรับรู้ที่จำกัด คือแม้จะรู้ภายนอกได้กว้างขวางไม่มี ประมาณ (รวมทั้งอาจรู้ใจของผู้อื่นได้ด้วย) แต่ก็ไม่สามารถ ทวนกระแสเข้ามารู้สภาวธรรมภายในคือกายกับใจของตนเอง ได้ ราวกับมีกำแพงที่มองไม่เห็นกั้นไว้ ส่วนท่านผู้ปล่อยวาง จิตได้จริงเพราะมีปัญญาเห็นแจ้งอริยสัจ จะมี "จิตหนึ่ง" ไม่มีภายในและภายนอก แต่เป็นหนึ่งเดียวรวด คือเห็นจิต

อนึ่ง "จิตหนึ่ง" ไม่ใช่นิพพาน แต่เป็นจิตชนิดที่ อภิธรรมเรียกว่า "กิริยาจิต" เป็นเครื่องอาศัยรู้อารมณ์และ ทำหน้าที่คิดนึกของพระอรหันต์เท่านั้น ไม่ใช่ที่ตั้งแห่งความ ยึดมั่นแต่อย่างใด

**๕.๓** การป้องกันความผิดพลาด ดังที่ได้กล่าวแล้วว่า ผู้ปฏิบัติต้องอาศัยกัลยาณมิตรคือครูบาอาจารย์ที่รู้จริง และ/ หรือมีโยนิโสมนสิการ แต่ในยุคนี้เมื่อพระพุทธเจ้าไม่ได้ดำรง พระชนม์อยู่ให้เราทูลถามได้แล้ว ก็ไม่มีผู้ใดยืนยันได้ว่า ท่าน ผู้ใดเป็นกัลยาณมิตรผู้รู้จริงและประกอบด้วยเมตตากรุณาอัน บริสุทธิ์ เราก็ได้แค่คาดเดาด้วยจิตของคนที่ยังมีกิเลสอยู่ ว่า ท่านผู้นั้นผู้นี้น่าจะเป็นผู้รู้จริง ซึ่งถ้าเราเดาผิด หลงเดินตาม ท่านที่ยังหลงผิดอยู่ การปฏิบัติของเราก็จะต้องเตลิดเปิดเปิง ออกนอกลุ่นอกทางตามอาจารย์ไปอย่างแน่นอน ดังนั้นไม่ควร น้อมใจเชื่ออาจารย์ให้มากนัก แต่ควรศึกษาพระธรรมคำสอน ของพระพุทธเจ้าให้แจ่มชัด แล้วอาศัยการพิจารณาอย่างแยบคาย

ไปตรวจสอบคำสอนของอาจารย์ และสังเกตตรวจสอบการ ปฏิบัติของตนด้วยว่า ถูกตรงตามคำสอนของพระพุทธเจ้า หรือไม่ ทั้งนี้ ถ้าการปฏิบัติใดถูกตรงตามคำสอนของพระ พุทธเจ้า ผู้ปฏิบัติจะรู้สึกได้ถึงความเปลี่ยนแปลงในจิตใจ ตนเอง ที่จะมีอินทรีย์แก่รอบขึ้นตามลำดับ แต่ถ้าปฏิบัติไป นานๆ ด้วยความพยายามตามสมควรแล้ว ไม่เห็นพัฒนาการ ในตนเองที่พออุ่นใจได้ ก็พึงตั้งข้อสังเกตไว้ว่า สิ่งที่ตนปฏิบัติ อยู่นั้นอาจจะไม่ถูกต้องก็ได้ ซึ่งอาจเป็นเพราะ (๑) อาจารย์ สอนผิด หรือ (๒) อาจารย์สอนถูก แต่ตนปฏิบัติผิด จนจิต ไปติดข้องลุ่มหลงอยู่กับสภาวะอันใดอันหนึ่งโดยไม่รู้ตัว หรือ (๓) อาจารย์สอนถูกและตนปฏิบัติถูก แต่ยังย่อหย่อนความ เพียร หรืออินทรีย์ยังไม่แก่รอบพอที่จะเกิดมรรคผลก็ได้

การปฏิบัติที่ถูกต้องจะช่วยลดละอกุศลลงได้โดยไม่ต้อง ฝืนใจมากนัก และทำกุศลให้เจริญขึ้นตามลำดับโดยไม่ต้อง พยายามมากนัก ทั้งกุศลที่เจริญขึ้น ก็ต้องเป็นกุศลที่ประกอบ ด้วยสติปัญญา ไม่ใช่ความงมงายหรือมีกิเลสซ่อนอยู่เบื้องหลัง ทั้งนี้กุศลที่จะเจริญขึ้นตามลำดับได้แก่

๔.๓.๑ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะมีสติ ซึ่งผู้เขียนมักจะ เรียกว่า "ตื่น" และได้รับความสุขในปัจจุบันเพราะความมีสติ

นั้น ทำให้จิตเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน หากปฏิบัติแล้วเครียด มากขึ้นทุกที แสดงว่าทำผิดแน่นอน

๕.๓.๒ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะมีความละอายต่อการทำชั่ว และเกรงกลัวต่อผลของบาป

๕.๓.๓ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะมีความสมบูรณ์แห่ง ศีล ๕ ดีขึ้นตามลำดับ เรื่องศีล ๕ นี้เป็นศีลที่สำคัญที่สุด เพราะเป็นองค์ประกอบของอริยมรรค กล่าวคือศีลข้อ ๑ ข้อ ๒ และ ข้อ ๓ เป็นองค์ธรรมของสัมมากัมมันตะ ศีลข้อ ๔ เป็นองค์ธรรมของสัมมาวาจา และศีลข้อ ๕ เป็นเครื่อง สนับสนุนสัมมาสติ ดังนั้นศีล ๕ จึงเป็นศีลที่จำเป็นที่สุด ส่วนศีลที่มากกว่านั้นเป็นเครื่องช่วยบรรเทาความพัวพันในกาม

๕.๓.๔ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะได้ความตั้งมั่นของจิตหรือสัมมาสมาธิ

๕.๓.๕ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะได้สัมมาทิฏฐิ เข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อื่น และเข้าใจธรรม

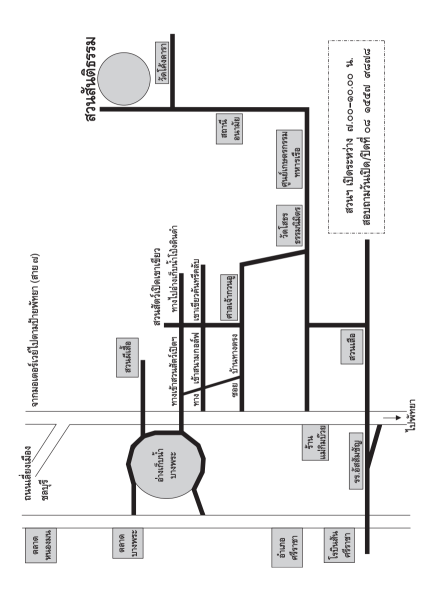
๕.๓.๖ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะได้ความเบาบางจาง คลายจากความยึดถือทั้งหลาย ๕.๓.๗ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะถึงความหลุดพ้นจาก ความยึดถือในรูปนามและสิ่งทั้งปวง

๕.๓.๘ ผู้ปฏิบัติถูกต้อง จะได้ความรู้เกี่ยวกับธรรม แห่งความหลุดพ้นคือนิพพาน

ขอฝากให้เพื่อนนักปฏิบัติสำรวจพัฒนาการทางจิตใจ ของตนเองทุกๆ ไตรมาส ถ้าไม่มีพัฒนาการเลย หรือเกิด ความเสื่อมถอยมากขึ้นทุกทีๆ ก็จำเป็นต้องตรวจสอบว่าเกิด จากอะไร เช่น มีภาระหมกมุ่นทางโลกมากจนไม่มีเวลาและ กำลังที่จะปฏิบัติหรือไม่ ศีลบกพร่องหรือไม่ เรียนรู้จิตใจ ตนเองน้อยเกินไปหรือไม่ ขาดการปฏิบัติในรูปแบบและการ ทำความสงบสุขทางใจหรือไม่ ฟุ้งซ่านในธรรมหรือไม่ และ ไปติดในภพของนักปฏิบัติอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น ความนิ่ง ความว่างหรือไม่ เป็นต้น หากตรวจสอบไม่ได้ หรือตรวจสอบ แล้วไม่แน่ใจ ก็ต้องขวนขวายศึกษาจากครูบาอาจารย์ที่รู้จริง ซึ่งก็หาได้ยากเหลือเกิน

(๑ ตุลาคม ๒๕๕๑)

#### แผนที่แสดงเส้นทางไปสวนสันติธรรม



#### เส้นทางเข้าสวนสันติธรรม ศรีราชา

**ขาเข้า** ใช้รถประจำทางจากสถานีเอกมัย-ศรีราชา หรือ พัทยา

(วิธีที่สะดวกที่สุด แต่ค่าใช้จ่ายสูง)

- เหมารถตุ๊กๆ หรือมอเตอร์ไซค์ ตรงเข้าไปที่สวน สันติธรรม ค่าใช้จ่ายเที่ยวละ +/- ๑๕๐ บาท

#### (วิธีที่ค่าใช้จ่ายต่ำกว่า)

- จากกรุงเทพฯ ให้มาลงรถที่ "โรบินสัน ศรีราชา" แล้ว เดินเลยขึ้นมาอีกจะเจอ ๔ แยกไฟแดง เรียก "แยกอัสสัมชัญ"
- ที่แยก "อัสสัมชัญ" จะมีรถสองแถว "สีฟ้า สาย ศรีราชา-หนองฆ้อ" วิ่งตรงผ่านหน้า "สวนเสือศรีราชา" ราคา ๑๕ บาท มีวิ่งไปมาตลอด
- ขึ้นรถ "สองแถวสีฟ้า" และลงหน้า "สวนเสือศรีราชา" และนั่งรถ "มอเตอร์ไซค์" ที่รอรับผู้โดยสารแถวนั้น ราคาถึง สวนสันติธรรมจะประมาณ ๕๐ บาท ปกติจะมาเวลา ๐๘.๐๐ -๑๗.๐๐ น. จะติดต่อให้มาเช้าขึ้นเมื่อสวนสันติธรรมเปิด และ/หรือ ขอเบอร์โทรเรียกเป็นรอบๆ

