ภิกุขุปาฏิโมกุขํ ภิกขุปาฏิโมกข์ THE PĀṬIMOKKHA

## หน้านี้ตั้งใจเว้นว่างไว้

This page is intentionally left blank.

## หน้านี้ตั้งใจเว้นว่างไว้

This page is intentionally left blank.

## หน้านี้ตั้งใจเว้นว่างไว้

This page is intentionally left blank.

#### ภาษาบาลี

บาลี มาจากคำว่า ปาลิ แปลว่า ในความรักษา ใช้ในความ หมายว่า ภาษาใดที่ใช้รักษาพระพุทธพจน์ ภาษานั้น ชื่อว่า ภาษาปาลี มีนักวิชาการสันนิษฐานว่า มีการนำภาษาที่ใช้ในแคว้นมคธในสมัย พุทธกาล มาเป็นภาษาที่ใช้ในการรักษาพุทธพจน์ จึงเรียกภาษาของ ชาวมคธนี้ว่า ภาษาบาลี

ภาษาบาลี จัดเป็นภาษาเก่าแก่ในตระกูลอินโด ยูโรเปียน เป็น
ภาษาที่ใช้บันทึกคัมภีร์ของพุทธศาสนา นิกายเถรวาท ภาษาบาลีเป็น
ภาษาพูด ไม่ปรากฏว่ามีอักษร โดยใช้การท่องจำและการสวดพร้อม
กันในการสืบทอดกันมา ต่อมาเมื่อมีการบันทึกจึงต้องขอยืมอักขระ
ของแต่ละประเทศหรือแต่ละท้องถิ่นในการถ่ายทอดเสียง เช่น อักษร
พราหมี อักษรเทวนาครี อักษรล้านนา อักษรขอม อักษรโรมันหรือ
อักษรไทย เป็นต้น โดยมีการกำหนดเครื่องหมายหรือข้อตกลงในการ
ออกเสียงเพิ่มเติม เพื่อให้ออกเสียงได้ตรงตามที่กำหนดไว้ในหลักบาลี
ไวยากรณ์ให้มากที่สุด

#### พุทฺธวจน์ ปาเลตีติ ปาลี (ภาสา)

ภาษาใด ย่อมรักษา ซึ่งพุทธพจน์ ภาษานั้น ชื่อว่า ภาษาบาลี

#### Pāļī

Pāļī comes from the word bhāļi which means 'under the custodianship of' in the way that any language might be a custodian of the Buddha's teachings. Scholars believe that the language called bhāļi was used in the kingdom of Magadh during the time of the Buddha to preserve the Buddha's teachings. The language of the Magadh people is therefore called Pālī.

Pāļī is dichotomized as an ancient language in the Indo-European language family, one which records Buddhist scripture. The Theravada sect of Pāļī follows an oral tradition that appears without a writing system, relying on rote memory and chanting rituals as the method of its continuance. When a writing system was developed, it borrowed orthography from various countries and regions for pronunciation. Examples include the Brahmi script, the Devanagari script, the Lanna script, the Khmer script, the Roman alphabet, and the Thai script. Additional diacritics were assigned for pronunciation so that sound production would replicate the original Pāļī grammar as much as possible.

#### Buddhavacanam pāletīti pālī (bhāsā)

The language that preserves the Buddha's teachings is thus called Pāļī.

#### "หนังสือเล่มนี้ เกิดจากความตั้งใจของข้าพเจ้า"

อตุถ

คณะตรวจทาน:

พระมหาวุฒิชัย ธมุมวิชุโช ป.ธ.๙, พระมหาธัชพล คุณพโล ป.ธ.๘, พระธนพล ญาณวุฑฺโฒ, พระธนิตย์ ปียสีโล

แปลโควตคำพูดเป็นภาษาอังกฤษ: ทีฆะ เสาวพฤกษ์

ออกแบบปก: กฤษฎาภรณ์ สุขศิริ

ผู้ประสานงานโรงพิมพ์: ชาญยุทธ วรุณเทพรักษา ประสิทธิ์ แจ่มประเสริฐ

จัดทำ เรียบเรียง และตรวจสอบต้นฉบับ ๓ เวอร์ชั่น : ธีรารัตน์ ติยะปัญจนิตย์

พิมพ์ครั้งที่ ๑ : ตุลาคม ๒๕๖๒

จำนวนพิมพ์ : ๑,๐๐๐ เล่ม

พิมพ์ที่ : บจก. เจ สไมล์ ดีไซน์

สงวนลิขสิทธิ์ตามพระราชบัญญัติลิขสิทธิ์ ห้ามคัดลอก อาร์ตเวิร์ค รูปเล่ม ภาพถ่าย และภาพประกอบ รวมทั้งดัดแปลง เพื่อเผยแพร่เป็นรูปแบบและวิธีการอื่นใดก่อนได้รับอนุญาต <u>ไม่อนุญาต</u>ให้นำไปใช*้*เพื่อการจำหน่าย

#### ความน้ำ

ข้าพเจ้ารวบรวมพระปาฏิโมกข์บาลี สามเวอร์ชั่น คือ แบบ พินทุ แบบไทยและแบบอักษรโรมัน สำหรับผู้ต้องการฝึกท่อง เพื่อที่ ใครถนัดแบบใดก็สามารถเลือกแบบที่ตนถนัดได้

และขออนุโมทนาในความตั้งใจของผู้ฝึกท่องพระปาฏิโมกข์ ทุกท่าน ที่ช่วยกันทรงจำพระวินัยของพระผู้มีพระภาคในแบบ มุขปาฐะดั่งเช่นในสมัยพุทธกาล

> ภิกขุปาฏิโมกข์รูปหนึ่ง มกราคม ๒๕๖๒

#### **Preface**

I have compiled the Pāṭimokkha in Pali by way of three versions, namely, in bindu form (virāma form), in Thai form, and in romanized form. These versions are intended for those aspiring to master memorization of the text. The hope is that the practitioner can select the version that best suits his learning preference.

I appreciate the perseverance of all practitioners who recite the Pāṭimokkha from memory. In doing so, we keep the oral tradition of the vinaya alive, in the way that it was during the time of the Buddha.

A Pāṭimokkha reciting bhikku January 2019

#### คำนำผู้จัดทำ

หนังสือภิกขุปาฏิโมกข์นี้ จัดทำเพื่อน้อมถวายเป็น พุทธบูชา ธรรมบูชา สังฆบูชา แด่คุณพระรัตนตรัย และขอน้อมถวายเป็นอาจริยบูชาแด่อุปัชฌาย์ ครูบาอาจารย์ อันมี

เจ้าประคุณสมเด็จพระวันรัต (จุนท์ พรุหมุคุตฺตเถร)
หลวงพ่อทองจันทร์ พุทฺธญาโณ สำนักสงฆ์หุบเขาผาจันทร์
พระอาจารย์ กวิล กนฺตสีโล (วัดบวรนิเวศ)
พระมงคลธรรมวิธาน (พระอาจารย์สำเร็จ) เจ้าอาวาสวัดทองเนียม
พระญานดิลก (พระอาจารย์แดง) เจ้าอาวาสวัดมกุฏคีรีวัน
เป็นภาทิ

ขอคุณพระรัตนตรัยและคุณของครูบาอาจารย์ทุกท่าน
จงคุ้มครองรักษาผู้มีพระคุณ อันมีมารดา บิดา
รวมถึงปวงญาติ และเพื่อนๆ พี่ๆ น้องๆ
ของข้าพเจ้าทุกท่าน ที่เกื้อกูลกันเสมอมา
จงประสบแต่ความสุข ความเจริญ พบเจอแต่สิ่งดีงาม
และขอให้ได้พบกับแสงสว่าง
แห่งพระธรรมคำสอนของสมเด็จพระบรมศาสดา
ธรรมใดที่พระพุทธองค์ได้ตรัสรู้แล้ว
ขอข้าพเจ้าทั้งหลายจงได้รู้ซึ่งธรรมนั้นด้วยเทอญ.

# สารบัญ

| วิธีเปลี่ยนบุพพกิจตามลำดับเลขเชิงอรรถ | 1  |
|---------------------------------------|----|
| แบบการนับภิกษุ                        | 6  |
|                                       |    |
| ภิกุขุปาฏิโมกุขปาลิ                   | 9  |
| ปุพฺพกิจฺจานิ                         | 10 |
| ภิกุขุปาฏิโมกุขปาลิ                   | 13 |
| ปาราชิกุทฺเทโส                        | 14 |
| สงฺฆาทิเสสุทฺเทโส                     | 15 |
| อนิยตุทุเทโส                          | 21 |
| นิสฺสคฺคิยา ปาจิตฺติยา                | 22 |
| ปาจิตฺติยา                            | 30 |
| ปาฏิเทสนียา                           | 45 |
| เสขิยา                                | 47 |
| สตฺตาธิกรณสมถา                        | 53 |
| สจุจกิริยาคาถา                        | 55 |
| สีลุทุเทสปาโฐ                         | 55 |
| ตายนคาถา                              | 56 |

| พระภิกขุปาฏิโมกข์      | 58  |
|------------------------|-----|
| บุพพกรณ์และบุพพกิจ     | 59  |
| พระภิกขุปาฏิโมกข์      | 62  |
| ปาราชิก ๔              | 63  |
| สังฆาทิเสส ๑๓          | 65  |
| อนิยต ๒                | 71  |
| นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐  | 73  |
| ปาจิตตีย์ ๙๒           | 81  |
| ปาฏิเทสนีย์ ๔          | 97  |
| เสขิยวัตร ๗๕           | 99  |
| อธิกรณสมถะ ๗           | 107 |
| สัจจะกิริยาคาถา        | 108 |
| สีลุทเทสปาฐะ           | 109 |
| ตายนกถา                | 110 |
|                        |     |
| BHIKKHUPĀŢIMOKKHA PĀLI | 112 |
| PUBBAKICCAM            | 120 |
| BHIKKHUPĀŢIMOKKHAM     | 123 |
| PĀRĀJIKĀ               | 124 |
| SANGHĀDISESĀ           | 125 |

| ANIYATĀ               | 132 |
|-----------------------|-----|
| NISSAGGIYĀ PĀCITTIYĀ  | 133 |
| PĀCITTIYĀ             | 142 |
| PĀŢIDESANIYĀ          | 157 |
| SEKHIYĀ               | 159 |
| SATTĀDHIKARAŅASAMATHĀ | 167 |
| SACCAKIRIYA GĀTHĀ     | 169 |
| SĪLUDDESAPĀŢHO        | 170 |
| TĀYANAGĀTHĀ           | 171 |
|                       |     |
| ปาริสทธิอโบสถ         | 172 |



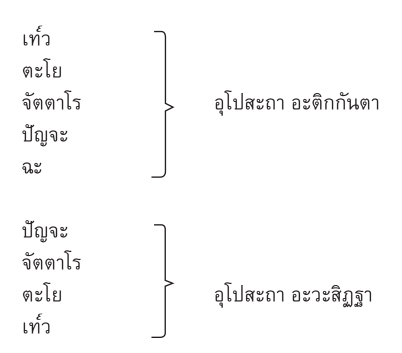
วิธีเปลี่ยนบุพพกิจตามลำดับเลข เชิงอรรถ

- ๑. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า ปะวาระณากะระณะโต
- ๒. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า อะกะตะปะวาระณานังปะวาระณายะปิ
  - ๓. ถ้ากลางคืน พึงว่า ตัตถะ ปุริมานิ จัตตาริ.
- ๔. ถ้ารูปเดียว พึงว่า ภิกขูนัง วัตตั้ง ชานะตา ภิกขุนา ถ้าหลายรูป ไม่มีอารามิกะ พึงว่าแต่ ภิกขูหิ เท่านั้น
  - ๔. ถ้าวันปวารณา พึงว่า ปะวาระณาอาหะระณานิ
- ๖. ถ้าเป็นคิมหฤดู พึงว่า คิมโหตุ ถ้าเป็นวัสสานฤดูพึงว่า วัสสาโนตุ ถ้าเป็นเหมันตฤดู พึงว่า เหมันโตตุ
- ๗. นี้เป็นฤดูที่ไม่มีอธิกมาส ไม่มีปวารณาและ เป็นอุโบสถที่ ๓ ถ้าเป็นอุโบสถ ที่ ๑ พึงว่า เอโก อุโป สะโก\* สัมปัตโต

สัตตะ อุโปสะถา อะวะสิฏฐา ถ้าเป็นอุโบสถที่ ๒ คือล่วงแล้ว ๑ ปัจจุบัน ๑ ยังเหลืออยู่อีก ๖ พึงว่า เอโก อุโปสะโถ อะติกกันโต ฉะ อุโปสะถา อะวะสิฏฐา

ถ้าล่วงแล้ว ๒-๓-๔-๕-๖ อุโบสถ ยังเหลืออยู่ ๕-๔-๓-๒-๑ อุโบสถ พึงว่า

<sup>\*</sup>ในบทสวดบาลีเป็นอุโบสถที่ ๑ บทสวดไทยเป็นอุโบสถที่ ๙



เอโก อุโปสะโถ อะวะสิฏโฐ

ถ้าล่วง ๗ อุโบสถ ปัจจุบัน ๑ รวมเป็น ๘ อุโบสถ บริบูรณ์ พึงว่าสัตตะ อุโปสะถา อะติกกันตา อัฏฐะ อุโปสะถา ปะริปุณณา

ถ้าฤดูที่มีอธิกมาส พึงว่า อธิกะมาสะวะเสนะ ทะสะ อุโปสะถา อิมินา ปักเขนะ เอโก อุโปสะโถ สัมปัตโต นะวะ อุโปสะถา อะวะสิฏฐา อุโบสถที่ ๒-๓ ถึงที่ ๑๐ ก็ให้เปลี่ยน ทำนองเดียวกันกับ ฤดูที่ไม่มีอธิกมาส ต่างกันที่ต้องเติมคำ ว่า อะธิกะมาสะวะเสนะ เข้าข้างหน้าเสมอ เท่านั้น

ฤดูที่ไม่มีอธิกมาส แต่มีปวารณา อุโบสถที่ ๑ ให้ เปลี่ยนว่า สัตตะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อิมินา ปักเขนะ เอโก อุโปสะโถ สัมปัตโต ฉะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อะวะสิฏฐา. ถ้าล่วงแล้ว ๕ อุโบสถ ปัจจุบัน เป็นปวารณา ยังเหลืออีก ๒ อุโบสถ พึงเปลี่ยน สัตตะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อิมินา ปักเขนะ เอกา ปะวาระณา สัมปัตตา ปัญจะ อุโปสะถา อะติกกันตา เท็ว อุโปสะถา อะวะสิฏฐา ถ้าเป็นอุโบสถที่สุด คือ ล่วงแล้ว ๖ อุโบสถ กับปวารณา ๑ ปัจจุบัน ๑ พึงเปลี่ยนว่า สัตตะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อิมินา ปักเขนะ เอโก อุโปสะโถ สัมปัตโต ฉะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อะติกกันตา, สัตตะ จะ อุโปสะถา เอกา จะ ปะวาระณา ปะริปุณณา.

ถ้าฤดูที่มีอธิกมาสและปวารณาด้วย อุโบสถที่ ๑ พึง เปลี่ยนว่า อะธิกะมาสะวะเสนะ นะวะ จะ อุโบสะถา เอกา จะ ปะวาระณา อิมินา ปักเขนะ เอโก อุโปสะโถ สัมปัตโต อัฏฐะ จะ อุโปสะถาเอกา จะ ปะวาระณา อะวะสิฏฐา อุโบสถ ต่อไป ก็พึงเปลี่ยนทำนอง เดียวกันกับฤดูที่ไม่มีอธิกมาส มี แต่ปวารณา ต่างกันแต่เติมว่า อะธิกะมาสะวะเสนะ เข้า ข้างหน้าเสมอเท่านั้น

- ๘. ถ้าวันปวารณา พึงว่า ปะวาระณัคเค ปะวาระณัตถายะ
- ๙. ถ้าวันปวารณา พึงว่า ปะวาระณัคเค
- ๑๐. นี้ภิกษุ ๔ รูป ถ้า ๕ รูปว่า ปัญจะ ภิกขู ๖ รูปว่า ฉะ ภิกขู ๗ รูปว่า สัตตะ ภิกขู ๘ รูปว่า อัฏฐะ ภิกขู ๙ รูปว่า นะวะ ภิกขู ๑๐ รูปว่า ทะสะ ภิกขู (ต่อจากนี้พึงดูแบบการนับ)
  - ๑๑. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า ยะถาชชะ ปะวาระณา
- ๑๒. ถ้าเป็นอุโบสถที่ ๑๔ ว่า จาตุททะโส ถ้าเป็นวัน ปวารณาที่ ๑๔ ว่า จาตุททะสี วันปวารณาที่ ๑๕ ว่า ปัณณะระสี
- ๑๓. ถ้าเป็นวันปวารณา พึ่งว่า สังฆะปะวาระณาระหา ปัญจะ วา
- ๑๔. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า เอวันตั้ง ปะวาระณา กัมมัง
  - ๑๕. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า ปะวาระณากัมมัสสะ
- ๑๖. ถ้าเป็นวันปวารณา พึงว่า อิทานิ กะริยะมานา ปะวาระณา สังเฆนะ อะนุมาเนตัพพา.

## แบบการนับภิกษุ

๑๑ เอกาทะสะ ๑๒ ทั่วาทะสะ หรือ พาระสะ ๑๓ เตระสะ ๑๔ จะตุททะสะ หรือ จุท ทะสะ ๑๕ ปัญจะทะสะ หรือ ปัญณะระสะ ๑๖ โสฬะสะ ๑๗ สัตตะระสะ ๑๘ อัฏฐาระสะ ๑๙ เอกูนะวีสะติ หรือ อูนะ วีสะติ ๒๐ วีสะ หรือ วีสะติ คอ เอบะวู่ สะติ ๒๒ พาวีสะติ หรือ ท์วาวีสะติ າຄຸດ ເຫວີສະຫຼື ๒๔ จะต่วู่นะผู ๒๕ ปัญจะวีสะติ

๒๖ ฉัพพี่สะติ

าคศ สัตตะวีสะติ ุคฯ อุปีชี้มวู่นะผู ๒๙ เอกูนะติงสะ หรือ อูนะติงสะ ๓๐ ติงสะ หรือ ติงสะติ ๓๑ เอกัตติงสะ ๓๒ ท์วัตติงสะ ๓๓ เตตติงสะ ๓๙ เอกูนะจัตตาฬิสะ **๔**๐ จัตตาฬิสะ ๔๑ เอกะจัตตาฬิสะ **๔๒ เท้วจัตตาพีสะ** ๔๓ เตจัตตาฬีสะ ๔๙ เอกูนะปัญญาสะ ๕๐ ปัญญาสะ หรือ ปัณณาสะ ๕๑ เอกะปัญญาสะ ๕๒ ท์วิปัญญาสะ ๕๓ เตปัญญาสะ ๕๙ เอกูนะสัฏฐี ๖๐ สัฏฐี

๖๑ เอกะสัฏฐี ๖๙ เอกูนะสัตตะติ ๗๐ สัตตะติ ๗๑ เอกะสัตตะติ ๗๙ เอกูนาสี่ติ ๘๐ อะสี่ติ ๘๑ เอกาสีติ ส๒ ท์วาสีติ ๘๓ ตะยาสีติ ๘๔ จะตุราสีติ ๘๕ ปัญจาสีติ ๘๖ ฉฬาสี่ติ ส๗ สัตตาสีติ ๘๘ อัฏฐาสี่ติ ส๙ เอป็หรหรว่ญ ๙๐ นะวูติ ๙๑ เอกะนะวุติ **๙**๒ เม้วหะว่ผู ๙๛ เผหรวัญ

๙๙ เอกูนะสะตั้ง ๑๐๐ สะตั้ง ๑๐๑ เอกุตตะระสะตั้ง ๑๐๒ ท์วุตตะระสะตั้ง ๑๐๓ ต์ยุตตะระสะตั้ง ๑๐๔ จะตุตตะระสะตั้ง ๑๐๕ ปัญจุตตะระสะตั้ง ๑๑๐ ทะสุตตะระสะตั้ง ๑๑๕ ปัญจะทะสุตตะระสะตั้ง ๑๒๐ วีสุตตะระสะตั้ง ๑๒๑ เอกะวีสุตตะระสะตั้ง ๑๒๕ ปัญจะวีสุตตะระสะตัง ๑๓๐ ติงสุตตะระสะตั้ง ๑๓๕ ปัญจะติงสุตตะระสะตัง ๑๔๐ จัตตาฬีสุตตะระสะตั้ง ๑๔๕ ปัญจะจัดตาฬิสุดตะระสะตัง ๑๕๐ ปัญญาสุตตะระสะตั้ง ๑๕๑ เอกะปัญญาสุตตะระสะตั้ง

### "ความสม่ำเสมอ

#### คือ แรงเล็กน้อย...

### ที่มีกำลังมหาศาล"



"Regular effort

may seem small,

but is wholistically very powerful."

ธรรมาสน์ปาฏิโมกข์ ณ อุโบสถ วัดมกุฏคีรีวัน ต.โป่งตาลอง อ.ปากช่อง จ.นครราชสีมา

The Pāṭimokkha cathedra at the ordination hall of Wat Makutkiriwan, Pak Chong district, Nakhon Ratchasima province

# ภิกุขุปาฏิโมกุขปาลิ

## ปุพุพกิจุจานิ

อุโปสถกรณโต ปุพฺเพ นววิธ์ ปุพฺพกิจฺจ๋ กาตพฺพํโหติ. ตณฺสานสมฺมชฺชนญฺจ ตตฺถ ปที่ปุชฺชลนญฺจ อาสนปญฺฌปนญฺจ ปานียปริโภชนียูปฏฺสปนญฺจ ฉนฺทารหานํ ภิกฺขูนํ ฉนฺทาหรณญฺจ เตสญฺเฌว อกตุโปสถานํ ปาริสุทฺธิยาปิ อาหรณญฺจ อุตุกฺขานญฺจ ภิกฺขุคณนา จ ภิกฺขุนึนโมวาโท จาติ.

ตตุก ปุริเมสุ จตูสุ กิจเจสุ ปที่ปกิจุจํ อิทานิ สุริยาโลกสุส อตุถิตาย นตุถิ อปรานิ ตีณิ<sup>๓</sup> ภิกุขูนํ วตุตํ ชานนฺเตหิ อารามิเกหิปิ ภิกุขูหิปิ<sup>๔</sup> กตานิ ปรินิฏุสิตานิ โหนฺติ.

ฉนฺทาหรณปาริสุทฺธิ อาหรณานิ⁴ ปน อิมิสฺสํ สีมายํ หตุถปาสํ วิชหิตฺวา นิสินฺนานํ ภิกฺขูนํ อภาวโต นตฺถิ.

อุตุกุขาน นาม เอตฺตก อติกุกนฺต, เอตฺตก อวสิฏฺฐนฺติ เอว อุตุอาจิกุขน; อุตูนีธ ปน สาสเน เหมนฺตคิมฺหวสฺสานาน วเสน ตีณิ โหนฺติ. อย คิมฺโหตุ, อสฺมิญจ อุตุมฺหิ อฏฺฐ อุโปสถา, อิมินา ปกฺเขน เอโก อุโปสโถ สมฺปตฺโต, สตฺต อุโปสถา อวสิฏฺฐา, อิติ เอว สพฺเพหิ อายสฺมนฺเตหิ อุตุกุขาน ธาเรตพฺพ.

(รับว่า เอว ภนฺเต\* พร้อมกัน)

ภิกุขุคณนา นาม อิมสฺมึ อุโปสถคฺเค อุโปสถตฺถาย สนฺนิปติตา ภิกฺขู เอตฺตกาติ ภิกฺขูนํ คณนา, อิมสฺมิมฺปน อุโปสถคฺเค จตฺตาโร ภิกฺขู จ สนฺนิปติตา โหนฺติ.

อิติ สพุเพหิ อายสุมนุเตหิ ภิกุขุคณนาปี ธาเรตพุพา. (รับว่า เอว์ ภนุเต\* พร้อมกัน)

ภิกุขุนีนโมวาโท ปน อิทานิ ตาส นตุถิตาย นตุถิ. อิติ สกรโณกาสาน ปุพฺพกิจฺจาน กตตฺตา, นิกฺกรโณกาสาน ปุพฺพกิจฺจาน ปกติยา ปรินิฏฺุริตตฺตา, เอวนฺต นววิธ์ ปุพฺพกิจฺจ ปรินิฏฺริต โหติ.

นิฏฺจิเต จ ปุพฺพกิจฺเจ สเจ โส ทิวโส จาตุทฺทสีปณฺณรสีสามคฺคีนมญฺญตโร ยถาชฺช อุโปสโถ ขาตุทฺทสีปณฺณรสีสามคฺคีนมญฺญตโร ยถาชฺช อุโปสโถ จาตุตฺกโร ขาวติกา จ ภิกฺขู กมฺมปฺปตฺตา สงฺฆฺโปสถารหาจตฺตาโร จา ตโต วา อติเรกา ปกตตฺตา ปาราชิกํ อนาปนฺนา สงฺเฆน วา อนุกฺขิตฺตา, เต จ โข หตฺถปาสํ อวิชหิตฺวา เอกสีมายํ จิตา, เตสญฺจ วิกาลโภชนาทิวเสน วตฺถุสภาคาปตฺติโย เจ น วิชฺชนฺติ; เตสญฺจ หตฺถปาเสหตฺถปาสโต พหิกรณวเสน วชฺเชตพฺโพ โกจิ วชฺชนียปุคฺคโล เจ นตฺถิ.

<sup>\*</sup>ถ้าผู้สวดอ่อนพรรษากว่า พึงเว้นคำว่า "ภนุเต" เสีย หรือเปลี่ยนเป็น อาวุโส

เอวนฺตํ อุโปสถกมฺมํ๑๕ อิเมหิ จตูหิ ลกฺขเณหิ สงฺคหิตํ ปตฺตกลฺลํ นาม โหติ กาตํ ยุตฺตรูปํ. อุโปสถกมฺมสฺส๑๕ ปตฺตกลฺลตฺตํ วิทิตฺวา อิทานิ กริยมาโน อุโปสโถ สงฺเฆน อนฺมาเนตพฺโพ.๑๖

(รับว่า สาธุ พร้อมกัน)

ในลำดับนี้ ท่านผู้มีอาวุโสอยู่ในที่ประชุมนั้น พึง กล่าว อัชเฌสนา ดังนี้

ปุพฺพกรณปุพฺพกิจฺจานิ สมาเปตฺวา อิมสฺส นิสินฺนสฺส ภิกฺขุสงฺฆสฺส อนุมติยา ปาฏิโมกฺขํ อุทฺเทสิตุํ\* อชฺเฌสนํ กโรมิ.

<sup>\*</sup>ใช้คำว่า อุทฺทิสิตุํ ก็มี

ถ้าเป็นวันปวารนา พึงว่า ปวารณาญตุติ๋ จเปตุ๋

# ภิกุขุปาฏิโมกุขปาลิ

นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส. (๓ ครั้ง)

สุณาตุ เม ภนฺเต สงฺโฆ. อชฺชุโปสโถ ปณฺณรโส.\* ยทิ สงฺฆสฺส ปตฺตกลฺลํ, สงฺโฆ อุโปสถํ กเรยฺย, ปาฏิโมกฺขํ อฺทฺทิเสยฺย.

ก็ สงฺฆสฺส ปุพฺพกิจฺจ๋, ปาริสุทฺธิ์ อายสฺมนฺโต อาโรเจถ, ปาฏิโมกฺขํ อุทฺทิสิสฺสามิ. ตํ สพฺเพว สนฺตา สาธุกํ สุโณม มนสิกโรม. ยสฺส สิยา อาปตฺติ, โส อาวิกเรยฺย, อสนฺติยา อาปตฺติยา ตุณฺหี ภวิตพฺพํ. ตุณฺหีภาเวน โข ปนายสฺมนฺเต ปริสุทฺธาติ เวทิสฺสามิ. ยถา โข ปน ปจฺเจกปุฏฺสสฺส เวยฺยากรณํ โหติ, เอวเมวํ เอวรูปาย ปริสาย ยาวตติยํ อนุสฺสาวิตํ โหติ. โย ปน ภิกฺขุ ยาวตติยํ อนุสฺสาวิยมาเน สรมาโน สนฺตึ อาปตฺตึ นาวิกเรยฺย, สมฺปชานมุสาวาทสฺส โหติ, สมฺปชานมุสาวาโท โข ปนายสฺมนฺโต อนฺตรายิโก ธมฺโม วุตฺโต ภควตา; ตสฺมาสรมาเนน ภิกฺขุนา อาปนฺเนน วิสุทฺธาเปกฺเขน สนฺตี อาปตฺติ อาวิกาตพฺพา, อาวิกตา หิสฺส ผาสฺ โหติ.

นิทาน์ นิฏสิต์.

<sup>\*</sup> ถ้าเป็น ๑๔ ค่ำ พึงว่า จาตุทุทโส

# ปาราชิกุทุเทโส

ตตุริเม จตุตาโร ปาราชิกา ธมฺมา อุทฺเทส อาคจุฉนฺติ.

- ๑. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขูนํ สิกุขาสาชีวสมาปนฺโน สิกุขํ อปฺปจฺจกฺขาย ทุพฺพลฺยํ อนาวิกตฺวา เมถุนํ ธมฺมํ ปฏิเสเวยฺย อนฺตมโส ติรจฺฉานคตายปี, ปาราชิโก โหติ อสํวาโส.
- ๒. โย ปน ภิกุขุ คามา วา อรญฺญา วา อทินฺนํ เถยฺยสงฺขาตํ อาทิเยยฺย, ยถารูเป อทินฺนาทาเน ราชาโน โจรํ คเหตฺวา หเนยฺยํ วา พนฺเธยฺยํ วา ปพฺพาเชยฺยํ วา "โจโรสิ พาโลสิ มูฬฺโหสิ เถโนสีติ; ตถารูปํ ภิกฺขุ อทินฺนํ อาทิยมาโน, อยมฺปิ ปาราชิโก โหติ อสํวาโส.
- ๓. โย ปน ภิกุขุ สญจิจจ มนุสฺสวิคุคหํ ชีวิตา โวโรเปยฺย, สตฺถหารกํ วาสฺส ปริเยเสยฺย, มรณวณฺณํ วา ส่วณฺเณยฺย, มรณาย วา สมาทเปยฺย "อมฺโภ ปุริส กึ ตุยฺหิมินา ปาปเกนทุชฺชีวิเตน, มตนฺเต ชีวิตา เสยฺโยติ; อิติ จิตฺตมโนจิตฺตสงฺกปฺโป อเนกปริยาเยน มรณวณฺณํ วา ส่วณฺเณยฺย, มรณาย วา สมาทเปยฺย; อยมฺปี ปาราชิโก โหติ อส่วาโส.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ อนภิชานํ อุตฺตริมนุสฺสธมฺมํ อฺตฺตูปนายิกํ อลมริยญาณทสฺสนํ สมุทาจเรยฺย "อิติ ชานามิ, อิติ ปสฺสามีติ; ตโต อปเรน สมเยน สมนุคฺคาหิยมาโน วา อสมนุคฺคาหิยมาโน วา อาปนฺโน วิสุทฺธาเปกฺโข เอวํ วเทยฺย "อชานเมวํ อาวุโส อวจํ 'ชานามิ' อปสฺสํ 'ปสฺสามิ' ตุจฺฉํ มุสา

วิลปินฺติ, อญฺญตฺร อธิมานา; อยมฺปี ปาราชิโก โหติ อสํวาโส.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสุมนฺโต จตฺตาโร ปาราชิกา ธมฺมา, เยสํ ภิกฺขุ อญฺณตรํ วา อญฺณตรํ วา อาปชฺชิตฺวา น ลภติ ภิกฺขูหิ สทฺธึ สํวาสํ, ยถา ปุเร; ตถา ปจฺฉา; ปาราชิโก โหติ อสํวาโส.

ตตุถายสุมนุเต ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?ทุติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?ตติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?

ปริสุทุเธตุถายสุมนุโต; ตสุมา ตุณฺหึ, เอวเมต์ ธารยามิ.

ปาราชิกุทุเทโส นิฏสิโต.

# สงฺฆาทิเสสฺทุเทโส

อิเม โข ปนายสุมนุโต เตรส สงฺฆาทิเสสา ธมฺมา อุทฺเทสํ อาคจฺฉนฺติ.

- ๒. โย ปน ภิกุขุ โอติณฺโณ วิปริณเตน จิตฺเตน มาตุคาเมน สทฺธิ์ กายสํสคฺคํ สมาปชฺเชยฺย, หตุถคาหํ วา เวณิคาหํ วา อญฺณตรสฺส วา อญฺณตรสฺส วา องฺคสฺส ปรามสนํ, สงฺฆาทิเสโส.

- ๓. โย ปน ภิกุขุ โอติณฺโณ วิปริณเตน จิตฺเตน มาตุคามํ ทุฏฺฐลฺลาหิ วาจาหิ โอภาเสยฺย, ยถาตํ ยุวา ยุวตึ๋ เมถุนูปสญฺหิตาหิ; สงฺฆาทิเสโส.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ โอติณฺโณ วิปริณเตน จิตฺเตน มาตุคามสฺส สนฺติเก อตฺตกามปาริจริยาย วณฺณํ ภาเสยฺย "เอตทคฺคํ ภคินิ ปาริจริยานํ, ยา มาทิสํ สีลวนฺตํ กลฺยาณธมฺมํ พฺรหฺมจารึ เอเตน ธมฺเมน ปริจเรยฺยาติ เมถุนูปสญฺหิเตน, สงฺฆาทิเสโส.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ สญจริตุต์ สมาปชุเชยุย อิตุถิยา วา ปุริสมติ์ ปุริสสุส วา อิตุถีมติ์ ชายตุตเน วา ชารตุตเน วา อนุตมโส ต่ขณิกายปี, สงุฆาทิเสโส.
- ๖. สญฺญาจิกาย ปน ภิกฺขุนา กุฏิ การยมาเนน อสฺสามิกํ อตฺตุทฺเทสํ ปมาณิกา กาเรตพฺพา; ตตฺริทํ ปมาณํ; ทีฆโส ทฺวาทส วิทตฺถิโย สุคตฺวิทตฺถิยา, ติริยํ สตฺตนฺตรา. ภิกฺขู อภิเนตพฺพา วตฺถุเทสนาย; เตหิ ภิกฺขูหิ วตฺถุํ เทเสตพฺพํ อนารมฺภํ สปริกฺกมนํ. สารมฺเภ เจ ภิกฺขุ วตฺถุสฺมื อปริกฺกมเน สญฺญาจิกาย กุฏิ กาเรยฺย, ภิกฺขู วา อนภิเนยฺย วตฺถุเทสนาย, ปมาณํ วา อติกฺกาเมยฺย, สงฺฆาทิเสโส.
- ๗. มหลุลกมุปน ภิกุขุนา วิหาร์ การยมาเนน สสุสามิก์ อตุตุทุเทส์ ภิกุขู อภิเนตพุพา วตุถุเทสนาย; เตหิ ภิกุขูหิ วตุถุํ เทเสตพุพํ อนารมุภํ สปริกุกมนํ. สารมุเภ เจ

ภิกุขุ วตุถุสฺมึ อปริกุกมเน มหลุลก์ วิหาร์ กาเรยฺย, ภิกุขู วา อนภิเนยฺย วตฺถุเทสนาย, สงฺฆาทิเสโส.

- ๘. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุํ ทุฏโส โทโส อปฺปตีโต อมูลเกน ปาราชิเกน ธมฺเมน อนุทฺธํเสยฺย "อปฺเป๋ว นาม นํ อิมมฺหา พฺรหฺมจริยา จาเวยฺยนฺติ. ตโต อปเรน สมเยน สมนุคฺคาหิยมาโน วา, อมูลกญฺเจว ตํ อธิกรณํ โหติ, ภิกุขุ จ โทสํ ปติฏฐาติ, สงฺฆาทิเสโส.
- ๙. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุํ ทุฏโส โทโส อปฺปตีโต อญฺณภาคิยสฺส อธิกรณสฺส กิญฺจิ เทสํ เลสมตฺตํ อุปาทาย ปาราชิเกน ธมฺเมน อนุทฺธํเสยฺย "อปฺเป๋ว นาม นํ อิมมฺหา พฺรหฺมจริยา จาเวยฺยนฺติ, ตโต อปเรน สมเยน สมนุคฺคาหิยมาโน วา อสมนุคฺคาหิยมาโน วา, อญฺณภาคิยญฺเจ๋ว ตํ อธิกรณํ โหติ, โกจิ เทโส เลสมตฺโต อุปาทินฺโน ภิกฺขุ จ โทสํ ปติฏฺสาติ, สงฺฆาทิเสโส.
- ๑๐. โย ปน ภิกุขุ สมคุคสุส สงุฆสุส เภทาย ปรกุกเมยุย เภทนสำตุตนิก วา อธิกรณ์ สมาทาย ปคุคยุห ติฏุเสยุย. โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ เอวมสุส วจนีโย "มา อายสุมา สมคุคสุส สงุฆสุส เภทาย ปรกุกมิ, เภทนสำตุตนิก วา อธิกรณ์ สมาทาย ปคุคยุห อฏุสาสิ; สเมตายสุมา สงฺเฆน, สมคุโค หิ สงฺโฆ สมฺโมทมาโน อวิวทมาโน เอกุทฺเทโส ผาสุ วิหรตีติ. เอวญฺจ โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ วุจฺจมาโน ตเถว

ปคุคณฺเหยฺย, โส ภิกฺขุ ภิกฺขูหิ ยาวตติยํ สมนุภาสิตพฺโพ ตสฺส ปฏินิสฺสคฺคาย; ยาวตติยญฺเจ สมนุภาสิยมาโน ตํ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, อิจฺเจตํ กุสลํ; โน เจ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, สงฺฆาทิเสโส.

๑๑. ตสุเสว โข ปน ภิกุขุสุส ภิกุขู โหนุติ อนุวตุตกา วคุควาทกา, เอโก วา เทฺว วา ตโย วา, เต เอวํ วเทยฺยํุ, "มา อายสุมนุโต เอต์ ภิกุขุ์ กิญจิ อวจุตุถ ธมุมวาที เจโส ภิกุขุ, วินยวาที่ เจโส ภิกุขุ, อมฺหากญเจโส ภิกุขุ, ฉนฺทญฺจ รุจิญฺจ อาทาย โวหรติ, ชานาติ โน ภาสติ, อมฺหากมฺเปตํ ขมตีติ. เต ภิกุขู ภิกุขูหิ เอวมสุสุ วจนียา "มา อายสุมนุโต เอวํ อวจุตุถ, น เจโส ภิกุขุ ธมุมวาที, น เจโส ภิกุขุ วินยวาที, มา อายสุมนุตานมุปี สงฺฆเภโท รุจิตฺถ, สเมตายสุมนุตานํ สงุเฆน, สมคุโค หิ สงุโฆ สมุโมทมาโน อวิวทมาโน เอกุทุเทโส ผาสุ วิหรตีติ. เอวญจ เต ภิกุขู ภิกุขูหิ วุจจมานา ตเถว ปคุคณฺเหยฺยุํ, เต ภิกฺขู ภิกฺขูหิ ยาวตติยํ สมนุภาสิตพฺพา ตสฺส ปฏินิสฺสคฺคาย; ยาวตติยญเจ สมนุภาสิยมานา ต่ ปฏินิสฺสชฺเชยฺยุํ อิจฺเจต่ กุสลํ, โน เจ ปฏินิสฺสชฺเชยฺยุ่; สงฺฆาทิเสโส.

๑๒. ภิกุขุ ปเนว ทุพฺพจชาติโก โหติ, อุทฺเทสปริยาปนฺเนสุ สิกฺขาปเทสุ ภิกฺขูหิ สหธมฺมิกํ วุจฺจมาโน อตฺตานํ อวจนียํ กโรติ "มา มํ อายสฺมนฺโต กิญจิ อวจุตุถ กลุยาณ์ วา ปาปก วา, อหมุปายสุมนุเต น กิญจิ วกุขามิ กลุยาณ์ วา ปาปก วา, วิรมถายสุมนุโต มม วจนายาติ, โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ เอวมสุส วจนีโย "มา อายสุมา อตุตาน อวจนีย อกาสิ, วจนียเมว อายสุมา อตุตาน กโรตุ, อายสุมาปี ภิกุขู วเทตุ สหธมุเมน, ภิกุขูปี อายสุมนุต วกุขนุติ สหธมุเมน; เอว ส่วฑฺฒา หิ ตสุส ภควโต ปริสา, ยทิท อญฺญมญฺญวจเนน อญฺญมญฺญวุฏฺฐาปเนนาติ. เอวญฺจ โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ วุจุจมาโน ตเถว ปคฺคณฺเหยฺย, โส ภิกฺขุ ภิกุขูหิ บฺว๓ติย สมนุภาสิตพฺโพ ตสุส ปฏินิสุสคฺคาย; ยาวตติยญฺเจ สมนุภาสิยมาโน ต ปฏินิสุสชฺเชยฺย. อิจฺเจต์กุสล์, โน เจ ปฏินิสุสชฺเชยฺย, สงฺฆาทิเสโส.

๑๓. ภิกุขุ ปเนว อญฺณตร์ คามํ วา นิคมํ วา อุปนิสฺสาย วิหรติ กุลทูสโก ปาปสมาจาโร, ตสฺส โข ปาปกา สมาจารา ทิสฺสนฺติ เจว สุยฺยนฺติ จ, กุลานิ จ เตน ทุฏฺฐานิ ทิสฺสนฺติ เจว สุยฺยนฺติ จ. โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ เอวมสฺส วจนีโย "อายฺสฺมา โข กุลทูสโก ปาปสมาจาโร, อายฺสฺมโต โข ปาปกา สมาจารา ทิสฺสนฺติ เจว สุยฺยนฺติ จ. กุลานิ จายฺสฺมตา ทุฏฺฐานิ ทิสฺสนฺติ เจว สุยฺยนฺติ จ; ปกฺกมตายฺสฺมา อิมมฺหา อาวาสา, อลนฺเต อิธ วาเสนาติ. เอวญฺจ โส ภิกุขุ ภิกฺขูหิ วุจฺจมาโน เต ภิกฺขู เอวํ วเทฺยฺย "ฉนฺทคามิโน จ ภิกฺขู, โทสคามิโน จ ภิกฺขู, โมหคามิโน จ

ภิกุขู, ภยคามิโน จ ภิกุขู; ตาทิสิกาย อาปตุติยา เอกจุจำปพฺพาเชนฺติ, เอกจุจำน ปพฺพาเชนฺติติ. โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ เอวมสฺส วจนีโย "มา อายสฺมา เอว อวจ, น จ ภิกุขู ฉนฺทคามิโน, น จ ภิกุขู โทสคามิโน, น จ ภิกุขู โมหคามิโน, น จ ภิกุขู โมหคามิโน, น จ ภิกุขู โมหคามิโน, น จ ภิกุขู มยคามิโน; อายสฺมา โข กุลทูสโก ปาปสมาจาโร, อายสฺมโต โข ปาปกา สมาจารา ทิสฺสนฺติ เจว สฺยฺยนฺติ จ, กุลานิ จายสฺมตา ทุฏฺฐานิ ทิสฺสนฺติ เจว สฺยฺยนฺติ จ, ปกุกมตายสฺมา อิมมฺหา อาวาสา, อลนฺเต อิธ วาเสนาติ. เอวญฺจ โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ วุจฺจมาโน ตเถว ปคฺคณฺเหยฺย, โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ ยาวตติยํ สมนุภาสิตพฺโพ ตสฺส ปฏินิสฺสคฺคาย; ยาวตติยญฺเจ สมนุภาสิยมาโน ตํ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, อิจฺเจตํ กุสลํ; โน เจ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, สงฺฆาทิเสโส.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสุมนฺโต เตรส สงฺฆาทิเสสา ธมฺมา; นว ปฐมาปฺตฺติกา, จตฺตาโร ยาวตฺติยกา; เยสํ ภิกฺขุ อญฺณตรํ วา อญฺณตรํ วา อาปชฺชิตฺวา ยาวติหํ ชานํ ปฏิจฺฉาเทติ; ตาวติหํ เตน ภิกฺขุนา อกามา ปริวตฺถพฺพํ, ปริวุตฺถปริวาเสน ภิกฺขุนา อุตฺตรึ ฉารตฺตํ ภิกฺขุมานตฺตาย ปฏิปชฺชิตพฺพํ, จิณฺณมานตฺโต ภิกฺขุ, ยตฺถ สิยา วีสติคโณ ภิกฺขุสงฺโฆ, ตฺตฺถ โส ภิกฺขุ อพฺเภตพฺโพ; เอเกนปี เจ อูโน วีสติคโณ ภิกฺขุ สงฺโฆ ตํ ภิกฺขุ อพฺเภยฺย, โส จ ภิกฺขุ อนพฺภิโต, เต จ ภิกฺขู คารยฺหา: อยํ ตฺตฺถ สามีจิ.

๓ตุถายสุมนุเต ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ทุติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ๗ติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ปริสุทุเธตุถายสุมนุโต; ตสุมา ตุณฺหี, เอวเมต์
 ธารยามิ.

สงฺฆาทิเสสุทฺเทโส นิฏฺสิโต.

## อนิยตุทุเทโส

อิเม โข ปนายสุมนุโต เทฺว อนิยตา ธมฺมา อุทฺเทสํ อาคจุณนุติ.

๑. โย ปน ภิกุขุ มาตุคาเมน สทุธิ์ เอโก เอกาย รโห ปฏิจุฉนุเน อาสเน อลงุกมุมนิเย นิสชุช กปุเปยุย; ตเมน สทุเธยุยวจสา อุปาสิกา ทิสฺวา ติณฺณํ ธมุมานํ อญฺญตเรน วเทยุย ปาราชิเกน วา สงฺฆาทิเสเสน วา ปาจิตฺติเยน วา, นิสชุช ภิกุขุ ปฏิชานมาโน ติณฺณํ ธมฺมานํ อญฺญตเรน กาเรตพฺโพ ปาราชิเกน วา สงฺฆาทิเสเสน วา ปาจิตฺติเยน วา; เยน วา สา สทุเธยฺยวจสา อุปาสิกา วเทยฺย, เตน โส ภิกุขุ กาเรตพฺโพ; อยํ ธมฺโม อนิยโต.

๒. น เหว โข ปน ปฏิจุฉนุนํ อาสนํ โหติ นาลงุกมุมนิยํ, อลญจ โข โหติ มาตุคามํ ทุฏฐลุลาหิ วาจาหิ โอภาสิตุํ; โย ปน ภิกุขุ ตถารูเป อาสเน มาตุคาเมน สทฺธึ่ เอโก เอกาย รโห นิสชุช์ กปุเปยุย; ตเมน์ สทุเธยุยวจสา อุปาสิกา ทิสุวา ทุวินุน์ ธมุมาน์ อญฺญตเรน วเทยฺย สงฺฆาทิเสเสน วา ปาจิตฺติเยน วา, นิสชฺช์ ภิกฺขุ ปฏิชานมาโน ทุวินุน์ ธมฺมาน์ อญฺญตเรน กาเรตพฺโพ สงฺฆาทิเสเสน วา ปาจิตฺติเยน วา, เยน วา สา สทุเธยฺยวจสา อุปาสิกา วเทยฺย, เตน โส ภิกฺขุ กาเรตพฺโพ; อยฺมฺปิ ธมฺโม อนิยโต.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสฺมนฺโต เทฺว อนิยตา ธมฺมา.

ตตฺถายสฺมนฺเต ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?

ทุติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?

ปริสุทฺเธตฺถายสฺมนฺโต; ตสฺมา ตุณฺหี, เอวเมตํ
ธารยามิ.

อนิยตุทุเทโส นิฏสิโต.

## นิสุสคุคิยา ปาจิตุติยา

อิเม โข ปนายสุมนุโต ติ์ส นิสุสคุคิยา ปาจิตุติยา ธมุมา อุทุเทส์ อาคจุณนุติ.

๑. นิฏุจิตจีวรสฺมี ภิกฺขุนา อุพฺภตสฺมี กริเน, ทสาหปรม อติเรกจีวร์ ธาเรตพฺพํ, ตํ อติกฺกามยโต, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

- ๒. นิฏุจิตจีวรสฺมี ภิกฺขุนา อุพฺภตสฺมี กจิเน, เอกรตฺตมฺปี เจ ภิกฺขุ ติจีวเรน วิปฺปวเสยฺย, อญฺญตฺร ภิกฺขุ สมฺมติยา, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๓. นิฏุจิตจีวรสฺมึ ภิกฺขุนา อุพฺภตสฺมึ กจิเน, ภิกฺขุโน ปเนว อกาลจีวรํ อุปฺปชฺเชยฺย, อากงฺขมาเนน ภิกฺขุนา ปฏิคฺคเหตพฺพํ, ปฏิคฺคเหตฺวา ขิปฺปเมว กาเรตพฺพํ; โน จสฺส ปาริปูริ, มาสปรมนฺเตน ภิกฺขุนา ตํ จีวรํ นิกฺขิปิตพฺพํ อูนสฺส ปาริปูริยา สติยา ปจฺจาสาย, ตโต เจ อุตฺตรึ นิกฺขิเปยฺย สติยาปิ ปจฺจาสาย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ อญฺญาติกาย ภิกุขุนิยา ปุราณจีวร์ โธวาเปยฺย วา รชาเปยฺย วา อาโกฏาเปยฺย วา, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ อญญาติกาย ภิกุขุนิยา หตุถโต จีวร์ ปฏิคุคณฺเหยุย อญฺณตฺร ปาริวฏฺฏกา, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๖. โย ปน ภิกุขุ อญญาตก คหปตี วา คหปตานี วา จีวร วิญญาเปยุย อญญตุร สมยา, นิสุสคุคิย ปาจิตุติย. ตตุถาย สมโย: อจุฉินุนจีวโร วา โหติ ภิกุขุ นฏุสจีวโร วา, อย ตตุถ สมโย.
- ๗. ตญเจ อญญาตโก คหปติ วา คหปตานี วา พหูหิ จีวเรหิ อภิหฏุฐมฺปวาเรยฺย, สนฺตรุตฺตรปรมนฺเตน ภิกฺขุนา ตโต จีวรํ สาทิตพฺพํ, ตโต เจ อุตฺตรึ สาทิเยยฺย,

นิสฺสคฺคิย์ ปาจิตฺติย์.

- ๘. ภิกุขุ้ ปเนว อุทุทิสุส อญญาตกสุส คหปติสุส วา คหปตานิยา วา จีวรเจตาปน อุปกุขฏ โหติ. "อิมินา จีวรเจตาปเนน จีวร เจตาเปตุวา อิตุถนุนาม ภิกุขุ จีวเรน อจุฉาเทสุสามีติ, ตตุร เจ โส ภิกุขุ ปุพฺเพ อปฺปวาริโต อุปสงฺกมิตฺวา จีวเร วิกปฺป อาปชฺเชยฺย "สาธุ วต ม อายสฺมา อิมินา จีวรเจตาปเนน เอวรูป วา เอวรูป วา จีวร เจตาเปตฺวา อจุฉาเทหีติ กลฺยาณกมฺยตํ อุปาทาย, นิสุสคุคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๙. ภิกุขุ้ ปเนว อุทฺทิสฺส อุภินฺนํ อญฺญาตกานํ คหปตีนํ วา คหปตานึนํ วา ปจฺเจกจีวรเจตาปนา อุปกฺขฏา โหนฺติ "อิเมหิ มยํ ปจฺเจกจีวรเจตาปเนหิ ปจฺเจกจีวรานิ เจตาเปตฺวา อิตฺถนฺนามํ ภิกฺขุํ จีวเรหิ อจฺฉาเทสฺสามาติ, ตตฺร เจ โส ภิกฺขุ ปุพฺเพ อปฺปวาริโต อุปสงฺกมิตฺวา จีวเร วิกปฺปํ อาปชฺเชยฺย "สาธุ วต มํ อายสฺมนฺโต อิเมหิ ปจฺเจกจีวรเจตาปเนหิ เอวรูปํ วา เอวรูปํ วา จีวรํ เจตาเปตฺวา อจฺฉาเทถ อุโภว สนฺตา เอเกนาติ กลฺยาณกมฺยตํ อุปาทาย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.
- ๑๐. ภิกุขุํ ปเนว อุทุทิสฺส ราชา วา ราชโภคุโค วา พฺราหฺมโณ วา คหปติโก วา ทูเตน จีวรเจตาปนํ ปหิเณยฺย "อิมินา จีวรเจตาปเนน จีวรํ เจตาเปตฺวา อิตฺถนฺนามํ ภิกุขุํ

จิวเรน อจุฉาเทหีติ; โส เจ ทูโต ตํ ภิกฺขุํ อุปสงฺกมิตฺวา เอวํ วเทยฺย "อิทํ โข ภนฺเต อายสฺมนฺตํ อุทฺทิสฺส จีวรเจตาปนํ อาภต์, ปฏิคุคณฺหาตุ อายสฺมา จีวรเจตาปนนฺติ, เตน ภิกุขุนา โส ทูโต เอวมสุส วจนีโย "น โข มยํ อาวุโส จีวรเจตาปน์ ปฏิคุคณฺหาม, จีวรญฺจ โข มย์ ปฏิคุคณฺหาม กาเลน กปฺปิยนฺติ; โส เจ ทูโต ตํ ภิกฺขํุ เอวํ วเทยฺย "อตฺถิ ปนายสุมโต โกจิ เวยุยาวจุจกโรติ, จีวรตุถิเกน ภิกุขเว ภิกุขุนา เวยฺยาวจฺจกโร นิทฺทิสิตพฺโพ อารามิโก วา อุปาสโก วา "เอโส โข อาวุโส ภิกุขูน์ เวยฺยาวจฺจกโรติ; โส เจ ทูโต ต่ เวยุยาวจุจกร์ สญุญาเปตุวา ต์ ภิกุขุ์ อุปสงุกมิตุวา เอว์ วเทยุย "ยํ โข ภนฺเต อายสฺมา เวยฺยาวจฺจกรํ นิทฺทิสิ, สญฺญตฺโต โส มยา; อุปสงฺกมตุ อายสฺมา กาเลน จีวเรน ตํ อจุฉาเทสุสตีติ, จีวรตุถิเกน ภิกุขเว ภิกุขุนา เวยุยาวจุจกโร อุปสงุกมิตุวา ทุวิตุติกุขตุตุํ โจเทตพุโพ สาเรตพุโพ "อตุโถ เม อาวุโส จีวเรนาติ; ทุวิตฺติกฺขตฺตุํ โจทยมาโน สารยมาโน ต์ จีวร์ อภินิปฺผาเทยฺย, อิจฺเจต์ กุสล์; โน เจ อภินิปฺผาเทยฺย, จตุกุขตุตุ๋ ปญจกุขตุตุ๋ ฉกุขตุตุปรม ตุณฺหีภูเตน อุทฺทิสฺส ราตพฺพํ; จตุกฺขตฺตุํ ปญฺจกฺขตฺตุํ ฉกฺขตฺตุปรมํ ตุณฺหีภูโต อุทฺทิสฺส ติฏูสมาโน ต่ จีวร่ อภินิปฺผาเทยฺย, อิจฺเจต่ กุสล์; โน เจ อภินิปฺผาเทยฺย, ตโต เจ อุตฺตรึ่ วายมมาโน ตํ จี๋วรํ อภินิปุผาเทยุย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ; โน เจ อภินิปฺผาเทยฺย,

ยตสุส จีวรเจตาปน้ อาภต์, ตตุถ สาม วา คนุตพุพ์, ทูโต วา ปาเหตพุโพ "ย้ โข ตุมเห อายสุมนฺโต ภิกฺขุ้ อุทฺทิสฺส จีวรเจตาปน้ ปหิณิตฺถ, น ตนฺตสฺส ภิกฺขุโน กิญจิ อตฺถํ อนุโภติ, ยุญชนฺตายสุมนฺโต สกํ, มา โว สกํ วินสฺสีติ: อยํ ตตฺถ สามีจิ.

## จีวรวคุโค ปสโม.

๑๑. โย ปน ภิกุขุ โกสิยมิสฺสกํ สนฺถตํ การาเปยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๒. โย ปน ภิกุขุ สุทุธกาฬกานํ เอฬกโลมานํ สนุถตํ การาเปยุย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๓. นวมฺปน ภิกฺขุนา สนฺถตํ การยมาเนน เทฺว ภาคา สุทฺธกาฬกานํ เอฬกโลมานํ อาทาตพฺพา, ตติยํ โอทาตานํ, จตุตฺถํ โคจริยานํ; อนาทา เจ ภิกฺขุ เทฺว ภาเค สุทฺธกาฬกานํ เอฬกโลมานํ ตติยํ โอทาตานํ จตุตฺถํ โคจริยานํ นวํ สนฺถตํ การาเปยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๔. นวมปน ภิกุขุนา สนุถต์ การาเปตฺวา ฉพฺพสฺสานิ ธาเรตพฺพํ. โอเรน เจ ฉนฺนํ วสฺสานํ ตํ สนฺถตํ วิสฺสชฺเชตฺวา วา อวิสฺสชฺเชตฺวา วา อญฺณํ นวํ สนฺถตํ การาเปยฺย อญฺณตฺร ภิกุขุสมฺมติยา, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๕. นิสีทนสนุถตมุปน ภิกุขุนา การยมาเนน ปุราณสนุถตสุส สามนุตา สุคตวิทตุถิ อาทาตพุพา ทุพฺพณฺณกรณาย, อนาทา เจ ภิกฺขุ ปุราณสนฺถตสฺส สามนฺตา สุคตวิทตฺถึ นวํ นิสีทนสนฺถตํ การาเปยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๖. ภิกุขุโน ปเนว อทุธานมคุคปฏิปนุนสุส เอฬกโลมานิ อุปฺปชฺเชยฺยุํ, อากงฺขมาเนน ภิกุขุนา ปฏิคฺคเหตฺพานิ, ปฏิคฺคเหตฺวา ติโยชนปรมํ สหตฺถา หาเรตพฺพานิ, อสนฺเต หารเก, ตโต เจ อุตฺตรึ หเรยฺย อสนฺเตปี หารเก, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๑๗. โย ปน ภิกุขุ อญญาติกาย ภิกุขุนิยา เอฬกโลมานิ โธวาเปยุย วา รชาเปยุย วา วิชฏาเปยุย วา, นิสุสคุคิย์ ปาจิตุติย์.

๑๘. โย ปน ภิกุขุ ชาตรูปรชต์ อุคฺคณฺเหยฺย วา อุคฺคณฺหาเปยฺย วา อุปนิกุขิตฺต่ วา สาทิเยยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตติยํ.

๑๙. โย ปน ภิกุขุ นานปฺปการกํ รูปิยสํโวหารํ สมาปชฺเชยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๒๐. โย ปน ภิกุขุ นานปฺปการกํ กยวิกุกยํ สมาปชุเชยุย, นิสุสคุคิยํ ปาจิตุติยํ.

โกสิยวคุโค ทุติโย.

๒๑. ทสาหปรมํ อติเรกปตุโต ธาเรตพุโพ, ตํ อติกุกามยโต, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๒๒. โย ปน ภิกุขุ อูนปญจพนุธเนน ปตุเตน อญญั นวํ ปตุตํ เจตาเปยุย, นิสุสคุคิยํ ปาจิตุติยํ. เตน ภิกุขุนา โส ปตุโต ภิกุขุปริสาย นิสุสชุชิตพุโพ; โย จ ตสุสา ภิกุขุปริสาย ปตุตปริยนุโต, โส จ ตสุส ภิกุขุโน ปทาตพุโพ"อยนุเต ภิกุขุ ปตุโต, ยาว เภทนาย ธาเรตพุโพติ: อยํ ตตุถ สามีจิ.

๒๓. ยานิโข ปน ตานิ คิลานาน ภิกุขูน ปฏิสายนียานิ เภสชุชานิ, เสยุยถีท์; สปุปิ นวนีต เตล มธุ ผาณิต, ตานิ ปฏิคุคเหตุวา สตุตาหปรม สนุนิธิการก ปริภุญชิตพุพานิ, ต อติกุกามยโต นิสุสคุคิย ปาจิตุติย.

๒๔. "มาโส เสโส คิมฺหานนฺติ ภิกฺขุนา วสฺสิกสาฏิกจี๋วรํ ปริเยสิตพฺพํ, "อฑฺฒมาโส เสโส คิมฺหานนฺติ กตฺวา นิวาเสตพฺพํ; "โอเรน เจ มาโส เสโส คิมฺหานนฺติ วสฺสิกสาฏิกจี๋วรํ ปริเยเสยฺย. "โอเรนฑฺฒมาโส เสโส คิมฺหานนฺติ กตฺวา นิวาเสยฺย; นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๒๕. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสุส สาม จีวร ทตุวา กุปิโต อนตุตมโน อจุฉินฺเทยฺย วา อจุฉินฺทาเปยฺย วา, นิสสคคิย ปาจิตติย์.

๒๖. โย ปน ภิกุขุ สามํ สุตฺตํ วิญฺณาเปตฺวา ตนฺต วาเยหิ จีวรํ วายาเปยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๒๗. ภิกุขุํ ปเนว อุทุทิสฺส อญฺญาตโก คหปติ วา คหปตานี วา ตนฺตวาเยหิ จีวรํ วายาเปยฺย, ตตฺร เจ โส ภิกุขฺ ปุพฺเพ อปฺปวาริโต ตนฺตวาเย อุปสงฺกมิตฺวา จีวเร วิกปฺปํ อาปชฺเชยฺย "อิทํ โข อาวุโส จีวรํ มํ อุทฺทิสฺส วียติ, อายตญจ กโรถ, วิตฺถตญจ อปฺปิตญจ สุวิตญจ สุปวายิตญจ สุวิเลกฺขิตญจ สุวิตจฺฉิตญจ กโรถ; อปฺเป๋ว นาม มยมฺปิ อายสฺมนฺตานํ กิญจิมตฺตํ อนุปทชฺเชยฺยามาติ, เอวญจ โส ภิกฺขุ วตฺวา กิญจิมตฺตํ อนุปทชฺเชยฺย อนฺตมโส ปิณฺตปาตมตฺตมฺปี, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๒๘. ทสาหานาคต่ กตุติกเตมาสิปุณฺณม่, ภิกฺขุโน ปเนว อจฺเจกจี๋วร่ อุปฺปชฺเชยฺย, อจฺเจกํ มญฺฌมาเนน ภิกฺขุนา ปฏิคฺคเหตพฺพํ, ปฏิคฺคเหตฺวา ยาวจี๋วรกาลสมยํ นิกฺขิปิตพฺพํ, ตโต เจ อุตฺตรึ นิกฺขิเปยฺย, นิสฺสคฺคิยํ ปาจิตติยํ.

๒๙. อุปวสฺสํ โข ปน กตฺติกปุณฺณมํ ยานิ โข ปน ตานิ อารญฺณกานิ เสนาสนานิ สาสงฺกสมฺมตานิ สปฺปฏิภยานิ, ตถารูเปสุ ภิกฺขุ เสนาสเนสุ วิหรนฺโต อากงฺขมาโน ติณฺณํ จีวรานํ อญฺณตรํ จีวรํ อนฺตรฆเร นิกฺขิเปยฺย, สิยา จ ตสฺส ภิกฺขุโน โกจิเทว ปจฺจโย เตน จีวเรน วิปฺปวาสาย,

๑ พระไตรปิฎกเป็น สุวีตญฺจ.

๒ เป็น สุเลขิตญจ.

ฉารตุตปรมนฺเตน ภิกุขุนา เตน จีวเรน วิปฺปวสิตพุพํ, ตโต เจ อุตฺตรึ์ วิปฺปวเสยฺย อญฺณตฺร ภิกุขุสมฺมติยา, นิสฺสคุคิยํ ปาจิตฺติยํ.

๓๐. โย ปน ภิกุขุ ชาน สงฺฆิก ลาภ ปริณต อตฺตโน ปริณาเมยฺย, นิสฺสคฺคิย ปาจิตฺติย.

ปตุตวคุโค ตติโย.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสุมนฺโต ตึส นิสฺสคฺคิยา ปาจิตฺติยา ธมฺมา.

ตตุถายสุมนุเต ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?

ทุติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?

ตติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?

ปริสุทุเธตุถายสุมนุโต; ตสุมา ตุณฺหึ่, เอวเมต์ ธารยามิ.

นิสฺสคฺคิยา ปาจิตฺติยา ธมฺมา นิฏฺฐิตา.

#### ปาจิตุติยา

อิเม โข ปนายสุมนุโต เทฺวนวุติ ปาจิตฺติยา ธมฺมา อุทฺเทสํ อาคจฺฉนฺติ.

- ๑. สมุปชานมุสาวาเท ปาจิตฺติยํ.
- ๒. โอมสวาเท ปาจิตฺติย์.
- ๓. ภิกุขูเปสุญเณ ปาจิตุติย์.

- ๔. โย ปน ภิกุขุ อนุปสมุปนุน ปทโส ธมุม วาเจยุย, ปาจิตุติย.
- ๔. โย ปน ภิกุขุ อนุปสมุปนุเนน อุตุตริทุวิรตุตติรตุต์ สหเสยุย์ กปุเปยุย, ปาจิตุติย์.
- ๖. โย ปน ภิกุขุ มาตุคาเมน สหเสยุย์ กปุเปยุย,ปาจิตฺติยํ.
- ๗. โย ปน ภิกุขุ มาตุคามสุส อุตุตริฉปุปญจวาจาหิ ธมุมํ เทเสยุย อญฺณตฺร วิญฺณุนา ปุริสวิคฺคเหน, ปาจิตฺติยํ.
- ๘. โย ปน ภิกฺขุ อนุปสมฺปนฺนสฺส อุตฺตริมนุสฺสธมฺมํ อาโรเจยฺย, ภูตสฺมึํ ปาจิตฺติยํ.
- ๙. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสส ทุฏฐลุล อาปตฺตึ๋ อนุปสมฺปนฺนสฺส อาโรเจยฺย อญฺญตฺร ภิกุขุสมฺมติยา, ปาจิตฺติ๋ยํ.
- ๑๐. โย ปน ภิกุขุ ปฐวิ ขเณยุย วา ขณาเปยุย วา, ปาจิตุติย์.

## มุสาวาทวคุโค ปสโม.

- ๑๑. ภูตคามปาตพุยตาย ปาจิตุติย์.
- ๑๒. อญฺฌวาทเก วิเหสเก ปาจิตฺติยํ.
- ๑๓. อุชุฌาปนเก ขิยฺยนเก ปาจิตฺติยํ.
- ๑๔. โย ปน ภิกุขุ สงฺฒิกํ มญฺจํ วา ปีจํ วา ภิสึ วา โกจฺฉํ วา อชฺโฌกาเส สนฺถริตฺวา วา สนฺถราเปตฺวา วา ตํ

ปกุกมนุโต เนว อุทุธเรยฺย น อุทุธราเปยฺย อนาปุจฺฉํ วา คจุเฉยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๑๕. โย ปน ภิกุขุ สงฺฆิเก วิหาเร เสยฺยํ สนฺถริตฺวา วา สนฺถราเปตฺวา วา ตํ ปกกฺมนฺโต เนว อุทฺธเรยฺย น อุทฺธราเปยฺย อนาปุจฺฉํ วา คจฺเฉยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๑๖. โย ปน ภิกุขุ สงฺฆิเก วิหาเร ชานํ ปุพฺพูปคตํ ภิกุขุํ อนูปขชฺช เสยฺยํ กปฺเปยฺย "ยสฺส สมฺพาโธ ภวิสฺสติ, โส ปกุกมิสฺสตีติ เอตเทว ปจฺจยํ กริตฺวา อนญฺณํ , ปาจิตฺติยํ.

๑๗. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุํ กุปิโต อนตุตมโน สงฺฆิกา วิหารา นิกุกฑฺเฒยุย วา นิกุกฑฺฒาเปยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

๑๘. โย ปน ภิกุขุ สงฺฆิเก วิหาเร อุปริเวหาสกุฏิยา อาหจุจปาทกํ มญฺจํ วา ปีจํ วา อภินิสีเทยฺย วา อภินิปชฺเชยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

๑๙. มหลุลกมุปน ภิกุขุนา วิหาร การยมาเนน ยาว ทุวารโกสา อคุคลฏุสปนาย อาโลกสนุธิปริกมุมาย ทุวิตุติจุฉทนสุส ปริยาย อปุปหริเต สิเตน อธิฏุสาตพุพ, ตโต เจ อุตุตรี อปุปหริเตปิ สิโต อธิฏสเหยุย, ปาจิตุติย์.

๒๐. โย ปน ภิกุขุ ชานํ สปฺปาณกํ อุทกํ ติณํ วา มตฺติกํ วา สิญฺเจยฺย วา สิญฺจาเปยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

ภูตคามวคุโค ทุติโย.

๒๑. โย ปน ภิกุขุ อสมุมโต ภิกุขุนิโย โอวเทยฺย,

ปาจิตุติย์.

๒๒. สมุมโตปี เจ ภิกุขุ อตุถงุคเต สุริเย ภิกุขุนิโย โอวเทยุย, ปาจิตุติยํ.

๒๓. โย ปน ภิกฺขุ ภิกฺขุนูปสฺสยํ อุปสงฺกมิตฺวา ภิกฺขุนิโย โอวเทยฺย, อญฺณตฺร สมยา, ปาจิตฺติยํ. ตตฺถายํ สมโย; คิลานา โหติ ภิกฺขุนี, อยํ ตตฺถ สมโย.

๒๔. โย ปน ภิกุขุ เอว วเทยุย "อามิสเหตุ ภิกุขู ภิกุขุนิโย โอวทนุตีติ, ปาจิตุติยํ.

๒๕. โย ปน ภิกุขุ อญญาติกาย ภิกุขุนิยา จีวร์ ทเทยุย อญฺญตฺร ปาริวฏฏกา, ปาจิตฺติยํ.

๒๖. โย ปน ภิกุขุ อญฺณาติกาย ภิกุขุนิยา จีวร์ สิพฺเพยฺย วา สิพฺพาเปยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

๒๗. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุนิยา สทุธิ์ ส่วิธาย เอกทุธานมคุค ปฏิปชุเชยุย อนฺตมโส คามนฺตรมฺปิ อญฺณตฺร สมยา, ปาจิตฺติยํ. ตตฺถายํ สมโย: สตฺถคมนีโย โหติ มคฺโค สาสงฺกสมฺมโต สปฺปฏิภโย, อยํ ตตฺถ สมโย.

๒๘. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุนิยา สทุธิ์ ส่วิธาย เอก นาว อภิรูเหยุย อุทุธคามินี วา อโธคามินี วา อญญตุร ติริยนุตรณาย, ปาจิตุติย์.

๒๙. โย ปน ภิกุขุ ชานํ ภิกุขุนีปริปาจิตํ ปีณฺฑปาตํ ภูญฺเชยฺย อญฺณตฺร ปุพฺเพ คิหิสมารมฺภา, ปาจิตฺติยํ.

๓๐. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุนิยา สทุธิ์ เอโก เอกาย รโห นิสชุช์ กปุเปยุย, ปาจิตฺติย์.

โอวาทวคุโค ตติโย.

๓๑. อคิลาเนน ภิกุขุนา เอโก อาวสถปิณฺโฑ ภุญชิตพฺโพ; ตโต เจ อุตฺตรึ่ ภุญฺเชยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๓๒. คณโภชเน อญฺณตฺร สมยา ปาจิตฺติยํ. ตตฺถายํ
สมโย: คิลานสมโย จีวรทานสมโย จีวรการสมโย
อทฺธานคมนสมโย นาวาภิรูหนสมโย มหาสมโย
สมณภตฺตสมโย, อยํ ตตฺถ สมโย.

๓๓. ปรมฺปรโภชเน อญฺญตฺร สมยา ปาจิตฺติยํ. ตตฺถายํ สมโย: คิลานสมโย จีวรทานสมโย จีวรการสมโย, อยํ ตตฺถ สมโย.

๓๔. ภิกุขุ่ ปเนว กุล อุปคต ปูเวหิ วา มนฺเถหิ วา อภิหฏุฐมฺปวาเรยฺย, อากงฺขมาเนน ภิกฺขุนา ทฺวิตฺติปตฺตปูรา ปฏิคฺคเหตพฺพา: ตโต เจ อุตฺตรึ ปฏิคฺคณฺเหยฺย, ปาจิตฺติยํ. ทฺวิตฺติปตฺตปูเร ปฏิคฺคเหตฺวา ตโต นีหริตฺวา ภิกุขูหิ สทฺธิ์ สำวิภชิตพฺพํ อยํ ตตฺถ สามีจิ.

๓๕. โย ปน ภิกุขุ ภุตฺตาวี ปวาริโต อนติริตฺตํ ขาทนียํ วา โภชนียํ วา ขาเทยฺย วา ภุญฺเชยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

๓๖. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุํ ภุตฺตาวึํ ปวาริตํ อนติริตฺเตน ขาทนีเยน วา โภชนีเยน วา อภิหฏสุมฺปวาเรยฺย "หนุท ภิกุขุ ขาท วา ภุญฺช วาติ ชาน อาสาทนาเปกุโข, ภุตฺตสฺมึ ปาจิตฺติยํ.

๓๗. โย ปน ภิกุขุ วิกาเล ขาทนีย์ วา โภชนีย์ วา ขาเทยุย วา ภุญเชยุย วา, ปาจิตฺติย์.

๓๘. โย ปน ภิกฺขุ สนฺนิธิการกํ ขาทนียํ วา โภชนียํ วา ขาเทยฺย วา ภุญฺเชยฺย วา, ปาจิตฺติยํ.

๓๙. ยานิโข ปน ตานิปณีตโภชนานิ, เสยุยถีท์: สปุปิ นวนีต์ เตล มธุ ผาณิต์ มจุโฉ ม่ส์ ขีร์ ทธิ, โย ปน ภิกุขุ เอวรูปานิ ปณีตโภชนานิ อคิลาโน อตฺตโน อตฺถาย วิญฺญาเปตฺวา ภูญฺเชยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๔๐. โย ปน ภิกุขุ อทินฺนํ มุขทฺวารํ อาหารํ อาหเรยฺย อญฺญตฺร อุทกทนฺตโปณา, ปาจิตฺติยํ.

โภชนวคฺโค จตุตฺโถ.

๔๑. โย ปน ภิกุขุ อเจลกสุส วา ปริพุพาชกสุส วา ปริพุพาชิกาย วา สหตุถา ขาทนีย์ วา โภชนีย์ วา ทเทยุย, ปาจิตุติย์.

๔๒. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุ่ เอว วเทยุย "เอหาวุโส คาม วา นิคม วา ปิณฺฑาย ปวิสิสฺสามาติ. ตสฺส ทาเปตฺวา วา อฺทาเปตฺวา วา อฺยฺโยเชยฺย "คจฺฉาวุโส, น เม ตยา สทฺธิ์ กถา วา นิสชฺชา วา ผาสุ โหติ, เอกกสฺส เม กถา วา นิสชฺชา วา ผาสุ โหตีติ, เอตเทว ปจฺจยํ กริตฺวา

อนญุณ์ , ปาจิตุติย์.

๔๓. โย ปน ภิกุขุ สโภชเน กุเล อนูปขชุช นิสชุช กปุเปยุย, ปาจิตฺติยํ.

๔๔. โย ปน ภิกฺขุ มาตุคาเมน สทฺธิ์ รโห ปฏิจฺฉนฺเน อาสเน นิสชฺชํ กปฺเปยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๔๕. โย ปน ภิกฺขุ มาตุคาเมน สทฺธิ์ เอโก เอกาย รโห นิสชฺชํ กปฺเปยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๔๖. โย ปน ภิกุขุ นิมนุติโต สภตุโต สมาโน, สนุต์ ภิกุขุ อนาปุจุฉา ปุเรภตุต์ วา ปจุฉาภตุต์ วา กุเลสุ จาริตุต์ อาปชุเชยุย, อญฺญตุร สมยา, ปาจิตฺติยํ. ตตุถายํ สมโย: จีวรทานสมโย จีวรการสมโย, อยํ ตตุถ สมโย.

๔๗. อคิลาเนน ภิกุขุนา จาตุมาสปจุจยปวารณา สาทิตพฺพา อญฺณตฺร ปุนปวารณาย, อญฺณตฺร นิจุจปวารณาย, ตโต เจ อุตฺตรึ สาทิเยยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๔๘. โย ปน ภิกุขุ อุยฺยุตฺตํ เสนํ ทสฺสนาย คจฺเฉยฺย อญฺณตฺร ตถารูปปจฺจยา, ปาจิตฺติยํ.

๔๙. สิยา จ ตสุส ภิกุขุโน โกจิเทว ปจุจโย เสน้ คมนาย, ทุวิรตุตติรตุต่ เตน ภิกุขุนา เสนาย วสิตพุพ่. ตโต เจ อุตุตรึ วเสยุย, ปาจิตุติยํ.

๕๐. ทุวิรตุตติรตุตญเจ ภิกุขุ เสนาย วสมาโน อุยุโยธิก วา พลคุค วา เสนาพุยูห วา อนีกทสุสน วา คจุเฉยุย, ปาจิตุติย์.

อเจลกวคุโค ปญฺจโม.

๕๑. สุราเมรยปาเน ปาจิตฺติย์.

🗫. องฺคุลิปโตทเก ปาจิตฺติยํ.

๕๓. อุทเก หสุสธมุเม ปาจิตุติย์.

๕๔. อนาทริเย ปาจิตฺติยํ.

๕๕. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุํ ภิํสาเปยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๕๖. โย ปน ภิกุขุ อคิลาโน วิสีวนาเปกุโข โชติ์ สมาทเหยุย วา สมาทหาเปยุย วา อญฺณตฺร ตถารูปปจฺจยา, ปาจิตฺติยํ.

๔๗. โย ปน ภิกุขุ โอเรนฑฺฒมาส์ นฺหาเยยฺย อญฺญตฺร สมยา, ปาจิตฺติยํ. ตตฺถายํ สมโย: ทิยฑฺโฒ มาโส เสโส คิมฺหานนฺติ วสฺสานสฺส ปฐโม มาโส อิจฺเจเต อฑฺฒเตยฺยมาสา อุณฺหสมโย ปริฬาหสมโย คิลานสมโย กมฺมสมโย อทฺธานคมนสมโย วาตวุฏฺฐิสมโย. อยํ ตตฺถ สมโย.

๔๘. นวมุปน ภิกุขุนา จีวรลาเภน ติณุณ์ ทุพฺพณฺณกรณาน์ อญฺญตร์ ทุพฺพณฺณกรณ์ อาทาตพฺพํ นีลํ วา กทฺทมํ วา กาฬสามํ วา, อนาทา เจ ภิกุขุ ติณฺณํ ทุพฺพณฺณกรณานํ อญฺญตรํ ทุพฺพณฺณกรณํ นวํ จีวรํ ปริภุญฺเชยฺย, ปาจิตฺติยํ. ๕๙. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสฺส วา ภิกุขุนิยา วา สิกุขมานาย วา สามเณรสฺส วา สามเณริยา วา สามํ จี๋วรํ วิกปฺเปตฺวา อปจฺจฺทฺธารกํ ปริภุญเชยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๖๐. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสฺส ปตฺตํ วา จีวรํ วา นิสีทนํ วา สูจิฆรํ วา กายพนฺธนํ วา อปนิเธยฺย วา อปนิธาเปยฺย วา อนฺตมโส หสฺสาเปกฺโขปิ, ปาจิตฺติยํ.

สุราปานวคฺโค ฉฏโส.

๖๑. โย ปน ภิกุขุ สญจิจุจ ปาณํ ชีวิตา โวโรเปยฺย, ปาจิตติยํ.

๖๒. โย ปน ภิกุขุ ชานํ สปฺปาณกํ อุทกํ ปริภุญเชยฺย, ปาจิตติยํ.

๖๓. โย ปน ภิกุขุ ชานํ ยถาธมฺมํ นีห°ตาธิกรณํ ปุนกมฺมาย อุกฺโกเฏยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๖๔. โย ปน ภิกฺขุ ภิกฺขุสฺส ชานํ ทุฏฺฐลฺลํ อาปตฺตึ๋ ปฏิจฺฉาเทยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๖๕. โย ปน ภิกุขุ ชานํ อูนวีสติวสฺสํ ปุคฺคลํ อุปสมฺปาเทยฺย, โส จ ปุคฺคโล อนุปสมฺปนฺโน, เต จ ภิกุขู คารยฺหา, อิทํ ตสฺมึ ปาจิตฺติยํ.

๑ (นิ + หนุ + ต).

๖๖. โย ปน ภิกุขุ ชานํ เถยุยสตุเถน สทุธิ์ สํวิธาย เอกทุธานมคุคํ ปฏิปชุเชยุย อนฺตมโส คามนฺตรมฺปี, ปาจิตติยํ.

๖๗. โย ปน ภิกุขุ มาตุคาเมน สทฺธิ์ สํวิธาย เอกทุธานมคฺคํ ปฏิปชฺเชยฺย อนฺตมโส คามนฺตรมฺปี, ปาจิตฺติยํ.

๖๘. โย ปน ภิกุขุ เอว วเทยุย "ตถาห์ ภควตา ธมุม่ เทสิต อาชานามิ; ยถา เยเม อนฺตรายิกา ธมฺมา วุตฺตา ภควตา, เต ปฏิเสวโต นาล อนฺตรายายาติ, โส ภิกุขุ ภิกุขูหิ เอวมสฺส วจนีโย "มา อายสฺมา เอว อวจ, มา ภควนฺต๋ อพฺภาจิกฺขิ; น หิ สาธุ ภควโต อพฺภกฺขานํ, น หิ ภควา เอว วเทยฺย; อเนกปริยาเยน อาวุโส อนฺตรายิกา ธมฺมา วุตฺตา ภควตา, อลญฺจ ปน เต ปฏิเสวโต อนฺตรายายาติ; เอวญฺจ โส ภิกฺขุ ภิกฺขูหิ วุจฺจมาโน ตเถว ปคฺคณฺเหยฺย, โส ภิกฺขุ ภิกฺขูหิ ยาวตติย สมนุภาสิตพฺโพ ตสฺส ปฏินิสฺสคฺคาย; ยาวตติยญเจ สมนุภาสิยมาโน ตํ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, อิจฺเจตํ กุสลํ, โน เจ ปฏินิสฺสชฺเชยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๑ สี. ม. ยุ. เทว. โปตุถเกสุ ธมุมา อนุตรายิกาติ ทิสุสติ.

๖๙. โย ปน ภิกุขุ ชานํ ตถาวาทินา ภิกุขุนา อกฏานุธมฺเมน ตํ ทิฏฺจึํ อปฺปฏินิสฺสฏฺเจน สทฺธึํ สมฺภุญฺเชยฺย วา สํวเสยฺย วา สห วา เสยฺยํ กปฺเปยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๗๐. สมณุทุเทโสปี เจ เอว วเทยุย "ตถาห์ ภควตา ธมุม์ เทสิต์ อาชานามิ; ยถา เยเม อนุตรายิกา ธมุมา วุตุตา ภควตา, เต ปฏิเสวโต นาล์ อนฺตรายายาติ โส สมณุทฺเทโส ภิกุขูหิ เอวมสฺส วจนีโย "มา อาวุโส สมณุทฺเทส เอวํ อวจ, มา ภควนฺตํ อพฺภาจิกฺขิ, น หิ สาธุ ภควโต อพฺภกฺขานํ, น หิ ภควา เอว์ วเทยฺย. อเนกปริยาเยน อาวุโส สมณุทฺเทส อนฺตรายิกา ธมฺมา วุตฺตา ภควตา, อลญฺจ ปน เต ปฏิเสวโต อนฺตรายายาติ; เอวญฺจ โส สมณุทฺเทโส ภิกฺขูหิ วุจฺจมาโน ตเถว ปคุคณฺเหยฺย, โส สมณุทฺเทโส ภิกฺขูหิ เอวมสฺส วจนีโย "อชฺชตคฺเค เต อาวุโส สมณุทฺเทส น เจว โส ภควา สตุถา อปทิสิตพุโพ; ยมฺปี จญฺเญ สมณุทฺเทสา ลภนฺติ ภิกุขูหิ สทุธิ์ ทุวิรตุตติรตุต สหเสยุย, สาปี เต นตุถิ; จร ปีเร วินสุสาติ. โย ปน ภิกุขุ ชานํ ตถานาสิตํ สมณุทุเทสํ อุปลาเปยฺย วา อุปฏฐาเปยฺย วา สมฺภุณฺเชยฺย วา สห วา เสยุย์ กปุเปยุย, ปาจิตุติย์.

สปฺปาณวคฺโค สตฺตโม.

๗๑. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขูหิ สหธมฺมิกํ วุจฺจมาโน เอวํ วเทยฺย "น ตาวาหํ อาวุโส เอตสฺมึ สิกุขาปเท สิกุขิสุสามิ, ยาว นญณ์ ภิกุขุํ พุยตุตํ วินยธรํ ปริปุจุฉามีติ, ปาจิตุติยํ. สิกุขมาเนน ภิกุขเว ภิกุขุนา อญญาตพุพํ ปริปุจุฉิตพุพํ ปริปญหิตพุพํ, อยํ ตตุถ สามีจิ.

๗๒. โย ปน ภิกุขุ ปาฏิโมกุเข อุทุทิสุสมาเน เอวํ วเทยฺย
"กิมฺปนิเมหิ ขุทฺทานุขุทฺทเกหิ สิกฺขาปเทหิ อุทฺทิฏฺเสหิ,
ยาวเทว กุกฺกุจฺจาย วิเหสาย วิเลขาย สํวตฺตนฺตีติ,
สิกฺขาปทวิวณฺณนเก, ปาจิตฺติยํ.

๗๓. โย ปน ภิกุขุ อนุวฑุฒมาส์ ปาฏิโมกุเขอุทุทิสุสมาเน เอว วเทยุย "อิทาเนว โข อห์ อาชานามิ 'อยมุปี กิร ธมุโม สุตุตาคโต สุตุตปริยาปนุโน อนุวฑุฒมาส์ อุทุเทส์ อาคจุฉตีติ; ตญเจ ภิกุขุ อญเณ ภิกุขู ชาเนยุยุ่ "นิสินุนปุพุพ์ อิมินา ภิกุขุนา ทุวิตุติกุขตุตุ๋ ปาฏิโมกุเขอุทุทิสุสมาเน โก ปน วาโท ภิยุโยติ, น จ ตสุส ภิกุขุโน อญฺญาณเกน มุตฺติ อตฺถิ; ยญฺจ ตตฺถ อาปฺตฺตึ๋ อาปนฺโน, ตญฺจ ยถาธมฺโม กาเรตพฺโพ; อุตฺตริญฺจสฺส โมโห อาโรเปตพฺโพ "ตสฺส เต อาวุโส อลาภา, ตสฺส เต ทุลฺลทฺธ๋; ยํ ตฺวํ ปาฏิโมกฺเขอุทฺทิสฺสมาเน น สาธุกํ อฏฺจิกตฺวา มนสิกโรสีติ; อิทํ ตสฺมึ๋ โมหนเก, ปาจิตฺติยํ.

๗๔. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสฺส กุปิโต อนตฺตมโน ปหารํ ทเทยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๗๕. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขุสุส กุปิโต อนตุตมโน

ตลสตฺติกํ อุคฺคิเรยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๗๖. โย ปน ภิกฺขุ ภิกฺขุํ อมูลเกน สงฺฆาทิเสเสน อนุทฺธํเสยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๓๗. โย ปน ภิกฺขุ ภิกฺขุสฺส สญฺจิจฺจ กุกฺกุจฺจํ อุปทเหยฺย "อิติสฺส มุหุตฺตมฺปิ อผาสุ ภวิสฺสตีติ เอตเทว ปจฺจยํ กริตฺวา อนญฺฌํ, ปาจิตฺติยํ.

๗๘. โย ปน ภิกุขุ ภิกุขูนํ ภณฺฑนชาตานํ กลหชาตานํ วิวาทาปนฺนานํ อุปสฺสุตึํ ติฏฺเฐยฺย "ยํ อิเม ภณิสฺสนฺติ, ตํ โสสฺสามีติ เอตเทว ปจฺจยํ กริตฺวา อนญฺณํ , ปาจิตฺติยํ.

๗๙. โย ปน ภิกุขุ ธมฺมิกานํ กมฺมานํ ฉนฺทํ ทตฺวา ปจฺฉา ขิยฺยนธมฺมํ๑ อาปชฺเชยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๘๐. โย ปน ภิกุขุ สงฺเฆ วินิจฺฉยกถาย วตฺตมานาย ฉนฺทํ อทตฺวา อุฏฐายาสนา ปกฺกเมยฺย, ปาจิตฺติยํ.

๘๑. โย ปน ภิกุขุ สมคุเคน สงุเฆน จีวร์ ทตุวา ปจุฉา ขิยุยนธมุมํ อาปชุเชยุย "ยถาสนุถุตํ ภิกุขู สงุฆิกํ ลาภํ ปริณาเมนุตีติ, ปาจิตุติยํ.

ส๒. โย ปน ภิกุขุ ชาน์ สงฺฆิกํ ลาภํ ปริณตํ ปุคฺคลสฺส ปริณาเมยฺย, ปาจิตฺติยํ.

สหธมุมิกวคุโค อฏสโม.

๑ สุยา. ม. เทว. ขียนธมุมํ ยุ. ขียธมุมํ.

๘๓. โย ปน ภิกุขุ รญฺโญ ขตฺติยสฺส มุทฺธาภิสิตฺตสฺส<sup>๑</sup> อนิกุขนฺตราชเก อนิคฺคตรตนเก ปุพฺเพ อปฺปฏิสํวิทิโต อินฺทขีลํ อติกุกาเมยฺย๒, ปาจิตฺติยํ.

๘๔. โย ปน ภิกุขุ รตน วา รตนสมุมต วา อญญตุร อชุญารามา วา อชุญาวสถา วา อุคุคณฺเหยุย วา อุคุคณฺหาเปยฺย วา, ปาจิตฺติย . รตน วา ปน ภิกุขุนา รตนสมุมต วา อชุญาราเม วา อชุญาวสเถ วา อุคุคณฺหาเปตฺวา วา นิกุขิปิตพฺพ "ยสฺส ภวิสฺสติ, โส หริสฺสตีต, อย ตตฺถ สามีจิ.

๘๕. โย ปน ภิกุขุ สนฺต่ ภิกุขุ่ อนาปุจฺฉา วิกาเล คามํ ปวิเสยฺย อญฺณตฺร ตถารูปา อจฺจายิกา กรณียา, ปาจิตฺติยํ.

๘๖. โย ปน ภิกุขุ อฏุจิมย์ วา ทนฺตมย์ วา วิสาณมย์ วา สูจิฆร์ การาเปยฺย, เภทนก์ ปาจิตฺติย์.

๘๗. นวมฺปน ภิกฺขุนา มญฺจํ วา ปีจํ วา การยมาเนน อฏฺ รงฺคุลปาทกํ กาเรตพฺพํ สุคตงฺคุเลน อญฺญตฺร เหฏฺ ริมาย อฏฺนิยา, ตํ อติกฺกามยโต เฉทนกํ ปาจิตฺติยํ.

๘๘. โย ปน ภิกุขุ มญจ์ วา ปีจ์ วา ตูโลนทุธ์ การาเปยฺย, อุทฺทาลนก์ ปาจิตฺติยํ.

๑ สี. ม. ยุ. เทว. มุทุธาวสิตฺตสฺส.

๒ สี. ม. อติกุกเมยุย. ปวรนิเวเสทานิ อิมํ อุทุทิสุสติ.

๘๙. นิสีทนมุปน ภิกุขุนา การยมาเนน ปมาณิกํ กาเรตพฺพํ: ตตฺริทํ ปมาณํ: ทีฆโส เทฺว วิทตฺถิโย สุคตวิทตฺถิยา, ติริยํ ทิยฑฺฒํ, ทสา วิทตฺถิ. ตํ อติกฺกามยโต เฉทนกํ ปาจิตฺติยํ.

๙๐. กณฺฑุปฏิจุฉาทึ ปน ภิกฺขุนา การยมาเนน ปมาณิกา กาเรตพฺพา: ตตฺริทํ ปมาณํ: ทีฆโส จตสฺโส วิทตฺถิโย สุคตวิทตฺถิยา ติริยํ เทฺว วิทตฺถิโย, ตํ อติกฺกามยโต เฉทนกํ ปาจิตฺติยํ.

๙๑. วสุสิกสาฏิก ปน ภิกุขุนา การยมาเนน ปมาณิกา กาเรตพุพา; ตตุริท ปมาณ: ทีฆโส ฉ วิทตุถิโย สุคตวิทตุถิยา ติริย อฑฺฒเตยฺยา, ต อติกุกามยโต เฉทนก ปาจิตุติย.

๙๒. โย ปน ภิกุขุ สุคตจีวรปฺปมาณํ จีวรํ การาเปยฺย อติเรกํ วา, เฉทนกํ ปาจิตฺติยํ. ตตฺริทํ สุคตสฺส สุคตจีวรปฺปมาณํ: ทีฆโส นว วิทตฺถิโย สุคตวิทตฺถิยา ติริยํ ฉ วิทตฺถิโย, อิทํ สุคตสฺส สุคตจีวรปฺปมาณํ.

รตนวคุโค นวโม.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสุมนฺโต เทฺวนฺวุติ ปาจิตฺติยา ธมฺมา.
ตตฺถายสุมนฺเต ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ทุติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ตติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?

ปริสุทุเธตุถายสุมนุโต; ตสุมา ตุณฺหี, เอวเมต์ ธารยามิ.

ปาจิตฺติยา นิฏูสิตา.

## ปาฏิเทสนียา

อิเม โข ปนายสุมนุโต จตุตาโร ปาฏิเทสนียา ธมุมา อุทุเทส อาคจุณนุติ.

๑. โย ปน ภิกุขุ อญญาติกาย ภิกุขุนิยา อนุตรฆร้ ปวิฏุฐาย หตุถโต ขาทนีย์ วา โภชนีย์ วา สหตุถา ปฏิคุคเหตุวา ขาเทยุย วา ภุญเชยุย วา, ปฏิเทเสตพุพํ เตน ภิกุขุนา "คารยฺหํ อาวุโส ธมฺมํ อาปชฺชึ อสปฺปายํ ปาฏิเทสนียํ, ตํ ปฏิเทเสมีติ.

๒. ภิกุขู ปเนว กุเลสุ นิมนฺติตา ภุญชนฺติ, ตตฺร เจ ภิกุขุนี โวสาสมานรูปา จิตา โหติ "อิธ สูป เทถ, อิธ โอทน์ เทถาติ, เตหิ ภิกุขูหิ สา ภิกุขุนี อปสาเทตพฺพา "อปสกุก ตาว ภคินิ, ยาว ภิกุขู ภุญชนฺตีติ: เอกสฺสปี เจ ภิกุขุโน นปฺปฏิภาเสยฺย ตํ ภิกุขุนึ อปสาเทตุํ "อปสกุก ตาว ภคินิ, ยาว ภิกุขู ภุญชนฺตีติ, ปฏิเทเสตพฺพํ เตหิ ภิกุขูหิ "คารยฺหํ อาวุโส ธมฺมํ อาปชฺชิมฺหา อสปฺปายํ ปาฏิเทสนียํ, ๓ํ ปฏิเทเสมาติ.

๓. ยานิโข ปน ตานิ เสกุขสมุมตานิ กุลานิ, โย ปน

ภิกุขุ ตถารูเปสุ เสกุขสมุมเตสุ กุเลสุ ปุพฺเพ อนิมนฺติโต อคิลาโน ขาทนียํ วา โภชนียํ วา สหตุถา ปฏิคฺคเหตุวา ขาเทยฺย วา ภุญฺเชยฺย วา, ปฏิเทเสตพฺพํ เตน ภิกุขุนา "คารยฺหํ อาวุโส ธมฺมํ อาปชฺชึ อสปฺปายํ ปาฏิเทสนียํ, ตํ ปฏิเทเสมีติ.

๔. ยานิ โข ปน ตานิ อารญฺณกานิ เสนาสนานิ สาสงฺกสมฺมตานิ สปฺปฏิภยานิ, โย ปน ภิกฺขุ ตถารูเปสุ เสนาสเนสุ วิหรนฺโต ปุพฺเพ อปฺปฏิสํวิทิตํ ขาทนียํ วา โภชนียํ วา อชฺณาราเม สหตฺถา ปฏิคฺคเหตฺวา อคิลาโน ขาเทยฺย วา ภุญฺเชยฺย วา, ปฏิเทเสตพฺพํ เตน ภิกฺขุนา "คารยฺหํ อาวุโส ธมฺมํ อาปชฺซึ อสปฺปายํ ปาฏิเทสนียํ, ตํ ปฏิเทเสมีติ.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสฺมนฺโต จตฺตาโร ปาฏิเทสนียา ธมฺมา.

๓ตุถายสุมนุเต ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ทุติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ๓ติยมุปี ปุจุฉามิ: กจุจิตุถ ปริสุทุธา ?
 ปริสุทุเธตุถายสุมนุโต; ตสุมา ตุณุหี, เอวเมต์ ธารยามิ.
 ปาฏิเทสนียา นิฏจิตา.

๑ สี. สุยา. โปตุถเกสุ วิหรนุโตติ ปทํ อตุถิ. ม. ยุ. เทว. โปตุถเกสุ ปน อิทํ นตุถิ.

#### เสขิยา

- อิเม โข ปนายสุมนุโต เสขิยา ธมุมา อุทุเทส อาคจุฉนุติ.
- ๑. "ปริมณฺฑล์ นิวาเสสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๒. "ปริมณฺฑล์ ปารุปิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๓. "สุปฏิจุฉนุโน อนุตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๔. "สุปฏิจุฉนุโน อนุตรฆเร นิสีทิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
  - ๕. "สุสำโต อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๖. "สุสำโต อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๗. "โอกุขิตฺตจกุขุ อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๘. "โอกุขิตฺตจกุขุ อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๙. "น อุกฺขิตฺตกาย อนตฺรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๐. "น อุกุขิตฺตกาย อนตฺรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๑๑. "น อุชฺชคฺฆิกาย อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๑๒. "น อุชฺชคฺฆิกาย อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา

กรณียา.

๑๓. "อปฺปสทฺโท อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๔. "อปฺปสทฺโท อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๕. "น กายปฺปจาลกํ อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๖. "น กายปฺปจาลกํ อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๗. "น พาหุปฺปจาลกํ อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๘. "น พาหุปฺปจาลกํ อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๙. "น สีสปฺปจาลกํ อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๐. "น สีสปุปจาลก์ อนุตรฆเร นิสีทิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๑. "น ขมุภกโต อนุตรฆเร คมิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๒. "น ขมุภกโต อนุตรฆเร นิสีทิสุสามีติ สิกุขา กรณียา. ๒๓. "น โอคุณฺ จิโต อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๔. "น โอคุณฺสิโต อนฺตรฆเร นิสีทิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๕. "น อุกฺกุฏิกาย อนฺตรฆเร คมิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๖. "น ปลุลตุถิกาย อนุตรฆเร นิสีทิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

#### ฉพุพีสติ สารุปฺปา.

- ๑. "สกุกจุจ์ ปิณฺฑปาต์ ปฏิคุคเหสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๒. "ปตตุสญฺณี ปิณฺฑปาตํ ปฏิคฺคเหสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๓. "สมสูปกํ ปิณฺฑปาตํ ปฏิคฺคเหสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๔. "สมติตฺติกํ ปิณฺฑปาตํ ปฏิคฺคเหสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๔. "สกุกจุจํ ปิณฺฑปาตํ ภุญชิสฺสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๖. "ปตุตสญฺญี่ ปิณฺฑปาตํ ภุญฺชิสฺสามีติ สิกฺขากรณียา.
  - ๗. "สปทาน์ ปิณฺฑปาต์ ภุณฺชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

- ๘. "สมสูปก์ ปิณฺฑปาต์ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๙. "น ถูปโต โอมทุทิตฺวา ปิณฺฑปาตํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๐. "น สูป วา พุยญชน์ วา โอทเนน ปฏิจุฉาเทสุสามิ ภิยุโยกมุยต์ อุปาทายาติ สิกุขา กรณียา.
- ๑๑. "น สูป วา โอทน์ วา อคิลาโน อตฺตโน อตฺถาย วิญฺญาเปตฺวา ภูญฺชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๒. "น อุชุฌานสญฺญี่ ปเรส ปตฺตํ โอโลเกสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๑๓. "นาติมหนุต์ กวฬ์ กริสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
  - ๑๔. "ปริมณฺฑล์ อาโลป์ กริสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๕. "น อนาหเฏ กวเฬ มุขทฺวารํ วิวริสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๖. "น ภุญชมาโน สพฺพํ หตฺถํ มุเข ปกฺขิปิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๗. "น สกวเฬน มุเขน พุยาหริสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
  - ๑๘. "น ปิณฺฑุกฺเขปกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๑๙. "น กวฬาวจุเฉทก์ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๒๐. "น อวคณฺฑการกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๒๑. "น หตุถนิทุฐนก์ ภุญชิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๒. "น สิตุถาวการกํ ภุญชิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๓. "น ชิวุหานิจุฉารก์ ภุญชิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๔. "น จปุจปุการกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๕. "น สุรุสุรุการกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๖. "น หตุถนิลเลหกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๗. "น ปตุตนิลุเลหกํ ภุญชิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๒๘. "น โอฏฐนิลเลหกํ ภุญชิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๒๙. "น สามิเสน หตุเถน ปานียถาลก ปฏิคุคเหสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

๓๐. "น สสิตุถก์ ปตุตโธวน์ อนุตรฆเร ฉฑุเฑสุสามีติ สิกุขา กรณียา.

สมติ์ส โภชนปฏิสํยุตฺตา.

- ๒. "น ทณฺฑปาณิสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๓. "น สตุถปาณิสุส อคิลานสุส ธมุมํ เทสิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๔. "น อาวุธปาณิสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
  - ๕. "น ปาทุการูหฺหสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ

สิกุขา กรณียา.

- ๖. "น อุปาหนารูหฺหสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๗. "น ยานคตสุส อคิลานสุส ธมุมํ เทสิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๘. "น สยนคตสุส อคิลานสุส ธมุมํ เทสิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๙. "น ปลุลตุถิกาย นิสินุนสุส อคิลานสุส ธมุมํ เทสิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๑๐. "น เวฏุจิตสีสสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๑. "น โอคุณฺจิตสีสสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๒. "น ฉมาย์ นิสีทิตฺวา อาสเน นิสินฺนสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๓. "น นีเจ อาสเน นิสีทิตฺวา อุจฺเจ อาสเน นิสินฺนสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.
- ๑๔. "น จิโต นิสินุนสุส อคิลานสุส ธมุมํ เทสิสุสามีติ สิกุขา กรณียา.
- ๑๕. "น ปจุฉโต คจุฉนฺโต ปุรโต คจุฉนฺตสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๑๖. "น อุปฺปเถน คจุฉนฺโต ปเถน คจุฉนฺตสฺส อคิลานสฺส ธมฺมํ เทสิสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

โสฬส ธมุมเทสนาปฏิสัยุตุตา.

๒. "น หริเต อคิลาโน อุจฺจาร์ วา ปสฺสาวํ วา เขฬํ วา กริสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

๓. "น อุทเก อคิลาโน อุจุจาร์ วา ปสฺสาว์ วา เขพ์ วา กริสฺสามีติ สิกฺขา กรณียา.

ตโย ปกิณุณกา.

อุทฺทิฏฺฐา โข อายสุมนฺโต เสขิยา ธมฺมา.
ตตฺถายสุมนฺเต ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ทุติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ตติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ปริสุทฺเธตฺถายสุมนฺโต; ตสฺมา ตุณฺหี, เอวเมตํ ธารยามิ.
เสขิยา นิฏฺจิตา.

## สตุตาธิกรณสมถา

อิเม โข ปนายสุมนุโต สตุตาธิกรณสมถา ธมุมา อุทุเทส อาคจุณนุติ.

อุปฺปนฺนุปฺปนฺนานํ อธิกรณานํ สมถาย วูปสมาย

สมุมุขาวินโย ทาตพฺโพ, สติวินโย ทาตพโฺพ, อมูฬฺหวินโย ทาตพฺโพ, ปฏิญฺญาตกรณํ, เยภุยฺยสิกา, ตสฺส ปาปิยสิกา॰, ติณวตฺถารโกติ.

อุทฺทิฏุรา โข อายสุมนฺโต สตฺตาธิกรณสมถา ธมฺมา.
ตตฺถายสุมนฺเต ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ทุติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ตติยมฺปี ปุจฺฉามิ: กจฺจิตฺถ ปริสุทฺธา ?
ปริสุทฺเธตฺถายสุมนฺโต; ตสฺมา ตุณฺหี, เอวเมตํ ธารยามิ.
สตฺตาธิกรณสมถา นิฏฺจิตา.

อุทฺทิฏฺส์ โข อายสฺมนฺโต นิทานํ.

อุทฺทิฏฺสา จตฺตาโร ปาราชิกา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา เตรส สงฺฆาทิเสสา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา เทฺว อนิยตา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา ตึส นิสฺสคฺคิยา ปาจิตฺติยา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา จตฺตาโร ปาฏิเทสนียา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา เสขิยา ธมฺมา.

อุทฺทิฏฺสา สตฺตาธิกรณสมถา ธมฺมา.

๑ สี. ยุ. ตสุสปาปิยุยสิกา. สุยา. วิ. (๒๔๗๐) ม. เทว. ตสุสปาปิยสิกา.

เอตฺตกนฺตสฺส ภควโต สุตฺตาคตํ สุตฺตปริยาปนฺนํ อนฺวฑฺฒมาสํ อุทฺเทสํ อาคจฺฉติ. ตตฺถ สพฺเพเหว สมคฺเคหิ สมฺโมทมาเนหิ อวิวทมาเนหิ สิกฺขิตพฺพนฺติ.

ภิกุขุปาฏิโมกุข์ นิฏสิต์.

### สจุจกิริยาคาถา

นตุถิ เม สรณ์ อญญ์ พุทโธ เม สรณ์ วร์ เอเตน สจุจวชุเชน โสตุถิ เม โหตุ สพุพทา

นตุถิ เม สรณ์ อญฺญ์ ธมฺโม เม สรณ์ วร์ เอเตน สจฺจวชฺเชน โสตฺถิ เม โหตุ สพฺพทา

นตุถิ เม สรณ์ อญฺญ์ สงฺโฆ เม สรณ์ วร์ เอเตน สจฺจวชฺเชน โสตฺถิ เม โหตุ สพฺพทา

# สีลุทุเทสปาโจ

ภาสิตมิท์ เตน ภควตา ชานตา ปสุสตา อรหตา สมุมาสมุพุทเธน, "สมุปนุนสีลา ภิกุขเว วิหรถ สมุปนุนปาฏิโมกุขา, ปาฏิโมกุขสำรส่วุตา วิหรถ อาจารโคจรสมุปนุนา, อณุมตุเตสุ วชุเชสุ ภยทสุสาวี สมาทาย สิกุขถ สิกุขาปเทสูติ, ตสุมาติหมุเหห็ สิกุขิตพุพ์,

"สมุปนุนสีลา วิหริสฺสาม สมุปนุนปาฏิโมกุขา, ปาฏิโมกุขสำรสำุตา วิหริสฺสาม อาจารโคจรสมุปนุนา, อณุมตฺเตสุ วชฺเชสุ ภยทสฺสาวี สมาทาย สิกุขิสฺสาม สิกุขาปเทสูติ, เอวญหิ โน สิกุขิตพฺพํ.

#### ตายนคาถา

ฉินุท โสต์ ปรกุกมุม
นปฺปหาย มุนิ กาเม
กยิรา เจ กยิราเถนํ
สิถิโล หิ ปริพุพาโช
อกต์ ทุกฺกฏํ เสยฺโย
กตญจ สุกตํ เสยฺโย
กุโส ยถา ทุคฺคหิโต
สามญฺฌํ ทุปฺปรามฏฺจํ
ยงฺกิญฺจิ สิถิลํ กมฺมํ
สงฺกสฺสรํ พฺรหฺมจริยํ

กาเม ปนูท พฺราหฺมณ เนกตฺตมุปปชฺชติ.
ทฺหฺหเมนํ ปรกฺกเม
ภิยฺโย อากิรเต รชํ.
ปจฺฉา ตปฺปติ ทุกฺกฏํ
ยํ กตฺวา นานุตปฺปติ.
หฺตฺถเมวานุกนฺตติ
นิรยายูปกฑฺฒฺติ.
สงฺกิลิฏฺสญฺจ ยํ วตํ,
น ตํ โหติ มหฺปฺผลนฺติ.

## "การบูชาอุปัชฌาย์ ครูบาอาจารย์ที่ดีที่สุด ก็ด้วยการกระทำของเรา"



"The highest form of honoring one's

preceptor and teacher is reflected

in one's noble action"

แสดงพระปาฏิโมกข์ ณ อุโบสถ วัดทองเนียม หนองแขม กรุงเทพมหานคร

Reciting the Pāṭimokkha in ceremony at the ordination hall of Wat Thong Niam, Nong Khaem district, Bangkok

# พระภิกขุปาฏิโมกข์

## บุพพกรณ์และบุพพกิจ

อุโปสะถะกะระณะโต ปุพเพ นะวะวิธัง ปุพพะกิจจัง กาตัพพัง โหติ. ตัณฐานะสัมมัชชะนัญจะ ตัตถะ ปะที่ปุชชะ ละนัญจะ อาสะนะปัญญะปะนัญจะ ปานียะปะริโภชนะนียูปัฏฐะปะนัญจะ ฉันทาระหานัง ภิกขูนัง ฉันทาหะระณัญจะ เตสัญเญวะ อะกะตุโปสะถานัง ปาริสุทธิยาปิ อาหะระณัญจะ อุตุกขานัญจะ ภิกขุคะณะนาจะ ภิกขุนีนะโมวาโท จาติ.

ตัดถะ ปุริเมสุ จะตูสุ กิจเจสุ ปะที่ปะกิจจัง อิทานิ สุริยาโลกัสสะ อัตถิตายะ นัตถิ อะปะรานิ ตีณิ<sup>๓</sup> ภิกขูนัง วัตตัง ชานันเตหิ อารามิเกหิปิ ภิกขูหิปิ<sup>๔</sup> กะตานิ ปะรินิฏฐิตานิ โหนติ.

ฉันทาหะระณะปาริสุทธิอาหะระณานิ ปะนะ อิมิสสัง สีมายัง หัตถะปาสัง วิชะหิต์วา นิสินนานัง ภิกขูนัง อะภาวะโต นัตถิ.

อุตุกขานัง นามะ เอตตะกัง อะติกกันตัง, เอตตะกัง อะวะสิฏฐันติ เอวัง อุตุอาจิกขะนัง; อุตูนีธะ ปะนะ สาสะเน เหมันตะคิมหะวัสสานานัง วะเสนะ ตีณิ โหนติ. อะยัง คิมโหตุ, อัส์มิญจะ อุตุมหิ อธิกะมาสะวะเสนะ ทะสะ อุโปสะถา, อิมินา ปักเขนะ เอโก อุโปสะโถ สัมปัตโต อัฏฐะ อุโปสะถา อะติกกันตา เอโก อุโปสะโถ อะวะสิฏโฐ, ซ

อิติ เอวัง สัพเพหิ อายัส์มันเตหิ อุตุกขานัง ธาเรตัพพัง.
(รับว่าเอวัง ภันเต พร้อมกัน ผู้แก่ว่า เอวัง อาวุโส หรือ เอวัง)

ภิกขุคะณะนา นามะ อิมัส์มิง อุโปสะถัคเค อุโปสะถัตถายะ สันนิปะติตา ภิกขู เอตตะกาติ ภิกขูนัง คะณะนา. อิมัส์มิมปะนะ อุโปสะถัคเค จัตตาโร» ภิกขู สันนิปะติตา โหนติ.

อิติ สัพเพหิ อายัส์มันเตหิ ภิกขุคะณะนาปิ ธาเรตัพพา.

(รับว่า เอวัง ภันเต พร้อมกัน แก่ว่า เอวัง อาวุโส หรือ เอวัง)

ภิกขุนีนะโมวาโท ปะนะ อิทานิ ตาสัง นัตถิตายะ นัตถิ. อิติ สะกะระโณกาสานัง ปุพพะกิจจานัง กะตัตตา, นิกกะระโณกาสานัง ปุพพะกิจจานัง ปะกะติยา ปะรินิฏฐิตัตตา, เอวันตัง นะวะวิธัง ปุพพะกิจจัง ปะรินิฏฐิตัง โหติ.

นิฏฐิเต จะ ปุพพะกิจเจ สะเจ โส ทิวะโส จาตุททะสีปัณณะระสีสามัคคืนะมัญญะตะโร ยะถาชชะ อุโปสะโถ ที่ ปัณณะระโส ยาวะติกา จะ ภิกขู กัมมัปปัตตา สังฆุโปสะถาระหา จัตตาโร วา ตะโต วา อะติเรกา ปะกะตัตตา ปาราชิกัง อะนาปันนา สังเฆนะ วา อะนุกขิตตา, เต จะ โข หัตถะปาสัง อะวิชะหิต์วา เอกะสีมายัง จูตา, เตสัญจะ วิกาละโภชะนาทิวะเสนะ

วัตถุสะภาคาปัตติโย เจ นะ วิชชันติ; เตสัญจะ หัตถะปาเส หัตถะปาสะโต พะหิกะระณะวะเสนะ วัชเชตัพโพ โกจิ วัชชะนียะปุคคะโล เจ นัตถิ.

เอวันตั้ง อุโปสะถะกัมมัง 👓 อิเมหิ จะตูหิ ลักขะเณหิ สังคะหิตัง ปัตตะกัลลัง นามะ โหติ กาตุง ยุตตะรูปัง. อุโปสะถะกัมมัสสะ ปัตตะกัลลัตตัง วิทิต์วา อิทานิ กะริยะมาโน อุโปสะโถ สังเฆนะ อะนุมาเนตัพโพ.๑๖

(รับว่า สาธุ พร้อมกัน)

(ต่อจากนี้ท่านผู้แก่กว่าในสงฆ์ ถ้าไม่ได้สวดเอง พึงกล่าวคำ อัชเฌสนา ดังนี้)

ปุพพะกะระณะปุพพะกิจจานิ สะมาเปต์วา อิมัสสะ นิสินนัสสะ ภิกขุสังฆัสสะ อะนุมะติยา ปาฏิโมกขัง อุทเทสิตุง\* อัชเฌสะนัง กะโรมิ.

\*ใช้คำว่า อุทุทิสิตุ ก็มี

ถ้าเป็นวันปวารนา พึงว่า ปวารณา ญตุติ๋ จเปตุ๋

# พระภิกขุปาฏิโมกข์

นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ (๓ จบ)

สุณาตุ เม ภันเต สังโฆ, อัชชุโปสะโถ **ปัณณะระโส\***, ยะทิ สังฆัสสะ ปัตตะกัลลัง, สังโฆ อุโปสะถัง กะเรยยะ, ปาฏิโมกขัง อุททิเสยยะ.

กิง สังฆัสสะ ปุพพะกิจจัง, ปาริสุทธิง อายัส์มันโต อาโรเจถะ, ปาฏิโมกขัง อุททิสิสสามิ. ตั้ง สัพเพวะ สันตา สาธุกัง สุโณมะ มะนะสิกะโรมะ. ยัสสะ สิยา อาปัตติ, โส อาวิกะเรยยะ, อะสันติยา อาปัตติยา ตุณ์หี ภะวิตัพพัง. ตุณ์หี ภาเวนะ โข ปะนายัส์มันเต ปะริสุทธาติ เวทิสสามิ. ยะถา โข ปะนะ ปัจเจกะปุฏฐัสสะ เวยยากะระณัง โหติ, เอวะเมวัง เอวะรูปายะ ปะริสายะ ยาวะตะติยัง อะนุสสาวิตัง โหติ. โย ปะนะ ภิกขุ ยาวะตะติยัง อะนุสสาวิยะมาเน สะระมาโน สันติง อาปัตติง นาวิกะเรยยะ, สัมปะชานะมุสาวาทัสสะ โหติ, สัมปะชานะมุสาวาโท โข ปะนายัส์มันโต อันตะรายิโก ธัมโม วุตโต ภะคะวะตา, ตัส์มา สะระมาเนนะ ภิกขุนา อาปันเนนะ วิสุทธาเปกเขนะ สันตี อาปัตติ อาวิกาตัพพา. อาวิกะตา หิสสะ ผาสุ โหติ.

นิทานัง นิฏฐิตัง.

<sup>\*</sup> ถ้าเป็น ๑๔ ค่ำ พึงว่า จาตุททะโส

#### ปาราชิก ๔

ตัต์ริเม จัตตาโร ปาราชิกา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- ๑. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขูนัง สิกขาสาชีวะสะมาปันโน สิกขัง อัปปัจจักขายะ ทุพพัลยัง อะนาวิกัต์วา เมถุนัง ธัมมัง ปะฏิเสเวยยะ อันตะมะโส ติรัจฉานะคะตายะปี, ปาราชิโก โหติ อะสังวาโส.
- ๒. โย ปะนะ ภิกขุ คามา วา อะรัญญา วา อะทินนัง เถยยะสังขาตัง อาทิเยยยะ, ยะถารูเป อะทินนาทาเน ราชา โน โจรัง คะเหต์วา หะเนยยุง วา พันเธยยุง วา ปัพพาเชยยุง วา "โจโรสิ พาโลสิ มุห์โหสิ เถโนสีติ, ตะถารูปัง ภิกขุ อะทินนัง อาทิยะมาโน, อะยัมปี ปาราชิโก โหติ อะสังวาโส.
- ๓. โย ปะนะ ภิกขุ สัญจิจจะ มะนุสสะวิคคะหัง ชีวิตา โวโรเปยยะ, สัตถะหาระกัง วาสสะ ปะริเยเสยยะ, มะระณะ วัณณัง วา สังวัณเณยยะ, มะระณายะ วา สะมาทะเปยยะ "อัมโภ ปุริสะ กิง ตุยหิมินา ปาปะเกนะ ทุชชีวิเตนะ, มะตันเต ชีวิตา เสยโยติ, "อิติ จิตตะมะโน จิตตะสังกัปโป อะเนกะปะริยาเยนะ มะระณะวัณณัง วา สังวัณเณยยะ, มะระณายะ วา สะมาทะเปยยะ, อะยัมปี ปาราชิโก โหติ อะสังวาโส.

๔. โย ปะนะ ภิกขุ อะนะภิชานัง อุตตะริมะนุสสะธัมมัง อัตตูปะนายิกัง อะละมะริยะญาณะทัสสะนัง สะมุทาจะเรยยะ "อิติ ชานามิ, อิติ ปัสสามีติ; ตะโต อะปะเรนะ สะมะเยนะ สะมะนุคคาหิยะมาโน วา อะสะมะนุคคาหิยะมาโน วา อาปันโน วิสุทธาเปกโข เอวัง วะเทยยะ "อะชานะเมวัง อาวุโส อะวะจัง 'ชานามิ' อะปัสสัง 'ปัสสามิ' ตุจฉัง มุสา วิละปินติ, อัญญัต์ระ อะธิมานา, อะยัมปิ ปาราชิโก โหติ อะสังวาโส.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต จัตตาโร ปาราชิกา ธัมมา, เยสัง ภิกขุ อัญญะตะรัง วา อัญญะตะรัง วา อาปัชชิต์วา นะ ละภะติ ภิกขูหิ สัทธิง สังวาสัง, ยะถา ปุเร, ตะถา ปัจฉา, ปาราชิโก โหติ อะสังวาโส.

ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต, ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ.

ปาราชิกุทเทโส นิฏฐิโต.

#### สังฆาทิเสส ๑๓

อิเม โข ปะนายัส์มันโต เตระสะ สังฆาทิเสสา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- ๑. สัญเจตะนิกา สุกกะวิสัฏฐิ, อัญญัต์ระ สุปินันตา
  สังฆาทิเสโส.
- ๒. โย ปะนะ ภิกขุ โอติณโณ วิปะวิณะเตนะ จิตเตนะ มาตุคาเมนะ สัทธิง กายะสังสัคคัง สะมาปัชเชยยะ, หัตถะ-คาหัง วา เวณิคาหัง วา อัญญะตะรัสสะ วา อัญญะตะรัสสะ วา อังคัสสะ ปะรามะสะนัง, สังฆาทิเสโส.
- ๓. โย ปะนะ ภิกขุ โอติณโณ วิปะริณะเตนะ จิตเตนะ มาตุคามัง ทุฏจุลลาหิ วาจาหิ โอภาเสยยะ, ยะถาตั้ง ยุวา ยุวะติง เมถุนูปะสัญหิตาหิ , สังฆาทิเสโส.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ โอติณโณ วิปะริณะเตนะ จิตเตนะ มาตุคามัสสะ สันติเก อัตตะกามะปาริจะริยายะ วัณณัง ภาเสยยะ "เอตะทัคคัง ภะคินิ ปาริจะริยานัง, ยา มาทิสัง สีละวันตัง กัล์ยาณะธัมมัง พ์รัห์มะจาริง เอเตนะ ธัมเมนะ ปะริจะเรยยาติ เมถุนูปะสัญหิเตนะ, สังฆาทิเสโส.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ สัญจะริตตั้ง สะมาปัชเชยยะ อิตถิยา วา ปุริสะมะติง ปุริสัสสะ วา อิตถีมะติง ชายัตตะเน วา ชารัตตะเน วา อันตะมะโส ตั้งขะณิกายะปี, สังฆาทิเสโส.

- ๖. สัญญาจิกายะ ปะนะ ภิกขุนา กุฏิง การะยะมาเนนะ อัสสามิกัง อัตตุทเทสัง ปะมาณิกา กาเรตัพพา, ตัตริทัง ปะมาณัง. ทีฆะโส ทะวาทะสะ วิทัตถิโย สุคะตะวิทัตถิยา, ติริยัง สัตตันตะรา. ภิกขู อะภิเนตัพพา วัตถุเทสะนายะ, เตหิ ภิกขูหิ วัตถุง เทเสตัพพัง อะนารัมภัง สะปะริกกะมะนัง. สารัมเภ เจ ภิกขุ วัตถุส์มิง อะปะริกกะมะเน สัญญาจิกายะ กุฏิง กาเรยยะ, ภิกขู วา อะนะภิเนยยะ วัตถุเทสะนายะ, ปะมาณัง วา อะติกกาเมยยะ, สังฆาทิเสโส.
- ๗. มะหัลละกัมปะนะ ภิกขุนา วิหารัง
  การะยะมาเนนะ สัสสามิกัง อัตตุทเทสัง ภิกขู
  อะภิเนตัพพา วัตถุเทสะนายะ, เตหิ ภิกขูหิ วัตถุง
  เทเสตัพพัง อะนารัมภัง สะปะริกกะมะนัง. สารัมเภ เจ
  ภิกขุ วัตถุส์มิง อะปะริกกะมะเน มะหัลละกัง วิหารัง
  กาเรยยะ, ภิกขู วา อะนะภิเนยยะ วัตถุเทสะนายะ,
  สังฆาทิเสโส.
- ๘. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง ทุฏโฐ โทโส อัปปะตีโต อะมูละเกนะ ปาราชิเกนะ ธัมเมนะ อะนุทธังเสยยะ "อัปเปวะ นามะ นัง อิมัมหา พ์รัห์มะจะริยา จาเวยยันติ. ตะโต อะปะเรนะ สะมะเยนะ สะมะนุคคาหิยะมาโน วา, อะมูละกัญเจวะ ตัง

อะธิกะระณัง โหติ, ภิกขุ จะ โทสัง ปะติฏฐาติ, สังฆาทิเสโส.

- ๙. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง ทุฏโฐ โทโส อัปปะตีโต อัญญะภาคิยัสสะ อะธิกะระณัสสะ กิญจิ เทสัง เลสะมัตตัง อุปาทายะ ปาราชิเกนะ ธัมเมนะ อะนุทธังเสยยะ "อัปเปวะ นามะ นัง อิมัมหา พ์รัห์มะจะริยา จาเวยยันติ. ตะโต อะปะเรนะ สะมะเยนะ สะมะนุคคาหิยะมาโน วา, อัญญะภาคิยัญเจวะ ตัง อะธิกะระณัง โหติ, โกจิ เทโส เลสะมัตโต อุปาทินโน ภิกขุ จะ โทสัง ปะติฏฐาติ, สังฆาทิเสโส.
- ๑๐. โย ปะนะ ภิกขุ สะมัคคัสสะ สังฆัสสะ เภทายะ ปะรักกะเมยยะ เภทะนะสังวัตตะนิกัง วา อะธิกะระณัง สะมาทายะ ปัคคัยหะ ติฏูเฐยยะ. โส ภิกขุ ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "มา อายัส์มา สะมัคคัสสะ สังฆัสสะ เภทายะ ปะรักกะมิ, เภทะนะสังวัตตะนิกัง วา อะธิกะระณัง สะมาทายะ ปัคคัยหะ อัฏฐาสิ, สะเมตายัส์มา สังเฆนะ, สะมัคโค หิ สังโฆ สัมโมทะมาโน อะวิวะทะมาโน เอกุทเทโส ผาสุ วิหะระตีติ. เอวัญจะ โส ภิกขุ ภิกขูหิ วุจจะมาโน ตะเถวะ ปัคคัณเหยยะ, โส ภิกขุ ภิกขูหิ ยาวะตะติยัง สะมะนุภาสิตัพโพ ตัสสะ ปะฏินิสสัคคายะ, ยาวะ ตะติยัญเจ สะมะนุภาสิยะมาโน ตัง ปะฏินิสสัชเชยยะ, อิจเจตัง กุสะลัง, โน เจ ปะฏินิสสัชเชยยะ, สังฆาทิเสโส.

๑๑. ตัสเสวะ โข ปะนะ ภิกขุสสะ ภิกขู โหนติ อะนุวัตตะกา วัคคะวาทะกา, เอโก วา เท้ว วา ตะโย วา, เต เอวัง วะเทยยุง, "มา อายัส์มันโต เอตัง ภิกขุง กิญจิ อะวะจุตถะ ธัมมะวาที เจโส ภิกขุ, วินะยะวาที เจโส ภิกขุ, อัมหากัญเจโส ภิกขุ, ฉันทัญจะ รุจิญจะ อาทายะ โวหะระติ, ชานาติ โน ภาสะติ, อัมหากัมเปตั้ง ขะมะตีติ. เต ภิกขู ภิกขูหิ เอวะมัสสุ วะจะนียา "มา อายัส์มันโต เอวัง อะวะจุตถะ, นะ เจโส ภิกขุ ธัมมะวาที, นะ เจโส ภิกขุ วินะยะวาที, มา อายัส์มันตานัมปี สังฆะเภโท รุจิตถะ, สะเมตายัส์มันตานัง สังเฆนะ, สะมัคโค หิ สังโฆ สัมโมทะมาโน อะวิวะทะมาโน เอกุทเทโส ผาสุ วิหะระตีติ. เอวัญจะ เต ภิกขู ภิกขูหิ วุจจะมานา ตะเถวะ ปัคคัณเหยยุง, เต ภิกขู ภิกขูหิ ยาวะตะติยัง สะมะนุภาสิตัพพา ตัสสะ ปะฏินิสสัคคายะ, ยาวะตะติยัญเจ สะมะนุภาสิยะมานา ตั้ง ปะฏินิสสัชเชยยุง, อิจเจตั้ง กุสะลัง, โน เจ ปะฏินิสสัชเชยยุง, สังฆาทิเสโส.

๑๒. ภิกขุ ปะเนวะ ทุพพะจะชาติโก โหติ, อุทเทสะปะริยาปันเนสุ สิกขาปะเทสุ ภิกขูหิ สะหะธัมมิกัง วุจจะมาโน อัตตานัง อะวะจะนี่ยัง กะโรติ "มา มัง อายัส์มันโต กิญจิ อะวะจุตถะ กัล์ยาณัง วา ปาปะกัง วา, อะหัมปายัส์มันเต นะ กิญจิ วักขามิ กัล์ยาณัง วา ปาปะกัง

วา, วิระมะถายัส์มันโต มะมะ วะจะนายาติ, โส ภิกขุ
ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "มา อายัส์มา อัตตานัง
อะวะจะนียัง อะกาสิ, วะจะนียะเมวะ อายัส์มา อัตตานัง
กะโรตุ, อายัส์มาปี ภิกขู วะเทตุ สะหะธัมเมนะ, ภิกขูปี
อายัส์มันตัง วักขันติ สะหะธัมเมนะ, เอวัง สังวัฑฒา หิ
ตัสสะ ภะคะวะโต ปะริสา, ยะทิทัง อัญญะมัญญะวะจะเนนะ
อัญญะมัญญะวุฏฐาปะเนนาติ. เอวัญจะ โส ภิกขุ ภิกขูหิ
วุจจะมาโน ตะเถวะ ปัคคัณเหยยะ, โส ภิกขุ ภิกขูหิ
ยาวะตะติยัง สะมะนุภาสิตัพโพ ตัสสะ ปะฏินิสสัคคายะ,
ยาวะตะติยัญเจ สะมะนุภาสิยะมาโน ตัง ปะฏินิสสัชเชยยะ,
อิจเจตัง กุสะลัง, โน เจ ปะฏินิสสัชเชยยะ, สังฆาทิเสโส.

๑๓. ภิกขุ ปะเนวะ อัญญะตะรัง คามัง วา นิคะมัง วา อุปะนิสสายะ วิหะระติ กุละทูสะโก ปาปะสะมาจาโร, ตัสสะ โข ปาปะกา สะมาจารา ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ, กุลานิ จะ เตนะ ทุฏฐานิ ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ. โส ภิกขุ ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "อายัส์มา โข กุละทูสะโก ปาปะสะมาจาโร, อายัส์มะโต โข ปาปะกา สะมาจารา ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ. กุลานิ จายัส์มะตา ทุฏฐานิ ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ, ปักกะมะตายัส์มา อิมัมหา อาวาสา, อะลันเต อิธะ วาเสนาติ. เอวัญจะ โส ภิกขุ ภิกขูหิ วุจจะมาโน เต ภิกขู เอวัง วะเทยยะ "ฉันทะคามิโน จะ

ภิกขู, โทสะคามิโน จะ ภิกขู, โมหะคามิโน จะ ภิกขู, ภะยะคามิโน จะ ภิกขู, ตาทิสิกายะ อาปัตติยา เอกัจจัง ปัพพาเชนติ, เอกัจจัง นะ ปัพพาเชนตีติ. โส ภิกขุ ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "มา อายัส์มา เอวัง อะวะจะ, นะ จะ ภิกขู ฉันทะคามิโน, นะ จะ ภิกขู โทสะคามิโน, นะ จะ ภิกขู โมหะคามิโน, นะ จะ ภิกขู ภะยะคามิโน, อายัส์มา โข กุละทูสะโก ปาปะสะมาจาโร, อายัส์มะโต ปาปะกาสะมาจารา ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ, กุลานิ จายัส์มะตา ทุฏฐานิ ทิสสันติ เจวะ สุยยันติ จะ, ปักกะมะตายัส์มา อิมัมหา อาวาสา, อะลันเต อิธะ วาเสนาติ. เอวัญจะ โส ภิกขุ ภิกขูหิ วุจจะมาโน ตะเถวะ ปัคคัณเหยยะ, โส ภิกขุ ภิกขูหิ ยาวะตะติยัง สะมานุภาสิตัพโพ ตัสสะ ปะฏินิสสัคคายะ, ยาวะตะติยัญเจ สะมะนุภาสิยะมาโน ตั้ง ปะฏินิสสัชเชยยะ, อิจเจตั้ง กุสะลัง, โน เจ ปะฏินิสสัชเชยยะ, สังฆาทิเสโส.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต เตระสะ สังฆาทิเสสา ชัมมา. นะวะ ปะฐะมาปัตติกา, จัตตาโร ยาวะตะติยะกา, เยสัง ภิกขุ อัญญะตะรัง วา อัญญะตะรัง วา อาปัชชิต์วา ยาวะติหัง ชานัง ปะฏิจฉาเทติ, ตาวะติหัง เตนะ ภิกขุนา อะกามา ปะริวัตถัพพัง, ปะริวุตถะปะริวาเสนะ ภิกขุนา อุตตะริง ฉารัตตัง ภิกขุมานัตตายะ ปะฏิปัชชิตัพพัง, จิณณะมานัตโต ภิกขุ, ยัตถะ สิยา วีสะติคะโณ ภิกขุสังโฆ, ตัตถะ โส ภิกขุ อัพเภตัพโพ, เอเกนะปี เจ อูโน วีสะติคะโณ ภิกขุสังโฆ ตัง ภิกขุง อัพเภยยะ, โส จะ ภิกขุ อะนัพภิโต, เต จะ ภิกขุ คารัย์หา. อะยัง ตัตถะ สามีจิ.

ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ปะริสุทเธตถายัส์มันโต, ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง
ธาระยามิ.

สังฆาทิเสสุทเทโส นิฏฐิโต.

#### อนิยต ๒

อิเม โข ปะนายัส์มันโต เท้ว อะนิยะตา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

๑. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคาเมนะ สัทธิง เอโก เอกายะ ระโห ปะฏิจฉันเน อาสะเน อะลังกัมมะนิเย นิสัชชัง กัปเปยยะ, ตะเมนัง สัทเธยยะวะจะสา อุปาสิกา ทิส์วา ติณณัง ธัมมานัง อัญญะตะเรนะ วะเทยยะ ปาราชิเกนะ วา สังฆาทิเสเสนะ วา ปาจิตติเยนะ วา, นิสัชชัง ภิกขุ ปะฏิชานะมาโน ติณณัง ธัมมานัง อัญญะตะเรนะ กาเรตัพโพ ปาราชิเกนะ วา สังฆาทิเสเสนะ วา ปาจิตติเยนะ

วา, เยนะ วา สา สัทเธยยะวะจะสา อุปาสิกา วะเทยยะ, เตนะ โส ภิกขุ กาเรตัพโพ, อะยัง ธัมโม อะนิยะโต.

๒. นะ เหวะ โข ปะนะ ปะฏิจฉันนัง อาสะนัง โหติ นาลังกัมมะนิยัง, อะลัญจะ โข โหติ มาตุคามัง ทุฏจุลลาหิ วาจาหิ โอภาสิตุง, โย ปะนะ ภิกขุ ตะถารูเป อาสะเน มาตุคาเมนะ สัทธิง เอโก เอกายะ ระโห นิสัชชัง กัปเปยยะ, ตะเมนัง สัทเธยยะวะจะสา อุปาสิกา ทิส์วา ทั่วินนัง ธัมมานัง อัญญะตะเรนะ วะเทยยะ สังฆาทิเสเสนะ วา ปาจิตติเยนะ วา, นิสัชชัง ภิกขุ ปะฏิชานะมาโน ท์วินนัง ธัมมานัง อัญญะตะเรนะ กาเรตัพโพ สังฆาทิเสเสนะ วา ปาจิตติเยนะ วา, เยนะ วา สา สัทเธยยะวะจะสา อุปาสิกา วะเทยยะ, เตนะ โส ภิกขุ กาเรตัพโพ, อะยัมปี ธัมโม อะนิยะโต.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต เท้ว อะนิยะตา ธัมมา.
ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?
ปะริสุทเธตถายัส์มันโต, ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ.

อะนิยะตุทเทโส นิฏฐิโต.

### นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐

อิเม โข ปะนายัส์มันโต ติงสะ นิสสัคคิยา ปาจิตติยา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- ๑. นิฏฐิตะจีวะรัส์มิง ภิกขุนา อุพภะตัส์มิง กะฐิเน, ทะสาหะปะระมัง อะติเรกะจีวะรัง ธาเรตัพพัง, ตัง อะติกกามะยะโต, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๒. นิฏฐิตะจีวะรัส์มิง ภิกขุนา อุพภะตัส์มิง กะฐิเน, เอกะรัตตัมปี เจ ภิกขุ ติจีวะเรนะ วิปปะวะเสยยะ, อัญญัต์ระ ภิกขุสัมมะติยา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๓. นิฏฐิตะจีวะรัส์มิง ภิกขุนา อุพภะตัส์มิง กะฐิเน, ภิกขุโน ปะเนวะ อะกาละจีวะรัง อุปปัชเชยยะ, อากังขะมาเนนะ ภิกขุนา ปะฏิคคะเหตัพพัง, ปะฏิคคะเหต์วา ขิปปะเมวะ กาเรตัพพัง, โน จัสสะ ปาริปูริ, มาสะปะระมันเตนะ ภิกขุนา ตัง จีวะรัง นิกขิปิตัพพัง อูนัสสะ ปาริปูริยา สะติยา ปัจจาสายะ, ตะโต เจ อุตตะริง นิกขิเปยยะ สะติยาปิ ปัจจาสายะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา ปุราณะจีวะรัง โธวาเปยยะ วา ระชาเปยยะ วา อาโกฏาเปยยะ วา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา หัตถะโต จีวะรัง ปะฏิคคัณเหยยะ อัญญัต์ระ ปาริวัฏฏะกา,

นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๖. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาตะกัง คะหะปะติง วา คะหะปะตานิง วา จีวะรัง วิญญาเปยยะ อัญญัต์ระ สะมะยา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง. ตัตถายัง สะมะโย. อัจฉินนะจีวะโร วา โหติ ภิกขุ นัฏฐะจีวะโร วา, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๗. ตัญเจ อัญญาตะโก คะหะปะติ วา คะหะปะตานี้ วา พะหูหิ จีวะเรหิ อะภิหัฏจุมปะวาเรยยะ, สันตะรุตตะระปะระมันเตนะ ภิกขุนา ตะโต จีวะรัง สาทิตัพพัง, ตะโต เจ อุตตะริง สาทิเยยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๘. ภิกขุง ปะเนวะ อุททิสสะ อัญญาตะกัสสะ คะหะปะติสสะ วา คะหะปะตานิยา วา จีวะระเจตาปะนัง อุปักขะฏัง โหติ "อิมินา จีวะระเจตาปะเนนะ จีวะรัง เจตาเปต์วา อิตถันนามัง ภิกขุง จีวะเรนะ อัจฉาเทสสามีติ, ตัต์ระ เจ โส ภิกขุ ปุพเพ อัปปะวาริโต อุปะสังกะมิต์วา จีวะเร วิกัปปัง อาปัชเชยยะ "สาธุ วะตะ มัง อายัส์มา อิมินา จีวะระเจตาปะเนนะ เอวะรูปัง วา เอวะรูปัง วา จีวะรัง เจตาเปต์วา อัจฉาเทหีติ กัล์ยาณะกัม์ยะตัง อุปาทายะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๙. ภิกขุง ปะเนวะ อุททิสสะ อุภินนัง อัญญาตะกานัง

คะหะปะตีนัง วา คะหะปะตานีนัง วา ปัจเจกะจีวะระเจตาปะนา อุปักขะฎา โหนติ "อิเมหิ มะยัง ปัจเจกะจีวะระเจตาปะเนหิ ปัจเจกะจีวะรานิ เจตาเปต์วา อิตถันนามัง ภิกขุง จีวะเรหิ อัจฉาเทสสามาติ, ตัต์ระ เจ โส ภิกขุ ปุพเพ อัปปะวาริโต อุปะสังกะมิต์วา จีวะเร วิกัปปัง อาปัชเชยยะ "สาธุ วะตะ มัง อายัส์มันโต อิเมหิ ปัจเจกะจีวะระเจตาปะเนหิ เอวะรูปัง วา เอวะรูปัง วา จีวะรัง เจตาเปต์วา อัจฉาเทถะ อุโภวะ สันตา เอเกนาติ กัล์ยาณะกัมยะตัง อุปาทายะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๑๐. ภิกขุง ปะเนวะ อุททิสสะ ราชา วา ราชะโภคโค วา พราหมะโณ วา คะหะปะติโก วา ทูเตนะ จีวะระเจตาปะนัง ปะหิเณยยะ "อิมินา จีวะระเจตานาปะเนนะ จีวะรัง เจตาเปต์วา อิตถันนามัง ภิกขุง จีวะเรนะ อัจฉาเทหีติ, โส เจ ทูโต ตัง ภิกขุง อุปะสังกะมิต์วา เอวัง วะเทยยะ "อิทัง โข ภันเต อายัส์มันตัง อุททิสสะ จีวะระเจตาปะนัง อาภะตัง, ปะฏิคคัณหาตุ อายัส์มา จีวะระเจตาปะนังติ, เตนะ ภิกขุนา โส ทูโต เอวะมัสสะ วะจะนีโย "นะ โข มะยัง อาวุโส จีวะระเจตาปะนัง ปะฏิคคัณหามะ, จีวะรัญจะ โข มะยัง ปะฏิคคัณหามะ กาเลนะ กัปปิยันติ, โส เจ ทูโต ตัง ภิกขุง เอวัง วะเทยยะ "อัตถิ ปะนายัส์มะโต โกจิ เวยยาวัจจะกะโรติ, จีวะรัตถิเกนะ ภิกขะเว ภิกขุนา

เวยยาวัจจะกะโร นิททิสิตัพโพ อารามิโก วา อุปาสะโก วา "เอโส โข อาวุโส ภิกขูนัง เวยยาวัจจะกะโรติ, โส เจ ทูโต ตั้ง เวยยาวัจจะกะรัง สัญญาเปต์วา ตั้ง ภิกขุง อุปะสังกะมิต์วา เอวัง วะเทยยะ "ยัง โข ภันเต อายัส์มา เวยยาวัจจะกะรัง นิททิสิ, สัญญัตโต โส อุปะสังกะมะตุ อายัส์มา กาเลนะ จีวะเรนะ ตัง อัจฉาเทสสะตีติ จีวะรัตถิเกนะ ภิกขะเว ภิกขุนา เวยยาวัจจะกะโร อุปะสังกะมิต์วา ท์วิตติกขัตตุง โจเทตัพโพ สาเรตัพโพ "อัตโถ เม อาวุโส จีวะเรนาติ, ท์วิตติกขัตตุง โจทะยะมาโน สาระยะมาโน ตั้ง จีวะรัง อะภินิปผาเทยยะ, อิจเจตัง กุสะลัง, โน อะภินิปผาเทยยะ, จะตุกขัตตุง ปัญจักขัตตุง ฉักขัตตุปะระมัง ตุณ์หีภูเตนะ อุททิสสะ ฐาตัพพัง, จะตุกขัตตุง ปัญจักขัตตุง ฉักขัดตุปะระมัง ตุณ์หีภูโต อุททิสสะ ติฏฐะมาโน ตั้ง จีวะรัง อะภินิปผาเทยยะ, อิจเจตั้ง กุสะลั้ง, โน เจ อะภินิปผาเทยยะ, ตะโต เจ อุตตะริง วายะมะมาโน ตั้ง จีวะรั้ง อะภินิปผาเทยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง, โน เจ อะภินิปผาเทยยะ, ยะตัสสะ จีวะระเจตาปะนัง อาภะตัง, ตัตถะ สามัง วา คันตัพพัง, ทูโต วา ปาเหตัพโพ "ยัง โข ตุมเห อายัส์มันโต ภิกขุง อุททิสสะ จีวะระเจตาปะนัง ปะหิณิตถะ, นะ ตันตัสสะ ภิกขุโน กิญจิ อัตถัง อะนุโภติ, ยุญชันตายัส์มันโต สะกัง, มา โว สะกัง วินัสสีติ. อะยัง ตัตถะ สามีจิ.

จีวะระวัคโค ปะฐะโม.

- ๑๑. โย ปะนะ ภิกขุ โกสิยะมิสสะกัง สันถะตัง การาเปยยะ , นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๑๒. โย ปะนะ ภิกขุ สุทธะกาฬะกานัง เอฬะกะโลมานัง สันถะตัง การาเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๑๓. นะวัมปะนะ ภิกขุนา สันถะตั้ง การะยะมาเนนะ เท้ว ภาคา สุทธะกาฬะกานัง เอฬะกะโลมานัง อาทาตัพพา, ตะติยัง โอทาตานัง, จะตุตถัง โคจะริยานัง, อะนาทา เจ ภิกขุ เท้ว ภาเค สุทธะกาฬะกานัง เอฬะกะโลมานัง ตะติยัง โอทาตานัง จะตุตถัง โคจะริยานัง นะวัง สันถะตัง การาเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๑๔. นะวัมปะนะ ภิกขุนา สันถะตัง การาเปต์วา ฉัพพัสสานิ ธาเรตัพพัง. โอเรนะ เจ ฉันนัง วัสสานัง ตัง สันถะตัง วิสสัชเชต์วา วา อะวิสสัชเชต์วา วา อัญญัง นะวัง สันถะตัง การาเปยยะ อัญญัต์ระ ภิกขุสัมมะติยา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.
- ๑๔. นิสีทะนะสันถะตัมปะนะ ภิกขุนา การะยะมาเนนะ ปุราณะสันถะตัสสะ สามันตา สุคะตะวิทัตถิ อาทาตัพพา ทุพพัณณะกะระณายะ, อะนาทา เจ ภิกขุ ปุราณะสันถะตัสสะ

สามันตา สุคะตะวิทัตถิง นะวัง นิสีทะนะสันถะตัง การาเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๑๖. ภิกขุโน ปะเนวะ อัทธานะมัคคะปะฏิปันนัสสะ เอฬะกะโลมานิ อุปปัชเชยยุง, อากังขะมาเนนะ ภิกขุนา ปะฏิคคะเหตัพพานิ, ปะฏิคคะเหต์วา ติโยชะนะปะระมัง สะหัตถา หาเรตัพพานิ, อะสันเต หาระเก, ตะโต เจ อุตตะริง หะเรยยะ อะสันเตปี หาระเก, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๑๗. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา เอฬะกะโลมานิ โธวาเปยยะ วา ระชาเปยยะ วา วิชะฎาเปยยะ วา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๑๘. โย ปะนะ ภิกขุ ชาตะรูปะระชะตั้ง อุคคัณเหยยะ วา อุคคัณหาเปยยะ วา อุปะนิกขัตตั้ง วา สาทิเยยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๑๙. โย ปะนะ ภิกขุ นานัปปะการะกังรูปิยะสังโวหารัง สะมาปัชเชยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๐. โย ปะนะ ภิกขุ นานัปปะการะกัง กะยะวิกกะยัง สะมาปัชเชยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

โกสิยะวัคโค ทุติโย.

๒๑. ทะสาหะปะระมัง อะติเรกะปัตโต ธาเรตัพโพ, ตัง อะติกกามะยะโต, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง. ๒๒. โย ปะนะ ภิกขุ อูนะปัญจะพันธะเนนะ ปัตเตนะ อัญญัง นะวัง ปัตตัง เจตาเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง. เดนะ ภิกขุนา โส ปัตโต ภิกขุปะริสายะ นิสสัชชิตัพโพ, โย จะ ตัสสา ภิกขุปะริสายะ ปัตตะปะริยันโต, โส จะ ตัสสะ ภิกขุโน ปะทาตัพโพ "อะยันเต ภิกขุ ปัตโต, ยาวะ เภทะนายะ ธาเรตัพโพติ. อะยัง ตัตถะ สามีจิ.

๒๓. ยานิ โข ปะนะ ตานิ คิลานานัง ภิกขูนัง ปะฏิสายะนียานิ เภสัชชานิ, เสยยะถีทั้ง, สัปปี นะวะนี่ตัง เตลัง มะธุ ผาณิตัง, ตานิ ปะฏิคคะเหต์วา สัตตาหะปะระมัง สันนิธิการะกัง ปะริภุญชิตัพพานิ, ตัง อะติกกามะยะโต นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๔. "มาโส เสโส คิมหานันติ ภิกขุนา วัสสิกะสาฏิกะจีวะรัง ปะริเยสิตัพพัง, "อัฑฒะมาโส เสโส คิมหานันติ กัต์วา นิวาเสตัพพัง, "โอเรนะ เจ มาโส เสโส คิมหานันติ วัสสิกะสาฏิกะจีวะรัง ปะริเยเสยยะ. "โอเรนัฑฒะมาโส เสโส คิมหานันติ กัต์วา นิวาเสยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๔. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ สามัง จีวะรัง ทัต์วา กุปิโต อะนัตตะมะโน อัจฉินเทยยะ วา อัจฉินทาเปยยะ วา, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๖. โย ปะนะ ภิกขุ สามัง สุตตัง วิญญาเปต์วา

ตันตะวาเยหิ จีวะรัง วายาเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๗. ภิกขุง ปะเนวะ อุททิสสะ อัญญาตะโก คะหะปะติ วา คะหะปะตานี วา ตันตะวาเยหิ จีวะรัง วายาเปยยะ, ตัตระ เจ โส ภิกขุ ปุพเพ อัปปะวาริโต ตันตะวาเย อุปะสังกะมิต์วา จีวะเร วิกัปปัง อาปัชเชยยะ "อิทัง โข อาวุโส จีวะรัง มัง อุททิสสะ วียะติ, อายะตัญจะ กะโรถะ, วิตถะตัญจะ อัปปิตัญจะ สุวิตัญจะ สุปะวายิตัญจะ สุวิเลกขิตัญจะ สุวิตัจฉิตัญจะ กะโรถะ, อัปเปวะ นามะ มะยัมปิ อายัส์มันตานัง กิญจิมัตตัง อะนุปะทัชเชยยามาติ, เอวัญจะ โส ภิกขุ วัต์วา กิญจิมัตตัง อะนุปะทัชเชยยะ อันตะมะโส ปิณฑะปาตะมัตตัมปี, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๘. ทะสาหานาคะตัง กัตติกะเตมาสิปุณณะมัง, ภิกขุโน ปะเนวะ อัจเจกะจีวะรัง อุปปัชเชยยะ, อัจเจกัง มัญญะมาเนนะ ภิกขุนา ปะฏิคคะเหตัพพัง, ปะฏิคคะเหต์วา ยาวะจีวะระกาละสะมะยัง นิกขิปิตัพพัง, ตะโต เจ อุตตะริง นิกขิเปยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๒๙. อุปะวัสสัง โข ปะนะ กัดติกะปุณณะมัง, ยานิ โข ปะนะ ตานิ อารัญญะกานิ เสนาสะนานิ สาสังกะสัมมะตานิ สัปปะฏิภะยานิ, ตะถารูเปสุ ภิกขุ เสนาสะเนสุ วิหะรันโต อากังขะมาโน ติณณัง จีวะรานัง อัญญะตะรัง จีวะรัง อันตะระฆะเร นิกขิเปยยะ, สิยา จะ ตัสสะ ภิกขุโน โกจิเทวะ ปัจจะโย เตนะ จีวะเรนะ วิปปะวาสายะ, ฉารัตตะปะระมันเตนะ ภิกขุนา เตนะ จีวะเรนะ วิปปะวะเสยยะ, อัญญัตระ ภิกขุสัมมะติยา , นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

๓๐. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง สังฆิกัง ลาภัง ปะริณะตัง อัตตะโน ปะริณาเมยยะ, นิสสัคคิยัง ปาจิตติยัง.

ปัตตะวัคโค ตะติโย.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต ติงสะ นิสสัคคิยา ปาจิตติยา ธัมมา.

ตัดถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ.

นิสสัคคิยา ปาจิตติยา ธัมมา นิฏฐิตา.

#### ปาจิตตีย์ ๙๒

อิเม โข ปะนายัส์มันโต เท้วนะวุติ ปาจิตติยา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- ๑. สัมปะชานะมุสาวาเท ปาจิตติยัง.
- ๒. โอมะสะวาเท ปาจิตติยัง

- ๓. ภิกขุเปสุญเญ ปาจิตติยัง.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ อะนุปะสัมปันนัง ปะทะโส ธัมมัง วาเจยยะ, ปาจิตติยัง.
- ๔. โย ปะนะ ภิกขุ อะนุปะสัมปันเนนะ อุตตะริท์วิรัตตะติรัตตัง สะหะเสยยัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.
- ๖. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคาเมนะ สะหะเสยยัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.
- ๗. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคามัสสะ อุตตะริฉัปปัญจะวาจาหิ ธัมมัง เทเสยยะ อัญญัต์ระ วิญญุนา ปุริสะวิคคะเหนะ, ปาจิตติยัง.
- ๘. โย ปะนะ ภิกขุ อะนุปะสัมปันนัสสะ อุตตะริมะนุสสะธัมมัง อาโรเจยยะ, ภูตัส์มิง ปาจิตติยัง.
- ๙. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ ทุฎจุลลัง อาปัตติง อะนุปะสัมปันนัสสะ อาโรเจยยะ อัญญัต์ระ ภิกขุสัมมะติยา, ปาจิตติยัง.
- ๑๐. โย ปะนะ ภิกขุ ปะฐะวิง ขะเณยยะ วา ขะณาเปยยะ วา, ปาจิตติยัง.

มุสาวาทะวัคโค ปะฐะโม.

- ๑๑. ภูตะคามะปาตัพ์ยะตายะ ปาจิตติยัง.
- ๑๒. อัญญะวาทะเก วิเหสะเก ปาจิตติยัง.

- ๑๓. อุชฌาปะนะเก ขิยยะนะเก ปาจิตติยัง.
- ๑๔. โย ปะนะ ภิกขุ สังฆิกัง มัญจัง วา ปีฐัง วา ภิสิง วา โกจฉัง วา อัชโฌกาเส สันถะริต์วา วา สันถะราเปต์วา วา, ตัง ปักกะมันโต เนวะ อุทธะเรยยะ นะ อุทธะราเปยยะ อะนาปุจฉัง วา คัจเฉยยะ, ปาจิตติยัง.
- ๑๕. โย ปะนะ ภิกขุ สังฆิเก วิหาเร เสยยัง สันถะริต์วา วา สันถะราเปต์วา วา ตั้ง ปักกะมันโต เนวะ อุทธะเรยยะ นะ อุทธะราเปยยะ อะนาปุจฉัง วา คัจเฉยยะ, ปาจิตติยัง.
- ๑๖. โย ปะนะ ภิกขุ สังฆิเก วิหาเร ชานัง ปุพพูปะคะตั้ง ภิกขุง อะนูปะขัชชะ เสยยัง กัปเปยยะ "ยัสสะ สัมพาโธ ภะวิสสะติ, โส ปักกะมิสสะตีติ เอตะเทวะ ปัจจะยัง กะริต์วา อะนัญญัง, ปาจิตติยัง.
- ๑๗. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง กุปิโต อะนัตตะมะโน สังฆิกา วิหารา นิกกัฑเฒยยะ วา นิกกัฑฒาเปยยะ วา, ปาจิตติยัง.
- ๑๘. โย ปะนะ ภิกขุ สังฆิเก วิหาเร อุปะริเวหาสะกุฏิยา อาหัจจะปาทะกัง มัญจัง วา ปีฐัง วา อะภินิสีเทยยะ วา อะภินิปัชเชยยะ วา, ปาจิตติยัง.
- ๑๙. มะหัลละกัมปะนะ ภิกขุนา วิหารัง การะยะมาเนนะ ยาวะ ท์วาระโกสา อัคคะลัฏฐะปะนายะ

อาโลกะสันธิปะริกัมมายะ ท์วิตติจฉะทะนัสสะ ปะริยายัง อัปปะหะริเต ฐิเตนะ อะธิฏฐาตัพพัง, ตะโต เจ อุตตะริง อัปปะหะริเตปี ฐิโต อะธิฏฐะเหยยะ, ปาจิตติยัง.

๒๐. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง สัปปาณะกัง อุทะกัง ติณัง วา มัตติกัง วา สิญเจยยะ วา สิญจาเปยยะ วา, ปาจิตติยัง.

ภูตะคามะวัคโค ทุติโย

๒๑. โย ปะนะ ภิกขุ อะสัมมะโต ภิกขุนิโย โอวะเทยยะ, ปาจิตติยัง.

๒๒. สัมมะโตปี เจ ภิกขุ อัตถังคะเต สุริเย ภิกขุนิโย โอวะเทยยะ, ปาจิตติยัง.

๒๓. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุนูปัสสะยัง อุปะสังกะมิต์วา ภิกขุนิโย โอวะเทยยะ, อัญญัต์ระ สะมะยา, ปาจิตติยัง, ตัตถายัง สะมะโย, คิลานา โหติ ภิกขุนี, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๒๔. โย ปะนะ ภิกขุ เอวัง วะเทยยะ "อามิสะเหตุ ภิกขู ภิกขุนิโย โอวะทันตีติ, ปาจิตติยัง.

๒๕. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา จีวะรัง ทะเทยยะ อัญญัต์ระ ปาริวัฏฎะกา, ปาจิตติยัง.

๒๖. โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา จีวะรัง สิพเพยยะ วา สิพพาเปยยะ วา, ปาจิตติยัง.

๒๗. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุนิยา สัทธิง สังวิธายะ

เอกัทธานะมัคคัง ปะฏิปัชเชยยะ อันตะมะโส คามันตะรัมปิ อัญญัต์ระ สะมะยา, ปาจิตติยัง. ตัตถายัง สะมะโย. สัตถะคะมะนีโย โหติ มัคโค สาสังกะสัมมะโต สัปปะฏิภะโย, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๒๘. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุนิยา สัทธิง สังวิธายะ เอกัง นาวัง อะภิรูเหยยะ อุทธะคามินิง วา อะโธคามินิง วา อัญญัต์ระ ติริยันตะระณายะ, ปาจิตติยัง.

๒๙. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง ภิกขุนีปะริปาจิตัง ปีณฑะปาตัง ภุญเชยยะ อัญญัต์ระ ปุพเพ คิหิสะมารัมภา, ปาจิตติยัง.

mo. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุนิยา สัทธิง เอโก เอกายะ ระโห นิสัชชัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.

โอวาทะวัคโค ตะติโย.

๓๑. อะคิลาเนนะ ภิกขุนา เอโก อาวะสะถะปิณโฑ ภุญชิตัพโพ, ตะโต เจ อุตตะริง ภุญเชยยะ, ปาจิตติยัง.

๓๒. คะณะโภชะเน อัญญัต์ระ สะมะยา, ปาจิตติยัง, ตัดถายัง สะมะโย คิลานะสะมะโย จีวะระทานะสะมะโย จีวะระการะสะมะโย อัทธานะคะมะนะสะมะโย นาวาภิรูหะนะสะมะโย มะหาสะมะโย สะมะณะภัตตะสะมะโย, อะยัง ตัดถะ สะมะโย.

๓๓. ปะรัมปะระโภชะเน อัญญัตร์ะ สะมะยา

ปาจิตติยัง. ตัตถายัง สะมะโย. คิลานะสะมะโย จีวะระ-ทานะสะมะโย จีวะระการะสะมะโย, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๓๔. ภิกขุง ปะเนวะ กุลัง อุปะคะตัง ปูเวหิ วา มันเถหิ วา อะภิหัฏจุมปะวาเรยยะ, อากังขะมาเนนะ ภิกขุนา ท์วิตติปัตตะปูรา ปะฏิคคะเหตัพพา, ตะโต เจ อุตตะริง ปะฏิคคัณเหยยะ, ปาจิตติยัง. ท์วิตติปัตตะปูเร ปะฏิคคะเหต์วา ตะโต นีหะริต์วา ภิกขูหิ สัทธิง สังวิภะชิตัพพัง, อะยัง ตัตถะ สามีจิ.

๓๕. โย ปะนะ ภิกขุ ภุตตาวี ปะวาริโต อะนะติริตตัง ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปาจิตติยัง.

๓๖. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง ภุตตาวิง ปะวาริตัง อะนะติริตเตนะ ขาทะนีเยนะ วา โภชะนีเยนะ วา อะภิหัฏจุมปะวาเรยยะ "หันทะ ภิกขุ ขาทะ วา ภุญชะ วาติ ชานัง อาสาทะนาเปกโข, ภุตตัส์มิง ปาจิตติยัง.

๓๗. โย ปะนะ ภิกขุ วิกาเล ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปาจิตติยัง.

๓๘. โย ปะนะ ภิกขุ สันนิธิการะกัง ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปาจิตติยัง.

๓๙. ยานิ โข ปะนะ ตานิ ปะณีตะโภชะนานิ, เสยยะถีทัง, สัปปี นะวะนีตัง เตลัง มะธุ ผาณิตัง มัจโฉ

มังสัง ขีรัง ทะธิ, โย ปะนะ ภิกขุ เอวะรูปานิ ปะณีตะโภชะนานิ อะคิลาโน อัตตะโน อัตถายะ วิญญาเปต์วา ภุญเชยยะ, ปาจิตติยัง.

๔๐. โย ปะนะ ภิกขุ อะทินนัง มุขะท์วารัง อาหารัง อาหะเรยยะ อัญญัต์ระ อุทะกะทันตะโปณา, ปาจิตติยัง.

โภชะนะวัคโค จะตุตโถ.

๔๑. โย ปะนะ ภิกขุ อะเจละกัสสะ วา ปะริพพาชะกัสสะ วา ปะริพพาชิกายะ วา สะหัตถา ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา ทะเทยยะ, ปาจิตติยัง.

๔๒. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง (เอวัง วะเทยยะ)
"เอหาวุโส คามัง วา นิคะมัง วา ปิณฑายะ ปะวิสิสสามาติ.
ตัสสะ ทาเปต์วา วา อะทาเปต์วา วา อุยโยเชยยะ
"คัจฉาวุโส, นะ เม ตะยา สัทธิง กะถา วา นิสัชชา วา
ผาสุโหติ, เอกะกัสสะ เม กะถา วา นิสัชชา วา ผาสุโหตีติ,
เอตะเทวะ ปัจจะยัง กะริต์วา อะนัญญัง, ปาจิตติยัง.

๔๓. โย ปะนะ ภิกขุ สะโภชะเน กุเล อะนูปะขัชชะ นิสัชชัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.

๔๔. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคาเมนะ สัทธิง ระโห ปะฏิจฉันเน อาสะเน นิสัชชัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.

๔๔. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคาเมนะ สัทธิง เอโก เอกายะ ระโห นิสัชชัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง. ๔๖. โย ปะนะ ภิกขุ นิมันติโต สะภัตโต สะมาโน สันตัง ภิกขุง อะนาปุจฉา ปุเรภัตตัง วา ปัจฉาภัตตัง วา กุเลสุ จาริตตัง อาปัชเชยยะ อัญญัตระ สะมะยา, ปาจิตติยัง. ตัตถายัง สะมะโย. จีวะระทานะสะมะโย จีวะระการะสะมะโย, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๔๗. อะคิลาเนนะ ภิกขุนา จาตุมาสะปัจจะยะปะวาระณา สาทิตัพพา อัญญัต์ระ ปุนะปะวาระณายะ, อัญญัต์ระ นิจจะปะวาระณายะ, ตะโต เจ อุตตะริง สาทิเยยยะ, ปาจิตติยัง.

๔๘. โย ปะนะ ภิกขุ อุยยุตตั้ง เสนัง ทัสสะนายะ คัจเฉยยะ อัญญัต์ระ ตะถารูปะปัจจะยา, ปาจิตติยัง.

๔๙. สิยา จะ ตัสสะ ภิกขุโน โกจิเทวะ ปัจจะโย เสนัง คะมะนายะ, ท์วิรัตตะติรัตตัง เตนะ ภิกขุนา เสนายะ วะสิตัพพัง. ตะโต เจ อุตตะริง วะเสยยะ, ปาจิตติยัง.

๕๐. ท์วิรัตตะติรัตตัญเจ ภิกขุ เสนายะ วะสะมาโน อุยโยธิกัง วา พะลัคคัง วา เสนาพ์ยูหัง วา อะนีกะทัสสะนัง วา คัจเฉยยะ, ปาจิตติยัง.

อะเจละกะวัคโค ปัญจะโม.

๕๑. สุราเมระยะปาเน ปาจิตติยัง.

๕๒. อังคุลิปะโตทะเก ปาจิตติยัง.

๕๓. อุทะเก หัสสะธัมเม ปาจิตติยัง.

๕๔. อะนาทะริเย ปาจิตติยัง.

๕๕. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง ภิงสาเปยยะ, ปาจิตติยัง.

๕๖. โย ปะนะ ภิกขุ อะคิลาโน วิสีวะนาเปกโข โชติง สะมาทะเหยยะ วา สะมาทะหาเปยยะ วา อัญญัต์ระ ตะถารูปะปัจจะยา, ปาจิตติยัง.

๔๗. โย ปะนะ ภิกขุ โอเรนัฑฒะมาสัง นะหาเยยยะ อัญญัตระ สะมะยา, ปาจิตติยัง. ตัตถายัง สะมะโย. ทิยัฑโฒ มาโส เสโส คิมหานันติ วัสสานัสสะ ปะฐะโม มาโส อิจเจเต อัฑฒะเตยยะมาสา อุณหะสะมะโย ปะริฬาหะสะมะโย คิลานะสะมะโย กัมมะสะมะโย อัทธานะคะมะนะสะมะโย วาตะวุฏฐิสะมะโย, อะยัง ตัตถะ สะมะโย.

๔๘. นะวัมปะนะ ภิกขุนา จีวะระลาเภนะ ติณณัง ทุพพัณณะกะระณานัง อัญญะตะรัง ทุพพัณณะกะระณัง อา ทาตัพพัง นีลัง วา กัททะมัง วา กาฬะสามัง วา, อะนาทา เจ ภิกขุ ติณณัง ทุพพัณณะกะระณานัง อัญญะตะรัง ทุพพัณณะ กะระณัง นะวัง จีวะรัง ปะริภุญเชยยะ, ปาจิต ติยัง.

๔๙. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ วา ภิกขุนิยา วา สิกขะมานายะ วา สามะเณรัสสะ วา สามะเณริยา วา สามัง จีวะรัง วิกัปเปต์วา อะปัจจุทธาระกัง ปะริภุญเชยยะ, ปาจิตติยัง. ๖๐. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ ปัตตั้ง วา จีวะรัง วา นิสีทะนัง วา สูจิฆะรัง วา กายะพันธะนัง วา อะปะนิเธยยะ วา อะปะนิธาเปยยะ วา อันตะมะโส หัสสาเปกโขปี, ปาจิตติยัง.

## สุราปานะวัคโค ฉัฏโฐ.

๖๑. โย ปะนะ ภิกขุ สัญจิจจะ ปาณัง ชีวิตา โวโรเปยยะ, ปาจิตติยัง.

๖๒. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง สัปปาณะกัง อุทะกัง ปะริภุญเชยยะ, ปาจิตติยัง.

๖๓. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง ยะถาธัมมัง นีหะตาธิกะระณัง ปุนะกัมมายะ อุกโกเฏยยะ, ปาจิตติยัง.

๖๔. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ ชานัง ทุฏจุลลัง อาปัตติง ปะฏิจฉาเทยยะ, ปาจิตติยัง.

๖๕. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง อูนะวีสะติวัสสัง ปุคคะลัง อุปะสัมปาเทยยะ, โส จะ ปุคคะโล อะนุปะสัมปันโน, เต จะ ภิกขู คารัย์หา, อิทัง ตัส์มิง ปาจิตติยัง.

๖๖. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง เถยยะสัตเถนะ สัทธิง สังวิธายะ เอกัทธานะมัคคัง ปะฏิปัชเชยยะ อันตะมะโส คามันตะรัมปี, ปาจิตติยัง.

๖๗. โย ปะนะ ภิกขุ มาตุคาเมนะ สัทธิง สังวิธายะ เอกัทธานะมัคคัง ปะฏิปัชเชยยะ อันตะมะโส คามันตะรัมปี, ปาจิตติยัง.

๖๘. โย ปะนะ ภิกขุ เอวัง วะเทยยะ "ตะถาหัง ภะคะวะตา ธัมมัง เทสิตัง อาชานามิ. ยะถา เยเม อันตะรายิกา ธัมมา วุตตา ภะคะวะตา เต ปะฏิเสวะโต นาลัง อันตะรายายาติ, โส ภิกขุ ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "มา อายัส์มา เอวัง อะวะจะ, มา ภะคะวันตัง อัพภาจิกขิ, นะ หิ สาธุ ภะคะวะโต อัพภักขานัง, นะ หิ ภะคะวา เอวัง วะเทยยะ, อะเนกะปะริยาเยนะ อาวุโส อันตะรายิกา ธัมมา วุตตา ภะคะวะตา , อะลัญจะ ปะนะ เต ปะฏิเสวะโต อันตะรายายาติ, เอวัญจะ โส ภิกขุ ภิกขูหิ วุจจะมาโน ตะเถวะ ปัคคัณเหยยะ, โส ภิกขุ ภิกขูหิ ยาวะตะติยัง สะมะนุภาสิตัพโพ ตัสสะ ปะฏินิสสัคคายะ, ยาวะ ตะติยัญเจ สะมะนุภาสิยะมาโน ตั้ง ปะฏินิสสัชเชยยะ, อิจเจตั้ง, กุสะลั้ง, โน เจ ปะฏินิสสัชเชยยะ, ปาจิตติยั้ง.

๖๙. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง ตะถาวาทินา ภิกขุนา อะกะฏานุธัมเมนะ ตั้ง ทิฏฐิง อัปปะฏินิสสัฏเฐนะ สัทธิง สัมภุญเชยยะ วา สังวะเสยยะ วา สะหะ วา เสยยัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.

๗๐. สะมะณุทเทโสปี เจ เอวัง วะเทยยะ "ตะถาหัง ภะคะวะตา ธัมมัง เทสิตัง อาชานามิ, ยะถา เยเม อันตะรายิกา ธัมมา วุตตา ภะคะวะตา, เต ปะฏิเสวะโต นาลัง อันตะรายายาติ, โส สะมะณุทเทโส ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "มา อาวุโส สะมะณุทเทสะ เอวัง อะวะจะ, มา ภะคะวันตั้ง อัพภาจิกขิ, นะ หิ สาธุ ภะคะวะโต อัพภักขานัง, นะ หิ ภะคะวา เอวัง วะเทยยะ. อะเนกะปะริยาเยนะ อาวุโส สะมะณุทเทสะ อันตะรายิกา ธัมมา วุตตา ภะคะวะตา, อะลัญจะ ปะนะ เต ปะฏิเสวะโต อันตะรายายาติ, เอวัญจะ โส สะมะณุทเทโส ภิกขูหิ วุจจะมาโน ตะเถวะ ปัคคัณเหยยะ, โส สะมะณุทเทโส ภิกขูหิ เอวะมัสสะ วะจะนีโย "อัชชะตัคเค เต อาวุโส สะมะณุทเทสะ นะ เจวะ โส ภะคะวา สัตถา อะปะทิสิตัพโพ, ยัมปี จัญเญ สะมะณุทเทสา ละภันติ ภิกขูหิ สัทธิง ท์วิรัตตะติรัตตัง สะหะเสยยัง, สาปี เต นัตถิ, จะระ ปีเร วินัสสาติ, โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง ตะถานาสิตัง สะมะณุทเทสัง อุปะลาเปยยะ วา อุปัฏฐาเปยยะ วา สัมภุญเชยยะ วา สะหะ วา เสยยัง กัปเปยยะ, ปาจิตติยัง.

สัปปาณะวัคโค สัตตะโม.

๗๑. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขูหิ สะหะธัมมิกัง วุจจะมาโน เอวัง วะเทยยะ "นะ ตาวาหัง อาวุโส เอตัส์มิง สิกขาปะเท สิกขิสสามิ, ยาวะ นัญญัง ภิกขุง พ์ยัตตัง วินะยะธะรัง ปะริปุจฉามีติ, ปาจิตติยัง, สิกขะมาเนนะ ภิกขะเว ภิกขุนา อัญญาตัพพัง ปะริปุจฉิตัพพัง

ปะริปัญหิตัพพัง, อะยัง ตัตถะ สามีจิ.

๗๒. โย ปะนะ ภิกขุ ปาฏิโมกเข อุททิสสะมาเน เอวัง วะเทยยะ "กิมปะนิเมหิ ขุททานุขุททะเกหิ สิกขาปะเทหิ อุททิฏเฐหิ, ยาวะเทวะ กุกกุจจายะ วิเหสายะ วิเลขายะ สังวัตตันตีติ, สิกขาปะทะวิวัณณะนะเก ปาจิตติยัง.

๗๓. โย ปะนะ ภิกขุ อัน์วัฑฒะมาสัง ปาฏิโมกเขอุททิสสะมาเน เอวัง วะเทยยะ "อิทาเนวะ โข อะหัง อาชานามิ "อะยัมปี กิระ ธัมโม สุตตาคะโต สุตตะปะริยาปันโน อัน์วัฑฒะมาสัง อุทเทสัง อาคัจฉะตีติ, ตัญเจ ภิกขุง อัญเญ ภิกขู ชาเนยยุง "นิสินนะปุพพัง อิมินา ภิกขุนา ท์วิตติกขัตตุง ปาฏิโมกเข อุททิสสะมาเน โก ปะนะ วาโท ภิยโยติ, นะ จะ ตัสสะ ภิกขุโน อัญญาณะเกนะ มุตติ อัตถิ, ยัญจะ ตัตถะ อาปัตติง อาปันโน, ตัญจะ ยะถา ธัมโม กาเรตัพโพ, อุตตะริญจัสสะ โมโห อาโรเปตัพโพ "ตัสสะ เต อาวุโส อะลาภา, ตัสสะ เต ทุลลัทธัง, ยัง ต์วัง ปาฏิโมกเข อุททิสสะมาเน นะ สาธุกัง อัฏฐิกัต์วา มะนะสิกะโรสีติ, อิทัง ตัส์มิง โมหะนะเก ปาจิตติยัง.

๗๔. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ กุปิโต อะนัตตะมะโน ปะหารัง ทะเทยยะ, ปาจิตติยัง.

๗๕. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ กุปิโต อะนัตตะมะโน ตะละสัตติกัง อุคคิเรยยะ, ปาจิตติยัง. ๗๖. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุง อะมูละเกนะ สังฆาทิเสเสนะ อะนุทธังเสยยะ, ปาจิตติยัง.

๓๗. โย ปะนะ ภิกขุ ภิกขุสสะ สัญจิจจะ กุกกุจจัง อุปะทะเหยยะ "อิติสสะ มุหุตตัมปี อะผาสุ ภะวิสสะตีติ เอตะเทวะ ปัจจะยัง กะริต์วา อะนัญญัง, ปาจิตติยัง.

๗๙. โย ปะนะ ภิกขุ ธัมมิกานัง กัมมานัง ฉันทั้ง ทัต์วา ปัจฉา ขิยยะนะธัมมัง อาปัชเชยยะ, ปาจิตติยัง.

๘๐. โย ปะนะ ภิกขุ สังเฆ วินิจฉะยะกะถายะ วัตตะมานายะ ฉันทั้ง อะทัต์วา อุฏฐายาสะนา ปักกะเมยยะ, ปาจิตติยัง.

๘๑. โย ปะนะ ภิกขุ สะมัคเคนะ สังเฆนะ จีวะรัง ทัต์วา ปัจฉา ขิยยะนะธัมมัง อาปัชเชยยะ "ยะถาสันถุตัง ภิกขู สังฆิกัง ลาภัง ปะริณาเมนตีติ, ปาจิตติยัง.

๘๒. โย ปะนะ ภิกขุ ชานัง สังฆิกัง ลาภัง ปะริณะตัง ปุคคะลัสสะ ปะริณาเมยยะ, ปาจิตติยัง.

สะหะธัมมิกะวัคโค อัฏฐะโม.

๘๓. โย ปะนะ ภิกขุ รัญโญ ขัตติยัสสะ

มุทธาภิสิตตัสสะ อะนิกขันตะราชะเก อะนิคคะตะระตะนะเก ปุพเพ อัปปะฏิสังวิทิโต อินทะขีลัง อะติกกาเมยยะ, ปาจิตติยัง.

๘๔. โย ปะนะ ภิกขุ ระตะนัง วา ระตะนะสัมมะตัง วา อัญญัต์ระ อัชฌารามา วา อัชฌาระสะถา วา อุคคัณเหยยะ วา อุคคัณหาเปยยะ วา, ปาจิตติยัง. ระตะนัง วา ปะนะ ภิกขุนา ระตะนะสัมมะตัง วา อัชฌาราเม วา อัชฌาระสะเถ วา อุคคะเหต์วา วา อุคคัณหาเปต์วา วา นิกขิปิตัพพัง "ยัสสะ ภะวิสสะติ, โส หะริสสะตีติ, อะยัง ตัดถะ สามีจิ.

๘๔. โย ปะนะ ภิกขุ สันตั้ง ภิกขุง อะนาปุจฉา วิกาเล คามัง ปะวิเสยยะ, อัญญัต์ระ ตะถารูปา อัจจายิกา กะระณียา ปาจิตติยัง.

๘๖. โย ปะนะ ภิกขุ อัฏฐิมะยัง วา ทันตะมะยัง วา วิสาณะมะยัง วา สูจิฆะรัง การาเปยยะ, เภทะนะกัง ปาจิตติยัง.

๘๗. นะวัมปะนะ ภิกขุนา มัญจัง วา ปีฐัง วา การะยะมาเนนะ อัฏฐังคุละปาทะกัง กาเรตัพพัง สุคะตังคุเลนะ อัญญัต์ระ เหฏฐิมายะ อะฏะนิยา, ตัง อะติกกามะยะโต เฉทะนะกัง ปาจิตติยัง.

๘๘. โย ปะนะ ภิกขุ มัญจัง วา ปีฐัง วา ตูโลนัทธัง

การาเปยยะ, อุททาละนะกัง ปาจิตติยัง.

๘๙. นิสีทะนัมปะนะ ภิกขุนา การะยะมาเนนะ ปะมาณิกัง กาเรตัพพัง. ตัต์ริทัง ปะมาณัง. ทีฆะโส เท้ว วิทัตถิโย สุคะตะวิทัตถิยา, ติริยัง ทิยัฑฒัง, ทะสา วิทัตถิ. ตัง อะติกกามะยะโต เฉทะนะกัง ปาจิตติยัง.

๙๐. กัณฑุปะฏิจฉาทิง ปะนะ ภิกขุนา การะยะมาเนนะ ปะมาณิกา กาเรตัพพา. ตัต์ริทั้ง ปะมาณัง. ทีฆะโส จะตัสโส วิทัตถิโย สุคะตะวิทัตถิยา ติริยัง เท้ว วิทัตถิโย. ตั้ง อะติกกามะยะโต เฉทะนะกั้ง ปาจิตติยัง.

๙๑. วัสสิกะสาฏิกัง ปะนะ ภิกขุนา การะยะมาเนนะ ปะมาณิกา กาเรตัพพา, ตัต์ริทัง ปะมาณัง. ทีฆะโส ฉะ วิทัตถิโย สุคะตะวิทัตถิยา ติริยัง อัฑฒะเตยยา. ตัง อะติกกามะยะโต เฉทะนะกัง ปาจิตติยัง.

๙๒. โย ปะนะ ภิกขุ สุคะตะจีวะรัปปะมาณัง จีวะรัง การาเปยยะ อะติเรกัง วา, เฉทะนะกัง ปาจิตติยัง. ตัต์ริทัง สุคะตัสสะ สุคะตะจีวะรัปปะมาณัง. ที่ฆะโส นะวะ วิทัตถิโย สุคะตะวิทัตถิยา ติริยัง ฉะ วิทัตถิโย, อิทัง สุคะตัสสะ สุคะตะจีวะรัปปะมาณัง.

ระตะนะวัคโค นะวะโม.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต เท้วนะวุติ ปาจิตติยา ธัมมา. ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ. ปาจิตติยา นิฏฐิตา.

# ปาฏิเทสนีย์ ๔

อิเม โข ปะนายัส์มันโต จัตตาโร ปาฏิเทสะนียา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- โย ปะนะ ภิกขุ อัญญาติกายะ ภิกขุนิยา อันตะระฆะรัง ปะวิฏฐายะ หัตถะโต ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา สะหัตถา ปะฏิคคะเหต์วา ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปะฏิเทเสตัพพัง เตนะ ภิกขุนา "คารัย์หัง อาวุโส ธัมมัง อาปัชชิง อะสัปปายัง ปาฏิเทสะนียัง, ตัง ปะฏิเทเสมีติ.
- ๒. ภิกขู ปะเนวะ กุเลสุ นิมันติตา ภุญชันติ, ตัตระ เจ ภิกขุนี โวสาสะมานะรูปา ฐิตา โหติ "อิธะ สูปัง เทถะ, อิธะ โอทะนัง เทถาติ, เตหิ ภิกขูหิ สา ภิกขุนี อะปะสาเทตัพพา "อะปะสักกะ ตาวะ ภะคินิ, ยาวะ ภิกขู ภุญชันตีติ, เอกัสสะปี เจ ภิกขุโน นัปปะฏิภาเสยยะ ตัง

ภิกขุนิง อะปะสาเทตุง "อะปะสักกะ ตาวะ ภะคินิ, ยาวะ ภิกขู ภุญชันตีติ, ปะฏิเทเสตัพพัง เตหิ ภิกขูหิ "คารัย์หัง อาวุโส ธัมมัง อาปัชชิมหา อะสัปปายัง ปาฏิเทสะนียัง, ตั้ง ปะฏิเทเสมาติ.

๓. ยานิ โข ปะนะ ตานิ เสกขะสัมมะตานิ กุลานิ, โย ปะนะ ภิกขุ ตะถารูเปสุ เสกขะสัมมะเตสุ กุเลสุ ปุพเพ อะนิมันติโต อะคิลาโน ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา สะหัตถา ปะฏิคคะเหต์วา ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปะฏิเทเสตัพพัง เตนะ ภิกขุนา "คารัย์หัง อาวุโส ธัมมัง อาปัชชิง อะสัปปายัง ปาฏิเทสะนียัง, ตัง ปะฏิเทเสมีติ.

๔. ยานิ โข ปะนะ ตานิ อารัญญะกานิ เสนาสะนานิ สาสังกะสัมมะตานิ สัปปะฏิภะยานิ, โย ปะนะ ภิกขุ ตะถารูเปสุ เสนาสะเนสุ วิหะรันโต ปุพเพ อัปปะฏิสังวิทิตัง ขาทะนียัง วา โภชะนียัง วา อัชฌาราเม สะหัตถา ปะฏิคคะเหต์วา อะคิลาโน ขาเทยยะ วา ภุญเชยยะ วา, ปะฏิเทเสตัพพัง เตนะ ภิกขุนา "คารัย์หัง อาวุโส ธัมมัง อาปัชชิง อะสัปปายัง ปาฏิเทสะนียัง, ตัง ปะฏิเทเสมีติ.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต จัตตาโร ปาฏิเทสะนียา ธัมมา.

> ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ?

ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ. ปาฏิเทสะนียา นิฏฐิตา.

## เสขิยวัตร ๗๕

อิเม โข ปะนายัส์มันโต (ปัญจะสัตตะติ) เสขิยา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

- ๑. "ปะริมัณฑะลัง นิวาเสสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๒. "ปะริมัณฑะลัง ปารุปิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๓. "สุปะฏิจฉันโน อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๔. "สุปะฏิจฉันโน อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๔. "สุสังวุโต อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๖. "สุสังวุโต อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๗. "โอกขิตตะจักขุ อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๘. "โอกขิตตะจักขุ อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

- ๙. "นะ อุกขิตตะกายะ อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๐. "นะ อุกขิตตะกายะ อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๑. "นะ อุชชัคฆิกายะ อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๒. "นะ อุชชัคฆิกายะ อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๓. "อัปปะสัทโท อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๔. "อัปปะสัทโท อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๕. "นะ กายัปปะจาละกัง อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๖. "นะ กายัปปะจาละกัง อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๗. "นะ พาหุปปะจาละกัง อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๘. "นะ พาหุปปะจาละกัง อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
  - ๑๙. "นะ สีสัปปะจาละกัง อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ

สิกขา กะระณียา.

๒๐. "นะ สีสัปปะจาละกัง อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๑. "นะ ขัมภะกะโต อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๒. "นะ ขัมภะกะโต อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๓. "นะ โอคุณฐิโต อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๔. "นะ โอคุณฐิโต อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๕. "นะ อุกกุฏิกายะ อันตะระฆะเร คะมิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๖. "นะ ปัลลัตถิกายะ อันตะระฆะเร นิสีทิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

ฉัพพีสะติ สารุปปา.

- ๒. "ปัตตะสัญญี่ ปิณฑะปาตั้ง ปะฏิคคะเหสสามีติ สิกขา กะระณียา.
  - ๓. "สะมะสูปะกัง ปิณฑะปาตั้ง ปะฏิคคะเหสสามีติ

สิกขา กะระณียา.

- ๔. "สะมะติตติกัง ปิณฑะปาตัง ปะฏิคคะเหสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๕. "สักกัจจัง ปิณฑะปาตัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๖. "ปัตตะสัญญี่ ปิณฑะปาตั้ง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๗. "สะปะทานัง ปิณฑะปาตั้ง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๘. "สะมะสูปะกัง ปิณฑะปาตั้ง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๙. "นะ ถูปะโต โอมัททิต์วา ปิณฑะปาตัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๐. "นะ สูปัง วา พ์ยัญชะนัง วา โอทะเนนะ ปะฏิจฉาเทสสามิ ภิยโยกัม์ยะตัง อุปาทายาติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๑. "นะ สูปัง วา โอทะนัง วา อะคิลาโน อัตตะโน อัตถายะ วิญญาเปต์วา ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๒. "นะ อุชฌานะสัญญี่ ปะเรสัง ปัตตัง โอโลเกสสามีติ สิกขา กะระณียา.
  - ๑๓. "นาติมะหันตั้ง กะวะพัง กะริสสามีติ สิกขา

กะระณียา.

- ๑๔. "ปะริมัณฑะลัง อาโลปัง กะริสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๕. "นะ อะนาหะเฏ กะวะเฬ มุขะท์วารัง วิวะริสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๖. "นะ ภุญชะมาโน สัพพัง หัตถัง มุเข ปักขิปิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๗. "นะ สะกะวะเฬนะ มุเขนะ พ์ยาหะริสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๘. "นะ ปิณฑุกเขปะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๙. "นะ กะวะหาวัจเฉทะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๒๐. "นะ อะวะคัณฑะการะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๒๑. "นะ หัตถะนิทธูนะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๒๒. "นะ สิตถาวะการะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๒๓. "นะ ชิวหานิจฉาระกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๔. "นะ จะปุจะปุการะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๕. "นะ สุรุสุรุการะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๖. "นะ หัตถะนิลเลหะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๗. "นะ ปัตตะนิลเลหะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๘. "นะ โอฎฐะนิลเลหะกัง ภุญชิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

๒๙. "นะ สามิเสนะ หัตเถนะ ปานียะถาละกัง ปะฏิคคะเหสสามีติ สิกขา กะระณียา.

mo. "นะ สะสิตถะกัง ปัตตะโธวะนัง อันตะระฆะเร ฉัทเทสสามีติ สิกขา กะระณียา.

สะมะติงสะ โภชะนะปะฏิสังยุตตา.

- ๒. "นะ ทัณฑะปาณิสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๓. "นะ สัตถะปาณิสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง
   เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

- ๔. "นะ อาวุธะปาณิสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๔. "นะ ปาทุการูซ์หัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๖. "นะ อุปาหะนารูพ์หัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมังเทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๗. "นะ ยานะคะตัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง
   เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๘. "นะ สะยะนะคะตัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๙. "นะ ปัลลัตถิกายะ นิสินนัสสะ อะคิลานัสสะ
   ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๐. "นะ เวฏฐิตะสีสัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๑. "นะ โอคุณฐิตะสีสัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๒. "นะ ฉะมายัง นิสีทิต์วา อาสะเน นิสินนัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๓. "นะ นีเจ อาสะเน นิสีทิต์วา อุจเจ อาสะเน นิสินนัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

- ๑๔. "นะ ฐิโต นิสินนัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๕. "นะ ปัจฉะโต คัจฉันโต ปุระโต คัจฉันตัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๑๖. "นะ อุปปะเถนะ คัจฉันโต ปะเถนะ คัจฉันตัสสะ อะคิลานัสสะ ธัมมัง เทสิสสามีติ สิกขา กะระณียา.

โสฬะสะ ธัมมะเทสะนาปะฏิสังยุตตา.

- ๒. "นะ หะริเต อะคิลาโน อุจจารัง วา ปัสสาวัง วา เขพัง วา กะริสสามีติ สิกขา กะระณียา.
- ๓. "นะ อุทะเก อะคิลาโน อุจจารัง วา ปัสสาวัง วา เขพัง วา กะริสสามีติ สิกขา กะระณียา.

ตะโย ปะกิณณะกา.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต (ปัญจะสัตตะติ) เสขิยา ธัมมา. ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ. เสขิยา นิฏฐิตา.

## อธิกรณสมถะ ๗

อิเม โข ปะนายัส์มันโต สัตตาธิกะระณะสะมะถา ธัมมา อุทเทสัง อาคัจฉันติ.

อุปปันนุปปันนานัง อะธิกะระณานัง สะมะถายะ วูปะสะมายะ สัมมุขาวินะโย ทาตัพโพ, สะติวินะโย ทาตัพโพ, อะมูห์หะวินะโย ทาตัพโพ, ปะฏิญญาตะกะระณัง, เยภุยยะสิกา, ตัสสะ ปาปิยะสิกา, ติณะวัตถาระโกติ.

อุททิฏฐา โข อายัส์มันโต สัตตาธิกะระณะสะมะถา ธัมมา. ตัตถายัส์มันเต ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ทุติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ตะติยัมปี ปุจฉามิ. กัจจิตถะ ปะริสุทธา ? ปะริสุทเธตถายัส์มันโต ตัส์มา ตุณ์หี, เอวะเมตัง ธาระยามิ. สัตตาธิกะระณะสะมะถา นิฏฐิตา.

อุททิฏฐัง โข อายัส์มันโต นิทานัง,
อุททิฏฐา จัตตาโร ปาราชิกา ธัมมา,
อุททิฏฐา เตระสะ สังฆาทิเสสา ธัมมา,
อุททิฏฐา เท้ว อะนิยะตา ธัมมา.
อุททิฏฐา ติงสะ นิสสัคคิยา ปาจิตติยา ธัมมา,
อุททิฏฐา เท้วนะวุติ ปาจิตติยา ธัมมา,
อุททิฏฐา จัตตาโร ปาฏิเทสะนียา ธัมมา,

อุททิฏฐา (ปัญจะสัตตะติ) เสขิยา ธัมมา,
อุททิฏฐา สัตตาธิกะระณะสะมะถา ธัมมา,
เอตตะกันตัสสะ ภะคะวะโต สุตตาคะตัง
สุตตะปะริยาปันนัง อัน์วัฑฒะมาสัง อุทเทสัง อาคัจฉะติ.
ตัตถะ สัพเพเหวะ สะมัคเคหิ สัมโมทะมาเนหิ
อะวิวะทะมาเนหิ สิกขิตัพพันติ.

ภิกขุปาฏิโมกขัง นิฏฐิตัง.

## สัจจะกิริยาคาถา

นัตถิ เม สะระนัง อัญญัง
พุทโธ เม สะระนัง วะรัง,
เอเตนะ สัจจะวัชเชนะ
โสตถิ เต โหตุ สัพพะทา ฯ
นัตถิ เม สะระนัง อัญญัง
ธัมโม เม สะระนัง วะรัง,
เอเตนะ สัจจะวัชเชนะ
โสตถิ เต โหตุ สัพพะทา ฯ
นัตถิ เม สะระนัง อัญญัง
สังโฆ เม สะระนัง อัญญัง
สังโฆ เม สะระนัง วะรัง,
เอเตนะ สัจจะวัชเชนะ
โสตถิ เต โหตุ สัพพะทา ฯ

# สีลุทเทสปาฐะ

ภาสิตะมิทัง เตนะ ภะคะวะตา ชานะตา ปัสสะตา อะระหะตา สัมมาสัมพุทเธนะ, สัมปันนะสีลา ภิกขะเว วิหะระถะ สัมปันนะปาฏิโมกขา, ปาฏิโมกขะสังวะระสังวุตา วิหะระถะ อาจาระโคจะระสัมปันนา อะณุมัตเตสุ วัชเชสุ ภะยะทัสสาวี สะมาทายะ สิกขะถะ สิกขาปะเทสูติ, ตัส์มาติหัม์เหหิ สิกขิตัพพัง,

สัมปันนะสีลา วิหะวิสสามะ สัมปันนะปาฏิโมกขา, ปาฏิโมกขะสังวะระสังวุตา วิหะวิสสามะ อาจาระโคจะระสัมปันนา, อะณุมัตเตสุ วัชเชสุ ภะยะทัสสาวี สะมาทายะ สิกขิสสามะ สิกขาปะเทสูติ, เอวัญหิ โน สิกขิตัพพัง.

#### ตายนกถา

ฉินทะ โสตัง ปะรักกัมมะ
นัปปะหายะ มุนิ กาเม
กะยิรา เจ กะยิราเถนัง
สิถิโล หิ ปะริพพาโช
อะกะตัง ทุกกะฏัง เสยโย
กะตัญจะ สุกะตัง เสยโย
กุโส ยะถา ทุคคะหิโต
สามัญญัง ทุปปะรามัฏฐัง
ยังกิญจิ สิถิลัง กัมมัง

กาเม ปะนูทะ พ์ราห์มะณะ, เนกัตตะมุปะปัชชะติ, ทัฬหะเมนัง ปะรักกะเม, ภิยโย อากิระเต ระชัง, ปัจฉา ตัปปะติ ทุกกะฏัง, ยัง กัต์วา นานุตัปปะติ, หัตถะเมวานุกันตะติ, นิระยายูปะกัฑฒะติ, สังกิลิฏฐัญจะ ยัง วะตัง, นะ ตัง โหติ มะหัปผะลันติ

# "สร้าง ว่ายากแล้ว รักษาไว้.. ยากยิ่งกว่า"



"Creation is said to be difficult —

yet preservation is even harder"

แสดงพระปาฏิโมกข์ ณ สวนลุมพินี ประเทศเนปาล

Reciting the Pāṭimokkha in ceremony at Lumbini Garden in Nepal

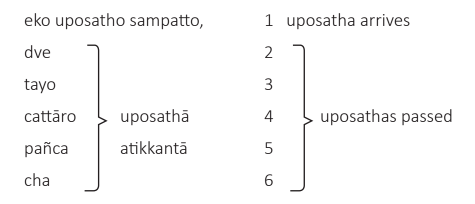
# BHIKKHUPĀŢIMOKKHA PĀLI

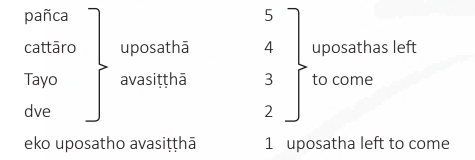
- 1. If it is pavāraņā day, the word "pavāraņā karaņato" should be used instead.
- 2. If it is pavāraṇā day, the words "akatapavārāṇaṁpi" should be used instead.
- 3. If it is done in the nighttime, the following sentence should be used :

"Tattha purimāni cattāri ..."

- 4. If there is no "ārāmika" or layman who works in the vihāra and there are only bhikkhus and sāmaneras, the words "sāmanerehipi bhikkhūhipi" should be used as substitute for "ārāmikehipi bhikkhūhipi."
- 5. If it is pavāraņā day, the word "pavāraņā āharaṇāni" should be used.
- 6. If it is summer, recite "gimhotu", if the rainy season, recite "vassānotu."
- 7. This is the season without "adhikamāsa" (the additional month) and without "pavāraṇā" and it is the third uposatha. If it is the second uposatha: one has passed, one is present, six uposathas are to come, then recite thus "aṭṭha uposathā iminā pakkhena eko uposatho sampatto, eko uposatho atikkanto, cha uposathā avasiṭṭhā" (there are

eight uposathas, with this fortnight one uposatha has arrived, one has passed, and six are left to come). If 2, 3, 4, 5, 6 have passed, 5, 4, 3, 2, 1 remain to come, recite





If seven uposathas have passed and one arrives, altogether being eight, recite: "aṭṭha uposathā, iminā pakkhena eko uposatho sampatto, satta uposathā atikkantā, aṭṭha uposathā paripuṇṇā". (There are eight uposathas, with this fortnight one uposatha arrives, seven have passed, eight uposathas are complete).

If it is the season with adhikamāsa (the additional month), recite: "adhikamāsavasena dasa uposathā, iminā pakkhena eko uposatho sampatto, nava uposathā avasiṭṭhā. (There are ten uposathas because of the additional month, with this fortnight one uposatha arrives and nine uposathas are to come). If it is the 2nd, 3rd, etc, until the 10th uposatha, change the words as in the season without adhikamāsa, the difference being that one must always add the word "adhikamāsavasena" (because of the additional month) before the other words.

The additional month does not come in the eighth lunar month every year (as fixed in the worldly lunar calendar of Siam). It can come in any season according to the calculation. It should be, therefore, declared in accordance with the month and season in which it comes.

The season which has no additional month but has pavāraṇā should be told as follows:

If it is the first uposatha:

"Satta ca uposathā, ekā ca pavāraṇā, iminā pakkhena eko uposatho sampatto, cha ca uposathā ekā ca pavāraṇā avasiṭṭha" (There are seven uposathas and one pavāraṇā, with this fortnight one uposatha arrives, six uposathas and one pavāranā are to come)

If five uposathas have passed and two uposathas are to come, and that day is pavāraṇā, it should be told thus:

"Satta ca uposathā, ekā ca pavāraṇā, iminā pakkhena ekā pavāraṇā sampattā, pañca uposathā atikkantā, dve uposathā avasiṭṭhā" (There are seven uposathas and one pavāraṇā, with this fortnight one pavāraṇā arrives, five uposathas have passed and two uposathas are to come).

If it is the final uposatha, six uposathas and one pavāraṇā have passed, one uposatha (the last) arrives, it should be told thus:

"Satta ca uposathā, ekā ca pavāraṇā, iminā pakkhena eko uposatho sampatto, cha ca uposathā ekā ca pavāraṇā atikkantā, satta ca uposathā ekā ca pavāraṇā paripuṇṇā" (There are seven uposathas and one pavāraṇā, with this fortnight one uposatha arrives, six uposathas and one pavāraṇā have passed, seven uposathas and one pavāraṇā are complete).

If the season has both the additional month and pavāraṇā and if the day is the first uposatha, it should be told thus:

"Adhikamāsavasena nava ca uposathā ekā ca pavāraṇā iminā pakkhena eko uposatho sampatto, aṭṭha ca uposathā ekā ca pavāraṇā avasiṭṭhā" (because of the additional month, there are nine uposathas and one pavāraṇā, with this fortnight one uposatha comes, eight uposathas and one pavāraṇā are to come). In the season with the additional month, the word "adhikamāsavasena" (because of the additional month) should always be put before the other words.

- 8. If it is pavāraņā day, the words "pavāraṇagge pavāraṇatthāya" (in the pavāraṇā hall for pavāraṇā) should be used.
- 9. If it is pavāraņā day, the word "pavāraṇagge" (in the pavāraṇā hall) should be used.

- 10. This is for four bhikkhus; if there are 5, 6, 7, 8, 9, 10 up to 19, or 20 bhikkhus, the Pāli word should be changed as follows: pañca, cha, satta, aṭṭha, nava, dasa up to ekūnavīsati or vīsati bhikkhū, respectively. The number in Pāli language should be changed according to the number of bhikkhus gathering in the uposatha or pavāraṇā hall, as the case may be.
- 11. If it is pavāraņā day, the word "yathājja pavāraņā" (as today is pavāranā day) should be used.
- 12. If it is the 14th and uposatha day or the 14th and pavāraṇā day or the 15th and pavāraṇā day, the Pāli words should be changed into "cātuddaso" or "cātuddasī" or "paṇṇarasī", respectively.
- 13. If it is the pavāraṇā day, the words "Saṅghapavāraṇārahā pañca vā" (5 or more than that who are appropriate for saṅgha- pavāraṇā) should be used.
- 14. If it is pavāraņā day, the words "evantam pavāraņākammam" should be used.
- 15. If it is pavāraṇā day, the word "pavāraṇākammassa" should be used.
- 16. If it is pavāraņā day, the words "kariyamānā pavāraņā sanghena anumānetabbā" should be used.

#### **NOTE**

The four Characteristics of Uposathakamma

- 1. Four bhikkhus or more who are qualified, not having fallen into Pārājika and not having been excluded by the Saṅgha.
- 2. They do not leave "hatthapāsa" or forearm's length between each other.
  - 3. They are in the same boundary.
  - 4. There is no disqualified person in their gathering.

#### The Words of the Venerable Elder

(spoken by the most senior bhikkhu present in the sangha to the Pāṭimokkha-reciter, but omitted if the most senior bhikkhu is reciting the Pāṭimokkha).

Pubbakaraṇa-pubbakiccāni samāpetvā imissa nisinnassa bhikkhusaṅghassa anumatiyā pāṭimokkhaṁ uddesituṁ\* ajjhesanaṁ karomi.

With permission of the bhikkhusaṅgha who have finished the preliminary works and duties and sat down here, may I invite (you) to recite the Pāṭimokkha.

<sup>\*</sup> If it is pavāraņā day, the words "pavāraņā yattim ṭhapetum"

## **Pubbakiccam**

Uposathakaraṇato¹ pubbe navavidhaṁ pubbakiccaṁ kātabbaṁ hoti:

Tanthānasammajjanañca;

tattha padīpujjalanañca;

āsanapaññapanañca;

pānīyaparibhojanīyūpatthapanañca;

chandārahānam bhikkhūnam chandāharaṇañca;

tesaññeva akatuposathānam pārisuddhiyāpi<sup>2</sup>

āharaṇañca;

utukkhānañca;

bhikkhugananā ca;

bhikkhunīnamovādo cā'ti.

Tattha purimesu catūsu kiccesu padīpakiccam idāni suriyalokassa atthitāya natthi. Aparāni tīņi<sup>3</sup> bhikkhūnam vattam jānantehi ārāmikehipi<sup>4</sup> bhikkhūhipi katāni pariniṭṭhitāni honti.

Chandāharaṇa pārisuddhi-aharaṇāni⁵ pana imissam sīmāyam hatthapāsam vijahitvā nisinnānam bhikkhūnam abhāvato nathhi.

Utukkhānam nāma ettakam atikkantam ettakam

avasitthanti evam utu-ācikkhanam;

Utūnīdha pana sāsane hemanta-gimha-vassānānam vasena tīṇi honti.

Ayam hemantotu<sup>6</sup> asmiñca utumhi aṭṭha uposathā, iminā pakkhena.

eko uposatho sampatto, dve uposathā atikkantā pañca uposathā avasitthā <sup>7</sup>

Iti evam sabbehi āyasmantehi utukkhānam dhāretabbam.

(Evam bhante).

Bhikkhugaṇanā nāma imasmim uposathagge uposathatthāya<sup>8</sup> sannipatitā bhikkhū ettakāti bhikkhūnam gaṇanā,

Imasmim pana uposathagge<sup>9</sup> cattāro<sup>10</sup> bhikkhū sannipatitā honti,

Iti sabbehi āyasmantehi bhikkhugaṇanāpi dhāretabbā.

(Evam bhante).

Bhikkhunīnamovādo pana idāni tāsam natthitāya natthi.

Iti sakaraṇokāsānam pubbakiccānam katattā nikkaraṇokāsānam pubbakiccānam pakatiyā pariniṭṭhitattā evantam navavidham pubbakiccam pariniṭṭhitam hoti.

Nitthite ca Pubbakicce.

Sace so divaso cātuddasi-paṇṇarasī sāmaggīnamaññataro yathājja uposatho<sup>11</sup> paṇṇaraso,<sup>12</sup>

- I. yāvatikā ca bhikkhu kammappattā saṅghuposathārahā cattāro<sup>13</sup> vā tato vā atirekā pakatattā pārājikaṁ anāpannā saṅghena vā anukkhittā,
  - II. te ca kho hatthapāsam avijahitvā ekasīmāyam thita,
- III. tesañca vikālabhojanādivasena vatthusabhāgāpattiyo ce na vijjanti,
- IV. tesañca hatthapāse hatthapāsato bahikaraṇavasena vajjetabbo koci vajjanīyapuggalo ce natthi.

Evantam uposathakammam

14 imehi catūhi lakkhanehi sangahitam pattakallam nāma hoti, kātum yuttarūpam.

Uposathakammassa<sup>15</sup> pattakallattaṁ viditvā idāni kariyamāno uposatho saṅghena anumānetabbo.<sup>16</sup>

(Sādhu, Bhante)

## Bhikkhupāţimokkham

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambhuddhassa. (Three times.)

## (Tikkhattum)

Suṇātu me bhante¹ saṅgho. Ajj'uposatho paṇṇaraso.² Yadi saṅghassa pattakallaṁ, saṅgho uposathaṁ kareyya pāṭimokkhaṁ uddiseyya.

pubbakiccam? Kiṁ saṅghassa Pārisuddhim āyasmanto ārocetha, pātimokkham uddisissāmi, tam sabbeva santā sādhukam sunoma manasikaroma. Yassa sivā āpatti, so āvikareyya, asantiyā āpattiyā tunhī bhavitabbam, tunhī bhāvena pan'āyasmante kho parisuddhā'ti vedissāmi. Yathā kho pana paccekaputthassa veyyākaranam hoti, evam evam evarūpāya parisāya yāvatatiyam anussāvitam hoti. Yo pana bhikkhu yāvatatiyam anussāviyamāne saramāno santim āpattim n'āvikareyya, sampajānamusāvādassa hoti. Sampajānamusāvādo kho pan'āyasmanto antarāyiko dhammo vutto bhagavatā. Tasmā saramānena bhikkhunā

<sup>1 &</sup>quot;Suṇātu me āvuso saṅgho" if the most senior bhikkhu is reciting the Pātimokkha.
2 "Cātuddaso" if uposatha is on the fourteenth.

āpannena visuddhāpekkhena santī āpatti āvikātabbā, āvikatā hissa phāsu hoti.

# (Nidānuddeso niţţhito.) Pārājikā

Tatr'ime cattāro pārājikā dhammā uddesam āgacchanti.

- 1. Yo pana bhikkhu bhikkhūnam sikkhāsājīvasamāpanno sikkham appaccakkhāya dubbalyam anāvikatvā methunam dhammam paṭiseveyya antamaso tiracchānagatāya'pi; pārājiko hoti asamvāso.
- 2. Yo pana bhikkhu gāmā vā araññā vā adinnam theyyasankhātam ādiyeyya, yathārūpe adinnādāne rājāno coram gahetvā haneyyum vā bandheyyum vā pabbājeyyum vā, "Coro'si bālo'si muļho'si theno'sī"ti. Tathārūpam bhikkhu adinnam ādiyamāno; ayam'pi pārājiko hoti asamvāso.
- 3. Yo pana bhikkhu sañcicca manussaviggaham jīvitā voropeyya, satthahārakam vāssa pariyeseyya, maraṇavaṇṇam vā samvaṇṇeyya, maraṇāya vā samādapeyya, "ambho purisa kim tuyh' iminā pāpakena dujjīvitena? Matante jīvitā seyyo" ti, iti cittamano cittasankappo anekapariyāyena maraṇavaṇṇam vā samvaṇṇeyya, maraṇāya vā samādapeyya; ayam'pi pārājiko hoti asamvāso.

4. Yo pana bhikkhu anabhijānam uttarimanussadhammam attūpanāyikam alamariyañāṇadassanam samudācareyya: "Iti jānāmi, iti passāmī" ti, tato aparena samayena samanuggāhiyamāno vā asamanuggāhiyamāno vā āpanno visuddhāpekkho evam vadeyya, "ajānam evam āvuso avacam, 'jānāmi' apassam, 'passāmi'. Tuccham musā vilapin"ti. Aññatra adhimānā, ayam'pi pārājiko hoti asamvāso.

Udditthā kho āyasmanto cattāro pārājikā dhammā, yesam bhikkhu aññataram vā aññataram vā āpajjitvā na labhati bhikkhūhi saddhim samvāsam, yathā pure, tathā pacchā, pārājiko hoti asamvāso.

Tatth' āyasmante pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī,

evam' etaṁ dhārayāmi.

# (Pārājikuddeso niṭṭhito.) Saṅghādisesā

Ime kho pan' āyasmanto **terasa saṅghādisesā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

- 1. Sañcetanikā sukkavisaţţhi aññatra supinantā saṅghādiseso.
- 2. Yo pana bhikkhu otinno viparinatena cittena mātugāmena saddhim kāyasamsaggam samāpajjeyya, hatthagāham vā venigāham vā aññatarassa vā aññatarassa vā angassa parāmasanam, sanghādiseso.
- 3. Yo pana bhikkhu otinno viparinatena cittena mātugāmam duṭṭhullāhi vācāhi obhāseyya. Yathā tam yuvā yuvatim methunūpasañhitāhi, sanghādiseso.
- 4. Yo pana bhikkhu otinno viparinatena cittena mātugāmassa santike attakāmapāricariyāya vannam bhāseyya, "etadaggam bhagini pāricariyānam yā mādisam sīlavantam kalyānadhammam brahmacārim etena dhammena pāricareyyā"ti methunūpasañhitena, sanghādiseso.
- 5. Yo pana bhikkhu sañcarittam samāpajjeyya itthiyā vā purisamatim purisassa vā itthīmatim jāyattane vā jārattane vā antamaso tam khanikāya' pi, sanghādiseso.
- 6. Saññācikāya pana bhikkhunā kuṭim kārayamānena assāmikam attuddesam pamāṇikā kāretabbā, tatr' idam pamānam. Dīghaso dvādasa vidatthiyo sugatavidatthiyā tiriyam satt' antarā. Bhikkhū abhinetabbā vatthudesanāya,

tehi bhikkhūhi vatthum desetabbam anārambham saparikkamanam. Sārambhe ce bhikkhu vatthusmim aparikkamane saññācikāya kuṭim kāreyya, bhikkhū vā anabhineyya vatthudesanāya, pamāṇam vā atikkāmeyya, saṅghādiseso.

- 7. Mahallakam pana bhikkhunā vihāram kārayamānena sassāmikam attuddesam bhikkhū abhinetabbā vatthudesanāya, tehi bhikkūhi vatthum desetabbam anārambham saparikkamanam. Sārambhe ce bhikkhu vatthusmim aparikkamane mahallakam vihāram kāreyya bhikkhū vā anabhineyya vatthudesanāya, saṅghādiseso.
- 8. Yo pana bhikkhu bhikkhum duṭṭho doso appatīto amūlakena pārājikena dhammena anuddhamseyya, "app'eva nāma nam imamhā brahmacariyā cāveyyan" ti, tato aparena samayena samanuggāhiyamāno vā asamanuggāhiyamāno vā, amūlakañ c'eva tam adhikaraṇam hoti, bhikkhu ca dosam patiṭṭhā' ti, sanghādiseso.
- 9. Yo pana bhikkhu bhikkhum duṭṭho doso appatīto aññabhāgiyassa adhikaraṇassa kiñci desam lesamattam upādāya pārājikena dhammena anuddhamseyya, "app'eva nāma nam imamhā brahmacariyā cāveyyan" ti, tato aparena

samayena samanuggāhiyamāno vā asamanuggāhiyamāno vā, aññabhāgiyañ c'eva tam adhikaraṇam hoti, koci deso lesamatto upādinno bhikkhu ca dosam patiṭṭhā'ti, saṅghādiseso.

- 10. Yo pana bhikkhu samaggassa sanghassa bhedāya parakkameyya bhedanasamvattanikam vā adhikaraṇam samādāya paggayha tiṭṭheyya, so bhikkhu bhikkhūhi evam assa vacanīyo "Mā āyasmā samaggassa sanghassa bhedāya parakkami bhedanasamvattanikam vā adhikaraṇam samādāya paggayha aṭṭhāsi, samet' āyasmā sanghena, samaggo hi sangho sammodamāno avivadamāno ekuddeso phāsu viharatī"ti. Evañca so bhikkhu bhikkhūhi vuccamāno tath'eva paggaṇheyya, so bhikkhu bhikkhūhi yāvatatiyam samanubhāsitabbo tassa paṭinissaggāya, yāvatatiyañ'ce samanubhāsiyamāno tam paṭinissajjeyya icc'etam kusalam. No ce paṭinissajjeyya, sanghādiseso.
- 11. Tass'eva kho pana bhikkhussa bhikkhū honti anuvattakā vaggavādakā, eko vā dve vā tayo vā, te evam vadeyyum, "Mā āyasmanto etam bhikhhum kiñci avacuttha, dhammavādī c'eso bhikkhu, vinayavādī c'eso bhikkhu, amhākañc'eso bhikkhu, chandañca ruciñca ādāya voharati,

jānāti no bhāsati, amhākamp'etam khamatī"ti. Te bhikkhū bhikkhūhi evam assu vacanīyā, "Mā āyasmanto evam avacuttha. Na c'eso bhikkhu dhammavādī na c'eso bhikkhu vinayavādī. Mā āyasmantānam'pi sanghabhedo rucittha, samet'āyasmantānam sanghena, samaggo hi sangho sammodamāno avivadamāno. Ekuddeso phāsu viharatī"ti. bhikkhū bhikkhūhi vuccamānā Fvañca tath'eva te pagganheyyum, te bhikkhū bhikkhūhi yāvatatiyam samanubhāsitabbā tassa patinissaggāya, yāvatatiyañce samanubhāsiyamānā tam patinissajjeyyum icc'etam kusalam, no ce paţinissajjeyyum, sanghādiseso.

12. Bhikkhu pan'eva dubbacajātiko hoti, uddesapariyāpannesu sikkhāpadesu bhikkhūhi sahadhammikam vuccamāno attānam avacanīyam karoti, "mā mam āyasmanto kiñci avacuttha kalyāṇam vā pāpakam vā, ahamp' āyasmante na kiñci vakkhāmi kalyāṇam vā pāpakam vā, viramathāyasmanto mama vacanāyā"ti, so bhikkhu bhikkhūhi evam' assa vacanīyo, "mā āyasmā attānam avacanīyam akāsi. Vacanīyam eva āyasmā attānam karotu, āyasmā'pi bhikkhū vadetu sahadhammena bhikkhū'pi āyasmantam vakkhanti sahadhammena, evam

saṁvaddhā bhagavato hi tassa parisā vad'idam aññamaññavacanena aññamaññavutthāpanenā"ti. Evañca so bhikkhu bhikkhūhi vuccamāno tath'eva pagganheyya, SO bhikkhu bhikkhūhi vāvatativam samanubhāsitabbo tassa patinissaggāya, yāvatatiyañce samanubhāsiyamāno tam patinissajjeyya icc'etam kusalam, no ce paţinissajjeya, sanghādiseso.

13. Bhikkhu pan'eva aññataram gāmam vā nigamam vā upanissāya viharati kuladūsako pāpasamācāro, tassa kho pāpakā samācārā dissanti c'eva suyyanti ca, kulāni ca tena dutthāni dissanti c'eva suyyanti ca. So bhikkhu bhikkhūhi evam assa vacanīyo, "Āyasmā kho kuladūsako pāpasamācāro, āyasmato kho pāpakā samācārā dissanti c'eva suyyanti ca, kulāni c'āyasmatā duttthāni dissanti c'eva suyyanti ca; pakkamat' āyasmā imamhā āvāsā, alan'te idha vāsenā" ti. Evañca so bhikkhu bhikkhūhi vuccamāno te bhikkhū evam vadeyya, "chandagāmino ca bhikkhū, ca bhikkhū, mohagāmino dosagāmino bhikkhū, ca bhayagāmino ca bhikkhū; tādisikāya āpattiyā ekaccam pabbājenti, ekaccam na pabbājentī" ti. So bhikkhu bhikkhūhi evam' assa vacanīyo, "mā āyasmā evam avaca, na ca bhikkhū chandagāmino, na ca bhikkhū dosagāmino, na ca bhikkhū mohagāmino, na ca bhikkhū bhayagāmino; āyasmā kho kuladūsako pāpasamācāro, āyasmato kho pāpakā samācārā dissanti c'eva suyyanti ca, kulāni duttthāni dissanti c'eva suyyanti c' āvasmatā pakkamat' āyasmā imamhā āvāsā, alan'te idha vāsenā" ti. Evañca so bhikkhu bhikkhūhi vuccamāno tath'eva pagganheyya, bhikkhu bhikkhūhi SO vāvatativam samanubhāsitabbo tassa patinissaggāya; yāvatatiyañce icc'etam samanubhāsiyamāno tam patinissajjevya, kusalam; no ce paţinissajjeya, sanghādiseso.

Udditihā kho āyasmanto terasa saṅghādisesā dhammā, nava paṭhamāpattikā, cattāro yāvatatiyakā, yesaṁ bhikkhu aññataraṁ vā aññataraṁ vā āpajjitvā yāvatihaṁ jānaṁ paṭicchādeti. Tāvatihaṁ tena bhikkhunā akāmā parivatthabbaṁ, parivutthaparivāsena bhikhkhunā uttariṁ chārattaṁ bhikkhumānattāya paṭipajjitabbaṁ, ciṇṇamānatto bhikkhu, yattha siyā vīsatigaṇo bhikkhusaṅgho, tattha so bhikkhu abbhetabbo, ekena'pi ce ūno vīsatigaṇo bhikkhusaṅgho taṁ bhikkuṁ abbheyya, so ca bhikkhu anabbhito, te ca bhikkhū gārayhā, ayaṁ

tattha sāmīci.

Tatth' āyasmante pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci' ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etaṁ dhārayāmi.

### (Saṅghādisesuddeso niṭṭhito.) **Anivatā**

Ime kho pan'āyasmanto **dve aniyatā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

- 1. Yo pana bhikkhu mātugāmena saddhim eko ekāya raho paţicchanne āsane alamkammaniye nisajjam kappeyya. Tam' enam saddheyavacasā upāsikā disvā tiṇṇam dhammānam aññatarena vadeyya pārājikena vā saṅghādisesena vā pācittiyena vā. Nisajjam bhikkhu paṭijānamāno tiṇṇam dhammānam aññatarena kāretabbo pārājikena vā saṅghādisesena vā pācittiyena vā. Yena vā sā saddheyyavacasā upāsikā vadeyya, tena so bhikkhu kāretabbo. Ayam dhammo aniyato.
- 2. Na h'eva kho pana paṭicchannam āsanam hoti nālamkammaniyam. Alanca kho hoti mātugāmam

duṭṭhullāhi vācāhi obhāsium. Yo pana bhikkhu tathārūpe āsane mātugāmena saddhim eko ekāya raho nisajjam kappeyya. Tam' enam saddheyyavacasā upāsikā disvā dvinnamdhammānamaññatarena vadeyya saṅghādisesena vā pācittiyena vā. Nisajjam bhikkhu paṭijānamāno dvinnam dhammānam aññatarena kāretabbo saṅghādisesena vā pācittiyena vā. Yena vā sā saddheyyavacasā upāsikā vadeyya, tena so bhikkhu kāretabbo. Ayam'pi dhammo aniyato.

Udditthā kho āyasamanto dve aniyatā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etaṁ dhārayāmi.

### (Aniyatuddeso niţţhito.) Nissaggiyā Pācittiyā

Ime kho pan'āyasmanto **tiṁsa nissaggiyā pācittiyā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

1. Niṭṭhitacīvarasmim bhikkhunā ubbhatasmim kaṭhine, dasāhaparamam atirekacīvaram dhāretabbam tam atikkāmayato, nissaggiyam pācittiyam.

- 2. Niţţhitacīvarasmim bhikkhunā ubbhatasmim kaţhine, ekarattam'pi ce bhikkhu ticīvarena vippavaseyya, aññatra bhikkhusammatiyā, nissaggiyam pācittiyam.
- 3. Niṭṭhitacīvarasmim bhikkhunā ubbhatasmim kaṭhine, bhikkhuno pan'eva akālacīvaram uppajjeyya, ākaṅkhamānena bhikkhunā paṭiggahetabbam, paṭiggahetvā khippam'eva kāretabbam, no c'assa pāripūri, māsaparaman'tena bhikkhunā tam cīvaram nikkhipitabbam ūnassa pāripūriyā, satiyā paccāsāya, tato ce uttarim nikkhipeyya satiyā'pi paccāsāya, nissaggiyam pācittiyam.
- 4. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā purāṇacīvaram dhovāpeyya vā rajāpeyya va ākoṭāpeyya vā, nissaggiyam pācittiyam.
- 5. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā hatthato cīvaram paţigganheyya aññatra pārivaţţakā, nissaggiyam pācittiyam.
- 6. Yo pana bhikkhu aññātakam gahapatim vā gahapatānim vā cīvaram viññāpeyya aññatra samayā, nissaggiyam pācittiyam. Tatth'āyam samayo: acchinnacīvaro vā hoti bhikkhu naṭṭhacīvaro vā, ayam tattha samayo.
  - 7. Tañce aññātako gahapati vā gahapatānī vā bahūhi

cīvarehi abhihaṭṭhum pavāreyya, santaruttaraparaman'tena bhikkhunā tato cīvaram sāditabbam, tato ce uttarim sādiyeyya, nissaggiyam pācittiyam.

- 8. Bhikkhum pan'eva uddissa aññātakassa gahapatissa vā gahapatāniyā vā cīvaracetāpanam upakkhaṭam hoti, "iminā cīvaracetāpanena cīvaram cetāpetvā itthannāmam bhikkhum cīvarena acchādessāmī"ti, tatra ce so bhikkhu pubbe appavārito upasankamitvā cīvare vikappam āpajjeyya, "sādhu vata mam āyasmā iminā cīvaracetāpanena evarūpam vā evarūpam vā cīvaram cetāpetvā acchādehī"ti, kalyāṇakamyatam upādāya, nissaggiyam pācittiyam.
- 9. Bhikkhumpan'evauddissaubhinnamaññātakānam gahapatīnam vā gahapatānīnam vā paccekacīvaracetāpanā upakkhaṭā honti "imehi mayam paccekacīvara cetāpanehi paccekacīvarāni cetāpetvā itthannāmam bhikkhum cīvarehi acchādessāmā"ti. Tatra ce so bhikkhu pubbe appavārito upasankamitvā cīvare vikappam āpajjeyya, "Sādhu vata mamāyasmanto imehi paccekacīvaracetāpanehi evarūpam vā evarūpam vā cīvaram cetāpetvā acchādetha ubho'va santā ekenā"ti kalyāṇakamyatam upādāya, nissaggiyam pācittiyam.

10. Bhikkhum pan'eva uddissa rājā vā rājabhoggo vā brāhamano vā gahapatiko vā dūtena cīvaracetāpanam pahineyya, "iminā cīvaracetāpanena cīvaram cetāpetvā itthannāmam bhikkhum cīvarena acchādehī"ti. So ce dūto tam bhikkhum upasankamitvā evam vadeyya, "idam kho bhante āyasmantam uddissa cīvaracetāpanam ābhatam, patigganhātu āyasmā cīvaracetāpanan"ti. Tena bhikkhunā so dūto evam assa vacanīyo, "Na kho mayam āvuso cīvaracetāpanam patigganhāma cīvarañca kho mayam patigganhāma kālena kappiyan"ti. So ce dūto tam bhikkhum evam vadeyya, "Atthi pan'āyasmato koci veyyāvaccakaro" ti. bhikkhave bhikkhunā veyyāvaccakaro Cīvaratthikena niddisitabbo ārāmiko vā upāsako vā, "eso kho āvuso bhikkhūnam veyyāvaccakaro"ti. So ce dūto tam veyyāvaccakaram saññāpetvā tam bhikkhum upasankamitvā evam vadeyya, "Yam kho bhante āyasmā veyyāvaccakaram niddisi, saññatto so mayā; upasankamatu āyasmā kālena cīvarena tam acchādessatī"ti. Civaratthikena bhikkhave bhikkhunā veyyāvaccakaro upasankamitvā dvittikkhattum codetabbo saretabbo "attho me avuso civarena"ti. dvittikkhatum codayamāno sārayamāno tam cīvaram

abhinipphādeyya, icc'etam kusalam. No ce abhinipphādeyya, pañcakkhattum, chakkhattuparamam catukkhattum, tunhībhūtena uddissa thātabbam. Catukkhattum, pañcakkhattum, chakkhattuparamam tunhībhūto uddissa titthamāno tam cīvaram abhinipphādeyya, icc'etam kusalam, no ce abhinipphādeyya tato ce uttarim vāyamamāno tam cīvaram abhinipphādeyya, nissaggiyam No abhinipphādeyya, pācittiyam. ce vatassa cīvaracetāpanam ābhatam tattha sāmam vā gantabbam dūto vā pāhetabbo, "Yam kho tumhe āyasmanto bhikkhum uddissa cīvaracetāpanam pahiņittha na tantassa bhikkhuno kiñci attham anubhoti, yuñjant'āyasmanto sakam mā vo sakam vinassī"ti. Ayam tattha sāmīci.

#### Civaravaggo pathamo.

- 11. Yo pana bhikkhu kosiyamissakam santhatam kārāpeyya nissaggiyam pācittiyam.
- 12. Yo pana bhikkhu suddhakāļakānam eļakalomānam santhatam kārāpeyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 13. Navam pana bhikkhunā santhatam kārayamānena dve bhāga suddhakāļakānam eļakalomānam ādātabbā, tatiyam odātānam catuttham gocariyānam. Anādā ce

bhikkhu dve bhāge suddhakāļakānam eļakalomānam tatiyam odātānam, catuttham gocariyānam navam santhatam kārāpeyya, nissaggiyam pācittiyam.

- 14. Navam pana bhikkhunā santhatam kārāpetvā chabbassāni dhāretabbam. Orena ce channam vassānam tam santhatam vissajjetvā vā avissajjetvā vā aññam navam santhatam kārāpeyya aññatra bhikkhusammatiyā, nissaggiyam pācittiyam.
- 15. Nisīdanasanthatam pana bhikkhunā kārayamānena purāṇasanthatassa sāmantā sugatavidatthi ādātabbā dubbaṇṇakaraṇāya, ānāda ce bhikkhu purāṇasanthatassa sāmantā sugatavidatthim navam nisīdanasanthatam kārāpeyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 16. Bhikkhuno pan'eva addhānamaggapatipannassa eļakalomāni uppajjeyyum ākankhamānena bhikkhunā paṭiggahetabbāni, paṭiggahetvā tiyojanaparamam sahatthā hāretabbāni, asante hārake, tato ce uttarim hāreyya asante'pi hārake, nissaggiyam pācittiyam.
- 17. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā eļakalomāni dhovāpeyya vā rajāpeyya vā vijaţāpeyya vā, nissaggiyam pācittiyam.

- 18. Yo pana bhikkhu jātarūparajatam uggaņheyya vā uggaņhāpeyya vā upanikkhittam vā sādiyeyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 19. Yo pana bhikkhu nānappakārakam rūpiyasamvohāram samāpajjeyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 20. Yo pana bhikkhu nānappakārakam kayavikkayam samāpajjeyya, nissaggiyam pācittiyam.

#### Kosiyavaggo dutiyo

- 21. Dasāhaparamam atirekapatto dhāretabbo, tam atikkāmayato, nissaggiyam pācittiyam.
- 22. Yo pana bhikkhu ūnapañcabandhanena pattena aññaṁ navaṁ pattaṁ cetāpeyya, nissaggiyaṁ pācittiyaṁ. Tena bhikkhunā so patto bhikkhuparisāya nissajjitabbo. Yo ca tassā bhikkhuparisāya pattapariyanto. So ca tassa bhikkhuno padātabbo, "ayante bhikkhu patto, yāva bhedanāya dhāretabbo"ti. Ayaṁ tattha sāmīci.
- 23. Yāni kho pana tāni gilānānam bhikkhūnam paṭisāyanīyāni bhesajjāni, seyyath'īdam : sappi, navanītam, telam, madhu, phāṇitam; tāni paṭiggahetvā sattāhaparamam sannidhikārakam paribhuñjitabbāni tam atikkāmayato, nissaggiyam pācittiyam.

- 24. Māso seso gimhānan'ti bhikkhunā vassikasāṭikacīvaram pariyesitabbam, aḍḍhamāso seso gimhānan'ti, katvā nivāsetabbam. Orena ce māso seso gimhānan'ti, vassikasāṭikacīvaram pariyeseyya, oren'aḍḍhamāso seso gimhānan'ti katvā nivāseyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 25. Yo pana bhikkhu bhikkhussa sāmaṁ cīvaraṁ datvā kupito anattamano acchindeyya vā acchindāpeyya vā, nissaggiyaṁ pācittiyaṁ.
- 26. Yo pana bhikkhu sāmam suttam viññāpetvā tantavāyehi cīvaram vāyāpeyya, nissaggiyam pācittiyam.
- 27. Bhikkhum pan'eva uddissa aññātako gahapati vā gahapatānī vā tantavāyehi cīvaram vāyāpeyya. Tatra ce so bhikkhu pubbe appavārito tantavāye upasankamitvā cīvare vikappam āpajjeyya, "Idam kho āvuso civaram mam uddissa vīyati āyatanca karotha vitthatanca appitanca suvitanca supavāyitanca suvilekkhitanca suvitacchitanca karotha; app'eva nāma mayam'pi āyasmantānam kincimattam anupadajjeyyāmā"ti, evanca so bhikkhu vatvā kincimattam anupadajjeyya antamaso piņḍapātamattam'pi, nissaggiyam pācittiyam.

- 28. Dasāhānāgataṁ kattikatemāsipuṇṇamaṁ, bhikkhuno pan'eva accekacīvaraṁ uppajjeyya, accekaṁ maññamānena bhikkhuna paṭiggahetabbaṁ. Paṭiggahetvā yāva cīvarakālasamayaṁ nikkhipitabbaṁ. Tato ce uttariṁ nikkhipeyya, nissaggiyaṁ pācittiyaṁ.
- 29. Upavassam kho pana kattikapuṇṇamam yāni kho pana tāni āraññnakāni senāsanāni sāsankasammatāni sappaṭibhayāni tathārūpesu bhikkhu senāsanesu viharanto ākankhamāno tiṇṇam cīvarānam aññataram cīvaram antaraghare nikkhipeyya, siyā ca tassa bhikkhuno kocid'eva paccayo tena cīvarena vippavāsāya, chārattaparamam tena bhikkhunā tena cīvarena vippavasitabbam, tato ce uttarim vippavaseyya aññatra bhikkhusammatiyā, nissaggiyam pācittiyam.
- 30. Yo pana bhikkhu jānam sanghikam lābham parinatam attano parināmeyya, nissaggiyam pācittiyam.

#### Pattavaggo tatiyo.

Udditthā kho āyasamanto timsa nissaggiyā pācittiyā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā? Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā? Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etam dhārayāmi.

# (Nissaggiyā pācittiyā dhammā niṭṭhitā.) Pācittiyā

Ime kho pan'āyasmanto **dvenavuti pācittiyā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

- 1. Sampajānamusāvāde pācittiyam.
- 2. Omasavāde pācittiyam.
- 3. Bhikkhupesuññe pācittiyam.
- 4. Yo pana bhikkhu anupasampannam padaso dhammam vāceyya, pācittiyam.
- 5. Yo pana bhikkhu anupasampannena uttaridvirattatirattam sahaseyyam kappeyya, pācittiyam.
- 6. Yo pana bhikkhu mātugāmena sahaseyyam kappeyya, pācittiyam.
- 7. Yo pana bhikkhu mātugāmassa uttarichappañcavācāhi dhammam deseyya aññatra viññunā purisaviggahena, pācittiyam.
- 8. Yo pana bhikkhu anupasampannassa uttarimanussadhammam āroceyya bhūtasmim, pācittiyam.

- 9. Yo pana bhikkhu bhikkhussa duṭṭhullaṁ āpattiṁ anupasampannassa āroceyya aññatra bhikkhusammatiyā, pācittiyaṁ.
- 10. Yo pana bhikkhu paṭhaviṁ khaṇeyya vā khaṇāpeyya vā, pācittiyaṁ.

#### Musāvādāvaggo paţhamo.

- 11. Bhūtagāmapātabyatāya pācittiyam.
- 12. Aññavādake vihesake pācittiyam.
- 13. Ujjhāpanake khiyyanake pācittiyam.
- 14. Yo pana bhikkhu saṅghikaṁ mañcaṁ vā pīthaṁ vā bhisiṁ vā kocchaṁ vā ajjhokāse santharitvā vā santharāpetvā vā, taṁ pakkamanto n'eva uddhareyya na uddharāpeyya, anāpucchaṁ vā gaccheyya, pācittiyaṁ.
- 15. Yo pana bhikkhu saṅghike vihāre seyyaṁ santharitvā vā santharāpetvā vā taṁ pakkamanto n'eva uddhareyya na uddharāpeyya, anāpucchaṁ vā gaccheyya, pācittiyaṁ.
- 16. Yo pana bhikkhu saṅghike vihāre jānaṁ pubbūpagataṁ bhikkhuṁ anūpakhajja seyyaṁ kappeyya, "yassa sambādho bhavissati, so pakkamissatī"ti. Etadeva paccayaṁ karitvā anaññaṁ pācittiyaṁ.

- 17. Yo pana bhikkhu bhikkhum kupito anattamano sanghikā vihārā nikkaddheyya vā nikkaddhāpeyya vā, pācittiyam.
- 18. Yo pana bhikkhu sanghike vihāre uparivehāsakuṭiyā āhaccapādakam mañcam vā pīṭham vā abhinisīdeyya vā abhinipajjeyya vā, pācittiyam.
- 19. Mahallakam pana bhikkhunā vihāram kārayamānena yāva dvārakosā aggalaṭṭhapanāya ālokasandhiparikammāya dvitticchadanassa pariyāyam appaharite ṭhitena adhiṭṭhātabbam, tato ce uttarim appaharite'pi ṭhito adhiṭṭhaheyya, pācittiyam.
- 20. Yo pana bhikkhu jānam sappāṇakam udakam tiṇam vā mattikam vā siñceyya vā siñcāpeyya vā, pācittiyam.

#### Bhūtagāmavaggo dutiyo.

- 21. Yo pana bhikkhu asammato bhikkhuniyo ovadeyya, pācittiyam.
- 22. Sammato'pi ce bhikkhu atthaṅgate suriye bhikkhu niyo ovadeyya, pācittiyaṁ.
- 23. Yo pana bhikkhu bhikkhunūpassayam upasankamitvā bhikkhuniyo ovadeyya aññatra samayā, pācittiyam. Tatthāyam samayo, gilānā hoti bhikkhuni, ayam

tattha samayo.

- 24. Yo pana bhikkhu evam vadeyya, "āmisahetu bhikkhū bhikkhuniyo ovadantī"ti, pācittiyam.
- 25. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā cīvaram dadeyya aññatra pārivaṭṭakā, pācittiyam.
- 26. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā cīvaram sibbeyya vā sibbāpeyya vā, pācittiyam.
- 27. Yo pana bhikkhu bhikkhuniyā saddhim samvidhāya ekaddhānamaggam paṭipajjeyya antamaso gāmantaram'pi aññatra samayā, pācittiyam. Tatthāyam samayo. Satthagamanīyo hoti maggo sāsankasammato sappaṭibhayo. Ayam tattha samayo.
- 28. Yo pana bhikkhu bhikkhuniyā saddhim samvidhāya ekam nāvam abhirūheyya uddhagāminim vā adhogāminim vā aññatra tiriyantaraṇāya, pācittiyam.
- 29. Yo pana bhikkhu jānam bhikkhunīparipācitam piṇḍapātam bhuñjeyya aññatra pubbe gihisamārambhā, pācittiyam.
- 30. Yo pana bhikkhu bhikkhuniyā saddhim eko ekāya raho nisajjam kappeyya, pācittiyam.

#### Ovādavaggo tatiyo.

- 31. Agilānena bhikkhunā eko āvasathapiṇḍo bhuñjitabbo, tato ce uttariṁ bhuñjeyya, pācittiyaṁ.
- 32. Gaṇabhojane aññatra samayā, pācittiyam.
  Tatthāyam samayo. Gilānasamayo, cīvaradānasamayo,
  cīvarakārasamayo, addhānagamanasamayo,
  nāvābhirūhanasamayo, mahāsamayo,
  samaṇabhattasamayo, ayam tattha samayo.
- 33. Paramparabhojane aññatra samayā, pācittiyam. Tatthāyam samayo gilānasamayo, cīvaradānasamayo, cīvarakārasamayo. Ayam tattha samayo.
- 34. Bhikkhum pan'eva kulam upagatam pūvehi vā manthehi vā abhihaṭṭhum pavāreyya, ākaṇkhamānena bhikkhunā dvittipattapūrā paṭiggahetabbā. Tato ce uttarim paṭiggaṇheyya, pācittiyam. Dvittipattapūre paṭiggahetvā tato nīharitvā bhikkhūhi saddhim samvibhajitabbam. Ayam tattha sāmīci.
- 35. Yo pana bhikkhu bhuttāvī pavārito anatirittam khādanīyam vā bhojanīyam vā khādeyya vā bhuñjeyya vā, pācittiyam.
- 36. Yo pana bhikkhu bhikkhum bhuttāvim pavāritam anatirittena khādanīyena vā bhojanīyena vā abhihaṭṭhum

- pavāreyya, "handa bhikku khāda vā bhuñja vā"ti jānam āsādanāpekkho, bhuttasmim pācittiyam.
- 37. Yo pana bhikkhu vikāle khādanīyam vā bhojanīyam vā khādeyya vā bhuñjeyya vā, pācittiyam.
- 38. Yo pana bhikkhu sannidhikārakam khādanīyam vā bhojanīyam vā khādeyya vā bhuñjeyya vā, pācittiyam.
- 39. Yāni kho pana tāni paṇītabhojanāni, seyyath' īdam, sappi, navanītam, telam, madhu, phāṇitam, maccho, mamsam, khīram, dadhi, yo pana bhikkhu evarūpāni paṇītabhojanāni agilāno attano atthāya viññāpetvā bhuñjeyya, pācittiyam.
- 40. Yo pana bhikkhu adinnam mukhadvāram āhāram āhareyya aññatra udakadantaponā, pācittiyam.

#### Bhojanavaggo catuttho.

- 41. Yo pana bhikkhu acelakassa vā paribbājakassa vā paribbājikāya vā sahatthā khādanīyaṁ vā bhojanīyaṁ vā dadeyya, pācittiyaṁ.
- 42. Yo pana bhikkhu bhikkhum evam vadeyya, "Eh'āvuso gāmam vā nigamam vā piṇḍaya pavisissāmāti. Tassa dāpetvā vā adāpetvā vā uyyojeyya "gacch' āvuso, na me tayā saddhim kathā vā nisajjā vā phāsu hoti, ekakassa

me kathā vā nisajjā vā phāsu hotī"ti. Etad'eva paccayam karitvā anaññam, pācittiyam.

- 43. Yo pana bhikkhu sabhojane kule anūpakhajja nisajjam kappeyya, pācittiyam.
- 44. Yo pana bhikkhu mātugāmena saddhim raho paţicchanne āsane nisajjam kappeyya, pācittiyam.
- 45. Yo pana bhikkhu mātugāmena saddhim eko ekāya raho nisajjam kappeyya, pācittiyam.
- 46. Yo pana bhikkhu nimantito sabhatto samāno santam bhikkhum anāpucchā purebhattam vā pacchābhattam vā kulesu cārittam āpajjeyya aññatra samayā, pācittiyam. Tatthāyam samayo, cīvaradānasamayo cīvarakārasamayo, ayam tattha samayo.
- 47. Agilānena bhikkhunā cātumāsapaccayapavāraņā sāditabbā aññatra punapavāraņāya, aññatra niccapavāraṇāya, tato ce uttarim sādiyeyya pācittiyam.
- 48. Yo pana bhikkhu uyyuttam senam dassanaya gaccheyya, aññatra tatharūpapaccaya, pācittiyam.
- 49. Siyā ca tassa bhikkhuno kocid'eva paccayo senam gamanāya, dvirattatirattam tena bhikkhunā senāya vasitabbam. Tato ce uttarim vaseyya, pācittiyam.

50. Dvirattatirattañce bhikkhu senāya vasamāno uyyodhikam vā balaggam vā senābyūham vā anīkadassanam vā gaccheyya, pācittiyam.

#### Acelakavaggo pañcamo.

- 51. Surāmerayapāne pācittiyam.
- 52. Angulipatodake pācittiyam.
- 53. Udake hassadhamme pācittiyam.
- 54. Anādariye pācittiyam.
- 55. Yo pana bhikkhu bhikkhum bhimsāpeyya, pācittiyam.
- 56. Yo pana bhikkhu agilāno visīvanāpekkho jotim samādaheyya vā samādahāpeyya vā aññatra tathārūpapaccayā, pācittiyam.
- 57. Yo pana bhikkhu orenaḍḍhamāsaṁ nhāyeyya, aññatra samayā, pācittiyaṁ. Tatthāyaṁ samayo. Diyaḍḍho māso seso gimhānan'ti, vassānassa, paṭhamo māso icc'ete aḍḍhateyyamāsā uṇhasamayo, pariļāhasamayo, gilānasamayo, kammasamayo, addhānagamanasamayo, vātavuṭṭhisamayo, ayaṁ tattha samayo.
- 58. Navam pana bhikkhunā cīvaralābhena tiṇṇam dubbaṇṇakaraṇānam aññataram dubbaṇṇakaraṇam

ādātabbam nīlam vā kaddamam vā kālasāmam vā anādā ce bhikkhu tiṇṇam dubbaṇṇakaraṇānam aññataram dubbaṇṇakaraṇam navam cīvaram paribhuñjeyya, pācittiyam.

- 59. Yo pana bhikkhu bhikkhussa vā bhikkhuniyā vā sikkhamānāya vā samaņerassa vā samaņeriyā vā sāmam cīvaram vikappetvā apaccuddhārakam paribhuñjeyya, pācittiyam.
- 60. Yo pana bhikkhu bhikkhussa pattam vā cīvaram vā nisīdanam vā sūcigharam vā kāyabandhanam vā apanidheyya vā apanidhāpeyya vā antamaso hassāpekkho'pi pācittiyam.

#### Surāpānavaggo chaţţho.

- 61. Yo pana bhikkhu sañcicca pāṇaṁ jīvitā voropeyya, pācittiyaṁ.
- 62. Yo pana bhikkhu jānam sappāṇakam udakam paribhuñjeyya, pācittiyam.
- 63. Yo pana bhikkhu jānam yathādhammam nihatādhikaraṇam punakammāya ukkoṭeyya, pācittiyam.
- 64. Yo pana bhikkhu bhikkhussa jānam duṭṭhullam āpattim paṭicchādeyya, pācittiyam.

- 65. Yo pana bhikkhu jānam ūnavīsativassam puggalam upasampādeyya, so ca puggalo anupasampanno, te ca bhikkhū gārayhā, idam tasmim pācittiyam.
- 66. Yo pana bhikkhu jānam theyyasatthena saddhim samvidhāya ekaddhānamaggam paṭipajjeyya antamaso gāmantaram'pi, pācittiyam.
- 67. Yo pana bhikkhu mātugāmena, saddhim samvidhāya ekaddhānamaggam paṭipajjeyya antamaso gāmantaram'pi, pācittiyam.
- 68. Yo pana bhikkhu evam vadeyya, "tathāham bhagavatā dhammam desitam ājānāmi. Yathā ye'me antarāyikā dhammā vuttā bhagavatā, te paṭisevato nālam antarāyāyā" ti. So bhikkhu bhikkhūhi evam'assa vacanīyo, "mā āyasmā evam avaca. Mā bhagavantam abbhācikkhi, na hi sādhu bhagavato abbhakkhānam na hi bhagavā evam vadeyya. Anekapariyāyena āvuso antarāyikā dhammā vuttā bhagavatā alañca pana te paṭisevato antarāyāyā" ti: Evañca so bhikkhu bhikkhūhi vuccamāno tath'eva paggaṇheyya. So bhikkhu bhikkhūhi yāvatatiyam samanubhāsitabbo tassa paṭinissaggāya, yāvatatiyañce samanubhāsiyamāno tam paṭinissajjeyya, icc'etam kusalam: No ce paṭinissajjeyya,

pācittiyam.

69. Yo pana bhikkhu jānam tathāvādinā bhikhunā akaṭānudhammena tam diṭṭhim appaṭinissaṭṭhena saddhim sambhuñjeyya vā samvaseyya vā saha vā seyyam kappeyya, pācittiyam.

70. Samanuddeso'pi ce evam vadeyya, "tathāham bhagavatā dhammam desitam ājānāmi; yathā ye'me antarāyikā dhammā vuttā bhagavatā, te patisevato nālam antarāyāyā" ti. So samanuddeso bhikkhūhi evam' assa vacanīyo, "mā āvuso samanuddesa evam avaca, mā bhagavantam abbhācikkhi, na hi sādhu bhagavato bhagavā evam abbhakkhānam, hi na vadevva. Anekapariyāyena āvuso samanuddesa antarāyikā dhammā vuttā bhagavatā, alañca pana te patisevato antarāyāyā" ti. Evañca so samanuddeso bhikkhūhi vuccamāno tath'eva pagganheyya, so samanuddeso bhikkhūhi evam'assa vacaniyo, "ajjatagge te āvuso samanuddesa na c'eva so bhagavā satthā apadisitabbo yam'pi c'aññe samanuddesā labhanti bhikkhūhi saddhim dvirattatirattam sahaseyyam, sā'pi te n'atthi, cara pire vinassā" ti. Yo pana bhikkhu jānam tathānāsitam samanuddesam upalāpeyya vā upatthāpeyya vā sambhuñjeyya vā saha vā seyyam kappeyya, pācittiyam.

#### Sappāṇavaggo Sattamo.

- 71. Yo pana bhikkhu bhikkhūhi sahadhammikam vuccamāno evam vadeyya, "Na tāvāham āvuso etasmim sikkhāpade sikkhissāmi yāva n'aññam bhikkhum byattam vinayadharam paripucchāmī"ti, pācittiyam. Sikkhamānena bhikkhave bhikkhunā aññātabbam paripucchitabbam paripañhitabbam, ayam tattha sāmīci.
- 72. Yo pana bhikkhu pāṭimokkhe uddissamāne evam vadeyya, "Kimpan' imehi khuddānukhuddakehi sikkhāpadehi uddiṭṭhehi, yāvad'eva kukkuccāya vihesāya vilekhāya samvattantī"ti. Sikkhāpadavivaṇṇanake pācittiyam.
- 73. Yo pana bhikkhu anvaḍḍhamāsaṁ pāṭimokkhe uddissamāne evaṁ vadeyya, "Idān'eva kho ahaṁ ājānāmi, ayam'pi kira dhammo suttāgato suttapariyāpanno anvaḍḍhamāsaṁ uddesaṁ āgacchatī"ti. Tañce bhikkhuṁ aññe bhikkhū jāneyyuṁ, "nisinnapubbaṁ iminā bhikkhunā dvittikkhattuṁ pātimokkhe uddissamāne ko pana vādo bhiyyo"ti, na ca tassa bhikkhuno aññāṇnakena mutti atthi: Yañca tattha āpattiṁ āpanno, tañca yathādhammo kāretabbo uttariñc'assa moho āropetabbo, "tassa te āvuso

alābhā, tassa te dulladdham. Yam tvam pāṭimokkhe uddissamāne na sādhukam aṭṭhikatvā manasikarosī"ti. Idam tasmim mohanake, pācittiyam.

- 74. Yo pana bhikkhu bhikkhussa kupito anattamano pahāraṁ dadeyya, pācittiyaṁ.
- 75. Yo pana bhikkhu bhikkhussa kupito anattamano talasattikam uggireyya, pācittiyam.
- 76. Yo pana bhikkhu bhikkhum amūlakena sanghādisesena anuddhamseyya, pācittiyam.
- 77. Yo pana bhikkhu bhikkhussa sañcicca kukkuccam upadaheyya, "iti'ssa muhuttam'pi aphāsu bhavissatī"ti etad' eva paccayam karitvā anaññam, pācittiyam.
- 78. Yo pana bhikkhu bhikkhūnam bhandanajātānam kalahajātānam vivādāpannānam upassutim tiṭṭheyya, "yam ime bhanissanti tam sossāmī"ti. Etad eva paccayam karitvā anaññam, pācittiyam.
- 79. Yo pana bhikkhu dhammikānam kammānam chandam datvā pacchā khiyyanadhammam āpajjeyya, pācittiyam.
- 80. Yo pana bhikkhu sanghe vinicchayakathāya vattamānāya chandam adatvā uṭṭhāyāsanā pakkameyya,

pācittiyam.

- 81. Yo pana bhikkhu samaggena saṅghena cīvaraṁ datvā pacchā khiyyanadhammaṁ āpajjeyya "yathāsanthutaṁ bhikkhū saṅghikaṁ lābhaṁ pariṇāmentī"ti, pācittiyaṁ.
- 82. Yo pana bhikkhu jānam sanghikam lābham parinatam puggalassa parināmeyya, pācittiyam.

#### Sahadhammikavaggo aṭṭhamo.

- 83. Yo pana bhikkhu rañño khattiyassa muddhābhisittassa anikkhantarājake aniggataratanake pubbe appaṭisaṁvidito indakhīlaṁ atikkameyya, pācittiyaṁ.
- 84. Yo pana bhikkhu ratanam vā ratanasammatam vā aññatra ajjhārāmā vā ajjhāvasathā vā ugganheyya vā ugganhāpeyya vā pācittiyam. Ratanam vā pana bhikkhunā ratanasammatam vā ajjhārāme vā ajjhāvasathe vā ugganhapetvā vā nikkhipitabbam "yassa bhavissati so harissatī" ti ayam tattha sāmīci.
- 85. Yo pana bhikkhu santam bhikkhum anāpucchā vikāle gāmam paviseyya, aññatra tathārūpā accāyikā karaṇīyā, pācittiyam.

- 86. Yo pana bhikkhu aṭṭhimayaṁ vā dantamayaṁ vā visāṇamayaṁ vā sūcigharaṁ kārāpeyya, bhedanakaṁ, pācittiyaṁ.
- 87. Navam pana bhikkhunā mañcam vā pīṭham vā kārayamānena aṭṭhaṅgulapādakam kāretabbam sugataṅgulena aññatra hetthimāya aṭaniyā, tam atikkāmayato, chedanakam, pācittiyam.
- 88. Yo pana bhikkhu mañcam vā pīṭham vā tūlonaddham kārāpeyya, uddālanakam, pācittiyam.
- 89. Nisīdanam pana bhikkhunā kārayamānena pamāṇikam kāretabbam; tatr'idam pamāṇam, dīghaso dve vidatthiyo sugatavidatthiyā, tiriyam diyaḍḍham, dasā vidatthi. Tam atikkāmayato chedanakam, pācittiyam.
- 90. Kaṇḍupaṭicchādiṁ pana bhikkhunā kārayamānena pamāṇikā kāretabbā; tatr'idaṁ, pamānaṁ, dīghaso catasso vidatthiyo sugatavidatthiyā, tiriyaṁ dve vidatthiyo. Taṁ atikkāmayato, chedanakaṁ, pācittiyaṁ.
- 91. Vassikasāṭikaṁ pana bhikkhunā kārayamānena pamāṇikā kāretabbā; tatr'idaṁ pamānaṁ dīghaso cha vidatthiyo sugatavidatthiyā tiriyaṁ aḍḍhateyyā. Taṁ atikkāmayato, chedanakaṁ, pācittiyaṁ.

92. Yo pana bhikkhu sugatacīvarappamāṇaṁ cīvaraṁ kārāpeyya atirekaṁ vā, chedanakaṁ, pācittiyaṁ. Tatr'idaṁ sugatassa sugatacīvarappamāṇaṁ, dīghaso nava vidatthiyo sugatavidatthiyā, tiriyaṁ cha vidatthiyo, idaṁ sugatassa sugatacīvarapamāṇaṁ.

#### Ratanavaggo navamo.

Udditthā kho āyasamanto dvenavuti pācittiyā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi: Kacci'ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etaṁ dhārayāmi.

### (Pācittiyā niţţhitā.) Pāţidesaniyā

Ime kho panāyasmanto **cattāro pāṭidesaniyā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

1. Yo pana bhikkhu aññātikāya bhikkhuniyā antaragharam paviṭṭhāya hatthato khādanīyam vā bhojanīyam vā sahatthā paṭiggahetvā khādeyya vā bhuñjeyya vā. Paṭidesetabbam tena bhikkhunā, "Gārayham āvuso dhammam āpajjim asappāyam, pāṭidesanīyam, tam

pațidesemī'ti.

- 2. Bhikkhū pan'eva kulesu nimantitā bhuñjanti. Tatra ce bhikkhunī vosāsamānarūpā ṭhitā hoti: "Idha sūpam detha, idha odanam dethā"ti. Tehi bhikkhūhi sā bhikkhunī apasādetabbā, "Apasakka tāva bhagini, yāva bhikkhū bhuñjantī"ti: ekassa'pi ce bhikkhuno nappaṭibhāseyya tam bhikkhunim apasādetum, "apasakka tāva bhagini, yāva bhikkhū bhunjantī"ti. Paṭidesetabbam tehi bhikkhūhi, "Gārayham āvuso dhammam āpajjimhā asappāyam pātidesanīyam, tam patidesemā"ti.
- 3. Yāni kho pana tāni sekkhasammatāni kulāni. Yo pana bhikkhu tathārūpesu sekkhasammatesu kulesu pubbe animantito agilāno khādanīyam vā bhojanīyam vā sahatthā paṭiggahetvā khādeyya vā bhuñjeyya vā. Paṭidesetabbam tena bhikkhunā, "Gārayham āvuso dhammam āpajjim asappāyam pāṭidesanīyam, tam paṭidesemī"ti.
- 4. Yāni kho pana tāni āraññakāni senāsanāni sāsaṅkasammatāni sappaṭibhayāni, yo pana bhikkhu tathārūpesu senāsanesu viharanto pubbe appaṭisaṁviditaṁ khādanīyaṁ vā bhojanīyaṁ vā ajjhārāme sahatthā paṭiggahetvā agilāno khādeyya vā

bhuñjeyya vā. Paṭidesetabbaṁ tena bhikkhunā, "Gārayhaṁ āvuso dhammaṁ āpajjiṁ asappāyaṁ pāṭidesanīyaṁ, taṁ paṭidesemī"ti.

Uddiṭṭhā kho āyasamanto cattāro pāṭidesanīyā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etaṁ dhārayāmi.

# (Pāṭidesaniyā niṭṭhitā.) Sekhiyā

Ime kho pan'āyasmanto **sekhiyā dhammā** uddesam āgacchanti.

- 1. Parimaṇḍalaṁ nivāsessāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 2. Parimaṇḍalaṁ pārupissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 3. Supațicchanno antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 4. Supațicchanno antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.

- 5. Susamvuto antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 6. Susamvuto antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaņīyā.
- 7. Okkhittacakkhu antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 8. Okkhittacakkhu antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 9. Na ukkhittakāya antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 10. Na ukkhittakāya antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 11. Na ujjagghikāya antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- Na ujjagghikāya antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaņīyā.
- 13. Appasaddo antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 14. Appasaddo antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
  - 15. Na kāyappacālakam antaraghare gamissāmī'ti,

sikkhā karaņīyā.

- 16. Na kāyappacālakam antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 17. Na bāhuppacālakam antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 18. Na bāhuppacālakaṁ antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 19. Na sīsappacālakam antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 20. Na sīsappacālakam antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 21. Na khambhakato antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 22. Na khambhakato antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 23. Na ogunthito antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 24. Na ogunthito antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 25. Na ukkuṭikāya antaraghare gamissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.

26. Na pallatthikāya antaraghare nisīdissāmī'ti, sikkhā karanīyā.

#### Chabbīsati sāruppā.

- 1. Sakkaccam piṇḍapātam paṭiggahessāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- Pattasaññī piṇḍapātaṁ paṭiggahessāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 3. Samasūpakam piņḍapātam paṭiggahessāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 4. Samatittikam piṇḍapātam paṭiggahessāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- Sakkaccam pindapātam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 6. Pattasaññī piṇḍapātaṁ bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 7. Sapadānam piņḍapātam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 8. Samasūpakam piņḍapātam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 9. Na thūpato omadditvā piņḍapātam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.

- 10. Na sūpam vā byañjanam vā odanena paṭicchādessāmi bhiyyokamyatam upādāyā'ti, sikkhā karanīyā.
- 11. Na sūpam vā odanam vā agilāno attano atthāya viñnāpetvā bhunjissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 12. Na ujjihānasaññī paresam pattam olokessāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 13. Nātimahantam kavaļam karissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 14. Parimaṇḍalaṁ ālopaṁ karissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 15. Na anāhate kavaļe mukhadvāram vivarissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 16. Na bhuñjamāno sabbam hattham mukhe pakkhipissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 17. Na sakavaļena mukhena byāharissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 18. Na piṇḍukkhepakaṁ bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 19. Na kavaļāvacchedakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.

- 20. Na avagaṇḍakārakaṁ bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 21. Na hatthaniddhūnakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 22. Na sitthāvakārakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 23. Na jivhānicchārakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 24. Na capucapukārakam bhunjissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 25. Na surusurukārakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 26. Na hatthanillehakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 27. Na pattanillehakaṁ bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 28. Na oṭṭhanillehakam bhuñjissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 29. Na sāmisena hatthena pānīyathālakam paṭiggahessāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
  - 30. Na sasitthakam pattadhovanam antaraghare

chaddessāmī'ti, sikkhā karanīyā.

#### Samatimsa bhojanapaţisamyuttā

- Na chattapāņissa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaņīyā.
- 2. Na daṇḍapāṇissa agilānassa dhammaṁ desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 3. Na satthapāṇissa agilānassa dhammaṁ desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 4. Na āvudhapāṇissa agilānassa dhammaṁ desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 5. Na pādukārūļhassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 6. Na upāhanārūļhassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 7. Na yānagatassa agilānassa dhammaṁ desissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 8. Na sayanagatassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 9. Na pallatthikāya nisinnassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
  - 10. Na vetthitasīsassa agilānassa dhammam

desissāmī'ti, sikkhā karaņīyā.

- 11. Na ogunthitasīsassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 12. Na chamāyam nisīditvā āsane nisinnassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 13. Na nīce āsane nisīditvā ucce āsane nisinnassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 14. Na thito nisinnassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 15. Na pacchato gacchanto purato gacchantassa agilānassa dhammam desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.
- 16. Na uppathena gacchanto pathena gacchantassa agilānassa dhammaṁ desissāmī'ti, sikkhā karaṇīyā.

#### Solasa dhammadesanāpaţisamyuttā

- 1. Na thito agilāno uccāram vā passāvam vā karissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 2. Na harite agilāno uccāram vā passāvam vā kheļam vā karissāmī'ti, sikkhā karanīyā.
- 3. Na udake agilāno uccāram vā passāvam vā kheļam vā, karissāmī'ti, sikkhā karanīyā.

#### Tayo Pakinnakā

Udditthā kho āyasamanto sekhiyā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth'āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etam dhārayāmi.

#### (Sekhiyā niţţhitā.)

### Sattādhikaraņasamathā

Ime kho pan'āyasmanto **sattādhikaraṇasamathā dhammā** uddesaṁ āgacchanti.

Uppannuppannānam adhikaraṇānam samathāya vūpasamāya :

- 1. Sammukhāvinayo dātabbo
- 2. Sativinayo dātabbo
- 3. Amūlhavinayo dātabbo
- 4. Paţiññātakaraṇam
- 5. Yebhuyyasikā
- 6. Tassa-pāpiyasikā
- 7. Tiṇa-vatthārako'ti.

Uddiţţhā kho āyasmanto sattādhikaraṇasamathā dhammā.

Tatth'āyasmante pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Dutiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Tatiyam'pi pucchāmi : Kacci'ttha parisuddhā?

Parisuddh' etth' āyasmanto, tasmā tuṇhī, evam' etaṁ dhārayāmi.

#### Sattādhikaraņasamathā niţţhitā.

Uddiţţham kho āyasmanto nidānam.

Udditthā cattāro pārājikā dhammā.

Udditthā terasa sanghādisesā dhammā.

Uddiţţhā dve aniyatā dhammā.

Udditthā timsa nissaggiyā pācittiyā dhammā.

Udditthā dvenavuti pācittiyā dhammā.

Udditthā cattāro pātidesanīyā dhammā.

Udditthā sekhiyā dhammā.

Udditthā sattādhikaranasamathā dhammā.

Ettakantassa bhagavato suttāgatam suttapariyāpannam anvaḍḍhamāsam uddesam āgacchati. Tattha sabbeh'eva samaggehi sammodamānehi avivādamānehi sikkhitabban'ti.

#### (Bhikkhupāţimokkham niţţhitam.)

### Saccakiriya Gāthā

Natthi me saraṇaṁ aññaṁ Buddho me saraṇaṁ varaṁ, Etena saccavajjena Sotthi me hotu sabbadā.

Natthi me saraṇam aññam

Dhammo me saraṇam varam,

Etena saccavajjena

Sotthi me hotu sabbadā.

Natthi me saraṇam aññam Saṅgho me saraṇam varam, Etena saccavajjena Sotthi me hotu sabbadā.

### Sīluddesapāţho

Bhāsitam idam tena bhagavatā jānatā passatā arahatā sammāsambuddhena, "Sampannasīlā bhikkhave viharatha sampannapāṭimokkhā pāṭimokkhasamvarasamvutā viharatha ācāragocarasampannā aṇumattesu vajjesu bhayadassāvī samādāya sikkhatha sikkhāpadesū"ti.

Tasmātihamhehi sikkhitabbam: -

"Sampannasīlā viharissāma sampannapāṭimokkhā,
pāṭimokkhasamvarasamvutā viharissāma
ācāragocarasampannā anumattesu vajjesu bhayadassāvī
samādāya sikkhissāma sikkhāpadesū"ti. Evañhi no
sikkhitabbam.

## Tāyanagāthā

Chinda sotam parakkamma Kāme panūda brāhamana, Nappahāya muni kāme Nekattamupapajjati. Kayirā ce kayirāthenam Dalhamenam parakkame, Sithilo hi paribbājo Bhiyyo ākirate rajam. Akatam dukkatam seyyo Pacchā tappati dukkatam, Katañca sukatam seyyo Yam katvā nānutappati. Kuso yathā duggahito Hatthamevānukantati, Sāmaññam dupparāmattham Nirayāyūpakaddhati. Yan kiñci sithilam kammam Sankilitthañca yam vatam, Sankassaram brahmacariyam Na tam hoti mahapphalan'ti.

# ปาริสุทธิอุโบสถ

คือแจ้งแต่ความบริสุทธิ์ของกันและกัน ไม่ต้องสวด ปาฏิโมกข์

ปาริสุทธิอุโบสถนี้ กระทำเมื่อมีภิกษุอยู่ในวัดเพียง เป็นคณะ คือ ๒-๓ รูป ไม่ครบองค์สงฆ์ ๔ รูป

# ถ้ามีภิกษุ ๓ รูป

พึงประชุมกันในโรงอุโบสถแล้ว รูปหนึ่งตั้งญัตติดังนี้ :

"สุณนุตุ เม ภนุเต อายสุมนุตา, อชุชุโปสโถ ปณุณรโส ยทายสุมนุตานํ ปตุตกลุลํ, มยํ อญฺญมญฺญํ ปาริสุทฺธิอุโปสถํ กเรยฺยาม"

แปลว่า: "ท่านทั้งหลาย อุโบสถวันนี้ที่ ๑๕ ถ้าความ พร้อมพรั่งของท่านถึงที่แล้ว เราทั้งหลายพึงทำปาริสุทธิ อุโบสถด้วยกัน"

(ถ้ารูปที่ตั้งญัตติแก่กว่าเพื่อนว่า อาวุโส แทน ภนฺเต, ถ้าเป็นวัน ๑๔ ค่ำ ว่า จาตุทฺทโส แทน ปณฺณรโส)

ภิกษุผู้เถระพึงห่มผ้าเฉวียงบ่านั่งกระหย่งประนมมือ บอกปาริสุทธิว่า :

"ปริสุทุโธ อห์ อาวุโส, ปริสุทุโธ ม์ ธาเรถ" (๓ หน)

แปลว่า: "ฉันบริสุทธิ์แล้วเธอ ขอเธอทั้งหลายจงจำ ฉันว่าผู้บริสุทธิ์แล้ว"

อีก ๒ รูปพึงทำอย่างเดียวกันนั้น ตามลำดับพรรษา
คำบอกเปลี่ยนเฉพาะ อาวุโส เป็น ภนฺเต
แปลว่า "ผมบริสุทธิ์แล้วขอรับ ขอท่านทั้งหลายจง จำผมว่าผู้บริสุทธิ์แล้ว"

## ถ้ามี ๒ รูป

ไม่ต้องตั้งญัตติ พึงบอกปาริสุทธิแก่กัน ผู้แก่กว่า: "ปริสุทโธ อห์ อาวุโส, ปริสุทฺโธติ มํ ธาเรหิ" (๓ หน)

ผู้อ่อนว่า: "ปริสุทุโธ อหํ ภนฺเต, ปริสุทุโธติ มํ ธาเรถ" (๓ หน) "เจตนาที่ดี เกิดแล้ว
วาจาที่ชอบ กล่าวแล้ว
การกระทำที่ควร กระทำแล้ว
ผลทั้งหลายในปัจจุบัน ย่อมปรากฏขึ้นตามเหตุ
ส่วนผลอื่นอีก ในกาลต่อไป
อันเนื่องด้วยเหตุทั้งหลายเหล่านี้
ยังมีอีก..."

อตุถ



ทวนพระปาฏิโมกข์ ณ มหาเจดีย์ มกุฏคีรีวัน ต.โปงตาลอง อ.ปากช่อง จ.นครราชสีมา

Reviewing the Pāṭimokkha at the main stupa of Wat Makutkiriwan, Pak Chong district, Nakhon Ratchasima province "When good intentions are produced...

When noble speech is practiced...

When righteous actions are taken...

The collective outcomes in the present

often transpire from root causes.

For all that has not yet materialized—

in time, from due cause, their effect has yet to come."

#### Attha



วิวจากวัดไทยธรรมศาลา รัฐหิมาจัลประเทศ สาธารณรัฐอินเดีย The view from Wat Thai Dharamsala in Dharamshala, Himachal Pradesh, India

# บันทึกท้ายเล่ม

| <br> |  |
|------|--|
| <br> |  |
|      |  |
| <br> |  |
|      |  |
|      |  |
|      |  |
|      |  |
|      |  |
|      |  |
| <br> |  |

# บันทึกท้ายเล่ม

| <br> |
|------|
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |

# บันทึกท้ายเล่ม

| <br> |
|------|
| <br> |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
| <br> |

नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मा सम्बुद्धस्स नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मा सम्बुद्धस्स नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मा सम्बुद्धस्स