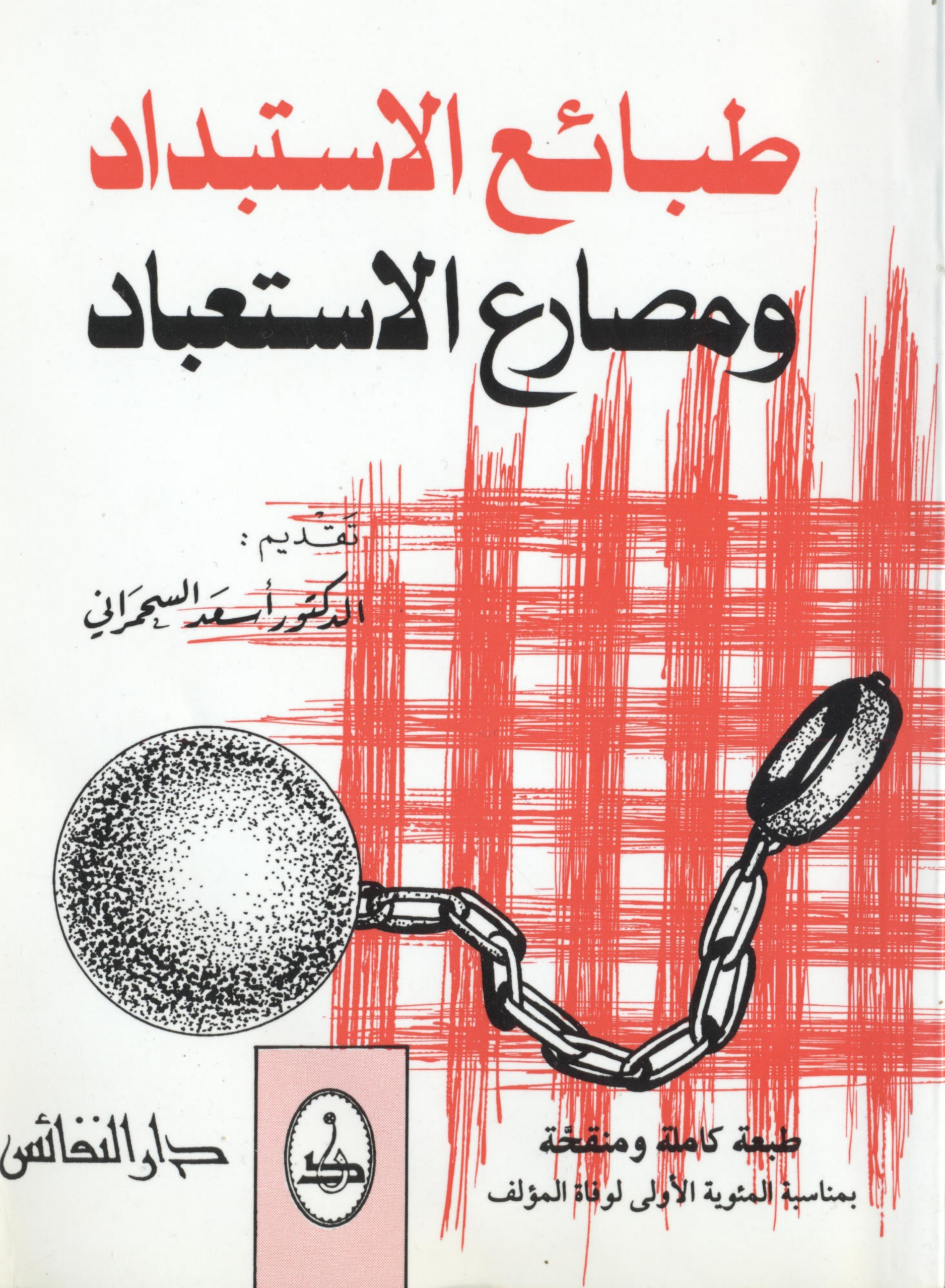
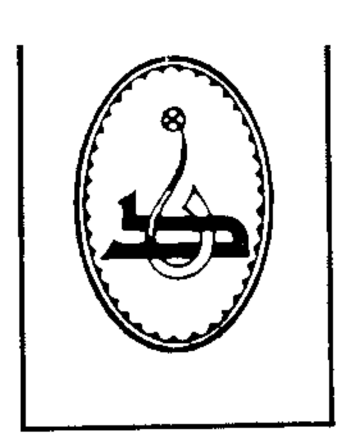
عبدالرحن الكواكبي





طبَائع الاشتبدَاد وَمَصارع الاشتعبَاد

بست واللوالر فالتحل الرحيم

# طب العالاستبار و مناعاد ومناعالاستعاد

تَأليف: عبدالرحمن الكواكبي تقديم : الركتو السحراني تقديم : الدكتو السعدالي

طبعة مزيدة ومنقحة بمناسبة الذكرى المئوية الأولى لوفاة عبد الرحمن الكواكبي

حارالنجائس

طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد تأليف: عبد الرحمن الكواكبي تقديم ودراسة: أ.د. أسعد السحمراني © جميع الحقوق محفوظة لدار النفانس الطبعة الثالثة: 1427 هـ 2006م ISBN 9953 - 18 - 073 - 3

#### publisher



#### DAR AN-NAFAES

#### Printing-Publishing-distribution

Verdun Str - Safiedine bldg.

P.o.Box 14-5152

Zip code 1105-2020

Fax: 009611 861367

Tel: 00961 1 803152 - 810194.

Beirut - Lebanon

# المالك ا



شسارع فردان بيناية الصباح وصنعي النديان باصراب 5152 ـ 14 السرمسز البريسيدي: 2020 ـ 1105 سسيسسووت السسسسان

Email:alnafaes:a alnafaes.com

Web Site, WWW, alnafaes.com



عبد الرحمن الكواكبي ٢٣ شوال ١٣٧١هـ = ٩ تموز/يوليه ١٨٥٥م ـ ٦ربيع الأول ١٣٢٠هـ = ١٢ حزيران/يونيه ١٩٠٢م

#### مُقَدِّمَة

الاستبداد داء تُبتلى به بعض الشعوب في بعض مراحل التاريخ؛ وهو أسوأ أنواع السياسة، وأكثرها فتكاً بالإنسان وبغير الإنسان في المجتمع المحكوم بالظلم والطغيان، مما يؤدي إلى التراجع في كافة مرافق الحياة ووجوهها، وإلى تعطيل الطاقات وهدرها، وإلى سيادة النفاق والرياء بين مختلف فئات الشعب، حكاماً ومحكومين.

وقد اكتوى الكواكبي، وكل مجتمعه وأمته، بمثل هذا النوع من الحكم، وتكتوي مجتمعات وبلدان كثيرة، في يومنا هذا، به، ويصح القول: «ما أشبه اليوم بالأمس». هذا الواقع، هو الذي دفعنا إلى الاهتمام بكتاب الكواكبي «طبائع الاستبداد»، فقمنا بتحقيق نصه وضبطه، وقدَّمنا له بموضوع تحت عنوان: «بين الحرية والاستبداد». والقصد من ذلك تعميم فائدة الاطلاع على هذا الكتاب الصغير بحجمه الكبير بمضامينه، والذي كان فيه صاحبه مثالاً للرجل المؤمن، الذي يجاهد بنفسه في سبيل إعلاء كلمة الحق وإشهارها.

إننا نرى الكواكبي في هذا الكتاب يتحدث بجرأة وصراحة متناهيتين في عصر يسوده الاستبداد، وتُخنق فيه الكلمة في الحناجر، وفي ظل حكم لا يرحم، ولا يسمع، أو يعي.

إن هذا الكتاب لا يمكن أن يجرؤ على تسطيره إِلَّا رجل آمن بالله فجاهد حق الجهاد، وآمن بالإصلاح فوقف له حياته وكل ما يملك.

وكتاب «طبائع الاستبداد»، بما تضمَّنه، ليس نقداً للحكومات فحسب، بل فيه تبصير للشعوب بواقعها المؤلم، وفيه دعوة للاستنهاض وإيقاظ النيام لكي يثوروا على كل مستبدٍ ظالم، وعلى كل مستعمرٍ طامع.

لكل هذا، أدعو شبابنا الساعي للإصلاح وللتحرر والتقدم، لقراءة هذه الصيحة المدوية، وهذه الكلمة المعبّرة الجريئة، بشكل متأني حتى تأتي فعلها في نفوسهم، فيكونوا من طلاب المجد لا التمجد والتمجيد.

الدكتور أسعد السحمراني

#### عبد الرحمن الكواكبي

23 شوال 1271هـ (9/ 7/ 1855م) 6 ربيع الأول 1320هـ (13/ 6/ 1902م)

ولد عبد الرحمن بن أحمد بن مسعود الكواكبي الذي لقَّب نفسه، في كتابه: «أم القرى»؛ بالسيِّد الفراتي، في مدينة حلب، لأسرة تعود في نسبها لآل البيت، وتمتاز بشرف آخر هو الاشتغال بالعلم، والاشتراك في الوظائف العمومية الحكومية؛ وبشكل خاص القضاء والإفتاء والإدارة.

توفيت والدة الكواكبي، عفيفة، وهو لم يتجاوز بعد الست سنوات، فعهد والده بتربيته إلى خالته صفيَّة، المقيمة في إنطاكية، وهي من الأشراف من عائلة النقيب، وكانت حادة الذكاء راجحة العقل، وقد كان لها الأثر البالغ في تنشئة الكواكبي، وصقل شخصيته.

تابع دراسته في المدرسة الكواكبية التي تشرف عليها أسرته، وكان له نصيب من اللغتين التركية العثمانية والفارسية، بعد العربية وعلومها والعلوم الإسلامية، كما كان له اطلاع واسع، من خلال التحصيل الشخصي، على علوم السياسة، والفلسفة والقانون وسائر العلوم المتيسرة.

ولأن الممارسة والحياة العملية تولد المعرفة والخبرة معاً، فإنه من المفيد أن يتم سرد الوظائف التي شغلها، كما وردت في الوثائق التي أرَّخت لسيرته والتي لا تزال محفوظة.

«دخل وظائف الدولة رسمياً في الثانية والعشرين من عمره. وفي سنة 1293هـ عُيِّن محرراً رسمياً للجريدة الرسمية بقسميها: العربي والتركي، وقد يكون عمل في تحريرها، من قبل، بشكل غير رسمي. وفي 5 ربيع الأول سنة 1295هـ عُيِّن كاتباً فخرياً للجنة المعارف التي تأسست في ولاية حلب، وبعد ثلاث سنين اتسعت دائرة اللجنة وزيد فيها قسم للنافعة (الأشغال العمومية)، وعُيِّن عضواً فخرياً فيها. وفي جمادي الأولى من العام نفسه عُيِّن محرراً للمقاولات (مسجل المحكمة). وفي ربيع الثاني سنة 1298هـ مأمور الإجراء (مسؤول دائرة التنفيذ في المحكمة). وفي رمضان سنة 1298هـ عُيِّن عضواً فخرياً في لجنة امتحان المحامين. وفي ربيع الأول سنة 1299هـ عُيِّن مديراً فخرياً لمطبعة الولاية الرسمية. وفي رجب عُيِّن رئيساً فخرياً للجنة (قومسيون) النافعة. وفي ذي القعدة عُيِّن، بأمر نظار العدلية (الحقانية) في الآستانة، عضواً في محكمة التجارة بولاية حلب. وفي رجب 1310هـ عُيِّن رئيساً للبلدية. وفي ربيع الأول سنة 1312هـ عُيِّن رئيس كتاب المحكمة الشرعية. وفي ذي الحجة منها عُيِّن ناظراً ومفتشاً لمصلحة انحصار الدخان (الريجي) المشتركة مع نظارة المالية في ولاية حلب ومتصرفية الزور. وفي ذي الحجة سنة 1314هـ عُين رئيساً للجنة البيع والفراغ (أي استبدال الأراضي الأميرية من أصحاب اليد بالمال). وفي ربيع الأول عُيِّن رئيساً أولاً لغرفة التجارة في حلب ورئيساً لمجلس إدارة المصرف الزراعي. وفي رجب عُيِّن قاضياً شرعياً لراشيا التابعة لولاية سوريا».

لقد أبلى بلاءً حسناً في الوظائف التي تولَّاها، وكان همه المصلحة العامة مما جلب له المتاعب، وتجدر الإشارة إلى أن وظائف ومهام كثيرة كان يتولاها كمناصب فخرية؛ أي دون مقابل مالي بل تطوعاً.

أما الوجهة الأخرى للكواكبي فهي، مع العمل الخيري، صناعة الرأي العام، ولذلك لم يجد أفضل من الصحافة لهذا الهدف، والصحافة في زمانه كانت أبرز وسائل الإعلام.

فلقد أصدر جريدته الأولى «الشهباء»، وكان العدد الأول يوم الخميس في 27 ربيع الثاني سنة 1294هـ، وكان لها صدى واسع، خاصة لأنها صدرت في مدينة حلب التي لم تعرف صحيفة قبلها. ولمّا أوقفها الوالي العثماني عمد الكواكبي إلى إصدار جريدة أُخرى هي «اعتدال»، وكان عددها الأول في 5 شعبان سنة 1296هـ، وكان نصيبها المنع من الصدور كسابقتها، وعندها عمد الكواكبي إلى تسطير مقالاته لتنشرها صحف عصره كالنحلة، وثمرات الفنون، والجنان، والجوائب، والقاهرة، والمؤيد، والمنار.

إن هذا الاتجاه عند الكواكبي، والذي بدأه في ريعان الشباب، يدلل على وعيه بأهمية الإعلام والصحافة في الإصلاح ونشر المبادىء والتعبئة من أجل الثورة.

لقد رغب الكواكبي في الوقوف على حقيقة حالة البلاد والعباد، ولهذه الغاية قصد إسطمبول في عام 1312هـ، وهناك انزوى يراجع، ولم يرد الاتصال بأحد، لكن يبدو أن السلطان عبد الحميد علم به فأمر أبا الهدى الصيادي باستضافته رغم ما كان هذا الأخير يدبِّره من مكائد للكواكبي ولأمثاله، ولكنه عاد بعدها إلى حلب وتولى بعض الوظائف في القضاء خاصة، إلى أن كانت مغادرته حلب إلى القاهرة، وكانت له بعدها سياحة لسنتين في السودان وسواحل إفريقية الشرقية وسواحل أسيا الغربية، وبعدها عاد إلى القاهرة في 16 محرم سنة 1318ه يرافقه ابنه كاظم، وكان ينوي رحلة إلى المغرب العربي يبدأها من تونس مع صديقه عبد العزيز الثعالبي، كما تبيَّن من رسالة بعث بها إليه في 24

محرم سنة 1320هـ، لكن المنية وافته قبل أن يقوم بهذه الرحلة.

لقد مات الكواكبي مسموماً في القاهرة يوم الجمعة في 6 ربيع الأول سنة 1320هـ، وقد نعاه الإمام محمد رشيد رضا صاحب المنار بالكلمة التالية: «أصيب الشرق بفقد رجل عظيم من رجال الإصلاح الإسلامي، وعالم عامل من علماء العمران، وحكيم من حكماء الاجتماع البشري، ألا وهو السائح الشهير والرحالة الخبير السيد الشيخ عبد الرحمن الكواكبي الحلبي، مؤلف كتاب: «طبائع الاستبداد»؛ وصاحب سجل جمعية «أم القرى» الملقب فيه بالسيّد الفراتي. اختطفت المنيّة منّا بغتة هذا الفاضل الكريم والولى الحميم».

كانت وفاته زمن الخديوي عباس حلمي الذي كان قد أكرم وفادته سنوات إقامته في مصر، وقد خصَّه بجنازة كبيرة وتمَّ دفنه عند جبل المقطم حيث لا يزال قبره حتى الآن، وقد نُقِش على قبره بيتان من الشعر لشاعر النيل حافظ إبراهيم هما:

هنا رجل الدنيا هنا مهبط التقى هنا خير مظلوم هنا خير كاتب قفوا واقرؤوا أمَّ الكتاب وسلِّموا عليه فهذا القبر قبر الكواكبي

رحل الكواكبي من دنيانا تاركاً مشروعه الإصلاحي، ومنهجه للعرب والمسلمين من أجل الخروج من واقعهم المزري، في كتابين هما: «طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد» و«أم القرى».

#### بين الحرية والاستبداد

#### بقلم الدكتور: أسعد السحمراني

كانت الحرية، وستبقى، مطلباً وغاية يسعى لها كل آدمي بكل ما أوتي من قدرة، وبالمقابل كان الاستبداد، وسيبقى، داءاً معطلاً لحركة التقدم في المجتمعات، ونمطاً سياسياً يمقته ويحاول التخلص منه الآدميون الذين فطروا على قرار إلهي ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ ءَادَمَ ﴾ (1).

من تلمُّس معنى هذه الآية الكريمة يلاحَظُ أنها قد أعطت للإنسان نوعاً من الحقوق المقدسة التي لا يجوز المساس بها؛ وهذه الحقوق تشمل كافة جوانب حياته، بدءاً بحرية العقيدة التي تُرك الاختيار فيها للفرد؛ لأنه المحاسب على ذلك دون غيره في الآخرة، وبالتالي فليؤمن، أو فليفكر طالما أنه بما كسب رهين.

وانطلاقاً من ذلك، أعطي، ليس البشر فحسب، وإنما الرسل أنفسهم، حق الدعوة بالحكمة، والإقناع، والمجادلة بالتي هي أحسن، ولم يُعْطَ لا رسول، ولا نبي، ولا بشر عاديون، حق إكراه الآخرين على الإيمان، ولهذا كان الخطاب للنبي محمَّد ﷺ: ﴿فَذَكِرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ \* لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ (2).

ومن هذا القبيل، في مجال حرية العقيدة، كان التشريع البيِّن في

<sup>(1)</sup> الإسراء/ 70.

قول الله تعالى: ﴿لاّ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ العقيدة هذه، ومن التوحيد نفسه الذي هو مقدمة للإيمان وأساس له، ومن موضوع تكريم الإنسان، أي إنسان، يكون المؤمن بالضرورة حكيماً في تقدير نفسه وحدودها، وفي تقدير الآخرين، ورعاية حدودهم وحقوقهم. لذلك فإن المؤمن لا يستعبد أحداً، وبمقابل ذلك لا يرضى بالعبودية. والمؤمن لا يظلم أحداً وبمقابل ذلك لا يرضى بالظلم، أو يستسلم للظالم.

هذا عن حرية العقيدة، وبعدها نرى أن الحرية مضمونة للمؤمن في ثوابت التشريع، وحتى لغير المسلم في المجتمع الإسلامي، لأن الإكراه ممقوت، ومعاقب عليه من أي إنسان صدر ولأي إنسان وجه؛ وهذا ما تحدده الآية الكريمة عن ضرورة التزام العدل من قبل صاحب السلطة والمسؤولية، دون أن يستثنى أحد من التزام العدل تجاهه، وقول الله تعالى في ذلك لا يقبل التأويل: ﴿وَإِذَا حَكَمْتُم بَيِّنَ ٱلنَاسِ أَن تَعَكُمُوا الْمَدَلِ ﴾ (2)

تأسيساً على ما تقدم، يمكننا القول: إن السياسة هي إدارة شؤون أبناء المجتمع وفق أصول وقواعد تحفظ حقوق كل إنسان، وتكون هذه الإدارة بالتعاون والرضا من الجميع حاكمين ومحكومين. وإذا كان التكامل والتكافل عنصرين رئيسين لضمان الوحدة المجتمعية، فإن العدالة التي تؤسس على نظام التآخي بين أفراد المجتمع، والتي تُعطي لكل ذي حق حقه؛ هي الأرض الخصبة التي ينمو فيها هذا التكامل والتكافل؛ حتى يكون أبناء المجتمع كأعضاء الجسد الواحد فعلاً في توادّهم وتراحمِهم. وهذا النمط السياسي هو ما أسسه الإسلام، وما عُرِف بالنظام الشوروي المأمور به. وانسجاماً مع هذا الاستنتاج ترسّخ

<sup>(1)</sup> البقرة/ 256.

في ضمير الناس أن العدل طريق البناء والتقدم، وأن الظلم والاستبداد هما طريق التخلف والتأخر، مما جعل ذلك متلخصاً في مثل شعبي تتناقله الألسن، وتتوارثه الأجيال وفيه: «الظلم إن دام دمَّر، والعدل إن دام عمَّر».

لقد جعل الله تعالى الإنسان خليفة في الأرض، وجعل له مهمة إعمارها، والسعي الدائم لحياة أفضل تتحقق فيها سعادة الجماعة، لا نزوات الفرد. وتحقيقاً لهذه الغاية، كانت الاستقامة والاعتدال نقيض الظلم والطغيان اللذين يولدان التنافر بين الجماعة، ويفسدان وحدتها، ويورثانها التنازع والتغالب بشيء من الحيوانية التي تنحط كثيراً عن قدر السلوك المفترض اتباعه إنسانياً. وفي هذا الجانب من خطورة الظلم والطغيان أمر الله تعالى عباده التائبين بهجره فكان قوله الحق: ﴿فَأَسْتَقِمُ وَالطَغِيانَ أَمْر الله تعالى عباده التائبين بهجره فكان قوله الحق: ﴿فَأَسْتَقِمُ كُمّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوّا ﴾ (١).

وفي الجانب الآخر من موضوع الطغيان، أي في حال أراد شخص ما أن يظلم الآخرين، ويخضعهم لسلطانه ليكونوا مستضعفين لديه، عبيداً له، فإن الإنسان مأمور بمقاومة ذلك ومجابهته؛ لأنه من غير الحائز أن يقبل المؤمن بعبودية لغير الله، وإذا ما ارتضى لنفسه الذلّ، وقبل بالظلم دون أن يثور عليه، فإن عقابه لا يقل عمن مارس الطغيان. فالطاغية كالقابل بالطغيان، والظالم كمن ارتضى الظلم، فالنار هي للإثنين معاً، وهذا الحكم نراه في قول الله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَنٌ \* وَءَائرً لَلْإِثنين مَعاً، وهذا الحكم نراه في قول الله تعالى: ﴿وَلا تَرَكُنُوا لَلُهُ النَّارُ ﴾ (3)، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَلا تَرَكُنُوا لِلهُ النَّارُ ﴾ (1).

<sup>(1)</sup> هود/ 112.

<sup>(2)</sup> النازعات/ 37\_30. (3) هود/ 113.

يُعَدُّ الكواكبي في كتابه «طبائع الاستبداد»، وفي معاناته الشخصية، وحتى في طريقة اغتياله والتآمر عليه، صرخة الحرية في وجه الظالمين المستبدين، في زمن ازداد فيه الاستبداد والطغيان حتى شمل مختلف المجالات، فأصبحت ترى ملامحه في الدين، في العلم، في السياسة... إلخ. فأصبح الاستبداد بيئة ومحيطاً ألفهما بعض الخانعين، واستسلموا لنارهما، وثار عليهما بعض آخر ممن التزموا حديث رسول الله عليه: (أفضل الجهاد: كلمة عدل عند سلطان جائر).

إن الانحطاط ساد الحياة السياسية والثقافية والاقتصادية، وتعددت الآراء حول سبب الفتور والتخلف، ولكن يمكن القول: إن الاستبداد هو بيت الداء، ولن يكون شفاء من هذا الداء إلَّا باستبداله بالشورى والعدالة التي يغدو الإنسان في ظلها مطمئناً على ذاته وعلى ذويه،

<sup>(1)</sup> يونس/ 44.

متمتعاً بحقوقه من غير نقصان، آمناً على عائلته ووطنه. أما الاستبداد فإنه يجعل الإنسان «فاقداً حب وطنه لأنه غير آمن على الاستقرار ويودُّ لو انتقل منه، وضعيف الحب لعائلته لأنه ليس مطمئناً على دوام علاقته معها،... أسير الاستبداد لا يملك شيئاً ليحرص على حفظه، لأنه لا يملك مالاً غير معرض للإهانة»(1).

في ظل الحكم الاستبدادي يصاب المواطن بالقلق وعدم الاستقرار فتُعطل طاقاته، وتقتل حوافزه وطموحاته، وبهذه الطريقة تحرم البلاد من عطاءات أبنائها، ويكفي لذلك أن يراقب الدارس ما يجري، حتى في أيامنا هذه، حيث تلاحظ اللامبالاة من العديدين، وتتسع قضية الاغتراب بين الحكومات والمواطنين، فالأكثرية يتصرفون حيال مؤسسات الدولة، في البلدان التي يحكمها مستبدون، وكأنها لا تعنيهم، وفي أحسن الحالات تكثر إلى الخارج هجرة الكفاءات العلمية والاقتصادية؛ وبذلك تُعطل عجلة التقدم، ويسود التخلف كافة الميادين.

إن الاستبداد، بما هو، تصرف من الحاكم وفق أهوائه، ونزواته بمصير الناس، حيث لا تُرعى حرمة لإنسان، لا يمكن حل مشكلته في الشأن السياسي، إلَّا إذا كان المواطنون شركاء فعليين في الحكم، وإلَّا إذا كان لهم حق الرقابة على السلطة، يوجِّهون الانتقادات، ويقدِّمون المقترحات بلا حرج أو خوف، لأن «الحكومة، من أي نوع كانت، لا تخرج عن وصف الاستبداد، ما لم تكن تحت المراقبة الشديدة، والمحاسبة التي لا تسامح فيها» (2). إن مراقبة الحكومة هي إحدى وسائل الحد من تسلط المستبد، ولكن لا بد أن يعلم القاصي والداني

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن الكواكبي: طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد، ص 84.

<sup>(2)</sup> طبائع الاستبداد، ص 32.

بأن الاستبداد عدو الحق، ونقيض الحرية، ولا يمكن مقاومته إلا بالإعداد والتحضير لمواجهة الظالم المستبد، وكف يده عن تماديه وغيه، لأن المستبد يتمنى لو أن الجميع استسلموا لنهجه، وغيبوا دورهم الفاعل في مقارعته لانتزاع حقوقهم، لأنه، في هذه الحالة، يتمادى في امتصاص دمائهم، ونهب أرزاقهم، وتخلو الساحة لتفننه في ذلك، وهنا يصح القول: «العافية المفقودة هي الحرية السياسية... ومهرها كثرة الطلاب»(1).

إن الحقوق لا تُعطى منَّة من حاكم مستبد، أو من مستعمر، وإنما تنال بالإعداد والتحضير لمواجهة أعداء الله، وأعداء الإنسان. فالعزة والمجد لا يُنالان بالتمنيات والترجي، والأصح أن يعلم كل ساع، من أجل تحقيق إنسانيته، بأن «المجد لا يُنال إِلَّا بنوع من البذل في سبيل الله أو سبيل الدين» (1).

تحتاج المجتمعات، لكي تحفظ كرامتها وتسودها العدالة، إلى أناس شعارهم التضحية، وقول كلمة الحق مهما كلف ذلك، لأن استمرار الاستبداد داء عُضال تنتج عنه أمراض اجتماعية عديدة في كافة ميادين السياسة والتربية والاقتصاد وغيرها. وبشكل أساسي تنشأ في ظل الحكم الاستبدادي طبقة من الانتهازيين يطلق عليهم الكواكبي اسم المتمجدين. فهؤلاء المتمجدون هم فئة جعلت من نفسها حاشية خاصة بالمستبد، فهم عيناه التي تراقب كل صغيرة وكبيرة لا تكون لصالح تسلطه، وهم يده التي يعتدي بها على كرامة الآخرين، ويستبيح بها حرماتهم. والمتمجدون كالمستبد أعداء للحق وللحرية، أنصار للظلم

<sup>(1)</sup> طبائع الاستبداد، ص 94.

<sup>(2)</sup> طبائع الاستبداد، ص 57. ربما يقصد الكواكبي بكلمة الشرقيين المؤمنين.

والاستبداد. ومن شروط الانتساب إلى مثل هذه الفئة أن يكون طالب الانتساب خُلواً من أية قيم ومبادىء دينية أو أخلاقية. إن هذه الشروط ضرورية حتى «يكون المتمجدون أعداء للعدل، أنصاراً للجور، وهذا ما يقصده المستبد من إيجادهم والإكثار منهم ليتمكن بواسطهم من أن يغرّر الأمة على إضرار نفسها تحت اسم منفعتها»(1).

وإذا كان المجد مطلباً طبيعياً لكل إنسان، وهو "إحراز المرء مقام حب واحترام في القلوب، وهو مطلب طبيعي شريف لكل إنسان،... للمجد لذة روحية تقارب لذة العبادة عند المتفانين في الله، وتعادل لذة العلم عند الحكماء، ولذا يزاحم المجد في النفوس منزلة الحياة" (عان مكانة المجد هذه التي يصدق فيها قول الشاعر: "لا بد دون الشهد من إبر النحل". فإن المجد الذي يعمل من أجله المضحُّون هو منبع التحرر للجماعات وللأوطان، وهو المغذِّي لشجرة الحرية والتقدم في كل آن. أما التمجد فهو الإطار المجفف لكل أنواع غذاء التقدم، وهو المعول الهدَّام الذي يساعد المستبدين على تحقيق أهوائهم المتحكمة بمصائر الشعوب، بدل أن تكون الشريعة هي الحد الملتزم به من الحاكم والمحكوم. والحالة هذه نرى أنه "كلما كان المستبد حريصاً على العسف احتاج إلى زيادة جيش المتمجدين العاملين له والمحافظين عليه، واحتاج إلى الدقة في اتخاذهم من أسفل السافلين الذين لا أثر عليه م لدين أو وجدان" (3).

يمكن تلخيص الأمر بالقول: إن المستبد يحارب طلاب المجد، الساعين للحرية والتقدم، ويقرِّب منه المتملقين الذين لا يرعون أيَّا من

<sup>(1)</sup> طبائع الاستبداد، ص 60، 61.

<sup>(2)</sup> طبائع الاستبداد، ص 56. (3) طبائع الاستبداد، ص 66.

قيم الأخلاق، أو قواعد المروءة والحمية. وإذا كان طلاب المجد يمتازون بالإقدام والتضحية من أجل الجماعة، شعارهم: "إن الشرف لا يصان بغير الدم"، فإن المتمجدين لا يُرجى منهم الخير، بل هم المساعدون على جلب الويلات لأمتهم وشعبهم، يصح القول بعد هذا بأن الاستبداد ينمي، في عدد من المقربين من ذوي السلطان، طلب التسفُّل بدل طلب الترقي، بينما مناخ الحرية والعدالة يفجر الطاقات الكامنة في كل إنسان، فنرى بأن الفرد يعيش "في ظل العدالة والحرية نشيطاً على العمل بياض نهاره، وعلى الفكر سواد ليله"(1). وبالمقابل ترى أن الإنسان في ظل الاستبداد يعيش "خاملاً خامداً ضائع القصد، حائراً لا يدري كيف يميت ساعاته وأوقاته ويدرج أيامه وأعوامه، كأنه حريص على بلوغ أجله ليستتر تحت التراب"(2).

يُحوِّل الاستبداد المجتمع إلى جثة هامدة يستطيع النيل منها كل من أراد من الأعداء المتربصين، وفي ظله يُصاب أصحاب القدرات بالسلبية، والتشاؤم، والقلق، ولكن، وفي مواجهة ذلك، يدفع الطغيان المستنيرين من أبناء المجتمع إلى تكثيف جهودهم، وتنشيط حركتهم من أجل تنوير الناس، واستنهاض هممهم ومن أجل مقاومة الاستبداد، ومقارعة المستبد للتخلص منه، والعنصر الأهم في هذه المواجهة هو الوعي الدقيق لمشكلات المجتمع وتلمس الحلول لها، تمهيداً لبدء حركة الإنقاذ. والوعي، عادة، لا يتوقَّر إلَّا بنشر الثقافة، وتحديد الملامح الأساسية لأُطر الفكر الإصلاحي الذي سيعتمده دعاة النهضة.

وهكذا نتوصل إلى أن العلم، بما يحمله من مضامين معرفية

<sup>(1)</sup> طبائع الاستبداد، ص 102.

<sup>(2)</sup> طبائع الاستبداد، ص 102، 103.

تعالج مختلف جوانب الحياة، وأنواع العلوم، هو الردُّ السليم على هذه المسألة. والعلوم المساعدة على النهضة والتحرُّر هي تلك التي تنير العقول، وتجعل الفرد محيطاً، إحاطة شاملة، بمشكلات واقعه، وتساعده على تفهم قواعد وأسس الإصلاح، وبالتالي فالعلوم المفيدة لمواجهة المستبدِ هي تلك التي تعلم الإنسان كيف يقوم بواجبه، وتعرِّفه بحقوقه وبكيفية المطالبة بها. أما العلوم التي تعالج مسائل لا تقترب من الواقع فإن المستبد يشجعها، ولا يرى فيها خطراً أو ضرراً على مصالحه. وبشكل عام ترى أن «المستبد لا يخاف من العلوم كلها، بل من التي توسِّع العقول وتعرِّف الإنسان ما هو الإنسان، وما هي حقوقه، وهل هو مغبون، وكيف الطلب، وكيف النوال، وكيف الحفظ.... المستبد سارق ومخادع، والعلماء منبِّهون محذّرون، وللمستبدِ أعمال وصوالح لا يفسدها عليه إلا العلماء»(١). ومن هذا المنطلق نرى أن المستبد يخاف العلماء فيطاردهم، ويحاول كبت أصواتهم ومنعها من التأثير، محاولاً إطفاء نور العلم وإبقاء الرعية في ظلمات الجهل، وساعياً إلى كبت الحريات العامة؛ لأنه بإطلاق الحريات السياسية والفكرية وغيرها يتم التفاعل بين القادة المستنيرين وبين شعبهم، وبذلك تكون بداية النهاية للاستبداد، والقانون في ذلك يتلخص في أنه: «يسعى العلماء في نشر العلم ويجتهد الاستبداد في إطفاء نوره»(2).

وإذا كان الحديث الشريف ينص على أن (أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر)، فإن كلمة العدل هذه يجب أن تكون واعية موضوعية مبنية على أسس سليمة، لأنه من الكلمات ما يضر، ومنها ما هو دخيل فيكون كلمة حق أريد بها باطل، ومن الكلمات ما يكون

<sup>(1)</sup> طبائع الاستبداد، ص 51.

حلولاً معلَّبة مستوردة من هنا وهناك، وتكون النتيجة منها وبالاً وانحرافاً عن جادة الصواب، أو تكون استبدالاً لاستبداد بآخر أشد وطأة. ولذلك من اللازم والضروري أن يهيأ ويُحدَّد البديل للاستبداد، وأن يكون هذا البديل حلاً مستنداً إلى إطار فكري يعبر عن الواقع الحضاري للمجتمع موضوع الحل. وفي مثل الواقع العربي لا يمكن التفكير إلَّا بحل يكون اجتهاداً منبثقاً من ثوابت التشريع الإسلامي، لأنَّ لبلادنا واقعاً حضارياً عربياً \_ إسلامياً لا يمكن تجاوزه، أو تعطيل دوره، لأن في ذلك ثمة مخالفة لواقع الأمر، يؤدي حكماً إلى التناقض والضياع. وفي ميدان العمل من أجل التقدم تكون قاعدة الانطلاق بأنه «يجب تعيين الغاية بصراحة وإخلاص، وإشهارها بين الناس، والسعي في استحصال رضائهم بها، بل حملهم على النداء بها وطلبها من عند أنفسهم»(1).

<sup>(1)</sup> طبائع الاستبداد، ص 144.

## في رحاب فكر الكواكبي

#### د. أسعد السحمراني

كان من الأهمية أن تتوافق خمس مؤسسات على انعقاد مؤتمر في الذكرى المئوية لوفاة عبد الرحمن الكواكبي، وذلك في عمَّان ما بين 8 ـ 10 شعبان 1423هـ الموافق 15 ـ 17 تشرين الأول/ أكتوبر 2002؛ والمؤسسات هي: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، والمنظمة الإسلامية للثقافة والعلوم والتربية، والمنظمة العربية للثقافة والتربية والعلوم، ووزارة الثقافة في المملكة الأردنية، ومؤسسة الإمام الخوئي الخيرية، وكان لي شرف المشاركة في هذا المؤتمر، وحصلت نقاشات، وتفاوتت بعض الآراء والمواقف عند النخبة المميزة التي أسهمت ببحوث أو نقاشات في هذا المؤتمر.

ونحن نجدًد تحضير كتاب «طبائع الاستبداد» في دار النفائس ببيروت، لطبعة جديدة بالمناسبة نفسها، وجدت مفيداً أن أناقش بعض هذه المواقف.

لقد طرح بعضهم أن عبد الرحمن الكواكبي خاصم السلطان العثماني، وبالتالي حمَّلوا موقفه أثقالاً وصلت لدرجة القول إن نقد الاستبداد في عصر السلطان عبد الحميد الثاني، الذي اكتوى به الكواكبي وكل أهل زمانه ممن يخضعون للعثمانيين، قد أسهم في إسقاط الخلافة.

إن القائل بهذا كله كان يبحث عن مشجب يلقى عليه الأحمال،

وهذا يخالف الموضوعية. نعم، إن الاستبداد قد ساد في أواخر عهد الدولة العثمانية، والصحيح كذلك أن التأخّر عن ركب التطور العلمي والتقني قد ترافق مع الظلم والتعسف والاستبداد، وعشعش الفساد، وحصل استغلال سياسي خطير للدين، وانتشرت الماسونية في أوصال القيادة العسكرية العثمانية، وعمل الأتراك على تتريك العرب، ولم يصغوا للمصلحين من أمثال جمال الدين الأفغاني والسيد عبد الرحمن الكواكبي وسواهما.

عوامل عديدة أسهمت في ما آلت إليه أوضاع السلطنة العثمانية وإلى انهيارها وخسارتها الحرب الأولى، وكان قد سبق ذلك احتلال مناطق كثيرة في الأمة العربية من قِبَل الإنكليز والفرنسيين والإيطاليين.

إن الكواكبي التزم التوجيه الوارد في الحديث النبوي الشريف: (أفضل الجهاد كلمة عدل تقال عند سلطان جائز)، ولم يهادن وقد دفع سعادته وحياته من أجل مواقفه ودفعت معه الثمن عائلته، وقد قدم نموذجاً يستحق أن يكون قدوة في النضال حيث سطَّر كلمة الحق المقاومة في كتاب: "طبائع الاستبداد»؛ وسطَّر رؤيته الإصلاحية بعقلية مؤسسية تمقت الفردية في كتاب: "أم القرى»؛ ومارس النوعية، وتصنيع الرأي العام من خلال الصحافة، ومن خلال التواصل مع الناس، ومن خلال الخدمات العامة واستنهاض الهمم، والريادة في الإصلاح من خلال الوظائف التي شغلها، والمؤسسات التي عمل بها.

بعد كل هذا العطاء، وكل هذه التضحية حتى الرمق الأخير لا يصح أن يحمَّل الكواكبي ما لا علاقة له به. والسؤال: هل كان المطلوب أن يسكت عن الظلم والاستبداد والفساد حتى يرضى بعض المشنعين باسم الحرص على خلافة كان السلطان العثماني فيها مسلوب الإرادة معطل القرار ليس له إلَّا مظاهر فارغة؟

أما الأمر الآخر الذي طرحه بعضهم فهو أن الكواكبي كان علمانياً بمجرد أنه قال في جملة له بفصل الديني عن السياسي.

الكواكبي مسلم، والإسلامية منطلق الإصلاح، والتوحيد مبدأ نيل الحرية، ومكة المكرمة هي الموقع الذي نظم فيه مشروع «أم القرى»؛ والمكى هو رئيس الاجتماع.

لقد دعا الكواكبي إلى الإصلاح على قواعد الإسلام الحنيف السمح، وإلى اعتماد الانتماء الوطني والقومي، وبيّن وسطية الإسلام، ونبه إلى خطر العلماء المدلسين والمتمجدين الذين ينصرون السلطان في ظلمه، وهؤلاء هم الذين دفعوا الكواكبي إلى الحديث عن ضرورة ابتعاد العلماء والقيادات الدينية عن السلطان والمسؤول السياسي حتى لا يحصل الاستغلال، ويكون العلماء غطاء لما يمارسه السلطان كما كانت حال أبي الهدى الصيادي مع السلطان عبد الحميد الثاني.

والأمر الثالث هو قولهم إن الكواكبي قومي عربي، وصاحب موقف وطني، وقد تسرَّعوا في القول إن ذلك موقف غير إسلامي، علماً أن موقف الكواكبي ليس بدعة، فقد طرح معاصروه من المصلحين كالسيد جمال الدين الأفغاني والإمام محمد عبده، وبعدهما عبد الحميد بن باديس والبشير الإبراهيمي، وغيرهم كثير، موضوع دوائر الانتماء الوطني والقومي ضمن دائرة الانتماء الأكبر الدائرة الإسلامية أو الجامعة الإسلامية، وكان شعار جمعية المسلمين الجزائريين: «الإسلام ديننا والعربية لغتنا والجزائر مسلم» وكان مطلع نشيد كشاف الجمعية:

"شعب الجزائر مسلم وإلى العروبة ينتسب" والموقف نفسه ورد عند حسن البنا في رسائله، وعند جمال عبد الناصر في كتاب: "فلسفة الثورة".

لقد ظلم هؤلاء الكواكبي بمثل هذه المواقف المستعجلة،

والأجدى أن نستفيد من آراء الكواكبي ومواقفه بالقدر الذي يمكن توظيف بعضها في خدمة الدين والأمة بعد قرن مضى على طرح هذه الأفكار، وأن نقرأ فكره ضمن ظروفه لا من خلال ما وصلت إليه الأمور في يومنا هذا.

## مآثر من كتاب «طبائع الاستبداد»

- 1 ـ المجد هو إحراز المرء مقام حب واحترام في القلوب.
  - 2 لا يصان الشرف إلّا بالدم.
- 3 ـ لا نيَّة للرقيق في كثير من أحواله، إنما هو تابع لنيَّة مولاه.
  - 4 ـ الاشتراك هو السرُّ كلُّ السرِّ في نجاح الأمم المتمدِّنة.
- 5 \_ العافية المفقودة هي الحرية السياسية.. ومهرها كثرة الطلاب.
- 6 ـ حياة الأسير تشبه حياة النائم المزعوج بالأحلام، فهي حياة لا روح فيها.
  - 7 \_ إن المدارس تقلّل الجنايات، لا السجون.
  - 8 \_ الاستبداد يقلب السير من الترقي إلى الانحطاط.
    - 9 \_ أنكر المنكرات، بعد الكفر، هو الظلم.
      - 10 \_ إنكم خلقتم أحراراً لتموتوا كراماً.
    - 11 \_ إن الحياة هي العمل، ووباء العمل القنوط.

ُ قال شدَّاد لابنه عَنترة في حرب داحس والغبراء، عندما دارت ُ الدائرة على قومه بني عبس:

«ويلك عنترة كرًّ».

فأجابه العبد الأسود:

«إن العبد لا يحسن الكرَّ والفر».

فقال له والده الذي كان، حتى ذلك التاريخ، يرفض الاعتراف بابنه الأسود:

«كرَّ وأنت حر».

عند ذلك أنقض عنترة على الأعداء، غير مبال بالموت.

فردهم عن قومه...

ومنذ ذلك التاريخ أصبح فارس بني عبس، وعُرف في التاريخ أفضل بطل شعبي، وما زالت سيرته تتلى وتدرس في مختلف الأوساط، ولدى معظم الشعوب.

#### فاتحة الكتاب

الحمد لله خالق الكون على نظام محكم متين، والصلاة والسلام على أنبيائه العظام هُداة الأمم إلى الحق المبين، لا سيما منهم على النبي العربي الذي أرسله رحمة للعالمين ليرقى بهم معاشاً ومعاداً على سلم الحكمة إلى عليين.

أقول، وأنا مسلم عربي مضطر للاكتتام<sup>(1)</sup> شأن الضعيف الصادع بالأمر، المعلن رأيه تحت سماء الشرق، الراجي اكتفاء المطالعين بالقول عمن قال: وتعرف الحق في ذاته لا بالرجال، إنني في سنة ثماني عشر وثلاثمائة وألف هجرية<sup>(2)</sup> هجرت دياري سرحاً في الشرق، فزرت مصر واتخذتها لي مركزاً أرجع إليه مغتنماً عهد الحريَّة فيها على عهد عزيزها مضرة سمي عم النبي (العباس الثاني)<sup>(3)</sup>، الناشر لواء الأمن على أكناف ملكه، فوجدت أفكار سراة القوم في مصر كما هي في سائر الشرق حائضة عباب البحث في المسألة الكبرى، أعني المسألة الاجتماعية في الشرق عموماً وفي المسلمين خصوصاً، إنما هم كسائر الباحثين، كلَّ

<sup>(1)</sup> أي إخفاء اسمه الحقيقي، إشارة إلى استعماله الاسم المستعار (الرحالة ك) في هذا الكتاب.

<sup>(2)</sup> أي سنة 1900 ميلادية.

<sup>(3)</sup> المقصود به الخديوي عباس حلمي (1892 ـ 1914 م)

يذهب مذهباً في سبب الانحطاط وفي ما هو الدواء، حيث إني قد تمحّص عندي أنَّ أصل هذا الداء هو الاستبداد السياسي ودواؤه دفعه بالشورى الدستورية. وقد استقر فكري على ذلك \_ كما أن لكل نبأ مستقراً \_ بعد بحث ثلاثين عاماً... بحثاً أظنه كاد يشمل كل ما يخطر على البال من سبب يتوهم فيه الباحث عند النظرة الأولى، أنه ظفر بأصل الداء أو بأهم أصوله، ولكن لا يلبث أن يكشف له التدقيق أنه لم يظفر بشيء، أو أن ذلك فرع لأصل، أو هو نتيجة لا وسيلة.

فالقائل مثلاً: إن أصل الداء التهاون في الدين، لا يلبث أن يقف حائراً عندما يسأل نفسه: لماذا تهاون الناس في الدين؟ والقائل: إن الداء اختلاف الآراء، يقف مبهوتاً عند تعليل سبب الاختلاف. فإن قال سببه الجهل، يُشْكل عليه وجود الاختلاف بين العلماء بصورة أقوى وأشد.. وهكذا يجد نفسه في حلقة مفرغة لا مبدأ لها فيرجع إلى القول: هذا ما يريده الله بخلقه، غير مكترث بمنازعة عقله ودينه له بأن الله حكيم عادل رحيم...

وإنّي، إراحة لفكر المطالعين، أعدّد لهم المباحث التي طالما أتعبت نفسي في تحليلها وخاطرت حتى بحياتي في درسها وتدقيقها، وبذلك يعلمون أني ما وافقت على الرأي القائل بأن أصل الداء هو الاستبداد السياسي إلّا بعد عناء طويل يرجح أني قد أصبت الغرض. وأرجو الله أن يجعل حسن نيّتي شفيع سيئاتي، وها هي المباحث:

في زيارتي هذه لمصر، نشرت في أشهر جرائدها<sup>(1)</sup> بعض مقالات سياسية تحت عنوانات الاستبداد، ما هو الاستبداد وما تأثيره على الدين، على العلم، على التربية، على الأخلاق، على المجد، على المال.. إلى غير ذلك.

<sup>(1)</sup> المؤيد والعمران والقاهرة والمنار.. إلخ.

ثم في زيارتي مصر ثانية أجبت تكليف بعض الشبيبة، فوسَّعت تلك المباحث، خصوصاً في الاجتماعيات، كالتربية والأخلاق، وأضفت إليها طرائق التخلص من الاستبداد، ونشرت ذلك في كتاب سمَّيته (طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد)<sup>(1)</sup>، وجعلته هدية مني للناشئة العربية المباركة الأبية المعقودة آمال الأمَّة بِيُمْنِ نواصيهم. ولا غرو فلا شباب إلَّا بالشباب.

ثم في زيارتي هذه، وهي الثالثة، وجدت الكتاب قد نفد في برهة قليلة، فأحببت أن أعيد النظر فيه وأزيده زيداً مما درسته فضبطته، أو ما اقتبسته وطبقته، وقد صرفت في هذا السبيل عمراً عزيزاً وعناء غير قليل... وأنا لا أقصد في مباحثي ظالماً بعينه ولا حكومة أو أمَّة مخصَّصة، إنما أردت بيان طبائع الاستبداد وما يفعل، وتشخيص مصارع الاستعباد وما يقضيه ويمضيه على ذويه... ولي هناك قصد آخر وهو التنبيه لمورد الداء الدفين، عسى أن يعرف الذين قضوا نحبهم، أنهم هم المتسببون لما حلَّ بهم، فلا يعتبون على الأغيار ولا على الأقدار، إنما يعتبون على الجهل وفقد الهمم والتواكل.. وعسى الذين فيهم بقية رمق من الحياة يستدركون شأنهم قبل الممات...

وقد تخيَّرت في الإنشاء أسلوب الاقتضاب، وهو الأسلوب السهل المفيد الذي يختاره كتَّاب سائر اللغات، ابتعاداً عن قيود التعقيد وسلاسل التأصيل والتفريع. هذا وإني أخالف أولئك المؤلفين، فلا أتمنى العفو عن الزلل، إنما أقول:

هذا جهدي، وللناقد الفاضل أن يأتي قومه بخير منه، فما أنا إِلَّا فاتح باب صغير من أسوار الاستبداد، عسى الزمان يوسعه، والله ولي المهتدين. [م] 1320[هـ] ما 1320

ا حدث ذلك في سنة 1319هـ/ 1901م.

لاحق كلب الصياد يوما أرنباً فعجز عنه، ولم يستطع إدراكه. فسأل الكلب الأرنب: كيف تسبقني وأنا أقوى منك وأسرع؟ فأجابه الأرنب: «لأني أعدو لحسابي وتعدو لحساب

#### مقدمة

لا خفاء أن السياسة علم واسع جداً يتفرع إلى فنون كثيرة ومباحث دقيقة شتى، وقلَّما يوجد إنسان يحيط بهذا العلم، كما أنَّه قلَّما يوجد إنسان لا يحتك فيه.

وقد وجد في كل الأمم المترقية علماء سياسيون تكلموا في فنون السياسة ومباحثها استطراداً في مدونات الأديان أو الحقوق أو التاريخ أو الأخلاق أو الأدب، ولا تُعرف للأقدمين كتب مخصوصة في السياسة لغير مؤسسي الجمهوريات في الرومان واليونان، وإنما لبعضهم مؤلفات سياسية أخلاقية ككليلة ودمنة ورسائل غريغوريوس ومحررات سياسية دينية كنهج البلاغة وكتاب الخراج.

وأما في القرون المتوسطة فلا تؤثر أبحاث مفصلة في هذا الفن لغير علماء الإسلام؛ فهم ألَّفوا فيه ممزوجاً بالأخلاق كالرازي والطوسي والغزالي، والعلائي، وهي طريقة الفرس، وممزوجاً بالأدب كالمعري والمتنبي، وهي طريقة العرب، وممزوجاً بالتاريخ كابن خلدون وابن بطوطة، وهي طريقة المغاربة.

أما المتأخرون من أهل أوروبا ثم أميركا فقد توسعوا في هذا العلم وألَّفوا فيه كثيراً، وأشبعوه تفصيلاً حتى إنهم أفردوا بعض مباحثه في التأليف بمجلدات ضخمة، وقد ميَّزوا مباحثه إلى سياسة عمومية، وسياسة خارجية، وسياسة إدارية، وسياسة اقتصادية، وسياسة حقوقية...

إلخ. وقسموا كلاًّ منها إلى أبواب شتى وأصول وفروع.

وأما المتأخرون من الشرقيين، فقد وُجد من الترك كثيرون ألَّفوا في أكثر مباحثه تآليف مستقلة وممزوجة مثل أحمد جودة باشا، وكمال بك، وسليمان باشا، وحسن فهمي باشا، والمؤلفون من العرب قليلون ومقلُّون، والذين يستحقون الذكر منهم فيما نعلم رفاعة بك، وخير الدين باشا التونسي وأحمد فارس، وسليم البستاني، والمبعوث المدني.

ولكن يظهر لنا الآن أن المحررين السياسيين من العرب قد كثروا، بدليل ما يظهر من منشوراتهم في الجرائد والمجلات في مواضيع كثيرة، ولهذا لاح لهذا العاجز أن أذكّر حضراتهم على لسان بعض الجرائد العربية بموضوع هو أهم المباحث السياسية، وقلَّ مَنْ طرق بابه منهم إلى الآن. فأدعوهم إلى ميدان المسابقة في خير خدمة ينيرون بها أفكار إخوانهم الشرقيين وينبهونهم، لا سيما العرب منهم، لما هم عنه غافلون، فيفيدونهم بالبحث والتعليل وضرب الأمثال والتحاليل (ما هو داء الشرق وما دواؤه؟).

ولما كان تعريف علم السياسة بأنه هو "إدارة الشؤون المشتركة بمقتضى الحكمة" يكون بالطبع أول مباحث السياسة وأهمها بحث (الاستبداد) أي التصرف في الشؤون المشتركة بمقتضى الهوى.

وإني أرى أن المتكلم في الاستبداد عليه أن يلاحظ تعريف وتشخيص «ما هو الاستبداد؟ ما سببه؟ ما أعراضه؟ ما سيره؟ ما إنذاره؟ ما دواؤه؟»، وكل موضوع من ذلك يتحمل تفصيلات كثيرة وينطوي على مباحث شتى من أمهاتها: ما هي طبائع الاستبداد؟ لما يكون المستبد شديد الخوف؟ لماذا يستولي الجبن على رعيَّة المستبد؟ ما تأثير الاستبداد على الدين؟ على العلم؟ على المجد؟ على المال؟ على الأخلاق؟ على التربية؟ على العمران؟ من هم أعوان الأخلاق؟ على التربية؟ على العمران؟ من هم أعوان

المستبد؟ هل يُتحمَّل الاستبداد؟ كيف يكون للترتيب من الاستبداد؟ بماذا ينبغى استبدال الاستبداد؟

قبل الخوض في هذه المسائل، يمكننا أن نشير إلى النتائج التي تستقر عندها أفكار الباحثين في هذا الموضوع، وهي نتائج متّحدة المدلول مختلفة التعبير على حسب اختلاف المشارب والأنظار في الباحثين وهي:

يقول المادي: الداء القوة، والدواء المقاومة.

ويقول السياسي: الداء استعباد البرية، والدواء استرداد الحرية.

ويقول الحكيم: الداء القدرة على الاعتساف، والدواء الاقتدار على الاستنصاف.

ويقول الحقوقي: الداء تغلُّب السلطة على الشريعة، والدواء تغليب الشريعة على السلطة.

ويقول الربَّاني: الداء مشاركة الله في الجبروت، والدواء توحيد الله حقاً. وهذه أقوال أهل النظر. وأما أهل العزائم:

فيقول الأبي: الداء مد الرقاب للسلاسل، والدواء الشموخ عن الذل. ويقول المتين: الداء وجود الرؤساء بلا زمام، والدواء ربطهم بالقيود الثقال.

ويقول الحر: الداء التعالي على الناس باطلاً، والدواء تذليل المتكبرين. ويقول المفادي: الداء حب الحياة، والدواء حب الموت.

## ما هو الاستبداد؟

الاستبداد، لغة، هو غرور المرء برأيه والأنفة عن قبول النصيحة أو الاستقلال في الرأي وفي الحقوق المشتركة.

ويراد بالاستبداد، عند إطلاقه، استبداد الحكومات خاصَّة، لأنَّها أعظم مظاهر أضراره التي جعلت الإنسان أشقى ذوي الحياة. وأما تحكُّم النفس على العقل، وتحكُّم الأب والأستاذ والزوج، ورؤساء بعض الأديان، وبعض الشركات، وبعض الطبقات، فيوصف بالاستبداد مجازاً أو مع الإضافة.

الاستبداد، في اصطلاح السياسيين، هو تصرّف فرد أو جمع في حقوق قوم بالمشيئة وبلا خوف تبعة، وقد تطرق<sup>(1)</sup> مزيدات على هذا المعنى الاصطلاحي فيستعلمون في مقام كلمة (استبداد) كلمات: استعباد، واعتساف، وتسلط، وتحكم، وفي مقابلتها كلمات: مساواة، وحس مشترك، وتكافؤ، وسلطة عامة. ويستعملون في مقام صفة (مستبد) كلمات: جبار، وطاغية، وحاكم بأمره، وحاكم مطلق. وفي مقابله (حكومة مستبدة) كلمات: عادلة، ومسؤولة، ومقيدة، ودستورية. ويستعملون في مقام وصف الرعية (المستبد عليهم) كلمات: أسرى، ومستصغرين، وبؤساء، ومستنبين، وفي مقابلتها: أحرار، وأباة، وأحياء، وأعزّاء.

<sup>(</sup>۱) بمعنى: تطرأ.

هذا تعريف الاستبداد بأسلوب ذكر المرادفات والمقابلات، وأما تعريفه بالوصف فهو أن الاستبداد صفة للحكومة المطلقة العنان فعلاً، أو حكماً، التي تتصرف في شؤون الرعية كما تشاء بلا خشية حساب ولا عقاب محقَّقين. وتفسير ذلك هو كون الحكومة إما هي غير مكلفة بتطبيق تصرُّفها على شريعة أو على أمثلة تقليدية أو على إرادة الأمة، وهذه حالة الحكومات المطلقة، أو هي مقيدة بنوع من ذلك ولكنها تملك بنفوذها إبطال قوة القيد بما تهوى، وهذه حالة أكثر الحكومات التي تسمِّي نفسها بالمقيدة أو بالجمهورية.

وأشكال الحكومة المستبدة كثيرة ليس هذا البحث محل تفصيلها، ويكفي هنا الإشارة إلى أن صفة الاستبداد، كما تشمل حكومة الحاكم الفرد المطلق الذي تولى الحكم بالغلبة أو الوراثة، تشمل أيضاً الحاكم الفرد المقيد المنتخب متى كان غير مسؤول، وتشمل حكومة الجمع ولو منتخباً لأن الاشتراك في الرأي لا يدفع الاستبداد وإنما قد يعدله الاختلاف نوعاً، وقد يكون عند الاتفاق أضرَّ من استبداد الفرد. ويشمل أيضاً الحكومة الدستورية المفرَّقة فيها بالكلية قوة التشريع عن قوة التنفيذ وعن القوة المراقبة، لأن الاستبداد لا يرتفع ما لم يكن هناك ارتباط في المسؤولية فيكون المنفذون مسؤولين لدى المشترعين، وهؤلاء مسؤولين لدى الأمّة، تلك الأمّة التي تعرف أنها صاحبة الشأن وتعرف أن تراقب وأن تتقاضى الحساب.

وأشد مراتب الاستبداد التي يُتعوَّذ بها من الشيطان هي حكومة الفرد المطلق، الوارث للعرش، القائد للجيش، الحائز على سلطة دينية. ولنا أن نقول: كلَّما قلَّ وصف من هذه الأوصاف خفَّ الاستبداد إلى أن ينتهي بالحاكم المنتخب الموقت المسؤول فعلاً، وكذلك يخف الاستبداد طبعاً كلما قل عدد نفوس الرعية، وقل الارتباط بالأملاك

الثابتة، وقل التفاوت في الثروة، وكلما ترقى الشعب في المعارف.

إن الحكومة من أي نوع كانت لا تخرج عن وصف الاستبداد ما لم تكن تحت المراقبة الشديدة والاحتساب الذي لا تسامح فيه، كما حرى في صدر الإسلام في ما نقم على عثمان ثم على علي رضي الله عنهما، وكما جرى في عهد هذه الجمهورية الحاضرة في فرنسا في مسائل النياشين وبناما ودريفوس (1).

ومن الأمور المقررة طبيعة وتاريخياً أنه ما من حكومة عادلة تأمن المسؤولية والمؤاخذة بسبب غفلة الأمة أو التمكُّن من إغفالها إلا وتسارع إلى التلبس بصفة الاستبداد، وبعد أن تتمكَّن فيه لا تتركه وفي خدمتها إحدى الوسيلتين العظيمتين: جهالة الأمة، والجنود المنظَّمة، وهما أكبر مصائب الأمم وأهم معائب الإنسانية، وقد تخلصت الأمم المتمدِّنة ـ نوعاً ـ من الجهالة، ولكن بليت بشدة الجندية الجبرية العمومية؛ تلك الشدة التي جعلتها أشقى حياة من الأمم الجاهلة وألصق عاراً بالإنسانية من أقبح أشكال الاستبداد، حتى ربما يصح أن يقال: إن مخترع هذه الجندية إذا كان هو الشيطان فقد انتقم من آدم في أولاده أعظم ما يمكنه أن ينتقم! نعم إذا ما دامت هذه الجندية التي مضى عليها نحو قرنين إلى قرن آخر أيضاً تنهك تجلد الأمم وتجعلها تسقط دفعة واحدة. ومن يدري كم يتعجب رجال الاستقبال من ترقي العلوم في

<sup>(1)</sup> والإشارة - هنا - إلى الأحداث التي رافقت منح امتياز قناة بنما الملاحية. وقضية دريفوس التي بدأت عام 1894م حينما كُشف عن برنامج أرسل إلى الماجور شفارتزكوپن، الملحق العسكري الألماني في باريس، ومعه قائمة بالوثائق السرية الفرنسية التي وعد كاتب البرنامج بتقديمها. وأدانت المحكمة العسكرية الكابتن ألفرد دريفوس (1859 - 1935م) وهو ضابط فرنسي يهودي، اتُهم بالخيانة العظمى وحكم عليه بالسجن مدى الحياة عام 1894م في جزيرة الشيطان، ثم أعيدت محاكمته، بضغط من الجماهير (1896م) فبرَّى، وردَّ إليه اعتباره (1906م).

هذا العصر ترقّباً مقروناً باشتداد هذه المصيبة التي لا تترك محلاً لاستغراب إطاعة المصريين للفراعنة في بناء الأهرامات سخرة، لأن تلك لا تتجاوز التعب وضياع الأوقات، وأمّا الجنديّة فتفسد أخلاق الأمة حيث تعلّمها الشراسة والطاعة العمياء والاتكال، وتميت النشاط وفكرة الاستقلال، وتكلف الأمّة الإنفاق الذي لا يطاق، وكل ذلك منصرف لتأييد الاستبداد المشؤوم: استبداد الحكومات القائدة لتلك القوة من جهة، واستبداد الأمم بعضها على بعض من جهة أُخرى.

ولنرجع لأصل البحث فأقول: لا يعهد في تاريخ الحكومات المدنية استمرار حكومة مسؤولة مدة أكثر من نصف قرن إلى غاية قرن ونصف، وما شذَّ من ذلك سوى الحكومة الحاضرة في إنكلترة، والسبب يقظة الإنكليز الذين لا يسكرهم انتصار، ولا يخملهم انكسار، فلا يغفلون لحظة عن مراقبة ملوكهم، حتى إن الوزارة هي تنتخب للملك خدمه وحشمه فضلاً عن الزوجة والصهر؛ وملوك الإنكليز الذين فقدوا منذ قرون كل شيء ما عدا التاج، لو تسنى الآن لأحدهم الاستبداد لغنمه حالاً ولكن هيهات أن يظفر بغرَّة (1) من قومه يستلم فيها زمام الجيش.

أمَّا الحكومات البدويَّة التي تتألف رعيتها كلها أو أكثرها من عشائر يقطنون البادية يسهل عليهم الرحيل والتفرق متى مسَّت حكومتهم حريتهم الشخصية، وسامتهم ضيماً، ولم يقووا على الاستنصاف؛ فهذه الحكومات قلَّما اندفعت إلى الاستبداد، وأقرب مثال لذلك أهل جزيرة العرب، فإنَّهم لا يكادون يعرفون الاستبداد من قبل عهد ملوك تبَّع وحِمْير وغسان إلى الآن إلَّا فترات قليلة. وأصل الحكمة

<sup>(1)</sup> بغرَّة: بغفلة.

في أن الحالة البدوية بعيدة بالجملة عن الوقوع تحت نير الاستبداد، وهو أن نشأة البدوي نشأة استقلالية بحيث كل فرد يمكنه أن يعتمد في معيشته على نفسه فقط خلافاً لقاعدة الإنسان المدني الطبع، تلك القاعدة التي أصبحت سخرية عند علماء الاجتماع المتأخرين، القائلين بأن الإنسان من الحيوانات التي تعيش أسراباً في كهوف ومسارح مخصوصة، وأما الآن فقد صار من الحيوان الذي متى انتهت حضانته عليه أن يعيش مستقلاً بذاته، غير متعلق بأقاربه وقومه كل الارتباط، ولا مرتبط ببيته وبلده كلَّ التعلُّق، كما هي معيشة أكثر الإنكليز والأميركان الذين يفتكر الفرد منهم أن تعلقه بقومه وحكومته ليس بأكثر من رابطة شريك في شركة اختيارية، خلافاً للأمم التي تتبع حكوماتها حتى فيما تدين.

الناظر في أحوال الأمم يرى أن الأسراء (1) يعيشون متلاصقين متراكمين، يتحفظ بعضهم ببعض من سطوة الاستبداد كالغنم تلتف على بعضها إذا ذعرها الذئب، أما العشائر والأمم الحرة المالك أفرادها الاستقلال الناجز، فيعيشون متفرقين.

وقد تكلم بعض الحكماء، لا سيما المتأخرون منهم، في وصف الاستبداد ودوائه بجمل بليغة بديعة تصور في الأذهان شقاء الإنسان كأنها تقول له: هذا عدوك فانظر ماذا تصنع، ومن هذه الجمل قولهم:

«المستبد يتحكم في شؤون الناس بإرادته لا بإرادتهم، ويحكمهم بهواه لا بشريعتهم، ويعلم من نفسه أنه الغاصب المتعدي فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدها عن النطق بالحق والتداعي لمطالبته».

<sup>(</sup>۱) مفردها: أسير: سجين.

«المستبد عدو الحق، عدو الحرية وقاتلهما، والحق أبو البشر، والحرية أمهم، والعوام صبية أيتام نيام لا يعلمون شيئاً، والعلماء هم إخوتهم الراشدون، إن أيقظوهم هبوا وإن دعوهم لبوا وإلا فيتصل نومهم بالموت».

«المستبد يتجاوز الحد ما لم ير حاجزاً من حديد، فلو رأى الظالم على جنب المظلوم سيفاً لما أقدم على الظلم، كما يقال: الاستعداد للحرب يمنع الحرب».

«المستبد إنسان مستعد بالطبع للشر وبالإلجاء (1) للخير، فعلى الرعية أن تعرف ما هو الخير وما هو الشر فتلجىء حاكمها للخير رغم طبعه، وقد يكفي للإلجاء مجرد الطلب إذا علم الحاكم أن وراء القول فعلاً. ومن المعلوم أن مجرد الاستعداد للفعل فعل يكفي شرً الاستداد».

«المستبد يود أن تكون رعيته كالغنم دراً وطاعة، وكالكلاب تذلّلاً وتملقاً، وعلى الرعية أن تكون كالخيل إن خُدِمت خَدَمت، وإن ضُربت شَرست، وعليها أن تكون كالصقور لا تُلاعب ولا يُستأثر عليها بالصيد كله، خلافاً للكلاب التي لا فرق عندها أَطُعِمَتْ أو حُرمت حتى من العظام. نعم على الرعية أن تعرف مقامها، هل خُلقت خادمة لحاكمها، تطيعه إن عدل أو جار، وخُلق هو ليحكمها كيف شاء بعدل أو اعتساف، أم هي جاءت به ليخدمها لا ليستخدمها! والرعية العاقلة تقيد وحش الاستبداد بزمام تستميت دون بقائه في يدها لتأمن من بطشه، فإن شمخ هزَّت به الزمام وإن صال ربطته».

من أقبح أنواع الاستبداد استبداد الجهل على العلم، واستبداد النفس على العقل، ويسمى استبداد المرء على نفسه، وذلك أن الله،

<sup>(1)</sup> الإلجاء: الاضطرار والإكراه.

جلّت نعمه، خلق الإنسان حراً قائده العقل، فكفر وأبي إلّا أن يكون عبداً قائده الجهل. خلقه وسخر له أماً وأباً يقومان بأوده إلى أن يبلغ أَشْدُّه، ثم جعل له الأرض أماً والعمل أباً، فكفر وما رضي إلّا أن تكون أمته أمه وحاكمه أباه. خلق له إدراكاً ليهتدي إلى معاشه ويتقى مهلكه، وعينين ليبصر، ورجلين ليسعى، ويدين ليعمل، ولساناً ليكون ترجماناً عن ضميره، فكفر وما أحب إلا أن يكون كالأبله الأعمى، المقعد، الأشل، الكذوب، ينتظر كل شيء من غيره، وقلما يطابق لسانه جنانه. خلقه منفرداً غير متصل بغيره ليملك اختياره في حركته وسكونه، فكفر وما استطاب إلا الارتباط في أرض محدودة سماها الوطن، وتشابك بالناس ما استطاع اشتباك تظالم لا اشتباك تعاون... خلقه ليشكره على جعله عنصراً حياً بعد أن كان تراباً، وليلجأ إليه عند الفزع تثبيتاً للجنان، وليستند عليه عند العزم دفعاً للتردد، وليثق بمكافأته أو مجازاته على الأعمال، فكفر وأبى شكّرَهُ وخلط في دين الفطرة الصحيح بالباطل ليغالط نفسه وغيره. خلقه يطلب منفعته جاعلاً رائده الوجدان، فكفر، واستحلَّ المنفعة بأي وجه كان، فلا يتعفُّف على محظور صغير إلا توصلاً لمحرَّم كبير. خلقه وبذل له مواد الحياة، من نور ونسيم ونبات وحيوان ومعادن وعناصر مكنوزة في خزائن الطبيعة، بمقادير ناطقة بلسان الحال بأن واهب الحياة حكيم خبير جعل مواد الحياة الأكثر لزوماً في ذاته، أكثر وجوداً وابتذالاً، فكفر الإنسان نعمة الله وأبى أن يعتمد كفالة رزقه، فوكله ربه إلى نفسه وابتلاه بظلم نفسه وظلم جنسه، وهكذا كان الإنسان ظلوماً كفوراً.

الاستبداد يد الله القوية الخفية يصفع بها رقاب الآبقين (1) من جنة

<sup>(1)</sup> الآبق: العبد الهارب من سيده.

عبوديته إلى جهنم عبودية المستبدين الذين يشاركون الله في عظمته ويعاندونه جهاراً، وقد ورد في الخبر: (الظالم سيف الله يَنتقم به ثَم يُنتقم منه)، كما جاء في أثر آخر: (من أعان ظالماً على ظلمه سلطه الله عليه) ولا شك في أن إعانة الظالم تبتدىء من مجرد الإقامة في أرضه.

الاستبداد هو نار غضب الله في الدنيا، والجحيم نار غضبه في الآخرة، وقد خلق الله النار أقوى المطهرات فيطهر بها في الدنيا دنس من خلقهم أحراراً وبسط لهم الأرض واسعة وبذل فيها رزقهم، فكفروا بنعمته ورضخوا للاستعباد والتظالم.

الاستبداد أعظم بلاء، يتعجل الله به الانتقام من عباده الخاملين ولا يرفعه عنهم حتى يتوبوا توبة الأنفة. نعم، الاستبداد أعظم بلاء لأنه وباء دائم بالفتن، وجدب مستمر بتعطيل الأعمال، وحريق متواصل بالسلب والغصب، وسيل جارف للعمران، وخوف يقطع القلوب، وظلام يعمي الأبصار، وألم لا يفتر، وصائل لا يرحم، وقصة سوء لا تنتهي. وإذا سأل سائل: لماذا يبتلي الله عباده بالمستبدين؟ فأبلغ جواب مسكت هو: إن الله عادل مطلق لا يظلم أحداً، فلا يولي المستبد إلا على المستبدين. ولو نظر السائل نظرة الحكيم المدقق لوجد كل فرد من أسراء الاستبداد مستبداً في نفسه، لو قدر لجعل زوجته وعائلته وعشيرته وقومه والبشر كلهم حتى وربه الذي خلقه تابعين لرأيه وأمره.

فالمستبدون يتولأهم ممتبد والأحرار يتولاهم الأحرار، وهذا صريح معنى: (كما تكونوا يولى عليكم).

ما أليق بالأسير في أرض أن يتحول عنها إلى حيث يملك حريته، فإن الكلب الطليق خير حياة من الأسد المربوط.

## الاستبداد والدين

تضافرت آراء أكثر العلماء الناظرين في التاريخ الطبيعي للأديان على أن الاستبداد السياسي متولد من الاستبداد الديني، والبعض يقول إن لم يكن هناك توليد فهما أخوان أبوهما التغلب وأمهما الرياسة، أو هما صنوان قويان بينهما رابطة الحاجة على التعاون لتذليل الإنسان، والمشاكلة بينهما أنهما حاكمان أحدهما في مملكة الأجسام والآخر في عالم القلوب. والفريقان مصيبان في حكمهما بالنظر إلى مغزى أساطير الأولين والقسم التاريخي من التوراة والرسائل المضافة إلى الإنجيل؛ ومخطئون في حق الأقسام التعليمية الأخلاقية فيهما، كما هم مخطئون في حق الأقسام التعليمية الأخلاقية فيهما، كما هم مخطئون شيء أن يقولوا: نحن لا ندرك دقائق القرآن نظراً لخفائها علينا في طي بلاغته ووراء العلم بأسباب نزول آياته، وإنما نبني نتيجتنا على مقدمات ما نشاهد عليه المسلمين منذ قرون إلى الآن من استعانة مستبديهم بالدين.

يقول هؤلاء المحررون: إن التعاليم الدينية، ومنها الكتب السماوية تدعو البشر إلى خشية قوة عظيمة هائلة لا تدرك العقول كنهها، قوة تتهدّد الإنسان بكل مصيبة في الحياة فقط، كما عند البوذية واليهودية، أو في الحياة وبعد الممات، كما عند النصارى والإسلام، تهديداً ترتعد منه الفرائص فتخور القوى، وتنذهل منه العقول فتستسلم للخبل والخمول،

ثم تفتح هذه التعاليم أبواباً للنجاة من تلك المخاوف، نجاة وراءها نعيم مقيم، ولكن على تلك الأبواب حجاب من البراهمة (1) والكهنة والقسوس (2) وأمثالهم الذين لا يأذنون للناس بالدخول ما لم يعظموهم مع التذلل والصَّغار ويرزقوهم باسم نذر أو ثمن غفران، حتى إن أولئك الحجاب، في بعض الأديان، يحجزون فيما يزعمون لقاء الأرواح بربها ما لم يأخذوا عنها مكوس (3) المرور إلى القبور وفدية الخلاص من مطهر الأعراف. وهؤلاء المهيمنون على الأديان كم يرهبون الناس من غضب الله وينذرونهم بحلول مصائبه وعذابه عليهم، ثم يرشدونهم إلى أن لا خلاص ولا مناص لهم إلَّا بالالتجاء إلى سكان القبور الذين لهم دالة بل سطوة على الله فيحمونهم من غضبه.

ويقولون إن السياسيين يبنون، كذلك، استبدادهم على أساس من هذا القبيل، فهم يسترهبون الناس بالتعالي الشخصي والتشامخ الحسي، ويذللونهم بالقهر والقوة وسلب الأموال حتى يجعلوهم خاضعين لهم، عاملين لأجلهم، يتمتعون بهم كأنهم نوع من الأنعام التي يشربون ألبانها ويأكلون لحومها ويركبون ظهورها وبها يتفاخرون.

ويرون أن هذا التشاكل في بناء ونتائج الاستبدادين، الديني والسياسي، جعلهما في مثل فرنسا خارج باريس مشتركين في العمل كأنهما يدان متعاونتان، وجعلهما في مثل روسيا مشتبكين في الوظيفة كأنهما اللوح والقلم يسجلان الشقاء على الأمم.

البراهمة: طبقة أو فئة رجال الدين عند الهندوس.

 <sup>(2)</sup> قس: رتبة دينية مسيحية هي في الأصل بين الأسقف والشماس وتعتمدها البروتستانية لكل من تكون له رتبة دينية عندها.

<sup>(3)</sup> مكوس: مال يأخذه من يتولون السلطة على الأسواق، أشبه بضريبة أو رسم يُجبى.

ويقررون أن هذا التشاكل بين القوتين ينجر بعوام البشر، وهم السواد الأعظم، إلى نقطة أن يلتبس عليهم الفرق بين الإله المعبود بحق وبين المستبد المطاع بالقهر، فيختلطان في مضايق أذهانهم من حيث التشابه في استحقاق مزيد التعظيم، والرفعة عن السؤال وعدم المؤاخذة على الأفعال؛ بناء عليه لا يرون لأنفسهم حقاً في مراقبة المستبد لانتفاء النسبة بين عظمته ودناءتهم؛ وبعبارة أخرى يجد العوام معبودهم وجبًّارهم مشتركين في كثير من الحالات والأسماء والصفات، وهم هم، ليس من شأنهم أن يفرِّقوا مثلاً بين (الفعَّال المطلق)، والحاكم بأمره، وبين (لا يُسأل عمًّا يفعل) وغير مسؤول، وبين (المنعم) وولي النعم، وبين (جلَّ شأنه) وجليل الشأن. بناء عليه يعظمون الجبابرة تعظيمهم لله، ويزيدون تعظيمهم على التعظيم لله لأنه حليم كريم ولأن عذابه آجل غائب، وأما انتقام الجبار فعاجل حاضر. والعوام، كما يقال، عقولهم في عيونهم، يكاد لا يتجاوز فعلهم المحسوس المشاهد، حتى يصحَّ أن يقال فيهم: لولا رجاؤهم بالله وخوفهم منه فيما يتعلق بحياتهم الدنيا لما صلوا ولا صاموا، ولولا أملهم العاجل لما رجحوا قراءة الدلائل والأوراد على قراءة القرآن، ولا رجحوا اليمين بالأولياء المقربين كما يعتقدون على اليمين بالله.

وهذه الحال هي التي سهلت، في الأمم الغابرة المنحطة، دعوى بعض المستبدين الألوهية على مراتب مختلفة حسب استعداد أذهان الرعية، حتى يقال إنه ما من مستبد سياسي إلى الآن إلا ويتّخذ له صفة قدسية يشارك بها الله، أو تعطيه مقام ذي علاقة مع الله، ولا أقل من أن يتخذ بطانة من خَدَمة الدين يعينونه على ظلم الناس باسم الله، وأقل ما يعينون به الاستبداد تفريق الأمم إلى مذاهب وشيع متعادية تقاوم بعضها بعضاً، فتتهاتر قوة الأمة ويذهب ريحها فيخلو للاستبداد ليبيض ويفرّخ،

وهذه سياسة الإنكليز في المستعمرات لا يؤيدها شيء مثل انقسام الأهالي على أنفسهم وإفنائهم بأسهم بينهم بسبب اختلافهم في الأديان والمذاهب.

ويعللون أن قيام المستبدين من أمثال (أبناء داود) و(قسطنطين) في نشر الدين بين رعاياهم، وانتصار مثل (فيليب الثاني) الإسباني و(هنري الثامن) الإنكليزي للدين حتى بتشكيل مجالس (إنكيزيسيون) وقيام الحاكم الفاطمي والسلاطين الأعاجم في الإسلام بالانتصار لغلاة الصوفية وبنائهم لهم التكايا، لم يكن إلَّا بقصد الاستعانة بممسوخ الدين وببعض أهله المغفلين على ظلم المساكين، وأعظم ما يلائم مصلحة المستبد ويؤيدها أن الناس يتلقون قواعدَه وأحكامَه بإذعان بدون بحث أو جدال، فيودون تأليف الأمة على تلقي أوامرهم بمثل ذلك، ولهذا القصد عينه كثيراً ما يحاولون بناء أوامرهم أو تفريعها على شيء من قواعد الدين.

ويحكمون بأن بين الاستبدادين، السياسي والديني، مقارنة لا تنفك متى وُجد أحدهما في أمة جرَّ الآخر إليه، أو متى زال زال رفيقه، وإن صلح، أي ضعف الثاني. ويقولون إن شواهد ذلك كثيرة جداً لا يخلو منها زمان ولا مكان. ويبرهنون على أن الدين أقوى تأثيراً من السياسة إصلاحاً وإفساداً، ويمثلون بالسكسون، أي الإنكليز والهولنديين والأميركان والألمان، الذين قبلوا البروتستنتية، فأثر التحرير الديني في الإصلاح السياسي والأخلاق أكثر من تأثير الحرية المطلقة السياسية في جمهور اللاتين، أي الفرنسيين والطليان والإسبانيول والبرتغال. وقد أجمع الكتاب السياسيون المدقّقون، بالاستناد على التاريخ والاستقراء، من أن ما مِن أمة أو عائلة أو شخص تنطّع في الدين، أي تشدد فيه، إلّا واختلّ نظام دنياه وخسر أولاه وعقباه.

والحاصل أن كل المدققين السياسيين يرون أن السياسة والدين

بمشيان متكاتفين، ويعتبرون أن إصلاح الدين هو أسهل وأقوى وأقرب طريق للإصلاح السياسي.

وربما كان أول من سلك هذا المسلك، أي استخدم الدين في الإصلاح السياسي، هم حكماء اليونان، حيث تحيّلوا على ملوكهم المستبدين في حملهم على قبول الاشتراك في السياسة بإحيائهم عقيدة الاشتراك في اللوهية، أخذوها عن الآشوريين ومزجوها بأساطير المصريين بصورة نخصيص العدالة بإله والحرب بإله والأمطار بإله، إلى غير ذلك من التوزيع، وجعلوا لإله الآلهة حتَّ النظارة عليهم، وحتَّ الترجيح عند وقوع الاختلاف بينهم. ثم بعد تمكن هذه العقيدة في الأذهان، بما ألبست من جلالة المظاهر وسحر البيان، سهل على أولئك الحكماء دفعهم الناس إلى مطالبة جبابرتهم بالنزول من مقام الانفراد، وبأن تكون إدارة الأرض كإدارة السماء؛ فانصاع ملوكهم إلى ذلك مكرهين. وهذه هي الوسيلة العظمى التي مكنت اليونان أخيراً من إقامة جمهوريات أثينا وإسبارطة، وكذلك فعل الرومان، وهذا الأصل لم يزل المثال القديم لأصول توزيع الإدارة في الحكومات الملكية والجمهوريات على أنواعها إلى هذا العهد.

إنما هذه الوسيلة، أي التشريك، فضلاً عن كونها باطلة في ذاتها، مت عنها أخيراً ردُّ فعل أضرَّ كثيراً، وذلك أنها فتحت للمشعوذين، من سائر طبقات الناس، باباً واسعاً لدعوى شيء من خصائص الألوهية كالصفات القدسية والتصرفات الروحية، وكان قبل ذلك لا يتهجم على مثلها غيرُ أفراد من الجبابرة كنمرود إبراهيم وفرعون موسى ثم صار يدَّعيها البرهمي والبادري والصوفي. ولملائمة هذه المفسدة لطباع البشر في وجوه كثيرة، وليس بحثنا هذا محلها، انتشرت وعمَّت وجندت جيشاً عرمرماً يخدم المستبدين.

وقد جاءت التوراة بالنشاط، فخلصتهم من خمول الاتكال بعد أن

بلغ فيهم أن يكلُّفوا الله ونبيه يقاتلان عنهم، وجاءتهم بالنظام بعد فوضى الأحلام، ورفعت عقيدة التشريك مستبدلة مثلاً أسماء الآلهة المتعددة بالملائكة، ولكن لم يرضَ ملوك آل كوهين بالتوحيد فأفسدوه. ثم جاء الإنجيل بسلسبيل الدعة والحِلْم فصادف أفئدة محروقة بنار القساوة والاستبداد، وكان أيضاً مؤيداً لناموس التوحيد؛ ولكن لم يقوَ دعاته الأولون على تفهيم تلك الأقوام المنحطة، الذين بادروا لقبول النصرانية قبل الأمم المترقية، أن الأبوة والبنوة صفتان مجازيتان يعبَّر بهما عن معنى لا يقبله العقل إلا تسليماً؛ كمسألة القدر التي ورثت الإسلامية التفلسف فيها عن أديان الهنود وأوهام اليونان. ولهذا تلقت تلك الأمم الأبوة والبنوة بمعنى توالد حقيقي لأنه أقرب إلى مداركهم البسيطة التي يصعب عليها تناول ما فوق المحسوسات، ولأنهم كانوا قد ألفوا الاعتقاد في بعض جبابرتهم الأولين أنهم أبناء الله، فكبر عليهم أن يعتقدوا في عيسي عليه السلام صفة هي دون مقام أولئك الملوك. ثم لما انتشرت النصرانية ودخلها أقوام مختلفون، تلبَّست ثوباً غير ثوبها، كما هو شأن سائر الأديان التي سلفتها، فتوسعت برسائل بولس ونحوها فامتزجت بأزياء وشعائر وثنية للرومان والمصريين مضافة على شعائر الإسرائيليين وأشياء من الأساطير وغيرها، وأشياء من مظاهر الملوك ونحوها. وهكذا صارت النصرانية تعظّم رجال الكهنوت إلى درجة اعتقاد النيابة عن الله والعصمة عن الخطأ وقوة التشريع، ونحو ذلك مما رفضه أخيراً البروتستان، أي الراجعون في الأحكام لأصل الإنجيل.

ثم جاء الإسلام مهذّباً لليهوديّة والنصرانيّة، مؤسّساً على الحكمة والعزم، هادماً للتشريك بالكلية، ومحكِماً لقواعد الحرية السياسية المتوسطة بين الديموقراطية والأريستقراطية؛ فأسّس التوحيد، ونزع كل سلطة دينية أو تغلبيّة تتحكم في النفوس أو في الأجسام، ووضع شريعة

حكمة إجمالية صالحة لكل زمان وقوم ومكان، وأوجد مدنيَّة فطريَّة سامية، وأظهر للوجود حكومة كحكومة الخلفاء الراشدين التي لم يسمح الزمان بمثال لها بين البشر حتى ولم يخلفهم فيها بين المسلمين أنفسهم خلف؛ إلا بعض شواذ كعمر بن عبد العزيز والمهتدي العباسي ونور الدين الشهيد. فإن هؤلاء الخلفاء الراشدين فهموا معنى ومغزى القرآن النازل بلغتهم وعملوا به واتخذوه إماماً، فأنشؤوا حكومة قضت بالتساوي حتى بينهم أنفسهم وبين فقراء الأمة في نعيم الحياة وشظفها، وأحدثوا في المسلمين عواطف أخوة وروابط هيئة اجتماعية اشتراكية لا تكاد توجد بين أشقاء يعيشون بإعالة أب واحد وفي حضانة أم واحدة، لكل منهم وظيفة شخصية، ووظيفة عائلية ووظيفة قومية. على أن هذا الطراز السامي من الرياسة هو الطراز النبوي المحمَّدي، لم يخلفه فيه حقاً غير أبي بكر وعمر ثم أخذ بالتناقص، وصارت الأمة تطلبه وتبكيه من عهد عثمان إلى الآن، وسيدوم بكاؤها إلى يوم الدين إذا لم تنتبه لاستعواضه بطراز سياسي شوري؛ ذلك الطراز الذي اهتدت إليه بعض أمم الغرب؛ تلك الأمم التي، لربما يصح أن نقول، قد استفادت من الإسلام أكثر مما استفاده المسلمون.

وهذا القرآن الكريم مشحون بتعاليم إماتة الاستبداد وإحياء العدل والتساوي حتى في القصص منه؛ ومن جملتها قول بلقيس، ملكة سبأ من عرب تبّع، تخاطب أشراف قومها: ﴿قَالَتْ يَتَأَيُّهَا الْمَلَوُّا أَفْتُونِ فِي أَمْرِي مَا صَحُنتُ قَاطِعةً أَمَّلُ حَتَى تَشْهَدُونِ \* قَالُوا خَمْنُ أُولُوا فُوَةٍ وَلُولُوا بَأْسِ شَدِيدٍ وَالْأَمْنُ اللَّهُ فَا فَاللَّهُ عَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

<sup>(1)</sup> النمل/ 32 \_ 34.

فهذه القصة تعلّم كيف ينبغي أن يستشير الملوك الملأ، أي أشراف الرعية، وأن لا يقطعوا أمراً إِلّا برأيهم، وتشير إلى لزوم أن تحفظ القوة والبأس في يد الرعية، وأن يخصص الملوك بالتنفيذ فقط، وأن يكرموا بنسبة الأمر إليهم توقيراً، وتقبّح شأن الملوك المستبدين.

ومن هذا الباب أيضاً ما ورد في قصة موسى عليه السلام مع فرعون في قوله تعالى: ﴿قَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَذَا لَسَنِحُ عَلِيمٌ \* فَرَيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ (1) أي قال الأشراف بعضهم ليعض: ماذا رأيكم؟ (قالوا) خطاباً لفرعون وهو قرارهم: ﴿قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ \* يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنِحٍ عَلِيمٍ ﴾ (2) شم وصف وأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ \* يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنِحٍ عَلِيمٍ ﴾ (2) شم وصف مذاكراتهم بقوله تعالى: ﴿ فَلَنَنزَعُوا أَمْرَهُم ﴾ (3) أي رأيهم ﴿ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا مَذاكراتهم العلنية إلى النزاع فأجروا مذاكرة سرية طبق ما يجري إلى الآن في مجالس الشورى العمومية.

بناء على ما تقدم لا مجال لرمي الإسلامية بتأييد الاستبداد مع تأسيسها على مئات من أمثال هذه الآيات البينات التي منها قوله تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأُمْنِ ﴾ (5) أي في الشأن، ومن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ السَّوْا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُرُ ﴾ (6) أي أصحاب الرأي والشأن منكم، وهم العلماء والرؤساء على ما اتفق عليه أكثر المفسرين، وهم الأشراف في اصطلاح السياسيين. ومما يؤيد هذا المعنى أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْنَ ﴾ (7) أي ما شأنه، وحديث (أميري من الملائكة جبريل) أي مشاوري.

<sup>(1)</sup> الأعراف/ 109، 110.

<sup>(2)</sup> الأعراف/ 111، 112.

<sup>(4)</sup> طه/ 62.

<sup>(6)</sup> النساء/ 59.

<sup>(3)</sup> طه/ 62.

<sup>(5)</sup> آل عمران/ 159.

<sup>(7)</sup> هود/ 97.

وليس بالأمر الغريب ضياع معنى ﴿ أُولِي ٱلأَمْرِ ﴾ على كثير من الأفهام بتصليل علماء الاستبداد الذين يحرِّ فون الكلم عن مواضعه، وقد أغفلوا معنى قيد ﴿ مِنكُمْ ﴾ أي المؤمنين، منعاً لتطرق أفكار المسلمين إلى التفكير بأن الظالمين لا يحكمونهم بما أنزل الله، ثم التدرج إلى معنى آية: ﴿ إِنَّ اللهَ يُمْكُونُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ال

والأغرب من هذا وذاك أنهم جعلوا للفظة العدل معنى عرفياً وهو المحكم بمقتضى ما قاله الفقهاء حتى أصبحت لفظة العدل لا تدل على غير هذا المعنى، مع أن العدل لغة التسوية؛ فالعدل بين الناس هو التسوية بينهم، وهذا هو المراد في آية: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدَٰكِ﴾، وكذلك الفصاص في آية: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةً ﴾ (5) المتواردة مطلقاً، لا المعاقبة بالمثل فقط على ما يتبادر إلى أذهان الأسراء الذين لا يعرفون للتساوي موقعاً في الدين غير الوقوف بين يدي القضاة.

<sup>(1)</sup> النحل/ 90.

<sup>(2)</sup> النساء/ 58. (3) المائدة/ 44.

<sup>(4)</sup> الإسراء/ 16.

وقد عدَّد الفقهاء من لا تقبل شهادتهم لسقوط عدالتهم، فذكروا حتى من يأكل ماشياً في الأسواق؛ ولكن شيطان الاستبداد أنساهم أن يفسقوا الأمراء الظالمين فيردُّوا شهادتهم، ولعل الفقهاء يُعذرون بسكوتهم هنا مع تشنيعهم على الظالمين في مواقع أُخرى؛ ولكن ما عذرهم في تحويل معنى الآية: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ عِنْهَوْنَ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الله في الله الفرض هو فرض كفاية لا إلمنزون عين؟ والمراد منه سيطرة أفراد المسلمين بعضهم على بعض؛ لا إقامة فئة تسيطر على حكامهم كما اهتدت إلى ذلك الأمم الموافقة المخير؛ فخصصت منها جماعات باسم مجالس نواب وظيفتها السيطرة والاحتساب على الإدارة العمومية: السياسية والمالية والتشريعية، والاحتساب بأهم من السيطرة على الأفراد؟ ومن يدري من أين جاء فقهاء الاستبداد بتقديس الحكام عن المسؤولية حتى أوجبوا لهم الحمد فقهاء الاستبداد بتقديس الحكام عن المسؤولية حتى أوجبوا لهم الحمد بغياً يبيح دماء المعارضين؟!

اللهم إن المستبدين وشركاءهم قد جعلوا دينك غير الدين الذي أنزلت، فلا حول ولا قوة إلا بك!

كذلك ما عذر أولئك الصوفية الذين جعلتهم الإنعامات على زاوياتهم أن يقولوا: لا يكون الأمير الأعظم إِلَّا ولياً من أولياء الله، ولا يأتي أمراً إِلَّا بإلهام من الله، وإنه يتصرف في الأمور ظاهراً، ويتصرف فيها قطب الغوث باطناً! ألا سبحان الله ما أحلمه!

نعم، لولا حلم الله لخسف الأرض بالعرب؛ حيث أرسل لهم

<sup>(1)</sup> آل عمران/ 104.

رسولاً من أنفسهم أسّس لهم أفضل حكومة أسست في الناس، جعل قاعدتها قوله: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته) أي كل منكم سلطان عام ومسؤول عن الأمة. وهذه الجملة التي هي أسمى وأبلغ ما قاله مشرّع سياسي من الأولين والآخرين، فجاء من المنافقين من حرّف المعنى عن ظاهره وعموميته إلى أن المسلم راع على عائلته ومسؤول عنها فقط، كما حرّفوا معنى الآية: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعَضُمُ أَوْلِياً بُعَضُ أَوْلِياً بُعَضُ أَوْلِياً الله الله وهكذا غيروا مفهوم بعض وبدّلوا الدين، وطمسوا على العقول حتى جعلوا الناس ينسون لذة الاستقلال، وعزّة الحرية؛ بل جعلوهم لا يعقلون كيف تحكم أمة نفسها بنفسها دون سلطان قاهر.

وكأن المسلمين لم يسمعوا بقول النبي عليه السلام: (الناس سواسية كأسنان المشط، لا فضل لعربي على عجمي إلَّا بالتقوى) (3) وهذا الحديث من أصح الأحاديث لمطابقته للحكمة ومجيئه مفسرا الآية: ﴿إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنكُمْ ﴿ (4) فإن الله جلَّ شأنه ساوى بين عباده مؤمنين وكافرين في المكرمة بقوله: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِي ءَادَمُ ﴾ (5) ثم جعل الأفضلية في الكرامة للمتقين فقط. ومعنى التقوى، لغة، ليس كثرة العبادة كما صار ذلك حقيقة عرفية غرسها علماء الاستبداد القائلين في تفسير (عند الله) أي في الآخرة دون الدنيا؛ بل التقوى، لغة، هي الاتقاء أي الابتعاد عن رذائل الأعمال احترازاً من عقوبة الله، فقوله: ﴿ إِنَّ الابتعاد عن رذائل الأعمال احترازاً من عقوبة الله، فقوله: ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وأحمد بن محمد بن حنبل.

<sup>(2)</sup> التوبة/ 71.

 <sup>(3)</sup> أخرجه إسماعيل بن محمد العجلوني في كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما
 اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس.

<sup>(4)</sup> الحجرات/ 13. (5) الإسراء/ 70.

أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَلَكُمْ ﴾ كقوله إن أفضل الناس أكثرهم ابتعاداً عن الآثام وسوء عواقبها.

وقد ظهر مما تقدم أن الإسلامية مؤسسة على أصول الحرية برفعها كل سيطرة وتحكم، بأمرها بالعدل والمساواة والقسط والإخاء، [و]بحضُّها على الإحسان والتحابب، وقد جعلت أصول حكومتها: الشورى الأريستوقراطية، أي شورى أهل الحل والعقد في الأمة بعقولهم لا بسيوفهم، وجعل أصول إدارة الأمة: التشريع الديمقراطي، أي الاشتراكي، حسبما يأتي فيما بعد، وقد مضى عهد النبي عليه السلام وعهد الخلفاء الراشدين على هذه الأصول بأتم وأكمل صورها. ومن المعلوم أنه لا يوجد في الإسلامية نفوذ ديني مطلقاً في غير مسائل إقامة شعائر الدين، ومنها القواعد العامة التشريعية التي لا تبلغ مائة قاعدة وحكم، كلها من أجلِّ وأحسن ما اهتدى إليه المشرعون من قبل ومن بعد. ولكن واأسفاه على هذا الدين الحر، الحكيم، السهل، السمح، الظاهرة فيه آثار الرقى على غيره من سوابقه، **الدين** الذي رفع الإصر<sup>(1)</sup> والأغلال، وأباد الميزة (2)، والاستبداد، الدين الذي ظلمه الجاهلون فهجروا حكمة القرآن ودفنوها في قبور الهوان، **الدين** الذي فقد الأنصار الأبرار والحكماء الأخيار فسطا عليه المستبدون والمترشحون للاستبداد، واتخذوه وسيلة لتفريق الكلمة وتقسيم الأمة شيعاً، وجعلوه آلة لأهوائهم السياسية فضيَّعوا مزاياه وحيَّروا أهله بالتفريع والتوسيع، والتشديد والتشويش، وإدخال ما ليس منه فيه كما فعل قبلهم أصحاب الأديان السائرة، حتى جعلوه ديناً حرجاً يتوهم الناس فيه أن كل ما دوَّنه المتفننون بين دفتي كتاب ينسب لاسم إسلامي هو من الدين،

<sup>(1)</sup> الإصر: العبء والحمل الثقيل. (2) الميزة: التمايز والفئوية.

وبمفتضاها أن لا يقوى على القيام بواجباته وآدابه ومزيداته، إلَّا من لا علاقة له بالحياة الدنيا؛ بل أصبحت بمقتضاها حياة الإنسان الطويل خمر، العاطل عن كل عمل، لا تفي بتعلم ما هي الإسلامية عجزاً عن تمييز الصحيح من الباطل من تلك الآراء المتشعبة التي أطال أهلها فيها البحدال والمناظرة؛ وما افترقوا إلَّا وكل منهم في موقفه الأول يظهر أنه أنزم خصمه الحجة وأسكته بالبرهان؛ والحقيقة أنَّ كلاً منهم قد سكت تعباً وكلالاً من المشاغبة.

وبهذا التشديد الذي أدخله على الدين منافسو المجوس انفتح على الأمة باب التلوم على النفس، واعتقاد التقصير المطلق، وأن لا نجاة ولا مخرج ولا إمكان لمحاسبة النفس فضلاً عن محاسبة الحكام المنوط بهم قيام العدل والنظام. وهذا الإهمال للمراقبة، وهو إهمال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قد أوسع لأمراء الإسلام مجال الاستبداد وتجاوز الحدود، وبهذا وذاك ظهر حكم حديث: (لتأمُرُنَّ بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليستعملن الله عليكم شراركم فليسومونكم سوء العذاب)(1). وإذا تتبعنا سيرة أبي بكر وعمر رضي الله عليسومونكم مع الأمة، نجد أنهما، مع كونهما مفطورين خير فطرة، ونائلين التربية النبوية، لم تترك الأمة معهما المراقبة والمحاسبة ولم تطعهما طاعة عماء.

وقد جمع بعضهم جملة مما اقتبسه وأخذه المسلمون عن غيرهم وليس هو من دينهم بالنظر إلى القرآن والمتواترات من الحديث وإجماع السلف الأول فقال:

اقتبسوا من النصرانية مقام البابوية باسم الغوثية، وضاهوا في

<sup>(1)</sup> أخرجه أبو داود والترمذي وابن حنبل.

الأوصاف والأعداد أوصاف وأعداد البطارقة، والكردينالية والشهداء والأساقفة، وحاكوا مظاهر القديسين وعجائبهم، والدعاة المبشرين وصبرهم، والرهبنات ورؤسائها، وحالة الأديرة وبادريتها، والرهبنات ورسومها، والحمية وتوقيتها، وقلدوا رجال الكهنوت والبراهمة في مراتبهم وتميزهم في ألبستهم وشعورهم، ولبس المسابح في الرقاب، وقلدوا الوثنيين الرومانيين في الرقص على أنغام الناي، والتغالي في تطييب الموتى، والاحتفال الزائد في الجنائز وتسريح الذبائح معها وتكليلها وتكليل القبور بالزهور وشاكلوا مراسم الكنائس وزينتها، والبيَع واحتفالاتها، والترنحات ووزنها، والترنمات وأصولها، وإقامة الكنائس على القبور، وشد الرحال لزيارتها، والإسراج عليها، والخضوع لديها، وتعليق الآمال بسكانها. وأخذوا التبرك بالآثار: كالقدح والحربة والدستار، من احترام الذخيرة وقدسية العكاز، وكذلك إمرار اليد على الصدر عند ذكر الصالحين، من إمرارها على الصدر لإشارة الصليب. وانتزعوا الحقيقة من السر، ووحدة الوجود من الحلول، والخلافة من الرسم، والسقيا من تناول القربان، والمولد من الميلاد، وحفلته من الأعياد، ورفع الأعلام من حمل الصلبان، وتعليق ألواح الأسماء المصدرة بالنداء على الجدران من تعليق الصور والتماثيل، والاستفاضة والمراقبة من التوجه بالقلوب انحناءً أمام الأصنام. ومنعوا الاستهداء من نصوص الكتاب والسنة كحظر الكاثوليك التفهم من الإنجيل، وامتناع أحبار اليهود عن إقامة الدليل من التوراة في الأحكام. وجاؤوا من المجوسية باستطلاع الغيب من الفلك، وبخشية أوضاع الكواكب وباتخاذ أشكالها شعاراً للملك، وباحترام النار ومواقدها. وقلدوا البوذيين حرفأ بحرف في الطريق والرياضة وتعذيب الجسم بالنار والسلاح، واللعب بالحيات والعقارب وشرب السموم، ودق الطبول

والصنوج وجعل رواتب من الأدعية والأناشيد والأحزاب، واعتقاد تأثير العزائم ونداء الأسماء وحمل التمائم، إلى غير ذلك مما هو مشاهد في بوذيبي الهند ومجوس فارس والسند إلى يومنا هذا. وقد قيل إنه نقله إلى الإسلامية أمثال جون وست وسلطان علي منلا والبغدادي وحاشية فلان الشيخ وفلان الفارسي، على أن إسناد ذلك إلى أشخاص معينين يحتاج إلى تثبيت. ولفقوا من الأساطير والإسرائيليات أنواعاً من القربات، وعلوماً سموها لدنيَّات.

وكذلك يقال عن مبتدعي النصارى من أن أكثر ما اعتبره المتأخرون منهم من الشعائر الدينية حتى مشكلة التثليث لا أصل له فيما ورد عن نفس (١) المسيح عليه السلام؛ إنما هو مزيدات وترتيبات قليلها مبتدع، وكثيرها متبع. وقد اكتشف العلماء الآثاريون من الصفائح الحفرية الهندية والآشورية، ومن الصحف التي وجدت في نواويس المصريين الأقدمين، على مآخذ أكثرها. وكذلك وجدوا لمزيدات النلمود وبدع الأحبار أصولاً في الأساطير والآثار والألواح الآشورية، وترقوا في التطبيق والتدقيق إلى أن وجدوا معظم الخرافات المضافة إلى أصول عامة الأديان في الشرق الأدنى مقتبسة من الوضعيات المنسوبة للحل الشرق الأقصى، وقد كشفت الآثار أن الاستبداد أخفى تاريخ للحيان وجعل أخبار منشئها في ظلام مطبق، حتى إن أعداء الأديان المتأخرين أمكنهم أن ينكروا أساساً وجود موسى وعيسى عليهما المتأخرين أمكنهم أن ينكروا أساساً وجود موسى وعيسى عليهما السلام، كما شوَّش الاستبداد في المسلمين تاريخ آل البيت عليهم الرضوان؛ الأمر الذي تولد عنه ظهور الفرق التي تشيعت لهم كالإمامية والإسماعيلية والزيدية والحاكمية وغيرهم.

<sup>(1)</sup> الصواب: عن المسيح نفسه.

والخلاصة أن البدع التي شوَّشت الإيمان وشوَّهت الأديان تكاد كلها تتسلسل بعضها من بعض، وتتولد جميعها من غرض واحد هو المراد، ألا وهو الاستعباد.

والناظر المدقق في تاريخ الإسلام يجد للمستبدين من الخلفاء والملوك الأولين، وبعض العلماء الأعاجم وبعض مقلديهم من العرب المتأخرين، أقوالاً افتروها على الله ورسوله تضليلاً للأمة على سبيل الحكمة، يريدون بها إطفاء نور العلم وإطفاء نور الله، ولكن أبى الله إلا أن يتم نوره؛ فحفظ للمسلمين كتابه الكريم الذي هو شمس العلوم وكنز الحكم من أن تمسه يد التحريف وهي إحدى معجزاته لأنه قال فيه: ﴿إِنَا نَحْنُ نَزَلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَخَفِظُونَ﴾ (١) فما مسّه المنافقون إلا بالتأويل وهذا أيضاً من معجزاته؛ لأنه أخبر عن ذلك في قوله: ﴿فَامًا الذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فِي تَهُ الْمَنِهُ مِنْهُ المَتْعَاة الْفِتْنَة وَالْمَعَاة تَأْويلِهِمْ . (٢)

وإني أمثّل للمطالعين ما فعله الاستبداد في الإسلام بما حجر على العلماء الحكماء من أن يفسروا قسمي الآلاء والأخلاق من القرآن تفسيراً مدققاً، لأنهم كانوا يخافون مخالفة رأي بعض الغفّل السالفين أو بعض المنافقين المقربين المعاصرين، فيكفَّرون فيقتلون. وهذه مسألة إعجاز القرآن، وهي أهم مسألة في الدين لم يقدروا أن يوفوها حقها من البحث، واقتصروا على ما قاله فيها بعض السلف قولاً مجملاً من أنها قصور الطاقة عن الإتيان بمثله في فصاحته وبلاغته، وأنه أخبر عن أن الروم من بعد غلبهم سيغلبون، مع أنه لو فُتح للعلماء ميدان التدقيق وحرية الرأي والتأليف، كما أطلق عنان التخريف لأهل التأويل والحكم، لأظهروا في ألوف من آيات القرآن ألوف آيات من الإعجاز،

<sup>(1)</sup> الحجر/ 9. (2) آل عمران/ 7.

ولرأوا فيه كل يوم آية تتجدد مع الزمان والحدثان تبرهن إعجازه بصدق قوله: ﴿ وَلَا رَطُلٍ وَلَا يَاهِلِ إِلَّا فِي كِنَلِ مُبِينٍ ﴾ (١)، ولجعلوا الأمَّة تؤمن إعجازه عن برهان وعيان لا مجرد تسليم وإذعان.

ومثال ذلك أن العلم كشف في هذه القرون الأخيرة حقائق وطبائع كثيرة تعزى لكاشفيها ومخترعيها من علماء أوروبا وأمريكا والمدقق في القرآن يجد أكثرها ورد به التصريح أو التلميح في القرآن منذ ثلاثة عشر قرناً وما بقيت مستورة تحت غشاء من الخفاء إلّا لتكون عند ظهورها معجزة للقرآن شاهدة بأنه كلام ربّ لا يعلم الغيب سواه ومن ذلك أنهم قد كشفوا أن مادة الكون هي الأثير، وقد وصف القرآن بدء التكويين فقال: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءَ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ (2)، وكشفوا أن الكائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: ﴿وَءَايَةٌ لَمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ الْكَائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: ﴿وَءَايَةٌ لَمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ الْكَائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: ﴿وَءَايَةٌ لَمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ الْكَائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: ﴿وَءَايَةٌ لَمُ الْرَضُ الْمَيْتَةُ الْكَائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: ﴿وَءَايَةٌ لَمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ اللّٰهِ يَسْبَحُونَ ﴾ (4).

وحقَّقوا أن الأرض منفتقة في النظام الشمسي، والقرآن يقول: ﴿ أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَتْقاً فَفَنَقْنَاهُمَا ﴾ (٥).

وحققوا أن طبقات الأرض سبع، والقرآن يقول: ﴿ اُللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَنْعَ سَمُوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ (8).

وحققوا أنه لولا الجبال لاقتضى الثقل النوعي أن تميد الأرض،

<sup>(1)</sup> الأنعام/ 59. (5) الأنبياء/ 30.

رة) يس/ 33 (7) القمر/ 1. (7) القمر/ 1.

رa) الطلاق/ (4) الطلاق/ (8) الطلاق/ (4)

أي ترتج في دورتها، والقرآن يقول: ﴿وَالْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِحَمْمُ ﴾ (١). بِحَمْمُ ﴾ (١).

وكشفوا أن سرَّ التركيب الكيماوي بل والمعنوي هو تخالف نسبة المقادير وضبطها، والقرآن يقول: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدَارٍ ﴾ (2).

وكشفوا أن للجمادات حياة قائمة بماء التبلور، والقرآن يقول: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴾ (3).

وحققوا أن العالم العضوي، ومنه الإنسان، ترقى من الجماد، والقرآن يقول: ﴿وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِّن طِينٍ ﴾(4).

وكشفوا ناموس اللقاح العام في النبات، والقرآن يقول: ﴿ خُلُقَ الْأَزُورَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ ﴾ (5) ، ويقول: ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ قَالَوْرَجُا مِن الْأَزُورَجُ مِن اللَّهُ وَيَقُولُ اللَّهُ وَيَعُولُ اللَّهُ وَيَعْلَى فَيَهَا زَوْجَيْنِ النَّائِينَ ﴾ (8) ويقول: ﴿ وَمِن كُلِّ النَّمَرُتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ النِّينَ ﴾ (8) .

وكشفوا طريقة إمساك الظل، أي التصوير الشمسي، والقرآن يقول: ﴿ اللهُ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَفَ مَدَّ الظِلَّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُم سَاكِنَا ثُعَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴾ (9) .

وكشفوا تسيير السفن والمركبات بالبخار والكهرباء، والقرآن يقول، بعد ذكره الدواب والجواري بالريح: ﴿وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِن مِثْلِهِ، مَا يَرْكُونَ﴾ (10).

وكشفوا وجود المكروب وتأثيره والجدري وغيره من الأمراض،

| طه/ 53.   | (6) | النحل/ 15.    | (1) |
|-----------|-----|---------------|-----|
| الحج/ 5.  | (7) | الرعد/ 8.     | (2) |
| الرعد/ 3. | (8) | الأنبياء/ 30. | (3) |

<sup>(4)</sup> المؤمنون/ 12.(9) الفرقان/ 45.

<sup>.42 /</sup> يس / 10) يس / 53.

والقرآن يقول: ﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ﴾ (1) أي متتابعة مجتمعة ﴿نَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِيلٍ﴾ (2) أي من طين المستنقعات اليابس، إلى عير ذلك من الآيات الكثيرة المحققة لبعض مكتشفات علم الهيئة والنواميس الطبيعية. وبالقياس على ما تقدم ذكره يقتضي أن كثيراً من أياته سينكشف سرها في المستقبل في وقتها المرهون تجديداً لإعجازه بإخباره عما في الغيب ما دام الزمان وما كرَّ الجديدان؛ فلا بد أن يأتي يوم يكشف العلم فيه أن الجمادات أيضاً تنمو باللقاح كما تشير إلى يوم يكشف العلم فيه أن الجمادات أيضاً تنمو باللقاح كما تشير إلى ذلك آية: ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ﴾ (3).

<sup>(</sup>۱) الفيا/ 3.

<sup>(</sup>١) الفيل/ 4.

<sup>(3)</sup> الذاريات/ 49.

## الاستبداد والعلم

ما أشبه المستبد في نسبته إلى رعيته بالوصي الخائن القوي، يتصرف في أموال الأيتام وأنفسهم كما يهوى ما داموا ضِعافاً قاصرين، فكما أنه ليس من صالح الوصي أن يبلغ الأيتام رشدهم، كذلك ليس من غرض المستبد أن تتنور الرعية بالعلم.

لا يخفى على المستبد، مهما كان غبياً، أن لا استعباد ولا اعتساف إلَّا ما دامت الرعية حمقاء تخبط في ظلامة جهل وتيه عماء، فلو كان المستبد طيراً لكان خفاشاً يصطاد هوام العوام في ظلام الجهل، ولو كان وحشاً لكان ابن آوى يتلقف دواجن الحواضر في غشاء الليل، ولكنه هو الإنسان يصيد عالِمَهُ جاهِلُهُ.

العلم قبسة من نور الله وقد خلق الله النور كشافاً مبصراً، ولاً وللحرارة والقوة، وجعل العلم مثله وضّاحاً للخير فضّاحاً للشر، يولّد في النفوس, حرارة وفي الرؤوس شهامة، العلم نور والظلم ظلام ومن طبيعة النور تبديد الظلام، والمتأمل في حالة كل رئيس ومرؤوس يرى كل سلطة الرئاسة تقوى وتضعف بنسبة نقصان علم المرؤوس وزيادته.

المستبد لا يخشى علوم اللغة، تلك العلوم التي بعضها يقوم اللها اللهان وأكثرها هزل وهذيان يضيع به الزمان، نعم لا يخاف علم اللغة إذا لم يكمن وراء اللهان حكمة حماس تعقد الألوية، أو سحر بيان يحل عقد الجيوش، لأنه يعرف أن الزمان ضنين بأن تلد الأمهات كثيراً من أمثال الكميت وحسان أو مونتيسكيو وشيللار.

وكذلك لا يخاف المستبد من العلوم الدينية المتعلقة بالمعاد المختصة ما بين الإنسان وربه، لاعتقاده أنها لا ترفع غباوة ولا تزيل غشاوة، وإنما يتلهى بها المتهوسون للعلم حتى إذا ضاع فيها عمرهم، وامتلأتها(1) أدمغتهم، وأخذ منهم الغرور ما أخذ، فصاروا لا يرون علماً غير علمهم، فحينئذ يأمن المستبد منهم كما يؤمّن شر السكران إذا خمر. على أنه إذا نبغ منهم البعض ونالوا حرمة بين العوام لا يعدم المستبد وسيلة لاستخدامهم في تأييد أمره ومجاراة هواه في مقابلة أنه يضحك عليهم بشيء من التعظيم، ويسد أفواههم بلقيمات من فتات يضحك عليهم بشيء من التعظيم، ويسد أفواههم بلقيمات من فتات مائدة الاستبداد؛ وكذلك لا يخاف من العلوم الصناعية محضاً لأن أهلها يكونون مسالمين صغار النفوس، صغار الهمم، يشتريهم المستبد بقليل من المال والإعزاز؛ ولا يخاف من الماديين لأن أكثرهم مبتلون بإيثار النفس، ولا من الرياضيين لأن غالبهم قصار النظر.

ترتعد فرائص المستبد من علوم الحياة مثل الحكمة النظرية، والفلسفة العقلية، وحقوق الأمم وطبائع الاجتماع، والسياسة المدنية، والتاريخ المفصل، والخطابة الأدبية، ونحو ذلك من العلوم التي تكبر النفوس وتوسع العقول وتعرِّف الإنسان ما هي حقوقه وكم هو مغبون فيها، وكيف الطلب، وكيف النوال، وكيف الحفظ. وأخوف ما يخاف المستبد من أصحاب هذه العلوم المندفعين منهم لتعليم الناس بالخطابة أو الكتابة وهم المعبَّر عنهم في القرآن بالصالحين والمصلحين في نحو قوله تعالى: ﴿أَنَ ٱلْأَرْضُ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ ﴾ وفي قوله: ﴿وَمَا صَانَا لَهُ رَئِكُ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلِمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ وأن كان علماء كان رَبُك لِيُهْلِك القُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ وإن كان علماء

<sup>(1)</sup> امتلأت بها.

<sup>(2)</sup> الأنبياء/ 105.

الاستبداد يفسرون مادة الصلاح والإصلاح بكثرة التعبد، كما حوَّلوا معنى مادة الفساد والإفساد: من تخريب نظام الله إلى التشويش على المستبدين.

والخلاصة أن المستبد يخاف من هؤلاء العلماء العاملين الراشدين المرشدين، لا من العلماء المنافقين أو الذين حفر رؤوسَهم محفوظات كثيرة كأنها مكتبات مقفلة!

كما يبغض المستبدُ العلمَ لنتائجه يبغضه أيضاً لذاته، لأن للعلم سلطاناً أقوى من كل سلطان، فلا بد للمستبد من أن يستحقر نفسه كلما وقعت عينه على من هو أرقى منه علماً، ولذلك لا يحب المستبد أن يرى وجه عالم عاقل يفوق عليه فكراً، فإذا اضطر لمثل الطبيب والمهندس يختار الغبي المتصاغر المتملق. وعلى هذه القاعدة بنى ابن خلدون قوله «فاز المتملقون»، وهذه طبيعة كل المتكبّرين بل في غالب الناس، وعليها مبنى المتملق كل من يكون مسكيناً خاملاً لا يُرجى لخير ولا لشر.

وينتج مما تقدم أن بين الاستبداد والعلم حرباً دائمة وطراداً مستمراً: يسعى العلماء في تنوير العقول ويجتهد المستبد في إطفاء نورها، والطرفان يتجاذبان العوام. ومن هم العوام؟ هم أولئك الذين إذا جهلوا خافوا، وإذا خافوا استسلموا، كما أنَّهم هم الذين متى علموا قالوا ومتى قالوا فعلوا.

العوام هم قوَّة المستبد وقوته، بهم عليهم يصول ويطول؛ يأسرهم، فيتهللون لشوكته؛ ويغصب أموالهم، فيحمدونه على إبقائه حياتهم؛ ويهينهم فيثنون على رفعته؛ ويغري بعضهم على بعض، فيفتخرون بسياسته؛ وإذا أسرف في أموالهم، يقولون كريماً؛ وإذا قتل منهم ولم يمثّل، يعتبرونه رحيماً؛ ويسوقهم إلى خطر الموت، فيطيعونه حذر التوبيخ؛ وإن نقم عليه منهم بعض الأباة قاتلهم كأنهم بغاة.

والحاصل أن العوام يذبحون أنفسهم بأيديهم بسبب الخوف الناشيء عن الجهل والغباوة، فإذا ارتفع الجهل وتنوَّر العقل زال الخوف، وأصبح الناس لا ينقادون طبعاً لغير منافعهم، كما قيل: العاقل لا يخدم غير نفسه، وعند ذلك لا بد للمستبد من الاعتزال أو الاعتدال. وكم أجبرت الأمم، بترقيها، المستبدَ اللئيم على الترقي معها والانقلاب، رغم طبعه، إلى وكيل أمين يهاب الحساب، ورئيس عادل يخشى الانتقام، وأب حليم يتلذذ بالتحابب. وحينئذ تنال الأمة حياة رضية هنية، حياة رخاء ونماء، حياة عزُّ وسعادة؛ ويكون حظ الرئيس من ذلك رأس الحظوظ، بعد أن كان في دور الاستبداد أشقى العباد، لأنه كان على الدوام ملحوظاً بالبغضاء ومحاطاً بالأخطار، غير أمين على رياسته، بل وعلى حياته طرفة عين؛ ولأنه لا يرى قط أمامه من يسترشده فيما يجهل لأن الواقف بين يديه مهما كان عاقلاً متيناً، لا بد أن يهابه فيضطرب باله فيتشوش فكره ويختل رأيه فلا يهتدي إلى الصواب، وإن اهتدي فلا يجسر على التصريح به قبل استطلاع رأي المستبد، فإن رآه متصلباً فيما يراه فلا يسعه إلّا تأييده رشداً كان أو غيًّا؛ وكل مستشار غيره يدَّعي أنه غير هيَّاب فهو كذاب؛ والقول الحق إن الصدق لا يدخل قصور الملوك؛ بناء عليه لا يستفيد المستبد قط من رأي غيره بل يعيش في ضلال وتردد وعذاب وخوف، وكفي بذلك انتقاماً منه على استعباده الناس وقد خلقهم ربهم أحراراً.

إن خوف المستبد من نقمة رعيته أكثر من خوفهم بأسه، لأن خوفه ينشأ عن علمه بما يستحقه منهم؛ وخوفهم ناشىء عن جهل؛ وخوفه عن عجز حقيقي فيه، وخوفهم عن توهم التخاذل فقط؛ وخوفه على فقد حياته وسلطانه، وخوفهم على لقيمات من النبات على وطن يألفون غيره في أيام؛ وخوفه على كل شيء تحت سماء ملكه، وخوفهم على حياة تعيسة فقط.

كلما زاد المستبد ظلماً واعتسافاً زاد خوفه من رعيته وحتى من

حاشيته، وحتى من هواجسه وخيالاته. وأكثر ما تُختَم حياة المستبد بالجنون التام. قلت التام لأن المستبد لا يخلو من الحمق قط لنفوره من البحث عن الحقائق، وإذا صادف وجود مستبد غير أحمق فيسارعه الموت قهراً إذا لم يسارعه الجنون أو العته؛ وقلت إنه يخاف من حاشيته لأن أكثر ما يبطش بالمستبدين حواشيهم لأن هؤلاء هم أشقى خلق الله حياة، يرتكبون كل جريمة وفظيعة لحساب المستبد الذي يجعلهم يمسون ويصبحون مخبولين مصروعين، يجهدون الفكر في استطلاع ما يريد منهم فعله بدون أن يطلب أو يصرِّح. فكم ينقم عليهم ويهينهم لمجرد أنهم لا يعلمون الغيب، ومن ذا الذي يعلم الغيب، الأنبياء والأولياء؟ وما هؤلاء إلّا أشقياء؛ أستغفرك اللهم! لا يعلم غيبك نبي ولا وليّ، ولا يدّعي ذلك إلّا دجًال، ولا يظن صدقه إلّا المغفّل، فإنّك اللهم قلت وقولك الحق: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ فَلَا الْمُعَالَى قول؛ لو علمت الخير لاستكثرت منه.

من قواعد المؤرخين المدققين أن أحدهم إذا أراد الموازنة بين مستبدين، كنيرون وتيمور مثلاً، يكتفي أن يوازن درجة ما كانا عليه من النحذر والتحفظ، وإذا أراد المفاضلة بين عادلين، كأنوشروان وعمر الفاروق، يوازن بين مرتبتي أمنهما في قوميهما.

لما كانت أكثر الديانات مؤسَّسة على مبدأي الخير والشر كالنور والظلام والشمس وزحل، والعقل والشيطان، رأت بعض الأمم الغابرة أن أضرَّ شيء على الإنسان هو الجهل، وأضرَّ آثار الجهل هو الخوف، فعملت هيكلاً مخصصاً للخوف يُعبد اتقاءً لشره (2).

<sup>(1)</sup> الجن/ 26.

<sup>(2)</sup> لم يرد في كتب الحديث حديث بهذا النص. ولعل الكواكبي قصد ما جاء في سورة الأعراف في الآية 188 ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاَسْتَكُثُرَتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوَءُ ﴾.

قال أحد المحررين السياسيين: إني أرى قصر المستبد في كل زمان هو هيكل الخوف عينه: فالملك الجبار هو المعبود، وأعوانه هم الكهنة، ومكتبته هي المذبح المقدَّس، والأقلام هي السكاكين، وعبارات التعظيم هي الصلوات، والناس هم الأسرى الذين يقدِّمون قرابين الخوف؛ وهو أهم النواميس الطبيعية في الإنسان، والإنسان يقرب من الكمال في نسبة ابتعاده عن الخوف، ولا وسيلة لتخفيف الخوف أو نفيه غير العلم بحقيقة المخيف منه؛ لينكشف للإنسان أن لا محل فيه للخوف منه، وهكذا إذا زاد علم أفراد الرعية بأن المستبد امرؤ عاجز مثلهم زال خوفهم منه وتقاضوه حقوقهم.

ويقول أهل النظر إن خير ما يستدل به على درجة استبداد الحكومات هو تغاليها في شنآن<sup>(1)</sup> الملوك وفخامة القصور وعظمة الحفلات ومراسيم التشريفات وعلائم الأبهة، ونحو ذلك من التمويهات التي يسترهب بها الملوك رعاياهم عوضاً عن العقل والمفاداة، وهذه التمويهات يلجأ إليها المستبد كما يلجأ قليل العز للتكبر، وقليل العلم للتصوف، وقليل الصدق لليمين، وقليل المال لزينة اللباس.

ويقولون إنه كذلك يستدل على عراقة الأمة في الاستعباد أو الحرية باستنطاق لغتها هل هي قليلة ألفاظ التعظيم كالعربية مثلاً، أم هي غنية في عبارات الخضوع كالفارسية وكتلك اللغة التي ليس فيها بين المتخاطبين أنا وأنت بل سيدي وعبدكم.

والخلاصة أن الاستبداد والعلم ضدان متغالبان، فكل إدارة مستبدة تسعى جهدها في إطفاء نور العلم، وحصر الرعية في حالك الجهل. والعلماء الحكماء الذين ينبتون أحياناً في مضايق صخور

<sup>(1)</sup> شنآن: بغض وعدوان.

الاستبداد يسعون جهدهم في تنوير أفكار الناس، والغالب أن رجال الاستبداد يطاردون رجال العلم وينكلون بهم، فالسعيد منهم من يتمكن من مهاجرة دياره، وهذا سبب أن كل الأنبياء العظام، عليهم الصلاة والسلام، وأكثر العلماء الأعلام والأدباء النبلاء تقلّبوا في البلاد وماتوا عرباء.

إن الإسلامية أوّل دين حضَّ على العلم، وكفى شاهداً أن أول كلمة أُنزلت من القرآن هي الأمر بالقراءة أمراً مكرراً، وأول مِنَّة أجلَّها الله وامتنَّ بها على الإنسان هي أنه علَّمه بالقلم، علَّمه به ما لم يعلم. وقد فهم السلف الأول من مغزى هذا الأمر وهذا الامتنان وجوب تعلم القراءة والكتابة على كل مسلم، وبذلك عمت القراءة والكتابة في المسلمين أو كادت تعم، وبذلك صار العلم في الأمة حرَّاً مباحاً للكل لا يختصُّ به رجال الدين أو الأشراف كما كان في الأمم السابقة؛ وبذلك انتشر العلم في سائر الأمم أخذاً عن المسلمين! ولكن قاتل الله الاستبداد الذي استهان بالعلم حتى جعله كالسلعة يُعطى ويُمنح للأميين ولا يجرؤ أحد على الاعتراض؛ أجل، قاتل الله الاستبداد الذي رجع الأمة إلى الأمية فالتقى آخرها بأولها، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله.

قال المدققون إن أخوف ما يخافه المستبدون الغربيون من العلم أن يعرف الناس حقيقة أن الحرية أفضل من الحياة، وأن يعرفوا النفس وعزها، والشرف وعظمته، والحقوق وكيف تُحفظ، والظلم وكيف يُرفع، والإنسانية وما هي وظائفها، والرحمة وما هي لذاتها.

أما المستبدُّون الشرقيون فأفئدتهم هواء ترتجف من صولة العلم، كَانَّ العلم نار وأجسامهم من بارود. المستبدون يخافون من العلم حتى من علم الناس معنى كلمة (لا إله إلَّا الله) ولماذا كانت أفضل الذكر، في علم الناس على (لا إله إلَّا الله) وكافة الأديان على (لا إله إلَّا الله) وكافة الأديان على (لا إله إلَّا

الله)، ومعنى ذلك أنه لا يعبد حقاً سوى الصانع الأعظم؛ ومعنى العبادة الخضوع ومنها لفظة العبد، فيكون معنى لا إله إلاّ الله: (لا يستحق الخضوع شيء غير الله). وما أفضل تكرار هذا المعنى على الذاكرة آناء الليل وأطراف النهار تحذراً من الوقوع في ورطة شيء من الخضوع لغير الله وحده. فهل، والحالة هذه، يناسب غرض المستبدين أن يعلم عبيدهم أن لا سيادة ولا عبودية في الإسلام ولا ولاية فيه ولا خضوع، إنما المؤمنون بعضهم أولياء بعض. كلا لا يلائم ذلك غرضهم، وربما عدوا كلمة (لا إله إلا الله) شتماً لهم! ولهذا كان المستبدون ولا زالوا من أنصار الشرك وأعداء العلم.

إن العلم لا يناسب صغار المستبدين أيضاً كخَدَمة الأديان المتكبرين وكالآباء الجهلاء والأزواج الحمقاء وكرؤساء كل الجمعيات الضعيفة. والحاصل أنه ما انتشر نور العلم في أمة قط إِلَّا وتكسَّرت فيها قيود الأسر، وساء مصير المستبدِّين من رؤساء سياسة أو رؤساء دين.

# الاستبداد والمجد

من الحكم البالغة للمتأخرين قولهم «الاستبداد أصل لكل فساد»، ومبنى ذلك أن الباحث المدقق في أحوال البشر وطبائع الاجتماع كشف أن للاستبداد أثراً سيئاً في كل واد، وقد سبق أن الاستبداد يضغط على العقل فيفسده، ويلعب بالدين فيفسده، ويحارب العلم فيفسده، وإني الآن أبحث في أنه كيف يغالب الاستبداد المجد فيفسده ويقيم مقامه التمجد.

المجد هو إحراز المرء مقام حب واحترام في القلوب، وهو مطلب طبيعي شريف لكل إنسان، لا يترفع عنه نبي أو زاهد ولا ينحط عنه دني أو خامل. للمجد لذَّة روحية تقارب لذَّة العبادة عند الفانين في الله، وتعادل لذة العلم عند الحكماء وتربو على لذة امتلاك الأرض مع ثمرها عند الأمراء، وتزيد على لذة مفاجأة الإثراء عند الفقراء، ولذا يزاحم المجد في النفوس منزلة الحياة.

وقد أشكل على بعض الباحثين أي الحِرصَين أقوى؟ حرص الحياة أم حرص المجد؟ والحقيقة التي عوَّل عليها المتأخّرون وميَّزوا بها تخليط ابن خلدون هي التفضيل؛ وذلك أنَّ المجد مفضًل على الحياة عند الملوك والقوَّاد وظيفة، وعند النجباء والأحرار حميَّة؛ وحبُّ الحياة ممتاز على المجد عند الأسراء والأذلاء طبيعة وعند الجبناء والنساء ضرورة. وعلى هذه القاعدة يكون أئمة آل البيت عليهم السلام معذورين في إلقائهم بأنفسهم في تلك المهالك، لأنهم لما كانوا نجباء أحراراً

فحميَّتُهم جعلتهم يفضِّلون الموت كراماً على حياة ذلَّ مثل حياة ابن خلدون الذي خطَّأ أمجاد البشر في إقدامهم على الخطر إذا هُدَّد مجدهم، ذاهلاً على أن بعض أنواع الحيوان، ومنها البلبل، وجدت فيها طبيعة اختيار الانتحار أحياناً تخلُّصاً من قيود الذلِّ، وأن أكثر سباع الطير والوحوش إذا أسرت كبيرة تأبى الغذاء حتى تموت، وأن الحرة تموت ولا تأكل بعرضها، والماجدة تموت ولا تأكل بثدييها!

المجد لا يُنال إلا بنوع من البذل في سبيل الجماعة، وبتعبير الشرقيين في سبيل الله أو سبيل الدين، وبتعبير الغربيين في سبيل المدنية أو سبيل الأنسانية، والمولى تعالى، المستحق التعظيم لذاته، ما طالب عبيده بتمجيده إلا وقرن الطلب بذكر نعمائه عليهم.

وهذا البذل إمّا بذل مال للنفع العام، ويسمى مجد الكرم وهو أضعف المجد، أو بذل العلم النافع المفيد للجماعة، ويسمى مجد الفضيلة، أو بذل النفس بالتعرّض للمشاق والأخطار في سبيل نصرة الحق وحفظ النظام، ويسمى مجد النبالة، وهذا أعلى المجد وهو المراد عند الإطلاق؛ وهو المجد الذي تتوق إليه النفوس الكبيرة وتحن إليه أعناق النبلاء، وكم له من عشّاق تلذّ لهم في حبه المصاعب والمخاطرات وأكثرهم يكون من مواليد بيوت نادرة حمتها الصدف من عيون الظالمين المذلين، أو يكون من نجباء بيوت ما انقطعت فيها سلسلة المجاهدين وما انقطعت عجائزها عن بكائهم. ومن أمثلة المجد قولهم: خلق الله للمجد رجالاً يستعذبون الموت في سبيله، ولا سبيل إليه إلاً بعظيم الهمة والإقدام والثبات، تلك الخصال الثلاث التي بها تُقدَّر قيم الرجال.

وهذا (نيرون) الظالم سأل (أغربين) الشاعر، وهو تحت النطع<sup>(1)</sup>: من أشقى الناس؟ فأجابه معرِّضاً به: من إذا ذكر الناس الاستبداد كان

<sup>(1)</sup> النطع: بساط يفرش تحت من حكم عليه بالعذاب أو بالإعدام.

مثالاً له في الخيال. وكان (ترايان) العادل إذا قلد سيفاً لقائد يقول له: هذا سيف الأمة، أرجو أن لا أتعدى القانون فلا يكون له نصيب في عنقي. وخرج قيس من مجلس الوليد مغضباً يقول: أتريد أن تكون جبارا؟ والله إن نعال الصعاليك لأطول من سيفك!. وقيل لأحد الأباة: ما فائدة سعيك غير جلب الشقاء على نفسك؟ فقال: ما أحلى الشقاء في سبيل تنغيص الظالمين! وقال آخر: على أن أفي بوظيفتي وما على ضمان القضاء. وقيل لأحد النبلاء: لماذا لا تبني لك داراً؟ فقال: ما أصنع فيها وأنا المقيم على ظهر الجواد أو في السجن أو في القبر؛ وهذه ذات النطاقين (أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها) وهي امرأة عجوز تودع ابنها بقولها: "إن كنت على الحق فاذهب وقاتل الحجاج عجوز تودع ابنها بقولها: "إن كنت على الحق فاذهب وقاتل الحجاج عتى تموت"، وهذا مكماهون رئيس جمهورية فرنسا استبد في أمر واحد فدخل عليه صديقه غامبتا وهو يقول: الأمر للأمة لا إليك، واعتدل أو اعتزل، وإلّا فأنت المخذول المهان الميت!.

والحاصل أن المجد هو المجد، محبب للنفوس لا تفتأ تسعى وراءه وترقى مراقيه، وهو ميسر في عهد العدل لكل إنسان على حسب استعداده وهمته، وينحصر تحصيله في زمن الاستبداد بمقاومة الظلم على حسب الإمكان.

يقابل المجد، من حيث مبناه، التمجّد، وما هو التمجد؟ وماذا يكون التمجد؟ التمجد لفظ هائل المعنى، ولهذا أراني أتعثر بالكلام وأتلعثم في الخطاب، ولا سيما من حيث أخشى مساس إحساس بعض المطالعين؛ إن لم يكن من جهة أنفسهم فمن جهة أجدادهم الأولين، فأناشدهم الوجدان والحق المهان، أن يتجردوا دقيقتين من النفس وهواها، ثم هم مثلي ومثل سائر الجانين على الإنسانية لا يعدمون تأويلاً. وإنني أعلل النفس بقبولهم تهويني هذا فأنطلق وأقول:

التمجد خاص بالإدارات المستبدة، وهو القربى من المستبد بالفعل كالأعوان والعمال، أو بالقوة كالملقبين بنحو دوق وبارون، والمخاطبين بنحو رب العزّة ورب الصولة، أو الموسومين بالنياشين أو المطوقين بالحمائل؛ وبتعريف آخر، التمجد هو أن ينال المرء جذوة نار من جهنم كبرياء المستبد ليحرق بها شرف المساواة في الإنسانية.

وبوصف أجلى هو أن يتقلد الرجل سيفاً من قبل الجبار يبرهن به على أنه جلاد في دولة الاستبداد، أو يعلِّق على صدره وساماً مشعراً بما وراءه من الوجدان المستبيح للعدوان، أو يتزين بسيور مزركشة تنبىء بأنه صار مخنثاً أقرب إلى النساء منه إلى الرجال، وبعبارة أوضح وأخصر هو أن يصير الإنسان مستبداً صغيراً في كنف المستبد الأعظم.

قلت إن التمجُّد خاص بالإدارات الاستبدادية، وذلك لأن الحكومة الحرة، التي تمثل عواطف الأمة، تأبى كل الإباء إخلال التساوي بين الأفراد إلَّا لفضل حقيقي، فلا ترفع قدر أحد منها إلَّا رفعاً صورياً أثناء قيامه في خدمتها، أي الخدمة العمومية، وذلك تشويقاً له على التفاني في الخدمة، كما أنها لا تميز أحداً منها بوسام أو تشرِّفه بلقب إلَّا ما كان علمياً أو ذكرى لخدمة مهمة وقَقه الله إليها. وبمثل هذا يرفع الله الناس بعضهم فوق بعض درجات في القلوب لا في الحقوق.

وهذا لقب اللوردية مثلاً عند الإنكليز هو من بقايا عهد الاستبداد، ومع ذلك لا يناله عندهم غالباً إلا من يخدم أمته خدمة عظيمة ويكون، من حيث أخلاقه وثروته، أهلاً لأن يخدمها خدمات مهمة غيرها، ومن المقرر أن لا اعتبار للورد في نظر الأمة إلا إذا كان مؤسساً لا وارثاً، أو كانت الأمة تقرأ في جبهته سطراً محرراً بقلم الوطنية وبمداد الشهامة ممضي بدمه يقسم فيه بشرفه أنه ضمين بثروته وحياته ناموس الأمة، أي قانونها الأساسي، حفيظ على روحها أي حريتها.

التمجد لا يكاد يوجد له أثر في الأمم القديمة إلا في دعوى النجابة الألوهية وما بمعناها من نفع الناس بالأنفاس، أو في دعوى النجابة بالنسب التي يهول بها الأصلاء نسل الملوك والأمراء، وإنما نشأ التمجد بالألقاب والشارات في القرون الوسطى وراج سوقه في القرون الأخيرة، ثم قامت فتاة الحرية تتغنى بالمساواة وتغسل أدرانه على حسب قوتها وطاقتها ولم تبلغ غايتها إلى الآن في غير أمريكا.

المتمجدون يريدون أن يخدعوا العامة، وما يخدعون غير نسائهم اللاتي يتفحفحن (١) بين عجائز الحي بأنهم كبار العقول كبار النفوس أحرار في شؤونهم لا يُزاح لهم نقاب، ولا تُصفع منهم رقاب، فيحوجهم هذا المظهر الكاذب لتحمل الإساءات والإهانات التي تقع عليهم من قبل المستبد، بل تحوجهم للحرص على كتمها بل على إظهار عكسها، بل على مقاومة من يدَّعي خلافها، بل على تغليط أفكار الناس في حق المستبد وإبعادهم عن اعتقاد أن من شأنه الظلم.

وهكذا يكون المتمجدون أعداءً للعدل أنصاراً للجور، لا دين ولا بجدان ولا شرف ولا رحمة، وهذا ما يقصده المستبد من إيجادهم والإكثار منهم، ليتمكن بواسطتهم من أن يغرِّر الأمة على إضرار نفسها تحت اسم منفعتها؛ فيسوقها مثلاً لحرب اقتضاها محض التجبر والعدوان على الجيران فيوهمها أنه يريد نصرة الدين، أو يسرف بالملايين من أموال الأمة في ملذاته وتأييد استبداده باسم حفظ شرف الأمة وأبهة المملكة، أو يستخدم الأمة في التنكيل بأعداء ظلمه باسم أنهم أعداء لها، أو يتصرف في حقوق المملكة والأمة كما يشاؤه هواه السم أن ذلك من مقتضى الحكمة والسياسة.

<sup>(</sup>١) يتفحفحن: يكثرن من الكلام.

والخلاصة أن المستبد يتخذ المتمجدين سماسرة لتغرير الأمة باسم خدمة الدين، أو حب الوطن، أو توسيع المملكة، أو تحصيل منافع عامة أو مسؤولية الدولة، أو الدفاع عن الاستقلال، والحقيقة أن كل هذه الدواعي الفخيمة العنوان في الأسماع والأذهان ما هي إلا تخييل وإيهام يقصد بها رجال الحكومة تهييج الأمة وتضليلها حتى إنه لا يستثنى منها الدفاع عن الاستقلال، لأنه ما الفرق على أمة مأسورة لزيدٍ أن يأسرَها عمرٌو؟ وما مثلها إلّا الدابة التي لا يرحمها راكب مطمئن، مالكاً كان أو غاصباً.

المستبد لا يستغني عن أن يستمجد بعض أفراد من ضعاف القلوب الذين هم كبقر الجنة لا ينطحون ولا يرمحون، يتخذهم كأنموذج البائع الغشاش على أنه لا يستعملهم في شيء من مهامه فيكونون لديه كمصحف في خمارة أو سبحة في يد زنديق، وربما لا يستخدم أحياناً بعضهم في بعض الشؤون تغليطاً لأذهان العامة في أنه لا يتعمد استخدام الأراذل والأسافل فقط، ولهذا يقال دولة الاستبداد دولة بُلْهِ وأوغاد.

المستبد يجرب أحياناً في المناصب والمراتب بعضَ العقلاء الأذكياء أيضاً، اغتراراً منه بأنه يقوى على تليين طينتهم وتشكيلهم بالشكل الذي يريد فيكونوا له أعواناً خبثاء ينفعونه بدهائهم، ثم هو بعد التجربة، إذا خاب ويئس من إفسادهم، يتبادر إبعادهم أو ينكل بهم. ولهذا لا يستقر عند المستبد إلا الجاهل العاجز الذي يعبده من دون الله، أو الخبيث الخائن الذي يرضيه ويغضب الله.

وهنا أنبه فكر المطالعين إلى أن هذه الفئة من العقلاء الأمناء بالجملة، الذين يذوقون عسيلة مجد الحكومة وينشطون لخدمة الأمة ونيل مجد النبالة، ثم يضرب على يدهم لمجرد أن بين أضلعهم قبسة

من الإيمان وفي أعينهم بارقة من الإنسانية، هي الفئة التي تتكهرب بعداوة الاستبداد وينادي أفرادها بالإصلاح. وهذا الانقلاب قد أعيا المستبدين لأنهم لا يستغنون عن التجربة ولا يأمنون هذه المغبة. ومن هنا نشأ اعتمادهم في التجربة غالباً على العريقين في خدمة الاستبداد الوارثين من آبائهم وأجدادهم الأخلاق المرضية للمستبدين، ومن هنا ابتدأت في الأمم نغمة التمجد بالأصالة والأنساب، والمستبدون المحنكون يطيلون أمد التجربة بالمناصب الصغيرة فيستعملون قاعدة الترقي مع التراخي ويسمون ذلك برعاية قاعدة القِدَم، ثم يختمون التجريب بإعطاء المتمرن خدمة يكون فيها رئيساً مطلقاً ولو في قرية، فإن أظهر مهارة في الاستبداد، وذلك ما يسمونه حكمة الحكومة، فَبِها ونَعِمَت، وإلا قالوا عنه هذا حيوان، يا ضيعة الأمل فيه.

إن للأصالة مشاكلة قوية للمجد والتمجد، فلا بد أن نبحث فيها قليلاً ثم نعود لموضوع المستبد وأعوانه المتمجدين فأقول:

الأصالة صفة قد يكون لها بعض المزايا من حيث الأميال التي يرثها الأبناء من الآباء، ومن حيث التربية التي تكون مستحكمة في البيت ولو رياء، ومن حيث إن الأصالة تكون مقرونة غالباً بشيء من الثروة المعينة على مظاهر الشهامة والرحمة، ومن حيث إن الثروة تعين أهل البيت على إخفاء بعض رذائلهم عن أولادهم، ومن حيث إنها مدعاة غالباً للتمثّل بالأقران مشوقة للتفوّق والتميّز، ومن حيث تقويتها العلاقة بالأمة والوطن خوف مذلة الاغتراب، ومن حيث إن أهلها يكونون منظورين فيتحاشون المعائب والنقائص بعض التحاشى.

وبيوت الأصالة تنقسم إلى ثلاثة أنواع: بيوت علم وفضيلة، وبيوت مال وكرم، وبيوت ظلم وإمارة. وهذا الأخير هو القسم الأكثر عدداً والأهم موقعاً، وهم، كما سبقت الإشارة إليه، مطمح نظر المستبد

في الاستعانة وموضع ثقته، وهم الجند الذي يجتمع تحت لوائه بسهولة وربما يكفيه أن يضحك في وجههم ضحكة. فلننظر ما هو نصيب أهل هذا القسم من تلك المزايا الموروثة:

هل يرث الابن من جده المؤسس لمجده أمياله في العدالة ولم توجد، أم يدب ويشب على غير الترف المصغّر للعقول، المميت للهمم، أم يتربى على غير الوقار المضحك للباطل السائد فيما بين العائلة في بيتهم؟ أم يستخدم الثروة في غير الملاذ الجسمية الدنيئة البهيمية وتلك الأبهة الطاووسية الباطلة، أم يتمثل بغير أقران السوء المتملقين المنافقين، أم لا يستحقر قومه لجهلهم قدر النطفة الملعونة التي خلق منها جنابه، أم لا يبغض العلماء الذين لا يقدرونه قدره حسبما هو قائم في مخيلة خيلائه، أم يرى لجنابه مقرَّاً يليق به غير مقعد التحكم ومستراح التأمَّر؟ أم يستحي من الناس، ومن هم الناس؟ ما الناس عند حضرته غير أشباح فيها أرواح خلقت لخدمته!

وهذه حالة الأكثرين من الأصلاء؛ على أننا لا نبخس حق من نال منهم حظاً من العلم وأوتي الحكمة، وأراد الله به خيراً فأصابه بنصيب من القهر انخفض به شاموخ أنفه، فإن هؤلاء، وقليل ما هم، ينجبون نجابة عظيمة عجيبة، فيصدق عليهم أنهم قد ورثوا قوة القلب يستعملونها في الخير لا في الشر، واستفادوا من أنفة الكبرياء الجسارة على العظماء؛ وهكذا تتحول فيهم ميزة الشر إلى فائض خير وحسب شامخ من نحو الحنين إلى الوطن وأهله، والأنين لمصابه والإقدام على العظائم في سبيل القوم؛ وأمثال هؤلاء النوابغ الجبناء إذا كثروا في أمة يوشك أن يترقى منهم آحاد إلى درجة الخوارق فيقودوا أممهم إلى النجاح والفلاح، ولا غرو فإن اجتماع نفوذ النسب وقوة الحسب يفعلان، ولا عجب، شبه فعل المستبد العادل الذي ينشده الشرقيون

وخصوصاً المسلمون؛ وإن كان العقل لا يجوِّز أن يتصف بالاستبداد مع العدل غير الله وحده؛ ألا قاتل الله الهمة الساقطة التي قد تتسفل بالإنسان إلى عدم إتعاب الفكر فيما يطلب هل هو ممكن أم هو محال؟!

\* \* \*

الأصلاء، باعتبار أكثريتهم، هم جرثومة البلاء في كل قبيلة ومن كل قبيل، لأن بني آدم داموا إخواناً متساوين إلى أن ميزت الصدفة بعض أفرادهم بكثرة النسل فنشأت منها القوات العصبية؛ ونشأ من تمازعها تميز أفراد على أفراد، وحفظ هذه الميزة أوجد الأصلاء، فالأصلاء في عشيرة أو أمة إذا كانوا متقاربي القوات استبدوا على باقي الناس وأسسوا حكومة أشراف، ومتى وجد بيت من الأصلاء يتميز كثيراً في القوة على باقي البيوت يستبد وحده ويؤسس الحكومة الفردية المقيدة إذا كان لباقي البيوت بقية بأس، أو المطلقة إذا لم يبق أمامه من تقه.

بناء عليه، إذا لم يوجد في أمة أصلاء بالكلية، أو وجد ولكن كان لسواد الناس صوت غالب، أقامت تلك الأمة لنفسها حكومة انتخابية لا وراثة فيها ابتداء، ولكن لا يتوالى بضع متولين إلَّا ويصير أنسالهم أصلاء يتناظرون، كل فريق منهم يسعى لاجتذاب طرف من الأمة استعداداً للمغالبة وإعادة التاريخ الأول.

ومن أكبر مضارً الأصلاء، أنهم ينهمكون أثناء المغالبة على إظهار الأبّهة والعظمة، يسترهبون أعين الناس ويسحرون عقولهم ويتكبرون عليهم. ثم إذا غلب غالبهم واستبد بالأمر لا يتركها الباقون لألفتهم لذتها ولمضاهاة المستبد في نظر الناس. والمستبد نفسه لا يحملهم على تركها بل يدرُّ عليهم المال ويعينهم عليها ويعطيهم الألقاب والرتب

وشيئاً من النفوذ والتسلط على الناس ليتلهوا بذلك عن مقاومة استبداده، ولأجل أن يألفوها مديداً فتفسد أخلاقهم فينفر منهم الناس ولا يبقى لهم ملجأ غير بابه، فيصيرون أعواناً له بعد أن كانوا أضداداً.

ويستعمل المستبد أيضاً مع الأصلاء سياسة الشد والإرخاء، والمنع والإعطاء، والالتفات والإغضاء كي لا يبطروا، وسياسة إلقاء الفساد وإثارة الشحناء فيما بينهم كي لا يتفقوا عليه؛ وتارة يعاقب عقاباً شديداً باسم العدالة إرضاء للعوام، وأخرى يقرنهم بأفراد كانوا يقبلون أذيالهم استكباراً فيجعلهم سادة عليهم يفركون آذانهم استحقاراً، يقصد بذلك كسر شوكتهم أمام إمام الناس وعصر أنوفهم أمام عظمته. والحاصل أن المستبد يذلّل الأصلاء بكل وسيلة حتى يجعلهم مترامين دائماً بين رجليه كي يتخذهم لجاماً لتذليل الرعية، ويستعمل عين هذه السياسة مع العلماء ورؤساء الأديان الذين متى شمّ من أحدهم رائحة الغرور بعقله أو علمه ينكل به، أو يستبدل الأحمق بالجاهل إيقاظاً له ولأمثاله من كل ظان من أن إدارة الظلم محتاجة إلى شيء من العقل أو الاقتدار فوق مشيئة المستبد. وبهذه السياسة ونحوها يخلو الجو فيعصف وينسف ويتصرف في الرعية كريش يقلبه الصرصر في جو فيعصف وينسف ويتصرف في الرعية كريش يقلبه الصرصر في جو

المستبد في لحظة جلوسه على عرشه ووضع تاجه الموروث على رأسه يرى نفسه كان إنساناً فصار إلهاً، ثم يرجع النظر فيرى نفسه في نفس الأمر أعجز من كل عاجز، وأنه ما نال ما نال إلا بواسطة من حوله من الأعوان، فيرفع نظره إليهم فيسمع لسان حالهم يقول له: ما العرش وما التاج وما الصولجان؟ ما هذه إلا أوهام في أوهام. هل يجعلك هذا الريش في رأسك طاووساً وأنت غراب، أم تظن الأحجار البراقة في تاجك نجوماً ورأسك سماء، أم تتوهم أن زينة صدرك ومنكبيك

أحرجتك عن كونك قطعة طين من هذه الأرض؟ والله ما مكَّنك في هذا المقام وسلَّطك على رقاب الأنام إلَّا شعوذتنا وسحرنا وامتهاننا لديننا ووجداننا وخيانتنا لوطننا وإخواننا، فانظر أيها الصغير المكبر الحقير الموقر كيف تعيش معنا!

ثم يلتفت إلى جماهير الرعية المتفرِّجين، منهم الطائشين المهللين المسبحين بحمده، ومنهم المسحورين المبهوتين كأنهم أموات من حين؛ ولكن يتجلى في فكره أن خلال الساكتين بعض أفراد عقلاء أمجاد يخاطبونه بالعيون بأن لنا معاشر الأمة شؤوناً عمومية وكَلناك في قضائها على ما نريد ونبغي، لا على ما تريد فتبغي، فإن وفيت حق الوكالة حق لك الاحترام وإن مكرت مكرنا وحاقت بك العاقبة، ألا إن مكر الله عظيم.

وعندئذ يرجع المستبد إلى نفسه قائلاً: الأعوان الأعوان، الحملة السدنة (1)، أسلمهم القياد وأردفهم بجيش من الأوغاد أحارب بهم هؤلاء العبيد العقلاء، وبغير هذا الحزم لا يدوم لي ملك كيفما أكون، بل أبقى أسيراً للعدل معرضاً للمناقشة منغصاً في نعيم الملك، ومن العار أن يرضى بذلك من يمكنه أن يكون سلطاناً جباراً متفرداً قهاراً.

الحكومة المستبدة تكون طبعاً مستبدة في كل فروعها: من المستبد الأعظم إلى الشرطي، إلى الفرّاش، إلى كنّاس الشوارع؛ ولا يكون كل صنف إلّا من أسفل أهل طبقته أخلاقاً، لأن الأسافل لا يهمهم طبعاً الكرامة وحسن السمعة، إنما غاية مسعاهم أن يبرهنوا لمخدومهم بأنهم على شاكلته، وأنصار لدولته، وشرهون لأكل السقطات من أي كانت، ولو بشراً أم خنازير، آبائهم أم أعدائهم، وبهذا بأمنهم المستبد ويأمنونه فيشاركهم ويشاركونه. وهذه الفئة المستخدمة

<sup>(1)</sup> السدنة: الحجَّاب والبوابون.

يكثر عددها ويقل حسب شدة الاستبداد وخفته، فكلما كان المستبد حريصاً على العسف احتاج إلى زيادة جيش المتمجدين العاملين له المحرمين الذين لا أثر عندهم لدين أو ذمة، واحتاج لحفظ النسبة بينهم المجرمين الذين لا أثر عندهم لدين أو ذمة، واحتاج لحفظ النسبة بينهم في المراتب بالطريقة المعكوسة، وهي أن يكون أسفلهم طباعاً وخصالا أعلاهم وظيفة وقرباً؛ ولهذا لا بد أن يكون الوزير الأعظم للمستبد هو اللئيم الأعظم في الأمة، ثم من دونه دونه لؤماً، وهكذا تكون مراتب الوزراء والأعوان في لؤمهم حسب مراتبهم في التشريفات والقربي منه. وربما يغتر المطالع كما اغتر كثير من المؤرخين البسطاء بأن بعض وزراء المستبدين يتأوّهون من المستبد ويتشكون من أعماله ويجهرون بملامه، ويظهرون لو أنه ساعدهم الإمكان لعملوا وفعلوا وافتدوا الأمة بأموالهم بل وحياتهم؛ فكيف، والحالة هذه، يكون هؤلاء لؤماء؟ بل كيف ذلك وقد وُجد منهم الذين خاطروا بأنفسهم والذين أقدموا فعلاً على مقاومة الاستبداد فنالوا المراد أو بعضه أو هلكوا دونه؟.

فجواب ذلك أن المستبد لا يخرج قط عن أنه خائن خائف محتاج لعصابة تعينه وتحميه، فهو ووزراؤه كزمرة لصوص: رئيس وأعوان. فهل يُجوِّز العقل أن يُنتخب رفاق من غير أهل الوفاق وهو هو الذي لا يستوزر إلَّا بعد تجربة واختبار عمراً طويلاً.

هل يمكن أن يكون الوزير متخلقاً بالخير حقيقة وبالشر ظاهراً، فيُخدع المستبد بأعماله ولا يخاف من أنه كما نصبه وأعزه بكلمة يعزله ويذله؟

بناء عليه، فالمستبد، وهو من لا يجهل أن الناس أعداؤه لظلمه، لا يأمن على بابه إلَّا من يثق به أنه أظلم منه للناس وأبعد منه عن أعدائه؛ وأما تَلَوُّم بعض الوزراء على لوم المستبد فهو إن لم يكن خداعاً

للأمة فهو حنق على المستبد، لأنه بخس ذلك المتلوم حقه فقدًم عليه من هو دونه في خدمته بتضحية دينه ووجدانه. وكذلك لا يكون الوزير أميناً من صولة المستبد في صحبته ما لم يسبق بينهما وفاق واتفاق على خيرة الشيطان، لأن الوزير محسود بالطبع، يتوقع له المزاحمون كل شر، وببغضه الناس، ولو تبعاً لظالمهم، وهو هدف في كل ساعة للشكايات والوشايات. كيف يكون عند الوزير شيء من التقوى أو الحياء أو العدل أو الحكمة أو المروءة أو الشفقة على الأمة وهو العالم بأن الأمة تبغضه وتمقته وتتوقع له كل سوء وتشمت بمصائبه، فلا ترضى عنه ما لم يتّفق معها على المستبد، وما هو بفاعل ذلك أبداً إلّا إذا يئس من إقباله عنده، وإن يئس وفعل فلا يقصد نفع الأمة قط، إنما يريد فتح باب لمستبد جديد عساه يستوزره فيؤازره على وزره.

والنتيجة أن وزير المستبد هو وزير المستبد، لا وزير الأمة كما في الحكومات الدستورية. كذلك القائد يحمل سيف المستبد ليغمده في الرقاب بأمر المستبد لا بأمر الأمة؛ بل هو يستعيذ من أن تكون الأمة صاحبة أمر، لما يعلم من نفسه أن الأمة لا تقلد القيادة لمثله.

بناء عليه، لا يغترُّ العقلاء بما يتشدق به الوزراء والقواد من الإنكار على الاستبداد والتفلسف بالإصلاح وإن تلهفوا وإن تأففوا، ولا يتقون بهم ينخدعون لمظاهر غيرتهم وإن ناحوا وإن بكوا، ولا يتقون بهم وبوجدانهم مهما صلّوا وسبّحوا، لأن ذلك كله ينافي سيرهم وسيرتهم، ولا دليل على أنهم أصبحوا يخالفون ما شبوا وشابوا عليه؛ هم أقرب أن لا يقصدوا بتلك المظاهر غير إقلاق المستبد وتهديد سلطته ليشاركهم في استدرار دماء الرعية، أي أموالها. نعم، كيف يجوز تصديق الوزير والعامل الكبير الذي قد ألف عمراً طويلاً لذة البذخ وعزة الجبروت في أنه يرضى بالدخول تحت حكم الأمة، ويخاطر بعرض

سيفه عليها فتحله أو تكسره تحت أرجلها، أليس هو عضواً ظاهر الفساد من جسم تلك الأمة التي قتل الاستبداد فيها كل الأميال الشريفة العالية فأبعدها عن الأنس بالإنسانية، حتى صار الفلاح التعيس منها يؤخذ للجندية وهو يبكي، فلا يكاد يلبس كم السترة العسكرية إلا ويتلبس بشر الأخلاق فيتنمر على أمه وأبيه، ويتمرد على أهل قريته وذويه، ويكظ أسنانه عطشاً للدماء، لا يميز بين أخ أو عدو. إن أكابر رجال عهد الاستبداد لا خِلاق لهم ولا ذمة، فكل ما يتظاهرون به أحياناً من التذمر والتألم يقصدون به غش الأمة المسكينة التي يطمعهم في انخداعها وانقيادها لهم علمُهم بأن الاستبداد القائم بهم والمستمر بهمتهم قد أعمى أبصارها وبصائرها، وخدر أعصابها فجعلها كالمصاب ببحران الحمى، فهي لا ترى غير هول وظلام وشدة وآلام؛ فتئن من البلاء ولا تدري ما هو لتداويه، ولا من أين جاءها لتصده، فتواسيها فئة من أولئك المتعاظمين باسم الدين يقولون: يا بؤساء، هذا قضاء من السماء لا مردًّ له، فالواجب تَلْقَيه بالصبر والرضاء والالتجاء إلى الدعاء، فاربطوا ألسنتكم عن اللغو والفضول، واربطوا قلوبكم بأهل السكينة والخمول، وإياكم التدبير فإن الله غيور، وليكن وردكم: اللهم انصر سلطاننا وآمنا في أوطاننا واكشف عنا البلاء أنت حسبنا ونعم الوكيل. ويغرر الأمة آخرون من المتكبرين بأنهم الأطباء الرحماء المهتمون بمداواة المرض؛ إنما هم يترقبون سنوح الفرص، وكلا الفريقين ــ والله ــ إما أدنياء جبناء، أو هم خائنون مخادعون، يريدون التثبيط والتلبيد والامتنان على الظالمين.

من دلائل أن أولئك الأكابر مغرّرون مخادعون يظهرون ما لا يبطنون، أنهم لا يستصنعون إلَّا الأسافل الأراذل من الناس، ولا يميلون لغير المتملقين المنافقين من أهل الدين، كما هو شأن صاحبهم المستبد

الأكبر، ومنها أنه قد يوجد فيهم من لا يتنزل لقليل الرشوة أو السرقة؛ ولكن ليس فيهم العفيف عن الكثير، وكفي بما يتمتعون من الثروات الطائلة التي يَ منبت لها غير الجاه برهاناً فاضحاً لو كانوا يستحون. ومنها أن ليس فيهم غير المستبيح المفاخر بمشاركة المستبد في امتصاص دم الأمة، ذلك بأخذهم العطايا الكبيرة، والرواتب الباهظة، التي تعادل أضعاف ما تسمح به الإدارة العادلة لأمثالهم لأنها إدارة راشدة لا تدفع أجوراً زائدة. ومنها أنهم لا يصرفون شيئاً ولو سراً من هذا السحت (١) الكثير في سبيل مقاومة الاستبداد الذي يزعمون أنهم أعداؤه، إنما يصرف بعضهم منه شيئاً في الصدقات الطفيفة وبناء المعابد سمعة ورياءً، وكأنهم يريدون أن يسرقوا أيضاً قلوب الناس بعد سلب أموالهم أو أنهم يرشون الله، ألا ساء ما يتوهمون. ومنها أن أكثرهم مسرفون مبذرون، فلا تكفي أحدهم الرواتب المعتدلة التي يمكن أن ينالها أجرة خدمة لا ثمن ذمة. ومنها أنه قد يكون أحدهم شحيحاً مقتراً في نفقاته بحيث يخل في شرف مقامه، فلا يصرف نصف أو ربع راتبه مع أنه يقبضه زائداً على أجر مثله لأجل حفظ شرف المقام العائد لشرف الأمة، وبهذا الشح يكون خائناً ومهيناً. والحاصل أن الأكابر حريصون على أن يبقى الاستبداد مطلقاً لتبقى أيديهم مطلقة في الأموال.

هذا ولا ينكر التاريخ أن الزمان أوجد، نادراً، بعض وزراء وازروا لاستبداد عمراً طويلاً ثم ندموا على ما فرَّطوا فتابوا وأنابوا، ورجعوا لصف الأمة واستعدوا بأموالهم وأنفسهم لإنقاذها من داء الاستبداد. ولهذا لا يجوز اليأس من وجود بعض أفراد من الوزراء والقواد عريقين في الشهامة؛ فيظهر فيهم سر الوراثة ولو بعد بطون أو بعد الأربعين

<sup>(1)</sup> السحت: المال الحرام.

وربما السبعين من أعمارهم ظهوراً بيّناً تلألاً في محيّا صاحبه ثريا صدق النجابة. ولا ينبغي لأمة أن تتكل على أن يظهر فيها أمثال هؤلاء؛ لأن وجودهم من نوع الصدف التي لا تبنى عليها آمال ولا أحلام.

والنتيجة أن المستبد فرد عاجز لا حول له ولا قوة إلّا بالمتمجدين، والأمة، أي أمة كانت، ليس لها من يحكُّ جلدها غير ظفرها، ولا يقودها إلَّا العقلاء بالتنوير والإهداء والثبات، حتى إذا ما اكفهرت سماء عقول بنيها قيض الله لها من جمعهم الكبير أفراداً كبار النفوس قادة أبراراً يشترون لها السعادة بشقائهم والحياة بموتهم، حيث يكون الله جعل في ذلك لذتهم ولمثل تلك الشهادة الشريفة خلقهم، كما خلق رجال عهد الاستبداد فسَّاقاً فجَّاراً مهالكهم الشهوات والمثالب. فسبحان الذي يختار من يشاء لما يشاء وهو الخلاق العظيم.

## الاستبداد والمال

الاستبداد لو كان رجلاً وأراد أن يحتسب وينتسب لقال: «أنا الشر وأبي الظلم وأمي الإساءة وأخي الغدر وأختي المسكنة، وعمي الضر وخالي الذل، وابني الفقر وبنتي البطالة، وعشيرتي الجهالة ووطني الخراب، أما ديني وشرفي وحياتي فالمال المال المال».

المال يصحُّ في وصفه أن يقال: القوة مال، والوقت مال، والعقل مال، والجمال مال، والعلم مال، والدين مال، والثبات مال، والجمال مال، والترتيب مال، والاقتصاد مال، والشهرة مال، والحاصل كل ما يُنتفع به في الحياة هو مال.

وكل ذلك يُباع ويُشترى، أي يُستبدل بعضه ببعض، وموازين المعادلة هي: الحاجة والعزة والوقت والتعب، ومحافظة اليد والفضة والذهب والذمة، وسوقه المجتمعات وشيخ السوق السلطان... فانظر في سوق يتحكم فيه مستبد يأمر زيداً بالبيع وينهى عمرواً عن الشراء ويغصب بكراً ماله ويحابى خالداً من مال الناس.

المال تعتوره الأحكام، فمنه الحلال ومنه الحرام وهما بَيِّنان، ولَنِعْمَ الحاكم فيهما الوجدان؛ فالحلال الطيب ما كان عوض أعيان، أو أجرة أعمال، أو بدل وقت أو مقابل ضمان. والمال الخبيث الحرام هو ثمن الشرف، ثم المغصوب، ثم المسروق، ثم المأخوذ إلجاءً (1) ثم المحتال فيه.

<sup>(1)</sup> الإلجاء: جعل المال الموروث لبعض الورثة دون سائر أصحاب الحقوق فيه.

إن النظام الطبيعي في كل الحيوانات حتى في السمك والهوام، إلّا أنثى العنكبوت، أن النوع الواحد منها لا يأكل بعضه بعضاً، والإنسان يأكل الإنسان. ومن غريزة سائر الحيوان أن يلتمس الرزق من الله، أي من مورده الطبيعي، وهذا الإنسان الظالم نفسه حريص على اختطافه من يد أخيه، بل مِنْ فِيه، بل كم أكل الإنسان الإنسان!

### الاستبداد والإنسان

عاش الإنسان دهراً طويلاً يتلذّ بلحم الإنسان ويتلمّ ط<sup>(1)</sup> بدمائه، إلى أن تمكن الحكماء في الصين ثم الهند من إبطال أكل اللحم كلياً سداً للباب، كما هو دأبهم إلى الآن. ثم جاءت الشرائع الدينية الأولى في غربي آسيا بتخصيص ما يؤكل من الإنسان بأسير الحرب ثم بالقربان يُنذر للمعبود ويُذبح على يد الكهان. ثم أبطل أكل لحم القربان وجعل طعمة للنيران، وهكذا تدرَّج الإنسان إلى نسيان لذة لحم إخوانه، وما كان لينسى عبادة إهراق الدماء لولاء أن إبراهيم، شيخ الأنبياء، استبدل قربان البشر بالحيوان واتبعه موسى عليهما السلام وبه جاء الإسلام. وهكذا بطل هذا العدوان بهذا الشكل إلَّا في أواسط أفريقيا عند (النامنام).

الاستبداد المشؤوم لم يرضَ أن يقتل الإنسان الإنسان ذبحاً ليأكل لحمه، أكلاً كما كان يفعل الهمج الأوَّلون، بل تفنَّن في الظلم، فالمستبدون يأسرون جماعتهم ويذبحونهم فصداً بمبضع الظلم، ويمتصون دماء حياتهم بغصب أموالهم، ويقصرون أعمارهم باستخدامهم سخرة في أعمالهم، أو بغصب ثمرات أتعابهم. وهكذا لا فرق بين الأولين والآخرين في نهب الأعمار وإزهاق الأرواح إلَّا في الشكل.

\* \* \*

<sup>(1)</sup> يتلمظ: يلعق دماءه؛ أو يأكل مع تحريك اللسان لتذوق ما بقي على الشفاه.

إن بحث الاستبداد والمال بحث قوي العلاقة بالظلم القائم في فطرة الإنسان، ولهذا رأيتُ أن لا بأس في الاستطراد لمقدمات تتعلَّق نتائجها بالاستبداد الاجتماعي المحمِيِّ بقلاع الاستبداد السياسي، فمن ذلك:

إن البشر المقدَّر مجموعهم بألف وخمسمائة مليون (1) نصفهم كَلُّ(2) على النصف الآخر، ويشكل أكثرية هذا النصف الكُلِّ نساء المدن. ومَن النساء؟ النساء هنَّ النوع الذي عرف مقامه في الطبيعة بأنه هو الحافظ لبقاء الجنس، وأنه يكفي للألف منه ملقح واحد، وأن باقي الذكور حظهم أن يساقوا للمخاطر والمشاق أو هم يستحقون ما يستحقه ذكر النحل"، وبهذا النظر اقتسمت النساء مع الذكور أعمال الحياة قسمة ضيزي (4)؛ وتحكمن بسن قانون عام به جعلن نصيبهن هين الأشغال بدعوى الضعف، وجعلن نوعهن مطلوباً عزيزاً بإيهام العفة، وجعلن الشجاعة والكرم سيئتين فيهن مَحْمَدتين في الرجال، وجعلن نوعهن يُهِين ولا يُهان ويَظلم أو يُظلم فيعان؛ وعلى هذا القانون يربين البنات والبنين، ويتلاعبن بعقول الرجال كما يشأن حتى أنهن جعلن الذكور يتوهمون أنهن أجمل منهم صورة. والحاصل أنه قد أصاب من سماهن بالنصف المضر! ومن المشاهد أن ضرر النساء بالرجال يترقى مع الحضارة والمدنية على نسبة الترقى المضاعف. فالبدوية تشارك الرجل مناصفة في الأعمال والثمرات فتعيش كما يعيش، والحضرية تسلب الرجل لأجل معيشتها وزينتها اثنين من ثلاث وتعينه في أعمال البيت، والمدنية تسلب ثلاثة من أربعة وتود أن لا تخرج من الفراش، وهكذا

<sup>(</sup>۱) هذا عدد السكان التقريبي في عهد المؤلف أما اليوم فقد زاد العدد على 6 مليارات.

<sup>(</sup>١) الكُلُّ: التعب، وهنا بمعنى عالة.

<sup>(3)</sup> تقتله الإناث بعد التلقيح.

تترقى بنات العواصم في أسر الرجال. وما أصدق بالمدنية الحاضرة في أوروبا أن تسمى المدنية النسائية لأن الرجال فيها صاروا أنعاماً للنساء.

ثم إن الرجال تقاسموا مشاق الحياة قسمة ظالمة أيضاً، فإن أهل السياسة والأديان ومن يلتحق بهم وعددهم لا يبلغ الخمسة في المائة، يتمتعون بنصف ما يتجمد من دم البشر أو زيادة، ينفقون ذلك في الرفه والإسراف، مثال ذلك أنهم يزينون الشوارع بملايين من المصابيح لمرورهم فيها أحياناً متراوحين بين الملاهي والمواخير، ولا يفكرون في ملايين من الفقراء يعيشون في بيوتهم في ظلام.

ثم أهل الصنائع النفيسة والكمالية والتجار الشرهون والمحتكرون وأمثال هذه الطبقة، ويقدرون كذلك بخمسة في المائة، يعيش أحدهم بمثل ما يعيش به العشرات أو المئات أو الألوف من الصناع والزراع، وجرثومة هذه القسمة المتفاوتة المتباعدة الظالمة هي الاستبداد لا غيره وهناك أصناف من الناس لا يعملون إلّا قليلاً؛ إنما يعيشون بالحيلة كالسماسرة والمشعوذين باسم الأدب أو الدين، وهؤلاء يقدرون بخمسة عشر في المائة أو يزيدون على أولئك.

نعم، لا يقتضي أن يتساوى العالِمُ الذي صرف زهوة حياته في تحصيل العلم النافع أو الصنعة المفيدة بذاك الجاهل النائم في ظل الحائط، ولا ذاك التاجر المجتهد المخاطر بالكسول الخامل؛ ولكن العدالة تقتضي غير ذلك التفاوت، بل تقتضي الإنسانية أن يأخذ الراقي بيد السافل فيقربه من منزلته ويقاربه في معيشته ويعينه على الاستقلال في حياته.

لا! لا! لا يطلب الفقير معاونة الغني، إنما يرجوه أن لا يظلمه، ولا يلتمس منه الرحمة، إنما يلتمس العدالة؛ لا يؤمّل منه الإنصاف، إنما يسأله أن لا يميته في ميدان مزاحمة الحياة.

بسط المولى، جلَّت حكمته، سلطان الإنسان على الأكوان فطغى

وبغى ونسي ربه وعبد المال والجمال وجعلهما مُنيته ومبتغاه، كأنه خُنن خادماً لبطنه وعضوه فقط، لا شأن له غير الغذاء والتحاك، وبالنظر إلى أن المال هو الوسيلة الموصلة للجمال كاد ينحصر أكبر هَمَّ للإنسان هي جمع المال، ولهذا يُكنى عنه بمعبود الأمم وبسرِّ الوجود؛ وروى (كريسكوا)، المؤرخ الروسي، أن كاترينا شكت كسل رعيتها فأرشدها شيطانها إلى حمل النساء على الخلاعة ففعلت وأحدثت كسوة المراقص، فهب الشبان للعمل وكسب المال لصرفه على ربات الجمال، وفي ظرف خمس سنين تضاعف دخل خزينتها فاتسع لها مجال الإسراف، وهكذا المستبدون لا تهمهم الأخلاق إنما يهمهم المال.

\* \* \*

المال عند الاقتصاديين ما ينتفع به الإنسان، وعند الحقوقيين ما يجري فيه المنع والبذل، وعند السياسيين ما تستعاض به القوة، وعند الأخلاقيين ما تحفظ به الحياة الشريفة. المال يستمد من الفيض الذي أودعه الله تعالى في الطبيعة ونواميسها؛ ولا يُملك، أي لا يتخصص بإنسان، إلا بعمل فيه أو في مقابله.

والمقصود من المال هو أحد اثنين لا ثالث لهما وهما: تحصيل لذة أو دفع ألم، وفيهما تنحصر كل مقاصد الإنسان وعليهما مبنى أحكام الشرائع كلها؛ والحاكم المعتدل في طيّب المال وخبيثه هو الوجدان الذي خلقه الله صبغة للنفس، وعبّر عنه في القرآن بإلهامها فجورها وتقواها(1)، فالوجدان خيّر بين المال الحلال والمال الحرام.

ثم إن أعمال البشر في تحصيل المال ترجع إلى ثلاثة أصول: 1 \_ استحضاره المواد الأصلية؛ 2 \_ تهيئته المواد للانتفاع بها؛ 3 \_ توزيعها

<sup>(1)</sup> إشارة إلى الآية الكريمة ﴿فَأَلْمَهَا فَجُوْرَهَا وَتَقُولُهَا﴾ [الشمس/8].

على الناس. وهي الأصول التي تسمى بالزراعة والصناعة والتجارة، وكل وسيلة خارجة عن هذه الأصول وفروعها الأولية فهي وسائل ظالمة لا خير فيها.

التمول، أي ادخار المال، طبيعة في بعض أنواع الحيوانات الدنيئة كالنمل والنحل، ولا أثر له في الحيوانات المرتقية غير الإنسان. الإنسان تطبَّع على التمول لدواعي الحاجة المحقَّقة أو الموهومة؛ ولا تحقق للحاجة إلَّا عند سكان الأراضي الضيقة الثمرات على أهلها، أو الأراضي المعرَّضة للقحط في بعض السنين. ويلتحق بالحاجة المحققة حاجة العاجزين جسماً عن الارتزاق في البلاد المبتلاة بجور الطبيعة أو جور الاستبداد؛ وربما يلتحق بها أيضاً الصرف على المضطرين وعلى المصارف العمومية في البلاد التي ينقصها الانتظام العام.

والمراد بالانتظام العام معيشة الاشتراك العمومي التي أسسها الإنجيل بتخصيصه عُشر الأموال للمساكين؛ ولكن لم يكد يخرج ذلك من القوة إلى الفعل. ثم أحدث الإسلام سنة الاشتراك على أتم نظام، ولكن لم تدم أيضاً أكثر من قرن واحد كان فيه المسلمون لا يجدون من يدفعون لهم الصدقات والكفارات. وذلك أن الإسلامية، كما سبق بيانه، أسست حكومة أرستقراطية المبنى، ديموقراطية الإدارة، فوضعت للبشر قانوناً مؤسساً على قاعدة: إن المال هو قيمة الأعمال، ولا يجتمع في يد الأغنياء إلا بأنواع من الغلبة والخداع.

فالعدالة المطلقة تقتضي أن يؤخذ قسم من مال الأغنياء ويُرد على الفقراء؛ بحيث يحصل التعديل ولا يموت النشاط للعمل. وهذه القاعدة يتمنى ما هو من نوعها أغلب العالم المتمدن الإفرنجي، وتسعى وراءها الآن جمعيات منهم منتظمة مكونة من ملايين كثيرة. وهذه الجمعيات تقصد حصول التساوي أو التقارب في الحقوق والحالة

المعاشية بين البشر؛ وتسعى ضد الاستبداد المالي فتطلب أن تكون الأراضي والأملاك الثابتة وآلات المعامل الصناعية الكبيرة مشتركة الشيوع بين عامة الأمة، وأن الأعمال والثمرات تكون موزعة بوجوه منقاربة بين الجميع، وأن الحكومة تضع قوانين لكافة الشؤون حتى الجزئيات وتقوم بتنفيذها.

وهذه الأصول مع بعض التعديل قررتها الإسلامية ديناً، وذلك أنها قررت:

أولاً: أنواع العُشور والزكاة وتقسيمها على أنواع المصارف العامة وأنواع المحتاجين حتى المدينين. ولا يخفى على المدقق أن جزءاً من أربعين من رؤوس الأموال يقارب نصف الأرباح المعتدلة باعتبار أنها خمسة بالمائة سنوياً؛ وبهذا النظر يكون الأغنياء مضاربين للجماعة مناصفة. وهكذا يلحق فقراء الأمة بأغنيائها، ويمنع تراكم الثروات المفرطة المولِّدة للاستبداد، المضرة بأخلاق الأفراد.

ثانياً: قُررت أحكام محكمة تمنع محذور التواكل في الارتزاق، وتلزم كل فرد من الأمة متى اشتد ساعده أو ملك قوت يومه أو النصاب على الأكثر، أن يسعى لرزقه بنفسه أو يموت جوعاً، وقد لا يتأتى أن يموت الفرد جوعاً إذا لم تكن حكومته مستبدة تضرب على يده وسعيه ونشاطه بمدافع استبدادها، وقد قيل: يبدأ الانقياد للعمل عند نهاية الخوف من الحكومة ونهاية الاتكال على الغير.

ثالثاً: قررت الإسلامية ترك الأراضي الزراعية ملكاً لعامة الأمة، يستنبتها ويستمتع بخيراتها العاملون فيها بأنفسهم فقط، وليس عليهم غير العشر أو الخراج الذي لا يجوز أن يتجاوز الخمس لبيت المال.

رابعاً: جاءت الإسلامية بقواعد شرعية كلية تصلح للإحاطة بأحكام كافة الشؤون حتى الجزئية الشخصية، وأناطت تنفيذها

بالحكومة، كما تطلبه الآن أغلب جمعيات الاشتراكيين. على أن هذا النظام الذي جاء به الإسلام، صعب الإجراء جداً، لأنه منوط بسيطرة الكل ورضاء الأكثر وهيهات... ولأن هناك منافع أدبية يعسر توزيعها ولا تتسامح فيها النفوس، ولأن القانون الكثير الفروع يتعذر حفظه بسيطاً، ويكون معرضاً للتأويل حسب الأغراض، وللاختلاف في تطبيقه حسب الأهواء، كما وقع فعلاً في المسلمين، فلم يمكنهم إجراء شريعتهم ببساطة وأمانة إلا عهداً قليلاً، ثم تشعبت معهم الأمور بطبيعة اتساع الملك واختلاف طبائع الأمم، وفقد الرجال الذين يمكنهم أن يسوقوا مئات ملايين من أجناس الناس: الأبيض والأصفر، والحضري والبدوي، بعصا واحدة قروناً عديدة.

ولا غرو<sup>(1)</sup> إذا كانت المعيشة الاشتراكية من أبدع ما يتصوره العقل، ولكن مع الأسف لم يبلغ الشر بعد من الترقي ما يكفي لتوسيعهم نظام التعاون والتضامن في المعيشة العائلية إلى إدارة الأمم الكبيرة، وكم جربت الأمم ذلك فلم تنجح فيها إلا الأمم الصغيرة مدة قليلة، والسبب، كما تقدم، هو مجرد صعوبة التحليل والتركيب بين الصوالح والمصالح الكثيرة المختلفة. والمتأمل في عدم انتظام حالة العائلات الكبيرة، يقنع حالاً بأن التكافل والتضامن غير ميسورين في الأمم الكبيرة؛ ولهذا يكون خير حل مقدور للمسألة الاجتماعية هو ما يأتي:

1 \_ يكون الإنسان حراً مستقلاً في شؤونه كأنه خُلق وحده.

2\_ تكون العائلة مستقلة كأنها أمة واحدة.

3\_تكون القرية أو المدينة مستقلة كأنها قارة واحدة لاعلاقة لها بغيرها. 4\_ تكون القبائل في الشعب، أو الأقاليم في المملكة، كأنها

<sup>(1)</sup> لا غرو: لا عجب.

أولاك كل منها مستقل في ذاته، لا يربطها بمركز نظامها الاجتماعي، وهو الجنس أو الدين أو الملك، غير محض التجاذب المانع من الوقوع في نظام آخر لا يلائم طبائع حياتها.

\* \* \*

ثم إن التمول لأجل الحاجات السالفة الذكر وبقدرها فقط محمود المرافة شروط وإلَّا كان حرص التمول من أقبح الخصال:

الشرط الأول: أن يكون إحراز المال بوجه مشروع حلال، أي بإحرازه من بذل الطبيعة، أو بالمعاوضة، أو في مقابل عمل أو في مقابل ضمان على ما تقوم بتفصيله الشرائع المدنية.

والشرط الثاني: أن لا يكون في التمول تضييق على حاجبات الغير كاحتكار الضروريات، أو مزاحمة الصناع والعمال الضعفاء، أو التغلب على المباحات مثل امتلاك الأراضي التي جعلها خالقها ممرحاً لكافة مخلوقاته، وهي أمهم ترضعهم لبن جهازاتها وتغذيهم بثمراتها وتأويهم في حضن أجزائها؛ فجاء المستبدون الظالمون الأولون ووضعوا أصولاً لحمايتها من أبنائها وحالوا بينهما. فهذه إرلندا مثلاً قد حماها أنف مستبد مالي من الإنكليز، ليتمتعوا بثلثي أو ثلاثة أرباع ثمرات أتعاب عشرة ملايين من البشر الذين خلقوا من تربة إرلندا. وهذه مصر وعيرها تقرب من ذلك حالاً وستفوقها مالاً؛ وكم من البشر في أوروبا المتمدنة وخصوصاً في لندرة وباريس لا يجد أحدهم أرضاً ينام عليها منمدداً، بل ينامون في الطبقة السفلي من البيوت حيث لا ينام البقر، وهم قاعدون صفوفاً يعتمدون بصدورهم على حبال من مسد(1) منصوبة أفقية يتلوون عليها يمنة ويسرة.

<sup>(</sup>١) من مسد: من ليف تمَّ فتله بشكل جيِّد.

وحكومة الصين المختلة النظام، في نظر المتمدنين، لا تجيز قوانينها أن يمتلك الشخص الواحد أكثر من مقدار معين من الأرض لا يتجاوز العشرين كيلومتراً مربعاً، أي نحو خمسة أفدن المصرية أو ثلاثة عشر دونماً عثمانياً. وروسيا المستبدة القاسية، في عرف أكثر الأوروبيين، وضعت أخيراً لولاياتها البولونية والغربية قانوناً أشبه بقانون الصين؛ وزادت عليه أنها منعت سماع دعوى دين غير مسجل على فلاح، ولا تأذن لفلاح أن يستدين أكثر من نحو خمسمائة فرنك. وحكومات الشرق إذا لم تستدرك الأمر فتضع قانوناً من قبيل قانون روسيا، تصبح الأراضي الزراعية بعد خمسين عاماً أو قرن على الأكثر من خصاً واحداً حاول أن يرحمها فلم يفلح وأعني به غلادستون، على أن الشرق ربما لا يجد في ثلاثين قرناً من يلتمس له الرحمة.

والشرط الثالث لجواز التمول، هو: ألا يتجاوز المال قدر الحاجة بكثير، لأن إفراط الثروة مَهْلَكة للأخلاق الحميدة في الإنسان وهذا معنى الآية: ﴿إِنَّ ٱلإِنسَنَ لِطَغَيِّ \* أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغَيَ ﴾ (3) والشرائع السماوية كلها، وكذلك الحكمة الأخلاقية والعمرانية، حرَّمت الربا صيانة لأخلاق المرابين من الفساد، لأن الربا هو كسب بدون مقابل مادي ففيه معنى الغصب، وبدون عمل لأن المرابي يكسب وهو نائم ففيه الألفة على البطالة، ومن دون تعرض لخسائر طبيعية كالتجارة والزراعة والأملاك ففيه النماء المطلق المؤدي لانحصار الثروات. ومن القواعد الاقتصادية المتفق عليها أن ليس من كسب لا عار ولا احتكار فيه أربح من الربا

<sup>(1)</sup> مفردها فدان: مساحة من الأرض تقارب 4200 م<sup>2</sup>.

<sup>(2)</sup> دونم: مساحة من الأرض مقدارها 1000م<sup>2</sup>.

<sup>(3)</sup> العلق/ 6، 7.

مهما كان معتدلاً، وأن بالربا تربو الثروات فيختل التساوي أو التقارب الناس.

وقد نظر الماليون وبعض الاقتصاديين من أنصار الاستبداد في أمر الربا فقالوا إن المعتدل منه نافع بل لا بد منه. أولاً: لأجل قيام المعاملات الكبيرة، وثانياً: لأجل أن النقود الموجودة لا تكفي للتداول فكيف إذا أمسك المكتنزون قسماً منها أيضاً. وثالثاً: لأجل أن كثيرين من المتمولين لا يعرفون طرائق الاسترباح أو لا يقدرون عليها؛ كما أن كثيراً من العارفين بها لا يجدون رؤوس أموال ولا شركاء عنان. فهذا النظر صحيح من وجه إنماء ثروات بعض الأفراد. أما السياسيون الاشتراكيو المبادىء والأخلاقيون، فينظرون إلى أن ضرر الثروات الأفرادية في جمهور الأمم أكبر من نفعها، لأنها تمكن الاستبداد الداخلي فتجعل الناس صنفين: عبيداً وأسياداً، وتقوي الاستبداد الخارجي فتسهل للأمم التي تغنى بغناء أفرادها التعدي على حرية واستقلال الأمم الضعيفة، وهذه مقاصد فاسدة في نظر الحكمة والعدالة ولذلك يقتضي تحريم الربا تحريماً مغلظاً.

\* \* \*

حرص التمول، وهو الطمع القبيح، يخف كثيراً عند أهالي الحكومات العادلة المنتظمة ما لم يكن فساد الأخلاق متغلباً على الأهالي كأكثر الأمم المتمدنة في عهدنا؛ لأن فساد الأخلاق يزيد في الميل إلى التمول في نسبة الحاجة الإسرافية؛ ولكن تحصيل الثروة الطائلة في عهد الحكومة العادلة عسير جداً، وقد لا يتأتى إلا من طريق المراباة مع الأمم المنحطة، أو التجارة الكبيرة التي فيها نوع احتكار، أو الاستعمار في البلاد البعيدة مع المخاطرات، على أن هذه الصعوبة تكون مقرونة بلذة عظيمة من نوع لذة من يأكل ما طبخ أو يسكن ما بنى.

وحرص التمول القبيح يشتد كثيراً في رؤوس الناس في عهد الحكومات المستبدة حيث يسهل فيها تحصيل الثروة بالسرقة من بيت المال، وبالتعدي على الحقوق العامة، وبغصب ما في أيدي الضعفاء؛ ورأس مال ذلك هو أن يترك الإنسان الدين والوجدان والحياء جانباً وينحط في أخلاقه إلى ملائمة المستبد الأعظم أو أحد أعوانه وعماله، ويكفيه وسيلة أن يتصل بباب أحدهم ويتقرّب من أعتابه، ويظهر له أنه في الأخلاق من أمثاله وعلى شاكلته، ويبرهن له ذلك بأشياء من التملّق وشهادة الزور، وخدمة الشهوات، والتجسس، والدلالة على السلب ونحو ذلك. ثم قد يطلع هذا المنتسب على بعض الخفايا والأسرار التي يخاف رجال الاستبداد من ظهورها خوفاً حقيقياً أو وهمياً، فيكسب المنتسب رسوخ القدم ويصير هو باباً لغيره، وهكذا يحصل على الثروة الطائلة إذا ساعدته الظروف على الثبات طويلاً. وهذا أعظم أبواب الثوة في الشرق والغرب، ويليه الاتجار بالدين ثم الملاهي ثم الربا الفاحش وهي بئس المكاسب وبئس ما تؤثر في إفساد أخلاق الأمم.

وقد ذكر المدققون أن ثروة بعض الأفراد في الحكومات العادلة أضر كثيراً منها في الحكومات المستبدة، لأن الأغنياء في الأولى يصرفون قوتهم المالية في إفساد أخلاق الناس وإخلال المساواة وإيجاد الاستبداد؛ أما الأغنياء في الحكومات المستبدة فيصرفون ثروتهم في الأبهة والتعاظم إرهاباً للناس وتعويضاً للسفالة الحقيقية المنصبة عليهم بالتغالي الباطل، ويسرفون الأموال في الفسق والفجور.

بناء عليه، ثروة هؤلاء يتعجلها الزوال حيث يغصبها الأقوى منهم من الأضعف، وقد يسلبها المستبد الأعظم في لحظة وبكلمة. وتزول أيضاً والحمد لله قبل أن يتعلم أصحابها أو ورثتهم كيف تُحفظ الثروات وكيف تنمو، وكيف يستعبدون بها الناس استعباداً أصولياً مستحكماً،

كما هو الحال في أوروبا المتمدنة المهددة بشروط الفوضويين بسبب انياس من مقاومة الاستبداد المالي فيها.

ومن طبائع الاستبداد أنه لا يظهر فيه أثر فقر الأمة ظهوراً بيناً إِلَّا فَجَانَة قُريب قضاء الاستبداد نحبه، وأسباب ذلك أن الناس يقتصدون في النسل وتكثر وفياتهم ويكثر تغربهم، ويبيعون أملاكهم من الأجانب فتتقلص الثروة وتكثر النقود بين الأيدي. وبئست من ثروة ونقود تشبه نشوة المذبوح.

#### \* \* \*

ولنرجع إلى بحث طبيعة الاستبداد في مطلق المال فأقول: إن الاستبداد يجعل المال في أيدي الناس عرضة لسلب المستبد وأعوانه وعماله غصباً، أو بحجة باطلة؛ وعرضة أيضاً لسلب المعتدين من اللصوص والمحتالين الراتعين في ظل أمان الإرادة الاستبدادية. وحيث المال لا يحصل إلا بالمشقة فلا تختار النفوس الإقدام على المتاعب مع عدم الأمن على الانتفاع بالثمرة.

حِفْظُ المال في عهد الإدارة المستبدة أصعب من كسبه، لأن ظهور أثره على صاحبه مجلبة لأنواع البلاء عليه، ولذلك يضطر الناس زمن الاستبداد لإخفاء نعمة الله والتظاهر بالفقر والفاقة؛ ولهذا ورد في أمثال الأسراء أن حفظ درهم من الذهب يحتاج إلى قنطار من العقل، وأن العاقل من يخفي ذهبه وذهابه ومذهبه، وأن أسعد الناس الصعلوك الذي لا يعرف الحكام ولا يعرفونه.

ومن طبائع الاستبداد أن الأغنياء أعداؤه فكراً وأوتاده عملاً؛ فهم ربائط المستبد يذلهم فيئنون ويستدرهم فيحنون، ولهذا يرسخ الذل في الأمم التي يكثر أغنياؤها. أما الفقراء فيخافون المستبد خوف النعجة من الذئاب، ويتحبب إليهم ببعض الأعمال التي ظاهرها الرأفة، يقصد بذلك

أن يغصب أيضاً قلوبهم التي لا يملكون غيرها. والفقراء كذلك يخافونه خوف دناءة ونذالة، خوف البغاث من العقاب، فهم لا يجسرون على الافتكار فضلاً عن الإنكار، كأنهم يتوهمون أن داخل رؤوسهم جواسيس عليهم. وقد يبلغ فساد الأخلاق في الفقراء أن يسرهم فعلاً رضاء المستبد عنهم بأي وجه كان رضاؤه.

وقد خالف الأخلاقيون المتأخرون أسلافهم في قولهم ليس الفقر بعيب، فقالوا: الفقر أبو المعائب لأنه مفتقر للغير، والغناء استغناء عن الناس؛ ثم قالوا: الفقر يذهب بعزة النفس ويفضي إلى خلع الحياء؛ وقالوا: إن لحسن اللباس والأمتعة والتنعم في المعيشة تأثيراً مهماً على نفوس البشر، خلافاً لمن يقول ليس المرء بطيلسانه؛ وحديث (اخشوشنوا فإن النعم لا تدوم)(1) هو لأنه يحمل على التعود جسماً على المشاق في الحروب والأسفار وعند الحاجة. وقالوا: إن رغد العيش ونعيمه لمن أعظم الحاجات، بل تعلو الهمة ولأجله تقتحم العظائم.

يقال في مدح المال: إن أكبر ما يحل المشكلات الزمان والمال. القوة كانت للعصبية ثم صارت للعلم ثم صارت للمال. العلم والمال يطيلان عمر الإنسان حيث يجعلان شيخوخته كشبابه. لا يصان الشرف إلَّا بالدم ولا يتأتى العز إلَّا بالمال. وقد مضى مجد الرجال وجاء مجد

<sup>(1)</sup> هذه الرواية هي المشهورة على الألسنة، ولكن المرادي يكتب الحديث: «تمعددوا واخشوشنوا» رواه الطبراني وأبو نعيم الأصبهاني والبغوي وغيرهم، وفيه ضعف. ومعنى تمعددوا: اتبعوا معد بن عدنان في الفصاحة. ورواه أبو عبيد في (الغريب) عن عمر موقوفاً «اخشوشنوا وتمعددوا، واجعلوا الرأس رأسين». انظر: العجلوني، كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، ج١، ص ٦٩، برقم ١٥٧، وص ٣٧٨، برقم ١٠١٨.

المال، وورد في الأثر: (إن اليد العليا خير من اليد السفلى)(1)، وإن العني الشاكر أفضل من الفقير الصابر، ولم يكن قديماً أهمية للثروة العمومية، أما الآن، وقد صارت المحاربات محض مغالبات وعلم ومال، فأصبح للثروة العمومية أهمية عظمى لأجل حفظ الاستقلال؛ على أن الأمم المأسورة لا نصيب لها من الثروة العمومية بل منزلتها في المجتمع الإنساني كأنعام تتناقلها الأيدي؛ ولا تعارض هذه القاعدة ثروة اليهود لأنها ثروة غير مزاحمين عليها، لأنها فيما يقوله أعداؤهم فيها: ثروة رأسمالها الناموس ومصرفها الملاهي والمقامرة والربا والغش والمضاربات؛ ولا يخلو هذا القول من التحامل عليهم حسداً ممن فيقاد أقدامهم ولا ينالون منالهم.

هذا وللمال الكثير آفات على الحياة الشريفة ترتعد منها فرائص أهل الفضيلة والكمال، الذين يفضّلون الكفاف من الرزق مع حفظ الحرية والشرف على امتلاك دواعي الترف والسرف، وينظرون إلى المال الزائد عن الحاجة الكمالية أنه بلاء في بلاء في بلاء، أي أنه بلاء من حيث التعب في تحصيله، وبلاء من حيث القلق على حفظه، وبلاء من حيث الافتكار بإنمائه، وأما المكتفي فيعيش مطمئناً مستريحاً أميناً بعض الأمن على دينه وشرفه وأخلاقه.

قرَّر الأخلاقيون أن الإنسان لا يكون حراً تماماً ما لم تكن له صنعة سستقل فيها، أي غير مرؤوس لأحد، لأن حريته الشخصية تكون تابعة لارتباطه بالرؤساء، وعليه تكون أقبح الوظائف هي وظائف الحكومة. وفالوا إن للصنعة تأثيراً في الأخلاق والأميال<sup>(2)</sup>، وهي من أصدق ما

<sup>(1)</sup> أخرجه الشيخان وأحمد والنسائي. (2) أي: الميول.

يستدل به على أحوال الأفراد والأقوام. فالموظفون في الحكومة مثلاً يفقدون الشفقة والعواطف العالية تبعاً لصنعتهم التي من مقتضاها عدم الشعور بتبعة أعمالهم. وقال الحكماء إن العاجز يجمع المال بالتقتير والكريم يجمعه بالكسب؛ وقالوا إن أقل كسب يرضى به العاقل ما يكفي معاشه باقتصاد؛ وقالوا خير المال ما يكفي صاحبه ذلَّ القلة وطغيان الكثرة. وهذا معنى الحديث (فاز المخفُون)(1) وحديث (اسألوا الله الكفاف من الرزق)(2). ويقال الغنى غنى القلب؛ والغني من قلَّت حاجته؛ والغني من استغنى عن الناس. وقال بعض الحكماء كل إنسان فقير بالطبع ينقصه مثل ما يملك، فمن يملك عشرة يرى نفسه محتاجاً فقير بالطبع ينقصه مثل ما يملك، فمن يملك عشرة يرى نفسه محتاجاً لالف أخرى، وهذا معنى الحديث: (لو كان لابن آدم وادٍ من ذهب أحب أن يكون له واديان)(3).

ولا يقصد الأخلاقيون من التزهيد في المال التثبيط عن كسبه، إنما يقصدون أن لا يتجاوز كسبه الطرائق الطبيعية الشريفة. أما السياسيون فلا يهمهم إلَّا أن تستغني الرعية بأي وسيلة كانت؛ والغربيون منهم يعينون الأمة على الكسب ليشاركوها، والشرقيون لا يفتكرون في غير سلب الموجود؛ وهذه من جملة الفروق بين الاستبدادين الغربي والشرقي، التي منها أن الاستبداد الغربي يكون

<sup>(1)</sup> هو بمعنى الحديث المروي عن الرسول ﷺ: (أمامكم عقبة كؤود لا يجوزها المثقلون، فأنا أريد أن أتخفف لتلك العقبة)، فهو جزء من حديث رواه الحاكم وصحّح إسناده، والطبراني، وأبو نعيم في الحلية، بألفاظ متقاربة ولكنه لم يثبت بلفظ (فاز المخفُّون).

<sup>(2)</sup> ورد في صحيح مسلم: الزهد (اللهم ارزق محمداً عَلَيْ كفافاً).

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري ومسلم والترمذي.

احكم وأرسخ وأشد وطأة ولكن مع اللين، والشرقي يكون مقلقلاً سريع الزوال ولكنه يكون مزعجاً. ومنها أن الاستبداد الغربي إذا زال تبدّل بحكومة عادلة تقيم ما ساعدت الظروف أن تقيم، أما الشرقي فيزول ويخلفه استبداد شرّ منه، لأن من دأب الشرقيين أن لا يفتكروا في مستقبل قريب؛ كأن أكبر همهم منصرف إلى ما بعد الموت فقط، أو أهم مبتلون بقصر البصر.

وخلاصة القول إن الاستبداد داء أشد وطأة من الوباء، أكثر هولاً من الحريق، أعظم تخريباً من السيل، أذلُّ للنفوس من السؤال. داءٌ إذا خل بقوم سمعت أرواحهم هاتف السماء ينادي القضاء القضاء والأرض تناجي ربها بكشف البلاء. الاستبداد عهد أشقى الناس فيه العقلاء والأغنياء، وأسعدهم بمحياه الجهلاء والفقراء، بل أسعدهم أولئك الذين يتعجلهم الموت فيحسدهم الأحياء.

# الاستبداد والأخلاق

الاستبداد يتصرف في أكثر الأميال الطبيعية والأخلاق الحسنة، فيضعفها أو يفسدها أو يمحوها فيجعل الإنسان يكفر بنعم مولاه، لأنه لم يملكها حق الملك ليحمده عليها حق الحمد، ويجعله حاقداً على قومه لأنهم عون لبلاء الاستبداد عليه؛ وفاقداً حب وطنه، لأنه غير آمن على الاستقرار فيه ويود لو انتقل منه؛ وضعيف الحب لعائلته، لأنه ليس مطمئناً على دوام علاقته معها؛ ومختل الثقة في صداقة أحبابه، لأنه يعلم منهم أنهم مثله لا يملكون التكافؤ؛ وقد يضطرون لإضرار صديقهم بل وقتله وهم باكون. أسير الاستبداد لا يملك شيئاً ليحرص على حفظه، لأنه لا يملك مالاً غير معرض للسلب ولا شرفاً غير معرض للإهانة، ولا يملك الجاهل منه آمالاً مستقبلة ليتبعها ويشقى كما يشقى العاقل في سبيلها.

وهذه الحال تجعل الأسير لا يذوق في الكون لذة نعيم غير بعض الملذات البهيمية. بناء عليه، يكون شديد الحرص على حياته الحيوانية وإن كانت تعيسة؛ وكيف لا يحرص عليها وهو لا يعرف غيرها. أين هو من الحياة الأدبية؟ أين هو من الحياة الاجتماعية؟ أما لأحرار فتكون منزلة حياتهم الحيوانية عندهم بعد مراتب عديدة، ولا يعرف ذلك إلا من كان منهم، أو من كشف الله عن بصيرته.

ومثال الأسراء في حرصهم على حياتهم الشيوخ، فإنهم عندما

تمسي حياتهم كلها أسقاماً وآلاماً ويقربون من أبواب القبور، يحرصون على حياتهم أكثر من الشباب في مقتبل العمر، وفي مقتبل الملاذ، في مقتبل الآمال.

الاستبداد يسلب الراحة الفكرية فيضني الأجسام فوق ضناها بالشقاء، فتمرض العقول ويختل الشعور على درجات متفاوتة في الناس. والعوام الذين هم قليلو المادة في الأصل قد يصل مرضهم العقلي إلى درجة قريبة من عدم التمييز بين الخير والشر، في كل ما ليس من ضروريات حياتهم الحيوانية. ويصل تسفل إدراكهم إلى أن مجرد آثار الأبهة والعظمة التي يرونها على المستبد وأعوانه تبهر أبصارهم، ومجرد سماع ألفاظ التفخيم في وصفه وحكايات قوته وصولته يزيغ أفكارهم، فيرون ويفكرون أن الدواء في الداء، فينصاعون بين يدي الاستبداد انصياع الغنم بين أيدي الذئاب حيث هي تجري على قدميها جاهدة إلى مقر حتفها.

ولهذا كان الاستبداد يستولي على تلك العقول الضعيفة للعامة فضلاً عن الأجسام فيفسدها كما يريد، ويتغلب على تلك الأذهان الضئيلة فيشوش فيها الحقائق بل البديهيات كما يهوى، فيكون مثلهم في انقيادهم الأعمى للاستبداد ومقاومتهم للرشد والإرشاد، مثل تلك الهوام التي تترامى على النار، وكم هي تغالب من يريد حجزها على الهلاك. ولا غرابة في تأثير ضعف الأجسام على الضعف في العقول، فإن في المرضى وخفة عقولهم، وذوي العاهات ونقص إدراكهم، شاهداً بيناً كافياً يقاس عليه نقص عقول الأسراء البؤساء بالنسبة إلى الأحرار السعداء؛ كما يظهر الحال أيضاً بأقل فرق بين الفئتين من الفرق البين في قوة الأجسام وغزارة الدم واستحكام الصحة وجمال الهيئات.

ربما يستريب المطالع اللبيب الذي لم يتعب فكره في درس

طبيعة الاستبداد، من أن الاستبداد المشؤوم كيف يقوم على قلب الحقائق في الحقائق، مع أنه إذا دقق النظر يتجلى له أن الاستبداد يقلب الحقائق في الأذهان. يرى أنه كم مكن بعض القياصرة والملوك الأولين من التلاعب بالأديان تأييداً لاستبدادهم فاتبعهم الناس. ويرى أن الناس وضعوا المحكومات لأجل خدمتهم، والاستبداد قلب الموضوع، فجعل الرعية خادمة للرعاة فقبلوا وقنعوا. ويرى أن الاستبداد استخدم قوة الشعب، وهي هي قوة الحكومة، على مصالحهم لا لمصالحهم فيرتضوا ويرضخوا. ويرى أنه قد قبل الناس من الاستبداد ما ساقهم إليه من اعتقاد أن طالب الحق فاجر، وتارك حقه مطيع، والمشتكي المتظلم مفسد، والنبيه المدقق ملحد، والخامل المسكين صالح أمين. وقد اتبع منوا، والحمية حماقة، والرحمة مرضاً؛ كما جاروه على اعتبار أن النفاق مياسة، والتحيل كياسة، والدناءة لطف، والنذالة دمائة.

ولا غرابة في تحكم الاستبداد على الحقائق في أفكار البسطاء، إنما الغريب إغفاله كثيراً من العقلاء، ومنهم جمهور المؤرخين الذين يسمون الفاتحين الغالبين بالرجال العظام، وينظرون إليهم نظر الإجلال والاحترام لمحرد أنهم كانوا أكثروا في قتل الإنسان، وأسرفوا في تخريب العمران، ومن هذا القبيل في الغرابة إعلاء المؤرخين قدر من جاروا المستبدين، وحازوا القبول والوجاهة عند الظالمين، وكذلك افتخار الأخلاف بأسلافهم المجرمين الذين كانوا من هؤلاء الأعوان الأشرار.

وقد يظن بعض الناس أن للاستبداد حسنات مفقودة في الإِرادة الحرة، فيقولون مثلاً: الاستبداد يلين الطباع ويلطفها، والحق أن ذلك يحصل فيه عن فقد الشهامة لا عن فقد الشراسة. ويقولون الاستبداد يعلم الصغير الجاهل حسن الطاعة والانقياد للكبير الخبير، والحق أن

هذا فيه عن خوف وجبانة لا عن اختيار وإذعان. ويقولون هو يربي النفوس على الاعتدال والوقوف عند الحدود، والحق أن ليس هناك غير انكماش وتقهقر. ويقولون الاستبداد يقلل الفسق والفجور، والحق أنه عن فقر وعجز لا عن عفة أو دين. ويقولون هو يقلل التعديات والجرائم، والحق أنه يمنع ظهورها ويخفيها فيقل تعديدها لا عددها.

\* \* \*

الأخلاق أثمار بذرُها الوراثة، وتربتها التربية، وسقياها العلم، والقائمون عليها هم رجال الحكومة؛ بناء عليه، تفعل السياسة في أخلاق البشر ما تفعله العناية في إنماء الشجر.

نعم: الأقوام كالآجام، إن تُركت مهملَة تزاحمت أشجارها وأفلاذها، وسقم أكثرها، وتغلب قويها على ضعيفها فأهلكه، وهذا مثل القبائل المتوحشة. وإن صادفت بستانياً يهمه بقاؤها وزهوها فدبرها حسبما تطلبه طباعها، قويت وأينعت وحسنت ثمارها، وهذا مثل الحكومة العادلة. وإذا بليت ببستاني جدير بأن يسمى حطاباً لا يعنيه إلَّا عاجل الاكتساب، أفسدها وخربها، وهذا مثل الحكومة المستبدة. ومتى كان الحطاب غريباً لم يخلق من تراب تلك الديار وليس له فيها فخار ولا يلحقه منها عار، إنما همه الحصول على الفائدة العاجلة ولو باقتلاع الأصول، فهناك الطامة وهناك البوار. فبناء على هذا المثال، يكون فعل الاستبداد في أخلاق الأمم فعل ذلك الحطاب الذي لا يُرجى منه غير الإفساد.

لا تكون الأخلاق أخلاقاً ما لم تكن مَلَكَة مطردة على قانون فطري تقتضيه أولاً وظيفة الإنسان نحو نفسه، وثانياً وظيفته نحو عائلته، وثالثاً وظيفته نحو قومه، ورابعاً وظيفته نحو الإنسانية، وهذا القانون هو ما يسمى عند الناس بالناموس.

ومن أين لأسير الاستبداد أن يكون صاحب ناموس وهو

كالحيوان المملوك العنان، يُقاد حيث يُراد، ويعيش كالريش يهب حيث يهب الريح، لا نظام ولا إرادة، وما هي الإرادة؟ هي أم الأخلاق، هي ما فيل فيها تعظيماً لشأنها: لو جازت عبادة غير الله لاختار العقلاء عبادة الإرادة! هي تلك الصفة التي تفصل الحيوان عن النبات في تعريفه بأنه منحرك بالإرادة. فالأسير إذن دون الحيوان لأنه يتحرك بإرادة غيره لا بإرادة نفسه، ولهذا قال الفقهاء: لا نية للرقيق في كثير من أحواله، إنما هو تابع لنية مولاه. وقد يُعذر الأسير على فساد أخلاقه، لأن فاقد الخيار غير مؤاخذ عقلاً وشرعاً.

أسير الاستبداد لا نظام في حياته، فلا نظام في أخلاقه، قد يصبح غنياً فيضحى شجاعاً كريماً، وقد يمسي فقيراً فيبيت جباناً خسيساً، وهكذا كل شؤونه تشبه الفوضي لا ترتيب فيها، فهو يتبعها بلا وجهة أليس الأسير قد يَبغي فيُزجر أو لا يزجر، ويُبغى عليه فيُنصر أو لا يُنصر، ويحسن فيُكافأ أو يُرهق، ويسيء كثيراً فيُعفى وقليلاً فيشنق؛ وينجوع يوماً فيضوى (1)، ويخصب يوماً فيتخم؛ يريد أشياء فيمنع، ويأبى شبئاً فيرغم؛ وهكذا يعيش كما تقتضيه الصدف أن يعيش، ومن كانت هذه حاله كيف يكون له خلاق وإن وجد ابتداء يتعذر استمراره عليه، ولهذا لا تجوّز الحكمة الحكم على الأسراء بخير أو شر.

أقل ما يؤثره الاستبداد في أخلاق الناس، أنه يرغم حتى الأخيار مهم على إلفة الرياء والنفاق، ولبئس السيئتان، وأنه يعين الأشرار على إجراء غي نفوسهم آمنين من كل تبعة ولو أدبية، فلا اعتراض ولا انتقاد ولا افتضاح، لأن أكثر أعمال الأشرار تبقى مستورة، يلقي عليها الاستبداد رداء خوف الناس من تبعة الشهادة على ذي شر وعقبى ذكر

<sup>(</sup>۱) ضوى: ضعف وهزل.

الفاجر بما فيه، ولهذا شاعت بين الأسراء قواعد كثيرة باطلة كقولهم: إذا كان الكلام من فضة فالسكوت من ذهب، وقولهم: البلاء موكول بالمنطق. وقد تغالى وعاظهم في سد أفواههم حتى جعلوا لهم أمثال هذه الأقوال من الحكم النبوية، وكم هجوا لهم الهجو والغيبة بلا قيد، فهم يقرؤون: ﴿لَا يُحِبُ اللّهُ الْجَهْرَ بِالسُّورَةِ مِنَ الْقَولِ ﴾ ويُغفلون بقية الآية وهي: ﴿إِلّا مَن ظُلِم ﴾.

أقوى ضابط للأخلاق النهي عن المنكر بالنصيحة والتوبيخ، أي بحرص الأفراد على حراسة نظام الاجتماع، وهذه الوظيفة غير مقدور عليها في عهد الاستبداد لغير ذوي المنعة من الغيورين وقليلٌ ما هم، وقليلاً ما يفيد نهيهم، لأنه لا يمكنهم توجيهه لغير المستضعفين الذين لا يملكون ضرراً ولا نفعاً، بل ولا يملكون من أنفسهم شيئاً؛ ولأنه ينحصر موضوع نهيهم فيما لا تخفى قباحته على أخد من الرذائل النفسية الشخصية فقط، ومع ذلك فالجسور لا يرى بداً من الاستثناء المخل للقواعد العامة كقوله: السرقة قبيحة إلَّا إذا كانت استرداداً منها، والكذب حرام إلَّا للمظلوم. والموظفون في عهد الاستبداد للوعظ والإرشاد يكونون مطلقاً، ولا أقول غالباً، من المنافقين الذي لا إخلاص فيه هو بذر عقيم لا ينبت، وإن نبت كان رياء كأصله؛ الذي لا إخلاص فيه هو بذر عقيم لا ينبت، وإن نبت كان رياء كأصله؛ ثم إن النصح لا يفيد شيئاً إذا لم يصادف أذناً تتطلب سماعه، لأن ألتصيحة وإن كانت عن إخلاص فهي لا تتجاوز حكم البذر الحي: إن ألقي في أرض صالحة نبت، وأن ألقي في أرض قاحلة مات.

أما النهي عن المنكرات في الإدارة الحرة، فيمكن لكل غيور على

<sup>(1)</sup> النساء/ 148.

عنام قومه أن يقوم به بأمان وإخلاص، وأن يوجه سهام قوارصه إلى السعفاء والأقوياء سواء، فلا يخص بها الفقير المجروح الفؤاد، بل سهدف أيضاً ذوي الشوكة والعناد، وأن يخوض في كل واد حتى في مواضيع تخفيف الظلم ومؤاخذة الحكام، وهذا هو النصح الإنكاري شي يعدي ويجدي والذي أطلق عليه النبي عليه السلام اسم (الدين) عظيماً لشأنه فقال: (الدين النصيحة)(1).

ولما كان ضبط أخلاق الطبقات العليا من الناس أهم الأمور، أطلقت الأمم الحرة حرية الخطابة والتأليف والمطبوعات مستنية القذف ففط، ورأت أن تحمل مضرة الفوضى في ذلك خير من التحديد، لأنه لا مانع للحكام أن يجعلوا الشعرة من التقييد سلسلة من حديد، يختقون عدوتهم الطبيعية أي الحرية، وقد حمى القرآن قاعدة الإطلاق بقوله الكريم: ﴿ وَلَا يُضَارً كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ (2)

\* \* \*

## الخصال تنقسم إلى ثلاثة أنواع:

الأول: الخصال الحسنة الطبيعية كالصدق والأمانة والهمة المدافعة والرحمة، والقبيحة الطبيعية كالرياء والاعتداء والجبانة والقسوة، وهذا القسم تضافرت عليه كل الطبائع والشرائع.

والنوع الثاني: الخصال الكمالية التي جاءت بها الشرائع الإلهامية كتحسين الإيثار والعفو وتقبيح الزنا والطمع؛ وهذا القسم يوجد فيه ما لا تدرك كل العقول حكمته أو حكمة تعميمه، فيمتثله المنتسبون للدين احتراماً أو خوفاً.

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي والدارمي وابن حنبل.

<sup>(2)</sup> البقرة/ 282.

والنوع الثالث: الخصال الاعتيادية وهي ما يكتسبه الإنسان بالوراثة أو بالتربية أو بالإلفة، فيستحسن أو يستقبح على حسب أمياله ما لم يضطر إلى التحول عنها.

ثم إن التدقيق يفيد أن الأقسام الثلاثة تشتبك وتشترك ويؤثر بعضها في بعض، فيصير مجموعها تحت تأثير الإلفة المديدة، بحيث كل خصلة منها ترسخ أو تتزلزل، حسبما يصادفها من استمرار الإلفة أو انقطاعها؛ فالقاتل، مثلاً، لا يستنكر شنيعته في المرة الثانية كما استقبحها من نفسه في الأولى، وهكذا يخف الجرم في وهمه، حتى يصل إلى درجة التلذذ بالقتل كأنه حق طبيعي له، كما هي حالة الجبارين وغالب السياسيين، الذين لا ترتج في أفئدتهم عاطفة رحمة عند قتلهم أفراداً أو أمماً لغايتهم السياسية، إهراقاً بالسيف أو إزهاقاً بالقلم، ولا فرق بين المقتل بقطع الأوداج (1) وبين الإماتة بإيراث الشقاء غير التسريع والإبطاء.

أسير الاستبداد العريق فيه يرث شر الخصال، ويتربى على أشرها، ولا بد أن يصحبه بعضها مدى العمر. بناء عليه، ما أبعده عن خصال الكمال، ويكفيه مفسدة لكل الخصال الحسنة الطبيعية والشرعية والاعتيادية تلبُّسه بالرياء اضطراراً حتى يألفه ويصير ملكة فيه، فيفقد بسببه ثقة نفسه بنفسه لأنه لا يجد خلقاً مستقراً فيه، فلا يمكنه مثلاً أن يجزم بأمانته، أو يضمن ثباته على أمر من الأمور، فيعيش سيء الظن في حق ذاته متردداً في أعماله، لوَّاماً نفسه على إهماله شؤونه، شاعراً بفتور همته ونقص مروءته، ويبقى طول عمره جاهلاً مورد هذا الخلل، فيتهم الخالق، والخالق جل شأنه لم ينقصه شيئاً، ويتهم تارةً دينه وتارةً تربيته وتارةً زمانه وتارةً قومه؛ والحقيقة بعيدة عن كل ذلك، وما الحقيقة غير أنه خُلِقَ حراً فأسر.

<sup>(1)</sup> أوداج: جمع ودج: عِرق في الرقبة.

أجمع الأخلاقيون على أن المتلبس بشائبة من أصول القبائح الخلقية لا يمكنه أن يقطع بسلامة غيره منها؛ وهذا معنى: "إذا ساءت معال المرء ساءت ظنونه" في فالمرائي مثلاً ليس من شأنه أن يظن البراءة في غيره من شائبة الرياء، إلّا إذا بعد تشابه النشأة بينهما بعدا كبيراً؛ كأن يكون بينهما مغايرة في الجنس أو الدين أو تفاوت مهم في المنزلة كصعلوك وأمير كبير. ومثال ذلك الشرقي الخائن، يأمن الإفرنجي في معاملته ويثق بوزنه وحسابه ولا يأمن ويثق بابن جلدته. وكذلك الإفرنجي الخائن قد يأمن الشرقي ولا يأمن مطلقاً ابن جنسه. وهذا الحكم صادق على عكس القضية أيضاً، أي أن الأمين يظن الناس وهذا الحكم صادق على عكس القضية أيضاً، أي أن الأمين يظن الناس بغلم الأمين في نفسه عن اتباع حكمة الحزم في إساءة الظن في مواقعة اللازمة.

إذا علمنا أن من طبيعة الاستبداد ألفة الناس بعض الأخلاق الرديئة، وأن منها ما يضعف الثقة بالنفس، علمنا سبب قلة أهل العمل وأهل العزائم في الأسراء، وعلمنا أيضاً حكمة فقد الأسراء ثقتهم بعضهم ببعض، فينتج من ذلك أن الأسراء محرومون طبعاً من ثمرة الاشتراك في أعمال الحياة، يعيشون مساكين بائسين متواكلين متخاذلين متقاعسين متفاشلين، والعاقل الحكيم لا يلومهم بل يشفق عليهم ويلتمس لهم مخرجاً، ويتبع أثر أحكم الحكماء القائل: (رب ارحم قومي فإنهم لا يعلمون)، (اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون).

وهنا أستوقف المطالع وأستلفته إلى التأمل في ما هي ثمرة

<sup>(1)</sup> أصل الجملة شطر من بيت، من قصيدة للمتنبي، والبيت هو: إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدّق ما يعتاده من توهًم

الاشتراك التي يحرمها الأسراء؛ فأذكره بأن الاشتراك هو أعظم سر في الكائنات، به قيام كل شيء ما عدا الله وحده، به قيام الأجرام السماوية، به قيام كل حياة، به قيام المواليد، به قيام الأجناس والأنواع، به قيام الأمم والقبائل، به قيام العائلات، به تعاون الأعضاء. نعم، الاشتراك فيه سر تضاعف القوة بنسبة ناموس التربيع؛ فيه سر الاستمرار على الأعمال التي لا تفي بها أعمار الأفراد. نعم، الاشتراك هو السر كل السر في نجاح الأمم المتمدنة، به أكملوا ناموس حياتهم القومية، به ضبطوا نظام حكوماتهم، به قاموا بعظائم الأمور، به نالوا كلَّ ما يغبطهم عليه أسراء الاستبداد الذين منهم العارفون بقدر الاشتراك ويتشوقون إليه، ولكن كل منهم يبطن لغبن شركائه باتكاله عليهم عملاً، واستبداده عليهم رأياً، منهم يبطن لغبن شركائه باتكاله عليهم عملاً، واستبداده عليهم رأياً، حتى صار من أمثالهم قولهم: "ما من متفقين إلَّا وأحدهما مغلوب للآخر».

ورب قائل يقول إن سر الاشتراك ليس بالأمر الخفي؛ وقد طالما كتب فيه الكتّاب حتى ملّته الأسماع؛ ومع ذلك لم يندفع للقيام به في الشرق غير اليابانيين والبوير، فما السبب؟ فأجيبه بأن الكتّاب كتبوا وأكثروا وأحسنوا فيما فصّلوا وصوّروا، ولكن قاتل الله الاستبداد وشؤمه، جعل الكتاب يحصرون أقوالهم في الدعوة إلى الاشتراك وما بمعناه من التعاون والاتحاد والتحابب والاتفاق، ومنعهم من التعرض لذكر أسباب التفرق والانحلال كلياً، أو اضطرهم إلى الاقتصار على بيان الأسباب الأخيرة فقط. فمن قائل مثلاً: الشرق مريض وسببه الجهل، ومن قائل: الجهل بلاء وسببه قلة المدارس، ومن قائل: قلة المدارس عار وسببه عدم التعاون على إنشائها من قبل الأفراد أو من قبل ذوى الشأن.

وهذا أعمق ما يخطه قلم الكاتب الشرقي كأنه وصل إلى السبب

المانع الطبيعي أو الاختياري، والحقيقة أن هناك سلسلة أسباب أخرى حلقتها الأولى الاستبداد.

وكاتب آخر يقول: الشرق مريض وسببه فقد التمسك بالدين، ثم يمف، مع أنه لو تتبع الأسباب لبلغ إلى الحكم بأن التهاون في الدين أولاً وآخراً ناشىء من الاستبداد. وآخر يقول: إن السبب فساد الأخلاق؛ وغيره يرى أنه فقد التربية، وسواه ظن أنه الكسل؛ والحقيقة أن المرجع الأول في الكل هو الاستبداد، الذي يمنع حتى أولئك الباحثين عن التصريح باسمه المهيب.

\* \* \*

قد اتفق الحكماء الذين أكرمهم الله تعالى بوظيفة الأخذ بيد الأمم في بحثهم عن المهلكات والمنجيات، على أن فساد الأخلاق يخرج الأسم عن أن تكون قابلة للخطاب، وأن معاناة إصلاح الأخلاق من أصعب الأمور وأحوجها إلى الحكمة البالغة والعزم القوي؛ وذكروا أن فساد الأخلاق يعم المستبد وأعوانه وعماله، ثم يدخل بالعدوى إلى كل البيوت، لا سيما بيوت الطبقات العليا التي تتمثل بها السفلى. وهكذا يغشو الفساد وتمسي الأمة يبكيها المحب ويشمت بها العدو، وتبيت وداؤها عياء يتعاصى على الدواء.

وقد سلك الأنبياء عليهم السلام، في إنقاذ الأمم من فساد الأخلاق، مسلك الابتداء أولاً بفك العقول من تعظيم غير الله والإذعان لسواه، وذلك بتقوية حسن الإيمان المفطور عليه وجدان كل إنسان، ثم جهدوا في تنوير العقول بمبادىء الحكمة، وتعريف الإنسان كيف يملك إرادته، أي حريته في أفكاره، واختياره في أعماله، وبذلك هدموا حصون الاستبداد وسدوا منبع الفساد.

ثم بعد إطلاق زمام العقول، صاروا بنظرون إلى الإنسان بأنه

مكلّف بقانون الإنسانية ومطالب بحسن الأخلاق، فيعلمونه ذلك بأساليب التعليم المقنع وبث التربية التهذيبية.

والحكماء السياسيون الأقدمون، اتبعوا الأنبياء عليهم السلام في سلوك هذا الطريق وهذا الترتيب؛ أي بالابتداء من نقطة دينية فطرية تؤدي إلى تحرير الضمائر، ثم باتباع طريق التربية والتهذيب بدون فتور ولا انقطاع.

أما المتأخرون من قادة العقول في الغرب، فمنهم فئة سلكوا طريقة الخروج بأممهم من حظيرة الدين وآدابه النفسية، إلى فضاء الإطلاق وتربية الطبيعة، زاعمين أن الفطرة في الإنسان أهدى به سبيلاً، وحاجته إلى النظام تغنيه عن إعانة الأديان، التي هي كالمخدرات سموم تعطل الحس بالهموم، ثم تذهب بالحياة فيكون ضررها أكبر من نفعها.

وقد ساعدهم على سلوك هذا المسلك، أنهم وجدوا أممهم قد فشا فيها نور العلم؛ ذلك العلم الذي كان منحصراً في خدمة الدين عند المصريين والآشوريين، ومحتكراً في أبناء الأشراف عند الغرناطيين والرومان، ومخصصاً في أعداد من الشبان المنتخبين عند الهنديين واليونان؛ حتى جاء العرب بعد الإسلام وأطلقوا حرية العلم، وأباحوا تناوله لكل متعلم، فانتقل إلى أوروبا حراً على رغم رجال الدين، فتنوَّرت به عقول الأمم على درجات، وفي نسبتها ترقت الأمم في النعيم، وانتشرت وتخالطت، وصار المتأخر منها يغبط المتقدم ويتنغص من حالته، ويتطلب اللحاق ويبحث عن وسائله، فنشأ من ذلك حركة قوية في الأفكار، حركة معرفة الخير والغيرة على نواله؛ حركة معرفة الشر والأنفة من الصبر عليه، حركة السير إلى الأمام رغم كل معارض، اغتنم زعماء الحرية في الغرب قوة هذه الحركة وأضافوا إليها قوات اخبية شتى، كاستبدالهم ثقالة وقار الدين بزهوة عروس الحرية، حتى أنهم لم يبالوا بتمثيل الحرية بحسناء خليعة تختلب النفوس،

وكاستبدالهم رابطة الاشتراك في الطاعة للمستبدين برابطة الاشتراك في الشؤون العمومية، ذلك الاشتراك الذي يتولد منه حب الوطن. وهكذا حبلوا قوة حركة الأفكار تياراً سلَّطوه على رؤوس الرؤوس من أهل السياسة والدين. ثم إن هؤلاء الزعماء استباحوا القساوة أيضاً، فأخذوا من مهجورات دينهم قاعدة (الغاية تبرر الواسطة)(1)، كجواز السرقة إذا كانت الغاية منها صرف المال في سبيل الخير، وقاعدة (تثقيل الذمة يبيح الفعل القبيح) كشهادة الزور على ذمة الكاهن التي يتحمل عنه خطيئتها، ودفعوا الناس بهما إلى ارتكاب الجرائم الفظيعة التي تقشعر منها الإنسانية، التي لا يستبيحها الحكيم الشرقي لما بين أبناء الغرب وأبناء الشرق من التباين في الغرائز والأخلاق.

الغربي: مادي الحياة، قوي النفس، شديد المعاملة، حريص على الاستئثار، حريص على الانتقام؛ كأنه لم يبقّ عنده شيء من المبادىء العالية والعواطف الشريفة التي نقلتها له مسيحية الشرق. فالجرماني مثلاً: جاف الطبع، يرى أن العضو الضعيف من البشر يستحق الموت، ويرى كل فضيلة في القوة، وكل القوة في المال؛ فهو يحب العلم، ولكن لأجل المال، وهذا اللاتيني مطبوع على العجب والطيش، يرى العقل في الإطلاق، والحياة في خلع الحياء، والشرف في الطيش، يرى العقل في الإطلاق، والعياة، واللذة في المائدة والفراش. الترف، والكياسة في الكسب، والعز في الغلبة، واللذة في المائدة والفراش.

أما أهل الشرق فهم أدبيون، ويغلب عليهم ضعف القلب وسلطان الحب، والإصغاء للوجدان، والميل للرحمة ولو في غير موقعها، واللطف ولو مع الخصم. ويرون العز في الفتوة والمروءة، والغنى في القناعة

<sup>(</sup>۱) قول لمكيافللي في كتابه «الأمير» يعبّر عن نزعة مادية وعن تمرد على القيم والمعايير السليمة.

والفضيلة، والراحة في الأنس والسكينة، واللذة في الكرم والتحبب؛ وهم يغضبون ولكن للدين فقط، ويغارون ولكن على العرض فقط.

ليس من شأن الشرقي أن يسير مع الغربي في طريق واحدة؛ فلا تطاوعه طباعه على استباحة ما يستحسنه الغربي، وإن تكلَّف تقليده في أمر فلا يحسن التقليد، وإن أحسنه فلا يثبت، وإن ثبت فلا يعرف استثماره، حتى لو سقطت الثمرة في كفه تمنى لو قفزت إلى فمه!... فالشرقي مثلاً يهتم في شأن ظالمه إلى أن يزول عنه ظلمه، ثم لا يفكر فيمن يخلفه ولا يراقبه، فيقع في الظلم ثانية، فيعيد الكرة ويعود الظلم إلى ما لا نهاية. وكأولئك الباطنة في الإسلام: فتكوا بمئات أمراء على غير طائل، كأنهم لم يسمعوا بالحكمة النبوية: (لا يُلدغ المرء من جحر مرتين)، ولا بالحكمة القرآنية: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُنْقِينَ﴾ (١)، أما الغربي إذا مرتين)، ولا بالحكمة القرآنية: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُنْقِينَ﴾ (١)، أما الغربي إذا أخذ على يد ظالمه فلا يفلته حتى يشلها، بل حتى يقطعها ويكوي مقطعها.

وهكذا بين الشرقيين والغربيين فروق كثيرة، قد يُفضل في الإفراديات الشرقي على الغربي، وفي الاجتماعيات يفضل الغربي على الشرقي مطلقاً، مثال ذلك: الغربيون يستحلفون أميرهم على الصداقة في خدمتهم لهم والتزام القانون، والسلطان الشرقي يستحلف الرعية على الانقياد والطاعة! الغربيون يمنتون على ملوكهم بما يرتزقون من فضلاتهم، والأمراء الشرقيون يتكرمون على من شاؤوا بإجراء أموالهم عليهم صدقات! الغربي يعتبر نفسه مالكاً لجزء مشاع من وطنه، والشرقي يعتبر نفسه وأولاده وما في يديه ملكاً لأميره! الغربي له على أميره حقوق وليس له على حقوق، والشرقي عليه لأميره حقوق وليس له حقوق! الغربيون يضعون قانوناً لأميرهم يسري عليه، والشرقيون

<sup>(1)</sup> التوبة/ 4.

بسيرون على قانون مشيئة أمرائهم! الغربيون قضاؤهم وقدرهم من الله، والشرقيون قضاؤهم وقدرهم ما يصدر من بين شفتي المستعبدين! الشرقي سريع التصديق، والغربي لا ينفي ولا يثبت حتى يرى ويلمس، الشرقي أكثر ما يغار على الفروج كأن شرفه كله مستودع فيها، والغربي أكثر ما يغار على حريته واستقلاله! الشرقي حريص على الدين والرياء فيه، والغربي حريص على القوة والعز والمزيد فيهما! والخلاصة أن الشرقي ابن الماضي والخيال، والغربي ابن المستقبل والجد!.

الحكماء المتأخرون الغربيون ساعدتهم ظروف الزمان والمكان، وخصوصية الأحوال، لاختصار الطريق فسلكوه، واستباحوا ما استباحوا، حتى إنهم استباحوا في التمهيد السياسي تشجيع أعوان المستبد على تشديد وطأة الظلم والاعتساف بقصد تعميم الحقد عليه؛ وبمثل هذه التدابير القاسية نالوا المراد أو بعضه من تحرير الأفكار وتهذيب الأخلاق وجعل الإنسان إنساناً.

## \* \* \*

وقد سبق هؤء الغلاة فئة اتبعت أثر النبيين، ولم تحفل بطول الطريق وتعبه، فنجحت ورسخت؛ وأعني بتلك الفئة أولئك الحكماء الذين لم يأتوا بدين جديد، ولا تمسكوا بمعاداة كل دين كمؤسسي جمهورية الفرنسيس؛ بل رتقوا فتوق الدهر في دينهم بما نقحوا وهذبوا وسهلوا وقرَّبوا، حتى جددوه، وجعلوه صالحاً لتجديد خليق<sup>(1)</sup> أخلاق الأمة.

وما أحوج الشرقيين أجمعين من بوذيين ومسلمين ومسيحيين وإسرائيليين وغيرهم، إلى حكماء لا يبالون بغوغاء العلماء المرائين

<sup>(1)</sup> خليق: خلقان؛ خلاقين: بالٍ من الثياب. وربما يقصد هنا بالتعبير خليق أخلاق الأمة: الفاسد والطالح.

الأغبياء، والرؤساء القساة الجهلاء، فيجددون النظر في الدين، نظر من لا يحفل بغير الحق الصريح، نظر من لا يضيع النتائج بتشويش المقدمات، نظر من يقصد إظهار الحقيقة لا إظهار الفصاحة، نظر من يريد وجه ربه لا استمالة الناس إليه؛ وبذلك يعيدون النواقص المعطلة في الدين، ويهذبونه من الزوائد الباطلة مما يطرأ عادة على كل دين يتقادم عهده، فيحتاج إلى مجددين يرجعون به إلى أصله المبين البريء من حيث تمليك الإرادة ورفع البلادة من كل ما يشين، المخفف شقاء الاستبداد والاستعباد، المبصر بطرائق التعليم والتعلم الصحيحين؛ المهيّء قيام التربية الحسنة واستقرار الأخلاق المنتظمة مما به يصير الإنسان إنساناً، وبه لا بالكفر يعيش الناس إخواناً.

والشرقيون ما داموا على حاضر حالهم بعيدين عن الجد والعزم، مرتاحين للهو والهزل تسكيناً لآلام إسارة النفس وإخلاداً إلى الخمول والتسفل، طلباً لراحة الفكر المضغوط عليه من كل جانب، يتألمون من تذكيرهم بالحقائق، ومطالبتهم بالوظائف، ينتظرون زوال العناد بالتواكل، أو مجرد التمني والدعاء، أو يتربصون صدفة مثل التي نالتها بعض الأمم، فليتوقعوا إذن أن يفقدوا الدين كلياً فيمسوا، وما مساؤهم ببعيد، دهريين لا يدرون أي الحياتين أشقى؛ فلينظروا ما حاق بالآشوريين والفينيقيين وغيرهم من الأمم المنقرضة المندمجة في غيرها خدماً وخَوَلاً(١).

والأمر الغريب، أن كل الأمم المنحطة من جميع الأديان تحصر بلية انحطاطها السياسي في تهاونها بأمور دينها، ولا ترجو تحسين حالتها الاجتماعية إلَّا بالتمسك بعروة الدين تمسكاً مكيناً، ويريدون

<sup>(1)</sup> خولاً: عبيداً.

بالدين العبادة؛ ولنعم الاعتقاد لو كان يفيد شيئاً، لكنه لا يفيد أبداً لأنه قول لا يمكن أن يكون وراءه فعل؛ وذلك أن الدين بذر جيد لا شبهة فيه، فإذا صادف مغرساً طيباً نبت ونما، وإن صادف أرضاً قاحلة مات وفات، أو أرضاً مغراقاً هاف<sup>(1)</sup> ولم يثمر. وما هي أرض الدين؟ أرض الدين هي تلك الأمة التي أعمى الاستبداد بصرها وبصيرتها وأفسد أخلاقها ودينها، حتى صارت لا تعرف للدين معنى غير العبادة والنسك اللذين زيادتهما عن حدهما المشروع أضر على الأمة من نقصهما كما هو مشاهد في المتنسكين.

نعم، الدين يفيد الترقي الاجتماعي إذا صادف أخلاقاً فطرية لم تفسد، فينهض بها كما نهضت الإسلامية بالعرب، تلك النهضة التي نتطلبها منذ ألف عام عبثاً.

وقد علّمنا هذا الدهر الطويل مع الأسف، أن أكثر الناس يحفلون بالدين إلّا إذا وافق أغراضهم، أو لهواً ورياءً؛ وعلّمنا أن الناس عبيدُ منافعهم وعبيدُ الزمان؛ وأن العقل لا يفيد العزم عندهم، إنما العزم عندهم يتولّد من الضرورة أو يحصل بالسائق المجبر، ولا يستحي الناس من أن يلزموا أنفسهم باليمين أو النذر. بناء عليه، ما أجدر بالأمم المنحطة أن تلتمس دواءها من طريق إحياء العلم وإحياء الهمة مع الاستعانة بالدين والاستفادة منه بمثل: ﴿إِثَ الصَّكَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ النَّسَ عنهما أن يتكلوا على أن الصلاة تمنع الناس عنهما بطعها.

\* \* \*

 <sup>(</sup>۱) هاف: أصل الهاف الذي لا يصبر على العطش، وربما قصد أنها تطلب الماء فلا
 تجده فلا تثمر.

تجده فلا تثمر. (2) العنكبوت/ 45.

## الاستبداد والتربية

خلق الله في الإنسان استعداداً للصلاح واستعداداً للفساد، فأبواه يصلحانه وأبواه يفسدانه. أي أن التربية تربو باستعداده جسماً ونفسا وعقلاً، إن خيراً فخير وإن شراً فشر. وقد سبق أن الاستبداد المشؤوم يؤثر على الأجسام فيورثها الأسقام، ويسطو على النفوس فيفسد الأخلاق، ويضغط على العقول فيمنع نماءها بالعلم. بناء عليه، تكون التربية والاستبداد عاملين متعاكسين في النتائج، فكل ما تبنيه التربية مع ضعفها يهدمه الاستبداد بقوته، وهل يتم بناء وراءه هادم؟

الإنسان لا حدَّ لغاياته رقياً وانحطاطاً. وهذا الإنسان الذي حارت العقول فيه، الذي تحمَّل أمانة تربية النفس، وقد أبتها العوالم، فأتم خالقه استعداده ثم أوكله لخيرته، فهو إن يشأ الكمال يبلغ فيه إلى ما فوق مرتبة الملائكة، وإن شاء تلبس بالرذائل حتى يكون أحط من الشياطين، على أن الإنسان أقرب للشر منه للخير، وكفى أن الله ما ذكر الإنسان في القرآن، إلا وقرن اسمه بوصف قبيح كظلوم وغرور وكفار وجبار وجهول وأثيم. ما ذكر الله تعالى الإنسان في القرآن إلّا وهجاه فقال: ﴿فَيْلَ ٱلْإِنسَانُ مَا أَلْفَرُهُ ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَ فُورٌ ﴾ ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَلْهُ اللّهُ اللّه المُنسَانَ مَا أَلْفَرَهُ ﴾ ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَكُ فُورٌ ﴾ ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَكُ فُورٌ ﴾ ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لَكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) عبس / 17.

<sup>(2)</sup> الحج/ 66. وردت في الأصل: «إن الإنسان كان لربه كفوراً».

لَفِي خُسَرٍ ﴾ (1) ، ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِلَطْغَيِّ ﴾ (2) ، ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ﴾ (3) ، ﴿خُلِقَ اللهِ عَبَلٍ ﴾ (4) ، وما وجد من مخلوقات الله من نازع الله في عظمته، والمستبدون من الإنسان ينازعونه فيها، والمتناهون في الرذالة قد يقبحون عبثاً لغير حاجة في النفس حتى وقد يتعمدون الإساءة لأنفسهم.

الإنسان في نشأته كالغصن الرطب فهو مستقيم لدن بطبعه، ولكنها أهواء التربية تميل به إلى يمين الخير أو شمال الشر، فإذا شبّ يبس وبقي على أمياله ما دام حياً، بل تبقى روحه إلى أبد الآبدين في نعيم السرور بإيفائه حق وظيفة الحياة أو في جحيم الندم على تفريطه. وربما كان لا غرابة في تشبيه الإنسان بعد الموت بالمرء الفرح الفخور إذا نام ولذت له الأحلام، أو بالمجرم الجاني إذا نام فغشيته قوارص الوجدان بهواجس كلها ملام وآلام.

التربية ملكة تحصل بالتعليم والتمرين والقدوة والاقتباس، فأهم أصولها وجود المربين وأهم فروعها وجود الدين. وجعلت الدين فرعاً لا أصلاً، لأن الدين علم لا يفيد العمل إذا لم يكن مقروناً بالتمرين، وهذا هو سبب اختلاف الأخلاف من علماء الدين عند الإسلام عن أمثالهم من البراهمة والنصارى، وهو سبب إقبال المسلمين في القرن الخامس وفيما بعده، على قبول أصول الطرائق التي كانت لباً محضاً لما كانت تعليماً وتمريناً أي تربية للمريدين، ثم خالطها القشر، ثم صارت قشراً محضاً، ثم صار أكثرها لهواً أو كفراً.

ملَكَة التربية، بعد حصولها، إن كانت شراً تضافرت مع النفس

<sup>(1)</sup> العصر/ 2. (3) الإسراء/ 11.

<sup>(2)</sup> العلق/ 6. (4) الأنبياء/ 37.

ووليها الشيطان الخنَّاس فرسخت، وإن كانت خيراً تبقى مقلقلة كالسفينة في بحر الأهواء، لا يرسو بها إلَّا فرعها الديني في السر والعلانية، أو الوازع السياسي عند يقين العقاب.

والاستبداد ريح صرصر فيه إعصار يجعل الإنسان كل ساعة في شأن، وهو مفسد للدين في أهم قسميه أي الأخلاق؛ وأما العبادات منه فلا يمسها لأنّها تلائمه في الأكثر. ولهذا تبقى الأديان في الأمم المأسورة عبارة عن عبادات مجردة صارت عادات لا تفيد في تطهير النفوس شيئا، ولا تنهى عن فحشاء ولا منكر لفقد الإخلاص فيها تبعاً لفقده في النفوس، التي ألفت أن تتلجأ وتتلوى بين يدي سطوة الاستبداد في زوايا الكذب والرياء والخداع والنفاق؛ ولهذا لا يستغرب في الأسير الأليف تلك الحال، أي الرياء، أن يستعمله أيضاً مع ربه، ومع أبيه وأمه ومع قومه وجنسه، حتى ومع نفسه.

التربية تربية الجسم وحده إلى سنتين، هي وظيفة الأم أو الحاضنة، ثم تضاف إليها تربية النفس إلى السابعة، وهي وظيفة الأبوين والعائلة معاً، ثم تضاف إليها تربية العقل إلى البلوغ، وهي وظيفة المعلمين والمدارس؛ ثم تأتي تربية القدوة بالأقربين والخلطاء إلى الزواج، وهي وظيفة الصدفة؛ ثم تأتي تربية المقارنة، وهي وظيفة الزوجين إلى الموت أو الفراق.

ولا بد أن تصحب التربية من بعد البلوغ، تربية الظروف المحيطة، وتربية الهيئة الاجتماعية، وتربية القانون أو السير السياسي، وتربية الإنسان نفسه.

\* \* \*

الحكومات المنتظمة، هي التي تتولى ملاحظة تسهيل تربية الأمة سن حين تكون في ظهور الآباء، وذلك بأن تسن قوانين النكاح، ثم

تعتني بوجود القابلات والملقّحين والأطباء، ثم تفتح بيوت الأيتام اللقطاء، ثم تعد المكاتب والمدارس للتعليم من الابتدائي الجبري إلى أعلى المراتب؛ ثم تسهل الاجتماعات وتمهد المسارح، وتحمي المنتديات، وتجمع المكتبات والآثار، وتقيم النصب المذكرات، وتضع القوانين المحافظة على الآداب والحقوق، وتسهر على حفظ العادات القومية، وإنماء الإحساسات المالية، وتقوي الآمال، وتيسّر الأعمال، وتؤمّن العاجزين فعلاً عن الكسب من الموت جوعاً، وتدفع سليمي الأجسام إلى الكسب ولو في أقصى الأرض، وتحمي الفضل وتقدر الفضيلة. وهكذا تلاحظ كل شؤون المرء ولكن من بعيد، كي لا تخل بحريته واستقلاله الشخصي، فلا تقرب منه إلّا إذا جنى جرماً لتعاقبه، أو مات لتواريه.

وهكذا الأمة تحرص على أن يعيش ابنها راضياً بنصيبه من حياته، لا يفتكر قط كيف تكون بعده حالة صبية ضعاف يتركهم وراءه، بل يموت مطمئناً راضياً مرضياً، آخر دعائه: فلتحى الأمة، فلتحى الهمة.

أما المعيشة الفوضى في الإدارات المستبدة فهي غنية عن التربية، لأنها محض نماء يشبه نماء الأشجار الطبيعية في الغابات والأحراش، يسطو عليها الحرق والغرق، وتحطمها العواصف والأيدي القواصف، ويتصرف في فسائلها<sup>(1)</sup> وفروعها الفأس الأعمى، فتعيش ما شاءت رحمة الحطابين أن تعيش، والخيار للصدفة تعوج أو تستقيم، تثمر أو تعقم.

يعيش الإنسان في ظل العدالة والحرية نشيطاً على العمل بياض نهاره، وعلى الفكر سواد ليله، إن طعم تلذذ، وإن تلهى تروح وتريض،

<sup>(1)</sup> مفردها فسيلة: جزء من النبات يُفصل عنه ويغرس.

لانه هكذا رأى أبويه وأقرباءه، وهكذا يرى قومه الذين يعيش بينهم. واللهم رجالاً ونساء، أغنياء وفقراء، ملوكاً وصعاليك؛ كلهم دائبين على الأعمال يفتخر منهم كاسب الدينار بكده وجده، على مالك المليار إرثاً عن أبيه وجده، نعم يعيش العامل ناعم البال يسره النجاح ولا تقبضه لحيبة؛ إنما ينتقل من عمل إلى غيره، ومن فكر إلى آخر، فيكون متلذذا لماله إن لم يسارعه السعد في أعماله، وكيفما كان يبلغ العذر عند نفسه والناس بمجرد إيفائه وظيفة الحياة أي العمل. ويكون فرحاً فخوراً نجح ألم ينجح، لأنه بريء من عار العجز والبطالة.

أما أسير الاستبداد، فيعيش خاملاً خامداً ضائع القصد، حائراً لا يدري كيف يميت ساعاته وأوقاته ويدرج أيامه وأعوامه، كأنه حريص على بلوغ أجله ليستتر تحت التراب. ويخطىء، والله، من يظن أن أكثر الأسراء، لا سيما منهم الفقراء، لا يشعرون بآلام الأسر، مستدلاً بأنهم لو كانوا يشعرون لبادروا ما هو سببها ومن أين جاءتهم، فيرى أحدهم نفسه منقبضاً عن العمل، لأنه غير أمين على اختصاصه بالثمرة، وربما ظن السلب حقاً طبيعياً للأقوياء فيتمنى أن لو كان منهم، ثم يعمل تارة ولكن بدون نشاط ولا إتقان فيفشل ضرورة، ولا يدري أيضاً ما السبب، فيغضب على ما يسميه سعداً أو حظاً أو طالعاً أو قدراً، والمسكين من فيغضب على ما يسميه سعداً أو حظاً أو طالعاً أو قدراً، والمسكين من في العمل؛ تلك اللذة التي قدر الحكماء أنها اللذة الكبرى، لاستمرار في العمل؛ تلك اللذة التي قدر الحكماء أنها اللذة الكبرى، لاستمرار زمانها من حين العزم إلى تمام العمل، والأسير لا اطمئنان فيه على الاستمرار، ولا تشجيع له على الصبر والجلد.

الأسير المعذب المنتسب إلى دين يسلي نفسه بالسعادة الأخروية، فبعدها بجنان ذات أفنان ونعيم مقيم أعده له الرحمن، ويبعد عن فكره أن الدنيا عنوان الآخرة، وأنه ربما كان خاسر الصفقتين، بل ذلك هو

الكائن غالباً. ولبسطاء الإسلام مسليات أظنها خاصة بهم يعطفون مصائبهم عليها وهي نحو قولهم: الدنيا سجن المؤمن، المؤمن مصاب، إذا أحب الله عبداً ابتلاه، هذا شأن آخر الزمان، حسب المرء لقيمات يقمن صلبه، ويتناسون حديث (إن الله يكره العبد البطال)(1) والحديث المفيد معنى (إذا قامت الساعة وفي يد أحدكم غرسة فليغرسها)(2)، ويتغافلون عن النص القاطع المؤجل قيام الساعة إلى ما بعد استكمال الأرض زخرفتها وزينتها. وأين ذلك بعد؟

وكل هذه المسليات المثبطات تهون عن ذلك السم القاتل، الذي يحول الأذهان عن التماس معرفة سبب الشقاء، فيرفع المسؤولية عن المستبدين ويلقيها على عاتق القضاء والقدر، بل على عاتق الأسراء المساكين أنفسهم؛ وأعني بهذا السم سوء فهم العوام، وبله الخواص، لما ورد في التوراة من نحو: "إخضعوا للسلطان ولا سلطة إلّا من الله و "الحاكم لا يتقلد السيف جزافاً، إنه مقام للانتقام من أهل الشر»؛ ولما ورد في الرسائل (3) من نحو: "فلتخضع كل نسمة للسلطة المقامة من الله»، وقد صاغ وعاظ المسلمين ومحدثوهم من ذلك قولهم: "السلطان ظل الله في الأرض»، و «الظالم سيف الله ينتقم به ثم ينتقم منه»، و «الملوك ملهمون»، هذا وكل ما ورد في هذا المعنى، إن صح، فهو

<sup>(1)</sup> حديث مشهور بهذا اللفظ، ويروى أيضاً: (يكره الرجل البطال)، وهو حديث موضوع. قال الزركشي: «لم أجده». ومعناه مروي في حديث آخر رواه الطبراني والبيهقي وغيرهما: (إن الله يحب العبد المؤمن المحترف). انظر: العجلوني، كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، ج١، ص٢٩١، برقم ٧٦٣.

<sup>(2)</sup> أخرجه ابن حنبل.

<sup>(3)</sup> هي 22 رسالة تشكل مع الأناجيل الأربعة (متى ـ لوقا ـ مرقس ـ يوحنا) العهد الجديد.

مقيد بالعدالة أو محتمل للتأويل بما يعقل، وبما ينطبق على حكم الآية الكريمة التي فيها فصل الخطاب وهي: ﴿ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (١)، وآية: ﴿ فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٤).

\* \* \*

التربية علم وعمل، وليس من شأن الأمم المملوكة شؤونها، أن يوجد فيها من يعلم التربية ولا من يعلمها، حتى إن الباحث لا يرى عند الأسراء علماً في التربية مدفوناً في الكتب فضلاً عن الأذهان. أما العمل فكيف يتصور وجوده بلا سبق عزم، وهو بلا سبق يقين، وهو بلا سبق علم، وقد ورد في الأثر «النية سابقة العمل»، وورد في الحديث: (إنما الأعمال بالنيات)(3). بناء عليه، ما أبعد الناس المغصوبة إرادتهم، المغلولة أيديهم، عن توجيه الفكر إلى مقصد مفيد كالتربية؛ أو توجيه الجسم إلى عمل نافع كتمرين الوجه على الحياء والقلب على الشفقة.

نعم، ما أبعد الأسراء عن الاستعداد لقبول التربية، وهي قصر النظر على المحاسن والعِبَر، وقصر السمع على الفوائد والحِكَم؛ وتعويد اللسان على قول الخير، وتعويد اليد على الإتقان؛ وتكبير النفس عن السفاسف، وتكبير الوجدان عن نصرة الباطل؛ ورعاية الترتيب في الشؤون، ورعاية الاقتصاد في الوقت والمال؛ والاندفاع بالكلية لحفظ الشرف، لحفظ الحقوق؛ ولحماية الدين، لحماية الناموس، ولحب الوطن، لحب العائلة؛ ولإعانة العلم، لإعانة الضعيف؛ ولاحتقار الطالمين، لاحتقار الحياة، إلى غير ذلك مما لا ينبت إلَّا في أرض الطالمين، لاحتقار الحياة، إلى غير ذلك مما لا ينبت إلَّا في أرض العدل، تحت سماء الحرية، في رياض التربيتين العائلية والقومية.

<sup>(1)</sup> هود/ 18.

<sup>(2)</sup> البقرة/ 193. (3) متفق عليه.

الاستبداد يضطر الناس إلى استباحة الكذب والتحيل والخداع والنفاق والتذلل، وإلى مراغمة الحس وإماتة النفس ونبذ الجد وترك العمل، إلى آخره. وينتج من ذلك أن الاستبداد المشؤوم، هو يتولى بطبعه تربية الناس على هذه الخصال الملعونة. بناء عليه، يرى الآباء أن تعبهم في تربية الأبناء التربية الأولى على غير ذلك لا بد أن يذهب عبثاً تحت أرجل تربية الاستبداد؛ كما ذهبت قبلها تربية آبائهم لهم، أو تربية غيرهم لأبنائهم سدى.

ثم إن عبيد السلطة التي لا حدود لها هم غير مالكين أنفسهم؟ ولا هم آمنون على أنهم يربون أولادهم لهم، بل هم يربون أنعاماً للمستبدين، وأعواناً لهم عليهم. وفي الحقيقة إن الأولاد في عهد الاستبداد، هم سلاسل من حديد يرتبط بها الآباء على أوتاد الظلم والهوان والخوف والتضييق. فالتوالد من حيث هو زمن الاستبداد حمق، والاعتناء بالتربية حمق مضاعف! وقد قال شاعر:

إن دام هذا ولم تحدث له غِيَرٌ لم يُبكُ ميتٌ ولم يُفرَح بمولودِ

وغالب الأسراء لا يدفعهم للزواج قصد التوالد، إنما يدفعهم إليه الجهل المظلم، وأنهم، حتى الأغنياء منهم محرومون من كل الملذات الحقيقية: كلذة العلم وتعليمه، ولذة المجد والحماية، ولذة الإيثار والبذل، ولذة إحراز مقام في القلوب، ولذة نفوذ الرأي الصائب، ولذة كبر النفس عن السفاسف، إلى غير ذلك من الملذات الروحية.

أما ملذات هؤلاء التعساء فهي مقصورة على لذتين اثنتين: الأولي منهما لذة الأكل وهي جعلهم بطونهم مقابر للحيوانات إن تيسرت، وإلا فمزابل للنباتات، أو بجعلهم أجسامهم في الوجود كما قيل أنابيب بين المطبخ و(الكنيف)(1)، أو جعلها معامل أعدت لتجهيز الأخبثين. واللذة

<sup>(1)</sup> بيت الخلاء أو المرحاض.

الثانية هي الرعشة باستفراغ الشهوة، كأن أجسامهم خلقت دمامل جرب على أديم الأرض، يطيب لها الحك ووظيفتها توليد الصديد ودفعه. وهذا سنره البهيمي في البعال (١) هو ما يعمي الأسراء ويرميهم بالزواج والتوالد.

العِرض، زمن الاستبداد، كسائر الحقوق غير مصون، بل هو معرض لهتك الفساق من المستبدين والأشرار من أعوانهم، فإنهم، كما أخبر القرآن عن الفراعنة، يأسرون الأولاد ويستحيون النساء خصوصاً في الحواضر الصغيرة والقرى المستضعف أهلها. ومن الأمور المشاهدة أن الأمم التي تقع تحت أسر أمة تغايرها في السيماء، لا يمضي عليها أجيال إلا وتغشو (2) فيها سيماء الآسرين: كسواد العيون في الإسبانيول، وبياض البشرة في الأفريقيين. وعدم الاطمئنان على العرض، يضعف الحب الذي لا يتم إلا بالاختصاص، ويضعف لصقة الأولاد بأزواج أمهاتهم فتضعف الغيرة على تحمل مشاق التربية، تلك الغيرة التي لأجلها شرَّع الله النكاح وحرم السفاح.

للسعة والفقر أيضاً دخل كبير في تسهيل التربية، وأين الأسراء من السعة، كما إن لانتظام المعيشة، ولو مع الفقر، علاقة قوية في التربية؛ ومعيشة الأسراء، أغنياء كانوا أو معدمين، كلها خلل في خلل وضيق في ضيق، وذلك يجعل الأسير هين النفس، وهذا أول دركات الانحطاط؛ ويرى ذاته لا يستحق المزيد في النعيم مطعماً ومشرباً وملبساً ومسكناً، وهذا ثاني الدركات؛ ويرى استعداده قاصراً عن الترقى في العلم، وهذا ثالثها؛ ويرى حياته على بساطتها لا تقوى إلّا بمعاونة غيره له، وهذا رابعها، وهلم جرا!

 <sup>(!)</sup> مفردها بعل أي زوج.
 (!) تغشو: تحل أو تنزل أو تنتشر.

بناء عليه، ما أبعد الأسراء عن النشاط للتربية، ثم لماذا يتحملون مشاق التربية وهم إن نوَّروا أو لادهم بالعلم جنوا عليهم بتقوية إحساسهم، فيزيدونهم شقاءً ويزيدونهم بلاءً، ولهذا لا غرو أن يختار الأسراء الذين فيهم بقية من الإدراك، ترك أو لادهم هملاً تجرفهم البلاهة إلى حيث تشاء.

وإذا افتكرنا كيف ينشأ الأسير في البيت الفقير وكيف يتربى، نجد أنه يلقح به، وفي الغالب أبواه متناكدان متشاكسان، ثم إذا تحرك جنيناً حرك شراسة أمه فشتمته، أو زاد آلام حياتها فضربته؛ فإذا ما نما ضيقت عليه بطنها لإلفتها الانحناء خمولاً والتصرر صغاراً، والتقلص لضيق فراش الفقر؛ ومتى ولدته ضغطت عليه بالقماط(2) اقتصاداً أو جهلاً، فإذا تألم وبكي سدت فمه بثديها، أو قطعت نفسه خضاً أو بدوار السرير، أو سقته مخدراً عجزاً عن نفقة الطبيب، فإذا ما فطم، يأتيه الغذاء الفاسد يضيق معدته ويفسد مزاجه؛ فإن كان قوي البنية طويل العمر وترعرع، يُمنع من رياضة اللعب لضيق البيت؛ فإن سأل واستفهم ماذا وما هذا ليتعلم، يزجر ويلكم لضيق خلق أبويه؛ وإن جالسهما ليألف المعاشرة وينتفي عنه التوحش، يبعدانه كي لا يقف على أسرارهما فيسترقها منه الجيران الخلطاء، فتُنمي إلى أعوان الظالمين، وما أكثرهم؛ فإذا قويت رجلاه يُدفع به إلى خارج الباب، إلى مدرسة الإلفة على القذارة، وتعلم صيغ الشتائم والسباب؛ فإن عاش ونشأ وضع في مكتب أو عند ذي صنعة، فيكون أكبر القصد ربطه عن السراح والمراح، فإذا بلغ الشباب، ربطه أولياؤه على وتد الزواج كي لا يفر من مشاكلتهم في شقاء الحياة، ليجنى هو على نسله كما جنى عليه أبواه؛ ثم

<sup>(1)</sup> هملاً: سائبين؛ دون رعاية.

<sup>(2)</sup> القماط: خِرقة عريضة تلفُّ على الطفل الصغير حين يكون في المهد.

هو يتولى التضييق على نفسه بأطواق الجهل وقيود الخوف، ويتولى المستبدون التضييق على عقله ولسانه وعمله وأمله.

وهكذا يعيش الأسير من حين يكون نسمة في ضيق وضغط؛ يهرول ما بين عتبة هَمَّ ووادي غمَّ، يودع سقماً ويستقبل سقماً إلى أن يفوز بنعمة الموت مضيعاً دنياه مع آخرته، فيموت غير آسف ولا مأسوف عليه.

وما أظلم من يؤاخذ الأسراء على عدم اعتنائهم بلوازم الحياة. فالنظافة مثلاً: لماذا يهتم بها الأسير؟ هل لأجل صحته وهو في مرض مستمر، أم لأجل لذته وهو المتألم كيفما تقلب جسمه أو نظره؟ أم لأجل ذوق من يجالس أو يؤاكل، وهو من عفّت نفسه صحبة الحياة؟

ولا يظنن المطالع أن حالة أغنياء الأسراء هي أقل شراً من هذا، كلا، بل هم أشقى وأقل عافية وأقصر عمراً من هذا؛ إذا نقصتهم بعض المنغصات، تزيد فيهم مشاق التظاهر بالراحة والرفاه والعزة والمنعة، تظاهراً إن صح قليله فكثيره الكاذب، حمل ثقيل على عواتقهم كالسكران يتصاحى فيبتلى بالصداع، أو كالعاهرة البائسة تتضاحك لترضي الزاني.

حياة الأسير تشبه حياة النائم المزعوج بالأحلام، فهي حياة لا روح فيها، حياة وظيفتها تمثيل مندرسات<sup>(1)</sup> الجسم فقط ولا علاقة لها بحفظ المزايا البشرية؛ وبناء على هذا، كان فاقد الحرية لا أنانية له لأنه ميت بالنسبة لنفسه، حي بالنسبة لغيره، كأنه لا شيء في ذاته، إنما هو شيء بالإضافة. ومن كان وجوده في الوجود بهذه الصورة، وهي الفناء في المستبدين، حق له أن لا يشعر بوظيفة شخصية فضلاً عن وظيفة الجتماعية. ولولا أن ليس في الكون شيء غير تابع لنظام حتى الجماد،

<sup>(1)</sup> مندرسات: الفعل: اندرس: انمحى؛ انطمس. والمقصود هنا أن اهتمام الشخص يكون بالأعراض الزائلة.

حتى فلتات الطبيعة والصدف التي هي مسببات لأسباب نادرة، لحكَمْنا بأن معيشة الأسراء هي محض فوضى، لا شبه فوضى.

على أن التدقيق العميق يفيدنا بأن للأسراء قوانين غريبة في مقاومة الفناء يصعب ضبطها وتعريفها، إنما الأسير يرضعها مع لبن أمه ويتربَّى عليها، وقد يبدع فيها بسائق الحاجة؛ ويكون منهم الحاذق فيها علماً، الماهر في تطبيقها عملاً، هو الموفق في ميدان حرب الحياة مع الذل، كالهنود واليهود، والعاجز عنها، إما جاهل هذا القانون أو العاجز فطرة عن اتباعه كالعرب مثلاً، فلا يخرج عن كونه كرة يلعب بها صبيان الاستبداد، تارة يضربون بها الأرض أو الحيطان، وأخرى تتناولها أرجلهم بالصفعان؛ وهذا إذا كان عجز الأسير عن جهل، وأما إذا كان عجزه كما يقال عن عرق هاشمي، أي عن شيء من كرامة نفس أو قوة إحساس أو جسارة جنان، فيكون كالحجارة تتكسر ولا تلين.

قوانين حياة الأسير هي مقتضيات الشؤون المحيطة به، التي تضطره لأن يطبق إحساساته عليها ويدبر نفسه على موجبها، وذلك نحو مقابلة التجبر عليه بالتذلل والتصاغر، وتعديل الشدة عليه بالتلاين والمطاوعة، وإعطاء المطلوب منه بعد قليل من التمنع ولو أن المطلوب هو ابنه لمجزرة الجندية أو بنته لفراش شيخ شرير؛ والمطالبة في الحقوق بصفة استعطاف كأنه طالب صدقة، وكسب المعاش مع شكاية الحاجة، وحفظ المال بإخفائه عن الأعين، والتعامي عن زلات المستبدين، والتصامم عن سماع ما يهان به، والتظاهر بفقد الحس أو تعطيله بالمخدرات القوية كالأفيون والحشيش، وتعطيل العقل بالتباله (١) وستر العلم بالتجاهل، والارتداء بالتدين والرياء، وتعويد اللسان على

<sup>(1)</sup> التباله: الظهور بمظهر البلاهة؛ أي ضعف العقل والتخلُّف، ويكون ذلك مصطنعاً.

الزلاقة في عبائر<sup>(1)</sup> التصاغر والتملق؛ وعزو كل خير إلى فضل المستبدين حتى إذا كان الخير طبيعياً نحو مطر السماء، فعزوه إلى يُمن الحكام أو دعاء الكهان، ويسند كل شر، ولو من نوع التسلط على الأعراض، إلى الاستحقاق من جانب الله، إلى غير ذلك من أحكام ذلك التالون، الذي رؤوس مسائله فقط تمل القارىء فضلاً عن تفصيلاتها.

إن أخوف ما يخافه الأسير هو أن يظهر عليه أثرُ نعمة الله في الحسم أو المال، فتصيبه عين الجواسيس (وهذا أصل عقيدة إصابة العين)!، أو أن يظهر له شأن في علم أو جاه أو نعمة مهمة، فيسعى به حاسدوه إلى المستبد (وهذا أصل شر الحسد الذي يُتعوذ منه)!، وقد يتحبل الأسير على حفظ ماله الذي لا يمكنه إخفاؤه كالزوجة الجميلة، أو الدار الكبيرة، فيحميها بإسناد الشؤم (وهذا أصل التشاؤم بالأقدام والنواصي والأعتاب).

ومن غريب الأحوال أن الأسراء يبغضون المستبد، ولا يقوون على استعمالهم معه البأس الطبيعي الموجود في الإنسان إذا غضب، فيصرفون بأسهم في وجهة أخرى ظلماً: فيعادون من بينهم فئة مستضعفة، أو الغرباء، أو يظلمون نساءهم ونحو ذلك، ومثلهم في ذلك مثل الكلاب الأهلية، إذا أريد منها الحراسة والشراسة فأصحابها يرمضونها نهاراً ويطلقونها ليلاً فتصير شرسة عقورة، وبهذا التعليل تعلل جسارة الأسراء أحياناً في محارباتهم، لا أنها جسارة عن شجاعة. وأحياناً تكون جسارة الأسراء عن التناهي في الجبانة أمام المستبد، الذي يسوقهم إلى الموت فيطيعونه انذعاراً كما تطيع الغنمة الذئب فتهرول بين يديه إلى حيث يأكلها.

<sup>(</sup>۱) أي عبارات.

وقد اتضح مما تقدم أن التربية غير مقصودة ولا مقدورة في ظلال الاستبداد إلا ما قد يكون بالتخويف من القوة القاهرة، وهذا النوع يستلزم انخلاع القلوب لا تزكية النفوس. وقد أجمع علماء الاجتماع والأخلاق والتربية على أن الإقناع خير من الترغيب فضلاً عن الترهيب، وأن التعليم مع الحرية بين المعلم والمتعلم، أفضل من التعليم مع الوقار، وأن التعليم عن رغبة في التكمل أرسخ من العلم الحاصل طمعاً في المكافأة، أو غيرةً من الأقران. وعلى هذه القاعدة بنوا قولهم: إن المدارس تقلل الجنايات لا السجون، وقولهم: إن القصاص والمعاقبة قلما يفيدان في زجر النفس كما قال الحكيم العربي:

لا تَرجعُ الأنفُسُ عن غِيِّها ما لم يكن منها لها زاجرُ

ومن يتأمّل جيداً في قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي الْأَلِبَ ﴾ (١) ملاحظاً أن معنى القصاص لغة هو التساوي مطلقاً لا مقصوراً على المعاقبة بالمثل في الجنايات فقط، ويدقق النظر في القرآن الكريم وسائر الكتب السماوية، ويتبع مسالك الرسل العظام عليهم الصلاة والسلام، يَرَ أن الاعتناء في طريق الهداية فيها منصرف إلى الإقناع، ثم إلى الأطماع عاجلاً أو آجلاً، ثم إلى الترهيب الآجل غالباً ومع ترك أبواب تدلى إلى النجاة.

ثم إن التربية التي هي ضالَّة الأمم وفقدها هو المصيبة العظمى، التي هي المسألة الاجتماعية حيث الإنسان يكون إنساناً بتربيته، وكما يكون الآباء يكون الأبناء، وكما تكون الأفراد تكون الأمة؛ والتربية المطلوبة هي التربية المرتبة على إعداد العقل للتمييز، ثم على حسن التفهيم والإقناع، ثم على تقوية الهمة والعزيمة، ثم على التمرين

<sup>(1)</sup> البقرة/ 179.

والتعويد، ثم على حسن القدوة والمثال، ثم على المواظبة والإتقان، ثم على التوسط والاعتدال؛ وأن تكون تربية العقل مصحوبة بتربية الجسم، لانهما متصاحبان صحة واعتلالاً، فإنه يقتضي تعويد الجسم على النظافة وعلى تحمل المشاق، والمهارة في الحركات، والتوقيت في النوم والغذاء والعبادة، والترتيب في العمل وفي الرياضة والراحة؛ وأن تكون تلكما التربيتان مصحوبتين أيضاً بتربية النفس على معرفة خالقها ومراقبته والخوف منه. فإذا كان لا مطمع في التربية العامة على هذه الأصول بمانع طبيعة الاستبداد، فلا يكون لعقلاء المبتلين به إلا أن يسعوا أوَّلاً وراء إزالة المانع الضاغط على العقول، ثم بعد ذلك يعتنوا بالتربية حيث يمكنهم حينئذ أن ينالوها على توالي البطون، والله الموفق.

\* \* \*

## الاستبداد والترقي

الحركة سنَّة عاملة في الخليقة دائبة بين شخوص وهبوط. فالترقِّي هو الحركة الحيوية أي حركة الشخوص، ويقابله الهبوط وهو الحركة إلى الموت أو الانحلال أو الاستحالة أو الانقلاب.

وهذه السنة كما هي عاملة في المادة وأعراضها، عاملة أيضاً في الكيفيات ومركباتها، والقول الشارح لذلك آية: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتُ مِنَ الْمَيِّ وحديث: (ما تم أمر إلَّا وبدا نقصه) وقولهم: «التاريخ يعيد نفسه» (2)، وحكمهم بأن الحياة والموت حقان طبيعيان.

وهذه الحركة الجسمية والنفسية والعقلية لا تقتضي السير إلى السهاية شخوصاً أو هبوطاً، بل هي أشبه بميزان الحرارة كل ساعة في شأن، والعبرة في الحكم للوجهة الغالبة؛ فإذا رأينا في أمة آثار حركة الترقي هي الغالبة على أفرادها، حكمنا لها بالحياة، ومتى رأينا عكس ذلك قضينا عليها بالموت.

الأمة هي مجموعة أفراد يجمعها نسب أو وطن أو لغة أو دين، الأمة الله على المناء مجموع أنقاض، فحسبما تكون الأنقاض جنساً وجمالاً

<sup>(</sup>١) الروم/ 19.

<sup>(2)</sup> التاريخ يعيد نفسه: عبارة غير صحيحة علمياً مع أنها متداولة، ذلك أن كل محطة تاريخية لها ظروفها وأسبابها ونتائجها ولا تتكرر.

وقوةً يكون البناء، فإذا ترقت أو انحطت أفراد الأمة ترقت أو انحطت هيئتها الاجتماعية، حتى أن حالة الفرد الواحد من الأمة تؤثر في مجموع تلك الأمة، كما إذا لو اختلت حجرة من حصن يختل مجموعه وإن كان لا يشعر بذلك، كما لو وقفت بعوضة على طرف سفينة عظيمة أثقلتها وأمالتها حقيقة وإن لم يُدرك ذلك بالمشاعر، وبعض السياسيين بنى على هذه القاعدة أنه يكفي الأمة رقياً أن يجتهد كل فرد منها في ترقية نفسه بدون أن يفتكر في ترقي مجموع الأمة.

الترقِّي الحيوي الذي يتدرج فيه الإنسان بفطرته وهمته هو أولاً: الترقِّي في القوة بالعلم والمال. الترقِّي في القوة بالعلم والمال. ثالثاً: الترقِّي في النفس بالخصال والمفاخر. رابعاً: الترقِّي بالعائلة استئناساً وتعاوناً. خامساً: الترقِّي بالعشيرة تناصراً عند الطوارىء. سادساً: الترقِّي بالعشيرة تناصراً عند الطوارىء. سادساً: الترقِّي بالعشيرة تناصراً عند الطوارى، سادساً:

وهناك نوع آخر من الترقّي يتعلق بالروح والكمال، وهو أن الإنسان يحمل نفساً ملهمة بأن لها وراء حياتها هذه حياة أُخرى تترقى إليها على سلم العدل والرحمة والحسنات. فأهل الأديان، ما عدا أهل التوراة، يؤمنون بالبعث أو التناسخ، فيأتون بالعدل والرحمة رجاء المكافأة أو خوف المجازاة، وهم من قبيل الطبيعيين يعتبرون أنفسهم مدينين للإنسانية بحفظها تاريخ الحياة الطبيعية، فيلتزمون خدمتها اهتماماً بحياتهم التاريخية بحسن الذكر أو قبحه.

وهذه الترقيات، على أنواعها الستة، لا يزال الإنسان يسعى وراءها ما لم يعترضه مانع غالب يسلب إرادته، وهذا المانع إما هو القدر المحتوم، المسمى عند البعض بالعجز الطبيعي، أو هو الاستبداد المشؤوم. على أن القدر قد يصدم سير الترقي لمحة ثم يطلقه فيكرُّ راقياً. وأما الاستبداد فإنه يقلب السير من الترقي إلى الانحطاط، من

التقدم إلى التأخر، من النماء إلى الفناء، ويلازم الأمة ملازمة الغريم الشحيح، ويفعل فيها دهراً طويلاً أفعاله التي تقدم وصف بعضها في الأبحاث السابقة، أفعاله التي تبلغ بالأمة حطة العجماوات فلا يهمها غير حفظ حياتها الحيوانية فقط، بل قد تبيح حياتها هذه الدنيئة أيضاً للاستبداد إباحة ظاهرة أو خفية، ولا عار على الإنسان أن يختار الموت على الذل، وهذه سباع الطير والوحوش إذا أسرت كبيرة قد تأبى الغذاء حتى تموت.

وقد يبلغ فعل الاستبداد بالأمة أن يحوِّل ميلها الطبيعي من طلب التسفل، بحيث لو دفعت إلى الرفعة لأبت وتألمت كما يتألم الأجهر<sup>(1)</sup> من النور، وإذا ألزمت بالحرية تشقى وربما تفنى كالبهائم الأهلية إذا أُطلق سراحها، وعندئذ يصير الاستبداد كالعلق يطيب له المقام على امتصاص دم الأمة، فلا ينفك عنها حتى تموت ويموت هو بموتها.

وتوصف حركة الترقي والانحطاط في الشؤون الحيوية للإنسان أنها من نوع الحركة الدودية، التي تحصل بالاندفاع والانقباض، وذلك أن الإنسان يولد وهو أعجز حراكاً وإدراكاً من كل حيوان، ثم يأخذ في السير تدفعه «الرغائب» النفسية والعقلية وتقبضه «الموانع» الطبيعية والمزاحمة، وهذا سرُّ أن الإنسان ينتابه الخير والشر، وهو سرُّ ما ورد في القرآن الكريم من ابتلاء الله الناس بالخير وبالشر، وهو معنى ما ورد في الأثر من أن الخير مربوط بذيل الشر، والشر مربوط بذيل الخير، وهو المراد من أقوال الحكماء نحو: على قدر النعمة تكون النقمة؛ على قدر الهمم تأتي العزائم، بين السعادة والشقاء حرب سجال، العاقل من قدر الهمم تأتي العزائم، بين السعادة والشقاء حرب سجال، العاقل من

<sup>(1)</sup> الأجهر: الذي لا يُبصر بالنهار، وضده الأعشى.

يستفيد من مصيبته والكيِّس من يستفيد من مصيبته ومصيبة غيره، والحكيم من يبتهج بالمصائب ليقطف منها الفوائد؛ ما كان في الحياة لذة لو لم يتخللها آلام.

فإذا تقرر هذا فليعلم أيضاً أن سبيل الإنسان هو إلى الرقي، ما دام جناحا الاندفاع والانقباض فيه متوازيين كتوازن الإيجابية والسلبية في الكهربائية، وسبيله القهقرى إن غلبته الطبيعة أو المزاحمة. ثم إن الاندفاع إذا غلب فيه العقل النفس، كانت الوجهة إلى الحكمة، وإن غلبت النفس العقل، كانت الوجهة إلى الزيغ. أما الانقباض فالمعتدل منه هو السائق للعمل، والقوي منه مهلك مسكن للحركة، والاستبداد المشؤوم الذي نبحث فيه هو قابض ضاغط مسكن والمبتلون به هم المساكين. نعم: أسراء الاستبداد أحق بوصف المساكين من عجزة الفقراء.

ولو ملك الفقهاء حرية النظر لخرجوا من الاختلاف في تعريف المساكين الذين جعل لهم الله نصيباً من الزكاة فقالوا: هم عبيد الاستبداد، ولجعلوا كفارات فك الرقاب تشمل هذا الرق الأكبر.

أسراء الاستبداد، حتى الأغنياء منهم، كلهم مساكين لا حراك فيهم، يعيشون منحطين في الإدراك، منحطين في الإحساس، منحطين في الأخلاق، وما أظلم توجيه اللوم عليهم بغير لسان الرأفة والإرشاد، وقد أبدع من شبّه حالتهم بدود تحت صخرة، فما أليق باللائمين أن يكونوا مشفقين يسعون في رفع الصخرة ولو حتاً بالأظافر ذرة بعد ذرة.

قد أجمع الحكماء على أن أهم ما يجب عمله على الآخذين بيد الأمم، الذين فيهم نسمة مروءة وشرارة حمية، الذين يعرفون ما هي وظيفتهم بإزاء الإنسانية الملتمسين لإخوانهم العافية، أن يسعوا في رفع الضغط عن العقول لينطلق سبيلها في النمو فتمزق غيوم الأوهام التي

مطر المخاوف، شأن الطبيب في اعتنائه أولاً بقوة جسم المريض، وأن يكون الإرشاد متناسباً مع الغفلة خفةً وقوة: كالساهي ينبهه الصوت الخفيف، والنائم يحتاج إلى صوت أقوى، والغافل يلزمه صياح وزجر. فالأشخاص من هذا النوع الأخير، يقتضي لإيقاظهم الآن بعد أن ناموا حيالاً طويلة، أن يسقيهم النطاسي(1) البارع مراً من الزواجر والقوارص علهم يفيقون، وإلا فهم لا يفيقون، حتى يأتي القضاء من السماء: فتبرق السيوف وترعد المدافع وتمطر البنادق، فحينئذ يصحون ولكن صحوة الموت!

بعض الاجتماعيين في الغرب يرون أن الدين يؤثر على الترقي الإفرادي ثم الاجتماعي تأثيراً معطلاً كفعل الأفيون في الحس، أو حاجباً كالغيم يغشى نور الشمس. وهناك بعض الغلاة يقولون: الدين والعقل ضدان متزاحمان في الرؤوس، وإن أول نقطة من الترقي تبتدىء عند آخر نقطة من الدين، وإن أصدق ما يُستدل به على مرتبة الرقي والانحطاط في الأفراد أو في الأمم الغابرة والحاضرة، هو مقياس والارتباط بالدين قوة وضعفاً.

هذه الآراء كلها صحيحة لا مجال للرد عليها، ولكن بالنظر إلى الأديان الخرافية أساساً أو التي لم تقف عند حد الحكمة، كالدين المبني على تكليف العقل بتصور أن الواحد ثلاثة والثلاثة واحد، لأن مجرد الإذعان لما لا يعقل برهان على فساد بعض مراكز العقل، ولهذا أصبح العالم المتمدن يعدُّ الانتساب إلى هذه العقيدة من العار لأنه شعار الحمق.

أما الأديان المبنية على العقل المحض كالإسلام الموصوف بدين

<sup>(1)</sup> النطاسي: العالم، الطبيب الماهر.

الفطرة، ولا أعني بالإسلام ما يدين به أكثر المسلمين الآن، إنما أريد بالإسلام: دين القرآن، أي الدين الذي يقوى على فهمه من القرآن كلُّ إنسان غير مقيد الفكر بتفصح زيد أو تحكم عمرو.

فلا شك أن الدين إذا كان مبنياً على العقل، يكون أفضل صارف للفكر عن الوقوع في مصائد المخرفين، وأنفع وازع يضبط النفس من الشطط، وأقوى مؤثّر لتهذيب الأخلاق، وأكبر معين على تحمل مشاق الحياة، وأعظم منشط على الأعمال المهمة الخطرة، وأجلَّ مثبت على المبادىء الشريفة، وفي النتيجة يكون أصح مقياس يستدل به على الأحوال النفسية في الأمم والأفراد رقياً وانحطاطاً.

هذا القرآن الكريم إذا أخذناه وقرأناه بالتروي في معاني ألفاظه العربية وأسلوب تركيبه القرشي، مع تفهم أسباب نزول آياته وما أشارت إليه، ومع التبصر في مقاصده الدقيقة وتشريعه السامي، ومع أخذ بعض التوضيحات من السنَّة العملية النبوية أو الإجماع إن وُجدا، وقلَّما يوجدان، فحينئذ لا نرى فيه من أوله إلى آخره غير حِكم يتلقاها العقل بالإجلال والإعظام، إلى درجة انقياد العقل طوعاً أو كرها للإيمان إجمالاً بأن تلك الحِكم حِكم عزيزة إلهية، وأن الذي أنزله الله على قلبه هو أفضل من أرسله الله مرشداً لعباده.

وتوضيح ذلك: أن الناظر في القرآن حق النظر يرى أنه لا يكلف الإنسان قط بالإذعان لشيء فوق العقل، بل يحذره وينهاه من الإيمان اتباعاً لرأي الغير أو تقليداً للآباء، ويراه طافحاً بالتنبيه إلى إعمال الإنسان فكره ونظره في هذه الكائنات وعظيم انتظامها؛ ثم الاستدلال بذلك إلى أن لهذه الكائنات صانعاً أبدعها من العدم، ثم الانتقال إلى معرفة الصفات التي يستلزم العقل أن يكون هذا الصانع متصفاً بها، أو منزهاً عنها، ثم يرى القرآن يعلم الإنسان بعض أعمال وأحكام وأوامر

ونواه كلها لا تبلغ المائة عدداً، وكلها بسيطة معقولة، إلا قليلاً من الأمور التعبدية التي شرعت لتكون شعاراً يعرف به المسلم أخاه، أو بستطلع من خلال قيامه بها أو تهاونه فيها أخلاقه، فيستدل مثلاً بالتكاسل عن الصلاة على فقد النشاط، وبترك الصوم على عدم الصبر، وبالسكر على غلبة النفس بالعقل، ونحو ذلك.

وكفى بالإسلامية رقياً في التشريع، رقيها بالبشر إلى منزلة حصرها أسارة (1) الإنسان في جهة شريفة واحدة هي (الله)، وعتقها عقل البشر عن توهم وجود قوّة ما، في غير الله، من شأنها أن تأتي للإنسان بخير ما، أو تدفع عنه شراً ما. فالإسلامية تجعل الإنسان لا يرجو ولا يهاب من رسول أو نبي أو ملك أو فلك، أو ولي أو جني، أو ساحر أو كاهن، أو شيطان أو سلطان.

وأعظِمْ بهذا التعليم الذي يرمي الإنسان به عن عاتقه جبالاً من الخوف والأوهام والخيالات، جبالاً اعتقلها منذ كان يسرح مع الغيلان، أو ورثها من أبيه آدم الذي طغاه شيطان النفس. أوليس العتيق<sup>(2)</sup> من الأوهام يصبح صحيح العقل، قوي الإرادة، ثابت العزيمة، قائده الحكمة، سائقه الوجدان، فيعيش حراً، فرحاً صبوراً فخوراً، لا يبالي حتى بالموت لعلمه بالسعادة التي يستقبلها، التي يمثلها له القرآن بالجنان فيها الروح والريحان، والحور والغلمان، فيها كل ما تشتهي النفس وتقرُّ به العينان.

وأظن أن هؤلاء المنكرين فائدة الدين، ما أنكروا ذلك إِلَّا من عجزاً عدم اطلاعهم على دين صحيح مع يأسهم من إصلاح ما لديهم، عجزاً

<sup>(1)</sup> عبودية: أي أن يفرد الإنسان الله تعالى بالعبودية ولا يخضع لأحد سواه سبحانه.

<sup>(2)</sup> العتيق: المتحرّر.

عن مقاومة أنصار الفساد. وإذا نظرنا في أن هؤلاء أنفسهم هم في آن واحد يشددون النكير على الدين من جهة قائلين إن ضرره أكبر من نفعه، ويهيجون من جهة أخرى مؤثرات أدبية وهمية محضاً يرون أنه لا بد منها في بناء الأمم، وذلك مثل حب الوطن وخيانته، وحب الإنسانية والإساءة إليها، والسمعة الحسنة وعكسها، والذكر التاريخي بالخير أو الشر ونحو ذلك مما هو لا شيء في ذاته، ولا شيء أيضاً بالنسبة إلى تأثير طاعة الله والخوف منه، لأن (الله) حقيقة لا ريب فيها، بل ولا خلاف إلا في الأسماء بين (الله) وبين (مادة) أو (طبيعة)، ولولا أن الماديين والطبيعيين يأبون الاسترسال في البحث في صفات ما يسمونه مادة أو طبيعة، لالتقوا ولا شك مع الإسلام في نقطة واحدة فارتفع الخلاف العلمي وأسلم الكل لله.

\* \* \*

وعلى ذكر اللوم الإرشادي لاح لي أن أصوِّر الرقي والانحطاط في النفس، وكيف ينبغي للإنسان العاقل أن يعاني إيقاظ قومه، وكيف يرشدهم إلى أنهم خُلقوا لغير ما هم عليه من الصبر على الذل والسفالة، فيذكِّرهم ويحرك قلوبهم ويناجيهم وينذرهم بنحو الخطابات الاتية:

"يا قوم: ينازعني والله الشعور، هل موقفي هذا في جمع حي فأحييه بالسلام أم أنا أخاطب أهل القبور فأحييهم بالرحمة؟ يا هؤلاء، لستم بأحياء عاملين، ولا أموات مستريحين، بل أنتم بَيْنَ بَيْنَ: في برزخ يسمى التنبت، ويصح تشبيهه بالنوم! يا رباه: إني أرى أشباح أناس يشبهون ذوي الحياة وهم في الحقيقة موتى لا يشعرون، بل هم موتى لأنهم لا يشعرون».

«يا قوم: هداكم الله، إلى متى هذا الشقاء المديد والناس في نعيم

مقيم، وعز كريم، أفلا تنظرون؟ وما هذا التأخر وقد سبقتكم الأقوام الوف مراحل، حتى صار ما بعد ورائكم أماماً! أفلا تتبعون؟ وما هذا الانخفاض والناس في أوج الرفعة، أفلا تغارون؟ أناشدكم الله، هل طابت لكم طول غيبة الصواب عنكم؟ أم أنتم كأهل ذلك الكهف ناموا ألف عام ثم قاموا، وإذا الدنيا غير الدنيا والناس غير الناس فأخذتهم الدهشة والتزموا السكون».

"يا قوم: وقاكم الله من الشرّ، أنتم بعيدون عن مفاخر الإبداع وشرف القدوة، مبتلون بداء التقليد والتبعية في كل فكر وعمل، وبداء الحرص على كل عتيق كأنكم خلقتم للماضي لا للحاضر: تشكون حاضركم وتسخطون عليه، ومَنْ لي أن تدركوا أن حاضركم نتيجة ماضيكم، ومع ذلك أراكم تقلدون أجدادكم في الوساوس والخرافات والأمور السافلات فقط، ولا تقلدونهم في محامدهم! أين الدين؟ أين التربية؟ أين الإحساس؟ أين الغيرة؟ أين الجسارة؟ أين الفضيلة؟ أين الماطة؟ أين المنعة؟ أين الشهامة؟ أين النخوة؟ أين الفضيلة؟ أين المواساة؟ هل تسمعون أم أنتم صمّ لاهون؟».

"يا قوم: عافاكم الله، إلى متى هذا النوم، وإلى متى هذا التقلب على فراش البأس ووسادة اليأس؟ أنتم مفتّحة عيونكم ولكنكم نيام، لكم أبصار ولكنكم لا تنظرون، وهكذا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور! لكم سمع ولسان ولكنكم صمّ بكم، ولكم شبيه الحس ولكنكم لا تشعرون به ما هي اللذائذ حقاً وما هي الآلام، ولكم رؤوس كبيرة ولكنها مشغولة بمزعجات الأوهام والأحلام، ولكم نفوس حقها أن تكون عزيزة ولكن أنتم لا تعرفون لها قدراً ومقاماً».

«يا قوم: قاتل الله الغباوة، فإنها تملأ القلوب رعباً من لا شيء، وخوفاً من كل شيء، وتفعم الرؤوس تشويشاً وسخافة. أليست هي

الغباوة جعلتكم كأنكم قد مسّكم الشيطان، فتخافون من ظلكم وترهبون من قوتكم وتجيّشون منكم عليكم جيوشاً ليقتل بعضكم بعضاً. تترامون على الموت خوف الموت، وتحبسون طول العمر فكركم في الدماغ ونطقكم في اللسان وإحساسكم في الوجدان خوفاً من أن يسجنكم الظالمون، وما يسجنون غير أرجلكم أياماً، فما بالكم يا أحلاس (١) النساء مع الذل تخافون أن تصيروا جُلاس الرجال في السجون؟».

"يا قوم: أعيذكم بالله من فساد الرأي، وضياع الحزم، وفقد الثقة بالنفس وترك الإرادة للغير، فهل ترون أثراً للرشد في أن يوكل الإنسان عنه وكيلاً ويطلق له التصرف في ماله وأهله، والتحكم في حياته وشرفه والتأثير على دينه وفكره، مع تسليف هذا الوكيل العفو عن كل عبث وخيانة وإسراف وإتلاف؟ أم ترون أن هذا النوع من الجِنَّة به يظلم الإنسان نفسه، هل خلق الله لكم عقلاً لتفهموا به كل شيء، أم لتهملوه كأنه لا شيء؟ ﴿إِنَّ الله لكم عقلاً لتفهموا به كل شيء، أم لتهملوه كأنه لا شيء؟ ﴿إِنَّ الله لَا يُظَلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِمَ النَّاسَ أَنفُسَهُمُ يَظَلِمُونَ ﴾ (2).

"يا قوم: شفاكم الله، قد ينفع اليوم الإنذار واللوم، وأما غداً إذا حل القضاء، فلا يبقى لكم غير الندب والبكاء. فإلى مى هذا التخادع والتخاذل، وإلى متى هذا التواني والتدابر، وإلى متى هذا الإهمال؟ هل طاب لكم النوم على الوسادة اللينة، وسادة الخمول، أم طاب لكم السكون وتودون لو تسكنون القبور، أم عاهدتم أنفسكم أن تصلوا غفلة الحياة بالممات، فلا تفيقوا من السبات قبل صباح يوم النشور، يوم تعلو السيوف رقابكم وتصمي المدافع آذانكم فتمسون الأذلاء حقاً وحق لكم أن تذلوا؟».

الأحلاس: الملازمون.
 الأحلاس: الملازمون.

"يا قوم: رحمكم الله، ما هذا الحرص على حياة تعيسة دنيئة لا تملكونها ساعة، ما هذا الحرص على الراحة الموهومة وحياتكم كلها تعب ونصب؟ هل لكم في هذا الصبر فخر أو لكم عليه أجر؟ كلا والله ساء ما تتوهمون، ليس لكم إلَّا القهر في الحياة، وقبيح الذكر بعد الممات، لأنكم ما أفدتم الوجود شيئاً، بل أتلفتم ما ورثتم عن السلف وصرتم بئس الواسطة للخلف. ألستم يا ناس مديونين للأسلاف بكل ما أنتم فيه من الترقي عن إنسان الغابات؟ فإذا لم تكونوا أهلاً للمزيد فكونوا أهلاً للحفظ، وهذه العجماوات تنقل رقيها لنسلها بأمانة».

"يا قوم: حماكم الله، قد جاءكم المستمتعون من كل حدب ينسلون، فإذا وجدوكم أيقاظاً عاملوكم كما يتعامل الجيران ويتجامل الأقران، وإن وجدوكم رقوداً لا تشعرون سلبوا أموالكم، وزاحموكم على أرضكم، وتحيَّلوا على تذليلكم، وأوثقوا ربطكم واتخذوكم أنعاماً، وعندئذ لو أردتم حراكاً لا تقوون، بل تجدون القيود مشدودة والأبواب مسدودة لا نجاة ولا مخرج».

"يا قوم: هوَّن الله مصابكم، تشكون من الجهل ولا تنفقون على التعليم نصف ما تصرفون على التدخين، تشكون من الحكام، وهم اليوم منكم، فلا تسعون في إصلاحهم، تشكون فقد الرابطة، ولكم روابط من وجوه لا تفكرون في إحكامها، تشكون الفقر ولا سبب له غير الكسل. هل ترجون الصلاح وأنتم يخادع بعضكم بعضاً؟ ولا تخدعون إلَّا أنفسكم. ترضون بأدنى المعيشة عجزاً تسمونه قناعة، وتهملون شؤونكم تهاوناً تسمونه توكلاً. تموهون عن جهلكم الأسباب بقضاء الله وتدفعون عار المسببات بعطفها على القدر. ألا والله ما هذا شأن البشر!».

"يا قوم: سامحكم الله، لا تظلموا الأقدار وخافوا غيرة المنعم الجبار. ألم يخلقكم أكفاء أحراراً طلقاء لا يثقلكم غير النور والنسيم، فأبيتم إلا أن

تحملوا على عواتقكم ظلم الضعفاء وقهر الأقوياء! لو شاء كبيركم أن يحمِّل صغيركم كرة الأرض لحنى له ظهره، ولو شاء أن يركبه لطأطأ له رأسه. ماذا استفدتم من هذا الخضوع والخشوع لغير الله؟ وماذا ترجون من تقبيل الأذيال والأعتاب وخفض الصوت ونكس الرأس. أليس منشأ هذا الصَّغار كله هو ضعف ثقتكم بأنفسكم، كأنكم عاجزون عن تحصيل ما تقوم به الحياة، وحسب الحياة لُقيمات من نبات يقمن ضلع ابن آدم، وقد بذلها الخلاَّق لأضعف الحيوان؛ هذه الوحوش تجد فرائسها أينما حلت، وهذه الهوام لا تفقد قوتها، فما بال الرجل منكم يضع نفسه مقام الطفل الذي لا ينال من الكبير مراده إلا بالتذلل والبكاء، أو موضع الشيخ الفاني الذي لا ينال حاجته إلا بالتملق والدعاء؟».

"يا قوم: رفع الله عنكم المكروه، ما هذا التفاوت بين أفرادكم وقد خلقكم ربكم أكفاء في البنية، أكفاء في القوة، أكفاء في الطبيعة، أكفاء في الحاجات، لا يفضل بعضكم بعضاً إلا بالفضيلة، لا ربوبية بينكم ولا عبودية. والله ليس بين صغيركم وكبيركم غير برزخ من الوهم، ولو درى الصغير بوهمه، العاجز بوهمه، ما في نفس الكبير المتأله من الخوف منه لزال الإشكال وقضي الأمر الذي فيه تشقون. يا أعزاء الخلقة جهلاء المقام، كان الناس في دور الهمجية، فكان دهاتهم بينهم الخالية وأنبياء، ثم ترقى الناس فهبط هؤلاء لمقام الجبابرة والأولياء، ثم زاد الرقي فانحط أولئك إلى مرتبة الحكام والحكماء، حتى صار الناس ناساً فزال العماء وانكشف الغطاء وبان أن الكل أكفاء. فأناشدكم الله في أي الأدوار أنتم؟ ألا تفكرون؟».

"يا قوم: جعلكم الله من المهتدين، كان أجدادكم لا ينحنون إلاً ركوعاً لله، وأنتم تسجدون لتقبيل أرجل المنعمين ولو بلقمة مغموسة بدم الإخوان، وأجدادكم ينامون الآن في قبورهم مستوين أعزاء، وأنتم

أحياء معوجَّة رقابكم أذلاء! البهائم تودُّ لو تنتصب قاماتها وأنتم من كثرة الخضوع كادت تصير أيديكم قوائم، النبات يطلب العلو وأنتم تطلبون الانخفاض، لفظتكم الأرض لتكونوا على ظهرها وأنتم حريصون على أن تنغرسوا في جوفها، فإن كانت بطن الأرض بغيتكم، فاصبروا قليلاً لتناموا فيها طويلاً».

"يا قوم: ألهمكم الله الرشد، متى تستقيم قاماتكم وترتفع من الأرض السماء أنظاركم، وتميل إلى التعالي نفوسكم؟ فيشعر أحدكم بوجوده في الوجود فيعرف معنى الأنانية ليستقل بذاته في ذاته، ويملك إرادته واختياره ويثق بنفسه وربه، لا يتكل على أحد من خلق الله اتكال الناقص في الخلق على الكامل فيه، أو اتكال الغاصب على مال الغافل أو الكلّ على سعي العامل؛ بل يرى أحدكم نفسه إنساناً كريماً يعتمد على المبادلة والتعاوض فيسلف ثم يستوفي، ويستدين على أن يفي، بل ينظر في نفسه أنه هو الأمة وحده، وما أجدر بأحدكم أن يعمل لدنياه بنفسه لنفسه، فلا يتكل على غيره، كما يعمل الإنسان ليعبد الله بشخصه لا ينيب عنه غيره. فإذا فعلتم ذلك أظهر الله بينكم ثمرة التضامن بلا اشتراط، والتقاضي بلا محاشرة، فتصيرون بنعمة الله إخواناً».

"يا قوم: أبعد الله عنكم المصائب وبصَّركم بالعواقب، إن كانت المظالم غلّت أيديكم، وضيَّقت أنفسكم، حتى صغرت نفوسكم، وهانت عليكم هذه الحياة، وأصبحت لا تساوي عندكم الجد والجهد، وأمسيتم لا تبالون أتعيشون أم تموتون، فهلاَّ أخبرتموني لماذا تحكمون فيكم الظالمين حتى في الموت؟ أليس لكم من الخيار أن تموتوا كما تشاؤون، لا كما يشاء الظالمون؟ هل سلب الاستبداد إرادتكم حتى في الموت؟ كلا والله: إن أنا أحببت الموت أموت كما أحب، لئيماً أو كريماً، حتفاً أو شهيداً، فإن كان الموت ولا بد، فلماذا الجبانة؟ وإن

أردت الموت، فليكن اليوم قبل الغد، وليكن بيدي لا بيد عمرو، أليس: وطعمُ الموتِ في أمرٍ عظيمِ» وطعمُ الموتِ في أمرٍ صغيرٍ كطعمِ الموتِ في أمرٍ عظيمِ»

"يا قوم: أناشدكم الله، ألا أقول حقاً إذا قلت إنكم لا تحبون الموت، بل تنفرون منه ولكنكم تجهلون الطريق فتهربون من الموت إلى الموت، ولو اهتديتم إلى السبيل لعلمتم أن الهرب من الموت موت، وطلب الموت حياة، ولعرفتم أن الخوف من التعب تعب، والإقدام على التعب راحة، ولفطنتم إلى أن الحرية هي شجرة الخلد وسقياها قطرات من الدم الأحمر المسفوح، والأسارة هي شجرة الزقوم، وسقياها أنهر من الدم الأبيض أي الدموع، ولو كبرت نفوسكم لتفاخرتم بتزيين صدوركم بورد الجروح لا بوسامات الظالمين».

\* \* \*

"يا قوم: وأعني منكم المسلمين،.. أيها المسلمون: إني نشأت وشبت وأنا أفكر في شأننا الاجتماعي عسى أهتدي لتشخيص دائنا، فكنت أتقصى السبب بعد السبب، حتى إذا وقعت على ما أظنه عاماً، أقول لعل هذا هو جرثومة الداء، فأتعمق فيه تمحيصاً وأحلله تحليلاً، فينكشف التحقيق عن أن ما قام في الفكر هو سبب من جملة الأسباب، أو هو سبب فرعي لا أصلي، فأخيب وأعود إلى البحث والتنقيب. وطالما أمسيت وأصبحت أجهد الفكر في الاستقصاء، وكثيراً ما سعيت وسافرت لأستطلع آراء ذوي الآراء، عسى أهتدي إلى ما يشفي صدري من آلام بحث أتعبني به ربي. وآخر ما استقرت عليه سفينة فكري هو:

إن جرثومة دائنا هي خروج ديننا عن كونه دين الفطرة والحكمة، دين النظام والنشاط، دين القرآن الصريح البيان؛ إلى صيغة أنّا جعلناه دين الخيال والخيال، دين الخلل والتشويش، دين البدع والتشديد، دين الإجهاد. وقد دب فينا هذا المرض منذ ألف عام فتمكّن فينا وأثّر في

كل شؤوننا، حتى بلغ فينا استحكام الخلل في الفكر والعمل أننا لا نرى في الخالق جل شأنه نظاماً فيما اتصف، نظاماً فيما قضى، نظاماً فيما أمر، ولا نطالب أنفسنا، فضلاً عن آمرنا أو مأمورنا، بنظام وترتيب واطراد ومثابرة.

وهكذا أصبحنا واعتقادنا مشوَّش، وفكرنا مشوَّش، وسياستنا مشوشة، ومعيشتنا مشوشة. فأين منا والحالة هذه الحياة الفكرية، الحياة العملية، الحياة العائلية، الحياة الاجتماعية، الحياة السياسية؟».

"يا قوم: قد ضيَّع دينكم ودنياكم ساستكم الأولون وعلماؤكم المنافقون، وإني أرشدكم إلى عمل إفرادي لا حرج فيه علماً ولا عملاً: أليس بين جنبي كل فرد منكم وجدان يميز الخير من الشرِّ والمعروف من المنكر ولو تمييزاً إجمالياً؟ أما بلغكم قول معلم الخير نبيكم الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم: (لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم فيدعو خياركم فلا يستجاب لهم)، وقوله: (من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، وإن لم يستطع فبلسانه، وإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان)".

"وأنتم تعلمون إجماع أئمة مذاهبكم كلها على أن أنكر المنكرات بعد الكفر هو الظلم الذي فشا فيكم، ثم قتل النفس، ثم، وثم،.. وقد أوضح العلماء أن تغيير المنكر بالقلب هو بغض المتلبس به بغضاً في الله. بناء عليه، فمن يعامل الظالم أو الفاسق غير مضطر، أو يجامله ولو بالسلام، يكون قد خسر أضعف الإيمان، ومَنْ بعد الأضعف إلا العدم، أي فقد الإيمان والعياذ بالله».

"ولا أظنكم تجهلون أن كلمة الشهادة، والصوم والصلاة، والحج

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم وآخرون.

والزكاة، كلها لا تغني شيئاً مع فقد الإيمان؛ إنما يكون القيام حينئذ بهذه الشعائر قياماً بعادات وتقليدات وهوسات تضيع بها الأموال والأوقات».

"بناء عليه، فالدين يكلفكم إن كنتم مسلمين، والحكمة تلزمكم إن كنتم عاقلين: أن تأمروا بالمعروف وتنهوا عن المنكر جهدكم، ولا أقل في هذا الباب من إبطانكم البغضاء للظالمين والفاسقين؛ وأظنكم إذا تأملتم قليلاً ترون هذا الدواء السهل المقدور لكل إنسان منكم، يكفي لإنقاذكم مما تشكون، والقيام بهذا الواجب متعين على كل فرد منكم بنفسه، ولو أهمله كافة المسلمين، ولو أن أجدادكم الأولين قاموا به لما وصلتم إلى ما أنتم عليه من الهوان. فهذا دينكم، والدين ما يدين به الفرد لا ما يدين به الجمع، والدين يقين وعمل، لا علم وحفظ في الأذهان. أليس من قواعد دينكم فرض الكفاية وهو أن يعمل المسلم ما عليه غير منتظر غيره؟».

«فأناشدكم الله يا مسلمين: أن لا يغركم دين لا تعملون به وإن كان خير دين، ولا تغرنكم أنفسكم بأنكم أمة خير أو خير أمة، وأنتم أنتم المتواكلون المقتصرون على شعار: لا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم، ونِعْمَ الشعار شعار المؤمنين، ولكن أين هم؟ إني لا أرى أمامي أمة تعرف حقاً معنى لا إله إلّا الله، بل أرى أمة خبلتها عبادة الظالمين!».

\* \* \*

"يا قوم: وأعني بكم الناطقين بالضاد من غير المسلمين، أدعوكم إلى تناسي الإساءات والأحقاد، وما جناه الآباء والأجداد، فقد كفى ما فعل ذلك على أيدي المثيرين، وأجلكم من أن لا تهتدوا لوسائل الاتحاد وأنتم المتنورون السابقون. فهذه أمم أوستريا(1) وأمريكا قد

<sup>(1)</sup> اسم النمسا سابقاً.

هداها العلم لطرائق شتى وأصول راسخة للاتحاد الوطني دون الديني، والوفاق الجنسي<sup>(1)</sup> دون المذهبي، والارتباط السياسي دون الإداري. فما بالنا نحن لا نفتكر في أن نتبع إحدى تلك الطرائق أو شبهها. فيقول عقلاؤنا لمثيري الشحناء من الأعجام والأجانب: دعونا يا هؤلاء نحن ندبر شأننا، نتفاهم بالفصحاء، ونتراحم بالإخاء، ونتواسى في الضراء، ونتساوى في السراء. دعونا ندبر حياتنا الدنيا ونجعل الأديان تحكم في الأخرى فقط. دعونا نجتمع على كلمات سواء، ألا وهي: فلتحي الأمة، فليحي الوطن، فلنحي طلقاء أعزاء».

«أدعوكم، وأخص منكم النجباء، للتبصر والتبصير فيما إليه المصير، أليس مطلق العربي أخف استحقاراً لأخيه من الغربي؟ هذا الغربي قد أصبح مادياً لا دين له غير الكسب، فما تظاهره مع بعضنا بالإخاء الديني إلا مخادعة وكذباً. هؤلاء الفرنسيس يطاردون أهل الدين، ويعملون على أنهم يتناسونه، بناء عليه لا تكون دعواهم الدين في الشرق، إلا كما يغرد الصياد وراء الأشباك؟!

لو كان للدين تأثير عند الغربي لما كانت البغضاء بين اللاتين والسكسون، بل بين الطليان والفرنسيس، ولما كانت بين الألمان والفرنسيس الغربيين. الغربي أرقى من الشرقي علماً وثروة ومنفعة، فله على الشرقيين إذا واطنهم السيادة الطبيعية، أما الشرقيون فيما بينهم، فمتقاربون لا يتغابنون.

الغربي يعرف كيف يسوس، وكيف يتمتع، وكيف يأسر، وكيف يستأثر. فمتى رأى فيكم استعداداً واندفاعاً لمجاراته أو سبقه، ضغط على عقولكم لتبقوا وراءه شوطاً كبيراً كما يفعل الروس مع البولونيين

<sup>(1)</sup> الجنسي: الوطني والقومي.

واليهود والتاتار، وكذلك شأن كل المستعمرين. الغربي مهما مكث في الشرق لا يخرج عن أنه تاجر مستمتع، فيأخذ فسائل الشرق ليغرسها في بلده التي لا يفتأ يفتخر برياضها ويحنُّ إلى أرباضها.

قد مضى على الهولانديين في الهند وجزائرها، وعلى الروس في قازان، مثل ما أقمنا في الأندلس، ولكن ما خدموا العلم والعمران بعشر ما خدمناهما، ودخل الفرنساويون الجزائر منذ سبعين عاماً، ولم يسمحوا بعد لأهلها بجريدة واحدة تقرأ. نرى الإنكليزي في بلادنا يفضل قديد بلاده، وسمك بحاره، على طري لحمنا وسمكنا. فهلاً والحالة هذه تتبصرون يا أولى الألباب؟».

«وأنت أيها الشرق الفخيم، رعاك الله. ماذا دهاك؟ ماذا أقعدك عن مسراك، أليست أرضك تلك الأرض ذات الجنان والأفنان، ومنبت العلم والعرفان، وسماؤك تلك السماء مصدر الأنوار، ومهبط الحكمة والأديان، وهواؤك ذاك النسيم العدل، لا العواصف والضباب، وماؤك ذاك النسيم العدل، لا العواصف.

«رعاك الله يا شرق، ماذا أصابك فأخل نظامك، والدهر ذاك الدهر ما غيّر وضعك ولا بدّل شرعه فيك؟ ألم تزل مناطقك هي المعتدلة، وبنوك هم الفائقون فطرة وعدداً؟ أليس نظام الله فيك على عهده الأول، ورابطة الأديان في بنيك محكمة قويمة، مؤسسة على عبادة الصانع الوازع. أليست معرفة المنعم حقيقة راهنة أشرقت فيك شمسها، وأيدت بها عز النفس، وأحكم بها حب الوطن وحب الجنس؟».

«رعاك الله يا شرق، ماذا عراك وسكّن منك الحراك؟ ألم تزل

<sup>(1)</sup> الغدق: الماء الكثير أو الغزير. (2) الكدر: الماء غير الصافي.

<sup>(3)</sup> الأجاج: الماء الشديد الملوحة والذي يصبح طعمه مراً.

أرضك واسعة خصبة، ومعادنك وافية غنية، وحيوانك رابياً متناسلاً، وعمرانك قائماً متواصلاً، وبنوك على ما ربيتهم أقرب للخير من الشر؟ أليس عندهم الحلم المسمى عند غيرهم ضعفاً في القلب، وعندهم الحياء المسمى بالإبلاف، وعندهم الكرم المسمى بالإبلاف، وعندهم القناعة المسماة بالعجز، وعندهم العفة المسماة بالبلاهة، وعندهم المجاملة المسماة بالذل؟ نعم، ما هم بالسالمين من الظلم، ولكن فيما بينهم؛ ولا من الخداع، ولكن لا يفتخرون به؛ ولا من الإضرار، ولكن مع الخوف من الله».

"رعاك الله يا شرق، لا نرى من غِير الدهر فيك ما يستوجب هذا الشقاء لبنيك، ويستلزم ذلهم لبني أخيك. فلماذا قد أصبحت إذا انقطع عنك مدد أخيك بمصنوعاته، يبقى أبناؤك عراة حفاة في ظلام، بل يمنيهم فقد الحديد بالرجوع إلى العصر النحاسي بل الحجري الموصوف بعصر التعفين؟».

"رعاك الله يا شرق، بل رعى الله أخاك الغرب، العائل بنفسه والعائل فيك، وقاتل الله الاستبداد، بل لعن الله الاستبداد، المانع من الترقي في الحياة، المنحط بالأمم إلى أسفل الدركات. ألا بُعداً للظالمين».

"رعاك الله يا غرب وحياك وبيّاك، قد عرفت لأخيك سابق فضله عليك، فوفيت وكفيت وأحسنت الوصاية، وهديت، وقد اشتد ساعد بعض أولاد أخيك فهلا ينتدب بعض شيوخ أحرارك لإعانة أنجاب أخيك على هدم ذاك السور، سور الشؤم والشرور، ليخرجوا بإخوانهم إلى أرض الحياة، أرض الأنبياء الهداة، فيشكرون فضلك والدهر مكافأة».

"يا غرب، لا يحفظ لك الدين غير الشرق إن دامت حياته بحريته، وفقد الدين يهددك بالخراب القريب. فماذا أعددت للفوضويين

إذا صاروا جيشاً جراراً؟ وماذا أعددت لديارك الحبلى بالثورة الاجتماعية؟ هل تعد المواد المتفرقعة، وقد جاوزت أنواعها الألف، أم تعد الخانقة وقد سهل استحضارها على الصبيان؟».

#### \* \* \*

"يا قوم: وأريد بكم شباب اليوم رجال الغد، شباب الفكر رجال الجد، أعيذكم من الخزي والخذلان بتفرقة الأديان؛ وأعيذكم من الجهل، جهل أن الدينونة لله، وهو سبحانه وليُّ السرائر والضمائر ﴿وَلَوَ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةُ وَرَحِدَةً ﴾ (1).

«أناشدكم يا ناشئة الأوطان، أن تعذروا هؤلاء الواهنة الخائرة قواهم إِلَّا في التثبيط، الذين اجتمع فواهم إلَّا في التثبيط، الذين اجتمع فيهم داء الاستبداد والتواكل فجعلاهما آلة تدار ولا تدير، وأسألكم عفوهم من العتاب والملام، لأنهم مرضى مبتلون، مثقلون بالقيود، ملجمون بالحديد، يقضون حياة خير ما فيها أنهم آباؤكم!».

«قد علمتم يا نجباء من طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد جملاً كافية للتأمل والتدبر، فاعتبروا بنا واسألوا الله العافية:

نحن ألفنا الأدب مع الكبير ولو داس رقابنا، ألفنا الثبات ثبات الأوتاد تحت المطارق، ألفنا الانقياد ولو إلى المهالك، ألفنا أن نعتبر التصاغر أدباً، والتذلل لطفاً، والتملق فصاحة، واللكنة رزانة، وترك الحقوق سماحة، وقبول الإهانة تواضعاً، والرضا بالظلم طاعة، ودعوى الاستحقاق غروراً، والبحث عن العموميات فضولاً، ومدَّ النظر إلى الغد أملاً طويلاً، والإقدام تهوراً، والحمية حماقة، والشهامة شراسة، وحرية القول وقاحة، وحرية الفكر كفراً، وحب الوطن جنوناً.

<sup>(1)</sup> هود/ 118.

أما أنتم، حماكم الله من السوء، فنرجو لكم أن تنشؤوا على غير ذلك؛ أن تنشؤوا على التمسُّك بأصول الدين، دون أوهام المتفننين، فتعرفوا قدر نفوسكم في هذه الحياة فتكرموها، وتعرفوا قدر أرواحكم وأنَّها خالدة تثاب وتجزى؛ وتتبعوا سنن النبيين فلا تخافون غير الصانع الوازع العظيم. ونرجو لكم أن تبنوا قصور فخاركم على معالى الهمم ومكارم الشيم، لا على عظام نخرة. وأن تعلموا أنكم خُلقتم أحراراً لتموتوا كراماً، فاجهدوا أن تحيوا ذلكما اليومين حياة رضية، يتسنى فيها لكلُّ منكم أن يكون سلطاناً مستقلاً في شؤونه، لا يحكمه غير الحق؛ ومديناً وفياً لقومه لا يضن عليهم بعين أو عون، وولداً باراً لوطنه، لا يبخل عليه بجزء من فكره ووقته وماله؛ ومحباً للإنسانية يعمل على أن خير الناس أنفعهم للناس؛ يعلم أن الحياة هي العمل ووباء العمل القنوط، والسعادة هي الأمل، ووباء الأمل التردد؛ ويفقه أن القضاء والقدر هما عند الله ما يعلمه ويمضيه، وهما عند الناس السعى والعمل؛ ويوقن أن كل أثر على ظهر الأرض هو من عمل إخوانه البشر، وكل عمل عظيم قد ابتدأ به فرد ثم تعاوره (١) غيره إلى أن كمل، فلا يتخيل الإنسان في نفسه عجزاً، ولا يتوقع إِلَّا خيراً، وخير الخير للإنسان أن يعيش حراً مقداماً أو يموت».

"وكأني بسائلكم يسألني تاريخ التغالب بين الشرق والغرب، فأجيب: بأنًا كنا أرقى من الغرب علماً فنظاماً فقوة، فكنا له أسياداً! ثم حاء حينٌ من الدهر لحق بنا الغرب فصارت مزاحمة الحياة بيننا سجالاً: إن فقناه شجاعة فاقنا عدداً، وإن فقناه ثروة فاقنا باجتماع كلمته. ثم جاء الزمن الأخير ترقى فيه الغرب علماً فنظاماً فقوة، وانضم إلى ذلك، أولاً:

<sup>(1)</sup> تعاور: تناوب وداوم على الفعل.

قوة اجتماعه شعوباً كبيرة. ثانياً: قوة البارود حيث أبطل الشجاعة وجعل العبرة للعدد. ثالثاً: قوة كشفه أسرار الكيمياء والميكانيك. رابعاً: قوة الفحم الذي أهدته له الطبيعة. خامساً: قوة النشاط بكسره قيود الاستبداد. سادساً: قوة الأمن على عقد الشركات المالية الكبيرة. فاجتمعت هذه القوات فيه وليس عند الشرق ما يقابلها غير الافتخار بالأسلاف وذلك حجة عليه؛ والغرور بالدين خلافاً للدين، فالمسلمون يقابلون تلك القوات بما يقال عند اليأس وهو (حسبنا الله ونعم الوكيل)، ويخالفون أمر القرآن لهم بأن يعدُّوا ما استطاعوا من قوة، لا ما استطاعوا من قوة، لا استطاعوا من صلاة وصوم».

"وكأني بسائلكم يقول: هل بعد اجتماع هذه القوات في الغرب واستيلائه على أكثر الشرق من سبيل لنجاة البقية؟. فأجيب قاطعاً غير متردد: إن الأمر مقدور ولعله ميسور، ورأس الحكمة فيه كسر قيود الاستبداد، وأن يكتب الناشئون على جباههم عشر كلمات وهي:

- 1 \_ ديني ما أُظهر ولا أُخفي.
- 2 \_ أكون حيث يكون الحق ولا أبالي.
  - 3 ـ أنا حر وسأموت حراً.
- 4 \_ أنا مستقل لا أتكل على غير نفسي وعقلي.
- 5 ـ أنا إنسان الجد والاستقبال لا إنسان الماضي والحكايات.
  - 6 ـ نفسى ومنفعتى قبل كل شيء.
    - 7 \_ الحياة كلها تعب لذيذ.
      - 8 \_ الوقت غال عزيز.
    - 9 \_ الشرف في العلم فقط.
    - 10 \_ أخاف الله لا سواه».

«وأنت أيها الوطن المحبوب: أنت العزيز على النفوس، المقدس في القلوب، إليك تحن الأشباح وعليك تئن الأرواح... أيها الوطن الباكي ضعافه: عليك تبكي العيون وفيك يحلو المنون. إلى متى يعبث خلالك اللئام الطغام<sup>(1)</sup>؟ يظلمون بنيك ويذلون ذويك، يطاردون أنجالك الأنجاب ويمسكون على المساكين الطرق والأبواب، يخربون العمران ويقفرون الديار؟

أيها الوطن العزيز: هل ضاقت رحابك عن أولادك، أم ضاقت أحضانك عن أفلاذك؟... كلا، إنما فقدت الأباة، فقدت الحماة، فقدت الأحرار. أيها الوطن الملتهب فؤاده: أما رويت من سقيا الدموع والدماء؟ ولكن دموع بناتك الثاكلات ودماء أبنائك الأبرياء، لا دموع النادمين ولا دماء الظالمين. ألا فاشرب هنيئاً ولا تأسف على البله الخاملين؛ ولا تحزن، فما هم كرائم وكراماً، لسن هن كرائم باكيات محمسات، وليسوا هم كراماً أعزة شهداء؛ إنما هم، غفر الله لهم، من علمت، قل فيهم الحر الغيور، قل فيهم من يقول أنا لا أخاف الظالمين.

أيها الوطن الحنون: كون الله عناصر أجسامنا منك، وجعل الأمهات حواضن؛ ورزقنا الغذاء منك، وجعل المرضعات مجهزات، نعم، خلقنا الله منك، فحق لك أن تحب أجزاءك وأن تحن على أفلاذك، كما يحق لك، في شرع الطبيعة، أن لا تحب الأجنبي الذي يأبى طبعه حبك، الذي يؤذيك ولا يواليك، ويزاحم بنيك عليك ويشاركهم فيك؛ وينقل إلى أرضه ما في جوفك من نفيس العناصر وكنوز المعادن فيفقرك ليغني وطنه، ولا لوم عليه بل بارك الله فيه!».

«يا قوم: جعلكم الله خيرة اليوم وعدة الغد، هذا خطابي إليكم

<sup>(1)</sup> الطغام: أوغاد الناس، وتسميهم العامة: أوباش.

فيما هو الترقِّي وما هو الانحطاط، فإن وعيتم ولو شذرات، فيا بشراي والسلام عليكم، وإلَّا فيما ضياع الأنفاس، وعلى الرفاة السلام».

#### \* \* \*

الاستبداد الذي يبلغ في الانحطاط بالأمة إلى غاية أن تموت ويموت هو معها، كثير الشواهد في قديم الزمان وحديثه؛ أما بلوغ الترقِّي بالأمم إلى المرتبة القصوى السامية التي تليق بالإنسانية، فهذا لم يسمح الزمان حتى الآن بأمة تصلح مثالاً له؛ لأنه إلى الآن لم توجد أمة حكمت نفسها برأيها العام حكماً لا يشوبه نوع من الاستبداد ولو باسم الوقار والاحترام، أو بنوع من الإغفال ولو ببذر الشقاق الديني أو الجنسي بين الناس.

فكأن الحكمة الإلهية، لم تزل ترى البشر غير متأهلين لنوال سعادة الأخوة العمومية بالتحابب بين الأفراد، والقناعة بالمساواة الحقوقية بين الطبقات. نعم، وجد للترقي القريب من الكمال بعض أمثال قليلة في القرون الغابرة، كالجمهورية الثانية للرومان، وكعهد الخلفاء الراشدين، وكالأزمنة المتقطعة في عهد بعض الملوك المنظمين لا الفاتحين مثل أنو شروان وعبد الملك الأموي ونور الدين الشهيد وبطرس الكبير، وكبعض الجمهوريات الصغيرة والممالك الموفقة لأحكام التقييد الموجودة في هذا الزمان. وإني أقتصر على وصف منتهى الترقي الذي وصلت إليه تلك الأمم وصفاً إجمالياً، وأترك للمطالع أن يوازن بينها ويقيس عليها درجات سائر الأمم.

وربما يستريب<sup>(1)</sup> في ذلك المطالع المولود في أرض الاستبداد، الذي لم يدرس أحوال الأمم في الوجود، ولا عتب عليه فإنه كالمولود أعمى لا يدرك للمناظر البهية معنى.

<sup>(1)</sup> من الريب: الشك.

قد بلغ الترقي في الاستقلال الشخصي في ظلال الحكومات العادلة، لأن يعيش الإنسان المعيشة التي تشبه في بعض الوجوه ما وعدته الأديان لأهل السعادة في الجنان، حتى إن كل فرد يعيش كأنه خالد بقومه ووطنه، وكأنه أمين على كل مطلب، فلا هو يكلف الحكومة شططاً ولا هي تهمله استحقاراً:

1-أمين على السلامة في جسمه وحياته بحراسة الحكومة التي لا تغفل عن محافظته بكل قوتها في حضره وسفره، بدون أن يشعر بثقل قيامها عليه، فهي تحيط به إحاطة الهواء، لا إحاطة السور يلطمه كيفما التفت أو سار.

2 - أمين على الملذات الجسمية والفكرية باعتناء الحكومة في الشؤون العامة، المتعلقة بالترويضات الجسمية والنظرية والعقلية حتى يرى أن الطرقات المسهلة والتزيينات البلدية، والمتنزهات، والمنتديات، والمدارس، والمجامع ونحو ذلك، قد وُجدت كلها لأجل ملذاته، ويعتبر مشاركة الناس له فيها لأجل إحسانه، فهو بهذا النظر والاعتبار لا بنقص عن أغنى الناس سعادة.

3 ـ أمين على الحرية، كأنه خُلق وحده على سطح هذه الأرض، فلا يعارضه معارض فيما يخص شخصه من دين وفكر وعمل وأمل.

4 ـ أمين على النفوذ، كأنه سلطان عزيز فلا ممانع له ولا معاكس في تنفيذ مقاصده النافعة في الأمة التي هو منها.

5 ـ أمين على المزية (1)، كأنه في أمة يساوي جميع أفرادها منزلة وشرفاً وقوة، فلا يفضل هو على أحد ولا يفضل أحد عليه، إلا بمزية سلطان الفضيلة فقط.

6 \_ أمين على العدل، كأنه هو القابض على ميزان الحقوق فلا

<sup>(1)</sup> المزية: الفضيلة من علم وكرم وشجاعة وشرف ونحو ذلك.

يخاف تطفيفاً، وهو المثمن فلا يحذر بخساً، وهو المطمئن على أنه إذا استحق أن يكون ملكاً صار ملكاً، وإذا جنى جناية نال جزاءه لا محالة.

7 \_ أمين على المال والملك، كأن ما أحرزه بوجهه المشروع، قليلاً كان أو كثيراً، قد خلقه الله لأجله فلا يخاف عليه، كما أنه تقلع عينه إن نظر إلى مال غيره.

8 - أمين على الشرف بضمان القانون، بنصرة الأمة، ببذل الدم، فلا يرى تحقيراً إِلَّا لدى وجدانه، ولا يعرف طعماً لمرارة الذل والهوان. أما الأسير، فلا أُحزن المطالع بوصف حالته، فأكتفي بالقول إنه لا يملك ولا نفسه، وغير أمين حتى على عظامه في رمسه، إذا وقع نظره على المستبد أو أحد من جماعته على كثرتهم يتعوذ بالله، وإذا مر من قرب إحدى دوائر حكومته أسرع وهو يكرر قوله: «حمايتك يا رب. إن هذه الدار، بئس الدار، هي كالمجزرة كل من فيها إما ذابح أو مذبوح. إن هذه الدار كالكنيف لا يدخله إلا المضطر».

#### \* \* \*

وقد يبلغ الترقي في الاستقلال الشخصي مع التركيب بالعائلة والعشيرة، أن يعيش الإنسان معتبراً نفسه من وجه غنياً عن العالمين، ومن وجه عضواً حقيقياً من جسم حي هو العائلة ثم الأمة، ثم البشر.

ويُنظر إلى انقسام البشر إلى أمم، ثم إلى عائلات، ثم إلى أفراد، هو من قبيل انقسام الممالك إلى مدن وهي إلى بيوت وهي إلى مرافق؛ وكما أنه لا بد لكل مرفق من وظيفة معينة يصلح لها وإلّا كان بناؤه عبثاً يستحق الهدم، كذلك أفراد الإنسان لا بد أن يُعد كل منهم نفسه لوظيفة في قيام حياة عائلته أولاً، ثم حياة قومه ثانياً.

ولهذا يكون العضو الذي لا يصلح لوظيفة، أو لا يقوم بما يصلح له، حقيراً مهاناً. وكل من يريد أن يعيش كَلاَّ على غيره، لا عن عجز

طبيعي، يستحق الموت لا الشفقة، لأنه كالدرن في الجسم أو كالزائد من الظفر يستحقان الإخراج والقطع؛ ولهذا المعنى حرمت الشرائع السماوية الملاهي التي ليس فيها ترويض، والسكر المعطل عن العمل عقلاً وجسماً، والمقامرة والربا لأنهما ليسا من نوع العمل والتبادل فيه، وقد فضل الله الكنّاس على الحجام (۱) وصانع الخبز على ناظم الشعر لأن صنعتهما أنفع للجمهور.

وقد يبلغ ترقي التركيب في الأمم إلى درجة أن يصير كل فرد من الأمة مالكاً لنفسه تماماً، ومملوكاً لقومه تماماً. فالأمة التي يكون كل فرد منها مستعداً لافتدائها بروحه وبماله، تصير تلك الأمة بحجة هذا الاستعداد في الأفراد، غنية عن أرواحهم وأموالهم.

#### \* \* \*

الترقي في القوة بالعلم والمال يتميز على باقي أنواع الترقيات السالفة البيان تميز الرأس على باقي أعضاء الجسم، فكما أن الرأس بإحرازه مركزية العقل، ومركزية أكثر الحواس، تميز على باقي الأعضاء واستخدمها في حاجاته، فكذلك الحكومات المنتظمة يترقى أفرادها ومجموعها في العلم والثروة، فيكون لهم سلطان طبيعي على الأفراد أو الأمم التي انحط بها الاستبداد المشؤوم إلى حضيض الجهل والفقر.

بقي علينا بحث الترقِّي في الكمالات بالخصال والأثرة، وبحث الترقِّي الذي يتعلق بالروح أي بما وراء هذه الحياة، ويرقى إليه الإنسان على سلم الرحمة والحسنات، فهذه أبحاث طويلة الذيل ومنابعها حكميات الكتب السماوية، ومدونات الأخلاق، وتراجم مشاهير الأمم.

<sup>(1)</sup> الحجامة: المداواة والمعالجة بالمحجم، وهو كأس يفرغ من الهواء ويوضع على الجلد فيحدث تهيجاً ويجذب الدم.

وأكتفي بالقول في هذا إنه يبلغ بالإنسان مرتبة أن لا يرى لحياته أهمية إلا بعد درجات، فيهمه أولاً: حياة أمته، ثم امتلاك حريته، ثم أمنه على شرفه، ثم محافظته على عائلته، ثم وقايته حياته، ثم ماله، ثم، وثم؛ وقد تشمل إحساساته عالم الإنسانية كله، كأن قومه البشر لا قبيلته، ووطنه الأرض لا بلده، ومسكنه حيث يجد راحته، لا يتقيد بجدران بيت مخصوص يستتر فيه ويفتخر به كما هو شأن الأسراء.

وقد يترفَّع الإنسان عن الإمارة لما فيها من معنى الكِبر، وعن التجارة لما فيها من التمويه والتبذل، فيرى الشرف في المحراث، ثم المطرقة، ثم القلم، ويرى اللذة في التجديد والاختراع، لا في المحافظة على العتيق، كأن له وظيفة في ترقي مجموع البشر.

\* \* \*

وخلاصة القول: إن الأمم التي يسعدها جدها لتبديد استبدادها، تنال من الشرف الحسي والمعنوي ما لا يخطر على فكر أسراء الاستبداد. فهذه بلجيكا أبطلت التكاليف الأميرية برمتها، مكتفية في نفقاتها بنماء فوائد بنك الحكومة (1)، وهذه سويسرة يصادفها كثيراً أن لا يوجد في سجونها محبوس واحد، وهذه أمريكا أثرت حتى كادت تخرج الفضة من مقام النقد إلى مقام المتاع، وهذه اليابان أصبحت تستنزف قناطير الذهب من أوروبا وأمريكا ثمن امتيازات اختراعاتها وطبع تراجم مؤلفاتها.

وقد تنال أيضاً تلك الأمم حظاً من الملذات الحقيقية، التي لا تخطر على فكر الأسراء، كلذة العلم وتعليمه، ولذة المجد والحماية، ولذة الإثراء والبذل، ولذة إحراز الاحترام في القلوب، ولذة نفوذ الرأي

 <sup>(1)</sup> كانت بلجيكا في زمن الكواكبي دولة استعمارية، وكانت تحتل الكونغو وتنهب ثرواته.

الصائب، ولذة الحب الطاهر، إلى غير هذه الملذات الروحية. وأما الأسراء والجهلاء فملذاتهم مقصورة على مشاركة الوحوش الضارية في المطاعم والمشارب واستفراغ الشهوة، كأن أجسامهم ظروف تُملأ وتُفرغ، أو هي دمامل تولد الصديد وتدفعه.

وأنفع ما بلغه الترقي في البشر، هو إحكامهم أصول الحكومات المنتظمة ببنائهم سداً متيناً في وجه الاستبداد، والاستبداد جرثومة كل فساد، وبجعلهم ألا قوة ولا نفوذ فوق قوة الشرع، والشرع هو حبل الله المتين؛ وبجعلهم قوة التشريع في يد الأمة، والأمة لا تجتمع على ضلال، وبجعلهم المحاكم تحاكم السلطان والصعلوك على السواء، فتحاكي في عدالتها المحكمة الكبرى الإلهية؛ وبجعلهم العمال لا سبيل فتحاكي في عدالتها المحكمة الكبرى الإلهية؛ وبجعلهم العمال لا سبيل لهم على تعدي حدود وظائفهم، كأنهم ملائكة لا يعصون أمراً؛ وبجعلهم الأمة يقظة ساهرة على مراقبة سير حكومتها، لا تغفل طرفة عين، كما أن الله عزَّ وجل لا يغفل عما يفعل الظالمون.

هذا مبلغ الترقي الذي وصلت إليه الأمم منذ عُرِف التاريخ، على أنه لم يقم دليل إلى الآن على ترقي البشر في السعادة الحيوية عما كانوا عليه في العصور الخالية حتى الحجرية، حتى منذ كانوا عراة يسرحون أسراباً، والآثار المشهودة لا تدل على أكثر من ترقي العلم والعمران وهما آلتان كما يصلحان للإسعاد، يصلحان للإشقاء، وترقيهما هو من سنة الكون التي أرادها الله تعالى لهذه الأرض وبنيها، ووصف لنا ما سيبلغ إليه ترقي زينتها واقتدار أهلها بقوله عز شأنه: ﴿حَنَّ إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفُهَا وَازْيَنَتَ وَظَنَ اَهَاهاً أَنَهُم قَدْرُونَ عَلَيْهَا أَتَها أَمُنَا لَيَلاً أَق الدنيا خَلَا فَحَيْدًا كُان لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ﴿ الله على أن الدنيا خَلِيه تحصيدًا كُان لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ﴿ الله على أن الدنيا

<sup>(1)</sup> يونس/ 24.

وبنيها لم يزالا في مقتبل الترقي، ولا يعارض هذا أن ما مضى من عمرهما هو أكثر مما بقي حسبما أخبرت به الكتب السماوية، لأن العمر شيء، والترقي شيء آخر.

# الاستبداد والتخلص منه

ليس لنا مدرسة أعظم من التاريخ الطبيعي، ولا برهان أقوى من الاستقراء؛ من تتبعهما يرى أن الإنسان عاش دهراً طويلاً في حالة طبيعية تسمى «دور الافتراس»: فكان يتجول حول المياه أسراباً، تجمعه حاجة الحضانة صغيراً، وقصد الاستئناس كبيراً، ويعتمد في رزقه على النبات الطبيعي وافتراس ضعاف الحيوان في البر والبحر، وتسوسه الإرادة فقط، ويقوده مَن بنيتُه أقوى إلى حيث يكثر الرزق.

ثم ترقًى الكثير من الإنسان إلى الحالة البدوية التي تسمى «دور الاقتناء»: فكان عشائر وقبائل، يعتمد في رزقه على ادخار الفرائس إلى حين الحاجة، فصارت تجمعه حاجة التحفظ على المال والأنعام، وحماية المستودعات والمراعي والمياه من المزاحمين؛ ثم انتقل، ولا يقال ترقى، قسم كبير من الإنسان إلى المعيشة الحضرية: فسكن القرى يستنبت الأرض الخصبة في معاشه، فأخصب ولكن في الشقاء، ولعله استحق ذلك بفعله، لأنه تعدى قانون الخالق، فإنه خلقه حراً جوالاً يسير في الأرض ينظر آلاء الله، فسكن، وسكن إلى الجهل وإلى الذل؛ وخلق الله الأرض مباحة، فاستأثر بها، فسلًط الله عليه مَنْ يغصبها منه ويأسره. وهذا القسم يعيش بلا جامعة، تحكمه أهواء أهل المدن، وقانونه: أن يكون ظالماً أو مظلوماً.

ثم ترقى قسم من الإنسان إلى التصرف إما في المادة وهم

الصناع، وإما في النظريات وهم أهل المعارف والعلوم. وهؤلاء المتصرفون هم سكان المدن الذين هم وإن سجنوا أجسامهم بين الجدران، لكنهم أطلقوا عقولهم في الأكوان؛ وهم قد توسعوا في الرزق كما توسعوا في الحاجات، ولكن أكثرهم لم يهتدوا حتى الآن للطريق المثلى في سياسة الجمعيات الكبيرة، وهذا هو سبب تنوع أشكال الحكومات وعدم استقرار أمة على شكل مُرْضِ عام، إنما كل الأمم في تقلبات سياسية على سبيل التجريب، وبحسب تغلب أحزاب الاجتهاد أو رجال الاستبداد.

وتقرير شكل الحكومة هو أعظم وأقدم مشكلة في البشر، وهو المعترك الأكبر لأفكار الباحثين، والميدان الذي قلّ في البشر من لا يجول فيه على فيل من الفكر، أو على جمل من الجهل، أو على فرس من الفراسة، أو على حمار من الحمق؛ حتى جاء الزمن الأخير فجال فيه إنسان الغرب جولة المغوار، الممتطي في التدقيق مراكب البخار، فقرر بعض قواعد أساسية في هذا الباب تضافر عليها العقل والتجريب، وحصحص فيها الحق اليقين، فصارت تعد من المقررات الإجماعية عند الأمم المترقية؛ ولا يعارض ذلك كون هذه الأمم لم تزل أيضاً منقسمة إلى أحزاب سياسية يختلفون شيعاً، لأن اختلافهم هو في وجوه تطبيق تلك القواعد وفروعها على أحوالهم الخصوصية.

وهذه القواعد التي قد صارت قضايا بديهية في الغرب، لم تزل مجهولة، أو غريبة، أو منفوراً منها في الشرق، لأنها عند الأكثرين منهم لم تطرق سمعهم، وعند البعض لم تنل التفاتهم وتدقيقهم، وعند آخرين لم تحز قبولاً، لأنهم ذوو غرض، أو مسروقة قلوبهم، أو في قلوبهم مرض.

وإني أطرح لتدقيق المطالعين رؤوس مسائل بعض المباحث التي

تتعلق بها الحياة السياسية، وقبل ذلك أذكرهم بأنه قد سبق في تعريف الاستبداد بأنه: «هو الحكومة التي لا يوجد بينها وبين الأمة رابطة معينة معلومة مصونة بقانون نافذ الحكم»، كما أستلفت نظرهم إلى أنه لا يوثق بوعد من يتولى السلطة أيا كان، ولا بعهده ويمينه على مراعاة الدين، والتقوى، والحق، والشرف، والعدالة، ومقتضيات المصلحة العامة، وأمثال ذلك من القضايا الكلية المبهمة التي تدور على لسان كل بر وفاجر، وما هي في الحقيقة إلّا كلام مبهم فارغ، لأن المجرم لا يعدم تأويلاً، ولأن من طبيعة القوة الاعتساف(1)، ولأن القوة لا تقابل إلّا بالقوة.

# ثم فلنرجع للمباحث التي أريد طرحها لتدقيق المطالعين وهي: 1 \_ مبحث ما هي الأمة، أي الشعب:

هل هي ركام مخلوقات نامية؛ أو جمعية عبيد لمالك متغلب وظيفتهم الطاعة والانقياد ولو كرهاً؛ أم هي جمع بينهم روابط دين أو جنس أو لغة، ووطن، وحقوق مشتركة، وجامعة سياسية اختيارية، لكل فرد حق إشهار رأيه فيها توفيقاً للقاعدة الإسلامية التي هي أسمى وأبلغ قاعدة سياسية وهي: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته)؟

### 2 \_ مبحث ما هي الحكومة:

هل هي سلطة امتلاك فرد لجمع، يتصرف في رقابهم، ويتمتع بأعمالهم ويفعل بإرادته ما يشاء، أم هي وكالة تقام بإرادة الأمة لأجل إدارة شؤونها المشتركة العمومية؟

# 3 ـ مبحث ما هي الحقوق العمومية:

هل هي حقوق آحاد الملوك، ولكنها تضاف للأمم مجازاً، أم

<sup>(1)</sup> الاعتساف: الظلم والجور.

بالعكس هي حقوق جموع الأمم، وتضاف للملوك مجازاً، ولهم عليها ولاية الأمانة والنظارة على مثل الأراضي والمعادن، والأنهر والسواحل، والقلاع والمعابد، والأساطيل والمعدات، وولاية الحدود؛ والحراسة على مثل الأمن العام، والعدل والنظام؛ وحفظ وصيانة الدين والآداب، والقوانين والمعاهدات، والاتجار؛ إلى غير ذلك مما يحق لكل فرد من الأمة أن يتمتع به وأن يطمئن عليه؟

#### 4 \_ مبحث التساوي في الحقوق:

هل للحكومة التصرف في الحقوق العامة المادية والأدبية كما تشاء بذلاً وحرماناً؛ أم تكون الحقوق محفوظة للجميع على التساوي والشيوع، وتكون المغانم والمغارم العمومية موزعة على الفصائل والبلدان والصنوف والأديان بنسبة عادلة، ويكون الأفراد متساوين في حق الاستنصاف؟

#### 5 ـ مبحث الحقوق الشخصية:

هل الحكومة تملك السيطرة على الأعمال والأفكار، أم أفراد الأمة أحرار في الفكر مطلقاً، وفي الفعل ما لم يخالف القانون الاجتماعي، لأنهم أدرى بمنافعهم الشخصية، والحكومة لا تتداخل إلا في الشؤون العمومية؟

#### 6 ـ مبحث نوعية الحكومة:

هل الأصلح هي الملكية المطلقة من كل زمام، أم الملكية المقيدة، وما هي القيود؟ أم الرئاسة الانتخابية الدائمة مع الحياة أو المؤقتة إلى أجل؟ وهل تُنال الحاكمية بالوراثة، أو العهد، أو الغلبة؟ وهل يكون ذلك كما تشاء الصدفة، أم مع وجود شرائط الكفاءة، وما هي تلك الشرائط، وكيف يصير تحقيق وجودها، وكيف يراقب استمرارها، وكيف تستمر المراقبة عليها؟

#### 7 \_ مبحث ما هي وظائف الحكومة:

هل هي إدارة شؤون الأمة حسب الرأي والاجتهاد، أم تكون مقيدة بقانون موافق لرغائب الأمة وإن خالف الأصلح. وإذا اختلفت الحكومة مع الأمة في اعتبار الصالح والمضر فهل على الحكومة أن تعتزل الوظيفة؟

#### 8 - مبحث حقوق الحاكمية:

هل للحكومة أن تخصص بنفسها لنفسها ما تشاء من مراتب العظمة، ورواتب المال، وتحابي من تريد بما تشاء من حقوق الأمة وأموالها، أم يكون التصرف في ذلك كله إعطاء وتحديداً ومنعاً منوطاً بالأمة؟

#### 9 \_ مبحث طاعة الأمة للحكومة:

هل الإدارة للأمة، وعلى الحكومة العمل، أم الإدارة للحكومة، وعلى الأمة الطاعة، وهل للحكومة تكليف الأمة طاعة عمياء بلا فهم ولا اقتناع، أم عليها الاعتناء بوسائل التفهيم والإذعان لتتأتى الطاعة بإخلاص وأمانة؟

#### 10 ـ مبحث توزيع التكليفات:

هل يكون وضع الضرائب مفوضاً لرأي الحكومة، أم الأمة تقرر النفقات اللازمة وتعين موارد المال، وترتب طرائق جبايته وحفظه؟

#### 11 ـ مبحث إعداد المنعة:

هل يكون إعداد القوة بالتجنيد والتسليح استعداداً للدفاع مفوضاً لإرادة الحكومة إهمالاً، أو إقلالاً، أو إكثاراً، أو استعمالاً على قهر الأمة، أم يلزم أن يكون ذلك برأي الأمة وتحت أمرها، بحيث تكون القوة منفذة رغبة الأمة لا رغبة الحكومة؟

#### 12 \_ مبحث المراقبة على الحكومة:

هل تكون الحكومة لا تُسأل عما تفعل، أم يكون للأمة حق السيطرة عليها لأن الشأن شأنها، فلها أن تنيب عنها وكلاء لهم حق الاطلاع على كل شيء، وتوجيه المسؤولية على أي كان، ويكون أهم وظائف النواب حفظ الحقوق الأساسية المقررة للأمة على الحكومة؟

#### 13 ـ مبحث حفظ الأمن العام:

هل يكون الشخص مكلفاً بحراسة نفسه ومتعلقاته، أم تكون الحكومة مكلفة بحراسته، مقيماً ومسافراً، حتى من بعض طوارىء الطبيعة بالحيلولة لا بالمجازاة والتعويض؟

#### 14 ـ مبحث حفظ السلطة في القانون:

هل يكون للحكومة إيقاع عمل إكراهي على الأفراد برأيها، أي بدون الوسائط القانونية، أم تكون السلطة منحصرة في القانون، إلَّا في ظروف مخصوصة وموقتة؟

### 15 ـ مبحث تأمين العدالة القضائية:

هل يكون العدل ما تراه الحكومة، أم ما يراه القضاة المصون وجدانهم من كل مؤثر غير الشرع والحق، ومن كل ضغط حتى ضغط الرأي العام؟

#### 16 \_ مبحث حفظ الدين والآداب:

هل يكون للحكومة، ولو القضائية، سلطة وسيطرة على العقائد والضمائر، أم تقتصر وظيفتها في حفظ الجامعات الكبرى كالدين، والجنسية، واللغة، والعادات، والآداب العمومية، على استعمال الحكمة ما أغنت عن الزواجر؛ ولا تتداخل الحكومة في أمر الدين ما لم تُنتهك حرمته؛ وهل السياسة الإسلامية سياسة دينية، أم كان ذلك في مبدأ ظهور الإسلام، كالإدارة العرفية عقب الفتح؟

#### 17 \_ مبحث تعيين الأعمال بقوانين:

هل يكون في الحكومة، من الحاكم إلى البوليس، من يُطلَق له عنان التصرف برأيه وخبرته؛ أم يلزم تعيين الوظائف، كلياتها وجزئياتها، بقوانين صريحة واضحة، لا تسوغ مخالفتها، ولو لمصلحة مهمة، إلّا في حالات الخطر الكبير؟

## 18 ـ مبحث كيف توضع القوانين:

هل يكون وضعها منوطاً برأي الحاكم الأكبر، أو رأي جماعة ينتخبهم لذلك؛ أم يضع القوانين جمع منتخب من قِبَل الكافة ليكونوا عارفين حتماً بحاجات قومهم وما يلائم طبائعهم ومواقعهم وصوالحهم، ويكون حكمه عاماً أو مختلفاً على حسب تخالف العناصر والطبائع وتغير الموجبات والأزمان؟

## 19 ـ مبحث ما هو القانون وقوته:

هل القانون هو أحكام يحتجُ بها القوي على الضعيف، أم هو أحكام منتزعة من روابط الناس بعضهم ببعض، وملاحَظ فيها طبائع أكثرية الأفراد، ومن نصوص خالية من الإبهام والتعقيد وحكمها شامل كل الطبقات، ولها سلطان نافذ قاهر مصون من مؤثرات الأغراض، والشفاعة، والشفقة، وبذلك يكون القانون هو القانون الطبيعي للأمة فيكون محترماً عند الكافة، مضمون الحماية من قبل كل أفراد الأمة؟

#### 20 ـ مبحث توزيع الأعمال والوظائف:

هل يكون الحظ في ذلك مخصوصاً بأقارب الحاكم وعشيرته ومقربيه، أم توزع كتوزيع الحقوق العامة على كافة القبائل والفصائل، ولو مناوبة مع ملاحظات الأهمية والعدد، بحيث يكون رجال الحكومة أنموذجاً من الأمة، أو هم الأمة مصغّرة، وعلى الحكومة إيجاد الكفاءة والأعداد ولو بالتعليم الإجباري؟

#### 21 \_ مبحث التفريق بين السلطات السياسية والدينية والتعليم:

هل يجمع بين سلطتين أو ثلاث في شخص واحد، أم تخصص كل وظيفة من السياسة والدين والتعليم بمَنْ يقوم بها بإتقان، ولا إتقان إلَّا بالاختصاص، وفي الاختصاص، كما جاء في الحكمة القرآنية: ﴿مَّا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ (١)، ولذلك لا يجوز الجمع منعاً لاستفحال السلطة.

# 22 \_ مبحث الترقي في العلوم والمعارف:

هل يُترك للحكومة صلاحية الضغط على العقول كي لا يقوى نفوذ الأمة عليها، أم تُحمل على توسيع المعارف بجعل التعليم الابتدائي عمومياً بالتشويق أو الإجبار، وبجعل الكمالي منه سهلاً للمتناول، وجعل التعليم والتعلم حراً مطلقاً؟

#### 23 \_ مبحث التوسيع في الزراعة والصنائع والتجارة:

هل يُترك ذلك للنشاط المفقود في الأمة، أم تلزم الحكومة بالاجتهاد في تسهيل مضاهاة الأمم السائرة، لا سيما المزاحمة والمجاورة، كيلا تهلك الأمة بالحاجة لغيرها أو تضعف بالفقر؟

#### 24 ـ مبحث السعي في العمران:

هل يُترك ذلك لإهمال الحكومة المميت لعزة نفس السكان، أو لانهماكها فيه إسرافاً وتبذيراً؛ أم تُحمل على اتباع الاعتدال المتناسب مع الثروة العمومية؟

#### 25 \_ مبحث السعي في رفع الاستبداد:

هل يُنتظر ذلك من الحكومة ذاتها، أم نوال الحرية ورفع الاستبداد رفعاً لا يترك مجالاً لعودته من وظيفة عقلاء الأمة وسراتها!؟

<sup>(1)</sup> الأحزاب/ 4.

هذه خمسة وعشرون مبحثاً، كل منها يحتاج إلى تدقيق عميق، وتفصيل طويل، وتطبيق على الأحوال والمقتضيات الخصوصية. وقد ذكرت هذه المباحث تذكرة للكتَّاب ذوي الألباب وتنشيطاً للنجباء على الخوض فيها بترتيب، اتباعاً لحكمة إتيان البيوت من أبوابها. وإني أقتصر على بعض الكلام فيما يتعلق بالمبحث الأخير منها فقط، أعني مبحث السعى في رفع الاستبداد، فأقول:

1 \_ الأمة التي لا يشعر كلها أو أكثرها بآلام الاستبداد لا تستحق الحرية.

2 ـ الاستبداد لا يُقاوم بالشدة إنما يُقاوم باللين والتدرج.

3 \_ يجب قبل مقاومة الاستبداد تهيئة ماذا يُستبدل به الاستبداد.

هذه قواعد رفع الاستبداد، وهي قواعد تبعد آمال الأسراء، وتسرُّ المستبدين، لأن ظاهرها يؤمنهم على استبدادهم. ولهذا أذكِّر المستبدين بما أنذرهم به الفياري<sup>(1)</sup> المشهور حيث قال: «لا يفرحن المستبد بعظيم قوته ومزيد احتياطه، فكم من جبار عنيد جَنْدَلَهُ مظلوم صغير»، وإني أقول: كم من جبار قهار أخذه الله أخذ عزيز منتقم.

مبنى قاعدة كون الأمة التي لا يشعر أكثرها بآلام الاستبداد لا تستحق الحرية هو: إن الأمة إذا ضُربت عليها الذلة والمسكنة وتوالت على ذلك القرون والبطون، تصير تلك الأمة سافلة الطباع حسبما سبق تفصيله في الأبحاث السالفة، حتى إنها تصير كالبهائم، أو دون البهائم، لا تسأل عن الحرية، ولا تلتمس العدالة، ولا تعرف للاستقلال قيمة، أو للنظام مزية، ولا ترى لها في الحياة وظيفة غير التابعية للغالب عليها، أحسن أو أساء على حد سواء؛ وقد تنقم على المستبد نادراً ولكن طلباً

<sup>(1)</sup> فيتوريو الفياري (1749 ـ 1803م)، شاعر إيطالي ولد في أستي. من أعماله: ما هو الاستبداد (1777)، مسرحية ساول (1782)، وبروتوس الثاني (1789). واقتباس الكواكبي مأخوذ من كتاب الفياري: ما هو الاستبداد.

للانتقام من شخصه لا طلباً للخلاص من الاستبداد، فلا تستفيد شيئاً إنما تستبدل مرضاً بمرض كمغص بصداع.

وقد تقاوم المستبد بسَوْق مستبد آخر تتوسم فيه أنه أقوى شوكة من المستبد الأول، فإذا نجحت لا يغسل هذا السائق يديه إلا بماء الاستبداد، فلا تستفيد أيضاً شيئاً، إنما تستبدل مرضاً مزمناً بمرض حدًّ؛ وربما تنال الحرية عفواً، فكذلك لا تستفيد منها شيئاً لأنها لا تعرف طعمها فلا تهتم بحفظها، فلا تلبث الحرية أن تنقلب إلى فوضى، وهي إلى استبداد مشوش أشد وطأة كالمريض إذا انتكس. ولهذا قرر الحكماء أن الحرية التي تنفع الأمة هي التي تحصل عليها بعد الاستعداد لقبولها، وأما التي تحصل على أثر ثورة حمقاء فقلما تفيد شيئاً، لأن الثورة غالباً تكتفي بقطع شجرة الاستبداد ولا تقتلع جذورها، فلا تلبث أن تنبت وتنمو وتعود أقوى مما كانت أولاً.

فإذا وُجد في الأمة الميتة مَنْ تدفعه شهامته للأخذ بيدها والنهوض بها فعليه، أولاً، أن يبث فيها الحياة وهي العلم، أي علمها بأن حالتها سيئة وإنما بالإمكان تبديلها بخير منها، فإذا هي علمت يبتدىء فيها الشعور بآلام الاستبداد. ثم يترقى هذا الشعور بطبعه من الآحاد إلى العشرات، إلى، إلى...، حتى يشمل أكثر الأمة وينتهي بالتحمس ويبلغ بلسان حالها إلى منزلة قول الحكيم المعري:

إذا لَمْ تَقُمْ بالعدل فينا حكومةٌ فَنَحْنُ على تغييرها قُدَرَاءُ

وهكذا ينقذف فكر الأمة في واد ظاهر الحكمة يسير كالسيل، لا يرجع حتى يبلغ منتهاه.

ثم إن الأمم الميتة لا يندر فيها ذوو الشهامة، إنما الأسف أن يندر فيها من يهتدي في أول نشأته إلى الطريق الذي به يحصل على المكانة التي تمكّنه في مستقبله من نفوذ رأيه في قومه. وإني أنبه فكر الناشئة

العزيزة أن مَنْ يرى منهم في نفسه استعداداً للمجد الحقيقي فليحرص على الوصايا الآتية البيان:

1 - أن يجهد في ترقية معارفه مطلقاً لا سيما في العلوم النافعة الاجتماعية كالحقوق والسياسة والاقتصاد والفلسفة العقلية، وتاريخ قومه الجغرافي والطبيعي والسياسي، والإدارة الداخلية، والإدارة الحربية؛ فيكتسب من أصول وفروع هذه الفنون ما يمكنه إحرازه بالتلقي، وإن تعذر فبالمطالعة مع التدقيق.

2 ـ أن يتقن أحد العلوم التي تكسبه في قومه موقعاً محترماً وعلمياً مخصوصاً كعلم الدين والحقوق أو الإنشاء أو الطب.

3 \_ أن يحافظ على آداب وعادات قومه غاية المحافظة ولو أن فيها بعض أشياء سخيفة.

4 ـ أن يقلل اختلاطه مع الناس حتى مع رفقائه في المدرسة وذلك حفظاً للوقار وتحفظاً من الارتباط القوي مع أحد كيلا يسقط تبعاً لسقوط صاحب له.

5 ـ أن يتجنب كلياً مصاحبة الممقوت عند الناس لا سيما الحكام ولو كان ذلك المقت بغير حق.

6 ـ أن يجهد ما أمكنه في كتم مزيته العلمية على الذين هم دونه في ذلك العلم لأجل أن يأمن غوائل حسدهم، إنما عليه أن يظهر مزيته لبعض من هم فوقه بدرجات كثيرة.

7 ـ أن يتخير له بعض من ينتمي إليه من الطبقة العليا، بشرط: أن لا يكثر التردد عليه، ولا يشاركه في شؤونه، ولا يظهر له الحاجة، ويتكتم في نسبته إليه.

8 ـ أن يحرص على الإقلال من بيان آرائه وإِلَّا يؤخذ عليه تبعة رأي يراه أو خبر يرويه.

9 \_ أن يحرص على أن يُعرف بحسن الأخلاق لا سيما الصدق والأمانة والثبات على المبادىء.

10 \_ أن يظهر الشفقة على الضعفاء والغيرة على الدين والعلاقة بالوطن.

11 \_ أن يتباعد ما أمكنه من مقاربة المستبد وأعوانه إلَّا بمقدار ما يأمن به فظائع شرهم إذا كان معرضاً لذلك.

فمن يبلغ سن الثلاثين فما فوق، حائزاً على الصفات المذكورة، ويكون قد أعد نفسه على أكمل وجه لإحراز ثقة قومه عندما يريد في برهة قليلة، وبهذه الثقة يفعل ما لا تقوى عليه الجيوش والكنوز، وما ينقصه من هذه الصفات يُنقص من مكانته، ولكن قد يستغني بمزيد كمال بعضها عن فقدان بعضها الآخر أو نقصه، كما أن الصفات الأخلاقية قد تكفي في بعض الظروف عن الصفات العلمية كلها ولا عكس، وإذا كان المتصدي للإرشاد السياسي فاقد الثقة فقداناً أصلياً أو طارئاً، يمكنه أن يستعمل غيره ممن تنقصه الجسارة والهمة والصفات العلمية.

والخلاصة: إن الراغب في نهضة قومه، عليه أن يهيِّىء نفسه ويزن استعداده ثم يعزم متوكلاً على الله في خلق النجاح.

ومبنى قاعدة أن الاستبداد لا يقاوم بالشدة، إنما يقاوم بالحكمة والتدريج هو: إن الوسيلة الوحيدة الفعّالة لقطع دابر الاستبداد هي ترقي الأمة في الإدراك والإحساس، وهذا لا يتأتى إلّا بالتعليم والتحميس، ثم إن اقتناع الفكر العام وإذعانه إلى غير مألوفه، لا يتأتى إلّا في زمن طويل، لأن العوام، مهما ترقوا في الإدراك، لا يسمحون باستبدال القشعريرة بالعافية إلّا بعد التروي المديد، وربما كانوا معذورين في عدم الوثوق والمسارعة لأنهم ألِفوا أن لا يتوقعوا من الرؤساء والدعاة إلّا

الغش والخداع غالباً. ولهذا كثيراً ما يحب الأسراءُ المستبدَ الأعظم إذا كان يقهر معهم بالسوية الرؤساء والأشراف، وكثيراً ما ينتقم الأسراء من الأعوان فقط ولا يمسون المستبد بسوء، لأنهم يرون ظالمهم مباشرة هم الأعوان دون المستبد، وكم أحرقوا من عاصمة لأجل محض التشفي بإضرار أولئك الأعوان.

ثم إن الاستبداد محفوف بأنواع القوات التي فيها قوة الإرهاب بالعظمة وقوة الجند، لا سيما إذا كان الجند غريب الجنس، وقوة المال، وقوة الإلفة على القسوة، وقوة رجال الدين، وقوة أهل الثروات وقوة الأنصار من الأجانب؛ فهذه القوات تجعل الاستبداد كالسيف لا يقابل بعصا الفكر العام الذي هو في أول نشأته يكون أشبه بغوغاء، ومن طبع الفكر العام أنه إذا فار في سنة يغور في سنة، وإذا فار في يوم يغور في يوم؛ بناء عليه: يلزم لمقاومة تلك القوات الهائلة مقابلتها بما يفعله الثبات والعناد المصحوبان بالحزم والإقدام.

الاستبداد لا ينبغي أن يُقاوم بالعنف، كي لا تكون فتنة تحصد الناس حصداً؛ نعم، الاستبداد قد يبلغ من الشدة درجة تنفجر عندها الفتنة انفجاراً طبيعياً، فإذا كان في الأمة عقلاء يتباعدون عنها ابتداء، حتى إذا سكنت ثورتها نوعاً وقضت وظيفتها في حصد المنافقين، حينئذ يستعملون الحكومة في توجيه الأفكار نحو تأسيس العدالة، وخير ما تؤسس يكون بإقامة حكومة لا عهد لرجالها بالاستبداد ولا علاقة لهم بالفتنة.

العوام لا يثور غضبهم على المستبد غالباً إِلَّا عقب أحوال مخصوصة مهيجة فورية، منها:

1 ـ عقب مشهد دموي مؤلم يوقعه المستبد على مظلوم يريد الانتقام لناموسه.

- 2 \_ عقب حرب يخرج منها المستبد(١) مغلوباً، ولا يتمكن من إلصاق عار الغلب بخيانة القواد.
- 3 \_ عقب تظاهر المستبد بإهانة الدين إهانة مصحوبة باستهزاء يستلزم حِدَّة (2) العوام.
- 4 \_ عقب تضييق شديد عام مقاضاة لمال كثير لا يتيسر إعطاؤه حتى على أواسط الناس.
- 5 \_ في حالة مجاعة أو مصيبة عامة لا يرى الناس فيها مواساة ظاهرة من المستبد.
- 6 \_ عقب عمل للمستبد يستفز الغضب الفورى، كتعرضه لناموس العرض، أو حرمة الجنائز في الشرق، وتحقيره القانون أو الشرف الموروث في الغرب.
- 7 \_ عقب حادث تضييق يوجب تظاهر قسم كبير من النساء في الاستجارة والاستنصار.
- 8 \_ عقب ظهور موالاة شديدة من المستبد لمن تعتبره الأمة عدواً

إلى غير ذلك من الأمور المماثلة لهذه الأحوال التي عندها يموج الناس في الشوارع والساحات، وتملأ أصواتهم الفضاء، وترتفع فتبلغ عنان السماء، ينادون: الحق الحق، الانتصار للحق، الموت أو بلوغ

المستبد مهما كان غبياً لا تخفى عليه تلك المزالق، ومهما كان عتياً لا يغفل عن اتقائها؛ كما أن هذه الأمور يعرفها أعوانه ووزراؤه.

<sup>(1)</sup> أي شديد، ويقصد أسوأ من المستبدل. (2) الحِدَّة: الغضب.

فإذا وُجد منهم بعضٌ يريدون له التهلكة يهوِّرونه على الوقوع في إحداها، ويلصقونها به خلافاً لعادتهم في إبعادها عنه بالتمويه على الناس، ولهذا يقال إن رئيس وزراء المستبد أو رئيس قواده، أو رئيس الدين عنده، هم أقدر الناس على الإيقاع به، وهو يداريهم تحذراً من ذلك، وإذا أراد إسقاط أحدهم فلا يوقعه إلا بغتة.

لمثيري الخواطر على الاستبداد طرائق شتى يسلكونها بالسر والبطء، يستقرون تحت ستار الدين، فيستنبتون غاية الثورة من بذرة أو بذورات يسقونها بدموعهم في الخلوات. وكم يلهون المستبد بسوقه إلى الاشتغال بالفسوق والشهوات، وكم يغرّرونه برضاء الأمة عنه، ويجسّرونه على مزيد التشديد؛ وكم يحملونه على إساءة التدبير، ويكتمونه الرشد، وكم يشوشون فكره بإرباكه مع جيرانه وأقرانه، يفعلون ذلك وأمثاله لأجل غاية واحدة، هي إبعاده عن الانتباه إلى سد الطريق التي فيها يسلكون. أما أعوانه، فلا وسيلة لإغفالهم عن إيقاظه غير تحريك أطماعهم المالية مع تركهم ينهبون ما شاؤوا أن ينهبوا.

ومبنى قاعدة أنه يجب قبل مقاومة الاستبداد تهيئة ماذا يستبدل به الاستبداد هو: إن معرفة الغاية شرط طبيعي للإقدام على كل عمل، كما أن معرفة الغاية لا تفيد شيئاً إذا جُهل الطريق الموصل إليها؛ والمعرفة الإجمالية في هذا الباب لا تكفي مطلقاً، بل لا بد من تعيين المطلب والخطة تعييناً واضحاً موافقاً لرأي الكل، أو لرأي الأكثرية التي هي فوق الثلاثة أرباع عدداً أو قوة بأس، وإلا فلا يتم الأمر؛ حيث إذا كانت الغاية مبهمة نوعاً يكون الإقدام ناقصاً نوعاً، وإذا كانت مجهولة بالكلية عند قسم من الناس أو مخالفة لرأيهم فهؤلاء ينضمون إلى المستبد فتكون فتنة شعواء؛ وإذا كانوا يبلغون مقدار الثلث فقط، تكون حينئذ الغلبة في جانب المستبد مطلقاً.

ثم إذا كانت الغاية مبهمة ولم يكن السير في سبيل معروف، ويوشك أن يقع الخلاف في أثناء الطريق، فيفسد العمل أيضاً وينقلب إلى انتقام وفتن، ولذلك يجب تعيين الغاية بصراحة وإخلاص وإشهارها بين الكافة، والسعي في إقناعهم واستحصال رضائهم بها ما أمكن ذلك، بل الأولى حمل العوام على النداء بها وطلبها من عند أنفسهم، وهذا سبب عدم نجاح الإمام علي ومَنْ وليه من أئمة آل البيت رضي الله عنهم، ولعل ذلك كان منهم لا عن غفلة، بل عن مقتضى ذلك الزمان من صعوبة المواصلات وفقدان البوستات (1) المنتظمة والنشريات المطبوعة إذ ذاك.

والمراد: إن من الضروري تقرير شكل الحكومة التي يُراد ويُمكن أن يُستبدل بها الاستبداد، وليس هذا بالأمر الهيِّن الذي تكفيه فكرة ساعات، أو فطنة آحاد، وليس هو بأسهل من ترتيب المقاومة والمغالبة. وهذا الاستعداد الفكري النظري لا يجوز أن يكون مقصوراً على الخواص، بل لا بد من تعميمه، وعلى حسب الإمكان، ليكون بعيداً عن الغايات ومعضوداً بقبول الرأي العام.

\* \* \*

وخلاصة البحث: إنه يلزم أولاً تنبيه حس الأمة بآلام الاستبداد، ثم يلزم حملها على البحث في القواعد الأساسية السياسية المناسبة لها بحيث يشغل ذلك أفكار كل طبقاتها، والأولى أن يبقى ذلك تحت مخض العقول سنين بل عشرات السنين حتى ينضج تماماً، وحتى يحصل ظهور التلهف الحقيقي على نوال الحرية في الطبقات العليا، والتمنى في الطبقات السفلى. والحذر كل الحذر من أن يشعر المستبد

<sup>(1)</sup> مفردها بوستة؛ أي بريد أو وسيلة إيصال الرسائل.

بالخطر، فيأخذ بالتحذر الشديد والتنكيل بالمجاهدين، فيكثر الضجيج، فيزيغ المستبد ويتكالب، فحينئذ إما أن تغتنم الفرصة دولة أخرى فتستولي على البلاد، وتجدد الأسر على العباد بقليل من التعب، فتدخل الأمة في دور آخر من الرق المنحوس، وهذا نصيب أكثر الأمم الشرقية في القرون الأخيرة؛ وإما أن يساعد الحظ بعدم وجود طامع أجنبي، وتكون الأمة قد تأهلت للقيام بأن تحكم نفسها بنفسها، وفي هذه الحال يمكن لعقلاء الأمة أن يكلفوا المستبد ذاته لترك أصول الاستبداد، واتباع القانون الأساسي الذي تطلبه الأمة، والمستبد الخائر القوى لا يسعه عند ذلك إلا الإجابة طوعاً، وهذا أفضل ما يصادف، وإن أصرً المستبد على القوة، قضوا بالزوال على دولته، وأصبح كل منهم راعياً وكل منهم مسؤولاً عن رعيته، وأضحوا آمنين، لا يطمع فيهم طامع، ولا يُغلبون عن قلة، كما هو شأن كل الأمم التي تحيا حياة كاملة حقيقية. بناء عليه، فليتبصّر العقلاء، وليتقّ الله المغررون، وليُعلم أن الأمر صعب، ولكن تصور الصعوبة لا يستلزم القنوط، بل يثير همة الرجل الأشم.

ونتيجة البحث: إن الله جلت حكمته قد جعل الأمم مسؤولة عن أعمال من تحكّمه عليها، وهذا حق. فإذا لم تحسن أمة سياسة نفسها أذلها الله لأمة أُخرى تحكمها، كما تفعل الشرائع بإقامة القيّم على القاصر أو السفيه، وهذا حكمة، ومتى بلغت أمة رشدها، وعرفت للحرية قدرها، استرجعت عزها، وهذا عدل.

وهكذا لا يظلم ربك أحداً، إنما هو الإنسان يظلم نفسه، كما لا يذل الله قط أمة عن قلة، إنما هو الجهل يسبب كل علة.

وإني أختم كتابي هذا بخاتمة بشرى، وذلك أن بواسق العلم وما بلغ إليه، تدل على أن يوم الله قريب، ذلك اليوم الذي يقلُّ فيه التفاوت في العلم وما يفيده من القوة، وعندئذ تتكافأ القوات بين البشر، فتنحل

السلطة، ويرتفع التغالب، فيسود بين الناس العدل والتوادد، فيعيشون بشراً لا شعوباً، وشركات لا دولاً، وحينئذ يعلمون ما معنى الحياة الطيبة: هل هي حياة الجسم وحصر الهمة في خدمته، أم هي حياة الروح وغذاؤها الفضيلة؟ ويومئذ يتسنى للإنسان أن يعيش كأنه عالم مستقل خالد، كأنه نجم مختص في شأنه، مشترك في النظام، كأنه ملك وظيفته تنفيذ أوامر الرحمن الملهمة للوجدان.

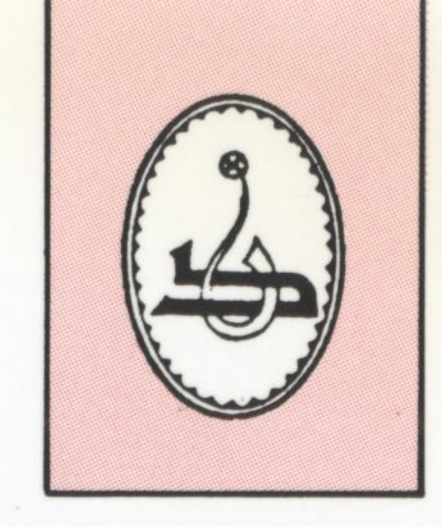
تم الكتاب بعونه تعالى.

## الفهرس

| الصفحة    | <u>الموضوع</u>                  |
|-----------|---------------------------------|
| 7         | مقدمة                           |
| 9         | عبد الرحمن الكواكبي             |
| 13        | بين الحرية والاستبدادا          |
| 23        | في رحاب الكواكبي                |
| 27        | مآثر من كتاب طبائع الاستبدادداد |
| 29        | فاتحة الكتاب                    |
| 33        | مقلمة                           |
| <b>37</b> | ما هو الاستبداد؟                |
| 45        | الاستبداد والدين                |
| 65        | الاستبداد والعلم                |
| <b>73</b> | الاستبداد والمجد                |
| 89        | الاستبداد والمال                |
| 107       | الاستبداد والأخلاق              |
| 125       | الاستبداد والتربية              |
| 141       | الاستبداد والترقي               |
| 171       | الاستبداد والتخلص منه           |
| 189       | الفهرس                          |

## من منشورات دار النفائس

- ا الاستبداد والاستعمار وطرق مواجهتهما عند الكواكبي والابراهيمي، د. أسعد السحمراني.
  - الأخلاق في الإسلام والفلسفة القديمة، د. أسعد السحمراني.
- من أجل حوار بين الحضارات، روجيه غارودي. ت: د. ذوقان قرقوط.
  - تطور الأمم، غوستاف لوبون. ت: **أحمد زغلول**.
  - تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، الراغب الأصفهاني.
    ت: د. أسعد السحمراني.
  - قيادة الرسول السياسية والعسكرية، أحمد راتب عرموش.
    - في سبيل شباب مسلم متحرر، أحمد راتب عرموش.
      - لماذا الإسلام وكيف؟ د. علي عيسى عثمان.
    - من مواقف عظماء المسلمين، د. عبد الرزاق الكيلاني.
- موقع الإسلام في صراع الحضارات والنظام العالمي الجديد. محمد السماك.
  - الاستقلال الديني في الصراع السياسي، محمد السماك.
  - نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي، ظافر القاسمي.
    - بروتوكولات حكماء صهيون. ت: د. إحسان حقي.
      - التطرف والمتطرفون، د. أسعد السحمراني.
  - صراع الأمم بين العولمة والديموقراطية، د. أسعد السحمراني.
  - العدل فريضة إسلامية والحرية ضرورة إنسانية، د. أسعد السحمراني.
    - نظرة الغرب إلى حاضر الإسلام ومستقبله، د. عماد الدين خليل.
      - نهاية التاريخ أم صدام الحضارات، د. حسين علي.
        - ويلات العولمة، د. أسعد السحمراني.



## هاذا الجانب

إنه حقاً لكتاب عظيم ، من المستغرب أن العرب لم يحفِّظوه لأطفالهم فيستظهرونه ، وأنهم لم يقيموا لمؤلفه تمثالاً ، فيتذكرونه ويقتدون به .

إنه أحد عوامل النهضة في تاريخ العرب الحديث ومرشدهم إلى التخلص من استبداد السلاطين العثمانيين

والجميل فيه أنه لا يصدر عن حقد ، ولا يدعوا الى انتقام ، وغير موجه إلى حاكم بعينه ، أو دولة محددة .

إنه صرخة فيلسوف مؤمن ، عالم متألم ، يكشف أخطر داء يمكن أن يصيب شعباً من الشعوب ، ويصف له الدواء الشافي محاولاً عدم بتر أي عضو من أعضاء الجسم .

فهو كما يقول:

فيا ليت قومي يعقلون .

ISBN 9953-18-073-3 9789953-180731