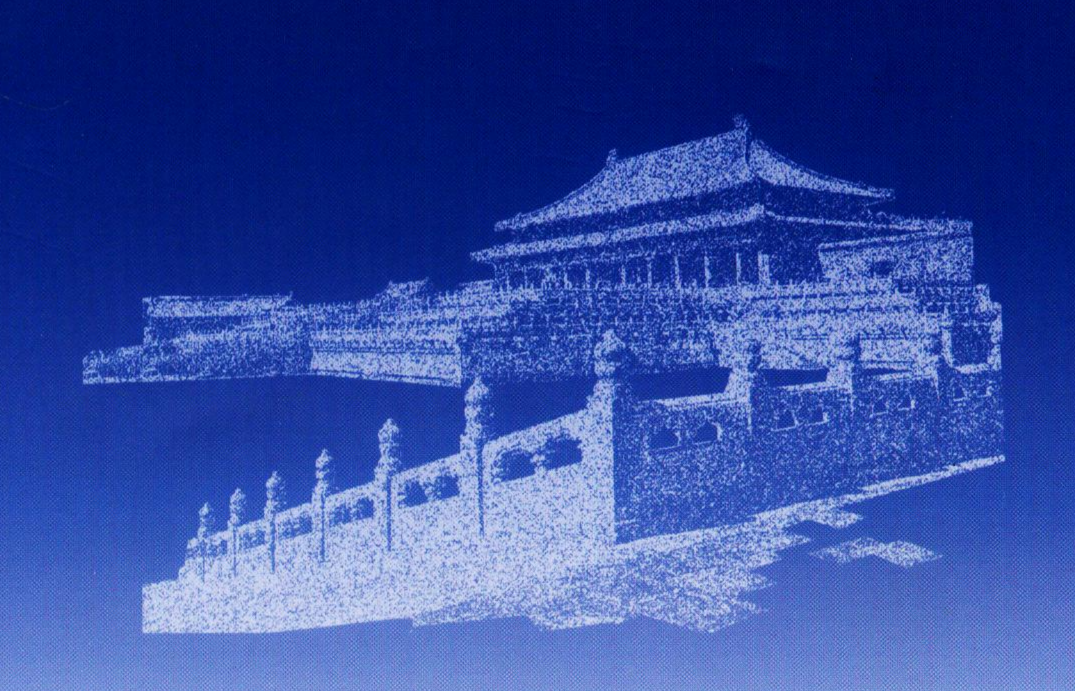
# 中国人的精神传统

汪文学 著





## 中国人的精神传统

汪文学 著

武汉大学出版社

### 目 录

| 引言  |                         | • 1 |
|-----|-------------------------|-----|
| 第一讲 | 中国人的盛世情怀                |     |
|     | ——重振汉唐雄风,再创盛世辉煌······   | . 3 |
|     | 理论附会与实情考察:对古代中国历史分期的反省  |     |
|     | 唐宋之际:中国历史上的重要转折时刻       |     |
| Ξ   | 自信自尊、开放包容:汉唐精神之特征       | 10  |
| 四、  | 重振汉唐雄风,再创盛世辉煌:汉唐精神的现代价值 | 14  |
| 第二讲 | 中国人的家国观念                |     |
|     | ——兼论传统社会妇女在家庭中的地位       |     |
| -,  | 国之本在家: 古代中国的国家性质        | 17  |
|     | 君子之道造端乎夫妇:夫妇伦理在五伦中的核心地位 |     |
| 三、  | 表象与本质:男尊女卑观念的重新检讨       | 24  |
| 四、  | 惧内:传统中国男人的美德            | 28  |
| 第三讲 | 中国人的经典意识                |     |
|     | ——经典阅读与国民精神之重建          | 34  |
|     | 经典:恒久之至道,不刊之鸿教          |     |
|     | 四书五经:中国人的民族经典           |     |
|     | 文化认同与民族凝聚:古代中国的社会特征     |     |
| 四、  | 君子与淑女: 国民精神的理想楷模        | 44  |
| 第四讲 | 中国人的诗学理想                |     |
|     | ——兼论中国古典诗学的女性化特征        |     |
|     | 温柔敦厚:中国人的诗学理想           |     |
|     | 由真情至正情:中国古典诗歌的理想品格      |     |
| Ξ、  | 女人如诗:传统中国社会的女性美特征       | 59  |
| 四、  | 诗似女人,传统中国诗学的女性化特征       | 64  |

| 第五讲 | 中国人的诗性精神                     |     |
|-----|------------------------------|-----|
|     | ——兼论诗教说的历史意义与现代价值            | 70  |
| -,  | 诗意栖居:传统中国人的诗性精神              | 70  |
| =,  | 诗教中国:儒家诗教说的历史意义与现代价值         | 76  |
|     | 重德育而轻美育:当代国民教育之现状与困境         |     |
| 第六讲 | 中国人的山水情怀                     |     |
|     | ——兼论游的精神与境界                  | 86  |
| -,  | 存而不在:游的精神本质                  | 86  |
| =,  | 游与不游: 儒道两家的政治人生选择            | 89  |
| 三、  | 心无所累与心有所累:游的境界与层次            | 93  |
| 四、  | 气类而情属: 山水与人性的关联              | 96  |
| 第七讲 | 中国人的逐鹿策略                     |     |
|     | ——兼论政治中心的转移与经济中心的变迁          | 100 |
| -,  | 王者必即土中:中原实历代帝王为治之地           | 100 |
| =,  | 得关中而定天下:中原地理与帝业成败之关系         | 104 |
| 三、  | 崤函帝宅,河洛王里:以长安为首都、洛阳为陪都的两都制格局 | 107 |
| 四、  | 经济中心的南移与政治中心的东迁              | 110 |
| 五、  | 经济中心的南移与逐鹿策略的改变              | 113 |
| 六、  | 荆扬司牧,事同二陕:荆、扬二州在南方政局中的地位和影响  | 116 |
| 第八讲 | 中国人的英雄崇拜                     |     |
|     | ——以项羽为中心的讨论······            | 122 |
| -,  | 英雄兼备与重英轻雄:中国人心目中的英雄特征        | 122 |
|     | 至性与真情:英雄本色                   |     |
| 三、  | 自刎乌江与霸王别姬:尽显项羽英雄本色           | 128 |
| 四、  | 英雄自有美人伴: 有美人陪伴的英雄才是真英雄       | 132 |
| 第九讲 | 中国人的师道精神                     |     |
|     | ——兼论中国人的友道传统·····            | 137 |
| -,  | 疾学在于尊师: 尊师的社会背景              | 137 |
| =,  | 师严然后道尊:尊师的学术背景               | 140 |
| 三、  | 师父与师友:含混而模糊的师徒伦理             | 144 |
| Ш   | 以文会友 以友辅仁——中国人的友道传统          | 148 |

| 第十 | 讲        | 中国人的父子伦理               |     |
|----|----------|------------------------|-----|
|    |          | ——兼论传统社会的孝敬观念和家庭教育     | 153 |
|    | -,       | 母怀爱、父怀敬:父子疏离与母子亲近的情感背景 | 153 |
|    | _′       | 君子远其子:父子疏离的文化根源        | 156 |
|    | $\equiv$ | 不切实际的角色期待:父子疏离的现实原因    | 163 |
|    | 四、       | 母教: 培育人类爱心的重要手段        | 166 |
|    | 五、       | 隔代教育: 社会现代化进程的绊脚石      | 170 |
|    |          |                        |     |
| 后  | 记…       |                        | 174 |

#### 引 言

"中国人的精神传统",这是一个太大的论题,也是一个太宽泛的题目。经过再三斟酌,我还是决定采用这个标题。尽管我知道这极有可能遭到大而不当的批评和质疑,但是,我还是觉得,只有它才能概括本书各项讲题的基本内容,只有它才能反映我这些年的思考方向。

讨论中国人的精神传统,我采用专题研究的方式,分别探讨每一种具体的精神传统的内涵,追溯它的历史渊源,讨论它的历史影响,分析它的现代价值。传统是一种惯性力量,一种精神或理念,一旦在民族的内心世界中积淀下来,就会形成一种精神传统。作为惯性力量的精神传统,无论是过去,还是现在,抑或是将来,它都会影响着民族的精神生活,乃至思维习惯和生活方式。虽说"古为今用"、"以古为鉴"这些提法,因为随时挂在人们嘴边,说得太熟太滥,乃至让人生厌。但是,我还是深信:一切历史都是当代史。任何关于过去历史的研究,都是缘于当下的某种现实需要。或者说,一定是当下的某种现实因缘激发起你对历史的兴趣,从而产生研究的动机。因此,我们讨论中国人的精神传统,并不是要为已死之骨校长量短,而是为了发掘精神传统的现代价值,揭示当代精神的历史根源。沟通历史与现实,呈现精神传统的历史意义和现代价值,是本书的主要目的,也是我这些年在学术研究上的主要思考方向。

讨论中国人的精神传统,有很多方式可供选择。或者把中国人的精神传统概括为若 干方面,对其来龙去脉作全面系统的常识介绍;或者针对其中的某个方面,做深度的专 业研究,写成专门的学术著作。前者是常识介绍,是基础性的普及工作,这方面的读物 较多:后者是专业探讨,是学术研究,这方面的成果也不少。我的这项工作,介于专业 研究与学术普及之间,或者说,是将自己的专业研究成果,以通俗易懂、生动有趣的形 式,介绍给业余的听众或读者。因此,论题的专业性与表述的通俗化,是我的工作目标 和努力方向。在过去十余年的学术生涯中,我先后做过几项关于中国人的精神传统的专 题研究,如著成《正统论——发现东方政治智慧》一书,揭示中国人的政治智慧,讨 论古代中国人的政治权力合法性理论:写有《汉晋文化思潮变迁研究——以尚通意趣 为中心》一书,探讨汉晋时期八百年间文化思潮的发展和社会风尚的变迁;撰成《传 统人伦关系的现代诠释》一书,对当下中国人伦关系之现状,作追本溯源的解释,揭 示中国人的人际伦理观念:写成《诗性风月——中国古典文学中的情爱》一书,通过 传统中国人的情爱生活视角,研究华夏族人的诗性精神和民族心理。以这几项专题研究 为基础,将我过去十多年来读书治学所获得的一些想法或见解,以通俗易懂、生动有趣 的方式呈现给非专业的读者或听众,也是很有意义的事情。所以,这里选择的十项讲 题,有两个特点:其一,各项讲题之间虽然没有直接的联系,但都可以统领在"中国

人的精神传统"这个大标题之下。或者说,我是通过十项专题报告,从十个层面揭示中国人的精神传统。其二,之所以选择十项专题,当然一方面是有构成整数的考虑,就像出版界前些年比较流行的"十论"、"十讲"之类的著作一样,但更重要的原因,则是要选择一些经过自己认真研究过的问题,的确是有自己独特看法的论题,不想去做人云亦云的常识性介绍。所以,各项专题都是经过了认真的专门研究,皆力求有独到的个人见解。当然,正确与否,还需读者和听众审查。

讨论中国人的精神传统,这是一项任重道远的大课题,我在这里选择的十项专题,只是其中很小的一部分,大量的专题还需不断地深入研究,大量的工作还有待于我们进一步努力。教学活动是一件教学相长的工作,我的讲授可能会对你们有启发,可能会诱发你们的想像力;你们的问难,可能会给我灵感,可能会激发我的创造力。所以,我很赞同陈平原先生的说法:单有演讲者的"谈吐自如"远远不够,还必须有听讲者的"莫逆于心",这才是理想的课堂。

# 第一讲 中国人的盛世情怀 ——重振汉唐雄风,再创盛世辉煌

我们今天的话题,是讨论中国人的盛世情怀,讨论这个话题的目的,是为了重振汉唐雄风,再创盛世辉煌。大概是在前几年吧,记不得准确时间啦,中国人民大学主办过一次以"盛世研究"为主题的学术讨论会,还成立了汉唐文化研究中心。从报纸上看到这个消息,我着实高兴过一阵子。因为有很长一段时间,我一直关注这个问题。大约在二十年前,我做过一项专题研究,即"汉唐雄风共性论——唐人慕学汉人风范之历史文化心态研究",后来又陆续做过一些修订和增补,更名为"汉唐文化精神研究",约有二十余万字。这部书稿藏在书箱里,已有近二十年了,得知学术界有志于"盛世研究",我从书箱里把它找出来,打算再修订一下。发黄的书稿摆在书案前,转眼又是几年过去了,至今还是一字未动,想来也是挺惭愧的。

二十年前的读书体会和研究心得,至今依稀铭记于心。今天选择这个话题来讨论,主要有两个理由:其一,我自认为对汉唐精神有过专门研究,的确可以谈出一些自己的体会和想法。其二,当今也是一个盛世,把当代盛世与汉唐盛世比较一下,也是挺有趣的。更重要的是,研究汉唐盛世,讨论汉唐精神,还可以为我们今天再创盛世辉煌,提供一些借鉴或参考,这也符合"古为今用"、"以古为镜"的目的。

#### 一、理论附会与实情考察:对古代中国历史分期的反省

从 20 世纪 30 年代的"社会史论战", 到 50 年代历史研究界"五朵金花"(汉民族的形成、中国历史的分期、封建土地所有制、农民战争和资本主义的萌芽)的讨论,中国历史的分期问题,一直是史学界讨论的核心课题。讨论的内容,涉及古代中国有无奴隶制社会的问题,中国封建时代的起止时间问题,资本主义生产关系萌芽的问题,鸦片战争以后中国的社会性质问题等。

曾经的"五朵金花",今日差不多都成了"明日黄花"。除了汉民族的形成问题,至今还受到人类学家如徐杰舜等学者的关注,其他几朵金花都已经渐行渐远,逐渐退出历史学者的研究视野。关于中国历史的分期,一般人都认同这样的观点,教科书上也基本采用这样的说法:夏朝以前是原始社会,夏、商、西周、春秋是奴隶社会,战国、秦、汉至清末是封建社会,清末至1949年是半殖民地半封建社会,1949年至今是社会主义社会,将来必定要实现共产主义社会。这种历史分期,已经成为稍具历史知识的每一位中国人的历史常识。这种历史分期,虽然不断遭到学者的质疑,但是它的影响力并未因此而削弱。

众所周知,今日已成为中国人的历史常识的中国史分期,基本上是按照马克思的社会形态学说和阶级理论做出来的。而马克思的这一套学说或理论,是通过对古希腊、罗马等西方社会的研究提炼出来的,它是否适用于古代中国社会,这的确是值得怀疑的事情。梁漱溟《中国文化要义》、顾准《顾准文集》、牟宗三《道德理想主义的重建》,对这个问题都有认真细致的讨论,以及有理有据的质疑。这不是我们今天讨论的话题,我过去在《正统论——发现东方政治智慧》一书中,专门谈过这个问题,有兴趣的话,大家可以找来看一看。

我想说的是,当我们不再去依附任何理论或学说,只从中国历史本身发展的实际情况出发,仅就中国人本身的国民心理和文化心态的演变过程来看,中国历史可能存在着另一种更切合实际的历史分期。虽然这种分期,在理论家看来,可能缺乏思想深度和理论高度。

大体而言, 我认为, 几千年的中国古代史, 唐宋转折之际是一个关键点。或者说, 唐宋之际,是几千年的中国古代史上的一个最重要的转折时刻。这样说吧,几千年的中 国历史,可以唐宋之际为界线,划分为前后两个时期。前期从夏商至秦汉,再到隋唐, 这是中华民族逐渐发展进步,慢慢摆脱愚昧而走向文明,在政治、经济、文化和军事等 方面,皆呈现出上升发展趋势,并最终走到开元盛世这个顶峰。后期从宋元至明清,再 到民国,则是一个国民精神逐渐衰变、文化心理逐渐内向、性格特征逐渐病态的时期。 如果说前期的中华民族是在走上坡路,后期的中华民族则是在走下坡路,并最终走到几 平亡国丧家的境地。如果说前期的中国人自信自尊,是开放包容的;后期的中国人则是 自卑自弱,是闭关自守的。我一直认为,中国在近代遭遇的鸦片战争、八国联军的入 侵、日本鬼子的侵略,中国人自晚清以来的闭关自守,积贫积弱,皆非一朝一夕之事, 它的源头应该是在宋朝。或者说,中国社会的闭关自守,中国人国民精神上的内向病 态,都是从宋朝开始的。过去讲中国近代史,以为近代中国遭遇的种种危机和灾难。皆 缘自晚清政府的闭关自守和妄自尊大。事实可能不是这样的,中国的近代史应该从宋朝 开始写起,宋代是中国近代社会的开端,近代中国社会的种种特点,甚至若干病象,或 者如鲁迅先生所说的"国民劣根性",都是从宋代开始形成的。所以,我很认同严复先 生的观点:"若研究人心政俗之变,则赵宋一代历史,最宜究心。中国所以成为今日现 象者,为善为恶,姑不具论,而为宋人之所造就,什八九可断言也。"(《致熊纯如函》, 《学衡杂志》1923 年第 13 期)钱穆先生的意见也值得重视:"治史不及宋,终是与下 面少交涉也。"(《素书楼余渖・致严耕望书》) 也就是说, 不搞清楚宋史, 就无法理解 宋以后的历史,所以,他提醒我们:"若要明白近代的中国,先须明白宋。"(《宋明理学 概述》)

唐宋之际为中国历史大变局的重要时刻,这个看法,并不是我的发明,前辈学者对这个问题,早有明确的认识。如,吕思勉先生就说过:"吾尝言有唐中叶,为风气转变之会。""唐中叶后新开之文化,固与宋当划为一期也。"(《隋唐五代史》第三十一章)柳诒徵先生也说过:"自唐室中晚以降,为吾国中世纪变化最大之时期。前此犹多古风,后则别成一种社会。"(《中国文化史》第十六章)钱穆先生把中国历史划分为三大变,其第二变是唐末五代时期。在他看来,"中国文化自春秋战国至于秦朝为一大变

动,自唐迄宋又为一大变动,尤其是安史之乱至五代的变动最大"(《唐宋时代文化》),他认为"唐末五代结束了中世,宋开创了近代"(《宋明理学概述》)。贺昌群先生也说过:"自近古以来,中国人之文弱性,与中国民族之生活方式、社会思想,无论优劣得失,大抵皆渊源于宋。汉唐精神,殆久已亡失净尽矣。"(《汉唐精神》)

可以这样说,安史之乱是古代中国历史上的一个最重要的时刻,它不仅是唐王朝由盛到衰的转折点,也是整个古代中国由盛到衰的转折点。日本学者内藤湖南对这个问题有很深入细致的研究,他著有《支那论》和《唐宋时代概观》,将六朝隋唐确立为中国的"中古",视宋元明清为中国的"近世",以唐宋之际为中国的"中古"与"近世"的分水岭。他在《中国近代史》中明确提出:"中国的近世应该从什么时候算起,自来都是按朝代来划分时代,这种方法虽然方便,但从史学角度来看未必正确。从史料角度来看,所谓近世,不是单纯地指年数上与当代相近而言,而必须要具有形成近世的内容。"他主张立足于中国历史的本身史实,而不是机械地套用某种理论,来解释中国历史,划分中国历史的阶段。这种观点,后来经过他的弟子宫崎市定的推演,形成了在日本史学界影响很大的以唐宋转型说为核心的"内藤—宫崎理论",是日本京都学派史学研究的标志性成果之一。

实事求是地说,以马克思的社会形态理论划分中国历史阶段,是用从外部引入的理论来套中国的历史,而"内藤—宫崎理论",则是立足于中国历史的史实本身,而对中国历史的分期作出的结论。相较而言,我还是比较赞同后者,因为它更适合古代中国历史发展的实际情况。

#### 二、唐宋之际:中国历史上的重要转折时刻

按照内藤湖南的观点,唐宋之际的中国,在社会结构上发生了整体的变动,这种变动覆盖了政治、经济、文化三大领域,具体包括八个方面的内容。贵族政治的衰微与君主独裁政治的代兴,君主地位的变化,君主权力的确立,人民地位的变化,官吏任用法的变化,朋党性质的变化,经济上的变化,文化性质上的变化(《中国近世史》第一章)。

的确,唐宋之际中国历史的转型,在政治、经济、文化、思想方面,乃至文化心理、审美态度、人生理想、艺术风格等方面的表现,皆清晰可见。

首先,在唐宋转折之际,经济中心和政治中心发生了重要变迁,并随之而引起了中外军事冲突格局的变化。我过去曾经写过一篇论文,题目叫《古代都城地理格局之发展及其相关问题研究》(《江海学刊》2000年第1期),讨论过这个问题。我认为,在唐宋转折之际,政治中心呈现出从西安、洛阳向开封、北京这样一个自西向东的演变格局。在军事上,由汉唐时期的主动出击,积极防御,发展到宋朝的消极防守,被动对抗,中外政治势力的军事冲突,也呈现出由西北而东北的演变趋势。在经济上,经济中心呈现出由北而南的演绎格局,以扬州为中心的江淮地区,取代了以洛阳为核心的中原地区,成为全国的经济中心,并由此导致以北京、南京两点一线为中心的政治、经济、文化轴心带、取代了以长安、洛阳两点一线为中心的轴心带。这些政治、军事、经济方

面的显著变化,都发生在唐宋转折之际。关于这个问题,我将在第七讲《中国人的逐鹿策略》中,详细讨论,这里就不多说啦。

其次,在文化思想上,于唐宋转折之际,从外王之学转向内圣之学,"四书"取得了与"五经"并尊的地位。记得任继愈先生写过一篇名为《从佛教到儒教——唐宋思潮的变迁》(《中国文化》1990年秋季号)的文章,讨论过这个问题。我们经常习惯性地说"四书五经",其实是"五经"在前,"四书"在后,是先有"五经"之名,"五经"之名起于汉代,"四书"之名起于宋代,是朱熹将《礼记》中的《中庸》、《大学》单独拿出来,与《论语》、《孟子》合在一起,命名为"四书"。按照传统的说法,"五经"讲的是齐家治国平天下的道理,"四书"讲的是正心诚意修身养性的道理。"五经"是外王之学,"四书"是内圣之学。宋代以前,"五经"占主导地位。从宋代开始,由于朱熹等理学家的表彰,"四书"取得了与"五经"并尊乃至超越"五经"的地位,这也就是人们常说的,中国学术思想从外王之学转向了内圣之学。虽然宋儒也强调由内圣开出外王,但内圣之学逐渐占据着明显的优势,这在宋元以来的学术思想史上,确是不争的事实。所以,我以为,中国古代文化思想史最重要的变局,也是发生在唐宋转折之际。

再次,从生活场域的变迁和生活节奏的变化看,唐宋之际也是一个重要转折时期。在宋代以前,特别是在汉唐时期,士人普遍具有冒险探索精神和投身到外部世界去竞争生存的强烈愿望,追求快节奏高效率的生活,追求竞争拼搏带来的刺激和快节奏生活带来的快感。宋代则是一个重文轻武的时代,内向、文弱、老成、敏感、细腻、闲适、平淡是那一代人的性格特征。汉唐男儿那种效命疆场、探险中亚、醉卧沙场、马革裹尸而还的豪情壮志,至宋代,则被"六经勤向窗前读"的冬烘气象和小家子气所取代,功名富贵不是从马背上而是从书房中获取,男儿从沙场回到书房,甚至从马背上下来,走进了轿子中。有以下几件事情足以说明这种时代精神的变化。

第一件事情。大家一定记得这样两句话:"书中自有颜如玉","书中自有黄金屋"。但是,大多数人可能不知道这两句话是谁说的。据考察,这两句话出自宋真宗的《劝学诗》,全诗是这样说的:"富贵不用买良田,书中自有千钟粟。安房不用架高梁,书中自有黄金屋。娶妻莫恨无良媒,书中有女颜如玉。出门莫恨无随人,书中车马多如簇。男儿欲遂平生志,六经勤向窗前读。"你们看看,宋真宗鼓励人们干什么去啦。而且,这样的劝勉之辞,出自一位皇帝之口,其鼓动性和影响力,是不难想象的。回过头去看看汉唐男儿的那种雄心壮志,比如在汉代,士人皆有非常强烈的冒险精神,张骞的西域探险就是一个典型例子。再如班超,他说:"大丈夫无它志略,犹当效傅介子、张骞立功异域,以取封侯,安能久事笔砚间乎?"(《后汉书·班超传》)还有马援,他说:"男儿要当死于边野,以马革裹尸还葬耳!何能卧床上在儿女子手中邪?"(《后汉书·马援传》)这些豪言壮语,在唐代还能听到,如唐代诗人杨炯说:"宁为百夫长,胜作一书生。"王翰说:"醉卧沙场君莫笑,古来征战几人还。"岑参说:"功名只向马上取,真是英雄一丈夫。"王维说:"岂学书生辈,窗间一老经。"高适说:"大笑向文士,一经何足穷。古人昧此道,往往成老翁。"但是,这样的豪言壮语,在宋代以后就再也听不到了,因为这种风尚在宋代已经不被称道和鼓励了,宋元以来的文人时尚是"六经

勤向窗前读"。所以、我以为、宋元以来的中国男儿已经从沙场回到了书房。

第二件事情,是交通工具的变化。古代中国人的交通工具主要有两种,一是骑马, 二是乘轿子。但是,具体一点说,宋代以前文人士大夫的主要交通工具是马,文人出 行、官员公干、甚至士女出游、主要都是骑马。据考证、宋代以前也有轿子、但一般人 是不乘坐的,主要供老弱病残之人使用。比如,有一次,武则天出行,去一个道路坎 坷、可能存在危险的地方,身边的侍从劝告她乘坐轿子,就被她断然拒绝了。宋代以 后,文人士大夫的主要交通工具是轿子,当然骑马也是常见的,但乘坐轿子更为普遍, 乘坐八抬大轿成为一种身份的标志,就像汉唐时期,骑母马要被人嘲笑,骑膘肥体壮的 公马才有身份一样。不知诸位有没有过骑马和乘轿子的经历,如果没有,以后旅游的时 候,到景区去尝试一下,骑马和乘轿子的感觉真的不一样。一般来说,骑马速度较快, 有运动感,节奏感,是动态的;乘轿子速度较慢,有平稳、舒适的感觉,是静态的。所 以,喜欢骑马,还是选择乘坐轿子,反映的是一个人的生活节奏问题,对节奏和速度的 认同问题,更深入地讲,体现的是一个人的生命力量或生命精神的问题。其实,衡量一 个人也是这样,我也常常这样评价人。我觉得,那种走起路来健步如飞的人,做起事来 风风火火的人,虽然常有粗枝大叶的毛病,但一定是生命力比较旺盛、生命精神比较强 健的人。那种走起路来一步三摇,东张西望,半天迈不出一个脚步的人,多半是做起事 来慢吞吞的,心不在焉的人,常常就是生命力比较柔弱的人。中央党校的王子今教授曾 经对这个问题有过专门研究,他说:"大凡文化节奏较为迅急的时代,往往也是文化创 造较为突出、文化积累较为丰富的时代。而当时民族精神的主流,也表现出奋发进取的 特色。"(《历史节奏与民族精神的时代风格》,《光明日报》1995年10月20日)另外, 王先生还著有《中国文化节奏论》(陕西人民教育出版社 1998 年版) 一书,专门讨论这 个问题,大家可以找来读读。总之,我以为,宋元以来,中国男儿已经从马背上回到轿 子中。

第三件事情,是饮料的发展变化。古代中国人的主要饮料是酒和茶。大体而言,宋代以前,中国人的主要饮料是酒;宋代以后,中国人的主要饮料是茶,虽然酒也是不可缺少的。吃茶渐成风尚,是在中唐时期开始的,著《茶经》的陆羽,就是中唐人。茶和酒是两种性质完全不同的饮料,吃茶和喝酒是两种完全不同的感觉。我觉得,茶是拿来"吃"的,"吃茶"这个表述很好,有一个细细品味的过程。茶要"吃",不宜"喝","喝"是牛饮。"喝酒"的表述也不错,意味着一饮而尽,一下子就倒进胃里去啦,不经过细细品味的过程,喝酒就应该是这样的。一般说来,茶是静态的,细腻柔情的,吃茶要有平静安闲的心境。酒是动态的,火辣热烈的,喝酒要有激越豪迈的心境。或者说,好酒之人是刚猛勇烈的,慷慨激昂的,激情飞越的;好茶之人是细腻温柔的,内向安闲的,平淡冷静的。所以,是喜欢吃茶,还是乐于喝酒,很能见出一个人的性格。一段时期,人们是喜欢吃茶,还是喜欢喝酒,也能体现一个时期的社会风尚。

最后,从艺术精神和审美观念上看,唐宋之际也是中国历史上的一个重要转折时期。王国维有句名言:"一代有一代之文学",即汉赋、唐诗、宋词、元曲、明清小说。的确,我们认为,汉人的性格最适合于赋,唐人的性格最适合于诗,宋人的性格最适合于词。那种铺张扬厉、沉博绝丽的汉大赋,是与汉朝人的性格和汉朝的国势相吻合的。

浪漫风流、激情飞扬、充满青春气息的唐诗,与唐人的性格是相吻合的。我总以为,宋人做事,或者老气横秋,或者暮气沉沉,总有一种无可奈何的小家子气。所以,宋人擅长以议论为诗,以才学为诗,以文为诗,热衷于婉约柔情的词。当然,宋词中也有豪放派,如苏轼的"大江东江",可是到结尾,还是"一樽还酹江月",即使大叫了几声,到底还是底气不足,哪能与李白那种"飞流直下三千尺"的一泻豪情相提并论。所以,时代精神或时代风尚这东西,作家有时是无能为力的,你置身于这个时代,你就有时代局限性,你就很难超越这个时代。因此,宋元以来民族生命力量的逐渐衰微,在文学作品中也有这种生动的体现。

文学是如此、雕塑艺术也很能展示这种时代精神的变化。大家有机会去西安茂陵博 物馆看看,那里陈列着汉朝大将军霍去病墓前的系列雕塑作品。据雕塑史家说,这批作 品代表着中国古代雕塑艺术的最高水平。这批作品,体积巨大,作风古朴,特别有力 量,非常有气势。比如其中一樽雕塑,是一匹处于奔跑状态中的受伤的战马,另一樽是 一头大熊抱着一只羊撕咬,其中最具代表性的是"马踏匈奴",一只马脚踏在匈奴人的 胸口上,那匈奴人做垂死挣扎状。那气势,那力量,简直无与伦比。据说,雕塑艺术最 基本的特征,就是气势、力量和古朴,汉人的性格最适合做这玩意儿。唐代的雕塑也不 错,"昭陵六骏"最具代表性,乾陵的雕塑群也显示出特别恢宏博大的气派。如果你有 机会,去看看开封宋代皇家陵园的雕塑,并拿来与汉唐雕塑作一下比较,你会觉得特别 奇怪,汉唐时期那种体积巨大、气势恢宏、作风古朴的作品没有了,有的只是精雕细琢 的花鸟虫鱼。虽然惟妙惟肖,但气势、力量已经荡然无存。所以,雕塑史家说,中国雕 塑艺术兴盛于汉唐,衰败于宋元。这是有依据的结论。李泽厚先生在《美的历程》一 书中,就提到这样一个有趣的变化,中国人以狮子为吉祥物,汉唐人雕的狮子,凶猛异 常,张牙舞爪,让人可畏。宋元以来的艺术家雕的狮子,却是特别的温顺,特别的可 爱,就像大街上或者公园里,贵妇小姐手里牵的哈巴狗一样。这种变化,的确让人深 思。

绘画艺术也同样再现了华夏民族的生命力量,在唐宋之际由盛到衰的转变过程。比如,李泽厚先生介绍他参观敦煌壁画时的感受说:当走到敦煌莫高窟宋窟里时,"便感到那是失去一切的宗教艺术:尽管洞窟极大,但精神全无。壁画上的菩萨行尽管多而且大,但毫无生气,简直像影子或剪纸般地贴在墙上,图式化概念极为明显。甚至连似乎是纯粹形式美的图案也如此。北魏图案的活跃跳动,唐代图案的自由舒展全没有了,有的只是规范化了的呆板回文,整个洞窟给人以一派清凉、贫乏、无力、呆滞的感受"(《美的历程》第121页,天津社会科学院出版社2001年版)。另外,余秋雨先生介绍他参观敦煌壁画,说他走到唐代壁画前,看到"人世间能有的色彩都喷射出来,但喷得一点儿也不野,舒舒展展地纳入细密流利的线条,幻化为一种壮丽。这里不再仅仅是初春的气温,而已是春风浩荡,万物苏醒。这里边禽兽都在歌舞,连繁花都裹卷图案。这里的雕塑都有脉搏和呼吸,挂着千年不枯的吟笑和娇嗔。这里的每一个场面,每一个角落,都够你留连长久。这里没有重复,真正的欢乐从不重复。一到别的洞窟还能思忖片刻,而这里,一进入就让你燥热。这才是人,这才是生命。人世间最有吸引力的,莫过于一群活得很自在的人发出的生命信号。唐代就该这样,这样才算唐代。我们的民

族,总算拥有这么一个朝代,总算有过这么一个时刻,驾驭如此瑰丽的色流,而竟能指挥若定"。到了五代,便"由炽热走向温煦,由狂放渐趋沉着",而宋代就"终于有点灰暗了"。到了元代,"色流中很难再找到红色了"(《莫高窟》,见《秋雨散文》第257~258页,浙江文艺出版社1994年版)。绘画艺术的这种发展特点,实际上体现的就是民族生命精神逐渐衰微的趋势。

另外,中国人的人体审美观念,也在唐宋转折之际发生着特别显著的变化。唐代的 女性美观念,有两个特点:其一,是它的开放性。从唐代的壁画和墓俑中可以看到,唐 人并不反对女性袒露颈部和胸部。在这些艺术作品中,女性的脖子往往是裸露的,大部 分胸部也常常露在外边,往往只穿一件开胸的薄衫。这在中国历史上是别开生面的,因 为传统中国社会一般都反对身体的裸露,男子裸身往往被视为无礼,女性的服饰也绝少 透露,随意敞开就是伤风败俗,就是冶容诲淫。但是,唐代却一反传统,比如,唐代永 泰公主墓的壁画上,李重润墓的石椁上,那些身着袒领的女子,无不是领口低开,露颈 敞胸,乳沟起伏。又如,唐代人物画家周昉的《簪花仕女图》,仕女身穿仅至胸前的长 裙,披上一件轻薄透明的宽大外衣,而双肩、双臂和大部分胸部,都裸露在外,洁白的 肌肤清晰可见。但是,在宋代和宋代以后,女性的胸部和颈部,或者是用衣衫的上缘遮 盖起来,或者是用内衣高而紧的领子遮盖起来,露颈敞胸的开放性的女性装扮,在宋代 以后,就基本上看不见了。其二,是以健壮丰硕为美。在汉唐时期,男人喜欢健壮结实 的女子,脸圆而丰膄,乳房发达,腰细而臀肥,就像莫言有部小说的名字一样,是 "丰乳肥臀"。宋代以后,人们开始喜欢苗条的女子,瓜子脸,胸部扁平,弱不禁风的 女子被男人推崇。宋代以前,中国人心目中的美人,虽以艳丽为特点,但艳丽中不乏丰 腴,艳丽中显健壮,具有长而大的特点。宋代以后,中国人心目中的美人,虽然也注重 艳与色,但明显对瘦弱型的美艳之女更加青睐。如苏轼,当他见到唐代周昉所画的仕女 图时,就感慨道:"书生老眼省见稀,画图但怪周昉肥。"这说明宋人已经不能欣赏唐 人以肥为美的仕女图了。一个有趣的例子,是《红楼梦》第三十回中,宝玉取笑宝钗 一段:

(宝玉)又道:"姐姐怎么不看戏去?"宝钗道:"我怕热,看了两出,热的很。要走,客又不散。我少不得推身上不好,就来了。"宝玉听说,自己由不得脸上没好意思,只得又搭讪笑道:"怪不得他们拿姐姐比杨妃,原来也体丰怯热。"宝钗听说,不由的大怒,待要怎样,又不好怎样。回思了一会,脸红起来,便冷笑了两声,说道:"我倒像杨妃,只是没有一个好哥哥好兄弟可以作得杨国忠的!"……宝玉自知又把话说造次了,当着许多人,更比才在黛玉跟前更不好意思,便急回身又同别人搭讪去了。林黛玉听见宝玉奚落宝钗,心中着实得意,才要搭言也趁势儿取个笑……宝钗因见林黛玉面上有得意之态,一定是听了宝玉方才奚落之言,遂了她的心愿。

从上下文看,宝玉倒不是要有意奚落宝钗。值得注意的,倒是宝钗和黛玉听了宝玉这个杨妃之比后的态度,即宝钗的"大怒"和黛玉的"得意"。这说明,在清代,以杨妃的

"体丰"比拟女性,已经是暗含贬义了。杨妃"丰乳肥臀"式的体态,在唐代是美女的典范,在明清时期则要让人耻笑了。可以这样说,宋元以来,林黛玉是中国人理想中的美女形象典型。

总之,唐宋之际是中国历史发生巨大变革的重要时刻。中国人的文弱、保守、内 向、沉静等性格,都形成于宋代。中国人的审美观念,在宋代以前偏于壮美,阳刚之美 在汉唐时代得到充分的发展:宋元以后,崇尚优美,阴柔之美日益受到重视。从生活场 域和文化节奏看,宋代以前的士人普遍具有冒险探索精神,和投身到外部世界去竞争生 存的强烈愿望,追求快节奏、高效率的生活,追求竞争拼搏带来的刺激,追求快节奏生 活带来的快感。宋代是一个重文轻武的时代,内向、文弱、老成、敏感、细腻、闲适、 平淡是那一代人的性格特征。汉唐男儿那种效命疆场、探险中亚、醉卧沙场、马革裏尸 而还的豪情壮志,到宋代,则被"六经勤向窗前读"的冬烘气象或者小家子气所取代, 功名富贵不是从马背上而是从书中获取,男儿从沙场回到书房,甚至是从马背上下来, 走进了轿子中。概括地说,宋元以来,中国人的一半——男人——从沙场回到了书房, 另一半——女人——从外部世界回到闺房。他们乐于从狭隘、细微、局部的小环境中寻 找美、发现美、失去了征服世界的雄心壮志。所以、宋元以来的时代精神、就从汉唐时 期的朝气蓬勃、昂扬奋发、外向乐观、发展成闲适哀婉、暮气沉沉、内向悲观。审美趣 味也呈现出由壮大向瘦弱、由健康向病态的发展趋势。时代精神和审美趣味的这种发展 趋势,归根结底,就是民族生命力量的逐渐衰微。所以,中国近现代以来的若干民族病 象或国民劣根性,都形成于宋代。讲中国近代史,追溯中国近现代史上的若干政治、文 化、思想、艺术等问题的源头,都不妨从宋代讲起。

#### 三、自信自尊、开放包容: 汉唐精神之特征

我的学位课程读的是"中国古代文学"的"汉唐文学"方向。在我刚入学的那段时间,不时会听到一些老师和同学关于这个研究方向的议论,甚至是质疑。质疑的问题大体有两个:一是汉代文学怎么能与唐代文学相提并论?二是汉唐文学是否包括魏晋南北朝文学,如果不包括中间这一段,那么将汉唐合在一起作为一个研究方向,是否有学理依据?说实在的,听到这些议论和质疑,我当时的确有些不安。在研究生教育还不甚普及的 20 世纪 90 年代初,好不容易考上一个研究生,读的却是一个颇遭非议,甚至被怀疑为没有学理依据的研究方向,你说冤不冤?但是,我又不敢去问导师,只有私下去为这个方向寻找学理依据。当我在宋代的诗文别集中,看到宋人将汉唐两朝相提并论的时候,看到近现代学者如陈寅恪、闻一多、鲁迅、郭沫若等人的著作中,出现"汉唐"这个词汇时,我是由衷的高兴。据说欧洲中世纪的骑士有幸遇到自己心仪的贵妇时,往往会高兴得昏厥过去。我虽不至于如此夸张,但是在那段时间,当我在古今文献中见到"汉唐"这个词汇时,我是真的很激动。我甚至特别留心搜集以"汉唐"命名的书籍,当读到像汪篯《汉唐史论稿》、熊铁基《汉唐文化史》、张修蓉《汉唐贵族与才女的诗歌研究》、王清云《汉唐文官法律责任制度》、贺昌群《汉唐间封建的国有土地制与均田制》、葛晓音《汉唐文学的嬗变》、崔明德《汉唐和亲研究》等以"汉唐"命名的专

著时,我心里才有了点底气,感觉踏实一些。老实说,我是在读到贺昌群《汉唐精神》、鲁迅《坟·看镜有感》这样的文章时,才真正消除顾虑,明白导师开设"汉唐文学"研究方向的真正意图,后来也顺理成章地选择了"汉唐雄风共性论——唐人慕学汉人风范之历史文化心态研究"来做学位论文的题目。

纵观古代中国有史记载以来约三千余年的历史,若论政治之稳定、经济之繁荣、国力之强大、军事之雄强,以及国民心理之健康、民族精神之昂扬、时代风尚之劲健,首推汉唐两代。而汉代的武帝朝,唐代的开元盛世,实可称为古代中国历史上最繁荣、最伟大的两个时代。或者以为清朝也有"康乾盛世",可与汉之武帝朝、唐之开元盛世,鼎足而三,并称为古代中国的三大盛世。我不这样看,我认为,古代中国真正可以称为盛世的,只有武帝朝和开元盛世,而所谓的"康乾盛世",只不过是古老的中华帝国,在即将走向穷途末路之际的回光返照而已。这正如杜牧诗所说,"夕阳无限好,只是近黄昏"。所以,在中国古代众多的朝代名中,只有"汉"、"唐"二名能够成为华夏族人的代称,成为华夏文化的代名词,如"汉人"、"汉族"、"汉语"、"汉字"、"汉学"等称号,如"唐人"、"唐人街"、"唐装"、"唐绘"(西方人称中国古典绘画)、"唐样"(西方人称中国古典建筑)等称号。其他朝代名都没有这个资格,就说明其他朝代不足以代表古老的中华帝国及其文化。

汉人的风度气质,人们常以"大汉精神"概括;唐人的精神风貌,学者常以"盛唐气象"概括。汉唐人的精神风貌,总括起来,今人常称为"汉唐雄风"。"汉唐雄风"的内涵是什么?让我们先从鲁迅先生对汉唐文化的几段评语说起。他说:

遥想汉人多么闳放,新来的动植物,即毫不拘忌,来充装饰的花纹。唐人也还不算弱,例如汉的墓前石兽,多是羊,虎,天禄,辟邪,而长安的昭陵上,却刻着带箭的骏马,还有一匹驼鸟,则办法简直前无古人。

汉唐虽然也有边患,但魄力究竟雄大,人民具有不至于为异族奴隶的自信心,或者竟毫未想到,凡取用外来事物的时候,就如将彼俘来一样,自由驱使,绝不介怀。一到衰弊陵夷之际,神经可就衰弱过敏了,每遇外国东西,便觉得仿佛彼来俘我一样,推拒,惶恐,退缩,逃避,抖成一团。(《坟·看镜有感》)

他"觉得唐代的文化观念,很可以做我们现代的参考。那时我们的祖先们,对于自己的文化抱有极坚强的把握,决不轻易动摇他们的自信力;同时对于别来的文化抱有恢廓的胸襟与极精严的抉择,决不轻易地崇拜或轻易地唾弃",他认为:"这正是我们目前急切需要的态度。"另外,贺昌群先生撰有《汉唐精神》一文,盛赞汉唐人特有的精神与气魄,认为"汉唐两代实为铸成中国民族性刚柔相济、能屈能伸之两大时代。汉唐两代,民族生命力极强,凡生命力强健之民族,乃能明礼法,重服从,守纪律,勇敢活泼,尚理智而富感情,耻为狡诈虚伪之事"。在他看来,中国人的文弱性,大抵渊源于宋代,宋代以后,汉唐精神亡失净尽。

概括地说,所谓的"汉唐雄风",体现在精神层面上,就是自信、自尊、开放和包容。因自信而开放,因开放而包容。在中国民族史上,汉唐人的自信心是无与伦比的,

正如鲁迅先生所说,那时的中国人,在文化上,"对自己的文化抱有极坚强的把握,决不轻易动摇他们的自信力";在军事上,"人民具有不至于为异族奴役的自信心"。比如,在汉代,国民的自信心,恰如扬雄所说,"天下之士,雷动云合,鱼鳞杂袭,咸营于八区,家家自以为稷契,人人自以为皋陶,载纵垂缨而谈者,皆拟于阿衡,五尺童子,羞比晏婴与夷吾"(《解嘲》)。大家有时间去读读东方朔的《答客难》、扬雄的《解嘲》,还有司马相如的《喻巴蜀檄》,你会看到,虽然他们在眼下可能因为怀才不遇而满腹牢骚,但有一点是可以肯定的,即他们从未对自身的能力表示过怀疑。他们都充满着强烈的自信心,把当下的怀才不遇归因于生不逢时。再去读读唐人的自荐书表,那就不仅仅是自信啦,而是由自信而狂放啦,那种神采飞扬、盛气凌人、扬眉吐气、激昂青云的风采,向前只可与汉人比美,向后呢,那真是"后无来者"了。如员半千上《陈情表》于唐高宗,先抑后扬,说"平国章事",我不如稷契;"十载成赋",我不如左思;"荷戈出战",我不如李广。接着,笔锋一转,"七步成文",我则不愧枚皋。你看他怎么对皇帝说话的:

陛下何惜玉阶前方寸地,不使臣披露肝胆,抑扬辞翰。请陛下召天下才子三五千人,与臣试诗策判笺表论,勒字数,定一人在臣先者,陛下斩臣头,粉臣骨,悬于都市,以谢天下才子。望陛下收臣才,与臣官,如用臣刍荛之言,一辞一句,敢陈于玉阶之前。如弃臣微见,即烧诗书,焚笔砚,独坐幽岩,看陛下召得何人,举得何士。

一介书生,对皇帝说话,如此咄咄逼人。可以说,只有唐代皇帝,才容得下这样的书生,只有唐代社会,才能培育出这样的书生;也只有唐代的书生,才有如此这般的自信。像这样的文章,在《全唐文》里有不少,如王泠然的《与刺史高昌宇书》,李白的《与韩荆州书》,都有这种任真而自信的风采。

自信是开放的前提,因自信而开放,因自信而包容。对个人是这样,对民族也是如此。一个人具有充分的自信心,强烈的自尊心,他才敢于去接纳新思想新事物。缺乏自信心的人,也往往很自卑,他的心胸也常常是狭窄而封闭的,他不敢敞开心扉去接纳新事物,他的心胸也容不下新思想。一个民族或国家也是这样。如汉唐人因为对自己的文化抱有极坚定的信心,所以,"新来的动植物,即毫不拘忌,来充装饰的花纹";所以,"凡取用外来事物的时候,就如同将被俘来一样,自由驱使,绝不介怀";所以,"对于别来的文化抱有恢廓的胸襟与极精严的抉择,决不轻易地崇拜或轻易地唾弃"。事实上,汉代文化的恢宏气势与魄力,就得自于汉人对南北、东西文化的兼容并包的态度。而唐代长安城的繁荣,也得自于唐人对外来文化,特别是以西域文化为重点的周边少数民族文化,乃至外国文化的兼收并蓄。关于这一点,向达先生的《唐代长安与西域文明》一书,言之甚详,可以参看。

汉唐时代的兴旺发达,得自于汉唐人的自信精神、开放胸襟与包容胸怀。愈是自信,就愈是开放,愈是包容,文化就愈是有活力,其国势也就日趋强盛,因为有新事物、新思想的刺激。而国势的日趋强盛,又进一步增强国民的自信心,自信心的增强,

又进一步推动国民的开放精神,社会便进入良性发展轨道。愈是自卑,就愈不敢敞开胸怀,胸襟就愈狭窄,其文化也就愈缺乏活力,其国势也就愈趋衰败,因为没有新事物新思想的刺激,其文化便会停滞不前,或发展缓慢,国势就日趋衰败,国民就愈是缺乏自信心,没有了自信心,就不敢对外开放。不敢对外开放,国势就更加衰微,社会也就进入了恶性发展轨迹。宋元以来的中国历史,就是这样发展下来的,一直走到鸦片战争、八国联军瓜分中国、日本鬼子入侵中国,几乎到了"国将不国"的境地。

汉唐国势的强盛与文化的活力,得自于汉唐人的开放胸襟和博大胸怀,归根到底,得自于汉唐人高昂的自信心。有一句成语,叫"人穷志短"。仔细想想,是很有道理的。人穷啦,总是被人瞧不起,还常常被人欺负,慢慢地便失去了自信心,养成了自卑心态。愈穷愈不自信,愈不自信就愈穷,这是恶性循环。试想,一个国家或民族,老是被动挨打,受人欺负,被人轻视,就一定会养成自卑自贱的"小国心态"。我很欣赏汉唐国民的那种"大国心态"。我猜想,汉唐人在当时国际上的那种感觉,可能有点近似于今天的美国人,有明显的"大国心态"。而这种"大国心态",是靠雄厚的经济实力、强大的军事实力和综合国力培养起来的。

记得鲁迅先生有篇文章、名叫《中国人失掉自信力了吗》、大意是说、中国人从宋 代开始逐渐失去了自信力,变得不自信了。的确是这样的,中国人失去自信心,是从宋 代开始的,中国社会的闭关自守,也是从宋代开始的。这倒不是因为宋代国家经济上的 贫穷落后,其实,宋朝商品经济的繁荣发展,超过了汉唐两代,宋朝国内的政治局势也 是比较稳定的,那么问题出在哪里呢?要我说啊,就出在武功不行。宋朝军队的战斗力 不强,打不成仗,拉出去一打就输,宋朝的皇家军队真没打过几次漂亮仗。你想想,一 个国家的军队老是打败仗,一个民族老是受着大军压境的威胁,它的国民能有自信心 吗?能培育出"大国心态"吗?最后搞到连皇帝都被敌人掳走了,国家被迫着迁都, 它的国民能不自卑吗?明明是打了败仗,被迫向敌人割地赔款,却又自欺欺人,说是对 异邦的厚爱与赏赐,晚清政府玩的这套自欺欺人的把戏,其实早在宋朝就已经上演了。 宋朝军队缺乏战斗力,主要是因为宋朝统治者出于对汉、唐军阀割据的借鉴,极端重文 轻武,深恐武臣篡国,便造出文武官员相互牵制的军队管理制度。武官有军队的指挥权 而无管理权,文官有管理权而又无调拨权,调拨权掌握在皇帝手中。一旦有战事,皇帝 从文官手中调拨军队,交与武官指挥打仗,打完仗后又交回文官管理。所以,宋朝军队 平时缺乏训练,打不成仗。再说,"士为知己者死",士兵与将军构不成知己关系,所 以没有冒死冲锋的动力。正是因为政治上的重文轻武、导致武功极弱,不能抵御外敌入 侵,国家民族长期处于大军压境的威胁之下,国民逐渐失去了自信心,国民性格也就逐 渐由自信转为自卑,由外向转为内向,由开放转为封闭,由阳刚转为阴柔。中华民族精 神的文弱与保守,也就由此形成。

"汉唐雄风"的总体特征,如上所述,就是自信、自尊、开放、包容、博大、均衡。具体而言,"大汉精神"与"盛唐气象"又略有区别。概括地说,主要有以下几个方面:其一,汉代文化突出地呈现了中华本土文化的特点,唐代文化明显有中外文化融合发展的特征,因而颇有"胡气"。其二,汉代以明经相尚,所以多尚节义重然诺之士;唐代以诗赋相高,因此多风流蕴藉之人。其三,汉代文化以阳刚之美为特点,重体

积,重气势,尚力量,棱角分明,质胜于文;唐代文化则是刚柔相济,浑厚中有灵气,粗犷中有妩媚,豪放中有柔情,是文质彬彬。其四,"大汉精神"是汉人雄健、刚猛的生命特征的体现,强调对外部世界的扩张与征服,着重于对力量和气势的追求,个体情感欲求的满足处于次要地位;"盛唐气象"则是将外部世界的扩张征服与个体内心生命世界的完美充实结合起来,是对健康和均衡的追求。

所以,客观地说,我觉得,汉代文化显得过于刚性,是刚性有余,柔性不足;宋代文化又显得过于柔性,是柔性有余,刚性不足;得其中者,是唐代文化,唐代文化是刚中有柔,是柔中有刚,是刚柔相济,是文质彬彬。因此,几千年的中国文化,若就其文化的均衡、成熟、稳健而言,我以为,应该是唐代文化。

#### 四、重振汉唐雄风,再创盛世辉煌;汉唐精神的现代价值

"汉唐雄风"作为华夏民族史上最光辉灿烂的一页,已经悄然隐入历史记忆的深处。但历史的可贵之处,在于它的现代价值,在于它能为现代人提供精神文化资源。 "汉唐雄风"作为一种历史文化资源,曾经在武功卑弱的宋朝,引起过部分有识之士的 兴趣;在 20 世纪三四十年代,得到鲁迅先生的大力提倡;在当代社会,更是中国人再 创盛世辉煌的重要精神资源。

众所周知,和郭沫若一样,鲁迅先生最初到日本,是打算学医的,后来他们弃医学文,都是有感于当时的中国人,最需要医治的不是身体,而是灵魂。对一个人来说,灵魂比身体更重要,因此,医治灵魂比医治身体更迫切。对于一个民族来说,也是如此。只要精神不倒,什么都好办。当下的社会危机,经济落后,并不可怕,可怕的就是精神被击垮了,精神一旦倒下了,这个民族就没有希望了,永远不会有东山再起的可能啦。鲁迅和郭沫若的弃医学文,就是力图通过文来拯救中华民族的灵魂。

在我看来,鲁迅先生弃医学文后,改造国民性,重塑民族魂,就成为了他一生中的主要工作目标,他的文学创作和学术研究,都是围绕着这个工作目标展开的。他说过:"惟有民魂是值得宝贵的,惟有他发扬起来,中国才有真进步。"(《华盖集续编·学界的三魂》)他希望通过唤醒民众的觉悟,重塑华夏民族魂,达到使古老中国重新"屹然独见于天下"的目的。据我的观察,鲁迅先生就像是一位医生,面对一位病人,先得望闻问切,查出病因,然后对症下药,开出处方。对于三四十年代身处国破家亡之处境的"中华民族"这位大病人,他也是这样做的,先得查出他的病因,即人们常说的"解剖国民劣根性"。我以为,鲁迅先生的文学创作,就是围绕着这个工作目标展开的,他的小说《药》、《狂人日记》、《阿Q正传》、《孔乙己》,以及大量的杂文、随笔,都是在"解剖国民劣根性",分析三四十年代的中华民族的灵魂,到底犯了什么病?查出病因,找到病象,接下来的工作,就是对症下药,即我们常说的"改造国民劣根性"。鲁迅先生的学术研究,就是围绕着"改造国民劣根性"这个工作目标展开的。

鲁迅先生改造国民劣根性的途径,既不是像章太炎那样,借用佛教来发起民心,增进国民道德;也不像西化学者那样,放弃传统,主张全盘西化;更不像国粹学者那样,通过保存国粹来保存种姓。他主要是从传统中国文化中寻找改造国民性、重铸民族魂的

文化资源。

鲁迅先生对中国传统文化的研究是多方面的,但大体上是以汉唐文化为中心的,他 的《中国小说史略》、《唐宋传奇集》、《汉文学史纲要》,集中讨论了汉唐文学。他打 算编写一部《中国文学史》,虽然最终没有写成,但他的撰写提纲止于唐代,这是意味 深长的。他以为:"一切好诗,到唐已被做完。"(《鲁迅书信集・致杨霁云(1934 年 12 月 20 日》) 唐代文学发展到了中国文学的高峰、宋代以后的文学、"现在似的国粹气 味就熏人"(《坟·看镜有感》)。我曾经写过一篇论文《论鲁迅的文学史研究方法和价 值取向》(《贵州文史丛刊》2003年第2期),讨论这个问题,认为鲁迅先生的这种做 法、既不同于一般学者的自由散漫、也不同于旧式学者的贵古贱今、而是体现了鲁迅作 为一位思想家的深刻见解,和作为一位革命家的现实关怀。或者说,鲁迅先生的文学史 研究,是别有用心的。即通过学术研究,宣扬汉唐文化,彰显汉唐精神。这种别有用 心、还体现在他的另外两件未竟事业上、一件是创作长篇小说《杨贵妃》、他曾经将这 个创作计划与郁达夫、孙伏园交流过,也在与日本友人山本初枝的书信中谈到过,他还 趁去西北大学讲学的机会、实地考察唐代风物、为创作这部小说做准备。他之所以想写 这部小说、就是为了张扬"盛唐气象"。第二件是搜集汉唐石刻画像,鲁迅先生对汉唐 石刻画像评价很高,他在致李桦的信中说:"汉人石刻,气魄深沈雄大;唐人线画,流 动如生。"(《鲁迅书信集・致李桦 1935 年 9 月 9 日》) 他长期精心搜集汉唐石刻画像,在 他的日记和书信中,他多次提到打算刊印这些石刻画像的拓片,目的还是为了张扬"汉唐雄 风"。

从总体上看,鲁迅先生对宋代以后的文化是持贬抑态度的,对宋前文化,则基本上是持肯定态度。他特别欣赏汉唐文化,汉唐国民那种蓬勃向上、昂扬进取、奋发图强、开放自信的时代精神,是让他神往而痴迷的。在他看来,20世纪三四十年代处于国破家亡、内乱外侵的中国,需要的正是这种汉唐精神。改造国民劣根性,重塑华夏民族魂,汉唐精神就是一种值得借鉴的文化资源。所以,他"叫我们想想汉族繁荣时代,和现状比较一下,看是如何"?(《而已集·略谈香港》)"试将记五代,南宋,明末的事情的,和现今的状况一比较,就当惊心动魄于何其相似之甚,仿佛时间的流逝,独与我们中国无关。现在的中华民国也还是五代,是宋末,是明季。"(《华盖集·忽然想到(四)》)因此,他认为,"唐代的文化观念,很可以做我们现代的参考",汉唐人的精神,"正是我们目前急切需要的态度"(孙伏园《鲁迅先生二三事》)。

历史的研究,是为了古为今用。我们今天研究汉唐文化,讨论"汉唐雄风",目的是为了"重振汉唐雄风,再创盛世辉煌"。汉唐文化已经是过去的辉煌,但汉唐文化所呈现出来的精神,即所谓的"汉唐雄风",不仅可以为 20 世纪三四十年代处于国破家亡的深重灾难中的中国人,提供精神动力,也可以为"再创盛世辉煌"的当代中国人,提供精神资源。鲁迅和贺昌群先生在谈论汉唐文化时,都认为汉唐精神"很可以做我们现代的参考"。其实,汉唐国民那种强烈的自信心,博大的开放胸怀和兼收并蓄的精神,也"正是我们目前急切需要的态度"。

#### 主要参考文献

- 1. 鲁迅:《看镜有感》,《坟》,人民文学出版社 1973 年版。
- 2. 贺昌群:《汉唐精神》,《贺昌群文集》第三卷,商务印书馆2003年版。
- 3. 王水照:《重提"内藤命题"》,《文学遗产》2006年第2期。
- 4. 任继愈:《从佛教到儒教——唐宋思想的变迁》,《中国文化》1990年秋季号。
- 5. 葛兆光:《思想史研究课堂讲录》、生活・读书・新知三联书店 2005 年版。
- 6. 王子今:《中国文化节奏论》,陕西人民教育出版社 1998 年版。
- 7. 汪文学:《鲁迅论汉唐文学》,载《汉唐文化与文学论集》,贵州大学出版社 2008 年版。
- 8. 汪文学:《论鲁迅的文学史研究方法和价值取向》,《汉唐文化与文学论集》,贵州大学出版社 2008 年版。

# 第二讲 中国人的家国观念 ——兼论传统社会妇女在家庭中的地位

讨论中国人的家国观念,我想从一个故事说起。想来大家都应该知道尧舜禅让这件事情吧!其实,尧在决定把天下传给舜之前,也是颇费斟酌的,还专门做了一回类似于我们今天所说的干部考察工作。据《史记·五帝本纪》记载,尧在位七十年,时年八十有六,要培养一个接班人,大家都向他推荐舜,说舜"父顽,母嚣,弟傲",父母兄弟都是愚顽贪暴之人,然而,舜却能使他们"和以孝,蒸蒸治,不至奸",就是用孝悌之义去感化他们,使他们进于善道,不至于奸恶。尧为了谨慎起见,还要亲自考察。不过,尧的这个干部考察,有点出乎我们的意料,他先是将他的两个女儿娥皇、女英嫁给舜,"以观其内",考察他的"正内"能力;然后又将他的九个儿子派去与舜相处,"以观其外",考察他的兄弟相处能力。考察结果呢?舜本人是"内心弥谨",二女是"甚有妇道",九男是"益笃"。通过这一番考察,尧放心了,才将天下传给舜。请注意,众人推举舜,是因为舜能够齐家;尧考察舜,也是考察他正内、齐家的能力。正因为舜有很强的正内、齐家的能力,才顺利地作为尧的接班人,成为治国平天下的天子。

这个故事本身的真实性,我们暂且不讨论。我们感兴趣的,是这种很特别的干部考察方式,它与我们今天的干部考察不同,所以大家会觉得诧异。归纳起来说,令人诧异的地方有两点:其一,尧凭什么认为舜能把家治理好就能把天下治理好?其二,尧凭什么认为舜能使妻子"甚有妇道"就能把家治理好?其实,这种特别的方式,它体现的是传统中国人特有的家国观念,这就是我们今天要讨论的话题。

#### 一、国之本在家: 古代中国的国家性质

在近现代,自从西方的民族国家观念输入中国以来,在西方民族国家观念的比照下,古代中国的国家性质问题,古代中国人的国家观念问题,成为当时学术界讨论的热门话题。如梁启超在《先秦政治思想史》一书中,就认为中国人不好组织国家,也不能组织国家。中国人没有国家主义观念,只有超国家主义观念,或者反国家主义观念。梁漱溟在《中国文化要义》一书中,专门写了一章叫"中国是否一国家"。他认为中国之不像国家,一是因为它缺少国家应有的功能,二是因为它缺乏国际对抗性,三是因为它极度缺乏国家观念。在我看来,古代中国之不像国家,古代中国人缺乏国家观念,准确地讲,应该是说古代中国不像西方那样的国家,或者说古代中国与马克思、恩格斯的国家观念不完全吻合,古代中国人缺乏西方那样的国家观念。关于这个问题,除了上述梁启超的《先秦政治思想史》和梁漱溟的《中国文化要义》外,还有,在顾准的《顾

准文集》、牟宗三的《道德理想主义的重建》等书中,都有深入的讨论,我本人在《正统论——发现东方政治智慧》一书中,对这个问题,也有自己的一些看法。

讨论古代中国的国家性质和古代中国人的国家观念,我着重谈两个问题:一是古代中国人的国家观念中家为国本的问题,二是古代中国国家性质中的文化认同问题。

先说第一个问题: 国家观念中家为国本的问题。

在世界民族史上,也许找不到第二个民族,像华夏族人那样,有特别浓厚的家庭观念和乡土观念。传统中国人对家有特别浓厚的感情,这与古代中国人特别的家庭观念,是密切相关的。对于一位传统中国男人来说,家庭是必不可少的,也是至关重要的。没有家的男人,或者家庭残缺不全、飘飘欲坠的男人,其人生是不成功的。除非在万不得已的情况下,他们不会抛妻离子,背井离乡。即便背井离乡,他们心灵深处最牵挂的是家,并且营计着尽可能早日回家,盘算着尽可能多待在家中,以享受天伦之乐。因此,在中国古代,出家或不成家,都会被视为人群中的另类。在中国古代文学史上,思家、怀乡成为一位千古不衰的永恒主题。在传统中国人的人生趣味中,天伦之乐是人生最大的快乐。这种极强的家庭观念,是在独特的家国观念的影响下形成的。

在古代中国人的观念中,国之本在家,国家是一系列家族的集合体,国的统一和稳定,端赖于家的团结和祥和。所以,欲治国平天下者,首先必须齐家,或者说,你想成为一位合格的政治家,首先必须成为一位称职的家长。因此,考察一个人治国平天下的能力,首先应该考察他的正内齐家的能力。能正内的,即能正确处理夫妇关系,即能齐家;能齐家者,才能治国平天下。所以,孟子说:"天下之本在国,国之本在家。"(《孟子·离娄上》)《大学》对于齐家与治国的关系,有最为详尽的阐释:"古之欲明明德于天下者,先治其国。欲治其国者,先齐其家。""所谓治国必先齐其家者,其家不可教,而能教人者,无之。故君子不出家而成教于国。""一家仁,一国兴仁;一家让,一国兴让;一人贪戾,一国作乱。"正因为"国之本在家","欲治其国者先齐其家",国家的稳定端赖于家庭的祥和,国就是一个大家。所以,在古代中国人的观念中,君臣如父子,儒家学者竭力将君臣关系诠释成父子关系。联系君臣的纽带是忠,联系父子的纽带是孝。然而,为了将君臣关系诠释成父子关系,儒家学者又常常是以孝释忠。因此,古代中国的政府,常常是以治家之法治天下。所以,学者常认为:古代中国人没有国的观念,只有家的观念:古代中国更像一个大家,不像一个国家。

我想追问的是,古代中国人既然如此缺乏国家观念,古代中国既然不像一个国家,那么,到底是一种什么样的力量支撑着这个庞大帝国,并使之维持二三千年的历史而不衰败?这实际上就是我们要讨论的第二个问题:国家性质中的文化认同问题。

西方哲学家罗素在 1920 年的中国之行中,就发表过这样一句精辟之语:"中国实为一文化体而非国家。"史学家雷海宗先生也认为,古代中国不像一个国家,更像"一个具有松散政治形态的大文化区"。他们都以其慧眼洞悉了古代中国文化重于国家的特点,是关于中国古代国家性质的真知灼见。的确如此,古代中国是一个以共同的文化信仰维系着的人类共同体,共同的文化信仰所激发出来的感召力和凝聚力,大大超过国家和国家权力执行者的意志力。在古代中国,国家的灭亡是次要的,最可怕的是文化的灭亡,反对异族入侵的卫国战争,实际上就是捍卫民族文化、反对异族文化侵蚀文化正统

的战争。文化代表国家,文化的灭亡也就标志着国家的灭亡,所以,《礼记·礼运》说:"故坏国丧家之人,必先去其礼。"西周王朝的崩溃,也被史家称为"礼崩乐坏"。可以说,一部中国古代政治兴衰史,就是一部礼仁文化的演变史。文化关乎国家的兴亡,在世界史上,古代中国是独一无二的。

古代中国是一个以礼仁文化为核心的文化共同体,从历代学者对"中国"、"中华"等名词的解释,可以证明这个说法。

关于"中国"一词、归纳起来说、它有地理、民族、文化和国体四项意义、但它 作为国体意义来使用,或者说作为国家的名称来使用,则是很晚才出现的,大约是在清 代中后期。古代中国人主要是从地理、民族和文化这三项意义上使用这个名词,并且, 在这三者中,文化意义最为普遍,地理意义和民族意义时有涉及,但不如文化意义那么 常见。更进一步说,它的文化意义和民族意义还是相通的,即便是从地理意义上使用这 一名词,虽然含有地区居中的意义,但更重要的内涵则是指传统文化的所在地。据考 察. "中国"一词产生于《诗经》时代,《诗经·大雅·民劳》说:"惠此中国,以绥 四方。"这里,"中国"一词是指京师,主要是就地理意义来说的,然而,它与"四方" 对举,也有突出的文化意义和民族意义。又如,秦国凭借其强大的军事实力,从戎人手 中夺得丰、镐、以及周人的发祥地周原、其强大的综合实力、完全足以与郑国、晋国抗 衡。但是,因为它长期处于戎狄之间,所以,一直被中原人视为夷狄。再如,在春秋时 期,楚国已经非常强大,攻灭了周边不少小国,还多次出兵中原,问鼎周室,但始终还 是被中原人视为南夷。据此可知,"中国"标准具有极强的民族界限。但是,在这个民 族标准中,文化比血统占有更大的比重。比如,与周室同宗的吴国,因为它完全服从当 时当地的荆蛮习俗,而被排斥在"中国"之外。与周室同姓的燕国,也因为长期处于 戎狄之间,而渐趋胡化,因而也不得"中国"之称。因此,与其说是以民族或血统为 界限来划分中国与夷狄,倒不如说是以文化为标准划分中国与夷狄,更为准确,更符合 实际。"中国"一词有地理上的意义,表示国土之中意思。但是,在具体的使用中,其 文化意义远远重于其地理意义,并且其地理意义也是侧重于指传统文化的所在地。如秦 国,它虽然占有地理上的"中国",而无文化上的"中国"之称,就是一个显明的例 子。另外,"中国"一词还有祖国的意义,它的内涵也是侧重于文化方面,而不是国体 的意义。范文澜先生曾经就说过:"从历史记载看来,秦以前,华夏族称它的祖国为中 国、秦以后、中国扩大为当时国境内各族所共称的祖国。所以中国这一名词的涵义就是 祖国,朝代则是统治阶级在各个不同时期所建立的国家的称号。朝代有兴有亡,一个替 代一个,中国本身则是存在着并且发展着。"(范文澜《中国通史简编》修订本第1编第 64~65 页, 人民出版社 1964 年版)

再说"中华"一词,它的内涵接近"中国"一词,文化意义也极为明显。《唐律名例疏议释义》解释"中华"一词说:"中华者,中国也。亲被王教,自属中国,衣冠威仪,习俗孝悌,居身礼义,故谓之中华。"在这里,用"王教"、"孝悌"、"礼义"等儒家文化的基本内容界说"中华"一词,说明"中华"一词的文化内涵是相当明显的。因此,与其说"中华"是一个国家名称,不如说它是一个文化共同体的称号,因为它的基本内涵是文化意义,而不是国体意义。另外,清末民初的著名人物杨度、曾著有

《金铁主义说》,在这篇文章中,他解释"中华"一词说:"中华云者,以华夏别文化之高下也。即以此言,则中华之名词,不仅非一地域之国名,亦且非一血统之种名,乃为一文化之族名。故《春秋》之义,无论同姓之鲁、卫,异姓之齐、宋,非种之楚、越,中国可以退为夷狄,夷狄可以进为中国,专以礼教为标准,而无有亲疏之别。其后经数千年混杂数千百人种,而其称中华如此。以此推之,华之所以为华,以文化言,可决之也。""中华"一词,"乃为一文化之族名",其与夷狄的区别,是"专以礼教为标准"。杨度之言,实为真知灼见。当时,章太炎著《中华民国解》,批驳杨度的说法,认为杨度之说有"三惑"。其实,我倒是认为,章太炎的说法不符合古代中国的国情,有其当下的政治目的,即为他"驱除鞑虏,恢复中华"的种族政治理想服务。实际上,中国古代的民族主义,是一种文化民族主义,而不是血统民族主义。

"天下兴亡,匹夫有责",古代中国人对国家民族有极强的义务感和责任心。但是, 他们关注的是"天下",不是国家;是天下的兴亡,而不是国家的兴亡;是道德文化的 兴亡,而不是一家一姓的政权兴亡。"天下"一词,包含的主要是文化的意义,而不是 政权的意义。今人常常把这句话念成"国家兴亡,匹夫有责",这是不对的,以后大家 也不要念错了,因为念成"国家兴亡",意思就全变了。看看顾炎武下面这段话,你就 明白了:"有亡国,有亡天下。亡国与亡天下奚辨?曰:易姓改号,谓之亡国。仁义充 塞,而至于率兽食人,人将相食,谓之亡天下。是故知保天下,然后知保其国。保国者 其君其臣、肉食者谋之:保天下者、匹夫之贱、与有责焉耳矣。"(《日知录》卷十三 《正始》) 顾炎武的这段话说得很明确,天下与国家不是一回事,"亡国"与"亡天 下"是有区别的。把"亡国"与"亡天下"等同起来的误解,似乎早就发生了。所以, 章太炎颇有感慨地说:"余深有味其匹夫有责之说,今人以为常谈,乃在保持道德而非 政治经济之云云。"(《章氏丛书》文录卷二)梁漱溟也发现:"在顾氏全文中,恰恰没 有今世之国家观念存在!恰恰相反,他所积极表示每个人要负责卫护的,既不是国家, 亦不是种族,却是一种文化。""它不是国家至上,不是种族至上,而是文化至上。" (《中国文化要义》第166页,学林出版社1987年版)很明显,在顾炎武、章太炎、梁 漱溟看来,"亡天下"就是亡道德文化,"保天下"就是保道德文化。亡国固然可怕, 但那种易姓改号的改朝换代,是君臣的事情,"肉食者谋之";更可怕的是亡道德文化, 文化的灭亡就是种族的灭亡。所以,匹夫之贱,也有责焉。

所以,不能说古代中国不像一个国家,也不能说古代中国人缺乏国家观念。只能说,古代中国不像西方那样的国家,古代中国人缺乏西方人那样的国家观念。古代中国的国家性质和国家观念,具有自己的特点,那就是国以家为本,以孝齐家,以孝治国,治国的前提在于齐家;共同的文化信仰是联结华夏各族的纽带,天下的统一在于文化的统一,民族认同和国家认同的基础是文化认同。

#### 二、君子之道造端乎夫妇: 夫妇伦理在五伦中的核心地位

天下之本在国,国之本在家。家之根本又是什么呢?我以为,家的根本在夫妇。虽 然我们常说古代中国是一个父权制社会,与以夫妇为核心的西方家庭结构不同,古代中 国的家庭结构是以父子关系为核心的。其实,这种观点,和人们习以为常的男尊女卑观念一样,是经不住推敲的,或者说只是一种表象,事实并非完全如此。从总体上看,古代中国的确是一个以父子伦理为轴心的社会。但是,从家庭生活的实际情况看,母亲或妻子的家庭地位往往高于父亲或丈夫,所谓女人"夫在从夫,夫死从子"的说法,只不过是封建道德家的人伦理想而已,实际生活并非完全如此。在传统社会,对于一位男人来说,婚前母亲代表家,婚后妻子代表家。无母无妻,便意味着家的解体。所以,在人际五伦中,虽然夫妇、父子、兄弟伦理都起着齐家的作用,但夫妇一伦的作用却是至关重要的。所以,《诗·大雅·思齐》说:"刑于寡妻,至于兄弟,以御于家邦。"即以夫妇伦理为起点和中心,来展开齐家治国平天下的工作。因此,古代中国的家庭和社会,与西方一样,在一定程度上也是以夫妇关系为轴心的。

古代学者讲人际五伦,一般都是按照君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友的顺序排列。这种排列顺序,有明显的主次、轻重之分,体现了古代学者高扬君威、隆显父权的观念意识。夫妇居于五伦之正中,可谓处于一个不主不次、不轻不重的两可地位。其实,进一步考察,考之人际关系的自然生成顺序,参之古代中国人的家国观念,我们发现:在理论上,夫妇关系不仅先于君臣、父子而产生,而且,夫妇关系与君臣、父子关系,还有本末体用之别。

首先,从人际关系的自然生成顺序看,是先有夫妇关系,然后通过夫妇的生育繁殖,而衍生出其他人际关系。因为,在动物界,两性的爱早于亲子的爱,而且比亲子的爱更普遍。低等动物只有两性的爱,没有亲子的爱。只有高等动物才能由两性的爱发展为亲子的爱,再进一步由亲子的爱发展为子对亲的爱。又进一步,由亲子之爱推演成兄弟、姊妹之爱。随着人类社会的发展,人际关系的复杂和社会生活的多变,自然需要一个权威的公共机构或人物来管理社会,于是才产生了国家和君主,君臣关系也就应运而生了。所以,从人际关系的自然生成顺序看,人际五伦是沿着由夫妇而父子而兄弟而君臣的次序发生的。对于这个问题,古代中国人已有相当明确的认识,如《易·序卦传下》说:"有天地然后有万物,有万物然后有男女,有男女然后有夫妇,有夫妇然后有父子,有父子然后有君臣,有君臣然后有上下,有上下然后礼义有所措。夫妇之道,不可以不久也,故受之以恒。"《礼记·昏义》说:"男女有别,而后夫妇有义;夫妇有义,而后父子有亲;父子有亲,而后君臣有正。故曰:昏礼者,礼之本也。"所以,从人际关系的生成顺序看,从种族繁衍的角度考察,夫妇关系是一切人伦关系的根本。如果没有男女结合成夫妇关系,进行种族的繁衍,那么,父子、兄弟、君臣等人伦关系都无从产生。

其次,从古代中国人的家国观念上考察,夫妇关系是君臣关系的前提和基础,夫妇与君臣之别,是本末体用之别。在五伦中,有"大伦"之称的,只有君臣、夫妇二伦。称君臣、夫妇为人际"大伦",体现了古人对这两种人伦关系的高度重视。然而,其重视的态度相同,而其重视的原因则大有区别。古人重视君臣关系,其立足点在国,在于确立君主的权威,以确保天下国家的政治稳定;古人重视夫妇关系,其立足点则在家,在于确保家庭秩序的稳定和谐。或者说,君臣伦理维系的是国家,夫妇伦理维系的是家庭。根据古代中国人的家国观念,天下的核心在家不在国,国之本在家,家和而国兴,

国家是一系列家族的集合体,家庭的和谐是国家稳定的前提和基础。所以,孟子说: "天下之本在国,国之本在家。"(《孟子·离娄上》)《大学》对于齐家与治国的关系, 有最为详尽的阐释:"古之欲明明德于天下者,先治其国。欲治其国者,先齐其家。欲 齐其家者,先修其身……身修而后家齐,家齐而后国治,国治而后天下平。"据此可 知,齐家是治国的基础和前提。如果将人际五伦与儒家的修齐步骤,进行简单的比附, 可以这样说,朋友伦理的功用,在于修身。夫妇、父子、兄弟伦理的作用,在于齐家。 君臣伦理的价值,则在于治国平天下。

夫妇伦理的功用在于齐家,君臣伦理的功用在于治国平天下。齐家是治国平天下的前提和基础。夫妇伦理也是父子、兄弟伦理的基础,是君臣伦理的前提。所以,同为人际"大伦"的夫妇、君臣伦理,实有本末体用之别。正是在这种意义上,荀子说:"夫妇之道,不可不正也,君臣父子之本也。"(《荀子·大略》)

总之,无论是从人伦关系的自然生成顺序上看,还是从中国古人特有的家国观念和 治国理念上考察,夫妇伦理实为人际五伦中最重要的一种伦理,夫妇关系是一切人伦关 系的基础和本源,夫妇关系是本,是体;父子、兄弟、君臣关系由夫妇关系衍生而来, 是末,是用。因此,古代学者从高扬君威、隆显父权的角度,重视君臣、父子伦理,将 之置于五伦之首。但从人际伦理的实际功用上讲,则是非常重视夫妇伦理,把它作为人 伦之本,并将它与君臣并列,视为人际伦理中的"大伦"。

夫妇关系是一切人伦关系的基础和前提,是人际五伦中最重要的一种伦理。值得注意的是,它虽然属于五伦之一,但是却有牢笼五伦的容量。如《仪礼》说妇人事夫之道有五:"平日细笄而相,则有君臣之严;沃盥馈食,则有父母之敬;报反而行,则有兄弟之道;规过成德,则有朋友之义;惟寝席之交,而后有夫妇之情。"班固说:"妇事夫有四礼焉:鸡初鸣,咸盥漱,栉纵笄您而朝,君臣之道也,恻隐之恩,父子之道也。会计有无,兄弟之道也。闺阃之内,衽席之上,朋友之道也。"(《白虎通德论·嫁娶》)也就是说,在夫妇伦理中,蕴含着君臣之严、父子之道、兄弟之谊和朋友之义。能和谐地处理夫妇关系,就能有效地解决君臣、父子、兄弟、朋友的相处问题。因此,在古代中国,齐家是治国平天下的前提。能齐家者,方才具备治国平天下的能力。考察一个人的政治才能,主要是审察他的齐家本领。尧为了考察舜是否具备治国平天下的才能,就先将两个女儿嫁给他,考察他是否具备正内齐家的能力。正因为舜能使二妇"甚有妇道",使"尧九男皆益笃",尧才放心将天下禅让于他。像尧这样用女儿来考察干部的方式,在今天是行不通了,即便是再大公无私的领导,也不愿这样做了。但是,我们不能否认的是,这种考察方式的有效性,很符合古代中国的国情。

古代中国人不仅视夫妇之道为一切人际伦理的基础,甚至还把它提升到本体高度,把它作为"君子之道"或"人道"的根源,如《中庸》说:"君子之道,造端乎夫妇。及其至也,察乎天地。""君子之道费而隐,夫妇之愚,可以与知焉;及其至也,虽圣人亦有不知焉。夫妇之不肖,可以能行焉;及其至也,虽圣人亦有所不能焉。""君子之道"隐晦曲折,高深莫测,有时连圣人都不能知晓,连圣人都不能力行。可是,愚夫愚妇却能通晓,不肖夫妇却可力行。究其原因,原来"君子之道,造端乎夫妇",即"君子之道"是从夫妇伦理中演绎而来的。所以,即使愚夫愚妇也能知晓它,也能力

行它。

接下来,我们需要追问的是,一个在今人看来极为平常的夫妇之道,为何被古人推崇到这样的高度,把它作为"天地之大义","君子之道"的源头。我认为,这可能与古人阴阳相生、乾坤相成的宇宙生成论有关。

在传统中国文化中,阴和阳是仅次于道的基本范畴,阴阳相生是中国古代哲学的核心观念。老子说:"道生一,一生二,二生三,三生万物。万物负阴而抱阳,冲气以为和。"(《老子》第四十二章)"道"就是"谷神","谷神不死,是谓玄牝。玄牝门,天地根。绵绵若存,用之不勤。"(《老子》第六章)"谷神"就是"玄牝","牝"是什么?是女性生殖器的象形字,所以"玄牝"就是一个"玄之又玄"的女性生殖器,是产生天地万物的"众妙之门"。道生阴阳,阴气静,阳气动,阴阳二气的动静激荡,就产生"三气"(即"二生三"),即阴气、阳气、冲气,冲气作用于阴、阳二气,就产生天地万物。在《周易》中,阴阳概念转化为乾坤,如《周易·系辞上》说:"夫乾,其静也专,其动也直,是以大生焉。夫坤,其静也翕,其动也辟,是以广生焉。""乾,阳物也;坤,阴物也。""乾道成男,坤道成女。""天尊地卑,乾坤定矣。卑高以陈,贵贱位矣。动静有常,刚柔断矣。""阴阳合德,而刚柔有体。以体天地之撰,以通神明之德。"乾坤就是阴阳,所以,庄子有言:"《易》以道阴阳。"(《庄子·天下》)

古代中国人以《老子》、《周易》为代表所构建的阴阳、乾坤宇宙生成论,其内容大体如此。在古代中国人看来,夫妇之道与这种宇宙天地之道,根本上就是一回事。所以,《周易·归妹》说:"归妹,天地之大义也,天地不交而万物不兴。"《易·系辞下》说:"天地姻缊,万物化醇。男女构精,万物化生。"《医心方》卷二十八引彭祖之言:"男女相成,犹天地相生也。天地得交会之道,故无终竟之限。人失交接之道,故有夭折之渐。能避渐伤之事,而得阴阳之术,则不死之道也。"甚至夫妇之间性交的姿势和体态,也与宇宙天地之道相吻合,如《洞玄子》说:"夫天生万物,唯人最贵。人之所上,莫过房欲,法天象地,规阳矩阴。悟其理者则养性延龄,慢其真者则伤神夭寿。"交合之时,"其坐卧舒卷之形,偃伏开张之势,侧背前却之法,出入深浅之规,并会二仪之理,俱合五行之数",讲的都是这个道理。所以,性这件事情,你不要把它看得太低俗,太龌龊。事实上,它与最高贵的君子之道相通,也与最神秘的天地之道吻合。一句话、性交无小事。

问题是,是古人先发明了这种宇宙生成论,然后才用这种理论去解释夫妇关系?还是古人通过对夫妇性爱关系的观察研究,从中得到启发,建构起这种宇宙生成论的?根据存在决定意识的观点,我认为:答案可能是后者。也就是说,是古人通过对男女关系的考察,通过对两性性行为的研究,从而建立起这种阴阳相生的宇宙生成论的。董仲舒说:"君臣、父子、夫妇之意,皆与诸阴阳之道。"(《春秋繁露·基义》) 其实,在我看来,这句话应该反过来说:阴阳之道与诸夫妇之道,阴阳之道源于夫妇之道。阳尊阴卑、阳刚阴柔、阴阳相动而生万物的观点,都来自于夫妇之道的启示和激发。

总之,古代中国的宇宙生成论,产生于对两性关系和性行为的观察研究,反过来,两性关系和性行为又得到宇宙生成论的支持和论证。因此,与西方社会性行为的私密性相比,古代中国人的性行为是公开的:与西方人关于性是丑恶、低俗的观点相比,古代

中国人则认为性是美好的,性生活是健康的。正是在这个意义上,才有"君子之道造端乎夫妇"的说法,而《周易》所谓"一阴一阳谓之道",可以理解为:一男一女构成夫妇之道,一阴一阳构成天地之道,阴阳、男女铸就君子之道。

#### 三、表象与本质: 男尊女卑观念的重新检讨

天下之本在国,国之本在家,家之本在夫妇。夫妇之本又在什么呢?我以为,夫妇之本在妻在妇。这就是我们下面将要讨论的问题——传统中国社会妇女在家庭中的地位问题。

夫妇关系本是一种平等恩爱、充满温情的人际关系。但是,自周代以来,道德家为了适应父权制社会特点的需要,逐渐消解了夫妇之间的恩爱温情,给夫妇关系加上了若干不平等的伦理,从提倡"男女有别",到主张夫妇"相敬如宾",到界定男主外、女主内,男刚女柔,男阳女阴,逐渐形成了一套以"三从"、"四德"为核心内容、以男尊女卑为基本宗旨的观念体系。总之,自秦汉以来,男尊女卑已成为古代中国高文典册中无需证明就自然合理的理念,成为传统中国学者头脑中的一种根深蒂固的观念。

理论家大力宣传和提倡的思想,不能完全等同于世俗生活中一般民众实际奉行的观念。正如知识精英所构建的思想史,不能完全取代民间思想史一样。有时候,理论家宣扬的思想,可能是从一般民众实际奉行的观念中提炼出来的。但是,在大多数情况下,理论家宣传的思想,则极有可能与民间观念截然对立。或者说,理论家之所以大力宣传某一种思想观念,可能是因为现实生活的迫切需要,可能是因为现实生活中出现了某种"异端"观念,理论家则必须提倡一种"正统"的思想,来加以引导和改造。从这个角度看,理论家的思想,就与民间奉行的观念,呈现出完全不同的面目,理论家构建的思想史,就不能完全等同或取代民间思想史。

古代中国男尊女卑的思想观念,也应该从这个角度去考察。我认为:古代中国男尊女卑的观念,主要是封建理论家提倡的一种伦理观念,是一种理想化的观念,民间社会实际奉行的男女尊卑观念,未必如此。理想与现实之间存在着较大的差距。在民间社会的家庭内部,在相当大的程度上,虽然不能说是女尊男卑,但是,妇女的地位,并不像我们想象的那般低贱。也许,正是在民间社会的家庭内部,普遍存在着与男权社会的一般特点相抵触的男女尊卑观念。理论家为了适应男权社会的需要,才感觉到有必要提倡男尊女卑,才不遗余力地提倡和论证男尊女卑观念的必要性和合理性。而近代以来,在反传统反礼教的时代潮流中,激进思想者发出的反男权的呼声,描绘的血淋淋的女性悲剧命运,以及对男尊女卑观念的深恶痛绝,他们所依据的,往往是封建思想家提供的思想材料,或者说,激进思想者所反对的,只是封建思想家宣扬的男尊女卑观念。对古代民间社会真正奉行的男女尊卑观念,他们并未作过认真深入的考察。因此,高彦颐先生说得对:"'五四'模式(引者按:即'五四'激进思想家构建的'男尊女卑'模式)在很大程度上,衍生于对理想化准则的静态描述。"(高彦颐《闺塾师——明末清初江南的才女文化》第9页,李志生译,江苏人民出版社 2005 年版)所以,近百年来流行意识所描绘的妇女生活状况的糟糕局面,其所依据的资料,是封建思想家的高文典册;民

间社会的妇女生活状况,并非完全如此。我相信,自宋元以来,道德家提倡的一些残害妇女的陋习,的确对妇女的身心造成了极大的伤害。但是,这些陋习实施的范围到底有多广,影响面到底有多大,是否对封建时代的大部分妇女都产生了极大的伤害,这实在是很值得怀疑的。我更愿意相信:封建道德家提倡的男尊女卑观念,以及依照这种观念制定的若干伤害妇女的鄙陋规则,也许对官宦之家或书香门第的妇女,的确造成过伤害,但对平民社会的普通妇女,则没有多大约束力和影响力。更为重要的是,我们不仅不能忽视,而且应该特别注意的是,理想观念与实际生活之间的巨大差距。事实上,正如高彦颐先生所说:古代中国的"伦理规范和生活实践中间,难免存在着莫大的距离和紧张"。虽然"'三从'这一规范,无疑剥夺了女性的法律人格和独立的社会身份,但她的个性或主观性并未被剥夺"(高彦颐《闺塾师——明末清初江南的才女文化》第7页,李志生译,江苏人民出版社 2005 年版)。通过对传统民间社会妇女生活真实情况的研究,可以证明:传统社会妇女的社会地位,并不像我们想象的那样低贱,相反,倒是更普遍地存在着男女平等甚至是女尊男卑的伦理现状。

为了说明夫妇双方在家庭生活中的实际地位问题,我们必须对男主外、女主内的传统观念,作具体的分析辨证。据《易》"家人卦"说:"家人利女贞。"《彖》解释说:"家人,女正位乎内,男正位乎外。男女正,天地之大义也。"《礼记·内则》也说:"礼始于谨夫妇,为宫室,辨内外,男子居外,女子居内,深宫固门,阁寺守之,男不入,女不出。"宋元以来的道德家,依据这些元典文献,进一步突出强调男主外、女主内的观念。近代以来的学者,批判传统封建观念对女性的压制,每每首先对男外女内的观念进行攻击,认为它把女性限制在家庭中,制约了女性的发展,并把它视为导致男尊女卑局面的重要原因。其实,在我看来,男主外,女主内,并不等于男尊女卑。或者说,男外女内并不必然导致男尊女卑现象的发生。男外女内不是男尊女卑的伦理观念,而是基于男女生理和心理上的不同特点,所作的社会分工。强调男外女内的社会分工,让男子到外部世界去劳作,创造维持家庭生活的物质财富,让女子在家中操持家务,教养孩子,主持家政,稳固家庭内部的和谐秩序。这种分工,既是出于实际生活的需要,也在一定程度上体现了传统思想的人道主义立场。

一般说来,虽然丈夫也有教养子女的职责,但是,在世界上绝大多数民族的家庭中,甚至在整个动物界,生育、抚养子女的职责,主要是由女性来承担。生育子女者是女性,哺乳期的孩子更是不能离开生育他的母亲。女性与孩子朝夕相处,谙悉孩子性情,逐渐形成"一体状态"的母子亲近关系,就说明了女性更适合教养孩子,操持家政。一句话,是家庭生活的实际需要,决定了女性的活动舞台在内不在外。

再说,从男女的生理特征来看,古代学者以男为刚、为阳,女为柔、为阴,并非基于男尊女卑的观念立论,而是从生理、心理特征出发,对男女性别的一个大体而又不失准确的区分。女性阴柔,其生理和心理承受能力,相对于男子来说,都要弱小一些。同时,外部世界的生活压力和风险,相对于家庭世界来说,也要大一些。因此,以女主内,以男主外,我认为,在一定程度上正体现了传统思想的人道主义立场。

男主外,女主内。新妇进门,第二天便行"著代"之礼,新妇因此而取得了主管家政的大权。《礼记·昏义》对"著代"之礼有详细的说明:"厥明,舅姑共享妇,以

一献之礼奠酬,舅姑先降自西阶,妇降自阼阶,以著代也。成妇礼,明妇顺,又申之以 著代,所以重责妇顺焉也,妇顺者,顺于舅姑,和于室人,而后当于夫,以成丝麻布帛 之事,以审守委积盖藏。"简单地说,所谓"著代",就是把管理家政的大权交给新妇。 所以,妇持门户、主管家政在传统社会确是相当普遍的情况。与封建道德家提倡的 "三从"之德相反,在家庭中,妇持家政,丈夫在一定程度上也得听从妻子的统筹安 排。所以,高彦颐先生指出:"虽然男性一直宣称对家庭财产拥有法律权力,并且父亲 享有对妇女和孩子的权威,但作为家务的实际管理者、母亲及儿女的教育者,家庭主妇 无疑拥有充分的机会,对家庭事务产生影响。在每日生活的场景中,女性很难是家庭体 系的旁观者。"(高彦颐《闺塾师——明末清初江南的才女文化》第 12~13 页, 李志生 译、江苏人民出版社 2005 年版) 丈夫和妻子在家庭中的地位, 可以从夫妇双方对家庭 事务的决定权中体现,可以从夫妇双方对家庭经济权的控制中展现。中国台湾学者刘增 贵先生在《琴瑟和鸣——历代婚礼》一文中、注意到妇女在家庭中的"钥匙权"、认为 "主妇负责家内事务,主中馈(管理膳食)、督导妇工、接待宾客之外,还拥有钥匙权, 掌握了全家重要箱笼与门户","钥匙象征着家务的独立处分权。在实际事务的执行上, 所谓'三从'并不是绝对的。在这点上,礼制的主张跟社会实情有相当距离"(刘岱主 编《中国文化新论・宗教礼俗篇・敬天与亲人》第 452 页、生活・读书・新知三联书 店 1992 年版)。妇女掌握家庭的"钥匙权",实际上就是控制了家庭的经济大权.掌握 了家庭事务的决定权。家道的兴衰,很大程度上取决于妻子持家的水平和能力。因此, 妻子在家庭中的地位,绝不是一个旁观者,而是一个事实上的总管身份,在普通百姓家 庭中尤其如此。

所以,在传统社会的一般家庭中,从表面上看,父亲是权威,其地位也是至高无上的。但是,实际掌管家庭,作为家庭成员的核心人物的,不是父亲,而是母亲。在一个不和谐的家庭中,子女往往是站在母亲一边的。母亲可以操纵子女对抗他们的父亲,父亲却没有能力团结起子女来反对他们的母亲。在家庭中,父亲往往是孤立无援的,也是无能为力的。他只有表象上的权威地位,却没有管理家庭的实际权力,也没有操纵家庭成员的实际能力。实际上,"夫为妻纲"的传统,在整个中国传统社会,只是停留在道德家的观念中,并未得到完全的实施。因此,准确地说,在家庭生活中,不是男尊女卑,而是女尊男卑。

其次,民间文学最能反映出世俗社会真正奉行的思想观念,因此,考察世俗社会的男女尊卑观念,民间文学是一个值得特别珍视的文本依据。我们发现,民间文学中的"巧女故事",就突出地体现了妇女在民间社会家庭中的实际地位,与传统道德家在高文典册里发表的男尊女卑观念截然不同。在"巧女故事"中,妇女被描绘成女强人,她以超出常人的智慧和能力,解决人生的种种难题,克服生活的重重艰险,她的智慧和能力,往往是在与身为丈夫或情人的男子的对比中展示出来的。所以,在"巧女故事"中,与巧女的智慧和能干相对照的,是男子的愚笨和软弱。比如,赵景深在《中国的吉诃德先生》一文中,通过对"东方呆丈夫"和"西方呆老婆"故事的比较研究,就发现:"大约西方的呆子大半是老婆,东方的呆子大半是丈夫或男子。"德裔美籍学者艾伯华通过对中国民间故事的研究,也发现中国民间社会女性的地位相当地高,他甚至

怀疑,这是共产党人对民间文学材料的"伪造"(艾伯华编《中国民间故事类型·前 言》,王燕生、周祖生译,商务印书馆 1999 年版)。其实,这种怀疑是没有依据的,因 为中国民间社会妇女地位高的现象,不仅表现在民间故事中,而且也体现在宋元以来的 戏曲、小说中、如《碾玉观音》、《白蛇传》等爱情小说,就常常把女性描绘成智慧和 能干的强人,这和"巧女故事"一样,展示了民间社会女性的实际生活状态和社会地 位。有人认为:古代戏曲、小说中塑造的这种女强人形象,"多半是因为中国社会女性 所受的苦难深重、因而更值得同情和表彰的缘故"(何满子《中国爱情小说中的两性关 系》第107页,上海书店出版社1999年版)。这种解释也是缺乏根据的,我认为,古 代戏曲、小说和民间故事所展示的,应是民间社会妇女的实际生活状况。丁乃通先生通 过对中西民间故事的比较研究,就指出:中国民间故事中,女性形象独呈异彩,灼人眼 目,赞美女性聪明、讲述丈夫怕老婆的故事特别多、"一般人通常认为中国旧社会传统 上是以男性为中心、但若和其他国家比较、就可以知道中国称赞女性聪明的故事特别 多。笨妻当然也有,但仅是在跟巧妇对比时才提到。丈夫很少能占上风,而且在家里经 常受妻子的管束"(丁乃通《中国民间故事类型索引》之《前言》第25页,中国民间文 艺出版社 1986 年版)。这与赵景深先生的观点是完全一致的。从表象上看,在中国传统 家庭中,男人是家长,是权威,是家庭的核心,但是,实际情况并非如此,民间故事和 古代戏曲、小说中反映出来的家庭核心和权威,是女人,不是男人。

另外,日本传统家庭中的情况,也可以为我们的观点提供支撑。众所周知,日本文 化的源头是中国文化,日本的传统文化就是中国的儒家文化。所以,深受传统中国文化 影响的日本人,也像中国人一样,特重家庭观念。在日本的传统家庭生活中,男女社会 地位的公开姿态和真实情况之间,也像传统中国社会一样,存在着极大的差距。荷兰学 者伊恩·布鲁玛在《日本文化中的性角色》一书中,就对这种现象作过形象的描述和 深刻的分析,他说:"我记得在一次晚餐聚会时,外国客人们吃惊地看到那个日本丈夫 随意扔下并打碎盛满食物的盘子,坐着一动不动地命令他的妻子迅速打扫干净。"他认 为:"由于当事人的表演技巧,这幕哑剧毫不奇怪地欺骗了一般的外人。在许多情况 下,那位家庭主妇的温顺的外表不过是一位实权在手的厉害母亲的公开面具,而爸爸的 粗鲁的咆哮后面则隐藏着一位抱住男性特权不放的孤独的男人。奴隶和军士长都是公开 的角色,它们与每个人的真正气魄无多大关系。妻子当众尊敬她的丈夫,因为那是社会 期望于她的。但她尊重的是丈夫扮演的角色,而不是他本人。至于他们私下的关系如何 又另当别论了。"他通过对日本文学的考察,发现日本文学中的父亲,"不是荒唐可笑, 便是可怜巴巴的孤独的老者,呆在一角以酒浇愁。他肯定从未当过英雄。如果有家庭英 雄的话,那便是那位好母亲"。在日本民间社会,丈夫不但没能享有作为权威家长的荣 光、反而常常成为妻儿虐待的对象。伊恩・布鲁玛列举了日本流行的连环画《愚蠢的 爹》为例子,在这本连环画里,爹始终是被虐待的对象,爹像条狗一样,被用锁链拴 在一根树桩上,他一说话,他的老婆就踢他的脑袋;他带着满身可怕的烧伤和鲜血淋漓 的伤口, 蜷缩在他老婆的大脚下, 她像一个获胜的猎人踩在他身上, 而他的儿子们呢? 则围着他手舞足蹈,如同发疯的吃人魔鬼。对于这种现象,伊恩・布鲁玛不无困惑地感 叹说: "在一个往往被(正确地或错误地)称为半封建的国家里,出现这一现象会使人 困惑不解。那里严格的等级划分有强盛的军事传统为基础,本应提倡对家长的某种尊敬。然而,即使对大众文化浮光掠影地瞥一眼,也将看到,这套连环画尽管也许有些过分,并不异乎寻常。"(伊恩·布鲁玛《日本文化中的性角色》第 203~205 页,张晓凌、季南译,光明日报出版社 1989 年版)

日本大众文化中男女社会地位的这种公开姿态和实际情况之间的差距,在传统中国民间社会也是非常普遍的。这是由两国大体相近的传统文化背景所决定的。正像一般的外国人到了日本,看到如伊恩·布鲁玛所描绘的那幅晚餐聚会场景,往往容易被蒙骗,误认为丈夫是家庭的发号施令者,日本家庭中存在着严重的男尊女卑现象。初次深入到传统中国家庭中的外国人,也容易被这种表象所迷惑,产生类似的误解。我赞同伊恩·布鲁玛的观点,并认为中国传统家庭与日本一样,"妻子当众尊敬她的丈夫,因为那是社会期望于她的。但她尊重的是丈夫扮演的角色,而不是他本人"。社会期待妻子尊敬、服从她的丈夫,这个期待,准确地说,是男权社会的期待,是男人的期待。产生这种期待的背景,则可能是妻子不尊敬丈夫,不服从丈夫。在期待与对立中,就自然出现了妻子尊重"丈夫扮演的角色,而不是他本人"的折中现象。所以,我认为,传统社会男女的社会地位,有表象、本质之别,有家里、家外之差。从表象上看,是男尊女卑;从本质上看,则是女尊男卑。在家里是女尊男卑;在家外则是男尊女卑。

所以,我比较赞同林语堂先生的观点,他说:"凡较能熟悉中国人民生活者,则尤能确信所谓压迫妇女乃为西方的一种独断的批判,非产生于了解中国生活者之知识。" "实际生活上,女人究并未受男人之压迫。"(林语堂《吾国与吾民》第 128、130 页,陕西师范大学出版社 2002 年版)同时,我还认为,男尊女卑观念,当是伦理上的一种序次,一种对天地阴阳观念的比附,与社会地位不是一回事。在这种意义上讲男尊女卑,并不意味着妇女就肯定受压迫。如班昭说:"阴阳殊性,男女异行。阳以刚为德,阴以柔为用,男以强为贵,女以弱为美。故鄙谚有云:生男如狼,犹恐其尫;生女如鼠,犹恐其虎。"(《女诫·敬慎》)在这里,是仅从生理、性格特点方面讲男女之别,并没有压迫女性、轻视女性的意义。所以,高罗佩的观点是有借鉴意义的,他说:"虽然儒家认为女比男低,但正如地比天低,这是天经地义的,这种观念绝不意味着他们像中世纪基督教教士那样憎恶女人。"(高罗佩《中国古代房内考》第 83 页,李零、郭晓惠等译,上海人民出版社 1990 年版)

因此,我觉得,"男尊女卑"是一种理想化的观念,是一种有时代政治色彩的观念。准确地说,是"五四"时期的激进思想家,为着反封建的目的,为着解放思想、解放妇女的目的,而建构起来的一种伦理观念;是古代思想家为着整合家庭秩序,解决家庭权力纷争,而建立起来的一种理想观念。如果我们把这种理想化的观念,有时代政治色彩的观念,当作现实生活中实际奉行的观念,则是一种错位的理解。

#### 四、惧内: 传统中国男人的美德

男女的尊卑地位,有表象和本质之别,有家里和家外之别。在表象上,在公开场合,是男尊女卑,是妻子尊服丈夫;在本质上,在家庭内部,则是女尊男卑,是丈夫服

从妻子。在男尊女卑的表象下,在"三从"、"四德"的礼制教条下,实际生活中呈现出来的,则是比较普遍的丈夫惧怕老婆的现象。

惧内,就是怕老婆。惧内,又称"季常癖",或者叫做"季常之惧"。据《宋史·陈希亮传》记载:陈亮的儿子陈慥,字季常,号方山子,又号龙丘先生,喜欢谈佛论道,好宾客,乐蓄声妓,他的妻子柳氏特别凶狠嫉妒,陈慥非常怕她。有一天,他在家设宴款待宾朋,苏东坡也应邀参与。宾主酒酣耳热、极尽欢悦之时,他的妻子柳氏"持棍敲壁",宾朋溜之大吉。这时,好开玩笑的东坡先生赋诗一首:"龙丘居士亦可怜,谈空说有夜不眠。忽闻河东狮子吼,拄杖落手心茫然。"后世就以"河东狮吼"比喻妻子悍妒,以"季常之惧"指丈夫惧内。以"狮吼"比喻妻子威风,甚至在戏曲、小说中,还常有"畏妻如虎"等说法。在狮、虎猛兽雄风的威慑之下,丈夫的地位的确是可堪怜悯的了。

在传统中国社会,丈夫惧内具有相当的普遍性,甚至如蒲松龄所说:"惧内,天下之通病也。"(《聊斋志异》卷六《马介甫》"异史氏曰") 我想,这绝对不是夸大其辞,因为,在古代,上至王公贵族,下到平民百姓,勇猛如刺客侠少,文雅如书生才子,都不免有此通病。如封建帝王,作为天下的最高统治者,也不免惧内的通病。不然,历史上屡见不鲜的外戚干政事件,皇后临朝事件,就不能得到正确的解释。我们也无法理解一个卑弱的女人,居然能够成为亡国灭族的"祸水"。

颜之推说得对,在日常生活中,"禁童子之暴谑,则师友之诫,不如傅婢之指挥。 止凡人之斗阋,则尧舜之道,不如寡妻之诲谕"(《颜氏家训·序致篇》)。对于男子来 说,"师友之诫"和"尧舜之道",不如"傅婢之指挥"和"寡妻之诲谕",这固然有 像孔子所谓"吾未见好德如好色"的缘故。然而,这里也隐约地表现出男子对女子的 某种臣服心理,或者说是男子的惧内心理。名高如尧舜,尊严如师长,他们的"道" 与"诫",作用于人心,往往是表面上的。让男子心悦诚服,并进而循规蹈矩的,是女 性,特别是妻子。男人的惧内,于此斑斑可见。

举个例子来说吧! 历史上有名的刺客专诸,想来大家都应该知道这个人物。据说,伍子胥从楚国逃亡出来,在去吴国的路上,遇到了专诸。当时专诸正准备跟人决斗,那阵势可吓人啦,"将就敌,其怒有万人之气,甚不可当"。可就是在这千钧一发的关键时刻,"其妻一呼即还",娇妻的一声呼唤,出鞘之剑也黯然失色,"甚不可当"的英雄之气也顿时委靡。所以,伍子胥觉得特别奇怪,问道:"何夫子之盛怒也,闻一女子之声而折还,宁有说乎?"意思是说,你这样的表现,有说法吗? 你猜,专诸是如何回答的:"子观吾之仪,宁类愚者也?何言之鄙也! 夫屈一人之下,必伸万人之上。"(《吴越春秋》) 我认为,像刺客专诸这样的勇武之人,当"其怒有万人之气"时,女子的一声呼唤,就使他闻声折还,气馁如此,如果说这不是惧内,就真的不好解释啦。意味深长的是,专诸并不以惧内为耻,不认为惧内是愚者所为。他批评嘲弄惧内者之言为"鄙",认为惧内是男子的美德,能达到"屈一人之下,必伸万人之上"的目的。跟这个故事极为类似的,是关于苏格拉底惧内的故事。据说,苏格拉底的太太辛太普是个凶狠的泼妇,她经常殴打苏格拉底。在双方发生口角时,她不仅用污水泼他,还当众剥下他的衣服。平时也喋喋不休,说话很尖酸很刻薄。友人问苏格拉底:"你为什么不教训

辛太普这样一个世间最没有教养的女人,而却心甘情愿忍气吞声地做她的丈夫呢?"苏格拉底幽默地回答说:"因为我要了解人类。我选她做妻子时自有意图。如果我能忍受这样一个女人,岂不可以容忍天下所有的人了么?"苏格拉底的回答,与专诸的观点如出一辙。这是非常值得注意的观点,说明了男人惧内的必要性和重要性,这个问题我在后面再讲。

传统社会男子惧内的普遍现象,在民间故事中也有充分的反映。丁乃通先生就发现 中国民间故事中,赞美女性聪明,描绘丈夫怕老婆的故事特别多。比如,灰姑娘型故事 就体现了这种惧内现象。在灰姑娘型故事中,有一个类型化的情节,灰姑娘幼年丧母, 后母来到家中、生了自己的女儿、灰姑娘受尽了后母的虐待、而灰姑娘的父亲、或者只 出现在故事的开头,或者根本不知道灰姑娘被虐待的事情,更常见的情况,则是助纣为 虐,伙同后母虐待自己的亲生女儿。灰姑娘的父亲之所以助纣为虐,伙同后母虐待自己 的亲生女儿。我认为,这与灰姑娘的父亲惧内有关,因为惧内而不惜手刃父女亲情。这 种现象,在古代中国的历史文献中,也随处可见,如舜的父亲瞽瞍,就伙同后妻后子多 次迫害舜,并且想把他置之死地,就是其中一个最有名的例子。同时,这种因为惧内而 手刃父子亲情的现象,也受到学者的关注,如颜之推说:"凡庸之性,后夫多宠前夫之 孤、后妻必虐前妻之子。"(《颜氏家训・后娶篇》) 后妻敢于虐待前妻之子、忽视丈夫 与前妻之子的血缘亲情。这说明,在新组成的家庭中,妻子的地位是至高无上的,敢于 忽略丈夫的情感而为所欲为,也说明丈夫在家庭内部的卑弱地位和无权处境。丈夫不痛 惜自己的亲生子女,反而宠爱非亲生的"前夫之孤",这也说明丈夫在新家庭中的卑弱 地位,以及对后妻的迁就:牺牲父子亲情而迁就后妻,并进而宠爱"前夫之孤",也体 现了丈夫无奈的惧内心理。所以,宋人袁采说得对:"凡人之子,性行不相违,有后母 者、独不为父所喜。父无正室、而有宠婢、亦然。此固父之昵于私爱。"(《袁氏世范· 睦亲篇》)准确地说,是由于丈夫的惧内所导致的。

丈夫惧内,在宋元以来的戏曲、小说中,也多有体现,其中最为人熟知的,当数蒲松龄《聊斋志异》中的《马介甫》和《江城》二篇。《马介甫》中的杨万石,畏妻如虎,他的弟弟和父亲也是闻风丧胆。他经常"长跽床上",请求妻子宽恕,有时又被妻子"操鞭逐出",他弟弟被迫投井自杀,他的父亲也经常被"批颊摘须"。后来,他得到好友马介甫的帮助,服下"丈夫再造散",着实威风了一阵子。但是,药力过后,却又软弱如前,惧内如故。《江城》中的高蕃,也是畏妻如虎,惧妻如狼,他经常被妻子"挞逐出户",批颊刮脸,"如犴狴中人,仰狱吏之尊也"。起初,"长跪犹可解,渐至屈膝无灵,而丈夫益苦矣"。后来,得一老叟传授的秘法,才解脱了被妻子虐待的痛苦。现实生活中惧内的丈夫,虽然未必都如杨万石、高蕃这般,被折磨得生不如死。但是,我们说,在传统社会,丈夫或轻或重都有点惧内,则是比较符合实情的。

男人惧内是传统社会的一种普遍现象。可是,自"五四"以来,以反传统礼教为己任的激进思想者,不仅把数千年中国妇女的卑贱地位大大地夸张了,而且也完全忽视了传统社会男子惧内的普遍现象。导致这种思想格局的原因,主要有两个方面:一是激进思想者所据以立论的材料,是古代思想家、道德家的高文典册,没有对古代民间社会男女的真实生活状态,做认真的调查研究,所以,我始终觉得,他们所说的是表象,而

不是实质。二是激进思想者为证成己说,为了思想解放运动的需要,往往对那些不利于论证男尊女卑论点的史料,或者视而不见,或者略而不论。男人惧内的行为,与激进思想者深恶痛绝的男尊女卑现象,可谓格格不入。所以,批评抨击男尊女卑传统的激进思想者,对男人惧内行为的普遍性,或者视而不见,或者曲为之说。如聂绀驽撰《论怕老婆》一文,认为男人怕老婆是假象,老婆怕男人才是实情,他说:"怕老婆者,一般的即是怕老公的反常现象也。也许包括真怕老婆者在内,主要的只是指未叫老婆怕而已。"在他看来,"怕老婆不一定是真怕老婆",有以敬爱老婆为怕老婆的;有以失掉偷情纳宠的自由为怕老婆的;有以不屑与老婆计较为怕老婆的;有仗老婆而升官发财,如驸马都尉、豪门赘婿之类的怕老婆的。所以,他认为,世上没有真怕老婆的人,如果有,"恐怕多少都具有武大郎或者别种缺点"。聂绀驽的观点,虽然不乏杂文家的犀利与雄辩,但是也缺乏学问家的严谨。所以,他的这番言论,虽然大快人心,但也不无偏激之处。

接下来,我要讨论的是,堂堂七尺须眉男儿,为什么或轻或重都不能免于惧内?唐 人任环,以惧内著称,杜正伦曾经嘲弄他说:"妇当怕者三:初娶之时,端居若菩萨, 岂有人不怕菩萨耶?既长、生男女、如养大虫、岂有人不怕大虫耶?年老面皱、如鸠盘 荼鬼、岂有人不怕鬼耶?以此怕妇、亦何怪焉!"(《太平广记》卷二四八《诙谐四》) 当然,杜正伦的这番嘲弄,虽然有趣,但纯属玩笑,可置而勿论。有人认为,女子的嫉 妒是男子惧内的根源,因为男子朝三暮四,寻花问柳,娶妾纳宠,必然遭到女子的嫉 妒,所以,男子是为了取得妻子的宽容,而迁就干她。这种说法也有不通之处,一方 面、大多数惧内的男子、并没有问柳娶妾的事情、另一方面、就体力来说、男子强于女 子,男子如《聊斋》中的杨太石、高蕃,为什么能够强忍悍妻的刮脸批颊,而不还手 反击? 再说,古代男子有提出离婚的优先权,为什么大多数惧内的丈夫,宁可强忍内心 不平之气, 而不施用他的"七出"之权。有人认为: 男人惧内, 是因为依恋妻子的情 色。其实,古代社会男子的性生活是比较开放自由的,并且性生活的高峰体验,往往是 在青楼楚馆里,而不是在闺房绣榻上,妻子并不是男人情感体验或情欲宣泄的最佳对 象。因为古代夫妻关系的成立,并不是因为爱情,也不完全是因为性诱惑,而是因为 "父母之命,媒妁之言"。所以,我以为,男子惧内,既与女子的嫉妒关系不大,也与 丈夫对妻子的情色依恋无关。有人认为:男人惧内,与礼教尚未大力弘扬或礼教的松弛 有关。其实,这也是经不起推敲的观点。固然,在隋唐时期,礼教尚未大力发扬,"夫 为妻纲"的礼教观念,并没有十分严格地控制人们的生活,所以,在那个时代,丈夫 惧内,竟成一时风气,如段成式说:"大历以前,士大夫之妻多妒悍者。"(《酉阳杂俎》 前集卷八)比如,隋文帝受制于独孤皇后,私生活受到严格限制,几个儿子都是一母 所生,甚至召幸一位宫女,都要受到独孤皇后的干涉,这在古代帝王中并不多见。唐高 宗受制于武则天。唐中宗更是以"怕妇"著称,以至伶人都当面调侃他说:"回波尔如 栲栳,怕妇也是大好。外边只有裴谈,内里无过李老。" ( 孟棨《本事诗》,见《历代诗 话续编》,中华书局 1959 年版)当时的大臣中,以惧内著名的,有任环、裴谈、阮嵩 等人。但是,宋元以来,礼教已经大力发扬,"夫为妻纲"的观念,已经产生了深入人 心的影响,而惧内、畏妻的现象仍然非常普遍。除了陈慥之妻柳氏,有著名的"河东

狮吼"。学者沈括也遭受妻子的虐待,常常被妻子打骂,甚至被拔掉胡须。宋人陶谷《清异录》、洪迈《夷坚志》等笔记小说,记载了不少这种夫弱妻强、丈夫畏妻如畏虎的事例,颇为引人注目。而明清时期的丈夫惧内事例,就多得不胜枚举了。

因此,我认为:丈夫惧内,与礼教尚未大力弘扬无关,也与礼教的松弛无关。它根本就是传统中国男人的一种基本品性。这种品性的形成,与女性貌似柔弱、实为坚强的特点有关,应该从传统中国男人特有的家国意识上去寻找原因。

首先,在传统中国,女性以柔弱为美,以敬顺为德。但是,柔弱并不等于软弱无力,敬顺并不等于绝对服从。事实上,女性正是因为柔弱、敬顺,而能以柔克刚,无往不利。女性貌似柔弱,而实则坚强,这种性别特点,与老子所说的"道"的特性,非常相似。在老子哲学中,"道"产生万物,养育万物,是万物的生命之源。但是,在万物面前,"道"又是一个弱者形象,它虽有逞强于万物的资本而不逞其强,反而以弱者的姿态呈现。"反者道之动,弱者道之用"(《老子》第四十章)。柔弱是"道"的基本特征。"物壮则老,谓之不道,不道早已"(《老子》第五十五章),"道"与"强壮"是相悖的。但是,"弱"并不等于无力,而是含孕着更大的力量,因为"天下之至柔,驰骋天下之至坚"(《老子》第四十三章)。因此,老子说:"天下柔弱莫过于水,而攻坚,强莫之能先,其无以易之。故弱胜强,柔胜刚,天下莫能知,莫能行。"(《老子》第七十八章)"故坚强者死之徒,柔弱者生之徒。""故坚强处下,柔弱处上。"(《老子》第七十六章)所以,"道"的力量,来自于它的柔弱,而不是强大。"道"有貌似柔弱而实则坚强的特点。

女人似道。据说,老子的"道"是非常女性化的"道","道"形象就是女性化的形象。老子对"道"的"生生"之德的赞美,对"道"的柔弱、虚静特点的赞美,就是对女性之德的赞美。所以,女人如"道",以柔弱为美。女人像"道"一样,具有貌似柔弱而实则坚强的特点。女人之于男人,正像老子所说,是"柔胜刚,弱胜强"(《老子》第三十六章)。表面刚强的男人,敌不过貌似柔弱的女人,这是符合老子的辩证法的,也是男人的宿命。

其次,妻子负责家内事务,掌管"钥匙权",主持家政,家庭中的一切大小事务,由妻子统筹安排,家庭内的劳作安排和利益分配的决定权,往往在妻子手里。妻子在家庭中是实质上的核心和权威,子女多半都自动团结在她的周围。在家庭中,丈夫是卑弱的,也是无能为力的。他不仅要顺从妻子,有时还得迁就子女,因为他取得子女的信任和喜爱,往往还要妻子从中撮合。因此,在家庭内部,是女尊男卑,丈夫必须服从妻子,以惧内之心理和行为,来维持家庭的现存状态。除非你有勇气抛妻别子,背井离乡,独自浪游天下,否则你将永远无法摆脱惧内的生存处境。甚至推翻旧家庭建立新家庭,也无济于事,因为新家庭的存在,也仍然是以丈夫惧内为前提的。

我在前面说过:对于一位传统中国男人来说,家庭必不可少。没有家的男人,其人生是不成功的。除非在万不得已的情况下,他们不会抛妻别子,背井离乡。即便背井离乡,他们心灵深处最牵挂的是家。在古代中国人的观念中,国之本在家,国的统一和稳定,端赖于家的团结和祥和。所以,欲治国平天下者,首先必须齐家,或者说,要成为一位合格的政治家,首先必须成为一位合格的家长。一个男子,如果能够通过自己的努

力,使家庭祥和稳定,也算是尽了治国平天下的责任。因此,作为统治者,便要带头齐家,鼓励训导民众尽力齐家;作为普通民众,更要以齐家为职责,以爱家护家为主要工作。家是什么?家是女性的代名词。一个男子,在结婚以前,母亲就代表家,没有母亲的家庭,是散乱不堪的,随时都有分崩离析的可能;结婚以后,妻子就代表家,民间称男女结婚为"成家",《诗经》里称男女婚娶为"宜室宜家",说明没有妻子就不成其为家。中国传统男人的重家观念,不妨说是重妻观念。重家者必重妻,甚至是敬妻畏妻。因为妻子代表家,你如果不敬惧她,就会发生家庭矛盾,动摇家庭的根基;你如果想推翻她,家也就不存在了。所以,我认为,男人惧内,是为重家,惧内是为了维持家庭的现存秩序,是为了齐家,以便进一步实现治国平天下的政治目的,这就是专诸所谓"屈一人之下,必伸万人之上"这句话的真实含义。

从这个意义上看,与其说惧内是男人的缺点,毋宁说是传统中国男人的美德。实际上,只有知书达礼的男人,对家庭社会有极强责任心的男人,才惧内。并且,责任心的强弱和惧内程度的深浅,往往是成正比关系的。在 20 世纪 40 年代,李宗吾先生写过一篇题为《怕老婆的哲学》的文章,力倡男人惧内,他认为:"古时的文化,建筑在孝字上","今后的文化,应当建筑在怕字上"。宗吾先生的文章,虽然诙谐幽默,不无夸张,但它提出的下列观点,如"怕老婆这件事,不但要高人逸士才做得来,并且要英雄豪杰才做得来","官之越大者,怕老婆之程度越深,几乎成为正比例","非读书明理之士,不知道忠孝。同时非读书明理之士,不知道怕。乡间小民,往往将其妻生捶死打,其人率皆蠢蠢如鹿豕,是其明证",确是极有理据的真知灼见。

以前,在谈论这个话题的时候,经常有学生问我:你怕不怕老婆?老实说,遇到这样的问题,我还真有点难为情,但是,我还是承认:我怕老婆,因为怕老婆是传统中国男人的美德。事实上,尽管我们从理论上和学理上坚信,惧内是传统中国男人的美德。但是,在现实生活中,在世俗社会里,在大男子主义的影响下,大部分男人,甚至很多本是非常惧内的男人,都羞于公开承认自己怕老婆。不过,在座诸位今天如果仍然要拿这个问题来问我,我也仍然会坦承:我惧内,因为我爱我家。

#### 主要参考文献

- 1. 梁漱溟:《中国文化要义》, 学林出版社 1987 年版。
- 2. 林语堂:《吾国与吾民》. 陕西师范大学出版社 2002 年版。
- 3. 高彦颐:《闺塾师——明末清初江南的才女文化》,李志生译,江苏人民出版社 2005 年版。
- 4. 伊恩·布鲁玛:《日本文化中的性角色》, 张晓凌、季南译, 光明日报出版社 1989 年版。
  - 5. 汪文学:《传统人伦关系的现代诠释》,贵州民族出版社 2004 年版。
  - 6. 汪文学:《正统论——发现东方政治智慧》,陕西人民出版社 2002 年版。
  - 7. 汪文学:《传统中国男人惧内现象考论》,《寻根》2005年第5期。

# 第三讲 中国人的经典意识 ——经典阅读与国民精神之重建

西方人做学问,喜欢小题大做,如埃利阿斯《文明的进程》那样的著作,通过研究琐碎的日常生活细节,如吐口水、上厕所、就餐习惯等,讨论西方文明的进程,很是新奇,很能给人启发。后来看到西方学者研究毛发、研究放屁、研究沐浴、研究乳房、研究眼泪等,都能写成博大精深的专门著作,很是让人佩服。其实,学问就应该这样做,这样的学问才是真学问。与西方人相反,近现代以来的中国人做学问,喜欢大题小做,所以,常常是空话连篇,往往不得要领。不好意思,今天我拈出"中国人的经典意识"这样一个大得不能再大的问题来讨论,相信诸位早已在心里嘲笑我大题小做了吧。所以,我要声明一下,我是从经典阅读的角度,讨论中华民族的文化凝聚力,讨论中华民族的文化正统观念;联系当下开展的儿童读经活动,以及逐渐形成的全民阅读风尚,讨论国民精神的重建问题。

在"全民阅读"渐成风尚的今天,读书不再仅仅是为了获取知识,增长见闻,读书已经成为一种生活方式,即由功利性的阅读发展成消遣式的阅读。在这种背景下,我们来讨论经典阅读问题,也许对大家的阅读选择是有借鉴意义的。再说,在国民精神渐趋西化而远离传统的当代,在政府当局日趋重视文化软实力建设和发展的今天,讨论民族文化凝聚力和民族文化正统观念,讨论经典阅读与国民精神的重建,也许是有现实意义的。

我是一位文化守成论者,我坚信每一位有文化的中国人,每一位有民族感情的中国人,都应该阅读传统中国经典。阅读传统中国经典,是为了传承民族文化,传承民族精神命脉,是为了提升国民的人文素质,培育健康纯正的国民精神。这是我的主要观点,也是我的基本立场。

## 一、经典:恒久之至道,不刊之鸿教

讨论经典意识和经典阅读,我想先谈谈什么是经典?经典是如何形成的?堪称经典的著作有什么共同特点?

何谓"经典"?《说文》说:"经,织也。"段玉裁注:"织之从丝谓之经。必先有经,而后有纬,是故三纲、五常、六艺谓之天地之常经。""经"的本义是"从丝",即纵丝,就是织布时用的纵向丝线。古人织布,先经后纬,经线是根本,犹如三纲、五常、六艺是天地之根本。刘熙解释说:"经,径也,常典也,如径路无所不通,可常用也。"(《释名·释典艺》)"经"就是径路,就是可以通达任何目的径路。所以,引申

开来说,文本中的"经",就是可常用的"常典",这正如刘勰所说:"经也者,恒久之至道,不刊之鸿教也。"(《文心雕龙·宗经》)换句话说,在一个民族的历史生活和精神生活中,经典具有至高无上的地位,是民族文化精神史上的原典、大典,是民族精神中"恒久之至道,不刊之鸿教",是历久弥新的,是颠扑不破的。它的最大特点,就是权威性,是一个民族的日常生活的最高法则。

不知道大家有没有注意到,中国人写文章或讲道理,有一个非常明显的特征,就是喜欢引经据典,充斥着子曰诗云。据我的考察,这种引经据典的写作习惯,在孟子的文章中就有了。你看他讲道理,结尾时总要来一句《诗》云什么什么的,似乎引用一两句《诗经》中的句子,就能证明他的观点是有依据的,是正确的。这种引经据典的写作方法,在汉代更是一种很普遍的习惯。汉人写政论文章或奏章,基本上都是依经立义,往往都要在文章的开头列举一大通经典中的名言,然后才亮出自己的观点。不仅是写文章,汉人说话也是这样。比如,那个陆贾,喜欢在高祖面前称引《诗》、《书》,搞得刘邦很不高兴,骂他说:"乃公居马上得之,安事《诗》、《书》?"还有,那位"武夫天性,不便文学"的将军周勃,根本就受不了儒生那套引经据典、高谈阔论的习惯,当然他也听不懂。所以,每当有儒生来向他汇报工作,他总是要先打招呼:"趣为我语,无甚高论。"意思是说:你有话就直说,不要高谈阔论。汉人写文章打报告是依经立义,甚至还以《春秋》为准则来判案,即所谓的"《春秋》决狱"。经典著作在汉人心目中的权威性,可想而知。产生于孟子而普及于汉代的这种引经据典的写作习惯,基本上积淀成为中国人的一种民族习性,历经两千余年的沧海桑田而丝毫未变。

在民族文化生活中,经典著作具有至高无上的权威地位。但是,经典的崇高地位和权威性,不是与生俱来的。经典是逐渐形成的,是被逐渐建构起来的。经典的形成,常常需要漫长的历史时间来检验,大多数经典著作,都是在经过若干时代的阅读、阐释和淘洗之后,才存留下来的,那些只经过少数人或者一两代人认可的著作,是很难成为经典的。衡量一部作品是否经典著作,时间是一个很重要的因素。我们这个时代,人心普遍功利,世风不免浮躁,因而也是"大师"辈出、"经典"泛滥的时代。其实,真正堪称大师的,又有几位?能否成为经典?不是借助传媒炒作而成的,也不是我们今天说了就算数的。我以为,大师与经典是合二为一的关系,大师必须有经典传世,经典必须是大师的写作。在某个领域里写几篇文章,或者出版过一两种小册子,就自命为大师,或者被吹捧为大师;随随便便一本迎合时尚的畅销书,就被称为经典。这样的书,上个月还在书店里成为畅销书,下个月就下架打包送纸浆厂,经典哪有这么短命的。在我看来,至少两三百年后还有大量读者认真拜读的作品,才堪称经典;至少要能写出传世两三百年还不过时的作品的作者,才能堪称大师。所以,诸位以后要慎用"经典"、"大师"这类特别高贵的词汇,也不要轻易相信报纸、媒体上那些滥用的"经典"、"大师"的称号。

衡量一部著作是不是经典,除了要经得起时间的检验外,还应当具备以下几个方面的特征·

其一,内涵上的丰富性和先进性。堪称经典的著作,必须具备特别丰富的思想内涵,包含人类社会、历史、文化、自然和宇宙等一些重大的思想和观念。而且,这些思

想和观念,具有先进性和普适性,能够促进人类文明的进步和社会的完善,可以极大地 丰富和有益于人类生活,并且能够成为人类社会生活的行动指南和行为准则。思想平 庸、内容单调、情趣低俗、观念反动的著作,绝对不能成为经典。

其二,时空上的超越性。经典著作虽然产生于特定的时代和社会,但是它总能超越其历史局限性和阶级局限性。也就是说,经典必须具有普世价值。它虽然是过去的著作,它必须是过去的著作,因为它至少得经过两三百年的历史时间的检验。我特别反感那种作者还在世时,作品就被吹捧为经典的做法,甚至今天才出版上市的书,明天就被吹捧为经典的做法。经典一定是过去了几百年的著作,但它又总是与当下的现实生活密切相关。过去任何时代的经典,其旺盛的生命力,总是表现在它的现在时,总是与当代社会生活息息相通。套用法国年鉴学派的那句名言,"一切历史都是当代史",可以说,"一切经典都是当代的经典"。一般而言,产生于特定时代特定作者之手的作品,都不可避免地具有时代局限性和个人局限性。但是,优秀的著作,必然能够超越时代局限,而与当下的生活息息相通;传世的经典,必须能够超越作者个人的喜怒哀乐,而表现人类普遍存在的问题,或者人类某种共同的感情。所以,经典的超越性,常常是指经典作品在内容上的超越性,在思想上具有普世价值。

其三,思想上的独创性。经典著作不仅在内涵上要具有丰富性,而且在思想上要具有原创性。这种原创性,不仅是独一无二的,无可取代的,而且还必须是历久弥新的,它能在不同的历史条件下,焕发出适应新时代的思想内容。

其四,阅读上的无限性。经典著作应当经得起反复阅读,不仅要经得起少数人阅读,而且要经得起多数人阅读;不仅要经得起一个时代的读者阅读,而且要经得起若干时代的读者阅读;不仅要经得起本民族本国家的读者阅读,而且还要经得起世界各民族各国家的读者阅读。也就是说,不同时代、不同阶层、不同民族、不同年龄、不同文化背景的读者,都能从中获得启发和教益。甚至同一个读者在不同时间、不同心境下阅读,都能获得不同的感受。经典著作必须经得起读者的反复折腾,正如诗人冯至在评价杜甫诗歌时所说的:"杜诗含变态,一读一回新。"杜诗当然不会变,杜诗之所以"含变态",是因为杜诗在思想内容上具有丰富性,因此在阅读上具有无限性,因而经得起读者的反复折腾,一读再读,所以是"一读一回新"。那种匆匆读过一遍,就永远不想再阅读的书,肯定不是经典。

## 二、四书五经:中国人的民族经典

在世界历史上,任何一个历史悠久的伟大民族,都有自己的民族经典,如印度的"吠陀"(包括《梨俱吠陀》、《娑摩吠陀》、《耶柔吠陀》和《阿闼婆吠陀》)和"佛经",古希腊的《荷马史诗》和亚里士多德、柏拉图的著作;希伯来的《旧约全书》和《新约全书》,中华民族的"四书五经"。

在我看来,任何一个能延续上千年的民族,必定有一种博大、均衡、坚忍、强健的 民族精神作支撑。民族精神就是一个民族的联系纽带和发展动力,直接决定这个民族的 生存现状和发展前景。这种精神力量是如何培养起来的呢?我坚信,就是靠这个民族世 代相传、世代尊奉的民族经典涵孕培育起来的。概括地说,民族经典培育民族精神,民族精神支撑民族生命的生存和发展。一个没有全民族共同尊奉的经典的民族,就是没有民族精神的民族,就是没有前途的民族。一个不懂得尊重民族经典的民族,就是精神不健全、凝聚力不强大的民族,就是没有前景的民族。"四书五经"是中华民族共同尊奉的民族经典,中华民族是一个懂得尊重民族经典的民族,中国人最重经典的权威性,历来便有引经据典的思维习惯。"四书五经"涵孕培育成中华民族博大、均衡、健康、纯正的民族精神,这种民族精神不仅成为联系华夏各族的精神纽带,而且也是推动中华民族发展前进的精神动力,同时也是维系中华民族延续两三千年不衰败的精神支柱。

经典是有层次分别的,有领域经典和民族元典之分。在每一个学科领域,都有其代 表性、开创性的领域经典,如,有政治学经典,有法学经典,有文学经典,有哲学经 典,有伦理学经典等。比如,在中华文化史上,有很多领域经典,如哲学上的《周 易》、《老子》,史学上的《史记》、《汉书》,文学上的史迁文、相如赋、李杜诗、苏辛 词,医学上的《本草纲目》、书学上的王羲之书法、画学上的顾恺之画等。但是,对塑 造中华民族的文化心理和民族精神起决定作用,在中华民族发展史上起着精神支柱作用 的,则是"四书五经"。"四书五经"是经典中的经典,是中华民族的精神元典。"元 典"这个词不是我的发明,是著名学者冯天瑜先生创制的。"元典"这个词很有意思, 我很喜欢。冯天瑜先生的学问做得好,我特别佩服他的《中华元典精神》和《中华文 化史》这两部书,可谓博大精深,自成体系。我在十余年前,写过一本名叫《正统 论——发现东方政治智慧》的书,就直接受益于他的《中华文化史》的启发。冯先生 认为:并非一切古老的、重要的书籍,都可以被称为"元典",只是那些具有深刻而广 阔的原创性意蕴,又在某一文明民族的历史上,长期发挥精神支柱作用的书籍,才可以 称之为"元典":首次系统地而不是零碎地、深刻地而不是肤浅的、辩证地而不是刻板 地表达出对于宇宙、社会和人生的观察和思考,用典籍形式,将该民族的"基本精神" 或者"元精神"加以定型,这种典籍,就可以称之为"文化元典"。诸位想想,中华文 化史上能够堪此"元典"之称的,有哪些典籍?我以为,这非"四书五经"莫属。冯 先生用"中华元典"一词称"经书"、称"四书五经"、非常准确、特别形象、很有概 括性。以"四书五经"为主的中华元典、实在是可与印度元典、西方元典鼎足而三、 成为人类社会最具原创性、最具影响力的三大精神支柱。

"四书五经"作为中华民族的文化元典,也有一个在解读与诠释过程中,逐渐经典化的过程。大体上讲,在宋代以前,在统治阶级政治权力的支撑下,经过历代学者的解读、诠释与建构,"五经"逐渐完成了它的经典化过程。其实,在先秦时期,"五经"是诸子百家共同的学术资源,不是儒家所独有的。只不过在解读与诠释"五经"的工作中,儒家学者最为擅长,最为热心,所取得的成就也最大。"五经"并非儒家所独占,但确为儒家所独擅。因此,这种在先秦时期为诸子百家共同拥有的学术文化资源,逐渐成为儒家学者独占的学术资源。经过汉武帝"罢黜百家,独尊儒术",立五经博士,"五经"便成为儒家独有的经典。"四书"的经典化过程发端于朱熹,他将《礼记》中的《大学》、《中庸》两篇单独提出,与《论语》、《孟子》合在一起,命名为"四书",并进行全面系统的诠释和研究,建构起所谓的"心性之学",又称"内圣之

学"。儒家学说统称为内圣外王之学,"四书"是内圣之学,"五经"是外王之学。朱熹等理学家表彰"四书",将"四书"经典化,发掘"四书"中的内圣之学,是由于他们很敏锐地看到,汉唐时期侧重发展的以"五经"为中心的外王之学,缺乏一种内在的支撑和精神依据。因此,他们表彰心性之学,强调内圣之学,目的就是为了以内圣开出外王,用以"四书"为代表的内圣之学,支撑以"五经"为核心的外王之学。所以,"四书"的经典化过程,起始于朱熹,发展于宋元,形成于明清。当然,必须承认的是,在"四书"的经典化过程中,科举制度的推动之功,是不可忽略的。总之,在传统中国独尊儒学的政治、文化、思想背景上,"四书五经"凭借着政治权力的支撑,而逐渐意识形态化;通过历代学者的精心建构,经过道德家的努力提倡,而逐渐经典化;成为华夏族人的行动指南、思想准则、道德教科书和入仕的敲门砖,对中华民族的文化心理和民族精神,产生了决定性的影响。

"四书五经"的经典化过程,也并不是一帆风顺的。我以为,中华民族的文化元典 在历史上经历过三次大的劫难,并且一次比一次猛烈,一次比一次沉重。

第一次,是秦始皇的"焚书坑儒"。秦始皇的"焚书坑儒",完全是出于政治上统一思想的需要。秦王朝以法家思想为政治统治思想,认为儒家是"以文乱法",自然就要焚你的书,坑你的人啦。关于这个问题,我一直强调,我们应该对秦始皇持一种"了解之同情"的态度,秦始皇的"焚书坑儒",也是不得已而为之。因为国家的统一,政治的稳定,最重要的一个前提,就是思想上的统一。秦始皇的"焚书坑儒",汉武帝的"罢黜百家,独尊儒术",实际上是一回事,就是要统一思想。思想的统一,对于国家社会、团体公司,甚至家庭,都是非常重要的。心往一处想,劲才能往一处使,这个道理很简单,大家都明白。我总觉得我们过去对秦始皇的"焚书坑儒",给予了太多的责难和批评,实际上这是不公平的。再说,秦始皇的"焚书坑儒",它的破坏性也是很有限的,虽然烧了多少书我们不清楚,但坑的人却是有案可查的,才四百余人。和"文革"中冤死的人数相比,那仅仅是一个极小极小的零头。

第二次,是"五四"时期的打倒"孔家店"。在"五四"时期激进的反传统思潮中,一大批激进的思想家,提倡科学与民主,对中国传统的儒家思想进行了尖锐的批判,"四书五经"被视为封建流毒,遭到沉重打击,"孔家店"成为当时激进思想家的众矢之的。其实,我一直认为,"五四"思想家的反传统,有着现实的目的,主要是为了思想解放斗争的需要,是用评价性的批评代替真正的学术研究,把学术研究当作思想斗争的武器,所以,一开始就带着矫枉过正的目的,甚至为了思想解放斗争的需要,凭借印象和经验,建构起一些与历史事实不完全吻合的观点。例如,男尊女卑就是一个典型,它基本上就是反封建的思想家,出于提倡妇女解放,反抗封建礼教的需要,而建构起来的一种历史观念。因此,其学理常常是粗疏的,其结论往往是预设的。

另外,关于"五四"的反传统思潮,有两点值得注意:其一,"五四"时期的打倒"孔家店",与秦始皇完全出于政治目的的"焚书坑儒"不一样,与"文革"时期红卫兵的野蛮做法也不一样。它是由一批既有深厚的国学功底又受到过严格的西方科学精神训练的思想家发起的,他们的反传统,虽然很激进,但总体上还是保持着理性,他们既没有"焚书",也没有"坑儒",只是耍耍嘴皮子,动动笔杆子,在思想意识领域里兴

风作浪而已。事实上,他们也深知精神传统对民族发展的重要性,所以,他们的反传统,只是出于现实需要的权宜之计。其二,虽然是权宜之计,但是其影响却是相当深远的。可以说,它是从根本上改变了中国人的精神传统,从根本上在中国人的心中,确立了传统与现代化的矛盾对立关系。所以,直到今日的中国人,保守传统者,往往反对现代化;主张现代化者,常常就要反传统。传统与现代化在当代中国人的观念中,常常是水火不容,势不两立,这不能不说是"五四"思想家的责任。因此,当代思想家鉴于当代国民的这种"五四"阴影,就提出传统思想的现代转化新课题,以弥补"五四"的偏激,以清理"五四"的阴影。我觉得,反思"五四",仍然是当代思想家必须面对的一项重要课题。

第三次,是"文革"时期的"破四旧",打倒"孔老二",批林批孔。老实说,我不喜欢"孔老二"这个词,如果说"孔家店"这个词还有几分敬意的话,那么"孔老二"这个称呼就是大不敬,还有几分戏谑意味。如果说"五四"时期的反传统,批判"四书五经",是反传统的思想家解放思想的需要,还有一定的学理依据。那么,"文革"时期的反传统,则是一帮无知识无修养的红卫兵在无理取闹,他们对传统儒家思想的打击,尤具破坏性和毁灭性。这与当时世界性的反传统思潮有密切关系。

说来也怪,传统中国的儒家经典,可谓是打而不倒,毁而不灭。在近几年,它不仅复活了,而且还有复兴之势。比如,在最近几年,以政府行为推动的规模宏大的祭孔活动,以国家名义在海外建立的孔子学院,都足以说明在国家政府层面上对儒学和儒学经典的重视。另外,从 20 世纪 90 年代以来,发起于中国台湾、风靡于世界华人社会的中华经典阅读活动,成为一个引人注目的现象,也足以说明民间社会对儒学和儒家经典的重新认同。还有,在全国高校大量出现的国学班或国学讲习所,中央电视台的"百家讲坛",各地方电视台的国学论坛等,都足以说明,以传统儒学经典为核心的国学,的确存在着复兴之势。

自近现代以来,在"五四"反封建思潮的影响下,"四书五经"一度成为封建糟粕的同义语。我不这样看,我特别认同和坚决支持近年来在华人社会开展起来的传统经典阅读活动。众所周知,儿童经典阅读活动是台中师范大学王财贵教授发起的,这项活动自1994年起,从中国台湾开始,迅速影响到东南亚,乃至欧美华人社会。1998年,在南怀瑾先生的推动下,中国青少年发展基金会决定在中国大陆推广这一活动,并定名为"古诗文诵读工程",提出"读千古美文,做少年君子"的口号。经典阅读运动的发起人王财贵教授认为:一个人在13岁以前,要"读尽世间名篇,听尽世间名曲,看尽世间名画",才可能造就成新一代的学贯中西的创造性人才。王财贵先生作为新儒学大师牟宗三的弟子,自有新儒家常有的偏执的一面,然而,他提倡的读经活动,则是引人深思的,值得任何一位意欲复兴中华传统文化的读书人关注和支持。我在前面说过:一个民族的发展壮大,需要一种博大、均衡、淳厚的民族精神作支撑。而一个伟大的民族,她的民族精神,就是靠几部千古流传的民族文化元典培育起来的。中华民族的文化元典,就是"四书五经"。离开"四书五经"的涵孕,中华民族精神将成为空中楼阁,无本之木,无源之水。鲁迅先生说得对:"惟有民魂是值得宝贵的,惟有他发扬起来,中国才有真进步。"(《华盖集续编·学界的三魂》)我们的"民魂"在哪里?我认为,中

华民族的"民魂"就在"四书五经"中。所以,我觉得,作为祖国的栋梁之才,作为中华民族精神的传承者,都应该认真精读细读这几部民族文化元典。南怀瑾先生说得好:"一个国家,一个民族,亡国都不怕,最可怕的是一个国家和民族的自己的根本文化忘掉了,这就会沦为万劫不复,永远不会翻身。"王财贵先生的呼吁也值得重视:"让一个儿童接受经典诵读教育,接受传统文化的熏陶,是要他长远地、默默地变化其气质,使他的生命陶熔出某种深度,以维护人性光辉,以提升人格品质,以造就人才,以陶铸大器。这是人类天经地义的期盼,这是教育主政者以及所有教师、所有家长的责任,也是一个有忧患意识的知识分子,所应慧眼洞见的远谋。"许嘉璐先生的话也很值得我们深思:"上个世纪之交,文人都受过中国传统文化的熏陶,国学根底很深,包括茅以升那样的理工科学生在内,从而产生了一批大师级的人物。近几十年,为什么我们没有大师级人物?为什么没有产生世界性的著作?我觉得,除了封闭、积贫积弱,'文革'等原因外,一个很重要的原因是传统文化的底子太薄。"

最后,需要声明的是,我是一位文化守成论者,对于传统儒学在当代的复兴之势,自然很是欢欣鼓舞,我也在很多场合宣传经典阅读,对儿童读经活动持积极支持态度。但是,我对蒋庆、康晓光等人提出全面儒化当代中国社会,以儒教为当代中国国教的观点,是持保留态度的。在 20 世纪 90 年代中后期,以蒋庆、陈明、康晓光、盛洪为代表的一批自称"大陆新儒家"的学者,经过十多年的酝酿和发展,于 2004 年 7 月,在贵阳阳精舍举行的"中国文化保守主义峰会"上高调出场,整合成以"南蒋北陈"为代表的"大陆新儒家学派",提出"儒化中国"的远景目标,致力于儒学的政治化和宗教化。他们认为:"五四"新文化后患无穷,自由民主祸国殃民,马克思主义失灵了,社会主义不行了,能够救中国的只有儒家。主张以儒教为国教,以儒化中国、儒化中国共产党、儒化中国政治文化教育、儒化整个中国社会,进而以儒化世界为己任。如果说"港台新儒家"已经有一定的偏执特征,那么"大陆新儒家"则是更为偏激,在学理上更加粗疏,在语言表述和逻辑论证上都存在着过度约化的问题和以偏概全的问题(张世保主编《大陆新儒学评论》,线装书局 2007 年)。因此,我欢欣于儒学在当代的复兴,认同和支持当下的儿童经典阅读活动,但对"大陆新儒家学派"的极端观点,却不能苟同。

## 三、文化认同与民族凝聚: 古代中国的社会特征

"四书五经"是中华民族的文化元典,儒家思想渗透了传统中国人的政治生活和日常生活的方方面面。古代中国人的国家认同,实际上就是文化认同,古代中国的民族凝聚力,实质上就是文化向心力。

在近现代,关于古代中国的国家性质问题,一度成为学术界讨论的热门话题。记得梁漱溟先生在他的名著《中国文化要义》一书中,专门写过一章叫《中国是否一国家》,讨论古代中国的国家性质。他的结论是:"中国非一般国家类型中之一国家,而是超国家类型的。"在他看来,古代中国之所以不像国家,一是因为它缺乏国家应有的功能,二是因为它缺乏国际对抗性,三是古代中国人极度缺乏国家观念。

我想追问的是,古代中国人既然如此缺乏国家观念,古代中国既然不像一个国家,那么,到底是一种什么样的力量支撑着这个庞大帝国,维持二三千年的历史而不衰败?

关于古代中国社会的特点,西方哲学家罗素有一句话,说得特别精辟:"中国实为一文化体而非国家。"现代史学家雷海宗先生也认为:中国是"一个具有松散政治形态的大文化区"。请注意,他们都认为古代中国不像一个国家,古代中国是一个"文化体",古代中国社会是一个"大文化区",都强调古代中国文化重于国家的特点。我以为,这是关于古代中国国家性质和社会特点的真知灼见。的确如此,古代中国是一个以共同的文化信仰维系着的人类共同体,共同的文化信仰所激发出来的感召力和凝聚力,大大超过国家和国家权力执行者的意志力。在古代中国,国家的灭亡是次要的,最可怕的是文化的灭亡,反对异族入侵的卫国战争,实际上就是捍卫民族文化、反对异族文化侵蚀文化正统的战争。文化代表国家,文化的灭亡也就标志着国家的灭亡,所以,《礼记·礼运》说:"故坏国丧家之人,必先去其礼。"西周王朝的崩溃,也被史家称为"礼崩乐坏"。可以说,一部中国古代政治兴衰史,就是一部礼仁文化的演变史。文化关乎国家的兴亡,在世界史上,古代中国是独一无二的。

古代中国是一个以礼仁文化为核心的文化共同体,从历代学者对"中国"、"中华"等名词的解释,可以证明这个说法。

关于"中国"一词、归纳起来说、它有地理、民族、文化和国体四项意义。但是、 它作为国体意义来使用,或者说作为国家的名称来使用,则是很晚才出现的,大约是在 清代中后期。古代中国人主要是从地理、民族和文化这三项意义上使用这个名词,并 且,在这三者中,文化意义最为普遍,地理和民族意义虽然时有涉及,但不如文化意义 那么常见。更进一步说,它的文化意义和民族意义还是相通的,即便是从地理意义上使 用这一名词,虽然含有地区居中的意义,但它更重要的内涵,则是指传统文化的所在 地。据考察、"中国"一词产生于《诗经》时代、《诗经・大雅・民劳》说:"惠此中 国,以绥四方。"这里,"中国"一词是指京师,主要是就地理意义来说的。然而,它 与"四方"对举,也有突出的文化意义和民族意义。又如,秦国凭借其强大的军事实 力,从戎人手中夺得丰、镐,以及周人的发祥地周原,它那强大的综合实力,完全可以 与郑国、晋国抗衡。但是,因为它长期处于戎狄之间,所以,它一直被中原人视为夷 狄。再如,在春秋时期,楚国已经非常强大,攻灭了周边不少小国,还多次出兵中原, 问鼎周室、但是、它始终还是被中原人视为南夷。据此可知,"中国"的标准,虽然具 有极强的民族界限。但是在这个民族标准中,文化比血统占有更大的比重。例如,与周 室同宗的吴国,因为它完全服从了当时的荆蛮习俗,而被排斥在"中国"之外。与周 室同姓的燕国,也因为它长期处于戎狄之间,而渐趋胡化,因而也不得"中国"之称。 因此,与其说是以民族或血统为界限,来划分中国与夷狄、倒不如说是以文化为标准, 来划分中国与夷狄,更为准确,更符合实际。"中国"一词有地理上的意义,表示国土 之中意思。但是,在具体使用时,其文化意义也远远重于其地理意义,并且,其地理意 义也是侧重于指传统文化的所在地。比如秦国,它虽然占有地理上的"中国",而无文 化上的"中国"之称,就是一个显明的例子。另外,"中国"一词还有祖国的意义,它 的内涵也是侧重于文化方面,而不是国体的意义。所以,范文澜先生说得对:"从历史 记载看来,秦以前,华夏族称它的祖国为中国,秦以后,中国扩大为当时国境内各族所共称的祖国。所以中国这一名词的含义就是祖国,朝代则是统治阶级在各个不同时期所建立的国家的称号。朝代有兴有亡,一个替代一个,中国本身则是存在着并且发展着。"(范文澜《中国通史简编》修订本第1编第64~65页,人民出版社1964年版)

再说"中华"一词,其内涵与"中国"比较接近,它的文化意义也极为明显。《唐 律名例疏议释义》解释"中华"一词说:"中华者,中国也。亲被王教,自属中国,衣 冠威仪,习俗孝悌,居身礼义,故谓之中华。"在这里,用"王教"、"孝悌"、"礼义" 等儒家文化的基本内容界说"中华"一词,说明"中华"一词的文化内涵是相当明显 的。因此,与其说"中华"是一个国家名称,不如说它是一个文化共同体的称号,因 为它的基本内涵是文化意义,而不是国体意义。另外,清末民初的著名人物杨度,曾著 有《金铁主义说》,在这篇文章中,他解释"中华"一词说:"中华云者,以华夏别文 化之高下也。即以此言,则中华之名词,不仅非一地域之国名,亦且非一血统之种名, 乃为一文化之族名。故《春秋》之义,无论同姓之鲁、卫,异姓之齐、宋,非种之楚、 越,中国可以退为夷狄,夷狄可以进为中国,专以礼教为标准,而无有亲疏之别。其后 经数千年混杂数千百人种,而其称中华如此。以此推之,华之所以为华,以文化言,可 决之也。""中华"一词,"乃为一文化之族名",其与夷狄的区别,是"专以礼教为标 准"。杨度之言,实为真知灼见。当时,章太炎著《中华民国解》,批驳杨度的说法, 认为杨度之说有"三惑"。其实,我倒是认为章太炎的说法,不符合古代中国的国情, 有其当下的政治目的,即为他的"驱除鞑虏,恢复中华"的种族政治理想服务。实际 上,中国古代的民族主义,是一种文化民族主义,而不是血统民族主义。

"天下兴亡,匹夫有责",古代中国人对国家民族有极强的义务感和责任心。但是,他们关注的是"天下",而不是国家;是天下的兴亡,而不是国家的兴亡;是道德文化的兴亡,而不是一家一姓的政权的兴亡。其"天下"一词,包含的主要是文化意义,而不是政权的意义。今人常常把这句话念成"国家兴亡,匹夫有责",这是不对的,以后大家也不要念错了,因为念成"国家兴亡",意思就全变了。看看顾炎武下面这段话,你就明白了:

有亡国,有亡天下。亡国与亡天下奚辨?曰:易姓改号,谓之亡国。仁义充塞,而至于率兽食人,人将相食,谓之亡天下。……是故知保天下,然后知保其国。保国者其君其臣,肉食者谋之;保天下者,匹夫之贱,与有责焉耳矣。(《日知录》卷十三《正始》)

顾炎武的这段话说得很明确,天下与国家不是一回事,"亡国"与"亡天下"是有区别的。把"亡国"与"亡天下"等同起来的误解,似乎早就发生了。所以,章太炎颇有感慨地说:"余深有味其匹夫有责之说,今人以为常谈,乃在保持道德而非政治经济之云云。"(《章氏丛书》文录卷二)梁漱溟也发现:"在顾氏全文中,恰恰没有今世之国家观念存在!恰相反,他所积极表示每个人要负责卫护的,既不是国家,亦不是种族,却是一种文化。""它不是国家至上,不是种族至上,而是文化至上。"(《中国文化要

义》第 166 页,学林出版社 1987 年版)很明显,在顾炎武、章太炎、梁漱溟看来,"亡天下"就是亡道德文化,"保天下"就是保道德文化。亡国固然可怕,但那种易姓改号的改朝换代,是君臣的事情,"肉食者谋之";更可怕的是亡道德文化,文化的灭亡就是种族的灭亡。所以,匹夫之贱,也有责焉。

古代中国是一个以儒家礼仁文化为核心的大文化区,礼仁文化是华夏各族之间的黏结剂。文化凝聚力是民族凝聚力的基础和前提。所谓的民族认同问题,甚至国家认同问题,实际上就是一个文化认同问题。因为,古代中国的夷夏之辨,主要是在文化上的区分,而不是种族与血统的区分。所以,荀子认为:"居楚而楚,居越而越,居夏而夏,是非天性也,积靡使然也。"(《荀子·儒效》) 也就是说,人在天性和血统上,并没有夷夏之别。夷夏之别是由后天的文化教养造成的,文化的区别才是划分华夏、夷狄的主要标准。康有为的说法是正确的:"夷狄中国,论德不论地。"(《万木草堂口说·春秋繁露》) 即夷夏之别的地域意义也是无关紧要的。所以,我很赞同冯友兰先生的观点:"从先秦以来,中国人鲜明的区分'中国'或'华夏'与'夷狄',这当然是事实,但是这种区分是从文化上来强调的,不是从种族上来强调的。"(《中国哲学简史》第221页,北京大学出版社1985年版)即华夏族人之间的相处,主要是在文化上求同,不过分重视在族类上立异。即使在族类的区别上,文化也较血统重要,凡汉化之人即为汉人,胡化之人即为胡人,其血统如何,在所不论。班固说:"夷者,蹲也,言无礼仪。"(《白虎通德论》) 有无礼仪是夷夏之辨的分水岭。文明程度高,有礼仪者,谓之华;文明程度低,无礼仪者,谓之夷。夷夏之别就是野蛮与文明的区别。

文化认同是民族认同的核心,共同的文化信仰是华夏各族之间的黏结剂,是维持华 夏各族之间的向心力和凝聚力的重要纽带。国家的统一以文化的统一为前提,因此,古 代中国尤其注重以文化的统一来促成国家的统一,以文化的普及作为权力推移的背景, 以夏变夷,以先进的华族文化改造后进的夷族文化,以共同的文化信仰吸引异族归附中 央王朝。"远人不服,修文德以来之"(《论语・季氏》),这是古代中国王道政治的统 一策略。如《史记·五帝本纪》说:"流共工于幽陵以变北狄,放驩兜于崇山以变南 蛮、迁三苗于三危以变西戎、殛鲧于羽山以变东夷。"迁徙文明程度较高的、有礼仪的 华人,到夷狄蛮戎之地,通过这种方式,影响其风俗,改进其文化,为日后的权力推移 和政治统一奠定文化背景,这是中原王朝势力扩张的一贯策略。所以,在古代中国,中 原政权对周边地区的扩张,成功与否,或速度快慢,很大程度上就取决于能否成功地实 施移民,以及最终能使多少移民稳定地居留。因为军事征服自不用说,即使是开发性的 占据,也必然会引起当地民众的不满,没有相当数量的华族移民作支撑,没有较为深厚 的文化认同背景,新的地方行政机构往往就无法生存(参见葛剑雄《统一与分裂— 中国历史的启示》第 132 页,生活・读书・新知三联书店 1994 年版)。因此,统治者 向周边夷族地区移民,以华族文化影响和改进夷族文化,其目的就是为中央政权的扩 张,奠定文化心理背景。例如,秦朝将山东六国的民众迁徙到巴蜀地区,这些来自礼仪 之邦的、文明程度较高的六国遗民,到巴蜀后,通过他们的影响,使巴蜀文化逐渐华 化、这为后来汉武帝开发西南夷奠定了坚实的文化心理背景。又如、河西走廊地区气候 温暖湿润,适合于从事农业生产,当中原发生动乱时,这个地方往往就成为中原流民的 避难所。所以,它的居民多是中原移民,它的文化整体水平不亚于中原地区,它与中原地区有共同的文化心理背景,所以,它的政治倾向一直是向着中原王朝的。

夷夏之辨实际上体现的就是古代中国人的民族观念,在这种观念中,固然有以自我为中心的民族主义思想,然而,更为重要的是,它特别重视精神文化的价值。在古代中国,"民族"这个概念,与其说是个种族概念,不如说是个文化概念,它是以文化为基础的,文化意义高于种族意义,强调的是文化正统的本位性和不可替代性,是一种文化民族主义。所以,在古代中国,虽然也有强烈的民族意识,但是,它没有陷入西方种族主义那样的偏执,它是一种具有浓厚人文精神的民族主义。至于在近代史上,章太炎等人的民族思想,乃近于西方的民族主义,是受了西方种族观念的影响,而产生的以血统为核心的种族主义思想,它与古代中国的文化民族主义,是大有区别的。

这种以文化为核心的民族观念,为异族入主中原,为汉族儒生服务于入主中原的少 数民族政权,提供了理论依据。一般认为,凡异族入主中原,只要他认同华夏礼仁文化 的正统地位,其政权就有合法性和正统性。如,在北魏,崔浩和高允就依据"能行中 国之道则中国之主"的原则、论证北魏政权的合法性(《魏书》卷一八一《礼志》)。 又如, 辽朝道宗时期, 有汉人在朝廷上讲《论语》, 讲到"夷狄之有君"一句, "疾读 不敢讲"。为什么呢?因为这句话的全文是"夷狄之有君,不如诸夏之无君",明显有 轻视周边少数民族的意思。辽朝是少数民族政权,汉人讲到这里,当然就不敢往下讲 了,所以只有"疾读",想蒙混过去。这个时候,身为少数民族的辽道宗说道:"上世 獯鬻猃狁、荡无礼法、故谓之夷。吾修文物、彬彬不异于中原、何歉之有?"所以、辽 道宗"卒令讲之"(洪皓《松漠纪闻》)。身为夷族的辽道宗,也以是否认同礼仁文化 为华夷之别的标准。在元朝,汉族儒生也劝元朝统治者学习汉文化,如徐世隆就劝告忽 必烈说:"陛下帝中国,当行中国之道。"(《元史·徐世隆传》)许衡也说:"国朝土宇 旷远,诸民相杂,俗既不同,论难遽定,考之前代,北方奄有中夏,必行汉法,可以长 久,故后魏、辽、金历年最多,其他不能行汉法,皆乱亡相继,史册具载,昭昭可见 也。"(《时事五事》,《元文类》卷十三《奏议》) 郝经也认为:"今日能用中国之士而 能行中国之道,则中国之主也。"(《与宋两准制置使书》, 《郝文忠集》卷三十七)总 之,文化关乎国家政权的合法性,文化系乎文人仕宦之取舍,在世界文化史上,古代中 国是独一无二的。

总之,传统中国的国家是一个文化共同体,传统中国的民族是以文化为核心的民族。传统中国的国家观念和民族观念,皆是以文化为中心的观念,文化认同是国家认同和民族认同的基础和前提,民族凝聚力实际上就是一种文化向心力。

## 四、君子与淑女: 国民精神的理想楷模

下面,我想联系当代青年学生的读书现状,谈谈读书的品位,说说阅读活动与气质培养的关系问题,讨论经典阅读与国民精神的重建问题。

我总觉得现在的青年人,读书太少,读书面太窄,读书的功利目的太强,这是很不好的现象,也是颇令人担忧的问题。为着各门功课的考试而读书,仅读那几本教材和课

堂笔记;为着各种证书考试而读书,仅读那几本考试参考资料。其结果是考试有高分,证书一大堆,但却没有获得真正的读书乐趣。所以,我常常告诫我的学生:你必须要有硬着头皮一字一句地去啃几部高深的经典著作的勇气和恒心,否则,你的学问没有根本,你的人格缺乏支撑。

我甚至劝告我的学生去读一些眼下看来"无用"的书,如中外文学名著,如四书五经。因为目前我们的学生读书,太讲求实用了。我以为:"无用"之用,才是真正最有用的。我们现在都在口口声声地讲素质教育,可很多人并不清楚什么是一个人的真正素质?著名物理学家劳厄说:"素质就是把你所学的知识统统忘光以后剩下的东西。"所以,作为一位文化人,你想一想,把你所有的证书和文凭都拿掉,把你所赖以谋生的专业技术都拿掉,你还剩下什么?如果什么都没有剩下,你还算是有高素质的人吗?读书的目的是什么?古人说:"读书明理。"即读书的目的,是为了学习做人的道理。学问的目的是什么?孟子说:"学问之道无他,求其放心而已矣。"即学问的目的,是找回善性,培育善性。今人读书、学问的目的是什么?是为谋生,是为上大学,是为出国留学,是为高薪收入……

面对一位充满理想、立志成才的青年人, 我能奉献的唯一忠告就是: 读书、多读 书、读好书、读圣贤书。我认为:作为一位炎黄子孙、你必须要对中华民族两千多年来 的历史文化积淀,有一个深切的理解,你必须阅读"四书五经",否则,你可能成为一 位对社会有贡献的人才,但你不能成为一位合格的华夏传人。作为一位从事中国传统文 化教学与研究的学者,我坚信:读书、读好书、读圣贤书,对于一个人的精神情操的培 养,具有特别重要的意义。一般而言,一个人的精神气质是天生的,后天的努力很难改 变。但是,有一种活动,可以部分地改变你的精神气质,提升你的生活品位,这种活 动,就是读书、读好书、读圣贤书。我以为:一个人的心灵,如果长时间地沉浸在圣贤 的高尚精神境界中,他一定会变得高尚起来,他的气质一定会得到相应的提升。所以, 我常常劝告我的学生,一定要读"四书五经",一定要经常诵读《楚辞》、唐诗。我也 这样要求我的孩子。我相信,学校不仅是学习知识的地方,也是培养气质的地方,更是 获得成长快乐的地方。读书是改变气质的重要途径。读《论语》,提升你的道德情操; 读《史记》, 培育你的历史意识, 读杜诗, 涵育你的家国责任意识。对于男青年, 我强 烈要求你读《孟子》,读《孟子》,可以培养你的大丈夫气概,这是我们的男青年在成 长过程中特别需要的精神。老实说,我总是觉得我们今天那种油头粉面的小男生太多, 普遍缺乏孟子所理想的那种"富贵不能淫,贫贱不能移,威武不能屈"的大丈夫气概。 对于女学生,我建议常读唐诗,读唐诗可以提升你的生活情趣和精神品位。我反对女学 生一味地沉浸在宋词的境界里,因为它太低沉,太哀婉,这不利于女性心智的健康成 长。

我欣赏那种学有所长的学生,赞赏那种富有创造精神的学生,我乐于与那种好读书、善读书、读好书的学生交流。我以为:学习当有兴趣,读书则要有品位。那种在课堂上看小报、读通俗杂志的学生,我从内心里是替他们惋惜的;那种在课堂上背英语单词、钻研各种证书考试资料的学生,我从内心里是向他们表示同情的。我始终觉得:那种小报、通俗杂志,放在枕头边,作入睡前的催眠可以;蹲在厕所里消磨时光,作排便

之助力可以,但万万不可带入课堂,因为它与课堂上讲学论道的氛围,太不协调。大学生读书应该有点品位,所以,我常常对我的学生说:你在我的课堂上,看小报,读通俗杂志,我鄙视;你在我的课堂上,读《论语》,看《孟子》,钻研萨特、海德格尔的著作、我敬佩。

高等教育应当以尊重和满足人的本质需要、促进学生心灵的健康发展、引导学生树立积极的人生观和价值观为出发点。通过四年的本科高等教育,不仅要使学生掌握系统全面的专业基础知识,更要培育他们,使他们养成健全的知性和才性,养成博大宽阔的心胸和均衡康健的情怀,以及充满浪漫激情的理想主义精神。而且后者更为重要。本科高等教育应该如蔡元培先生所说,要"融通文理两科之界限";或者如梅贻琦先生所说,要以"通识为本,专识为末",实现以"发展整个的人格"为核心的教育理想(潘光旦语)。当前的高等教育,过分强调面向市场,过分强调学生的专业基础知识,着力培养实用型人才,致使一些高等院校,特别是一些地方性大学,基本上丧失了大学应有的精神与理念,办成了职业技术学校。如此,就导致学生在人文知识和人文修养等方面的严重欠缺,其结果便是心态失衡,性格畸形,心胸狭窄,急功近利,缺乏生活激情和超越理想。因此,在高等院校推行人文素质教育,培养学生博大均衡的知性与才性,培育学生健康积极的内在心灵,是当务之急,也是一位高等教育工作者义不容辞的职责。

我觉得,现在的青年学生缺乏浪漫激情,过于世故,过于平庸;我也认为,现在的青年学生缺乏理想主义精神,过于功利,过于现实;我也发现,现在的青年学生缺乏人文修养和人文精神,过于西化,过于肤浅。所以,在大学校园里,培育人文氛围,推行素质教育,促进学生人格精神的健康发展,是当务之急。

培育人文精神和提升人文素质的最佳途径,是推广经典教育和普及文学教育。在这个问题上,我特别欣赏儒家的"诗教说"。"诗教说"把诗歌作为政治教化的工具,这固然与诗歌的本质特征颇有背离。但是,这种极富理想主义色彩的教化理论,对传统中国政治社会的稳定,发挥过极其重要的作用,并且,它对当代的政治思想工作,也有重要的借鉴意义。因为,文学艺术那种直指人心、直接感发心灵意志的教化影响,比起抽象的政治信念和简单的道德教条,对人心的影响,要大得多,要深刻得多,而且更容易被接受,更能产生深入持久的影响。所以,我常常对青年学生说:假如你想提高你的道德境界,你不可不读《论语》、《孟子》;假如你想提升你的精神趣味和生活品位,你当常常诵读《诗经》、唐诗;假如你是一位共产党员,为了时时保持对党的信念,你应当常常在心中默诵《共产党宣言》。

我总觉得,现在的青年人身上,缺乏一种纯正、雅致的气质,传统文化的根基太浅,西化现象严重而又不得要领。或者说,当下的国民精神呈现出远离传统而渐趋西化的趋势,远离传统做得比较彻底,渐趋西化而又未得西方文化的精髓。因此,当下的国民精神实际上是一种不中不西、不土不洋的状态。绝非危言耸听,确是肺腑之言,这种状态真的很危险,真的很致命。说得过激一点,就是现在有些男青年身上的邪气太重,像嬉皮士,部分女青年身上的妖气太重,像妖精。放在中国传统文化的背景上来考察,这都不美,是异端。我还是比较赞同温柔敦厚、文质彬彬的中和之美。我认为,这是传统文化与现代化二者之间,在传承与创新问题上出了毛病,从而导致审美态度上的偏

差。我们在传统文化与现代化的关系问题上,总是走极端。坚持复兴传统文化者,总认为现代化就是背叛传统,因此,他们往往就会反对现代化;坚持走现代化道路者,总认为传统文化是现代化的绊脚石,往往又会尖锐地批判传统文化。这种非此即彼的极端观念,我以为是"五四"新文化运动的产物,是"五四"时期从西方输入的以一分为二为特点的矛盾对立观念的产物,它完全违背了传统中国人一向坚守的中庸之道和中和观念。它影响深远,它在一定程度上完全颠覆了传统中国人的国民心理,矛盾斗争和对立冲突取代了和谐中庸。"文革"时期片面的阶级斗争,极端的对立冲突,其根源也在这里。这个问题很复杂,很敏感,需要作专门的研究和讨论。所以,我建议中国人真的应该认真学学韩国人,将儒家传统文化与西方现代文化结合得如此天衣无缝,这真是韩国人在文化史上创造的一个奇迹。也就是说,在中国人这里水火不容的东西,在人家韩国人那里,却是做得水乳交融,天衣无缝。我想,我们真的是应该好好反省一下。好像是张颐武先生说过:中国美女明星的眼神,大多是刁钻的,古怪的,像妖精;韩国美女明星的眼神,则是平静的,柔顺的,是淑女。我认为,这是由传统文化底蕴的深浅不同所导致的。这话说得很深刻,也值得我们认真反省。

人文精神的失落,审美态度上的偏差,是当代青年普遍存在的问题。作为一位从事文学研究与教学的工作者,作为一位中国传统文化的传播者和研究者,我以为,我们目前最迫切的工作,就是为当代青年树立一种纯正、雅致的审美观念。通过人文素质教育,通过经典阅读,通过有品位的阅读,提升人文精神,树立纯正的审美观念,清除其身上的邪气,使之成为君子;荡涤其身上的妖气,使之成为淑女。如果天下的男子都被培育成君子,天下的女子都被培养成淑女。那么,由君子、淑女组成的世界,就必将是一个人人安居、个个乐业的大同世界,这大概也是马克思主义者所理想的共产主义社会吧!

#### 主要参考文献

- 1. 刘象愚:《西方现代批评经典译丛总序》,《中国文学理论》卷首,江苏教育出版社 2006 年版。
- 2. 葛剑雄:《统一与分裂——中国历史的启示》,生活・读书・新知三联书店 1994 年版。
  - 3. 张世保主编:《大陆新儒学评论》. 线装书局 2007 年版。
  - 4. 冯天瑜:《中华元典精神》, 上海人民出版社 1994 年版。
  - 5. 汪文学:《正统论——发现东方政治智慧》,陕西人民出版社 2002 年版。

# 第四讲 中国人的诗学理想 ——兼论中国古典诗学的女性化特征

以今天的眼光来看,一份刊物或报纸的头版头条,应当是本刊或本报的重头文章,所以居于首位,以示醒目,以表重视。以今律古,作为群经之首的《诗经》,以《关雎》置于书首,应当有其重要目的。或者说,《诗经》以《关雎》开篇,即便《诗经》编纂者并无其他用意,而《诗经》诠释者也要尽力诠释出其中的深意来。综合历代《诗经》诠释者的观点,依我之见,《诗经》以《关雎》开篇,当有两层意义:其一,是标示诗学理想的意义,即孔子所谓"《关雎》,乐而不淫,哀而不伤"是也;其二,是体现伦理秩序的意义,即《礼记》所谓"君子之道造端乎夫妇"是也。

"乐而不淫,哀而不伤",或者说"温柔敦厚",是中国古典诗学的理想品格。温柔敦厚的诗学理想,要求诗歌在题材上具有雅与洁的特点,在风格上具有厚与淳的特征,在情感上具有真与正的特点。诗学上的温柔敦厚,与美学上的中和之美,以及处世上的中庸之道,是互为表里,相互渗透,彼此影响的。

## 一、温柔敦厚,中国人的诗学理想

孔子说: "入其国,其教可知也。其为人也,温柔敦厚,诗教也。"(《礼记·经解》)按照孔子的意思,一个国家的国民,其为人温柔敦厚,是由于诗歌教化的结果。诗歌教化能使一国之民温柔敦厚,是因为诗歌本身具有温柔敦厚的品格。或者说,温柔敦厚的诗人写出温柔敦厚的诗歌,温柔敦厚的诗歌教化出温柔敦厚的国民。

何谓"温柔敦厚"?据孔颖达解释说:"温谓颜色温润,柔谓性情柔和。诗依违讽谏,不指切事情,故云温柔敦厚,是诗教也。"(《礼记正义》) 这段解释文字,也适用于国民性格、诗人感情和诗学品格。即诗人具有温柔敦厚的感情,发而为诗,成为温柔敦厚的语言和韵律,形成温柔敦厚的诗歌品格,再以温柔敦厚的诗歌教化民众,形成温柔敦厚的国民精神。在传统儒家学者看来,温柔敦厚既是理想的诗歌境界,又是理想的国民精神。作为群经之首的《诗经》,所标示的正是这种理想的诗歌品格。因此,孔子说:"《诗三百》,一言以蔽之,曰:思无邪。"(《论语·为政》) 司马迁说:"国风好色而不淫,小雅怨诽而不乱。"(《史记·屈原贾生列传》) 而作为《诗经》之首篇的《关雎》,就是这种诗学理想品格的典范,所以,孔子说:"《关雎》,乐而不淫,哀而不伤。"(《论语·八佾》)

当然,在《诗经》中,确有不少并不温柔敦厚的诗篇。比如,在郑卫之音中,就 基本上是男女言情之作,在《小雅》中,也不乏"指切事情"的诗篇。在这样一部经 过圣人删定的经书中,居然还保存着这么多男女言情之作,而孔子又说它是"无邪"的,这是不是自相矛盾?老实说,这的确是让后世学者颇感困惑的问题。于是,学者就纷纷提出解释。例如,汉儒提出"美刺说"为之辩护,认为"二南"中有关两性情爱的作品,全在"美诗"之列;"变风"中的两性情爱诗篇,则是"刺淫"或"伤时"之作。到宋代,朱熹又发现汉儒的"刺淫"说有点牵强附会,难以令人信服,他又提出"淫诗"说,承认《诗经》中确有不少"男女淫奔期会之诗",但是,他要求读者以无邪之思去读有邪的作品。或者说,汉儒强调《诗经》中的言情之作,作者创作的目的是"刺淫",读者当以批评的态度阅读;朱熹强调它本身就是"淫诗",读者当以拒淫之心去读有淫之作。所以,我以为,《诗经》的编纂者也许并不完全是为了标示温柔敦厚的诗歌理想,《诗经》是提倡温柔敦厚的诗学理想品格的儒家学者,选择的一个诠释文本。因此,它不一定完全符合温柔敦厚的诗学理想品格,而解经者为了维护经典的权威地位,为了宣扬温柔敦厚的诗歌理想品格,采用"六经注我"的办法,甚至不惜牵强附会,曲为己说,使之迁就自己的诗学理想。所以,对于解经者来说,温柔敦厚仍然只是一种理想的诗学品格。

不过,大体而言,与汉魏以后的诗歌相比,《诗经》中的大多数诗篇,基本上是与上古三代纯朴厚重的民情风俗相吻合的,还是比较符合温柔敦厚的诗歌理想的。实际上,从《关雎》到《陌上桑》,从《诗经》到汉乐府,我们确能体认到民情变迁的过程,感觉到世风日下的趋势。

举个例子来说吧。不知道大家有没有读过《诗经》中的《伯兮》、《君子于役》, 汉乐府中《陌上桑》和《古诗十九首》中的《行行重行行》, 我想用这几首诗为例, 说明从周代到汉末,民情是如何变迁的?世风是如何日下的?《伯兮》和《君子于役》 这两首诗,描述的是思妇对征人的思念之情。在《伯兮》诗中,丈夫远出,为国征战, "伯兮朅兮,邦之桀兮。伯也执殳,为王前驱"。思妇对丈夫情深意长,为丈夫的地位、 勇气和武艺,而倍感自豪,甘愿承受独处闺中的思念之苦,以及因思念而带来的体肤之 痛, 所以是"愿言思伯, 甘心首疾", "愿言思伯, 使我心痗"。"女为悦己者容", 丈 夫外出为国征战,思妇独处闺中,无心装扮,是"首如飞蓬",即头上的乱发如飞散的 蓬草。"岂无膏沐,谁适为容",难道家中没有油膏和汤沐之类的化妆品吗?只是因为 夫君不在家,修饰容貌也就显得毫无意义。也就是说,思妇家中是有膏沐的,当丈夫家 居时,思妇定当常常以汤沐洗发,用油膏润发,来取悦夫君。因此,这首诗中的思妇, 对丈夫不仅感情强烈,而且忠贞不渝。再说《君子于役》,写妇人怀念久役在外的丈 夫。丈夫从军在外,不仅是"不日不月",时间漫长,而且还是"不知其期",回家的 日子遥遥无期。妇人思念心切,埋怨夫君:"君子于役,如之何勿思。"但是,妇人并 没有因为夫君迟迟不归而心怀他想,反而是很关心夫君的饮食起居和身体健康:"君子 于役, 苟无饥渴。"所以, 从《伯兮》和《君子于役》这两首诗, 我们确能感觉到 《诗经》时代纯朴敦厚的民风。到了东汉后期,民情和世风就发生了变化。你看《陌上 桑》中的罗敷,就与《伯兮》诗中的思妇形象截然不同。从《陌上桑》的内容看,罗 敷是有夫之妇,其夫君"白马从骊驹,青丝系马尾,黄金络马头。腰中鹿卢剑,可直 千万余。十五府小吏,二十朝大夫。三十侍中郎,四十专城居。为人洁白皙,鬑鬑颇有

须。盈盈公府步,冉冉府中趋",是一位风流倜傥、功成名就、英俊潇洒的美丈夫。据 诗中所述,罗敷的丈夫是外出做官,罗敷是独守闺中。按照传统观念,罗敷应当"首 如飞蓬",足不出户,独守空闺。可是,且看诗中的罗敷:"青丝为笼系,桂枝为笼钩。 头上倭堕髻,耳中明月珠。湘绮为下裙、紫绮为上襦。"康正果先生说得对:"在《陌 上桑》之前,从来还没有把良家妇女作为迷人的对象去描绘的作品。"的确,《陌上桑》 是一个开端,它不仅把罗敷这位良家妇女作为迷人的对象来描写,而且还将罗敷这位本 该"首如飞蓬"的有夫之妇的美貌,展示在众人面前。按照班昭《女诫》的要求. 妇 人不该"出则窈窕作态",应当"出无冶容"。但是,罗敷在丈夫外出的情况下,穿着 华贵,装扮时髦,还公然出现在南来北往的城南这个交通要道的桑田里采桑叶,引来各 色男子驻足观赏。罗敷的行为,与《伯兮》诗中的思妇迥然不同,她虽然没有流于放 荡和低级趣味,但是,在她的身上,确实隐含着"调情"的意味(参见康正果《风骚 与艳情》第 100 页,上海文艺出版社 2001 年版)。所以,从《伯兮》到《陌上桑》,一 定程度上体现了周汉时期社会风尚的变迁。再看《古诗十九首》中的《行行重行行》, 这首诗描述女子思念远行异乡的情人,女子对远行的情人情深意长,所以是"相去日 已远,衣带日已缓",情人远行不归,女子不免有埋怨之情,"胡马依北风,越鸟巢南 枝"、描述的就是这种埋怨之情。不过,这也正常、《君子于役》诗中的女子,不是也 埋怨夫君"如之何勿思"吗?但是,与《君子于役》不同的是,《行行重行行》诗中. 不仅有埋怨,还有猜忌,猜忌情人久出不归的原因,可能是在外地另有新欢了,"浮云 蔽白日,游子不顾反",说的就是这个意思。《诗经》时代,民风纯朴,人心忠诚,彼 此信任、所以、即使丈夫久出不归、妻子也只有思念、没有猜忌。汉魏时期、人心不 古,世风日下,人与人之间的信任度和忠诚度减小了,猜忌也就应运而生了。还有, 《君子于役》诗中,妻子虽然埋怨丈夫久出不归,但是,她在心里还是很关心她的丈 夫:"君子于役,苟无饥渴。"然而,在《行行重行行》诗中,女子不再关心情人的饥 渴问题, 而是勉励自己: "弃捐勿复道, 努力加餐饭"。意思是说: 别去想他了, 好好 吃饭,把自己的身体养好,才是最重要的事情。所以,我觉得,《君子于役》诗中的女 子, 为夫君考虑, 是为人的:《行行重行行》诗中的女子, 为自己的身体考虑, 则是为 己的。另外,因为"思君令人老,岁月忽已晚"、所以才是"弃捐勿复道、努力加餐 饭",从这里,我总是能隐约地感觉到,诗中女子的内心深处,有一种守与不守的矛盾 和挣扎,这是《伯兮》和《君子于役》这两首诗中没有的感情。所以,从《君子于 役》到《行行重行行》,一定程度上也体现了周汉时期社会风尚的变迁。

儒家学者以"乐而不淫,哀而不伤"的《诗经》为诗歌典范,追求温柔敦厚的诗歌理想品格,这与他们在审美观念上追求中和之美,在人生行为方式上讲中庸之道,是互为表里,相互渗透,彼此影响的。或者说,儒家学者因为在人生行为方式上讲中庸之道,所以在审美观念上重中和之美,因而在诗学理想上追求温柔敦厚。因此,这种诗学理想并非空穴来风,它实在是建立在当时社会人们的处世方式和审美观念的基础上的。由于儒家思想被树立为两千年中国封建社会的统治思想,有政治权力支撑的儒家观念,在传统中国社会占据主流地位,与之相联系的温柔敦厚的诗学精神,也就成为传统社会影响最广泛的诗学理想,成为中国古典诗学追求的最佳理想品格。

温柔敦厚诗教说的提出,是以传统中国人的中和观念为理论背景的。传统中国人以 和为贵,以中为美,反对一切极端倾向和偏激观点,认为任何极端和偏激的言行,都有 背于中,有害于和,有乖于美。甚至那种特别高昂和过于低沉的情绪,也没有美感,因 为它有失温柔,不够敦厚。那种特别富有刺激性的声音和物象,也不美,因为它既不 中,也不和。在这样的文化背景上形成的诗歌审美理想,固然应当以温柔敦厚为宗旨。 比如,在诗歌表达的情感上,它的典范,应当是孔子所称道的《关雎》那种"乐而不 淫、哀而不伤"式的。那种特别高昂的情绪、不免有粗豪之嫌;那种过分悲伤的情绪、 则不免有低沉之弊。在诗歌的题材上,春、江、花、月、夜,最适合于诗,不仅因为它 们美、而且也因为它们有温柔敦厚的特点、或者说、因为它们是温柔敦厚的、所以是美 的。再如,一年四季中,春、秋适合于诗,冬、夏则不适合于诗。因为春、秋二季温柔 敦厚,冬、夏二季,或者温度太低,或者温度太高,太富于刺激性,既不中,也不和, 更不温柔敦厚,所以不适合于诗。因此,古代中国诗人写冬天的雪景,往往用春天的温 煦来调节它,如岑参"忽如一夜春风来,千树万树梨花开"(《白雪歌送武判官归 京》),就是一个典型的例子;写夏天的炎热、往往用冷色调来冲淡它、如杨万里"芭 蕉分绿与窗纱"(《闲居初夏午睡起》),就是一个典型的例子。又如,太阳与月亮,月 亮适合于诗,因为它有柔顺和娴静的特点,符合温柔敦厚之旨;太阳不适合于诗,特别 是夏天中午的炎炎烈日,因为它太有刺激性,如李贺以"羲和敲日玻璃声"写日光 (《秦王饮酒》),的确很新奇,但不美。符合温柔敦厚之旨的日光,是夕阳和朝阳。所 以、古代诗人写太阳、不是写朝阳、便是写夕阳、极少有写正午烈日的。还有,以人伦 入诗. 友情 (朋友) 和爱情 (情人) 题材占有极大的比重, 其次是母子之情, 兄弟、 父子之情的抒写就比较的少,对于君臣之义,又常常是转化成情人关系来表现。似乎友 情和爱情更有诗意,更适合于诗,母子之情次之,而兄弟、父子、君臣则不适合于诗。 再说,中唐韩孟诗派中的孟郊、贾岛,有"郊寒岛瘦"之称,他们的诗歌,虽然新奇, 但不美,因为它不和谐,不敦厚。至于当时的险怪诗人,以蛇、臭虫、跳蚤、粪蛆、老 而丑的妓女入诗、则更是等而下之,不足称道了。所以,钱锺书先生说得对:"与西洋 诗相比较,中国诗显得感情不奔放,说话不唠叨,嗓门儿不提得那么高,力气不使得那 么狠,颜色不着得那么浓。在中国诗里算是浪漫的,和西洋诗一比,只能算是古典的, 至多是半个浪漫的,在中国算是最痛快的,在西方看来仍然太含蓄。" (转引自卢忠仁 《审美之维——美学二十八说》第 243 页,海天出版社 2007 年版)

另外,值得注意的是,中国古典诗歌最讲含蓄蕴藉,特别强调诗歌的言外之意,韵外之味,味外之旨,以"言有尽而意无穷"为诗歌的最佳境界。所谓含蓄,就是含虚积实,含隐蓄秀。用司空图《二十四诗品》的话说,就是"不著一字,尽得风流",或者说,是"心头无限意,尽在不言中"。追求含蓄蕴藉,讲求言外之意,主张无言之美,是传统中国人的重要审美趣味之一,也是传统中国艺术区别于西方艺术的显著特征之一。如欧阳修认为,诗歌要"含不尽之意,见于言外"(《六一诗话》)。姜夔说:"诗贵含蓄。东坡云:'言有尽而意无穷者,天下之至言也。'若句中无余字,篇中无长语,非善之善者也。句中有余味,篇中有余意,善之善者也。"(姜夔《白石道人说诗》)叶燮说:"诗之至处,妙在含蓄无垠。"(《原诗》)刘熙载也认为,诗文"妙在

言虽止而意无穷"(《艺概》)。所以,中国古典诗学虽然并不完全反对直抒胸臆、铺陈 其事,但却总是以含蓄蕴藉为艺术的最佳境界。在这个问题上,我很认同朱光潜先生的 说法:"无穷之意,达之以有尽之言,所以有许多意,尽在不言中。文学之所以美,不 仅在有尽之言,而尤在无穷之意。推广地说,美术作品之所以美,不只是在已表现的一 部分,尤其在未表现而含蓄无穷的一大部分。"(朱光潜《无言之美》,见《朱光潜美学 文学论文选集》,湖南人民出版社 1980 年版)

举个例子来说吧。盛唐著名诗人王昌龄、有"七绝圣手"之称、他的《出塞》"秦 时明月汉时关"这首诗,被后人推尊为盛唐七绝的压卷之作。老实说,我一直不明白 人们为何特别推崇这首诗。让我判断,我觉得他的《芙蓉楼送辛渐》就比这首诗好。 这首诗的前两句不错,"秦时明月汉时关,万里长征人未还",很大气,可谓起势不凡, 也很有诗意。后两句"但使龙城飞将在,不教胡马度阴山",我不太喜欢,为什么呢? 我觉得,它虽然表达了人们对和平的愿望,但是,它把话说得太实,因而就死啦,显得 不含蓄,不空灵,没有给读者留下想象的空间,所以,诗歌就没有了言外之意,韵外之 味,不符合中国古典诗歌"言有尽而意无穷"的理想追求。《芙蓉楼送辛渐》就不一 样,诗歌的最后两句说:"洛阳亲友如相问,一片冰心在玉壶。"这就显得很空灵啦, 能够引起读者的无限联想,或者说,诗人有意为读者留下了一个想象的空间,让读者去 想象"一片冰心在玉壶"的喻义,这样,诗歌就显得很含蓄,有了言外之意,韵外之 味。所以,我认为,就一般情况来说,诗歌的最后两句特别重要,是决定一首诗歌成败 的关键。因为一首诗歌有无言外之意,韵外之味,往往就是由这最后两句诗决定的。还 有,我以为,诗歌的最后两句,一定要写得空灵,要含蓄一点,不宜说实说死,不宜直 抒胸臆。因为直抒胸臆,必然就有失空灵,有失含蓄,就是把话说实啦,也就说死啦。 《出塞》就有这个毛病。王维的《山居秋暝》也有这个问题,这首诗的前半部分,我很 喜欢, 你看: "明月松间照, 清泉石上流。竹喧归浣女, 莲动下渔舟。" 很有诗情画意, 我就是不喜欢最后那两句:"随意春芳歇,王孙自可留。"为什么呢?因为它在这个最 能表现诗歌言外之意、韵外之味的地方,把话说实了,也就把诗写死了。因此,相对来 说,我更喜欢《鸟鸣涧》、《鹿柴》、《竹里馆》这些诗歌,因为它的结尾两句写得很空 灵,也很含蓄,如"月出惊山鸟,时鸣春涧中"、"返景入深林,复照青苔上"、"深林 人不知,明月来相照"等,能够引人产生无限的联想。《春江花月夜》的结尾也很好: "不知乘月几人归,落月摇情满江树。" 给你留下了想象的空间。 把诗歌最后两句写得 空灵的办法很多,我最不欣赏的是直抒胸臆,我比较欣赏的是"以景结情"。如王勃的 诗歌《山中》,"长江悲已滞,万里念将归。况属高风晚,山山黄叶飞。" 就是一个典型 的例子,诗歌以"高风晚"、"黄叶飞"写思乡之情,并以此景结束全诗,真的是"言 有尽而意无穷"。所以,沈义父说得对:"结句须要放开,含有余不尽之意,以景结情 最好。"(《乐府指迷》)

诗贵含蓄。做到含蓄,最简便的办法,就是不要把话说完,概括地说,就是说半截话,就是点到为止。这里,我想通过孟浩然的《春晓》和李清照的《如梦令》"昨夜雨疏风骤"这两篇作品的比较,来说明这个问题。这两篇作品有比较的基础,因为它们表达的感情是一样的,抒情的层次结构也很相似,我甚至怀疑李清照在写作《如梦

令:昨夜雨疏风骤》时,就参考过孟浩然的《春晓》,不然不会如此相似。这两篇作品 的句子、可分成三组来比较:其一、是《春晓》中的"春眠不觉晓"与《如梦令・昨 夜雨疏风骤》中的"浓睡不消残酒"。其二,是《春晓》中的"夜来风雨声"与《如 梦令・昨夜雨疏风骤》中的"昨夜雨疏风骤"。其三,是《春晓》中的"花落知多少" 与《如梦令·昨夜雨疏风骤》中的"试问卷帘人, 却道海棠依旧。知否? 知否? 应是 绿肥红瘦"。通过对这三组句子的比较、你会发现、诗中的句子都是概括性的、词中的 句子都是细致的、细腻的。比如、诗中说"春眠不觉晓",并未交待"不觉晓"的原 因,也没有说明睡态。在词句中,却对此作了一一交待,睡态是"浓睡"、"浓睡"的 原因是"不消残酒"。再看第二组句子,诗中只是概括地说,昨天晚上下雨了,刮风 了,即"夜来风雨声"。但是,多大的雨?多大的风?诗人都没有说。在词句中就很具 体了, 雨是"疏"风是"骤", 是"雨疏风骤"。第三组句子的区别就更显著了。在诗 中,诗人只是随随便便地问了一句"花落知多少",问的神态啥样?没说明。问的是 谁?不知道。对方如何回答?不知道。对方回答后诗人的感受如何?不知道。可这些没 说明和不知道的内容,在词句里都有明确的交待。词人是"试问",一个"试"字,把 词人想问又不想问、想问又不敢问的神态、非常形象逼真地描绘出来了。词人想问、是 想知道海棠花到底怎么样啦?词人不想问,是因为"雨疏风骤",海棠花肯定是"绿肥 红瘦",不问也知道结果,问了也等于白问。词人想问又不敢问,明知是"绿肥红瘦", 但又害怕从"卷帘人"那里听到这个事实,词人在心底里还在企盼着意外,但她又明 知这个意外是不可能发生的。所以,一个"试"字,把词人犹豫不决、矛盾复杂的心 态充分地表现出来了。词人问的是"卷帘人",卷帘人回答的是"海棠依旧",听到卷 帘人的回答后,词人的感情是"知否?知否?应是绿肥红瘦"。通过以上比较,两篇作 品的明显区别,就显而易见了,即诗句都是概括性的,点到为止;词句都是细致的,深 入的。因此,诗句都是含蓄的,词句往往是直白的。特别是第三组,分别作为两篇作品 结尾的句子,其效果完全不一样,诗句中留下了很大的想象空间,让读者通过联想来充 实弥补诗歌内容,所以显得很含蓄,有言外之意,是典型的"言有尽而意无穷"。而在 词句中,却是一股脑儿地全道出来了,基本上没有给读者留下想象空间,所以,在言外 之意这一点上,词作就不如诗歌。再说,两篇作品表达的感情是一样的,都是对花的飘 零、美好事物的消失而发生的感伤情绪,但是,情感的程度却是大有区别的。在诗中, 诗人只是轻描淡写得问了一句:"花落知多少",他有感伤,要不然,他不会大清早起 床后,第一件事就问"花落知多少"。但是,他的感伤程度是有限的,他只是这么轻描 淡写地问了一下,好像并不是很关心结果。所以,我以为:《春晓》诗里表现的,主要 是一种无所关心的满足。这是一种典型的诗歌情绪,一种符合传统中国古典诗学温柔敦 厚宗旨的感情。但是、在《如梦令・昨夜雨疏风骤》里、词人的感情就要细腻得多、 强烈得多,听到卷帘人的回答后,词人的反应是"知否?知否?应是绿肥红瘦",很激 动、很生气。一般来说,人在情绪特别激动的时候,说话就会结巴。"知否?知否?" 表现的就是词人在情绪特别激动时,说话结巴的状态。不是"海棠依旧","应是绿肥 红瘦",看得出词人很生气的样子。所以,《如梦令·昨夜雨疏风骤》里表达的感情, 不是温柔敦厚的,因此,这种感情,不是诗歌的,而是词的。实际上,我们在上述比较 中看到的差别,不仅仅是孟浩然的《春晓》和李清照的《如梦令·昨夜雨疏风骤》这两篇作品的差别,而且也是诗和词这两种文体的区别。

总之,中国古典诗学以温柔敦厚为宗,以含蓄蕴藉为径。中国古典诗学为体现温柔 敦厚之旨,特别强调诗歌的含蓄蕴藉。或者说,含蓄蕴藉是实现温柔敦厚的手段。

中国古典诗学温柔敦厚的理想品格,自明清以来,就遭到异端思想家的尖锐批评,特别是近现代以来,受到反封建礼教的激进思想家的强烈攻击。其原因,我认为主要有以下三个方面。首先,在于历代儒家特别是宋元以来的儒家,对温柔敦厚的过度阐释,以及在层层累积的阐释中,叠加在温柔敦厚之上的政治性的功利因素,使温柔敦厚成为儒家政治功利的宣传品,而淹没了最初的本来意义。所以,明清以来尚真重情的文人,斥责温柔敦厚,甚至否定它是孔子的思想,如袁枚就说过:"孔子论诗,可信者兴观群怨,不可信者温柔敦厚也。"(《答李鹤书》) 其次,在近现代以来,激进思想家提倡科学与民主,反对封建礼教,儒家提倡的中和之美和中庸之道,受到强烈攻击,而建立在这个基础上的温柔敦厚的诗学理想,也被视为反动落后的文学观念。再次,特别是在近现代全盘西化潮流的影响下,西方文学作品和文学理论的输入,在西方文艺思想的比照之下,温柔敦厚的诗学理想与之迥然有别,所以也就相形见绌,因而也就遭到严厉的批评。

其实,我认为,这都是因为没有对温柔敦厚的本义进行深入研究,而做出的轻率批评。徐复观先生对这个问题做过专门考察,我很赞同他的观点。他认为:温柔敦厚是指诗人流注于诗中的感情来说的。诗人将温柔敦厚的感情,发而为温柔敦厚的语言和韵律,这便形成了温柔敦厚的诗歌性格。什么叫"温柔敦厚"?在他看来:不太冷,也不太热,就是温。温的感情以适当的时间为条件。他认为:不远不近的适当时间距离的感情,是不太热不太冷的温的感情,这正是创作诗的基盘感情。温的感情最适合于诗,为什么呢?首先,温的感情有柔的特点。太热的感情是刚烈的性格,太冷的感情是僵冻的性格。这都没有弹性,因此也没有吸引力,是一种不容易使人亲近的感情。在太热与太冷之间的温的感情,自然是有弹性的,有吸引力的,容易使人亲近的、柔和的感情。其次,温的感情有敦厚的特点,敦厚指的是富于深度、富有远意的感情,也可以说是有多层次,乃至有无限层次的感情。太热与太冷的情感,不管多么强硬,常常只有一个层次,突破了这一层次,便空无所有。而温柔的感情,是千层万层重叠起来的敦厚的感情。这种敦厚的感情,就像一个大的磁场,它含有永恒的感染力(徐复观《释诗的温柔敦厚》,见《中国文学精神》第35~37页,华东师范大学出版社2004年版)。这是目前为止,我读到的对"温柔敦厚"一词的含义,做出的最通达最明确的解释。

在我看来,温柔敦厚是人生的正常状态,也是人生的理想状态;太热或太冷的情感,都不是正常状态的情感,也不是理想状态的情感。太热或太冷的感情,都是因为人受到某种外界因素的强烈刺激,而导致的情感失衡状态。当外界因素的强烈刺激消失以后,人的情感又恢复到温柔敦厚的正常状态。所以,温柔敦厚是人生的正常状态。进一步说,外界因素的强烈刺激,无论是使人高兴的刺激,还是使人悲痛的刺激,它总是使人处于紧张、焦躁、不安的状态。但是,从内心深处的本能需求来说,人类总是更喜欢平静、安闲的生活,追求闲适、安逸的情感状态,传统中国人尤其如此。所以,温柔敦

厚也是人生的理想状态。在现实生活中,我们有时的确不免于金刚怒目,或者愤世嫉俗,或者悲痛欲绝,或者欢天喜地,但是,在通常情况下,我们是温柔敦厚的,是安静平和的。相对于紧张、焦躁、不安,人类从本能上更倾向于安静、和平、闲适。从人类文明的进程看,金刚怒目或愤世嫉俗,都是刚性的、强硬的,因而也是野性的;温柔敦厚是柔性的,是敦厚的,是经过文明洗礼的,因而也是文明的,所以也是人类所理想的。

总之,照徐复观先生的说法,"温"的感情是柔性的,因而有弹性,有吸引力,有感觉柔和、使人亲近的特点;"温"的感情是敦厚的,因而富于深度,富有远意,是有无限层次的情感。我则进一步认为:温柔敦厚是人生的正常状态,也是人生的理想状态。诗歌是情动于中的产物,诗歌固然可以表现人生的异常状态,但更应该表现人生的正常状态。所以,温柔敦厚是人生的理想状态,也是中国古典诗学的理想境界。《诗经》首篇《关雎》,孔子说它"乐而不淫,哀而不伤",符合温柔敦厚的诗学理想。因此,《诗经》以《关雎》开篇,在编辑者或诠释者看来,它在中国古典诗学史上,是有典范意义的。

### 二、由真情至正情:中国古典诗歌的理想品格

中国古典诗学的理想品格是温柔敦厚,它包括诗歌题材上的雅与洁,诗歌形式上的温与润,以及诗歌情感上的真与正。就诗歌情感来说,无论是真情还是正情,都是以温柔敦厚为特征,虽然其中也有主次、轻重之分。

中国古典诗学中的诗歌本质论,既有言志、缘情的区分,也有诗本情志的通说。对于情志的取向,既有侧重于情志之正大光明者,如以德、功、道、事和忠、孝、节、义为情志之正,如儒家学者;也有侧重于情志之真切自然者,如以自然性灵为情志之真,如道家学者。在唐宋以来的古典诗学理论家看来,无论是真情还是正情,都是温柔敦厚的,是"乐而不淫,哀而不伤"的,都可以统之于诗本情志说,都以《诗三百》为典范。换句话说,《诗三百》中的性情,具有"思无邪"的特点,是"好色而不淫,怨诽而不怒"。主张诗情正和提倡诗情真者,都渊源于《诗三百》。《诗三百》是中国古典诗学的经典范例,代表中国古典诗学的理想品格。

一般地说,真情是自然的,正情是社会的。真情通过社会改造而成为正情,虽然正情仍要以真情为基础,但是它已经渗透了为社会秩序的整合而建构起来的道德观念和价值观念;虽然它逐渐远离了人性的本真状态,但是因为它更能适应文明社会秩序整合的需要,所以也能得到学者的赞同和提倡。特别是儒家学者,他们所提倡的"乐而不淫,哀而不伤"的"温柔敦厚"的"诗教",就是以正情为依归的。正情与真情的区别,在万大章的下面这段话中说得很清楚:"师友感事寄兴,情真语挚,悲壮淋漓,辄爱不释手,且不费诵习而自能历久不忘,以视六经四史,时时入览,犹不能掩卷终篇者,乃觉劳逸殊形,得失异致。若是乎声音之道感人深矣!(《〈畅园诗草〉序》,《贵州通志·艺文志》卷十七)诗篇之所以比"六经四史"感人至深,而且不需要特别费劲,随便看看,随意翻翻,就能历久不忘,原因就在于它的"感事寄兴,情真语挚",最契合于

人的性灵本真。"情真语挚"的诗篇与"六经四史"的这种赏读效果的差别,或许显示的便是情真与情正的不同。"情真语挚"的诗篇,显示的是人的真情,"六经四史"展示的是人的正情。真情是人性的本真状态,正情则是本真人性通过社会改造后的状态。真情是自然性的,正情是社会性的。因此,社会性的正情比起自然性的真情,它与人性的原初状态终究有一层隔膜。所以,它作用于人心,比起自然性的真情来,就略显迟钝。

"诗道情正"与"诗本情真"并非矛盾对立的两种诗学理论,也很难说它们之间有高下等级之分。我在前面说过,真情是自然性的,是为己的,是个人性的,颇有浪漫色彩;正情是社会性的,是为人的,重视现实关怀。对于批评家来说,如果强调诗篇的光彩照人,独立不羁,感人至深,就特别看重诗歌中的真情;如果偏重诗篇的政治教化,强调诗歌劝善惩恶的功能,就尤其看重诗歌中的正情。简单地说,情真动人,情正育人。因为这个原因,现实精神强烈的学者,在这两者之间,便有高下轩轾。如傅龙光说:"汉晋以来,为诗者多矣,得性情之正而合于古人言志之旨者,不数数也。其或执一偏之性,纵一往之情,而不觉乖于性情之正者,有矣。然犹有性情者存也。又或摹仿声调,襞积故实,则为古人所役;或趋赴俗尚,谀悦人情,则为今人所役;或雕刻木石,搜讨虫鱼,则并为万物所役,安在有性情与志乎?"(《〈吟我诗集〉序》,《贵州通志·艺文志》卷十四)傅龙光以"诗本情性"为准则,将诗歌区分为三品:上品是情正者,即"得性情之正而合于古人言志之旨者";中品是情真者,即"执一偏之性,纵一往之情,而不觉乖于性情之正者";下品则是无情无性者,即情性为古人、今人、万物所奴役而不能彰显者。

平心而论,正情与真情并无高下之分,育人与动人皆为社会人生之所必需。一个没有明显偏激情绪和怪癖行为的人,其发自性灵的真情,必定与社会群体公认的正情,是相通相融的;社会群体公认的正情,首先必须是真情,伪诈矫揉绝对不是正情。因为,"照中国传统的看法,感情之愈近于纯粹而很少杂有特殊个人利害打算关系在内的,这便愈接近于感情的'原型',便愈能表达共同人性的某一方面,因而其本身也有其社会的共同性。所以'性情之真',必然会近于'性情之正'"(徐复观《传统文学思想中诗的个性与社会性问题》,见《中国文学精神》第4页,上海书店2004年版)。因此,要在真情与正情之间,划分高下等级,实在是因为论者所取的视角不同而已。如儒家为人,所以重正情;道家为己,所以重真情。浪漫作家其情真,现实作家其情正。

从实际情况来看,真情往往是个性化的,常常会陷入个人的偏爱和一己之私情;正情常常是社会性的,往往有不痛不痒的冬烘乡愿气象。不过,从理想状态来说,诗人的个性与社会性是可以统一的,性情之真与性情之正是可以合一的。据徐复观先生说:"伟大诗人的个性便是社会性。"因为"诗人先经历了一个把'一国之意'、'天下之心',内在化而形成自己的心,形成自己个性的历程,于是诗人的心、诗人的个性,不是以个人为中心的心,不是纯主观的个性,而是经过提炼升华后的社会的心,是先由客观转为主观,因而在主观中蕴蓄着客观的,主客合一的个性。所以,一个伟大的诗人,他的精神总是笼罩着整个天下、国家,把天下、国家的悲欢忧乐凝注于诗人的心,以形成诗人的悲欢忧乐,再挟带着自己的血肉把它表达出来,于是读者随诗人之所悲而悲,

随诗人之所乐而乐,作者的感情和读者的感情,通过作品而融合在一起"(徐复观《传 统文学思想中诗的个性与社会性问题》,见《中国文学精神》第2页,上海书店2004 年版)。即通过道德心的培养、使诗人得"性情之正"、以打通个性与社会性中间的壁 障。这样,于诗人来说,是表现性情之真:对作品而言,则是体现性情之正。性情之真 与性情之正由此走向统一,所以,真情与正情之间,并无截然显明的区分界限。按照古 代学者的说法、真情之歌与正情之诗、皆源于《诗三百》。如傅玉书说:"古诗与唐诗 体裁各异,且各有盛衰偏全之分,而要必源于《三百》,归于《三百》,则其义一也。 古诗正始于苏、李、盛于建安、晋、宋、衰于梁、陈。方其盛也、班、张、曹、刘、 阮、郭、颜、谢,各有所长,而得其全者靖节也。唐诗正始于陈伯玉,盛于开、宝之 际,及中、晚而渐衰。然就其盛时,曲江、太白、王、韦、高、岑、东川、道州之徒, 亦与中、晚诸家各擅其胜,而得其全者少陵也。故必知陶而后可与读《文选》, 必知杜 而后可与读《全唐》。间以斯意求宋、元、明诗,十仅一二得。"(《黔风旧闻录》,《黔 诗纪略》卷二十六)陶渊明和杜甫,分别是古诗和唐诗创作的集大成者,虽然以情真、 情正概指古诗、唐诗,未必完全正确,但是,说陶渊明是情真之诗的代表,杜甫是情正 之诗的典型,则大体不差。而且,他们都"源于《三百》,归于《三百》"。可知,作 为中国古典诗歌之总源的《诗三百》,实际上是兼备了真情与正情这两个方面。

《诗经》是真情与正情相统一的典范之作。就具体作品而言,虽然它表达的是诗人的真情,但是,这种真情又与"乐而不淫,哀而不伤"的宗旨相吻合,是"无邪"的,是"温柔敦厚"的,因而也就是正情。《诗经》中的大部分作品的确是如此,即便是那少数"淫奔"之作,解读者也是力求从真情与正情的统一角度,进行诠释和辩护,以维护《诗经》的经典地位。所以,康正果先生的观点是值得注意的:《诗经》时代是风情与风教统一(即男女之爱与夫妇之爱合一)的时代;汉代以后,随着礼教的兴起,便进入了风情与风教分离(即夫妇之爱与情人之爱分离)的时代。在汉乐府中,风教多了,风情少了,是风教胜于风情。在南朝乐府中,风情多了,风教少了,是风情胜于风教(康正果《风骚与艳情》第一至四章,上海文艺出版社 2001 年版)。《诗经》是风情与风教的统一,也就是真情与正情的合二为一,所以成为中国古典诗学的最高典范。

《诗经》以后,能将真情与正情融合为一体的,是杜甫其人其诗。叶嘉莹先生说:杜甫之所以能成为"集大成之时代的集大成之诗人",在于他"生而禀有一种极为难得的健全的才性——那就是他的博大、均衡与正常"。这种才性表现在两个方面:其一,他是一位"感性与知性兼长并美的诗人,他一方面具有极大且极强的感性,可以深入到他所接触到的任何事物之中,而把握住他所欲攫取的事物的精华;另一方面,他又有极清明周至的理性,足以脱出一切事物的蒙蔽与局限之外,做到博观兼采而无所偏失"。其二,是他于"严肃中之幽默与担荷中之欣赏",他一方面有极主观的深入的感情,另一方面又有极客观的从容的观赏,面对悲苦有极强大的正视与担荷力量。在我看来,杜甫的这种才性,实际上就是真情(感情)与正情(知性)的有机统一,体现在他的诗歌中,就是"诗人之感情与世人之道德的合一",即真情与正情的合一。通过杜甫与韩愈、白居易的比较,叶嘉莹指出:

在我国传统之文学批评中,往往将文艺之价值依附于道德价值之上,而纯诗人的境界反而往往为人所轻视鄙薄。……以为这种作品"无一言经国,无纤意奖善"(李涪《释怪》)。而另外一方面,那些以"经国"、"奖善"相标榜的作品,则又往往虚浮空泛,只流为口头之说教,而却缺乏一份诗人之锐感深情。即以唐代最著名的两位作者韩昌黎与白乐天而言,昌黎载道之文与乐天讽谕之诗,他们的作品中所有的道德,也往往仅只是出于一种理性的是非善恶之辨而已。而杜甫诗中所流露的道德则不然,那不是出于理性的是非善恶之辨,而是出于感情的自然深厚之情。……所以昌黎载道之文与乐天讽谕之诗,在千载而下之今日读之,于时移世变之余,就不免会使人感到其中有一些极浅薄无谓的话,而杜甫诗中所表现的忠爱仁厚之情,则仍然是满纸血泪、千古常新,其震撼人心的力量,并未因时间相去之久而稍为减退,那就因为杜甫诗中所表现的忠爱仁厚之怀,自读者看来,固然有合于世人之道德,而在作者杜甫而言,则并非如韩、白之为道德而道德,而是出于诗人之感情的自然之流露。……这种诗人之感情与世人之道德相合一的境界,在诗人最为难得。(叶嘉莹《论杜甫之七律之演进及其承先启后之成就》,见叶嘉莹著《杜甫秋兴八首集说》之《代序》,河北教育出版社 1997 年版)

"纯诗人的境界"是真的境界,其情真而不正,所以遭到轻视;以"经国"、"奖善"相标榜的境界是正的境界,其情正而不真,所以浅薄无谓。只有杜甫的诗歌,是诗人之感情与世人之道德的相合为一。在诗人是真情的抒发,在作品是正情的体现,在读者则是正情的体认,是真情与正情的合二为一。因此,杜诗最符合中国古典诗学的理想品格;所以,杜甫才有独一无二的"诗圣"之称。

按照傅玉书的说法,宋元以来的诗歌,得《诗经》真情、正情之精义者,"十仅一 二",也就是百分之一二十罢了。所以,宋元以来是中国古典诗歌理想品格的沦丧期。 这种说法,虽有传统诗论家的偏见,但就中国古典诗歌固有的精神传统来看,宋元以来 确有古典诗学精神沦丧的迹象。懂得了这一点,你才会明白为什么新中国成立前出版的 《中国文学史》,大多详于唐宋以前,略于唐宋以后?为什么新中国成立前大学中文系 的教授,讲授中国文学史,也往往只讲到唐宋?例如,王瑶先生回忆说:"以前北京大 学中文系标榜所谓'余杭章氏之学',入学后先修文字声韵之学,即从小学入手。小学 是为了通经的,所以中国文学史也讲到唐代就差不多了,元明清可以不讲,更何况 '五四'以后。"(《"鲁迅研究"教学的回顾与瞻望——在"鲁迅研究教学研讨会"上的 发言》、《鲁迅研究动态》1988 年第 8 期)陆侃如先生回忆他在新中国成立前的文学史 教学工作时,也说:"我教过二十年的'中国文学史',都是详于周秦,略于唐宋,至 明清就根本不讲了。我所认识的担任这门课的朋友们,讲授的进度都一样。"(《关于大 学中文系问题》, 《人民教育》1952年2月19日)鲁迅先生也说过:"我以为一切好 诗,到唐已被做完,此后倘非能翻出如来掌心之'齐天大圣',大可不必动手。"(《鲁迅 书信集・致杨霁云(1934年12月20日)》)如此看来,傅玉书的观点,并非完全是 偏见,而是部分传统学者的共识。

诗本情真,诗道情正。或有情本真纯,却因尘世的浸染,而渐为虚伪者;因利欲之

熏心,而渐为邪恶者。如何规避情性的虚伪和邪恶,而使之重返纯真,渐趋雅正,这是 道德家和文学理论家共同关注的问题。

培育真情和锻炼正情,各依其情感的特点而采用不同的方式。真情的属性是自然的,所以培育自然的真情,最好借助于自然之山水,古人所谓文人创作"得江山之助",说是就是这个意思;正情的属性是社会的,所以锻炼正情,最好借助于学与行,古人所谓"文本学行",讲的就是这个道理。传统观念以为:一位真正的文人,必须具备"读万卷书,行万里路"的生活阅历。这与我所谓培育真情和锻炼正情的两种方式,颇相契合,可相互参证。

先就真情的培育一面来说。对于传统社会性善、性恶二论的分辨,这里就不多说啦。不过,就人的天性纯真这一点而言,我是深信不疑的。我坚信:婴幼儿的性情,绝对是纯朴本真的。我们常以"天真"指称儿童性情,就是这个意思。随着孩子涉世渐深,种种尘俗观念逐渐蒙蔽其真心,其伪变巧诈的虚情就日益增生。童心即诗心,真情即诗情,真情泯灭,诗情也就渐趋枯竭。因此,理论家认为,诗人的可贵,在其童心,在其能时时屏蔽外在尘俗观念的渗透,以保持其童心,在其能常常俯身于孩童,学习其童心。培育真情的途径,除俯身于儿童的童心,以求返璞归真外。另一条重要途径,就是畅游山水以求此心与彼境的合二为一,以彼境的天然本真洗涤此心的尘俗伪变。这应该是传统诗人乐山乐水的主要目的,也是传统文学中山水文学特别兴盛的重要原因。关于这个问题,我将在第六讲"中国人的山水情怀"中,有详细的讨论,这里就不多说啦!

再说正情的锻炼。正情是善的,是社会性的,虽然它仍然要以真情为基础,但是它已经渗透了为整合社会秩序而建构起来的道德观念和价值内涵。锻炼正情,虽然也有"乐山乐水"的途径,但是,我以为,最重要的还是学行的修为。所以,孟子说:"学问之道无他,求其放心而已矣。"(《孟子》) 古代学者尤其重视教学,提出"教学为先"的思想。先秦两汉的儒家著作,或以儒学为宗旨的子书,多有专篇讨论学行,并且常常是把讨论学行的篇章,置于全书之首,如《荀子》之《劝学》,《法言》之《学行》,《潜夫论》之《赞学》,《中论》之《治学》,《孔子集语》之《劝学》等。这也体现了古代学者特别是儒家学者,以学问收拾善心,以学行锻炼正情的良苦用心。

总之,中国古典诗学的理想品格是中正平和,是"乐而不淫,哀而不伤",是"温柔敦厚"。中和为贵,和谐为美,传统诗学的核心主旨是和。春花秋月、小桥流水,其乐融融,是其最佳境界。大喜大悲,尖酸刻薄,皆非佳境。童心即诗心,真情即诗情,情真则诗真,情正即诗正。而由真至正,做到"随心所欲不逾矩",方为人心诗心之佳境。或者说,真也美,善也美。但是,传统中国人认为,美的最高境界,是在真的基础上进入善境,在善的基础上进入美境。

## 三、女人如诗:传统中国社会的女性美特征

中国古典诗学以温柔敦厚为理想品格,这种理想品格具有明显的女性化特征。实际上,在传统中国文人的心目中,女人如诗,诗似女人。传统中国文人"爱诗如爱色"、

"选诗如选色"。或者说,传统中国文人是按照诗歌的美学标准,来设计女性的气质神韵;传统中国女性的气质神韵,也影响着传统诗学的审美趣味。传统中国女性,最能体现文人的诗学趣味和审美理想;传统中国文人的诗学理想,最能说明女性的气质特征。总之,中国古典诗学具有明显的女性化特征。因此,讨论中国古典诗学的女性化特征,我想从传统中国文人关于女性气质的设计说起。

传统中国文人关于女性气质的设计,最引人注目的,是女性的柔顺、娴静、媚态、 着怯和韵趣等几个方面的特征。

先说女性的柔顺特点。讨论传统中国女性的柔顺特点,当从班昭说起,因为她是第一个比较全面系统地界定女性柔性气质的学者。她在《女诫》一书中讨论妇德,以"敬"为宗,以"柔"、"顺"为德,宣称"男以强为贵,女以弱为美"。"弱"是其内在品质,"顺"是其外在表现。女性以柔弱为美,不仅指性情上的柔顺,也包括体态上的柔弱。比如,在先秦时期,虽然强调女性的硕大之美,但也特别重视硕大中的柔弱之态;即便是在以肥大健壮为美的唐代,理想中的女性体态也仍然是"骨细肌丰"。在古代中国,柔弱娇态是女性美的重要标准。据说,东坡先生有一次在一豪士家里饮酒,豪士请出绝色侍姬十余人,出来陪酒,其中有一位善舞者,名叫媚儿,"容质虽丽,而躯干甚伟",可豪士就喜欢这种魁伟的女人,还让她向东坡先生求诗。一向喜欢开玩笑的东坡先生,随口回应说:"舞袖蹁跹,影摇千尺龙蛇动;歌喉宛转,声撼半天风雨寒。"你猜结果怎样:"妓赧然不悦而去"。媚儿为何"赧然不悦而去"?原来苏轼借用石曼卿《咏松》中的诗句转赠媚儿,嘲谑她若松树之伟岸,没有一般女性的柔弱之美。本来"躯干甚伟"的媚儿,也忌讳别人说她如松树般伟岸,可见女性自身对柔弱体态的追求和重视(胡仔《苕溪渔隐丛话·前集》卷六十"媚儿"条引《遯斋闲览》)。

柔顺者必娴静,或者说,女性因柔而静,因静而柔。所以,"静"也成为女性必备的美德。如《诗经》有《静女》一篇,所谓"静女",即贞静之女,强调女性的娴静之美。而古今中国人喜欢用"静"字为女孩子命名,也体现了人们对女性娴静特质的认同。

再说女性的媚态。《说文》说:"媚,说也。"段玉裁注:"说,今悦字也。《大雅》毛传曰:媚,爱也。""媚"之所以令人爱、让人悦,是因其有美好、娇艳的特点,所以,《广雅·释诂一》说:"媚,好也。"《小尔雅·广诂》说:"媚,美也。"汉语里以"媚"为词根构成的词,大致有三个特点:一是多与女性有关,二是多用指女性优美的体态和动人的气质,三是用指奉承逢迎、巴结讨好的行为。"媚"字从女,所以,它的义项都与女性相关。"媚"的初义是美好,引申指女性美丽动人的体态气质,因其美丽动人的体态气质惹人喜爱,所以又引申为悦或爱。在传统社会,"女为悦己者容",女性精心妆饰容貌,是为迎合男性的审美趣味,为取悦男性。所以,"媚"的词义又进一步向贬义引申,指以色迷人,以态惑人,就是朱熹所说的"顺爱"的意思。事实上,"媚"的本义,就是指女性美丽动人的体态气质,其贬义引申是道德家的伦理偏见。女性的性别特征就是"媚","媚"是女性特有的性别魅力。在古代,"媚"与"魅"通,《列子·力命》说:"鬼媚不能欺。"殷敬顺等《释文》说:"媚,或作魅。"朱骏声《说文通训定声·履部》说:"媚,假借为魅。"因此,女性的"媚",不妨释作女性特

有的魅力。女性立世的资本之一就是其性别魅力、就是"媚"。

还有,就是女性的羞怯。女性的羞怯,是在现实生活环境中培育起来的,是在社会 习惯势力和男性审美趣味的影响下养成的。因为在传统社会,家庭对女子的管教总是严 于男性、社会舆论也是薄责于男性而苛求于女性。所以、在一般情况下、男性往往是外 向的、大胆的;女性则常常是羞怯的、胆小的。羞怯是传统中国女性的主要特征,如白 居易《琵琶行》中的琵琶女,"犹抱琵琶半遮面",是为羞怯。古代画家所画的仕女图, 古代戏曲小说中的女性出场,或者以扇遮面,或者长袖拂面,或者侧目而视,或者低头 侧身,都是因为羞怯。实际上,对于女性来说,羞怯是一种美,是柔顺和娴静气质的一 种呈现。这正如丹麦哲学家克尔凯戈尔所说:"少女身上这种羞赧更是美妙绝伦,令人 如醉如痴,因为它展示了如花似玉的豆蔻年华,表露了少女的惊诧与羞怯。随着年纪渐 渐增长,这类羞怯亦日渐稀少。"他断言:"女子的羞怯便一向是最可爱的媚态。"(克尔 凯戈尔《勾引者手记》第 79、52 页,余灵灵等译,九洲图书出版社 1998 年版)女性 的羞怯,对女性自身来说,既是一种回避男性好色冲动的手段,又是献媚于男性的方 式:对男性来说,既增加了求爱的难度,又刺激了好色的欲望。与大胆、开放的女性相 比、羞怯的女性对男性更有诱惑力。所以、就女性羞怯行为产生的效果看、实际上就是 欲擒故纵,拒绝是为了诱惑。女性的羞怯是一种若即若离、半推半就的献媚或诱惑手 段。如《大招》写美人"长袂拂面、善留客止"、就是用长长的舞袖半掩羞颜、做出羞 怯忸怩之态,以达到吸引异性 ("留客")的目的。

最后说说女性的韵趣。传统中国文人对女性的韵与趣的欣赏,始于宋代,盛行于明清,特别是在当时的名士圈子中,成为一种普遍风气。举个例子说,如,韦妃曾经问宋徽宗,为何喜欢李师师,宋徽宗说:"无他,但令尔等百人,改艳妆,服玄素,令此娃杂处其中,迥然自别。其一种幽姿逸韵,要在容色之外耳。"(《香艳丛书》二集卷四)言下之意是说,李师师的容貌可能不及你们,或者与你们差不多,但她的"幽姿逸韵"却是你们赶不上的。宋徽宗醉心于李师师的,正是这种"幽姿逸韵"。又如,李渔论女性美,特重"态度",以为女性的内在气质美,就在"态度",并且"态度"胜于"颜色",他说:"世人不知,以为美色,乌知颜色虽美,是一物也,乌足移人,加之以态,则物而尤矣。""态度之于颜色,犹不止于一倍,当两倍也。"(《笠翁偶集摘录》,见《香艳丛书》二十集卷一)以"韵"品美人,在明清时期成为一种时尚,当时的名士,称青楼为"韵楼",称青楼名妓为"韵人"。把美人的"韵致"置于美色之上,认为韵致比美色更有诱惑力。

另外,金圣叹对美人之"趣"的解说,尤其是关于美人之憨趣的说法,最耐人寻味。他说:"写女郎写来美是俗笔,写来淫是恶笔,必要写来憨方是妙笔。"又说:"写女郎憨,写女郎自道其憨是俗笔,写女郎要人道其憨是恶笔,必要写女郎憨而极不自以为憨方是妙笔。"这段话,初听起来有点不近人情,可是,仔细想想,还真是这么回事。我们常说某人"憨态可掬","憨"真是一种美,特别是用在女孩子身上。此中三昧,大家细细体会一下。所以,民国文人何海鸣盛赞金氏妙论,还引申说:"今之小说家谁解此者?女子中何以有称美人者?美人又必具何要素?予断言曰:憨也。未有美人而不憨者也,如徒求外观,则天下妖姬多矣,美人之称又何足贵?读小说至《红楼梦》

绝无有心许王熙凤为美人者,即是理也。又如《西厢记》写红娘阅书者,每注意红娘而少注意莺莺者,亦是红娘传书递简不知为着何来,而自又不知其憨也。"(何海鸣《求幸福斋随笔》第10页,上海书店1997年版)事实上,金圣叹所说的"憨",不是愚笨的意思,而是指美人的真性情。"装憨"就不美啦,因为它不真。红娘憨,林黛玉憨,是因为她们有真性情。王熙凤、薛宝钗,美则美矣,但缺乏憨趣,因为她们太精明,缺乏真性情,所以,她们虽然可敬,但是不可爱。比如,《聊斋志异》卷二《婴宁》中的女狐婴宁,她最突出的性格特征,就是"憨"与"痴"。她之所以惹人爱恋,也正在于她的"憨"与"痴"。在憨痴中呈现一片浑然天成的真性情,所以妩媚可爱,这与红娘、黛玉之憨痴,正相接近。而自作聪明的女郎,装憨卖痴,讨好卖乖,体现在文艺作品中,就正是金圣叹所说的"俗笔"、"恶笔"。

以上,我们从柔顺、娴静、媚态、羞怯和韵趣等几个方面,讨论了传统中国文人关于女性气质的设计。那么,要培养女性的这种气质神韵,又有什么办法或者手段呢?我认为,这办法或手段,主要有二:一是深藏,二是缠足。

先说深藏。传统中国社会强调女性的深藏与遮掩、如、要求"女子出门、必拥蔽 其面"(《礼记・内则》),"妇人送迎不出门"(《左传・僖公二十二年》),都是为了深 藏,并因此而逐渐形成以深藏为美的女性美观念。林语堂先生就注意到这个问题,他 说:"女人的深藏,在吾人的美的理想上,在典型女性的理想上,女人教育的理想上, 以至恋爱求婚的形式上都有一种确定不移的势力。"(林语堂《吾国与吾民》第132页, 陕西师范大学出版社 2002 年版) 传统中国女性的深居简出,以深藏为美,并非宋元以 来礼教深入影响后才发生的现象。事实上,即使在汉唐这段中国历史上比较开放的时 期,良家妇女也仍然是深藏着的,社会习俗也仍然以深藏的女性为理想女性。比如,汉 武帝的姑母以阿娇许之,武帝应诺当以"金屋藏娇"。一个"藏"字,颇堪玩味,意味 将阿娇深藏起来,秘不示人,以示爱慕之意。所以,这个"藏",并不是禁锢、拘限或 束缚的意思,而是爱之护之宝之贵之。再说,风流佚荡的卓文君,也并非抛头露面之 辈,在她的家庭宴会上,她也是深处闺中,遥闻司马相如的琴声,她也只能是"窃从 户窥之,心悦而好之"(《史记・司马相如列传》)。这与我们从电视上看到的,民国时 期十里洋场的上海大亨们的家庭宴会上,太太小姐出来做交际花,应酬客人,那是很不 一样的风气。唐代女性依然以深藏为美,如白居易《长恨歌》说杨贵妃:"杨家有女初 长成,养在深闺人未识。"良家妇女都养在深闺之中,不宜抛头露面。就如白居易《琵 琶行》中的琵琶女,也是深居简出:接受诗人的邀请,也是"千呼万唤始出来,犹抱 琵琶半遮面"。这与近代以来倚门卖笑的风尘女子的气质,是很不一样的。

道德家和世俗社会要求女性深藏,与文人雅士要求女性深藏,有着不同的动机。前者有更多的道德目的,后者则主要是艺术审美的目的。或者说,前者是为了防微杜渐,预防男女淫乱,重在男女大防。而后者则主要是通过深藏的手段,来培育女性的柔顺品格和娴静气质,有明显的艺术化、审美化倾向。相对而言,后者更接近传统社会深藏女性的本意,前者可称作深藏女性的引申义。后者是本,前者是末。因为,我们注意到,在礼教比较松弛的时代,也讲究女性的深藏,如汉唐时期。在本来比较风流浪漫的人物身上,也讲究深藏,如卓文君;甚至风尘女子也要深藏,如《琵琶行》中的琵琶女。

还有,礼教根本未曾建立的《诗经》、《楚辞》时代,也讲求女性的深藏,如《离骚》 说:"闺中既以邃远兮,哲王又不寤。""邃远",深邃而幽远,意思是说,美人住在深 远的闺中,无法追求,君王又不觉悟。在这里,美人也是深藏于"邃远"的闺中的。 又如《诗经・关雎》诗中, 让君子"辗转反侧"、"寤寐思服"的女子, 是一位"窈窕 淑女"。何谓"窈窕淑女"?据《毛传》说:"窈窕,幽闲也。淑,善也。是幽闲贞专 之善女,宜为君子之好匹。"朱熹《诗集传》也以"幽闲贞静之德"解释"窈窕"。可 知,这个女子因"窈窕"而美善,所以有"淑女"之称。或者说,这个女子因"幽闲 贞静"而称"淑女",所以特别有魅力,致使君子"辗转反侧"、"寤寐思服"。那么, "窈窕"与"幽闲贞静"有何关系呢?我觉得,现在很多教材和《诗经》选本,对 "窈窕"的解释,都是不太准确的。我倒是比较赞同清代的两位《诗经》研究专家姚际 恒和崔述的观点,如姚际恒说:"'窈窕'字从'穴',犹后世深闺之意。"(《诗经通论》 卷一)崔述说:"窈窕,洞穴之深曲者,故字从穴,喻其深居幽邃,而不得轻见也。妇 当从人,女贵自重,故以深居幽邃、贞静自守为贤。"(《读风偶识》) 虽然崔述的观点, 未免道德家的头巾气,但是,姚、崔二人指出"窈窕"的本义是"洞穴之深曲者"、 "犹后世深闺之意",则是值得注意的。依照这种解释,女子因为处于"窈窕"(即深 闺)之中,而具有"幽闲贞静之德";因其有"幽闲贞静之德",而成为君子"辗转反 侧"、"寤寐思服"的"淑女"。换句话说,女子必须通过深藏的途径,才能变成"淑 女"、"淑女"必然是深藏的。如果不是这样的话、就是荡女、就是妖女。

所以,在我看来,传统中国女性以柔顺、娴静为美,深藏正是培育这种内在气质的重要途径。正如强调女性的柔顺、娴静,并不含有压迫女性的意图,也没有性别歧视的意义,提倡女性的深藏,也不具有限制女性的动机,束缚女性的目的。至少文人雅士的初衷是如此,至于后起的道学家的意见,那就应该另当别论了。

深藏是为了培育女性的柔顺品格和娴静气质。那么,传统中国社会女性缠足的动机 又是什么呢?我认为,女性以小脚取悦男性,男性欣赏女子的三寸金莲,这与传统中国 社会男性的审美趣味有关,是由传统男权社会的女性美观念决定的。事实上,缠足之初 起,在我看来,并无有意迫害和禁锢女性的动机。我觉得,它是在传统中国以温柔敦厚 为美的文化背景上,在男性对女性纤巧身姿和轻灵舞姿的爱好和崇尚的前提下,在男性 关于女性之柔顺、娴静、媚态、羞怯和韵趣等理想气质的设计中,产生的一种习俗现 象。自秦汉以来,在尚中重柔的文化背景上,柔弱和舒缓被设计为女性的特有气质和性 别特征,纤纤细步被设定为女性特有的步态。女性于纤纤细步中,显现其特有的柔情与 娴静、呈现出动人的媚态与趣味,因而对男性有特别的诱惑力。如《史记・货殖列传》 说"临淄女弹弦缠纵",又说"今夫赵女郑姬,设形容,揳鸣琴,揄长袂,蹑利履,目 挑心招",《汉书·地理志》说"赵女弹弦跕躧"。总之,小脚利履,才有纤纤细步的柔 美之态和婀娜之姿。赵女郑姬以色事人,以态媚人,她们作如此装扮,正体现了汉魏时 期的男性对女性柔美体态的欣赏心理。即使良家妇女,也当作如此步态,如《孔雀东 南飞》中的刘兰芝,是"足下蹑丝履……纤纤作细步,精妙世无双"。所以,袁枚《缠 足谈》断言:"大抵妇人之步,贵乎舒迟。"(《香艳丛书》二集卷四)这类现象,在古 代社会确有普遍性,如宋玉《神女赋》说神女"步裔裔乎曜殿堂",《长门赋》说佳人 "步逍遥以自虞",曹植《洛神赋》说洛神"步踟蹰于山隅"。"裔裔"、"逍遥"和"踟蹰",皆形容女性步态的轻缓。尖尖小脚在步行时,在舞蹈中,的确有增加妍媚柔美之亭亭玉姿的神奇效果。男性欣赏女性的小脚,就在于迷恋小脚女性婀娜的步态,以及相伴而生的柔美气质;女性不遗余力地缠足,又是为了迎合男性审美的需要。因此,简单地说缠足是对女性的迫害和禁锢,是有失武断的。

古老的缠足习俗终于在"五四"前后退出了历史舞台。不过,其退出的因缘是耐人寻味的。我认为:缠足之所以能在"五四"前后退出历史舞台,除了各级政府和地方官员的积极推动,进步思想家的尖锐批判和积极引导,还有一个更重要的原因,就是西方女性所穿的高跟鞋的引进。女性穿上高跟鞋所呈现的妍媚纤婉、婀娜柔美的体态,与"三寸金莲"的小脚女性的体态非常近似。与缠足相比,穿高跟鞋不仅获得了同缠足一样的体态效果,而且还大大减轻了身心上所受到的折磨和所遭遇的痛苦,因此为一般女性所乐于接受。从缠足到穿高跟鞋,女性的身体痛苦减轻了,但其妍媚纤婉、婀娜柔美的体态效果保留下来了。"从本质上讲,穿高跟鞋也可被理解为一种摩登的缠足"(康正果《残酷的美》,见康著《身体和情欲》第 37 页,上海文艺出版社 2001 年版)。所以,从一定程度上看,缠足的精神是阴魂不散,至今仍有相当普遍的影响,这说明,根植于民族心灵深处的审美趣味,是难以轻易抹去的。虽然当今穿高跟鞋的女性,未必有这种自觉意识,正如传统社会缠足的民间妇女,也未必知道缠足的真实意义。因为一种行为一旦成为时尚以后,是不需要追问原因的。

### 四、诗似女人:传统中国诗学的女性化特征

传统中国女性以柔顺、娴静、羞怯、媚态、韵趣为美,深藏和缠足是培育这种内在气质美的重要手段。这种女性气质是文人设计的,因而也体现了他们的审美趣味。其实,传统中国文人关于女性的种种比喻,如女人如月、女人如花、女人如柳、女人如水,女人如道、女人如诗等,也充分体现了他们的这种审美趣味。传统中国文人习惯以月、花、柳、水等柔性之物喻女性,是由于女性的性别特点与这些物象的神韵相通、气质相类。所以,吴从先说:"山水花月之际看美人,更觉多韵,是美人借韵于山水花月也。""山水花月,直借美人生韵。"(《小窗自纪》)其实,不是"美人借韵于山水花月",而是"山水花月"与"美人"相映成趣,交相辉映。如果说,以月喻美人,侧重指女性的娴静;那么以花喻美人,则侧重指女性的媚态;以柳喻美人,多指女人的柔情蜜意,指女人的媚趣;以水喻女人,侧重指女性的柔顺和清洁。这恰如张潮所说:"所谓美人者,以花为貌,以鸟为声,以月为神,以柳为态,以冰雪为肤,以秋水为姿态,以诗词为心,吾无间然矣。"(《幽梦影》)因此,在古代中国,女性不仅是被人同情的弱者形象,而且主要是理想化的形象,是被欣赏的对象,是美的化身。在中国古代文学史上,自《诗经·蒹葭》以来,历代文人构建的"美人幻像",都应该在这种文化背景上来理解和诠释。

在传统中国文化背景上,女性就是诗性,女心就是诗心。在传统中国文人看来,美 人"以诗词为心"。他们关于女性气质的设计,与他们关于诗歌的美学理想,基本上是 如出一辙。或者说,传统中国文人是按照诗歌美学理想,来设计女性气质;传统中国的女性气质,影响着诗歌美学特点的形成。传统中国文人像经营诗歌那样设计美人,像设计美人那般经营诗歌。一言以蔽之,美人如诗,诗似美人。

中国古典诗学以温柔敦厚为宗,以风流媚趣为归,以含蓄蕴藉为径。中国古典诗学的三大基本特征,与传统中国文人关于女性气质的设计,正相吻合。传统中国文人以柔情和娴静为女性的基本品质,这与中国古典诗学温柔敦厚的理想品格正相吻合,即都是以柔婉为基本特点。其次,传统中国文人关于女性的媚态与韵趣的设计,与诗学上追求趣与韵正相吻合。在诗学中,为体现温柔敦厚之旨,追求诗歌的韵与趣,特别强调诗歌的含蓄蕴藉。含蓄蕴藉是实现温柔敦厚和风流媚趣的手段。同样,在女性气质设计中,为使女性变得柔情和娴静,为使女性具有媚态和韵趣,就特别强调女性的深藏和遮掩。缠足也是为了深藏和遮掩,而深藏和遮掩是为了使女性更加温柔,更加娴静,更有媚趣。正如在诗学中讲含蓄蕴藉,是为了实现温柔敦厚和风流媚趣。所以,诗学上的含蓄蕴藉和女性气质设计上的深藏遮掩,是为着大体相近的目标而采取的大体相似的手段。

因此,从某种程度上讲,在传统中国,女人如诗,诗似女人。传统中国文人"爱诗如爱色"(袁枚《小仓山房尺牍》卷八《答彭贲园先生》),"选诗如选色"(袁枚《随园诗话补遗》卷一)。传统中国女性的气质神韵,最能体现文人的审美趣味和诗学理想:传统中国文人的诗学理想,最能说明女性的气质特征。

女人如诗,诗似女人。在传统中国,无论是诗学理想,还是审美趣味,大体都有女性化的特点。反过来说,传统中国人的女性美观念,又有艺术化、诗意化的特征。

传统中国文人在诗学理想和审美趣味上的女性化特点,是由其心性特征和思维方式 决定的。林语堂先生对这个问题有很好的意见,值得参考,他说:"中国人的心灵的确 有许多方面是近乎女性的。'女性型'这个名词为唯一足以统括各方面情况的称呼法。 心性灵巧与女性理性的性质,即为中国人之心之性质。中国人的头脑近乎女性的神经机 构、充满着'普通的感性',而缺少抽象的辞语,象妇人的口吻,中国人的思考方法是 综合的,具体的而且惯用俗语的,象妇人的对话。他们从来未有固有的比较高级的数 学、脱离算术的阶段还不远、象许多受大学教育的妇女、除了获得奖学金的少数例外。 妇女天生稳健之本能高于男子,而中国人之稳健性高于任何民族。中国人解释宇宙之神 秘,大部依赖其直觉,此同样之直觉或'第六感觉',使许多妇女深信某一事物之所以 然,由某某故。最后,中国人之逻辑是高度的属'人'的,有似妇女之逻辑。"(林语堂 《吾国与吾民》第 64~65 页,陕西师范大学出版社 2002 年版)在林语堂看来,传统中 国人的心灵、头脑以及思考方式、稳健性格和逻辑思维,甚至语言和语法,都显示出女 性化的特点。在这种心性特征和思维方式的影响下形成的审美趣味,也必然具有极其显 著的女性化特征。所以,潘知常先生说:"中国美感心态的深层结构的基本特色其实又 可以称之为女性情结。说得更形象一些,在中国美感心态的深层结构中,我们不难体味 到一种充满女性魅力的'永恒的微笑'。"(潘知常《众妙之门——中国美感的深层结 构》第126页,黄河文艺出版社1989年版) 樊美筠对"中国传统美学中的女性意识" 进行过专门探讨,她认为:在中国文化的诸多领域中,中国传统美学领域具有女性意识 的人最多,是女性意识的云集荟萃之地。女性意识不仅体现在美学家、文学家、诗人、 艺术家的思想和意识中,而且还凝结在中国传统美学的一系列基本概念、范畴和命题中(樊美筠《中国传统美学的当代阐释》第 95 页,北京大学出版社 2006 年版)。甚至如潘光旦所说:传统中国人心目中的美男子也有女性化特点,"日常经验里,不但男子称誉与注视女子的美,女子见了美的女子,也不断的注视与称赞。假如一般人或女子特别注视或称赞一个美男,那美男之美大概是近乎女性的美"(潘光旦《性心理学译注》第 63 页,上海三联书店 2006 年版)。

从源头上看,传统中国人的美感心态和心灵世界的女性化特点,可能与古代中国审美观念的起源有关。日本汉学家笠原仲二就认为,中国人初期阶段的美意识,首先起源于对食物的某种特殊味道的感受,其次与男女两性在性方面的视觉、触觉有密切关系。因此,在他看来:"中国人的美意识,在其初期阶段,与由女性特有的多方面的性的魅力而引起的视觉感受性也有深深的关系。"(笠原仲二《古代中国人的美意识》第9、10页,魏常海译,北京大学出版社 1987 年版)由于早期中国人的审美意识与女性的性魅力有关,因此而形成的审美观念,也就有女性化特点,甚至将"美"与"女性"等同起来,"美的"就是"女性的","女性的"就是"美的"。如《说文》"好"字段注说:"好本谓女子,引申为凡美之称。"在古代中国文献中,"好"即"美","美"即"好","美"与"好"常常互文使用。因此,汉语中有美好、美满含义的词,大多以"女"为形符。当然,也有不少以"女"为形符的字词,含有丑恶、奸邪的意义,这与传统中国人对女性这个美丽"尤物"的矛盾观念有关。这是另外一个问题,暂且不说。

这种把美与女性等同起来的观念,在世界其他民族中也普遍存在,非仅中国如此。 例如,在古希腊,人们把美神、爱神、艺术之神塑造成女性形象。在世界上许多民族约 定俗成的词汇中,"女人"与"美人"几乎是同义词,人们一提到"美人",都与男人 无关,几乎都是指美女。这正如叶舒宪先生所说:"把爱欲和美的主题对象化到女性身 上,构想成主管爱和美的女神,这绝不只是个别文化中的个别现象,而是一种相当普遍 的人类现象。大凡发展到父权制文明早期阶段的民族国家,都在不同程度上具有产生类 似观念与信仰的现实条件。"(叶舒宪《高唐神女与维纳斯》第 312 页,中国社会科学出 版社 1997 年版) 美是女人的专利。权力掌握在男子手中,美的桂冠却戴在女性的头上。 因此,性心理学家蔼理士说:"美根本是女子的一个特质,可以供男子的低徊思慕,就 是女子所低徊思慕的也不外是别人中间的一些女性的美,反转来,通常的女子对于男子 的美却不如是其景仰崇拜。男子何尝不美,其美又何尝不及女子? 不过男子之美所能打 动的只有两种人,一是美术家和美学家,一是有同性恋的倾向的男子。" 在蔼理士看 来,"女子所爱的与其说是男子的美,毋宁说是男子的力","男子爱女子,是因为女子 美","女子爱男子,是因为男子有力"( 蔼理士《性心理学》第 51 页,潘光旦译注,上 海三联书店 2006 年版)。所以,审美观念上的女性化倾向,在古代社会是一个世界性的 现象, 古代中国尤其突出。

女人如诗,美人即女人。女性与艺术审美之间的亲密关系,远远大于男性与艺术审美的关系。克尔凯戈尔的观点是颇有启发性的,他说:"对我来说,女人是取之不尽、用之不竭的思维材料,是供我观察的永恒对象。在我看来,一个男人如果没有热情去研究女人,那么在这个世界上,你说他是什么都有可能,只是惟独不能说他是一位美学

家。美学的光辉与神圣恰恰在于它只与美的事物有关。在本质上,美学只与美文学和女性相关。"(索伦·克尔凯戈尔《爱之诱惑》第 268 页,王才勇译,上海社会科学院出版社 2002 年版)中国当代女作家王安忆,在谈创作体会时,也发表过大致类似的看法,她说:"我还是喜欢写女性,她有审美的东西,男性也写,但写得很少,而且不如女性,我觉得女性更加像一种动物,再造的东西少了,后天的东西少了。""男性审美的东西少一些","男性不是一种情感的动物,我觉得女性特别是一种情感动物,当我想到女性是一种情感的动物时,我就觉得她特别可爱,她为了情感,她是什么都可以不顾的。"(王安忆《我是女性主义者吗?》,见李小江等著《文学、艺术与性别》第 38、45、46 页,江苏人民出版社 2002 年版)具体而言,女性与艺术审美的亲密关系,主要表现在以下几个方面:

其一,女性是最具审美意味的艺术题材。考察古今中外以人为对象的艺术品,女性出场的频率远远高于男性。西方自中世纪以来,以展示人体美为目的的人物画,绝大部分是以裸体女性为题材的。古代中国唐宋以来的人物画,也以女性为主。之所以如此,在我看来,是因为女人就是美人,女性就是美的呈现。艺术为了展示美,就必然要以女性为题材。所以,朱自清先生说得对:"最宜于艺术的国土的,物中有杨柳和燕子,人中便有儿童和女子。"(《〈子恺画集〉跋》) 当代作家王安忆之所以喜欢写女性,就是因为"她有审美的东西"。正因为女性"有审美的东西",所以她才成为艺术家喜欢选取的题材。

其二,女性是天生的艺术家。在一般情况下,女性被认为是最富诗人气质的性别。 所谓的诗人气质或艺术能力,主要包括三项内容:一是直觉能力;二是敏锐的感觉;三 是想像能力。女性在这三个方面的能力,都远远超过男性。一般而言,女性都有很强的 直觉能力,女性对温度、色彩、声音、气味的敏感,远远超过男性。如果说男性是现实 的、功利的、世俗的,那么女性则是浪漫的、诗性的、超越的。因此,女性的想像能力 往往比男性发达。相对于男性,女性具备发达的直觉、敏锐的感觉和丰富的想像。所 以,中外理论家都承认:女性是天生的艺术家。女性适合于做诗,清人周际华就说过: "夫天地清淑之气,岂独钟于男子?倘使女子从师,其聪明洞达,必能较胜于男子。盖 其心静,其气恬,故其记诵为较易。惜乎以其非所尚务而舍之者众耳。"(《枣香山房诗 集序》,《民国贵州通志·艺文志》卷十八)"心静"、"气恬",不仅便于记忆,而且也 是艺术创作必须具备的精神前提,这与刘勰《文心雕龙・养气》篇中提出的"率志委 和"说,颇为近似。所以,孙康宜指出,在传统中国,女性成了诗性的象征,女性被 认为是最具有诗人气质的性别,"由于缺乏吟诗属文的严格训练,反而保持了诗的感 性;由于在现实生活领域的局限性,反而有更丰富的想象;被隔离的处境反而造成了她 们在精神、情感上的单纯、纯净。这一切都使她们更能接近'真'境界"(孙康宜《走 向"男女双性"的理想——女性诗人在明清文人中的地位》,见叶舒宪主编《性别诗 学》第 13~14 页,社会科学文献出版社 1999 年版)。真的境界,就是诗的境界。

其三,女性是艺术创作灵感的源泉。在中外文化史上,不知大家注意到没有,有一个引人注目的现象,就是哲学家多与女性无关,他们要么是独身主义者,要么极端憎恶女性,或者轻贱女性,如笛卡儿、霍布士、莱布尼兹、康德、休谟、洛克、尼采、叔本

华等。而艺术家则与女性有千丝万缕的关系。因此,有学者指出:"艺术家与女性的关系,也就是艺术家与艺术的关系。女性的诱惑,也就是艺术的诱惑。"(肖关鸿《诱惑与冲突——关于艺术与女性的札记》第 15 页,学林出版社 2001 年版) 艺术家与女性的关系,就是追求美与展现美的关系。美作为一个中介,吸引艺术家与女性走到了一起。女性美在艺术家的创作中得以呈现,艺术家在对女性美的鉴赏中获得灵感。

所以,王铨认为,晏几道的小词,"妙在得于妇人"(《默记》)。也就是说,晏词 创作的灵感,得自于妇人的启发。另外,袁中道在《代少年谢狎妓书》中,替一位因 狎妓而招致父兄责骂的新安少年辩解说。"文有仗景生情,托物寄兴。丽人燃烛,远山 磨墨,千古一道。弟每枯坐,文思不属。微闻香泽,倚马万言,出神入鬼,惊天动地, 两仪发耀于行中,列星迸落于纸上。"文章虽然是游戏之笔,但是,道理讲得确实是有 道理、即在诱发文思和激发灵感方面、美人与山水有同样的效果。还有、《悦容编・借 资》也说:"美人有文韵,有诗意,有禅机,非独捧砚拂笺,足以助致。即一颦一笑, 皆可以开畅元想。彼临去秋波那一转,正今时举业之宗门。能参透者,文无头巾气,诗 无学究气,禅亦无香火气。"(《香艳丛书》一集卷二) 与这个意思相近的,还有《红楼 梦》第二回中、甄宝玉对冷子兴说的那段话:"必得两个女儿伴着我读书,我方能认得 字,心里也明白,不然我自己心里糊涂。"在传统中国文人的心目中,女性独得天地山 川清灵之气,如宋人谢希孟说:"自逊、抗、机、云之死,而天地英灵之气,不钟于男 子而钟于女子。"(《宋艳》卷五引《豪谱》)如贾宝玉说:"原来天生人为万物之灵, 凡山川日月之精秀、只钟于女儿,须眉男子不过是些渣滓浊沫而已。"因此,面对美 人,就是面对天地英灵之气,可使人神清气爽,心智开通,悟性增强,灵感迸发。总 之,女性带给艺术家的,无论是西方学者强调的"性机能的轻度兴奋",还是传统中国 文人强调的心灵愉悦。其共同点就是,神清气爽,悟性增强,灵感迸发。

诸位应该知道,在传统中国文人的精神世界里,诗、酒、山林,都是不可或缺的。他们以诗抒怀,以酒怡情,以山林养性。当然,还有一件非常重要的东西,就是美人。美人如诗,美人如酒,美人如山林,美人有怡情养性的精神营养作用。所以,醇酒、美人、山林,是传统中国文人心灵的桃花源。当他们穷途末路之时,或者委顿失意之际,酒馆、青楼、山林便成为他们创伤心灵的避难所。

醇酒成为中国文人生活中不可或缺的精神寄托之物,应该是从魏晋名士开始的。所以,魏晋名士关于酒的见解,也颇能代表传统中国文人的一般看法。在魏晋名士看来,饮酒与吃药、游赏山水一样,不是为了解愁,而是为了培育一种人生境界。刘伶在《酒德颂》中,描述过这种人生境界:"无思无虑,其乐陶陶,兀然而醉,豁然而醒,静听不闻雷霆之声,熟视不睹泰山之形,不觉寒暑之切肤,利欲之感情。俯观万物扰扰,焉如江汉之载浮萍。"(《文选》卷四十七)这是一种超然物外、绝对自由的人生至境。实际上,在现实生活里,我们每一个人都处在各种束缚和限制之中,都会感觉到或轻或重的压抑和拘限,都不免戴着一幅或明或暗的面纱生活。当我们略有酒意,或者醉酒之时,会感觉到无比的自由,可以随心所欲地说话和做事。同时,在旁人眼里,也更显真实,更觉自然。也许,这正是传统中国文人热衷于饮酒的真实原因。

自然山水成为传统中国文人的心灵避难所,也是从魏晋时期开始的。所以,魏晋名

士关于山水的种种见解,也足以代表传统中国文人的一般看法。纵情山水是魏晋名士一时之时尚,崇尚自然是导致魏晋名士纵情山水的直接原因。魏晋名士崇尚自然,以自然为人生的最高境界,以自然为人格本体。在他们看来,"山水质有而趣灵"(宗炳《画山水序》,《全宋文》卷二十),最能体现自然之道;"山水,性分之所适"(谢灵运《游名山志》,《全宋文》卷三十二),最适合人的自然本性。所以,畅游山水,隐居山林,通过与山水的亲和,追求自然之性,怡情养性。因此,他们或者"屡借山水,以化其郁结"(孙绰《三月三日兰亭诗序》,见《全晋文》卷六十一)。或者通过观赏山水,"悟幽人之玄览,达恒物之大情"(无名氏《庐山诸道人游石门诗序》)。或者通过山水之游,达到"畅神"的目的(宗炳《画山水序》,《全宋文》卷二十)总之,都是力图通过山水陶冶性情。

醇酒和山林,是传统中国文人的精神寄托之所,情性颐养之物。所以,追求独立自由精神的文人,仕途委顿失意的文人,或者隐于醇酒,或者居于山林。隐于山林和沉于醇酒可获得超于物外的精神享受。值得注意的是,明清名士还提出隐于美色的"色隐"说。这种观点,虽然让人很诧异,但是仔细想想,也还是很有道理的。如卫泳《悦容编·招隐》说:"古未闻以色隐者。然宜隐孰有如色哉!一遇冶客,令人名利心俱淡,视世之奔蜗角蝇头者,殆胸中无癖,怅怅靡托者也。真英雄豪杰,能把臂入林,借一个红粉佳人作知己,将白日消磨。……须知色有桃源,绝胜寻真绝欲,以视买山而隐者何如。"(《香艳丛书》一集卷二)这种"色隐"论,实为中国文化史上别开生面的创说,真可让道学家大跌眼镜。但是,平心而论,这种说法也颇切情理,即隐于色与隐于山、沉于酒有同样的功效:"令人名利心俱淡",获得超然物外的审美享受。

传统中国文人兴于诗、醉于酒、隐于山、沉于色。诗、酒、山、色,其名虽四,其 实则一。美人如诗,美人如酒,美人如山水。美人、醇酒、山林、诗歌,是传统中国文 人心灵的桃花源。

#### 主要参考文献

- 1. 徐复观:《中国文学精神》,华东师范大学出版社 2004 年版。
- 2. 林语堂:《吾国与吾民》,陕西师范大学出版社 2002 年版。
- 3. 何海鸣:《求幸福斋随笔》, 上海书店 1997 年版。
- 4. 克尔凯戈尔:《勾引者手记》, 余灵灵等译, 九洲图书出版社 1998 年版。
- 5. 汪文学:《诗性风月——中国古典文学中的情爱》, 中央编译出版社 2011 年版。
- 6. 汪文学:《黔中文献关于诗与情性之诸种观点评述及其理论价值论衡》,《贵州民族学院学报》2007年第6期。

# 第五讲 中国人的诗性精神 ——兼论诗教说的历史意义与现代价值

在上一讲,我们讨论"中国人的诗学理想",着重谈论传统中国人的温柔敦厚的诗学理想,以及在这种诗学理想的影响下形成的古代中国人的女性美观念和中国古典诗学的女性化特征。接下来,我们讨论"中国人的诗性精神",兼论传统中国诗教说的历史意义和现代价值。实际上,温柔敦厚的诗学理想与诗教说是彼此关联的。或者说,诗教说要求诗歌必须是温柔敦厚的,只有温柔敦厚的诗歌,才能担当起诗教功能。诗教传统孕育出传统中国社会浓郁的人文氛围,培育出传统中国人浓厚的诗性精神,使华夏民族成为最热爱诗歌、尊重才子、推崇诗人的民族。换句话说,诗教说培养了中国古典诗学理想,锻炼了传统中国人的诗性精神。

我觉得,传统中国文化的源远流长,传统中国国民性格的温柔敦厚和温良恭俭,都与儒家诗教的长期浸润密切相关。儒家诗教说作为一种国民教育学说,在古代社会是行之有效的,在当代社会仍有相当重要的借鉴价值,它不仅有其重要的历史意义,而且也有相当重要的现代价值。或者说,它对我们今天的思想教育工作,也有重要的借鉴意义。因为,诗性精神的失落和人文素质的缺失,是当代国民精神中的一种普遍现象。提升国民的人文素质,重塑国民的诗性精神,是当代人文教育的重要任务。这也就是我们今天讨论这个话题的主要目的。

## 一、诗意栖居:传统中国人的诗性精神

诗性精神是人类特有的一种精神状态,也是人类与生俱来的一种精神品质。今人往往把诗性精神理解得太抽象,想象得太高深,其实不是那么回事。因为并非只有诗人才具备这种精神,平民百姓、凡夫俗子都有诗性。只是与诗人相比,有轻重强弱的不同而已。事实上,就像人人都具备成为圣人的素质一样,人人都有成为诗人的先天条件,只不过由于种种原因,这种潜在的基质没有能够充分地展现,这种先天条件没有得到充分地利用。而诗人则是将这种潜在基质和先天条件充分展示和利用了的人群。所以,在一般情况下,诗人才是最富诗性精神的人群。

"诗性精神"一词,最早见于意大利哲学家维柯的《新科学》一书中。所谓的"诗性精神",是指人类原初的一种思维方式,恩斯特·卡西尔称之为"神话思维",列维·斯特劳斯称之为"原始思维"。根据维柯《新科学》所揭示的观点:没有任何经验的儿童的活动,必然是诗的活动。原始民族作为人类的儿童,他们创造的文化,包括诗歌、宗教、语言和制度等,都是通过形象思维而不是抽象思维形成的,因而都带有创造

和虚构的性质。人类最初的创造,完全是诗性的创造,是以诗性的方式对待世界上的一切。因此,他们的活动是诗性的活动,他们创造的文化是诗性的文化。人类进入抽象思维时代,也就由童年期进入成年期,形象思维受制于抽象思维,诗也就失去了原先那种强旺的生命力(参见朱光潜《西方美学史》上卷第 334 页,人民文学出版社 1979 年版)。的确如此,童心就是诗心,具有童心的原始民族的诗性精神往往是最强烈的、最浓郁的。因此,西方文学理论家常常认为,儿童是天生的艺术家;传统中国学者讲创作,也尤其重视"童心"。明白了这一点,以下的问题就好回答了:如,为什么古今中外文学大家的代表作,常常是创作于早期,而不是晚期?为什么中国文学史上大部分独创性极强,富于浪漫精神和诗性精神,能开创一代新风气的作家,多来自文化相对落后的民间或边省,而不是文化相对发达的中心地区?少数民族地区是歌舞的海洋,少数民族人以诗传情,以歌叙事,以舞娱神,为什么少数民族的诗性精神,往往较文化发达地区的汉族人更强烈、更充沛?

传统中国是一个诗的世界,是一个诗人的国度。与以叙事文学为主流的西方文学相反,中国文学是以抒情文学为主体的。西方文学自古希腊、罗马以来,一直是以史诗、戏剧、小说等叙事性文学为主体,抒情诗则是随着 18 世纪的浪漫主义思潮而兴起的。中国文学自先秦以来,一直是以抒情诗为主流,戏曲、小说等叙事文学的发展,则是元、明以来的事情。

中西方文学的这种截然相反的发展轨迹,一定程度上体现了中西方人在文化心理和审美取向的差别。一般而言,叙事文学孕育出的是理性精神,抒情传统孕育出的是感性精神。换句话说,理性精神强烈的人,长于叙事;感性精神充沛的人,惯于抒情。钱穆先生曾经说过:西方人用脑思考,中国人是用心思考;用脑思考的人理智、冷静,用心思考的人激情、浪漫。所以,用心思考的民族,长于抒情文学;用脑思考的民族,长于叙事文学。林语堂先生也有与此大致类似的说法,他认为:传统中国社会有适合于诗的发展条件,其中一个重要条件,就是中国人常常以情感来思考,而不是用分析的方法来进行理论的思考。因为中国人往往把肚皮视为包藏一切学问知识的地方,所以有"满腹文章"或"满腹经纶"的说法。另外,据说,西方的心理学家已经证明,人的腹部为蓄藏情感的地方。中西方人用来思考问题的器官不同,在英语中,一个人作文时的苦思冥想,被称作"搜索脑筋",所以,西方人是用脑筋来思考。但是,在中国话里,则叫做"搜索枯肠"。所以,他断言:"中国人之所以能写好诗,就因为他们用肚肠来思想。"(《吾国与吾民》第227~228页,陕西师范大学出版社2002年版)林语堂先生的这个说法很有意思,也很有启发性,与钱穆先生的观点不谋而合。

综合起来说:西方人用脑思考,中国人用心思考;西方人长于抽象思维,中国人善于形象思维。因此,与西方人相比,中国人更富于诗性精神。所以,钱穆先生指出:"吾尝谓中国史乃如一首诗。余又谓中国传统文化,乃一最富艺术性之文化。故中国人之理想人品,必求其诗味艺术味。"(钱穆《品与味》,见《中国文学论丛》第221页,生活·读书·新知三联书店2002年版)甚至有人认为:"中国文化的根本秘密正在于中国诗学之中。"(刘士林《中国诗性文化》之《内容提要》,江苏人民出版社1999年版)

中国文化的秘密和中国国民精神的特质,都体现在诗性文化上。林语堂先生下面这段话,很值得我们参考:

吾觉得中国的诗在中国代替了宗教的任务,盖宗教的意义为人类性灵的发抒,为宇宙的微妙与美的感觉,为对于人类与生的仁爱与悲悯。宗教无非是一种灵感,或活跃的情愫。中国人在他们的宗教里头未曾寻获此灵感或活跃的情愫,宗教对于他们不过为装饰点缀物,用以遮盖人生之里面者,大体上与疾病死亡密切关系而已。可是中国人却在诗里头寻获了这灵感与活跃的情愫。

诗又曾教导中国人以一种人生观,这人生观经由俗谚和诗卷的影响力,已深深渗透一般社会而给予他们一种慈悲的意识,一种丰富的爱好自然和艺术家风度的忍受人生。经由它的对自然之感觉,常能治疗一些心灵上的创痕,复经由它的享乐简单生活的教训,它替中国文化保持了圣洁的理想。……在这样的意境中,诗很可称为中国人的宗教。吾几将不信,中国人倘没有他们的诗——生活习惯的诗和文字的诗一样——还能生存迄于今日否?(林语堂《吾国与吾民》第 226~227 页,陕西师范大学出版社 2002 年版)

的确,传统中国人的宗教意识是比较淡薄的。对于大多数中国人来说,往往是见到庙就烧香,看到菩萨就磕头,不管是道家的道观,还是佛教的寺庙,还是天主教的教堂,他们都是一视同仁,不加区别,甚至见到路边的一块古怪的石头,或者参天的古树,他们也不妨烧香磕头。这在西方人看来,是完全不可理解的。对西方人来说,信佛的就不会进道观,信天主教的就不会到你佛教寺庙里去。西方人的宗教信仰是虔诚的,执著的;而中国人的宗教信仰,可以说是泛宗教主义的。我向来很尊重有信仰的人,宗教信仰可以净化心灵,美化生活,陶冶人类悲天悯人的意识,因此有信仰的人,其为人虔诚,其生活执著,心中悬着一个远大的目标,生活就不会偏离方向,这种人当然值得尊重。但是也有问题,即这种有虔诚宗教信仰的人,或者有共同宗教信仰的民族,往往都很偏执。因此,西方社会常常发生以宗教相号召的战争。传统中国人宗教意识比较淡薄,这类争端就比较少见。所以,与西方文化相比,中国文化不是宗教文化,而是一种诗性文化,传统中国的文化精神不是宗教精神,而是一种诗性精神。传统中国人以诗歌取代宗教,通过诗歌净化心灵,美化生活,陶冶人类悲天悯人的意识。林语堂先生的言论,是十分精当的。

可与林语堂先生的观点相印证的,是丰华瞻先生关于"中国人的艺术癖"的说法,他认为:"艺术的欣赏,在中国较在西洋为普遍。在西洋,艺术往往是专家的事,是少数人的事。一般的民众大都不会欣赏艺术,不爱好艺术。在中国就不然,中国人对艺术的嗜好是很普遍的。不但士大夫阶级,就是一般的平民,甚至生活在水准线以下的人,也爱好艺术而染上一些艺术癖。"的确如此,在中国,诗歌深入于社会,深入于民间。诗的精神弥漫于传统中国社会的每一个角落,中国人的诗性精神不分场合、不论时间,处处皆能自然释放。在很简陋的饭馆、酒家、茶店、理发店里,在极偏僻的乡村院落里,在庙宇中,在陵墓上,在荒山上,或者古路旁的小亭子里,也有题诗,或者张挂着

对联,都弥漫着浓郁的诗意氛围。在贺喜或吊丧时,在新年里,对联都是必不可少的。在最缺乏诗意的法律事件中,"诗竟侵入法的范围,使法律被诗所'陶冶'而软化,法庭受诗的影响而诗意化,法官也变为风雅之士",甚至古代中国的那些风雅之士,还把法律文书写成了文艺作品(丰华瞻《中国人的艺术癖》,见丰著《中西诗歌比较》第223~227页,生活·读书·新知三联书店1987年版)。这种状况,在世界法制史上,可能也是绝无仅有的。

需要特别指出的是,虽然我们在这里借用维柯的"诗性精神"一词,来概括传统中国人的文化心理特征,但是,我们这里所使用的"诗性精神"概念,则是基于传统中国人对诗性的理解和诠释,与维柯基于原始民族或儿童思维特征而提出的"诗性精神"概念,则略有不同,是稍有区别的。虽然,传统中国人的诗性精神,也包括了如维柯所说的那种以"诗意地"方式对待世界的特点。但是,中国人的"诗性精神",则不完全是基于原始思维而发生的,它也并未因为中国人步入文明时代而削减。也许,与维柯所谓的"诗性精神"相比,这是一种特殊的精神现象。当然,我们也可以把它看做传统中国人对诗性的独特理解和深刻感悟,称之为中国化的"诗性精神"。

概括地说,中国化的"诗性精神",是在原始神话思维的基础上,在传统农耕文明的涵孕下,在儒道两家思想的渗透下,在日常生活的感悟中,逐渐凝练而成的一种人生智慧。它的核心内容是安、足、静、定,是宁静与祥和。它与西方式的浪漫精神不同,它崇尚的是"乐而不淫,哀而不伤",是拈花微笑,是在祥和与宁静的心境中,感受平淡无奇的生活细节的美感,体味若有若无的诗意流淌,是淡淡的忧伤,有轻轻的喜悦。它拒绝欣喜若狂,也抗议悲痛欲绝。它强调创造力,但不欣赏打倒一切的破坏性。它惯于以温和的手段去改变对象。它崇尚真,更推崇正。它诱导人们由真入正,由正而雅。它喜欢和风细雨,不喜欢狂风暴雨。它热爱春、秋而拒绝冬、夏。它是自由的、平等的,情人之爱、母子之爱、朋友之情是它的挚友,君臣、父子、兄弟伦理则与它的精神格格不入。它欣赏清风明月、鸟语花香、山清水秀,鄙薄月黑风高、穷山恶水。如"海上生明月,天涯共此时"、"春江潮水连海平,海上明月共潮生"、"绿树村边合,青山廓外斜"、"明月松间照,清泉石上流" ……总之,温柔敦厚,文质彬彬,既是传统中国人的诗歌美学理想,也是中国化的诗性精神的基本内涵。

富于诗性精神的民族必定热爱诗歌,爱好诗歌的民族当然拥有充沛的诗性精神。热爱诗歌而又富于诗性精神的传统中国人,其精神状态是诗性的,其生活方式也是诗性的。海德格尔所谓的"诗意地栖居",最能说明传统中国人的生存状态。

在世界民族史上,也许找不到第二个民族,能像传统中国人那样,对诗歌有着如此狂热的偏爱和热忱。传统中国是诗的世界,是诗人的国度,诗歌渗透到社会生活的方方面面,传统中国实际上可称为"诗教中国",传统中国人的民族精神可叫做作"诗性精神",传统中国文化可名为"诗性文化"。

在这种崇尚诗歌的文化背景上,在这种弥漫着诗情精神的社会背景上,以诗歌为中心的文学和以诗人为核心的文人群体,就得到社会各阶层的普遍推崇和重视。

举几个例子来说吧。在唐朝开元年间,唐玄宗诏令宫女为边防将士制作军衣。其中有一位士兵,在领取到的短袍中得诗一首,诗云:"沙场征戍客,寒苦若为眠。战袍经

手作,知落阿谁边?蓄意多添线,含情更著绵。今生已过也,重结后身缘。"我们能够想象这位宫女制作军衣时的心情,也能够想象士兵读到这首诗时的心情。不知是出于什么心理,这位士兵居然将这首诗呈现给了将军,将军又层层上报,送到了皇帝那儿。唐玄宗收到这首诗后,打算追查此事,就让人把诗歌遍示六宫,还说:"有作者勿隐,吾不罪汝。"结果,那位做诗的宫女"自言万死",承认了。唐玄宗的态度,有点让我们感到意外,他不但没有责罚那位宫女,反而是"深悯之",居然还把这位宫女嫁给了那位得诗的士兵,并且还对这位宫女说:"我与汝结今身缘。"(孟棨《本事诗·情感》)这个故事本身的真实性很难断定。不过,值得注意的是,成全兵士与宫女"今身缘"的,不是其他,而是诗。与其说唐玄宗是同情宫女和兵士的怨旷,不如说是欣赏宫女的诗才,因赞赏宫女的诗才而成全宫女与兵士的"今身缘"。诗歌成为了这段姻缘的触媒,热爱诗歌的唐玄宗成全了这段姻缘。

与这个故事相类似的,在宋代,还有关于宋祁的一段风流佳话。据说,宋祁有一天 路过繁台街,碰上从宫内出来的几辆车子,来不及回避。这时,车内有一位女子拉开车 帘,娇滴滴地叫了一声"小宋也"。宋祁"惊讶不已",回到家里,魂不守舍,想入非 非、便赋词一首、词云:"画毂雕鞍狭路逢、一声肠断绣帘中。身无彩凤双飞翼、心有 灵犀一点通。金作屋, 玉为栊, 车如流水马如龙。刘郎已恨蓬山远, 更隔蓬山一万 重。"文人都是这样,喜欢自作多情,想象力太发达,一声"小宋也",就会让他"肠 断",让他魂不守舍,想入非非。这首词传到宫中,宋仁宗知道了,立即下令清查在大 街上叫"小宋也"的那位宫女。这时,那位冒失的宫女,自知无法遮掩,就坦白说: "顷因内宴,见宣翰林学士,左右内臣皆曰'小宋',时在车中偶见之,呼一声尔。"于 是,仁宗召见宋祁,查问此事虚实。据说宋祁是"惶悚无地",惊慌失措,无地自容。 仁宗笑着说:"逢山不远。"当即就把这位宫女赐予了宋祁(《本事词》卷上)。这个故 事,有明显模仿唐代"宫妇兵士"故事的痕迹,因此,其真实性也很值得怀疑。不过, 文人热衷于编撰这类故事,也颇能说明他们的一种普遍心理,诗词是爱情的触媒,才子 获得佳人青睐的法宝,是手中的诗笔,皇帝面对诗人手中的诗笔,也得忍痛割爱,妥协 退让。这当然是文人的白日梦,但也是文人的一种普遍心理,同时也从一个侧面反映了 古代上层社会对诗词的热爱和对诗人的推崇。

又如,唐朝大历年间,才子文茂与邻家女郎晁采,青梅竹马,两情相悦,"约为伉俪"。文茂富于才,精于诗,"时寄诗书,通情采",并借机接近晁采,偷偷欢合。晁采母亲得知此事,大发感慨说:"才子佳人,自应有此。"于是就把女儿嫁给了文茂(《全唐诗》卷八〇〇)。晁母成全女儿与文茂的姻缘,是因为文茂是才子,是诗人。是文茂的诗人身份,获得了晁母的欣赏和谅解,成全了他与女儿的姻缘。这个故事,反映了古代社会下层民众对诗歌的热衷和对诗人的推崇。

这种因诗歌获得佳人青睐,并进而成就美满姻缘的风流佳话,在唐宋时期广泛流传,不妨再举几个。如,中唐时期,李司空罢官居京,闲来无事,附庸风雅,追慕刘禹锡的诗名,把他请到府中,盛情款待。在酒宴上,李司空命家妓出来唱歌陪酒,刘禹锡在酒酣耳热之际,情欲高涨,诗兴大发,便赋诗一首:"鬟髯梳头宫样妆,春风一曲杜韦娘。司空见惯浑闲事,断尽江南刺史肠。"这就是大家熟知的"司空见惯"这个成语

的出处。据说,李司空非常欣赏刘禹锡这首诗,就将家妓慷慨相赠。刘禹锡因诗获妓,一时传为佳话(《本事诗·情感》)。又如,韩晋公镇浙西,诗人戎昱为浙西某郡刺史,深爱一绝色酒妓。而浙西乐将很看重那位酒妓的诗乐才能,请示晋公,征得同意后,便将她召置乐籍中。戎昱于湖上设宴为酒妓送行,并以诗相赠,嘱咐她入乐籍后,就唱这首诗。酒妓至乐籍,按照戎昱的嘱咐,在韩晋公面前唱戎昱送她的这首诗。韩晋公知道其中必有隐情,就命人鞭打乐将,查问实情,然后赠送酒妓细绢百匹,即刻将她送还给戎昱(《本事诗·情感》)。像这类故事,在唐宋以来的笔记小说中,俯拾即是。它的广泛流传,反映了传统中国人崇尚诗歌和推崇诗人的普遍文化心态。所以,黄家遵先生很幽默地指出传统社会对待诗人的两点态度:"第一,调戏人家妇女,在唐宋时自然是一种妨害风化而应受处罚的事,可是如果他是一个书生,他是一个能诗者,他们就可以任意胡为,不受责罚,甚至反要加赏。第二,才子佳人好像是天生的配偶,所以统治者遇到才子佳人私奔或单恋的案件,却反要替他们撮合,好像这是替天行道。这种现象是当时社会制度上的矛盾,这种矛盾显示着礼教对于性的禁压的无用。"(黄家遵著、卞恩才整理《中国古代婚姻史研究》第339~340页,广东人民出版社1995年版)这话虽然说得有点夸张,但大体上还是比较符合当时的实际情况的。

传统中国社会对文学的高度重视,还可以从选举考试的内容上得到最直接的体现。中国古代选举考试的主要内容不外乎经学(家法、帖经墨义,经疑、经义)与文学(诗赋)。在察举时代,经学、文学稍有分途,到科举时代,两者渐渐合一,常常是以经学为里,以文学为表,是经学与文学的一种结合。这在客观上促使人们对文学的重视,虽然优秀的文学作品一般都不是产生在科场上,但它的确刺激了人们对文学的兴趣,促进人们对文学技艺的学习和探讨,大大地有助于文学的发展。以文学作为选举考试的重要内容,以诗词歌赋的写作才能作为遴选官员的重要依据,这在世界史上恐怕也是极为罕见的。同时,这些通过科举考试步入仕途的学子,作为政府官员分散在全国各地的衙门里,也就进一步将这种重文的风尚推广到全国各个地区。它所造成的直接结果,是提高了文人和文学的社会地位,在整个社会营造出一种适合文人成长和文学发展的社会氛围。

所以,在传统中国社会,创作和赏玩文学艺术,不仅仅是艺术家的事,一般民众都有欣赏艺术的癖好。诗歌创作不是诗人的专利,而是文化人最基本的素质。甚至作为一位官员,也必须学会写作诗歌,欣赏诗歌,优待诗人,否则,就极有可能被视作缺乏教养,没有文化。因此,我很赞同丰华瞻先生的说法:"中国的艺术风气很普遍,一般人受艺术的熏陶很深,都有些艺术癖。"(丰华瞻《中国人的艺术癖》,见丰著《中西诗歌比较》第223~227页,生活·读书·新知三联书店1987年版)

古今社会风尚的差别,的确是显而易见的。在中国,诗性精神的失落是现当代的事情,特别是在当代市场经济背景下,物质欲望的追求成为人们的主要生活内容之一,物质欲望的膨胀和诗性精神失落,成为一种普遍的精神现象。在当代,诗人成为穷困潦倒的代名词,写诗的人比读诗的人多。在中国历史上,诗人的处境,也许从来没有如现在这般难堪和尴尬。在今天,冷不丁冒出一位能写诗的官员,则会成为文化界的一大奇特之事。可是,众所周知,在古代中国,政府官员甚至地方或基层的一些文职人员,都是

能写诗的,一般都有诗集出版。事实上,在传统中国,诗人的地位是相当的高,诗人得到社会各阶层人的尊重和热爱,上至皇帝,下至地方县令,不仅自己能写诗,而且也常常愿意为诗人的写作和出行,提供支持和帮助。明白了这一点,你就能够解释。在古代中国,为什么一个穷困潦倒的诗人,居然可以浪游天下,四海为家?

### 二、诗教中国、儒家诗教说的历史意义与现代价值

自周秦以来,古代中国人就有崇尚诗歌的传统,风雅情趣和诗骚精神,浸润中国人的心灵和涵育中国文化达数千年,培育出传统中国人浓郁的诗性精神。推本溯源,我以为,这种精神传统的形成,与儒家的"诗教说"密切相关。

所谓"诗教",简单地说,就是以诗歌作为政治教化的工具。《毛诗序》说:"故正 得失,动天地,感鬼神,莫近于诗。先王以是经夫妇,成孝敬,厚人伦,美教化,移风 俗。"这是关于诗歌教化功能的经典表达。儒家诗教,作为传统中国社会的一种重要教 育形式, 自先秦两汉以来, 即遭到其他学派的批评指责。如, 墨家反对儒家的"诗 教",认为诗歌无益于教化,墨子说:"或以不丧之间,诵诗三百,弦诗三百,歌诗三 百、舞诗三百。若用子(公孟)之言、则君子何日听治、庶人何日从事?"(《墨子・公 孟》)在墨子看来,诗歌不仅无益于教化,还耽误日常工作。按照他的说法,你整天 都"诵诗"、"弦诗"、"歌诗"、"舞诗"去啦、拿什么时间来干工作啊。法家主张以法 为教,以吏为师、批评儒家"以文乱法",将儒家列为"五蠹"之一,认为儒家提倡的 诗乐教化有害无益。道家崇尚自然,提倡超越功利道德的审美观念,批评儒家的礼乐教 化思想,对儒家以"诗教"为核心的功利主义艺术观,持否定态度。魏晋以来,文学 自觉精神逐渐产生,审美超越观念渐趋形成,文学逐渐从道德教化的藩篱中分离出来, 文学家逐渐从政治家、道德家的身份中独立出来,走向自觉发展的道路,儒家那种具有 浓厚功利色彩的"诗教"说,也遭到严肃而认真的批判。特别是近现代以来,在"为 艺术而艺术"的纯文学观念的影响下,儒家"诗教"说便被视为阻碍文学进步和发展 的落后文学观念。

不过,需要说明的是,儒家"诗教"说被彻底地推翻和打倒,是近现代以来的事情。在中国古代社会,它可以说是打而不倒,摧而不毁,具有非常顽强的生命力。并且,近现代以来,推翻和打倒儒家"诗教"说的,不仅仅是鼓吹"为艺术而艺术"、提倡纯文学观念的文学家的功劳,而且主要是因为"诗教"说赖以生存的儒家思想支柱和以儒学为政治统治思想的政治权力被推翻了,传统文化背景不存在了,"诗教"说也就失去了立身之地。另外,在古代中国,道、法、墨三家反对"诗教"说,但他们反对的出发点,又是不完全相同的。墨、法两家是重实用的功利主义者,所以,对于儒家提倡的"无用"的诗乐,自然是持否定态度。道家是审美观念上的超功利主义者,所以,对于有明显功利色彩的"诗教"说,当然也是持否定态度。换句话说,"诗教"说是功利的,所以,超功利的道家批评它;"诗教"说是功利的,但它的功利效果不是立竿见影的,而是潜移默化的,所以,追求立竿见影的实用功能的法、墨二家反对它。不过,值得注意的是,在传统中国这个大文化背景没有改变的前提下,在儒家思想作为政

治统治思想的独尊地位没有动摇的条件下,"诗教"说一直保持着旺盛的生命力,贯穿和影响着自先秦至清朝的整个中国古代社会。直到黄遵宪提出的"诗界革命",我们都还可以看到儒家"诗教"说的直接影响。

传统中国的"诗教"说,之所以一直保持着旺盛的生命力,除了儒家思想及其以儒家为统治思想的政治权力的支撑外,更重要的原因,还在于"诗教"说自身具有的合理性因素。在今人看来,把诗歌当成政治教科书,以诗歌作为政治教化的工具,真是太理想化了,也是太功利了。不过,我认为,"诗教"说的确体现了儒家学者的理想主义精神。从艺术角度看,它虽然是功利性的,不符合艺术规律。但是,从政治教化角度看。它的确又有相当程度的合理性。

在古代中国,对政治统治和政治权力影响最大的是儒家和法家。一般而言,儒家长 于守而短于攻,或者说,儒家擅长守天下而不擅长打天下。所以,在逐鹿天下的时候, 儒家颇受轻视。如孔子周游天下,宣扬他的仁义之道,结果是"皇皇如丧家之犬",在 陈国的时候,还饿得面黄肌瘦,"面有菜色",搞得很狼狈,很难堪。孟子周游列国, 宣传他的"仁政"。孟子的情况似乎要好一点,因为他富于辩才,口才极好,他那三寸 不烂之舌,说得那些诸侯王不得不服。但是,事实上,那些诸侯王也是当面一套背后一 套,孟子也是不得不退而与万章之徒著书立说。楚汉战争时期,儒家的遭遇也是这样 的,刘邦宁愿接见一位高阳酒徒,也不愿见一个儒生。刘邦甚至还撒尿在儒生的帽子 里,以示对儒生的轻视。直到天下统一,国家稳定后,刘邦才逐渐接受陆贾等人的建 议,兼容儒家,对儒生表示一定的敬意。以至在汉武帝时代,才实现"罢黜百家,独 尊儒术"。法家是长于攻而短于守,擅长打天下而不擅长守天下。所以,以法家治国的 秦国,他的军队的战争力就特别地强,秦国被东方六国称为"虎狼之国",秦国的军队 被称为"虎狼之师",秦国的军队在战场上,往往是"一以当十"。秦国之所以能够迅 速结束战国纷争的局面,建立起高度集中的中央集权制国家,就是法家思想起了作用。 秦王朝之所以二世而亡,也与主张以武力统治天下的法家思想有关。造成这种显著区别 的原因,是由于两家对政治教化的不同理解。大体上说、法家以军功奖励后进、鼓励耕 战,所以,以法家作为政治统治思想,其军队的战斗力极强,长于打天下;法家以法为 教,以吏为师,实行愚民政策,忽视对国民的道德教化和精神培养,所以,法家的守天 下,以强大的国家机器为支柱,实行的是高压政策。当国家机器的强力逐渐疲软,民众 的揭竿而起便是势所必然。儒家宣讲的仁义道德和提倡的礼乐文化,虽然在逐鹿天下的 时候,往往被视为迂阔而不切合实际。但是,儒家提倡的礼仁文化,及其为建构这种文 化传统而采取的诗乐教化手段,在守天下的时期,就可以弥补法家愚民政策的不足。

儒家讲礼,法家讲法,从根本上讲,这两家是相通的,礼和法就是一回事,讲的都是社会规范,也就是我们常说的法律法规和规章制度。礼法制度是整合社会秩序的基础和前提,"不依规矩,不成方圆",讲的就是这个道理。所以,从整合社会秩序这一点看,儒道两家是相通的,儒家的礼和法家的法,就是整合社会秩序的工具。明白了这一点,你就能理解:为什么法家的两位极其重要的人物韩非子和李斯,居然都出自于先秦儒家思想的集大成者荀子的门下?我认为,儒家讲礼,法家讲法,在整合社会秩序的工具上,是相通的。但是,在如何要求民众去遵守礼法这个问题上,儒法两家的分歧,就

明显地表现出来了。

一般而言,礼和仁是儒家文化的两个重要层面,礼是外在的社会规范,是维持社会秩序和稳定政治局面的规章制度;仁是内在的道德修养和精神情操。儒家学者所追求的,不是像法家那样,以强大的国家机器为支柱的强制性的愚民政策,而是通过诗乐教化手段,培育人的内在心性,提升人的道德境界、精神情操和仁爱心性,进而使之主动地、自觉地遵守外在的社会规范(即"礼")。也就是如李泽厚先生所说,儒家是把人们对外在社会规范的遵守转化为个体内在的自觉(李泽厚《孔子再评价》,见李氏著《中国古代思想史论》,人民出版社 1986 年版)。

诗乐教化是儒家政治教化的基本手段。按照儒家的观点,诗可以"经夫妇,成孝敬,厚人伦,美教化,移风俗",诗歌可以维系夫妇关系,培养孝敬之心,敦厚人际伦理,有移风易俗的作用。孔子说:"入其国其教可知也。其为人也温柔敦厚,诗教也。"(《礼记·经解》)一国之民,"其为人也温柔敦厚",就正是诗乐教化的结果。应该特别指出的是,儒家选择的这种诗乐教化手段,近似于现当代学者所说的"美育",是有远见的卓识。因为诗乐教化不同于一般的政治教化。一般的政治教化可以说是晓之以理,而具有"美育"性质的诗乐教化,则是动之以情,直接作用于人的心灵深处,因而其影响是直接的、深刻的、持久的,它是从重建一个人的道德观念和精神情操入手,从根本上改变一个人的内心世界,从而将之纳入现实的社会秩序中。所以,儒家的"诗教"说,作为一种潜移默化的教育方式,虽然极具理想主义色彩,不能产生立竿见影的效果。但是,作为一种理想和追求,它在学理上是有依据的,从实际操作层面上讲,在经过相当长一段时间的实践之后,它必能克服法家功利主义的缺陷,产生持久而深入的影响。

从纯文学的角度看,儒家"诗教"说把诗歌作为政治教化工具,强调诗歌为政治服务,是一种功利主义观点。但是,儒家学者在强调诗歌的教化功能时,并未完全放弃对诗歌审美价值的追求。同时,为了实现诗歌的教化功能,为了从心灵深处改变一个人,培育其高尚的道德情操和雅正的伦理观念,儒家学者不仅强调晓之以理,更重视动之以情。因此,他们也比较注重诗歌直接作用人心的"感发志意"的功能,即审美功能。

一般而言,文学艺术具有审美功能、教育功能和认识功能,其中,审美功能是最基本的功能。文学艺术区别于其他学科,就在于它具有独特的审美功能,而且,它的教育功能和认识功能的发挥,也必须通过审美功能。或者说,文学艺术是通过其审美价值来实现其教育价值和认识价值的。早期儒家学者对此已有相当明确的认识,如孔子说:"小子何莫学乎诗?诗可以兴,可以观,可以群,可以怨。迩之事父,远之事君,多识于鸟兽草木之名。"(《论语·阳货》)孔子这段话,涉及诗歌的三大功能。"观"、"群"、"怨"和"事父"、"事君"、"多识于鸟兽草木之名",相当于教育功能和认识功能。"兴",是指诗歌启发鼓舞的感染作用,即朱熹所说的"感发志意"的作用。诗歌的"感发"作用,相当于审美功能。值得注意的是,孔子将"兴"置于首位,即将诗歌的"感发志意"的审美功能,视为文学的基本功能,通过"兴"(审美功能)实现"观"(认识功能)和"群"、"怨"(教育功能)。这是孔子一贯的观点,因为他还提出

过这样的说法:"兴于诗,立于礼,成于乐。"(《论语·泰伯》)他所说的"兴于诗",与他提出的"兴观群怨"说,是完全一致。可以说,孔子的观点与当代文艺理论家的看法基本相近。

总之,儒家"诗教"说,作为一种功利性质的文学观念,它并不排斥艺术的审美作用,而是很重视艺术的审美功能,并通过审美功能实现其教育价值和认识价值。因此,它的积极作用是显而易见的。就政治方面说,它弥补了法家高压、愚民政策的不足,通过营造人文氛围,锻炼人文精神,为政治权力的推行创造文化背景。就文学方面说,它不仅为文学直面现实人生社会提供了理论依据,而且也为文学艺术的健康发展指明了方向。当然,它最直接的贡献,是孕育了传统中国人的诗性精神,开启了传统中国社会的人文传统,营造了传统中国社会浓郁丰厚的人文氛围,培育了传统中国人热爱诗歌和推崇诗人的人文品格。

中国古典诗学以中和为核心,以雅正为准则。这种诗学品格的形成,与儒家"诗教"说的影响密切相关。儒家"诗教"说,赋予诗歌"经夫妇,成孝敬,厚人伦,美教化,移风俗"的重大社会使命(《毛诗序》),把诗歌作为政治教化的工具,通过诗歌的"兴观群怨"的作用,实现对人心的浸润陶染,使其由伪归真,由邪入正,提高民众的道德水准,进而为整合社会秩序、实现天下的长治久安奠定基础。诗歌要能完成如此重要的社会使命,成为国家政治统治的道德基础和意识形态载体,必须以端庄典雅、严正中和为准则,任何标新立异、求真求奇,都有可能妨碍它的教化功能的实现。所以,在儒学中国的文化背景上,诗歌美学必须以中和雅正为最高准则。

儒家"诗教"说,在中国古典诗学领域里产生了特别重要的影响,对中国古代社会秩序的整合也有非常重要的意义,对传统中国文化品格的形成和国民精神的塑造,都发生过持久而深入的影响。但是,自近代以来,随着西方文化的输入,随着反传统思潮的开展,儒家"诗教"说受到特别严厉的批判,甚至被树立为反面诗学观念而被全盘否定。我认为:儒家"诗教"说不仅具有历史影响,而且还有现代价值。今日学者应当以同情理解的态度,重新论定"诗教"说的理论价值和历史意义,以及对当代中国精神文明建设的启示。

## 三、重德育而轻美育: 当代国民教育之现状与困境

概括地说,儒家诗教说,意在通过审美教育来达到情感教育的目的,所以,诗教实际上就是审美教育,就是美育。所谓美育,据近代教育家蔡元培解释说:"美育者,应用美学之理论于教育,以陶养情感为目的者也。"(《教育大辞典》商务印书馆 1930 年版)《中国大百科全书·哲学卷》认为,"通过艺术手段对人们进行教育"就是"审美教育",就是美育。这些界定,与儒家诗教说的内涵,是完全吻合的。

在近代中国的改造国民性、塑造新国民的活动中,审美教育、艺术教育和情感教育引起学者的高度重视。比如,在梁启超的"新民说"中,通过艺术教育以实现情感教育,进而达到"新民"的目的,是他的一贯主张。所以,他说:"情感教育最大的利器,就是艺术。音乐、美术、文学这三件法宝,把情感教育的钥匙都掌住了。"(《中国

韵文里头表现的情感》)在他的艺术教育观中,小说受到高度重视,在他看来,民族 性格和社会风气,都是由小说造成的,"今日欲改良群治,必自小说界革命始;欲新 民,必自新小说始",他专门著有《论小说与群治之关系》一文,讨论小说在国民情感 教育中的"熏"、"浸"、"刺"、"提"等作用。这与孔子在讨论诗歌作用时,提出的 兴、观、群、怨的观点,是很相似的。为了实现"造就完全人格"的新民目标,蔡元 培主张德、知、体、美并重,提出美育代宗教说,他认为: "所谓健全人格,分为德 育、体育、知育、美育四项。"为了培养健全人格,他以为美育必不可少,至关重要, "提出美育,因为美感是普遍性,可以破人我彼此的偏见。美感是超越性,可以破生死 利害的顾忌,在教育上应特别注重"(《我在教育界的经验》)。美感的自由性超越了宗 教的强制性,美育的进步性超越了宗教的保守性,美育的普及性超越了宗教的有界性, 因此,他主张以美育代宗教,认为美育是所有教育的最高境界。我们认为,蔡元培先生 以美育代宗教的观点,实在是基于中国文化特质而设计出来的一套符合中国国情的国 民教育方案。因为中国文化不是宗教文化而是诗性文化,中国人的精神不是宗教精神 而是诗性精神。或者如林语堂所说,"中国的诗在中国代替了宗教的任务","诗很可 称为中国人的宗教"(《吾国与吾民》第 226、227 页、陕西师范大学出版社 2002 年 版)。所以,我觉得,蔡元培的美育说,梁启超的小说群治论,与古代中国的诗教说 一样,在本质上都是一种艺术教育论或审美教育说,是一种符合传统中国国情的国民 教育方式。

美育之被忽略或被轻视,是新中国成立以后的事情,并且是随着阶级斗争的渐趋深入而逐步加重的。其实,在 1951 年 3 月第一次全国中等教育工作会议中提出: "普通中学的宗旨和培养目标是使青年一代在智育、德育、体育、美育各方面获得全面发展,使之成为新民主主义社会的自觉的成员。"这是继承蔡元培先生的观点,是德、智、体、美并重。可是,毛泽东同志在 1957 年 2 月于扩大的最高国务会议上所作的《关于正确处理人民内部矛盾的问题》的讲话中,说: "我们的教育方针,应该使受教育者在德育、智育、体育几方面都得到发展,成为有社会主义觉悟的有文化的劳动者。" 很明显,美育从教育方针中被删除了。在教育方针中删除美育,是与当时的阶级斗争形势相适应的。因为据蔡元培先生说,美育是普遍性的,是超越性,是自由性的,因此与当时以阶级斗争为纲的政治形势是相违背的。所以,直到"文革"后,阶级斗争降温,教育部于 1978 年 1 月颁布的《全日制十年制中小学教育计划》(试行草案)中,才又恢复了重视美育的传统。

"文革"后,一系列重视美育的规划和措施相继出台,重视美育的传统虽然在官方的教育文件得到恢复,但是,它的执行情况却不尽如人意。事实上,在我看来,新中国成立以来的国民教育,一直存在着两个比较严重的问题:一是重视德育而轻视美育,将德育与美育截然分离。过分重视道德教育,将道德教育与审美教育分离开来,其结果就是使道德教育变成空泛的道德教条的抽象说教,使道德教育流于形式,难以产生深入人心的影响。我认为,道德教育的最终目的,是要将道德教条转化为内心法则。而要将道德教条转化为内心法则,将道德情操转化为人的内心需求,一个重要的途径,就是实施情感教育,通过情感教育来开展道德教育。按照蔡元培先生的观点,"情感教育最大的

利器,就是艺术",也就是说,情感教育的最佳方式是审美教育。因此,要使道德教育发生直指人心的影响,使道德教条转化为内心法则,审美教育是一个必不可少的重要手段。通过美育来开展德育,德育才能发生真正的效果。回去头去看看古代中国,看看早期未经意识形态化的儒家诗教说,正是这种将德育与美育密切结合起来,通过审美教育来实现情感教育,通过情感教育来实现道德教育。如孔子所谓"兴观群怨"说,孔子提出的"兴于诗,立于礼,成于乐",都体现了美育与德育的结合、以美育渗透德育的教育理念。这是我们开展德育工作,应该要特别引起思考和注意的问题。

第二个比较严重的问题,是将德育等同于政治思想教育。袁济喜先生说得对:"从我们的学校的道德品质教育来说,也有一个重大的不足之处,甚至可以说是误区的地方,这就是长期以来过分强调政治思想教育,忽略道德品质作为人格教育的存在的价值,没有将审美教育与道德教育有机地结合起来。"(《传统美育与当代人格》第 479 页,人民文学出版社 2002 年版)实际上,按照我的理解,德育就是人格教育,应该以发展整个的人格为目的,应当以培养人的健全人格为目标,应当包含道德人格教育和政治人格教育等方面。把德育等同于政治思想教育,事实上就是将人简单地政治化,将人简单地视为政治的动物,忽略了人之所以成为人的本质属性。这种观念是在极左思潮之影响下政治运动的产物,但是,问题是,在拨乱反正之后,这种狭隘的观点,还没有得到根本的肃清,至今仍有相当多的人依然认为德育就是政治思想教育,把德育课讲成政治理论课和思想教育课。

将德育等同于政治思想教育,最直接的后果有两个方面:一是培养了一批政治觉悟高、政治素质强而道德素质低、人格品位差的人才,老实说,这是非常危险的事情,对国家的稳定和社会的发展,都是极为不利的。二是以政治思想教育取代德育,致使政治思想教育变成政治说教,内容空洞,形式单调,非但不能达到思想教育的目的,反而使受教育者产生逆反心理,弃学厌学现象严重,即使认真学习,也往往带着某种政治功利目的。邓小平曾经说过,我们最大的失误是教育。我认为,我们在教育上最大的失误是德育教育的失误,是政治思想教育的失误。对青年学生的政治思想教育,我们一直非常重视,从小学到中学到大学到研究生阶段的学习,乃至在各种形式的团校和党校里,我们一遍又一遍地学习马列主义哲学、政治经济学、毛泽东思想、邓小平理论等政治理论课程,我们投入了大量的时间、人力和物力来对我们的青少年开展政治思想教育工作,可是,教育的效果到底怎么样?这是很令人怀疑的。至少可以说,我们的教育成效与教育投入是绝对不成正比例的、我们的巨大投入并没有产生预期的效果。

将德育与美育分离开来,偏重德育而轻视美育,最直接的后果也有两个方面:一是德育离开了美育,就变成了空洞的道德说教,无法将德育变成情感教育,无法产生直指人心的影响,道德教条无法转化为内心法则,因而也就不能从根本上提升人的道德素养和人格品位,德育也就变成了一句空话。二是审美教育的被轻视和忽略,导致国民普遍缺乏基本的文学素养和审美观念,致使国民素质中诗性精神和人文精神的普遍失落,完全以功利化、世俗化、物质化的眼光对待社会和人生,过分关注形而下的物质追求,缺乏形而上的超越性的精神追求,导致审美与人生关系的分离、艺术与人格关系的淡化。记得温家宝总理在视察国家图书馆时说过这样一句话:一个民族如果没有一批仰望星空

的人,那么这个民族的前途是相当危险的。这句话值得我们教育工作者认真思考。

诗性精神的失落,人文素养的欠缺,是当代中国国民素质教育面临的严峻问题。我始终认为: 诗性精神是人类特有的一种精神状态,也是人类必具的一种精神品质。因为人之所以成为人,人之所以区别于动物,就在于他不仅仅是一种物质性的存在,更主要是一种精神性的存在。或者说,人不仅要满足形而下的物质欲望的追求,更需要满足形而上的精神欲望的追求。

就当代中国的国民素质中的诗性精神来说,我以为,处于边省地区的少数民族,在 诗性精神上,往往比处于政治、经济、文化中心地区的汉族人,更强烈,更充沛,更浓 郁。多年前的几段亲身经历,使我对这种现象有颇深的感触。

大概是在十年前的一个暑假,我被学校派遣到贵州的一比较偏僻的少数民族地区, 开展为期二十天的中小学师资培训工作,讲授《大学语文》课程。少数民族地区是歌 舞的海洋,在这为期二十天的培训工作中,我深有体会,深有感触,因为我正赶上他们 的一个传统节日活动,有机会近距离地欣赏他们的歌舞,还有幸被邀请参与他们的饮酒 狂欢。碰巧那段日子我正在讲授沈从文先生的《箱子岩》,文章中所讲的内容与我当时 的所见所闻交织在一起,发生了许多感慨。

沈从文先生的《箱子岩》,讲述的是湘西箱子岩苗族同胞的日常生活。十四年前的大端阳节,沈从文在箱子岩,目睹了当地苗族同胞传统的玩龙舟活动,活动的热闹场面,男女老少的欢乐激情,从早到晚的尽情玩船,从傍晚到深夜的饮酒狂欢,给沈从文留下了深刻印象。他在文章中感叹说:"提起这件事,使我重新感到人类文字语言的贫俭。那一派声音,那一种情调,真不是用文字语言可以形容的事情。" "我可以说的,只是自从我把这次水上所领略的印象保留到心上后,一切书本上的动人记载,皆看得平平常常,不至于发生惊讶了。" 十四年后,沈从文再次去箱子岩,又遇见了那"一群会寻快乐的乡下人"。他发现:"这些人根本上又似乎与历史毫无关系。从他们应付生存的方法与排泄感情的娱乐上看来,竟好像今古相同,不分彼此。" "这些人生活都仿佛同自然已相融合,从容的各在那里尽其性命之理,与其他无生命物质一样,唯在日日升降寒暑交替中放射、分解。"

看到箱子岩的苗族同胞在十四年的时间里,还是那样"按照一定的分定,很简单的把日子过下去",生活并无显著变化,沈从文先生说:他的"心中有点忧郁起来了"。为什么呢?他认为,与箱子岩"这些不辜负自然的人,与自然妥协,对历史毫无负担,活在这无人知道的地方"的苗族同胞不一样,"另外尚有一批人,与自然毫不妥协,想到种种办法来支配自然,违反自然的习惯",这是一批"改变历史,创造历史"的人。相比较而言,沈从文先生虽然欣赏箱子岩苗族同胞与自然和谐、与历史毫无关系的生活方式,但是,此时此境,他似乎更欣赏"改变历史,创造历史"的人,更推崇用自己的双手努力劳动、勤奋工作,改造自然环境、提升生活水平的人。为此,他颇为沉重地发表了下面这段言论:

我们用什么方法,就可以使这些人心中感觉一种"惶恐",且放弃过去对自然和平的态度,重新来一股劲儿,用划龙舟的精神活下去?这些人在娱乐上的狂热,

就证明这种狂热,使他们还配在世界上占据一片土地,活得更愉快更长久一些。不过有什么办法,可以改造这些人的狂热到一件新的竞争方面去?

沈从文先生的这段言论,可以说是语重心长,发人深省。的确,箱子岩的苗族同胞有狂热的生命激情,他们玩一整天的龙船也不觉得劳累,喝一整夜的酒也不尽兴,这就说明他们的生命精神是非常强健的。但是,人不仅仅是精神性的存在,而且也是物质性的存在,甚至可以说,只有在物质生活达到相当水准后,精神生活的水平才有相应的提高。箱子岩的苗族同胞在节日娱乐时有狂热激情,但是在日常生活中,在"改变历史,创造历史"的工作中,特别是在改造自然,创造财富的活动中,却是"与自然妥协,对历史毫无负担",仿佛失去了生命激情。沈从文先生的"忧郁",实际上是他内心里对箱子岩苗族同胞现实物质生活处境的担忧与同情。

在那二十天的师资培训工作中,我参与了民族同胞的节日狂欢,欣赏着他们的歌与舞,体验着他们的日常生活,同时又在课堂上讲授着沈从文先生的《箱子岩》。老实说,我的心情与沈从文先生一样,也"有点忧郁起来了",也产生了类似于沈从文先生那样的感慨。在声明我本人也是少数民族,本着民族反省的动机,并无民族偏见和民族歧视的意图,取得同学们的理解之后,我与同学作了一次推心置腹的交谈,发表了下面这一段言论。

少数民族同胞富有生命激情,热衷于唱歌跳舞,具有充沛的娱乐激情和诗性精神,这是值得肯定的,这是人之所以为人的一种基本精神。但是,不容讳言的是,在勤勉劳作和节俭生活方面,与汉族同胞相比,少数民族同胞是有欠缺的。诸位有机会去汉族聚居区看看,那里的农民真勤劳,庄稼种得极好,田边地角的杂草除得干干净净,所以农业收成好,生活当然过得就比较丰裕。诸位看看,我们有些少数民族地区的农民,那庄稼种得真是不好,田边地角杂草丛生,那庄稼地里,真像陶渊明说的那样,"草盛豆苗稀"。这样的庄稼,收成肯定不好,生活当然也就不丰裕。再说,我们有些少数民族,那节日真多,那节日的气氛真热烈,杀猪宰牛,几天几夜地喝酒,那阵势,好像是要把家里所有的好东西都吃光喝光,才善罢甘休。汉族同胞的节日没这么多,节日的气氛虽然也热烈,但是汉族同胞总是想着省吃俭用地过日子,即使在节日里,也不至于如此铺张,他们的那日子过得很匀称,好东西细水长流,留着慢慢享用。所以,我觉得,我们少数民族同胞应该向汉族同胞学习,学习他们那样勤奋地劳作,俭约地生活。

这是我那段日子的真实想法,这种想法在当时也获得同学们的认同。不过,感动人的事情经常在发生,自我反思的工作也在不断地进行。往后的两段亲身经历,又在不断地改变着我的看法,深化着我的反省,并使我逐渐认识到:少数民族同胞在勤俭节约的生活方式上,应向汉族同胞学习;汉族同胞在诗意栖居的生活方式上,得向少数民族同胞学习。

大约是在八年前的一个暑假、我在公园里邂逅一场少数民族歌唱大赛、据说那是民

间机构自发组织的一场贵阳周边地区布依族民歌大赛。邂逅这场民歌大赛,少数民族同 胞那种充沛的诗性精神和强烈的娱乐激情,使我深深感动。据了解,参加比赛的表演 者,大多数是来自数十里、乃至百余里之外的布依族中年妇女,她们为了这场比赛,已 经在家中忙里偷闲练习了两个多月,如今又是放下家中的农活,专程前来参加比赛。据 说,无论是赛前两个多月的练习,还是当天的比赛,都是没有任何报酬的,即使获奖, 那奖品和奖金也是非常微薄的。或者说,她们以饱满的激情为比赛做准备,参与比赛, 完全是因为她们从内心深处对歌唱的热爱,和对娱乐的向往。或者说,是她们那内心深 处强烈的诗性精神驱使着她们热情洋溢地参加这种艺术活动。其中,尤其令我感动的, 是一位年迈的太婆,她的年龄已经大到不能独自登上舞台了,她的身体已经衰老到不能 独自站立着唱歌了,可她还是从百余里之外的布依山寨赶到这里,由几位年轻的妇女扶 着上了舞台,由两位姑娘扶着歌唱,她居然独自清唱了二十多分钟。这虽然算不上是我 这辈子听到的最动听的歌声,但一定是我这辈子听到的最动情的歌声,所有在场的人都 被深深地感动了。很长一段时间,那太婆的歌声一直萦绕在我的耳际,那一群容光焕 发、风姿绰约的中年妇女的舞台表演,一直浮现在我的眼前。我虽然也是少数民族,也 生长在少数民族地区,可是,在我那基本上已经完全汉化的家乡,这样的唱歌比赛,是 我从来没有见到过的。家乡的父老乡亲们似乎都变得很实际啦,青年男女忙着打工挣 钱,中年男女忙着持家种地,太公太婆们或带孙子,或做家务,也不闲着。唱歌跳舞这 些娱乐活动,压根儿就与他们没有任何关系。一位中年妇女不认真操持家务,不好好种 地、打扮得花枝招展、跑出去唱歌跳舞、放在我的家乡、那一定是要遭到父老乡亲的指 责和批评的,那一定是要被人轻视的。我的一位同事告诉我,他的母亲因为到外地去参 加一场少数民族歌会,顺便访亲拜友,与歌友切磋交流,前后达半月之久,耽误了一年 播种庄稼的时节,结果那一年家里粮食颗粒无收。这种事情,如果是发生在我的家乡, 那一定是要被人骂得一辈子都抬不起头的。通过这件事情,我对少数民族同胞的诗性精 神和娱乐激情,发自内心的欣赏和赞叹:对汉族同胞如此这般缺乏诗性精神和娱乐激 情,"心中有点忧郁起来了"。

还有一件事情,也让我深深感动。那是七年前的一个秋天,我有一位布依族学生,家住城郊的布依族村寨里,他家里建了新房,备办酒席,邀请亲朋好友、左邻右舍前去吃酒,我们几位老师也被请去了。那酒席办得很丰盛,来的宾朋也相当的多,喝酒的场面也特别热烈。夕阳西下,在酒席即将散去的时候,院子里响起了悠扬婉转的歌声。那学生告诉我们,歌会即将开始。只见客人们很快自动分成两派,或坐或站,在院子里摆开了山歌对唱的架势,我们也加入其中,一边唱歌,一边喝酒,不分男女,不论老少,不讲尊卑,你一首来我一首,歌声或激情高昂,或悠扬婉转,人人都很激情,个个都很快乐,欢声笑语连成一片,气氛非常热烈。一直唱到深夜,也一直喝到深夜。那一夜,我们沾了布依族同胞的光,也非常快乐地唱歌喝酒。我又不禁想起我的家乡来,在我的家乡,也常有这种"办酒"、"吃酒"的事情,可是,我发现,人们喝酒的气氛不热烈啦,总是匆匆而来,匆匆而去。酒宴散尽之后,你听到的不是高亢激情的歌声,而是稀里哗啦的麻将声,或者玩扑克牌赌钱的吆喝声。人们热衷于赌博不喜欢唱歌,这种民风民情,很令人担心。我再一次对少数民族同胞的诗性精神和娱乐激情肃然起敬,这个

布依族村寨位于省会城市的郊区,在高度发达的现代城市文明的冲击下,还依然保持着如此淳朴的民风民情,你就不能不感叹少数民族同胞诗性精神和娱乐精神的根深蒂固啦。我也再一次对汉族同胞诗性精神和娱乐激情的丧失,"心中有点忧郁起来了"。

所以,十年前在少数民族地区讲授沈从文先生的《箱子岩》,像沈从文先生那样,我对少数民族同胞狂热的娱乐和与世无争的生活,"心中有点忧郁",因此,我希望少数民族同胞向汉族同胞学习,勤奋劳作,俭朴生活。七八年前观赏少数民族歌会和亲历布依族同胞的民歌对唱,我对少数民族同胞浓郁的诗性精神和强健的娱乐激情,肃然起敬,由衷赞赏,而对汉族同胞过分功利化、物质化的生活方式,"心中有点忧郁起来了"。因此,善意的建议是,少数民族同胞向汉族同胞学习勤俭节约,汉族同胞向少数民族同胞学习诗性娱乐。勤俭节约是物质性的安顿,诗性娱乐是精神性的需求。我在前面多次说过,人不仅是物质性的存在,而且也是精神性的存在。物质性的存在,是功利的,是世俗的,是形而下的;精神性的存在,是审美的,是超越的,是形而上的。功利与审美的结合,世俗与超越的结合,在追求形而下的物质享受时,时时不忘记对形而上的精神娱乐的向往,才是人生的理想境界。因此,将诗性娱乐的精神追求与勤劳俭朴的物质安顿有机地结合起来,是今后国民教育的主要工作方向。

#### 主要参考文献

- 1. 林语堂:《吾国与吾民》,陕西师范大学出版社 2002 年版。
- 2. 丰华瞻:《中西诗歌比较》, 生活・读书・新知三联书店 1987 年版。
- 3. 朱光潜:《西方美学史》上卷. 人民文学出版社 1979 年版
- 4. 袁济喜:《传统美育与当代人格》. 人民文学出版社 2002 年版。
- 5. 汪文学:《诗性风月——中国古典文学中的情爱》, 中央编译出版社 2011 年版。

# 第六讲 中国人的山水情怀 ——兼论游的精神与境界

今天我们讨论传统中国人的山水情怀,谈的是与旅游相关的问题,这可是个时尚话题。近年来,国人见面寒暄,不再是问"吃饭没有",而是问"去哪儿玩啦"。看来温饱的问题解决了,人们就开始关心游玩的问题了。如今旅游业已经成为朝阳产业,是政府部门发展经济、拉动内需的主要经济形式,也成为高校招生中很热门的一个专业,也是当下国人健康生活的一个重要标志。老实说,我虽然热爱自然山水,但还是不太喜欢旅游,主观原因是没闲,客观原因是没钱。不过,我倒是因为从事中国古代文学研究的关系,对传统中国文人的山水情怀,有过一番认真的思考。还有,几年前,我在一所旅游学校兼过一门《旅游文学》课,借机思考过当下旅游方面的问题。比如,人为什么需要游?游的精神实质是什么?古代中国的儒法两家为什么反对游?道家又为啥主张游?游的境界和层次问题,山水之游与艺术创作的关系问题,等等,还真有一些自己的想法。在这里说给大家听听,请诸位批评指正。

## 一、存而不在, 游的精神本质

不知在座诸位有没有思考过这样一个问题:人为什么需要游?或者说,当你背上行囊外出旅游时,你有没有问过自己:为啥要去旅游?说实在的,现代人已经普遍缺乏追问意识了,看到别人出去玩,自己也就跟着去啦。就像女孩子看到别人穿高跟鞋、烫卷发,认为好看,觉得漂亮,也就跟着去做啦,不再去追问穿高跟鞋、烫卷发的动机。如果我说穿高跟鞋、烫卷发有着表示性感的情色诱惑动机,相信诸位肯定会大吃一惊,这个问题以后我有机会再讲。我想说的是,一种行为一旦成为时尚后,是不需要追问原因的,人们在追逐时尚时也懒得去追问原因。所以,近年来,温饱问题解决了,旅游便成为时尚,成为健康生活的象征,成为有钱有闲的标志。但是,可以很肯定地说,大多数旅游者还没有搞明白人为什么需要旅游,虽然他们常常出门旅游。

其实,游是人的一种本能需求。当我们待在房间里,心里闷得发慌的时候,特别想出门去转一转。当我们遇到挫折,或者心情比较沮丧的时候,朋友或亲人都会劝我们出去走走,散散心。如此看来,游不仅是人的本能需求,还有解闷散心的作用。我认为,游的精神就是一种自由精神,人类之所以喜欢旅游,实际上就是对自由精神的向往和追求。下面,我用两个例子来说明这个问题。

第一个例子,就是人类发明的对犯人的监禁制度。我认为,对犯人实施监禁,可能 是人类社会的一项重要发明。法国哲学家福柯著有《规训与惩罚》一书,对人类发明 的监禁制度有非常深刻的分析,大家可以去找来看一看。据福柯说,监狱的首要原则是隔离,使犯人与外部世界隔离,剥夺他的自由,使他在隔离中孤独,在孤独中忏悔,从而达到改造思想的目的。据说,对犯人的改造有两种形式:一种是囚禁,另一种是劳教,即劳动改造。不礼貌地问一下,诸位如果不小心犯法了,你是选择囚禁,还是选择劳动改造?如果可以自己选择的话。假如让我选择,我宁愿劳教,不要囚禁。为什么呢?劳教和囚禁都是剥夺犯人的人生自由,但劳动改造,或者是野外的劳作,可以亲近大自然;或者是在工厂或作坊里劳动,可以与劳动伙伴交流,还可以"游",还有一定的自由。而囚禁呢?整日蹲在狭窄昏暗、不见天日的黑房子里,度日如年,既不能亲近自然,也没有机会与他人交流,这是完全失去了自由。如果说劳教是对身体的惩罚,而囚禁则是对心灵的惩罚。心灵的伤害远远重于身体的惩罚,所以,我是宁愿让身体吃点苦,不愿意让心灵受到伤害。

自由是人的基本需求,游是人的一种生存本能。淮南王刘安在《淮南子·泰族训》 里有一段话,阐述游历之乐,分析人为什么害怕囚禁,说得特别形象生动,很有道理, 值得在这里引用.

凡人之所以生者,衣与食也。今囚之冥室之中,虽养之以刍豢,衣之以绮绣,不能乐也。以目之无见,耳之无闻。穿隙穴,见雨雾,则快然而叹之。况开户牖,从冥冥见昭昭乎?从冥冥见昭昭,犹尚肆然而喜。又况出室坐堂,见日月光乎?见日月光,旷然而乐。又况登泰山,履石封,以望八荒,视天都若盖,江河若带。又况万物在其间者乎?其为乐岂不大哉!

给你吃山珍海味,让你穿绫罗绸缎,但你必须待在一间不见天日的黑房子里,你快乐吗?你肯定不快乐,因为你失去了自由,"耳之无闻,目之无见",那叫生不如死,度日如年,好吃好穿抵啥用?如果在这间黑房子的墙上打个小洞,或者开个天窗,你就会"快然而乐","肆然而喜",为什么呢?因为你通过这个小洞或天窗,亲近了自然,内心获得了一点自由。假如让你"出室坐堂",你将"旷然而乐"。如果让你登上泰山,俯视天下,"其为乐岂不大哉"。这段话很能说明人类对自由的本能需求。所以,我建议诸位最好做守法公民,因为无论是劳教,还是囚禁,都会让你失去自由,那日子真不好过。还有,部队上对违反纪律的军人,采用关禁闭的处罚措施,也是这个目的。我们常说的"闭门思过"、"面壁思过",也是这个意思。

第二个例子,是人类对家庭的矛盾态度。家庭的双重性,决定了人类对它的矛盾态度。家庭的双重性,是指家庭的平凡性和包容性。法国作家莫罗阿在《人生五大问题》一书中,对家庭的双重性以及人类对家庭的矛盾态度,有特别深入的讨论。这虽然是在法国文化背景上做的讨论,但也非常适合中国人。顺便说两句,在中外民族史上,法兰西人与华夏族人的民族习性和文化品格最为接近。有几位著名学者都注意到这个问题,如吴宓 1919 年 8 月 31 日的日记说:"陈君寅恪谓西洋各国中,以法人与吾国人习性最相近。其政治风俗之陈迹,亦多与我同者。美人则与吾国人相去甚远,境势历史使然也。" 辜鸿铭在《中国人的精神·序言》中也说:"美国人发现要想理解真正的中国人

和中国文明是困难的,因为美国人,一般说来,他博大、纯朴,但不深沉。英国人也无法懂得真正的中国人和中国文明,因为英国人一般说来深沉、纯朴,却不博大。德国人也不能理解真正的中国人和中国文明,因为德国人特别是受过教育的德国人,一般说来深沉、博大,却不纯朴。在我看来,似乎只有法国人最能理解真正的中国人和中国文明。"傅雷在《人生五大问题》的《译者弁言》中,也认为法国学者莫罗阿这本书的"论旨之中正和平,态度之无党无私,与我国固有伦理学说之暗合,洵为晚近欧美出版界中不经见之作"。另外,朱学勤在《道德理想国的覆灭》一书中,讨论法国大革命,也发现中、法两国人民的革命精神最为相似。这个问题很有趣,诸位可以去认真研究一下。言归正传,据莫罗阿说,家庭具有强大的包容性,"一个朋友能因你的聪慧而爱你,一个情妇能因你的魅力而爱你,但一个家庭不为什么而爱你,因为你生长其中,你是它的血肉之一部"。的确,当我们遭遇挫折的时候,家庭可以在不怀任何功利目的的情况下包容你,宽慰你;当我们获得成功的时候,家庭又可以在不怀任何嫉妒心理的前提下分享你的成功和快乐。所以,家庭是最安全的避风港湾,当我们在外面打拼的时候,思家念家想回家,是我们每一个人内心深处最难摆脱的情感纠结。

但是、令人不解的是、我们经常是离开家的时候想回家、可是、回到家里待上几天 后,我们又开始厌烦它,盼望着早日离开家。离开家的时候想家,回到家里的时候又想 离开家,这种矛盾心理,诸位肯定经历过。那这又是为什么呢?大家想过这个问题吗? 法国诗人瓦雷里说得对:"每个家庭都蕴藏着一种内在的特殊的烦恼,是稍有热情的每 个家庭分子都想逃避。"明代文人袁中道也觉得家庭"有不能久居"者,因为家庭有一 种内在的特殊的烦恼,会使你厌烦,让你产生逃避的想法,这种烦恼,据袁中道说,就 是"家累逼迫、外缘倥偬、俗客混扰、了无闲时"(《珂雪斋前集》卷十二《东游 记》)。一句话,是家庭的平凡性让我们烦恼,是家庭生活的琐碎无聊使我们想逃避。 所以, 莫罗阿断言: "家庭的闭关自守是件不健康的事。"因为, "在家庭中, 统治着生 活的是最庸俗的一般人,正如一个家庭散步时是走得最慢的脚步统治着大家的步伐"。 因此、家庭生活将导致人的精神生活水准的降低和堕落,使"我们无法超临自己"。他 认为:"家庭有一种使什么都平等化的平凡性,因了肉体的热情,否定了精神上的崇 高。这一点足为若干人反抗家庭的解释。""家庭不能助人作完满的发展,它的优容反 阻挠人的努力。"家庭"否定了精神上的崇高",提供的只是肉体的热情。但是,人不 仅是物质的存在,而且也是精神的存在;他需要的不仅是肉体的热情,而且还需要精神 上的理解。所以,古今中外那些心灵敏感、重视精神生活的文人,往往都会对家庭生活 产生或轻或重的厌倦情绪,都企盼着离家远游,都有一点流浪汉气味。

记不清楚是谁说过这样一句话:"大暖和、太舒服的环境不容易产生有创造力、有竞争力的文明。"我也认为:特别温馨的家庭亲情,往往使人不思进取,甘于平庸,甚至还可能会培育一个人的惰性。我自己每年春节回老家,都有这样的经历。多年来,我坚持每年春节都带孩子回老家看望父母亲人。回到老家,与父母兄弟姐妹拉家常,围炉夜话,说些零零碎碎的家事,内心里感觉特别的温暖。与儿时的伙伴、中学的同学见见面,聊聊天,喝喝酒,也觉得特别的愉快。一天到晚忙着走亲访友,真是了无闲时。十天半月的假期,就这样忙忙碌碌地过去了。说来也怪,在学校的时候,一天不坐下来读

点什么,两天不动笔写点什么,心里就有点发慌。可假期回到老家,十天半月不读书不写作,也不见得心里发慌,反而是坦然得很,什么研究计划、读书计划、写作计划,全都抛在脑后了。回到学校,常常也得有十天半月的时间调整心态,重新回到工作状态中去。所以,我想,若是长期沉浸在这种特别温馨的家庭氛围中,我一定会变成一个不思进取、甘于平庸的人。

因此,说得夸张一点,家庭有点近似于监狱,它们都妨碍了人类自由精神的表达,限制了人类尚游天性的发挥。人类害怕被监禁与人们企盼逃离家庭,其目的或动机是大体相似的。人的天性中都具有一种与生俱来的浪漫精神,"游"是人类内在的、不可抑制的精神需求,它不仅是人类由苦闷压抑通向欢悦畅快的重要方式,也是人类追求形上精神的重要手段。

游的精神就是自由精神,人类为了追求自由而崇尚游。游是对现实秩序的背离,通过游,使人出离熟悉的世界,到达另一个陌生的世界,使人处于一个相对陌生的时空中,成为自由性、超越性的存在,使人产生"存而不在"的感觉。这个时候,他不仅摆脱了现实秩序中的繁忙状态,获得了充分的自由,而且还在这种自由状态中,体味到精神上的崇高和人生的终极意义。因此,"游"的生活,实际上就是一种具有超越性和自由性的艺术化生活。

#### 二、游与不游、儒道两家的政治人生选择

大体而言,儒、法两家反对游,道家主张游。或者更准确地说,儒、法两家从维护政治统治和管理社会秩序的层面上,反对游:道家从人性健全发展的方面考虑,主张游。

我们先讨论儒、道两家对当下政治秩序的态度。讨论这个问题,我想从古代中国人 的革命精神的来源谈起。德国汉学家顾彬在《上帝病——人病:论中国和西方的不完 美性问题》一文中,认为现代中国人的革命精神,是受西方基督教世俗化思想及社会 运动的影响而产生的。因为他发现:新中国几乎所有重要的思想家,都曾在西方的教会 学校读过书,皆接受过基督教学说的影响;参与 1949 年革命的全部中国知识分子,都 受到过基督教的影响。顾彬的朋友,中山大学的刘小枫先生不以为然,他在《基督教 是现代中国革命的精神之源?》一文中,对顾彬的观点进行了批评。他认为:中国人的 革命精神之源,不是基督教,而是儒家思想。为此,他著有《儒家革命精神源流考》 一书,收录八篇论文,专门讨论这个问题。实事求是地说,我对这个问题没有专门用心 去研究过。凭直觉,我觉得顾彬的观点有问题,刘小枫的批评有道理。但是,我对刘小 枫在批评顾彬观点之基础上提出的儒家革命精神源头说,也信心不足,甚至还持怀疑态 度。我以为,近现代中国革命家的革命精神,确实可能受到儒家革命论的影响。革命论 的确也是儒家学者的传统论说,它产生于三代,盛行于汉朝,汉代以后就消失了,直到 晚清又才大行其道,成为当时革命精神的一个重要来源。但是,需要追问的是,自汉代 至晚清这两千多年的历史时间里,革命事件经常发生,那么,这个时期中国人的革命精 神又是受什么影响而发生的呢? 刘小枫没有回答这个问题。

我尝试着提出一个观点:中国人的革命精神、是受道家以及道教思想的影响而发生

的。我始终认为:对于现存的政治秩序、儒家是建设性的、道家是破坏性的。虽然儒、 道两家都以上古三代为社会理想的范型,但是,儒家是力图通过对现存政治秩序的建设 和改制,来实现这种社会理想,如杜甫所说:"致君尧舜上,再使风俗淳。"而道家则 是企图以革命手段推翻现存政治秩序以回复到这种理想社会。特别是汉代以后意识形态 化后的儒家、放弃了早期的革命精神、他们总是小心翼翼地维持着现存的政治秩序、努 力维护着君主的权威性。虽然他们也常常对现实政治不满,往往也是牢骚满腹,但他们 从来不敢或者压根儿就没想过要推倒重来,只是努力地去修复它,弥补它的缺陷,使它 慢慢地好起来。对君王也是这样,意识形态化后的儒家把"宣上德"视为对君王尽忠 孝之心。对君王歌功颂德,是维护君王的权威性。君王具备绝对的权威性,才能君临天 下,号令民众,才能够维持现有的统治秩序。仔细想想,这也是用心良苦。平心而论, 作为一位君王,今天张三站出来说他这里有毛病,明天李四又站出来说他那里有问题, 大家都对他指指点点的,说他这也不好那也不行,他还有什么权威性可言?他没有了权 威性,说话还有人听吗?说话没人听,还管理得了天下吗?明白了这一点,你才会懂得 儒家强调忠,甚至主张愚忠的良苦用心。所以,对于君王,即使再差劲的君王,再荒淫 无道的君王,意识形态化后的儒家都不会想到去废他,而是尽心尽力地去感化他,说服 他,教育他,使他醒悟过来。甚至提建议也不要直接提,不要当面提,不要大声提,因 为这会伤了他的自尊,毁了他的面子,损了他的权威。要委婉含蓄地提,这就是儒家提 倡的"谲谏"。像张学良、杨虎城那样搞"兵谏",不是儒家的做法。法家跟儒家一样, 对社会秩序也是建设性的,也是千方百计要维护君王的权威性,还搞出一套颇成体系的 "君王南面之术"。与儒家强调仁义道德,通过内心修炼以培养道德人格,从而实现社 会秩序的整合不同,法家搞高压政策,以武力和法制维护社会秩序。但是,在对社会秩 序的建设和维护这一点上,是完全一致的。所以,我认为,儒家特别是意识形态化后的 儒家和法家,是建设性的,他们不会搞革命,革命精神也不会从他们那儿来。

道家就不一样了,一个个都是愤世嫉俗的,对现实政治秩序,这也看不惯,那也看不好,总是红眉毛绿眼睛的,用今天的流行语来说,叫"愤青"。他们总是否定一切,打倒一切。对现实秩序,总是持批判态度,甚至是破坏态度。你看看,中国文学史上那些愤世嫉俗的作家,具有强烈批判精神和否定精神的文人,是不是都是以道家为思想背景的?那些热衷歌功颂德的,积极建功立业的,满腔爱国激情的,忧国忧民的文人,是不是都是以儒家为思想背景的?所以,对于现存的政治秩序,与儒家的建设性不同,道家是破坏性的,对于君王,与儒家"宣上德以尽忠孝"不同,道家是批判性的,甚至是否定性的。儒家从来不会想到推倒重来,道家想的就是推倒重来。正是在这个意义上,我说道家是有革命精神的。当意识形态化后的儒家丧失了早期的革命精神后,道家的这种精神便成为古代中国人的革命精神的源泉。

举个例子说吧,魏晋时期的思想家鲍敬言,是一个典型的以道家思想为背景的思想家,他提出"无君论",认为社会的混乱,国家的腐败,民众的贫困,皆是君王造成的,都是因为有了君王及其各级官僚的缘故。要是没有了君王和官僚,天下就太平啦,老百姓的日子就好过啦。瞧瞧,这个观点多大胆,儒家说得出来吗?只有道家敢说,儒家是不敢这样想也不敢这样说的。我认为,陶渊明的《桃花源记》,就是以"无君论"

为思想背景的,或者说就是"无君论"的文学再现。在桃花源里,没有君王,没有官员,民众的日子过得有滋有味,没有统治者的桃花源,也没有陷入无政府的混乱状态。这实际上就是对当下政治秩序和君王的全盘否定。所以,"无君论"就是革命论,桃花源就是革命后的理想家园。

还有,大家回顾一下中国历史,可以发现,自汉代以来到清代中期的农民起义或地方军事暴动,差不多都是以从道家发展而来的道教为起义号召的,能找得出来哪次农民起义是以儒家思想相号召的吗?不用找,肯定没有。为什么呢?因为自汉代以来,意识形态化的儒家,已经丧失了革命精神,不能作为革命的号召,他压根儿就是革命的反对派。道家可以作为革命的号召,因为他的革命精神代代相传。

好像有点讲跑题啦,不,我之所以不厌其烦地讲儒家的建设性和道家的破坏性,我是想在这个基础上,讨论儒家为什么反对游?道家为什么主张游?

游是一种"存而不在"的生活态度,是一种无拘无束的自由生活态度,无论是游学、游宦,还是交游、旅游,甚至游戏,都具有流动性和自由性。在儒家看来,这是游手好闲,浮华轻薄,甚至是乱世之风,是亡国之象。如汉末荀悦说:"士好游,民好流,弱国之风也。"(《申鉴·政体》)他在《三游论》中批评说:"世有三游,德之贼也。一曰游侠,二曰游说,三曰游行。此三游者,乱之所由生也。"我们今天大力发展的旅游产业,作为健康生活标志的旅游活动,竟然被传统儒家学者说成是动乱的根源,是弱国的风尚,这到底是为什么呢?

客观地说,民众好游,人口的大规模流动,确有不利于社会管理的因素。大家想 想,是静态的东西好管理,还是动态的东西好管理?你是愿意去守护一间库房,还是愿 意去招呼幼儿园里那一群活蹦乱跳的小朋友?从便于管理的角度看,我选择前者,因为 它是静态的。静态的东西没有变数,易于掌控。动态的东西变数大,难于把握。对于统 治者来说,对于意识形态化后的儒家来说,老百姓足不出户,一辈子就在自家门前那一 亩三分地里勤劳耕作,是最好的状态,"鸡犬之声相闻,老死不相往来",是最便于管 理的,因为它是静态的。动态的东西就有变数,甚至有不可预测的变数,难于掌握。大 家想想,在今天,城市里社会治安最糟糕的地方是哪?我想,那一定是火车站和汽车 站,为啥呢?人口流动性太大,出乱子的可能性也最大,因此是最难管理的地方,也就 是社会治安最糟糕的地方。另外,中国历代农民起义发生时,都有一个共同的前兆,那 就是流民的大规模涌现。一个王朝发展到中后期,培养出一批特权阶层出来搞土地兼 并,结果导致农民失去了土地,流离失所,无家可归,变成了流民。流民的心是飘浮 的,孟子不是说过吗:"无恒产而有恒心者,惟士惟能。若民,苟无恒产,则无恒心。" 流民多半是农民,因无"恒产",故无"恒心",很容易被人蛊惑起来铤而走险。因此, 流民的大量涌现,往往是农民起义即将发生的前兆。所以,荀悦把"士好游,民好流" 视为"弱国之风"。再说,封建王朝实行的重农抑商政策,也可以在这里获得部分解 释。自秦汉以来,政府重农抑商,以农为本,以商为末,推行一系列抑制商业、轻贱商 人的政策措施。为何要如此轻商呢?我认为有两个很重要的原因,其一,商人是流动性 的,将甲地的货物转卖到乙地,又将乙地的货物转卖到丙地,使本来相互独立的村落或 城镇联结起来了、破坏了"小国寡民"的理想状态。政府反对游、自然就要抑制具有

流动性的商业活动。其二,农业投入大,收成少,或者说,投入与收成不成比例。而商人往往是一本万利,投入少,收益多。商业的高度发展必然会影响农民的生产积极性,商业利润的诱惑也会导致农民弃农经商,致使社会流动增大。所以,统治者出于社会管理的需要,要重农抑商。

从社会管理的角度看,静态的好管理,动态的不好管理,游是动态的,所以统治者出于管理的方便,就要反对动态的游,而作为意识形态或政治哲学的儒家和法家,也相应地不主张游。甚至作为道家的老子,当从政治秩序的角度看问题时,也以"小国寡民"为社会理想,也主张老百姓应当是"鸡犬之声相闻,老死不相往来"。一句话,也是反对游的。因此,我们不能一概地说道家主张游,儒家和法家反对游,而应当从不同的角度区别看待。

因为游是人的本能需求,所以当从人生理想或者人性健全发展的角度看问题,无论 是道家,还是儒家,都是赞成游的。《诗经·邶风》的《泉水》篇中,有这样一句诗: "驾言出游,以写我忧。"正因为游有"写忧"、"销忧"的作用,所以,即便是对游风 盛行可能导致秩序混乱而心存戒惧的儒家学者,也并不完全反对游。如孔子说:"士而 怀居,不足以为士矣。"(《论语・宪问》)他只是对游提出了一定的限制,即"父母 在,不远游,游必有方"(《论语・里仁》)。他本人也是有过"暮春之游"和"浮槎之 想"的。着重于追寻生命本体价值的庄子,可以说是古代思想家中最善游的人、提倡 游最有力的人。他不仅提倡游,而且提倡"逍遥游"。所谓的"逍遥游",据我的理解, 就是超越时间限制和空间局限的游,是绝对的游,是"游于物之初",是"游于四海之 外",是"游无穷",是"因天地以游"。他在《逍遥游》这篇文章中,阐述的就是这 种游的精神,那个由鲲变来的鹏,就是这种"逍遥游"精神的代表。有个问题值得讨 论、就是那个鹏为什么要"抟扶摇羊角而上者九万里"、依托"扶摇羊角"这种旋风升 到九万里的高空,才开始向南飞。我们还真得佩服庄子那超凡的想象力,我觉得,他的 想象力发达到已经接近现代高科技的水平啦。我们今天发射人造卫星,需要凭借火箭的 推动力,把人造卫星推动到一定高度的太空,让它进入运行轨道。到了一定高度后,进 入了运行轨道,卫星不再需要推动力也能自由飞行啦,为什么? 因为它已经脱离了地心 引力,不会掉下来了。诸位看看,庄子理想中的鹏,是不是和我们今天发射的人造卫星 差不多。我不是说两千多年前的庄子就已经掌握了发射卫星的尖端技术,而是说他的非 凡想象,在今天的卫星发射技术中得到体现。实际上,按照我的理解,庄子是希望实现 一种超越空间限制的游。这种希望,在今天是有可能实现的,在古代则是一种幻想。比 如,深受庄子思想影响的魏晋名士阮籍,就一直企盼着实现这种"逍遥游"。据说,他 经常独自驾着马车,在洛阳城郊外漫无目的地闲游。可是,当他的马车行走到悬崖峭 壁,无法再前进的时候,他往往是"恸哭而止"。这件佚事颇有象征意义,象征着他企 盼超越空间的限制而追求"逍遥游",像鹏那样,通过"逍遥游",实现人生的绝对自 由。事实上呢?悬崖峭壁挡住了他的马车,说明空间的限制是无法超越的,"逍遥游" 是无法实现的、绝对的人生自由是不可能的。生性率直而浪漫的阮籍、只有"恸哭而 止"啦。千余年后,我们仿佛还能听见那回荡在历史天空中伤感而又嘶哑的带着哲学 意味的悲壮哭声。其次,《逍遥游》中的鹏在九万里高空中向南飞时,"去以六月息 者",即以六个月为周期呼吸,呼一口气六个月,吸一口气六个月。按今天的医学知识理解,那是肺活量大,是天大的肺活量,因为常人的一呼一吸也仅是一两秒钟的事情。 其实,庄子是不懂得什么叫肺活量的,他只是编造这个寓言,说明鹏的游是超越了时间 限制的。

大体上说,儒家是政治哲学,即使涉及人生问题,也主要是围绕政治展开的,是为政治服务的,特别是意识形态化后的儒家,更是如此。因此,从主流上看,儒家不主张游。道家特别是庄子学说,主要是人生哲学,即便是涉及政治问题,也主要侧重强调在自然维度上展开政治秩序的建设,是为自然人性服务的。所以,从根本上讲,道家主张游。

### 三、心无所累与心有所累,游的境界与层次

人为什么需要游?因为人在天性上就是追求自由的动物,游的目的就是为了实现身体的自由,追求精神的自由。游的精神实质就是自由精神。

清代贵州有一位不大知名的诗人,名叫徐訚,他屡试不第,便寄情山水,以化解胸中的苦闷,山水孕育了他的文情、诗情。他擅长写山水游记,对游这个问题,确有一番特别的见解。他写过一篇名为《东山记》的文章,借东山之游发表了一通对游的看法,谈到了游的境界和层次问题。他说:"宇宙之景无穷也,而每穷于人之一心;人心之乐无穷也,而每穷于心之所累。"天地间美景无限,人因为心胸的限制而不能尽情欣赏。或者说,因为心胸的限制,一般人都无法达到庄子理想的那种"因天地以游"的境界,无法实现"游无穷"。就像人因为"心之所累"而无法享受人间的无限快乐一样。大家应该有这个体验,你心事重重,山珍海味你也不觉得香,良辰美景你也无心欣赏,极乐世界你也会觉得索然寡味。在徐訚看来,在游的状态中,"心有所累"(心灵不自由)和"心无所累"(心灵自由)便是两种完全不同的境界。如果你心无所累,了无牵挂,完全放松心情,即便是一花一草,一丘一壑,都会让你兴味盎然,游兴大发。如果你心事重重,心有所累,即便是泰山、华山、恒山、庐山摆在你面前,你也不觉得它高大;即便是面向大海,你也看不见大海之大,更不会联想到"春暖花开"。甚至武夷山、天台山、雁荡山这样的美景,你也不觉得它美。这可能就是美学家所说的美的主观性与客观性问题。

所以,能否感受到游观之乐,除了游观对象本身的美丑问题,更重要的还在于游观 主体的心境问题。或者说,游观之乐主要在我而不是在物。因此,我以为,因游观之人 在心境上的差别,而使游观活动本身又有了境界上的区别和层次上的不同。

游的最高层次或最高境界,我认为,当是如东晋玄言诗人孙绰那样的神游。此人善游,也喜欢游,对游的精神有独到的理解。他写过一篇《游天台山赋》,是中国文学史上的名篇。按常情推测,他一定到过天台山,并且还可能不止一次,要不然写不出这样好的作品来。可是,你猜错了,孙绰根本就没有去过天台山,他是躺在床上神游天台山,把神游的经历记录下来,就是这篇名作《游天台山赋》。所以,孙绰的神游,不妨称作卧游。这真是中国文学史上破天荒的一件奇事,这种奇事,也只有放达风流的魏晋

名士做得到。我觉得,孙绰的"神游"或"卧游"是游的最高境界,或者说,是最高 层次的游,因为他的游是无依靠无凭借的,几乎达到了庄子理想中的那种"逍遥游" 境界。你看他大门不出二门不迈,躺在床上胡思乱想,居然就完成了别人要费时费力费 钱才能完成的工作,并且还达到了追求心灵自由的游的目的,这直是一位令人向往的高 士啊! 我是真佩服, 还有点嫉妒, 也因此而有点不怀好意地怀疑, 怀疑他是不是在故意 作秀,因为魏晋名士常常喜欢做这种作秀的事情。不过,即便是作秀,也让人佩服,因 为他成功了,被传为文学史上的佳话,这种事情还真没几个人做得来。依我看,孙绰的 卧游,就是徐訚所说的那种"心无所累"的境界。只要"心无所累",就能享受世间的 无限快乐,就能游赏世间良辰美景,甚至无须亲见一花一草、一丘一壑,凭想象就能享 受游观之乐,这的确是游的最高境界。不好意思,一说到孙绰的神游,我就会不自觉地 把它与贾宝玉的意淫联系起来。有人会认为,我把神游这种雅事与意淫这种俗事相比 附,是不伦不类,甚至是有辱斯文。我得辩解一下,神游和意淫真是一回事。首先,我 得声明,意淫不是俗事,意淫是情爱生活的最高境界,是极富诗性精神的情爱活动,它 不仅比皮肤滥淫强,而且比世俗社会男女间的恋爱活动雅,这个问题以后再讲。其次, 神游和意淫都是一种想象活动,或者说都是靠人的想象力来完成的。不接触美人就完成 了自己的爱欲,就像不出门就实现了游的目的,多省事啊。所以,意淫是情爱的最高境 界, 犹如神游是游的最高层次。

游的第二个层次,是陶渊明那样的田园之游。陶渊明在平淡自然的田园中享受游观 之乐,田园中的一花一草、一斤一壑皆足以动其游观之兴,他干游的对象并无选择,只 要退出官场,只要走出房门,只要回归自然,只要走进田园,他的心就彻底放松了,完 全自由了,就实现了游的目的,这正是徐訚所说那种"心无所累"的境界。他之所以 能达到这样的境界,用他自己的诗句说,就是"心远地自偏"。心无所累,什么东西看 啦都让人高兴,这确是一种比较高的境界。不过,与孙绰的神游相比,陶渊明的田园之 游,似乎又低了一个层次。陶渊明与孙绰的不同,关键在于出门与不出门的问题。孙绰 足不出户、卧于床上便可享受游观之乐,这是绝对的"心无所累",是最高层次的超 脱。而陶渊明的田园之游,是要回归田园,走出家门,走向自然,才可享受游观之乐。 因此,与孙绰的"心无所累"相比,就是等而下之的了。孙绰的游,是无选择无凭借 的、因而是绝对的游。陶渊明的游,虽然无选择,但是有所凭借,即依托田园来游。说 得更明白一点,孙绰与陶渊明之别,有点近似于朝隐与岩穴之隐的区别。在朝廷里,在 都市里就可以当隐士,实现归隐的目的,显现归隐的精神,又何必跑到岩穴里去呢?又 何必非要去终南山呢?跑到岩穴里做隐士,有作秀的嫌疑。跑到终南山去当隐士,那就 让人怀疑你是真隐还是假隐了,因为人们总会怀疑你是在走终南捷径。所以,我觉得, 与孙绰的游相比,陶渊明的游,当属于第二层次的游。不过,陶渊明有一件佚事,倒是 可以与孙绰的神游相提并论,并且与神游的精神是相通的,那就是他手挥无弦琴而怡然 自乐的那件雅事。你要抒情,你用音乐来抒情,你便弹起琴来,唱起歌来,你实现了抒 情的目的,你高兴啦,你放松啦,你自由啦。但是,你看看陶渊明,他也在弹琴,他怡 然自得、搞得很陶醉,那份放松心情享受音乐的快感,绝对不次于你。可是,你仔细看 看,他弹奏的琴,连弦都没有。你吃惊了吧,你肯定怀疑他是在作秀,其实我也怀疑。 不过,我想,这才是真正的高人,我们俗人弹有弦琴取乐,高人却是弹无弦琴取乐;我们俗人到五星级景点游玩,高人是在床上游玩,这是高人与俗人的区别,你不得不服,这就是名士风流。所以,我认为,陶渊明在田园之游这件事情上输给了孙绰,但是,手挥无弦琴这件事为他赢得了荣誉,找回了尊严,他终于还是可以与孙绰比肩并论、校长量短。

游的第三个层次,是谢灵运的山水之游。与陶渊明的田园之游相比,谢灵运的山水 之游又低了一个层次。因为他的游,不仅是有凭借的,而且还是有选择的。平淡自然的 田园风光,已经不足以动其游观之兴。他不喜欢田园,他喜欢的是佳山秀水,追求的是 奇风异景。他的游,不是孙绰式的神游,也不是陶渊明那样的田园之游,而是探幽览 胜。谢灵运的这种游,就是徐訚所说的那种"心有所累"的游。诸位知道,谢灵运出 身名门,自幼养尊处优,养成妄自尊大的性格,相当的自负,相当的骄傲。你瞧他说: "天下才气一石,曹子建独占八斗,我谢灵运独占一斗。" 就知道他有多么的自负和骄 傲了。可是,你谢灵运在东晋那些日子骄傲一下还可以,说几句狂话也没人敢跟你计 较,因为你是名门望族,有背景,有底气,还有人罩着,那刘裕再有意见也不敢声张。 但是. 到了刘宋王朝、时过境迁、今非昔比、都从"康乐公"降为"康乐侯"了、已 经是"旧时王谢"啦,却不知道夹起尾巴做人,还"自谓才能宜参权要",还那么张 狂。最后终于摊得个谋反罪名,亡命广州。谢灵运的问题,就是不识时务,过于骄傲, 过于自负, 总是忘不了世俗的功利得失, 带着这种心境去游, 那就真是"心有所累" 的游了。如果说陶渊明是用心去感悟田园,田园与陶渊明已经融为一体,那么谢灵运则 是借山水以排解他心中的郁闷之情,山水与谢灵运之间始终隔着一段距离。陶渊明是深 入其中,进入忘我的境界,是"不隔";谢灵运是以旁观者的身份俯视山水,是以自我 为中心,是"隔"。所以,谢灵运的山水之游,次于陶渊明的田园之游,是游的第三个 层次。

游的第四个层次,是今人的"到此一游"。如果要用一个恰当的词语来描述今日大众的旅游,我思来想去,觉得也只有"到此一游"最为恰当了。今人的"到此一游",是典型的"心有所累"的游。如果说谢灵运的游,是借山水以化解其心中的苦闷,在探幽览胜中体味游观之乐。那么今人的旅游则是有着相当浓厚的功利目的,有着相当强烈的占有欲,普遍存在着"到此一游"的心态。试观当今全国各大景区,游人在景点上偷偷写下或刻下的那些"×××到此一游"的话,可谓遍地皆有,触目皆是。其偷刻者的功利心和占有欲,是相当明显的。其实,搞旅游研究的学者,应当认真研究一下这种"到此一游"的心态,仔细分析一下偷刻者的心理,也是挺有意思的课题。我认为,今人的"到此一游",除了在内心里企盼着凭借永恒的人文山水以达到"不朽"的目的外,还有相当明显的占有欲,以及向他人炫耀见多识广的虚荣心。古人好游,游必有记,游必有诗,中国文学史上众多的山水游记和山水诗,就是这种风尚的产物。今人之游,千言万语,感慨万端,但落实在文字上,就只剩下这句"×××到此一游"啦。坊间有句顺口溜描述今人的旅游:"上车睡觉,下车尿尿,到点拍照",这个概括很形象,很符合实情,你想想,在这种状态下,何尝有古人那种写游记的心情。再说,游的最佳方式是独游,或者是三五好友结伴而游;而今人之游,或二三十人,或五六十人,

或素不相识的若干人组成一个旅游团,接踵摩顶,匆匆忙忙,热闹非凡,何尝有古人那种畅游养神的雅兴。还有,我没有考察过古时之游是否有导游,而今日之游,皆有导游导引。在导游的引导下,游客像被赶着的鸭子一样,沿着既定的线路匆匆而来,匆匆而去。一路上,导游给游客讲故事,说笑话,教游客做游戏,活像幼儿园里的阿姨与小朋友的关系。我总觉得,今日的旅游者,有明显的幼儿化和弱智化的倾向,或者说,有被幼儿化和被弱智化的特征。所以,我认为,今日的"到此一游",已经完全丧失了游的精神,是典型的"心有所累"的游。

## 四、气类而情属: 山水与人性的关联

抽象性、概括性的游,落实在具体层面,就有游戏、交游、山水之游等等类型。无论是做游戏,还是与朋友交游,还是畅游山水,其目的都是为了实现心灵的自由。比如,小孩子喜欢游戏,成人在闲暇时也做游戏,为什么呢?那是为了放松心情。又如,每个人都有几位知心朋友,都有三五知己,朋友的用途是什么?我以为就是为了实现倾诉的欲望。一句话,还是为了放松心情。这个问题,以后有机会要专门讲。今天,我们就沿着前面讲的游的精神和境界问题,说说山水之游。在这里,我想追问一个问题:人需要游,可人们为什么尤其喜欢山水之游?或者说,山水与人性到底是一种什么样的关系?

讨论山水与人的关系,我想,大家都应该记得孔子的那句名言:"仁者乐山,知者乐水。"仁者为何乐山?因为仁者的性情与山相似,仁者的宽厚静穆,与山的稳重平静相近。知者之所以乐水,是因为水的流动清朗,与智者的清灵爽畅近似。所以,孔子这句名言隐含的深意,是说人与山水的气质和情感类似,人似山,山也像人,人与山之间构成一种知音而相赏、气类而情属的亲密关系。所以,人爱看山,山也爱看人。因此,陶渊明说:"采菊东篱下,悠然见南山。"李白说:"相看两不厌,惟有敬亭山。"郑板桥说得更明白:"非唯我爱竹石,即竹石亦爱我也。"

人和山水之间构成一种"气类而情属"的关系,把这种关系讨论得比较透彻的,是清代贵州文人何德峻。请原谅,我总是举贵州文人为例,不为别的,只因为我是贵州人,有点乡土情结,还有点表彰乡土先贤的私意。他在《东山志自序》这篇文章中,回答他为何要为东山作志时,说过一段有意味的话:"山在东而余居亦东,山号栖霞而余亦隐沦此,即其生而同者矣。且余好懒,而山多野趣。余好石,而山多奇石。余性既奇僻,而山多幽邃。余性避轩冕,而为山冠盖驺从燕会之所不尝经。所谓气类而情属者,端在斯焉。"如果你觉得何德峻的话还有点绕,还仅仅是个人感受的话。那么,且看杨龙友在《舟过虎丘,月生索余作兰卷,走笔图之,并题其后,诗中之画耶?画中之人耶?唯月生自参之》一诗中那两句极简明的诗句:"性情等山理,静朴杳难穷。"诗题虽然有点哆嗦,但这两句诗却说得很在理,很有概括性。这两句诗大约有三层意义:其一,人的性情和山理是相通的,相等的,这是何德峻说的山水与人"气类而情属"的意思。其二,人和山都有静朴的特点。其三,人与山因为静朴,所以又有"杳难穷"的特点。说得再明白一点,就是李肇亨《山水移题辞》中说的那句话:"天地间

山川奇秀之气,原与吾精神相通。"讲得更明白一点,就是唐志契《绘事微言》中的那两句话:"自然山性即我性,山情即我情。""水性即我性,水情即我情。"如果你还不明白,我就没办法了,只能说明你可能真的不能欣赏山水。

就其本质而言,山水与人物皆有静朴真纯的特点。然而,山水的静朴真纯之性是亘古不变的,人在社会实践活动中则渐丧静朴之性,渐失真纯之情。或者说,山水与人物在最初的本性上都是静朴真纯的,即上面讲的"性情等山理"。但是,在后来的实践活动中,山水之性始终没有变,人物却因为受到各种外界因素的影响,各种世俗功利的诱惑,逐渐失去了本真之性和纯朴之情,沾染上各种习气,变得功利了,世俗了,急躁了。所以,人们热衷于山水之游,实际上是在追寻已经失去的静朴之性,在山水之游中重回本真状态。一句话,就是找回自我,找回那个在世俗生活中迷失的自我。通过畅游山水,以求我心与彼境的合二为一,以彼境的天然本真洗涤我心的尘俗伪变,重回静朴本真的原初状态。所以,越其杰说:"习气山中尽。"(《山水移序》) 杨龙友说:"山水生童心。"(《独坐有感因怀邢孟贞五首》其一) 讲的就是这个道理。

明白了这个道理,下面两个问题就好解释了。一个就是我上面说的,今人的"到此一游"已经完全丧失了游的精神。游的精神就是自由精神,游览山水的目的,是为了找回静朴纯真的自然本性。你想想,今人的"到此一游",在导游的引领下,沿着既定的路线,按照规定的时间,甚至穿戴着同样的衣帽,你自由吗?在接踵摩顶、热闹喧哗的团队旅游中,你能回到静朴本真的原初状态吗?一到景点,你就在一门心思想找个地方偷偷刻下"×××到此一游",你就匆匆忙忙地拍照摄影,你就在心里盘算着回去向亲友炫耀你这趟旅游又看到了什么什么,你的心情平静吗?我以为,这样的"到此一游",非但不能让你回到静朴本真的原初状态,反而会使你更加浮躁,更加功利。

第二个问题,是艺术家为什么特别喜欢游?为什么尤其喜欢游山玩水?的确,在人类的各种群体中,艺术家是最不安分守己的,他们在家里一天也待不住,最反感偏居一隅的生活,总想着出门远游,浪游天下。那位极有才气的散文家梁遇春说得对,古今中外的艺术家,全都带有流浪汉气味。他写过一篇名为《谈"流浪汉"》的文章(《春醪集》,新世界出版社 2005 年版),写得很妙,很有趣,大家可以去找来看看。如果说哲学家要闭门沉思,学问家做学问,当如钱钟书说的那样,是在荒郊野岭中二三素心人的探讨。那么,艺术家则是在行走中创作,在创作中行走,诗人都应该是"行吟诗人",就像我们今天的文学家提倡的"行走文学"那样。传统观念认为,要做一位真正的文人,除了"读万卷书",还要"行万里路",讲的也是这个意思。只"读万卷书",大不了做个学问家,要在"读万卷书"后再去"行万里路",或者在"行万里路"中"读万卷书",才做得成文学家。历史上不乏终身足不出户、闭门沉思的哲学家和学问家,像董仲舒那样三年不窥园的例子,也不少见。但是,你的确找不到一位艺术家是足不出户的,是闭门造车的。古今中外,概莫能外。

文人好游,诗皆游子吟,游是古今中外文人的一种基本生存状态。究其原因,大概是因为游的精神与艺术精神是相通的,艺术精神的产生需要游的精神的激发。稍稍读过一点文艺理论书籍的人都知道:只有思想自由、人格独立、精神超越的人,才具备艺术精神和审美情趣,才能创造美和欣赏美。艺术精神,实际上就是自由精神。在西方美学

史上,自康德、席勒以来,至于黑格尔、马克思,都有这种一脉相承的观点。如康德说 过:"人只是通过自由,也就是通过以理性作为基础的意志活动,所产生的成品,才是 艺术。"艺术是自由的产品、艺术与手工艺的区别在于、艺术是自由的、手工艺是强制 性的,是"雇佣的艺术":艺术是一种游戏,手工艺则是一种劳动:艺术本身是令人愉 快的, 手工艺则是单调乏味的一种苦工(《判断力批判》上卷第43页, 商务印书馆1985 年版)。概括地说、艺术创作是自由的、手工艺制作是不自由的。席勒对这个观点作了 进一步发挥,提出了著名的"游戏说"。他说:"正是因为通过美,人们才可以走到自 由。"(《审美教育书简》第2封信)实际上,这句话也可以反过来说,正因为有了自由, 人才能创造美、鉴赏美。"审美的人"就是自由的人,就是游戏的人。"只有当人是充 分意义的人的时候,他才游戏;并且只有当他游戏的时候,他才是完全的人"(《第 15 封信》)。也就是说,艺术起源于游戏,艺术就是游戏,艺术创作需要游戏精神,游戏 精神就是艺术精神。黑格尔认为,在近代市民社会,"依其一般情况来说,是对艺术不 利的",因为在这个时期,人类不能从事"既自由又欢快的游戏活动"。因此,他断言: 近代市民社会必然导致"艺术的终结"(《美学》第一卷、商务印书馆 1979 年版)。当 然,黑格尔的预言没有完全实现,到了今天,艺术还在好好地发展,并没有"终结"。 但是,他的基本观点与康德、席勒是一脉相承的。马克思也说过:"资本主义生产对于 某些精神生产部门是敌对的,例如,对于艺术和诗歌就是如此。"他提出了两个核心概 念、即"劳动的异化"和"人的异化"。"劳动的异化"是指劳动变成了不愉快的苦 工. 失去了游戏精神。"劳动的异化"导致了"人的异化", 使人失去了自由, 不再游 戏了,因而也就不能很好地从事艺术生产和艺术欣赏了。

总之,艺术精神就是自由精神,游戏的本质是自由,艺术精神就是游戏精神。有时候,我是发自内心地佩服我们的老祖宗,他们有着很强的由博返约、言简意赅的概括能力。西方学者絮絮叨叨地讲了几代人都还总是担心讲不清楚的问题,被我们那位两千五百多年前的至圣先师孔子,一句话就讲透了,讲明白了,这句话就是"游于艺"。真了不起,真是"一句抵万句"。孔子那段话是这样讲的:"志于道,据于德,依于仁,游于艺。"什么"道"啊、"德"啊、"仁"啊,都是抽象的思想原则,理解或体悟它们,就要进行一本正经的理性活动。而对于"艺"呢?则要持"游"的态度。何谓"游"?朱熹解释说:"游者,玩物适情之谓。"(《论语集注》)同样是言简意赅,对"物"采取"玩"的态度,就能使你的"情"感觉到"适",说白了,就是做游戏。所以,孔子说的"游于艺",就是要求对艺术采取游戏的态度,艺术精神就是游戏精神。这与我们在前面提到的那几位西方哲学大师的看法,是完全一致的。所以,艺术精神、自由精神和游的精神可以互通互释,这是中西方哲人的共同观点。

接下来,我们讨论文人的山水之游。游是古今文人的一种基本生存状态,游山玩水更是文人生活中不可或缺的一个重要环节。我以为,文人与山水的关系,就像才子与佳人的关系,"不悦佳人者绝非才子,然则不悦才子者亦绝非佳人。盖佳人所悦者始为才子,才子所悦者始为佳人"(《求幸福斋随笔》第8~9页,上海书店1997年版),民国怪才何海鸣的这几句话说得很在理,大家细细体会一下。其实,文人与山水之间,也是这样,是一种相须相待的关系,山水之美有待于文人去发现和张扬、文人之诗思文情有

待于山水的陶冶和涵蕴。自古以来,文人的创作,大多皆有赖于山水之助,所谓"无穷冰雪句,都赖山水成"是也。所以,越其杰说:"夫诗之为道,不苦心不深,不积学不厚,不辟智借慧于山水不灵。太史公足迹半天下,故其文日益宏肆;杜子美诗,自入蜀后愈觉古淡渊永,则山水之功大矣。"(《山水移序》)宋元以来的学者谈论文学,大多认为司马迁、张说、柳宗元的文章,杜甫的诗歌,都得力于"山水之功",得自于"山水之助"。"读万卷书",涵咏古人名篇佳作,故其诗文厚重典雅,有"气味"。"行万里路",泛游天下佳山秀水,故其诗文清秀隽丽,有"灵气"。如果"胸中无三万卷书,眼前无天下奇山水,未必能文,纵文,亦儿女语耳"。

登山临水,触发道机,引发灵感,开豁心志,对于创作是大有裨益的。"习气山中尽,灵机触处多",说的就是这个道理。我在前面讲过,自然山水的陶染,可以培育人的本真之情和静朴之性。对于诗人来说,拥有本真之情和静朴之性,是进行诗歌创作的基本条件。诗人的创作,须有静朴之性,此即《文心雕龙》所谓"陶钧文思,贵在虚静"是也。诗人的创作,也须有本真之情,此即中外文学理论家常说的"童心即诗心"。置身于凡俗世界中的诗人,为找回本真之情和静朴之性,登山临水,以山水养本真,以自然育静朴,进而获得创作之心胸与心境,这就是艺术创作中所谓的得"山水之助"的真正意义。

#### 主要参考文献

- 1. 龚鹏程:《游的精神文化史论》,河北教育出版社 2001 年版。
- 2. 梁遇春:《谈"流浪汉"》,见《春醪集》,新世界出版社 2005 年版。
- 3. 莫罗阿:《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》,傅雷译,安徽文艺出版社 1998 年版。
  - 4. 刘小枫:《儒家革命精神源流考》, 上海三联书店 2000 年版。
- 5. 汪文学:《论汉晋间之浮游风尚与文学自觉精神的形成》,见《汉唐文化与文学论集》,贵州大学出版社 2008 年版。

## 第七讲 中国人的逐鹿策略

## ——兼论政治中心的转移与经济中心的变迁

本人一介书生,手无寸铁,既没当过兵,也没打过仗,既不是军事学出身,也没有 专攻政治学,居然来探讨逐鹿策略,讨论政治经济,让大家见笑啦。所以首先得请诸位 原谅,就权当是书生之见吧。

所谓逐鹿策略,是指在国家分裂之际,军事集团夺取政权的方针策略。大体而言,在中国历史上,逐鹿的大政方针是入主中原以称霸天下,所以,人们称竞争天下的战争为"逐鹿中原"。但是,由于经济因素的影响,中国古代的逐鹿策略在"逐鹿中原"的大原则下,又呈现出前后两个不同的阶段性特点。前期,即唐代以前,经济中心在关东,在那时,逐鹿天下的关键在关中,所以有"得关中而定天下"、"速据关中以成帝业"的说法。后期,即唐代以后,经济中心由关东转移到江淮,逐鹿策略呈现出迂回发展的特点,即先"游兵江南"以获取经济中心,然后再伺机北上光复中原。下面,就请诸位听我细细分梳。

## 一、王者必即土中:中原实历代帝王为治之地

讨论古代中国人的逐鹿策略, 我得从古代中国的都城地理格局的变迁和经济中心的转移问题说起。因为, 在一定程度上, 可以说是都城地理格局和经济中心地区, 决定着逐鹿策略, 是都城地理格局的变迁和经济中心的转移, 决定着逐鹿策略的转变。

先说古代中国的都城地理格局问题。

王国维在《殷周制度论》里说:"都邑者,政治与文化之标征也。"都城是国家政治权力机构的所在地,也是国家政治、经济、文化之中心,因此,它必须建立在有利于政治管理和权力推行的地区。古代中国人在都城应当建立在什么地区的问题上,一开始就有一种"王者必即土中"的观念,即都城应该建立在天下之中心的观念。都城为何必须建立在天下之中心呢?董仲舒解释说:"天始废始施,地必待中,是以三代必居中国,法天奉本,执端要以统天下、朝诸侯也。"(《春秋繁露·三代改制质文篇》)班固也说:"王者必即土中者何?所以均教道,平往来,使善易以闻,为恶易以闻,明当惧慎,损于善恶。《尚书》曰:王来绍上帝,自服于土中,圣人承天而制作。"(《白虎通德论》卷三《京师》)综合董仲舒和班固的意见,可知古代君王"地必待中",古代"王者必即土中",其原因主要有以下两个方面:其一,是为了"均教道,平往来",便于王者"执端要以统天下、朝诸侯"。其二,是"圣人承天而制作",也就是说,是圣人在天体体验的启示下形成的以"法天奉本"为依据的地理观念。

在"王者必即土中"观念的影响下,自周、秦以来,在中国人的政治正统论中,就形成了一个非常重要的观念,即中原地理正统观,把以中原为中心的黄河中下游地区视作"土中",认为中原地区是理想的为治之地,据有中原是决定一个政权有无合法性的主要依据之一。因此,历代的逐鹿者,无论起自何方,都要以入主中原为目的,争夺皇位的战争,也就被称为"逐鹿中原",中原地区因此而获得了"王里"、"帝宅"或"帝王州"的美称。

古代中国人把以中原为中心的黄河中下游地区视作"土中",其都城也就应该建立在这个地区。从理论层面上讲,的确应当如此,但是,在具体操作层面上,中国古代的都城地理格局,却呈现出从长安而洛阳而开封而北京的自西向东的转移趋势,这是由客观的外部原因特别是经济原因所决定的。显示出这种都城地理格局之转移气象的时间,是在唐代。唐代以前,以长安、洛阳两点一线为中心的中原地区,是历代帝王的都城所在地;唐代以后,随着经济中心的南迁,政治中心即都城所在地,也相应地呈现出由开封而北京的东移趋势。

在古代中国人的心目中,以中原为中心的黄河中下游地区是"土中",是天下的中心。根据"王者必即土中"的观念,中原是历代帝王理想的为治之地。那么,这种以中原为"土中"的观念,又是如何确立起来的呢?我认为,这主要有以下几个方面的原因:

其一,在于中华先民世世代代生于斯,长于斯,积累了丰富的生产经验,创造了灿烂辉煌的文化,并以此为中心建立起国家,以此为基地向周边扩张。因此,这个基地,理所当然地成为当时的地理中心,顺理成章地成为当时的政治中心。《史记·封禅书》说:"昔三代之居,皆在河洛之间。"夏、商、周三代的活动区域,都是围绕黄河中下游地区展开的,并在西周初年形成了以长安、洛阳两点一线为中心的政治、经济、文化轴心带,他们以此为中心建立国家,这一地区也因此而获得了"土中"的意义,并且被命名为"中国"。所以,石介说:"天处乎上,地处乎下,居天地之中者曰中国,居天地之偏者曰四夷。四夷外也,中国内也,天地为之乎内外,所以限也。"(《中国论》)根据"王者必即土中"的观念,都城就应该建立在这里。因此,在春秋战国时期,诸侯争霸皆以入主中原为目的,无论是南方的楚国,还是西方的秦国,都有举兵中原、问鼎周室的大志。中原地理的正统中心地位,于此已基本确立。

其二,中原地区能够成为古代中国的政治中心,除了上面讲的历史积淀因素外,还有经济、军事、文化、政治等多方面的原因,其中经济原因是最主要的。选择一个地区作为定居点的起码条件,是看这块土地能否为居住者提供必要的物质生活资料。古代中国自西周以来,就进入了农业社会,农业是华夏族人赖以生存的主要产业。所以,政治中心应该建立在适合农业生产的地区。就气候条件和土壤结构而言,中原地区至少在宋代以前,是最适合农业耕作的地区。根据竺可桢的研究,古代中原在殷、周、汉、唐时期,气温比现在高  $1^{\circ}$ C~ $2^{\circ}$ C,气候温和,降水充沛,适合从事农业耕作(竺可桢《中国近五千年来气候变迁的初步研究》,《考古学报》1972 年第 1 期)。再说,中原地区是黄土冲积平原,土壤结构疏松,易于清除植被和开垦种植,在原始植被保存较好的情况下,冲积土中的养分还是比较充分的,水土流失也不像现在那么严重,这正是当时的

自然环境中,条件最优越、最适合农耕的地区。而那时的长江流域,气候炎热,雨水过多,地势低洼,疾疫流行,有"江南卑湿,丈夫早夭"之说(《史记·屈原贾生列传》),至少在晋室南渡以前,的确是让中原人望而生畏的险恶之地。所以,贾谊被贬为长沙王太傅,即有"寿不得长"的感慨。还有的王侯宁愿拿在今湖南南部的封邑,换取在河南南阳盆地中较小的封邑,以便回到中原地区去。直到东汉时,分封在今皖南芜湖的侯王,还要设法往北方调(参见葛剑雄《统一与分裂——中国历史的启示》第105页,生活·读书·新知三联书店1994年版)。长江流域在魏晋以前之不适合人生存,由此可见一斑。这种经济方面的原因,决定了古代中国的政治中心在北方而不在南方。

其三,再从军事方面看。在古代中国,北方外患一直是中原王朝最头疼的事情,汉 初的匈奴、唐初的突厥尤其突出,其他如西晋末年的五胡乱华,辽、金之与南宋对峙, 以及元、清的入主中原、更让时人痛心疾首。甚至在近代史上,日本鬼子入侵中国,也 主要是从东北进来的。古代中国北方游牧民族的生产方式和生存环境,决定他们对中原 农业民族有很大的依赖性,当其生存环境不利于牧业生产时,为了生存的需要,他们不 得不南下进攻中原农业民族,以获取必要的生活资料。著名科学家竺可桢的气候变迁研 究表明,我国古代气候变化的总体趋势是逐渐变冷的,中间经历过几次大的变动,温暖 期为殷商、秦汉、隋唐、元朝,寒冷期为周初、东汉至六朝、南宋、明末清初,其他时 期则处于温暖期和寒冷期的过渡阶段(竺可桢《中国近五千年来气候变迁的初步研 究》、《考古学报》1972年第1期)。很明显、温暖期如汉、唐、皆是华夏盛世、基本 上能够主动控制北方的局面;寒冷期如六朝、南宋,均为华夏衰世,无力控制北方局 面,只能偏安江南。推究其原因,我以为,是因为气候寒冷,北方牧场被冰雪封冻,无 法从事牧业生产。这时,为了生存的需要,北方异族频繁南侵,甚至入主中原。所以, 在寒冷期,就是北方外患最严重的时期,如六朝有五胡乱华,南宋有辽金对峙,明清之 际有满族入侵。因此,我认为,在中国古代,北方外患是必然的,不是偶然的。对于北 方外患,如果偏安江南,以长江为天险来阻隔北方异族的入侵,是行不通的,南朝和南 宋的败亡可以证明这一点。因为长江在湖北宜昌西出南津关后,就进入了平原,除了湖 北田家镇、安徽东西梁山等个别地段外,整个长江中下游再也没有两山夹峙的河道,南 岸能用作防御阵地的山岭也屈指可数。长江河道的地理形势,早在秦汉时期就与今天大 致相同。在没有现代化的军事设施和通讯、交通工具时,要防守长达数千里而又几乎没 有防御阵地的长江防线,绝无可能(葛剑雄《天堑何曾限南北》,《读书》1995 年第 8 期)。即使有美国提供的现代化装备的国民党军队,也没有能够守住长江防线。再说, 依据长江天险偏安江南,不但不能阻隔敌人,反而给予敌人占领中原后的喘息机会,待 其兵强马壮之后,偏安政权也就必然会败亡在敌人的铁蹄之下。因此,英明之举是固守 中原,采取主动策略以迎击之。还有,一个值得特别注意的现象是,中国历史上的南北 战争,无一例外地,都是以南方的失败而告终,如南北朝时期,是北方的隋朝灭了南方 的陈朝:宋元时期,是北方蒙古人灭了南方的宋朝。这个现象,很令人深思。总之,中 原地理的军事优势和偏安政权灭亡的历史教训,也说明了政治中心应在北方而不在南 方。

中原地区因其得天独厚的条件,而被古代帝王视为理想的为治之地。历代逐鹿者, 无论起自何方,都以入主中原为目的。据有中原,是决定一个政权有无合法性的主要依 据之一。所以,在中国历史上,称争夺皇权的斗争为"逐鹿中原"。中原地区也因此而 有"帝宅"、"王里"或"帝王州"之美称,成为逐鹿战争最敏感的地区。例如,在东 晋南北朝时期,中原一带就是一个南北双方都极为关注的敏感地区,北魏自皇始元年 (396年) 至孝文帝迁都洛阳的近百年里, 对山东(崤山以东)的冀、定、相三州特别 重视,对山东三州的民众也特加笼络,北魏统治者在这个时候就已经很清楚地认识到以 洛阳为中心的山东地理的重要性。同时,南方统治者对北方王朝着力经营三州,也深感 不安。据史书记载:张济于东晋安帝时出使东晋、回去后、向拓跋跬汇报他与南人杨佺 期之间的对话:"佺期又曰:魏帝为欲久都平城、将复迁乎?答:非所知也。佺期闻朝 廷不都山东、貌有喜色。"由此可见,南方王朝对于拓跋氏占据冀、定、相三州,大有 戒心。所以、北魏政治中心暂不南移、被认为不至立即构成威胁、这说明南北双方都认 识到这一地区的重要性(周一良《魏晋南北朝史札记:〈魏书〉札记》之"中山邺信 都三城"条,中华书局 1985 年版)。到孝文帝的时候,迁都洛阳的举措在北魏统治集 团内部引起了激烈的争论,其中,赞同迁都的人,就已经非常明确地认识到中原地理与 政治正统之间的密切关系。如北魏孝文帝说:"国家兴自北土、徙居平城、虽富有四 海,文轨未一。此间用武之地,非可文治,移风易俗,信为甚难。崤函帝宅,河洛王 里。因兹大举,光宅中原。"(《魏书・任城王云传》附《子澄传》) 孝文帝不仅认识到 崤函是"帝宅",河洛是"王里",而且更为重要的是,他已经意识到要制御华夏,统 一中国,就必须占据中原,只有如此,才能兴礼致化,其政权才具有合法性。在中国历 史上,少数族人有这种卓越识见,并且还能够付诸实践者,孝文帝当是第一人。此外, 北魏中书监高闾对这个问题也有高明见解,他说:"臣闻居尊据极,尤允明命者,莫不 以中原为正统,神州为帝宅。"(《魏书・礼志》) 远居北地的异族统治集团,尚且能够 认识到中原地理的重要性,至于世代定居中原的华夏族人,就更不用说了。所以,在中 国历史上,虽有不得已而偏居江南的王朝,如南朝和南宋,但是,恢复中原依然是当时 仁人志士的共同志向。如东晋南朝时期,北伐以恢复中原为民心所向,统治阶级中有政 治抱负的人,固然都是以恢复中原为首要职责,如祖逖、殷浩;军事集团中有政治野心 的人,也要借北伐以树立威信,为争夺皇位做准备,如桓温之灭成汉、破前秦,刘裕之 灭南燕、破后秦、入关中。甚至可以说,南朝士大夫对于改朝换代、政权易主、皇室嬗 代的兴趣不大,甚至无动于衷,而对于恢复中原,则是非常重视(周一良《魏晋南北 朝史札记・〈南齐书〉札记》之"东晋以后政权嬗代特征"条)。至于南宋人恢复中 原的愿望,文学史上流传下来的那些带有斑斑血泪的诗词,便是最好的证据。如陆游 《示儿》诗说:"死去原知万事空,但悲不见九州同。王师北定中原日,家祭无忘告乃 翁。"他的《关山月》诗也说:"中原干戈古亦闻,岂有逆胡传子孙。遗民忍死望恢复, 几处今宵垂泪痕。"其《书愤》诗说:"早岁那知世事艰,中原北望气如山。"辛弃疾 《菩萨蛮・书江西造口壁》说: "西北望长安, 可怜无数山。" 刘克庄《玉楼春・戏林 推》说:"男儿西北有神州,莫滴水西桥畔泪。" 像这种表达恢复中原愿望的如泣如诉 的诗句,在南宋文人别集中俯拾即是,不胜枚举。

总之,"中原实历代帝王为治之地"(《元文类》卷十三许衡《时务五事》),纵观中国古代历史,实在找不到哪一个王朝,是主动愿意把都城建在南方的,即使有建都南方的王朝,如南朝和南宋,那也是不得已而为之,并且恢复中原仍然是当时的人心所向。

#### 二、得关中而定天下,中原地理与帝业成败之关系

中原地理的军事优势和经济条件,决定了它与帝业的成败有着至为密切的关系。其中最能说明这个问题的,是楚汉相争时期的关中之争。

关中之争是楚汉相争的焦点,楚汉时期的逐鹿者对于关中地理的重要性,都有明确的认识。就连智商不是太高的楚怀王,也深知这一点,因此,他才对刘邦、项羽有"先入关者王之"的协议。我认为,项羽有先入关中的优势,而没有把握好;有占据关中称王天下的条件,却又主动放弃,这实在是因为他没有政治眼光,缺乏政治策略。刘邦没有先入关的优势,也没有据关称王的实力,但是,他勉力经营,最终成功,这也正体现了作为政治家的刘邦的深谋远虑。考诸史乘,刘、项关中之争,最值得注意的地方有以下三点:

其一,秦二世三年(前 208 年)十二月,项羽破秦军,解赵国巨鹿之围,军威大振,诸侯将帅皆尽为之用,随他支配调遣。这个时候,刘邦还在栗(今河南夏邑县)。此时,项羽有入关称王的优势,但他没有利用好这个优势,反而徘徊在河南、新立间,再与章邯作战,牵制秦军主力,给刘邦留下了一个入关的机会和创造了入关的条件。因为如果没有项羽牵制秦朝主力部队,刘邦是不可能入关的。所以,历代史论家对此耿耿于怀,纷纷为项羽叹息,如北宋苏洵著《项籍》一文,感慨说:"方籍之渡河,沛公始整兵向关,籍于此时,若急引军趋秦,及其锋而用之,可以据咸阳,制天下。不知出此,而区区与秦将争一旦之命,既全巨鹿,而犹徘徊河南、新安间,至函谷,则沛公入咸阳数月矣。夫秦人既已安沛公而仇籍,则其势不得强而臣。故籍虽迁沛公汉中而卒都彭城,使沛公得还定三秦,则天下之势在汉不在楚。楚虽百战百胜,尚何益哉?"(《唐宋八大家文钞》卷一百十三《老泉文钞七》)明人张燧感叹说:"邯以为楚地诸将不足复虑,乃渡河北击赵。邯既北而秦国内空,至是始皇可击,而高帝乘之,此正兵法所谓避实击虚也。怀王之遣沛公固当,然非邯、羽相持于河北,沛公亦不能成功。"(《千百眼年》卷四《高帝入关有天幸》)项羽未入关中的时候,刘邦已经占据关中,形成得天下之势。这是项羽第一次失去入关称王的优势。

其二,项羽拥兵入关,当时,刘邦仅有区区十万军队,而项羽是四十万大军,刘、项兵力之悬殊,如同霄壤。项羽主命分王,自封西楚霸王,成为名义上的关中主人。然而,这个名义上的关中最高统治者,却不能成为关中的真正主人,关中的真正主人是刘邦而不是项羽。因为老谋深算的刘邦入关后,立即废除秦朝的苛政,为收买民心,与老百姓约法三章,很快就得到了关中民众的拥戴。他保全子婴性命,也得到秦室遗民的支持。项羽坑杀秦军二十余万,关中父老惊慌恐惧,胆颤心惊。入关后,又放火烧阿房宫,荼毒遗民,关中父老更加归顺刘邦而仇视项羽。假如项羽不坑杀秦朝在巨鹿的降

兵,入关后又能够善待关中父老,获得关中民众的支持,那他日后据有关中以图霸业,也不是什么难事。这是项羽第二次失去据关称王的优势。

其三,项羽的暴虐,固然得不到关中民众的拥戴,然而,假如他能稳守关中,其败亡也不会如此之快。据史载:人或说项羽曰:"关中阻山河,四塞,地肥饶,可都以霸。"项羽怀思欲东归,曰:"富贵不归故乡,如衣锦夜行,谁知之者。"说者曰:"人言楚人沐猴而冠耳,果然。"项羽闻之,烹说者(《史记·项羽本纪》)。项羽很残忍,竟然把那位好心劝说他留在关中的人,拉来活活蒸死了。大家熟知的"衣锦还乡"这个成语就出自这里。假使他能听"说者"的话,固守关中,楚之败亡也未可知,至少楚之败亡不会如此之快。正因为项羽拘泥于衣锦还乡的狭隘见解,"背关怀楚",放弃关中而定都彭城,把已经占据的政治中心,拱手让给了刘邦。这是项羽第三次失去占据关中以成帝业的机会。

其实,项羽也深知关中地理与帝业成败的关系,所以,当他离开关中时,他分封秦 朝的三位降将,以章邯为雍王,以司马欣为寒王,以董翳为翟王,分王三秦,目的就是 为了阻挡刘邦回到关中。此前,老奸巨猾的刘邦离开关中,去汉中上任时,听从张良的 建议,焚烧栈道和桥梁,用这种方式向项羽表示,自己已经安于去汉中当汉王的职位。 但是,项羽还是不相信他,也不太放心。所以,在他离开关中时,还特意分封三王来防 备他。但是,可惜的是,项羽虽有防人之心,却又用人不当。因为这三位秦朝降将,此 时已是光杆司令,他们的兵在巨鹿一战中,被项羽整体坑杀了。所以,三位降将守不住 关中,三位降将从心底里也不愿为项羽守关中,周振甫先生说得对:"项羽坑杀秦降卒 二十余万人、则三个秦降将、成为无兵之空王、又以三降将所卒二十余万秦兵、皆为项 羽坑杀,为秦民所怨毒,怎么能抗汉军入主三秦? 于是项羽就失去了取天下之势了。" (《论项羽本纪》,《文学遗产》1997年第1期)项羽企图用这三位降将来控制刘邦返回 关中,自己却回到家乡,享受衣锦还乡的荣誉去了。三位降将守不住关中,关中士卒也 不会为项羽卖命守关中。项羽的败亡,于此已基本成为定局。意大利政治哲学家马基雅 维利在《君王论》中就说过: 君王如果想永久地占有一块新领地, 最有效的办法是: "新君王应该亲自在那块领地安营扎寨,君王住在那里,臣民们在瓜田李下过着安康生 活、出乱子的可能性就小。即使出了乱子、君王亲自督阵镇乱、所有的补救措施都能及 时到位。假使君王尚住在老王宫骄奢淫逸,一旦新征服来的土地上出现了叛乱事件,那 么势必造成远水救不了近火,当出乱子的消息传入他耳朵时,一切都为时晚矣。"(《君 王论》第三章、徐继业译、光明日报出版社 1996 年版) 况且、关中又不仅仅是一块新 领地,而是当时全国的政治中心,是兵家必争的四塞金汤之地,与帝业成败的关系特别 密切,在那里安营扎寨就更是必要。所以,项羽在天下成败未可知的时候,"背关怀 楚". 最为失策。

与项羽相反,刘邦一开始就紧紧盯住关中,以入关称王为政治目标。所以,最初他 趁项羽在与秦军的主力部队作战时,就偷偷地进了关中。他一进关中,就废除秦朝的苛 法,与老百姓约法三章,急着收买民心,为日后的打天下打基础,建立根据地。后来, 当他还据关中后,他本人带兵在外南征北战,却委派自己最亲密的战友萧何固守关中, 把关中作为创帝业、打天下的根据地。事实上,刘邦就是靠关中这块根据地战胜项羽 的, 打得天下的。你看, 他在前线作战时, 缺少兵马, 是萧何在关中为他招兵买马; 缺 乏粮草时,也是萧何在关中为他准备粮草。所以,我很赞同朱东润先生的说法:"故项 氏之兴, 以全楚率天下而亡秦, 及其败也, 汉高以全秦之众, 抚有九江、淮南、衡山、 豫章之地,重之以诸侯之师,而羽以楚之半当之,罢疲困顿,其不能济,势也。" (朱东 润《史记考索》之《楚人建制考》,华东师范大学出版社 1996 年版)统一天下后,排 座次、论功行赏、大家都认为曹参的功劳最大、宜居首位、因为他一直追随刘邦、身经 百战,"身被七十创"。这种观点,立即遭到鄂君的反对,他说:"群臣议皆误。夫曹参 虽有野战略地之功,此特一时之事。夫上与楚相拒五岁,常失军亡众,逃身遁者数矣。 然萧何常从关中遣军补其处,非上所诏令召,而数万众会上之乏绝者数矣。夫汉与楚相 守荥阳数年、军无见粮、萧何转漕关中、给食不乏。陛下虽数亡山东、萧何全关中以待 陛下,此万世之功也。奈何以一旦之功而加万世之功哉!"(《史记・萧相国世家》 ) 在 鄂君看来,曹参之功是"一时之功",是"一旦之功",而萧何之功是"万世之功", 萧何应当居曹参之上。刘邦支持鄂君的意见,以为萧何功劳最大,居首位,并且任命他 为汉朝首任臣相,这也是看重萧何固守关中的功劳。另外,还有一件事情,也可以看出 关中地理在楚汉战争期间的重要性。就是刘邦在外与项羽争战时,有一游说之士跑到关 中、劝说萧何据关中而自立、摆脱刘邦、自立天下、认为只要萧何敢这样做、天下三分 之势立即形成,萧何可以据关中而战胜刘邦、项羽,称霸天下。萧何没有采纳这位游士 的意见,并不是因为这个意见不可行,主要还是由于萧何对刘邦的忠心。假使萧何采纳 了游士的意见,秦汉之间的历史又当是另一个局面啦。

总之,关中是帝业成败的关键,也是楚汉相争的焦点。项羽有三次据关而王的机会,都没有抓住。最让后人唏嘘感慨的地方,就是他拘泥于衣锦还乡的陋见,背关怀楚,移都彭城,酿成千古遗恨。我认为:项羽之败在失关中,刘邦之胜在得关中。

"崤函帝宅,河洛王里",关中地理与帝业成败大有关系,从上面我们对刘邦、项羽楚汉相争成败得失的分析中,就很明白地看到这种关系。秦汉以后,"得关中而定天下",仍然是逐鹿中原的军事集团必须牢记的逐鹿策略。即便是因为种种原因,不得不把都城建在洛阳或其他地方的王朝,也必须得牢牢控制住关中,否则,你的天下就坐不稳。所以,西晋虽然建都洛阳,而特重关中。后赵"石函之制,非亲亲不得都关中"(《晋书·河间王颙传》)。还有,隋唐政权的转移,也与关中地理大有关系,陈寅恪先生曾经就说过:"夫隋炀帝远游江左,所以卒家丧邦;唐高祖速据关中,所以独成帝业。"(陈寅恪《唐代政治史略稿》第51页)隋炀帝贪慕江南的繁华富庶,离开关中,远游江左,数年不归。在唐太宗李世民的建议下,高祖李渊起兵占据关中,"得关中而定天下",隋炀帝就回不来啦,历史也就在这里改朝换代了。再说,唐高祖武德年间,势力特别强大的突厥,举兵南下,直逼长安,高祖李渊无计可施,打算迁都南方,以回避突厥的锋芒,还委派宇文士及视察山南可居之地,寻找新的都城地址。这时,深知关中地理与帝业成败关系的唐太宗站出来,坚决反对,痛哭血谏,迁都以回避突厥锋芒的计划、才又放弃。如果迁都成行,我以为,唐代的历史又当是另一种面目。

又如,在初唐,武则天篡唐立周,徐敬业在江南首举义旗,声讨武则天篡夺唐朝政权。这次讨伐战争,虽然很得天下人心,但最后却是以失败告终。我认为,徐敬业失败

的根本原因,就在于他不懂"得关中而定天下"的策略,他太在乎"金陵王气"之说,不愿意发兵渡淮,以夺取关中。当时,魏思温就劝告徐敬业说:"明公以匡扶为辞,宜帅大众鼓行而进,直抵洛阳,则天下知公志在勤王,四面响应矣。"但是,这个正确意见遭到了薛仲璋反对,他认为:"金陵有王气,且大江天险,足以为固,不如先取常润,为定霸之基,然后北向以图中原,进无不利,退有所归,此良策也。"魏思温深明中原地理与帝业成败的关系,懂得"得关中而定天下"的道理,所以,极力主张北上逐鹿中原。薛仲璋所谓的"良策",在五代以后或许可能成功,这个问题我在下面再讲。但是,在这里,可以肯定的是,薛仲璋所谓的"良策",在唐初实属无策。徐敬业放弃魏思温的策略,而采纳薛仲璋的所谓"良策",他最终的失败,也就在预料之中啦。所以,魏思温叹息曰:"敬业不并力渡淮,收山东之众以归洛阳,败在眼中矣。"(《资治通鉴》卷二〇三"光宅元年")

总之,中原地理与帝业成败的关系,在唐代以前,大体如此。到唐末宋初,随着经济中心由北向南的转移,这种"得关中而定天下"的策略,才略有改变,但是也没有能够从根本上动摇逐鹿中原以定天下的大体方略。

### 三、崤函帝宅,河洛王里:以长安为首都、洛阳为陪都的两都制格局

"中原实历代帝王为治之地",以长安、洛阳两点一线为中心的中原地区,是古代中国的政治中心、经济中心和文化中心,统一国家的政权必须建立在这里。中原地理与帝业成败的关系非常密切,据有中原甚至是决定一个政权的合法性和正统性的主要依据。但是,需要说明的是,以长安为中心的关中,和以洛阳为中心的关东,虽然同处在中原地区,然而,因为它们在地理形势上的不同,导致它们在政治、经济和军事上又有不同的作用。

比如,在汉朝初年,那位本名娄敬,因为在高祖刘邦遭遇困境时,屡献良策(如建议刘邦与匈奴和亲,以解匈奴大兵压境之危;建议刘邦迁移山东六国贵族于京师,以避免他们东山再起),而获赐刘姓,故名刘敬的游说之士,在劝说汉高祖建都长安时,对长安、洛阳的地理形势的分析和政治作用的评估,就很好地说明了这个问题,他说:

(周公) 营成周,都洛,以此为天下中,诸侯四方纳贡,职道里均矣,有德者易以王,无德者易以亡,凡居此者,欲令务以德致人,不欲阻险,令后世骄奢以虐民也。及周之衰,分而为二,天下莫朝周,周不能制,非德薄,形势弱也。……且夫秦地被山带河,四塞以为固,卒然有急,百万之众可具,因秦之故资甚美,膏腴之地,此所谓天府,陛下入关而都之,山东虽乱,秦故地可全而有也。(《史记·刘敬叔孙通列传》)

从刘敬的分析可知:长安是形胜之地,霸者可都之;洛阳乃天下中区,王者可都之。简单地说,就是"崤函帝宅,河洛王里"。或者说,以武力统治天下的君王,适合在长安

建都:以仁道统治天下的君王,适合在洛阳建都。

这种看法,并不是娄敬的个人见解,可以说是汉唐时期的一个比较流行的观点。如,汉代的赋作家就普遍有这样的看法,在他们所作的京都赋里,虚拟人物夸耀二京(长安、洛阳),赞成建都长安的人,就盛夸长安形势的险峻。如东汉建武二十年(44),杜笃著《论都赋》,极言关中形势的险要,认为东汉王朝不宜建都洛阳:"(长安)城池百尺,阨塞要害。关梁之险,多所衿带。一卒举礌,千夫沉滞;一人奋戟,三军沮败。地势便利,介胄剽悍,可与守近,利以攻远。士卒易保,人不肉袒。进攻则百剋,退守则有余。斯固帝王之渊囿,而守国之利器也。"(《后汉书·杜笃传》)赞成建都洛阳的人,夸耀东都洛阳"道里均,贡赋便",批评西都长安"偏据而规小,岂如宅中而图大"(张衡《二京赋》,《文选》卷三)。讽刺主张建都长安的人,是"识函谷之可关,而不知王者之无外也"(班固《两都赋》,《文选》卷一)。

赋作家的争论都不免意气用事,曲为己辨。客观地说,东都洛阳处于中国地理的中心,至于长安偏于西北,北京偏于东北,都不是地理上的中心。在交通和通讯不是很发达的古代社会,建都洛阳,的确有利于国家政治权力的推行,一方面便于中央政府发号施令,另一方面便于地方政府进京汇报工作。按照古人"王者必即土中"的传统观念,都城的确应该建在这里。关于这个问题,最早营建洛邑的周公,就说得很清楚:"此天下之中,四方入贡道里均。"(《史记·周本纪》)周公营建洛邑,不仅是为了加强对东方的统治,更重要的目的,是为了以此为中心加强对整个天下的控制。后来,唐玄宗对这个问题也有很清醒的认识,他在《幸东都诏》里说:"卜洛万方之隩,维嵩五岳之中,风雨之所交,舟车之所会,流通江汴之漕,控引河淇之运,利俗阜财,于是乎在。"(《全唐文》卷二八)因此,从政治家的眼光来看,这里才是理想的为政之所。

然而,从兵家的眼光来看,洛阳则不如关中长安,关中是形胜之地,东有函谷关,南有武关,西有散关,北有萧关,能攻善守,居险而握天下之势,是兵家必争的四塞金汤之地。早在战国时期的苏秦,就看到了这一点,他在游说秦惠王时,就说过:"关中西有巴、蜀、汉中之利,北有胡貉、代马之用,南有巫山、黔中之限,东有肴、函之固。田肥美,民殷富,战车万乘,奋击百万,沃野千里,蓄积饶多,地势形便,此所谓天府,天下之雄国也。"(《战国策·秦策一》)还有一件事情,也可以证明这个问题,就是汉朝初年,萧何因事被捕入狱,王卫尉觉得这件事不公平,站出来为萧何辩护说:"陛下距楚数岁,陈豨、黥布反时,陛下自将往。当是时,相国守关中,关中摇足,则关西非陛下有也。"(《汉书·萧何传》)这话说得很在理,只要"关中摇足",不要说"关西非陛下有",就是关东也保不住。所以,在军事家看来,关中地理是立国的根本,是"守国之利器"。

事实上,考察古代中国唐代以前的历史,我们发现,定都洛阳的王朝,的确都有不能控御的边患,如东汉的羌人叛乱,西晋的五胡乱华。就东汉来说,光武帝定都洛阳,在光、明二代(光武帝、汉明帝),对于建都地点问题,朝野上下颇有争议。以杜笃为首的一批人,主张建都洛阳,还有就是光、明二帝的左右功臣和贵族幸宠,因为洛阳接近他们的家乡南阳,均愿建都洛阳。最后一种意

见,与项羽"背关怀楚"而定都彭城类似,是一时的短见,可以置而不论。建都洛阳终成事实,但是,东汉王朝面临的羌人之乱,就是不可避免的了。所以,我很赞同缪钺先生的意见:"就国防论,东汉之都洛阳,实为失策。盖汉代外患,在西、北两方而不在东方。西汉建都长安,雄据关中,故能北逐匈奴,西击西域,征服叛羌,拓地数千里。光武都洛,重心东移,关中陇右,变为边地,故羌人遂乘虚骚扰,自安帝至于汉末,叛乱相仍,为患甚烈。若建都长安,重心在西,边防巩固,羌人为患不至若斯之甚。"(《〈文选〉赋——班固〈两都赋〉、王粲〈登楼赋〉》,见缪钺著《冰茧庵丛稿》第129页,上海古籍出版社1985年版)所以,在军事家看来,关中地理才是立国之根本,守国之利器。因此,楚汉相争的焦点聚于关中,隋唐政权的转移也系于关中。长安、洛阳,一为兵家必争之地,一为政治家理想的为政之所。"崤函帝宅,河洛王里"这句话,就是对这种地理形势最准确的描述。

众所周知,中国古代的封建政权,都是靠镇压异己的掠夺战争建立起来的,为了保 住其胜利果实,在局势还未完全稳定的建国初期,出于军事上的考虑,建都地点多在长 安而不在洛阳。所以,唐玄宗说:"帝业初起,崤函乃金汤之地;天下大定,河洛为合 同之府。"(唐玄宗《幸东都制》,《全唐文》卷二〇)事实上,在中国古代,建都长安 的朝代比洛阳要多得多。甚至可以说,在唐代以前,政治中心在以长安为中心的关中, 经济中心在以洛阳为中心的关东。定都关中的王朝出于巩固政权的需要,必须大量移民 以充实京师,达到"内实京师,外消奸猾"的目的。此外,还有大量的士兵、商人、 奴婢、学生云集京师,这大大加剧了关中粮食供应的紧张局势。因此,作为政治中心的 关中,对关东经济中心的依赖非常严重,绝对不允许它与关中分裂。秦末起义在关东爆 发,不久便推翻了秦朝。汉初吴楚七国之乱一起,就出现了"天下成败未可知"的局 面,直到汉武帝采取一系列措施,削弱关东诸侯势力后,汉朝才真正扎稳基础(葛剑 雄《统一与分裂——中国历史的启示》,第 148 页,生活・读书・新知三联书店 1994 年版)。这种情况,说明长安、洛阳这两个都城的作用是不同的,但是都具有不可取代 的地位。所以,自周公营建洛邑,开两都制的先例以来,历代王朝多加仿效。比如,西 汉定都长安而以洛阳为陪都,东汉定都洛阳而以长安为陪都,西晋建都洛阳而又特重关 中,唐代皇帝经常率领文武官员于东都就食,东都洛阳是唐代的陪都。这种两都制格 局,在帝业初起或国家有急时,能坐收"居险而握天下之势"的便利,在天下大定时, 又有"道里均,贡赋便"的优势,便于国家的政治管理和权力推行。

大体而言,关东是经济中心,关中是军事中心。建都关中的王朝,必须牢牢控制住关东这个经济中心。所以,关中对关东的依赖,实际上就是政治中心、军事中心对经济中心的依赖。关中对关东的依赖,要把关东的粮食漕运到关中,三门峡是一个最为险涩的地段,从黄河转入渭水,其转口之处尤其险峻,这给粮食漕运带来了极大的困难。像唐朝皇帝那样,在每年青黄不接的时候,带领臣属妃嫔就食于东都洛阳,以缓解长安的粮食供应紧张局势,那也不是长远之计。隋文帝开皇四年(584 年)开凿漕渠,西引渭水,由长安直通潼关。唐玄宗时又开凿开元新河,但都无法从根本上改善运输条件,解决粮食漕运问题。所以,由于经济方面的原因,唐代以后,不再有建都关中的王朝,中国古代都城地理格局,逐渐呈现出由长安而洛阳而开封而北京的东移趋势,这就是我们

下面将要讨论的问题。

#### 四、经济中心的南移与政治中心的东迁

清代史学家赵翼讨论古代都城格局的变迁,有一段文字说得很好,值得在这里向大家介绍:

地气之盛衰,久则必变,开元天宝间,地气自西北转东北之大变局也。秦中自古帝王州,周、秦、西汉递都之,苻秦、姚秦、西魏、后周,相间割据,隋文帝迁都于龙首山下,距故城仅二十余里,仍秦地也,自是混一天下,成大一统。唐因之,至开元天宝而长安之盛极矣。盛极必衰,理固然也,是时地气将自西趋东北,故突生安、史以兆其端,……契丹安巴坚已起于辽,此正地气自西趋东北之真消息,特以气虽东北趋,而尚未尽结,故仅有幽、蓟,而不能统一中原。而气之东北趋者,则有洛阳、汴梁为之迤逦潜引,如堪舆家所谓过峡者。至一二百年而东北之气积而益固,于是金源遂有天下之半,元明遂有天下之全,至我朝不惟有天下之全,且又扩西北塞外数万里,皆控制于东北,此王气全集于东北之明证也。而抑知转移关键,乃在开元、天宝时哉!(《廿二史札记》卷二十《长安地气》)

的确,在唐代以前,政治中心在关中。唐代以后,不再有建都关中的王朝。赵翼在这里指出的政治中心由长安而洛阳而开封而北京的转移格局,是有史实依据的,虽然他的解释有唯心的神秘主义倾向。在我看来,导致政治中心东移的直接原因,不是什么"地气",而是经济中心的南迁,以及北方外患的东移。经济中心由北向南的变迁和北方外患由西北向东北的移动,迫使政治中心不得不由西向东转移。其成功转移的关键,又是隋朝大运河水利工程的开凿。

我们在前面已经说过,作为政治中心的关中,必须依赖关东这个经济中心,绝对不允许它与关中分裂。但是,像唐朝皇帝那样,在每年青黄不接的时候,宁愿带领群臣妃嫔就食于关东,以缓解长安城的粮食供应紧张局势,也没有将政治中心从关中迁移到关东。这个事实,至少可以说明两个问题:其一,关中这块形胜之地,在万不得已的情况下,是不能轻易放弃的。其二,政治中心的选择,不能仅仅考虑经济因素,政治中心要依靠经济中心,但不一定非要建立在经济中心,因为它除了经济因素之外,还要考虑政治、军事方面的因素。所以,当政治中心和经济中心同在中原地区的隋唐以前,粮食漕运虽然有困难,但是凭借黄河水系还能暂时维持的时候,政治中心是不会迁出关中的。隋唐以后,经济中心由关东地区转移到长江流域,这大大加长了粮食运输的距离,加剧了粮食漕运的困难。处于关中的政权无力解决漕运困难时,政治中心的转移,也就被提上了议事日程。因此,政治中心不一定非要建立在经济中心,但经济中心的变迁必然会导致政治中心的转移。

隋唐以前,政治中心对经济中心的依赖,就是关中对关东的依赖。唐代以后,随着 经济中心的转移,就变成了北方对南方的依赖。与中原地区相比,南方江淮地区的开发 是比较晚的。南方经济的开发,是以北方文化的输入为基础的,是以北方人才的南迁为 前提的。而促使北人南流的主要原因,是发生在中原地区的四次规模极大的大动乱。其 一,是东汉后期的董卓之乱,以及随之而来的三国纷争,孙权于江东建立吴国。北方成 为三国纷争的主战场,相对稳定的汀南地区成为中原人十逃避战乱的避难之所,这是中 国历史上第一次大规模的人口南迁。其二,是五胡乱华,以及随之而来的永嘉之乱,导 致晋室南渡。这是中国历史上第二次大规模的人口南迁。其三,唐朝天宝年间长达十年 的安史之乱,中原地区成为主战场,导致大量的北人南下避难。其四,是金人南下,以 及随之而来的靖康之乱,致使宋室南迁。这几次大动乱,不仅破坏了关东地区的经济秩 序、而且也逐渐动摇了关东地区的经济中心地位。更为重要的是、北方的每一次大动 乱,都导致了北方人口的大规模南迁。可以设想,在大动乱中,能够举家迁徙,能够举 家从北方迁往南方的,肯定不是一般的平民之家,那多半是些世家大族,是一些文化素 质较高的豪门贵族,因为一般老百姓是没有这个经济实力做这种长途迁移的。所以,因 战乱而造成的人口南迁,实际上就是思想文化、科学知识和生产技术的输入,这为南方 经济文化的开发奠定了坚实的文化背景、准备充分的技术条件、因此很快就把南方江淮 地区发展成为全国最富庶的地区。所以、战乱对于北方来说、当然是灾难;但是对于南 方来说,却是福音。因为没有北方战乱的发生,南方的开发,可能还要晚一些。

至迟在隋唐时期,南方江淮地区就已经取代了中原地区,而成为全国的经济中心。隋炀帝七下江南,流连忘返,说明江南在隋朝,就已经不再是卑湿的"丈夫早夭"之地,而是对中原人也有颇强吸引力的富庶之地了。所以,《新唐书·食货志》说:"唐都长安,而关中号称沃野,然其土地狭,所出不足以给京师,备水旱,故常转漕东南。"如果说,在初、盛唐时期,关中还可以依赖关东以维持其生存;那么,在安史之乱后,关东是主战场,其经济秩序惨遭破坏,无法为关中提供必要的粮食供给。此时,关中不能再依靠关东,而只能依靠南方,所以,中唐文人韩愈说:"当今赋出于天下,江南居十九。"这应该是实情。安史之乱是中国历史上的重要转折点,我在第一讲中已经详细讨论过这个问题。在这里,我还要说的是,以安史之乱为契机的经济中心由北向南的转移,导致了开元、天宝间"地气自西北转东北之变局",赵翼的说法,是有历史依据的。

北方政治中心对南方经济中心的依赖关系的实现,主要得力于隋炀帝开凿的京杭大运河。大运河通过纵横交错的水系,沟通黄河流域和长江流域,为南粮北运提供了极为方便的途径,使政治中心与经济中心的依赖关系变成现实。唐人李敬方诗说:"东南四十三州地,取尽脂膏是此河。"就真实地反映了大运河在南粮北运中的重要作用。从此以后,有居于南方而不依赖北方的独立政权,如南宋,尽管它因为缺乏军事屏障,而最终被北方政权灭掉,但也毕竟独立生存了一百五十余年。这说明,南方政权在一定程度上可以脱离北方而独立存在。但是,北方离不开南方,北方政权如果没有足够的政治、军事力量控制南方,其政权就必然垮台。所以,安史之乱后,河朔割据,中原板荡,唐朝政权仍能维持一百五十余年的统治,就是因为唐朝中央虽然无力控制关东,但是仍能紧密控制江淮,有效地利用大运河,及时而又畅通无阻地将江淮经济中心的赋税运到北方,以解决中央王朝的财政支出和京都长安的粮食供给问题。后来,元、清少数民族政

权占领中原后,还要渡江攻占江淮,其目的也是为了控制南方经济中心。元、明、清三 代政权的生存,都不得不依赖大运河的漕运,所谓"天下大命,系此一河",讲的就是 这个道理。

大运河为南粮北运提供了重要的水上交通途径,但是,将南方赋税由大运河运至开封,又由开封运到洛阳,再从洛阳转运到长安,仍然存在着诸多困难:

其一,运输路线大大地加长了,运费也随之激增,民间流传的"斗钱运斗米"谣谚,就真实地反映了这种运输困难的情况。

其二,更为重要的是,黄河三门峡一带的漕运困难,未能从根本上解决。三门峡是古代东西漕粮转输的必经之路,从秦始皇统一六国到唐朝末年,三门峡一直受到人们的重视,甚至被人们视为畏途。这里水势湍急,有若干险滩、暗礁和漩涡,船只航行到这里,稍有不慎,就立即沉没。三门峡的南岸,崤山向南,依次接着熊耳、外方、伏牛等山,向北又和中条、太行、王屋等山相峙,这些崇山峻岭之间,只有黄河一线连接东西两方。同时,由于气候变迁,黄河中上游植被遭到破坏,水土流失严重,黄河和渭河里的泥沙大增,又都大量淤积在渭河与黄河的交叉口,这又进一步加剧了漕运的困难。

其三,随着经济和文化的发展,大批中外游客、商人、文人、学生、官员云集长安,这又加剧了长安的粮食供应负担,大大提高了长安对江南的粮食需求量。所以,在唐史中,我们经常见到唐天子,在每年青黄不接的时候,率领文武官员赴洛阳东都就食的记载。甚至在唐德宗时,出现皇家仓库的存粮,不足十天食用的危机情况。

以上这些情况说明,关中平原已经失去了容纳国都城市的经济基础。这样,政治中心就不得不向东边移动,尽量接近运河,通过缩短粮食漕运距离,来降低粮食运输费用。因此,从唐朝至宋朝,政治中心逐渐由长安而洛阳,最后移至开封,基本靠近运河而接近经济中心。但是,从兵家的眼光来看,开封不如洛阳,洛阳不如长安。长安作为形胜之地,兵家很看重这里,但是因为它距离大运河太远,无法解决粮食漕运问题。开封接近大运河,有经济优势,但是又没有天然的军事屏障。所以,北宋定都开封,虽然能够坐收江南之利,但是外患无穷,最终被金人赶到杭州。因为开封地处黄河下游平原,黄河下游两岸根本没有任何军事屏障,所以,北方敌人一不小心就打到开封城下来了。最后,你看,连皇帝都被人家抢走了,这在中国历史上,真是头一回破天荒的事情。这说明,开封这个地方,虽然靠近经济中心,有经济优势,但是没有军事优势,不适合作为都城。因此,宋朝以后,也就没有哪一个朝代再到这里来建都了。元、明、清定都北京,正是取长安、开封这两个城市的长处,而扬弃其短处。也就是说,北京处于京杭大运河的起点,具有开封一样的经济优势,可以在不卸船转装的情况下,直接将南方的赋税运抵北京。

另外,我在前面已经说过,政治中心由西北向东北的转移格局,不仅与经济中心的南迁有关,也与北方外患自西北向东北的转移有关。北方外患,从周、汉时西北的猃狁、匈奴,到唐、宋时北方的突厥、契丹、蒙古,到明末东北的满人,以及近代史上由东北入侵的日寇,呈现出由西北向东北的转移格局。为了适应外患的转移格局,为了有效控制北方敌人,政治中心的迁移也就提上了议事日程。在经济中心南迁和北方外患东移的情况下,北方政治中心的理想位置应该是北京。因为北京位于东北平原、华北平

原、内蒙古高原三大地理单元的交接处,具有长安一样的军事优势,是抵御自西北逐渐 转移到东北的外患的最佳军事地势。

#### 五、经济中心的南移与逐鹿策略的改变

唐代以前,关中地理与帝业成败的关系非常密切,在那个时期,"得关中而定天下"的逐鹿策略,之所以行之有效,是因为那时的政治中心(关中)和经济中心(关东)同在中原地区,定都关中的政权能够有效地控制经济中心。虽然在关中和关东的交通道路上,陆路有崤函之阻,水路有三门峡一带的急流险滩,粮食漕运有困难,但是,凭借黄河水系基本上还可以暂时克服。唐代以后,经济中心由关东转移到江淮,这大大加剧了粮食漕运的困难,加长了粮食运输的距离,定都关中的政权无力解决漕运困难时,政治中心的转移也就被提上了议事日程。所以,唐代以后,不再有建都关中的政权,都城地理格局呈现出自长安而洛阳而开封而北京的自西向东的转移趋势。这种经济中心的南移和政治中心的东迁,致使关中地理形势的重要性被大大削弱,关中地理与帝业成败的关系也被逐渐淡化。在这以后,竞争天下的战争,不再是"得关中而定天下"的战争,而是"游兵江南"以获取经济中心,然后再伺机北上光复中原的战争。

例如,在五代时期,南唐是南方大国,南唐烈祖也颇有统一天下的大志,如果他能 够顺应经济中心南移而导致的逐鹿策略被改变的实际情况,把事业的立足点放在兼并 闽、楚、吴、越等南方诸国上,采用"游兵江南"和"先南后北"的策略,先占据经 济中心,然后再伺机北伐以逐鹿中原,则可能成功。但是,南唐烈祖不懂得这个道理, 没有能够认识到由于经济中心的南移而导致的逐鹿策略的转变,仍然把关中、河洛视为 风气聚会之所、墨守先祖李渊"速据关中、遂独成帝业"的逐鹿经验、反对"游兵江 南",哀叹自己地利不足,"未得处囊中",结果一事无成。冯延巳说他"龊龊无大略", "不足以集大事",是很有道理的。所以,北宋立国之初,宋太祖赵匡胤吸取南唐烈祖 一事无成的历史教训,提出并实施了"先南后北"的统一策略。他认为:"中国自五代 以来,兵祸连结,帑藏空虚。必先取巴蜀,次及广南、江南,即国用富饶矣。河东与契 丹接境, 若取之, 则契丹之患, 我当之也。姑存之以为我翰, 俟富实则取之。"(《东都 事略》卷二十三)宋太祖基于中原疲惫和经济中心南移的客观形势,提出的这种"先 南后北"的统一策略,一方面可使"国用富饶",另一方面又可以暂避"契丹之患" (参见王育济《宋初"先南后北"统一策略的再探讨》,《东岳论丛》1996年第1期)。 他的这个分析是有道理的,虽然他未能光复幽云十六州,但是,与南唐烈祖相比,他建 立了统一国家、基本上完成了统一大业、这说明"先南后北"的逐鹿策略、在经济中 心南移的情况下,是行之有效的。

还有,我认为,朱元璋逐鹿天下的成功,李自成和洪秀全起义的失败,也与能否有效执行"先南后北"的策略大有关系。朱元璋崛起江淮,在战术上采取"游兵江南"的策略,先打败割据南方的陈友谅、张士诚、方国珍、陈友定,占领元朝的经济中心,切断元朝的生命线,然后再北伐中原以灭亡之。朱元璋的成功,也说明"先南后北"的策略,是行之有效的。再说李自成,李自成起义失败的原因是多方面的,但因错误的

地理观念而产生的错误战略,造成了最严重的后果,是他失败的主要原因。他不先取江南,夺取明朝的粮仓和钱袋,斩断明朝的生命线,反而西取关中,又迫不及待地进兵北京。李自成的这套逐鹿策略,在唐代以前,或许能够成功;在唐代以后,当失败无疑。另外,洪秀全的逐鹿策略也与李自成相似。他既都金陵,就立即打算率兵图谋中原。罗大纲对这个计划提出了反对意见,他认为:"欲图北,必先定河南,大驾驻河南,军乃渡河,否则,先定南九省,无内顾忧,然后三路出师,会猎燕都。若悬军深入,犯险无后援,必败之道也。"罗大纲提出的"先定南九省",再"会猎燕都"的建议,正是唐代以后逐鹿者惯用的"先南后北"策略,这是符合当时实际情况的一种正确建议。但是,在当时的太平军中,杨秀清专政军事,未予采纳。其后,洪秀全诏令军士说:"师出间道,疾趋燕都,无贪攻城夺地,縻时日。"这正是重蹈了李自成的覆辙,所以,罗大纲感慨说:"天下未定,乃欲安居此都,其能久乎?吾属无噍矣。"(《清史稿·洪秀全传》)如果当时洪秀全能够按照罗大纲的建议部署军事,太平军的结局可能会是另一幅面貌。

如果说,反对"游兵江南",主张"速据中原",是导致南唐烈祖一事无成的原因,是导致李自成、洪秀全终归失败的主要原因;那么,采取"游兵江南"以占据经济中心,然后伺机北上占领中原的"先南后北"的逐鹿策略,正是赵匡胤、朱元璋逐鹿天下获得成功的重要原因。我以为,李自成、洪秀全的策略,在唐代以前,或许能够成功;赵匡胤、朱元璋的策略,在唐代以前,当失败无疑。而这种逐鹿策略的转变时期,是在唐宋之际;导致逐鹿策略转变的关键,则是经济中心的南移。

在这里, 我还需要强调两点:

其一,我想强调的是,唐代以后的逐鹿策略,虽然必须要首先"游兵江南",安定 江淮地区,占领江淮经济中心。但是,"游兵江南"不是目的,它只是北取中原的手 段。也就是说,"游兵江南"的目的是为了北取中原。因此,唐代以后那些逐鹿成功的 军事集团,通过"游兵江南"占领江淮经济中心后,都必须北上占领中原,才能完成 统一大业。所以,经济中心的南移,虽然淡化了关中地理与帝业成败之间的密切关系, "得关中而定天下"的逐鹿策略也被"先南后北"的统一策略所取代,但是,这仍然未 能从根本上动摇中原地理的正统中心地位,竞争天下的战争,仍然不妨概称为"逐鹿 中原"。

其二,我要强调的是,经济中心的南移,决定了政治中心不得不向东边迁移,尽量靠近大运河,以解决南粮北运的漕运困难。经济中心可以改变政治中心,但不能最终决定政治中心。也就是说,政治中心可以在条件许可的情况下,尽可能地靠近经济中心,但是,不能完全屈从于经济因素而建立在经济中心。唐代以前,关中依赖关东,定都在关中的长安,以关东的洛阳为陪都,形成一个东西向的政治、经济、文化轴心带;唐代以后,北方依赖南方,定都在北方的北京,以南方的金陵(南京)为陪都,形成一个南北向的政治、经济、文化轴心带,这是经济中心的南移所导致的政治中心的东迁和政治、文化轴心带的变换。但是,必须着重指出的是,经济中心的南移,政治中心可以牺牲部分政治、军事方面的利益,来接近经济中心,但政治中心为了政治、军事方面的利益,又不可能完全屈从于经济因素而建立在经济中心。所以,当经济中心南移时,政

治中心不能随之南迁,统一王朝主动放弃北方而定都南方,这在中国历史上是不曾发生过的,它只能由西向东,由长安而洛阳而开封而北京逐渐移动,这是由北方地理的政治、军事条件决定的,也是由华夏族人世代相守的"王都必即土中"的传统观念所决定的。

最后,还有一个问题需要提出来讨论。黄宗羲在《明夷待访录·建都篇》中,认为明朝的灭亡,在于"建都失算"。在他看来,明朝建都北京,"江南之民命竭于输挽,大府之金钱靡于河道,皆都燕之为害也"。所以,他认为:继明而起的新王朝,应当建都金陵,才能避免重蹈明朝的覆辙。在他的《建都篇》中,有这样一段话:

或曰:有王者起,将复何都?曰:金陵。或曰:古之言形胜者,金陵不与焉,何也?曰:时不同也,秦汉之时,关中风气会聚,田野开辟,人物殷胜。吴、越方脱蛮夷之号,风气朴略,故金陵不能与之争胜。今关中人物不及吴会久矣,又经流寇之乱,烟火聚落,十无二三,生聚教训,故非一日之所能移也。而东南粟帛,灌输天下,天下之有吴会,犹富室之有仓库匮箧也。今夫千金之子,其仓库匮箧必身亲守之,而门庭则以委之仆妾。舍金陵而勿都,是委仆妾以仓库匮箧;昔日之都燕,则身守夫门庭矣。曾谓治天下而智不及千金之子若与?

黄宗羲的这段文字,极力主张建都金陵,这个观点得到梁启超的高度肯定。梁启超在《中国地理大势论》一文中,表扬黄宗羲说:"黄梨洲《明夷待访录》主建都金陵之议,可谓能知地运变迁之大原。顾亭林足迹遍天下,乃谓'秦地华阴绾谷关河之口,虽足不出户,而能见天下之人,闻天下之事。一旦有警,入山守险,不过百里之遥;若志在四方,一出关门,亦有建瓴之势'云云,自诩身历,而以此规梨洲,是犹汉唐以上言,庸知地运之骎骎有自北而南者,今固有异于古所云也。"黄宗羲的那段文字,巧设喻譬,很雄辩,再加上得到梁启超的支持,建都金陵的说法,似乎已经成为不刊之定论。上述两段引文很复杂,头绪也多,况且涉及黄宗羲、顾炎武、梁启超这三位影响极大的思想家,不可掉以轻心。

依我看,他们的看法都有问题,甚至可以说都是错误的。首先,我认为,顾炎武的观点是不对的。关中形胜,得关中而定天下,这是汉唐时期的逐鹿策略,顾炎武以汉唐形势批评黄宗羲建都金陵的说法,的确是不明白地运变迁的大形势。其次,梁启超认为古代中国的地运变化,有自北而南的发展趋势,这也是不正确的。按照我前面的讨论,古代中国的经济中心有自北而南的发展趋势,古代中国的政治中心却是自西向东发展的。比较起来,赵翼关于中国地气自西北向东北转移的说法,比梁启超的这个自北而南的观点,要正确得多。实际上,在我看来,梁启超和黄宗羲犯了同样的错误,就是没有搞清楚我在上面反复强调的那个问题,即政治中心与经济中心的"不即不离"的关系问题。所以,梁启超虽撰有《中国地理大势论》,实际上也是没有搞明白中国古代地理变迁的大形势。第三,按照我的观点,唐代以后,长安不适合建都,金陵更不适合建都。黄宗羲讨论唐代以后关中风气人物的凋敝和经济的衰败,是符合实际的。明朝定都北京,耗费了大量的人力和物力从江南运输粮食,也是符合实情的。他关于以北京为门

庭、以金陵为府库的比喻,也大体恰当。问题是,千金之子应当身守府库而委仆妾于门庭,君王是不是也应该像千金之子那样,身守府库(金陵)而委仆妾于门庭(北京)呢?则是需要慎重考虑的。作为一国之君,是身守府库还是身守门庭,这实际上是一个关于政治中心与经济中心的关系问题。我以为,在可能的情况下,政治中心应该建立在经济中心,这样就可以避免"江南之民命竭于输挽,大府之金钱靡于河道"。但是,一国之君,毕竟不同于千金之子,千金之子所守的东西,不过是千金而已,一国之君所守的东西,除了千金府库外,还有更为重要的政治权力。换句话说,政治中心的建立,除了考虑经济因素外,还要考虑政治、军事因素。黄宗羲和梁启超都只是从经济因素着眼思考问题,才提出建都金陵的建议。如果从政治、经济和军事等方面综合考虑,建都金陵是绝对不合适的。因此,在明清政局上,金陵只能作为陪都,不能作为首都,黄宗羲以为明朝的灭亡,在于"建都失算",是没有依据的。在我看来,明朝灭亡的原因是多方面的,但是它把都城建在北京,却是正符合古代都城格局变迁的大势。如果按照黄宗羲的建议,明朝建都金陵,则不等清人入关,就早被他人灭亡了。

### 六、荆扬司牧,事同二陕:荆扬二州在 南方政局中的地位和影响

我在前面反复说过,在唐代以后,起兵南方的逐鹿者,必须首先"游兵江南",占领江淮经济中心。但是,无论是建都南方的政权,还是起兵南方的逐鹿者,如果要统一中国,取得政权合法性,都必须北伐中原以占领中原中区。然而,对于起兵南方的逐鹿者来说,在北伐之前,必须做好稳定南方的工作。要稳定南方政局,对内能够有效控制篡逆者,对外能够有效抵御北方入侵者,除了政治上的有效措施外,从军事上讲,还必须得牢固把持南方的军事重镇。

长江流域的军事重镇,最重要的莫过于荆州和扬州。这两个地方,在政治、军事上的地位,相当于北方的关中、关东。所以,六朝以来,就有"荆扬司牧,事同二陕"的说法(《宋书·何尚之传》)。荆州如同关中,是形胜之地,与南方政权成败的关系至为密切,军事家甚为看重。扬州如同关东,是经济中心,政治家特别重视这个地方。唐代以前,国家的统一和政治的稳定,端赖于中央政权能否有效控制关中形胜之地和关东经济中心。如果关中形胜之地被他人占领,就必然导致政局动荡,乃至改朝换代,比如,隋唐政权的转移,就是一个典型例子;如果关东经济中心被他人占据,也必然危及关中政权,比如,秦末农民起义在关东爆发,不久便推翻了秦朝,汉初吴楚七国之乱一起,就出现了"天下成败未可知"的局面。同样,南方政局的稳定,也端赖于南方政权能否有效控制荆州形胜之地和扬州经济中心。荆、扬二州是南方政权内平乱、外御敌的主要军事重镇。所以,自魏晋以来,建都南方的政权,或者起兵南方的逐鹿者,都把荆、扬二州视为得天下、守天下的根本。如,南朝刘宋大臣何尚之就说过:"荆、扬二州户口半天下,江左以来,扬州根本,委荆州以阃外。"史家沈约的意见更有代表性:"江左以来,树根本于扬、越,任推毂于荆、楚。扬土自庐蠡以北,临海而极大江;荆部则包括沅湘,跨巫山以掩邓塞,民户境域,过半于天下。晋世幼主在位,政归辅臣,

荆、扬司牧,事同二陕。宋室受命,权不能移,二州之重,咸归密戚。"(《宋书·何尚之传》)"荆、扬司牧,事同二陕",何尚之和沈约二人关于荆州和扬州的地理形势的观察,是极有理据的。所谓"二州之重,咸归密戚"的说法,也符合江左以来的历史事实。

翻阅东晋南朝的史书,你可以发现:当时那些有篡夺皇位之野心的人,一般都以荆、扬二州为根据地;中央政府为了稳定政局,保住天下,一般也是委派最亲近、最可靠的人做荆、扬二州的行政长官。比如,东晋建国之初,"王与马,共天下",王氏之澄、敦、含、舒等人,先后掌握荆州十余年,培植起篡夺天下的政治资本,到王敦的时候,就有了"问鼎之心"。王敦失败后,陶侃掌握荆州近十年,拥有相当实力后,也是"潜有窥窬之志"。陶侃之后,庾亮、庾翼兄弟相继掌握荆州近十年,培育起自己的政治资本,所以敢于与在朝的当权派王导进行对抗。其后,桓氏据荆州达 46 年之久,形成"桓氏世莅西土"的局面,到桓玄的时候,便有了篡晋的资本和雄心。刘宋开国皇帝刘裕在篡权之前,总结东晋世族以荆州为根据地、通过控制上游强兵以夺取建康中央政权的经验教训,所以,在他准备篡夺晋朝皇权时,就先设计把荆州刺史刘毅杀掉,篡权成功之后,又委派宗室子弟镇守荆州。后来,齐、梁二代都用刘裕的方法,也委派最亲近的宗室子弟镇守荆州。

淮南扬州为首都建康所在地,又是全国的经济中心,所以被称为国家的"根本"。 比如,在东晋时,扬州刺史往往由宰相兼任。刘裕任扬州刺史 12 年,最后篡夺晋朝皇 权,篡权成功后,又委派最亲近的宗室子弟镇守扬州。其后,齐朝的萧道成、梁朝的萧 衍、陈朝的陈霸先三人,在篡位前,都身任扬州刺史。篡位后,也多委宗室子弟为扬州 刺史。荆、扬二州与东晋南朝政治形势的关系,大致如此(周一良《魏晋南北朝史札 记:晋书札记》之"东晋南朝地理形势与政治"条,中华书局 1985 年版)。

上面列举的东晋南朝政治形势的史实说明,建都南方的政权,要稳定政局,保住天下,必须牢固控制荆、扬二州。另外,南方政权为了抵御北人入侵,保持南北对峙的偏安局面,也必须以荆、扬二州为前沿防线。如果荆、扬二州为南方控制,就必然形成南北对峙的相持局面;如果它们被北人占据,南方政权的灭亡也就近在旦夕了。因为,从军事方面看,在南北对峙中,南方一般处于守势。但是,为了弥补长江防线的不足,只能扩展自己的防区,在长江以北寻找一个缓冲地带,将前沿防线推进到淮河一线,或者更北的据点,和扼南北水陆交通要道的荆、襄一带。一旦北方入侵,淮南扬州和荆、襄等地,就能层层阻挡,消耗敌人的有生力量,敌人进攻到长江边上时,往往已成强弩之末,失去了战斗力。如果北人全面攻破了荆、襄缓冲区,就能稳操胜券;反之,如果北人只是孤军深入,并未有效控制这些缓冲区,往往就以失败告终。再从经济方面看,疆域与人口的大致平衡,是南北政权得以长期共存、保持相持局面的基础,以淮河和秦岭为界的划分,大致能使北方和南方拥有相当的经济实力。南方政权仅仅依靠江南,还不足以获得支撑,必须加上江淮之间,才能与北方势均力敌。如果南方政权推进到黄河一线,北方粮食产量就不足以养活它的人口;反之,如果北方政权推进到长江一线,南方政权也就难以与之对抗了(葛剑雄《天堑何尝限南北》,《读书》1995 年第8期)。

所以、南方政权能否独立生存、南方政权能否与北方保持对峙局面、主要就看荆、

扬二州落在谁的手里边。比如,在三国鼎立时期,南方蜀国和吴国分别据有荆、扬二州,所以能够与北方的曹魏政权形成对峙局面。东晋、宋、齐、梁时期,荆、扬二州在南人手里,所以能保持南北对峙局面达二百五十年之久。到陈朝,荆、扬二州落在北人手里,南北对峙的局面也就宣告结束。再说,南宋偏安江左,与东晋南朝的形势很相似。所以,李纲论守备之策,总结历代南方政权存亡的历史经验,也以荆、扬二州为东南屏障、他说:

守备之宜,则当料理淮南、荆襄,以为东南屏障。夫六朝所以能保有江左者,以强兵、巨镇尽在淮南、荆襄间,故以魏武之雄、苻坚石勒之众、宇文拓跋之盛,卒不能窥江表。后唐李氏有淮南,则可以都金陵,其后淮南为周世宗所取,遂以削弱。近年以来,大将拥兵于江南,官吏守空城于江北,虽有天险而无战舰水军之利,故敌人得以侵扰窥伺。今当于淮之东南及荆襄置三大师,屯重兵以临之。(《宋史·李纲传》)

南宋政权之所以能与北方少数民族政权对峙而治,保持南北相持局面达一百五十年之久,就在于南宋王朝中有志于恢复中原的仁人志士,时刻不忘经略荆、扬二州。其后,宋、元争夺荆、扬二州的战争,持续了数十年,当荆、扬二州失守,南宋政权也就灭亡在蒙古军的铁蹄之下了。

"荆扬司牧,事同二陕",荆、扬二州在南方政局上的地位,相当于北方的关中、关东。从军事角度看,在唐代以前,关中是帝业成败的关键,是"帝王之渊囿","守国之利器",所以有"得关中而定天下"的经验之谈。对于南方政权来说,对于起兵于南方的逐鹿者来说,荆州如同关中,它扼南北水路交通的要道,是形胜之地,是用武之地,是南北相争的关键和咽喉。它与南方政权成败的关系,和唐代以前关中地理与帝业成败的关系,十分相似。所以,南朝人鉴于荆州形势与关中地理的相似之处,就有直接将荆州称为陕西的。如,顾炎武《日知录》卷三十一"陕西"条,就讨论了这个问题:"晋时以关中为陕西,东晋则以荆州为陕西。《南齐书》云:江左大镇,莫过荆扬。周世二伯总诸侯,周公主陕东,召公主陕西。故称荆州为陕西也。"

荆州为南北关键,是南北相争的焦点。建都南方政权,或者起兵于南方的逐鹿者,要稳定江南政局,或者企图进而恢复中原,就必须把荆州作为北伐的根据地。如,在三国时期,刘备打算光复中原,复兴汉室,诸葛亮就为他献策说:

荆州北据汉、沔,利尽南海,东连吴会,西通巴蜀。此用武之地,而其主不能守,此殆天所以授将军,将军岂有意乎?益州险塞,沃野千里,天府之土,高祖因之以成帝业。……将军既帝室之胄……若跨有荆、益和诸戎,南抚南越,外结好孙权,内修政理,天下有变,则命一上将将荆州之军以向宛洛,将军身率益州之众出于秦川,百姓孰不箪食壶浆以迎将军乎?诚如是,则霸业可成,汉室可兴也。(《三国志·诸葛亮传》)

这篇对策,是诸葛亮帮助刘备复兴汉室的总计划。按照对策,经营中原要以益州的安定为前提,荆州虽然是用武之地,但是必须要有益州作接应,才有可能稳操胜券。所以,诸葛亮以为,只有"跨有荆益",才能成就王业,复兴汉室。因此,当刘备率军西取益州,诸葛亮就亲自来守荆州,蜀国的重兵也留在荆州。可见荆州地理比益州重要,荆州是经营中原的关键和咽喉,益州只是一个不可缺少的接应。所以,后来的南方人士谈论经营策略,无不以荆、益并称,而又特别重视荆州。就在刘备初得益州时,孙权夺取了荆州的长沙、零陵、桂阳三郡,刘备竟然不惮烦劳,亲自东下,来和孙权相争。后来关羽失败,荆州落入孙权之手,刘备又不顾一切,倾注全国的力量东征。野史小说中说刘备东征,是为兄弟报仇。其实,报仇是名,夺回荆州才是真(史念海《论诸葛亮的攻守策略》,见《河山集》,生活·读书·新知三联书店1963年版)。荆州地理在刘备复兴策略中的地位,于此可见一斑。

其实,以益州为接应,从荆州出兵经略中原,不仅仅是诸葛亮一个人的策略,就是周瑜,也何尝不想如此。所以,当刘备还未攻取益州的时候,周瑜就劝告孙权说:"乞与奋威俱进蜀,得蜀而并张鲁,因留奋威固守其地,好与马超结援,瑜还,与将军据襄而慂操,北方可图也。"(《三国志·周瑜传》)周瑜的经略计划,与诸葛亮的对策如出一辙。其后,孙吴乘关羽北伐的时候,偷袭荆州,并且占有了荆州,还编造了一个借荆州的说法,以表明他偷袭荆州而占有之,是合理合法的(赵翼《廿二史札记》卷七《借荆州之非》)。因此,在我看来,三国孙、刘之争的焦点是荆州,孙、刘之争,本质上就是荆州之争。

南宋时期,恢复中原是人心所向。至于如何恢复中原,讨论恢复策略的有识之士有一个共识,即以荆州为根据地恢复中原。如,在靖康大难之际,李纲上书,讨论车驾巡幸之地时,说:"关中为上,襄阳次之,建康为下。陛下纵未能行上策,犹当且适襄邓,示不忘故都,以系天下人心。不然,中原非复我有,车驾还阙无期,天下之势遂倾不复振矣。"(《宋史·李纲传》)绍兴初年,李纲又再次向皇帝上书,阐明荆州地理与恢复成败的关系,说:"荆湖,国之上游,其地数千里,诸葛亮谓之用武之国。今朝廷保有东南,控驭西北,如鼎澧岳鄂,若荆南一带,皆当屯宿重兵,倚为形势,使四川之号令可通,而襄汉之声援可接,乃有恢复中原之渐。"(《宋史·李纲传》)当时,深知荆州地理与恢复成败的利害关系,并且能够身体力行以图恢复中原的人,当数赵鼎、岳飞。如赵鼎说:"经营中原,当自关中始。经营关中,当自蜀始。欲幸蜀,当自荆州始。吴越介在一隅,非进取中原之地。荆襄左顾川陕,右控湖湘,而下瞰京洛,三国所必争。宜以公安为行阙,而屯重兵于襄阳,运江浙之粟以资川陕之兵,经营大业,计无出此。"(《宋史·赵鼎传》)另外,据《宋史·岳飞传》载:

(绍兴)四年除(飞)南鄂州制置使,飞奏:襄阳等六郡为恢复中原根本,今当先取六郡以除心膂之病,李成远遁,然后加兵湖湘,以殄群盗。帝以谕赵鼎,鼎曰:知上游利害无如飞者。遂授黄复州汉阳军德安府制置使。……飞辞制置使,乞委重臣经画荆襄,不许。赵鼎奏:湖北鄂岳最为上游利害,乞令飞屯鄂岳,不惟江西借其声势,湖广江浙亦获安妥。乃以隋郢唐邓信阳为襄州府路,隶飞。……又

奏:钱塘僻在海隅,非用武地,愿陛下建都上游,用汉光武故事,亲率六军,往来督战,庶将士知圣意,所向人人用命。未报。

绍兴年间,赵鼎、岳飞俩人,一个主政于内,一个领兵于外,两人相得益彰,所以在抗金斗争中,屡建奇功。遗憾的是,两人又相继被奸臣斥逐迫害,致使恢复大业化为泡影。南宋朝廷中的有识之士,能够深知上游(即荆、益二州)利害的人,还真有不少,如张浚以为:"国家中兴,当自关陕始。"他担心金人取道陕西攻取益州,认为如果真是这样的话,"则东南不可保",所以他"慷慨请行",力保国家上游的安全(《宋史·张浚传》)。汪若海也认为:"天下者,常山蛇势也。秦蜀为首,东南为尾,中原为脊。今以东南为首,安能起天下之脊哉。将图恢复,必在川陕。"(《宋史·汪若海传》)宰相朱胜非也说:"襄阳,国之上游,不可不急取。"(《宋史·赵鼎传》)

南方政权要恢复中原,成就霸业,必须以荆州为根据地。同样,北方政权要吞并南方,一统天下,也必须以荆州为咽喉。如三国之争,曹操听说孙权把荆州借给了刘备,据说,当时曹操正在写字,听到这个消息后,大受惊吓,连手中的笔掉在了地上,他都没有察觉。因为曹操深知:如果刘备得到荆州,辅车之势形成,他那兼并江南、统一中国的计划,势必要大受挫折,所以才有这样的失态之举。其后,曹操入据荆州,刘琮率众投降,孙权会见群臣,商讨抗曹大计,群臣惶恐不安,都说:"将军大势,可以拒操者,长江也。今操得荆州,奄有其地。刘表治水军,蒙冲斗舰,乃以千数,操悉浮以沿江,兼有步兵,水陆俱下,此为长江天险已与我共有之矣。而势力众寡,又不可论,愚谓大计不如迎之。"(《三国志·周瑜传》) 孙吴群臣惊慌恐惧,害怕得不得了,都觉得不如投降算了。从这件事情,也可以看出荆州地理在南北战争中的重要地位。我在前面说过,孙、刘之争的焦点是在荆州。事实上,整个三国之争的焦点也是在荆州。

"王浚楼船下益州,金陵王气黯然收。"正如南方政权要经略中原,必须"跨有荆 益",以荆州主力北伐,再以益州兵力接应;北方政权要兼并江南,也必须"跨有荆 益"、从关中进据益州、从益州东下攻取荆州。益州失守,荆州自然难保,荆、益二州 为北方所据,江南政权的灭亡,也就指日可待了。比如,西晋王朝兼并南土,采用的正 是这种据益攻荆的策略。南北朝时期,北魏统治者打算席卷南土,统一天下,大臣如元 英、邢峦、李苗等人,就提出了据益攻荆的建议,可惜没被采纳。假如当时北朝据有巴 蜀,那么,北方灭亡南朝,一统天下,可能就不会等到八十年后了(周一良《魏晋南 北朝史札记·魏书札记》之"魏宣武帝元恪"条)。八十年后,陈朝的灭亡,不仅仅是 因为它在北方失去了江淮、划江而守;也还在于上游的荆、益二州,已经落入北朝之 手。在南宋、辽、金时期,金人南越江淮以追高宗,也另外派遣精兵强将,西取陕西以 窥荆、益。元军图谋南土,也先定据益攻荆之计。其后,元军与宋军争夺荆襄的战争, 持续了数十年、荆襄失守、元军占据了长江上游、就立即分道东下、沿江各地纷纷投 降,都城建康也就暴露在敌人的铁蹄之下了。再如,太平军攻战武昌、清政府派曾国藩 率军援救,罗泽南建议说:"欲制九江之命,宜从武昌而下;欲解武昌之围,宜从崇通 而入。由武昌以规江左,东南全局庶有转机。"(《湘军志》卷三) 胡林翼上书,论守备 之策,也说:"自古用武之地,荆襄为南北关键,武汉为荆襄咽喉。武汉有警,则邻疆

胥震。"他认为:"夫善斗者必扼其吭,善兵者必审其势。今于武汉设重镇,则水陆东征之师恃为根本,军火米粮委输不绝,伤痍疾病休养得所。平吴之策必在先保鄂明矣,保鄂必先保汉阳,湖北之失在汉阳无备,下游小挫,贼遂长驱直入,应请于武汉设陆师八千,水师三千,日夜训练。"(《清史稿·胡林翼传》)罗泽南和胡林翼的建议,极有理据,可谓能知地理形势之大要。

#### 主要参考文献

- 1. 竺可桢:《中国近五千年来气候变迁的初步研究》,《考古学报》1972年第1期。
- 2. 周一良:《魏晋南北朝史札记》,中华书局 1985 年版。
- 3. 史念海:《河山集》, 生活・读书・新知三联书店 1963 年版。
- 4. 葛剑雄:《天堑何尝限南北》,《读书》1995年第8期。
- 5. 葛剑雄:《统一与分裂——中国历史的启示》,生活・读书・新知三联书店 1994 年版。
  - 6. 汪文学:《正统论——发现东方政治智慧》,陕西人民出版社 2002 年版。
- 7. 汪文学:《古代都城地理格局之发展及其相关问题研究》,《江海学刊》2001 年第1期。
- 8. 汪文学:《从"逐鹿中原"到"游兵江南"——关于中国古代逐鹿策略的探讨》,《汉唐文化与文学论集》,贵州大学出版社 2008 年版。

# 第八讲 中国人的英雄崇拜 ——以项羽为中心的讨论

以项羽为中心,讨论传统中国人的英雄崇拜观念,这是一个挺有意思的话题,也是讨论中国人的精神传统的一个重要切入点。一说到英雄,一提到项羽,什么"英雄美人"、"霸王别姬"、江湖豪侠甚至武侠小说,这些东西都会立即涌上你心头,呈现在你眼前,这已经是中国人的一种习惯性的思维定势。同时,这也是一个涉及传统中国人的文化心理和精神传统的大问题,通过英雄崇拜,透过人们对刘邦、项羽、曹操、关羽、周瑜等英雄人物的褒贬态度,你会从中窥探到传统中国人的文化心理中最隐秘的部位,发现这种精神传统形成过程中的很多有意味的文化现象,增进你对中国传统文化的进一步理解。

#### 一、英雄兼备与重英轻雄、中国人心目中的英雄特征

英雄崇拜,作为一种文化现象,存在于世界各民族的文化传统中,存在于每一个人的心目中。每一个人的心目中都有自己崇拜的英雄偶像,每一个民族都有自己的民族英雄,以及与这种民族英雄崇拜相适应的英雄观念。所以,讨论中国人的英雄崇拜,得先从传统中国人的英雄观念说起。

"英雄"一词,今天已成为一个常用词,并且已经被滥用了。我们在这里讲的英雄,应当是一个特定的称谓,我们所说的中国人的英雄崇拜,也是有特定内涵的。据我的考察,在中国古代,"英雄"作为一种特殊的人物类型,受到社会各阶层的关注和重视,是在汉魏转折之际,也就是三国时期。诸位读《三国演义》,都知道曹操和刘备"煮酒论英雄",这是有历史依据的,"英雄"这个词就出现在这个时期。在那时,曹操、刘备、孙权、周瑜和孔融,都被人们称作"英雄"。著名诗人王粲,还写过一本《英雄记》,可惜已经失传了,但从流传下来的佚文看,这是一本记录当时英雄人物事迹的书。可以说,这是一个英雄辈出的时代,理论家也热心于英雄人物的研究,如刘劭在他那本人才学专著《人物志》里,讨论到英雄问题。特别值得我们注意的是,在《人物志》里,刘劭讨论了十余种人物类型,但唯独著《英雄》一篇,专门讨论"英雄"人物的质性特点。这说明什么?说明英雄是当时大家关注的焦点,是时尚人物。嵇康也写过一篇《明胆论》,讨论与"英雄"直接相关的明、胆问题。"明"即"英",刘劭说:"聪明者,英之分也。""胆"即"雄",刘劭说:"胆力者,雄之分也。"所以,我认为,中国人的英雄崇拜观念产生于三国时期,因为当时人们特别关注这个人物群体,并从理论上认真研究这个人物群体,从观念上自觉地将他们作为一种人物类型加

以审视。虽然商、周、秦、汉时期也不乏英雄人物,也有对英雄的崇拜。但是,作为一种自觉观念的形成,并奠定传统中国人英雄崇拜观念之基础的,则是在三国时期。

讨论中国人的英雄崇拜观念,我们必须得引用刘劭《人物志·英雄篇》解说"英雄"的一段文字:

夫草之精秀者为英,兽之特群者为雄。故人之文武茂异,取名于此。是故聪明秀出谓之英,胆力过人谓之雄,此其大体之别名也……夫聪明者,英之分也,不得雄之胆,则说不行。胆力者,雄之分也,不得英之智,则事不立。是故英以其聪谋始,以其明见机,待雄之胆行之。雄以其力服众,以其勇排难,待英之智成之。然后乃能各济其所长也……故英雄异名,然皆偏至之材,人臣之任也。故英可以为相,雄可以为将。若一人之身兼有英、雄,则能长世,高祖、项羽是也。然英之分以多于雄,而英不可以少也。英分少,则智者去之。故项羽气力盖世,明能合变,而不能听采奇异,有一范增不用,是以陈平之徒皆亡归。高祖英分多,故群雄服之,英材归之。两得其用,故能吞秦破楚,宅有天下……故一人之身,兼有英、雄,乃能役英与雄。能役英与雄,故能成大业也。

这段文字的重要性,首先在于它很具体、很全面地界定了英雄的特征,其次在于它对传统中国人的英雄崇拜观念产生过比较重要的影响。

考察刘劭这段文字, 有下面三个问题值得注意:

其一,刘劭认为"英雄"是由"英"和"雄"两种质性构成。所谓"英",是指"聪明秀出";所谓"雄",是指"胆力过人"。这与嵇康《明胆论》的说法是一致的。简单地说, "英"是指才学、智慧,是"明"; "雄"是指武功、胆识、胸怀,是"胆"。这是当时社会评价英雄人物的共识,如,三国赵孔曜在向冀州刺史裴徽推荐管辂时,说管辂"雅性宽大,与世无忌,可为士雄",又说他"仰观天文,则能同妙甘公、石申;俯览《周易》,则能思齐司马季主,游步道术,开神无穷,可为士英"(《荐管辂于冀州刺史裴徽》,《全三国文》卷四十四)概括地说,管辂既有胸怀,又有才学,所以是位英雄,值得我推荐,也值得您重用。

其二,刘劭认为"英雄"必须同时兼备英才和雄分,只有英才或只有雄分,都是"偏至之才",即偏才。只有兼备英才和雄分,才是英雄,才能成就大业。或者说,英可以为相,雄可以为将,只有英雄才能统领将相,成就大业。英才和雄分相互配合,才能做成大事业。有英才而无雄胆,"则说不行",即干不成事,正如嵇康所说,"专明无胆,则虽见不断"。有雄胆而无英才,"则事不业",即会坏事,正如嵇康所说,"专胆无明,则违理失机"。

其三,也是最重要的一点。即英雄必须兼备英才和雄分,但英才又特别重要。虽然刘劭一再强调英才和雄分对于"英雄"来说都是不可或缺的,但他还是对英才和雄分作了轻重主次之分,特别提出"英之分以多于雄,而英不可少"的观点,并举刘邦、项羽的得失成败为例,说明英才的重要性,明显有重英轻雄或者英主雄次的倾向。指出这一点很重要,因为后来中国人的英雄崇拜观念正是朝着这个方向发展的。

三国时期的英雄崇拜观念,明显有重英轻雄的倾向。我想从以下几个方面来讨论这个问题。

第一,刘劭讲"雄",着重于武功,是"以其力服众,以其勇排难",强调的是"力"和"勇"。嵇康讲"胆",近似于刘劭讲的"雄",但他没有特别强调武功和勇力,而是说"胆以决断",是一种决策能力,略近于"识",相当于我们讲的胆识。也就是说,在刘劭的英雄观念中,是英、雄并重,而略有重英轻雄的倾向。但是,到了嵇康这里,重英轻雄的倾向就更加明显了。另外,我以为,魏晋时期英雄观念中的重英轻雄倾向,还与当时社会的"贵智尚艺"的时代风尚密切相关。徐幹《中论》专门讨论过这种风尚,张岱年先生在《中国哲学史大纲》中也涉及这个问题,诸位有兴趣的话,可以去找来看看。

第二、英雄崇拜观念中的重英轻雄倾向、也与当时社会的重文轻武风尚密切相关。 诸位可能会觉得奇怪,魏晋是个乱世,应当是一个以武力相尚的时代,事实上,这的确 也是一个以武力相尚的时代,但又确实有一种明显的重文轻武的风尚。所以,即使身为 武官,也要附庸风雅,追随名士风流,举几个例子说说吧!三国猛将张飞投宿到刘巴家 里、刘巴瞧不起他、连话都懒得与他说、搞得张飞很不高兴、诸葛亮劝告刘巴礼遇张 飞, 你猜刘巴怎么说, "大丈夫处世, 当交四海英雄, 如何与兵子共语乎"?(《三国 志·刘巴传》裴注引《零陵先贤传》) 刘巴这话说得很明白,兵子不是英雄。为什么 呢?兵子有匹夫之勇,而乏文采风流。又如,史称王睿与孙坚共同带兵平息零、桂动 乱.王睿"以坚武官、言颇轻之"(《三国志·孙坚传》裴注引《吴录》)。还有,晋武 帝娶手下大将胡奋的女儿为贵妃,可晋武帝就是打心底里瞧不起这个"将门"出身的 胡贵妃(《晋书·后妃传》)。还有一件事情,东晋大将军桓温想娶名士王述的孙女为儿 媳妇,王述毫不客气地拒绝了这桩婚事,他的理由很简单:"兵,那可嫁女与之。"(《世 说新语・方正》) 因此,在魏晋六朝时期,即使出身行伍的武士,为免于被名士轻视, 也追逐时尚, 附庸风雅。如"本无学术"的刘裕, 也伪装出"颇慕风流"的样子, 《宋 书·刘穆之传》记载有刘裕学书法的事情。《宋书·郑鲜之传》记载有刘裕谈玄的事。 皆可视为追逐时尚,其实他内心里对这些东西是一点兴趣都没有的。我甚至认为,传统 中国人身上比较普遍的附庸风雅的习性,也是从这个时候开始形成的。诸位有兴趣的 话,去读读曹文柱先生的论文《六朝时期江南社会风气的变迁》(《历史研究》1988年 第2期),他从文化心理和宗教哲学方面探讨了六朝人重文轻武的原因。

第三,著名学者贺昌群先生在《英雄与名士》一文中说过:魏晋时期,英雄有时也可以称作名士。这话是有根据的,如曹操,人们都说他是英雄,他本人也以英雄自居,但也有称他为名士的,如以知人著称的太尉桥玄,就曾对曹操说:"吾见天下名士多矣,未有若君者也,君善自持。吾老矣,愿以妻子为托。"(《三国志·武帝纪》裴注引《魏书》)英雄可以称为名士,正说明英雄也具备名士的文采风流,其"英"的一面受到特别重视。曹操正是这样一位颇有文采风流的名士,他在诗文方面的水平很高,在音乐、书法、棋艺等方面也堪称一流。据张华《博物志》载:"汉世,安平崔瑗、瑗子寔,弘农张芝、芝弟昶,并善草书,而太祖亚之。桓谭、蔡邕善音乐;冯翊山子道、王九真、郭凯等善围棋,太祖皆能与之埒能。"据此可知,魏晋人崇拜的英雄、具有艺

术化人格的特点,这一点在后世的英雄崇拜观念中,表现得更加明显。

通过以上的讨论,我们可以得出这样一个结论:中国人的英雄崇拜的自觉观念,形成于魏晋时期;魏晋时期的英雄崇拜,虽然强调文武茂异,英雄并重,明胆相生,但也有明显的重英轻雄、重文轻武的特点;魏晋人崇拜的英雄人格,具有明显的艺术化特征:魏晋人的英雄崇拜,奠定了中国人的英雄崇拜观念的基础。

#### 二、至性与真情:英雄本色

在传统中国文化语境中,我们一提到英雄,就会想到美人;一讲到英雄美人,便会延伸到才子佳人。这种延伸或联想,是由文化积淀而形成的心理定势,因为传统中国人从心底里就把他们看成了同一类型的人。就说英雄和才子吧,表面看来,英雄、才子,一文一武,大相径庭。其实,他们在本质上是相通的。与才子相比,英雄虽以雄气为优,但在英才方面也不亚于才子。因为我们在前面已经说过,中国人崇拜的英雄有明显的重英轻雄、重文轻武的特点,有明显的艺术化倾向。更为重要的是,他们在精神上是相通的,都是性情中人。英雄之可敬,才子之可爱,就在于他们都有真性情。其实,英才也好,雄气也罢,皆与情相通。那位自称"潇湘馆侍者"的文人在评论《青楼梦》时,说过这样一句极有道理的话:"有情必有才,才若疏,则情不挚。"才子常常多情善感,是情种,甚至像梁启超评价杜甫那样,是"情圣"。有大才的人必定是深于情的人,深于情的人往往有大才。才与情相通,所以有"才情"之说。雄于气者也一定是深于情的,气雄则情挚,气疏则情伪。情以真挚为贵,无论是才子,还是英雄,都崇尚真情,贬斥虚伪,都是性情中人。

文人崇尚真情,反对虚伪做作。文人真情的自然流露,在封建时代,往往被道德家指责为"文人无行"。可见,真情有时候是不能随便流露的,就像刀郎唱的那首歌《冲动的惩罚》,我挺喜欢这首歌的。冲动是真情的自然流露,可随着冲动而来的是惩罚,看来真情在有些时候还是需要掩饰一下的。

还有,大家想想,这个世界上什么人最喜欢喝酒?什么人最能喝酒?如果认真评评,我以为应该是才子和英雄。才子和英雄都喜欢喝酒,而且一般酒量都不小。即便是天生喝不了酒的文人,或者酒量不大的文人,也要来凑凑热闹,像苏东坡那样,或者"把盏为乐",或者"喜人饮酒"。东坡先生在《和陶饮酒二十首引》中,说过这样两句极有意思的话:"吾饮酒至少,常以把盏为乐。"喝不了酒,也要捧着酒杯过过酒瘾,"把盏为乐",这真是一种很美妙、很有诗意的人生境界,我想也应该是饮酒的最高境界啦。苏东坡很崇拜陶渊明,学陶渊明学得真像,他的"把盏为乐",与陶渊明弹无弦琴,与孙绰卧游天台山,太相似啦,这一系列事件,很能反映出中国文化或中国文人心理中的一种不可言说的境界。东坡先生还有一个癖好,就是喜欢欣赏别人饮酒。他在《书东皋子传后》里说:我的酒量很小,但我"喜人饮酒",即喜欢看别人喝酒,特别喜欢看别人喝得醉醺醺的样子。我们不要以为苏轼是别有用心,把自己的快乐建立在别人的痛苦之上,因为醉酒有时是很痛苦的。就像我们有的人喝酒,老是想把别人搞醉,以搞醉别人为快乐。东坡先生不会这样下作,他的"喜人饮酒",还是像他的"把盏为

乐"一样,是对酒的欣赏,是对酒趣的向往。传统中国人对酒的精神理解得最深最透的,可能要算魏晋名士。大家读过刘伶的那篇《酒德颂》吗?我想,会喝酒的人和不会喝酒的人,都应该读读这篇文章,特别是会喝酒的人和喜欢喝酒的人,更应该仔细读读,酒馆或酒吧里也不妨请书法家把它写出来挂在墙上。现在的酒风很坏,很多人酒德很差,大多数狂喝滥饮的人,根本就不懂得酒的精神。所以,我觉得,现在是急需提升国民酒德、加强酒文化教育和宣传酒文化精神的时候啦。

鲁迅先生写过一篇文章,名叫《魏晋风度与文章及药与酒之关系》,标题就说得很清楚:要读懂魏晋文章,就必须要了解魏晋风度;要理解魏晋风度,就必须要了解魏晋名士的喝酒和吃药。其实,在魏晋时代,做个名士并不难,只要会喝酒,酒量大,就是半个名士啦。进一步说,假如你要深入理解魏晋文章,用心感悟魏晋风度,你要读懂陶渊明,你首先得学会喝酒,最好有过醉酒的经历。要不然,你对魏晋风度和魏晋文章的理解,总是有隔靴搔痒的感觉,你会觉得要酒不要命的陶渊明有点莫名其妙。

酒的精神就是一种求真的精神,酒的境界就是一种任真的境界,喝酒的目的是为了 去伪存真,魏晋名士对这个问题的理解是很深刻的,如王忱说:"三日不饮酒,觉形神 不复相亲。"(《世说新语·任诞》) 三天不喝酒,这个人就像行尸走肉,了无生气,失 去了自我。后来,黄庭坚模仿这句话也说过一句名言:"三日不读《汉书》,便觉俗气 逼人。"不喝酒,形神分离:看来喝酒的目的是为了形神相亲。陶渊明对酒中趣味也有 真切的理解,他说:"酒中有真味。"他在《孟府君传》里说:"(桓温)常问君:酒有 何好? 而卿嗜之。君笑而答曰:明公但不得酒中趣耳。"这话说得有点玄. 其实. 说明 白点,这个酒中趣味,就是王忱说的形神相亲的境界。所以,王瑶先生解释说:酒中趣 味,酒中真味,就是自然,就是任真,就是超脱现实世界的束缚而进入到一个本真、自 然的人生境界(王瑶《文人与酒》,《中古文学史论集》第 34~35 页,古典文学出版社 1956年版)。说得更明白一点,就是对至性真情的追求,就是去伪存真。醉过酒的人, 对这个问题都应该有体会。老实说,在现实生活中,我们每一个人都免不了有点虚伪, 戴着面纱过日子,真想说的话不敢说,真想做的事不敢做,因为害怕"冲动"后的 "惩罚"。但是,当我们喝醉酒的时候,酒后吐真言,平时不敢说的,不敢做的,都敢 说敢做了。别人怪罪下来,"对不起,喝多啦",就很轻松地推脱过去了。你看,酒这 东西真好,既可以让你的至性真情得到自然流露,又可以作为讲真话做真事的挡箭牌。 魏晋名士有许多关于酒的至理名言,如王荟说:"酒正自引入著胜地。" 王蕴说:"酒正 使人人自远。"(《世说新语·任诞》) 沈约说: "慢形之具,非酒不可。"(《七贤论》, 《全梁文》卷二十九)会喝酒的人和不会喝酒的人,都应该认真体会一下这些至理名言 的深刻意义。

明白了酒的精神和趣味,我们便能理解,才子和英雄为什么都喜欢喝酒?为什么最能喝酒?原来,才子和英雄都是一些追求至性真情的性情中人,他们以酒为"慢形之具",通过喝酒来摆脱世俗社会虚情假意的束缚,通过喝酒来追求至性真情的自然流露。

虽说才子和英雄都是追求至性真情的性情中人,不过,我得提醒诸位:虽然文人才 子都崇尚真情,但有时也不免虚伪作态,无病呻吟。这是我们需要特别注意的,否则, 你就会上当受骗。举几个例子来说吧,还是先举陶渊明,他在《示庞主簿邓治中》诗 中,有这样两句:"造夕思鸡鸣,及晨愿鸟迁。" 意思是说,到了天黑的时候,我就希 望鸡快点叫,盼望天快点亮,鸡一叫就意味着天快亮了,为什么呢?家里穷啊、晚上睡 觉、没被子盖、冷、天一亮下床活动、就不冷啦。可是、到了早上、我又盼望着天快点 黑,那又为啥呢?原来还是因为家里穷,没吃的,饿,天黑上床睡觉就不饿啦。如此看 来,陶渊明这日子还真是饥寒交迫,生不如死。说实在的,我真不相信他会穷到这个分 上。虽然他的耕作技术的确不好,尽管费了力,也常常是"草盛豆苗稀",杂草长得比 庄稼好,收成自然就不高。但他毕竟是著名的"巡阳三隐",好多人赞助着他呢,如颜 延之就捐赠了他一万钱嘛。所以,我怀疑这里面极有可能是无病呻吟,故意叫苦叫穷。 说实在的、古代中国文人就有这个传统、明明是吃香的喝辣的、甚至穿金戴银、可是、 他们一提笔写诗,就要摆出一副穷酸相,做出可怜兮兮、生不如死的样子。比如贾岛, 他官至长江县主簿,职位虽然不高,但那可是个肥缺,跟在县令的屁股后面,虽然不能 达到日进斗金、搞个十万雪花银、但绝对应该是一家人衣食无忧。你猜张籍说他是如何 过日子的,"拄杖傍田寻野菜,趁早封书乞米炊",大清早起来,拄着拐杖到田边地角 去挖野菜、有了野菜做菜羹、可没有米做饭、又急忙修书一封、让小儿到邻家去借米下 锅。长江县主簿的日子过到这个分上,你相信吗?我绝对不相信,那是张籍在为朋友哭 穷叫苦。所以,我再次提醒大家,不要轻信古代诗人那些哭穷叫苦的文字,我觉得还是 鲁迅先生说得好:"我们从来没有见过候补的饿殍在沟壑边吟哦;鞭扑底下的囚徒所发 出来的不过是直声的叫喊,决不会用一篇妃红俪白的骈体文来诉痛苦的。所以待到磨墨 吮笔,说什么'履穿踵决'时,脚上也许早经是丝袜;高吟'饥来驱我去……'的陶 征士, 其时或者偏已很有些酒意了。"(《"碰壁"之后》, 见《华盖集》, 人民文学出版 社 1973 年版)这话虽然说得有点刻薄,但是大体上也是切中要害的。宋代诗人不是说 过吗:"少年不识愁滋味,为赋新诗强说愁。"青春少年,风华正茂,朝气蓬勃,根本 就不知道忧愁是啥滋味,可是一提笔写诗,就得装着愁眉苦脸的样子,要"强说愁"。 "诗人多事惹闲情,闭门自造愁如许",这是大实话,那些哀怨愁绪,原来是"闭门自 造"的。当然,我们也不能说古代诗人全都是虚情假意的,古代诗歌全都是无病呻吟 的。我只是提醒诸位,谨防上当受骗,大家在运用"知人论世"的方法解读古代诗文 时,一定要保持高度警惕。再说,这种叫苦叫穷的创作风尚的形成,也不能全怪诗人, 因为这是古代中国诗歌创作的一个传统,因为中国人相信"诗穷而后工",认为"欢愉 之辞难工,穷苦之言易好"(韩愈《荆谭唱和诗序》),"文词不怨思抑扬,则流淡无 味"(王微《与从弟僧绰书》)。简单地说,不哭穷叫苦,就写不好诗,好诗都是哭穷 的,都是叫苦的。钱钟书先生在日本早稻田大学有一个著名的演讲报告《诗可以怨》, 收在他的《七缀集》里,对这个问题有很深入的讨论。

所以,我觉得,才子虽然也是崇尚至性真情的性情中人,但做得还不彻底。最堪称性情中人的,恐怕还是只有英雄。清代文学家文康在《儿女英雄传》里,假借天尊之口,对英雄的至性真情发表过一段很好的议论,他觉得,当时人们把"儿女英雄"这四个字理解错了,错误地把他们当成两种人了,其实他们在精神上是相通的,是一类人。人们"误把些使用气力好勇斗狠的,认作英雄;又把些调脂弄粉断袖余桃的,认

作儿女"。换句话说,英雄不仅仅是心狠手辣、好勇斗猛的粗人;美人也不是调脂弄粉、凭借美色搔首弄姿的俗女。"有了英雄至性,才成就得儿女心肠;有了儿女真情,才作得出英雄事业"。英雄和美人,都是有至性的,都是有真情的,都是追求至性真情的性情中人。

谈论英雄的至性真情,还是要回到文人的话题上来。一般来说,保持童心,是成就一位文人的前提条件。所以,晚明文人袁中道、李贽在文学上提出"童心说",认为伟大的创作来源于作者纯朴而真淳的童心。德国哲学家席勒认为:"甚至最伟大的天才在趣味的领域也得放弃自己的高位,亲切地俯就儿童的理解。"(《美育书简》第 96 页,人民文学出版社 1963 年) 英雄也应当具有这种童心,或者赤子之心,如拿破仑曰:"凡属英雄,每日必作小儿之举动二次以上。"这话说得极为明了。用民国文人何海鸣的话说,英雄应当是兴之所至,想干什么就干什么,那些"越想矫作英雄越不是英雄,越不想矫作英雄却自然而然的是英雄",英雄应当是情之所适,本色天真自然显现,"偶然思饮则入醉乡,偶然好色则入情海,聊以消遣,岂有成心?虽属游戏,又见性灵"(《求幸福斋随笔》第 69 页,上海书店出版社 1997 年)。所以,酒色之徒不是英雄,刻意远离酒色者也不是英雄。英雄呈显天真,注重本色,其生活方式是"兴之所至,情之所适"。所谓的"英雄本色",就当作如此理解。或者说,至性真情就是英雄本色。

#### 三、自刎乌汀与霸王别姬、尽显项羽英雄本色

至性与真情是英雄本色。中国历史上的英雄人物,层出不穷,历代皆有。依我看, 最具英雄之本色者,当首推项羽。

毛泽东评点《史记·项羽本纪》,有两句极精审的评语:"项羽非政治家,汉王则为一高明的政治家。"汉王刘邦虽然也是历代文人称许的英雄,刘劭《人物志》就有这种说法。但是,在至性与真情的英雄本色上,作为政治家的刘邦,以及自诩为英雄的曹操,与非政治家的项羽相比,是格格不入的,是大为逊色的。传统中国人最心仪的英雄是项羽,而不是刘邦和曹操。这与传统中国文人的两种文化心理有关系:

首先,传统中国文人对待政治家,就像对待商人一样,向来是不怀好感的。虽然势位富贵对任何人都有诱惑力,但天性清高孤傲的传统中国文人,一方面尽可以不遗余力地去追求势位富贵,另一方面却又常常表现出对势位富贵的不屑。也许,政治家角逐于权力场域,不免钩心斗角,往往阴险狡诈,常常矫揉做作,缺乏以至性和真情为特点的英雄本色。刘邦之伪,曹操之奸,就是如此。因此,传统中国文人常常不以成败论英雄,对具有至性和真情的英雄项羽,往往倍加推崇和赞赏,在文学作品中塑造成正面人物。对刘邦和曹操,则常常是口诛笔伐,塑造成反面人物。如元代睢景臣的《哨遍·高祖还乡》中的刘邦,就是一位虚伪狡诈、矫揉做作的无赖之徒。京剧中的曹操,也永远是一个白脸。

其次,传统中国文人不以成败论英雄,似乎更推崇失败的英雄,不大欣赏成功的英雄;更推崇悲剧,不大喜欢喜剧;更热衷悲情,不大喜欢喜情。就像我在前面说的,他们写诗的时候,更喜欢写愁苦之情,不乐于写欢悦之辞。所以,在英雄崇拜观念上,更

推崇悲剧英雄,对成功英雄总有几分不屑。在楚汉战争中,假如说项羽打败了刘邦,做了新王朝的开国皇帝,人们或许会推崇刘邦而贬抑项羽,这也说不定。这的确是一种非常隐秘的文化心理。你说是人们同情弱者的心理吧,这也不像,因为英雄是不需要同情的。我也说不清楚,我只是感觉到中国人崇拜的英雄大多是悲剧英雄,这一定与传统中国人的某种文化心理有关,悟透了这一点,你就悟透了中国文化与中国文人,诸位认真地去体会一下这个问题。

这两种文化心理是显而易见的,但是要解释这两种文化心理的成因却是比较困难的,这不是我今天要讨论的问题,所以按下不表。我想说明的是,在这两种文化心理的影响下,刘邦和曹操作为英雄都是要大打折扣的,只有至性真情的项羽,才能成为传统中国文人最心仪的英雄。项羽至性与真情的英雄本色,主要表现在以下几个方面:

其一,在鸿门宴上,项羽拥兵四十万,刘邦仅有区区十万人马,刘、项兵力之悬殊,天地之差,如同霄壤。这个时候,项羽如果想置刘邦于死地,铲除这个最具危险性的竞争对手,则易如反掌,唾手可得。但是,项羽放弃了这个千载难逢的好机会,差不多是故意留下机会让刘邦逃跑了。有人认为,项羽在鸿门宴上放走刘邦,是出于"妇人之仁"。但是,我不这样看,我认为这件事情,正显示了项羽作为一位英雄的至性风采。何海鸣对这件事有一个很好的评说:

人谓关羽天人也,予曰项羽亦天人也。许猎欲杀,华容则饶,人谓关羽把阿瞒作小儿,然而鸿门宴中项羽又何曾正眼觑刘亭长来?况大丈夫作事,不凌弱,不乘人之危,窃知千军万马中枪对枪、刀对刀,项羽与关羽均能把刘邦、曹操杀却,鸿门、华容,刘、曹已成俎上之肉,杀之无丈夫气,论交谊犹其次也。(何海鸣《求幸福斋随笔》第1页,上海书店1997年版)

我认为,就英雄本色而论,关羽仍次于项羽,项羽才是文人心目中理想的英雄,我在后面再说这个问题。在鸿门宴上,项羽不杀刘邦,的确体现的是项羽"不凌弱,不乘人之危"的英雄本色,因为"杀之无丈夫气"。假如项羽乘人之危,在鸿门宴上杀了刘邦,则其英雄本色定当锐减。意思是说,我要杀你,我肯定要把你灭掉,但我不能在你软弱无力的时候把你杀掉,因为那叫以强欺弱,杀了你也没人佩服;我要在你与我势均力敌的时候干掉你,那才叫人佩服,那样才有丈夫气,那才是英雄干的事。比如,项羽杀卿子冠军宋义,就叫人佩服,因为那是以弱凌强,决断于危急之际,杀之更显英雄本色。我觉得,项羽在鸿门宴上表现出来的是英雄本色,刘邦表现出来的则是政治家忍辱负重的风采。政治家可以忍辱负重,英雄则不能。请允许我做一个假设,假如刘邦与项羽在鸿门宴上交换角色,刘邦必杀项羽。作为政治家的刘邦,才不管你什么丈夫气不丈夫气,不管能不能成为人们心目中崇拜的英雄,为达目的,不择手段,胜者为王,败者为寇,该出手时就出手,这是政治家的逻辑,也是政治家的谋略。项羽也不会像刘邦那样忍辱负重,偷偷逃跑。寻找机会偷偷逃跑,这不是英雄干的事情。宁死也不会苟且偷生,就像在垓下拒绝乌江亭长的好意一样,英雄本色定当如此。所以,在诗人笔下,项羽在鸿门宴上的表现令人崇敬,刘邦的表现则让人鄙弃。

其二,项羽俘获刘邦的父亲太公,以此要挟刘邦投降。在这件事情上,也体现了项 羽的英雄本色,展现了刘邦的政治家风度。据司马迁《史记·项羽本纪》,项羽俘虏了 刘邦的父亲太公,派人带信给刘邦说:"今不急下,吾烹太公。"你猜,刘邦是怎么回 复的?他说,我曾经与你结拜为兄弟,"吾翁即若翁,必欲烹而翁,则幸分我一杯羹"。 真是厚颜无耻,连这种话都说得出口。所以,文康在《儿女英雄传》中,就拿这件事 做文章,说刘邦不配称英雄。按照文康的意思,此时此境,刘邦若想做英雄的话,有两 条路可走:一是"重视太公、轻视天下,学那窃父而逃,遵海滨而处,终身欣然,乐 而忘天下的故事"。不愿放弃天下,想赌一把的话,那还有一条路,就是"布告天下, 问罪兴师,和项王大战一场,成败在所不计,也还不失为能屈能伸的大丈夫本色"。可 是,刘邦放弃了成就英雄美名的两条路不走,却厚着脸皮说:"我爹就是你爹,你若是 想把你爹杀了熬汤喝,到时别忘了分我一碗。"这真是丧尽天良,典型的无赖习性。怪 不得文康很愤慨地说:"这都因汉高祖没有儿女真情,枉作了英雄事业,才遗笑千古英 雄。"(文康《儿女英雄传》第6~7页,春风文艺出版社1994年版)刘邦不配称英雄。 实在是因为他缺乏真情与至性,为了江山事业,竟然置父子血缘亲情而不顾。江山事业 重于父子亲情,这是政治家的胸怀。不仅仅对父亲太公是这样,刘邦也把江山事业看得 比儿女的生命还重要。据《史记・高祖本纪》、刘邦有一次带着一对儿女、在夏侯婴的 护卫下,驾着马车逃避项羽的追杀。追兵将至,刘邦为了轻车逃跑,几次将儿女推下车 去。幸得夏侯婴数次下车相救,方才幸免于难。江山事业在刘邦心目中的重要性,于此 可见。

项羽用太公的性命要挟刘邦,其实是用自己的英雄本色来看刘邦,以为刘邦与自己一样,都是有至性真情的性情中人。哪知刘邦是政治家,缺乏的就是这种英雄至性和真情,根本就不买账,他要的是江山社稷,所以,项羽这个要挟,最终也就落空了。不过,在这件事情上,倒是很充分地显示了项羽的英雄本色,因为他并不真想杀太公,仅仅是一个要挟手段而已。你还真得佩服刘邦的老奸巨猾,他就是掐住了项羽的死穴,认准你项羽不会杀我爹。但是,这个做法也真的太不近人情了。所以,何海鸣说得很正确:

烹其父所以胁其子之降也,子无不爱父,以己推人,人当以此降我,此项羽之近人情处也,不得谓曰残忍。"幸分我一杯羹",此为亘古最不近人情一句话,亏刘邦道得出口,然如此愈足以见项羽之可爱。嗟夫!国人读史专崇拜一种奸巧阴鸷之小人为英雄,予欲大哭。(何海鸣《求幸福斋随笔》第1页,上海书店1997年版)

项羽近人情,因此可爱,所以是英雄;刘邦不近人情,因此可恶,所以是"奸巧阴鸷之小人"。所以,项羽虽然是一位失败的英雄,但是却能够得到人们的尊重和爱戴,因为他可爱。刘邦虽然是一位成功的政治家,但是却常常遭到文人的鄙薄和厌恶,因为他可恶。这就是人们常说的"不以成败论英雄"。

其三、自刎乌江、尽显项羽英雄本色。英雄不仅是至性的、深情的、而且往往还是

敏感的,脆弱的,甚至有点神经过敏,与诗人的性格很相似。据《史记·项羽本纪》记载,项羽于垓下经过奋力拼搏,在走投无路之际:

于是项王乃欲东渡乌江,乌江亭长檥船待。谓项王曰:"江东虽小,地方千里,众数十万人,亦足王也,愿大王急渡!今独臣有船,汉军至,无以渡。"项王 笑曰:"天之亡我,我何渡为?……"

请允许我首先做一个假设:如果是刘邦遭遇这种处境,碰上"乌江亭长檥船待",那可谓是求之不得,正中其怀,他一定会毫不犹豫地渡江;即便没有"乌江亭长檥船待",他也会想方设法渡江,这是政治家的本色。其实,项羽也"欲东渡乌江",可是当他碰上"乌江亭长檥船待",却毅然放弃了渡江打算,决定自刎乌江。项羽何以如此变化多端?我认为:这是由项羽的英雄气质——敏感、短气或神经过敏——决定的。乌江亭长的一番好意,却产生了相反的效果。它刺伤了项羽的自尊心,使项羽意识到自己处于被人同情的地位,受人施舍的处境。英雄不需要同情,也不能接受施舍。心高气傲的项羽不愿接受这种同情,宁肯自刎也不能接受这种施舍。强烈的自尊,极度的神经过敏,使他的决策发生了重大变化。我们常说"英雄气短",大概指的就是这种情况。实际上、敏感和短气,正是英雄本色。英雄之可爱,也正在于此。

后人往往惋惜项羽不肯过江,失去了东山再起的机会,如李清照说:"至今思项羽,不肯过江东。"或曰:"江东弟子多才俊,卷土重来未可知。"其实,这些都是未能体贴项羽的肤廓之论。英雄之所以成为英雄,往往就在于他不按常理出牌,经常做出一些出人意料的事情。他本想渡江,可突然又改变了主意。你说他应该渡江,可他偏偏就不按你的想法去做,不按常理办事。还是上面多次提到的那位民国怪才何海鸣,他很能理解项羽的英雄心肠。他说:"七十二战战无不利,一旦丧却八千子弟,何以为情?项羽之死不得已也。胜得败不得自有一种可取处,何必劝项羽学勾践乎?"(何海鸣《求幸福斋随笔》第1页,上海书店1997年版)按照何海鸣的说法,项羽必须得死,项羽必须自刎乌江,"项羽之死不得已也",实乃英雄气使然。自刎乌江,成就了项羽的英雄美名。假如项羽学勾践卧薪尝胆,学刘邦忍辱负重,委曲求全,则反而无甚特趣,也不能引起后人的唏嘘感叹。项羽临终之际说的那几句话,颇堪注意:

天之亡我,我何渡为?且籍与江东子弟八千人渡江而西,今无一人还。纵江东 父兄怜而王我,我何面目见之?纵彼不言,籍独不愧于心乎?(《史记·项羽本 纪》)

英雄本色,至性深情,甚至意气用事,不愿委曲求全,不肯苟且偷生。项羽之言,乃英雄之语,深情之言。因为无颜见江东父老,因为愧对江东父老而饮剑自刎,项羽的这种选择,虽然缺乏政治家忍辱负重的精神,但却充分昭显了至性真情的英雄本色。总之,项羽必须自刎于乌江,这是项羽的宿命,也是传统中国文人的期待。

其四、项羽军壁垓下、四面楚歌、腹背受敌、饮别虞姬于帐中、英雄未路之际、仍

是人间真情与至性、尽显英雄本色、这是项羽最为后人感慨和佩服的地方。

有一段时间,我很冲动,特别想做霸王别姬故事的接受史研究,因为研究这个故事的接受史和传播史,可以从一个侧面去窥探传统中国文人在霸王别姬故事的诗意想像中,呈现出来的某种隐秘的文化心理。我还专门搜集过这方面的资料,从这些资料中,我发现,人们比较关注这样一些问题:是霸王别姬还是姬别霸王?是虞姬自杀还是项羽杀了虞姬?项羽自刎之前杀掉虞姬的真实意图是什么?有种观点认为:项羽杀虞姬,是担心自己死了之后,美人虞姬落入刘邦之手。或者认为:虞姬在项羽自刎之前自杀,是表忠贞,打消项羽的顾虑。不知诸位对这种观点作何感想?我虽然说不上是义愤填膺,但总是感觉特别的不爽,怎么能这样糟蹋我们心目中至性与真情的英雄呢?再说,霸王别姬的故事,在《项羽本纪》中的记录本是相当地简约,差不多大部分是我们后人建构起来的,想象出来的。而如此的猜测,实在是有损于我们想像或建构起来的诗性英雄形象。

谈论霸王别姬,说到英雄美人,人们常常是刘、项并提,如《金瓶梅》开篇即说:"丈夫只手把吴钩,欲斩万人头。如何铁石打成心性,刬为花柔。请看项籍与刘季,一似使人愁。只因撞着虞姬戚氏,豪杰都休。"其实,我还是认为,在英雄本色上,刘邦不能与项羽相提并论;甚至在对待女人的态度上,刘邦之与戚氏,也不能跟项羽之与虞姬等量齐观。一个明显的现象,不知道大家注意到没有,项羽和虞姬的爱情,能够成为英雄美人爱情的原型,能够成为后世戏曲小说中爱情故事的经典题材,至今仍是京剧、川剧等传统戏曲中经久不衰的上演剧目。而刘邦与戚氏的故事,却不能得到这样的重视,这说明什么?我想:只能说明这两个故事在文化意蕴上是不同的,在文人心目中的地位是有差别的。江山美人,孰重孰轻,对刘邦、项羽来说,是不言自明的。项羽至性真情,你看他在垓下那种四面楚歌、腹背受敌的危急之际,"宝区血庙,了不经意,唯眷眷一妇人"(张燧《千百年眼》卷四"虞美人、戚姬"条),这才是真正的英雄本色,英雄就应该如此深情。对于刘邦来说,江山重于美人,甚至比亲情都重要。当江山与亲情冲突时,刘邦选择江山;当江山与美人冲突时,刘邦定会选择江山而抛弃美人,这是政治家的本色。所以,项羽在垓下军帐中,为虞姬悲歌的那一幕,足以让刘邦那所有值得夸耀的人生体验,都黯然失色。

#### 四、英雄自有美人伴:有美人陪伴的英雄才是真英雄

只要一提到古代中国的爱情故事,大家都会不约而同地想到才子佳人和英雄美人。 的确,古代中国人的爱情理想有两个:一是才子佳人,二是英雄美人。才子佳人相倾相 慕的根本,是诗性精神。英雄美人相通相感的基础,也是诗性精神。

至性和真情是英雄本色,英雄本色就是诗性精神。虽然英雄不一定都擅长写诗,但传统中国人崇拜的英雄,以"文武茂异"为特点,有重英轻雄的特点,有重文轻武的倾向,有明显的艺术化人格特点。所以,像张飞、李逵那样的人,虽说勇猛无比,但并非中国人理想中的英雄。传统中国人崇拜的英雄,往往是至性的,深情的,敏感的,短气的,甚至有点神经过敏,还喜欢意气用事,这些都与诗人的气质个性非常接

近。所以,英雄与才子,虽然有一文一武的区别,但是他们的精神本质是相通的。我 们说英雄本色就是诗性精神,并不说英雄就是诗人,而是说英雄的气质特点近似于诗 人。

我曾经专门讨论过"传统中国文人关于女性气质的设计"(《诗性风月——中国古典文学中的情爱》第220页,中央编译出版社2011年版),发现在传统中国文人的心目中,美人如诗,女性即诗性,女心即诗心。如此看来,英雄、才子与美人,虽有男女之别,或有文武之分,或有尊卑之差,但是他们的气质个性是相近的,内在精神是相通的,都是如海德格尔所说的,是追求"诗意地栖居"的人物群体。新儒学大师牟宗三先生对英雄、美人和才子三者的关系,有一个极精辟的阐释,他说:

从草莽中起而打天下的英雄人物,其背后精神,吾曾名之曰"综合的尽气之精神"。尽才尽情尽气,这是一串。尽心尽性尽伦尽制这一串代表中国文化的理性世界,而尽才尽情尽气,则代表天才世界。诗人、情人、江湖义侠,以至于打天下的草莽英雄,都是天才世界中的人物。……这是一种艺术性的人格表现。与"综合的尽理之精神"下的圣贤人格相反。这两种基本精神笼罩了中国的整个文化生命。(牟宗三《中国文化的特质》,见牟著《道德理想主义的重建》第60页,中国广播电视出版社1993年版)

牟氏之论,高屋建瓴,很深刻地指出了才、情、气三者的相通之处,以及诗人、情人和英雄的艺术性人格特征。分而言之,才子代表才,情人代表情,英雄代表气。才、情、气相通,故才子、情人、英雄三者间具有天然的亲和力。合而言之,才、情、气三者都是具有诗性精神的品格,才子、情人、英雄身上都具有这种综合的诗性精神,因而也较其他群体更有亲和力。"英雄美人"的爱情理想,与"才子佳人"一样,充分展示了古代中国人的诗性生存精神。

诗性精神是人类天性中的一种终极关怀,富有诗性精神的美人,也就成了男性精神 皈依之家园。男性群体中最富诗性精神的才子和英雄,总能得到佳人、美女的青睐。而 他们对佳人、美女,也常有一种挥之不去的眷恋情节。才子配佳人,英雄恋美人,中国 古代文学中层出不穷的"美人幻像",就体现了才子和英雄对佳人所代表的诗性精神的 不懈追求。在传统文化精神的感召下,才子、英雄的人生定位是治国平天下。但在治国 平天下的过程中,也时时不忘对美人的眷顾与思念。当治国平天下的雄心受挫时,美人 也就常常成为他们精神皈依的家园。所以,屈原在"美政"理想受挫时,出国求女的 愿望就非常强烈。辛弃疾也是在保家卫国的抗金愿望受挫时,才"唤取红巾翠袖,揾 英雄泪"。龚自珍也说:"试问英雄末路里,温柔不住住何乡。"

记得袁枚说过这样一段话:"惜玉怜香而不心动者,圣也;惜玉怜香而心动者,人也;不知玉不知香者,禽兽也。"(《子不语》卷十一)这话说得很在理,诸位自评一下,你属于哪一种人?与这段话有异曲同工之妙的,是何海鸣的一段话:"不悦佳人者固绝非才子,然则不悦才子者亦绝非佳人。盖佳人所悦者始为才子,才子所悦者始为佳人。"(何海鸣《求幸福斋随笔》第8~9页,上海书店1997年版)不为佳人所悦者,就

不是才子;不为才子所恋者,就不是佳人。这段话也可以借用来评说英雄美人。英雄美人和才子佳人一样,是相辅相成、相互依存、相依为命的。只有英雄才配得上美人,只有美人才配得上英雄;不悦美人者就不是英雄,不恋英雄者就不是美人;为美人所恋者始为英雄,为英雄所悦者始为美人。

的确是这样的,大家肯定读过金庸、古龙或者梁羽生的武侠小说,一定会注意到, 那里面的江湖豪侠或者武林高手,一般都是多情种子,大多数都有一个或几个绝世美人 追随。再说,历史上的英雄也不例外,比如,项羽和关羽,关羽虽然无愧于英雄之名, 然而,不近女色的关羽,让人油然而生的是敬畏之感,而不是可爱之意。张飞、李逵也 是这样的人物。或者说,关羽是让人不可亲近的偶像,而项羽则是活生生的人,是有血 有肉、有情有义的人。作为文学形象,项羽比关羽更鲜活,更人性化,更有诗意。诸位 崇拜英雄,在关羽和项羽俩人中只能选择一个,你选择谁?我肯定选择项羽,因为他可 爱可亲可近。项羽之可爱可亲,就在于他的风流情性,就在于他对虞姬的一往情深,就 在于他的人生中有虞姬的点缀。所以,有人说,"没个虞姬垓下在,项王佳话岂能传。" (何海鸣《佳话》) 项羽英雄佳话的流传, 虞姬还帮了大忙呢! 在我看来, 在项羽的人 生中,如果没有虞姬相伴,在垓下之围中,如果没有饮别虞姬的细节,项羽作为一个文 学形象,必将黯然失色。再说周瑜,他那儒雅风流的英雄形象,我以为,在相当程度 上,就是因为他的人生中有了小乔的点缀,是小乔成就了周瑜的英雄美名。诸位肯定读 过苏轼的《念奴娇·赤壁怀古》, 你看他描绘周瑜儒雅风流的英雄形象, 于"雄姿英 发,羽扇纶巾,谈笑间,樯橹灰飞烟灭"外,特别强调"小乔初嫁"。"谈笑间,樯橹 灰飞烟灭",是他的事功:"羽扇纶巾",表其儒雅;于事功和儒雅之外,加上"小乔初 嫁"的点缀,其"雄姿英发"的英雄形象,就显得更加鲜活灵动。

英雄自有美人伴,因为真正的英雄可以获得美人的青睐;英雄必有美人伴,因为有美人陪伴的英雄,才是真正的英雄。不识人间烟火,视美人如祸水,任何时候都黑着个脸,什么事情都方寸不乱的豪杰,如关羽;始终不近女色,只知道以力服众,以勇排难,只知道使用力气,好勇斗狠,如张飞、李逵。这些人固然令人肃然起敬,然而,我总觉得他们不是英雄,或者说在英雄人格上有欠缺。英雄当然不能沉醉于醇酒妇人,但真正的英雄的确需要醇酒的滋养和美人的点缀。所以,何海鸣说:"醇酒妇人,人道是英雄末路所作之事,其实亦不尽然,此四字固可作消磨潦倒观,然亦可作风流跌宕观。且徒然不近酒色亦算不得即是英雄,而英雄之为物又非泥雕木塑来者,徒于不近酒色上作工夫,天下亦无此酸臭之英雄也。"(《求幸福斋随笔》第69页)因此,我觉得,像关羽、张飞、李逵这样的豪杰,在人格上是有缺陷的。传统中国人讲人格上的理想境界,是刚柔相济,阴阳互补。关羽之类的豪杰,是刚性有余,柔性不足。而项羽、周瑜之类的英雄,因为身边有美人陪伴,便能够形成一种刚柔相济的理想人格。

说到这里,我总会联想到欧洲中世纪骑士贵妇的爱情故事。在欧洲中世纪,作为一位骑士,必须选择一位贵妇作为自己的梦中情人,并矢志不渝地追求她。虽然他们深知这种追求是没有结果的,事实上他们也不希望有什么结果,甚至拒绝世俗社会那种肉体交欢,或者以婚姻为目的的结果。但是,他们绝不会放弃艰苦卓绝、锲而不舍的追求过程,甚至是冒着生命危险去实践这个追求过程。在当时人们看来,作为贵妇,没有骑士

的追求,是很没面子的。作为骑士,没有一位心仪的贵妇作为自己的梦中情人,也是很不光彩的。骑士贵妇,犹如英雄美人和才子佳人,是相得益彰、相辅相成的。再说,当时的骑士坚信:为贵妇服务,为贵妇效力,是他们一生中最大的荣誉;骑士真正的光荣与幸福,只能通过为一位高贵而美丽的贵妇效忠而获得,骑士应该把自己的忠诚、才华和荣誉,献给自己所爱的女人,必须在梦中情人面前表现得谦逊和顺从。为贵妇效忠,是骑士的人生理想。这一点,也很接近于英雄对美人的一往情深。还有,很奇特的是,骑士往往是有妇之夫,贵妇当然是有夫之妇,但这并不妨碍他们的爱情。据说,当妻子得知自己的那位身为骑士的丈夫,在效忠和追求某位贵妇人时,她会感到自豪,她不会嫉妒,她甚至会支持他的行为。为什么呢?因为效忠贵妇,会使她的丈夫变得更加高贵和勇敢,更加才华横溢,更加雄姿英发。当丈夫得知自己的妻子被某位骑士追求和效忠时,他也不会难过,他甚至会感到高兴,因为骑士的效忠追求,会使他的妻子变得更加高贵和典雅。在这方面,也与英雄美人很相似。我在前面说过,不悦美人者就不是英雄,不恋英雄者就不是美人。同样,不效忠贵妇就不是骑士,不被骑士追求就不是贵妇。英雄因为有美人的点缀而更加鲜活灵动,骑士因为有贵妇的陪衬而更加光彩照人。

英雄美人,相得益彰。英雄美人,一往情深。所以,历史上常有"冲冠一怒为红 颜"的事情发生。不过,英雄为红颜冲冠而怒,必须是在不妨碍事功的前提下,才算 得上是真英雄。否则,就会成为道德家"红颜祸水"论的口实,吴三桂就是一个典型 例子。吴三桂的爱妾被李自成抢占,吴三桂"冲冠一怒",放清兵入关,葬送了大明王 朝的江山,也葬送了自己的英雄美名,还让陈圆圆背上了祸水红颜的骂名。老实说,吴 三桂的"冲冠一怒",也体现了他对陈圆圆的一往情深,也体现了至性与真情的英雄本 色,这方面可与项羽相提并论。但他的一往情深,妨碍了国家安全和民族危亡,所以只 能背上千古骂名。而项羽与虞姬的爱情悲剧,仅限于他们俩人之间,项羽的败亡与虞姬 无直接关系,至少司马迁是这样告诉我们的。再说,项羽于垓下危急之际,"宝区血 庙,了不经意,唯眷眷一妇人",那是因为江山转手,宝区易人,项羽已无回天之力, 只有"眷眷一妇人"。项羽"眷眷一妇人",与他的江山转手无直接关系。又如周瑜与 小乔,据说,诸葛亮为了与东吴联盟,共同抵御曹操,佯装不明二乔来历,谎称曹操南 下是欲揽二乔北上,置于新落成的铜雀台以寻欢作乐、致使周瑜也"冲冠一怒为红 颜"、即刻与诸葛亮商定联合抗曹大计。这当然也体现了周瑜那至性与真情的英雄本 色。不过,这事情真的很玄,周瑜真的很冒险。幸好他与蜀汉联合抗曹的赤壁之战大获 全胜。诸位想一想,假如这场赤壁大战以吴蜀联军的失败而告终,那结局会怎样? 按我 说,小乔一定会成为祸水红颜,周瑜的英雄形象也将黯然失色,落得与吴三桂同样的下 场。所以,我的结论是: 忘于情者非英雄,溺于情者也不是英雄。

#### 主要参考文献

- 1. 刘劭:《人物志》,四部丛刊本。
- 2. 嵇康:《明胆论》,《全三国文》卷五十。
- 3. 何海鸣:《求幸福斋随笔》, 上海书店 1997 年版。

- 4. 贺昌群:《英雄与名士》,见《魏晋清谈思想初论》,辽宁教育出版社 1998 年版。
- 5. 汪文学:《论刘邦项羽的政治策略》,见《汉唐文化与文学论集》,贵州大学出版社 2008 年版。
  - 6. 汪文学:《诗性风月——中国古典文学中的情爱》,中央编译出版社 2011 年版。

## 第九讲 中国人的师道精神 ——兼论中国人的友道传统

作为一名教师,来与诸位讨论师道传统和师道尊严,这是很高兴的事情,也是我很乐意做的事情。老实说,倒不完全是因为我的教师身份,我才在这里不遗余力地提倡师道精神,鼓吹师道尊严。更重要的,还是出于现实的需要。绝非耸人听闻,而是感同身受,当代社会是一个师道传统渐趋丧失的时代,是一个师道尊严逐渐沦丧的时代。所以,我以为,当代教育的重要任务之一,就是重建师道传统,重树师道尊严。"师严然后道尊,道尊然后民知敬学"(《礼记·学记》),这是千真万确的,每一位为师者和为学者,都应该牢记于心。师以道贵,道以师尊,学以师重。师不严则道不贵,道不贵则学不重,建设学习型社会,谈何容易?所以,今日讨论师道传统,重建师道精神,重树师道尊严,或许可以为建设学习型社会,提供一些制度资源和精神传统,这大概也算是古为今用吧!

#### 一、疾学在于尊师, 尊师的社会背景

在古代中国社会,尊师重教是一个浓厚而悠久的传统。我们小时候在农村老家的木 屋里,看到堂屋正中的香火上,排列着祭奠的神位,居于正中的,是"天地君亲师 位",左右两边,除排列祖宗的神位外,书香之家则列"孔圣先师之位",木工技艺之 家则列"鲁班先师之位"。在这里,老师不仅获得与君、父同尊的地位,而且也获得与 天、地同贵的尊荣。这样的观念,在传统意识影响甚深的当代农村地区,仍有广泛影 响。老师的位置列于香火,与天、地、君、亲并尊,受到与天、地、君、亲同等规格的 祭奠,其尊贵的地位可想而知。以我们自己的经历来说,自从跨入学堂那天开始,老师 就在我们的心目中有特别崇高的地位,我们尊敬老师,我们惧怕老师,往往甚于我们的 父母。现在的小孩子也是这样,他们可以不听家长的话,但是特别听老师的话。他们可 以跟父母赌气,但是,他们对老师却是言听计从。以我自己为例,作为一位文学教授, 自认为辅导中小学生的语文课程,应该没有问题。可是,当我在家里辅导我那读小学六 年级的女儿做语文作业时,老是发生问题,总会发生争执,孩子总是用她老师的话来反 驳我,还说我讲的不对,老师说的才是正确的。我无言以对,但心怀喜悦。为什么呢? 我觉得,孩子知道尊师,就说明她在"疾学",因为"疾学在于尊师",懂得尊师的学 生. 就会好好学习。事实上, 我有时觉得她的老师真的讲错了, 但我只能委婉地告诉 她,这个问题可能还有另外的讲法,我不想当着小孩子的面,说她的老师讲的不对。为 什么呢?因为"师严然后道尊",我必须得维护老师的尊严。

在传统中国人的心目中,老师与天、地、君、亲并列并尊,这是有悠久传统和历史依据的。中国有一句古话,叫"民生于三,事之如一"。什么意思呢?古人认为:"父生之,师教之,君食之。非父不生,非食不长,非教不知生之族也,故壹事之。"(《国语·晋语一》)这话说得很明白,父母生我,君王养我,老师教育我;没有父母,我不能降生;没有君王,我不能成长;没有老师,我不能成人。三者缺一不可,所以说"民生于三,事之如一"。这种观念在古代是比较普遍的,如荀子说:"礼有三本:天地者,生之本也;先祖者,类之本也;君师者,治之本也。无天地恶生,无先祖恶出,无君师恶治。三者偏亡焉,无安人。故礼上事天,下事地,尊先祖而隆君师,是礼之三本也。"(《荀子·礼论篇》)班固也说:"天道莫不成于三:天有三光,日、月、星;地有三形,高、下、平;人有三尊,君、父、师。"(《白虎通德论·封公侯》)章学诚也说:"知师之说者,其知天乎。盖人皆听命于天者也,天无声臭,而俾君治之。人皆天所生也,天不物物而生,而亲则生之。人皆学于天者也,天不谆谆而诲,而师则教之。然则君子而思事天也,亦在谨事三者而已矣。"(《文史通义·师说篇》)

在师道精神和师道尊严已经逐渐丧失的今天,古代社会这种特别浓厚的尊师传统, 反而变得让人不易理解了。因此,我们需要首先讨论的问题是,古代中国人为何如此尊 重老师?

在传统中国社会,自先秦以来,就有特别浓厚的尊师、重教、隆道的人文传统,在 尊师、重教、隆道这三者之间,有密切的因果关系,即,敬学在于尊师,师严然后道 尊,道尊然后知敬学。换句话说,重教必然要尊师,尊师是为了隆道,隆道必然使民众 知敬学。

重教,就是重视教和学。由于儒家政治教化观念的影响,古代中国是一个特别重视教与学的社会,甚至把教与学视为立国之首务和治国之根本。如《论语·学而》开篇就提出:"学而时习之,不亦说乎。"把学习视为人生中的乐事。《礼记·学记》更是鲜明地提出"教学为先"的思想:"君子如欲化民成俗,其必由学乎。玉不琢,不成器;人不学,不知道。是故古之王者,建国君民,教学为先。兑命曰:念终始典于学,其此之谓乎。"无论是君王的"化民成俗",还是个人的体道修身,都必须走"教学为先"的路径。因此,古代学者,无论是讨论政治问题,还是阐发人生哲学,都特别重视教学。先秦诸子,如《荀子》、《吕氏春秋》皆专列《劝学篇》;汉魏诸子,如贾谊《新书》有《劝学篇》,扬雄《法言》有《学行篇》,王符《潜夫论》有《赞学篇》,徐幹《中论》有《治学篇》,葛洪《抱朴子》和颜之推《颜氏家训》有《勉学篇》等;其他诸子,虽然没有标名"劝学"、"勉学"的专门篇章,但是,对于教和学的重要性,也多有论述。另外,古代诸子著作中列"劝学"、"勉学"篇目,又多置于全书之卷首,这也同样显示了古代社会"教学为先"的社会风尚。

孟子说:"学问之道无他,求其放心而已矣。"(《孟子》)学习的目的是收拾放佚的善心。孟子认为,人在本性上都是善的,只不过在后来的社会实践中,因受各种外界因素的影响或诱惑,这种善性便逐渐失去了,最后就变成了恶人。因此,人必须要学习,通过学习找回善心。荀子在人性论上,与孟子的观点相反,他认为人的本性都是恶

的。但是,在如何使人弃恶从善这个问题上,他与孟子一样,也主张学习,通过学习培育善心,使人弃恶从善,所以,他在《荀子》一书的开篇,就写下《劝学》。儒家思想的根本,就在于教人如何做人,教人做君子、淑女。因为只有正心诚意,只有修身,才能齐家治国平天下;正心诚意和修身,是齐家治国平天下的前提和基础。而修身的首务,在于学习,通过学习,使人正心诚意,或者"求其放心",或者让人弃恶从善。所以,我们认为,在以儒家学说为统治思想的古代中国社会,实际上就近似于我们现在力图建设的"学习型社会"。

"疾学在于尊师"(《吕氏春秋·劝学》),在学习过程中,学者常会遇到各种难题,作为老师,如韩愈所说,是"传道授业解惑"的人,是解决各种难题的指路人。所以,扬雄说:"师哉!师哉!桐子之命也,务学不如务求师。"(《法言·学行》)特别是在学问主要靠口耳相传的古代,求学者必须亲承其师之音旨,才能解惑悟道。因此,在求学中,老师的作用就特别重要。"古之圣王未有不尊师者也。"(《吕氏春秋·劝学》)古代学者往往将尊师重教与国家兴亡联系起来,如《尚书·商书·仲虺之诰》说:"予闻曰:能自得师者王,谓人莫己若者亡。好问则裕,自用则小。"荀子说:"国将兴,必贵师而重傅。贵师而重傅,则法度存。""国将衰,必贱师而轻傅。贱师而轻傅,则人有快。人有快,则法度坏。"(《荀子·大略》)"与师为国者帝,与友为国者王。"(《荀子·官人》)郭隗先生曰:"帝者与师处,王者与友处,霸者与臣处,亡国与役处。"(《战国策·燕策》)尊师重教与国家兴亡,既有如此密切的关系,所以,传统中国人将老师与天、地、君、亲同尊同祭,就是情理之中的事情啦!

按照韩愈的定义,老师的职责是传道、授业、解惑。老师的地位尊贵,他所传的道也才尊贵。换句话说,师以道贵,道以师尊,学以师重。关于敬学、尊师、隆道三者之间的关系,欧阳修在《答祖择之书》一文中,有很详尽的阐释,他认为:"古之学者,必严其师,师严然后道尊,道尊然后笃敬,笃敬然后能自守,能自守然后果于用,果于用然后不畏而不迁。"这基本上还是在演绎《学记》的话。值得注意的是,他把学校的兴废、师道的尊严与社会的兴衰联系起来考察:"三代之衰,学校废,至两汉,师道尚存,故其学者各守其经以自用,是以汉之政理文章,与当其时之事,后世莫及者,其所从来深矣。后世师法渐坏,而今世无师,则学者不尊严,故自轻其道,轻之则不能至,不至则不能笃信,信不笃则不知所守,守不固则有所畏而物可移,是故学者惟俯仰徇时,以希禄利为急,至于忘本趋末,流而不返。夫以不信不固之心,守不至之学,虽欲果于自用,莫知其所以用之之道,又况有禄利之诱,刑祸之惧以迁之哉!"(《居士外集》卷十八)在欧阳修看来,敬学是手段,尊师是中介,隆道是目的。无尊师这个中介,则学不重而道不隆。所以,在师道尚存的汉代,其"政理文章与当时之事",皆存三代之遗风。师道沦丧的后代,则是学轻而道贱。

所以,《礼记·学记》说: "凡学之道,严师为难。师严然后道尊,道尊然后民知敬学。" 我想,《学记》中的这几句话,凡是为学者,为师者,为家长者,兴学办校者,都应该牢记于心,身体力行。

#### 二、师严然后道尊, 尊师的学术背景

在古代中国读书人的心目中,道是至高无上的终极目标,以道自任,是传统中国读书人最重要的道义责任;践道者或卫道者,是他们的自我角色定位。他们以践道、卫道的身份出仕,以"道尊于势"的理念抗拒王侯,傲视权贵,与君王分庭抗礼。

这种理念,在先秦儒家士人群体中,表现得尤其强烈。如,孔子就将士的角色特征,定位为"志于道"(《论语·述而》)。他要求士人"笃信善学,守死善道"(《论语·泰伯》),要坚定地相信我们的终极目标——道,要努力学习它,要用生命来保全它的完善。要求"君子谋道不谋食","君子忧道不忧贫"(《论语·卫灵公》),不要整天去谋取衣食财物,要以"谋道"、"忧道"为己任。在他看来,"士志于道而耻恶衣恶食者,未足与议也"(《论语·里仁》)。因此,士人要以"朝闻道,夕死可矣"的态度去捍卫道(《论语·里仁》)。所以,在出处问题上,他主张:"天下有道则见,无道则隐。邦有道,贫且贱焉,耻也;邦无道,富且贵焉,耻也。"(《论语·泰伯》)"邦有道,则仕;邦无道,则可卷而怀之。"(《论语·卫灵公》)

孟子对"士志于道"的观念,进行了更为细密的阐述。在他看来,士人的最高职责是"尚志"。所谓"尚志",用他的话说,就是"仁义而已矣",就是守道固穷。君子的一举一动都应当"居仁由义"(《孟子·尽心上》),以守道卫道为职志。所以,他一再要求士人,要做到"穷不失义,达不离道",要做到"天下有道,以道殉身;天下无道,以身殉道"(《孟子·尽心上》)。老实说,在先秦诸子百家中,就对道的坚守而言,孟子的立场是最坚定的,态度是最执著的。就对"道尊于势"理念的执行来说,孟子是最彻底的。就对中国读书人独立人格精神的影响而言,孟子的影响也是最大的。

先秦儒家的最后一位大师荀子,由于他处在大一统政治建立的前夕,多少已经感觉到政治上的无形压力,所以他对"道尊于势"的理念,就执行得不如孟子那么彻底,对道的坚守立场,也不如孔孟那么坚定。他的"志于道"的观念,也相应地变得高度的政治化了。但是,他并没有完全丧失儒家的基本立场,仍然认为儒者之所以可贵,就在于他所持之道。守道、信道,在他那里,仍然是读书人安身立命的精神支柱(参见余英时《古代知识阶层的兴起与发展》,见《士与中国文化》第 28~29 页,上海人民出版社 2003 年版)。

以儒家学者为代表的先秦士人,坚持"笃信善学,守死善道"的价值立场,将自我角色定位于"志于道",提出"道尊于势"、"从道不从人"的观点,以守道为立场,以道的权威性制约君主权力。如孔子,他以文化传承者和批判者的立场,参政议政,为了守道卫道,他主张"有道则见,无道则隐","危邦不入,乱邦不居"(《论语·泰伯》),把士人参政的角色地位,定位为"为学兼为仕的君子"。孟子张大其说,进一步强调士人的守道贵道立场,明确昭示"道尊于势"的观点,把士人参政议政的角色地位,定位为"帝王师"或"帝王友"。与孔子一样,他主张士人由道入仕,他说:"古之人未尝不欲仕也,又恶其不由其道。不由其道而往也,与钻穴隙之类也。"(《孟子·滕文公下》)意思是说,人人都想入仕做官,这无可厚非,但必须要"由其道而

往",要由道入仕。不然,就与世俗男女钻洞扒门,干偷鸡摸狗的事情,没啥区别。他坚信"道尊于势",他说:"古之贤王好善而忘势,古之贤士何独不然?乐其道而忘人之势,故王公不致敬尽礼,则不得亟见之。见且由不得亟,而况得而臣之乎?"(《孟子·尽心上》)在他看来,士人应当坚守"乐其道而忘人之势"的立场,如果王公大人不给予足够的恭敬和诚意,不仅不能去做他的大臣,连见面都不要去。所以,他告诫士人,在面对有权有势的君王时,必须坚守这样的立场:"以位,则子君也,我臣也,何敢与君友?以德,则子事我者,奚可以与我友?"(《孟子·万章下》)因为有了道的支撑和凭借,所以,孟子对于"势",总能持一种平视态度,甚至以道统藐视势统,他主张:"说大人,则藐之,勿视其巍巍然。"(《孟子·尽心下》)意思是说,向有权有势的君王进言,从心里要轻视他,不要怕她,把他当作什么都不懂的小学生看待,不要把他那高高在上的权势地位放在眼里。因为我所持的道,比他所持的势,要高贵得多。孟子的这种观点,明末吕坤说得更清楚·

故天地间惟理与势为最尊。虽然,理又尊之尊也。庙堂之上言理,则天子不得以势相夺。既夺焉,而理则常伸于天下万世。故势者,帝王之权也;理者,圣人之权也。帝王无圣人之理,则其权有时而屈。然则理也者,又势之所恃以为存亡者也。以莫之权,无僭窃之禁,此儒者之所不辞,而敢于任斯道之南面也。(《呻吟语》卷一)

我觉得,吕坤的这几句话,是从孟子的观点延伸出来的,天地间的读书人都应该牢记于心。老实说,我特别欣赏孟子对知识分子人格的坚守,这一点正是我们今天的读书人特别欠缺的。就是孔子在这个问题上,也比不上孟子,他似乎比较滑头,他去拜访了他本来不愿意拜见的南子,就说明他对读书人的人格立场的坚守,不如孟子那么坚定。

在《孟子·公孙丑下》中,记录着这样一个很有趣的故事,颇能见出孟子对读书人的独立人格精神的坚守。据说,孟子有一天准备好要去见齐王,当他还没有出门的时候,恰巧齐王派了一个人到他家里来,对他说:"我本来应该来看你,不巧的是,我感冒了,不能吹风。如果你愿意来朝,我就临朝办公。不知你能否让我在朝廷里见到你?"关于齐王患感冒,或是事实,或是托辞。我猜想是托辞的可能性大,因为齐王大概也不想屈尊去见孟子。你看,孟子本来是准备好去见齐王的,恰巧齐王派人来召见他。可这触动了孟子高自标持的自尊神经,你猜他怎么说:"不幸得很,我也有病,不能到朝廷去。"这件事,与项羽不肯渡江很相似。项羽在走投无路之际,本来打算东渡乌江,以图东山再起,可是,当他碰上"乌江亭长檥船待"时,却毅然放弃了渡江打算,决定自刎乌江。项羽为何如此变化多端呢?我认为:这是由项羽的英雄气质——敏感、短气或神经过敏——决定的。乌江亭长的一番好意,却产生了相反的效果。它刺伤了项羽的自尊心,使项羽意识到自己处于被人同情、受人施舍的处境。英雄不需要同情,也不能接受施舍。心高气傲的项羽不愿意接受这种同情,宁肯自刎,也不能接受这种施舍。强烈的自尊,极度的神经过敏,使他的决策发生了重大变化。我们常说"英雄气短",大概指的就是这种情况。读书人也是这样的,你不来招我,我还真去了,你

来招我,我就是不去。所以,在我看来,孟子和项羽一样,都是颇富诗人气质的人。这 事还没完。第二天,孟子要到东郭大夫家里去吊丧。他的弟子觉得不妥,说:"昨天您 托病谢绝齐王的召见,今天又去吊丧,大概是不可以吧!"孟子说:"我昨天生了病, 今天好啦,有什么不可以的。"其实,明眼人都知道,齐王称病不能去见孟子,孟子也 称病不能去见齐王,这都是在装病,孟子和齐王本人也很明白这一点,就是在斗气,齐 王不愿屈势之尊, 孟子不愿屈道之尊。所以, 齐王不服气, 心想, 你既然生病了, 我就 派人去问病,还带医生去给你看病,看你怎么办?这下可真不好办了,因为孟子已经上 路吊丧去了。于是,孟仲子应付说:"昨天王有命令来,他得了小病,不能奉命上朝廷 去。今天刚刚好了一点,已经上朝廷去了,但是我不知道他能够到达不?"接着,孟仲 子赶快派了几个人,分别在孟子归家的路上去拦截孟子,并告诉他不要回家,一定赶快 去朝廷。你猜孟子怎么着,他就是不去朝廷,但又不便回家,没有办法,只得躲到景丑 家去歇宿。景丑批评孟子的行为与礼不合。孟子解释说:"天下最尊贵的东西有三样, 一个是爵位,一个是年龄,一个是道德。在朝廷上先论爵位,在乡党中先论年龄,而辅 助君主统治百姓,当以德为上。他哪能拿他的爵位,来轻视我的年龄和道德呢? 所以, 大有作为的君主, 一定有他不能召唤的臣子, 如果有什么事要商量, 就应该亲自到臣子 那里去。"孟子的意思很明显,士可就学,不可召往;德重于爵,道尊于势。君王应当 屈尊以就道,士人不可屈道以就势。

读书人的这种高自标持,在儒家内部已成为一个优良传统。据《孟子·万章下》载:鲁缪公多次去访问子思,对子思说:"古千乘之国以友士,何如?"鲁缪公这句话是别有用心的,像我这样拥有千辆兵车的君主,与你交朋友,怎么样?言下之意是说:我屈尊与你交朋友,你应该引以为自豪吧?据说,子思也听出了鲁缪公的话外之意,弦外之音,他很不高兴地对鲁缪公说:"事之云乎?"子思的意思是说:古人说的是国君应当以士为师,不是说的与士人交友。很明显,在鲁缪公面前,子思要的是师的位置,而不是友的角色。孟子在这里借题发挥,讨论"天子不召师"的问题,说:"以位,则子君也,我臣也,何敢与君为友;以德,则子事我者也,奚可以与我友。"君王和士人各有倚重,君王所持的是势,是位;士人所持的是道。道尊于位,道重于势,士人所持之道高于君王所据之位。因此,君主与士人的关系,应当是师徒关系,而不是朋友关系。

对于高自标持、以道自任的士人来说,由于他们坚持道尊于势、道重于位的理念,所以他们自始即以平视态度对待君权,视君臣关系为一种平等关系。如孟子对齐宣王说:"君之视臣如手足,则臣视君如腹心。君之视臣如犬马,则臣视君若国人;君之视臣如土芥,则臣视君如寇仇。"(《孟子·滕文公上》)他们是决意不肯做君王之臣妾的,他们理想中的君主与士人的关系是在师友之间。在他们看来,士人与君王关系的最高境界,是如同师徒,士人以"帝王师"的身份入仕参政。做不成"帝王师",退而求其次,也当如同朋友,以"帝王友"的身份入仕参政。所以,齐王派人来召他,他称病不往,东躲西藏,不愿上朝拜见齐王,这正是恪守"礼有来学,义无往教"的古训,坚持以师友之谊对待君主与士人的关系。

道尊于位,道重于势。古代士人为了维护道的尊严,坚守着"以身殉道"、"屈身

信道"的理念,秉持"礼有来学,义无往教"的原则。据《韩诗外传》载:孟尝君请求向闵子学习,派人驾车前去迎接闵子,闵子说:"礼有来学,而无往教。致师而学,不能学;往教,则不能化君也。君所谓不能学者也,臣所谓不能化者也。"意思是说,按照礼节,只有学生前来向老师学习,没有老师去学生那儿教导的。召请老师来,向他学习,是学不好的。老师到学生门上去教导,是教不好学生的。所以,你不是善于求学的人,我也不是善于教学的人。言外之意是,你也别向我学习了,我也不会教你的。这话里边,隐约透露着一股怨气,怨孟尝君不懂求学之礼;流露着一股傲气,士人高自标持、道尊于势的傲气。所以,孟尝君听了这番话后,赶紧派人去说:"敬闻命矣。"第二天便恭恭敬敬地上门求学去了。

作为老师,应当像闵子那样,自觉维护师道的尊严,坚持"义无往教"的原则,不可屈于势位而就弟子门上授学。作为弟子,应当像醒悟过来的孟尝君那样,尊师重教,坚持"礼有来学"原则,亲自到老师门上请学受业。所以,班固说:"天子太子,诸侯世子,皆就师于外,尊师重先生之道也。"(《白虎通德论·辟雍》)即使贵为太子,或者世子,也当"就师于外",目的是为了"尊师重先生之道"。据《后汉书·郭宪传》载:王仲子为西汉末年大儒,王莽为大司马,有一天,王莽派人召王仲子问学,王仲子当时正在为弟子讲学,得到王莽的召见,很是高兴,便欣然准备马上前往。他的弟子郭宪,觉得为师此事欠妥,便劝告他说:"礼有来学,无有往教之义。今君贱道畏贵,窃所不取。"王仲子回答说:"王公至重,不敢违之。"在弟子郭宪看来,是道尊于势;在老师王仲子看来,是势尊于道。所以,师徒之间有了分歧。怎么办呢?郭宪说:"今正临讲业,且当讫事。"意思是说,您现在正在为我们讲学,再怎么样也得讲完了再去吧。"仲子从之,日晏乃往",想来王仲子也是挺难为情的。王仲子去晚了,王莽问他:"君来何迟?"史称"仲子具以宪言对,莽阴奇之"。道以师存,师以道尊。道不可屈,而师也不可屈。而王仲子"贱道畏贵",有损师道之尊严,所以遭到弟子的批评。而王莽"阴奇之",看来贵为大司马的王莽,也还是明白重教尊师这个传统的。

作为老师,他代表的是道,他的身份是传道者。师徒间所传授者在道,师徒间所争者也在道。师以道尊,不论富贵贫贱;弟子以问道为业,不能以权势凌驾于师之上,即古人所谓"尊师则不论其贵贱贫富"。如孔子提出的"有教无类"的教学思想,就是指老师不以贫贱富贵取舍弟子。《吕氏春秋·劝学》说:"尊师则不论其贵贱贫富矣,若此,则名号显矣,德行彰矣。故师之教也,不争轻重尊卑贫富,而争于道。其人苟可,其事无不可。"韩愈说:"无贵无贱,无长无少,道之所存,师之所存也。"(《师说》,《韩昌黎全集》卷十二《杂著二》)即弟子以道择师,不以少长贵贱求师。学者求师,如果持"位卑则足羞,官盛则近谀"的态度,则必然导致"师道之不复"。据《世说补》载:郑玄有一次在袁绍家做客,当时汝南应劭已归顺于袁绍,也在场,于是他站起来自报家门:"故泰山太守应仲远北面称弟子,何如?"看到这句话,我立即想到鲁缪公对子思说的那句话:"古千乘之国以友士,何如?"意思是说,我一个泰山太守给你做弟子,怎么样?话里玄机,一定有以官阀炫耀师门的意思。言下之意是说,收下我这么一个当大官的弟子,作为老师的你也应该感到自豪吧!可是,郑玄却笑着说:"仲尼之门,考以四科,回赐之徒,不称官阀。"据说,应劭听了郑玄的这番话后,惭愧得

无地自容。应劭既欲拜郑玄为师,而在自报家门时自称官阀,似有以官阀炫耀师门的意思,所以遭到郑玄的嘲笑。身居官场的人,不可以官阀炫耀于师门。即使贵为天子,对待老师,也应该待以不臣之礼。所以,《礼记·学记》说:"凡学之道,严师为难,师严然后道尊,道尊然后民知敬学。是故君之所不臣于其臣者二:当其为尸,则弗臣也;当其为师,则弗臣也。大学之礼,虽诏于天子,无北面,所以尊师也。"《吕氏春秋·劝学》说:"天子入太学,祭先臣,则齿尝为师者,弗臣,所以见敬学与尊师也。" 普天之下,莫非王臣。虽然君王对为尸者也有不臣之礼,但仅限于为尸之时。而君王对于为师者,则是终身待以不臣之礼。

总之,无论是"礼有来学,义无往教"的古训,还是主张师徒交往"不论贵贱贫富",其目的都是为了尊师重道。《吕氏春秋·劝学篇》中有一段话,对我们以上讨论的问题,有一个很好总结:

疾学在于尊师,师尊则言信矣,道论矣。故往教者不化,召师者不化,自卑者不听,卑师者不听。师操不化不听之术,而以强教之,欲道之行,身之尊也,不亦远乎。学者处不化不听之势,而以自行,欲名之显,身之安也,是怀腐而欲香也,是入水而恶濡也。

这段话,也值得我们所有求学者和为师者,牢记于心。

先秦士人以"帝王师"自居,其背后所持的资本是道,是"道尊于势"的理念。然而,即使是在以礼贤下士著称的魏文侯和鲁缪公时代,"道"与"势"之间就已经发生了一种微妙而紧张的关系。对于士人来说,是"道尊于势";对于君王来说,是"势尊于道"。礼贤下士的君主虽然可以对"道"表现出一定的尊重,对以道自任的士人表现出一定的礼遇。但是,为了维护他们的尊严,他们的确不愿意接受"道尊于势"的观点,如鲁缪公与子思之间关于师徒和朋友关系的纠纷,就是这种矛盾关系的说明;齐王和孟子都不愿意主动上门拜会对方,也是这种紧张关系的展示。

## 三、师父与师友:含混而模糊的师徒伦理

在人际交往所发生的各种关系中,师徒关系是一种很特殊也很复杂的人伦关系。汉代学者班固就曾经谈到过这种关系的复杂性,他说:"师弟子之道有三:《论语》曰:朋友自远方来。朋友之道也。又曰:回也,视予犹父也。父子之道。以君臣之义教之。君臣之义也。"(《白虎通德论·辟雍》)在他看来,师徒关系包含朋友之道、父子之道和君臣之义。一方面,师徒如父子,所谓"一日为师,终身为父",讲的就是这个意思。所以,师待徒如子,徒视师如父;师称徒曰弟子,徒称师曰师父,师徒关系被界定为如同父子一样的上下等级关系。另一方面,师徒如朋友,切磋道艺,责善辅仁,教学相长,所以有"师友"之称。在这里,师徒关系又被界定为如同朋友一样的平等关系。但是,师徒如父子,而又不能完全等同于父子,所以"服不及师"。师徒如朋友,而又超越朋友,所以又有事师如事父的礼俗。因此,我认为,师徒关系是一种具有复杂性、

含糊性和不稳定性的人际关系。

首先,我们来看看师徒关系与父子关系的异同。

在传统社会,师徒如父子,师、父同尊,弟子称老师曰"师父",就是师、父同尊 的明证。所以,俗语说:"一日为师,终身为父。" 传统社会普遍称呼老师为 "先生", "先生"这个词,从字面上看,是指先我而生之人,或者指始生之子,即家中的长子, 如《诗·大雅·生民》说:"诞弥厥月,先生如达。"朱熹解释说:"先生,首生也。" (《诗集传》) 但是,在古代,作为一个专用名词,"先生"多指父兄,或者是年长有 学问的人、如《论语・为政》说:"有酒食、先生馔。"朱熹解释说:"先生、父兄 也。"(《论语集注》)《孟子·告子下》说:"先生将何之?"赵岐解释说:"学士年长 者,故谓之先生。"(《孟子章句》)而作为老师的称呼,则是一个更为广泛的用法。 《礼记·曲礼上》说:"从于先生,不越路而与人言。"陈澔《集说》引吕氏云:"先生 者,父兄之称。有德齿可为人师者,犹父兄也,故亦称先生。以师为父兄,则学者自比 于子弟, 故称弟子。""先生"这个词, 由父兄之称引申为老师之称, 吕氏讲得很清楚, 就是因为老师同尊于父兄,所以其称号自可转换。学者以老师为父兄,相应地,老师便 以学者为弟子。老师与弟子的关系,基本上等同于父子关系或兄弟关系。需要补充说明 的是,师徒如父子,也如同兄弟,所以师称徒为"弟子"或者"徒弟"。但是,在古代 中国. "长兄如父". 兄长的角色地位与父亲相近, 父子关系可包容兄弟关系。所以, 师徒如兄弟, 实际上还是父子关系的一种延伸。

老师对待学者,如子如弟,学者对待老师,如父如兄。如《礼记·曲礼上》说: "从于先生,不越路而与人言。遭先生于道,趋而进,正立拱手。先生与之言,则对。 不与之言,则趋而退。……先生书策琴瑟在前,坐而迁之,戒勿越。……侍坐于先生, 先生问焉,终则对,请业则起,请益则起。父召无诺,先生召无诺,唯而起。"这种侍 候先生的礼仪,与侍候父兄,基本上没有区别。所以,李昌黎说:"苟欲尽夫为父为师 之道者,无他,惟严与正而已。治之以严,教之以正,罔不尽善,虽文王为父,仲尼为 师,不过如是也。苟欲尽夫事父事师之道者,无他,惟敬与顺而已。敬之以礼,顺其教 命,则罔有不令,虽曾参之为子,颜回之为弟子,不过如是。盖父犹天也,师犹父也, 其势虽殊,其尊一也。"(《乐善录・严正》) 另外,据《论语・先进》载:颜渊是孔子 的得意门生、颜渊视孔子如父、孔子也待颜渊如子。所以、颜渊死后、孔子提出用安 葬儿子伯鱼的规格安葬颜渊。孔子安葬伯鱼,有棺而无椁。因此,当颜渊的父亲颜路 请求孔子卖车为颜渊买椁时,被孔子拒绝了。接下来,颜渊的那帮同学想厚葬颜渊, 孔子也不同意。同学们仍然执意很丰厚地安葬了颜渊。孔子知道后,很感伤地说: "回也视予犹父也,予不得视犹子也。非我也,夫二三子也。" 意思是说,颜回呀! 你把我当成父亲一样看待,我却没能把你当成儿子一样对待,这种违背规矩的安葬, 不是我的主意,是你那帮同学干的。这件事情,也很能说明师徒关系与父子关系的一

古代学者以师、父同尊,将师徒关系诠释为父子关系,其内在原因,就是为了有效 地传道授业。弟子事师如父,则师所代表的道,就自然尊贵。师待学者如子,则师对弟 子自有一种如父亲般的无限负责精神。这样,既能保持道的尊贵地位,也能使传道工作 有效地展开。所以,古代学者将师徒关系诠释为父子关系,正体现了他们敬学重道的良苦用心。清人唐甄说:"教者贵亲,亲则易知;承教者也贵亲,亲则易化。煦妪覆者,如鸡之伏卵子,而后教可施焉。"(《潜书·讲学》)将师徒关系诠释为父子关系,正是"教者贵亲"思想的具体要求。"亲则易知"、"亲则易化",与我们常说的"以情动人"、"以情育人"的教学原则,正相吻合。因此,人类学家陈其南在《老师的社会角色》一文中指出:老师不仅是一项职业,也是一项良心的工作,其身份相当于我们社会的母亲;老师与弟子的关系,是契约性与情感取向相混合的关系。

师父同尊,师徒如父子。这是师徒关系与父子关系相近似的一面。另外,进一步考察,我们也会发现它们之间有不完全相同的地方。

首先,在古代社会,君子不亲教其子,往往是易子而教,或者是设塾聘师教之。从这里可以看到,为父与为师、为徒与为子,还是有区别的。关于这个问题,我将在第十讲讨论父子关系时,再与大家讨论,这里就不多说啦。

其次,从丧服制度上看,师徒关系与父子关系的区别,表现得尤其明显。据《礼记·檀弓上》说:"孔子之丧,门人疑所服。子贡曰:昔者夫子之丧颜渊,若丧子而无服。丧子路亦然。请丧夫子若丧父而无服。"师丧弟子,若丧子而无服;弟子丧师,若丧父而无服。这说明,在丧服制度上,师徒与父子确有区别,师徒关系与父子关系确有不能完全等同的地方。古代学者在"师不立服"的问题上,有大体一致的看法。如《性理会通·人伦》引程子曰:"师不立服,不可立也。当以情之厚薄、事之大小处之,如颜闵于孔子,虽斩衰三年可也,其成己之功与君父并。其次各有浅深,称其情而已。下至曲艺,莫不有师,岂可一概制服。"又说:"圣人不制师之服,师无定体,如何是师?见彼之善而己效之,便是师也。故有得其一言一义如朋友者,有相亲炙而如兄弟者,有成就己身而恩如天地父母者,此岂可一概服之。故圣人不制其服,心丧之可也。孔子死,门人一时心丧,又岂可责其一概,以传道久近而各尽衰之隆杀,如子夏独居三年,然后归。"据此可知,古代"师不立服",是由师徒关系的特殊性和含糊性决定的。就老师的类别来说,有道师,有业师,有一字之师;就师徒关系言,有如父子者,有如兄弟者,有如朋友者,未可一概而论,所以是"师服无定体"。这在一定程度上也体现了师徒关系与父子关系的区别。

最后,师徒关系与父子关系的区别,还体现在弟子事亲与事师的不同态度上。据《礼记·檀弓上》说:"事亲有隐而无犯,左右就养无方,服勤至死,致丧三年。事君有犯而无隐,左右就养有方,服勤至死,方丧三年。事师无犯无隐,左右就养无方,服勤至死,心丧三年。"就事亲与事师二者来说,相同的地方,有"左右就养无方"和"服勤至死"二项,这是师徒关系同于父子关系的地方。不同的地方,也有二项:其一是"有隐而无犯"(事亲)和"无犯无隐"(事师)的区别。为什么会有这样的区别呢?陈澔《集说》引朱氏曰:"亲者,仁之所在,故有隐而无犯。君者,义之所在,故有犯而无隐。师者,道之所在,故无犯而无隐也。"又引刘氏曰:"父子主恩,犯则为责善而伤恩,故几谏而不可犯颜。君臣主义,隐则是畏威阿容而害义,故匡救其恶,勿欺也而犯之。师生处恩义之间,而师者道之所在,谏必不见拒,不必犯也;过则当疑问,不必隐也。"即父处于恩、仁之间,故"有隐而无犯";师处于恩、义之间,故

"无犯无隐"。其二,是"致丧"(事亲)与"心丧"(事师)的区别。所谓"致丧", "极其哀毁之节也";所谓"心丧","身无衰麻之服,而心有哀戚之情,所谓若丧父而 无服也"(陈澔《礼记集说》引刘氏言)。这段文字,是古代礼书中关于师徒关系与父 子关系之异同的一个比较全面的总结。

接下来,我们讨论师徒关系与朋友关系的异同。

有一个问题,不知道大家注意到没有?就是:古代中国重视教学,强调"教学为先",提倡尊师重教,把老师的位置提升到与天、地、君、亲同尊并重的地位。可为什么在人际五伦中,不讲师徒伦理?这的确是一个颇费思索的问题。关于这个问题,《同话录》解释说:"人之五伦,朋友寓焉,而不言师。三人行,必有我师焉。是师寓于朋友中矣。"朱熹解释说:"师之义,即朋友,而分则与君父等。朋友多而师少,以其多者言之。"(《朱子语类·力行》)读了这两段文字,我们才明白,是因为师徒关系寓于朋友伦理之中,或者说,因师徒关系与朋友关系很相似,所以,人际五伦不及师徒,而以朋友涵盖之。我想,这是大致中肯的解说,这也说明师徒关系与朋友关系,确有比较近似的地方。

其一,道之所存,师之所存。师徒关系,就是传道与受道的关系。师徒之间的交结,就是着眼于道德学问的修为讲习上。而朋友交结也是如此,如曾子说:"君子以文会友,以友辅仁。"(《论语·颜渊》)这个"文",就是学问道德,就是道。朋友交结,与师徒相交一样,是以道相合,以道求友,以道求师。所以,荀子说:"友者,所以相有也,道不同何以为友?"(《荀子·大略》)郑玄说:"朋友虽无亲,有同道之恩。"(《仪礼注》)从这个意义上看,师徒与朋友,其联结点都在于道,的确是比较相近的人伦关系。

其二,我在下面将要详细说到,古代学者特别是早期儒家学者,对友道的界定,大致都着眼于同门生徒间互相佑助的意义上。或者认为"同师曰朋,同志曰友",或者说"同门为朋,同志为友"。简单地说,朋友关系就是以志同道合为核心的同学关系。这种同学关系虽然与师徒关系不同,但是,它们都是在教学过程中发生的人伦关系,所以也有类似的性质。

其三,我在前面讲到,师徒关系近似于父子而又不完全等同于父子,父子相处,"有隐而无犯",所以,孟子说:"父子责善,贼恩之大者。"(《孟子·离娄下》)师徒相处,"无犯无隐",道之所在,师之所存,"谏必不见拒,不必犯也;过则当疑问,不必隐也"(陈澔《礼记集说·檀弓上》引刘氏言)。师徒之间的相处之道,异于父子,而近于朋友。因为朋友交结,责善辅仁,孟子说:"责善,朋友之道也。"(《孟子·离娄下》)孔子也说:"朋友切切偲偲。"(《论语·子路》)所谓"切切偲偲",据马融说,是"相切责之貌"(何晏《论语集解》引)。可以说,责善辅仁,是朋友和师徒的共同伦理法则。

师徒关系与朋友伦理的相近之处,已有上述三点。所以,朋友可以涵盖师徒,人伦有五,包括朋友而不及师徒,其原因就在于此。正是因为师徒关系与朋友关系有上面讲的几点相近之处,所以,在古代文献中,往往"师友"并称。

正像师徒关系与父子伦理是同中有异一样,师徒与朋友、也存在着同中有异的问

题。首先,"师之义,即朋友,而分则与君父等"(《朱子语类·力行》),在学问道德的研习修为上,师徒关系等同于朋友伦理;但是在尊卑等级上,师徒关系则与君臣、父子相类。这种不同,是由传统社会敬学、重道的观念决定的。同时,也与老师、朋友在学问道德的修为上所起的不同作用有关。如孔子说:"学而时习之,不亦说乎;有朋自远方来,不亦乐乎。"(《论语·学而》)这句话与《礼记·学记》"安其学而亲其师,乐其友而信其道"相同,都体现了这样一个修为过程:即先择师学道,略通其道之后,再与朋友讲习,在讲习中巩固对道的理解和认识,在讲习中获得体悟道的乐趣。所以,在学问道德的研习修为上,师、友之别,不仅有先后之别(师先教之,友后增之),而且还有主次之别,轻重之别,宽严之别。如荀子认为:"非我而当者吾师也,是我而当者吾友也。"(《荀子·劝学》)就有师严友宽的意思。荀子说:"与师为国者帝,与友为国者王。"(《荀子·官人》)郭隗先生也说:"帝者与师处,王者与友处。"(《战国策·燕策》)讲的是师重友轻的意思。所以,在对待师与友的问题上,古代学者重师亲友,以师为第一位,等同于君父而敬之;以友为第二位,等同于兄弟而亲之。这是由师、友在学问道德的研习修为上所起的不同作用决定的。

总之,师徒关系的不确定性,表现在两个方面:一是它近似于父子关系,师视徒如子,徒事师如父;二是它类似于朋友关系,师徒彼此视对方为朋友。或者说,师徒关系是一种介于父子与朋友之间的人伦关系。师徒如父子,师视徒如子,徒事师如父,这是师徒间相互的负责态度在礼仪上的表现。但是,师徒又不同于父子,师徒间的联系纽带是道,徒对师的角色期待是道的化身,师对徒的角色期待是对道的体悟者和实践者。而对道的研习与体悟,又当如朋友间的切切偲偲。所以,从礼仪上讲,师徒如父子;从学问道德的研习修为上讲,师徒如朋友。

## 四、以文会友、以友辅仁——中国人的友道传统

下面,我们在这里附带讨论一下传统中国人的友道传统。

讨论中国人的友道传统,我想从朋友伦理的特殊性说起。因为在纲纪人类社会的五 大基本伦理中,朋友伦理处于一个非常特殊的地位。

首先,与五伦中的前四伦相比,朋友关系是一种始终游离在家族伦理之外的人伦关系。五伦的分类标准是双重的,或以人类群体关系的产生方式为依据,认为父子、兄弟是"天属"关系,夫妇、君臣、朋友是"人合"关系,或以血缘亲疏为依据,认为父子、兄弟、夫妇是家族伦理,君臣、朋友是社会伦理。无论是用哪一种标准分类,与人际五伦中的前四伦相比,朋友一伦总是显得相对疏远而特殊。它在五伦中的位置,大体与君臣一伦相近,是一种社会伦理和"人合"关系。但是,古代学者,特别是儒家学者,为着整合社会秩序的需要,为了论证君权的合法性和权威性,一直在努力从理论上将君臣关系家族化,以孝释忠,以父子伦理诠释君臣伦理。这项工作经过学者的不断努力,至迟在秦汉时期已经完成,并且取得了深入人心的影响。君臣伦理的家族化在秦汉时期已基本完成,因此,君臣伦理可视为家族伦理。这样,在人际五伦中,只有朋友一伦独立于家族伦理之外,或者说,五伦中真正具有社会伦理特色的,只有朋友一伦。当

然,我们也发现,古代学者特别是儒家学者,也曾企图将朋友伦理家族化,他们以兄弟关系诠释朋友关系,就体现了他们在这方面的努力。如子夏认为"四海之内皆兄弟"(《论语·颜渊》),这是后代学者以兄弟关系诠释朋友关系的经典依据。以兄弟诠释朋友,把朋友关系等同于兄弟关系,这是传统社会比较普遍的现象。这种情况,正如冯友兰先生所说:"传统的五种社会关系:君臣、父子、兄弟、夫妇、朋友,其中有三种是家族关系。其余两种,虽然不是家族关系,也可以按照家族来理解。君臣关系可以按照父子关系来理解,朋友关系可以按照兄弟关系来理解。在通常人们也真的是这样来理解的。"(冯友兰《中国哲学简史》第27页,北京大学出版社1985年版)但是,古代学者的这种努力并没有达到预期的效果,虽然从古到今,人们常常以兄弟称朋友,把朋友视为兄弟(这也许是中国特有的),但它并没有完全像君臣伦理那样家族化,仍然有比较浓厚的社会伦理特色。这一方面与朋友伦理的特殊性有关,另一方面是因为它缺乏君臣伦理家族化的权力支撑和制度保证。所以,在人际五伦中,朋友一伦始终游离于家族伦理之外,成为五伦中有特殊意义的一种人伦关系。

其次,朋友一伦不仅始终游离在家族伦理之外,而且与五伦中的其他四伦相比,它还有势轻、名小、亲疏的特点。最明显的例证,就是朋友一伦居于五伦之末,而且古代学者在历数人际五伦时,往往是前四伦并提,而略去朋友一伦。以朋友一伦居于五伦之末,大概就隐含了它与前四伦不伦不类的意思,也显示其势轻、名小、亲疏的特点。因为人际五伦按照君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友的顺序排列,就有明显的轻重主次之分。古代学者往往前四伦并提,而忽略朋友一伦,大概也有轻贱朋友一伦的意思。朋友一伦有势轻、名小、亲疏的特点,所以,宋元以来,学者往往有友道衰微的感叹,如朱熹说:"朋友乃彝伦之一,今人不知有朋友之义者,只缘但知有四个要紧,而不知朋友亦不可阙。"(《朱子语类·力行》)再说,古代儒家主张"以文会友",如曾子说:"君子以文会友,以友辅仁。"(《论语·颜渊》)而"文"在儒学中又处于相对次要的位置,如孔子说:"行有余力,则以学文。"(《论语·学而》)这说明,朋友一伦在仁道的修炼过程中,只起辅助作用,因而在人伦中处于相对次要的位置。

再次,朋友一伦在五伦中的特殊性,还在于它的包容性。明人钟惺说:"人与人相与也,虽君臣、父子、夫妇、兄弟中,亦何尝无朋友哉?然必专立朋友之名与数者而五,何也?"(《策问》)这个发问,引人深思。的确,按照现代的观点考察,君臣、父子、夫妇、兄弟的最佳相处方式是朋友之道,或者说,它们之中都应包含友道的因素。朱光潜先生在《谈交友》一文中就谈到过这个问题:"如果我们把人与人中间的好感称为友谊,则无论是君臣、父子、夫妇或是兄弟之中,都绝对不能没有友谊。就字源说,在中西文里'友'字都含有'爱'的意义。无爱不成友,无爱也不成君臣、父子、夫妇或兄弟。换句话说,无论哪一伦,都非有朋友的要素不可,朋友是一切人伦的基础。懂得处友,就懂得处人,就懂得做人。一个人在处友方面如果有亏缺,他的生活不但不能是快乐的,而且也决不能是善的。"朋友是一切人伦的基础,这说明朋友伦理具有极强的包容性,人际五伦中的前四种人际关系的和谐相处,在一定程度上都必须以友道为基础。

总之、朋友一伦、与人际五伦中的前四伦相比、是唯一一种具有社会特色的伦理、

有势轻、名小、亲疏的特点。在五伦中,它不仅处于特殊的位置,而且还处于相对次要的地位。或者说,是处于一个相对敏感的位置。这是最要紧的问题,我在下面还会详细讨论它。

朋友一伦在儒家五伦中处于相对特殊和次要的位置。其实,进一步考察,我们发现,古代儒家学者对朋友伦理的态度,也未可一概而论。可以说,他们对朋友伦理是持着一种相当微妙而复杂的态度。从家族取向的社会心理和重家族伦理的观念出发,他们贱视朋友伦理,从对"朋而成党"的高度警觉出发,他们警视朋友伦理。但从学问道德的修为和责善辅仁的作用上,古代学者又特别重视朋友伦理,认识到朋友伦理在整个人伦关系中的重要性。

古代学者非常看重朋友伦理在学问道德之讲习上的佑助之功,他们以朋友关系诠释师徒关系,以"师友"并称,就足以说明朋友伦理在学问道德之讲习上的重要性。以朋友相处为乐者,也是看重朋友在学问道德之修为上的佑助之功。所以,《诗经·小雅·常棣》说:"虽有兄弟,不如友生。"看到朋友伦理在兄弟伦理之外存在的重要性和必要性。朋友交接,不仅对学问道德的讲习有特别重要的作用,而且还是"人伦之本务,王道之大义",是维持整个人类社会秩序的根本。所以,《性理会通·人伦》说:"必欲君臣、父子、兄弟、夫妇之间,交尽其道而无悖焉,非有朋友以责其善、辅其仁,其孰能使之然哉!故朋友之于人伦,其势若轻而所系为甚重,其分若疏而所关为至亲,其名若小而所职为甚大。此古之圣人修道立教所以必重于此,而不敢忽焉者也。"又说:"夫人伦有五,而其理则一。朋友者,又所借以维持是理而不使悖焉者也。由乎四者之不求尽道,而朋友以无用废,然则朋友之道尽废,而责善辅仁之职不举,彼乎四者又安得独立而久存哉!"所以,古人常常认为朋友是"人伦之本务,王道之大义",甚至认为它是"纲纪人伦"、"维持是理"的根基。

总之,古代学者不仅重视朋友在学问道德之讲习上的佑助之功,而且还认为它是"人伦之本务,王道之大义",是维持整个人伦秩序的基础。那么,朋友伦理何以有如此重要的作用呢?我认为:这是由朋友伦理修身养性的功能决定的。大家知道,儒家修务的步骤是修身、齐家、治国、平天下,其中,修身是齐家、治国、平天下的基础。如果说,五伦中的父子、兄弟、夫妇伦理的功能是齐家,君臣伦理的功能是治国、平天下,那么,朋友伦理的功能则是修身养性。如此,儒家创设和阐释的五伦,就正好与它提倡的修务步骤,合若符契。而朋友一伦的基础和主干地位,也在此明显地体现出来了。

朋友一伦在人际五伦中的基础和主干地位,是由朋友伦理的修身养性功能决定的。考察古人特别是早期儒家学者对友道的界定,就可明白这一点。古代学者特别是早期儒家学者对友道的界定,都着眼于道德学问的修为方面,甚至是局限于同门生徒间互相帮助的意义上。如孔子说:"学而时习之,不亦说乎!有朋自远方来,不亦乐乎!"(《论语·学而》)包咸说:"同门曰朋。"(何晏《集解》引)郑玄解释说:"同师曰朋,同志曰友。"(邢昺《疏》引郑玄注《大司徒》)班固也说:"同门曰朋,同志曰友。"(《白虎通德论·三纲六纪》引《礼记》)总之,"朋"是同门生徒的意思,相当于我们今天说的同学。再说"友"这个字,"友"的初义,当是兄弟间互相佑助的意思。友者,

有也,佑也,助也。所以,古代学者多以"有"释"友",如荀子说:"友者,所以相有也。"(《荀子·大略》)班固说:"友者,有也。"(《白虎通德论·三纲六纪》)友、有、佑三词,在古代声近义通,所以可以互通互释。因此,"朋友"的本义,应当是指同门生徒间互相保有、互相佑助的意思。

同门生徒间的互相帮助,包括物质财富和道德学问两方面。就物质财富而言,古人认为朋友之间有"通财之义",即共享财物。如《论语·乡党》说:"朋友死,无所归。曰:于我殡。"意思是用自己的财物帮助朋友办丧事。又说:"朋友之馈,虽车马,非祭肉,不拜。"意思是说,朋友的赠品,即使是车马,只要不是祭肉,在接受时都不行礼。言下之意,就是可以心安理得地接受。所以,孔安国解释说:"不拜者,有通财之义。"(何晏《集解》引)朱熹也认为:"朋友有通财之义,故虽车马之重,不拜。祭肉则拜者,敬其祖考,同于己亲也。"(《集说》)又,子路说:"愿车马衣轻裘,与朋友共,敝之而无憾。"(《论语·公冶长》)愿意把我的车马衣服与朋友共同享用,即使用坏了,也无所谓。墨子说:"据财不能以分人,不足与友。"(《墨子·修身》)班固说朋友相处,"货则通而不计,共忧患而相救"(《白虎通德论·三纲六纪》),"朋友之际,五常之道,有通财之义,赈穷教急之意"(《白虎通德论·文质》),这些都是对朋友之间"通财之义"的阐释。

同门生徒间的互相佑助,主要还是体现在学问道德上。如早期儒家学者讲友道,多集中在同门生徒之间,以责善辅仁和直谅多闻为主要内容的道德学问的修为上。如《论语》开篇讲"有朋自远方来",就是指同门生徒间讲习学问的乐趣。《诗经·小雅·常棣》说:"虽有兄弟,不如友生。"不是说兄弟不如朋友亲近,而是说朋友比之兄弟,更有利于学问道德的切磋琢磨,所以,《毛传》解释说:"朋友之义,切切然。"孔颖达《疏》也说:"朋友之交则以义,其聚集切切节节然,相劝竞以道德,相勉励以立身,使日有所得,故兄弟不如友生也。"总之,古代学者特别是儒家学者,在讨论学问道德的学习和锻炼时,没有不提及友道的。同时,值得注意的,还有早期儒家学者提出的"以文会友"问题。如曾子说:"君子以文会友,以友辅仁。"(《论语·颜渊》)孔安国解释说:"友以文德合。"(何晏《集解》引)这个"文"或"文德",就是学问道德,就是道。朋友相交,以道相合,以文会友,以道会友。

总之,古代学者特别是早期儒家学者,大致都把友道界定在同门生徒之间相互佑助的意义上,而又主要把朋友伦理理解为"责善辅仁"的修身伦理。

最后说说朋而成党的问题。

古代学者特别是儒家学者,一方面认为朋友伦理有势轻、亲疏、名小的特点,另一方面却又认为它是"纲纪人伦"的根基,是"人伦之本务,王道之大义"。这个表面上看来自相矛盾的观点,实际上体现了古代学者对待朋友伦理所持的一种相当微妙而又复杂的态度。他们提倡交友,是因为看到朋友交接在"责善辅仁"、修身养性方面的重要作用,这是其他四伦无法取代的。但是,他们又特别担心朋而成党的问题。孔子对此就表现出高度的警觉,因此,他一再强调:"君子矜而不争,群而不党。"(《论语·卫灵公》)"君子周而不比,小人比而不周。"(《论语·为政》)"君子和而不同,小人同而不合。"(《论语·子路》)先秦儒家学者把朋友置于五伦之末,古代学者讨论人伦,多

重前四伦而忽略朋友一伦,任其淹没,甚至发展到如朱熹所说的"今人不知有朋友之义者"的情形,这在一定程度上就说明,古人因担心朋而成党,而不大提倡朋友交结。再说,古代学者讲友道,往往将之局限在"责善辅仁"的学问道德的切磋上,这也说明他们不愿意看到朋友交结越出切磋道德学问的范围,向其他如政治方向发展。同样,古人以兄弟诠释朋友,正像他们以父子诠释君臣,将君臣关系纳入家族伦理的范畴一样,也企图将朋友关系家族伦理化,从而达到限制朋友交结越界发展的目的。总之,古代学者在阐释和界定朋友伦理时,所做的种种努力,皆流露出他们对朋而成党的高度警觉。

我认为,朋而成党,是一个必然的趋势。友道的选择性、平等性、诚信原则以及志同道合和责善辅仁的特点,使他们能够组成一个具有向心力、凝聚力和战斗力的群体。与那种需要礼法等外力作用来维持的群体关系相比,朋友关系虽然缺乏制度上的保证,但是,因为他们有共同理想、追求或利益的驱使,所以构成党派的可能性就极大。因此,无论是儒家,还是法家,都表现出对朋而成党的高度警觉。如,汉末朱穆目睹当时"浮华交会"渐成朋党的形势,著《绝交论》,重申古代朋徒讲习的友道。这种对古代友道的重申,实际上就是对当代朋党局面的担忧。意味深长的是,在古代中国,朋党虽被严厉禁止,但很多改革活动(包括政治改革和文学革新),却又都是借朋党的力量来完成的,组成朋党的成员,又多是同门生徒或门生故吏。对此,侯外庐先生的说法值得重视:"这种师弟关系的密切,与经学家法的笃守……是封建制度在中国特有的一种官僚系统所表现出来的现象,一直沿袭到后来的书院制。封建制的党争常是拿这种学派作号召的。"(《中国思想通史》第二卷第 354 页,人民出版社 1957 年版)

有共同理想、追求和利益的人群,结成朋友性质的"战友关系",是产生政党政治和阶级政治的基础和前提。古希腊罗马城邦制度的建立,就是依赖于城邦公民在海外殖民活动中,自动建立起来的有共同政治利益和经济利益的"战友同盟"。顾准先生认为,这就是古代西方政党政治的原型,之后的阶级政治和民主政治都是在这个基础上形成的(《希腊城邦制度——读希腊史笔记》,见《顾准文集》,贵州人民出版社 1994 年版)。在古代中国,朋友联盟应当是具备这种发展潜力的,汉末党人运动就初步显示了这种发展的可能性。然而,古代中国是一个家族取向的社会,朋友关系早已被涂上浓厚的家族色彩;古代中国也是一个道德取向的社会,朋友关系也完全被道德所浸润。因此,它不可能发展成为制度化、组织化的"战友同盟",汉末党人运动无组织、无纪律的松散特点,就是一个典型的例子。所以,古代中国有发展出政党政治的潜力,却不具备这种可能。这是由古代中国社会的家族性质和道德特点所决定的。

#### 主要参考文献

- 1. 杨伯峻:《论语译注》,中华书局 1958 年版。
- 2. 杨伯峻:《孟子译注》,中华书局 1988 年版。
- 3. 汪文学:《传统人伦关系的现代诠释》,贵州民族出版社 2004 年版。
- 4. 汪文学:《试论中国古代人伦中的朋友伦理》,《江汉论坛》2007年第12期。

# 第十讲 中国人的父子伦理

### ——兼论传统社会的孝敬观念和家庭教育

在以宗法制为特点的传统中国社会,父子伦理受到特别重视。父子关系居于家庭伦理的中心地位,一切家庭人伦和亲属称谓,都围绕着父子伦理展开,甚至像君臣、朋友、师徒、邻里等具有社会伦理特色的人伦关系,也在不同程度上受到父子伦理的支配和影响。尽管学者在历数人际五伦时,总是习惯沿着君臣、父子、夫妇、兄弟、朋友的顺序排列,似乎君臣关系因居于首位而显得特别重要。但是,事实上,君臣伦理是由父子伦理推衍而成的,臣对君的忠,是从子对父的孝的意义上演绎过来的;君王用来治理国家的方法,也是对父亲治理家庭的方法的借鉴。所以,就父子、君臣二伦来说,父子是体,君臣是用,父子伦理是君臣伦理的基础。从核心家庭的结构看,夫妇伦理当然特别重要。西方社会就是如此,西方社会的亲属关系、社会行为和文化特征,均以夫妇伦理为支配原则,并由此衍生出夫妇型的文化模式。但是,在古代中国这个宗法制社会里,一切社会关系皆已家庭化,一切亲属关系都受到父子关系的支配,所有的社会行为和文化特征,都围绕着父子这个轴心展开,由此衍生出父子型的文化模式。所以,与西方社会以夫妇伦理为主干不同,传统中国社会伦理的主干和核心,是父子伦理。

概括地说,中国文化是父子型的文化,中国伦理的核心是父子伦理。因此,讨论中国人的父子伦理,实际上是洞察中国文化和中国伦理的一个重要途径。

## 一、母怀爱、父怀敬:父子疏离与母子亲近的情感背景

讨论中国人的父子伦理,我想从"爱"、"敬"、"孝"这几个有关中国伦理的关键词说起。

按照传统中国人的看法,"爱"是一种出自天性的诚挚自然之情,"敬"则是一种在外力作用下的人为之情。或者说,"爱"是自然性的,"敬"是社会性的。看看"敬"字的字形结构,就可明白这一点。"敬"的初形是"苟",变化而成"敬"字。"苟"的本义是恭敬谨慎,其后演变为"敬"字,增加了"女"符,表示有外力迫使其恭敬谨慎。这个外力是什么呢?照中国人的说法,就是礼。是在礼的作用下表现出来的恭敬谨慎,所以是人为之情。再看"爱"字,爱字从心,意谓从心里发出的自然之情。

敬和爱的区别,古人分辨得很清楚的。如庄子说:"以敬孝易,以爱孝难。"(《庄子·天运》)孝敬长辈,因敬而孝,是人为之道,只要在外表上表现得恭敬有礼,就行了,所以容易;因爱而孝,是自然之道,要从内心里表现出来,所以不容易。还有,

扬雄说:"婴犊母怀不父怀,母怀爱也,父怀敬也。"(《法言·问道》)"婴犊母怀不父怀",即婴儿、牛犊喜欢母亲,不喜欢父亲,为什么呢?因为喜欢母亲,是天性之情,是爱;喜欢父亲,是人为之情,是敬。在没有外力驱使的情况下,在没有礼的规范和限制的情况下,人类是重自然之情而轻人为之道的。"婴犊母怀不父怀",讲的就是这个道理。

刘劭《人物志·八观》中,也有一段话,专门讨论爱、敬问题。他认为:"人道之极,莫过爱、敬。"所以,《孝经》"以爱为至德,以敬为要道"。因此,儒家经典"《礼》以敬为本,《乐》以爱为主"。在他看来,爱与敬是有区别的,"爱不可少于敬,少于敬,则廉节者归之,而众人不与。爱多于敬,则虽廉节者不悦,而爱接者死之,何则?敬之为道也,严而相离,其势难久。爱之为道也,情亲意厚,深而感物"。刘劭这段话,对爱、敬的说明和区分相当准确。在他看来,爱是敬的基础,建立在爱之上的敬,才是发自内心的敬。在通常情况下,敬有"严而相离,其势难久"的特点,所以需要用礼法来维持它,来保证它,尽管如此,也往往容易流于貌敬心非。而爱则是发自内心的,是自然的,有"情亲意厚,深而感物"的特点,是一种更适合人的自然本性的情感。所以,在不需要礼法维持的情况下,它也能自然长久。

母怀爱,父怀敬。由爱而亲,由敬而尊。古代中国人关于母爱、父尊问题的讨论, 有助于我们对爱与敬的区别的进一步理解。如《礼记・表记》说:"使民有父之尊,有 母之亲,如此而后可以为民父母矣,非至德其孰能如此乎?今父之亲子也,亲贤而下无 能:母之亲子也,贤则亲之,无能则怜之。母亲而不尊,父尊而不亲。"这段文字有两 个问题值得注意:其一,父母对孩子的态度不同。父亲对孩子是"亲贤而下无能",即 喜欢贤能之才而讨厌无能之子,父亲对孩子的态度,有点近乎惟才是亲。母亲则不同, 她对孩子是"贤则亲之,无能则怜之",即贤能之子固然值得喜欢,但无能之儿也须爱 怜。这个问题,我下面还要讲,就不多说了。其二,由于父母对孩子的不同态度,从而 决定了孩子对父母的不同情感取向,即"母亲而不尊,父尊而不亲",也就是说,母亲 亲近但不尊严,父亲尊严但不亲近。值得注意的是,在这段文字中,"亲"、"尊"二字 出现了两次,并且都是以"尊"隶父、以"亲"属母。尊者,敬也,严也;亲者,爱 也、慈也。所以、《孝经・圣治》说:"圣人因严以教敬、因亲以教爱。" 以尊隶父、即 就是说,孩子于父亲只有敬,父亲于孩子便是严,缺少爱慈的成分,所以说"父尊而 不亲"。以亲属母,即就是说,孩子于母亲是爱,母亲于孩子是慈,所以"母亲而不 尊"。父子关系与母子关系的区别,也即敬与爱、尊与亲的区别,在这段文字中讲得非 常清楚。

"母亲而不尊,父尊而不亲",这种观点也体现在《孝经·士章》的下面这段话中: "资于事父以事母,而爱同。资于事父以事君,而敬同。故母取其爱,而君取其敬。兼 之者,父也。"这里所谓的爱、敬,分别等同于上引《礼记·表记》中的亲、尊。事母 以爱,事君以敬,事父则兼爱、敬。君、父同体,以事父之道事君,所以事君主敬。事 母主爱,所以"母亲而不尊"。事父兼爱、敬,之所以提及爱,这正如《孝经·圣治 章》所说:"父子之道,天性也,君臣之义也。"父子天性,也有爱的成分,但父子间 爱的成分不仅比母子间少,而且还隐藏得很深,因此往往被人们忽略。再说,"父子间 天然关系固然存在,但不十分坚强"(莫罗阿《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》第48页,安徽文艺出版社1998年版),即天性的成分少,而出于天性之爱也较母子为弱,所以"父尊而不亲"。

爱出于天性,是发自内心的自然之情,具有"情亲意厚,深而感物"的特点。所以,对爱的需求,是人类的本能。精神分析学家弗洛姆著《爱的艺术》一书,对爱的艺术进行了专门的研究,他认为:爱是人类生存的必然需要,爱是对人类生存问题的回答。因为在人类的成长过程中,逐渐呈现出一种分离状态,人类的成长过程就是一个逐渐分离的过程——与母亲的分离,与自然界的分离。因分离而产生孤独和焦虑情绪,孤独犹如一座监狱,孤独的人就是关押在监狱中的疯子。因此,人最迫切的需要就是克服分离,从而使自己从孤独中解脱出来。克服分离、解脱孤独的重要途径是倾诉,找一个知己进行倾诉。倾诉是克服分离、摆脱孤独的临时方式,就像借助酒精与药物以摆脱孤独感一样,其取得的效果是暂时性的,周期性的。据弗洛姆说,克服分离、解除孤独的最佳途径是群居,在群居中"建立与群体及其风俗、习惯和信念一致基础上的结合"(弗洛姆《爱的艺术》第10页,安徽文艺出版社1986年版),人类在群居生活中达成的"一致",有种种类型,但只有人与人之间融为一体的"一致",才是真正的"一致",真正的协调。而这种"一致"和协调,就是爱。所以,在他看来,"没有爱,人类便不能存在"(弗洛姆《爱的艺术》第10页,安徽文艺出版社1986年版)。

爱和敬的区别,大体如此。再说孝道,儒家文化最明显的特征,就是重孝道,或者说儒家文化就是以孝为中心的文化。虽然墨、道、法等诸子百家也并不完全否定孝道,但是,相对而言,儒家却是最重孝道的,并且是把孝作为一切道德的根本属性,如《论语·学而》载有若说:"孝弟也者,其为仁之本与。"《孝经·开经明义》说:"子曰:夫孝,德之本也,教之所由生也。"《孝经·三才》说:"子曰:夫孝,天之经也,地之义也,民之行也。"《孝经·圣治》载:"子曰:天地之性,人为贵。人之行,莫大于孝。"

早期儒家文献中讲孝道,一般都是泛指子女对父母的态度,但在大多数情况下,又是侧重于强调儿子对父亲的态度。换句话说,儒家通常强调儿子对父亲的孝,而于儿子对母亲的孝,则往往是略而不论。为什么会这样呢?我认为,这大概是因为母子关系是"天然的关系",无须强调,也能自然和谐。就像"婴犊母怀"一样,是一种自然本性的流露。而父子关系则不同,虽然在父子间仍然存在着"天然的关系",但又往往因为种种原因,而容易发生疏远、对立情绪,所以需要特别强调,需要用孝道观念来维持其联系。因此,我觉得:孝道就是父子之道,孝道主要是用来维持父子关系的一套学说。所以,《孝经·圣治章》说:"孝莫大于严父,严父莫大于配天。圣人因严以教敬,因亲以教爱。"古代中国文献中的父亲形象,都是以"严"为特征的。同时,人们也认为"但有严父,必出好子"(《课子随笔钞》卷六),"父严而子知敬畏"(《袁氏世范·睦亲》)。为什么古代学者特别强调父亲角色的"严"的一面呢?这正如《孝经》所说:"圣人因严以教敬。"父亲因"严"而获"敬",只有严父才能获得子女的尊敬。所以,孔子论孝,屡言"无违",即无违于礼。孝以合礼为原则,而"礼者,敬而已矣"(《孝经·广要道章》)。孔子说:"上好礼,则民莫敢不敬;上好义,则民莫敢不服;上好

信,则民莫敢不用情。"(《论语·子路》)所以,孝道即敬道,孝道就是父子之道。

总之,父子之间因为种种原因而容易发生疏远、对立情绪,为了使父子之间不至于 因疏远、对立而发生根本性冲突,变成敌对关系,所以,古代儒家学者不遗余力地阐释 孝道,强调"孝莫大于严父"。孝道即敬道,孝道就是父子之道,它是儒家学者用来调 节父子疏离关系的理论武器。

### 二、君子远其子:父子疏离的文化根源

父子之间,骨肉之情,人之至亲,所谓"一体而两分,同气而异息"者也(《吕氏春秋·精通》)。古代学者特重父子伦理,提倡子孝父慈、子顺父爱等人伦规范。但是,在实际生活中,父子之间隐然有一条不可跨越的鸿沟,这条鸿沟导致了父子疏远、隔离,甚至敌对、抗争;或视若路人,甚或互相残杀。从上面我们对"爱"、"敬"、"孝"这几个中国伦理的关键词的讨论中,已经很明显地看到父子关系疏远、隔离的情况。其实,这种情况,不仅在古代中国文献中斑斑可见,在神话传说和民间故事中历历在目,甚至在西方社会也有相当明显的体现。追本溯源,我认为,父子间的疏远、对立情绪的产生,应当与古代"君子远其子"的礼俗现象有密切的关系。"君子远其子"的习俗主要体现在以下几个方面:

其一,君子不亲教子。讨论"君子远其子"的古代礼俗,我打算从家庭教育说起。 古人重视对子女的教育,这是人所共知的。但是在如何教育子女的问题上,古代中国有 一个"君子不教子"或"易子而教"的礼仪法则,这是大家不曾注意的。据现存文献 考察,最早涉及这个问题的,是《论语·季氏》:

陈亢问于伯鱼曰:"子亦有异闻乎?"对曰:"未也。尝独立,鲤趋而过庭。曰:'学《诗》乎?'对曰:'未也。''不学《诗》,无以言。'鲤退而学《诗》。他日,又独立,鲤趋而过庭。曰:'学《礼》乎?'对曰:'未也。''不学《礼》,无以立。'鲤退而学《礼》。闻斯二者。"陈亢退而喜曰:"问一得三,闻《诗》,闻《礼》,又闻君子之远其子也。"

据说,陈亢问孔子的儿子伯鱼:"子亦有异闻乎?"陈亢与孔子是师生关系,伯鱼与孔子是父子关系。陈亢疑心孔子、伯鱼间因父子亲情而另有传授,所以提出这个问题。伯鱼回答说:没有,但有两次问及读书的事情。一次是他一个人站在庭中,我"趋而过庭",他问道:学《诗》乎?我回答说:没有。他说:不学《诗》,无以言。于是,我就退而学《诗》。另一次也是他一个人站在庭中,我"趋而过庭",他又问:学《礼》乎?我回答说:没有。他说:不学《礼》,无以立。于是,我又退而学《礼》。如果说有"异闻"的话,就是这两次。仔细分析伯鱼的答辞,应该包含三层意义:其一,伯鱼"过庭方始受训,则知不常嘻嘻亵慢"(《论语注疏》卷十六),这体现了孔子、伯鱼父子之间的疏离关系。其二,伯鱼受训后,是"退而学《诗》","退而学《礼》",虽然我们不能证实孔子曾经是否"易子而教",但是,孔子未曾专门亲授

伯鱼,只是把伯鱼作为众多弟子中的一员,则是有依据的,这也就是"君子不教子"的意思。其三,伯鱼两次见到孔子"独立",都是"趋而过庭"。一个"趋"字,生动地再现了伯鱼对父亲因敬而畏的心理特征,可见孔子和伯鱼父子之间的关系,是相当森严而疏离的。总之,伯鱼答辞中的三层含义,有一共同点,就是父子间的疏远、隔离。所以,陈亢从中悟出了"君子远其子"的道理。

君子为什么不能亲教其子?这个问题,在现存文献中,最早是由公孙丑提出来的, 孟子对这个问题发表了自己的看法。据《孟子·离娄上》载:

公孙丑曰:"君子之不教子,何也?"孟子曰:"势不行也。教者必以正;以正不行,继之以怒。继之以怒,则反夷矣。'夫子教我以正,夫子未出于正也。'则是父子相夷也。父子相夷,则恶矣。古者易子而教之,父子之间不责善。责善则离,离则不祥莫大焉。"

孟子这段话,有三个问题值得注意: 其一, "君子不教子", 并不是弃子不教, 而是 "易子而教"。其二,"君子不教子"或"易子而教",是古已有之的礼仪法则,至于这 个礼仪法则起于何时,则不得其详。其三,君子之所以不亲教子,是因为"教者必以 正"。"教者必以正",必然导致父子之间因求其正而互相责备,互相责备就会使父子间 产生隔阂、伤害父子感情。而"易子而教"、正可避免这种伤害。孟子说:"夫章子、 子父责善而不相遇也。责善、朋友之道也;父子责善、贼恩之大者。"(《孟子・离娄 下》)以善相责,这是朋友相处之道。父子之间以善相责,是最容易伤害感情的,章 子就是因为对父亲责善,得罪了父亲,而把父子关系弄僵了。所以说"父子责善,贼 恩之大者"。还有,宋人袁采也说过:"子之于父,弟之于兄,犹卒伍之于将帅,胥吏 之于官曹,奴婢之于雇主,不可相视如朋辈,事事欲论曲直。"(《袁氏世范・睦亲篇》) 父子之间不能以善相责,不能"事事欲论曲直"。虽然儒家也一再强调,父子之间要相 互谏诤,但在提倡父子谏诤时,总是持着一种小心谨慎的态度,如孔子提倡"几谏", 即轻微婉转地提意见,即"见志不从,又敬不违,劳而不怨"(《论语・里仁》)。也就 是说,看到自己的意见没有被父亲采纳,也仍然要恭恭敬敬地,不要去触犯他,虽然内 心里有忧愁,也不要去怨恨他。这种谨慎小心的态度,显示了儒家对于因为父子责善而 影响父子情谊的忧虑。为什么父子之间不能以善相责呢?我认为,父以善责子,这无可 厚非,关键在于子以善责父,说出"夫子教我以正,夫子未出于正也"这样的话,不 仅伤害了父亲的感情,而且更主要的,是有损父亲在儿子心目中的威严形象。所以,在 孟子看来, 君子之所以不亲教子, 古人之所以要"易子而教", 主要是为了避免父子 "责善",特别是为了避免子以善责父而导致损坏父亲威严形象的事情发生。

孟子之后,对"君子不亲教子"加以解释的,代不乏人。如班固就认为,父亲之所以不能亲教其子,是因为教学内容中涉及"阴阳夫妇变化之事",这些"渫渎"的东西,是不能在父子之间讨论的(《白虎通德论·辟雍篇》)。颜之推说得更明白:"《诗》有讽刺之辞,《礼》有嫌疑之诫,《书》有悖乱之事,《春秋》有邪僻之讥,《易》有备物之象。"这些东西,"皆非父子之可通言,故不亲授耳"(《颜氏家训·教子篇》)。考

察班固、颜之推的解释,大致都是说教学中有"阴阳夫妇变化"和"悖乱"、"邪僻"等内容,这些东西在父子之间是不好讨论的,所以需要"易子而教"。为什么这些有关"阴阳夫妇变化"等东西,不能在父子之间讨论呢?我认为:"阴阳夫妇变化"之事,玄妙渊深,语涉淫邪,如《诗经》中描述的男欢女爱,《春秋》记载的宫廷淫乱之事,的确是不便于在父子之间讨论的。如果在父子之间讨论这类问题,就有损父亲在儿子心目中的威严形象。

总之,在古代,"君子不教子",一是为了避免父子"责善",二是因为语涉淫邪、事关渫渎的教学内容,不便在父子之间讨论,目的都是为了维护父亲在儿子心目中的威严形象。所以,《礼记·礼运》说:"人其父生而师教之。"《三字经》说:"养不教,父之过,教不严,师之情。"养子而不加以教育,这当然是父亲的过错。但教育子弟的具体工作,不是由父亲来完成,而是落到老师身上。因此,在古代,或易子而教,或聘师教子,或使负籍求师,父亲基本上是不亲自教育儿子的。

其二,父子不同席。古代"父子不同席"、"父子异宫"和"君子抱孙不抱子"等礼训,也体现了"君子远其子"的礼俗。

先说"父子不同席"问题。据《礼记·曲礼上》说:"父子不同席。"郑玄解释说:"父子不同席,异尊卑也。"《礼记大全》引临川吴氏解释:"古者一席坐四人,言父子偶共一处,而坐虽止一人,必各坐一席。盖以父昭子穆,父穆子昭,尊卑不同故也。"据此可知,父子之所以不同席,是因为父尊子卑,不同席就是为了显示父子之间的尊卑等级。另外,与此相近的,还有"父子不同位"的礼仪,据《礼记·坊记》说:"父子不同位,以厚敬也。""同席"是就坐席而言,"同位"是指站立的方位而言。"父子不同位",也是为了区别父子间的尊卑等级。《礼记大全》引严陵方氏解释说:"席言所坐之席,位言所立之位。坐立虽不同,其所以辨尊卑之义,则一而已。"我认为:父子不同席和不同位,是为了区别尊卑等级,实际上也就是人为地在父子之间制造一段距离,使尊者自尊,卑者自卑,这正体现了"君子远其子"的礼俗。

这种父子不同席、不同位的礼仪,在世俗生活中也得到普遍的实施。如,景皇时,纪亮、纪骘父子同朝为官,父亲纪亮为中书,儿子纪骘为尚书令,每当朝会之时,父子并列朝廷,与父子不同位的礼仪不符,于是皇上"诏以屏风隔其坐"(《吴录》)。又如,隋高祖时,杨素、杨玄感父子同为朝廷二品大员,"朝会则齐列",颇乖礼法,于是"高祖命玄感降一等",以示父子不同位,据说杨玄感拜谢曰:"不意陛下宠臣之甚,许以公廷,获展私敬。"(《隋书·杨玄感传》)。据我了解,在当今汉族地区或汉化较深的少数民族地区,"父子不同席"的礼仪还普遍存在。比如,在酒席宴会等较为庄重的公共场合,父子不能并列坐在一张餐桌(四方桌)的尊位(即上席,共两个席位)上,甚至在同一场合中的其他餐桌上(即父子各坐一桌之尊位),也是不许可的。我曾多次亲眼见到不懂得这种礼仪的年轻人,违背了这种礼数,而遭到长者的嘲笑,这大概就是古代父子不同席、不同位礼仪的遗存。

与父子不同席、不同位礼仪相近的,还有"父子异宫"。据《礼记·内则》说: "由命士以上,父子皆异宫。"宫者,室也。所谓"父子异宫",说的是父子不能同室居住。父子之所以不宜同室居住、据郑玄解释说:"异宫、崇敬也。"《礼记大全》引严陵 方氏解释说:"尊卑之际,辨则敬,同则亵。故父子坐不同席,居必异宫,所以致其敬也。"又引张载的话说:"异宫,乃容子得伸其私,所以避子之私也。"也就是说,父子异宫,一方面是为了维护父亲的尊严,所谓"致其敬"是也;另一方面是保持儿子的私人空间,所谓"伸其私"是也。所以,父子异宫,与父子不同席、不同位礼仪一样,都是为了在父子之间制造一段适当的距离,通过这段距离来调节父子关系,维护父亲的尊严,保持父子间的尊卑等级,"辨则敬,同则亵",说的就是这个道理。父子异宫,也是古代"君子远其子"礼俗的具体体现。

再说"君子抱孙不抱子"。据《礼记·曲礼上》说:"礼曰:君子抱孙不抱子。此言孙可以为王父尸,子不可以为父尸。"所谓"尸",就是祭祀时代替死者受祭的活人。所谓"王父",是指祖父。古代礼仪规定,以孙子为尸代替祖父受祭,如《礼记·祭统》说:"夫祭之道,孙为王父尸,所使为尸者,于祭者子行也,父北面而事之,所以明子事父之道也,此父子之伦也。"《曾子问》也说:"祭成丧者必有尸,尸必以孙,孙幼则使人抱之,无孙则取于同姓可也。"陈澔解释说:"尸必以孙,以昭穆之位同也。取于同姓,亦谓孙之等列也。"(《礼记集说》)关于以孙为尸的问题,关于昭穆制度的问题,比较复杂,这里就不再讨论啦。我要强调的是,"君子抱孙不抱子",与前面讨论的"父子不同席"、"不同位"、"父子异宫"等礼仪一样,都体现了父子疏离这样一种人伦现象。尤其是以孙子为王父尸的礼仪,充分体现了"君子远其子"的古代礼俗。

以上,我们讨论的"君子不教子"、"父子不同席"、"父子不同位"、"父子异宫"和"君子抱孙不抱子"等礼仪,都具体体现了"君子远其子"的古代礼俗,而这些礼仪背后所隐含的,就是父子疏离这个重要的人伦现象。作为整顿人伦秩序、维持社会关系和稳定政治统治的礼仪法则,它对"君子远其子"礼俗的阐释和展示,只能用这种"不亲教子"、"不同席"、"不同位"和"异宫"等较为隐性的方式体现出来。然而,在神话传说、民间故事以及世俗生活中,展现出来的父子关系,则是对"君子远其子"礼俗的显性体现,或者说,是更真实地再现了父子疏离这一人伦现象。

通过考察,我们发现,在神话传说、民间故事以及世俗生活中,体现出来的父子关系,不仅仅是"君子远其子"的问题,而是父子疏离,甚至是对立、残害。或是作为父亲不能尽保护子女的职责,或者根本就从子女的成长过程中退场,对子女在成长过程中遇到的苦难,不但不负保护或扶持的责任,而且还往往引狼入室,助纣为虐,成为迫害子女的帮凶。可以说,这类贴近生活的民间文学作品对父子关系的体现,暴露了父子关系中阴暗的一面。

比如,在男性孤儿型故事中,有一个非常突出的共同特点,就是故事中的男性主人公,或者是幼年丧父,或者在他的成长过程中,父亲不在场。如"田螺姑娘型"故事中,侗族的《渔郎与螺蛳》,美国印第安人的《被遗弃的男孩》;"两兄弟型"故事中,怒族的《两兄弟》,埃及的《两兄弟的故事》;"找幸福型"故事中,壮族的《壮锦》、乌孜别克族的《幸福鸟》、俄罗斯的《富玛耳科和倒运的华西利的故事》;"天鹅仙女型"故事中,中国的《牛郎织女》,阿拉伯的《天鹅仙女下凡》等故事,都是如此。男性主人公独自生活,命运坎坷不幸,经历了人生的诸多磨难,最后通过自己的艰幸劳作,感动了上苍或者异类姑娘,获得他们的帮助,找到了幸福。在这类故事中,或者父

亲已经去世,或者根本不提及父亲,总之,父亲角色是被消解在故事之外的,或者说,是被消解在男性主人公的成长历程之外的。在男性主人公幼弱无力,孤立无援,垂死挣扎的成长历程中,理所当然应该成为孩子主要保护力量的父亲角色,却普遍地消隐了。

值得注意的是,在子女的成长过程中,父亲角色的消隐,不仅表现在男性孤儿型故事里,还体现在其他文学作品和世俗生活中。比如,在传统家庭教育中,或者"易子而教",或者由母亲担任。古今中外的许多伟大人物,也往往是由贤母培养教育而成的,而母教也常为学者津津乐道。父亲即使加入家庭教育,也常常是作为孩子的对立面存在的,如《红楼梦》中的贾政与贾宝玉的关系就是如此。总之,在传统的家庭教育中,父亲角色是消隐的,是不作为的。意味深长的是,在金庸的武侠小说中,主人公大多也是孤儿角色,如《雪山飞狐》中的胡斐,《连城诀》中的狄云,《射雕英雄传》中的郭靖,《鹿鼎记》中的韦小宝,《笑傲江湖》中的令狐冲,《神雕侠侣》中的杨过,《碧血剑》中的袁承志,《倚天屠龙记》中的张无忌,《天龙八部》中的乔峰等,他们或者幼年丧父,或者父亲下落不明,或者就是私生子。在他们的成长历程中,父亲角色多是消隐的,师父在一定程度上承担了父亲的职责。我认为:这种现象,与男性孤儿型故事一样,也与传统家庭教育中父亲角色的消隐一样,说明了父亲在子女成长过程中的不作为问题,都体现了"君子远其子"的传统礼俗。

在以灰姑娘故事为典型代表的女性孤儿型故事中,也有一个大致类似的情节,女主 人公幼年丧母 (这与男性孤儿型故事中男主人公幼年丧父的情节相同),后母来到女主 人公家中,生了自己的女儿,女主人公受尽后母的虐待,有时后母所生的女儿也加入虐 待行列中。女主人公受尽虐待后,得到一个热心人的帮助,最后与一位贵族男子结婚, 获得幸福。至于女主人公的父亲,或者只出现在故事的开头,对女主人公的角色行为影 响不大:或者父亲根本就不知道女主人公被虐待,等到知道后,才将后母赶出家门:或 者是助纣为虐,帮助后母虐待女主人公。其中后一种情况较为普遍,如黎族的《继 母》、《两兄弟》故事,后母唆使父亲将孤儿遗弃深山;西藏地区流行的《山妖的官 寨》、《曲桑登国王与麦朵萨列卓玛》、《弟兄俩》故事,主人公以兄弟俩或兄妹俩的身 份出现,父亲迫于后母的压力,被迫将兄弟或兄妹俩赶出家门,流传于东北和河北、山 东一带的《断臂姑娘》、《无手姑娘》、《苦姑娘难中结奇缘》等故事,主人公是无手姑 娘,是后母设计使父亲将其手臂剁去,并赶出家门;回族的《川草花和马莲花》,后母 虐待女主人公,父亲便将她扮成一个放牛娃,送到未来的婆婆家养育。在灰姑娘故事 中,女主人公受尽后母种种残酷的虐待,而作为她唯一的保护者——父亲——或者先死 去,或者助纣为虐,或者事后驱逐后母,总之,皆没有积极的作为。美国学者阿瑟・科 尔曼和莉比·科尔曼,在讨论父亲角色于儿女成长过程中的影响时,就注意到灰姑娘故 事中父亲角色的不作为问题。他们指出,灰姑娘和白雪公主都是少女被恶狠狠的继母迫 害的故事,这两个女主人公都曾有过父亲,他们都是善良的男人,他们的妻子不幸惨 死、父亲无法全凭自己的力量把他们抚养大、所以父亲就和一个可怕的女人结了婚、然 后就死去了,把灰姑娘和白雪公主留给了继母。把自己心爱的女儿交给了那个恶毒的女 人。在这些故事中、父亲几乎不配戴上人们给予他的英雄光环(阿瑟・科尔曼和莉 比・科尔曼《父亲:神话与角色的变换》第80~81页,东方出版社1998年版)。的确,

在灰姑娘故事中,父亲是一个无能的角色,不配戴上人们给予他的英雄光环,这与田螺姑娘型故事中的父亲角色一样,体现了父亲在子女成长过程中的不作为问题。

我认为:灰姑娘型故事中父亲角色的不作为,与田螺姑娘型故事中父亲角色的消隐一样,体现了"君子远其子"的礼俗。不同的是,灰姑娘型故事中展现的是父女关系。在一般情况下,父子关系较为疏远,父女关系倒是比较亲近的。在灰姑娘型故事中,父亲对女儿成长的不作为,虽然在一定程度上也体现了"君子远其子"的礼俗,但是,更主要的原因,可能还与男子的惧内有关。关于这个问题,我在第二讲《中国人的家国观念》中已有讨论,这里就不重复啦。

其实,"后母"这个称谓,在汉语语境中,是不甚光彩的,甚至是阴险、毒辣的代 名词。就幼弱的子女而言,如果母亲去世,最恐惧的事情,莫过于父亲娶后娘,如流传 颇广的民谣《小白菜》:"小白菜,地里黄。七岁八岁没了娘。跟着爹爹还好过。就怕 爹爹娶后娘。"就体现了幼弱孤儿对父亲娶后娘的担心与畏惧。就丧妻的男子来说,再 婚的最大担忧,就是后妻虐待前妻之子。尽管如此,丧妻续弦的男子,还是占着绝大的 比重。更值得注意的是、丧妻续弦的男子往往助纣为虐、伙同后母虐待孤儿。这类例 子、最有名的、可能要数舜与他的父瞽瞍的故事。据说、舜的父亲瞽瞍、继母和同父异 母弟象,一心想置舜于死地。于是,他们就打发舜去淘井,等到舜下到井里去,他们就 在上面用泥土填塞井眼,想压死他,结果舜从旁边的洞穴逃出来了。他们又打发他去修 缮粮仓、等舜上了房顶、他们就抽去梯子、放火烧了粮仓、企图置舜于死地、结果舜又 逃了出来(《史记・五帝本纪》)。瞽瞍千方百计伙同后妻、后子、要置亲生儿子于死 地。这不仅是父子疏离,而是父子仇杀了。后母进入家庭,何以能够离间父子骨肉之亲 呢?宋人袁采解释说:"凡人之子性行不相违,有后母者,独不为父所喜。父无正室, 而有宠婢者,亦然,此固父之昵于私爱。"(《袁氏世范・睦亲篇》) 这里,有两个问题 值得注意,其一,"父之昵于私爱",父亲为夫妇情爱所昵,而不顾父子骨肉之亲,说 明父子之间的情感纽带,不如夫妇情感牢固可靠,这在一定程度上正体现了父子疏离的 人伦现象。其二,父亲昵于私爱而不顾骨肉亲情,这里边可能有父亲惧内的原因。据颜 之推说:"凡庸之性,后夫多宠前夫之孤,后妻必虐前妻之子。非唯妇人怀嫉妒之情, 丈夫有沉惑之僻,亦事势使之然也。"(《颜氏家训・后娶篇》)"后夫多宠前夫之孤,后 妻必虐前妻之子"的现象,是古今常见的事实。我觉得,产生这种现象的原因有二: 一是父亲昵于夫妇之爱而产生的惧内之情; 二是因为父子疏离而导致的父亲对子女保护 的不作为。"后夫多宠前夫之孤",正是昵于私爱,是爱屋及乌所致。在古今世俗生活 中,"后妻必虐前妻之子",但很少有后夫虐待前夫之子的情况。或者说,多有男子虐 待亲生子女情况,很少有女子虐待亲生子女的情况。这也反映了父子疏离、母子亲近的 事实, 说明了母子情感纽带比父子关系牢固的事实。

父子疏离,并不是中国传统社会特有的人伦现象,我们在前面提到的流传于世界各地的田螺姑娘型故事和灰姑娘型故事中,体现出来的父子疏离关系,就足以说明父子疏离是一个世界性的普遍人伦现象。例如,克洛德·马塞在《家庭史》一书中,引用卡垂的话说:"上沃尔特的古尔曼彻人,父亲和儿子既不能住在同一棚屋中,也不能一起吃饭,也不能并肩而坐。即使在同一块田地中劳作,他们也要避免处于肩并肩的位置。

即使他们在一个公共场所 (例如集市相遇),他们也要远远走开。据阿德莱说,非洲的蒙丹人亦有类似的习俗。" (安德烈·比尔基埃等主编《家庭史》第一卷上册第 34 页,袁树仁等译,生活·读书·新知三联书店 1998 年版)

另外,在西方创世神话中,也普遍地反映了父子间的这种疏离关系。如在希腊创世神话中,关于奥林匹斯神统起源的神话,就是一个典型的例子。据说,世界上最早的没有性别的混沌之神,名叫卡俄斯,他生出了地母该亚。地母该亚又从自己身上生出了天神乌拉诺斯。天神乌拉诺斯娶地母该亚为妻,两人共生了六男六女。六个女儿美丽无比,六个儿子力大无穷。天神乌拉诺斯担心他们今后夺取自己的王位,就特别仇视这十二位孩子。于是他们之中任何一个刚出生,他就把他们关闭在一个很深的洞穴里,不让他们见到光明。为此,地母该亚非常愤怒,她鼓励孩子们起来反抗他们的父亲——天神乌拉诺斯。小儿子克拉诺斯乘天神乌拉诺斯熟睡时候,就用镰刀割下了他的生殖器。克拉诺斯打败了自己的父亲,做上了天神,娶妹妹瑞亚为妻,他们生出的儿女更强大。克拉诺斯也像他的父亲天神乌拉诺斯那样,害怕他的儿女夺取他的王位,就将他的儿女们全部吃掉,为此,作为母亲的瑞亚非常痛苦,她躲到爱琴山的密林里,生出了宙斯,并把他藏在一个地洞里。宙斯在母亲的帮助下,打败了克拉诺斯,成了新的天神,并逼迫克拉诺斯吐出他吃在肚子里的兄弟姐妹。从此,在奥林匹斯山上以宙斯为中心建立起庞大的神圣家族,这就是所谓的奥林匹斯神统的起源。

与上面这个创世神话相似的,是北美印第安人的一个关于太阳、月亮、星星的神话。据说:太阳和月亮是一对夫妻,星星是他们的孩子。每当太阳捉住星星时,就把他们吃掉。这就是星星见到太阳出来时,就要躲起来的原因。太阳很需要星星的火光来使自己活着。从地面上我们并不能看到整个的太阳,他的实际形状像个蜥蜴。我们看到的只是太阳的肚子,他的肚子烧得火辣辣的,散发出亮光,这就是他吞噬的星星。月亮是太阳的妻子,他有时与太阳一起睡在地球的中心。不过太阳脾气常常是很坏的,经常把她赶出家门。所以她在夜里跑出来和孩子们一起玩耍,孩子们见到妈妈从旁边经过时,就给她唱歌和跳舞。他们很愉快地和她在一起,她也很高兴地和他们在一起。当太阳抓住一些孩子并将他们吃掉时,就伤害了她的感情,尽管他必须吃掉一些。这就是她每个月要把脸转过去,使朝下的一面变暗的原因,因为她在为自己的那些被太阳吃掉的孩子哀悼。

另外,北美易洛魁印第安人的创世神话,也有这种父子残杀情节。据说,在远古时代,一男一女过着隐居生活,后来这位女人生了一个女儿,男人则在女人怀孕期间患病死去。女儿长大以后,在父亲神灵的暗示下与酋长结合。酋长在极不情愿的情况下,与这位女子结合,女子怀孕生下了一个女儿。酋长在这时患上了重病,随着女儿的降生,酋长的病情越来越重。酋长想急于摆脱自己的妻子和女儿,就将她们母女俩带到一个巨大的地穴旁,让她们向下看,酋长乘其不备,就把她们母女俩推下地穴,酋长的病痛也因此而痊愈。被推进地穴的母女俩,穿过巨大的黑洞,落到了地球上。后来,这个女孩与大地上的乌龟精灵结婚,生下了一对孪生子,这就是后来的印第安人。

上面讲的三则西方神话,有这样几个共同特点。其一,父亲为了维护自己的权威和 身体,不惜亲手杀掉自己的孩子。如乌拉诺斯和克拉诺斯,因害怕儿女们篡夺自己的王 位,或禁闭自己儿女,或吃掉自己的儿女。印第安神话中的太阳神,为了维护自己光明的身体,不惜吞吃掉自己的儿女。印第安创世神话中的酋长,也是以残杀自己女儿的方式,使得自己的身体痊愈。其二,儿女们为了自己的生存和幸福,或是团结起来跟父亲对抗,推翻父亲的权威地位,如克拉诺斯乘父亲熟睡的时候,举起镰刀割下他的生殖器,推翻他的统治。宙斯在普罗米修斯的帮助下,打败父亲克拉诺斯,做了第三代天帝。或逃避父亲,如印第安神话中的儿女星星对太阳神父亲的逃避。其三,在父子冲突中,母亲总是站在子女一边,或是鼓励和帮助子女起来反对残暴和自私的父亲,如该亚、瑞亚,或是逃避丈夫而与子女们和谐相处,如月亮母亲与星星儿女。总之,在父子冲突中,母亲是儿女最坚定的支持者,她也许会出面调停父子冲突,但是,在大多数情况下,她是作为儿女的同盟军出现的。不论是在神话传说中,还是在世俗生活中,儿女们总是乐意团结在母亲周围,敬爱母亲,反对父亲。

综上所述,我认为"君子远其子"体现了父子之间的疏远、隔离关系,这是一个在世界各民族文化中普遍存在的礼俗现象,从中国古代的"君子不教子"、"父子不同席"、"父子不同位"、"父子异宫"等礼仪规则,到民间故事中普遍存在的父亲在子女成长过程中的不作为现象,到世俗生活中父亲的助纣为虐、伙同后母虐待子女的普遍事实,以及西方创世神话中体现出来的父子残杀、对抗情节,都体现了"君子远其子"这种礼俗现象。

### 三、不切实际的角色期待:父子疏离的现实原因

君子远其子,父子关系不仅是疏远隔离的,而且往往充满着矛盾与对抗。我以为, 这样的父子关系,是由父亲和儿子各自的角色地位,及其相互之间不切实际的角色期待 所决定的。

在传统社会,男女的角色地位,大致被界定在男主外、女主内这样一个格局中。女子或母亲的活动舞台,被界定在家庭内部,负责家内事务,主中馈,督导女工,掌管家内的经济大权;男子或父亲的活动舞台,被确定在家庭外部,小则农耕经商养家,大则治国平天下。因此,在传统家庭中,抚养孩子的工作主要由妻子来承担,妻子的职责就是相夫教子。在孩子的心目中,父亲是外部世界的代表,他代表工作、独立和冒险,他是强大的,特殊的,他是英雄,富于神秘色彩,令人兴奋,给孩子带来更多刺激的、新奇的、超出常规之外的东西。这个时候的父子关系,用科尔曼夫妇的话说,是一种"理想化"的关系。而母亲则是内部世界的代表,她象征着爱,代表安全,长于言辞,给人安慰。因此,婴幼儿因父亲角色带来的新奇的、超出常规之外的东西所刺激,而对父亲报以更多的热情,更愿意与父亲玩。但是,在感到压抑时,或者在遇到困难时,他们则更愿意要母亲而不是父亲(朱迪丝·维尔斯特《必要的丧失》第19页,北京大学出版社1988年版)。所以,对于孩子来说,"母亲也许令人沉闷,但她也是安全的。依赖可能令人窒息,但她也是可靠的。父亲可能变得令人喜欢,但伴随着愉快也可能存在着深刻的忿恨"(阿瑟·科尔曼和莉比·科尔曼《父亲:神话与角色的变换》第80页,东方出版社1998年版)。

一般说来,在童年时代,儿子与父亲的相处,既是愉快的,同时又存在着"深刻的忿恨",当他感到压抑时,他更愿意要母亲而不是父亲,这说明父子关系的脆弱性。在父子间,"天然关系固然存在,但不十分坚强"(莫罗阿《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》第48页,安徽文艺出版社1998年版)。因此,父子关系的情感纽带不如母子牢固,这是由父亲的角色地位决定的。孩子把父亲当成一个陌生人,父亲能吸引孩子的,是他的神秘色彩和英雄性格,是他从外部世界带来的新奇和刺激。所以,孩子对父亲的角色期待是神秘、新奇而又富有刺激的英雄。除非父亲能永远保持英雄角色,永远满足孩子对他的角色期待,否则,他将令孩子失望,失去对孩子的英雄魅力,从而导致父子关系的疏远隔离。事实上,当孩子长大成人后,在与周围其他父亲的比较中,发现父亲并不是理想化的,也不是万能的,孩子撕开了父亲的神秘面纱,认识到父亲作为凡人的一面,致使孩子对父亲角色期待的失落,最终导致父子关系的疏远隔离。

当代作家余华的短篇小说《阑尾》,就生动地再现了父亲的英雄角色地位丧失的过程。作为外科医生的父亲,在我和我哥哥心目中,是一个理想化的英雄人物,他体格强壮,声音洪亮,脚步响亮有力,在墙角撒尿时,那声音也是唰唰作响,像暴风雨冲在墙上一样。他经常在手术台前一站就是十多个小时,一天割下二十多条阑尾,也没有丝毫倦意。更重要的是,父亲声称:他还能像他讲的那位英国外科医生一样,在特殊情况下,为自己割掉阑尾。对我和我哥哥来说,"父亲的回答使我们热血沸腾,我们一向认为自己的父亲是最强壮的,最了不起的,他的回答进一步巩固了我们的这个认为,同时也使我们有足够的自信向别的孩子吹嘘"。有一天,"父亲的阑尾总算发炎了",当时,母亲不在家,父亲让我和哥哥去医院请大夫。我和哥哥想看看"父亲自己给自己动手术",决定不请大夫,只从医院偷一个手术包回来,让父亲像他说的那位英国医生一样,自己动手割掉发炎的阑尾。结果,"父亲哭了",还"流着眼泪"。"我们希望父亲像个英雄那样给自己动手术,可他却哭了",我和哥哥只好把母亲叫回家,把父亲送到医院,但父亲的阑尾已经穿孔了。父亲虽然保住了性命,但再也做不成外科医生了。他失去了强壮的身体,瘦了许多,脚步声也不像过去那么响,还经常感冒……

这是一个父亲的英雄角色地位丧失过程的生动再现,虽然情节或有不同,但是世俗生活中许多父亲的英雄角色地位的丧失,与《阑尾》中的过程大体一致。小说的结尾虽然没有说我和哥哥对父亲的疏远隔离,但失望却是很深的,因为"我们希望父亲像个英雄那样给自己动手术,可他却哭了",父亲的英雄地位和神秘特性顿时消失殆尽。也许,从此以后,我和哥哥对父亲只有同情和爱护,而不再有崇敬和崇拜了。

所以,随着孩子的成长,父亲的真实面目不断显现,期待中的英雄并不是真正的英雄,结果必然导致儿子对父亲角色期待的失望。再加上父子间天然的情感纽带并不十分牢固。因此,在儿子对父亲的英雄角色的期待失落后,不可避免地导致父子间的疏远隔离,甚至对立抗拒。正因为这个缘故,世界上许多有创造性的人物,都容不下那些不够资格的父亲,如贫苦木匠的儿子耶稣,就认为贫苦木匠约瑟不可能是他真正的父亲。

儿子对父亲的角色期待的失望,导致了父子关系的疏远隔离。反过来,父亲对儿子的角色期待的失望,也会导致父子关系的疏远隔离。相对地说,母子情深,母亲总是希望儿子留在家中,朝夕相处。而父亲则是鼓励儿子走出家庭进入外部世界的积极支持

者。儿子走出家庭,进入外部世界,来源于两个方面的推动:一是家庭生活的枯燥与沉闷,迫使他走出家庭,到外部世界去寻求新奇和刺激;二是来自于父亲的鼓励和支持。这里,需要讨论的是,父亲为什么要鼓励和支持儿子从家庭走向外部世界。我认为:父亲将儿子从母亲身边分开,把儿子带入外部世界,目的就是希望在儿子身上实现自己的不朽价值,通过自己的后代把自己的成就扩大到他去世之后,希望儿子能使自己不朽。具体的方式,或者是让儿子完成自己的未竟事业,或者是让儿子从事自己梦寐以求而又根本无法实现的事业,或者是自己已经非常成功而想让儿子将这种成功延续下去。总之,父亲是把儿子当作实现自己不朽价值的载体,通向永恒的手段。这就是父亲对儿子的角色期待。

这种观念,在传统中国表现得最充分。虽然自先秦以来,就有立德、立功、立言三不朽的说法,但是这种不朽价值的实现,是有身份限制的。也就是说,只有士大夫官僚阶层和知识文人阶层,才可能通过立德、立功、立言的方式,获得自身价值的不朽。对于普通民众来说,既不具备立德、立功的条件,也不拥有立言的能力,只有通过儿子来实现自身生命的延续,实现自身的不朽价值。不仅普通民众是这样,即使对传统社会的所有父亲来说,在不朽价值的实现上,儿子也远远大于立德、立功和立言,并由此演绎成影响深远的重后观念。所以,孟子说:"不孝有三,无后为大。"(《孟子·离娄下》)因此,在传统社会,最恶毒的诅咒,莫过于"断子绝孙";人生最大的悲哀,也莫过于绝后。传统社会的道德教条,都劝人为善积德,以福佑子孙。

父亲把儿子作为实现自身不朽价值的载体。父亲对于儿子的这种角色期待,决定了父亲必须严厉对待儿子,以便他能够充分胜任父亲对他的角色期待。因此,我们在古代文献中见到的父亲形象,主要是严父,而不是慈父。为什么呢?因为"慈父固多败子"(袁采《袁氏世范·睦亲篇》)。但是,父亲的这种严厉要求,并不一定能够得到儿子的理解,在大多数情况下,父亲"因了热情过甚而变得太严厉了,他要把自己的梦想传授他们,而终觉得他们在反抗"。所以,莫罗阿说得对:"凡是在父母与子女之间造成悲惨的误解的,常因为成年人要在青年人身上获得只有成年人才有的反响与情操。做父母的看到青年人第一次接触了实际生活而发生困难时,回想起他们自己当时所犯的错误,想要保护他们的所爱者,天真地试把他们的经验传授给儿女。"但是,青年人并不完全认账,于是"在青年人是反抗,在老年人是失望。于是两代之间便发生了愤怒与埋怨的空气"(《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》第49~50页,安徽文艺出版社1998年版)。科尔曼夫妇在讨论父子之间的疏远和矛盾情感时,也注意到父子疏离的原因,与孩子对"父亲的价值观不抱幻想"有关(《父亲:神话与角色的变换》第86页,东方出版社1998年版)。

《红楼梦》中的贾政与贾宝玉,就是一个典型的例子。贾政不愧为一位严父,他对贾宝玉的要求极为严厉,他也正是把贾宝玉作为实现自身不朽价值的载体,因此,他对贾宝玉的角色期待,便是一个孝子贤孙,期待他能传家立业,光宗耀祖。同时,他过分热情地把自己的仕途经验强加给贾宝玉。而贾宝玉既不满意贾政为他设定的角色地位,也拒绝接受贾政强加给他的仕途经验。这样,在贾政是失望,在贾宝玉是反抗,父子之间的疏远、对立情绪,就这样产生了。

小说《阑尾》中的我和哥哥,与作为外科医生的父亲之间,是因为儿子对父亲角色期待的失望,而导致了父子关系的疏远、隔离。《红楼梦》中的贾政与贾宝玉之间,则是因为父亲对儿子角色期待的失望,而导致父子之间的疏远、隔离。在个别情况下,父子之间的疏离、对立情绪,是由父与子对彼此角色期待的失望造成的。在大多数情况下,父子间的疏离,或者是父亲对儿子角色期待的失望,或者是儿子对父亲角色期待的失望造成的。总之,我认为:父子疏离的主要原因,就是因为父子之间不切实际的角色期待,以及期待失望后造成的不满情绪所导致的。

# 四、母教: 培育人类爱心的重要手段

在人际交往中,往往有父子间的疏远对立,君臣间的残杀抗争,朋友间的反目成仇,兄弟间的矛盾争夺,夫妻间的不合离异。但是,在通常情况下,母子之间始终能够融洽相处。母子关系,正如朱迪丝·维尔斯特所说,是"根本的联系",是"一体状态",是"理想状态"(朱迪丝·维尔斯特《必要的丧失》第 19 页,北京大学出版社1988 年版)。所以,我认为,在一切人际交往中,母子关系是最美满、最和谐、最牢固的人际关系之一。

父子关系的疏远隔离,乃至矛盾冲突,是由于父子间的不切实际的角色期待所造成的。在我看来,母子关系的和谐融洽,也与母子之间的角色期待有关。

父亲对儿子的角色期待,往往好高骛远,富于理想色彩,其态度是严厉而苛刻的。 与此相反,母子关系是一种本能关系或天然联系,母亲对儿子的角色期待,平和而切于 实际,其态度是宽容而慈善的。如《诗经·魏风·陟岵》一诗,就形象地表现了父、 母对儿子的不同期待:

> 陟彼岵兮,瞻望父兮。父曰嗟予子,行役夙夜无已。上慎旃哉,犹来无止。 陟彼屺兮,瞻望母兮。母曰嗟予季,行役夙夜无寐。上慎旃哉,犹来无弃。

这是一首远役征人登高望乡、思念父母的诗篇,通过想像父母挂念自己,来表达自己对父母的思念之情。在父母的挂念之言中,体现了父、母对远役之子的不同情感态度,《毛传》解释这两章诗歌,提出"父尚义"、"母尚恩"的观点,是十分深刻的见解。如第一章父亲的言辞中,有"行役夙夜无已"一句,郑玄说是"思其父之戒"、"无解倦",就是要儿子对于军国大事不可须臾懈怠。又有"犹来无止"一句,《毛传》说是"父尚义"。魏炯若解释说:"有可以回家的机会,也不可停止任务回家。也就是说,必须待任务完毕,始可回家。"又说:"止,获也,言无为人所获也。不为敌获,就该死战,也和'父尚义'义合。"(《读风知新记》卷五)总之,父亲对远役之子的期待,是不可停止任务回家,要死战。然而,母亲的态度就完全不同。母亲的言辞中,有"行役夙夜无寐"一句,郑《笺》训"无寐"为"无耆寐",即不要贪睡的意思。实际上,考虑到《毛传》释此章为"母尚恩"之义,所以将"无寐"解释为没有睡觉的机会,比较确切。又有"犹来无弃"一句,关于"无弃",《毛传》释为"母尚恩",《吕记》

说:"言无弃母而不归也。"(转引自魏炯若《读风新知记》卷五)也就是说,不要抛弃母亲而战死沙场。与父亲对儿子的"无已"、"无止"期待不同,母亲念及儿子的是"无寐",希望儿子的是"无弃"。相对而言,父亲对儿子的期待,是努力工作,是建功立业,血缘亲情比较淡薄,或者说是隐藏得比较深。母亲对儿子的期待,是保重身体,平安回家,担心儿子没有睡觉的时间,害怕儿子战死沙场,血缘亲情占主导地位,较少涉及工作或功业。因此,与父亲的严厉和苛刻不同,母亲往往是宽容而慈善的。父、母对于儿子的不同角色期待和情感态度,在这首诗中得到充分体现。

父尚义,母尚恩。所以父亲严厉,母亲慈善。《礼记·表记》说:"厚于仁者薄于义,亲而不尊;厚于义者薄于仁,尊而不亲。"母亲"厚于仁"而"薄于义",所以"亲而不尊"。父亲"厚于义"而"薄于仁",所以"尊而不亲"。从血缘关系上看,父子关系与母子关系是同等的,都是骨肉之亲。但是,在世俗生活中,父子关系与母子关系,却有明显的区别,通常是父子疏离,母子亲近。扬雄说:"婴犊母怀不父怀,母怀爱也,父怀敬也。"(《法言·问道篇》)说明婴儿和驹犊亲近母亲,疏远父亲,是自然之情。

另外,据《晋书·阮籍传》载:正始年间,有关官员向朝廷报告说:有人把母亲杀死了。阮籍当时在场,感慨说:"嘻,杀父乃可,至杀母乎?"意思是说,把父亲杀了还可理解,居然把母亲都杀啦。当场就有人站出来批评阮籍说错了话,皇帝就问他:"杀害父亲,是天下最大的罪恶,你为什么说可以理解呢?"阮籍解释说:"禽兽知母而不知父,杀父,禽兽之类也;杀母,禽兽之不若。"经过这番解释,大家才心悦诚服。这件事情,也同样说明母子关系比父子关系更加亲近,更加和谐。

我们说母子亲近,还有一个重要的证据,就是人在劳苦倦极的时候,在极度痛苦的时候,多是叫妈而不是叫爹。司马迁说:"夫天者,人之始也;父母者,人之本也。人穷则反本,故劳苦倦极,未尝不呼天也;疾痛惨怛,未尝不呼父母也。"(《史记·屈原贾生列传》)人在劳苦倦极的时候,在疾痛惨怛的时候,有呼天的,有叫妈的,但很少有叫爹的。司马迁所谓"未尝不呼父母",这是修辞上所说的连类而及,其实,是不包括父亲的,是很少叫爹的。颜之推说:"人有忧疾,则呼天地父母,自古而然。今世讳避,触途急切。而江东士庶,痛则呼祢。祢是父之庙号,父在无容称庙,父殁何容辄呼?"(《颜氏家训·风操篇》)"江东士庶,痛则呼祢"的习俗,体现了母子间的亲近关系。不过,颜之推对"痛则呼祢"的解释和责难是错误的。据刘盼遂说:"江东人痛呼祢,当是呼妳,妳者,母之俗字,人穷则呼母,古今不异。颜氏误以为呼祢,实缘妳、祢同音而致疏失。"(王利器《颜氏家训集解》卷二《风操》)所以,我认为:人在悲痛绝望的时候,或呼天,或叫妈,而不叫父。司马迁和颜之推所谓"呼天地父母",都是修辞上讲的连类而及。人在悲痛绝望的时候,叫妈不呼爹,也正体现了母子亲近、父子疏离这种人伦现象。

母子亲近的原因, 概括起来说, 主要有以下两个方面:

其一,在婴幼儿时代,孩子的抚养任务主要由母亲来承担。因此,母亲与幼儿朝夕相处,建立起一种"根本的联系",培植起天然的亲近之情。

其二、母子间的角色期待、平和而切于实际。这种角色期待、导致母子亲近。一般

而言,在传统社会,母亲的活动舞台被局限在家庭,她既没有父亲那样的雄心壮志,也缺乏父亲那种对不朽价值的执著追求。因此,她对儿子的角色期待,远不像父亲那样好高骛远。她的期待是平实的,富于生活情趣。与其说她是期待儿子轰轰烈烈地干一番大事业,不如说她更希望儿子平安祥和地过日子。于是,与父亲的严厉苛求不同,她对儿子的态度是宽容而慈善的。同时,儿子对母亲的角色期待,也与对父亲不同。儿子与母亲朝夕相处,两者构成"根本的联系"或"一体状态",于是,儿子对母亲的印象,与对父亲的理想化、神秘化印象不同,它是熟悉的,是具体的,是生活化的。因此,儿子对母亲的角色期待,就不是理想化的英雄人物,而是生活化的平凡人物。同时,与对父亲因角色期待的失望而产生的疏远、对立情绪不同,儿子对母亲一般不大可能发生角色期待的失望。所以,母子之间往往能够长久地保持在"一体状态"中培植起来的亲近关系。

在传统中国社会,父亲"不亲教子",教育子女的工作,主要由母亲来承担。事实上,由于母子关系亲近,母亲往往能成为子女最好的老师,母亲对子女性格的影响,常常超过父亲。因此,在传统家庭中,妻子的角色往往被界定为"相夫教子"。

孩子早期接受什么样的教育、对孩子的成长至关重要。俗话说:"一岁看大、三岁 看老。"一个人在童年时期养成的品德、意志、性格、情感,往往将对他的一生发生重 要影响,这是由人的"重复冲动"所决定的。据朱迪丝·维尔斯特说:"人类天性中有 一种难以抗拒的重复的冲动,它被称为重复冲动。它驱使我们反复做我们做过的事,使 我们试图恢复存在的早期状态。它驱使我们将过去——我们以往的渴望,对那些渴望的 防御——移植到现在。因此,我们爱谁及如何爱便是早期经验的复活——无意识的复 活。"(朱迪丝·维尔斯特《必要的丧失》第 69 页,北京大学出版社 1988 年版) 因此, 在童年时期接受健全的人格素质教育,就特别重要。无论从生理原因上看,还是从心理 原因上看,母亲都是承担这项工作的最佳人选。从生理方面看,由于哺乳喂养的缘故, 母亲是孩子最亲近的人。人们记忆中最早的恐惧,就是担心母亲的离开。"在幼年,尤 其是在六岁以前,如果我们有过多的时间离开我们需要并渴求的母亲,我们的感情就会 受到伤害,就像被浇上油投入火中那样。其伤害虽不致命,但却是永久的。"(朱迪丝· 维尔斯特《必要的丧失》第 69 页,北京大学出版社 1988 年版)从心理方面看,母亲 更适合做孩子的启蒙老师。心理学家皮亚杰认为:儿童与成人的关系是一种社会关系, 而这种社会关系有"专制的"和"合作的"两种极端类型。在"合作的"社会关系类 型中,产生"适应别人"的需要。如果自己的思想与别人的思想有了冲突,便引起怀 疑而必须去证明。只有通过确立合作关系,儿童才能意识到存在着别的观点,并通过证 明去接受合理的东西。在传统中国社会,父子关系是一种"专制的"社会关系,母子 关系则近似于皮亚杰所说的"合作的"社会关系。所以,母亲更适合做儿童的启蒙老 师,是培养儿童健全才性和健康心灵的最佳人选。

人活在世界上,最基本的需求就是被人爱,最基本的责任就是爱人。而爱的情感的培养,则主要是由母亲来承担,或者说,孩子最早获得的爱的教育和滋润,是来自于母亲。父亲对于儿子是严,儿子对于父亲是敬,父子之间严而不亲,尊而不亲。母亲对于儿子是爱,儿子对于母亲是亲,母子之间亲而不尊,爱而不严。所以,母子之间的联系

纽带,是出自天性的爱,而孩子所受的爱的教育和滋润,多半是从母亲那里获得的。因 此、朱迪丝·维尔斯特说:"幼年时的严重分离(引者按:即母子分离)在我们心中留 下了感情的创伤,因为它破坏了人与人的基本的联系——教导我们如何爱的母子纽带。 没有这种早期爱恋的滋润、我们就无法成为完整的人——我们将发现做人实在是件难 事。" (朱迪丝・维尔斯特《必要的丧失》第 12~13 页,北京大学出版社 1988 年版)莫 罗阿也说:"因了母爱,家庭才和夫妇一样,建筑于本能之上。要一个社会能够成立, 必须人类先懂得爱,而人类之于爱,往往从母性学来。" 母爱对孩子的成长至关重要, 一个孩子"如果他有福分有一个真正女性的母亲,他亦会受了她的教诲,在生命初步 即懂得何谓毫无保留而不求酬报的爱。从母爱之中,他幼年便知道人间并不完全是敌对 的,也有温良的接待,也有随时准备着的温柔,也有可以完全信赖而永不有何要求的 人。这样开始的人生是精神上的极大的优益"。因此,他坚信:"凡是乐观主义者,虽 然经过失败与忧患,而自始至终抱着信赖人生的态度的人们,往往都是由一个温良的母 亲教养起来的。反之,一个恶母,一个偏私的母亲,对于儿童是最可悲的领导者。她造 成悲观主义者,造成烦恼不安的人。"(莫罗阿《恋爱与牺牲》第38页,安徽文艺出版 社 1998 年版)的确,由于角色地位的限制,母亲的工作舞台在家庭,她较少接触外部 世界的阴暗面、她是理想型的、是乐观而热情的、是心平气和的、是充满温情的。因 此,在她身上,我们看到的是社会人生中的光明与希望,我们也能从她身上接受对社会 人生的乐观认识。而父亲,他的工作舞台在外部世界,他自己处于矛盾斗争的外部世 界,他是悲观的,是沉重的,他满腹牢骚,充满愤慨和仇恨,我们也可能从他的身上. 接受对社会人生的悲观看法。所以,凡是乐观主义者,"往往都是由一个温良的母亲教 养起来的"。而悲观主义的人,或者沉沦厌世的人,则多是幼年丧母,由父亲培养出来 的。

法国文学批评家圣伯甫说过:"古今伟大之人物,其父与兄弟率皆平凡,而其母或姊妹,则恒有资性超群、才学出众者。"(转引自《吴宓自编年谱》第 20 页,生活·读书·新知三联书店 1995 年版)的确,一个伟大人物后面,往往都站着一个伟大的母亲,如中国历史上的著名人物,像孔子、孟子、范仲淹、欧阳修、蔡元培、胡适、丰子恺、郁达夫、萧乾······他们都是幼年丧父,在艰难坎坷的环境中,由母亲培养成才,并以他们的努力,为中华民族的生存和发展,做出了不可磨灭的贡献。

幼年丧父,当为人生中的大不幸。然而,如果有一位温良贤慧的母亲教养,也可以培养成健全的才性和知性。而幼年丧母,则是人生中更大的不幸。或者说,幼年丧母对孩子的消极影响,远远大于幼年丧父者。幼年丧母之人,往往会形成忧郁的性格,如康德 13 岁丧母,这种遭遇,对他忧郁敏感的个性的形成,大有影响。心理学家认为,康德不结婚,是由于他对母亲的依恋,妨碍了他对别的女人的喜爱。另外,幼年丧母的人,他长大后所依恋的女人,也多有母亲的影子,如伏尔泰 7 岁丧母,他一生钟爱的女人,如妮依·德·朗克鲁夫人、夏德莱侯爵夫人、德尼夫人,都有母爱的特征,是他成年后寻找母爱补偿的结果。卢梭出生不久,他的母亲就去世了,他 11 岁时爱上自己的老师——30 岁的白兰西小姐,12 岁被父亲赶出家门,16 岁爱上高级妓女——29 岁的华伦夫人,在他的一生中,他向往母性的温柔,对成熟女性特别有好感,这也是由于幼年

丧母的遭遇所造成的。

幼年丧母的人,往往容易形成悲观、老成、稳静的性格,长大后常常对成熟女性发生兴趣和好感。性格乐观、充满理想精神的孩子,往往由一位温良贤淑的母亲教养而成。而那些仇视女人的悲观厌世者,又常常与母亲的不良品性有关,叔本华就是一个典型的例子。在古今中外,没有哪一个哲学家像叔本华那样,对女人怀有深重的仇恨和敌视,在他的著作中充斥着对女人的仇怨之辞。叔本华对女人的这种态度,据说与他母亲的性格品行有关。他出生于德国的一个名门望族,母亲是一位通俗小说家,为人风流放荡。父亲是一位银行家,性格内向,暴躁多疑。叔本华的性格近似于他的父亲,他们的父子关系较好。而母子双方对彼此都没有什么好感。后来,父亲因为经商失败而自杀,叔本华认为父亲的死,与母亲私生活的不道德有关,于是母子反目成仇。后来,母亲迁居魏玛,在家中举办文学沙龙,经常讽刺挖苦叔本华的哲学才能,母子间的仇恨加深。1814年5月,叔本华离家另居。此后的24年里,他再也没有去见过他的母亲。叔本华母子之间的矛盾,以及他对女人的极端仇恨,都与他母亲的品行和性格有关。可以说,他是由于对母亲的怨恨,进而发展成为对所有女人的反感。

母教对孩子一生的成长至关重要,才性健全的人,往往是由一位温良贤淑的母亲教养而成。要使孩子成为一个才性健全的人,乐观向上的人,首先要求母亲必须是一个才性健全、乐观向上的人。否则,其负面影响,将远远大于一位不称职的父亲,甚至大于幼年丧母的情况。所以,在座的诸位女士,今后你们都是做母亲的,一定要把这话记在心上。做一位合格的母亲,把祖国的下一代教育好,也算是尽了对国家民族的责任和义务。

# 五、隔代教育: 社会现代化进程的绊脚石

相对于父子之间的疏远隔离关系来说,祖孙关系则是比较亲近和睦的。一般来说,父亲望子成龙,对孩子抱有不切实际的角色期待,心情迫切,不免要对孩子斥责痛骂,自然也就容易引起孩子的对立和反抗。而当孩子受到父亲的斥责时,母亲往往从中调停,间或也站在孩子一边反对父亲。而祖父母则多半是直接站在孩子一边,成为孙子逃避斥责的避风港。《红楼梦》中贾宝玉和贾母的关系,就是一个典型的例子。当贾宝玉在贾政那边碰壁,遭打挨骂的时候,贾母总是他最坚强的后盾,成为他的保护伞和庇护神。贾母和贾宝玉之间的亲近慈爱,与贾政和贾宝玉之间的疏远隔离,形成鲜明对比,典型地反映了传统社会父子疏离、祖孙亲近这样一种人伦现象。

祖孙关系亲近和睦的原因,在我看来,主要有以下三个方面:

其一,在传统中国民间社会,甚至在当代的传统家庭中,祖孙之间亲密接触的时间,往往比父子之间要多。作为年轻的父亲,为了赡养自己的父母,为了抚养自己的子女,他必须走出家庭。他的工作舞台在家庭之外,或耕田,或经商,或打工,总之,他必须走出家庭,到外部世界去赚取足够的钱财,来养老育幼。因此,他跟孩子接触的时间就少,于是,父子之间产生了疏离感、陌生感。作为祖父,因为身体和年龄的缘故,他从外部世界回到家庭中,颐养天年。因此,他跟孙子接触的时间多,祖孙之间就有更

多的理解和体贴,容易产生亲近感。

其二,父子关系的疏远对立,是由于父子之间不切实际的角色期待所造成的。与父子之间不切实际的角色期待不同,祖孙之间的角色期待,往往比较温和,也比较切合实际。祖孙之间朝夕相处,有更深的理解和体贴,相处更为平和,彼此之间没有过高的角色期待。孙子一般不会对祖父产生不切实际的理想化、英雄化的角色期待,因而,也就不会产生期待失望之后的不满情绪。另外,祖父自身不朽价值的实现,主要是通过儿子而不是孙子这个载体。同时,祖父自身的赡养责任,也主要是由儿子而不是由孙子来承担。因此,祖父对孙子是宽容的,是慈善的,他对孙子的期望以及要求,远不如父亲对儿子那般强烈和严厉,他们之间更容易和平相处。所以,在父子关系对抗最激烈的时期,莫罗阿建议由祖父代替父母教养孩子,原因就在于祖父母"因为年龄的衰老,心情较为镇静,也不怎么苛求,思想也更自由,他们想着自己当年的情况,更能了解新的一代"(莫罗阿《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》第52页,安徽文艺出版社1998年版)。我以为,莫罗阿的这个建议,是可行的。

其三,祖孙亲近,有着更深刻的心理依据。一般而言,父子之间心理特征的差别往往比较大,而祖孙之间的心理特征则比较接近。人一旦步入老年后,其心理特征往往与儿童有诸多相似之处,成语"返老还童"就是一个很好的说明。宋人袁采说得对:"高年之人,作事有如婴孺,喜得钱财微利,喜得饮食果实小惠,喜与孩童玩狎。为子弟者,能知此而顺适其意,则尽其欢矣。"(《袁氏家训·睦亲》)所以,我认为:正因为老人(祖父)与儿童(孙子)的心理特征比较接近,所以,在情感上也容易亲近。

祖孙亲近,父子疏离。祖父母在思想感情和价值观念等方面,对孙子的影响,远远 大于父亲对儿子的影响。子女从祖父母那里获得的教育,也远远大于从父亲那里获得 的。一般而言,如果按二十年一代计算,父子之间的代沟距离是二十年,祖孙之间则是 四十年。换句话说,父子之间的价值观念的相隔年代是二十年,祖孙之间则是四十年。 祖父教育孙子,就是用四十年前的价值观念教育孙子;父亲教育儿子,则是用二十年前 的价值观念教育儿子。如果优化选择的话,应该是父教子优于祖教孙,因为父亲的价值 观念与祖父相距二十年,父亲的价值观念优于祖父,新于祖父。虽然当代学者在讨论 "隔代教育"时,也强调祖父教育孙子的某些优越性,如祖父母知识丰赡、阅历丰富、 心态平和、时间充裕等,或者认为祖父母可以利用充裕的时间,学习新知识,教育孙 子,与孙子共同进步。但是,我认为,祖教孙(或称"隔代教育")是弊大于利,因 为我们不能否认,祖父的价值观念比父亲要陈旧,更保守。价值观念的更新是社会前进 的重要动力,以二十年前的价值观念教育子女(父教子),明显优于以四十年前的价值 观念教育子女 (祖教孙)。但是,在传统中国社会,"君子不教子"、"君子远其子", 与子女亲近的是祖父母。自然,在价值观念上对子女影响最大的,也是祖父母,这就必 然导致人的价值观念呈现出前进一步便后退半步的发展趋势,也培育出传统中国人贵古 贱今、思想老化、缺乏创新精神和青春活力的保守性格,也必然导致传统中国社会的停 滞不前,呈现出前进一步便后退半步的发展态势。

无独有偶, 法国农村的传统家庭中, 也存在这种"隔代教育"的现象。法国史学

家马克·布洛赫在讨论历史、人与时间的关系时,举例说:"以法国的村庄为例,父母要外出干活,几乎整天不在家,孩子主要由祖父母抚养,结果,由于忽略应变能力强的父母一辈的作用,却使可塑性最强的孩子与思想僵化的老年人结合在一起,如此培养出来的新一代在思想上反而倒退了一步。无疑,这就是传统思想在农村社会根深蒂固的原因。这个例子十分典型,但远不是独一无二的。因为,在年龄不同的人群之间,自然产生的敌视往往以邻近的两代人最为剧烈,年轻人从老年人那里学到的东西比得自中年人的教益更多。"(马克·布洛赫《历史学家的技艺》第 34 页,上海社会科学院出版社1992 年版) 法国村庄十分典型的祖父母教育孙子的现象,与中国传统民间社会的"隔代教育"情况十分相似。其导致"传统思想在农村社会根深蒂固",使"培养出来的新一代在思想上反而倒退了一步",这也与传统中国社会的情况十分相近。我在第六讲中曾经说过,在中外民族史上,华夏族人与法兰西人的民族习性和文化品格最为接近,这里说到的中法两国传统社会普遍存在的"隔代教育"现象,也可以为我的上述观点提供一个有力的证据。

著名学者吴宓幼年的一段经历,及其对他以后人生的影响,是祖孙"隔代教育" 的一个典型个案。据吴宓自述,他早年丧母,过继在叔父门下,小时候主要由祖母杨太 淑人带养。他总结祖母对他的影响,主要有两个方面:"(1)溺爱、纵容过甚。不但使 全家人皆不服,且养成了宓之许多不良的性行、习惯。(2)宓一生感情,冲动甚强。 往往以一时之感所激,固执私见,孤行己意,不辨是非,不计利害(后乃悔悟)。又自 己勤奋劳苦,而不知如何寻欢求乐。无逸豫之情,少怡悦之意。即是:能工作,不能休息。 能紧张,不能纵逸。对人,则太多计较与责难。——以上皆类似杨太淑人之个性,由不自 觉(无意)的摹仿而来者也。"(《吴宓自编年谱》第 29~30 页,吴宓著,吴学昭整理, 生活·读书·新知三联书店 1995 年版) 杨太淑人对吴宓的教育和影响,颇具典型性。 我在前面说过,祖父母对于孙子,多持宽容态度,由宽容到纵容,甚至发展到溺爱。杨 太淑人对待吴宓,如同贾母对待贾宝玉,由宽容而溺爱,就使吴宓身上养成了许多不良 性行和习惯。还有、祖孙之间朝夕相处、其影响是潜移默化的、而且是终身难以摆脱 的。如杨太淑人"多年寡居持家,刻苦勤奋,其自律过严、心情太过紧张,得于此者 失于彼,故至晚年本当逸居安享。亦略无悦豫之情和怡乐之心。不能自己寻乐,而对人 仍持计较、责难之习惯与态度",以及"衰老临殁时期之性情反常"(同上第26页), 都影响到吴宓,成为吴宓摹仿的对象。吴宓一生的思想性格和为人处事,都没有能够摆 脱杨太淑人的这种影响。

以祖教孙的"隔代教育",在当代中国社会还有一定的普遍性。比如,在城市,父母上班,让爷爷、奶奶或外公、外婆带孙子的情况,是比较常见的。虽然可以把孩子送往幼儿园,但更多的时间还是让小孩与老人待在一起。尤其是在农村,这种情况更为突出,父母出门耕地,把子女留在家中让老人照管,甚至父母出门打工,一年半载甚至两年三年不回家的情况,也不少见。所以,现在农村的很多留守儿童,只知公婆,不识父母,祖孙亲近,父子疏离,甚至发生孩子把父母视为客人的现象。我认为,这应该引起当代教育专家的重视,也必须引起教育主管部门的重视。因为社会的现代化,首先在于人的现代化,人的现代化首先在于教育的现代化。

#### 主要参考文献

- 1. 莫罗阿:《人生五大问题》,见《恋爱与牺牲》,傅雷译,安徽文艺出版社 1998 年版。
- 2. 吴宓著,吴学昭整理:《吴宓自编年谱》,生活・读书・新知三联书店 1995 年版。
- 3. 朱迪丝·维尔斯特:《必要的丧失》, 张家卉、王一谦、马雪松译, 北京大学出版社 1988 年版。
- 4. 阿瑟・科尔曼和莉比・科尔曼:《父亲:神话与角色的变换》,刘文成、王军译, 东方出版社 1998 年版。
  - 5. 弗洛姆:《爱的艺术》, 刘雪堂译, 安徽文艺出版社 1986 年版。
- 6. 汪文学:《中国古代父子疏离、祖孙亲近现象初探》,《孔子研究》2001 年第 4 期。
  - 7. 汪文学:《传统人伦关系的现代诠释》,贵州民族出版社 2004 年版。

# 后 记

经营这部"中国人的精神传统",从去年国庆节那天拉开架势,正式提笔,到今年国庆节这天收拾心情,撰写"后记",刚好整整一年的时间。用一年的时间经营一部二十余万字的书稿,不是太快,当然也不算太慢。

经营一部学术专著,从确定选题,到论证选题的可行性,到翻检抄录资料,到规划写作提纲,到撰写修改,到校对出版,这一系列细致入微的工作,虽然繁琐复杂,很费时,很费力,但做过几次,摸清了规则,熟悉了套路,顺理成章,也就不是什么难事了。但是,经营这部"中国人的精神传统",对我来说,则是一种全新的尝试,是一种力图将学术性与趣味性结合起来的尝试,力图将学问的严谨规范与课堂上的即兴发挥结合起来的尝试。

说实在的,我很佩服那种出口成章的人,那种台上的演讲经过录音整理,就能成为一篇好文章的人。最初,我也做过这样的尝试,在课堂上做好录音,请学生把录音整理成文稿,拿来一看,结果根本就要不得。虽然在课堂上,我也能滔滔不绝,或激情飞扬,或娓娓道来。可是,根据课堂录音整理出来的文稿,不是杂乱无章,就是莫名其妙,看来课堂效果与文字表述,还真是不一样。所以,根据课堂录音整理文稿的尝试,就以失败告终,不得不放弃了。

课堂录音整理失败,接下来,就只有通过想象教学现场气氛,虚拟登上讲台面对学生的架势,用手下的笔头代替口中的演讲,用自由灵活的文笔复制课堂上的讲授。原以为所有观点都已经成熟,所有材料都是现成的,甚至有些专题还有专门的学术文字作底本,做起来应该比较容易,于是就想偷个懒,直接上电脑写作。可是,坐在电脑面前,我就惶恐不安;敲打键盘的时候,我总是找不着灵感。本来鲜活灵动的想法,敲打在键盘上,呈现在屏幕上,就显得很生硬,很枯涩,没有一点灵气。所以,直接上电脑写作的尝试,也以失败告终,我又不得不放弃了。

课堂录音整理的尝试失败了,直接上电脑写作又找不着灵感,最后,只有采取我十多年一贯坚持的笨办法,铺开稿纸,提起钢笔,一笔一画地书写,写完后输入电脑,输完后又打印出来修改,如此反复了三次,才做成目前的这个样子。整整一年的时间,就这样过去啦!

将学术性与趣味性结合起来,这话说起来简单,做起来还是很不容易的。十多年来,在我手下写出来的两百多万字,都是严肃的学术文字,都力求一丝不苟,严谨规范。但是,事实上,在内心里,我早已对这种老气横秋、缺乏激情和灵气的文字,产生了厌恶之情。提笔写一点轻松的、有灵性的文字,是我很早就有的想法,但一直未能如愿以偿。因为习惯是一种惯性力量,习惯于写严谨规范、有板有眼的学术文字,你的那

枝笔就很难松动了,就很难写出轻松自如、灵性飞扬的性灵文字啦。好在经过一段时间 的心情调整、阅读体验和写作实践,也慢慢摸出些道道来,写作也逐渐变得顺畅起来。

女儿汪叙辰的语言感觉比较好,又接受了比较规范的基础教育。所以,书稿中有些习以为常的错别字,就被她发现了不少,也被她纠正了许多。还有一些语词的使用,也和她有过交流和讨论。如今她已小学毕业,进入中学阶段的学习。就权且把这本书的写作和出版,当作她由小学步入中学的一份纪念吧!

**汪文学** 2011 年 10 月 1 日于贵阳花溪