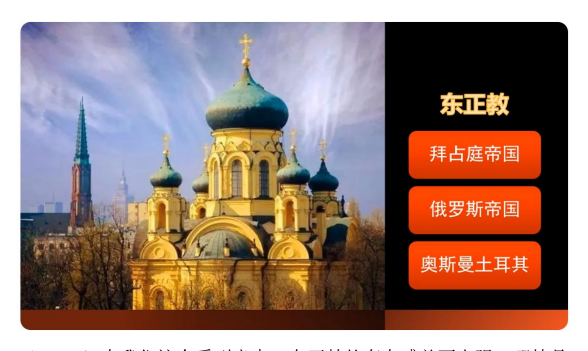
# 47 教会历史东正教会

#### Sally Shi

记录: Lin Zhang 2023



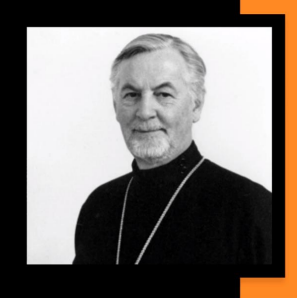
(0:0)我们今天回到欧洲大陆来看看东正教。我们这个系列很少提到东正教,不是因为我们不说,而是在西方教会的连续过程中东方教会真的是很难穿插进去。这不等于他们之间没有关联,而是因为他们之间的关联性太强,很多事情它都是互相影响的。就像润物细无声,它所有的事情其实互相之间它都是有一些影响。这些影响无处不在,你很难具体地描述。所以我们就很难按照线条来解释它。我们只能在讲西方教会的时候,不断地穿插进去。比如说我们讲到十字军东征的时候就分析过,讲东西罗马分裂的时候也曾经提到过。今天我们就粗略地把东正教的大致的情况单独拿出来做一集视频,把以前零零碎碎的一些知识进行串联一下,可以加深我们对它的理解。



(1: 13) 在我们这个系列当中,东正教的存在感并不太强。哪怕是现在的世界上,东正教的存在感也不是特别的强。这到底是什么原因呢?我们今天就来了解一下。说到东正教,你就不得不提东正教所处的位置,就是东罗马帝国,也叫拜占庭帝国。还有就是和他们关系非常密切的俄罗斯帝国,还有后来的奥斯曼土耳其帝国。我们这个系列刚刚开始的时候就讲过拜占庭帝国,我们专门做过一个视频,分析了他们在公元 1000 年的时候,他们的经济实力和高大尚的存在感。在东西罗马分裂之后,特别是西半边被蛮族分裂之后,东罗马相对于蛮族来说,它一直都是一个非常高冷的存在。蛮族都想和它攀亲戚,但是人家就是爱答不理的。这种状态一直持续到查理曼大帝被加冕。查理曼大帝在加冕之前,他还在做着各种努力想和拜占庭结亲家。在长达上千年的时间里,东罗马帝国都是绝对傲视世界的存在。那么为什么它后来倒下的时候消无声息呢?教会在这里面又扮演了什么样的角色呢?我们今天就来解读一下。

#### Alexander Schmemann 神父

真正的正统思想方式一直 是历史性的,一直包括过 去,但从未被它所奴役。 因为教会的力量不在过去、 现在或未来,而在基督。

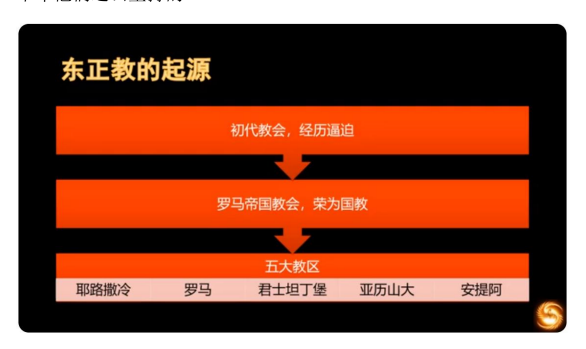


(2:51) 这一位非常有影响力的东正教牧师, 他是神学家也是一个 作家。他叫亚历山大,他出生在爱沙尼亚,在俄国革命以后他就流 亡到法国。他是在法国长大的。当时在巴黎有一个非常大的流亡者 社区,他就住在那里。后来成人以后,他的职业生涯基本上都住在 美国。他曾经说过这样一句话,他说"真正的正统思想方式一直是 历史性的,一直包括过去,但是从未被它所奴役,因为教会的力量 不在过去现在或未来,而在基督。"他说这句话是有背景的,因为 基督教总是对过去非常地敏感。我们从天主教上也能看到这个现象。 大家总是在过去的历史中来反思基督教是否做得正确。这是由于基 督教启示的特征决定的。基督教它是从历史中启示的,它不是某一 个人突然受到神的点拨,自己就成神了。那个是默罕默德,不是基 督教。基督教的圣经启示它是在历史背景下进行的,是对历史事件 的启示, 是对上帝在历史中的活动的启示。正是在时间和人类的空 间里,人类的救赎才得以展开。因为什么?因为我们在时间里,对 吧。这个是上帝选择的方式,旧约就是以色列人的历史书。所以基 督教它才会对历史这么敏感,有的时候到了非常顶真的地步。所以 外邦人看我们会觉得挺好笑。我们了解这个基本原因, 我们就能解 释历史对东正教一直以来都具有非常强大的吸引力。我们看到天主 教和东正教都能够感受到这种非常强大的历史感, 但是新教却没有。 这是为什么呢? 我们等一下到结尾的时候我们再来总结。



(5: 12) 东正教对历史的保存主要是表现在他们对教义对书籍的保 存。这个是因为他们所处的地理位置延绵千年没有中断的这个必然 的结果。但是它也有外在的体现。它外在的体现就表现在他们对敬 拜仪式上的坚持。正教,他们说自己是正教。正教的名称它是来自 于希腊语,就是 Orth,然后还有一个是 dox。Orth 是正确的意思。 Dox 这个词有两个意思。一个是信仰,另外一个意思是颂赞。信仰 和崇拜对东方基督徒来说是不可分割的。同样,东正教会它的礼仪 也是不可分割的。东正教它认为一个真正信仰上帝的基督徒,是很 自然就会敬拜上帝的。这个是非常正确地认识创造者的必然结果。 它是由基督创立由使徒传承下来的。所以这个是不可缺少的礼仪, 因为基督教不是一个独善其身的宗教。教会的责任是什么? 就是它 是以团体性的公开性的敬拜神来显示我们是一个合一的团体。所以 敬拜礼仪是显示我们合一性的最好的方式。教会的礼仪是神赐给世 人的一个恩典的管道, 让基督徒可以大家在一起齐口同心地敬拜和 侍奉真神, 并且和世人共享救恩和福音。所以这也是一个为主作见 证的过程。既要坚持表现历史, 又要坚持颂赞敬拜, 那么他们的敬 拜和历史就自然而然地做了最紧密的组合。东正教的崇拜, 它是无 一例外的是历史的见证,所以它在敬拜的仪式过程中,它就用非常 丰富的多样性回顾了特定的一些历史事件。所以你从它的敬拜仪式 上,你可以看到,它这个敬拜仪式是在纪念某一件重大的事情。这 些事情不仅仅是来自于基督在世的那些生活,他后来又添加了很多 教会的生活,比如说一些圣徒、一些苦行僧、一些殉道者还有一些 神学家。它每一个礼仪每一个节日都同时是对时间和末世现实的庆 祝,是对未来世界的期待。所以它想通过这个仪式来表现一种超越

历史的东西,它也是对过去对具体历史事件的纪念。这样我们就能理解东正教为什么这么有仪式感。这个是非常壮观的。这个也是东正教非常坚信自己才是真正的基督教的教会。因为他们认为只有他们才拥有不间断的历史和神学的连续性。那么他们这样的以为对不对呢?事实真的是这样吗?至少他们自己是这么认为的,也是历经千年他们这么坚持的。



(8: 42) 东正教的起源它其实就是罗马天主教的起源。他们是同一个教会,他们都是从圣经开始的。新约历史就是他们的起源。他们也和罗马天主教一样经历了初代教会,后来又经历了罗马三百年的逼迫,历经磨难。他们后来也经历了罗马帝国教会的国教时代,真的是非常的荣耀。在那个阶段,东方教会和西方教会一起联合起来,通过圣灵的工作,把教义整理出来,形成我们今天信仰的基础。我们对神的认知,对罪的认知,对基督的神性和人性,还有对圣灵的认知,都是在这个时间段形成的。在这个过程中,基督教慢慢地就形成了五大教区,就是耶路撒冷,罗马,君士坦丁堡,亚历山大和安提阿。

#### 东正教的起源

#### 基督教五大教区

耶路撒冷 罗马 君士坦丁堡 亚历山大 安提阿

【太18:20】因为无论在哪里,有两三个人奉我的名聚 会,那里就有我在他们中间。"



(9:49) 最早教会都是自然形成的。圣经里面说有两三个人奉耶稣 的名聚会,他就在我们中间。这个就是教会开始的形式。几个人开 始奉主的名聚会,每个教会都是自主的,互相他们没有从属关系。 早期的使徒是巡回在各个教会里面做一些指导的工作,不是固定的。 他们是先去某一个地方传道,有人跟随以后他就帮助他们建立教会。 在建立一个教区之后,使徒们就会离开,去执行另一项任务,就留 下一些人,或者扶持当地的人管理这个新成长的教会,主持圣餐和 洗礼。这个是最初的形式。当时他们的奉献也是自愿的。在圣经里 面我们看到,当时各个地方的教会本着爱心,为受逼迫的耶路撒冷 教会捐献, 也是完全出于自愿, 而不是一种制度。但是在教会的管 理实际上,它慢慢地在当地形成了一个教会管理上的等级制度。它 的管理体系当中各个职能都是固定的。有做行政的,有做圣事的, 它和使徒的流动权力就形成了对比。到了二世纪初的时候, 就形成 了三重模式的制度,就是主教、牧师和执事。这种制度在很多地方 都建立起来。这个发展它是慢慢慢慢自然形成的。我们知道只要涉 及到公共管理, 你就一定要有秩序。圣餐礼也是有主持人的。圣餐 礼是我们的主耶稣亲自主持的。所以圣餐是一定要有主持。这种就 慢慢慢慢地会形成现在的主教制。但是基督教会后来被罗马帝国接 受成为国教之后,它就变得不一样了。我们知道帝国是有行政制度 的,对吧。教会它就慢慢地和帝国的行政制度进行了匹配。当然它 虽然不会是非常严格地按照行省制来划分,但是它也慢慢地根据所 在城市的重要性它就形成了五大教区。在教区内的那些教会就和宗 主教会有了从属关系。这种从属主要也是教义和教导上的从属,是 辅导性的,并不是行政上的。



(12:30) 后来我们就知道西罗马灭了,后来又随着安提阿教会耶 路撒冷教会亚历山大教会被穆斯林摧毁,受到重创,罗马在历史中 它渐渐地就和东罗马走得越来越远。渐渐地,我们知道,君士坦丁 堡就成为东正教的神学中心,帝国的首都吗,对吧。它还是有相应 的地位。我们在前面的视频里提到过, 西罗马的灭亡它不是我们传 统认知上的那种突然倒地,而是一个长达 100 多年的漫长的衰亡过 程。在这个过程中,在东罗马的眼里,罗马根本就没有灭亡,只不 过是疆域小了一点。这个很好理解, 因为这不是帝国的第一次疆域 缩小。这个所谓的疆域缩小了一点,在之前它也经常会发生,但是 在今后的1000年里面它也不断地上演。虽然在查士丁尼时代有过短 暂的扩张, 但是在随后的 1000 多年时间里, 还是慢慢地慢慢地被周 边的势力最后吞吃掉了。人类历史上从来没有一个帝国存续上千年, 也从来没有一个帝国被人打了整整八百年。在这个一千年里面,法 律不断地加强, 信仰也坚固稳定, 这个和拜占庭拥有的四大根基是 分不开的。他们有使徒保罗奠定的信仰根基。他们虽然是不同的族 群,但是他们都有共同的信仰。查士丁尼皇帝建立的法律的根基也 是很厉害的。他在任期内编了法典。还有就是历代皇帝都完成的军 事和经济的积累。因为他们的地理位置处于和外族冲突的前锋前沿, 罗马帝国时代帝国的敌人统统在东面。西面都是大海吗,对吧。所 以它的帝国的敌人全在东面,波斯呀,蒙古呀,匈奴呀,包括后来 的穆斯林。他们不仅在武力上试图征服东罗马,而且在宗教信仰上 因为和这些外邦国家民间的接触很多, 所以他们的异端也很多。东 罗马它就建立了非常强有力的反异教的核心。总之,这个国家应该 说还是很硬核的。在西罗马消亡之后很长的时间里,他们都是像神

一样的存在,是整个欧洲文明的最高点,无论是政治上经济上还是宗教上。历史上把拜占庭叫做第二罗马,但是人家自己不承认。什么叫第二罗马?我们明明就是第一罗马,好不好。



(15: 33) 我们在这个系列里面已经大致讲过东西教会的分裂过程,在这里我们就不重复了。总之这种分裂它主要是因为行政上的政治上的。这是一个渐行渐远的过程,就像两个好朋友,时间久了互相不接触,想法和思想当然就是不一样了。毕竟神学也是有一个渐渐演变的过程。因为这两种神学思想在历史中的演变,它都面临着不同的政治环境和社会环境,所以它肯定是会发展出两种不同的走向。



(16: 14) 我们先来看看东西方的体制。这个对比其实是很有意思 的。我们已经学过了, 西欧它是一个非常分散的政治秩序, 有很多 的小王国。特别是德意志神圣罗马帝国, 到宗教改革之前, 它还有 两百多个小国家呢,对吧。但是它的信仰体系是大一统的。罗马教 皇国是所有基督教王国的共同的精神领袖。东方刚好相反。在政治 上它是大一统的,帝国庞大人口众多疆域横跨亚欧非。但是它的信 仰,也就是说它的教会,它教会的制度是分散的。他们从来没有在 教会里面统一地使用希腊语, 而是很早就用本地话敬拜和祷告。这 个在西方是要到宗教改革之后才实现。在那之前,拉丁语是统一的 教会语言。东方的这种形式比西方早了整整一千年。为什么会是这 样?因为文明的高度不一样。东方当时管辖的地方都是文明高地。 小亚的农业文明已经非常成熟,亚历山大也是文明古城,耶路撒冷 就更加不用说了。它们都有着非常成熟的本地文字和语言。所以当 信仰在这里兴起的时候,大家自然而然就用自己的母语去写文章去 做研究。西罗马不一样。西罗马的接盘侠是谁?是蛮族。蛮族哪里 有书面语言。他们没有。所以它只能跟着拉丁教会学拉丁语。它自 己的民族语言就停留在口语上。你这个不能怪拉丁教会。这个是因 为文明的差异。你就是想翻译,在蛮族的口语里面你也是找不到对 应的词汇。比如说我们中国的本土语言体系里面, 你就找不到幽默 这个词, 也没有沙发这个东西。你翻译的时候你就不得不用英语的 发音来讲行生造词。但是你也得先让百姓接受了这个事物本身,知 道有沙发这么个东西,你才能够把这个东西给它加上一个名字。所 以说语言它的生命成长也是有一个过程的。所以东方教会面对非常 成熟的文明体系,它就直接用本地的语言来开展敬拜和事工。而且 教会在行政体系上它是互相独立的。几大教区之间它没有从属关系。 看到没有,他们两个路径是完全相反的。这就导致了他们的神学到 后来走的就完全不一样的路线。我们以前说过,西方拉丁教会特别 喜欢法理逻辑。他们也非常实际。你可以说它是实用主义。他们特 别在救恩上特别喜欢下功夫研究。浩瀚的神学体系就是这么慢慢地 积累下来的。圣灵上千年的带领,它每一步都是不可或缺的。

## 不同的发展路径

东方教会

•教义的历史的传承相对完整

西方教会

•教义的发展过程理性而快速



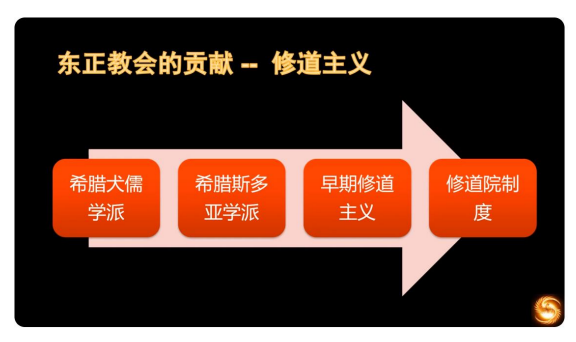
(19: 29) 这两种不同存在形态就非常容易发展出两种不同的路径。 在千年不变的体制里面,东方教会它是在君权之下的。它成为君王 的一个宗教管理部门,虽然他们自己是不承认的。他们觉得他们是 独立的,但是事实上他们是在君权之下。在大一统的体制之下,教 会是很难爬到君王之上的。它根本没有机会。你教会又没有刀又没 有枪, 君王不理你的时候, 你真是啥都不是。但君王有信仰的时候, 他还能很尊重你。这一点在东方教会上体现得特别明显。而帝国的 君王大部分都是很强悍的。你不强你是做不了这么大的,对吧。你 这么大的帝国的君王,你必须是强人。可想而知,教会的光景是怎 么样的。教会经常会成为政治斗争的牺牲品,也经常会成为世俗政 府贪婪财富的受害者,比如说破坏圣像运动。但是这样的光景它也 有一个好处。他们就会从政治的斗争中去退出来, 几乎对政治不发 生太多的影响力, 而专注属天的事情。所以他们的信仰教义的历史 传承很完整,毕竟帝国上千年没有中断过。而且历代的君王基本上 都是基督徒。他再过分, 也不会超越底线。破坏圣像运动已经是非 常非常极端的事件。东方教会就连敬拜礼仪的改变上千年来都不大。 他们对历史的看法和我们是不一样的。他们认为神在历史中启示, 所以保存礼仪就是保存历史。在这种历史的奥秘中有神的救恩。但 是西方教会就不一样了。我们学过中世纪的信仰光景。西方教会那 可是和这帮君王斗得不亦乐乎。君权和教权是一个此消彼长的存在。 在这种互相的深度介入中,神学就一定要随着时代的发展而发展。 在向蛮族传福音的时候,它是一种神学表达。但是当他们长大了, 当蛮族长大了, 像模像样的成君王了, 那就要有另一种进一步的表 达,对吧。你要告诉他们信仰更深层次的真理。当他们以为自己翅

膀硬了,要爬到教皇头上了,那他们又要有一种不同的对待方式。 后来的哲学理性主义抬头,西方教会就自然而然会出现像托马斯阿 奎那那样的圣人来解答这些问题。这样你就能理解为什么只有西方 教会会出马丁路德,会出加尔文。西方的神学系统它是有一个随着 历史的进程一直向前推进的这个传统。要不然它怎么会出赎罪券这 种幺蛾子呢,对吧。所以加尔文就很重要,否则的话全欧洲都是马 丁路德,那就踩不住刹车。我们这个世界恐怕还要早几百年灭亡。



(22:51) 东方教会你别看它在大一统的政治体制之下,但是它的 苦难是真的一点都不比西方教会少。为主做事你是不可能很舒服的。 躺赢这种事情在基督教会里面是不存在的。你要是觉得你能躺赢, 那你可能信的都不是真正的基督教。我们简单地就把他们的历史拿 几件事情出来说一下。我们先说它的破坏圣像运动。我们之前讲过 这个事情。我们粗略地讲了一下,不详细。我们今天依然不能很详 细。我们就简单地来说说它的背景和理由。东正教最初发展的几百 年里,它文盲的比例高达 95%,所以说他们就发展出一套建于视觉 艺术的敬拜和礼仪活动。这个很好理解, 你不识字怎么办? 看图像, 对吧。他们就用圣像来表达圣经故事。你这样所有的圣经故事你就 很简单易懂,没读过书的老百姓理解起来也没有问题。结果后来 呢?后来穆斯林崛起了,他们攻占了周边地区以后,他们就在神学 上攻击基督教徒,说基督教徒是拜偶像。当时犹太人也是这么说的。 只有他们和犹太人是不拜偶像的,所以他们认为只有穆斯林才是真 正的信仰。你们统统是邪教。它这个理论是要说服那些被征服的老 百姓来皈依穆斯林。所以他是指着圣经来告诉他们这个道理。这是 非常有迷惑性的。对不识字的老百姓来说,这个是非常非常好的理

由,对吧。确实是可以皈依穆斯林。但是这个问题后来在大公会议 上也引起了争论。这种争论其实是在本质上它是关于基督论的争论。 支持圣像的人, 他认为我这个不是拜偶像。我们只不过是通过圣像 把基督的神性表达出来。所以你看到圣像上基督的背后都是有一个 小光圈的,说明他是神。我们心里都知道我们不能拜偶像,所以我 们也没有去拜那些木头和石头,对吧。我们拜的是木头和石头所代 表的那位基督。我们是尊基督为神。所以他们认为物质形象虽然是 木头和油漆做的,但是它只是一种象征。更重要的是,他不是绝对 崇拜或者崇拜这个物件本身。他们认为圣像只是相对地被敬仰。因 为你是因为尊重神, 所以你就会比较善待比较尊敬代表神的这一块 木头。他给自己找的理由其实很牵强,但是你在当时这个场景下, 其实有很多人认为他们这个道理是成立的。而且他们还有这么一个 非常强有力的理由。他说主都已经道成肉身了,那主道成肉身的目 的不就是为了让我们看见吗。所以换句话说,他既然被我看见,那 么上帝的儿子就是可以被画出来。因为他自己主动地成为人,变得 可见变得可描述。所以我们就是可以画他了。父亲的形象通过基督 的道成肉身它也变成可描述了。所以他们就认为任何对主的形象的 否定都等于否定了道成肉身的奥秘。唉,你这个就能明白他们为什 么会拜圣像了。所以后来打着破坏圣像运动的,它虽然有宗教原因, 但是它背后更多的是政治原因和经济原因。当时皇帝没有钱了吗, 被查士丁尼大帝到处打仗,钱都打光了。他没有钱,他就惦记教会 的钱。所以他就借着破坏圣像运动攻击了教会。所以,经济原因基 本上都是所有争战的爆发点,虽然背后有一些宗教的原因。我们对 这个过程就不展开了,网上很多资料。我这里只是简单地说一下原 因和他们的这个做法,就是拜圣像这个做法背后的神学思想。



(27: 24) 东正教最终在圣像运动中还是获取了胜利。在这场胜利 中,修道院是功不可没的。事实上,修道院制度对东正教的影响是 全面而且非常深远。它对西方教会的影响也是一样一样的。修道院 作为一个永久性的机构, 在四世纪之前它是并不存在的。它的制度 的起源是在圣经里面也没有的。但是早在耶稣道成肉身之前,希腊 就已经有修道的风气。当时的希腊哲学里面有两个支派都是有修道 的那种风潮。有一个叫犬儒主义,还有一个叫斯多亚学派。这些都 是哲学思想的学派。所以当基督教兴起的时候,希腊就将对神的敬 拜融合到自己的日常生活当中,用自己能够想得到的离世亲近主的 方式来守这个盟约。修道主义的基础是根植于福音的。在实际上退 入沙漠或者修道院的背后,是每一个基督徒在受洗的时候向主承诺 的对世界和撒旦的放弃。所以他们认为他们去修道只不过是在遵守 自己的承诺。修道院的使命和洗礼,当时洗礼的时候所发的誓言是 紧密相连的。进入修道院只是它的一种表现形式,或者说是追随基 督的一种比较极端的方式。很多人对基督教的修道院大肆地批评, 甚至是抹黑。我们不要相信它。人的过错其实在每一个群体里都有, 不要把修道院的群体放大来看。其实在历史中长达上千年的修道历 史中,修道院的伟大和功绩其实人往往是忽略的。但是拿几个人抓 出来说事,这个就不太客观。在历史中,修道院的功绩你怎么样形 容都不过分。每一个修士他放弃生活的一切来做圣工,这本身就是 一件非常令人感动的事情。有些修士他在修道院里穷尽一生他其实 只抄写了圣经。他抄了一辈子的圣经。那个时候没有印刷术,全部 靠他们这么一笔一笔抄出来的。所以我们的文化得以传承,我们的 信仰得以传承, 我们的文明可以累积到一定的高度, 能够将我们送

到今天这样的程度,其实他们真的是功不可没。马丁路德之所以会 反对修道制度, 那是因为神给了他另外一份工作, 对吧。但是在我 们普通人身上,我们要知道,并不是每个人都是马丁路德。当时在 东正教里面的修道院为教会提供了大量的主教和教长。当然,这一 点在西方教会也是一样的。关于西方的修道院, 我在这个系列里面 前面都已经讲过了。所以我这里就不重复了。但是东方它更加更加 是这样。它其中有一个叫 MidEldos 这个修道院,它一共产生了 144 位主教和 26 位教长。而且他们的命运也远远比西方教会要苦难。在 第九和第十三世纪之间, 君十坦丁堡的教长几乎有 2/3 是修道十。 作为国教, 教会面临最大的危险是什么? 就是变得世俗化。你世俗 化你就失去了它末世论层面的意义。大家都和以前罗马人拜众神一 样, 找神为他们打工, 就和中国人拜菩萨一样一样的。所以, 修道 院的存在,总是在那个歌舞升平的世界里面提醒教会提醒整个世俗 世界,我们的宗教是有它真实的性质。我们所有的臣民都有他另外 一个国度的身份。所以它在那里的存在感它其实就是向全世界提醒 末日提醒末世层面的意义。所以没有修道院的存在,上千年的社会 演变基督教可能早就被社会同化了。你不可能去坚持教义坚守信仰, 不断地自发性地去纠错,对吧。马丁路德也是基督教自发性纠错的 很重要的一环。这个我们是不能否认的。



(32: 21) 当公元 800 年的时候,查理曼大帝被加冕成神圣罗马皇帝的时候,东西方基督教之间它就进一步疏远。这种疏远不仅仅是地理上的,最终也会表现在组织结构和信仰方式上。这种分裂对教会和帝国来说,它的影响都是相当大,而且很悲惨。尽管东方教会,它的地理位置被迫成为东方。但是它的神学和传统中,他始终认为

他们不是东方, 他们是正统的。这个和他们始终认为自己是第一罗 马是一样一样的。我们不能说他的理解是错的,对吧。但是,确实 西边蛮族的征服阻止了他们向西扩张传教的脚步, 所以他们就向东 扩张。东正教在对外宣教上它一直是非常活跃的,它从来没有停止 过脚步。我们前面的视频里面讲过西里尔兄弟向斯拉夫人传教。这 两兄弟还为他们创造了字母文字,就是我们说过的西里尔字母。然 后还为他们翻译了经文和礼仪。可以这么说,斯拉夫的文明起源就 是基督教。他们也曾经向摩拉维亚传过教,结果没有成功。他们被 德国传教士和不断变化的政治局势被他们逼迫,就跑了就逃了。他 们就转到其他的地区。到了11世纪初的时候,大部分异教的斯拉夫 世界,包括俄罗斯、保加利亚、塞尔维亚,甚至包括后来的印度, 都被拜占庭的传教士所征服。实际上, 当时的基辅的弗拉基米尔他 皈依基督教的时候,他是在989年受洗的。当时他和拜占庭公主安 娜结婚,他结婚的条件就是整个基辅大公国都皈依基督教。他把所 有的臣民都赶到河里去受洗。这种向斯拉夫世界的扩张,慢慢慢慢 地它就创造了一个东正教的联邦,因为它也都是国教吗。拜占庭的 那些艺术文化和文学就不再局限于拜占庭自己的政治疆域里面。它 是远远超出了巴尔干半岛和北部地区。斯拉夫民族不仅仅被基督教 化,它还被拜占庭人文明化。它本来也都是蛮族,很野蛮的。但是 慢慢慢慢他们开始文明了。后来斯拉夫的东正教就被并入到拜占庭 的东正教的体系里面, 就永久性地扩大了教会的地理分布区域。不 要小看这一股基督教势力。这股基督教势力就是俄罗斯的基督教势 力,它牢牢地抵挡住远东的非基督教势力的袭侵。它为欧洲守护了 东大门。值得一提的,这个东正教联盟里面它并没有统一的敬拜文 字。在斯拉夫人当中,他是很少使用希腊语的。他们是坚守道成肉 身的原则, 因此使用西里亚字母为各个斯拉夫的民族方言制定他们 本土语言的敬拜和礼仪。所以在巴尔干地区,其他所有的地方的那 些斯拉夫语言,它都是用西里亚字母来创造的。简而言之,我们总 结地来说,就是东正教它是坚持用人民的普通话来传扬福音的。它 都是用当地人的语言,让新教徒直接就可以理解。毕竟这个就是基 督教传教的目的。在东正教的历史上, 斯拉夫的使徒就是圣人西里 尔。他们两兄弟是非常非常伟大的人物。

## 俄罗斯的双重信仰

#### 伊万·克罗格里沃夫 (俄罗斯天主教耶稣会士):

"正当诸神灵的名字和有关他们的记忆已经从俄罗斯的灵魂中消失的时候,基督教却仍然无法将自己的教条和信仰完全根植于他们的心中。福音学和古老的多神教观念互相重叠,而这种状况延续至今。不仅仅是多神信仰仪式在某个地方被人们保留下来,就连在基督教的外壳下仍有多神信仰的精神;或者明确地说,俄罗斯民族的基督教就是一种充满多神信仰的基督教,而基督教———只是外在的仪式。"



(36:43) 但是俄罗斯人的东正教信仰在西方的天主教世界眼里其 实他们有点看起来有点不对劲。自从罗斯人,就是基辅大公国在 988 年全体受洗之后,俄罗斯的东正教一直到今天它都没有真正地 脱离多神信仰的影响。它反而是和他们自己以前的多神信仰进行了 有机的结合, 形成了具有所谓的俄罗斯特色的双重信仰。西方的天 主教我们在历史上看到西方天主教一直在向东方传教的。刚才我们 不是说,他们向西传教的时候碰到德国的传教士到摩拉维亚到西方 去,跟德国的传教士有冲突,他们就转向了。为什么西方的天主教 还要向他们传教呢? 大家就要很疑惑了。我们不都是信的是基督教 吗? 你为什么还要来传教? 你不是来抢地盘吗? 其实不是。这个俄 罗斯天主教的耶稣会会士他曾经说过这么一句话,把它打在屏幕上。 他这段话可以给我们一个参考答案。他说是: "正当诸神灵的名字 和有关他们的记忆已经从俄罗斯的灵魂中消失的时候,基督教却仍 然无法将自己的教条和信仰完全根植于他们的心中。福音学和古老 的多神教观念互相重叠,而这种状况延续至今。不仅仅是多神信仰 仪式在某个地方被人保留下来,就连在基督教的外壳下仍有多神信 仰的精神。或者明确地说,俄罗斯民族的基督教就是一种充满多神 信仰的基督教。而基督教只是外在的仪式。"所以看到没有,在他 们的眼里, 东正教那根本就不是基督教。其实当保罗开始向外邦人 传福音的时候,就是非犹太人,向他们传福音的时候,基督教就开 始不断地重复着和各种异教文化重叠的命运。因为基督教对于外邦 人来说,它不是一个原生的信仰,是由外植入的。基督教想要完全 覆盖和替代原生的异教文化,它就一定会染上异教的色彩。基督教 的使命是很沉重的。它必须承担和当地本土文化结合的义务。我们 在这个系列早期讲过这一部分。西方教会它也面临同样的问题。后

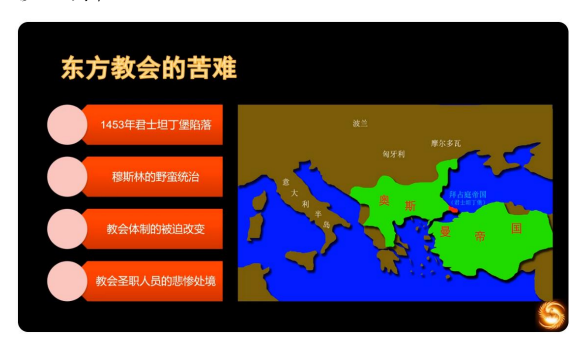
来他们用很多基督教的纪念日和圣徒的纪念日去替代了这些神祗,让民间随着时间的消逝慢慢地遗忘他们原来的那些多神。希腊教会的方法其实也是一样的。除了进行直接的斗争之外,他们不得不对过去的各种所谓的多神推出他们自己的基督教的专门的圣人。特别是俄罗斯,老百姓不是自己改宗的,对吧。他们是被基辅大公赶下水受洗的。基督教必然要通过和原始多神信仰做一番协调,用这些方式来对这些被迫改变信仰的俄罗斯人做一种补偿和安慰。所以我们在看俄罗斯那些很高大尚的东正教礼仪的时候,我们要知道,他们的信仰实质和我们其实是不一样的。具体的内容我们以后讲俄罗斯的时候,我们再来仔细地来探讨。总之,东正教自从被奥斯曼土耳其统治之后,在这种压力下,它就失去了精神张力。它的宗教就越来越流于形式。到了俄罗斯,它后来又经历了共产主义,那就基本上就只剩一个空壳了。



(40: 55) 关于东西教会的分裂,我们视频里面已经讲过。这里就不再细讲了。东西教会的分离事实上它并没有一个准确的日期。真正发生的都是一连串非常复杂的事件。而且我们也需要记住,导致分离的那些事件并不是完全的出于神学。有些是文化的、政治的、语言上的差异。当然这些差异也会更加加深神学的分歧。任何关于分裂的叙述,如果它只强调其中一个原因,忽略其他原因,它都是不完整的,都是支离破碎的。关于十字军洗劫拜占庭的事情,我们在前面的视频里面并没有展开详细说。因为限于篇幅,如果要仔细说的话,你是可以做一集视频的。因为它特别的滑稽。大致是什么一个情况呢?就是十字军不是要去圣地吗?他们不是走陆路的,记住。他们是走地中海。走地中海是最方便的。所以当时他们号召完

以后他就要先统计有多少人要参加。然后大家就群情激昂地都报名。 他们统计人数以后, 他们要去向威尼斯去定船。当时随便哪个城市 都不可能有那么多船,对吧。你需要预定。他们就提前一年交了定 金,那么威尼斯人就帮他们订造船只。他们觉得,哇塞,来了一票 大的生意,就是大订单。威尼斯他们的造船业是很发达的。统计人 数的时候大家都群情激昂纷纷报名,结果第二年要出发的时候大家 的脑袋瓜子就冷静下来了,人就一下子少了很多,就不需要那么多 船了。但是威尼斯人船已经建好了呀,你钱得付呀,对不对。十字 军拿不出那么多钱。每个人都自己只能凑出自己的份子钱。于是威 尼斯商人就说,那你们帮我们去打仗吧。谁谁谁还欠我钱,你们帮 我去把他们打了让他们钱付了,那你们的债就可以抵消了。结果这 帮人就给教皇写信,结果也不知道为什么,教皇的回信就晚了几天。 这帮人就等不到回信,他们就傻乎乎地就去了,帮忙洗劫了对岸的 一个小城市。结果在那个城市里又遇到了一个君士坦丁堡的流亡的 一个王子,被这个王子一忽悠,他们又去攻打了君士坦丁堡。要怪 你就只能怪当时交通不方便,通信实在是不太方便。教皇的阻止信 没有及时地送到。在这封信里面, 教皇英诺森三世是警告他们不能 去的。如果去就统统革除教籍。结果信还没送到,他们就出发了, 把教皇气到不行。当然了,这只是其中的一个事件。事实上,帝国 的分歧是全方位的。从文化政治语言神学上,它都是有差异的,后 来再加上地缘政治的影响。我们知道, 伊斯兰兴起了。伊斯兰兴起 就把地中海大部分的海岸线都征服了。同时期当时是异教徒的斯拉 夫人也来到了巴尔干半岛,这样就在东西罗马之间形成了一个物理 上的隔阳, 彻底把他们隔开了。曾经同质化的地中海基督教同一世 界就迅速地消失。到了600年的时候,就是希腊东部和拉丁西部之 间的交流已经变得非常的危险,实际上已经完全停止了。九世纪的 时候,两个教派和传教野心在保加利亚和摩拉维亚的基督教化问题 上就发生了冲突。最后这个矛盾就爆发在罗马教皇在公元 800 年为 查理曼大帝加冕。这个东方就很生气,这个简直就是不尊重老大哥, 对吧。对东方来说,西方的行为就好像罗马帝国当时的合法皇帝已 经不存在了,他们才要另外去封一个皇帝。但是西方也是很有理由 的,因为当时东方的皇帝是一个女皇,是一个篡位的。所以他们就 不认。西方教会是不认女的皇帝,所以他们就自己加冕了查理曼大 帝。这种事情后来就越来越多越来越复杂。随着后来的发展,比如 说像诺曼人对意大利的征服,包括后来的十字军东征,还有意大利 商人对博斯普鲁斯海峡和黑海的那些商业渗透,都促进了这种分裂。 东正教认为自己最重要的分裂是因为神学问题。他们不承认西方教 会关于圣灵是从圣父和圣子而出的这个教义。这个神学问题我们就

不展开了,说起来你们会很催眠。他们也不承认罗马天主教会的体制结构。罗马说他们是圣彼得的权柄。他们是对马太福音第 16 章有自己的罗马式的解读。东正教说圣彼得的首要地位不可能是任何一位主教的专属特权,就是说所有的主教他都必须像圣彼得一样,承认耶稣是基督。所以所有的主教他都是圣彼得的继承人。简而言之,东正教认为每一个教区的主教他都有彼得的权柄。所以我们不需要一级一级地管辖,我们各自独立就好了。这是两种不同的组织架构的观点。当然,这个他们双方的分歧其实还有很多其他,我们不能够一一列举。



(47: 07) 君士坦丁堡在 1453 年被奥斯曼土耳其攻陷,这个是基督教的一大不幸。关于这个事件我们就不展开。我们以前的视频大致地讲过。在穆斯林长达 800 年的敌对和攻击下,君士坦丁堡的城墙终于被火炮攻陷。曾经的东正教地区几乎全部被穆斯林占领,只有东正教俄罗斯逃脱了这个命运。他们就主动地接过了罗马这面大旗,称自己是第三罗马。和我们的传统认知不同的是,从拜占庭文明中产生的新的奥斯曼土耳其政府,其实并没有我们想象的那么落后。毕竟拜占庭的家底在那里,所以它一成立的时候就是个高峰。最后呢?最后它慢慢慢自己作死了。因为它的宗教教义确实是不太适合社会的发展。但是当时他们是很清楚地知道,要在这么大的帝国接续管理,是需要使用原来的政治体系的。所以他们就允许教会继续存在,但是他们改革了教会的组织结构,把所有帝国内的基督教的群体全部都编入到一个体系当中,互相就再也没有独立性了。原因很简单吗,他们要控制教会。控制教会最省力气的怎么办?最省力气的就是设立一个最高的主教。那我抓住你一个人就行了,下面

就全顺了,是吧。这样呢,等级制度就建立起来。牧首的权力和管 理的范围就被大大地扩大。但是这种扩大是虚假的,实际上他是没 有权力的。因为穆斯林的宗教宽容它本身就是虚假的。他对基督徒 的态度全部看皇帝高兴不高兴。在帝国内,所有基督徒都是二等公 民。土耳其的腐败和残暴它并不是一个传说,它是非常非常真实的, 是有大量的史料记载的。在帝国内的基督徒对这一点是最有发言权 了。他们经历的苦难是我们这一节课根本都讲不完。在接下来的几 个世纪里,对基督徒的大屠杀是经常发生的事件。在穆斯林中要去 开展宣教工作,这是不可能的事情。这是非常危险的。而皈依伊斯 兰教是完全合法也被允许的。另外一方面,就是皈依伊斯兰教的人, 如果他再返回到东正教,他就会被处死。所以在这样的严峻的形势 下,新的教堂是不可能被建造。你甚至不允许敲响教堂的钟声。发 展到最后,神职人员和基督教徒的教育情况就很糟糕了。你不可能 接受教育了吗,也没有人送孩子到你基督教的学校来读书。所以那 些所谓的神职人员也只不过是糊一口饭,就是在奥斯曼土耳其的帝 国体制里去谋一份职位。他们几乎不会有什么神学上的教育,信仰 水平当然就越来越差。当这样的神职人员掌管教会的时候,教会的 光景就可想而知。他们也受到了土耳其腐败制度的影响,他们也开 始买卖圣职。甚至当时的基督教会也成为权力斗争的牺牲品。从15 世纪到 19 世纪, 很少有教长在任期内是自然死亡的。有些是逼迫退 位的,流放的,吊死的,淹死的,还有毒死的,很多,都有据可查。 如果你说组长的地位是不稳定, 教长的地位也不稳定, 那么等级制 度的地位就更不稳定。在1821年复活节的那个星期天,当时的教长 格利高里五世被吊死在教区的大门上。同时被处决的还有两位大主 教和 12 位主教。为了纪念他们,这个教堂的大门到现在依然是关闭 的,从来不开。你要是以为东方基督教在奥斯曼帝国统治下遭受的 迫害衰败和屈辱好像很惨, 你都准备为他们掏出纸巾难过一下了。 但是不要着急,后面还有更惨的。1917年后,没有被穆斯林征服过 的俄罗斯东正教迎来了激进的共产主义无神论 70 年的统治。所以东 方教会它就一直认为他们才是真正为基督受苦的教会。他们是提着 脑袋在持守信仰的教徒。在他们眼里, 西方基督徒面对的像法国大 革命这种事情,那完全是小儿科。至于宗教改革,他们吵得死去活 来你死我活的,这完全就是莫名其妙。在东方教会眼里看起来,你 们这些都不是事儿。特别是关于什么圣餐是化质说是同质说还是纪 念说,这个就是宗教改革吵得最厉害的内容。这个在东方教会他们 是从来不讨论的,他们就按照耶稣教导的照着做就行了。它里面的 奥秘谁能搞得清呢,对吧。所以,东方教会是尊重这种神秘性的。 但是西方教会不行。西方是这帮法学家,所以他们拼命地要用逻辑

去推理出来,要把救恩搞清楚。因为救恩关乎得救,这是非常非常重要的。由此可见,东西方的脑袋长得真的是不太一样。这个就是民族差异性,这些民族差异性也是有历史原因的。总之,1453年以后,东方的神学就再也没有大的发展,特别是俄罗斯。俄罗斯它的农奴制一直要到19世纪才结束。好不容易搭上了工业革命的顺风车,结果一头撞死在共产主义上。他们根本就没有机会启蒙。



(53:44) 虽然东正教觉得法国大革命没有什么了不起, 但是他们 还是很轻看了它。因为这一股思想很快就烧到了土耳其。受这股思 潮的影响,希腊是第一个起来反抗的,赢得了独立,后来成立了自 己的东正教会。在政治上脱离了土耳其,在教会的治理上,它脱离 了君士坦丁教区的系统。理由很简单,你君士坦丁教长在他们眼里 你就是土耳其管辖的一个棋子。所以我们在教会上要独立。新的独 立民族国家在教会上是不能接受另外一个仍然在外国和敌对的奥斯 曼国家体制内的牧首的管辖的, 所以他们就纷纷地独立了。那后面 接下来独立的就是塞浦路斯、罗马尼亚、保加利亚、俄罗斯。俄罗 斯虽然没有被穆斯林征服,但是他们的东正教教区也是一直在君士 坦丁堡的教区的管辖之下, 当然他们后来也独立了。一战结束以后, 随着奥斯曼土耳其的解体,近东的古老的教派也获得了很大的自由。 这些教派我们听起来都是很熟悉的。比如说埃及的特普特教会,他 们不接受第四次大公会议的结论,所以他们早早地就独立出去了。 包括亚历山大教区也依然是存在的。他们管理了非洲大陆的所有的 东正教徒。还有是乌干达教会,还有安提阿教会,其实他们都还在。 安提阿教会它的牧首是一个希腊人。信徒已经大部分是阿拉伯人了。 黎巴嫩教会的牧师和主教是希腊人,但是在1899年以后,他们就变 成全部都是阿拉伯人。叙利亚和耶路撒冷一直是非常独立的教区。教会虽然都还在,但是总的来说,这些古老的教区他们的力量在伊斯兰教的包围下,其实是很弱的。君士坦丁堡教区今天已经不再享有权威了。下面的教区大家都独立了。土耳其境内的小亚教会是已经消失了。他们就接管了君士坦丁堡在内的东正教的教徒,所以他们的范围就小了很多。今天的世界东正教和古代的教会一样,基本上是一个分散的机构,由四个古老的主教区和许多地方或者国家教会组成。其中大部分是享有完全自治的地位。东正教的教会团体它显然不是一个单一的结构,尽管缺乏一个集中的权威,但是他们的信仰核心是同一的。他们有共同的教规和礼仪传统,有一个单一的教义,也有一个单一的教会管理模式,以及传承千年的可以追溯到使徒时代的原始基督教核心的共同信仰。这是他们很自信的地方。所以他们自己的感觉老好了。他们觉得自己历经劫难才是真正的普世教会。



(57: 11) 我们从东正教的历史中,我们很容易看出一点,就是他们没有经历过和君权抗争的历史。教权实际上是帝国的宗教部,管理帝国的信仰,但是对君王没有特别的约束力。贵族和百姓对信仰在教义层面的领受并不像西方教会这么清晰。大家只要跟着敬拜就好了。这个就能导致东正教俄罗斯在面对 1917 年列宁共产主义的时候,他们根本就没有足够的警醒。本来俄罗斯的工业革命进程就特别晚,农奴制废除的时间也很晚,这个和地广人稀气候寒冷土地的出产率很低是有直接的关系的。你人口分散搞教育就不容易,民众的识字率就很低。所以俄罗斯的贵族和底层民众特别地脱节。这个就给共产主义有了可乘之机。共产主义思想是从法国大革命中产生

的,巴黎公社。但是它是在德国被上升到思想意识形态层面的。马克思是德国人。最后在社会实践中它找到俄罗斯开始进行社会实践。只能说魔鬼很狡猾,他就知道俄罗斯的民众很好骗。东正教的传统下他们没有和君王斗争的经验。西方教会就不一样了,他们可是和君王斗了上千年。有的时候输,有的时候赢。在法国他们就输了,在英国他们赢了。虽然赢得也很不容易。他们真的为了把君王的权力按下去,他们按了几百年。从1215年的约翰王签大宪章一直要到1688年的英国大革命,前后也四百多年。由此可见,现代的宪政文明之所以从西方教会出来是有原因的。只有法理性的教会文明才能够带出宪政文明。我们前面的视频里讲过,拉丁教会的法理性特征是在古罗马帝国时期就很明显的。希腊注重哲学注重形而上的思考,但是罗马特别务实。罗马特别注重法律。法律有什么?法律它有严谨的法理逻辑,它还有非常实际的可操作性。学到这里我们就能够明白,为什么神要灭掉西罗马,要重建西欧。如果不强拆,那么整个帝国全部被皇帝管着,那么人类社会是不可能走进现代文明的。



(1: 00: 09) 看完东正教的历史,其实就是一部基督教的苦难史。 看完天主教的历史,我们就会觉得那是一部和君王的斗争史。然后 再去看看新教的历史,我们就会发现这是个愣头青,年轻有为孔武 有力,不断地向前冲锋的历史。最后还一头冲到了鸟不拉屎的北美, 建立了一个全新的政府。神让这三种基督教团体存在到底有他什么 样的美意呢?我们要知道神是不会浪费我们的苦难的。我们看历史 不难发现这一点。其实我们看到神用东方教会的历史连贯性,他最 大限度地保存了教义以及早期文献的完整性和纯粹性。虽然他们本 身的历史不允许他们有非常高的解读水准,但是后来也通过君士坦

丁堡的陷落和十字军的东征把这些保存完好的文献运到了西方,成 为宗教改革的思想来源。同时东正教不间断的礼仪敬拜的传承,也 是最大限度地保持了我们信仰的神秘性。如果我们的信仰没有神秘 性, 那就成为哲学家的神, 成为理性神。他不是一位有位格的神。 神通过东正教的存在,他告诉我们他是永远不变的神。他有能力保 守信仰的古老和神秘。而他的神秘性是我们无法理解的。马太福音 里面就说: "除了子,没有人知道父。"对吧。我们认识父只能通 过耶稣基督。我们的神他也用西方教会的教权和世上的君王抗争, 使西方的文明在这种张力下不断地去实践政教关系,实践理性,实 践信仰。基督教伴随着西欧社会的重新构建,证明了我们信仰的超 越性。我们的神是超越时代超越历史超越教义的神。任何人类历史 都是他的杰作。以赛亚书里面说"我的道路高过你们的道路,我的 意念高过你们的意念。"所以天主教会的历史是不断地向上寻求神 的心意的历史。当然,我们的神他也利用了新教的自由思想为基督 教世界开疆拓土,将人类历史一直推进到现代文明。人类历史你只 有快速地向前推进,我们才会走近末日。否则大家都磨磨蹭蹭地混 在中世纪。大家都活到40岁就挂了,那个时候医疗条件就是这样。 新教其实它得到的祝福也是很大的,但是新教的堕落是最明显的。 才 500 年的时间,特别是最近的 200 年,这个堕落简直就是肉眼可 见。我们要想如果不是新教点的这一把火,我们的世界是不会像火 箭一样地用 200 年的时间走向末世。保罗在腓利比书里面说: "忘 记背后努力向前,向着标杆直跑。"我们放胆做工就可以了。神呼 召我们干什么我们就干什么,结果在神的手里。这个世界最终以什 么方式告终这个不是我们能决定的。



(1:03:54) 我为什么说现在已经是末世了呢?其实很简单。看看 我们的社会结构就知道了。其实无论生产力多么的落后,人类社会 4000 年来家庭结构都是相对稳定的。最近这几十年从女权运动开始, 我们的神在伊甸园里就设立的家庭就受到了前所未有的冲击。异性 婚姻有非常高的离婚率,同性婚姻又合法化,再加上各种离奇古怪 的所多玛现象, 其实谁都能看出来这是末日的景象。女权也是呀。 女权一开始说我要和男人一样的权利,我要平权。但是第二波女权 运动的口号就是我们不需要男人。我们有政府,我们有福利,我们 自立自强,我们独身我们丁克。现在呢?现在是第三波女权运动了。 他们的口号是什么? 是 We are the men。我们现在他们都提倡变性, 对不对。就是让男人去怀孕,女人想要变成男人。这一切都发生在 不到 100 年的时间里。这不是神的错,这也不是宗教改革的错,这 是人的错。神再一次用事实向我们证明,人类真的是配不上神的恩 典。我们的历史如果没有神的护理,我们早就重复大洪水时代了。 所以我们从这三方面来看,其实没有一个是可以缺少的。我们的信 仰必须具有东正教的神秘性,必须具有天主教的超越性以及新教的 末世性。而神通过这三个群体向我们显明了这一点。



(1: 05: 56) 当然了,神最终要向我们显明的是他自己。他是三位一体的神。其实我们在查资料的时候发现,任何一派的信徒都是坚信自己的信仰是正统的。但是我们不必急着去站队,去否定另一方。我们不妨换一个角度来解读这个现象。我们的思考始终要围绕神。我们从神的属性本身我们就能找到答案。我们有没有想过,神是全能的。他是完全的,他是一无所缺的。他为什么要用圣父圣子圣灵的方式来启示他自己呢? 他这不是多此一举吗? 他难道不能圣父把

所有的事情全干了吗?他当然是可以的,对吧。但是他用三个位格向我们启示他自己,到底有什么意义呢?我想他肯定是为了我们的益处。神自己一无所缺,但是尚且分成三部分来合作。救恩是圣父设计的,圣子成全的,圣灵带领的。这就是告诉我们,我们作为有他形象创造的人,我们更要明白自己的有限和有罪。我们要承认神对别人的带领。我们不能说因为我是新教徒,我就一定说其他基督教都是不对的。我们也不能在新教徒的各个宗派之间去挑战去斗争。其实那个完全没有意义,在我的眼里。那个真的就是信仰的私交。保罗是怎么说?是"忘记背后努力向前",对吧。这个忘记背后不是说要我们忘记历史,而是要我们忘记历史中的那些不愉快。我们要在历史中观看神的作为,尊重神的带领,而不是在历史中去挑人的错误。人是一定会犯错的,这个是毫无疑问的。你在人的历史中去寻找人的错误,那是完全没有任何意义的。



(1: 08: 12)看到这里我们就不用害怕了。不管你是什么天主教东正教新教,神将我们放在不同的时代不同的地点接受不同的思想,有过不同的经历。我们就安心地用我自己的看见来侍奉他。这个就好比一个葡萄园里,神派我在里面松土,派你去浇水,派他去收割。但是我偏偏说那些浇水的人是不务正业,是在玩水。这个就不对了。最关键的是,不管我们在哪个信仰群体里,我们都要在信仰上深深地去扎根。我们要了解圣经,要通读圣经,要了解圣经整全的旨意,然后要依靠圣灵要在基督里。信仰的纯正在哪一个群体里面都是有要求的。信仰的堕落其实在哪一个群体里面也都不少见。关键是我们自己做得怎么样。圣经里面的信息很明确。神不会用超过我们能力范围的标准来审判我们。我们相信自己是被神拣选的。拣选是为

了做服侍的,服侍是需要忠心的,是需要全心全意的。我们去照着行,这就可以了。我们三位一体的真神在基督教历史中用启示带出三大信仰群体,而我们有幸在其中,这就足够了。在启示录的羔羊的婚宴中,基督来迎娶的是一个教会,我们都属于同一个教会,就是基督的教会。