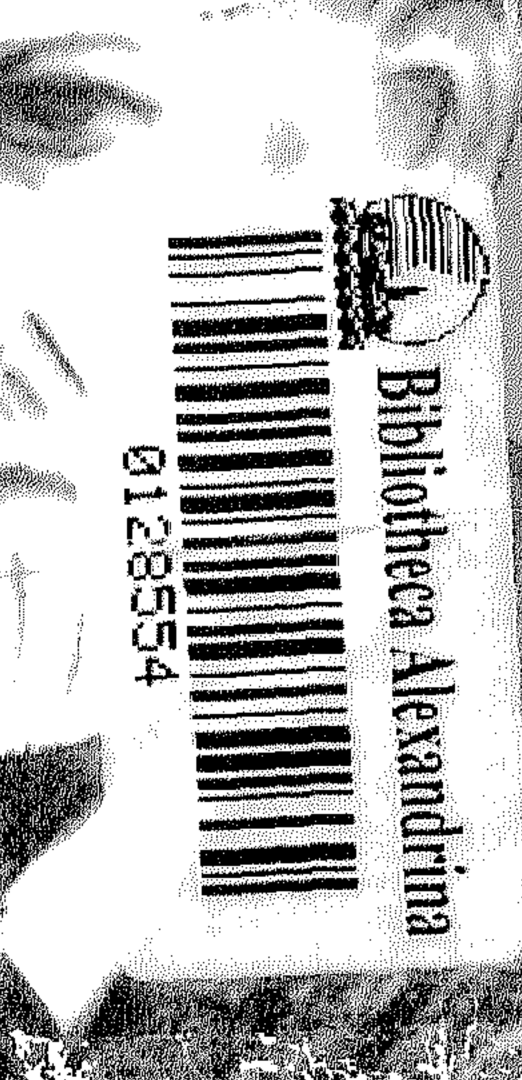
الدكور إستان رس



# المؤلفات الأساسية فى التحليل النفسى سيجموند فروبيد

# ماقوق مبدأ اللذة

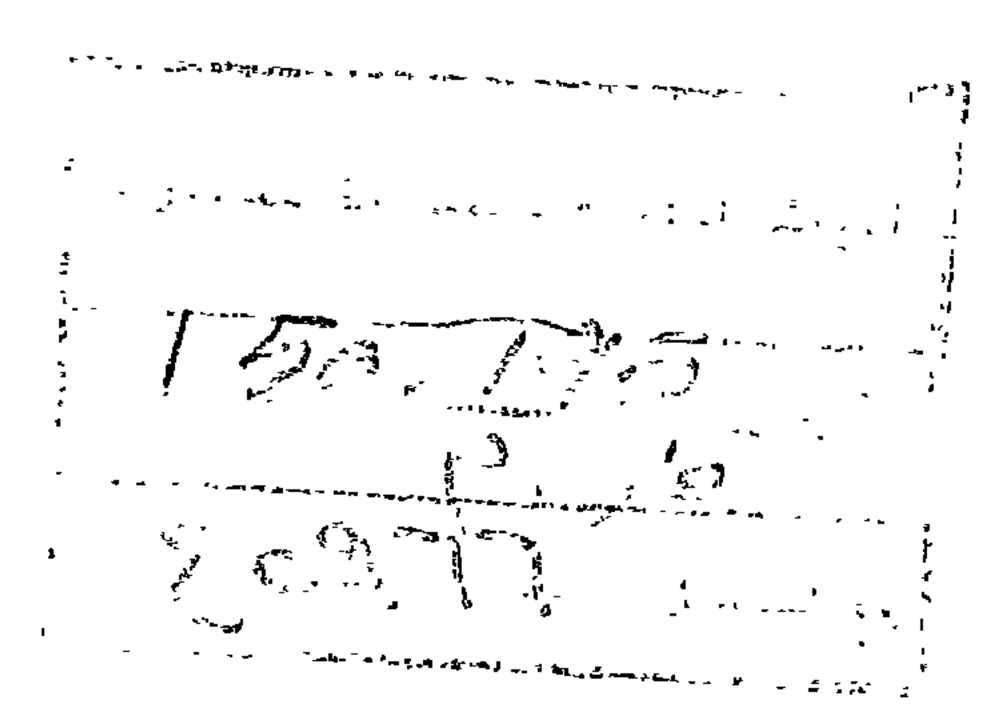


ral Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Bibliothecia Offlexundaina

ترجمة الدكتورإسلحق رمزى

الطبعة الخامسة





# فعرستس

| 1.7<br>91 6 A9<br>2 A 6 27<br>6 A 7 6 A 7 A 6 A 7 A 6 A 7 A 7 A 7 A 7 | الأنا<br>تحليل الأنا<br>والليبدو<br>والكبت<br>والكبت<br>والعرائز الجنسية<br>والصراع<br>الشعور واللاشعور<br>ما قبل الشعور | <b>ΊΧ                                    </b> | إجبار الكرار ولعب الأطفال والأحلام وغرائز الأنا ارتداد ونكوص الغرائز في التحليل في الأسوياء مظاهره الغريزية ٨٤ علاقته بمبدأ اللذة |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| پ                                                                     |                                                                                                                          |                                               | الأستثارة                                                                                                                         |
| ۸۱، ۷۸، ۷۳<br>۱۰ م ۸۸ م ۸۸                                            | البقاء<br>بقایا خلایا اللقاح<br>بقایا الکائنات وحید                                                                      | 77<br>07 607 6<br>08<br>08<br>77 6 78<br>08   | والاضطراب الآلي<br>ومنظمة الشعور . ه<br>من الداخل ومن الحارج<br>مسالكها<br>كمية الاستثارة<br>نتيجة للصدمة                         |
| 44 4 4 4 4                                                            | تعارض المشاعر                                                                                                            | σλ                                            | الإسقاط ، أصله                                                                                                                    |
|                                                                       | التناسل                                                                                                                  | <b>ጓ</b>                                      | الإصابة البدنية والصلمة                                                                                                           |
| 10 — 17<br>19 — 19                                                    | والموت<br>أصل التناسل                                                                                                    | ت الحارجية ه ه                                | أعضاء الحس والمثيرا                                                                                                               |
| 1.0                                                                   | التوتر                                                                                                                   |                                               | الألم البدني                                                                                                                      |
|                                                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                    | 1 • 9                                         |                                                                                                                                   |

| <b>ش</b>                                                                                                                     |                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الشحنة                                                                                                                       | الملم                                                                                                      |
| والصدمة<br>الطليقة<br>الطليقة<br>المقيدة ٤٥، ٩٥، ٢٠، ٣٣، ١٠٤                                                                 | أحلام الجزع<br>وظيفة الحلم<br>وظيفة الحلم<br>في عصباب الصلحة ٢٢ ، ٢٢ ، ٨٤<br>في عصباب العملمة ٢٢ ، ٢٢ ، ٨٤ |
| الشعور                                                                                                                       | والعقاب<br>وتحقيق الرغبة ٢٦ – ٦٣                                                                           |
| والذاكرة . والذاكرة . م ٢٥ منظمة الشعور والإدراك ٢٥ م ٢٥ – ٤٥ أصل الشعور ٢٥ كي ٢٥ م - ١٥ الشعور الإدراكي ٥٠ – ١٥ مركز الشعور | خ<br>الحوف والحزع والرعب                                                                                   |
| ص                                                                                                                            | <b>.</b>                                                                                                   |
| الصادية ٢ ، ٩٢                                                                                                               | الذاكرة                                                                                                    |
| الصدمة<br>والشحنة ٦٢ ٦٦                                                                                                      | أصلها<br>علاقتها بالشعور ٢٥<br>م                                                                           |
| الخارجية<br>التثبيت على الصدمة ٣٣، ٣٢                                                                                        | <b>3</b>                                                                                                   |
| <i>ş</i> -                                                                                                                   | الرعب                                                                                                      |
| عصاب الصدمة ٢٣، ٣٣ ، ٢٣                                                                                                      | تمريفه<br>علاقته بعصاب الصدمة ٩٥                                                                           |
| عصاب الحرب عصاب عقدة أوديب                                                                                                   | 3                                                                                                          |
| عمده اوديب<br>العملية الأولية البدنية ٦٠٦، ١٠١، ١٠١                                                                          | الزمان                                                                                                     |
| العملية الثانوية ٢٠، ١٠٠، ١٠٠،                                                                                               | والمكان ــ نظرية كانط<br>واللاشعور                                                                         |

| اللبيدو النرجــى ٨٩ ــ ٩٣ ، ١٠٣<br>في المرحلة الفمية                                                                                                                          | ۼ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ى المرحله القميه<br>نظرية اللبيدو ٨٦ ، ٨٩ ، ٨٩ – ٠٩                                                                                                                           | الغريزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| م<br>الماسوكية<br>الماسوكية<br>نزعات الأفا الماسوكية                                                                                                                          | و إجبار التكرار م، م، م، م، م، م، و إجبار التكرار مرالميل إلى المحافظة م، ۲۰ |
| مبدأ اللذة  تمريفه  تمريفه  ميطرته  ميطرته  في خلسة غرائز الموت  مبدأ الواقع  المثيرات  وأعضاء الحس  من الداخل  المقياة من المثيرات  المقياة من المثيرات  المقياة من المثيرات | ۱۰۶،۱۰۳،۹۷<br>غرائز الأنا<br>غرائز الجوع والحب<br>غريزة الحياة ١٠٢،٩١،٧٩،٧٩،<br>غريزة الحياة ١٠٢،٩١، ١٠٣،٩٢<br>الخصائص الارتدادية للغريزة<br>الغريزة والكبت ٢٧،٧٦،٧٢<br>غريزة المحافظة على البقاء ٢٧—١٩،٩٠،٩٢،<br>الغيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| استقبال المثيرات ٥٦ ، ٥٥ – ٦٥<br>المقاومة<br>المقاومة                                                                                                                         | اللاشعور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الموت<br>من أسباب داخلية ٢٥ ، ٨٣ ، ٨٥<br>غرائز الموت ٨٣ ، ٨٩ ، ٧٩ ، ٧٣ ، ٨٠ ،                                                                                                 | والمقاومة ٢ ع<br>عمليات نفسية لازمنية ٢ ه<br>اللعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۰ ۸ ، ۹۳ – ۹۱ ، ۸۰ ، ۸۰ ، ۹۳ – ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۹۰                                                                                                          | والفن عند الكبار ٣٨ – ٣٩<br>عند الأطفال ٤٨ – ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| .,,<br>.,,                                                                                                                                                                    | اللبيدو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| النرجسية ٩٣ – ٩٥<br>النزعة إلى الثبات<br>نظرية الصدمة                                                                                                                         | فکرة اللبيدو م ۱۰۳<br>نموه م ۸۹ – ۹۰<br>توزيعه توزيعه نظرية يونج ۲۲،۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

## مقدمة الترجمة

يستازم العمل على تفهم مصادر السلوك الإنسانى وتفسير مختلف الأشكال التى يبدو فيها . أن يضع الباحث من الفروض والنظريات ما تهديه إليه المشاهدة العلمية لمظاهر ذلك السلوك فى أحواله المألوفة وغير المألوفة ، وما يؤيده البحث فيما يدور بالنفس من مختلف المشاعر والأحاسيس ، وما يتناوبها من ألوان الأخيلة والأفكار فيدفع بها إلى تلك الألوان المختلفة من التفكير والنشاط فى أحوال الصحة والمرض على السواء .

ولقد حاول الناس على مر العصور أن يقفوا على أسرار النفس وأن يتفهموا ما تنطوى عليه من البواعث التى تظهر آثارها فى رضا المرء عن حياته أو شقاوته بها ، وفى إقباله على العمل والحياة على اختلاف وجوهها وما تعج به من ضروب الكفاح والإنتاج . كما جاهدوا فى سبيل الكشف عما يؤدى إلى ما ينتاب الإنسان من ألوان العلل التى يظهر بعضها على البدن . ويظهر بعضها الآخر على العقل فيلتاث ويضطرب .

وتاريخ الفكر الإنساني مفع بالنظريات التي ذهب إليها بنو البشر منذ أقدم ما عرفت الحضارة ؛ منها ما يرد ألوان التفكير والسلوك في حالات الصحو والنوم ، والسواء والشذوذ ، إلى الأرواح طيبها وشريرها تؤثر عليه فتدفع به إلى ما يبدو منه للناس من خير أو شر . ولا يزال هذا الرأى أو بقاياه شائعاً حتى اليوم ، فطيراً ساذجاً بين العامة في كثير من بلاد الشرق بل بلاد الغرب . كما نشاهد مثل هذا الرأى مقنعاً مموهاً تحت أسماء مختلفة بل بلاد الغرب . كما نشاهد مثل هذا الرأى مقنعاً مموهاً تحت أسماء مختلفة تصطنع المصطلحات العلمية الحافية التي تعود أصلا إلى الإيمان بتلك القوى الغامضة التي تسيطر على مقادير بني البشر ، من هذا ما يقال من أن

جراثيم الوراثة أو عصارات الغدد أو تلافيف المخ هي الأصل الطاغي على سلوك الإنسان في صحته أو مرضه النفسي .

غير أن كثيراً من المفكرين - حتى فى أكثر العصور جهالة - فطنوا إلى وهمى الإيمان بتلك القوى الغيبية فالتمسوا للسلوك الإنسانى تفسيراً أكثر قرباً من الواقع وأكثر قابلية للتحقيق والبحث. وتواتر خلال التاريخ فيض غامر من النظريات والمذاهب التى عرضت للبحث فى النفس الإنسانية وفى صلها بالبدن. ونحا بعضها إلى إرجاع ما يدور بالنفس وما يعرض لها إلى أسباب بدنية ، كما نحا كثير منها إلى دراسة السلوك الإنسانى دراسة نفسية خالصة تحفل بها كتب الفلاسفة والأدباء فى مختلف الأزمنة والعصور.

وما من شك أن أحداً من مفكرى العالم فى تاريخه الطويل لم يوفق فى الكشف عن مجاهل النفس الإنسانية فى الصحة والمرض إلى مثل ما وفق إليه سيجمند فرويد (١٨٥٦ – ١٩٣٩) واضع التحليل النفسى . فهو أهم العلماء الذين توفروا على دراسة النفس الإنسانية دراسة علمية ، قضى فيها سنوات يعالج فيها المرضى ويجاهد فى سبيل الكشف عن أعماق النفس وما تنطوى عليه من أخيلة وأفكار ، تؤدى آخر الأمر إلى كثير مما يصدر عن الإنسان من سلوك رفيع أو وضيع ، وما ينصرف إليه فى حياته الاجتماعية أو العلمية أو الفنية ، وما يستمتع به من صحة أو يصيب نفسه من مرض . ولقد وفق فرويد بطريقة التحليل النفسى التى اهتدى إلها ، إلى كشوف رائعة كتب لها أن تغير وجه التفكير الإنساني من عدة وجوه ، واعترف له حتى غير المتشيعين لمذهبه بأن «أحداً من المفكرين منذ عهد أرسطو لم يوفق في فهم الطبيعة الإنسانية إلى مثل ما وفق إليه فرويد » .

ولقد قضى سيجمند فرويد ما يقرب من الحمسن عاماً باحثاً دارساً مستقصياً مظاهر النفس الإنسانية مجاهداً في نشر آرائه والدفاع عنها وداعياً إلى العمل على التحقيق منها . حتى استطاع قبل أن ينتهى أجله أن يظفر باعتراف العالم كله بفضله . وداعياً إلى إقامة « التحليل النفسى » صرحاً من صروح العلم الحديث يفيد منه الناس فائدة تظهر نتائجها في كثير من نواحي الحياة .

وأصبح التحليل النفسى ، أو ما يشتق منه ، خير طريقة لعلاج الأمراض النفسية وبعض الأمراض العقلية ، بل لعلاج طائفة من الأمراض البدنية التى تصدر أصلا عن النفس لا عن البدن . هذا إلى أن كشوف المدرسة التحليلية عن دوافع السلوك وحيل التفكير قد أصبحت أهم فصول علم النفس وأخطر جوانب السيكلوجية العلمية المعاصرة . وإلى هذا وذاك تأثر كثير من نواحى الثقافة الإنسانية في المسائل الاجتماعية والإنتاج الأدبى والفي بآراء فرويد تأثراً لا حاجة بنا إلى الإطالة فيه أو الإشادة بمقداره ومداه .

\* \* \*

على أن فرويد لم يضع ذلك العلم ببن يوم وليلة ، ولم يقف عند رأى جامد يستمسك به ولا يحيد عنه . بل قضى زمناً طويلا يبحث ويستقصى ويستكمل ما كان يبدو له من نقص فى نظريته ، أو يصحح ما كان يلوح من أوجه الحطأ فيها . حتى أقام أخيراً هو وأتباعه ذلك الصرح الهائل من الحقائق والنظريات التى تمتلىء بها كتب التحليل النفسى ودورياته .

ولقد كان كل رأى جديد يعلنه فرويد على الناس لا يقابل منهم إلا بالاستنكار والمعارضة والسخرية والتشكك ، غير أن الأمر كان ينهى المرة بعد المرة إلى هدوء العاصفة ، وإلى تحول المعارضة إلى نقيضها ، وإلى قبول حجته الرصينة الهادئة وزيادة تقبل آرائه والاعتراف بنظرته الثاقبة وعبقريته الفذة . ولسنا نعنى بهذا أن كافة ما كان يقول به كان بعيداً عن الحطأ فليس هذا هو الواقع ، فإن فرويد نفسه قد بدل وغير كثيراً من آرائه الأولى ، بل تناول بعضها بالتغيير أكثر من مرة . وعلى الرغم من أنه كان له من

الشجاعة ما دفع به إلى الضرب فى آفاق المجهول وليس له من سلاح سوى المعرفة التى اهتدى إليها من بحوثه فى النفس الإنسانية ، فإنه كان ينشر آراءه فى شيء غير قليل من الإشفاق والتردد والشك كان على النقيض من ذلك القطع والحسم الذى كان يكتب به معارضوه .

وقد كان أهم ما استغرق اهتمام فرويد من الناحية النظرية هو التعرف على الأسس الأولية للسلوك الإنساني . تلك الأسس الفطرية التي تسبق كل تعليم ، يولد بها الإنسان وتنطوى علمها نفسه فتدفعه إلى كثير مما يصدر عنه من ألوان المشاعر وأشكال التفكير ومظاهر العمل والسلوك. ولم يكن فرويد وحيداً بن علماء النفس في الاهتمام بذلك الجانب من البحث ، فقد انصرف أكثر العلماء المعاصرين إلى دراسة تلك الدوافع الفطرية عن طريق الملاحظة والنظر والتجريب ، ودار نقاش طويل حاد بينهم عن تعريفها وتحديد مداها وتفنيد أشكالها ، وكثرت المناقشات حول طبيعة هذه الدوافع وأصولها ، واختلفت الأسماء التي أطلقت علمها فسميت بالغرائز ، والميول ، والحاجات ، والحوافز ، والرغبات . لكن الواقع أن أكثر الحلاف كان خلافاً لفظيتًا ، كما كان أهمه يدور حول عدد هذه الدوافع ومدى تأثيرها على سلوك الكائن الحيي وأى فهم لنظريات فرويد في هذه الناحية لا بد أن يبدأ بالوقوف على معنى كلمة الغريزة عنده ، ذلك المعنى الذى حدده فرويد تحديداً واضحاً صريحاً . فهو يقرر أنه ينبغى الاحتفاظ بهذا المصطلح للنزعات الأولية وحدها ، أى تلك النزعات التي لا يمكن إرجاعها إلى ما هو أبسط منها . هذا إلى أن الغريزة عند فرويد تعبر عن قوة نفسية راسخة تصدر من صميم الكائن العضوى وتنبع أصلاً من حاجات البدن التي تتأتى عما يجرى في أعضاء الجسم وأجزائه ، بل فيه كله ، من عمليات بيولوجية لا يستغنى عنها الكائن الحي . هذه الحاجات التي تصدر من التكوين البدني النفسي للإنسان تؤدي به ، إذا ما ثارت ، إلى حال من التوتر يدفعه إلى تدبير المواقف التى تهيئ له ما يلتمسه من الإشباع وتؤدى إلى التخلص أو التخفف من ذلك التوتر .

ومن ثم كانت فكرة الغريزة ، واستخدام أصحاب التحليل النفسي لها ، فكرة أساسية لتفسير السلوك ، رغم ما يوجد من بعض الخلاف اليسر على المقصود بها وعلى مدى سيطرتها وتغلغل أصولها . لكن مدار الرأى الغالب هو ما يقول به فرويد نفسه من أن الغريزة هي ذلك الضرب من الطاقة التي تصدر عن التكوين الأساسي للإنسان ، وأنها تنبع أصلا من مقوماته البيولوجية . فهي فكرة ، كما يقول فرويد ، تقع متوسطة بين مناطق البدن ومناطق النفس . ومع هذا كله لم يكن فرويد يعتبر أن بحثه فى الغرائز هو المهمة الأساسية التي أخذ على عاثقه القيام بها في حياته العلمية التي كانت تهدف إلى تفسر بعض الظاهرات النفسية المعينة التي كانت تحيره وتجتذب انتباهه ، تلك كانت على الأخص الاضطرابات النفسية والأحلام . وكانت دراسته للغرائز أول الأمر دراسة جانبية اعترضت أبحاثه ثم أخذت شيئاً فشيئاً تستغرق انتباهه واهتمامه . ورغم أن أبحاثه الأولى شملت كثيراً من الدراسات فى طبيعة الغرائز وأشكال نشاطها ، وخاصة ما يتصل منها بالغريزة الجنسية ، إلا أنه لم يشرع فى وضع نظرية محدودة المعالم عن تلك المسائل إلا بعد ما يقرب من ثلاثين عاماً من البحث المتصل . ومن ثم لم تكن آراؤه سريعة فجة ، ولاكانت آراء تأملية سابقة للملاحظة والاختبار : بل كانت قائمة على خبرة واسعة متصلة عميقة مباشرة ، هيأتها له طبيعة عمله في علاج الأمراض النفسية كما هيأتها له دراساته الواسعة لمختلف نواحى المعرفة الإنسانية في علوم البيولوجيا والطب والاجتماع والأجناس.

إلى جانب هذا كان مما يجتذب انتباه فرويد باستمرار وجود عامل الصراع فى حياة الإنسان. حسبنا أن نرى إلى العالم الذى نعيش فيه لحظات،

حيى نرى كثيراً من مظاهر العراك والكفاح في كافة النواحي . لكن فرويد لم يقتصر على تلك المشاهد الخارجية بل تتبع أصول هذا النزاع في أعماق النفس الإنسانية واهتدى إلى وجود الصراع في صميم التكوين العقلي للإنسان . وقرر أن أهم خصائص العقل هي الصراع الدائم الذي ينطوى عليه ، وخاصة في طبقاته العميقة التي أطلق عليها امم اللاشعور . وارتأى أن الحياة في صميمها ليست نزاعاً بين الفرد والفرد فحسب . أو بين الأمة والأمة فحسب ، بل بين بعض الإنسان وبعضه الآخر ، بين جانب من نفسه والجانب الآخر . و يمكن أن يعتبر حديثه عن طبيعة هذا النزاع كأنه البحث الذي قامت على أساسه نظريته في التحليل النفسي ؛ كما يمكن أن نؤكد أنه بالرغم من تحول آرائه وتطورها فقد بقيت نظريته من مطالعها حتى نهاينها رأياً اثنينياً يقوم على التسلم يوجود طرفين أو جانبين يتنازعان نفس الإنسان .

\* \* \*

ولقد اكتنى فرويد فى الحمس عشرة أو العشرين السنة الأولى من أبحاثه بتصنيف عريض بسيط الميول الفطرية عند الإنسان. فاصطنع المقابلة المأثورة التى قال بها الشاعر الألمانى وشيلر» ألا وهى المقابلة بين الجوع والحب ، تلك المقابلة التى تذكرنا بما مر مثلها فى تفكير حجة الإسلام الغزالى عن شهوة البطن وشهوة الفرج ، فقسم فرويد اللوافع النفسية للإنسان إلى مجموعتين : إحداهما هى المجموعة التى تهدف إلى الاحتفاظ ببقاء الفرد ، والثانية هى المجموعة التى تهدف إلى الاحتفاظ ببقاء الفرد ، يقوم على أسس بيولوجية . وأطلق على الأولى اسم غرائز و الأنا ، وعلى الثانية اسم الغرائز الجنسية . وقال إن هذا ليس سوى فرض علمى نافع يمكن أس البحث ، سعياً وراء تنظيم المشاهدات والوقائع التى يقوم على أن يبدأ به البحث ، سعياً وراء تنظيم المشاهدات والوقائع التى يقوم على جمعها . ورأى أن الآلام النفسية تتأتى من الصراع الذي يقوم بين هاتين

الناحيتين من الدوافع ، بين غرائز « الأنا » الطليقة وبين الغرائز الجنسية المكبوتة ، وقد أيدت كافة الأبحاث التي أجريت بعد ذلك صحة ما ذهب إليه فرويد .

واستغرق البحث في مجموعة الغرائز الجنسية اهتمام فرويد سنوات، وخاصة ما كان يختني منها في أعماق النفس نتيجة للكبت الذي تتطلبه التربية والدين والحضارة ، تلك الغرائز التي لم يكن يعرف عنها حتى ذلك العهد سوى النزر اليسير . وكانت أهم كشوفه وجود الميول الجنسية عند الطفل ، ورغم أنه استعمل لفظ « الجنسي » على منوال أرحب من الاستعمال المأموف ، ووصف بها كثيراً من الرغبات وألوان النشاط التي لم يألف الناس من قبل نسبتها إلى الجنس ، إلا أنه لم يقصد بذلك اللفظ شيئاً جديداً ولم يستعمله استعمالا يخالف الاستعمال الشائع في كثير أو قليل .

وكان أول ما فاجأ به الناس هو تقريره أن الرغبات الجنسية ، كما يقصد الناس جميعاً بهذا اللفظ ، تثور بنفس الطفل وتوجد بها وجوداً لا شك فيه منذ مطالع الحياة وقد اعتمد في إثبات هذا الرأى على كثير من البراهين من الحالات المرضية وغير المرضية ، ومن دراسة طبائع الشعوب وعاداتها ، لسنا اليوم بمجال تفصيله فكثرة الناس تسلم به وتعترف بقبوله بعد أن أنكرته من قبل . ويجمل هذا الرأى أن الغريزة الجنسية غريزة معقدة كثيرة العناصر تمر بعدة مراحل مختلفة حتى تصل إلى النضيج الذى تتميز به عند الإنسان البائغ . لكنها تبدأ من عناصر محدودة في الطفولة الأولى حين يلتمس الطفل اللذة في مناطق جسمه المختلفة قبل أن يصل إلى المرحلة التي تمتزج فيها هذه العناصر جميعاً . ووجد أن أهم مناطق الحسم التي تصدر عبها الغريزة هي الفناصر جميعاً . ووجد أن أهم مناطق الحسم التي تصدر عبها الغريزة هي وحدة متكاملة ، بل تتكون من عناصر متفرقة تصدر عن عدة مصادر

عضوية ، كل منها يعمل مستقلا عن الآخر . ويسعى سعياً أعمى وراء إشباع اللذة العضوية الساذجة ، وهي تؤدى إلى ازدياد التوتر في تلك الأعضاء توتراً يستلزم التخفف ويتطلب الإشباع ، ولا يتأتى لها أن تنسجم في وحدة ناضجة واحدة تقوم عليها وظيفة التناسل إلا عند البلوغ .

وفى ذلك العهد وضع فرويد فرضه عن « اللبيدو » فقال إنه الطاقة البيولوجية التى تظهر فى الميول الجنسية ، وهذه بدورها ليست سوى كميات من تلك الطاقة يمكن انتقالها من منطقة فى الجسم إلى منطقة أخرى ، وهى قابلة للتحول والظهور والتجمع والتخلف ، قبل أن ينصرف أغلبها ويندمج فى كل واحدة ويسعى نحو هدف أو أهداف فى الفرد نفسه أو خارجه.

وتكون هذه الغرائز الجنسية أول الأمر مختلطة مع غرائز الأنا (أى غرائز المحافظة على بقاء الفرد) فالجوع مثلا يختلط بلذة الفم فى مصدره وهدفه وموضوعه ولا يفترق هذا عن ذاك إلا بعد ذلك بمراحل: فالطفل يمص الثدى قبل أن يمص أصبعه، ويمص هذين قبل أن يبدأ فى استخدام شفتيه للتقبيل بوقت طويل.

وكان ثما نشره فرويد عن طبيعة الميول الفطرية مقال عنوانه «الغرائز وتقلباتها» وفيه أشار إلى تفرقة نافعة بين «هدف» الغريزة ، أى غاية الإشباع التى تسعى نحوها ، وبين «موضوع» الغريزة ، أى الوسيلة التى تستطيع بها أن تحصل على ذلك الإشباع ، سواء كانت تلك الوسيلة جسم صاحبها أم جسم غيره . أما «مصدر» الغريزة فقد قرر أنه يعود أصلا إلى البدن ، لأنه ارتأى أن الدوافع الفطرية تقوم على الأسس الفسيولوجية الكيمياوية التي تجرى فى جسم الإنسان . ومن ثم كان رأيه عن الغريزة ليس رأياً سيكولوجياً خالصاً بل رأياً سيكولوجياً فسيولوجياً . كما ذهب إلى أن النتائج النفسية خالصاً بل رأياً سيكولوجياً فسيولوجياً . كما ذهب إلى أن النتائج النفسية التي تؤدى إليها الغرائز المختلفة تعود إلى اختلاف مصادرها البدنية . وقد استطاع

فيما يختص بالغريزة الجنسية أن يبين بالتفصيل مناطق الجسم المختلفة التي تصدر عنها عناصرها المختلفة ، وأن يربط بين هذه العناصر وما يترتب عليها من تكوين الحلق والشخصية . وقد كان من أعجب الكشوف مثلا الوقوف على الصلة بين طريقة الرضاعة والفطام ، أو التدريب على ضبط المخارج وبين الحصائص النفسية للفرد بعد ذلك ، فيا يتصل بإقباله على الحياة أو تشاؤمه منها وحرصه علمها أو تبذيره فنها .

\* \* \*

ورغم أن بحوث فرويد لذلك العهد كانت تدور حول الغريزة الجنسية الذات والكفاح في سبيل الحياة ، فأقام مقابل الغرائز الجنسية مجموعة أخرى من الغرائز هي غرائز الأنا . وقرر أن الأساس في الأمراض النفسية هو الصراع من الغرائز هي غرائز الأنا . وقرر أن الأساس في الأمراض النفسية هو الصراع الذي يقوم بين الميول الجنسية وبين ما تفرضه الأنا . غير أن سيكولوجية الأنا كانت حينذاك لاتزال خافية على الأفهام ، وكانت طبيعة غرائزها شديدة التعقيد ولم يهيأ له وقبها ، لشدة اهتمامه بإتمام البحث في الميول الشهوانية ، أن يلتى عليها حينذاك ضوءاً يكشف عن طبيعتها . لهذا توفر في تلك الفترة على دراسة كيفية تصرف الفرد بإزاء الغريزة بالضبط أو الاستبدال أو الإعلاء وفتي مقتضيات العالم الخارجي والأوضاع الاجتماعية ، واهتدى إلى الحيل ونقي مقتضيات العالم الخارجي والأوضاع الاجتماعية ، واهتدى إلى الحيل وتنفيس ، ووصل من دراساته هذه إلى حقائق عجيبة عن تحولات الغريزة مثل تحول الطاقة الشهوانية الحبيسة مثل تحول الحب إلى الكراهية ، أو مثل تحول الطاقة الشهوانية الحبيسة الخافظة على البقاء .

— اللبيدو — إلى جزع أو قلق ، كما لمس الصلة بين الغرائز الجنسية وغرائز المخافظة على البقاء .

ثم تقدمت أبحاث فرويد خطوة ثانية عند نشره بحثاً مشهوراً بعنوان

« النرجسية » كان أصدق وصف له ، ما قاله « أرنست جونز » ، إذ قال إنه كان بحثاً مزعجاً . ويعود الفضل في وضع مصطلح النرجسية إلى العلامة الإنجليزي المشهور « هاڤلوك آليس » الذي توفر بعيداً عن فرويد على دراسة الميول الجنسية، ونشر عنها ، فيما نشر ، موسوعة تقع في ستة مجلدات ضخمة صارت بعد ذلك مرجعاً لرجال الطب وعلوم النفس والاجتماع في هذه الناحية. ولقد وصف لا أليس ، حب الذات وصفاً مفصلا وأطلق عليه اسم النرجسية إشارة إلى الأسطورة الإغريقية المعروفة . وهناك كثير من أمثلة النرجسية في هوس المجنون، وفي اهمام المصاب بالهجاس ببدنه ، ومن أمثلها ما يشاهد في حياة الأطفال ، والعجائز ، أو المصابن بعلل بدنية خطيرة ؛ إذ يبدو في كافة هذه النواحي الفرق بين حب الذات وحب الغير ، والصلة بينهما ؛ فكلما زاد حب المرء لنفسه قل حبه لغيره والعكس بالعكس . على أساس هذه الملاحظة قرر فرويد أن اللبيدو يتجمع كله في الذات ، وأن حب الذات هو مبدأ كل أنواع الحب الأخرى . فإذا انصرف هذا اللبيدو إلى الخارج قلنا عنه إنه حب لموضوع ، أي حب لموضوعات أخرى غير الذات . لكن هذا الحب الخارجي يمكن أن يتراجع إلى الذات مرة أخرى كما يقع في أحوال الإصابة بالمرض أو عقب الإصابة في حادثة خطيرة ، أو عند تقدم العمر وما إلى ذلك ، حيث يزيد أهمام المرء بنفسه وتفرغه للتفكير فها والجزع عليها .

لكن هذا الرأى الجديد الذى أتى به فرويد فى ذلك العهد ، وأيده بكثير من المشاهدات التى لا يمكن إنكارها كان مزعجاً لأتباعه كما أسلفنا ، لأنه حين قال إن الذات نفسها محملة باللبيدو ، فكأنه قال إن غرائز المحافظة على الذات لم تكن سوى جانب من الغريزة الجنسية . ولاح كأن من نقدوا فرويد كانوا على صواب حين زعموا أن ليس لديه سوى ميل طاغ واحد هو الميل الجنسي . لكنه كان يرد عليهم بأن نظريته تقوم على الصراع النفسي الميل الجنسي . لكنه كان يرد عليهم بأن نظريته تقوم على الصراع النفسي

وأن الميول الجنسية ليست سوى النصف أو ما يقارب النصف من فطرة الإنسان . على أنه بدا — بعد مقاله عن النرجسية — كأنه وقع فى أيدى معارضيه ، وبدا كأنهم كانوا على حق حين نسبوا إليه أن الجنس عنده كل شيء وأهم شيء ، ولاح كأنه قد أنسى ما ذكره عن أهمية الصراع فى النفس ، ذلك الصراع الذى أقام عليه تفسير الأمراض النفسية .

ثارت كل تلك المشاكل تواجه المحللين ويضيق غيرهم من العلماء عليهم المحناق في سبيل الإجابة عليها ، ولاح كأن فرويد قد وهنت منه الحجة وأنه قد أنكر الاثنينية التي قال بها من أول الأمر ولم يصل أخيراً إلا إلى الدعوة إلى فكرة واحدة هي فكرة الجنس يفسر به كل شيء ويدعو إلى أمها كل شيء على أن النقد كان متجنياً ، فإن فرويد — رغم هذا كله — كان حازماً في استمساكه بفكرة الصراع ، وبوجود قطبين في النفس يتنازعانها ، هما المبيدو وما هو غير اللبيدو ، هما المبول الجنسية وميول المحافظة على البقاء . غير أنه كان لزاماً عليه أن يشرح موقفه في جلاء ، وأن يبين رأيه في وضوح . واعتكف فرويد صامتاً عدة سنوات أخرى وتوفر على البحث كي يستكمل مذهبه ويدافع عن رأيه ضد من أساء فهمه .

**\* \* \*** 

وإذا به يخرج على الناس فى عام ١٩١٤ بكتاب عويص لحل هذه المشكلة بعنوان « ما فوق مبدأ اللذة » . وفيه طلع على الناس بحل عجيب للمشكلة التى طال تفكيره فيها . وقد وصل إلى هذا الحل عن طريق التفكير المجرد المتصل على المنوال الآتى :

حاول أن يرى ما إذا كانت كافة العمليات النفسية تخضع لمبدأ اللذة والألم ، وأن يعرف ما هي الغاية والوظيفة الأساسية لهذا المبدأ . فأجاب عن السؤال الأول بالنبي ، لأن كثيراً من الدراسات على الأحلام وعلى لعب الأطفال

وسلوك المرضى أثناء العلاج بالتحليل دفعته إلى القول بوجود مبدأ آخر تنتظم وفقه العمليات النفسية أطلق عليه اسم «إجبار التكرار»؛ وهو مبدأ أكثر تغلغلا وقدماً فى النفس الإنسانية ، يفرض عليها أن تكرر الحبرات والمواقف القديمة دون نظر إلى ما تؤدى إليه من نفع ، بينا تقوم وظيفة مبدأ اللذة والألم على محاولة خفض التوتر النفسى إلى أقل درجة ممكنة .

ويشترك المبدآن في أنهما يلتزمان المحافظة ، إذ أن كلا مهما يقاوم أى تغيير للقديم ويعمل على مناهضة العوامل الجديدة التي تقابل الكائن الحي . فبدأ اللذة والألم يجاهد لحفض التوتر الذي تبعثه التغيرات الحارجية بيما إجبار التكرار يحاول أن يعود بالكائن الحي إلى أحواله السابقة . وهنا خطرت في ذهن فرويد فكرة جديدة هي أن أهم خاصة للغرائز هي الميل إلى المحافظة والعودة بالكائن الحي إلى أحواله السابقة ، وضرب مثلا لذلك بهجرة بعض الطيور والأسماك هجرة موسمية إلى أمكنة كانت تنفع الهجرة إلها في عصور غابرة بيما ليس هناك ما يدعو إلها اليوم .

وكان فرويد مفكراً يتميز بالدقة والجرأة . وإذا به في هذه النقطة لا يتردد في تتبع الفرض الذي وضعه إلى نهايته ، وإذا به يقول إنه إذا كانت الغرائز تهدف إلى العودة بالكائن الحي إلى أحواله السابقة فلا بد أن في الإنسان نزعة تهدف إلى العودة به إلى الحالة السابقة لكل الأحوال ، ألا وهي حالة المادة الجامدة ، أي أن الموت هو غاية كل كائن حي ، والحياة تؤدي آخر الأمر إلى الموت وتسعى إليه ، والكائن الحي يسعى حثيثاً نحو السكون ، ذلك السكون الكامل الذي ينتهي إليه إذا ما وصل إلى حالة المادة الجامدة . وربط هذا بعمليات الهدم والبناء في الجسم وذهب إلى أن عملية الهدم هي التي تقرر مصير الكائن آخر الأمر .

ثم رأى فرويد أن هذه الأقوال لا يمكن أن تصدر ق على كل الغرائز

وعلى الغريزة التناسلية على الأخص ؛ لأن هذه تعمل على خلق الحياة الجديدة ، وهي تصل إلى هذا الهدف بالجمع بين خليتين ينتج من اتحادهما كائن جديد ؛ لأن وظيفتها الربط والجمع والبناء . وهنا وحد فرويد بين اللبيدو وبين إيروس - رب الحب عند الشعراء والفلاسفة - الذي يعمل على البناء وعلى ابتعاث الحياة بالتأليف بين عناصرها .

وأدى هذا إلى أن يقرر فرويد الثنائية التي قال بها منذ أول الأمر في النفس بوجود مجموعتين من الغرائز هما غرائز الحياة وغرائز الموت ، و إيروس وثاناطوس ، إذا أردنا استخدام المصطلحات الإغريقية . ولكى نوجز ما أسلفنا يمكن أن نتتبع تطور تفكير فرويد عن ثنائية الغرائز في الحطوات الثلاث الآتية : الأولى المقابلة بين غرائز الأنا والغرائز الجنسية ، والثانية المقابلة بين حب الذات وحب الغر ، والثالثة المقابلة بين غرائز الموت وغرائز الحياة .

لاح أن المسألة قد وصلت إلى حلّ عند هذا الحد . لكن المشكلة مازالت قائمة: فكيف يمكن أن نقسم الظاهرات النفسية وفق هذه المقابلة وأن ننسب هذه العملية إلى واحدة من تلك الغرائز أو ما يقابلها ؟ ليس من شك أن غرائز الحياة والحب وما تدفع إليه واضحة جلية للعيان ؛ لكن ما هى العمليات النفسية التي يمكن نسبها إلى غريزة الموت . حاول فرويد أن يحل المسألة هنا بقوله وقتاً ما إن غريزة الموت صامتة ساكنة لا تظهر نشاطها بل تعمل خافية في أعماق الكائن . لكن هذه الإجابة لم تكن نافعة تلتى أى ضوء على التكوين النفسي أو على مظاهر نشاطه .

وهنا خطر لفرويد أن يجمع بين ناحيتين من تفكيره وبحوثه: بين البحث النظرى الذى أدى به إلى القول بوجود غريزة الموت ، وبين بحوثه العلاجية التي أدت به إلى التحقق من وجود جانب كبير من الميل إلى القسوة في نفس الإنسان ، هذه القسوة التي إذا لم تجد لها منصرقاً في العالم الحارجي

ارتدت إلى صاحبها تلهبه بسياط التعذيب الذى نشاهده فى كثير من الأحوال المرضية . يكفى لهذا أن نذكر مثلا واحداً أثبتته الدراسات المرضية هو أن الانتحار يكون نتيجة لبعض ميول القتل والكراهية التى لم يستطع صاحبها — لأى سبب خاص به أو بالعالم الخارجي — أن ينفذها ضد غيره فارتدت إلى نحره يحاول أن يقتل نفسه بدلا من رغبته الأصيلة فى قتل غيره .

ولقد لاقت نظرية فرويد عن غريزة الموت كثيراً من النقد حتى بين المحللين أنفسهم ، وأنكر كثير مهم التسليم بوجود نزعة أساسية في نفس الإنسان تنهى به إلى القضاء على نفسه وتناقض لب الحياة وحب البقاء . ومهما بكن من أمر المبررات النظرية التى اعتمد عليها فرويد للقول بتلك النزعة ، فإنه لم يكن وحده أول من تحدث عها أو فرض وجودها بل هناك من العلماء والمفكرين من تعرضوا بكثير من التفصيل لدراسة الميل إلى الثبات والسكون عند الكائن الحي سواء من الناحية الفسيولوجية أو من الناحية العقلية النفسية . ولا يسمح لنا المقام هنا سوى أن نشير إلى أقوال سبنسر وفشير وبتسهوك عن مبدأ الثبات ، أو الحقائق الى اهتدى إليها باستير وكانون عن البيئة الماخلية لحلايا الجسم وتوازن العناصر والإفرازات المختلفة فيه . وإذا كان رأى فرويد يتميز بالجدة والغرابة في آن واحد ، فليس من شك في أن هذا يعود إلى أنه رغم بالجدة والغرابة في آن واحد ، فليس من شك في أن هذا يعود إلى أنه رغم تأثره بغيره من المفكرين ، وخاصة في النواحي البيولوجية ، كان أول من حاول أن يكشف عما يوازي تلك الحقائق البدنية في المجال النفسي وفيما ينظوى عليه العقل من ميول ومشاعر .

ومهما يكن من إنكار بعض المحللين لما ذهب إليه فرويد من القول بوجود ميل أصيل في النفس إلى الفناء ، ومهما يكن من عسر في تتبع الأسانيد التي يعتمد عليها في تأييد رأيه ، فليس من شك أن أحداً من الناس ، محللا أو غير محلل ، لا يستطيع أن ينكر منه اهتمامه بتبيان جانب

الكراهية ، والقسوه ، والعدوان ، ومحبة الإيذاء ، والتدمير التي تنطوى عليها النفس الإنسانية . فهو يقرر أن « النزعة إلى العدوان استعداد فطرى غريزى قائم بذاته في نفس الإنسان » .

ورغم هذا فقد لاق هذا الرأى اليسير الواضح الذى قال به كثيراً من الاعتراض الذى وجه النقاد إلى فرويد ، وتحوّل تجريحهم له إلى هجوم حاد ، وأنكروا عليه أن كشف فى نفس الإنسان من الشر ما يود الناس أن ينكروه ، وكان نقدهم إياه فى هذه الناحية حاداً ، بل أكثر حدة من نقدهم إياه حين كان يبصرهم بما تنطوى عليه نفوسهم من الميول الجنسية . قال بعضهم إن المعقول هو أن الإنسان إذا غضب واعتدى فهو إنما يندفع إلى هذا الفعل لأن أمراً قد هدد أمنه ولأن سلامته لاحت مهددة بالخطر ، ومن ثم لا يكون عدوانه إلا فى سبيل الدفاع عن النفس ، يبعث إليه ويمليه حب البقاء والاستمساك بالحياة . غير أن هذه الحجة فى الواقع إنما هى حجة واهية ضعيفة ، رغم ما يبدو فها من الوجاهة ورجاحة الرأى . ذلك لأن هناك كثيراً من مظاهر العدوان الذى نشاهده قاسياً شديداً ، سواء صدر عن الأفراد أو الحماعات ، وهو عدوان لا يمكن أن نجد له مثيراً يبرره ، ولا يوجد له ما يفسره إلا أن الإنسان فى سبيل الإبقاء على حياته والحصول على ما يبغى فيها ، يفسره إلا أن الإنسان فى سبيل الإبقاء على حياته والحصول على ما يبغى فيها ، وصوله إلى الأهداف التى يتطلع إلها .

هذا العدوان نشاهده من الرضيع حين يعمل أسنانه في الثدى ؛ كما نشاهده بين جماعات الصغار التي لا تتورع أحياناً في إيذائها ، الذي توجهه إلى بعض أفرادها أو إلى بعض الحيوان ، عن الثشويه والقتل ؛ كما نشاهده في الكراهية الشديدة والغيرة الحادة التي تبدو حتى بين الإخوة – تلك هي المشاهدات التي لا يمكن تفسيرها إلا بأن طبيعة الحياة نفسها تستلزم

أن يكون الإنسان معتدياً ، رغم أن هذا الميل إلى العدوان تعمل على كبحه وتوجيه قياده عوامل التربية المنزلية والمدرسية ، كما تعمل على تهذيبه وإعلائه عوامل الدين والحضارة .

ولقد انصرف كثيرون من المحللين ، وعلى الأخص «ميلانى كلاين» ومن يعاونونها من رجال التحليل النفسي فى إنجلترا ، إلى دراسة العدوان وما يترتب عليه فى الأطفال وفى المصابين بالأمراض العقلية ، واستطاعوا الاهتداء إلى كثير من العمليات النفسية التى تنتج عنه وتتصل به فى حياة الأسوياء والمرضى من الناس على السواء .

ورغم هذا فهناك اعتراض آخر على القول بفطرية العدوان فى النفس الإنسانية أغلب من يقول به هم المشتغلون بعلم الاجتماع وعلم الأجناس . هم يسلمون بأن العدوان كثيراً ما يطغى ويظهر فى سلوك الناس طغياناً قد يصل إلى حد يسىء فيه المرء إلى نفسه ويؤذى ذاته ، غير أنهم يرون هذا كله نتيجة لظروف البيئة التى ينشأ فيها ، وعوامل الحضارة التى يتأثر بها . وهم يذهبون إلى أن كل العدوان يرجع إلى التعجيز والإحباط والعوائق الحارجية . يغير أن أصحاب هذا الرأى فى الواقع بقولم هذا يتجاهلون تماماً لب المسألة ، ولا يحيرون جواباً إذا هم سئلوا عن مصدر الطاقة العدوانية التى تنطلق نتيجة لوجود عوامل الإعاقة والتعجيز والإحباط .

ومهما يكن من أمر هذه الاعتراضات ، فليس من شك أن البحث في أسباب العدوان ومظاهره في حياة الأفراد والجماعات ، وما يؤدى إليه من أشكال الصراع في نفس الفرد وفي علاقاته بغيره ، هو من أهم ما ينبغي أن تنصرف إليه البحوث السيكلوجية . ولقد كان ولا يزال من أهم النواحي التي يتوفر على دراستها أصحاب التحليل النفسي منذ أن مهد سيجمند فرويد السبيل

\* \* \*

وقد يتبن مما تقدم ما قصدنا إليه من ترجمة هذا الكتاب إلى اللغة العربية . ذلك أنه يصحح الفهم الأعور الحاطئ لنظريات التحليل النفسى ، ويبين فى وضوح جانباً هاماً من وجوه النظر التي يقول بها . وهو إلى جانب هذا مثل قوى رائع للتفكير العلمى الجامع ، ولما ينبغى أن يلتزمه الباحث فى النفس الإنسانية من تؤدة وتحقيق وتواضع فى سبيل الوصول إلى تفسير ما يشدهه من ظاهرات السلوك الإنساني . وإذا لم نكن نتطلع أن يكون كافة المستغلين بالعلوم النفسية فى مثل قامة فرويد ، فلعل المتعجلين منهم يتخذون في يبدو منه فى هذا الكتاب من إلمام بعلوم الحياة والتشريح والطب والاجتماع فيا يبدو منه فى هذا الكتاب من إلمام بعلوم الحياة والتشريح والطب والاجتماع والفلسفة والأدب حتى بعض العربي منه وهو الطبيب الألماني فى أواسط أوربا – ومن التزام للأناة وأصول الملاحظة والتفكير العلمي مثلا يعملون على التشبه به فى إعداد أنفسهم ، وفيما يقومون به من بحث أو يعتنقون من آراء قد يخالفونه فها أو يتفقون وإياه .

وأغلب الظن أن القارئ سوف يلق عنتاً قد يثقل عليه لأول قراءة في هذا الكتاب. فالحق أنه كتاب صعب عويص، بل لعله أغمض وأعوص ما نشره فرويد من كتب كثيرة. وقد تعود صعوبته إلى ما يخويه من فكرة طريفة غير مألوفة، ولما يلجأ إليه في سبيل تأييدها من غوص في كثير من نواحي العلوم والمعارف الإنسانية. لكن الواقع أن المرء لو عاود قراءته في إمعان وتؤدة، واستعان على ذلك بما ينبغي معرفته من علوم النفس والحياة لاستطاع أن يجد في صفحاته كثيراً من المتعة العقلية وأن يقف على ألوان طريفة من التفكير العلمي الرصين الذي يصحح كثيراً ثما ألف الناس أن يفهموه عن التحليل النفسي ونظرياته.

ولقد حاولنا فى الترجمة أن ننقل عبارات المؤلف فى أكثر ما استطعنا من دقة ، وتوخينا فى ذلك أن نؤدى ما ورد فى التراجم الإنجليزية والفرنسية أداء أميناً ، دون أن نلجأ إلى أية توطئة أو استطراد قد يتلف الأصل . ورغم امتلاء الكتاب بكثير من المصطلحات الفنية وأسماء الأعلام إلا أنا قد اقتصرنا على شرح ما يلزم منها ، لمتابعة المعنى ، فى بعض الهوامش المرقومة بين أقواس مربعة كى نفرق بينها وبين هوامش الكتاب الأصلية .

إسحق رمزى

دكتور في علم النفس من جامعة لندن عضدوا لجمعية البريطانية للتحليل النفسي

القاهرة نوفمبر ١٩٥٢

## الفصل الأول

من المسلّم به فى نظريات التحليل النفسى أن سير العمليات النفسية ينتظم انتظاماً آليا وفق « مبدأ اللذة » . ونحن نذهب فى عبارة أخرى ، إلى أن ما تبدأ منه أية عملية نفسية ، مهما اختلفت الظروف ، إنما هى حال من التوتر الكريه المؤلم ؛ ومن ثم تتخذ لنفسها تلك العملية سبيلا يؤدى آخر الأمر إلى نقص هذا التوتر والتخفف منه ، أى إلى تجنب «عدم اللذة » والحصول على اللذة . ويعنى هذا الأسلوب فى النظر إلى العمليات النفسية التى نقوم بدراسها أننا نستخدم وجهة النظر « الاقتصادية » ؛ ونرى أن وصف العمليات النفسية من الناحية « الاقتصادية » إلى جانب وصفها من الناحيتين « المكانية » و « الديناميكية » ، لهو أكمل وصف نستطيع أن نقدمه الآن . ونذهب إلى أنه يستحق أن ندعوه وصفاً « ميتاسيكلوجيًا » (١)

ونحن حين نقول بأهمية مبدأ اللذة لا نحفل بالوقوف على مدى اقترابنا من أو على مقدار اتخاذنا لأى مذهب فلسنى ورد الحديث عنه فى تاريخ الفكر

<sup>(</sup>۱) يقصد به الميتاسيكولوجية » (أي ما بعد علم النفس)، في التحليل النفسي دراسة خصائص اللاشعور ، أو بعبارة أخرى « سيلكوجية الأعماق » ألى تهدف إلى دراسة العمليات النفسية من نواح ثلاث : الأولى دراسة القوى الدافعة والميول الغريزية التي تنطوى عليها النفس وهذه هي الناحية الديناميكية ؛ والثانية دراستها من حيث « المكان » أو الجانب الذي توجد به في النفس وهذه هي الدراسة المكانية أو الطبوغرافية ؛ والثالثة هي دراستها من حيث الوظيفة أي فيا يتصل بالدور الذي تقوم به خاصاً بكية التوتر الذي تطيقه النفس أو الإشباع الذي تسعى إليه وهذه هي الناحية الكية أو المترجم ) .

الإنساني . ذلك لأننا لم نصل إلى القول بمثل هذه الفروض النظرية إلاخلال ما كنا نحاوله وسعياً وراء وصف الوقائع التي كانت تقع تحت أنظارنا يوماً بعد يوم ، وما كنا نحاوله في سيبل تفسيرها وشرح فحواها . فليست الأسبقية والإبداع ، أو الأصالة والتجديد من الأهداف التي نجرى وراءها من اشتغالنا بالتحليل النفسى ، بل إن الأسباب التي أدت بنا إلى القول بمبدأ اللذة لتبلغ من الجلاء والوضوح حدًا ، لا يكاد أن يتأتى معه إغفالها أو عدم الاهتمام بها . ورغم هذا فإننا من الناحية الأخرى لن نتردد عن الاعتراف بالفضل لأية نظرية فلسفية أو سيكلوجية يمكن أن تفسر لنا تفسيراً دقيقاً معنى مشاعر اللذة أو «عدم اللذة» التي تتحكم في الإنسان ويبلغ أثرها عليه كل مبلغ . لكنه مما يؤسف له ، أنه ليس هناك أية نظرية تجدى علينا في هذا السبيل . ذلك لأن هذه الناحية من الحياة النفسية من أشد النواحي غموضاً وأكثرها استعصاء على البحث والفهم ؛ ولما كان من المحال أن نتجنب التعرض لذلك الجانب من النفس ، وإنه يلوح لى أن خير ما يمكن أن نفعله في هذا الشأن هو أن نضع فرضاً نلتزم فيه أكثر ما يمكن التزامه من الرحابة والمرونة ، كي يلتي بعض الضوء على ما نحن بصدده . وارتأيناه أن نبحث في اللذة وعدم اللذة من ناحية كمية الاستثارة أو قدر الطاقة (الحرة ـ غير المقيدة) التي توجد بالنفس فأدى بنا هذا إلى أن وجدنا أن عدم اللذة يلازم زيادة هذه الطاقة أو تلك الكمية ، وأن اللذة تلازم نقصانها . ولسنا نذهب من هذا إلى القول بارتباط ساذج بين شدة مشاعر اللذة وعدمها وبين التغيرات التي تلازمها في شدة الاستثارة ، كما أننا على ضوء التجارب الفسيولوجية السيكولوجية ، أبعد ما نكون عن القول بوجود علاقة نسبية مباشرة بين هذه وتلك . بل نحن نرى أن العامل الحاسم في شدة المشاعر هو مقدار النقصان أو الزيادة في كمية الطاقة في أية لحظة من اللحظات . ولقد تستطيع الأبحاث التجريبية أن تهدى في هذا الصدد إلى بعض الحقائق النافعة ، غير أنه من الحير أن يتجنب المحلل النفسى الغوص فى هذه المسائل قبل أن يجمع من المشاهدات المحدودة الثابتة ما يمكن أن يهديه فى مثل ذلك البحث .

على أننا لا نستطع أن نبقى على ما شعرنا به قبلا من عدم الاحتفال ، إذا نحن وجدنا أن عالماً بلغ من دقة النظر مبلغ ج . فيشنر يقول برأى فى اللذة وعدم اللذة يقرب فى صميمه من الرأى الذى اهتدينا إليه نتيجة لأبحاثنا فى التحليل النفسى . ولقد أدلى فيشنر برأيه فى كتابه الصغير (١) على المنوال الآتى : ه لما كانت الدوافع الشعورية تتصل أبداً باللذة أو عدم اللذة ، حق لنا أن نرى أن هناك صلة نفسية بدنية بين اللذة وعدمها من ناحية وبين حالات الثبات وعدم الثبات من ناحية أخرى ، ويمكن أن نقيم على وجود هذه الصلة فرضاً سوف أعمل على إثباته بالتفصيل فى مكان آخر ، ألا وهو أن كل فعل قرضاً سوف أعمل على إثباته بالتفصيل فى مكان آخر ، ألا وهو أن كل فعل "نفسى بدنى " يصعد إلى ما فوق "عتبة الشعور" (١) يصحبه من اللذة ما يتناسب وقر به — زيادة على حد معين — من التوازن التام ويصحبه من عدم اللذة ما يتناسب وقر به من عدم التوازن المطلق فيا يزيد على حد معين أيضاً . على حين أنه يقع بين الحدين اللذين يمكن أن ندعوهما من الناحيه الكيفية بعتبتى اللذة وعدم اللذة منطقة من عدم الاحتفال الجالى ».

G.T. Fechner: Einige Ideen zur Schopfungs — und Entwick (\)]

[ Lungsgeschichte der Organismen, 1873

<sup>(</sup>٢) «عتبة الشعور » هي المستوى الذي تبدأ عنده الحبرة في الظهور في نطاق الشعور. فن الحقائق الأساسية في علم النفس وعلم وظائف الأعضاء أن مثير أية حاسة من الحواس لا بد أن تكون له قوة معينة حتى يمكن إدراكه أو يؤدي إلى استجابة من الاستجابات. وتختلف «عتبة الشعور» باختلاف الأفراد ، بل هي تختلف في الفرد الواحد تبماً للتعب أو التمرين وتغير هذا وذاك من الأسباب المعروفة والمجهولة . ( المترجم ) .

إن الحقائق التي أدت بنا إلى القول بأن مبدأ اللذة يسيطر سيطرة تامة على الحياة النفسية ، أدت بنا أيضاً إلى التعبير عن هذا في غموض علمى ، يذهب إلى أن الجهاز التنفسي يعمل على خفض كمية الاستثارة التي يتعرض لها إلى أدني حد ممكن أو أن يبيقيها على الأقل ، ثابتة لا تتغير . وليس هذا سوى مبدأ اللذة في صيغة أخرى ، ذلك لأنه إذا كان الجهاز التنفسي يعمل على خفض كمية الاستثارة إلى أدني مستوى مستطاع ، ترتب على هذا أن كل ما يؤدي إلى زيادة تلك الكمية لا بد أن يعتبر مناقضاً لوظيفة ذلك الجهاز ، أي أنه يسبب شعوراً بعدم اللذة ، وعلى هذا المنوال يكون مبدأ اللذة مشتقا من مبدأ الثبات ؛ غير أننا في الواقع قد اهتدينا إلى مبدأ الثبات نفسه من الحقائق مبدأ الثبات ؛ غير أننا في الواقع قد اهتدينا إلى مبدأ الثبات نفسه من الحقائق التي ألزمتنا أن نقول بمبدأ اللذة (١) . وسوف يتضح لنا ، بالإضافة إلى ذلك ، ما سوف نستعرضه فيا يلى أن نزعة الجهاز النفسي التي نتحدث عنها هنا يمكن أن تعتبر حالة خاصة من المبدأ الذي يقول به فيشر ، ألا وهو « الميل إلى الثبات » ذلك الميل الذي ربط به أحاسيس « اللذة وعدم اللذة »

على أنه ينبغى، برغم ذلك أن نؤكد أنه ليس من الصائب كل الصواب أن نتحدث عن غلبة مبدأ اللذة وسيطرته على سير العمليات النفسية . إذ لو كان الأمر على هذا المنوال لكانت الغالبية العظمى من عمليات الإنسان النفسية

<sup>[(1)</sup> يعود القول « بمبدأ الثبات » إلى الأيام الأولى من اشتغال فرويد بالمباحث النفسية . وكان أول من تعرض لدراسة هذا المبدأ بالتفصيل زميله « بروير » ، في القسم النظرى من كتابهما « دراسات في الهستريا » ( ١٨٩٥ ) . ويذكر بروير في هذا الكتاب تعريفاً لمبدأ الثبات ( في عبارات شبه فسيولوجية ) فيقول إنه « الميل إلى إبقاء استشارة المنخ في مستوى ثابت » . وهو في نفس الفقرة ينسب القول بهذا المبدأ إلى فرويد . والواقع أن هناك إشارة أو اثنتين ، موجزتين كل الإيجاز ، عن مبدأ الثبات سبق بهما فريد ما قاله بروير ، رغم أن ما ذكره فرويد عن هذا لم ينشر إلا بعد وفاته ( انظر « خطاب إلى يوسف بروير » ، ١٨٩٧ . في الجزء الخامس من مجموعة المقالات ؛ باللغة الإنجليزية ، ١٩٥٠ ) ] .

مصحوبة حماً باللذة أو مؤدية إليها ، على حين أن الخبرة المألوفة تنى مثل هذه النتيجة نفياً تاميًا. غير أنه لا مفر من القول بأن فى النفس الإنسانية نزعة قوية وميلا غالباً إلى التزام مبدأ اللذة ، لكن هناك من القوى والظروف ما يعارض تلك النزعة معارضة تؤدى إلى أن الأمور لا تنتهى فى كافة الأحوال إلى نهاية توائم مبدأ اللذة ، وهاك ما يذكره فيشر بهذا الصدد (ص ، ٩ من الكتاب المذكور) : « بما أن النزعة إلى هدف معين لا تستلزم على الدوام الوصول إلى هذا الهدف ، وبما أننا لا نستطيع بصفة عامة تحقيق الغايات التى نهدف إليها إلا بقدر معين... ».

فإذا بدأنا نعرض للبحث في الظروف التي تؤدي إلى تعطيل العمل بمبدأ اللذة وإلى وقف تنفيذه ، وجدنا أنفسنا في ميدان أمين مطروق نعرف فيه لحطانا مواضعها، ونستطيع أن نعتمد فيه على معين فياض من ألوان الحبرة التي اهتدينا إليها عن طريق التحليل النفسي .

وأول مثل للعقبات التي يصطدم بها مبدأ اللذة عقبة وقفنا عليها منذ زمن طويل ، وبلغت معرفتنا بها حداً نستطيع معها أن نقول بسواء ورودها وانتظام حدوثها . فمن المعروف جيداً أن الجهاز النفسي للإنسان يهدف بطبيعته ، ووفقاً لصميم تكوينه ، إلى التزام مبدأ اللذة ، وهذه طريقة « أولية » (١) للعمل .

<sup>(</sup>١) العمليات الأولية هي كافة العمليات التي تجرى في اللاشعور أو التي يقوم بها «الهو» في سبيل الحصول على الإشباع ، وسعياً وراء إرضاء الميول الفطرية التي لم تعدل . وتظهر هذه العمليات على أخلص أشكالها في الأحلام . وهذه العمليات تتجاهل الزمن والواقع ولا تخضع للاعتبارات المنطقية المألوفة من أمثلتها عملية التكثيف ومنه مثلا إخراج صورة شخص من عدة أشخاص أو اسم جديد من عدة أسماء مختلفة وعملية النقل (أو الإبدال) وهي إلصاق الأهمية الوجدانية لأمر أو لشخص بغيره من الأمور أو الأشخاص ، أو عملية الإخراج المسرحي وهي الجمع بين الماضي والحاضر بل المستقبل في فترة واحدة كما تخرج القصة على المسرح . . . إلخ (المترجم) .

غير أن هناك من الصعاب التي يفرضها العالم الحارجي ما يجعل السير وفق هذا المبدأ سيراً مطلقاً دقيقاً من الأمور الصعبة العسيرة ، بل من الأمور التي لا يتأتى عنها سوى تعريض الكائن الحي لأشد الخاطر ، بل إلى إلحاق الأذى به ، ومن ثم تؤدى غرائز « الأنا » (١) التي تعمل للمحافظة على البقاء إلى أن تستبدل النفس بمبدأ اللذة مبدأ الواقع الذي يهدف هو أيضاً إلى الحصول على اللذة آخر الأمر، غير أنه يدفع بالمرء إلى تأجيل الإشباع ، وإلى التخلى عن كثير من الأمور التي تتيح ذلك أو تؤدى إليه ، بل يدفع به إلى تقبل عدم اللذة قبولا مؤقتاً خلال السير في ذلك الطريق الملتوى الطويل الذي ينهى به إلى الظفر باللذة . ورغم هذا فإن الدوافع الجنسية ، تلك الدوافع التي لا يتيسر أن نتناولها بالتربية والهذيب ، تبقى أمداً طويلا وهي لا تلتزم في نشاطها سوى مبدأ اللذة ؛ وكثيراً ما يقع أن يسيطر هذا المبدأ سيطرة مطلقة على الدوافع الجنسية أو يغلب على نشاط « الأنا » تفسه غلبة تطبح بمبدأ الواقع وتنتهى إلى إيقاع أكبر الأذى بالكائن الحلى جميعاً .

على أنه مما لا شك فيه أن التخلى عن مبدأ اللذة واتخاذ مبدأ الواقع لا يفسر إلاجانباً ضئيلا من الأحاسيس المؤلة ولا يلتى ضوءاً على سر الشعور بالألم المرير الذى يعرض للإنسان. فهناك شكل آخر من الأحاسيس المريرة المؤلة، لا يقل حدوثه عن ذاك، يتأتى منه ألوان الصراع والتشاحن التى تقع فى الجهاز النفسى حين تكون «الأنا» بسبيل النمو نحو شكل من النظام أكثر ارتفاعاً وأدق تركيباً وتعقيداً. وإنه نيمكن القول بأن كافة الطاقة التى ينطوى عليها

<sup>(</sup>۱) « الأنا هو ذلك الجانب من النفس الذي يتميز بنتيجة للاتصال بالعالم الحارجي ، والذي يقوم بوظيفة توقيف على "واقع و بوظيفة قبول بعض الرغبات أو المطالب التي تصدر عن الدوافع الفطرية بعد ضبطها والانتقاء سها ، « والأنتا » يشمل الشعور ، على أن بعضه – رغم ذلك بالشعوري . ( المترجم ) .

الجهاز النفسي إنما تصدر عن الغرائز والدوافع التي فطر عليها الإنسان ، غير أنه لا يقيض لكافة تلك الميول الموروثة أن تصل إلى درجة واحدة من التحول والنمو. إذ أنه كثيراً ما يقع ،خلال هذا النمو، أن يستحيل التوفيق ــ فها يتصل بالأهداف والمطالب ــ بين بعض هذه الغرائز وبعضها الآخر ، أو بين بعض نواحى الغرائز ونواحى بعضها الآخر ، الذي يكون قد تمكن من الاندماج في وحدة « الأنا » الشاملة ، ومن ثم تستبعد تلك الميول الغريزية من هذه الوحدة عن طريق الكبت ، وتستبقى فى المستويات الدنيا للنمو النفسى ، ويحال بينها \_ وقتاً ما \_ وبين الإشباع حيلولة مطلقة . على أن تلك الغرائز تنجح أحياناً ، وكثيراً ما تنجح الميول الجنسية المكبوتة في شق طريقها نحو الإشباع المباشر، أو غير المباشر خلال سبل خافية ملتوية . لكن هذا النجاح الذي كان يرجى منه أن يؤدى إلى الظفر باللذة في الظروف الأخرى يكون مصدراً « لألم » الأنا . هكذا يقع أن يخرق مرة أخرى مبدأ اللذة الذي كان قد انهى الصراع القديم بالعمل على كبته ، في نفس الوقت الذي كانت بعض الدوافع فيه تعمل جاهدة على الفوز بأكبر جانب ممكن من اللذة تحقيقاً لذلك المبدأ وانتصاراً له . ورغم أننا لم نقف بعد على كافة تفاصيل العملية النفسية التي تؤدى بالكبت إلى تحويل ما كان يرجى منه الحصول على اللذة إلى مصدر لعدم اللذة ، ولا نستطيع بعد أن نصف تلك العملية وصفاً شافياً واضحاً ، إلا أنه من المؤكد أن كل « ألم » يتصل بالعصاب والأمراض النفسية ، إنما هو من ذلك النوع ، أى أنه في صميمه لذة لم يمكن الظفر بها على أنها كذلك.

ومع أن مصدرى عدم اللذة اللذين أسلفنا الحديث عنهما لا يستغرقان جميع الحبرات النفسية المؤلة التى تعرض للإنسان إلا أنه يمكن القول – فى شىء غير قليل من الثقة – بأنه إن وُجد غير هذين المصدرين لم يكن ذلك مما ينتقص من سيطرة مبدأ اللذة وغلبته . إن أغلب « الألم » الذى نستشعره

إنما هو من النوع الإدراكي ، هو إدراك للضغط الذي يتأتى من الغرائز الجائعة التي تتطلب الإشباع ، أو إدراك لأمر من العالم الخارجي يمكن أن يكون مصدراً للألم حقاً أو يمكن أن يثير في الجهاز النفسي ترقباً مؤلاً ويبعث في النفس توقعاً «للخطر». إن رد الفعل على مطالب تلك الغرائز الجائعة وعلى توقع تلك الأخطار الداهمة ، ذلك الرد الذي يتطلب من الجهاز النفسي أن يستخدم كل ما ينطوي عليه من طاقة ونشاط يمكن أن ينظم إما وفق مبدأ اللذة خالصاً غفلا ، أو وفقاً لمبدأ الواقع (١) بعد تعديله . وعلى هذا يبدو أننا لسنا بحاجة إلى العثور على قيد يحد من نشاط مبدأ اللذة أكثر من ذلك القيد ، ومهما يكن من أمر فليس هناك خير من البحث في إرجاع النفس على الأخطار الحارجية يمكن أن يزودنا بالمعلومات الجديدة وأن يهدينا إلى كيفية دراسة المسائل التي تتصل بالمشكلة التي نحن بصددها .

<sup>(</sup>١) مبدأ الواقع : هوميل الجهاز النفسى إلى تقييد الإشباع المباشر للغرائز البدائية حتى يكون إشباعها آخر الأمرمتفقاً مع الحدود التي تفرضها الظروف الخارجية بما فيها من أوضاع المجتمع والعرف والأخلاق ، وما إلى هذا وذاك ( المترجم ) .

### الفصل الثاني

إذا ما لحقت بالمرء صدمة آلية خطيرة ، أو تعرضت حياته للخطر في إحدى حوادث السكك الحديدية أو ما يشابهها ، فقد تنشأ عن ذلك حالة تنبهت لها الأذهان منذ وقت بعيد ، وأطلقت عليها عبارة «عصاب الصدمة» ولقد أدت الحرب الطاحنة ، التي انتهت أخيراً ، إلى إصابة عدد ضخم من الناس بهذه الأمراض النفسية ، كما أن تلك الحرب قد قضت على النزعة التي كانت تدفع إلى تفسير مثل تلك الأمراض على أنها نتيجة لإصابة عضوية تلحق بالجهاز العصبي إذا ما نزلت به حادثة آلية عنيفة (١) .وتبدو أعراض عصاب الصدمة على ما يقرب من عين الصورة التي تبدو بها الهستريا في كثرة الأعراض الحركية التي تظهر على المرضى بذلك المرض. غير أن عصاب الصدمة يفوق الهستريا فيما يظهر على المريض من آلام ذاتية شديدة ، حتى ليشبه في هذا مرض الهجاس السوداوي أو مرض الملانخوليا، وفيا يبدو على المريض من دلالات الإعياء الشامل والاضطراب والفوضي التي تلحق حياته العقلية بأجمعها . ولم يستطع العلم بعد أن يقف على جميع أسرار عصاب الحرب أو على سرعصاب الصدمة فى زمن السلم، ولم يوفق بعد إلىأن يلقى على هذا أو ذاك ضوء كافياً . أما فيما يتعلق بعصاب الحرب فإنه ثما كان يحل الموقف ويزيده تعقيداً فى نفس الوقت ، أن نفس المرض قد يصيب بعض الناس دون أن تسبقه أية صدمة

<sup>[ (</sup>۱) انظر كتاب « التحليل النفسى لعصاب الحرب » بأقلام : فرويد ، فيرينزى ، أبراهام سيمل وجونز ( ۱۹۱۹ ) ] .

آلية خطيرة أو تصادفه أية حادثة ذات بال . على حين أن عصاب الصدمة المألوف يتميز بمظهرين يمكن أن نتخذهما مفتاحاً للبحث : أولها أن العامل المهم الذي يسببه يبدو كأنه ينطوى تحت عنصر المفاجأة والفزع ؛ والثاني أنه إذا لحقت بالمرء إصابة أو جرح أدى هذا بصفة عامة إلى منع وقوع المرض النفسي به . ويظن الناس أن الفزع و « الحوف » و « الجزع » ألفاظ مترادفة مع أن هذا خطأ بعيد عن الواقع ، وما أيسر أن ندرك الفرق بين هذه العبارات في علاقها بالحطر . فالجزع يدل على حالة معينة من توقع الحطر والتأهب له سواء علاقها بالحطر معروفاً أم غير معروف ؛ أما الحوف فهو حالة يبعث إليها أن يصادف المرء خطراً واقعينا ؛ على حين أن الفزع هو الحالة التي تعرض للمرء يضادف المرء خطراً واقعينا ؛ على حين أن الفزع هو الحالة التي تعرض للمرء إذا واجهه خطر لم يكن يتوقعه ويشيع في هذا عنصر المفاجأة . ولست أظن أن الجزع يمكن أن يؤدى إلى عصاب الصدمة ، لأن في الجزع أمراً بقي الموء من الغزع ومن ثم يحميه من العصاب الذي يؤدي إليه الفزع . وعلى أية حال من الفزع ومن ثم يحميه من العصاب الذي يؤدي إليه الفزع . وعلى أية حال فهذه نقطة سوف نتناولها بالبحث في مكان تال . ( انظر ص ٣٨ وما يليها )

ويمكن أن نعتبر الأحلام خير وسائل البحث التي يمكن أن نأمن إليها في الكشف عن عمليات النفس العميقة . إذا اهتدينا بهذا ، وجدنا أن أحلام المريض بعصاب الصدمة تتميز بهذه الحاصة : هي أنها تواصل العودة به إلى الموقف الذي حلت به النكبة فيه ، وإذا به أبداً يستيقظ وقد أخذه الرعب مرة أخرى واشتد فزعه . وهذا أمر لم يفطن الناس له كما تنبغي الفطنة ، وحقيقة تستدعي البحث والإيضاح ، إذ أن الناس لا يرون في معاودة الحادث لذهن المريض ، حتى في خلال نومه ، سوى دلالة على شدة الأثر الذي تركته الصدمة في نفسه ، حتى في خلال نومه ، سوى دلالة على شدة الأثر الذي تركته الصدمة في نفسه ، حتى في يمكن أن يقال إنه قد وقع بالمريض تثبيت نفسي على الصدمة .

ومنذعهد طويل عرفنا ألوان التثبيت على الخبرة التي أدت إلى المرض فيما

يتصل بالهستريا . فقد قرر بروير وفرويد منذ عام ١٨٩٣ « أن المصابين بالهستيريا يعانون ، أشد ما يعانون ، بما بتى فى الذاكرة » . وفيا يختص بعصاب الحرب فقد ذهب بعض الباحثين مثل « فيرينزى » (١) و « زيميل » إلى تفسير بعض الأعراض الحركية على أنها تثبيت على الحادثة أو الصدمة .

غير أنه لم يتناه إلى أن المرضى المصابين بعصاب الصدمة تشغلهم فى حياة الصحو ذكرى ما نزل بهم من قبل . بل الأغلب أنهم يجاهدون كى لا تخطر لهم ذكرى الحادث الذى أصيبوا به . فإذا قلنا إن أحلامهم بالليل يلزم أن تعود بهم إلى الموقف الذى أدى إلى وقوع المرض كان هذا قولا يدل على خطأ فى فهم طبيعة الحلم . ذلك لأنه مما يوامم تلك الطبيعة أن تحتوى أحلام أولئك المرضى على صور ترتد أصولها إلى الوقت الذى كانوا يستمتعون فيه بالصحة الموفورة أو تشير إلى الأمل فى الشفاء .

كيف نستطيع أن نفسر الدافع إلى أحلام هؤلاء المرضى التى تدور حول الصدمة وحول الألم بينها نحن نعرف أن من طبيعة الحلم تحقيق الرغبات ؛ إلا أن تكون وظيفة الحلم عندهم قد أصابها الاضطراب هى الأخرى كما أصاب غيرها، اضطراباً حولها عن الأهداف العادية المألوفة أو أن نلتمس التفسير فى تلك النزعات الماسوكية (٢) التى تحير الألباب، تلك النزعات التى تصدر عن الأنا.

<sup>(</sup>۱) شاندور فيرينزى Sandor Ferenezi طبيب مجرى (۱۹۳۳ – ۱۹۷۱) من رواد التحليل النفسي ومن أوائل من عاونوا فرويد في تقدمه . وله عدة مؤلفات ترجم منها إلى اللغة الإنجليزية ؛ Contributions to Psycho-analysis, Sex & Psycho-analysis, Further ، Contributions هذا عدا مباحث أخرى منشورة في المجلة الدولية للتحليل النفسي . وإلى فيرينزي تعود الفكرة في إنشاء الحمعية الدولية للتحليل التي اقترحها في مؤتمر ذو رمبرج ١٩١٠ . وعنه قال فرويد ١٩١٤ الم تنجب المجرحي الآن سوى واحد من المساهمين (في حركة التحليل) غير أنه ليرجح في الأهمية والوزن عميمة بأكلها » (المترجم) .

<sup>(</sup>٢) الماسوكية Masochism هي حصول الشخص علىالإشباع الجنسي من تلتى الأذي النفسي أو البدنى الذي ينزله به المحبوب . ( المترجم ) .

فلنترك الآن موضوع عصاب الصدمة على خفائه وإقتامه ، ولنبحث في ناحية من نواحى نشاط الجهاز النفسى أثناء أدائه لإحدى وظائفه العادية المألوفة في مطالع العمر ــ أعنى لعب الأطفال .

قام باستعراض مختلف النظريات عن لعب الأطفال ، والبحث فيها أخيراً ، على ضوء التحليل النفسى ، «سيجمند بفايفار» فى بحث نشرته مجلة إيماجو ( المجلد الحامس ١٩١٩ ) الذى أود أن أرد القراء إليه . وقد حاول فى بحثه أن يصل إلى الدوافع التى تدفع بالأطفال إلى اللعب ، غير أنه لم يحفل كثيراً بالناحية الاقتصادية أى بالبحث فى صلة اللعب بمقدار ما يؤدى به إلى اللذة . ورغم أنى لم أكن أنتوى القيام بدراسة شاملة لكافة هذه الظاهرات ، فقد انتهزت الحدى الفرص العارضة التى سنحت لى للبحث فى أفعال ولد صغير كان يبلغ من العمر ثمانية عشر شهراً . ولكن الأمر لم يقتصر بى على المشاهدة العارضة ، لأنى عشت عدة أسابيع فى دار واحدة ، مع ذلك الطفل وأهله ، وانقضى من الوقت زمن طويل قبل أن يتضح لى معنى أفعاله المحيرة التى كان يواصل تكرار القيام بها .

لم يكن ذلك الطفل سابقاً لسنه فى أية ناحية من النواحى العقلية ، كان حين بلغ شهوره الثمانية عشر لا يتفوه إلا بقليل من الكلمات المفهومة إلى جانب بعض الأصوات ذات الدلالة التى يستطيع فهمها من يعيشون معه . وكانت علاقته بوالديه وبالخادمة علاقة طيبة ، وكانت سمعته حسنة وجميع من حوله يشهدون له بالسلوك ( الطيب » . كان لا يزعج أبويه ليلا ، ويطيع طاعة دقيقة تلك الأوامر الخاصة بعدم لمس بعض الأشياء أو العبث بها ، أو تلك الخاصة بعدم الدخول أو الدوران فى بعض غرف الدار . وأهم من هذا كله أنه

يكن يبكى ألبتة أو يصيح إذا خرجت أمه من البيت وتركته ساعات بأكملها رغم أنه كان متعلقاً بها تعلقاً شديداً ؛ إذ أنها لم تكن قد أرضعته من ثديها فحسب ، بل كانت هي التي عنيت بتربيته وقامت برعايته وحدها دون معونة أحد. ومع ذلك فإن هذا الطفل الصغير المهذب كان يمارس ببن الحين والحين عادة مزعجة تبعث على السخط ، فقد كان يقذف كل ما يقع تحت يده من أشياء إلى أحد أركان الحجرة أو تحت الفراش وما إلى ذلك ؛ ولم يكن بالأمر اليسير جمع هذه الأشياء أو العثور عليها . وكان إذ يقذف بهذه الأشياء بعيداً تبدو عليه أمارات المتعة والارتياح و يخرج صوتاً طويلا « أو و وه » ، ولم يكن هذا على حد قول أمه ــ وكان ذلك ما أراه أيضاً ــ مجرد صوت من أصوات التعجب بل كان يعني به « لقد ذهب بعيداً » . فهمت آخر الأمر أن هذه كانت لعبة ، وأن الطفل كان يستخدم كل دماه كي يلعب بها لعبة « قد ذهب بعيداً » أو « اختفت الأشياء » . وحدث يوماً أن شاهدت ما أيد الرأى الذي ذهبت إليه . كان لدى صاحبنا الصغير « بكرة » التف ّ حولها بعض الحيط ، فلم يخطر له مرة واحدة أن يجرها خلفه وأن يلعب بها لعبة الحصان والعربة، بل واصل قذفها بعيداً في مهارة عجيبة خلف سريره ، وهو ممسك بالحيط حتى إذا ما اختفت البكرة قال عبارته : « أو و ه » ثم عاود جذبها مرة أخرى و بدا عليه الارتياح قائلا في سرور «ها» يعني «هنا». كانت إذن هذه لعبته بأكملها: الاختفاء، والعودة، على أنه لم يكن يظهر جليًّا منها لمن يشاهدون ذلك سوى الجانب الأول ، ذلك الجانب الذي كان يكرره الطفل دون ملل أو عناء كأنه لعبة يستمتع بها في نفسه ، رغم أنه كان يستمد أكبر المتعة دون شك من الجانب الثاني من اللعبة (١).

<sup>[ (</sup>١ ) زاد هذا التفسير تأييداً ملاحظة أخرى. حدث يوماً بعدأن بقيت الأمعدة ساعات خارج =

لم يكن معنى اللعبة إذن عسيراً على الفهم . فقد كانت تتصل بما وصل إليه الطفل من تكيف حسن ناجح ، أي بقدرته على التخلي عن مطالب إحدى الغرائز تخلياً كان من نتيجته أن استطاع ترك أمه تخرج من البيت وتتركه دون أن يصدر عن الطفل احتجاج أو جلبة . ولقد عوض نفسه عن ذلك أو صحح الموقف \_ إن استطعنا استخدام هذه العبارة \_ بأن أخذ يقوم بتمثيل هذه القصة التي تدور حول رحيل أمه وعودتها مستخدماً ما كان يقع بين يديه من الأشياء . وليس من المهم أيضاً في تقدير القيمة الوجدانية لهذه اللعبة أن نعرف إن كان الطفل قد اخترعها بنفسه أو أنه استوحاها من بعض الأشياء أو الأشخاص . فإن اهتمامنا ينبغي أن يدور حول ناحية أخرى : ذلك أن من المحقق أن رحيل الأم لم يكن أمراً يرتاح له الطفل ، أو أمراً لا يحفل به . فكيف يمكن أن نوفق بين مبدأ اللذة وبين تكرار الطفل لهذه الخبرة المؤلمة واتخاذها مداراً لألعابه ؟ قد يكون الجواب أن الرحيل لا بد من تمثيله في اللعب كمقدمة لازمة للصورة المفرحة ، وأن غاية اللعبة الحقيقية كانت تنطوى بين ثنايا هذا الجانب الأخير . على أنه مما ينافي هذا التفسير ، أن الفصل الأول من اللعبة ، أي الرحيل ، كان لعبة قائمة بذاتها يمارسها الطفل وحدها أكثر بكثير من الرواية كلها بما فيها الخاتمة المفرحة التي ترمز إلى عودة الأم .

إن تحليل حالة واحدة من هذا النوع لا يؤدى بنا إلى نتيجة مقنعة حاسمة ، بل إن الملاحظة التي خلت من التحيز لتبعث على الظن بأن الطفل إذا كان قد جعل من تلك الخبرة مدار لعبة يلعبها فقد كان هذا نتيجة لأسباب ودوافع

<sup>=</sup> الدار أن حياها الولد عند عودتها بقوله « توتوأوو » ، ولم يظهر لهذه العبارة أى معنى أول الأمر . غير أن مدلولها اتضح على ضوء ما فعله الطفل أثناء غيبة أمه الطويلة ، وكيف أنه عثر على وسيلة للاختفاء هو نفسه : كأن قد رأى صورته منعكسة في مرآة كبيرة فا كان منه إلا أن جثم على ركبتيه ، الأمر الذي أدى طبعاً إلى اختفاء صورته من المرآة .

أخرى فقد كان موقفه في مطلع الأمر « سلبيتًا »، أي أن الحبرة دهمته ووجد نفسه بإزائها قليل الحيلة، على أنه بعد ذلك اتخذ موقفاً إيجابينًا : بأن أخذ يعيد التجربة وبكررها فى صورة لعب ، رغم أنها لم تكن بالأمر الذى يبعث على المتعة والسرور . ويمكن أن نرد هذا العمل إلى الدوافع الذي يبعث المرء على السيطرة على المواقف ( غريزة السيطرة ) ، ذلك الدافع الذي لا يعتمد على ما في الموقف من منعة أو عدمها . غير أنه يمكن تفسير هذه المسألة على وجه آخر . إن قذف الشيء قذفاً يؤدى إلى اختفائه يمكن أن يكون إشباعاً للرغبة في الانتقام، تلك الرغبة الى كان الطفل يقمعها في الواقع لكنه كان يشعر بها ضد أمه من أجل ذهامها بعيداً عنه ، حتى لكأنه كان بذلك يتحداها ، وكأنه كان يقول : «طیب ، طیب ! ! فلتذهبی ، إذ لست أرید بقاءك ، ولست بحاجة إلیك ، وهأنذا أبعدك عنى بنفسى » . تقدمت السن بهذا الطفل ، وبعد عام من مشاهدتی لألعابه التي نتحدث عنها ، أي حين بلغ العامين والنصف تقريباً ، أخذ يقذف إلى الأرض بلعبة أخرى لم يكن يميل إليها ويقول « اذهب إلى الجبهة » . وكان ذووه قد أخبروه من قبل أن أباه غائب لأنه كان في مبدان الحرب، غير أنه لم يكن يبدو من الطفل أى شوق إلى أبيه ، بل كانت تلوح عليه دلالات واضحة من الارتباح إلى استحواذه على أمه وحيداً دون أن يعكر عليه صفو ذلك أي دخيل أو غريم (١). ومن المعروف عن الأطفال أنهم يعبرون عن مشاعر الكراهية والحقد بقذف الأشياء بعيداً رمزاً عن الأشخاص الذين يكرهونهم . ومن ثم حق لنا أن نتساءل عما إذا كانت الرغبة الملازمة التي تدفع المرء إلى أن يهضم ويمثل في حياته النفسية ما مر بخبرته من

<sup>[ (</sup>١) حين كان هذا الطفل يبلغ الحامسة والتسعة الشهور توفيت أمه . على أنه ، وقد ذهبت عنه هذه المرة بالفعل إلى غير عودة ، لم يبد عليه أى حزن لفقدها – وربما كان سبب ذاك أنها كانت قد ولدت فى ذلك الوقت طفلا ثانياً ، وكان هذا قد أثار فى صاحبناً غيرة حادة شديدة . ]

أحداث مؤثرة وأن يسيطر عليها ، إنما هي رغبة وإجبار قائم بذاته مستقل عن مبدأ اللذة . على أن الطفل في هذه الحالة التي نحن بصددها ، يمكن أن يكون تكراره للخبرة المؤلمة عن طريق اللعب مصدراً للذة من نوع آخر لكنه ، مع ذلك ، مصدر للحصول على اللذة عن طريق مباشر .

ومهما استزدنا في دراسة لعب الأطفال ، فلن نستطيع أن نصل إلى ما يمكن أن يؤدى بنا إلى رأى حاسم يقطع ترددنا بين هذين الرأيين . نشاهد أن الأطفال يكررون في لعبهم كل ما كان له أثر كبير في حياة الواقع ، وهم بذلك يتخفون من قوة هذا الأثر ، حتى لكأنهم بهذا يسيطرون على الموقف . غير أنه من الواضح ، من الناحية الأخرى ، أن لعبهم بأكله يتأثر كله برغبة ملحة تلعب دوراً هاماً في الطفولة ، ألا وهي الرغبة في أن يكونوا كباراً ، وأن يتمكنوا من فعل ما يفعله الكبار . ومن المشاهد أيضاً أن إيلام الحبرة التي مرت بالطفل لا يمنعه على الدوام من استخدامها مداراً للعبه . فلو أن طبيباً فحص خنجرة أحد الأطفال أو أجرى عليه عملية جراحية صغيرة لكانت هذه بالطبع ذكريات أليمة ، لكن الطفل سرعان ما يتخذها موضوعاً لألعابه ، وهو يستمد ذكريات أليمة ، لكن الطفل سرعان ما يتخذها موضوعاً لألعابه ، وهو يستمد من هذا متعة ولذة تتأتى من ناحية أخرى لا ينبغي علينا إغفالها . ذلك أن الطفل إذ يترك موقفه السلبي الذي أدى إلى وقوع الألم به ويتخذ موقفاً إيجابياً يدفعه إلى أن يزل في اللعب بطفل آخر مثل ما نزل به هو قبل ذلك من أوجاع إنما هو ينتقم لنفسه من زميله في اللعب نيابة عن الطبيب وما أوقعه به .

ومهما يكن من أمر فإنا نخرج من هذا البحث بأن تفسير اللعب على هذا المنوال بأنه لون من ألوان التقليد إنما هو تفسير واه لا نفع فيه . ويمكن أن نزيد على هذا أن فنون التمثيل والتقليد الفنى التي يمارسها الكبار ، تلك الفنون التي تختلف عن سلوك الأطفال في أنها تبغى التأثير على النظارة تأثيراً مباشراً ،

لا تعفيهم من مشاهدة أشد المواقف المؤسية مثل ما يقع فى المآسى التى يستمتع بها المشاهدون رغم تألمهم منها . وبثبت لنا هذا أنه رغم سيطرة مبدأ اللذة فهناك من السبل والوسائل ما يكنى لإبقاء الأمور المؤلمة فى الذاكرة ولجعلها شغلا شاغلا للنفس . هذه الأحوال والمواقف التى تؤدى آخر الأمر إلى زيادة الحصول على اللذة أمر ينبغى أن تبحث فيه فلسفة الجال بحثاً يعتمد على وجهة النظر الاقتصادية إلى نشاط النفس . على أنه ليس لمثل هذا البحث أى نفع لنا فيا نحن بصدده ، لأن تلك الفلسفة تفرض وجود مبدأ اللذة وسيطرته ، ولا تعلمنا شيئاً عن مظاهر الميول الأخرى التى تعلو عن مذهب اللذة ، وهى ميول مستقلة عنه وأقدم فى الأصل منه .

## الفصل الثالث

إن خمسة وعشرين عاماً طوالا من العمل والبحث قد أدت إلى أن تسهدف طريقة التحليل النفسي أغراضاً مباشرة تختلف اختلافاً تامنًا عن الأغراض التي كانت تسهدفها من قبل . فقد كان الطبيب المحلل في أول الأمر يقتصر في أهدافه على الالتهاس ما كان يختي في لاشعور المريض ، دون أن يفطن هذا إلى وجوده ، وأن يوفق المحلل بين تلك العناصر اللاشعورية التي كشف عها ويدلى بذلك إلى المريض في الوقت المناسب . وهكذا كان التحليل النفسي ، فوق كل شيء ، فننًا يعمل على التفسير . غير أنه لما تبين عجز هذا الفن عن مهمة العلاج ، صار الهدف الذي نرمي إليه أن نلزم المريض بتأييد ما اهتدينا غير أنه كان يقف دون هذه الغاية ما كان يقع بالمريض من أنواع المقاومة ، فير أنه كان يقف دون هذه الغاية ما كان يقع بالمريض من أنواع المقاومات غير أنه كان يقف دون هذه الغاية ما كان يقع بالمريض من أنواع المقاومات ما أمكن التبكير ، وعلى جذب انتباه المريض إليها ، وعلى تعليمه كيف ما أمكن التبكير ، وعلى جذب انتباه المريض إليها ، وعلى تعليمه كيف يتخلى عنها باستخدام مالنا من أثر عليه هو أثر إنسان على آخر — وهنا كان يدخل عنصر الإيجاء ، الذي يستمد قوته من التحويل (١) .

<sup>(</sup>۱) التحويل Transference هو في الأصل انتقال الأثر الواجدني الذي يترتب على فكرة أو موقف آخر ؛ ويقصد بالتحويل عادة أن تنتقل مشاعر المريض الطفلية – أثناء العلاج بالتحليل – سواء كانت مشاعر المحبة أو الكراهية من المواقف أو الأشخاص التي ابتعثتها أصلا ، وتدور حول شخص المحلل نفسه . (المترجم) .

ورغم ذلك فإننا كلما تقدمنا فى هذا السبيل ازددنا يقيناً من أن هذه الطريقة هي الأخرى لن تؤدى إلى تحقيق الغاية التي نرمي إليها، ألا وهي إخراج ما فى اللاشعور إلى الشعور . فالمريض لا يستطيع أن يذكر كل ما هو مكبوت فى أعماق نفسه ، بل هو قد لا يتمكن حتى من استرجاع الجانب الأساسي منه ، استرجاعاً لا يتأتى بدونه أن يقتنع بصحة النتائج التي ندلى بها إليه ، فإذا به ملزم بأن يعيد في الحاضر ما هو مكبوت بدلا من أن يستعيده في ذاكرته على أنه جانب من الماضي ، استعادة كان يؤثر المعالج أن يراه يقوم بها . ويظهر هذا التكرار في شكل دقيق ويلتزم من الأمانة ما ينفر ، وهو إلى هذا يتضمن على الدوام جانباً من حياة الطفل الجنسية ، وبالتالى من عقدة أوديب (١) وما يتشعب عنها ، ويقع هذا كله في ميدان التحويل أي ميدان العلاقة مع الطبيب. فإذا ما وصل العلاج إلى هذه النقطة ، أمكن أن يقال إن العصاب السابق قد حل محله عصاب جديد ، ألا وهوعصاب التحويل . وهنا يتوخى الطبيب أن يحدّ من مدى هذا العصاب التحويلي ما أمكنه الحد، وأن يضيق من نطاقه ما أمكن التضييق ، وأن يدفع إلى نطاق التذكر أكثر ما يمكنه أن يدفع ، وألا يترك من الأمور للتكرار فى الحاضر إلاأقلها ولا يترك مريضه يعيد منها فى حياته إلا أيسر نذر ممكن . وتختلف النسبة بين التذكر والإحياء من حالة إلى أخرى . ولا يستطيع الطبيب، بصفة عامة ، أن يجنب المريض هذا الوجه من العلاج ، إذ ينبغي عليه أن

<sup>(</sup>٢) عقدة أوديب بن لايوس الأسطورة الإغريقية عن أوديب بن لايوس الله طيبة الذي كتبت عليه الآلهة أن يقتل أباه ويتزوج أمه . . . إلى آخر القعمة . ويقصد ملك طيبة الذي كتبت عليه الآلهة أن يقتل أباه ويتزوج أمه . . . إلى آخر القعمة . ويقصد مهذه العقدة في نظريات التحليل مجموعة الأخيلة والأوهام والوجدانات التي تتصل برغبة العلفل في الاستحواذ على الوالد من الجنس الآخر : وهذه هي عقدة أوديب الإيجابية ؛ أما الرغبة في الاستحواذ على الوالد أو الوالدة من نفس الجنس فتعرف اليوم باسم عقدة أوديب السلبية . وتنطوي هذه العقدة في كلا الحالين على أخيلة وأوهام تقوم على الرغبة في التخلص من الوالد الغريم ( المترجم ) .

يتركه يعيش مرة أخرى جانباً من حياته المنسية ، على أنه ينبغى أن يعنى بأن يبقى المريض بعض التباعد والحياد حتى يستطيع على ضوئه أن يدرك أبداً أن الواقع الظاهر إن هو إلا ترجيع وانعكاس لماض غاب عن الذاكرة . فإذا أمكن تحقيق هذه الغاية انتهى الأمر باقتناع المريض، ونتج عن هذا شفاؤه الذي يعتمد على هذا الاقتناع .

وإذا كان على المرء أن يحسن تفهم هذا الوسواس الذى نسميه وإجبار التكرار ، الذي يظهر خلال العلاج التحليلي للمرضى، مستبدأ بهم ويدفع المريض إلى إعادة الماضي والحياة فيه مرة أخرى كما لوكان جزءاً من الحاضر ، وجب أولا أن نتخلص تماماً من تلك الفكرة الخاطئة التي تزعم بأن ألوان المقاومة التي ينبغي علينا الانتصار عليها إنما تصدر عن اللاشعور . ذلك لأن اللاشعور ، أى الأمور المكبوتة ، لا تبدى أى مقاومة ضد محاولات العلاج ، بل هي فى الواقع لا تهدف إلا إلى التخلص من الضغط الذى يثقل عليها وإلى شق طريقها إلى الشعور أو إلى التنفيذ بواسطة فعل حقيقي . فالمقاومة التي تظهر أثناء العلاج إنما تصدر عن المستويات والنظم العليا للحياة النفسية ، تلك المستويات التي قامت هي من قبل بعملية الكبت . غير أنه لما كانت دوافع المقاومة ، بل أشكال المقاومة نفسها ، تكون أول الأمر خلال العلاج أموراً لا شعورية ، كان من اللازم أن نصلح بعض العبارات التي نستخدمها . فما يمنع الغموض وينني اللبس ألا نقابل بين الشعور واللاشعور بل بين الأنا المتناسق والعناصر المكبوتة . فلا شك أن جانباً كبيراً من عناصر الأنا يختني في اللاشعور ، وذلك الجانب هو نواة الأنا وصميمه ، تلك العناصر الى لا يدخل منها إلى ما قبل الشعور سوى النذر اليسير . فإذا نحن استخدمنا على هذا المنوال عبارات ديناميكية أو مُنتظمية بدلا من العبارات الوصفية، أمكن أن نقول إن مقاومة الشخص أثناء التحليل إنما تصدر عن ذاته ، وهكذا يتضح لنا تواً أن إجبار التكرار لا بد أن يكون نتيجة ما هو مكبوت فى اللاشعور . ومن المحتمل أن هذه النزعة الموجبة للتكرار لا تظهر أو تنشط إلا بعد أن يكون العلاج التحليلي قد أفلح فى فك أغلال الأمور المكبوتة (١) .

وليس هناك من شك في أن المقاومة التي تصدر عن الأنا الشعوري والأنا اللاشعوري إنما تعمل وفقاً لمبدأ اللذة ؛ فهي تسعى إلى تجنب عدم اللذة الذي قد يتأتي نتيجة تحرير الأمور المكبوتة . غير أن جهودنا ، من الناحية الأخرى ، تهدف إلى تمكين المريض من احمال ذلك «الألم» بالالتجاء إلى مبدأ الواقع . لكن ما هي الصلة بين إجبار التكرار ، وهو مظهر لقدرة المكبوت ، وبين مبدأ اللذة ؟ من الواضح أن الجانب الأكبر مما تعود الحبرة به تحت ضغط إجبار التكرار لابد أن يسبب للأنا «ألماً» ، ذلك لأنه يكشف عن نشاط الدوافع الغريزية المكبوتة . لكن هذا ، برغم ذلك ، إنما هو نوع من «الألم» الذي عرضنا له من قبل ، وهو لا يتعارض ومبدأ اللذة؛ ذلك لأنه عدم للذة يشعر به أحد الأنظمة (الأنا) ، بيما هو يجلب في عن الوقت لذة ومتعة لنظام آخر (الهو) . على أننا نصل بذلك إلى حقيقة جديدة تسترعي النظر ، ألا وهي أن إجبار التكرار يسترجع من خبرات عربات الماضي ما لا يمكن أن يتضمن أية لذة ، وما لا يمكن ألبتة ، حتى في الماضي السحيق ، أن يكون قد أدى إلى أي إشباع حتى للدوافع الغريزية التي أخفاها الكت منذ ذلك الحن .

<sup>[ (1)</sup> هامش أضيف في طبعة ١٩٢٣ ؛ لقد ذهبت في مكان آخر ( يشير إلى مقان « ملاحظات عن تفسير الأحلام من النواحي النظرية والعملية » المنشور بالألمانية ١٩٢٣ ، وبالإنجليزية ١٩٥٠ في مجموعة المقالات ، إلى أن ما يمين إجبار التكرار هو عامل « الإيحاء » في العلاج – أي خضوع المريض الطبيب ، الذي تمتد جذوره عميقة إلى العقدة الأبوية اللاشعورية ].

إذا ما تفتحت الحياة الجنسية للطفل ذلك التفتح المبكر كتب عليها أن تنقضي أيامها سريعاً . ذلك لأن الرغبات التي تصدر عنها لاتتفق مع الواقع ، ولا تناسب مرحلة النمو المنقوصة التي يكون الصغير قد وصل إليها . ويقضى هذا التفتح نحبه فى أشد الظروف مدعاة للأسى ويلازمه من المشاعر ما يثقل على النفس كمداً وإيلاماً . فإن فقدان الحب والخبية في الحصول عليه تخلف وراءها إصابة دائمة لاحترام الذات، تبعى كالندوب فى نرجسية الإنسان وهى ندوب أعرف من خبرتى ، الى توافق ما ذكره مارشينوفسكى (١٩١٨) ، أنها هي العامل الأكبر في «مشاعر القصور» الى تشيع بين المصابين بالأمراض النفسية . ذلك لأن المشاعر والرغبات الجنسية ، التي يضع دونها نمو الطفل البدني حدوداً لا تتخطاها ، لا تؤدي إلى أية نتيجة مرضية ؛ ومن يتردد عويله وتنشأ الشكاوي التي نسمعها منه فيا بعد مثل: « إنى لعاجز عن القيام بأى أمر ؛ ولا أستطيع أن أفلح في شعىء ﴾ . فوثاق المحبة وعروتها ، التي تربط الطفل ــ عادة ــ بوالده من الجنس الآخر ، يعتريها الوهن ويخيب أملها في الإشباع أو تعتريها الغيرة من ولادة طفل جديد ، مما يكون دلالة قاطعة على خيانة الوالد أو الوالدة التي يتعلق بها الطفل. فإن هو حاول بنفسه أن ينجب طفلا ، وأخذ هذه المحاولة بكل ما يلزم لها من جد الصغار وتوفرهم على الأمر إذا ما رغبوا فيه ، لم يجن من هذه المحاولة سوى الخيبة المخزية المحتومة . هذا إلى أن تناقص المحبة الى كان يلقاها ، وقوارص الكلام أو ألوان العقاب التي قد تنزل به في سبيل تربيته ، إنما تبين له بياناً لا شك فيه إلى أي حد انحدرت مرتبته لدى ذويه . تلك هي بعض الأحوال التي يتكرر حدوثها وهي تمثل الأساليب المألوفة التي ينتهى وفقاً لها عهد المحبة الذي ينعم به الأطفال في أوائل العمر .

وإذا كان المصابون بالأمراض النفسية بسبيل العلاج بالتحليل النفسي ، أخذوا يكررون أثناء « التحويل » كافة هذه المواقف الكريهة وتلك الانفعالات المؤلة ويعيدونها إلى الحياة في مهارة فائقة . فهم يعملون على قطع العلاج قبل اكماله ؛ وهم يعملون على تدبير المواقف التي تبعث فيهم الشعور بالضعة والمذلة ، وهم يحاولون إرغام الطبيب على أن يوجه إليهم قوارص الكلام وأن يسيء معاملتهم ؛ وهم يكشفون من الأمور ما يستثير فيهم الغيرة ؛ وهم بدلا من الوليد الذي كانوا يتحرقون شوقاً إلى إنجابه أيام كانوا أطفالا صغاراً يرسمون خطة أو يتخيلون وعداً بالحصول على هدية سنية ــ يتبين لنا أبداً أنها لا تقل في التوهم عما كانوا يتوهمون في الصغر . وليس في هذه الأمور جميعاً ما يمكن أن يكون قد أدى إلى اللذة أو المتعة في الماضي ؛ ولقد يخيل إلينا أنها قد تكون أقل إيلاماً في الحاضر لو أنها انبثقت كذكريات أو أحلام بدلاً من ورودها في صورة خبرات جديدة مستقلة عن الماضي . ولا شك في أن تلك الأمور كافة إنما هي أشكال من النشاط الغريزي الذي يقصد به أن يؤدى إلى الرضا والإشباع ، لكن صاحبها لم ينتفع بدروس الماضي الذي لم تؤد الحبرة فيه إلا إلى عدم اللذة . ورغم هذا فإنها تعود وتتكرر تحت ضغط الإجبار.

إن ما يكشف عنه التحليل النفسى خلال ظاهرات التحويل أثناء علاج المصابين بالأمراض النفسية يمكن أن يشاهد أيضاً في حياة غيرهم من الأسوياء . فهناك من الناس من يلوح كأن في أعقابهم حظيًّا عائراً أو كأن هناك قضاء غاشها يقف دون خطاهم ؛ لكن التحليل النفسى قد اهتدى منذ عهد بعيد إلى أن القدر الذي يشكون منه ، وإلى أن مجرى حياة الواحد منهم - في الجانب الأكبر منه - لم ترسمه الأحداث الخارجية بقدر ما رسموه هم لأنفسهم :

إذ فرضته أهواء الطفولة المبكرة ومؤثراتها وحتمته ظروف الماضي لا الظروف التي تقابلهم في الحاضر . والإجبار الذي يطغى على حياة هؤلاء الناس لا يختلف ــ على أي وجه من الوجوه ــ عن إجبار التكرار الذي يسيطر على حياة المرضى بنفوسهم ، رغم أن أولئك الأشخاص الأسوياء الذين أشرنا إليهم لا تبدو عليهم ألبتة أية علامات تدل على أنهم يعانون صراعاً عصابياً يؤدى إلى ظهور أعراض المرض . ومن هذا أنا نلقي كثيراً من الأشخاص تنهى كافة علاقاتهم بالناس إلى مآل واحد، وتؤدى بهم أبدأ إلى نفس المصير: منهم ذلك الجواد المحسن الذي يجحد إحسانه على الدوام منأحسن إليهم و يولون عنه غاضبين (حتى لكأن « اتق شر من أحسنت إليه » قد وضعت من أجله هو) وهم جميعاً يتفقون في هذا على ما بين شخصياتهم من تباين واختلاف، ويلوح كأنه قد كتب علىصاحبنا أن يتذوق أبداً نكران الجميل وعلقم الجحود ؛ ومنهم من تنتهى به أية صداقة إلى أن يخونه لا صديق واحد بل كافة من يصادق واحداً بعد الآخر ؛ أو منهم من يرفع ، المرة بعد المرة خلال حياته ، شخصاً إلى أرفع مركز أو أسمى مكانة في الحياة الحاصة أو العامة ولا تنقضى فترة إلا وقد قوض هو تلك المكانة ، وانتزع منها من رفع ، وأنزله بعد أن رفعه كى يضع بدلا منه شخصاً جديداً ؛ أو ، من هذا أيضاً ، ذلك العاشق الغزل الذي تأخذ كل غرامياته بالنساء نفس المجرى وتنهى به كل مرة إلى عين النهاية . هذا «الورود الدائم للأمر الواحد» لا يثير عند الباحث منا أية دهشة إذا ما نسبناه إلى السلوك الإيجابي الذي يقوم به الشخص ، وإذا ما استطعنا أن نتميز في شخصيته سمة أساسية باقية لاتتغير أبدأ ، سمة يلزمها أن تظهر وأن تعبر عن نفسها بتكرار عين الحبرات الى مرت به من قبل . غير أن ما يثير فينا العجب أكثر من هذا بكثير هو الحالات الى يبدو فيها الشخص وكأن الحبرة قد وقعت به وهو سلبي لا حيلة له في ردها ولاقدرة لديه فى دفعها عن نفسه ، رغم أن نفس القدر يتكرر وينزل به المرة بعد المرة . نذكر من ذلك — على سبيل المثل — تلك السيدة التى تزوجت ثلاث مرات ، وكان كل زوج من هؤلاء يقع فريسة للمرض بعد ذلك ، وكان عليها أن تمرضه حتى توافيه المنية (١) .

ومن أروع الصور الشعرية التي ترسم هذا القدر الغريب ، ما كتبه الشاعر «تاسو» في ملحمته الغنائية المعروفة «تحرير أورشليم» ؛ وفيها يقتل البطل «تانكريد» — دون فطنة منه — حبيبة قلبه «كلوريندا» حين نازلته بعد أن تنكرت في درع فارس من فرسان الأعداء . وبعد أن ووريت الثرى قادته خطاه إلى غابة سحرية عجيبة كانت تبعث الرعب في نفوس رجال الجيش الصليبي ، حيث امتشق حسامه وهوى به على إحدى الأشجار الطويلة السامقة ، فإذا الدماء تتدفق من حيث شق الشجرة ، وإذا صوت «كلوريندا» حبيبته ، التي كانتروحها قد التجأت إلى هذه الشجرة ، يصيح به متوجعاً معاتباً إياه على أن أنزل بمعبودة فؤاده مرة ثانية مثل ما أنزله بها من قبل .

فلو أنا رأينا إلى مثل تلك المشاهدات ، التى تقوم على سلوك المرضى أثناء التحويل ، وإلى تلك التى تقوم على دراسة حياة العاديين والأسوياء من بنى البشر ، لو أتانا من الإقدام ما يخول لنا أن نفرض أنه يوجد بالنفس حقيًّا «إجبار على التكرار»، يلزمها بإعادة الأمر الواحد مرة بعد مرة وأن هذا الإجبار

<sup>[ (</sup>١) انظر في هذا الموضوع الملاحظات القيمة التي ذكرها كارل يونج (١٩٠٩) في فصل « أهمية الوالد في أقدار الولد » في كتاب مجموعة مقالات عن علم النفس التحليلي ص ١٥٦ من الترجم الترجمة الإنجليزية ١٩١٦ ].

أمر يعلو مبدأ اللذة ويفوقه قوة وسطوة . وإذا نحن سلمنا بهذا استطعنا أن ننسب إلى هذا الإجبار أحلام المصابين بعصاب الصدمة وأن نفسر على ضوئه محبة التكرار التي تلازم لعب الأطفال . على أنه ينبغى أن نلاحظ أنه من النادر أن نشاهد مظاهر إجبار التكرار في شكل خالص نتى ، دون أن يختلط به وتتعاون وإياه بعض الدوافع الأخرى . ولقد ألمعنا من قبل فيا يتصل بلعب الأطفال إلى مختلف التفسيرات التي يمكن أن نفهم على ضوئها نشوء الإجبار ، ذلك لأنه يلوح أن إجبار التكرار يرتبط في لعب الأطفال ارتباطاً وثيقاً بالإشباع العاجل لأحد الدوافع النظرية ذلك الإشباع الذي يؤدي إلى المتعة والرضا . ومن الواضح أن المقاومة التي تصدر عن « الأنا » في سبيل استمساكه ومن الواضح أن المقاومة التي تصدر عن « الأنا » في سبيل استمساكه الشديد بالكبت ، تسرف في استغلال ظاهرات التحويل ؛ حتى لكأن إجبار التكرار ، الذي يحاول العلاج التحليلي أن ينتفع به ، قد وقع في حبائل الأنا الذي يتعلق تعلقاً شديداً عبداً اللذة

وعلى هذا المنوال يمكن أن نرى أن جانباً كبيراً مما يمكن أن يسمى «بإجبار الأقدار» — الذى أسلفنا بذكر بعض الأمثلة له — إنما هو أمريتيسر فهمة وتفسيره على ضوء العقل تفسيراً يغنينا عن التماس أى دافع غيبى مجهول نستخدمه لفهم تلك لأقدار . ولعل أقل هذه الأحوال مدعاة للتشكك هى أحلام الصدمة ؛ غير أنا لو أعملنا الفكر لوجدنا أنفسنا وقد ألزمنا الحجة بأنه حتى في الأحوال الأخرى لا يمكن أن نكتني بتفسيرها على ضوء اللوافع المألوقة ، إذ يبقى بعد ذلك من الجوانب الخفية ما يبرر الفرض ، الذى ذهبنا إليه ، بوجود إجبار على التكرار . وهو أمر بدائى أولى يبدو أكثر عواقة في البدائية وأكثر تغلغلا في الفطرة من مبدأ اللذة ، حتى لينتحى هذا عواقة في البدائية وأكثر تغلغلا في الفطرة من مبدأ اللذة ، حتى لينتحى هذا جانباً كي يحل إجبار التكرار عله . على أنه إذا كان بالنفس حقاً إجبار

على التكرار ، فما أشد شوقنا إلى بعض المعرفة عنه ، وإلى الوقوف على الوظائف التي تتصل به ، وإلى تفهم الظروف التي ينبثق فيها ، والإلمام بالعلاقة بينه وبين مبدأ اللذة ـ هذا المبدأ الذي كنا حتى الآن ننسب إليه السيطرة على مسير عمليات الاستثارة في الحياة النفسية .

## الفصل الرابع

إن ما سوف يتلو هذا إنما هو لون من النظر والتأمل ، قد يبدو مسرفاً بعيد الصلة عن الواقع ، يعترف به المرء أو يستخف به وفقاً للمنحى الذى ينحوه . ومهما يكن من أمر فإنه يمكن اعتبار ما سوف نقول به على أنه محاولة لتتبع فكرة من الأفكار ، كما نرى إلى م يؤدى بنا هذا الشوق إلى إدراك المجهول .

يقوم النظر في التحليل النفسي على حقيقة وقفنا عليها خلال البحث في العمليات اللاشعورية ، ألا وهي أن الشعور لا يمكن أن يكون أعم خصائص العمليات النفسية ، بل إنه لا يعدو أن يكون وظيفة خاصة لهذه العمليات . فإذا استخدمنا المصطلحات الميتاسيكولوجية التي تواضع عليها التحليل النفسي ، قلنا إن الشعور وظيفة خاصة لمنظمة معينة يمكن أن نشير إليها بالحرف س(١) . ولما كان أهم ما يزودنا به الشعور هو إدراك المثيرات التي تتأتى من العالم الحارجي ، وأحاسيس اللذة أو (عدم اللذة) التي لا يمكن أن تتأتى إلامن داخل الجهاز النفسي ، حق لنا أن نفرض لمنظمة س ـ و(١)

<sup>[ (</sup>١) انظر الفصل السابع قسم «و» من كتاب سيجمند فرويد « تفسير الأسحلام » (١٩٠٠) ومقاله عن « اللاشعورية » ( ١٩٠٠) في الجزء الرابع عن مجموعة المقالات ، الطبعة الإنجليزية ( ١٩٢٥) ] .

<sup>[ (</sup>٢) كان أول وصف أورده فرويد لمنظمة الإدراك في القسم «ب» من الفصل السابع

(=الشعور الإدراكي) وضعاً في المكان . ولابد أن توجد هذه المنظمة على الحدود التي تفصل الحارج عن الداخل . كما أنه لابد أن تواجه العالم الحارجي ، ولابد أن تنطوي على كافة المنظات النفسية الأخرى . غير أننا سرعان ما نرى أن كافة هذه التعريفات والفروض ليست بالأمر الجديد ، وأننا إذ نقول بها إنما نردد ما يقول به تشريح المخ ، ونتفق مع تعاليمه التي تذهب إلى أن (مركز) الشعور يقع في لحاء المخ ، أي في القشرة الحارجية التي تغلف العضو المركزي . على أن تشريح المخ لا يرى ما يدعو إلى التساؤل من الناحية التشريحية — عن العلة في وجود الشعور على سطح المخ ، بدلا من وجوده في مكان آخر منه : كأن يكون مستقرًّا آمناً في أعمق طبقاته وأبعدها عن السطح . غير أن التوفيق قد يواتينا نحن إذا اهتدينا إلى تفسير العلة في وجود منظمة الشعور والإدراك حيث توجد .

ليس الشعور هو السمة الحاصة الوحيدة التى نسبها إلى العمليات التى تجرى فى هذه المنظمة . فقد هدتنا المشاهدات التى أتاحبها لنا الخبرة بالتحليل النفسى إلى القول بأن كل عمليات الاستثارة التى تقع فى المنظات الأخرى تخلف وراءها آثاراً باقية تكون أساساً تقوم عليه الذاكرة . وليس لمثل هذه البقايا فى الذاكرة أية صلة بالشعور ، بل إن هذه البقايا كثيراً ما تبلغ غايبها من القوة والدوام إذا كانت العملية التى خلفتها وراءها عملية لم تصل ألبتة إلى الشعور . ومن العسير علينا أن نسلم — رغم ذلك — أن ما يبقى من الآثار فى منظمة الشعور والإدراك يصل فى القوة والدوام إلى ما تصل إليه تلك الآثار التي أسلفنا الإشارة إليها . ذلك لأن آثار الاستثارة إذا بقيت دواماً فى الشعور

عن « تفسير الأحلام » . وقد بين في مقال تال بعنوان «إضافة متياسكيولوجية إلى نظرية الأحلام» ،
 ( ١٩٠٦ ) أن منظمة الإدراك تتطابق ومنظمة الشعور ] .

فسرعان ما يؤدى ذلك إلى الحد منقدرة هذه المنظمة على استقبال الاستثارات الجديدة (١) . أما إذا كانت هذه الآثار لاشعورية فلسوف تواجهنا ، من الناحية الأخرى ، مشكلة لتفسير وجود عمليات لاشعورية في منظمة كان قيامها بوظيفتها ، خلاف ذلك ، مصاحباً على الدوام لظاهرة الشعور . حتى لكأننا لم نفسر شيئاً ، ولم نكتسب شيئاً حين وضعنا الفرض القائل بأنه لابد من منظمة خاصة وظيفتها الشعور . ورغم أن هذه الحجة ليست شديدة الحسم ، إلا أنها تؤدى بنا إلى الظن بأن الوجود في الشعور ، وأن ترك بعض البقايا في الذاكرة عمليات لا يتفق حدوثها جنباً إلى جنب في نفس المنظمة الواحدة . ومن ثم يمكن القول بأنه فيا يختص بمنظمة الشعور تكون عملية الاستثارة أمراً شعوريًّا ، لكنها لا تخلف وراءها هناك أية آثار باقية ، أما كافة آثار هذه العملية الى يمكن أن تصير أساساً للتذكر بعد ذلك فإنها تتأتى من انتقال الاستثارة إلى المنظات الداخلية . ولقد أخذت بنفس الرأى فى الصورة التقريبية التى ضمنتها فى القسم النظرى من كتابى عن وتفسير الأحلام ، وينبغي أن نشير إلى أن كافة المصادر والنظريات الأخرى لا تكاد تهدينا إلى أي تفسير لمنشأ الشعور ؛ فإذا نحنا ذهبنا ، إذا ، إلى القول بأن الشعور ينشأ حيث لا توجد بقايا للتذكر ، كان رأينا هذا جديرآ بالنظر إذ هو يتميز ، على الأقل ، بأنه تفسير معين محدود المعالم .

فإذا كان هذا هو الحال ، فإن منظمة الشعور تتميز بخاصة معينة ، لاتشاركها فيها أية منظمة نفسية أخرى ، ألا وهي أن عمليات الاستثارة لا تخلف وراءها أي تغيير مقيم في عناصر تلك المنظمة ، حتى ليمكن القول

<sup>[(</sup>۱) إن ما سوف يلى يعتمد فى أساسه على آراء بروير فى القسم النظرى من كتاب « دراسات فى الهستريا » ( تأليف بروير وفرويد سنة ه١٨٩ ) ] .

بأنها تتلاشى بظهورها فى الشعور . فإذا كان هناك استثناء لهذه القاعدة العامة ، كان من اللازم تفسيره على ضوء أحد العوامل التى تؤثر فى هذه المنظمة وحدها . ويمكن أن يكون هذا العامل ، الذى لا يوجد فى المنظات الأخرى ، هو تعرض منظمة الشعور تعرضاً شديداً للعالم الحارجي واتصالها به اتصالا مباشراً .

فلنتصور الكائن الحي في أبسط أشكاله المكنة، حويصلة (بروتوبلازمية) لم تتميز من مادة يمكن استثارتها. في هذه الحسال يتميز السطح الذي يواجه العالم الخارجي نتيجة لوجوده في هذا المكان ، ويصبح عنصراً وظيفته استقبال المثيرات. والواقع أن علم الأجنة، باعتباره علماً يستعيد تاريخ النشوء والتطور ، ليثبت لنا حقاً أن الجهاز العصبي المركزي ينشأ من البشرة الخارجية ؛ وأن المادة السنجابية في لحاء المخ تستمد منه الطبقة السطحية الأولية للكائن الحي ، ويمكن أن تكون قد ورثت بعض الخصائص الأساسية لهذه الطبقة . ومن ثم كان من اليسير أن نتصور أنه نتيجة للفعل المتواصل للمثيرات الحارجية على سطح الحويصلة ، فإن جانباً من مادتها يتحول تحولا باقياً يؤدى إلى أن عمليات الاستثارة تجرى فيه على منوال يختلف عما تجرى عليه في الطبقات العميقة من البروتوبلازم. وهكذا تتكون قشرة قد أنضجها المثيرات إنضاجاً شديداً حتى ليصبح لها من الحصائص ما يهيها خير. تهيئة لاستقبال المثيرات ، وحتى ليصبح من المحال أن تتغير أي تغير أو تتعدل على أى وجه . فإذا طبقنا هذا على منظمة الشعور ، كان هذا يعنى أن عناصره لا يمكن أن يلحقها أي تعديل ثابت نتيجة لمرور الاستثارة ، ذلك لأن تلك العناصر تكون قد تعدلت من هذه الناحية إلى أقصى حد مستطاع ؛ على أنها تكون ، رغم ذلك ، قد اكتسبت القدرة على بعث الشعور . ويخطر لى في هذا الصدد بعض الأفكار ، التي لا يمكن التحقق منها في الوقت الحاضر ، فيا يختص بطبيعة هذا التعديل وطبيعة عملية الاستئارة . من هذا أنه يمكن أن نذهب إلى أن المثير ، عند مروره من عنصر إلى آخر ، لابد في النخلب على بعض المقاومة ؛ وأن نقص المقاومة الذي يقع – نتيجة لذلك – هو الذي يترك أثراً باقياً للمثير أي يترك مسلكاً أو ممرًا . ومن ثم ، لايوجد بالشعور مقاومة من هذا النوع الذي يقف دون مرور المثير من عضو إلى الخر . ويمكن على هذا المنوال أن نربط بين هذه الصورة التي نقترحها ، وبين تمييز بروير في عناصر منظات النفس بين الشحنة الرابضة الكامنة (أو المقيدة ) وبين الشحنة المتحركة الطليقة ؛ ووفقاً لهذا لا يكون بمنظمة الشعور أية طاقة أو شحنة مقيدة ، بل طاقة قاردة على الانصراف والمتنقل الحر الطليق . ورغم هذا ، فإنه يبدو أنه من الخير أن نتوخي الحرص والحذر في الجزم بما يتصل بهذه الأمور ، وخاصة أن العلم لا يهدينا إلى أكثر من ذلك في مرحلته الحاضرة . ومهما يكن من أمر ، فلقد أفدنا من هذا التفكير المجرد أن أمكننا إثبات نوع من العلاقة بين منشأ الشعور من ناحية وبين مركز الشعور والحصائص التي لابد من نسبها إلى عليات الاستئارة وبين مركز الشعور والحصائص التي لابد من نسبها إلى عليات الاستئارة التي تجرى فيه من ناحية أخرى .

على أنه لا يزال لدينا جانب آخر من الحديث عن الحويصلة الحية (خلية البروتوبلازم) وعن لحائها الحارجي المستقل . يوجد هذا الجسيم الدقيق من المادة الحية معلقاً بين ثنايا عالم خارجي مفعم بأشد أنواع الطاقة بأساً وقوة ؛ ولو أنه لم يوجد لهذا الجسم درع يقيه لقتلته المثيرات التي تتدفق عليه من ذلك العالم الحارجي . وتكتسب تلك الحويصلة الحية درعها الواقى عليه من ذلك العالم الحارجي . وتكتسب تلك الحويصلة الحية درعها الواقى على هذا المنوال : يكف سطحها الحارجي عن أن يكون له ذلك التكوين الحاص بالمادة الحية ، ويصبح إلى حد ما شبيهاً بالمادة الجامدة فيستطيع

بذلك أن يعمل كغلاف خاص أو عضو للوقاية يقف دون المثيرات الخارجية . ومن ثم تستطيع ألوان الطاقة التي تصدر عن العالم الخارجي أن تمر إلى الطبقات التي احتفظت بالحياة – تلك الطبقات التي تلى الطبقة الخارجية – وهي لا تحمل سوى جانب من شدتها الأصلية ؛ وتفرغ هذه الطبقات الداخلية ، وقد احتمت بذلك الدرع ، لاستقبال مقادير الاستثارة التي يؤذن لها بالوصول إليها . وعلى هذا تكون تضحية الطبقة الخارجية بحياتها قد أنقذت الطبقات العميقة من مثل هذا المصير – إلا إذا بلغت المثيرات من القوة حداً استطيع معه أن تخترق ذلك الدرع الواقى . والحق أن الوقاية من المثيرات وظيفة تكاد أن تكون أكثر أهية وأكبر خطراً لبقاء الكائن الحي من استقبال المثيرات . ويختزن الدرع الواقى طاقته الخاصة ، وينبغي عليه أن يعمل على أن يكون تحول الطاقة فيه ، مهما اتخذت من أشكال ، كفيلا بأن يقف في وجه ما قد يدهمه من أفعال القوى الطاغية والطاقة الهائلة التي يزخر بها العالم الخارجي الك الأفعال التي تهدف إلى تعادل القوى ومن ثم إلى الفناء والسكون .

إن أهم غاية من استقبال المثيرات هي الكشف عن اتجاه القوى الخارجية وطبيعتها ، ويكني لهذا الغرض أن تؤخذ أقساط صغيرة من العالم الخارجي ، وأن تنتقي منه أصغر المقادير . وفي الكائنات الحية العليا ، تلك التي قطعت شوطاً بعيداً في سبيل التطور ، نجد أن اللحاء الحارجي المستقبل لدى الحويصلة الحية التي أسلفنا الحديث عنها قد انسحب منذ عهد بعيد إلى أعماق البدن الداخلية ، رغم أن بعض أجزائه قد بقيت على سطح الجسم مباشرة تحت الدرع العام الذي يحمى الكائن من المثيرات الخارجية . وهذه مياشرة تحت الدرع العام الذي يحمى الكائن من المثيرات الخارجية . وهذه هي أعضاء الحس ، التي تتكون في صميمها من أجهزة الاستقبال أنواع معينة من المؤثرات التي تفد إلى البدن ، لكنها تحوى أيضاً على نظم أخرى معينة من المؤثرات التي تفد إلى البدن ، لكنها تحوى أيضاً على نظم أخرى

للوقاية من المقادير الشديدة من الاستثارة ولاستبعاد الأنواع التي لا تصلح منها . ومن خصائص أعضاء الحس أنها لا تتناول سوى كميات ضئيلة من الاستثارة الحارجية ، ولا تأخذ من العالم الحارجي سوى «عينات» صغيرة ، حتى ليمكن تشبيهها «بالمحسات» في الحيوانات الدنيا [ كشوارب السمك مثلا] التي تسعى أبدآ للاقتراب من العالم الحارجي وتعمل على تلمسه ، ثم تتراجع عنه وتعمل على الابتعاد .

فإذا ما وصلنا إلى هذا فسوف أحاول أن أعالح إلى حدما أحد الموضوعات التى تستأهل دراسة شافية دقيقة . فإن بعض الكشوف التى اهتدينا إليها في التحليل النفسى ، تخول لنا اليوم أن نعرض المناقشة لنظرية وكانط و(١) التى تقول إن الزمان والمكان وأشكال ضرورية للفكر و . إذ نعرف أن العمليات النفسية اللاشعورية عمليات ، في صميمها ، تخرج على الزمان ، أي لا صلة لها به على الإطلاق . ويعنى هذا أولا ، أنها ليست مرتبة ترتيباً زمنيا ، وأن مرور الزمن لا يغير منها أو يبدل فيها أى تغيير أو تبديل ، وأن فكرة الزمن منقطعة الصلة بها لا يمكن تطبيقها عليها . وهذه تبديل ، وأن فكرة الزمن منقطعة الصلة بها لا يمكن تطبيقها عليها . وهذه كلها خصائص سلبية لا يمكن تفهمها في وضوح إلا إذا أخذنا في المقارنة بينها وبين العمليات النفسية الشعورية . هذا إلى أنه يلوح أن فكرة الزمان

<sup>(</sup>۱) كانط Kant (۱) كانط المعرفة الإنسانية تعتمد على الحس والتجربة . لكن فرويد هنا إلى ما ذهب إليه كانط من أن المعرفة الإنسانية تعتمد على الحس والتجربة . لكن الحواس لا تنقل إلى العقل سوى صور مختلفة مهوشة لا بد من ترتيبها وتنظيمها ، وهذا هو ما يقوم به العقل مستعيناً بمبدأين أولين هما المكان والزمان . والزمان صورة أولية في العقل ترجع إلى قوة الحساسية الباطنة بصفة غير مباشرة ، ذلك لأن كل الحساس حدث نفسي له موضعه من الزمان ، والظواهر والأحوال النفسية لا وجود لها إلا في الزمان . وقد أقام كانط فلسفة سيطرت على التفكير الأوربي خلال القرن التاسع عشر إلى حد كبير .

المجردة عن الإنسان ، من الناحية الأخرى ، تستمد بأكملها من الطريقة التي تعمل وفقها منظمة الشعور والإدراك ، وتتأتى من إدراك هذه المنظمة ونفطنها لما يجرى فيها وكيف يجرى . ولقد يكون عمل هذه المنظمة وفق ذلك المنوال مما يهي درعاً آخر يقيها من المثيرات الحارجية . والحق أنى لأدرك أن هذه الآراء لابد أن تبدو غامضة مسرفة فى التعقيد ، غير أنه بتحتم على فى الوقت الحاضر أن أقتصر على تلك التلميحات التي ألمعت إليها (١١).

لقد بينا كيف أن للحويصلة الحية درعاً يعمل على حمايتها من الميرات التي تفد من العالم الخارجي ؛ كما كنا قد أسلفنا أن الطبقة التي تلى هذا اللبرع من الداخل لابد أن تتميز كي تصبر عضواً لاستقبال الميرات الخارجية . على أن هذه الطبقة الحساسة التي تصبح ، بعد ذلك ، منظمة الشعور تستقبل إلى جانب ذلك مثيرات من الداخل . فيكون لوجود هذه المنظمة بين الخارج والداخل ، وللفرق بين الشروط التي تجرى وفق استقبال المثيرات في كل من الحالتين ، أثر حاسم على عمل تلك المنظمة وعلى عمل المثيرات في كل من الحالتين ، أثر حاسم على عمل تلك المنظمة وعلى عمل الجهاز النفسي بأكله . إذ أن لهذا الجهاز من الخارج درعاً يقيه من المثيرات ، فلا يكون لمقادير الاستثارة التي تطغى عليه سوى تأثير منقوص ؛ بيما ليس له مثل هذا الدرع من الداخل ؛ بل إن المثيرات التي تصعد من الطبقات العميقة تنفذ إلى تلك المنظمة نفاذاً مباشراً دون أن تنقص شدتها ، وذلك فيا يتصل بخصائص تلك المثيرات التي تؤدى إلى مشاعر اللذة وعدم اللذة ، بيد أن المثيرات التي تفد من الداخل — في شدتها ، وفي بعض النواحي بيد أن المثيرات التي تفد من الداخل — في شدتها ، وفي بعض النواحي الكيفية الأخرى ، وقد يكون هذا في مداها — تتواءم مع طريقة عمل هذه الكيفية الأخرى ، وقد يكون هذا في مداها — تتواءم مع طريقة عمل هذه

<sup>[(</sup>١) شرح فرويد هذه النقطة شرحاً تفصيلياً بعد ذلك في مقال بعنوان «الورقة السحرية» ١٩٢٥].

المنظمة أكثر من المثيرات التي تتدفق من العالم الحارجي . ويترتب على هذا نتيجتان لازمتان : الأولى هي أن مشاعر اللذة وعدم اللذة (وهي الدلالة التي تشير إلى ما يجري في داخل الجهاز) تطغى على كافة المثيرات الحارجية . والثانية أن الكائن الحي يتخذ أسلوباً خاصاً في التصرف بإزاء المثيرات الداخلية إذا أدت إلى زيادة كبيرة في عدم اللذة : بأن ينزع الكائن إلى تناول تلك المثيرات ، كما لو كانت غير وافدة من الداخل ، بل من الحارج ، حتى المثيرات ، كما لو كانت غير وافدة من الداخل ، بل من الحارج ، حتى يصير من الممكن استخدام الدرع الواقي كوسيلة للدفاع في وجه هذه المثيرات الداخلية . وهذا هو أصل « الإسقاط » (١) ، الذي يقيض له أن يلعب دوراً كبيراً في تعليل عمليات النفس المرضية .

يخيل إلى أن هذه الاعتبارات الأخيرة قد يسرت علينا أن نفهم السر في تفوق مبدأ اللذة ؛ غير أنها لم تلق بعد أى ضوء على الحالات التى تناقض هذا التفوق . فلنتقدم إذن خطوة أخرى . نحن نعرف أن «الصدمة» هي ما يتأتى من مثيرات العالم الحارجي التي تبلغ من القوة حداً يؤدى بها إلى اختراق الدرع الواقى . ويبدو لي أن الفكرة عن الصدمة لابد أن تتضمن بالضرورة علاقتها بالصرع الذي لحق تلك الوسيلة من وسائل الدفاع التي بقيت ناجعة إلى أن وقعت الصدمة . مثل تلك الصدمة الحارجية حادث بقيت ناجعة إلى أن وقعت الصدمة . مثل تلك الصدمة الحارجية حادث

<sup>(</sup>۱) الإسقاط (Projection) علية لاشهورية هي : وسيلة من الوسائل التي يلجأ إليها « الأنا » كي يتخلص من المشاعر والمثيرات التي تؤلم النفس بأن ينسب صدورها إلى غيره من الناس أو الأشياء . وتلك ظاهرة كثيراً ما نشاهدها في الحياة اليوبية ، مثلها أن يثور بنفس أحد الناس ميل إلى العدوان فيهم غيره بالشروع فيه . وعملية الإسقاط تلعب دوراً كبيراً في بعض الأمراض النفسية ، وفي بعض الأمراض العقلية على الأخص ما هومعروف من هذيان الاضطهاد عند المصابين بمرض البارانويا ، وهواضطهاد ليس له في العالم الحارجي ما يبرره ، إنما يقوم أصلا على ما تنطوى عليه نفس المريض من ميل إلى الآذي ورغبة في العدوان ينسبها إلى غيره دون أن يفطن إلى وجودها في أعاق نفسه . ( المترجم ) .

لابد أن يثير اضطراباً واسعاً في عمل الطاقة التي ينطوى عليها الكائن الحي ، وأن يحرك كافة أشكال الدفاع المكنة ؛ ولابد ، في عين الوقت ، أن يتعطل فعل مبدأ اللذة تعطلا مؤقتاً ، فإذا الجهاز النفسي وقد غمرته مقادير ضخمة من المثيرات لا قبل له بمنعها ، وإذا هو يواجه مشكلة أخرى – هي مشكلة السيطرة على هذا الفيض من المؤثرات التي تدهمه والعمل على تقييدها ، بالمعنى النفسي ، حتى يمكن التخفف منها بعد ذلك .

ومن المحتمل أن مايلازم الألم البدني من عدم اللذة هو نتيجة لتهتك الدرع الواقي في منطقة محدودة . إذ يتبع هذا أن يتدفق تيار متواصل من المثيرات ، من خلال هذه الثغرة ، مباشرة إلى الجهاز النفسي المركزي ، وهذا أمر لا يقع عادة الا من داخل الجهاز وحده (١) . فأى رد ينتظر أن تقوم به النفس على هذا الغزو ؟ تُستدعي كل أشكال الطاقة من كافة النواحي كي تهيئ أكبر ما يمكن من الشحنة فيا يحيط بتلك الثغرة . وهكذا تقوم «شحنة مضادة» مشديدة القوة ، تضعف في سبيل تجمعها كافة المنظمات النفسية الأخرى ، ويترتب على هذا أن يتوقف ما عدا ذلك من الوظائف النفسية أو ينقص إلى حد كبير . فلنحاول أن نستخلص مغزى مثل هذه الأمثلة التي أشرنا إليها ، وأن نستخدمها كأساس لما نحن بسبيله من التأملات الميتاسيكولوجية . من علك الحالة التي نحن بصددها يمكن أن نستنتج إذن أن المنظمة المفعمة بالشحنة يمكن أن تستقبل قدراً إضافياً من الطاقة التي تقبل عليها وأن تحولها بالشحنة رابضة كامنة ، أي أن « تقيدها » تقييداً نفسياً . ويبدو أنه كلما زادت الشحنة الرابضة التي تحتويها المنظمة زادت قدرتها على التقييد ؛

<sup>[ (</sup>١) انظرمقال فرويد (١٩١٥) عن « الغرائز وتقلباتها» . الجزء الرابع من مجموعة المقالات الطبمة الإنجليزية ١٩٢٥] .

وعلى العكس من ذلك ، إذن ، كما نقصت شحنها ، ضعفت قدرتها على تحمل الطاقة التي تقبل عليها وزاد عنف النتائج التي تترتب على اختراق الدرع الواقى ضد المثيرات. ولا يمكن الاعتراض على هذا الرأى بأنه من الأيسر أن نفسر زيادة الشحنة حول الثغرة بأنها نتيجة مباشرة لتدفق أكداس المثيرات منها . ذلك لأنه لو كان هذا هو الحال ، لاقتصر الأمر على أن يظفر الجهاز النفسي بزيادة في الشحنة ، ولما اهتدينا إلى تفسير لما يؤدي إليه الألم من شلل أو توقف ، ومن إضعاف لكافة المنظمات الأخرى . ولا يعيب تفسيرنا هذا ما يؤدي إليه الألم من ظاهرات شديدة العنف تهدف إلى التخفف منه ، ذلك لأنها تقع على منوال انعكاسي \_ أي أنها تقع دون تدخل الجهاز النفسي . إن هذا الغموض والإبهام الذي تتسم به هذه الآراء ــ التي نطلق عليها اسم الآراء الميتاسيكولوجية ــ يرجع بالطبع إلى أننا لا نعرف شيئاً عن طبيعة عملية الاستثارة التي تقع في عناصر المنظمات النفسية ، وإلى أننا لا نجد ما يبرر تكوين أي فرض علمي عن هذا الموضوع . ومن ثم كنا نستخدم على الدوام طرفاً مجهولا ، كان لابد لنا من إدماجه في كل دليل أو قضية جديدة . قد يكون هناك ما يخول لنا أن نذهب إلى أن عملية الاستثارة يمكن أن تجرى إذا وجدت من ألوان الطاقة ما يختلف بعضه عن بعض من حيث الكم ؛ كما يبدو أيضاً أنه من المحتمل أن لعملية الاستثارة أكثر من كيف واحد (من ناحية المدى مثلا) ، ولقد بحثنا في رأى جديد هو الفرض الذي قال به « بروير » بأن للمنظمات النفسية أو عناصرها شكلين من الشحنة : شحنة حرة طليقة تعمل على الانصراف ، وشحنة رابضة كامنة . ومن هنا يمكن أن نذهب إلى أن «تقييد» الطاقة التي تتدفق على الجهاز النفسي يكون بتحويلها من الجللة الطليقة إلى الحالة الكامنة.



General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Ribliothera Otherandrina

ويخيل إلى أنه لا بأس من اعتبار عصاب الصدمة المألوف نتيجة لثغرة كبيرة أصابت الدرع الواقى من المثيرات . ويبدو أن هذا القول يؤيد النظرية الساذجة القديمة عن الصدمة ، التي تناقض النظرية الحديثة وما بها من مزاعم سيكولوجية رنانة تنسب علية المرض لا لآثار العنف الآلى بل للفزع الذى يلازمها ولحشية الإنسان على حياته . ورغم هذا فإن التوفيق بين هذين الرأيين المتناقضين ليس عسيراً ؛ وليس رأى التحليل النفسي في عصاب الصدمة متفقاً على أى وجه من الوجوه بنظرية الصدمة فى شكلها الساذج . ذلك لأن الرأى الأخير يذهب إلى أن صميم الصدمة هو الهدم المباشر لأنسجة الحلايا ، إن لم يكن للتكوين التشريحي الدقيق لعناصر الجهاز العصبي ، بيها نحن نعمل على تفهم ما يقع بالنفس إذا ما انكسر درعها الذي يقف في وجه المثيرات وما يتبع ذلك من المشاكل والاضطرابات . على أننا ندرك أيضاً ما لعنصر الفزع من أهمية . فهو ينشأ من عدم التأهب على أي وجه من الوجوه لمقابلة الجزع ، وما يؤدى إليه هذا من زيادة في شحنة المنظمات التي تكون أول من يستقبل المثيرات. ذلك لأن ضعف شحنة هذه المنظمات لا يهيبها لتقييد مقادير الاستثارة التي تقبل عليها ، ومن ثم تترتب على ذلك النتائج التي يؤدى إليها اختراق الدرع الخارجي الواقى . ومن هذا نرى ، إذاً ، أن التأهب لمقابلة الجزع وأن زيادة الشحنة فى المنظمات المستقبلة هو آخر خط من خطوط الدفاع التي تقوم في وجه المثيرات الحارجية . وفي كثير من الصدمات يكون الفرق بين المنظمات التي لم تتأهب وتلك التي أحسنت التأهب بما زاد في شحنها عاملا حاسماً في تحديد ما ينتج عن الصدمة ؛ رغم أنه إذا زادت قوة الصدمة عن حد معين لم يكن لهذا العامل أثر هام . وتتحقق الرغبات والأمانى ، كما نعرف ، عن طريق ( الهلوسة ) والتوهم أثناء الأحلام ،

حتى صار هذا هو وظيفة الحلم تحت سيطرة مبدأ اللذة . لكنه ليس مما يخضع لذلك المبدأ أن أحلام المرضى الذين يصابون بعصاب الصدمة تعود بهم عوداً منتظماً إلى المواقف التى نزلت بهم فيها الصدمة من قبل . حتى ليمكن أن نذهب إلى أن الأحلام فى هذه الأحوال تقوم بمهمة أخرى ، لابد من إتمامها حتى قبل أن يشرع مبدأ اللذة فى فرض سيطرته وسيادته . ذلك لأن هذه الأحلام تعمل على الارتداد بصاحبها إلى حيث تستطيع التغلب على المثير بأن تبتعث الجزع الذى كان القضاء عليه هو السبب فى وقوع عصاب الصدمة (١) . وبهذا نهتدى بما قمنا به من دراسة عصاب الصدمة إلى وظيفة من وظائف الجهاز النفسى هى ، رغم أنها لا تتعارض ومبدأ اللذة ، مستقلة من وظائف الجهاز النفسى هى ، رغم أنها لا تتعارض ومبدأ اللذة والعمل على تجنب الألم .

إذا وصلنا إلى هذا ، لاح أنه ينبغى التسليم لأول مرة باستثناء القول بأن الأحلام وظيفتها تحقيق الرغبات والشهوات . وليست أحلام الجزع ، كما كررت تبيانه بالتفصيل ، استثناء لهذه القاعدة . حالها فى ذلك حال أحلام العقاب لأنها لا تفعل أكثر من إحلال العقاب المناسب محل الشهوات المحرمة ؛ أى أنها تحقق الرغبة فى الشعور بالذنب وهذا هو رد الفعل الذى يعقب النزعات المنبوذة . غير أنه من المحال أن نعتبر أن أحلام المصابين بعصاب الصدمة التى أسلفنا الحديث عنها تهدف إلى تحقيق الرغبات والشهوات ، حذوها فى ذلك حذو الأحلام التى تخطر للناس أثناء إجراء التحليل النفسى عليهم فتثير فيهم ذكريات الصدمات النفسية التى نزلت بهم أثناء الطفولة .

<sup>[ (</sup>١ ) يقرر فرويد بهذا ضمناً أن حدوث الجزع هو السبيل لتكوين التأهب لمقابلة ما يفد بعد ذلك من ألوان الجزع الأخرى] .

بل الأرجع أن الأحلام هؤلاء وأولئك تطرأ لهم استجابة لإجبار التكرار ، رغم أنه في حالة التحليل يستند هذا الإجبار إلى الرغبة في العثور ما على كبت وعنى عليه النسيان . وهكذا يبدو لنا أن وظيفة الأحلام الأصلية ، التي تقوم على إبعاد الدوافع التي قد تقطع النوم ، ليست تحقيق الرغبات والشهوات التي تثير النزعات المزعجة . وذلك لأن الأحلام لا يمكن أن تقوم بهذه الوظيفة إلا إذا ارتضت الحياة النفسية بأجمعها ما لمبدأ اللذة من سيطرة . فإذا كان هناك ، «ما هو فوق مبدأ اللذة »؛ كان من اللازم أن نسلم بأنه كانت هناك فترة قبل أن يكون هدف الأحلام هو تحقيق الرغبات والشهوات . ولا يتضمن هذا إنكاراً لوظيفتها الجديدة. لكنه إذا كان هناك شذوذ في هذه القاعدة العامة فإن هذا يكون مدعاة أخرى للتساؤل . ألا يمكن أن تكون هذه الأحلام خاصعة لإجبار التكرار حتى تستطيع أن تقوم بتقييد نتائج الصدمة وربطها ؟ ألا يمكن أن تطرأ مثل هذه الأحلام خارج التحليل النفسي ؟ والجواب عن هذا التساؤل ، في كلا الحالين ، لا يمكن أن يكون بغير الإيجاب .

لقد ذهبت فى كتاب آخر (١) إلى أن عصاب الحرب ، (إذا استخدمنا هذا المصطلح كى يعنى شيئاً أكثر من مجرد الإشارة إلى الظروف التى وقع فيها المرض) ، يمكن أن تكون لوناً من عصاب الصدمة قد هيأ السبيل له ما فى الأنا من صراع . ويتضح ما أشرت إليه سلفاً (ص ١٠) ، من أن الإصابة البدنية الحطيرة التى تصاحب الصدمة تنقص من احتمال حدوث المرض النفسى . إذا ذكر القارئ حقيقتين أثبتهما أبحاث التحليل النفسى :

<sup>[ (</sup>١ )كتاب «عصاب الحرب» – انظر الترجمة الإنجليزية لمقدمة هذا الكتاب ، منشورة فى الجزء الخامس من مجموعة المقالات ١٩٥٠ ] .

الأولى منهما أن الاهتزازات الآلية لابد أن تعتبر أحد مصادر الاستئارة الجنسية (١) . والثانية أن الحميات والأمراض الموجعة تؤثر ، أثناء الإصابة بها ، أثراً كبيراً على توزيع اللبيدو (٢) . ومن ثم تؤدى الصدمة بما تسببه من عنف آثراً كبيراً على توزيع اللبيدو (٢) . ومن ثم تؤدى الصدمة بما تسببه من عنف الله ، من ناحية ، إلى إطلاق كمية من الاستئارة الجنسية ، يكون لها وقع الصدمة نظراً لعدم التأهب لمقابلة الجزع ؛ لكن الإصابة البدنية المصاحبة ، من الناحية الأخرى تقيد هذا الإفراط في الاستئارة بما تنطلبه من زيادة في الشحنة النرجسية للعضو المصاب (٣) . ومن المعروف الواضح أيضاً ، رغم أن الشحنة النرجسية للعضو المصاب (٣) . ومن المعروف الواضح أيضاً ، رغم أن نظرية اللبيدو لم تنتفع بهذا كما ينبغي الانتفاع ، أن الاضطرابات الحطيرة التي تقع في توزيع اللبيدو مثل مرض الملاخوليا يمكن أن تختني مؤقتاً إذا لتي صاحبها مرض بدني ، بل إن العته المبكر في أقصى درجاته قد تذهب أعراضه وتختني اختقاء مؤقتاً في مثل هذه الظروف .

<sup>[ (</sup>١) انظر ما أوردته عن ذلك في كتاب آخر «الميول الجنسية» ١٩٠٥ . عن أثر الأرجحة والسفر بالسكك الحديدية . (ترجمة ١٩٤٥ الإنجليزية ص ٧٩)] .

<sup>(</sup>٢) اللبيدو Libido هو الطاقة التي تصدر عن الغريزة الجنسية بأوسع معانيها .

<sup>(</sup>٣) انظر مقال فرويد عن « النرجسية – تمهيد » ١٩١٤ – المنشور بالإنجليزية في الجزء الثاني من مجموعة المقالات ١٩٢٥ .

والنرجسية Narcissism اصطلاح مشتق من الأسطورة الإغريقية عن « نرجس » الذي هام بنفسه فطال نظره إلى مياه البحيرة معجباً بجاله حتى حولته الآلهة إلى الزهرة المعروفة بهذا الاسم . ويقصد بها في التحليل النفسي تلك المرحلة التي تتميز بميل الطفل إلى اتحاذ ذاته موضوعاً لعشقه ؛ وهو ميل يشتد في الحالات المرضية وخاصة في الأمراض العقلية . ( المترجم )

## القصل الخامس

إن ما يقرره الواقع من أن لحاء المخ الذي يستقبل المثيرات ليس له ما يحميه ضد الاستئارة التي تأتى إليه من الداخل لابد أن انتقال هذه المثيرات يطغى من حيث أهميته الاقتصادية ، وكثيراً ما يؤدى إلى الاضطرابات الاقتصادية التي تشبه الأمراض النفسية التي تعقب الصدمات . وأغزر الينابيع لهذه الاستئارة الداخلية هو ما يعرف باسم غرائز الكائن الحي ، التي تمثل كافة القوى التي تصدر من داخل الجسم وتنتقل إلى الجهاز النفسي ، تلك الغرائز التي تعتبر في آن واحد أهم عنصر في البحوث النفسية وأكثرها غموضاً .

وقد لا يعتبر من الإسراف أن يخيل إلينا أن الدوافع التى تصدر عن الغرائز لا تنتمى إلى طراز العمليات العصبية المربوطة بل إلى طراز العمليات الطليقة التى تتطلب النفاذ وتهدف إلى الانصراف . وخير ما نعرفه من جوانب هذه العمليات هو ما نستمده من دراستنا لوظيفة الأحلام ، فقد كشفنا هناك أن العمليات التى تجرى فى النظم اللاشعورية تختلف اختلافاً أساسياً عن تلك التى تجرى فى النظم الشعورية أو ما قبل الشعورية ، ذلك أنه يتيسر فى اللاشعور أن تنتقل الشحنة أو تستبدل أو تتكدس بأكملها . على أن مثل هذه التغيرات إذا ما وقعت فى نطاق ما قبل الشعور لم تؤد إلا إلى نتائج شائمة منقوصة . ويفسر لنا هذا الحصائص المألوفة التى يتميز بها المضمون

الظاهر للأحلام بعد أن تكون البقايا ما قبل الشعورية لأحداث النهار السابق قد تشكلت وفق القوانين التي تسيطر على اللاشعور . ولقد أطلقتُ على العمليات التي تجرى في اللاشعور اسم العمليات النفسية «الأولية» كي نفرق بينها وبين العمليات «الثانوية» التي تسود حياة الصحو السوية. ولما كانت كافة الدوافع الغريزية تعتمد فى أساسها على النظم اللاشعورية فليس في القول بأنها تخضع للعملية الأولية أي شيء جديد ، هذا إلى أنه ليس من العسير من ناحية أخرى أن نرى أن العملية الأولية هي ما يدعوه ١ بروير ١١ بالشحنة الطليقة المتنقلة وأن العملية الثانوية هي التغيرات الي تصاحب الشحنة المقيدة أو الثابتة (١) . فإذا كان الأمر كذلك كان من الواجب على الطبقات العليا من الجهاز النفسي أن تضبط الاستثارة الغريزية التي تخضع للعمليات الأولية . فإذا هي فشلت في القيام بهذا الربط أدى ذلك إلى اضطراب يشبه المرض النفسى الذي يعقب الصدمة ، ولا يمكن ، إلا بعد أن يتم هذا التقييد ، أن تسود سيطرة مبدأ اللذة (ومبدأ الواقع الذي هو شكل معدل منه). وإلى أن يتم ذلك يكون واجب الجهاز النفسى الآخر ، ألا وهو السيطرة على المثيرات أو تقييدها ، أهم الواجبات التي لا تتعارض على أي وجه من الوجوه ومبدأ اللذة ، بل هو مستقل عنه وغير محتفل به إلى حدما .

وإن المظاهر التى تبدو فى إجبار التكرار [الذى أسلفنا وصفه كما يجرى فى الحياة النفسية للطفولة المبكرة، حذوه فى ذلك حذو ما نراه يقع فى العلاج بالتحليل النفسى ] لتدل دلالة قوية على أنه أمر غريزى ، وعلى أنه لو تعارض ومبدأ اللذة لكان فى هذا دلالة على أن هناك قوة أخرى تدفع إليه . فى لعب الأطفال لاح لنا أنه يمكن أن نرى أن الأطفال يكررون الجبرات

<sup>[(</sup>۱) انظركتابي « تفسير الأحلام » (١٩٠٠) الفصل السابع].

المؤلة لأنهم بهذا يستطيعون السيطرة عليها إذا كان الواحد منهم فاعلا أكثر من سيطرته عليها إن هو اقتصر على أن يكون منفعلا . ويبدو لنا أن كل تكرار جديد يقوى السيطرة التي يسعى الصغير نحوها . هذا إلى أن الأطفال لا يشبعون من تكرار خبراتهم اللذيذة ولا يتهاونون في إلحاحهم على وجوب تكرارها تكراراً دقيقاً . لكن هذه الخاصة تختفي بعد ذلك ، فإن النكتة إذا أعيد سماعها لا تكاد تخلف أثراً ، والقطعة المسرحية لا تترك وراءها في المرة الثانية مثل الأثر العميق الذي تركته في المرة الأولى ؛ ويكاد ألا يكون ممكناً أن تغرى شخصاً بالغا استمتع كل المتعة بقراءة أحد الكتب أن يعيد قراءته تواً بعد القراءة الأولى . ذلك لأن الجدة شرط لازم أبدآ للاستمتاع ، غير أن الصغار لا يكلون أبداً من سؤال الكبير أن يعيد لعبة كان قد أرشدهم إليها أو لعبها معهم وهم لا يتركونه وشأنه إلا إذا كان قد أنهكه الإعياء وعجز عن مواصلة اللعب . وإذا أنت كنت قد أخبرت طفلا بحكاية لطيفة فإنه يصر على سماعها منك مرة بعد مرة ، مفضلا إياها على أية حكاية جديدة ؛ ثم هو يشترط اشتراطاً لا هوادة فيه أن الإعادة لابد أن تكون دقيقة مضبوطة ، فإذا اقترف الحاكى جريمة التغيير قام الصغير بإصلاح ما اقترفه الكبير ــ الذى قد يكون الدافع إلى اقترافه جريمة التغيير رغبة في الحصول على رضا الصغير . ولا شيء في هذا يناقض مبدأ اللذة ؛ فن الواضح أن التكرار، أي إعادة الجبرة بالشيء الواحد، هو في نفسه مصدر للمنعة واللذة . لكن الحال مع الشخص أثناء إجراء التحليل ، يكون على النقيض من ذلك ، إذ أن الإجبار على إعادة الأحداث التي وقعت له أثناء الطفولة في التحويل(١) أمر يخالف مبدأ اللذة على كل وجه من الوجوه .

<sup>(</sup>۱) الموقوف على إيضاح شاف لمعنى « التحويل » نرجوالرجوع إلى كتاب فرويد الممتع ، « مقدمة فى التحليل النفسى » ص ۱۱۲ – ۱۱۸ . دار المعارف ۱۹۵۰ ( المترجم ) .

فالمريض أثناء التحليل يسلك سلوكاً طفلياً خالصاً، وهكذا يبين لنا أن الذكريات المكبوتة عن خبراته المبكرة لا توجد بنفسه فى حالة مقيدة ، وأنها حقاً لا يمكن سمن ناحية ما — أن تخضع لأسلوب العملية الثانوية . وبالإضافة إلى هذا فإن هذه الذكريات لما كانت غير مقيدة كانت لها القدرة — إذا ما اختلطت ببقايا اليوم السالف — على تكوين الأخيلة المرغوبة التى تظهر فى الأحلام . وهذا الإجبار على التكرار كثيراً ما يكون عقبة فى وجه العلاج بالتحليل ، إذا ما عملنا فى نهاية العلاج على دفع المريض إلى الانقطاع تماماً عن الطبيب . ويمكن من هذا أن نذهب إلى أن خشية غير العارفين بالتحليل من الإقدام عليه — وهى خشية من أن يستيقظ فى نفوسهم ما يظنون أنه من الخير أن يبقى نائماً — إنما تعود فى صميمها إلى الخوف من ظهور هذا الإجبار على التكرار ، ذلك الإجبار الشديد الذى يرتاع منه المريض كأنه الشيطان الطاغية .

لكن ما هي طبيعة العلاقة التي تربط الميول الغريزية بالإجبار على التكرار؟ إذا ما وصلنا إلى هذه النقطة لم نستطع أن نتحاشي الظن بأنا قد عثرنا على السبيل الذي يدل على وجود خاصة عامة شاملة لكافة الغرائز ، بل لعلها تشمل الحياة العضوية بصفة عامة ، وهي خاصة لم نفطن إليها حتى الآن فطنة واضحة ، أو على الأقل لم نهتم بها كما ينبغي الاهتمام . ذلك أنه يبدو أن الغريزة هي إجبار في صميم الحياة العضوية لإرجاع حالة سابقة اضطر الكائن الحي إلى التخلص مها تحت ضغط بعض القوى الحارجية القاهرة ؛ أو هي بعبارة أخرى نوع من المرونة العضوية ، أو بمعنى آخر ، تعبير عن أو هي بعبارة أخرى نوع من المرونة العضوية ، أو بمعنى آخر ، تعبير عن المرونة العضوية .

<sup>(</sup>۱) «القصور الذاتى» بمعناه العام هو ميل الجسم إلى البقاء على حالة واحدة من الحركة أو السكون ، ويستعار هذا المصطلح من علوم المادة كى يدل فى علوم الحياة والنفس على الميل إلى البقاء على حالة واحدة أى إلى المثابرة والتواصل . (المترجم).

يبدو لنا هذا الرأى في الغرائز غريباً ، لأنا قد تعودنا ال نعتبر الغريزة عاملاً يدفع إلى التغير والنمو ؛ بينا نحن ندعى الآن إلى أن نتعرف في الغرائز ما يناقض ذلك تمام المناقضة ــ أى أن نرى فيها تعبيراً عن طبيعة المحافظة الى فطرت عليها الكائنات الحية . لكنه سرعان ما يحضرنا من الناحية الأخرى أمثلة من عالم الحيوان ، يبدو أنها تؤيد الرأى القائل بحتمية الغرائز من الناحية التاريخية . فهناك أنواع من السمك ، على سبيل المثال ، تبذل جهداً كبيراً فى سبيل الهجرة فى موسم التوالد والإفراخ كى تضع بيضها فى مياه بحار أو أنهار خاصة تبعد بعداً شاسعاً عن المناطق التي تعيش بها . ويذهب كثير من علماء الأحياء إلى أن ما تقوم به تلك الأسماك إن هو إلا سعى نحو الأمكنة التي كانت تقيم فيها أسلافها من قبل ، تلك الأمكنة التي اضطرت إلى استبدال غيرها بها على مر الأزمان والعصور . ويذهب أولئك العلماء إلى أن هذا التفسير يصدق أيضاً على هجرة الطيور في مواسم معينة من بلاد إلى بلاد أخرى بعيدة . غير أنا سرعان ما نستغنى عن ضرورة البحث تلمسآ لأمثلة أخرى إذا ذكرنا أن أقوى البراهين على وجود إجبار عضوى للتكرار يوجد فى ظاهرات الوراثة وحقائق علم الأجنة . إذ نرى كيف تلزم جرثومة الحيوان الحي مجرى نموها على أن تستعيد (ولو فى صورة عابرة موجزة) مقرّمات كافة الأشكال التي نشأت منها بدلا من أن تيم سريعاً من أقصر السبل نحو الشكل النهائي الذي كتب عليها أن تتخذه . ولا يمكن أن نرد هذا السلوك إلى أسباب آلية رداً ضئيلا ، ومن ثم لا يمكن أن نهمل التفسير التاريخي . وعلى نفس المنوال نجد أن القدرة على الاستعاضة عن عضو مفقود بإنماء عضو جديد يشبه المفقود تمام الشبه ، هي قدرة تنتشر بين الحيوانات الدنيا وما يعلوها بكثير .

على أنه سوف يوجه إلينا هنا اعتراض واضح هو أنه قد يكون هناك في الواقع بالإضافة إلى الغرائز المحافظة التي ترغم على التكرار ، غرائز أخرى تدفع إلى الأمام نحو الرقى والتقدم ونحو إنتاج أشكال جديدة ، وهذا اعتراض لا ينبغي أن نغفله ، بل سوف نبحث فيه في مرحلة مقبلة من هذا الكتاب .

على أنه مما يستهوينا الآن أن نتابع البحث فى الغرض القائل ، بأن كافة الغرائز تنحو نحو إحياء حالة سابقة ، إلى نهايته المنطقية . ولقد تبدو على النتيجة مسحة من الصوفية أو الإغراق فى التعمق ، لكنا نشعر بأننا أبرياء تمام البراءة من هذا ومن ذاك ؛ ذلك لأنا نسعى فقط وراء نتائج البحث العلمى وما يترتب عليها من الآراء ، ولا نود أن نلتمس فى تلك النتائج إلا أكثر ما يمكن التماسه فيها من الوضوح واليقين (١) .

إذا فرضنا إذا أن كافة الغرائز العضوية تتسم بالمحافظة ، وأن الكائنات الحية قد اكتسبها خلال تاريخ تطورها القديم ، وأنها تنزع إلى إعادة الأحوال السابقة لتلك الكائنات ، لم يبق لنا إلا أن نرى أن ظاهرات التطور العضوى إنما تعود إلى مؤثرات خارجية يضطرب لها الكائن وتميد به عن نزعته نحو الجمود . أى أن الكائن الحي أن لا يكن لديه منذ مبدأ وجوده أى ميل إلى التغير ، وأنه له لو بقيت الظرو من لمي حالها لما قام إلا بتكرار المنوال الذى سارت عليه حياته . فإذا تابعنا البحي المناب المنابة وجدنا أن ما قد

<sup>[(</sup>١) لا ينبغى أن يغفل القارئ أن ما سوف يلى إنما هومتابعة إحدى " " نهابتها. لكنا فيمابعه ، إذا ما وصلنا إلى البحث فى الغرائز الجنسية ، وجدنا ما يكفى لتصحيح "". المستر" والحد منها].

أثر على تطور الكائنات الحية إنما هو تاريخ الكرة الأرضية التي نعيش عليها وتاريخ علاقها بالشمس . وهكذا تقبل الغرائز العضوية المحافظة كل تغير تفرضه ظروف الحياة على الكائن الحي وتختزنه كي تعيد تكراره ، ومن ثم تتخد تلك الغرائز مظهراً خداعاً ، إذ يلوح أنها قوى تنزع نحو النغير والرق ، بينا هي في الواقع لا تسعى إلا نحو الوصول إلى هدف قديم ، متخذة لذلك ما تقادم من السبل أو ما استجد . زد على ذلك ، أنه يمكن أن نحدد هذه الغاية النهائية التي يسعى إليها كل كائن حي . ذلك أنه نما يناقض طبيعة الغرائز المحافظة أن يكون هدف الحياة حالة لم تعرض البئة للكائن ، من قبل ؛ بل على النقيض من ذلك ينبغي أن تكون حالة قديمة سابقة ، حالة مبدئية خلفها الكائن الحي وراءه في زمن ما ، وهو يسعى جاهداً نحو العودة إليها سالكاً لهذا سبلا ملتوية تدفعه إليها خصائص تطوره . فإذا قبلنا الحقيقة التي لااستثناء لها : وهي أن كل حي يموت نتيجة لأسباب فإذا قبلنا الحقيقة التي لااستثناء لها : وهي أن كل حي يموت نتيجة لأسباب داخلية — أي يعود إلى حالة المادة الجامدة — فإنه يكون لزاماً علينا أن نقول : وإن الموت غاية كل حي » ؛ وإذا ألقينا بنظرة إلى الوراء قلنا : «إن الميت قد وجد قبل الحي الله المحرد قبل الحي الشهنا بنظرة الى الوراء قلنا : «إن الميت قد وجد قبل الحي الموت قبل المحرد قبل الحي » وإذا ألقينا بنظرة إلى الوراء قلنا : «إن الميت قد وجد قبل الحي »

ظهرت خصائص الحياة أول ما ظهرت في المادة الجامدة بفعل قوة تخفي علينا طبيعتها . ولعل ظهور الحياة كان عملية تشبه في أسلوبها تلك العملية التي أدت فيا بعد إلى نشوء الشعور في طبقة معينة من المادة الحية . وأخذ التوتر ، الذي نشأ عندئذ فيا كان حتى ذلك الحين مادة جامدة ، يعمل على استرجاع التوازن ؛ ومن ثم كانت أول الغرائز التي ظهرت : هي الغريزة التي تدفع للعودة إلى المادة الجامدة . وكان من اليسير ، في ذلك العهد ، على المادة الحية أن تموت ؛ فالأغلب أن مدى حياتها كان قصيراً ، وأن

التكوين الكياوى هو الذى كان يحدد مجرى هذه الحياة الغضة . ولعله قد انقضى عهد طويل كانت تخلق فيه المادة الحية ثم سرعان ما كانت تموت . حتى تغيرت الظروف الحارجية الحاسمة تغيراً كان من شأنه أن يلزم المادة التي كانت لاتزال حية بالانحراف انحرافاً واسعاً عن مجرى الحياة الأول ، وأن تلتوى بها السبل وتتعقد كثيراً قبل أن تصل إلى غايبها ، وهي الموت . هذه السبل الملتوية إلى الموت ، التي مازالت تستمسك بها الغرائز المحافظة استمساكاً وثيقاً ، إنما هي الصورة التي تبدو بها لنا اليوم ظاهرات الحياة . استمساكاً وثيقاً ، إنما هي الصورة التي تبدو بها لنا اليوم ظاهرات الحياة . ذلك لأنا إذا سلمنا تسليا تامياً بأن طبيعة الغرائز إنما هي المحافظة واستبقاء القديم ، فإنه يكون من المحال أن نذهب إلى غير ذلك لتقسير منشأ الحياة وغايبها .

إذا بدت النتائج التى وصلنا إليها غريبة محيرة لم يلح لنا أقل غرابة ما سوف نقول به فيا يختص بالمجموعات العظمى للغرائز التى تنطوى عليها ظاهرات الحياة فى الكائنات الحية . فالتسليم بوجود غرائز للإبقاء على الحياة ننسبها لكافة الكائنات الحية يتناقض تناقضاً شديداً مع القول بأن الحياة الغريزية بأجمعها تهدف إلى التماس الموت . وعلى ضوء هذا تكاد تتلاشى أهمية غرائز المحافظة على الحياة والسيطرة والاعتزاز بالذات ، لأنها غرائز فرعية تصبح وظيفتها العمل على أن تضمن سير الكائن الحى فى سبيله إلى المودة إلى حالة الموت ، وأن تدفع به بعيداً عن أى سبيل ، يؤدى به إلى العودة إلى حالة المادة الحامدة ، غير السبيل الذى تنطوى عليه ثنايا الكائن الحى نفسه . المادة الحامدة ، غير السبيل الذى تنطوى عليه ثنايا الكائن الحى نفسه . وإذا بنا وقد عجزنا عن تفسير ذلك التصميم الحير الذى يدفعه إلى الإبقاء على حياته فى وجه أية عقبة تعترضها . وإذا بنا نجد أنفسنا ملزمين بالتسليم على حياته فى وجه أية عقبة تعترضها . وإذا بنا نجد أنفسنا ملزمين بالتسليم بأن الكائن الحى لا يبتغى الموت إلا وفقاً لطريقته الحاصة ، وبأن الغرائز بأن الكائن الحى لا يبتغى الموت إلا وفقاً لطريقته الحاصة ، وبأن الغرائز بأن الكائن الحى لا يبتغى الموت إلا وفقاً لطريقته الخاصة ، وبأن الغرائز بأن الكائن الحى لا يبتغى الموت إلا وفقاً لطريقته الخاصة ، وبأن الغرائز

التى تقوم بحراسة حياته ليست فى صميمها سوى رسل للمنية والموت. ومن هنا نقع فى التناقض إذ نقول إن الكائن الحى يجاهد جهاداً عنيفاً ضد الأحداث (أو الأخطار) التى قد تعينه على الوصول عاجلا إلى غاية الحياة بالسير فى أقصر السبل المؤدية إلى هذه الغاية . ورغم هذا فإن ذلك هو فى الواقع ما يفرق بين السلوك الغريزى وبين المحاولات التى يمليها الذكاء .

لكن فلنتوقف برهة ولنفكر . إن الأمر لا يمكن أن يكون على هذا الحال . ذلك لأن الغرائز الجنسية ، التى تنسب لها نظرية الأمراض النفسية عملا خاصًا ، تدلى إلينا برأى يختلف عن هذا تمام الاختلاف .

فالضغط الحارجي الذي يدفع الكائنات الحية إلى زيادة النماء والتطور لم يفرض نفسه على كل كائن . فقد أفلحت كثير من الكائنات الحية في البقاء حتى اليوم في مستواها الوضيع ، ولا بد أن كثيراً من مثل هذه الكائنات ، البقاء حتى اليوم في مستواها الوضيع ، ولا بد أن كثيراً من مثل هذه الكائنات ، وعلى نفس المنوال ، لا تتبع كافة الأحياء الأولية ، التي تدخل في التكوين المعقد لأجسام الكائنات العليا ، كل مراحل التطور التي تؤدي إلى غاية الحياة ، الاوهي الموت . فبعضها ، مثل جراثيم التناسل ، قد تحتفظ بالتكوين الأصيل المادة الحية ، حتى إذا مر بعض الوقت ، انفصلت عن الكائن الحي كله بما الوراثة أو ظفرت بها عن طريق الاكتساب الجديد . وهاتين الحاصتين هما في الوراثة أو ظفرت بها عن طريق الاكتساب الجديد . وهاتين الحاصتين هما في الوراثة أو ظفرت بها عن طريق الاكتساب الجديد . وهاتين الخاصتين هما في الوراثة أو ظفرت بها عن طريق الاكتساب الجديد . وهاتين الخاصتين هما في المأت تتكرر عين الدورة التي يعود إليها الفضل فيا بدأت تتحول وتنمو ، أي بدأت تتكرر عين الدورة التي يعود إليها الفضل فيا طا من حياة ؛ فإذا ما بلغت غايتها واصل جانب من الكائن سيره من العدم ، بينا ينفصل عنه جانب آخر ويبدأ الدورة من جديد في صورة جرثومة من

جراثيم التناسل. وهكذا تعمل هذه الجراثيم على دفع الموت عن المادة الحية ، وهي تفلح في أن تظفر لها بما يبدو حمّا كأنه قدرة على الحلود ، رغم أن هذا قد لا يعنى أكثر من إطالة السبيل الذي يؤدي بها إلى الموت. وبما له أكبر الدلالة أن ما يعضد الحلية التناسلية في قيامها بهذه الوظيفة ، بل ما يهي أمكان حدوثها على الإطلاق ، إنما هو انضهامها إلى خلية أخرى تشبهها من نواح رغم ، اختلافها وإياها من نواح أخرى .

هذه الغرائز التي ترعى أقدار تلك الكائنات الأولية التي يمند بقاؤها أكثر من بقاء الفرد بأجمعه ، والتي تهيئ لتلك الكائنات ملجأ أميناً حين تعجز عن الدفاع في وجه العوامل التي تصدر عن العالم الحارجي ، والتي تؤدى إلى أن اجتماعها بغيرها من الحلايا التناسلية ، وما إلى ذلك ، إنما هي مجموعة الغرائز الجنسية . وهي تتميز بالميل إلى المحافظة ، حالها في ذلك حال غيرها من الغرائز ، لأنها تعمل على استعادة الأحوال الأولى للمادة الحية؛ لكنها أكثر ميلا المحافظة من الأبها تعمل على استعادة الأحوال الإبقاء على الحياة أمداً يمتد زمناً طويلا(۱) فاحية أخرى إذا أنها تعمل في سبيل الإبقاء على الحياة أمداً يمتد زمناً طويلا(۱) فالغرائز الجنسية ، في الواقع هي غرائز الحياة بمعني الكلمة . إذ هي التي تقف فالغرائز الجنسية ، في الواقع هي غرائز الحياة بمعني الكلمة . إذ هي التي تقوى بها وظيفتها إلى الموت ؛ وهذا الأمر الواقع يثبت أن هناك تعارضاً بين الغرائز ما الجنسية وغيرها من الغرائز ، تعارضاً وقفنا على أهميته ومقدار خطره من زمن طويل منذ أن اهتدينا بالتحليل النفسي إلى تفسير الأمراض النفسية . فالأمر يلوح كأن حياة الكائن تجري في إيقاع يختلف ويتباين : مجموعة من الغرائز تنطلق كأن حياة الكائن تجري في إيقاع يختلف ويتباين : مجموعة من الغرائز تنطلق كأن حياة الكائن تجري في إيقاع يختلف ويتباين : مجموعة من الغرائز تنطلق كأن حياة الكائن تجري في إيقاع النهائية في أقصي ما تستطيعه من العجلة إلى الأمام تسعى نحو غاية الحياة النهائية في أقصي ما تستطيعه من العجلة إلى الأمام تسعى نحو غاية الحياة النهائية في أوصي ما تستطيعه من العجلة إلى الأمام تسعى نحو غاية الحياة النهائية في أوصي ما تستطيعه من العجلة الى الأمام تسعى نحو غاية الحياة النهائية في أوسيال الموسية الموسيل المؤسية ويقدا الكائن تحرى في إيقاع من الغرائز المؤسية ويقدا المؤسية ويقدا الكائن تحرى في إيقاء المؤسية ويقدا المؤسية وي

<sup>[ (</sup>١) ورغم هذا فإنه لا يمكن أن ننسب ذلك الدافع الداخلي نحو «التقدم » ونحو المراتب العليا من التطور لا إلى هذه الغرائز وحدها . ( انظرما بعد ص ٥٥ ) . ]

والتسرع: لكنها إذا ما وصلت في مسيرها إلى مرحلة معينة كرّت المجموعة الأخرى راجعة إلى مرحلة خاصة حيث يمكن أن تبدأ الرحلة من جديد ومن ثم يطول السفر. ورغم أنه من المحقق أن الميول الجنسية وأن التفرقة بين الجنسين لم توجد منذ أن وجدت الحياة ، إلا أنه من المكن أن الغرائز التي أضحت خليقة فيا بعد بأن يطلق عليها اسم الغرائز الجنسية كانت موجودة فعالة منذ مطلع الأمر ، وأنها شرعت في مناوعة «غرائز الأنا»(١) منذ ذلك الحين ، لا بعد ذلك .

فلنتوقف هنا قليلا ولنتأمل وقع الحطا التي خطوناها كي نرى إلى ما يمكن أن يؤيد هذه التأملات التي ذهبنا إليها . أترى أنه لا يوجد حقاً ، فيا عدا الغرائز الجنسية ، أية غرائز أخرى تعمل في سبيل إعادة الأحوال إلى ما كانت عليه ؟ أو أية غرائز أخرى تهدف نحو الوصول إلى حالة لم تقع البتة من قبل ؟ الحق أنى لا أعرف في عالم الحياة العضوية أى مثل واحد يمكن أن ينني ما أذهب المنبات تدفع بالأحياء إلى التقدم والتطور ، رغم أنه لا يمكن أن ننكر في الواقع أن التطور يسير نحو التقدم . لكنا من ناحية كثيراً مانختلف في اعتبار إحدى مراحل التطور أعلى من مراحله الأخرى ، ومن ناحية أخرى يقرر علم الأحياء أن التطور في بعض الحصائص كثيراً ما يعادله ويفوقه تأخر في بعض الحصائص الأخرى . أضف إلى هذا أن هناك كثيراً من الحيوانات التي يمكن أن نستدل من مراحل غيرها المبكرة أن تحولها (أو تطورها) قد سلك ، على النقيض من ذلك ، مسلك التأخر والانتكاس . ولقد يكون التطور والانتكاس من نتائج

<sup>[ (</sup>١ ) ينبغى أن يكون مفهوماً من السياق أن مصطلح «غرائز الأنا»، يستخدم هنا على أنه وصف مؤقت ، يرتد أصله إلا ماكنا نستعمله من مصطلحات في مطالع التحليل النفسي . ]

التكيف وفقاً لضغط العوامل الخارجية ، وفي كلا الحالين يكون الدور الذي تقوم به الغرائز مقصوراً على الاحتفاظ بالتحول الذي يفرض على الكائن الحي ، بأن تجد في هذا التحول مصدراً للذة والمتعة (١١).

وقد يكون من العسير أيضاً على الكثير منا أن يتخلوا عن الإيمان بأن هناك غريزة في الإنسان تدفعه إلى السعى نحو الكمال ، هي التي هيأت له الوصول إلى ما هو عليه اليوم من تقدم عقلي وسمو خلقي ، وهي التي قد تهدى خطاه حتى تصل به إلى مستوى الإنسان الأعلى ( السوپرمان ) . لكنني ، مع هذا ، لا أسلم بوجود مثل هذه الغريزة الداخلية ولا أرى سبيلا للإبقاء على مثل هذا الوهم الرفيق الحداع . ذلك لأنه بلوح لى أن التطور البشرى ، وما وصل إليه حتى اليوم ، لا يتطلب أن نلتمس له تفسيراً يختلف عن تفسير التطور في الحيوان . وإن ما يبدو لدى أقلية ، من الناس من رغبة ملحة جامحة تدفع بهم إلى الرقى والكمال ليمكن تفسيره على أنه نتيجة كبت الميول الغريزية الذي يقوم عليه كل سام رفيع في الحضارة الإنسانية . ذلك لأن الغريزة المكبوتة لا تني ألبتة عن إلىماس الإشباع الكامل ، الذي يقوم على تكرار حالة أولية من حالات الرضا والإشباع . ولا يكنى ، في سبيل التخفف من التوتر الدائم الذي يؤدي إليه كبت الغرائز ، أى شكل من أشكال الاستبدال الكامل أو رد الفعل أو أى لون من ألوان التسامى والإعلاء ؛ ومن ثم كان الفرق بين مقدار اللذة والإشباع المرغوب وبين المقدار الذي يمكن الظفر به هو العامل الفعال الذي لا يسمح للإنسان بالتوقف عند أية مرحلة معينة بل « يدفع به أبداً ، كما يقول الشاعر ،

<sup>[ (</sup>١) وصل فيرنزى (١٩١٣) فى بحثه عن «مراحل نمو القدرة على إدراك الواقع »، إلى عين النتيجة من طريق آخر ، قال : « لو تابعنا هذه الفكرة حتى نهايتها المنطقية لألني المرء نفسه وقد سلم بأن هناك نزعة ، نحو المثابرة أو النكوص تسيطر على عالم الحياة العضوية أيضاً ، بينما النزعة نحو التكيف وما إليه ، لا يبدو إلا بتأثير العوامل الحاجية » . ]

إلى الأمام لا تلحقه استكانة ولايصيبه وهن (١). أما العودة خلال السبيل الذي يؤدى إلى الحصول على الإشباع الكامل فتقف دونه ، بصفة عامة ، ألوان العقبات والمقاومة التي تؤيد أشكال الكبت وتبقى عليه . ومن ثم لم يكن هناك من سبيل آخر إلا الاتجاه نحو الناحية التي لا يزال السبيل إليها مفتوحاً ، ألا وهي ناحية النمو والتطور — رغم أنه لا أمل هناك في تحقيق الغاية المنشودة أو الوصول إلى الهدف المقصود . إن العمليات التي تؤدى إلى نشوء المخاوف العصابية (١) ، وهي مخاوف ليست في الواقع إلا محاولة للهرب من إشباع إحدى الغرائز ، لتزودنا بأنموذج واضح يبين لنا كيف تنشأ تلك النزعة المزعومة التي يسمونها « غريزة السعى نحو الكمال » — هذه «الغريزة » التي لا يمكن أن نقول بوجودها عند كافة بني البشر . لكن الحق أن الشروط الديناميكية لنشوء هذه النزعة موجودة عند الناس كافة ؛ غير أنه لا يتأتي إلا في الأحوال النادرة أن الشروط الاقتصادية حدوث تلك الظاهرة .

ورغم هذا فإنى أود أن أضيف هنا إشارة موجزة إلى أن عمل « الحب » ، على الجمع بين الوحدات العضوية فى وحدات أكبر ثم أكبر ، قد يكون بديلا لذلك « الميل الغريزى نحو الكمال » الذى لا نستطيع أن نسلم بوجوده فى فطرة الإنسان . ذلك لأن الظاهرات التى ينسبونها لذلك الميل يمكن تفسيرها عمل يهدف إليه الحب ، بالإضافة إلى نتائج الكبت .

<sup>[ (</sup>١) عن الفصل الأول من «فاوست» للشاعر الألماني جوته ] .

<sup>(</sup>٢) الحوف المرضية (Phbias) هي الحوف الدائم من شيء أو موقف أو عمل لحوفاً لا يبرره الواقع. ومن تلك المخاوف الحوف من بعض الحيوان أو من الشوارع أو من الأماكن الضيقة ، وغير ذلك . (الترجم).

## الفصل السادس

انتهينا مما قمنا به من الاستقصاء السالف إلى أن هناك فرقاً شاسعاً وتعارضا شديداً بين غرائز « الأنا » والغرائز الجنسية ، وإلى القول بأن الأولى تدفع نحر الموت بيها تعمل الثانية على إطالة الحياة . غير أنه لا بد أن هذه النتيجة لا تبدر لأحد ـــحيى لنا نحن ــ نتيجة مرضية من نواح عدة . أضف إلى هذا أنه لا يمكن أن ننسب الميل إلى المحافظة . بله الميل إلى الارتداد ، إلا لتلك الفة الأولى من الغرائز ؛ وهي الصفة التي تلازم إجبار التكرار . ذلك لأنا قد ذهبا إلى أن غرائز الأنا تصدر عن نشوء الحياة من المادة الجامدة ، فهي تعمل على استعادة أحوال الجماد ؛ على حين أنه من الواضح أن الغرائز الجنسية ــ رغم أنها، والحق، تستعيد الأحوال الأولية للكائن الحي ــ تهدف بكل وسيلة ممكنة إلى الجمع بين خليتين تناسليتين تتميز كل منهما بخصائص معينة . فإذا لم يتحفن هذا التوحيد ، ماتت الحلية التناسلية ، وماتت معها كافة العناصر التي ينطوي عليها الكائن الحي بما يتضمنه من أكداس الحلايا . ويتوقف على تحقيق ذلك الشرط أن تستطيع الوظيفة الجنسية إطالة حياة الخلية وأن تضنى عليها مسحة من الخلود . لكن ماهو الحادث الهام الخطير فى نمو المادة الحية الذي يتكرر فى التناسل الجنسى ، أو فى المرحلة السابقة له التى تقتصر على اهتمام حويصلتين من حويصلات الحياة (البروتوبلازم) ؟ وهنا يسقط فى أيدينا ونعجز عن الجواب ؛ بل نشعر نتيجة لذلك بالراحة إذا تداعت كافة الدعائم الى تقوم عليها الحجة التي قلنامها وتبين أنا قد كنا مخطئين . إذ يتبين بذلك أن التناقض بين غرائز الأنا أو غرائز الموت وبين الغرائز الجنسية أو غرائز الحياة لم يعد له ما يبرره وأن إجبار التكرار لم يعد له من الإهمية أو الحطر ما نسبناه إليه .

فلنعد إذن إلى أحد الفروض التي أوردناها من قبل ، فلعلنا نستطيع بذلك أن ندحضها دحضاً كاملا . لقد وصلنا إلى نتائج بعيدة المدى حين افترضنا أن كل مادة حية مصيرها إلى الموت بفعل أسباب داخلية . ولم نلتزم ما ينبغى من الحرص حين قلنا بهذا الفرض ، لأنه والحق لا يلوح لنا فرضاً علميًّا على الإطلاق. ذلك لأننا قد ألفنا أن نظن أن ذلك هو الواقع ويؤيدنا في هذا الظن ما يجرى على ألسنة الكتاب والشعراء . ولعلنا قد اتخذنا ذلك اللون من الإيمان لأن فيه بعض العزاء والسلوى : فإذا كان مكتوباً علينا أن نموت وأن يختطف منا الموت قبل ذلك من نحبهم ونعتز بهم ، كان من الأيسر أن نتقبل ذلك إذا نحن سلمنا خاضعين لناموس محتوم جبار من نواميس الطبيعة أكثر من التسليم بأنه أمر تفرضه الصدفة العابرة التي قد يمكن الروغان أو الهروب منها . وقد يمكن مع هذا ، ألا يكون ذلك الإيمان بضرورة الموت وحتميته نتيجة لأسباب داخلية سوى شكل آخر من أشكال الأوهام التي نغرق فيها «حتى نخفف عن كواهلنا أثقال الحياة »(١) . ومن المحقق أن مثل هذا الإيمان ليس إيماناً بدائياً ؛ إذ أن فكرة «الموت الطبيعي » فكرة لم تطرأ البتة فى تفكير الشعوب البدائية ؛ بل إنهم كانوا ينسبون أى شكل من أشكال المنية ينزل بهم إلى فعل عدو من الأعداء أو روح من الأرواح الشريرة . لهذا لم يكن هناك بد من أن نلجأ إلى علم الأحياء نلتمس فيه ما لهذا الإيمان من صحة وصواب .

إذا فعلنا هذا فقد تعترينا الدهشة من قلة الاتفاق بين علماء الأحياء فيما

<sup>[ (</sup>١) عن الفصل الأول من « مأساة مسينا » للشاعر شيلر . ]

يختص بموضوع الموت الطبيعى ، بل الواقع أن مسألة الموت بأكملها تحيرهم وتخنى عليهم خفاء تاميًا . إن نما يؤيد الإيمان بأن هناك من الموت ما ينزل بالفرد نتيجة لأسباب طبيعية هو أن للحيوانات العليا على الأقل متوسطاً مألوقاً لمدى الحياة . غير أننا مما يناقض ذلك أن بعض الحيوانات الضخمة وبعض أنواع الأشجار الهائلة الجبارة تمتد آجالها عصوراً طويلة امتداداً نعجز اليوم عن حسابه أو التحقق من مداده . ويذهب العالم ه وليم فليس ٤ (١٩٠٦) إلى أن كافة ظاهرات الحياة التي تبدو من الكائنات العضوية – ومنها دون شك ما ينزل بها من موت – ترتبط ارتباطاً وثيقاً باستكمالها لفترات محدودة من العمر يحددها اعتماد نوعين من المادة الحية (أحدهما مذكر والآخر مؤنث) على السنة الشمسية . على أنا مع ذلك لو رأينا إلى السهولة التي تستطيع بها العوامل الخارجية أن تؤثر تأثيراً شاملا على الوقت الذي تبدو فيه ظاهرات الحياة ، وخاصة في علم النبات ، بتقديم مواسم ظهوره أو تأخيرها ، لحق لنا أن نتشكك في صدق ما يذهب إليه ذلك العالم ، أو على الأقل أن نتردد في التسليم بأن القوانين التي يذهب إليه ذلك العالم ) أو على الأقل أن نتردد في التسليم بأن القوانين التي يذهب إليه ذلك العالم ) أو على الأقل أن نتردد في التسليم بأن القوانين التي يذهب إليه ذلك العالم ) أو على الأقل أن نتردد في التسليم بأن القوانين التي وضعها هي وحدها العوامل الفعالة .

لكن الأبحاث التي وردت في مؤلفات العلامة « وايزمان »(١١) عن الموت وعن

<sup>(</sup>١) وأيزمان A: Weisman (١) وأيزمان الحيوان بجامعة فرايبورج. ذاع اسمه بعد أن تحول، نتيجة لفعف الألمان. كان أستاذاً لعلم الحيوان بجامعة فرايبورج. ذاع اسمه بعد أن تحول، نتيجة لفعف بصره، عن الأبحاث المكروسكوبية إلى البحث في المسائل البيولوجية الكبرى.

وقد ترجمت بعض رسائله إلى اللغة الإنجليزية في أواخر القرن الماضي بعنوان « درامات في نظريات التوارث » وقدم لها دراوين مبيناً أهمية الآراء التي أدلى بها وايزمان .

ويقترن امم وايزمان بنظريته عن دور الخلية التناسلية في الوراثة وما يهتبط بها من إنكار لانتقال الخصائص المكتسبة. وقد نشرت له عدة كتب تجمع أبحاثه الخاصة بدوام الخلية التناسلية كما اهتدى غيره من العلماء بعد ذلك إلى ما يؤيد ما قال به عن تكوين هذه الخلية .

مدى الحياة عند الكائنات العضوية تسترعي منا أشد الانتباه فيما نحن بصدده ، إذ إليه يعود الفضل في القول. بتقسيم المادة الحية إلى جانب فان وجانب خالد . والحانب الفانى هو الجسم في أضيق معانيه - ذلك الجسم الذي يخضع وحده للموت الطبيعي. أما الحلايا التناسلية فإنها خليقة بالحلود بمعنى أنهاتستطيع ، إذا واتها الظروف، أن تتحول إلى فرد جديد، أو بعبارة أخرى أن تحيط نفسها ببدن جديد. ومما يستلفت النظر في هذا الرأى مابه من تشابه لم نكن ننتظره بينه وبين الرأى الذي قلنا به ، ذلك الرأى الذي وصلنا إليه من سبيل يختلف عن السبيل الذي سلكه وايزمان تمام الاختلاف . إذ هو بدراسته للمادة الحية دراسة وصفية قد استطاع أن يفرق في تلك المادة بين جانب كتب عليه الموت ـــ هو البنية أو البدن – وبين الخلية التناسلية وهي جانب يختلف عن ذلك ويختص بالجنس والوراثة كما يعمل على حفظ النوع عن طريق التناسل. ولما كنا قد نجنبنا دراسة المادة الحية وبحثنا في القوي التي تعتمل فيها ، فقد استطعنا آن نفرق بين نوعين من الغرائز : تلك التي تسعى بالحي نحو منيته وبين غيرها من الغرائز ، ألاعهي الغرائز الجنسية التي تحاول أبدآ أن تجدد الحياة وتنجح في تحقيق هذا التجديد. ويلوح أنهذا هو البديل الديناميكي للنظرية الوصفيةالتي قال بها وايزمان. غير أنه سرعان ما تتلاشي هذه الصلة القوية بين النظريتين إلذا ما رأينا إلى أراء وايزمان عن مشكلة الموت . ذلك لأنه لا ينسب التمييز بين البدن الفاني ربين خلية التناسل الحالدة إلا للكائنات العضوية الكثيرة الحلايا ؛ أما الكائنات ذات الحلية الواحدة فلا تزال فيها الحلية الفردية والحلية التناسلية خلية واحدة لا تفرقة بينهما ولا تمييز . ومن ثم ذهب وايزمان إلى أن الكاثنات العضوية المفردة الحلية خالدة بالقوة (١) ، وإلى أن الموت لا يظهر إلا بظهور الكائنات

<sup>(</sup>١) نستعمل لفظ « بالقوة » وفق الاصطلاح الفلسني ، أي أنه يمكن أن يكون خالدا ( المترجم ) .

ذات الحلايا الكثيرة . ويقول إن الحق أن موت الحيوانات العليا موت طبيعى ، تؤدى إليه أسباب داخلية ؛ غير أنه لا يقوم على أية خاصة مبدئية تنميز بها المادة الحية ، ولا يمكن اعتباره ضرورة لا محيص عنها إذ أن أصوله تتغلغل ، في صميم الحياة . بل الأرجح أن الموت ليس إلا لهذا من ألوان الحيلة والتخلص، وهو مظهر من مظاهر التكيف وفقاً لشروط الحياة الحارجية ؛ ذلك لأن خلابا البدن إذا ما انقسمت إلى جسم وجراثيم تناسلية أصبح امتداد حياة الفرد دون نهاية صورة مسرفة من صور الترف لا مرمى لها ولا جدوى منها ، فإن وقوع هذا التميز في الكائنات العضوية كثيرة الحلايا قد أدى إلى إمكان وقوع هذا التميز في الكائنات العضوية كثيرة الحلايا التناسلية بقيت خالدة . الموت ومناسبته . ومنذ ذلك الحين صار بدن الكائنات العليا يموت بعد فتران معينة نتيجة لأسباب داخلية ، على حين أن الخلايا التناسلية بقيت خالدة . على أن هذا من ناحية أخرى ليس الحال في التناسل الذي لم يظهر بظهور على أن هذا من ناحية أخرى ليس الحال في التناسل الذي لم يظهر بظهور الموت ، بل كان على النقيض من ذلك خاصة أولية من خصائص المادة الحبة الموت ، بل كان على النقيض من ذلك خاصة أولية من خصائص المادة الحبة وكان حاله في ذلك حال النمو والحياة ، فكان باقياً مستمراً منذ أن ظهرت الحباة على وجه الأرض .

ومن اليسير أن نرى أن التسليم بأقوال وايزمان التي يقرر فيها أن الموت الطبيعي يلازم حياة الحيوانات العليا لا يؤيد ما نذهب إليه في كثير . ذلك لأنه إذا كان الموت أمراً لم تعرفه الكائنات العضوبة إلا في عصر متأخو لم يكن هناك محل القول بوجود غرائز الموت منذ أن ظهرت الحياة على هذه الأرض . قد تنتهي آجال الكائنات متعددة الحلايا لأسباب داخلية كان يضطرب تمايزها أو تفسد عمليات الهدم والبناء فيها ، لكن هذا الأمر لا يعنينا كثيراً في المسألة التي نبحث فيها . بل إن تفسير أصل الموت على مثل هذا المنوال لأقل اختلافا بكثير عن طرائق تفكيرنا العادية من الفرض الغريب الذي قلنا به حيث قررنا وجود «غرائز الموت» .

أما ما دار حول آراء وايزمان من نقاش فإنه لم يؤد ، على قدر ما أرى،

إلى أى نتيجة حاسمة من أى ناحية من النواحى . فلقد عاد بعض الكتاب إلى التسليم بآراء «جوته» (١٨٨٣) الذى اعتبر الموت نتيجة مباشرة للتناسل . أما «هارتمان» (١٩٠٦) فإنه لم ير أن ظهور «جسم ميت» — أى جزء ميت من المادة الحية — دلالة على الموت، بل هو يعرف الموت بأنه: «انتهاء نمو الفرد». ومن ثم تكون الأحياء المفردة الحلية ، وفق هذا التعريف ، أحياء فانية ؛ فالموت يقع أبداً بتلك الأحياء عند وقوع التناسل ، ولو أنه يخفي إلى حد ما لأن كيان الحيوان الوالد بأكمله قد ينتقل مباشرة إلى كيان أبنائه .

وسرعان ما اتجهت الأبحاث بعد ذلك إلى إجراء التجارب على الأحياء ذات الخلية الواحدة للتحقق مما زعموه من خلود المادة الحية . ووصل أحد الأمريكيين من علماء الأحياء ، يدعى « وودرف » ، من التجارب التي أجراها على أحد الأحياء الدنيا التي تعرف باسم « الأنفوزوريا الشعيرية » ، التي يتناسل الواحد منها بانقسامه إلى فردين ، إلى أن حياته تمتد حتى الجبل التاسع والعشرين بعد ثلاثة آلاف (حين توقف العالم عن الاستمرار في التجربة) بعد أن كان يعزل النسل في كل مرة ويضعه في ماء عذب . وقد تبين له أن الخلف البعيد للجرثومة الأولى كان له من الحيوية مثل ماكان بحده ، ولم تبد عليه أية دلالة من دلالات الهرم أو الانحلال . فإن دلت مثل هذه الأرقام على شيء فإنها قد تثبت أن خلود الحيوانات ذات الخلية الواحدة أمر يمكن التحقق منه نجريبياً .

لكن غيره من الغلماء قد اختلفوا وإياه فيما وصلوا إليه من نتائج. إذ وجد هموياه» و «كرلكنز» وغيرهما أن بعد عدد من الانقسامات يلحق الضعف بالحيوان، ويتضاءل حجمه، وتذهب عنه بعض خصائصه، ثم توافيه المنية، إلا إذا اتخذت بعض الوسائل لإسعافه وتقويته. وإذا كان هذا هو الحال فإنه يبدو أن الكائنات المفردة الحلية ينزل بها الموت بعد فترة من الهرم كما ينزل

بالحيوانات العليا. وهذا رأى يناقض تمام المناقضة رأى وايزمان الذى يقول إن الموت أمر لم تعرفه الكاثنات الحية إلا في مرحلة متأخرة من مراحل التطور.

تؤدى بنا هذه التجارب إلى حقيقتين يمكن أن نعتمد عليهما:

الأولى: أنه إذا أمكن أن يندمج اثنان من هذه الأحياء أحدها في الآخو قبل أن تلحق بهما أعراض الهرم أمكنهما أن ينقذا نفسيهما من وهن الشيخوخة وأن يجددا شبابهما ». فالاندماج يسبق التناسل الجنسي عند الحيوانات العليا ، وهو لا يؤدى إلى إكثار النسل إذ يقتصر على المزج بين مادتى فردين من الأفراد . ومع ذلك فإن ما يتأتى عن الاندماج من تقوية يمكن أن نستبدل به بعض العناصر المقوية ، أو أن نغير تكوين السائل الذي يتغذى عليه الحيوان ، أو نوقع بعض الهزات به . ويذكرنا هذا بالتجربة المشهورة أو نوقع درجة حرارته أو نوقع بعض الهزات به . ويذكرنا هذا بالتجربة المشهورة التي قام بها العلامة « لويب » واستطاع فيها – مستعيناً ببعض المثيرات الكياوية المعينة — أن يدفع بيض قنافذ البحر إلى الانقسام ، وهي عملية لا تحدث في الظروف العادية إلا بعد الإخصاب .

والثانية: أنه من المحتمل ، على الرغم من ذلك ، أن ينزل الموت الطبيعى بالأحياء الدنيا كنتيجة محتومة لعملية الحياة . ذلك لأن التناقض بين النتائج التى وصل إليها « وودرف » وبين ما وصل إليه غيره من المحدثين إنما يعود إلى أنه كان يزود كل جيل بسائل جديد للتغذية ، و إلى أنه كان إذا أغفل القيام بذلك لاحظ عين مظاهر الهرم التى كان يلاحظها غيره ، وقد انتهى من ذلك إلى أن تلك الأحياء كان يلحقها الأذى من متخلفات عمليات الهدم والبناء التى كانت تلك الأحياء تلفظها إلى السائل الذى تعيش فيه ، فاستطاع بذلك أن يجزم بأن المواد التى كانت تتخلف من عمليات الهدم والبناء التى تجرى فى جسم الحيوان هى السبب كانت تتخلف من عمليات الهدم والبناء التى تجرى فى جسم الحيوان هى السبب في هلاك أى جيل من أجياله . ذلك لأن نفس الحيوانات التى كان لا بد من في هلاك أى جيل من أجياله . ذلك لأن نفس الحيوانات التى كان لا بد من

هلاكها إذا تكلس بعضها على بعض فى سائل مغذ واحد كانت تنشط إذا وضعت فى محلول مشبع بمخلفات تركها نوع بعيد القرابة عنها من الحيوانات الأخرى . فكأن حيوان و الإنفوزوريا ، إذا ترك وشأنه مات موتاً طبيعياً ، ما لم يتخلص تخلصاً تاماً من جميع المتخلفات التى يفرزها نتيجة لعمليات المدم والبناء فيه . ولقد يكون مثل هذا العجز هو العامل الذى يؤدى إلى موت كافة الحيوانات العليا أيضاً .

إذا ما وصلنا إلى هذا حق لنا أن نتساءل عن الغاية الى نهدف لها إذ نحاول أن نلتمس حلا لمشكلة الموت الطبيعي من دراستنا للأحياء المفردة الخلية , ذلك لأن التنظم الأولى لتلك الكائنات قد يحجب عن أنظارنا بعض الحصائص الهامة التي لا تظهر للعيان ، إلا في الحيوانات العليا حيث يمكن أن تبدو في صورة وصفية . هذا إلى أنا لو تخلينا عن وجهة النظر المكانية الوصفية واتخذنا الوجهة الديناميكية ، لتساوى عندنا أن نستطيع إثبات وقوع الموت الطبيعي بالكائنات الدنيا وآلا نستطيع ذلك الإثبات. ذلك لأن المادة الى يمكن أن نتميز فيها الخلود بعد ذلك لم تنفصل بعد من المادة الفانية . ولهذا يمكن أن نذهب إلى أن القوى الغريزية التي تدفع بخطا الحي إلى الموت قد تكون عاملة فعالة أيضاً في تلك الأحياء الدنيا منذ فجر الحياة ، رغم أن آثارها قد تختفي اختفاء تاميًا بفعل القوى التي تحافظ على الحياة ، حتى ليصبح من العسير المسرف في العسر أن نتبين أية دلالة لوجود تلك القوى الأولى . أضف إلى ذلك أنا قد وجدنا أن الأبحاث التي قام بها علماء الأحياء تخول لنا أن نذهب إلى أن مثل تلك العمليات الداخلية التي تؤدى إلى الموت تقع أيضاً في ثنايا الأحياء الدنيا ، حتى إنه لو ثبت أن هذه الأحياء خالدة كما يقول وايزمان فإن رأيه القائل بأن الموت لم يعرف إلا في مراحل متأخرة من التطور لن ينطبق إلا على الظاهرات الواضحة له ، ولن ينافي القول بوجود عمليات تنزع نحوه وتهدف إليه .

ومكذا نرى أن علم الأحياء لم يحقق ما كنا نتوقعه من نفي قاطع لوجود غرائز الموت . ومن ثم حق لنا أن نواصل البحث في إمكان وجودها ، وخاصة إذ كان لدينا من الأسباب الأخرى ما يدعو إلى ذلك . وما زال التشابه العجيب بين تفرقة وايزمان بين الجسم والحلية التناسلية وتفرقتنا بين غرائز الموت وغرائز الحياة قائماً له دلالته وأهميته .

ولنتريث قليلا كى نبحث فى هذا الرأى الاثنيى عن الحياة الغريزية إذ هناك ، وفقاً للنظرية التى يقول بها «هيرنج» ، نوعان من العمليات التى تجرى فى المادة الحية ويناقض أحدهما الآخر ، فبينا يعمل أحدهما على البناء أو التمثيل يعمل الآخر على الهدم أو التخلص . ألا يمكن أن نلتمس فى هذين الا تجاهين اللذين تسير نحوهما عمليات الحياة مصدراً لما نذهب إليه من وجود دافعين فى الحياة الغريزية ألا وهما غرائز الحياة وغرائز الموت ؟

ومهما يكن من أمر ، فإن هناك شيئاً آخر لا يمكن أن يطول إغفالنا له ، إذ يبدو أنا قد انزلقت بنا الحطا ، دون فطنة منا ، إلى أحضان الفلسفة التي يقول بها «شوبهور» ، إذ هو يذهب إلى أن الموت «هو النهاية الحقة وهو لذلك غاية الحياة »(١) . على حين أن الغريزة الجنسية ليست إلا أداة تتجسم فيها إرادة الحياة ورغبتها .

ولنقم بمحاولة جريئة نخطو بها خطوة أخرى إلى الأمام . من المسلم به عامة أن اتحاد عدد من الحلايا بعضها مع بعض – وهى خاصة الكائنات ذات الحلايا الكثيرة – قد أصبح الوسيلة لإطالة أعمارها . فالحلية الواحدة تساعد على الإبقاء على حياة غيرها ، ومن ثم تستطيع مجموعة الحلايا أن تبقى حية حتى لو

<sup>[</sup>Schopenhauer (1851) Samtliehe Wocrke: ed. Hubscher. 1938. 5236: (1)]

كتب على الخلايا المفردة أن تموت . ولقد وقفنا أيضاً فها سلف على أن الاندماج هو الآخر ، أي الانضيام المؤقت لكائنين من ذوات الحلية الواحدة ، له أثره في المحافظة على حياة كليهما وتجديد شبابه . فإذا كان الأمر كذلك حق لنا أن نحاول تطبيق نظرية «اللبيدو» ، التي هدانا إليها التحليل النفسي ، على العلاقة بين الحلايا وحقالنا أن نذهب إلى أن غرائز الحياة أو الغرائز الجنسية الفعالة في كل خلية تتخذ من الحلايا الأخرى هدفاً لها وموضوعاً فتقضى بذلك على جانب من غرائز الموت (أي تعطل جانباً من العمليات التي تدفع إليها) تلك الغرائز التي نوجد فى الحلايا الأخرى وبذلك تحافظ على حياتها ؛ على حين أن الحلايا الأخرى تقوم بنفس الأمر في سبيل هذه الحلايا ، بينا تضحى غيرها بنفسها عند قيامها بهذه الوظيفة الشهوية . ومن هذا يبدو أن خلايا التناسل نفسها تتميز بإغراقها في « النرجسية» - وهي مصطلح ألفنا استخدامه في أبحاثنا عن الأمراض النفسية كى نصف به الفرد بأكمله إن هو احتفظ بما لديه من «لبيدو» في نطاق ذاته ولم يطلق أى جانب من شحنته نحو الأشياء الحارجة عنه . فالحلايا التناسلية تستمسك بما لديها من لبيدو، ومن النشاط الذي يصدر عن غرائز الحياة ، فتبقيه لنفسه كأنه احتياطي تلجأ إلى استخدامه إذا ما شرعت بعد ذلك فى القيام بأعبائها الإنشائية الخطيرة ، ( بل إنه قد ينبغى أن نصف خلايا الأورام الحبيثة التي تعيث في الكائن الحي بأنها « نرجسية » أيضاً : لأن علم الأمراض لا يتردد في اعتبار أن جراثيمها فطرية وأن لها خصائص تلازم حياه الجنين). وعلى هذا المنوال يكون ما نقوله عن اللبيدو الذي يلازم الغرائز الجنسية متفقآً وإيروس (إله الحب) كما يتحدث عنه الشعراء والفلاسفة في أنه يعمل على جمع الكائنات الحية بعضها إلى بعض وعلى ربطها جميعاً في وثاق واحد .

إذا ما وصلنا إلى هذا أتبحت لنا الفرصة كي نلقي نظرة على النمو الوئيد

الذى سارت فيه النظرية التى قلنا بها عن اللبيدو . فقد ألزمنا أول الأمر ، من تحليل الأمراض النفسية التحويلية (۱) ، أن نلاخظ التعارض بين الغرائز الجنسية ، هذه الغرائز التى تتجه نحو أحد الموضوعات (۲) ، وين بعض الغرائز الأخرى التى لم نكن نعرف عنها سوى النزر البسير فوصفناها وصفاً مؤقتاً بأنها «غرائز الأنا» . وقد وضعنا فى المحل الأول بين هذه الغرائز ، بطبيعة الحال ، تلك الغرائز التى تدفع الفرد إلى المحافظة على حياته . وكان من المحال علينا ، بما كنا قد وصلنا إليه من معرفة حينذاك ، أن ندرك أية فروق أخرى بين هذه الغرائز وتلك . ولم يكن هناك من معرفة تنفع أساساً لعلم صحيح بالنفس أكثر من وقوفنا على الخصائص العامة للغرائز ، وعلى أوجه الحلاف والتمايز بينها . غير أننا كنا في هذه الناحية من علم النفس نتحسس خطانا في أشد جوانبه غموضاً وأكثر مناطقه ظلاماً . فقد كان تتحسس خطانا في أشد جوانبه غموضاً وأكثر مناطقه ظلاماً . فقد كان كل واحد يعدد من الغرائز أو من «الغرائز الأساسية» ما شاء ، وكان يتلاعب

ويعود استخدام مصطلح « عصاب التحويل » إلى أن المصابين بتلك الأمراض التي يطلق عليها هذا الاسم يشعرون نحوالمعالج بضروب محتلفة من المشاعر تكون تكراراً لما مروا به أثناء الطفولة في علاقاتهم بمن نشأوا بينهم وما اختى في أعماق نقوسهم نحوهؤلاء من ألوان المحبة والكراهية ( المترجم ). ( ٢ ) « الموضوع » في مصطلحات التحليل النفسي هو الشخصي أو الشيء الذي تتجه إليه الدوافع الغريزية ، والذي يمكن أن تجد فيه هذه الدوافع ما يشبعها ( المترجم ) .

<sup>(</sup>۱) يفرق التحليل النفسى بين عصاب التحويل هو المرض النفسى الذى تكون الأسباب فيه السرجسى Narcissistic Neurosis. فالمصاب التحويلي هو المرض النفسي الذي تكون الأسباب فيه راجعة إلى علاقات النفس المبكرة بالموضوعات الحارجية ، أما العصاب النرجسي فهو المرض الذي يرتد فيه اللبيدو ويثبت في الداخل . ولهذه التفرقة أهمية كبيرة للتنبؤ بنجاح الملاج بالتحليل ومداه . فالأمراض النفسية التحويلية مثل الهستريا التحولية وهستريا القلق والجزع أيسر في علاجها من عصاب الوسواس والإجبار الذي يكون فيه تثبت المبيدو كبيراً . وهذه وتلك أيسر من علاج العصاب النرجسي وهو ما يقابل المرض العقلي الوظبي في مصطاحات الطب العقلي ) ، لأن مدى النكوص الارتداد النفسي في أن ينير منه أو يعمل الارتداد النفسي في أن ينير منه أو يعمل على اصلاحه .

بها ويتحايل ، كما كان يتلاعب الطبيعيون من قداى الفلاسفة اليونان بالعناصر الأربعة — التراب والهواء والنار والماء . وحين عجز التحليل النفسى ، عن الهرب من ضرورة وضع فرض من الفروض عن الغرائز ، التزم أول الأمر أن يأخذ بالتقسيم المألوف للغرائز الذى يتمثل فى عبارة ١ الجوع والحب ١ . وهو إذ أخذ بذلك لم يكن ، على الأقل ، متعسفاً فى الرأى على أى وجه من الوجوه ؛ بل إن تحليل الأمراض النفسية قد أفاد من ذلك الفرض فائدة كبيرة ، فقطع أشواطاً بعيدة إلى الأمام . وكان لابد لذلك ، فى الواقع الأمر ، من توسعة معنى الجنس والغريزة الجنسية حتى تشمل كثيراً من الأمور التى لا تدخل فى الوظيفة التناسلية بمعنى الكلمة ، مما أثار ضجة كبيرة فى عالم يتميز باصطناع الوقار والتزمت ، إن لم يكن يتميز بالنفاق والرياء .

وتحققت الحطوة التالية حين تلمس التحليل النفسي سبيله حتى اقرب من التعرف على « الأنا » من الناحية السيكلوجية ، ذلك « الأنا » الذي لم يكن يعرف عنه ، حتى هذا الوقت ، سوى أنه منظمة تقوم بالكبت والرقابة ، وتسهر على وضع ألوان الحماية (من النزعات الغريزية) وبناء أشكال الرد عليها والوقاية منها . والحق أن كثيراً من ذوى العقول الناقدة النفاذة قد اعترضوا منذ وقت طويل على قصر فكرة اللبيدو على طاقة الغرائز الجنسية التى تتجه نحو موضوع من الموضوعات . غير أنهم قد عجزوا عن بيان الحجج التى أدت بهم إلى ترجيح هذا الرأى ، أو عن أن يستمدوا منه شيئاً يمكن أن يفيد منه التحليل . على حين أن التحليل النفسي تقدم ملتزماً الحيطة والحرص منه التحليل . على حين أن التحليل النفسي تقدم ملتزماً الحيطة والحرص فوقف على مقدار الانتظام الذي ينسحب به اللبيدو من الموضوع كي يوجه إلى « الأنا » ( عملية الانطواء) ؛ ووصل ، من دراسة لنمو اللبيدو عند الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصيل الصحيح الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصيل الصحيح الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصيل الصحيح الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصيل الصحيح الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصيل الصحيح الأطفال في مراحله الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصول الصحيح الأسلام المناء الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصول المستردة الأصول المناء المناء الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصور المناء المناء المناء المناء الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأصور المناء الأولى ، إلى أن « الأنا » هو المستردع الأسترد المناء المناء

الذي يختزن فيه اللبيدو ، وإلى أن اللبيدو لا يصدر أو يتجه نحو الأشياء الخارجية إلا بعد خروجه من هذا المستودع ومن ثم كان « الأنا ، واحداً من موضوعات الطفل الجنسية ، بل كان له المحل الأول فيما بينها . وعلى هذا الضوء أطلقنا صفة النرجسية على اللبيدو الذي يكون مستقراً في « الأنا »(١). وكان هذا اللبيدو النرجسي بالطبع مظهراً من فعل الغريزة الجنسية بالمعنى التحليلي لهذه العبارة . وكان لابد بالضرورة من التوحيد بينه وبين غرائز المحافظة على البقاء التي وقفنا على وجودها منذ أول الأمر . وهكذا تبين أن التعارض الأصيل بين غرائز «الأنا» والغرائز الجنسية تعارض ليس لدينا ما يبرره . ذلك لأنه قد اتضح أن جانباً من غرائز «الأنا» يتميز بطبيعته الشهوانية ؛ هذا إلى أن الغرائز الجنسية تكون فعالة في « الأنا » إلى جانب غيرها من الغرائز . ورغم هذا فإنه يحق لنا أن نقول إن الرأى القديم الذي قلنا به من قبل ، ذلك الرأى الذي كان يقرر أن الأمراض النفسية تتأتى من الصراع بين غوائز «الأنا» والغرائز الجنسية ، رأى ليس فيه ألبتة ما نحتاج إلى نبذه اليوم ، بل الأمر يقتصر على أن التفرقة بين هذين النوعين من الغرائز، تلك التفرقة التي كانت تبدو لنا في أول الأمر متصلة بالكيف، ينبغى اعتبارها اليوم من ناحية أخرى ألا وهي الناحية المكانية الوصفية . ولم يزل صحيحاً بصفة خاصة أن الأمراض النفسية التحويلية ، وهي لب مباحث التحليل النفسى ، إنما تنتج من الصراع الذي يقوم بين «الأنا» وبين الشحنة الشهوانية للموضوعات الحارجية .

على أنه لابد لنا الآن من الاهتمام بالصبغة الشهوانية لغرائز المحافظة على البقاء وخاصة بعد أن وقفنا على دور الغريزة الجنسية ، أو الحب ، في المحافظة

<sup>[ (</sup> ١ ) فرويد سنة ١٩١٤ : « عن النرجسية – تمهيد » الجزء الرابع من مجموعة المقالات ] .

على كافة الأحياء وبعد أن رأينا أن اللبيدو النرجسي الذي يلازم الأنا إنما هو مشتق من مستودعات اللبيدو التي تمسك خلايا البدن وتحكم وئاق بعضها إلى بعض . إذا ما وصلنا إلى هذا وجدنا أنفسنا فجاءة وقد جابهتنا مسألة جديدة . لأنه إذا ما كانت غرائز المحافظة على البقاء لها هي الأخرى طبيعة شهوانية ، ألا توجد آية غرائز أخرى غير هذه الغرائز الشهوانية ؟ الواقع أنه لا يبدو لنا ، على مدى البصر ، غير تلك الغرائز ؛ وكأننا بذلك قد ألزمنا بالتسليم بما وجهه إلينا الناقدون الذين زعموا منذ أول الأمر أن التحليل النفسي يفسر كل شيء بالميول الجنسية ، أو بالتسليم بآراء المستحدثين مثل ويونج » ، الذي تعجل الحكم . وأخذ يستعمل مصطلح « اللبيدو » كي به القوة الغريزية بصفة عامة . فما الرأى في هذا ؟

لم يكن القصد الذى نهدف إليه أن نصل البتة إلى مثل هذه النتيجة .
فلقد بدأنا النظر بالتفرقة الحاسمة بين غرائز «الآنا» التى سويناها بغرائز الموت وبين الغرائز الجنسية التى سويناها بغرائز الحياة (حتى لقد كدنا في إحدى المراحل [ص ٥٠] أن نضم غرائز «الآنا» المعروفة باسم غرائز المحافظة على البقاء إلى غرائز الموت ؛ على أننا قد عدنا بعد ذلك [ص ٥٧] وصحنا أنفسنا فعدلنا عن الرأى السابق) . ولقد كانت النظرية التى دعونا إليها نظرية اثنينية منذ أول الأمر ، ولقد أصبحت اليوم أكثر تحديداً ورسوخاً في الاثنينية عن ذى قبل – بعد أن أخذنا نصف التعارض لا على أنه بين غرائز الجناة وغرائز الموت . أما نظرية «يونج» عن اللبيدو فهي على النقيض من ذلك نظرية وحدانية ، ولابد أن يؤدى الاسم الذى أطلقه على القوة الغريزية الواحدة ، وهو اسم اللبيدو ، إلى اللبس ؛ لكن هذا لا يستتبع أن ننحرف الواحدة ، وهو اسم اللبيدو ، إلى اللبس ؛ لكن هذا لا يستتبع أن ننحرف

عما نحن بصدده ، بل نحن نذهب إلى أن هناك غرائز أخرى غير غرائز المحافظة على البقاء فعالة في الأنا وإلى أن من الممكن أن نثبت وجودها ، غير أن تحليل الأنا للأسف لم يخط بعد سوى خطوات قليلة بما يزيد في عسر تلك المهمة علينا ، هذا إلى أن غرائز الأنا الشهوانية قد تكون مرتبطة على وجه ما بغرائز الأنا الأخرى التي ما زلنا نجهلها . بل إن التحليل النفسي ، حتى قبل أن يصل إلى أى فهم واضح للرجسية ، كان يظن أن لغرائز الأنا مقومات شهوانية تتضمنها عناصرها . غير أن هذه كلها احمالات غير مقطوع بها لا يعيرها خصومنا أى التفات ، وما زالت أمامنا معضلة عويصة لأن التحليل النفسي لم يمكنا حتى الآن من إثبات وجود أية غرائز أخرى غير الغرائز الشهوانية . وعلى الرغم من ذلك فليس ثمة داع للتسليم بأنه لا يوجد في واقع الأمر غيرها في النفس .

وليس من الحكمة – وسط هذا الغموض والإبهام الذي يحجب اليوم البحث في الغرائز – أن نستبعد أية فكرة ينتظر منها أن تاتى على هذه المشكلة أي بصيص من النور . لقد كانت النقطة التي بدأنا منها هي المقابلة الواضعة بين غرائز الحياة وغرائز الموت ، وإذا بنا نجد أن حب الأشياء الحارجية نفسه يواجهنا بمثال آخر فيه مثل تلك المقابلة – ألا وهي المقابلة بين الحب نفسه يواجهنا بمثال آخر فيه مثل تلك المقابلة – ألا وهي المقابلة بين الحب (أو الحنان) وبين الكراهية (أو العدوان) – وكم يكون رائعاً لو أننا وفقنا للي الربط بين هاتين المقابلتين وإلى اشتقاق إحداهما من الأخرى ، لقد المتدينا منذ أول الأمر إلى وجود عنصر «السادية »(١) أو القسوة في الغريزة الجنسية (٢) ، وعرفنا أن هذه «السادية » يمكن أن تستقل بنفسها وأن تصبح الجنسية (٢) ، وعرفنا أن هذه «السادية » يمكن أن تستقل بنفسها وأن تصبح

[ ( ٢ ) قد أشرنا إلى ذلك في الطبعة الأولى من كتاب « ثلاث مقالات عن نظرية الميول الجنسية » ه ١٩٠٠ )] .

<sup>(</sup> ۱ ) السادية Sadism هي الحصول على النهيج الجنسي أو على إشباعه ، أو عليهما معا . بإنزال الأذي البدني أو النفسي بشخص آخر ( المترجم ) .

شكلا من أشكال الانحراف ، فتسيطر على الحياة الجنسية للفرد بأكملها ؟ كما أنها تظهر على شكل غريزة فرعية غلابة في إحدى المراحل التي أطلقت علما المراحل « السابقة للتناسل » . لكن كيف يمكن أن تكون الغريزة و السادية » التي تهدف إلى إيقاع الأذى بالموضوع مشتقة من غريزة الحب الى تهدف إلى المحافظة على الحياة ؟ ألا يمكن أن نذهب إلى الظن بأن هذه و السادية » ليست في الواقع إلا غريزة الموت التي أرغمت ، بتأثير اللبيدو النرجسي على الخروج من «الأنا» متجهة نحو الموضوع؟ وهي بذلك إنما تعمل على خدمة الوظيفة الجنسية ؟ ذلك أنه في المرحلة الفمية (١) من تنظيم اللبيدو يلازم العمل ، في سبيل الحصول على اللذة من الموضوع ، العمل على تحطيم هذا الموضوع ؛ ثم تنفصل الغريزة « السادية » بعد ذلك حتى تنتهى ، في مرحلة الأسبقية التناسلية ، إلى القيام بوظيفة التغلب على الموضوع الجنسي إلى الحد اللازم لتنفيذ العملية الجنسية في سبيل القيام بالتناسل. بل إنه بمكن القول بأن «السادية» التي أرغمت على الخروج من الأنا قد عبدت الطريق أمام العناصر الشهوانية للغريزة الجنسية حتى أصبحت هذه العناصر تقفو في هذا السبيل خطوات تلك . ومن ثم كنا نجد التعارض المألوف بين الحب والكراهية في الحياة الشهوية حيثًا وجدت «السادية» الأصيلة خالصة غير محففة.

فإذا أمكن القول بمثل هذا الفرض، لم نعد فى حاجة إلى البحث عن مثل آخر لغريزة الموت ـ رغم أن الواقع أن هذا المثل الذى ذكرناه مثل قد انحرف عن موضعه قليلا . على أن هذا الأسلوب ، الذى اتخذناه من أساليب

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع إلى الباب الحاص بسيكلوجيا فرويد في كتابنا علم النفس الفردى (دار المعارف الطبعة الثانية ١٩٥٢).

النظر ، بعيد كل البعد عن متناول الفهم الميسور ، إلى جانب ما يثيره من شبهة غيبية مغرقة في الإبهام والغموض ، حتى ليلوح كأننا كنا نلتمس الحروج من مأزق شديد الحرج بأى ثمن من الأثمان . بيد أننا نستطيع عند ذاك أن نؤكد أن الغرض الذى ذهبنا إليه ليس جديداً على أى وجه من الوجوه ، فلقد قلنا بمثله سلفاً . قبل أن تضيق بنا الحيل أو يقسرنا الموقف . ولقد هدتنا المشاهدات الإكلينيكية ، في ذلك العهد ، إلى أن نقرر أن « الماسوكية » ، وهى الغريزة الفرعية الملكملة للسادية ، ينبغي أن تعتبر «سادية» ارتدت وكرت راجعة على « ذات » صاحبها (۱) . على أن الجديد الذى نحن بصدده اليوم هو : أنه لا فرق في المبدأ بين اتجاه الغريزة من الموضوع إلى الأنا ، وبين اتجاهها من الأنا نحو الموضوع . فالماسوكية ، وهي ارتداد الغريزة إلى اتجاهها من الأنا نحو الموضوع . فالماسوكية ، وهي ارتداد الغريزة إلى النوم أن الآراء التي النمو الغريزي ، أى انتكاساً أو نكوصاً . لهذا يبدو لى اليوم أن الآراء التي ذكرتها قديماً عن الماسوكية كانت مسرفة يعوزها الضبط والتصحيح : وهو أن الماسوكية يمكن أن تكون أمراً أولياً أصيلا وهذا احمال عارضت إمكان فصته من قبل (۱) .

دعنا نرجع ، مع ذلك ، إلى الغرائز الجنسية وعملها فى سبيل المحافظة على الحياة . لقد أثبتت لنا التجارب التي أجريت على الكائنات المفردة

<sup>[ (</sup>۱) انظرفروید (۱۹۰۵) وفروید (۱۹۱۵]

<sup>[ (</sup> ٢ ) سبقتی فی جانب کبیر من هذه التأملات سابینا ، شبیرلین ( ١٩١٢ ) فی مقال حافل متع . غیر أنی للا سف لم أستطع فهمه کل الفهم . و فی هذا المقال تصف شبیرلین العناصر المادیة فی الغریزة الجنسیة بأنها « هدامة » . هذا علی أن شتارکه ( ١٩١٤ ) قد حاول ، أیضاً ، أن یوجد بین فکرة اللبیدو نفسها و بین الفکرة السیکولوجیة ( القائمة علی اعتبارات نظریة ) التی تقول بوجود دافع نحوالموت . انظر آیضاً رانك ( ۱۹۰۷ ) . وكل هذه البحوث ، مثلها مثل ما نحن بصده فی متن هذا الكتاب ، تثبت شدة الحاجة إلى توضیح نظریة الغرائز توضیحاً لم یتحقق حتی الیوم ] .

الخلية أن اندماج كائنين ــ أي انضهام فردين ينفصلان بعد ذلك دون آن يتبع هذا انقسام فى الخلية ــ أمر يبعث القوة ويعيد الشباب إلى كل منهما (١). ولا يبدو علمها في الأجيال اللاحقة بعد ذلك أية دلالة من دلائل الانحلال ، كما يلوح أنها تصبح أكثر قدرة على إطالة المقاومة ضد ألوان الأذى التي تتأتى مما يجرى بداخلها من عمليات « الهدم والبناء » . إنه ليخيل إلى أن هذه الحقيقة المعروفة يمكن أن تكون مثالاً لما يترتب على الاتحاد الجنسي أيضاً . لكن كيف يتأتى أن يؤدى اتحاد خليتين ، لا تختلف الواحدة عن الأخرى سوى اختلاف يسير ، إلى مثل هذا التجديد في الحياة ؛ إن التجارب التي أجريت للاستغناء عن اندماج الحويصلات الحية (البروتوزوا) باستخدام المثيرات الكماوية بل الميكانيكية (انظر لبشوتز، ١٩١٤) لتمكننا من الوصول إلى إجابة حاسمة لأشك فيها عن ذلك السؤال: هي أن تلك الحيوية الجديدة تبرتب على تدفق مقادير جديدة من الاستثارة . ويتفق هذا القول اتفاقاً تاميًا والفرض الذي يقول بأن عملية الحياة في الفرد تؤدي به ، لأسباب داخلية ، إلى العمل على معادلة ألوان التوتر الكماوي فيه ، أو بعبارة أخرى ، إلى الموت ؛ على حين أنه إذا اتحد والمادة الحية لكائن آخر أدى هذا الاتحاد إلى زيادة تلك الألوان من التوتر، مما يستتبع ما يمكن أن يسمى « اختلافات حيوية » لابد من العيش وقتاً آخر حتى يمكن الإجهاز عليها . ولابد أن يكون لهذه الاختلافات ، بالطبع ، حد أنسب أو حدود مناسبة كي يؤدى الاتحاد بين الحليتين غايته من تجديد الحياة وإطالها. ومن هذا أيضاً ما نعرفه من أن النزعة الغالبة في الحياة النفسية ، بل لعلها في الحياة العصبية بصفة عامة . هي العمل على خفض التوتر الداخلي الذي يترتب على فعل

<sup>[ (</sup> ١ ) انظر ما ذكرناه عن هذا من قبل حين كنا نتحدث عن أبحاث ليشوتز ( ١٩١٤ ) ] .

المثيرات أو العمل على التخلص منه والتزام الثبات والسكون (وذلك هو مبدأ والبرقانا ، الذى اقترحت اسمه بربارا لو (١) ١٩٢٠) - وتلك نزغة يتضمنها مبدأ اللذة ؛ كما أن إدراكنا لهذه الحقيقة هو أهم الأسباب التي تدعونا إلى الإيمان بوجود غرائز الموت .

على أنا مازلنا نشعر أن الذى يضعف ما قدمناه من حجة ، إلى حد كبير ، هو أنا لا نستطيع أن ننسب إلى الغرائز الجنسية وجود إجبار اللتكرار فيها ، وهو الإجبار الذى قاد خطانا أول الأمر إلى غرائز الموت . فليس من شك أن ميدان نمو الأجنة مفعم بمثل تلك الظاهرات – ظاهرات التكرار الإجبارى ، بل إن اجتماع خليتين من أجل التناسل الجنسي ومجرى الحياة الذى يسلكانه ، كل ذلك في واقع الأمر ليس إلا أموراً تتكرر حما كما وقعت منذ مطالع الحياة العضوية . غير أن لب العمليات التي تهدف إليها الحياة الجنسية هو الجمع بين خليتين من خلايا الحياة . فإن هذا وحده هو ما يضمن تواصل الحياة في الكائنات الحية العليا في سلم التطور .

أى أنه يعوزنا ، بعبارة أخرى ، أن تزيد معارفنا عن أصل التناسل المخنسى وعن الغرائز الجنسية بصفة عامة . فهذه مشكلة تستعصى على أفهام الناس ، بل إن الإخصائيين أنفسهم لم يوفقوا حتى الآن إلى حل لها . ومن

<sup>(</sup>۱) بربارا لو Barbara Low إحدى المشتغلات بالتحليل النفسي في إنجلترا. ويشير هنا فرويد إلى ما ذكرته عن النرفانا في كتابها Psycho-Anal ysis المنشور ١٩٢٠.

والنرفانا Nirvana فكرة مأخوذة عن الفلسفة البوذية التي نشأت في بلاد الهند، ويقصد بها الحالة التي يصل إليها الإنسان بعد خلاصه من كل ألم . وقد ورد عن بوذا قوله إن النرفانا ليست هي الكينونة ولا اللاكينونة وإنما هي إطفاء الشهوات .

ولقد كانت النيرفانا في مبدأ الديانة البوذية غاية لا يصل إليها إلا الشخص الذي مات . لكن أتباع هذه الديانة أضافوا بعد ذلك إلى أن المرء يستطبع أن يظفر بالنيرفانا في هذه الحياة إذا كان قد أفلح في إطفاء ما بنفسه من الأهواء والشهوات (المترجم).

ثم لن نورد فيما يلى سوى أقصر موجز عما يبدو ذا صلة بما نحن بصدده من حشد الفروض والآراء والنظريات المختلفة عن هذا الموضوع .

يحرم أحد هذه الآراء مسألة التناسل مما لها من روعة وخفاء إذ يعرضها على أنها جانب من مظاهر النمو (انظر التكاثر من طريق الانقسام والتبرعم) ، ويمكن تصور أصل التناسل عن طريق الخلايا المختلفة الجنس على ضوء المعقول من آراء «داروين» بأن نفرض أن فائدة الاتحاد الجنسى ، الذى وصل إليه الكائن فى وقت ما عن طريق الصدفة نتيجة لاندماج خليتين ، قد أمكن الاحتفاظ به ومداومة استغلاله فى مراحل التطور التالية (١١) . وعلى ضوء هذا الرأى لا يكون «الجنس» أمراً عريقاً فى القدم ، وتكون الغرائز القوية العنيفة التى تهدف إلى الجمع بين الجنسين تكراراً لأمر حدث يوماً عن طريق الصدفة ثم بتى واستقر لما تبين من نفعه وجدواه .

غير أنه لابد من التساؤل هنا ، كما فعلنا عند الحديث عن الموت ، عما إذا كان يحق لنا أن ننسب إلى الحلايا الأولية تلك الحصائص التى تتميز بها فعلا ، وعما إذا كان من الصواب أن نذهب إلى أن القوى والعمليات التى لم تظهر واضحة إلا في الحيوانات العليا قد نشأت أصلا في تلك الحلايا الأولية . وفي هذا لا يجدى علينا الرأى الذى أسلفنا الإشارة إليه خاصاً بالفروق الجنسية ، إذا يمكن أن يعترض عليه بأنه يفرض وجود غرائز الحياة فعالة في أبسط الكائنات الحية ، وإلا لما أمكن الاحتفاظ بالقلرة على الاندماج وعلى تقدمها بل لوجب العمل على تجنبها مع أنها تعترض مجرى

<sup>[ (</sup> ١ ) ذلك غلى الرغم من أن وايزمان ( ١٩٢٨ ) ينكر هذه الميزة أيضاً فيقول :

<sup>&</sup>quot; إن الإخصاب لا يؤدى – في أى حال -- إلى إعادة الشباب أو تجديد الحياة وليس وقوعه ضرروياً للإبقاء على الحياة ، وإنما هو وسيلة للمزج بين عنصرين مختلفين من عناصر الوراثة » . لكنه مع ذلك يعتقد أن المزج على هذا المنوال يؤدى إلى زيادة فيما يطرأ على الكائن الحيى من تغير ] .

الحياة وتزيد في عسر الوصول إلى نهايتها . فإذا كنا لا نود استبعاد الفرض الذي يقول بوجود غرائز الموت وجب أن نذهب إلى أنها كانت ملازمة منذ أول الأمر لغرائز الحياة . غير أنه ينبغى أن نسلم في هذه الحال بأننا نستخدم معادلة ذات طرفين مجهولين .

وبغض النظر عن هذا ، فإن ما وصل إليه العلم عن أصل الفروق الجنسية ليس إلا نلواً يسيراً ؛ حتى لكأننا ما زلنا ، بصدد هذا الأمر ، في ظلمة لم يتيسر لأى فرض أن يخترقها أو يلتى عليها بصيصاً من الضوء . لكن الواقع أننا نظفر بمثل هذا الفرض في ميدان يختلف كل الاختلاف عن هذا الميدان ، ولكنه فرض عجيب — هو أسطورة أكثر منه تفسيراً علميناً — ويبلغ من الإسراف حداً لم أكن أجرؤ معه على ذكره هنا لو أنه لم يكن ينى تماماً بالشرط الوحيد الذى نعمل على استيفائه : ذلك أنه يرد أصل الغريزة إلى الحاجة لإعادة الأمور إلى أحوالها السابقة الأولى .

إن ما يدور بخلدى ، بالطبع ، إنما هى النظرية التى وضعها أفلاطون يين شفاه أرسطوفانيس فى كتاب «المأدبة» ، وهى النظرية التى لاتعالج أصل الغريزة الجنسية فحسب ، بل تعرض أيضاً لأهم أشكالها فيا له صلة بالموضوع الذى تنصرف إليه إذ يقول :

« إن طبيعة الإنسان الأصيلة لم تكن كما هي الآن ، بل كانت مختلفة جد الاختلاف عما هي عليه في الحاضر : فقد كان الناس أول كل شيء ينقسمون إلى ثلاثة أجناس ، لا إلى اثنين كما هم الآن ؛ كان هناك جنس الرجال وجنس النساء وجنس ثالث يجمع بين خصائص الأنثى وخصائص الذكر . . . » . وكان كل شيء مزدوجاً في هذه المخلوقات البدائية ، كان الذكر منها أربع أيد وأربع أقدام ، ووجهان ، وعورتان . . . إلخ ، حتى لكل منها أربع أيد وأربع أقدام ، ووجهان ، وعورتان . . . إلخ ، حتى

قرر الإله زيوس يوماً أن يشطر هذه المخلوقات شطرين « كما تشطر اللفتة قبل تخليلها » . . . لكنه وقع بعد هذا التقسيم « أن كل شطر من الشطرين كان يشتهى نصفه الآخر ، وكانا إذا ما التقيا التفت الأذرع مهما حول بعضهما بعضاً وتعانقا عناقاً عنيفاً قويدًا كي يستعيدا وحدتهما ، وكان العناق يطول حتى لقد كانا يتركان أنفسهما على هذه الحال حتى يموتا من الجوع والسكون ، لأن كل نصف كان يعاف كل شيء لا يشاركه فيه النصف الآخر » (١) .

فهل لنا أن نتابع اللمحة التي قدمها لنا الشاعر الفيلسوف ، وأن نخاطر بالقول إن المادة الحية ـ التي كانت واحدة غير منقسمة قبل أن تنفخ فيها الحياة ـ قد تقطعت أوصالها باستقبالها هذه النسات فانقسمت إلى جزيئات

<sup>[(</sup>۱) إنى لمدين للأستاذ هينرخ جومبرتز من فينا بما يأتى خاصاً بأصل الأسطورة التي ذكرها أفلاطون . وهأنا أورد فيها يلي جانباً بما حدثى به بنصه تقريباً . بما يسترعى النظر أن لب هذه الفكرة كان يوجه في كتب « الأوبانيشاد » ( أحد كتب الهند المقدسة ) . اذ أننا نجه العبارات الآتية في كتاب « بريهادارنياكا أوبانيشاد » حيث يوصف منشأ العالم من عبان ( الذات أو الأنا ) : « لكنه لم يكن يشعر بأى جلل أو سرور . ذلك لأن المرء الوحيد المنعزل لا يداخله أى سرور أو سعادة . فاشهى أن يكون له ثان ، فقد كان في الواقع ضما لأنه كان يجمع في نفسه بين الرجل وامرأته . فقرر أن يقسم نفسه قسمين ومن هذا حلق الزوج وزوجته . ولهذا قال يا جنا فلقيا : « هذا هو السبب في أن كلا منا يشبه نصف قوقعة لأن الفراغ الذي يحدث تملؤه الزوجة » .

وكتاب « بريها دارانياكا أو بانيشاد » هوأقدم الأو بانيشاد كافة ، ولا يرجع تاريخه أى باحث . ثقة إلى ما بعد عام ٥٠٥ قبل الميلاد . وإنى ، على النقيض من الرأى الشائع ، أميل إلى القول بأن أفلاطون قد تأثر ، ولوعن طريق غير مباشر ، بتلك الأفكار الهندية ؛ ويؤيدنى فى هذا أنه ليس هناك شك فى تأثره بالهند فيها يختص بفكرة التناسخ . غير أن التسليم بتأثر أفلاطون من هذه الناحية ، خلال الفيثاغوريين ، لا يننى أن تفكير أفلاطون وتفكير فلاسفة الهند قد تلاقيا ، وأن لهذا اللون من التلاقى منزاه . ذلك لأن أفلاطون لم يكن ليؤمن بتلك الأسطورة التي وصلت إليه من الشرق ، ناهيك باهمامه بها ، إلا إذا كانت قد اجتذبته بما لاح فيها من عناصر الحق والصحة .

وفى مقال ينصرف إلى البحث فى أصل تلك الفكرة التى نحن بصددها وفى تطورها التاريخي قبل أفلاطون ، يرد تسيجلر ( ١٩١٣ ) أصولها إلى أهل بابل . ]

صغيرة تتوق منذ ذلك الحين إلى الاتحاد بعضها مع بعض بدافع الغرائز الجنسية ؟ وإن هذه الغرائز ، التي بتي خلالها التجاذب الكياوى للمادة الجامدة، نجحت شيئاً فشيئاً أثناء تطورها في عالم الحلايا الحية في التغلب على العقبات التي كانت تعوق سبيلها في البيئة المفعمة بألوان المثيرات الحطيرة — هذه المثيرات التي أرغمت تلك الحلايا على أن تكون لنفسها لحاء خارجيناً واقياً ؟ وإن هذه الجزيئات المنفصلة من المادة الحية وصلت، عن هذا السبيل ، إلى التجمع في كائنات كثيرة الحلايا ، وانتهى بها الأمر أخيراً إلى نقل غريزة العودة إلى الاتحاد ، في أعلى أشكالها وأكثرها تركيزاً ، إلى الخلايا التناسلية ؟ — لكنا إذا ما وصلينا إلى هذا ، فقد حان الوقت عندى ، للاكتفاء بهذه الأسئلة والوقوف عند هذا الحد .

غير أنى رغم هذا أود أن أضيف بضع كلمات على سبيل النقد والتعقيب .
فلقد يسأل سائل إلى أى حد وصل اقتناعى أنا بصحة الفروض التى ذهبت إليها فى الصفحات السالفة. وعن هذا أجيب بأنى أنا نفسى غير مقتنع ، وأنى لا أعمل على إغراء غيرى من الناس بالإيمان بتلك النظريات . أو ، بعبارة أدق ، إنى لا أدرى إلى أى حد يبلغ يقينى منها . ويخيل إلى أنه ليس هناك من سبب لتدخل العامل الوجدانى فى هذه المسألة على الإطلاق . إذ من الممكن طبعاً أن يدفع المرء وراء لون من ألوان التفكير والتأمل ، وأن يداوم متابعته حيماً يؤدى به بدافع التطلع العلمى الحالص ؛ أو ، إن أراد القارئ وآثر ذلك ؛ قلنا له إنا فى هذا كن ينقل الكفر و « ناقل الكفر ليس بكافر » . ولست أنكر أن الحطوة الثالثة فى نظرية الغرائز ، هذه الحطوة التي ذهبت إليها فى هذا الكتاب ، لا يمكن أن تزعم لنفسها من الصحة واليقين ما لسابقتيها — وهما توسعة معنى الحنس ، وتقرير وجود النرجسية . ذلك لأن

هانين النظريتين كانتا ترجمة مباشرة من عالم المشاهد إلى عالم النظر ونقلا مضبوطاً من الملاحظ إلى المعقول ؛ ولم يكن فيهما من احتمالات الحطأ إلا ما لا يمكن تجنبه في مثل هذه الأحوال.

والحق أن أقوالي عن صفة الغرائز الارتدادية أيضاً تقوم على الوقائع الملموسة المشاهدة ــ أى على ما لمسناه من إجبار التكرار ــ ورغم هذا فربما نكون قد أسرفنا في تقدير ما لهذا الظاهرات من دلالة . وعلى أية حال فإنه من الصعب أن نتابع فكرة من هذا النوع إلا إذا عاودنا ربط المشاهدات الواقعية بألوان النظر المجردة ، وإذا نحن على هذا النحو قد بعدنا كثيراً عن الملاحظة المباشرة . وكلما كتر هذا أثناء صياغة إحدى النظريات وتكويها كانت النتيجة النهائية كما نعرف منهافتة لا يطمئن إليها العقل ــ غير أن مقدار الحطر هنا لا يمكن التحقق منه ، فقد يواتى صاحبها حسن الطالع فيقع على الحق أو هو قد يغرق فى الحطأ إغراقاً معيباً . ولست أعلق أهمية كبيرة ، فى مثل المهمة التى نحن بصددها ، على الدور الذى يقوم به ما يسمى « بالحدس » أو « بالبصيرة » ؛ لأن ما وقعت عليه منه يبدو لى على الأرجح نتيجة لنوع من أنواع الحياد العقلي . غير أن الناس للأسف نادراً ما يلتزمون الحياد فيما يتصل بجلائل الأمور وفيما يدور حول المشكلات الكبرى فى العلم والحياة . إذ تتحكم في كل منا في هذه الأحوال أفكار سابقة وأهواء عميقة متغلغلة الجذور تعبُّ بتفكيره دون فطنة منه . فإذا كان لدينا تلك المبررات القوية لما يراودنا من الريبة والشك ، وجب أن نتخذ نحو نتائج تلك التأملات موقف الرفق والإنصاف . على أنى أسارع فأضيف إلى هذا أن نقد المرء لنفسه ، على هذا المنوال، يحتم عليه أن يغرق في التسامح بإزاء الآراء المخالفة ، إذ يحق للمرء كل الحق أن ينبذ ، دون أسف ، تلك النظريات التي تنفيها بسائط الوقائع المشاهدة ، وهو فى نفس الوقت يدرك أن صحة نظريته ليست أمراً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه :

ولا ينبغى أن نشفق كثيراً عند الحكم على ما ذهبنا إليه فيا يتعلق بغرائز الحياة والموت لأنها تنطوى على كثير من العمليات الخفية المحيرة – كأن تطرد غريزة غريزة أخرى ، أو كأن تتحول غريزة من الأنا إلى أحد الموضوعات، وما إلى ذلك . إذ لا يعود ذلك إلا إلى ما نحن ملزمون به من استخدام المصطلحات العلمية ، أى استخدام اللغة التشبيهية الحاصة بعلم النفس (أو بعبارة ، أدق ، الحاصة بعلم نفس الأعماق) ، لأنا دون ذلك لم نكن لنستطيع أن نصف العمليات التي نحن بصددها على الإطلاق ، بل لم نكن لنستطيع أن نصف العمليات التي نحن بصددها على الإطلاق ، بل لم نكن لو أنه كان قد أتيح لنا أن نستبدل بالعبارات السيكلوجية عبارات فسيولوجية أو كياوية . ورغم أن هذه العبارات هي الأخرى ليست إلا جانباً من لغة أو كياوية . ورغم أن هذه العبارات هي الأخرى ليست إلا جانباً من لغة التشبيه غير أنها لغة طالما ألفناها ، ولعلها تفضل تلك في البساطة والوضوح .

وينبغى من الناحية الأخرى أن نقرر فى جلاء ووضوح أن عدم التأكد من النظرية التى دعونا إليها قد ازداد زيادة كبيرة ، لأنه كان لابد لنا أن نستعير كثيراً من علم الأحياء . فالحق أن علم الأحياء ميدان ملىء بالإمكانيات وهو علم خليق بنا أن ننتظر منه أن يهدينا إلى ما سوف يثيراً كثيراً من الدهشة والعجب ، بل إنا لنعجز عن تصور ما سوف يدلى به إلينا – بعد بضع عشرات من السين – من إجابات عن المسائل التى أسلفنا الإشارة إليها . وقد تكون هذه الإجابات من نوع يهدم كل ماذهبنا إليه من فروض ، ورب تكون هذه الإجابات من نوع يهدم كل ماذهبنا إليه من فروض ، ورب قائل يقول : إذا كان الأمر كذلك فلم تابعت مثل هذا اللون من التفكير ، فائل مقررت أن تنشره على الناس ؟ الحق أنى لا أستطيع أن أنكر أن بعض بل لم قررت أن تنشره على الناس ؟ الحق أنى لا أستطيع أن أنكر أن بعض

ما عثرت عليه من صور التشابه والارتباط والصلات يلوح لى خليقاً بالنظر وإعمال النفس (١).

<sup>[ (</sup>١) أود أن أضيف كلمة قصيرة لإيضاح الاصطلاحات التي نستخدمها ، ذلك لأنها قد تطورت نوعاً ما نتيجةللاعتبارات التي ذكرتها آنفاً . فقد استطعنا أن نُمرف ماهية الغرائز الجنسية من صلاتها الجنسية وعلاقتها بوظيفة التناسل . واستمسكنا بهذا الاسم بعد أن ألزمتنا كشوف التحليل النفسي أن ننقص من الربط بينها وبين التناسل ربطاً شديداً . حتى إذا ما انتهينا إلى اللبيدو النرجسي وإلى توسعة فكرة اللبيدو حتى شملت الحسلايا المفردة انتقلنا من الغريزة الجنسية إلى الحب ، الذي يعمل على أن يضم ويمسك أجزاء المادة الحقة بعضها إلى بعض أما ما يفهمه العامة من الغرائز الجنسية فإنما هو في رأينا جانب من الحب الذي يتجهنحو الموضوعات الخارجية ، وقد وصلنا من تأملاتنا إلى أن الحب كان يفعل فعله منذ بدء الحياة و إلى أنه يبدو كغريزة للحياة مقابل غريزة الموت التي نشأت منذ أن نفخت الحيساة في المادة الجامدة . وقد كنا نلتمس منهذة التأملات حـــلا لألغاز الحياة فذهبنا إلى أن هاتين الغريزتين كانتا تصطرعان منذ بدء الخليقة. غير أنه قد لا يكون من اليسير أن نتابع التحولات التي مرت بها فكرتنا عن غرائز الأنا . فقد أطلقنا هذا الاسم في أول الأمر على كافة النزعات الغريزية التى أمكن التفرقة بينها و بينالغرائز الجنسية التى تنصرف نحو موضوع خارجي ؛ وهكذا عقدنا مقابلة بين غرائز الأنا والغرائز الجنسية التي تظهر على شكل لبيدو . ثم أتبيح لنا بعد ذلك أن نتعمق في تحليل الأنا فوقفنا على أن جانباً من غرائز الأنا له هو الآخر صبغة شهوية وأنه قد اتخذ ذات الشخص موضوءاً له . ومنذ ذلك الحين صرنا نضع الغرائز النرجسية ، التي تعمـــل في سبيل المحافظة على الذات، ضمن الغرائز الجنسية الثهوية . ومن ثم تحولت المقابلة بين غرائز الأنا والغرائز الجنسية إلى مقابلةبين غرائز الأنا وغرائز الموضوع وكلاهما ذو طبيمة ثهوية . على أنه قد قامت محل هذه مقابلة جديدة بين الغرائز الشهوية (غرائز الأنا والموضوع) وبين غيرها من الغرائز التي لا بد من القـــول بوجودها في أنا والتي يمكن في الواقع أن نعثر عليها في ثنايا الغرائز ( الحب ) وبين غرائز الموت ] .

## الفصل السابع

إذا كانت الغرائز حقاً تسعى أبداً إلى إعادة الأمور إلى ما كانت عليه ، لم يكن هناك ما يدعو إلى العجب من أن ثمة كثيراً من العمليات التى تجرى في الحياة النفسية مستقلة عن مبدأ اللذة . وهذه خاصة تتقاسمها كافة الغرائز الفرعية فتهدف إلى العودة مرة أخرى إلى مراحل خاصة من مرحلة التطور السابق . وهذه كلها أمور لا حكم لمبدأ اللذة عليها ؛ غير أنه لا يتأتى من السابق . وهذه كلها أمور لا حكم لمبدأ اللذة عليها ؛ غير أنه لا يتأتى من هذا أن واحدة من تلك الغرائز تعارض بالضرورة مبدأ اللذة ، ومن ثم كان علينا أن نلتمس حلا لمشكلة العلاقة بين عمليات التكرار الغريزية وبين علينا أن نلتمس حلا لمشكلة العلاقة بين عمليات التكرار الغريزية وبين سيطرة مبدأ اللذة .

لقد وجدنا أن إحدى وظائف الجهاز النفسى المبكرة وأكثرها أهمية هي « تقييد » الدوافع التي تنشب فيه ، وأن تستبدل بالعملية الأولية التي تسود تلك الدوافع العملية الثانوية ، وأن تحول الشحنة الطليقة إلى الشحنة كامنة . فإذا ما كانت النفس بصدد هذا التحويل لم تحفل بما قد يطرأ من عدم اللذة ؛ غير أن هذا لا يتضمن وقف العمل بمبدأ اللذة . بل الأمر على النقيض من ذلك لأن التحول يتم خدمة لمبدأ اللذة ؛ ذلك لأن التقييد عمل مبدأي يمهد السبيل لسيطرة مبدأ اللذة وتوكيدها .

دعنا نلتمس تفرقة أدق مما وصلنا إليه حتى الآن بين الوظيفة والنزعة . فمبدأ اللذة إذاً، هو نزعة تعمل فى خدمة وظيفة وهذه الوظيفة تهدف إلى تحرير الجهاز

النفسى تحريراً تاميًا من الاستثارة أو إلى الإبقاء على مقدار الاستثارة ثابتاً أو الاحتفاظ به فى أقل مستوى ممكن . وليس لدينا حتى الآن ما يخولنا أن نحسم الأمر فنفاضل بين أى من هذه الاحتمالات ؛ غير أنه من الواضح أن الوظيفة التى وصفناها على هذا النحو تعمل فى سبيل القيام بأشمل نزعة لكل مادة حية – ألا وهى العودة إلى سكون عالم الجماد . ولقد عرفنا جميعاً كيف أن أقصى ألوان اللذة التى يمكن أن نصل إليها ، وهى لذة العملية الجنسية ، يصطحب بانطفاء مفاجئ لأشد أنواع الاستثارة حدة . فكأن تقييد الدافع الغريزى يكون وظيفة مبدئية تعمل على إعداد الاستثارة لنبذها نهائيًا فى لذة التخلص .

وهنا محل للتساؤل عما إذا كانت مشاعر اللذة وعدم اللذة يمكن أن تصدر عن عملية الاستثارة المقيدة والحرة على السواء ؛ فيبدو أنه ليس من شك على الإطلاق في أن العمليات الطليقة أو الأولية تؤدى إلى ألوان من المشاعر أكثر حدة من كلا الناحيتين (اللذة وعدم اللذة) عما تؤدى إليه العمليات المقيدة أو الثانوية ، أضف إلى هذا أن العمليات الأولية هي السابقة في الزمن ؛ فني مبدأ الحياة النفسية لا يوجد سواها شيء ، ومن هذا يمكن أن نستنتج أن مبدأ اللذة إذا لم يكن مسيطراً عليها لم يمكن ألبتة أن يفعل فعله فيا يليها من العمليات . وهكذا نصل إلى نتيجة ليست في صميمها من البساطة في شيء ، ألا وهي أنه في بدء الحياة النفسية كان الكفاح في سبيل اللذة أعنف بكثير مما أصبح عليه فيا بعد ، لكنه لم يكن مطلقاً كما هو اللذة أعنف بكثير مما أصبح عليه فيا بعد ، لكنه لم يكن مطلقاً كما هو الآن : إذ كان يخضع لكثير مو ألوان التوقف وصنوف العقبات . وأصبحت الآن : إذ كان يخضع لكثير مو ألوان التوقف وصنوف العقبات . وأصبحت ألا سيادة مبدأ اللذة فيا تلا ذلك من عصور أكثر رسوخاً واستقراراً ، غير أن هذه السيادة نفسها لم تفلت من عملية الاستثناس والترويض أكثر مما

أفلت غيرها من الغرائز بصفة عامة . وعلى أية حال ، فهما يكن ما يؤدى إلى ظهور مشاعر اللذة وعدم اللذة في عمليات الاستثارة ، فإنه ينبغي أن يكون موجوداً في العملية الثانوية مثل وجوده في العملية الأولية . وهنا نقطة للبدء في استقصاء جديد . ذلك لأن الشعور ينقل إلينا مشاعر من الداخل لا تقتصر على اللذة أو عدم اللذة ، بل تحتوى أيضاً على لون خاص من التوتر يتصف بدوره باللذة أو عدم اللذة . أترى نستطيع من الفرق بين هذه المشاعر أن نميز بين عمليات الطاقة المقيدة والطليقة ؟ أم أنه يمكن أن نربط بين الشعور بالتوتر وبين الحد الأعلى ، أو ربما مستوى الشحنة ، على حين أن درجات اللذة وعدم اللذة تشير إلى تغير في مقدار الشحنة في خلال وقت معين ؟ ومن الحقائق الأخرى التي تسترعي النظر أن لغرائز الحياة كثيرًا من الأواصر بإدراكنا الداخلي ، تعمل على تكدير صفو الحال وتؤدى أبدآ إلى أنواع من التوتر نشعر باللذة عند التخلص منها ، بينما تبدو غرائز الموت . كأنها تعمل دون أن يعترض سبيلها شيء ؛ حتى ليلوح أن مبدأ اللذة في الواقع يعمل في خدمة غرائز الموت . فالحق أنه يقوم بمراقبة المثيرات الى تفد من العالم الخارجي ، تلك المثيرات التي تعتبر خطراً على كل من نوعي الغرائز ؛ على أنه يقوم بصفة خاصة بمراقبة أية زيادة في الاستثارة من الداخل ، لأنها تؤدى إلى زيادة مهمة الحياة عسراً وصعوبة . ويؤدى هذا بدوره إلى إثارة كثير من ألوان التساؤل لسنا اليوم على قدر من المعرفة يتيح لنا الإجابة عنها . بل ينبغى أن نعتصم بالصبر ، وأن ننتظر الوصول إلى طرائق وظروف جديدة للبحث . كما ينبغي أيضاً أن نكون على أهبة للتخلى عن السبيل الذي سلكناه وقتاً ما ، إذا لاح لنا أنه لا يؤدى بنا إلى الغاية المرجوة . ولن يلتى باللوم والتثريب على باحث قد تطورت آراؤه، بلتغيرت، إلا من يعتقدون أن العلم ينبغى أن يحل محل ما كانوا يؤمنون به ، وأن يسد نفوسهم فراغ العقيدة التي تخلوا عنها – ويمكن إلى جانب هذا أن نلتمس العزاء في بطء التقدم الذي وصلت إليه معارفنا العلمية من قول الشاعر :

تعارجتُ لا رغبة فى العرج ولكن لأطراق باب الفرج وألتى حبلى على غاربى وأسلك مسلك من قد مرج وألتى حبلى القوم قلت اعذروا فليس على أعرج من حرج (١)

<sup>(</sup>١) ختم فرويد كتابه بترجمة هذه الأبيات من المقامة الثالثة من مقامات الحريرى التي نقلها المستشرق روكرت إلى الألمانية .

| 1998/0790 |                     | رقم الإيداع    |
|-----------|---------------------|----------------|
| ISBN      | 977 - 02 - 4595 - X | الترقيم للدولى |

۱/۹٤/۹۲ طبع بمطابع دار المعارف (ج.م.ع.)



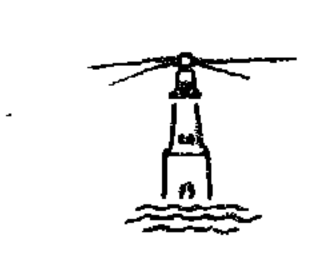
General Organization Of the Alexandria Library (GONL)

Ciberature Collegentering

## منا الكاب

طلع فيه « فرويد » على الناس بحل عجيب للمشكلة التى طال تفكيره فيها . هل يتغلب سدأ اللذة غلبة تامة ويسيطر على اتجاهات العمليات النفسية ؟ وهل أغلب العمليات النفسية مصحوبة حمّا باللذة أو مؤدية إليها ؟ قد يكون فى النفس نزعات إلى اللذة ، ولكن هناك من العوامل والظروف مايعارض تلك النزعة . . وبعد هذا فما هو الألم ؟ أهو شيء مستقل في ذاته ؟ أو هو لذة لم يمكن الحصول عليها ولا الظفر بها ؟

لقد حاول المترجم أن ينقل عبارات المؤلف فى أكثر مااستطاع من دقة ، وتوخى فى ذلك أن يؤدى ماورد فى التراجم الإنجليزية والفرنسية أداء أمينًا ، دون أن يلجأ إلى أية توطئة أو استطراد قد يتلف الأصل.



كارالمعارف