

## يضم هذا الكتاب الترجة الكاملة للنص الألماني:

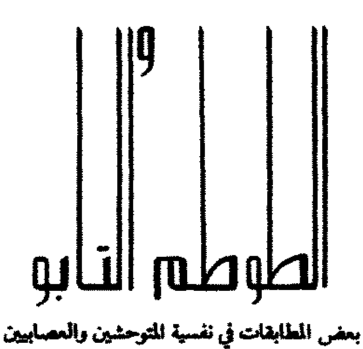
Sigmund Freud: Totem und TabuEinige Uebereinstimmungen im Seelenleben der
Wilden und der Neurotiker.

الإلا سيغموند فرويد : الطوطم والتابو

الله ترجمة : بو على ياسين الإللام الطبعة الأولى العلبعة الأولى المعقوظة الله المعقوظة المناهير :

دار العسسوار للنشسر والتسوزيسع سودية ــ الملافقية ــ مشروع الزراعة ص•ب ١٠١٨ عسساتست ٢٢٣٣٩

# سيغبوبند فزويسيد



ترجمه عن الأصل الألمائي يو هلي ياسين راجمه : محمود كبيبو

### مقدمة المترجم

ولد سيغموند فرويد في ٦ أيار ٩٨٥٦ في فرابيرغ (ميهرن) التابعة حالياً لتشبيكو سلوفاكيا . أبوه ، ياكوب فرويد ، كان تاجير صوف ، هاجير في عام ١٨٤٤ من تسمينيكا التابعة حللياً لأوكرانيا في الاتحاد السوقييتي , في عام ١٨٦٠ هاجرت الأسرة ثانية إلى فيينا . وهناك درس سيغموند فرويد الطب ، وتخرج في عام ١٨٨١ . بدأ انشغاله بالأبحاث البطبية قبيل تخرجه . وفي عام ١٨٨٥ أمبيح عباضراً جامعياً في الأمراض العصبية . نشر في الأعوام ١٨٩٢ ـ ١٨٩٥ بالاشتراك مع برويز ددراسات حول الهستيرياء ، ويهذا الكتاب بدأ التحليل النفسي كعلم نظري . أما كعلم تطبيقي فقد بدأ التحليل النفسي في حام ١٨٩٧ ، عندما تخل قرويد من التنويم المصاطبسي واستخدم طريقة التداهي الطليق ٩٠٠ . حصل منذ عام ١٩٠٢ على لقب يروفسور في جامعة فيينا ، إلا أنه لم يصبح استاذاً بكرسي أبداً . أسس في عام ١٩١٠ والرابطة الدولية للتحليل النفسيء ، من أهم أعضائهما إلى جانب فرويد نعسه : يونغ ، فرمتزي ، ادار ، أبراهام ، جونز ، رانك ، شتيكل يساكس ، . . . ومن الأعضاء المتأخرين (١٩٢٠) فيلهذم رايش . كان فرويد ذا موهبة أدبية كبيرة ، حتى انه حاز في عام ١٩٣٠ على حائزة غوته في الادب ، على مقال أدبي بعنوان والمزوال، كتب عام ١٩١٦ مدعوة من جمية عوته في برلي بمناسبة إصدار كتاب تذكاري بالشاعر الألماني المظيم" . في عام ١٩٣٨ . بعد احتلال النازيين للنمسا ، هاجر قرويد الى أندن . وهناك توفي في ٣٣ أبلول ١٩٣٩ .

۱) مگرکس شور - میشعوند فروید .. حیاته وعاته ، دار سورکامپ ، فرانگفورت ام ماین ۱۹۸۲ ، ص ۱۳۹۰ - ۱۳۹۰

٢) المصدر السابق ، ص ٣٦٠ .

يتألف كتاب والطوطم والتابوء من أربع مقالات نشرت بعنوان وبعض المطابقات في نفسية المتوحشين والعصابين، في مجلة واياغو، ، المقالتان الأولى والثانية (التهيب من سفاح القربي ، والتابو وازدواجية العواطف) في عام ١٩١٦ ، والمقالتان الثالثة والرابعة (الأرواحية والسحر وطغيان الافكار ، والعودة الطفولية للطوطمية) في عام ١٩١٣ . وفي نفس العام (١٩١٣) صدرت المقالات الأربع مجموعة في كتاب بعنوان والطوطم والتابو، في فيينا . ترجم الكتاب الى الانكليزية في عام ١٩١٨ ، وإلى الهنغارية والتابو، في فيينا . ترجم الكتاب الى الانكليزية في عام ١٩١٨ ، وإلى الهنائية ١٩٣٠ ،

يقول فرويد في وحياتي والتحليل النفسي، (١) حول هذا الكتاب :

وإني لأعلق اهمية كبرى على مشاركاتي في سيكولوجيا الدين ، تلك التي استهلت عام ١٩٠٧ بعقد تشابه ملحوظ بين عصاب الأفعال القهرية وبين الطقوس والشعائر الذينية . وقبل أن أفهم الصلات العميقة ، وصفت عصاب القهر بأنه دين خاص مشوه ، والمدين بأنه عصاب قهري عام . ثم أدت بي ملاحظات يونغ الصريحة عام ١٩١٧ في المشابهات القوية بين منتجات العصابيين النفسية وبين منتجات الشعوب البداية الى توجيه انتباهي الى ذلك الموضوع . فيبنت في أربع رسائل ، جمعت في كتاب بعنوان والطوطم والتابوه ، أن الفزع من الاتصال بللحارم أبرز لدى الأجناس البدائية منه لدى المتمدنية وأنه أدى إلى إتخاذ اجراءات خاصة للوقاية منه . فحصت الصلات بين نواهي التابو (اقدم صور القيود الأخلاقية) وبين الازدواج المنطفي ، فاكتشفت في بين نواهي التابو (اقدم صور القيود الأخلاقية) وبين الازدواج المنطفي ، فاكتشفت في التصور البدائي للكون الذي ينسب الارادة للجهادات مبدأ المضالة في تقدير اهمية الواقع النفسي ، مبدأ والقسلرة المطلقة للأفكاره ، الذي يوجد بدوره في أساس الواقع النفسي ، مبدأ والقسلرة نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة نقطة بعصاب الوسواس القهري ، فبينت أن كثيراً السحر . ومضيت في مقارنته نقطة المقارنة المناسات المعالية في المناسات المناسات المعالية في المناسات ال

٣) سيقموند قرويد : حياتي والتحليل النفس ، ترجة مصطفى زيد وحيد المتدم للليجي ، دار المعارف
 ٢٩ . ٥٩ . ١٩٦٧ ، ص ٧٦ . ٧٩ .

من مسليات الحياة النفسية البدائية لا تزال فعّالة في ذلك الاضطراب الغريب ، ولكن اكثر ما اجتذبني الطوطمية ، أول أساليب النظام الاجتاعي في القبائل البدائية ، أسلوب اتحدت فيه بدايات النظام الاجتاعي بدين ساذج وسيطرة صارمة لمدد فشيل من نواهي التابو . في ذلك النظام ، الكائن للقدس هو دائياً ابدأ حيوان ، تدعى القبيلة أنها انحدرت منه . ومن الدلائل كثير يثبت أن كل جنس من الاجتاس ، أياً كانت درجة رقيه ، قد مر لا محالة بطور الطوطمية هذا » .

دكانت المصادر التي اعتملت عليها في دراساتي في هذا الميدان هي كتب فريزد المشهورة الطوطمية والزواج الخارجي ، ثم (المغصن المفير) ، وهي كنزمن المقاتل والاراء النفسية . ولكن فريزر لم يكن له غير أثر ضئيل في توضيح مشاكل الطوطمية ، فكثيراً ما عدل تعليلاً جوهرياً في آراته في هذا الموضوع ، وكذلك بدا علياء الاجناس وما قبل التاريخ في شك وخلاف فيا بينهم . كانت نقطة بدايتي هي ذلك التقابل البارز بين الأمرين اللذين حرمتها الطوطمية (أعني تمريم قتل الطوطم وتصريم الاتعسال الجنسي بآية امرأة من عشيرة العلوطم نفسها) وعنصري عقدة او ديب (قتل الاب واتخاذ الشعوب البدائية ذاتها تفعل ذلك صراحة ، إذ تقلمه بوصعه الاب الأول للعشيرة ، الشهوب البدائية ذاتها تفعل ذلك صراحة ، إذ تقلمه بوصعه الاب الأول للعشيرة ، الفرنتزي عفواً ، بررت ثنا القبول وبصودة طفلية الى الطبوطميةء ، والأخيرى تحليل غنوف الأطفال من المهيوانات ، التي غالباً ما تبين أن الحيوان بديل من الاب ، بديل غنوف الأطفال من المهيوانات ، التي غالباً ما تبين أن الحيوان بديل من الاب ، بديل القليل كي آثرر ان قتل الاب هو نواة الملوطمية ونقطة البداية في نشأة الدياقة .

واستوفيت هذا العنصر الناقص عندما اطلعت على كتناب روبرتسون سميث (ديانة السامين) . أوقفنا المؤلف (وهو موهوب جع بين العلم الطبيمي والإحاطة بالكتاب المقدس) على ما يُعرف بوليمة الطوطم ياعتبارها جزءاً رئوسياً في الديائة الطوطمية . يُقتل الحيوان الطوطم ، الذي كان من قبل مقدماً ، مرة كل عام ، يُقتل في مراسم خاصة على مراى من جيع اعضاء العشيرة ، ويُلتهم ثم يُناج عليه بعد ذلك .

ويعقب الحداد احتفال كبير . وعندما تأملت بعد ذلك فرض دارون ، ن الناس في الاصل كانوا يعيشون قبائل ، كل منها تحمت سيطرة رجل واحمد قوي ، عنيف ، غيور ، خطر في من كل هذه العناصر الفرض التاني أو بالأحرى الرؤ يا النالية : حيث إن أب الفييلة كان طاغية لا حد لسلطانه ، فقد استولى لنفسه على جميم النساء ، وحيث أن أولاده كانوا غرماء خطراً عليه ، فقد قتلهم أو نفاهم . بيد أن الأبناء تجمعوا فات يوم والتمروا على أن يقهروا أباهم ، ويغتالوه ثم يفترسوه ، أباهم الدي كان لهم علواً ومثلاً أهل في نفس الوقت . وبعد أن تم لهم ما أوادوا دب الخلاف ببهم فعجزوا عن الاضطلاع بما ورثوا . ولكنهم استطاعوا تحت تأثير الإخفاق والندم أن يصلحوا عن الاضطلاع بما ورثوا . ولكنهم استطاعوا تحت تأثير الإخفاق والندم أن يصلحوا فات ينهم ، ويتظموا في قبيلة من الأخوة مستعينين بقوانين العلوطمية ، التي تهدف الى تحيب تكرار مثل هذه الفعلة ، وأجموا أمرهم على أن يتخلوا عن امتلاك النساء فلائي من أجلهن اغتالوا اباهم . وكان عليهم بعدئذ أن يلتمسوا نساء غريبات ، الموطم غير إحياء ذكرى الفعلة الرهيبة التي يتصل اتصالاً وثيقاً بالعلوطمية . وما ولبمة الطوطم غير إحياء ذكرى الفعلة الرهيبة التي نبع مها شعور الانسان بالذنب (أو والحياء الأولىء) وكانت مبدأ التنظيم الاجهامي ، والديانة ، والقيود الاخلاقية في آن واحدى .

ووالان سواه تصورنا أن احتالاً هذا شأنه كان واقعه تاريخية او لم يكن ، فهو قد أدخل نشأة الذين ضمن عبال عقدة اوديب وأقامه على اسلس الازدواج الماطغي الذي يسيطر على هذه العقدة . وبعد أن لم يعد الحيوان الطوطم يقوم مقام الأب ، أصبح علا الاب . موضع الحوف والبغض ، والتغديس والغيرة في أن واحد ... أصبح غوذجا اولياً للإله ذاته . وقام في نفس الأبن صراع بين التمرد على أبيه وبين عبنه له خلال محلولات متتالية للتوفيق بينها ، بغية التكفير عن فعلة اغتيال الأب من ناحيا ، وتدعيم المنافع التي أثمرت عنها من ناحية اخرى . هذه النظرة للديانة تلقي ضوماً قوياً على الأساس السيكولوجي للديانة المسيحية ، التي لا تزال وليمة الطوطم توجد فيها مع تحريف ضيل على شكل التناول . وأود أن أذكر صراحة أن تلك الملاحظة الأخيرة لم تكن ملاخظتي أنا ، بل توجد في مؤ لغات روبرتسون سميث وفريزرى .

ونلخص فها يلي ما كتبه ماكس شور ، طبيب قرويد الشخصي منذ ١٩٢٨ حتى يوم موته ، في كتابه وسيغموند فرويد . حياته وماته ، حول والطوطم والتابوء (١٠١

يرى فرويد أن الأرواحية بحد ذاتها ليست ديناً ، لكنها تتضمن الشروط الأولية التي عليها قامت الأديان فيا بعد . كذلك الأساطير قامت على مقدمات أرواحية . ولم يتوصل الانسان الأول الى نظرته الأرواحية ، وهي أولى النظريات التي وضعها لفهم العالم ، يسبب حب المعرفة ، بل بدافع الحاجة الى / والرغبة بالسبطرة على عبطه . وقد أضفى الانسان البدائي على رغبته قوة سحرية يمكن التحكم بمقمولها عن طريق عدد كبير من المهارسات الرمزية . السحر والشعوذة ساعداه على إنكار عجزه في وسط ميء بالأخطار . هذا هو غط التفكير الأرواحي الذي يسميه فر ويد وطغيان الأقكارة . بناء عليه صاغ فرويد احد مكتشفاته الاساسية ، وهو الفرق بين الواقع النفسي والواقع عليه ما نفسي والواقع النفي والواقع النفي والواقع النفي والواقع الفيل ، عما سمح له بأن يقيم جسراً بين العمليات النفسية للعصابيين (العمليات الإكراهية) والتفكير السحري لدى البدائيين . ففي كلا الحاليين ، في التفكير الأرواحي غيل في في التعرفات الإكراهية ، يتمثل الهدف في : عو الرغبة من الوجود . ذلك لأنه غيري على الصعيد اللاشعوري المساولة بين الرغبة والفعل . وغالباً لا يكفي هذا ، فيكون لأفكار البدائيين وتصرفات العصابيين مفعول العقاب الذاتي . وكل هذا يصح فيكون لأفكار البدائيين وتصرفات العصابيين مفعول العقاب الذاتي . وكل هذا يصح فيضاً على الشعائر الطوطمية والتابوية لدى البدائيين .

في والطوطم والتابوء يتتبّع قرويد تطور الموقف الانساني من الموت ، من الموت الفردي والموت عامة ، من الموت كأقصى تعبير عن العجز الانساني . وكان قبلنذ قد كتب حول قضية الموت في مقال وعظيمة هي ديانا افسس، (١٩١١) ووالباعث في اختيار العلبة، (١٩١٢) .

عندما كتب فرويد الفصلين الاخرين من والطوطم والتابوء شغلته ليضاً فكرة النرجسية . فاعتقاد الإنسان البدائي بالقدرة الكلية للأفكار أتساح له أن يحفظ ثقته الراسخة بقدرته على التحكم بالعالم للحيط . وهذا ما بعدا لفرويد مشابهاً لمرحلة

<sup>£)</sup> ماكس شور ، للعبدر الملكور ، ص ٣٣٧ ـ ٣٣٩ .

التعلور النرجسية لذى الأطفال وكذلك للمكونات النسرجسية في بعض أشسكال العصاب . هذا العنصر النرجسي سمح للانسان البدائي وللأطفل الصغار أن لا يعيروا عجز بم الأسامي اي اعتبار . كذلك يستخدم فرويد فكرة السقاط ، التي هي أعراضية جداً لذى الهذاء (البارانويا) ، من أجل تفسير اصل الأرياح والجان . فيرى في هذه الاخيرة إسقاطاً للحوافز العاطفية لذى الانسان . ويرجم أن الأرواح الأولى كانت شريرة بتأثير الموت عنى الاحياء والنزاع العاطفي الناجم عزذلك . بللك فإن تأثير الموت ، رهبته والإدراك الغامض لحنميته والشعور بالذنب المتبط بالرخبات الشعورية ضد الميت ، كل هذا يصسير ـ برأي فرويد . محسور تطور البشرية .

في الفصل الأخير من والطوطم والتابوه يمرض فرويد أجرا أطررحة له : إن الطوطمية في غتلف تجلياتها ، التطور من شمائر وأعياد التضحية والانفال الذي يتلوه من الوليمة الطوطمية والتضحية الى الدين ، لا يمكن إهادتها الى الرغنت الازدواجية المتنافضة فحسب ، بل أيضاً الى جريمة قتل الأب ، قائد الثلة الاولى (حسب التعريف الدارويني لهذا المقهوم) . في هذه الأطروحة الجريئة ينسب فرويد لعقدنا وديب ، هذا يعني للرغبة و ـ ما هو اهم ـ لفعلة قتل الأب مع كل تبعانها ، أهميا كبيرة في تطور البشرية كيا في تطور الفرد .

يتنمي والطوطم والتابوء الى الأعيال التي بقيت هامة جداً بالنسبة غرويد . ذلك لأنه عند إعداد الكتاب سمح لنفسه بمجازفات جريئة وطموحة ، وطبق لتفكير التحليل نفسي على كثير من مسائل الوجود الانساني التي كان يهتم بها منذ طنولته . في كتابه وموسى والتوحيد عاد ثانية الى هذه الأفكار . ويمكن ان تضيف عاملاً آخير من المجازفة ، ربخا كان له تأثير في الفصل الأخير من الكتاب . لقد كان فرويد يحس بنفسه تجاه تلامئته مثل أب للثلة الأولى . كتب في رسالة الى بنسفانغس ما معناه ، كلهم ورخاصة شتيكل ويونغ) يتظرون موته بفارغ العبر . فمن ناحية كذ فرويد يبحث عن أبن ، عن خليفة يعهد اليه بمستقبل التحليل النفسي ، ومن الناجة الأخرى كان عليه أن يدرك أن الأصول الدوافعية لمشاعر التمرد لدى تلامئته ، الحيحة لأن يبتكروا عليه أن يدرك أن الأصول الدوافعية لمشاعر التمرد لدى تلامئته ، الحيحة لأن يبتكروا

شيئاً جديداً بالفعل ، كانت قوية لدرجة أن عقدة اوديب كانت فاعلة لدى كل واحد النهم .

هذا ما كتبه ماكس شور عن «الطوطم والتابوء . أما حيزار وهايم " فيؤكد أل فرويد ولم يقصد إلى أن نفهم نظرية الحريمة الندائبة باعتبارها تمثيلاً حرفياً للوقائم . لقه ألمح فرويد إلى أن جريمة اعتيال الآب البدائي ، إذا كانت حقيقة تاريخية . فإنها حدثت مرات عديدة على مدى التاريح الانساني . ولكن التأثير الباتح عن تراكم آلاف من هذه الجرائم هو وحده الذي أفضى إلى الحضارة \_ أي إلى خلق محتمعات إنسانية ثانتة ومستمرة . وفهم روهايم هذا التصور على نحوجمله يمد فترة وقوع الحدث التاريخي خلال حقبة طويلة من الزمان , وقد أسدى مالينوفسكي عدم ارتياحه قائملاً ال من المستحيل الاعتقاد في صدق الجريمة إذا كان المعشر البدائي يشألف من بشر فقط، ومستحيل كذلك تصديق ندم الابناء ورعبتهم في التوبة إذا كان المعشر يشألف من حيوانات . ويرى روهايم أن هذا الاعتراض اغفل ان فرويد في والطوطم والتابع، قصد إلى عرض صورة مكثفة للغاية ودرامية للوقائم . والحقيقة هي أن والأب، يمثل أجيالاً متعاقبة من الآباء ، كما يمثل الأخوة أجيالاً متعاقبة من الاخوة . وحدث المرة تلو الأخرى ان عزم الأخوة على قتل القائد صاحب النفوذ والسلطان لينتزعوا منه النساء. وبدا تدريجياً احساس بالقلق او عدم الارتياح وأدى هذا الاحساس إلى كف التلذذ بهذا الاعتصاب الجنسي . وإذ مع كل أب يموت تضاعف الشعور بالحزن والفجيعة وقبل الشعور بنشوة الظهر والنصر عن سابقه: . لم تكن هذه الإحابة رداً شافياً على نقد مالينوفسكي نظراً لأننا ما زلنا نواجه جيلاً من الاخوة كانوا ذات مرة قتلمة وممم ذلك تؤ رقهم جريمتهم بحبث تمنعهم من الاتصال جنسياً بالنساء . ولكن التعديل اللذي أدخله روهايم على الحجة الأصلية كشعب عن صراعه محاولاً الفكاك من الحرفية التاريخية التي يتسم بها كتاب الطوطم والتابوه .

ه) يول رويتسون : اليسار المغروياتي : رايش ، روهايم ، ماركوز ، ترجمة لمطفي فهيم ، وطوقي سيلال ، دار المطليمة .. يبروت ١٩٧٤ ، ص ٧٠ - ٧٧ .

والوحت تظرية النشوء الفردي للفوارق الثقافية باتجماه آخر للهجوم . ذهب روهايم إلى أنه إذا كانت الخصائص الميزة لثقافة ما تعتمد على خبرة طفلية بعينها ، فإنه بلزم عن هذا أن تكون الثقافة بوجه عام نتيجة صدمة طفلية مشتركة بسين البشر جيعاً . ومن ثم فقد سلم بأن تفسير فرويد للانتقال من المعشر البدائي إلى المجتمع البشري نتيجة حلة الانسباع القاصر الذي أحس به المتصرون ، وطاعتهم التي جاءت متأخرة للأب اللبيح ، لم يكن تفسيراً مقنعاً في جملته . إذ ليس هناك ما ييرر القول بأن الإشباع سيقل بالضرورة مع كل جيل تأل من الأخوة . إن المشكلة هي أن فرويد لم يكن فرويدياً بما فيه الكفاية في تحليله . لقد جاول تفسير الانتقال من مرحلة القردة الى الانسان في ضوء خبرات اثنيز فقطمن المثلين ، الأب ومعشر الاخوة . ولهذا ذهب فرويد الى أن التحول العظيم حدث في فكر الأخوة الراشدين . بيد أن مثل هذا الرأي كها أشار روهايم لا يتفق مع مبدأ التحليل النفسي الذي يقضي بأن التغيرات الحقيقية تقع فقط في فكر وعقل الاطفال وحدهم . ولهذا أشار روهايم إلى وجود ثلاثة أطراف أو مُثَلِّينَ فِي الدَّرَامَا البِّدَائِيةِ الكبرى . الآب والأخوة والأطفال ـ لي أبناء المعشر الـذين كانوا \_ بسبب عدم نضجهم ، عجرد شهود لحادث القتل . إن الطفل الذي شهد عملية إغتيال الأب بكل ما فيها من قسوة ، وشهد أيضاً ما تلا ذلك من الإعتصاب الجنسي للأم ، مثل هذا الطفل هو وحده الذي يعاني صدمة شديدة وحادة بالقدر الكافي لبدء عملية كبت جنسي تمثل بحق معلياً بميز تاريخ نشأة الحضارة، .

فياسبق اعدنا مع فرويد وماكس شور وروبنسون (استناداً إلى روهايم) صياغة الهم أفكار والطواطم والتابوي ، بفرض توضيح ما يمكن أن يبقى غلمضاً لدى القارىء من هذا الكتاب الصحب حقاً . كان غرضنا التوضيح أكثر من النقد ، ذلك لأن المراجع الثلاثة تنطلق من نفس موقع فرويد ، وإن تخللتها بعض الملاحظات النقدية . إن كاحل أخيل في هذا الكتاب ليس ما توصل إليه فرويد من نتائج (لا يعتبرها هو نفسه حقائق علمية إلا بقدر ما تتأكد المقدمات التي بنى عليها ، بل في الأسس الفكرية التي قام عليها الكتاب . وتشكل هذه الأسس أرضية لكثير من كتابات فرويد ، ونخص

بالسذكر تطبيقسات التحليل النفسي على مواضيع خارج نفسية الفسرد في المجتمع البورجوازي . يقول فرويد في المقالة الرابعة من هذا الكتاب ، إنه أتمام بحثه على الافتراض بأن النفس الجهاهيرية تجري الاحداث فيها كها في النفس الفردية . وقد كان دور كهايم قد نفى امكانية استخدام قوانين السيكولوجيا الفردية لتفسير التعسورات الدينية ، فللجتمع أكثر من مجموع عدد افراده . الدين في نظره ظاهرة اجهاعية ، فلا يكن للنصورات الدينية أن تنشأ إلا في المجتمع ، من ضمن تلك التصورات الجهاعية التي يعرض الوسط الاجهاعي على الوعي الانساني . ويقول فيكتوروف ان فرويد التي يعرض الوسط الاجهاعي على الوعي الانساني . ويقول فيكتوروف ان فرويد ينتقي في بعض النقاط مع النظرية القبل الأرواحية لدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عاريت ، من حيث أنه أعطى الأولية للدوافم اللاشعورية على التصورات الواعية النابية الموافع اللاشعورية على التصورات الواعية الدى عارية .

في المصل الأخير أيضاً من والطواطم والتابوء يذكر فرويد مبدأ وصراع الجميع ضند الجميع ، دون أن يشير إلى مصدر هذه الفكرة . إنها تعود إلى المفكر الليسرالي الانكليزي توملس هويز (١٩٧٩-١٩٧٩) ، وتصور الانسان على أنه بطبيعته منقباد لشهوات وأهواء لا تهتم الا بمنفعته الخاصة . ويقف عقبل الانسان في خدمة هذه الأنانية ، التي لا تحجم ، ضمن شروط ندرة الخبيرات للتوفيرة ، أن تغتصب من الأخرين حصتهم من الخيرات المافية وتؤمن بذلك لصاحبها حصة الأسد . وبحا أن الأخرين تقودهم أيضاً شهوات وأهواء عائلة إلى نفس الأنانية ، فأن النتيجة هي السلب الأخرين تقودهم أيضاً شهوات وأهواء عائلة إلى نفس الأنانية ، فأن النتيجة هي السلب والنصب المتبادلين ، بل أيضاً الضرب والقتل . بهذه العدواتية وهذه الاعتفاءات تعمير الأثانية مهددة لوجود كل فرد . وهنا تتدخل غريزة البقاء وترغم العقبل على مسلك جديد يوصل إلى إبرام عقد اجتاعي . . . . هذه العدورة التي رسمها هويز للانسان نجدها ثانية لدى فرويد الا

<sup>6)</sup> Emile: Durkhein:Les tormes étémentaires de la vie religieuse 1912.

لنى س . أ . فيكتوروف : النين في تاريخ الشعوب . بال روختشتاين فولاح ، كولونيا ١٩٧٨ . ص ١٥ .

 <sup>(</sup>أو شفأ نتبرغ: التحليل المتفي ضد التحليل الاجهامي. أو العدوان كمشكلة تقنية في مقارنة بين فرويد وبيرسون ، في : التحليل النفسي كعلم اجهامي ، دار زور كامب ، فرانكفورت أم ماين ۱۹۷۱ ، ص ۲۰۰ ، ۹۲۲ .

وفي هذا للنحي يتحـدْث اريك فروم<sup>(١١)</sup> ، فيقــول ، أن فرويد بمشل في فكره الشكل النفساني لليبرالية الاقتصادية في القرن التاسع عشر ، وأن صورة الانسان في أبحاثه تماثل تلك التي كانت لدي الليبراليين الأوائل: الانسان حيوان معتد، عدواني وتناقسي ، معزول ومكتف بذاته . يقول : ولقد كان الانسان عند مفكري الطبقـة الوسطى في أيام فرويد هو أساساً شخصاً معزولاً ومكتفياً بذاته . وطالما أنه يجتاج إلى سلع معينة ، فإن عليه أن يذهب الى السوق وأن يلتقي بالافراد الاخرين الذين بحتآجون الى ما عليه أن يبيعه والذين عليهم أن يبيعوا ما بجتاج إليه ـ وهذه المقايضة المربحة المتبادلة تشكل ماهية الماسك الاجتاعي . وقد عبر فرويد في نظريته عن اللبيدو عن الفكرة نفسها بمصطلحات سيكولوجية لا بمصطلحات إقتصادية . الانسان أساساً آلة يسوقها اللبيدو وهي تنظم نفسها بالحاجة الى تقليل التوتر المؤلسم إلى أقسل درجمة عكنة ، وتقليل التوتر هذا يشكل طبيعة اللذة . ولكي يمكن الوصول الى هذا الإشباع عِتاج الرجال والنساء إلى بعضهم البعض . إنهم يصبحون منخرطين في إشباع متبادل لاحتياجاتهم اللبيدية . . إن اللبيدو عند فرويد هو دائماً كمُّ ثابت يمكن أن ينفق بهذه الطريقة أو يُتلك ، لكنه خاصع لقائرن المادة : ما يعقد لا يمكن تعويضه . وهمذا كامن وراء مفاهيم مثل الترجسيّة ، حيث أن المسألة هي إما إرسال اللبيدو إلى الحارج أو أخذه ثانية إلى أتاي ، إنه كامن وراء مفهوم البواعث التدميرية الموجهة إما نحـو الآخرين أو نحو نفسي . إنه كامن في مفهوم فرويد عن استحالة المحبة الاخوية ، وإن مفهومه عن الانسان الجنسي كان تعميقاً ونسخة موسعة عن معهوم الاقتصاديين عن الانسان الاقتصادىء.

يعرف فرويد الحضارة (أو الثقافة) بأنها دمجموع الانجازات والانشاءات التي تبعد حياتنا عن حياة أسلافنا الحيوانيين والتي تخدم غرضين : حماية الانسان من الطبيعة ، وتنظيم الصلات فيا بين البشره"، وهو تعريف لاغبار عليه . غير أننا نفهم

الريك قروم : فرويد ترجة مجاهد مبد المناسم مجاهد ، المؤسسة العربية للدراسات والتشر ، بيروت
 ۱۹۷۲ ، من ۱۹۷۷ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۶۷ .

٩) قروية ، في : كثر في اختصارة (١٩٣٠) ، و : مستقبل وهم (١٩٣٧) .

من والطوطم والتابوه ، كيا عبر روبنسون ، أن والثقافة عملية طويلة الأمد نابعة من الشعور بالذب الذي أحس به الإبناء نتيجة قتلهم لا يهسمه الذي الذي أحس به الإبناء نتيجة قتلهم لا يبهسمه الذي نقراً في المقالة الثالثة مه : ووإذا اعتبر المرء كبت المدافع مقياساً للمستوى الحضاري المتحقى ، فعليه أن يعترف بأنه في ظل النظام الارواحي أيضاً تحقيت في هذا المجال خطوات تقدمية ونطورات لا تُعطى حق قدرها بسبب إرجاعها إلى دواع خرافية ، وقد دحض فيلهلم رايش نظرية فرويد هذه ، فقال الله الدافعي . . . . الفكرة المضارة تدين في نشواها لقمع الدافع أو بالأحرى للكف الدافعي . . . . الفكرة الأساسية هي أن المتجزات الحضارية هي ثمرات للطاقة الجنسية ، المصملة ، الأصرى الذي يتأتى عنه ، أن القمع أو الكبت الجنسي عامل لا غنى عنه لاي ابداع حضاري . الذي يتأتى عنه ، أن القمع أو الكبت الجنسي عامل لا غنى عنه لاي ابداع حضاري . وزن قمع جنسي ذات حياة جنسية حرة تماماً . الصحيح في هذه النظرية هو فقط ، أن ورن قمع جنسي ذات حياة جنسية حرة تماماً . الصحيح في هذه النظرية هو فقط ، أن القمع الجنسي يشكل الأرضية النفسانية الجهاهيرية لحفارة معينة ، وهي بالتحديد الخمارة البطريركية في جميع أشكافا ، ولا يشكل القمع الجنسي أرضية لكل حضارة الحضارة البطريركية في جميع أشكافا ، ولا يشكل القمع الجنسي أرضية لكل حضارة الخطارة البطريركية في جميع أشكافا ، ولا يشكل القمع الجنسي أرضية لكل حضارة الخطارة البطريركية في جميع أشكافا ، ولا يشكل القمع الجنسي أرضية لكل حضارة الكل خلن حضارى بصورة مطلقة » .

ولنعد إلى عقلة اوديب التي يعود إليها الفضل في نشوء الحضارة من خلال الكبست الجنسي ، والتي على أساسها يفسر فرويد نشوء الدين (انظر المقالة الرابعة). إن دراسة فرويد تقوم على افتراض أسبقية النظام الذكوري (الثلة الأبوية الأولى)، ومؤدى هذه الدراسة أن الحضارة بما فيها الدين هي من صنع الرجل ، باعتبار أن عقدة أوديب هي عقدة الرجل . غير أن من المسلم به الآن ، أن الميتريكية - حيثها وجدت في التاريخ

١٠) يول رويتسون ، للصدر لللكور . ص ٨٠ .

<sup>(</sup>١٩ فيلهم رايش : الثورة الجنسية (١٩٣٠ و ١٩٣٠) ، دار فيشر ، فرانكانورت أم ماين ، الطبعة الثالثة (١٩٣٠ ) من ١٩٧٣ . ترجم هذا الكتاب إلى العربية من قبل عمد هيئائي وصدر عن دار العودة في بيروت ١٩٧٧ . غير أن في عده الترجة بعض التواقص ، والجملة المستشهد بها منا مثال على ذلك ، انظر من ٤٤ منها .

الأولى .. قد سبقت البطسريكية " وهذا ما جعل رايش يحس بأن ونظرية سلطة الأم الأولية ألفت الرأي القبل الذي بناه فرويد بشأن نشأة الحضارة في كتاب السطوطم والتابو ، إذ افترض فرويد أن عقدة اوديب هي المحرك الأول في هذا النطور . والمشكلة في هذه النظرية ، حسب رأي رايش ، أنها أغفلت النسبية الثقافية لعقدة اوديب. واستشهد هنا بأيعاث مالينوفسكي، الذي نفى وجود عقدة اوديب في المجتمع الأمومي البدائي. وهكذا فبدلاً من أن تكون عقدة اوديب هي المحرك الأولي لديالكتيك المفارة ، فإذا بها تتحول هي ذاتها إلى نتيجة لنظام سلطة الابه الله والابن يصطبخ يقول اريك فروم " : وإن التنافس الجنسي في العلاقة ما بين الأب والابن يصطبخ بهيئة الحالة الاجتاعية السائلة . وتكبن المشروطية الاجتاعية لعقدة اوديب في البده في حقيقة أن عقدة اوديب في البده في حقيقة أن عقدة اوديب ، التي يعتبرها فرويد ظاهرة إنسانية عامة وحتمية بيولوجياً والتي قام هو بصفتها هذه باسقاطها على التاريخ الأولي للبشرية ، عقدة اوديب هذه في والتي ما الموسوف من قبل فرويد لا تتسم بها إلا مجتمعات عددة . فتوجد كضاية من شكلها الموسوف من قبل فرويد لا تتسم بها إلا مجتمعات عددة . فتوجد كضاية من المجتمعات ، حيث الرجل لا يجمع بأي حال بين وظيفتي الضريم الجنسي والسلطة الكلية . في مجموعة من القبائل البدائية مثلاً تتوزع هاتان الوظيفتان على أخي الأم وعلى الأبء .

وبخصوص مسألة البطريكية والمتريكية نلاحظ أن فرويد لم يقم في أطروحاته أي وزن للصراع بين الجنسين . فعلى الأقسل لا يمكن أن يكون الانتقبال من أحمد النظامين إلى الأخر قد مر هكذا بسلام ، ولابد أنه ترك أثراً في تطور البشرية . ونلاحظ

عم يظهر أن فرويد لم يمزم أمره في مسكلة أسبقية أي من التطفين . فهو يقول إن الطوطم يورث حسب الحط الأمومي . وأن الأطفال يرثون حضيرة الأم ، وفي مكان آخر يرى أن مؤسسات حق الأم تشأت بعد القضاء على الثلة الأولى إلى أن حل عملها التنظيم البطريركي للأسرة ، وفي مكان ثالث يرجع أن تكون الألمة الأمهات قد سبقت الآلمة الآباء . . . .

١٣) لدى روبنسون ، للصدر تلذكور ، ص \$\$ حاشية

١٣) هودكها يمر/ قروم : التسلط والأسرة ، عاد الفكر الملاكسلطي ، خرائس ١٩٧١ ،المقسم التقسيائي الاجتيامي ، من ٥٧ ٪

مثلاً في المقالة الأولى ، عند الحديث عن مجانبة الصهر والحياة لبعضهيا ، أن فرويد لا يتطرق مطلقاً إلى الدور الفاعل للابنة في مشكلة الحياة والصهر . انسجاماً مم وجهة بحشه لم يرد أن يرى في العلاف سوى العنصر الجنسي، فأغفسل العنصر الجنساني (السلطوي بين الجنسين) . وإذا كان الأمر كيا يبين فرويد، فلمإذا لاتكون لدينا مشكلة جنسية مناظرة لتلك التي بين الصهر والحياة ، بين العم (أي الحمو) والكنة ، علماً أن هناك مشكلة السهر والحياة وهي مشكلة الحياة وهي مشكلة الحياة وهي مشكلة الحياة وهي مشكلة الحياة تنقل إلى الزوج) والكنة . أظن أن مشكلة الحياة والصهر تعود قبل كل شيء إلى أن الحياة تنقل إلى الزوجة ابنتها روح الصراع الاجتماعي بين المرأة والرجل . والرجل ينفر من عدواً داخلياً ، بيها ترى الحياة في علاقته بزوجته وينغص عيشه ، بأن يخلق له من زوجته عدواً داخلياً ، بيها ترى الحياة في زوج ابنتها هدفاً جديداً للصراع تحاول أن تستفيد فيه من تجاربها مع زوجها ، وتامل في أن تنجع ابنتها فيا فشلت هي فيه .

لا أريد من القارىء أن يعتبر هذه الصفحات دراسة نقدية لكتباب والمطوطم والتابوء ، فيا هي ألا بضع آراء قد تفيد القارىء عند مطالعته لهذا الكتاب الصحب والهام . وهي من ناحية أخرى تعبر عن موقفنا المبدئي ، وهو أن ترجة كتاب لفرويد لا تعني أن المترجم فرويدي ، كيا لا تعني أنه معاد لفرويد . إن فرويد عالم كبر ندين له باكتشاف الكثير من الحقائق العلمية العظيمة ، مثله مثل داروين أو حتى هيغل . لنظر إلى هذه المشابة بين البدائي والعصابي والطفل ، أليست . مهيا كان التقييم العلمي المنهائي لها . ومصة عبقسرية ؟ ومع ذلك فنحن نرى أن فرويد لم يكشف في هذا الكتاب عن حقيقة منشأ الدين ولم يفسره التفسير الصحيح . وليس المجال هنا لعرض الكتاب عن حقيقة منشأ الدين ولم يفسره التفسير الصحيح . وليس المجال هنا لعرض المسيرات أخرى ، لكن هناك مراجع عديدة يمكن العودة إليها ١٩٠٠ . أخيراً ، من أجل استكيال الرأي بأهمية فرويد ، نورد هذا القول لفروم : وإن أشد القوى الانفعالية وبما عند فرويد كانت ولعه بالحقيقة وايمانه الذي لا ينزعزع بالعقبل . فالعقل . في الكن عن العودة في في العودة في في العودة وي العقل . في العودة وي العودة وي العقل . في العودة وي العقل . في العودة وي العقل . في العود . في الع

<sup>15)</sup> في كتابي والثالوث للحرم، تطرقت ال بعض التظريات بيذا الشأن ، وعاصة الضبير الماركسي لمامية المدين .

عنده هو القدرة الانسانية الوحيدة التي تستطيع أن تساهم في حل مشكلة الوجود ، أو على الاقل - تخفيف المعاناة الكامنة في الحياة الانسانية . . . لقد شعر فرويد بأن العقل هو الأداة الوحيدة . أو السلاح الوحيد - التي للبنا لكي نجعل من الحياة شيشاً ذا معنى ، ركي نستعني عن الأوهام (والمعتقدات السدينية - في رأي فرويد - ليسست إلا صورة واحدة منها) وكي نصبح مستقلين عن القوى المتسلطة التي تنفرص القيود ، ومن ثم يؤسس العقل قوتنا المتسلطة الحاصة ؛ . ولقد كان فرويد بهذا الايمان بقوة العقل ، طفلاً لحصر التنوير و (١٠٠٠ .

الخيراً أود أن أشكر جميع اللين شاركوا في انجاز هذه الترجمة ، وأخص بالذكر الصديق عمود كبيبو الذي راجع الترجمة على الأصل الألماني وأبدى ملاحظاته القيمة ، والصديق عدنان حسن لمساعدته بترجمة النصوص الأنكليزية الكثيرة في الكتاب .

بوعل يأسين

וענגן דו/ איאףו

١٠) قروم : قرويد ، للصدر المذكور ، ص ٢ ، ٧

#### مقذمة

قتل المقالات الأربع المنشورة هنا ، والتي ظهرت تحت عنوان هذا الكتاب نفسه في المجلة التي أصدرتها باسم «اياعو» في العامين الأولين من حياتها ، عاولة أولى من قبلي لتطبيق وجهات نظر ونتائج التحليل النفسي على مسائل غير محسومة في سيكولوجيا الشعوب . فهي تتضمن إذن نفيضاً منهجياً ، من جهسة ، لمؤلف ف . فونست الفسخم ، الذي جعل اقتراضات وطرق عمل علم النفس غير التحليل تخدم غرضي نفسه ، ومن جهة أخرى لمؤلفات مدرسة التحليل النفسي الزور يخية ، والتي على العكس من ذلك ، سعت الى حل مسائل علم النفس العردي عن طريق الاستعانة بعلومات من علم نفس الشعوب" ، وإني لاعترف بطيسة خاطر ، أن أول حاقس الماكورة قد انطاق من هاتين الجهتين .

إن ثغرات دراساتي معروفة جيداً من قبلي . وسوف لن أتعرض إلى تلك الناجة عن كون هذه الدراسات باكورة أعيالي في هذا المجال . أما الثغرات الأخرى فتستدعي كلمة كمدخل . فللقالات الأربع الموحدة هنا تتعلب اهتام دائرة كبيرة من المثقفين ، ومع ذلك فإن القلائل فقط سيتمكنون من فهمها وتقييمها، وأولئك هم اللين لم يعد التحليل النفسي بخصوصيته غربياً عليهم . إنهم يريدون إيجاد العملة بين الانتولوجيين والباحثين اللغويين والوقولكوريين إلى أخره من جهة ، وبين المحللين التفسانيين من والباحثين اللغويين ما يفتقدانسه : جهمة اخرى ، ومع ذلك فهم لا يستطيعون ان يقدموا للأثنين ما يفتقدانسه : للمذكورين في الأول مدخلاً كافياً في التقنية النفسانية الجديدة ، وللاخرين تمكناً وافياً من المواد المستعصية على الدراسة . وهكذا فانهم ميصعدون الى الاكتماء بإثارة الانباء من المواد المستعصية على الدراسة . وهكذا فانهم ميصعدون الى الاكتماء بإثارة الانباء

١) يونغ : عمولات ورموز الليبيدو ، الكتاب السشوي للبحوث التحليل ـ تفسية والمرض ـ تفسية .
 المجلد الرابع ، ١٩١٢ . تفس المؤلف : محاولة لعرض التظرية التحليل نفسية ، في تفس المصدر .
 المجلد الحامس ، ١٩١٧ .

هنا وهناك ، وخلق التوقع بأن تعدد اللقاءات من الجانبين لا يمكن أن يبقى دون مردود بالنسبة للبحث العلمي .

إن الموضوعين الرئيسيين ، اللذين أعطيا لهذا الكتيب اسمه ، الطوطم والتابو ، لا تجرى ممالجتهما بنفس الطريقة . فتحليل التابو يظهر ، كمحاولة حل ، أكثر وثوقاً وأكثر إشباعاً للمسألة . في حين أن دراسة الطوطمية تكتفي بالتفسير : هذا ما تستطيع في الوقت الحاضر أن تقدمه النظرةالتحليل نفسية من أجل تفسير مسألة الطوطم. يكمن هذا الفرق في أن التابو ما يزال في الحقيقة يعيش في وسطنا . إذ بالرغم من النظر الى التلبو بصورة سلبية واعطائه مضامين مغايرة ، فانه من حيث طبيعت النفسانية ليس سوى والأمر المطلق، لذي كانت ، الذي يريد الفعل بصورة قسرية ويرفض أي تعليل واع . على حكس ذلك ، فإن الطوطمية هي مؤسسة اجتاعية ـ دينية غريسة عن شعورنا الخالي ، جرى منذ زمن بعيد التخل عنها واستبدالها بأشكال أكثر حداثة ، ولم غُلَف ورامعنا سوى آئشار طفيضة في أديان وأعراف وعنادات الشعبوب الحخسسارية الماصرة ، وتحتم عليها أن تلاقي تقلبات كبيرة حتى لدى تلك الشعوب التي ما تزال حتى اليوم تتمسك بها . فالتقدم الاجهاعي والتقنى في تاريخ البشرية لم يستطم أن يفعل في التابر مثلها فعل بالطوطم . وقد تجرأنا في هذا الكتاب وحاولنا أن نستشف المنى الأصلي للطُّوطمية من خلال آثاره الطفولية ، من خلال اللمحات في تطور أطفالنا ألتي تظهر فيها الطوطمية ثانية . وان الارتباط الوثيق بسين الطوطسم والتاب على على الدروب الآخرى للؤدية الى الفرضية المتبناة هنا ، وإذا حكم عليها في النهاية أنها حقاً بعيدة الاحتال ، فأنه لا يتأتى عن ذلك أبدا انتقاص لإمكانية أنها ربما تكون قد اقتربت أكثر أو أقل من الواقع الذي من الصحب أن نميد رسمه في أذهاننا.

روماً ، في أيلول ١٩١٣

المقالة الأولى

تهيّب سفاح القربي

### المقالة الأولى

## تهيّب سفاح القربى

نحن بعرف مراحل التطور التي مربها إنسان ما قبل التاريخ ، من خلال التأثيل الجامدة والأدوات التي خلّعها لنا ، وعبر معرفة فنه وديانته ونظرته الى الحياة ، معرفة حصلنا عليها إما مباشرة أو عن طريق التساليد المحموظة في الأساطير والترهات والخرافات ، ومن خلال رواسب تفكيره في عاداتنا وتقاليدا بحن . بالاضافة الى ذلك ، ما زال إنسان ما قبل التاريخ بصفة ما معاصراً لنا ، إذ يعيش اليوم أناس نعتقد اتهم ما زالوا قريبين جداً من البدائيين ، أقرب منا بكثير ، ونرى فيهم الخلف المباشرين والممثلين للبشر السابقين . هكذا نحكم على ما تسمى الشعوب المتوحشة ونصف والممثلين للبشر السابقين . هكذا نحكم على ما تسمى الشعوب المتوحشة ونصف المتوحشة ، التي تحتل حياتها الروحية أهمية خاصة بالنسبة إلينا ، إذا جاز لنا أن نتعرف في هذه الحياة الروحية إلى مرحلة سابقية ، مصانية جيداً ، من مراحيل تطورنا الحاص .

إذا صح هذا الافتراص ، فإن مقارنة بين وسيكولوجيا الشعوب البدائية ، كها يعلمها علم الشعوب ، وعلم نفس العصابيين ، كها أصبح معروفاً من خلال التحليل النفسي ، سوف تُظهر العديد من التوافقات ، وستسمح لنا بإلقاء ضوء جديد على ما هو معروف أصلاً بشكل متناثر هذا وهناك .

للقيام بهذه المقارنة سأختار ، لأسباب داخلية وخدارجية ، تلك القبائل من الأقوام التي توصف من قبل الاتنوغرافيين بأنها أكثر المتوحشين تخلفاً وبؤساً ، وهؤ لاء هم السكان الأصليون لأحدث قارة ، هي استرائيا ، التي حفظت لنا أيضاً في عالمها الحيواني كثيراً من الأشياء الأثرية التي انقرضت في المناطق الاخرى من العالم .

يعتبر سكان استرائيا الأصليون عرقاً متميزاً ، لا تظهر فيهم أية قرابة فيزيائية أو لغوية مع أقرب جبراتهم من الأقوام الميلاتيزية أو الليولينزية أو المالاوية . فهم لا يبنون منازل ولا أكواخاً ثابتة ، لا يفلحون الأرض ولا يربون من الحيوانات الأهلية سوى المكلب ، حتى أنهم لم يعرفوا قطفن صنع الخزف . وهم يتغلون حصراً من لحوم شتى الحيوانات التي يعتلمونها . لا يعرفون الملوك ولا الحيوانات التي يعتلمونها . لا يعرفون الملوك ولا الزعياء ، بل تتقرر أمورهم المشتركة في اجهاعات يحضرها جميع الرجال البالغين . ومن المشكوك فيه أن يكون لديهم أي أثر لديانة من شاكلة تقديس كالتات عليا . ويبدو أن القبائل في داخل الغارة ، التي هليها . بسبب الافتقار الى الماء . أن تعارك ألسي الشروط الحيانية ، هي في جميع المناطق أكثر بدائية من المبائل التي تقطن قريباً من الساحل .

لاشك أننا لا نستطيع أن نتوقع من هؤ لاء الكانياليين القفراء العراة أن يكونوا في علاقاتهم الجنسية متمسكين بالأعلاق حسب مفهومنا ، أو أن يكونوا قد أخضعوا دوافعهم الجنسية لفعوابط عليا . لكنتا في الواقع نجد أنهم وضعوا نصب أهينهم بيالغ الاهيام ويمتهى الشدة والعرامة تجنب الملاقبات الجنسية بين الأقرباء . ليس هذا وحسب ، بل يبدو أن تنظيهم الاجهامي بكامله يهدف الى تحقيق هذه الغاية أو أنه تكون بالارتباط مع هدف تحقيقها .

نجد لنى الاسترائين ، هوضاً هن جيم الؤسسات السنية والاجهامية المفقودة ، نظام الطوطمية ، فالقبائل الاسترائية تتفرع الى عشائر ، وكل عشيرة تتسمى باسم طوطمها . فيا هو الطوطم ؟ في العادة هو حيوان يؤكل لحمه ، مسالم ، أو خطر غيف ، وفي النادر شجرة أو قوة طبيعية (مطر ، نماء) ، فو حلاقة خصوصية مع كامل العشيرة . قالطوطم هو اولا الاب الأول للمشيرة ، ومن ثم الروح الحامية لها ، والمعين ، الذي يوسل لها الوحي ، والذي ـ إذا كان خطراً ـ يعرف أبناه ويصوبهم . من أجل ذلك يخضع أبناه الطوطم لالتزام مقدس ، رادع ذائباً ، يقضي بأن لا يقتلوا طوطمهم (لا بيهونه) وإن يستغنوا هن لحمه (أو هن أبة متعة يمكن أن يقهمها) . ولا

آبانكائيال : آكل شم المعر . (جع اشمالان الأبيبانية من وضع المويام) •

ينحصر الطوطم بحيوان معين أو بكائن مفرد ، بل يشمل جميع أفراد النوع . ومن وقت الآخر تقام أعياد يعرض فيها أبناء الطوطم أو يقلدون في رقصات طقوسية حركات وخصائص طوطمهم .

يمري توارث الطوطم من طرف الأم أو من طرف الأب . ومن المرجع أن تكون الطريقة الأولى هي الأصلية عموماً، وفيا بعد حلت محلها الطريقة الشائية . ويعتبر الانهاء الى الطوطم هو الأساس لجميع النزامات الاسترالي الاجتماعية ، فهو من جهة يوضع فوق الانهاء القبلي ، ومن جهة أخرى يتغلب على قرابة المدم " .

والطوطم ليس مرتبطاً بالأرض والمكان . فيسكن أبناء الطوطم الواحد منفصلين عن بعضهم ، ويعيشون بسلام سوية مع أتباع الطواطم الأخرى(١٠) .

وقد آن لنا الآن أن نذكر بتلك الخاصية التي يملكها النظام الطوطمي والتي بسبيها

<sup>1)</sup> Frazer, Totomism and Exogense, Bd. I, p.53

رابطة الطوطم أقوى من رابطة الذم أو الأسرة في المفهوم الماصر (وردعاً الاستشهاد بالانكليزية . . ملاحظة من المترجم) .

٣) لا بد غذه المالاسة الشديدة عن النظام الطوطس من تفسيرات وتحفظات : فاسم طوطم النهسة في هذم ١٧٩١ الانكليزي ٢٠٠٥ عينية ٢٥١٣٠ عن الفتود الحمر في اميركا الشيالية . وقد لفي هذا للوضوع شيئاً فشيئاً امعياماً كبيراً على الصعيد العلمي وأدى الى صدور أدبيات فتية ، أبر زها في نظري كتاب J.G Frazer بولداته الأربعة ، والطوطمية والمتزاوج الخارجي، ١٩١٠ ، وكتسب ومنشور التجيه المطابق الأربعة ، والطوطمية والمتزاوج الخارجي، ١٩١٠ ، وكتسب ومنشور التجيه المفضل في ادراك أهمية المطوطمية بالنسبة للتاريخ الأول للبشرية . وقد لوسطت أو ما تزال تلاحظ حتى اليوم مؤسسات طوطمية لمدى المتود الحمر في أميركا الشيالية ، إلى جانب الاستراليين ، وكذلك لدى شعوب جزر للحيط الحادي ، وفي الحند الشرقيدوفي جزءكيير من المريقية . وثمة آلار وبقايا صعية التفسير تسمح بالاستتاج بأن الملوطمية وجدت قديماً أيضاً لدى الشعوب القديمة الآرية والسامية في اوريا وأسيا ، بحيث أن الاكثير من الباحثين يبلون إلى أن يروا في المدوب المدوب عومة من مراحل العلور الميشري مرت بها جمع الشعوب .

كيف توصل أناس ما قبل التاريخ إلى أن يلتزموا بطوطم ، هذا يمني : كيف توصلوا إلى جمل

يتوجه اليه اهتام المحلل النفسي . ففي كل مكان تقريباً يسود فيه الطوطم ، يسود قانون بأن أتباع نفس الطوطم لا يجوز أن تنشأ يبتهم هلاقات جنسية ، وبالتالي لا يجوز أن يتزاوجوا . وهذا هو التزاوج الحارجي المرتبط بالطوطم . إن هذا التحظير المتشدد غريب جداً . إذ لا نجد له أية مقدمات فيا نعرف عن مفهسوم الطوطسم أو عن خصائصه ، أي لا نفهم كيف دخل الى نظام الطوطمية . لذلك لا نستغرب ، عندما نجد عدداً من الباحثين يعتقدون أن التزاوج الخارجي لا علاقة له بالأصل . أي في بداية الأزمنة ومن حيث للعنى \_ مع الطوطمية ، بل لصفت به ذات مرة دون أي ارتباط معمق ، عندما تبينت صرورة التقييدات الزواجية . كيمها كان الأمر ، فإن الاتحاد بين الطوطمية والتزاوج الخارجي موجود ويثبت أنه اتحاد وثيق جداً .

لتوضح معنى هذا الحظر عزيد من الشروحات :

آ) إن انتهاك هذا الحظر لا يُترك لعقاب يصيب الجاني تلقائياً ، كيا هو الأمر لدى

انتسابهم إلى هذا الحيوان أو ذاك أساساً لالتزاملهم الاجهاعية و ، كيا سترى بعد قليل ، أساساً لليودهم الجنسية ؟ . هناك منة نظر بات حول ذلك ، يكن للقفرىء الألمائي أن يجد عرضاً لها في سيكولوجيا الشعوب لفونت (للجلد الثاني ، الاسطورة والدين) ، ولكن لا يوجد أي اتشاق يبن هذه التطريات . وأنا أحد أن أجعل من مسألة الطوطمية قريباً موضوعاً لدراسة خاصة ، حيث سأحاول حل هذه المسألة عن طريق استخدام طريقة التفكير التحليل نفسية (انظر الدراسة الرابعة من هذا الكتاب) . "

ولا تختلف الأراء حول نظرية الطوطنية فحسب ، بل يصعب تعديم الوقائع أيضاً ، كها جرت المسلولة أعلاد . فلا تكاد تكون هناك مقولة إلا ويرى للره ضرورة في أن يضيف اليها استثاء أو تقيضاً . وهني للره أن لا يتبي أنه حتى أكثر الشعوب للعاصرة بدائة وعاقطة هي أيضاً بمني ما شعرب قديمة ، وأمها قد حلفت ورامعا زمناً طويلاً ، حبث لاقي ما هو أمملي فيها الكثير من التطور والتحوير . وهكله ، فإن الطوطنية للتواجدة لذي بعض الشعوب بجدها للره حالياً في شتى مراميل الانتخلال ، والتراجع ، والانتضال الى مؤسسات اجهاعية ودينية أضرى ، أو بجدها في تكوينات جددة بعيدة في الغالب كل البعد من الكيان الأصلي . إذ فائد تكمن العصوية في التحييز ين ما عو في الفائروف الراهنة صورة أمينة من الماضي وما هو تحوير ثانوي أه .

المحظورات الطوطمية الأعرى (مثلاً قتل الحيوان الطوطمي) ، بل يُعاقب عليه أشد العقوبة من قبل كامل القبيلة ، فكأن القبيلة تنفع عن نفسها خطراً يهدد الجهاصة بأكملها أو خطيئة تثقل على صدرها . وتبين بعض الجمل في كتاب قريز ردا الجلية التي تعالج بها أمثال تلك المخالفات من قبل هؤ لاء المتوحشين اللا احلاقيين ، حسب مقايسنا :

والمقوبة المعتادة للاتصال الجنبي مع شخص من عشيرة محظورة هي الموت في المترافيا . وسيان ، أكانت المرأة من نفس الجهاعة المحلية أم أسيرة حرب من قبيلة المترى ، فان أي رجل من القبيلة الجائرة يتخلها زوجة له ، يقبض عليه ويقتل من قبل رجال عشيرته . وهكذا الأمر بالنسبة للمرأة . ومع ذلك ، ففي بعض المحالات ، إذا أمكنهها الافلات المنة معينة ، قد تغتفر جريمتها . في قبيلة التاتائي في ويلز الجنوبية الجنبينة ، في الحالات النادرة الوقوع من الاتصال المحرم ، يُقتل الرجل ، إنما المرأة تضرب فقط أو تطعن بالرمع أو تضرب وتعلمن معاً ، حتى تقارب الموت . والسبب للمعلى لمدم قتنها عماماً هو أنه من المحتمل أن تكون قد أجبرت على ذلك . حتى في حالات الحب العادية ، فإن عرسات العشيرة تراعي بدقة ، وأية انتهاكات أماه المحرمات وتعد من أبغض الأشياء وتعاقب بالموت (هويت) (ب).

ب) بما أن نفس العقاب الشديد يطبق أيضاً على الغراميات العرضية ، التي لم تقد الى انجاب الأطفال ، فانه من غير المحتمل أن تكون هناك دوافع أخرى ، مثلاً دوافع عملية ، للحظر .

ج) بما أن الطوطم وراثي ولا يتغير بالزواج ، فان تبعات الحظر في حال التوارث الأمومي مثلاً لا تخفى عن النظر . فإذا كان الرجل ينتسب على سبيل المثال الى عشيرة طوطمها الكنفر وتزوج امرأة طوطمها النعام ، فإن الأطفال ، ذكوراً وإناتاً ، جميعهم

أويزر ، المسادر الأكور ، المناد الأول ، ص إد .

ب) ورد ملّا الاستشهاد بالانكليزيد .

نمام . بذلك يستحيل على ابن من هذا الزواح ، حسب قانود الطوطم ، أن يتصل جنسياً بأمه وأخواته ، اللواتي هن نعام مثله الله .

د) من السهل أن برى ، أن التزاوج الخارجي المرتبط بالعلوطم يحقق أكشر ، وبالتالي يهدف إلى أكثر من منع الاتصال المحرم مع الام والاحوات . إذ أنه يجعل من المستحيل على الرجل أن يمارس الجنس مع أية امرأة من عشيرته ، أي مع عدد من النساء اللواتي لا تجمعه بهن قرابة دم ، وذلك من خلال أن ذلك التراوج يعتبرهن قريبات بالدم. للوهلة الأولى لايجد المرء أي داع تفسائي لهذا التقييد الهائل الذي يفوق أي تقييد مناظر له لدى الشعوب المتمدنة . إلا أن المرء يميل إلى الاعتقاد بأن دور الطوطم مناظر له لدى الشعوب المتمدنة . إلا أن المرء يميل الى الاعتقاد بأن دور الطوطم الطوطم يعتبرون أقرباء بالدم ، يعتبرون أسرة واحدة ، وفي هذه الأسرة تقف أبعد . درجات القرابة عائقاً مطلقاً أمام الاتصال الجنسي .

هكذا نرى لدى هؤ لاء المتوحشين درجة عالية جداً من تهيب سماح القربى أو من التحسس ضده ، مقروناً بخاصية يعصب علينا فهمها ، وهي أنهم يستعيضون عن قرابة الدم الحقيقية بالقراية الطوطمية . عبر أننا لا يجوز أن نبالغ في هذا التناقض ، وعلينا أن تتذكر أن المحظورات الطوطمية تتضمن كحالة خاصة سماح القربى الحقيقي .

اما كيف أدى الأمر إلى أن تحل العشيرة الطوطمية محل الأسرة الفعلية ، فهذا يبقى الحجية ، يتوقف حلها على تفسير الطوطم نفسه ، من الواضيع أن على المرء أن يفكر ، أن أية حرية للاتصال الجنسي تتجاوز إطار الزواج ، تجعل من قرابة الدم ، وبالتالي من

ع) أما الأب ، الذي هو كنفر ، قمسموح له . على الأقل بموجب المغطر الطوطمي . أن يتعسل جنب أ ببناته ، اللواتي هن نمام ، و في حال التوارث الأبوي يكون الأطفال كنفر مثل أبيهم ، وعندلذ يحظر على الأب الاتصال الجنبي مع بناته ، إنما يسمع ثلابين الاتعسال بأمه . تشير هذه المتالج للمحظورات الطوطمية الى أن التوارث الأمومي أقدم من التوارث الأبوي ، لأن هناك ما يدعو الى الاعتقاد بأن المحظورات الطوطمية موجهة قبل كل شيء ضد شهوات الابن المحرمة .

منع الاتصال بالاقرباء ، غير مضمونين ، عما يجعل المرء لا يستطيع الاستغناء عن إيجاد أسلس آخر للحظر . لذلك لا غنى عن الملاحظة بأن عادات الاستراليين تقر بظروف اجتاعية ومناسبات احتفالية يجري فيها خرق حق الزواج الحصري بامرأة واحدة .

ويتميز الاستخدام اللغوي لهذه القبائل الاسترائية المبدئة تتعلق بالتأكيد بهذا الإمر . قعبارات القرابة التي يستخدمونها لا تشير الى الصلة بين فرد وفرد ، بل بين فرد وجاعة . إنها تندرج ـ حسب تعبير ل . هـ . مور فان ، ضمن التظام والصنغوية . المقصود بذلك أن الرجل لا يسمي والده فقط وأبأة ، بل أيضاً كل رجل آخر كان من الممكن حسب اعراف القبيلة أن تتزوجه أمه وأن يصبح بالتائي أباه . والى جانب والمنته يسمي وأماً وكل امراة أخرى كان من الممكن ، دون عالمة أعراف القبيلة ، أن تكون أمه . ولا يسمى واخوقه و واخوات فقط أولاد أبويه المعليين ، بل أيضاً جمع أولاد ألا يشخاص المذكورين الذين يدخلون في نطباق مجموعته الابوينية (ج) ، وهكذا . الأشخاص المذكورين الذين يدخلون في نطباق مجموعته الابوينية (ج) ، وهكذا . المناهاء القرابة ، التي يطلقها استرائيان على بعصها ، لا تعبر بالضرورة عن قرابة دم بينهما ، كما يتوجب أن يكون حسب استخدامنا نحن للغة . إنها تعبر عن صلات اجتاعية ، أكثر مما تعبر عن صلات فيزيائية . وشبه هذا النظام الصنغوي نجده لدينا في تربية الاطمال مثلاً ، عندما يُدعى الطعل لان ينادي كل صديق أو صديقة بـ وعمه و وخالة ، أو بالمعنى المجازي عندما نتحدث عن والاخرة في اقده و والاخرات في المسيع .

وهذا الاستعال اللغوي ، للستغرب من قبلنا ، يصبح واضحاً جداً ، إذا فهمناه على أنه راسب وعلامة لتلك المؤسسة الزواجية التي أسهاها ل . فيزون والزواج الجاهي، الذي يقوم على أساس أن عنداً من الرجال بمارسون حقاً زواجياً على عند معين من النساء . أبناء مثل هذا الزواج سيعتبرون أنفسهم عندئذ وبحق أخوة ،

ه) كذلك هو الأمر لدى معظم الشعوب الطوطمية

ج) نسبة الى الأبوين .

ومع أن بعض الكتاب ، كها على سبيل المثال فيستر مارك في مؤلف وتداويخ الزواج البشري، " ، يعترضون على ما استنتجه البعض الآخر من المؤلفين من وجود أسهاء القرابة الجهاعية ، مع ذلك يتعق أفضل العارفين للمتوحشين الاستراليين على أن اسهاء القرابة المستغوية تعتبر راسباً من أزمان الزواج الجهاعي . لا بل إن سبسر وغيلين " يقولان أنه ما يزال يوجد حتى يومنا هذا شكل معين من الزواج الجهاعي لدى قبائل الاورابوانا والمديري . إذن فالزواج الجهاعي لدى هذه المسعوب قد سبق الزواج الجهاعي المردي ، ولم يختف قبل أن يخلف آثاراً واضحة في اللغة والعادات .

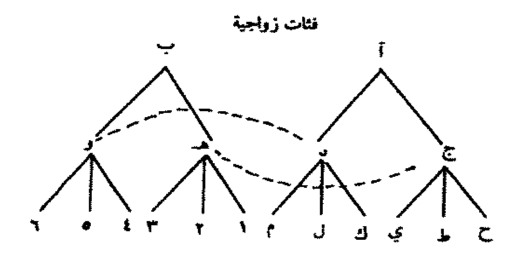
لكن ، إذا استبدلنا الزواج الفردي بالزواج الجياعي ، فستصبح هذه المجانبة المغالبة ظاهرياً للاتصال بالمحارم ، التي صادفناها لدى الشعوب إياها ، مفهومة بالنسبة لنا ، كما سيبدو التزاوج الخارجي الطوطمي وحظر الاتصال الجنبي بين أعضاء العشيرة ذاتها ، وسيلة ناجعة لاتقاء الغشيان الجماعي للمحارم ، هذا التحريم الذي جرى ثابيته فيا بعد ، فاستمر لازمان طويلة بعد زوال دوافعه .

وإذا ما اعتقدنا على هذا الأساس أننا قد فهمنا التقييدات السزواجية لدى المترحشين في دوافعها ، فانه ما زال علينا أن نعلم ، ان العلاقات الفعلية تتكشف عن تعقيدات أكبر بكثير ، تبعث للوهلة الأولى على الحبرة والارتباك . فهناك قبائل قليلة فقط في استراليا لا يظهر لديها حظر آخر غير التقييد الطوطمي . وأغلب القبائل منظمة بشكل أنها تتفرع في البدء الى قسمين ، جرت تسميتها فشات زواجية (بالامكليرية بشكل أنها تتفرع في البدء الى قسمين ، جرت تسميتها فشات زواجية (بالامكليرية مشائل أنها تتفرع في البدء الى قسمين خارجية التزاوج ، وتتفسمن عدة عشائل طوطمية . وبالعسادة تنقسسم كل واحسدة من الائتسين الزواجيتسين الى فصيلتين

٦، الطبعة الثانية ١٩٠٢

(subptirathries) ، ومالتاني فان كامل القبيلة تنقسم الى أربعة فصائل . وهذه الفصائل تتموضع ما بين العثات الزواجية والعشائر الطوطمية .

إذن فالخطط الموذجي ، المتحقق غالباً على صعيد الواقع ، لتضطيم القبيلة الاسترالية يبدو على الشكل التالي :



هده العشائر الطوطمية الاثنتي عشرة قد تعرعت عن أربعة فصائل زواجية وعن فثين زواجيتين . وجميع هذه الفروع خارجية الشزاوج ١٠٠ . فالفصيل ج يؤ لف مع هـ ، والعصيل د يؤ لف مع و وحدة خارجية التراوج ، إن حدوى هذه الترتيبات ، وبالتالي بغيتها ، لا يشك فيها : فبهذه الطريقة يتحقق تقييد اضافي للخيار التزاوجي وللحرية الجنسية . ولو وحدت فقط اثنتا عشرة عشيرة طوطمية ، لأمكن لكل عضو من ولحدى العشائر . بافتراص وحود عدد متساو من البشر في كل عشيرة . أن يخار ١٣/١١ من جميع نساء العشيرة . إلا أن وجود فشين زواجيتين يخفص العدد الى ١٣/١١ = ١٠ ٢ . على ذلك ، فان رجلاً من الطوطم ح لا يستطيع أن يزاوج غير امرأة من العشائر الطوطم ح عليه أن يحدد خياره الزواجي منساء الطواطم ع عليه أن يحدد خياره الزواجي منساء الطواطم ع و و و ٢ فقط .

 <sup>(</sup>A) عدد الطواطم جرى غديده اعشاطياً.

لاشك أن الصلات التاريخية للفئات الزواحية - التي تعمل إلى ثبابي فئات لدى بعض القبائل - بالعشائر الطوطمية لم توصح . إنما يرى المرء أن هذه الترتيبات تريد التوصل الى ما يسعى اليه النزاوج الخارجي الطوطمي وأكثر من ذلك . لكن ، بينا يثير التزاوج الخارجي الطوطمي الانطباع بأنه مبدأ مقدس ، لا يعرف المرء كيف نشأ ، أي أنه عرف ، تبدو المؤسسات المعقدة للعثات الزواحية وفر وعها والشر وط المقترنة بها أنها تنحدر من قانونية واعبة لحدمها ، لعلها أخدت على عاتقها مهمة اتفاء سعاح القربي ، لأن تأثير الطوطم صار في طريق التراجع . وبينا النظام الطوطمي ، كما نعلم ، هو الأسلس لجميع الالتزامات الاجتاعية والتقييدات الاخلاقية الاخرى لدى القبيلة ، فإن المسلس لجميع الالتزامات الاجتاعية والتقييدات الاخلاقية الاخرى لدى القبيلة ، فإن أهمية الفئات الزواجية تنحصر عموماً فها تسعى اليه من تنظيم الخيار الزواجي .

أما متابعة تفريع نظام الفئات الزواجية فتهدف ، بالاضافة الى اتفاء سماح القربى الطبيعي والجهاعي ، إلى حظر الزيجات بين مجموصات القرابة البعيدة ، كيا فعلت الكنيسة الكاثوليكية ، عندما وسعت نطاق الحظر المفروض منذ القدم على الأخوة بحيث شمل أولاد العم ، وأوجدت من أجل ذلك درجات القرابة الروحية ١٠٠ .

على كل لن يخدم غرضنا كثيراً ، لو أردنا الغوص عميقاً في المناقشات المعقدة والعويصة حول أصل وأهمية الفئات الزواجية ، وكذلك حول علاقتها بالطوطسم . فتكفي هنا الاشارة الى العناية البالغة التي يبذلها الاستراليون وغيرهم من الشعوب المتوحشة من أجل اتقاء سفاح القربي (١٠٠٠ . وعلينا أن نقول ، إن هؤلاء المتوحشين يتحسسون أكثر منا ضد سفاح القربي . ومن المحتصل أنهم معرضون أكثر منا للإغراء ، بحيث أنهم مجتاجون إلى حماية مضاعفة ضده .

إلا أن هذه الأقوام لا تكتفي في تهيبها لسفاح القربس باقاسة المؤسسات المذكورة ، التي تبدولنا أنها موجهة بصورة رئيسية صد الغشيان الجهاعي للمحارم . بل

<sup>(</sup>٩) مقالة والطوطمية، في الموسوعة البريطانية ، الطبعة الحادية عشرة ١٩١١ (أ . لانخ) .

<sup>(</sup>١٠) لم ثلفت الأنظار الى هذه النقطة إلا مؤخراً من قبل ستررفر في دراسته وحول الكانة الحاصة لفتل الأب) في : كتابات حول للعرفة النفسانية ، الدفتر ١٢ ، فيهنا ١٩١١ .

تضيف إليها سلسلة من والأعراف، التي تمنع الاتصال الفردي بالأقرباء القريبين ، حسب مفهومنا ، والتي يجري التمسك بها بتشدد اقرب الى أن يكون دينيا ، والتي لا يكن أن نشك في غايتها . يستطيع المزء أن يسمي هذه الأعراف أو المحظورات العرفية ومجانبات (anoidances) . وهي تتخطى في انتشارها الأقوام الطوطمية الاسترالية . هنا ايضا علي أن أرجو القراء أن يتقبلوا عرضاً مقتطفاً من المواد الغنية المتوفرة حول هذا الموضوع .

في ميلانيزيا تنصب أمثال تلك المحظورات ضد اتصال الفتيان بالأم والأحوا . في جزيرة لير مثلاً ، وهي واحدة من هيرديز الجديدة ، يغادر الفتى بدءاً من سن معينة بيت أبويه وبحل في دالنادي ، حيث ينام ويتناول وجباته بشكل متنظم . بحق له أن يزور البيت كي يطلب الطعام ، لكن إذا كانت أخته في البيت ، فعليه عندللذ أن يتعرف قبل أن يأكل . أما إذا لم تكن الأخت موجودة ، فله أن يجلس إلى الطعام قرب الباب . وإذا تقابل أخ وأخت صدفة في البرية ، فعليها أن تهرب أو تختيء جانباً . وإذا تعرف الفتى على آثار أقدام في الرمل لاخته ، فاته لا يتبعها ، وكذللك تفعل الأخت علم أخده أخيها . نعم ، حتى أن الفتى لا يتلفظ باسم أخته ، ويتجنب استخدام كلمة دارجة أذا كانت متضمنة في هذا الاسم . هذه المجانبة ، التي تبتدىء مع حفلة البلوغ ، تبتمر طيلة الحياة . أما الصدود بين الأم وابنها فيتزايد مع السنوات ، وهو على كل يصدر غالباً من جانب الأم . فإذا أحضرت له شبئاً ليأكله ، فإنها لا تقلمه له باليد ، بل تضعه أمامه . كها أنها لا تكلمه برضع الكلفة ، فلا تقبول له ـ حسب باليد ، بل تضعه أمامه . كها أنها لا تكلمه برضع الكلفة ، فلا تقبول له ـ حسب المخدامنا اللغوي .. وأنت، ، بل وأنتم، . شبه هذه التقباليد يسود في كاليدونية الجديدة . فإذا تقابل أخ وأخت ، فإنها تضر الى الأدغال ويحر هو دون أن يلتفت نحوهالان .

لدى لريزر ، والطوطمية والتزاوج الخارجي، للجلد ١ ، ص٧٧ .

تتكلم مع أخيها ، كها أنها لا تنطق باسمه ، بل تشير إليه بالتلميح"" .

في مكلينبورغ الجديدة يشمل مثل هذه التقييدات ابن ومنت العم والعمة والخال والحالة ، إلى جانب الأخ والأخت . فلا بحق لهم الاقتراب من بعضهم ، ولا أن يتصافحوا ، ولا أن يتبادلوا الهدايا ، إما يحق لهم أن يتحدثوا إلى معضهم عن بعد عدة خطوات . وعقوبة الاتصال بالأخ هي الموت شنقاً ١١٠١ .

أما في جزر الفيجي ، فإن قواعد المجانبة هذه شديدة القسارة ، وهي تسري ، لا على الأقرباء بالدم فحسب ، بل حتى على الأخوات الجهاعيات . لذلك نستعرب ، عندما نسم أن لدى هؤ لاء المتوحشين احتفالات دينية عربيدة ، تباح فيها المهارسات الجنسية المحظورة أصلاً بين الأقرباء ، هذا إن لم نفصل اعتبار هذا التناقض تصيراً للحظر بدلاً من أن نستغربه (١٤٠٠) .

وبين قبائل الباتا في سومطرة تسري أواصر المجانبة على جميع صلات القرابة القريبة . فبالنسبة لرجل الباتا سيقوم بععل شنيع ، لو أنه مثلاً رافق أخته الى حصل مسائي ، وسيشعر بعدم الارتياح في مجلس تتواجد فيه أخته ، حتى لو كان هناك أشخاص آخرون . وإذا قدم أحدها ، الاخ أو الاخت ، الى البيت ، فان المعرف الثاني سوف يعضل الانصراف . كذلك فان الاب لا يبقى في البيت وحده مع أبنته ، وكذا الأمر بالنسبة للأم مع أبنها . وقد أضاف المبشر الهولندي ، الذي أخبرنا عن هذه العادات ، أنه للأسف يعد هذا السلوك مبرراً تماماً . فالمتوقع بالنسبة لحذه الأقوام ؛ أن انفراد رجل بامراة سوف يقود الى اتصال جنسي . وبحا أنهم يتوجسون عن الايتصال

<sup>(</sup>١٣) فريزر ، المصدر المذكور ، المجلد الثاني ، ص ١٧٤ ، نقلاً عن كلايتيتشن: سكان السواحل في شبه جزيرة الغزلان .

 <sup>(</sup>۱۳) فريزر، المسلم المذكور، المجلسة الثانس، ١٣٠٠، نفسلاً عن ب ج . بيكل،
 ف : الترويوس، ١٩٠٨.

<sup>(</sup>١٤) قريزر ، المصدر المذكور ، المجلد الثاني ، ص١٤٧ . تبعاً لعرض ل . فيزون .

بأقرباء الدم القريبين أسوأ العواقب الممكنة ، فاسم يعملون خيراً إذ يتحاشسون بتلك المحظورات جميع للغريات (١٠٠٠ .

ومما يثير الانتباء لدى الشعب البار ونقو على خليج الديلاضوا في أضريقيا ، أن أشد المحاذير تسري على زوجة أخي الزوجة . فحيثها يقابل الرجل هذه المرأة الحطرة بالنسبة له ، فاته يتجنبها باهنهام بالغ . إنه لا يتجرأ الاكل معها في صحن واحد ، ولا يتحدث إليها إلا بخوف وتردد ، وينهيب الدخوف الى خيمتها ، ويسلم عليها بصوت مرتجف .

لدى الإكاميا (أو الواكميا) في افريقيا الشرقية البريطانية يسود أمر بالمجانية ، كنا نتوقع أن نصادفه بانتشار أوسع . فعل البنت في الفترة ما بين مراهقتها وزواجها أن تتجنب أباها باهنام فائق . فهي تخنبيء عندما تصادفه في الطريق ، ولا تحاول أبداً أن تجلس الى جانبه ، وتستمر على هذا السلوك إلى لحظة خطوبتها . ومند أن تسزوج لا يقف في طريق اتصافا بأبيها أي عائق ١٠٠٠ .

ومن المجانبات المنتشرة بكثرة ، والقاسية جداً ، والثيرة للاهتام بالنسبة للشعوب المتعدنة ، تقييد الاتصال بين الرجل وحماته . وهي مجانية عامة تماساً في استراليا ، وسارية المفعول أيضاً لدى الشعوب الميلاتيزية والبوليتيزية والزنجية الافريقية ، ويقدر ما تمتد آثار الطوطمية والقرابة الجهاعية ، وربحا أبعد من فلك . ولدى عدد من هذه الشعوب توجد عظورات مشابهة ضد الاتصال البريء لامرأة مع حيها ، الا أنها عظورات ليست بذلك الثبات وتلك الجدية . وفي حالات إفرادية يصبح كلا الحموين موضوعاً للمجانبة .

وبما أننا غير مهتمين بالانتشار الاتنوغرافي بقدير اهتامنا بمضمون وغرض إجتناب الحياة ، لذلك سوف أقتصر هنا أيضاً على ذكر قليل من الامثلة .

<sup>(</sup>١٥) قريزر ، الصدر اللكور ، اللجلد الثاني ، ص ١٨٩ .

<sup>(</sup>١٦) فريزر ، للصدر لللكور ، للجلد الثاني ، ص ٣٨٨ ، كيا جاء لدي جونود .

<sup>(</sup>١٧) قريزر ، للصدر للذكور ، للجلد الثاني ، ص ٢٤ .

في جزر الباتك تظهر هذه الأوامر شديدة في قسوتها ومحيرة في دقتها . فالرجل يتحاشى التواجد بالقرب من حماته ، وتفصل هي الشيء ذاته . وإذا التقسى الاثنان بمضهها مصادفة على الطريق ، فإن المرأة تقف جانباً مديرة له ظهرها حتى يمر ، أو يقوم هو بذلك حتى تمر .

في قانًا لافا (بورت باليسون) لا يسير الرجل أبداً خلف حماته على الشاطى ، إلى ان يزيل مدّ المياء آثار أقدامها في الرمل . إلا أنه يحق لهما أن يتحادثًا من على بعد معين . ومن المستحيل أن ينطق الرجل باسم حماته ، أو أن تنطق هي باسمه (١١٠) .

في جزر سالمون لا يجوز للرجل منذ زواجه أن يرى حاته ، ولا أن يتحدث إليها . وعندما يلتفي بها لا يفعل شيئاً مما يدل على معرفته بها ، بل يجسري بقمد ما يستطيع من السرعة ، لكي يختبىء عنها "" .

لدى الزولو كافر يقضي العرف ان يستحي الرجل من حاته ، وأن يفعل كل ها من شأنه أن يجبه عجلسها . فلا يدخل الخيمة التي تتواجد فيها ، وإذا التقيا ، فإما أن ينتحي هو أو تنتحي هي جانباً ، كأن تختيء هي وراء دخلة ، بينا يضع هو ترسه أمام وجهه ، وإذا لم يستطيعا تحاشي بعضها ولم يكن لدى للرأة شيء آخر تخمي به نفسها ، فإن أقل ما تفعله هو أن تعصب حول رأسها رزمة من الحشيش ، كي تُرصي بللك الطقوس . الاتصال بين الرجل وحانه يجب أن يتم إما عن طريق طرف ثالث ، أو أن يصرخا لبعضهها عن بعد معين ، إذا وجد حاجز بينها . ولا يجوز لاي منها أن يذكر اسم الاخر على لسانه (١٠٠) .

لذى البازوها ، وهم قبيلة في منطقة ينابيع النيل ، لا يجوز لرجل أن يتحدث مع حماته ، إلا إذا كانت في مكان آخر من البيت ولا يراها . وبالمناسبة ، فأن هذا

<sup>(</sup>١٨) قريزر ، المسدر الذكور ، المجلد الثاني ، ص٧٧ .

<sup>(</sup>١٩) فريزر ، للصدر للذكور ، للجلد الثاني ، ص١١٧ ، نقلاً عن سَ ، ريَّيه: ستان بين كانيالي جزر سالومون ، ١٩٠٥ .

<sup>(</sup>٢٠) قريزر ، كلصدر للذكور ، للجلد الثاني ، ص ٣٨٠ ،

الشعب يشمئز من سعاح القربى لدرحة أنه لا يدع هذا المعل دون عقاب ، حتى لو حصل بين حيوانات المنز ل ١٠١٠ .

وفي حين أن عاية ومعنى المجانبات بين الأقرباء القريبين لم تكن موضع خلاف ، بحيث أن جيع المراقبين اعتبروا هذه المجانبات اجراءات وقائبة ضد سفاح القربى ، فإن المخطورات المتعلقة بالاتصال مع الحياة فقط لقيت تعليلات مغايرة من بعض الأطراف . وإنه ليستعصي على الفهم حقاً ، أن يظهر على جميع هذه الأقوام ذلك الخوف العظيم من الاغراء الذي يواجه الرجل في هيئة أمرأة أكبر منه سناً ويسكن أن تكون أمه دون أن تكونها فعلاً (١٠) .

وقد أبدي هذا الاعتراض على وجهة نظر فيزون أيضاً، حيث وجه الانتباء الى وجود ثعرة في بعض أنظمة الفئات الزواجية تجعل من الممكن مظرياً ان يتم الزواج بين الرحل وهماته ، ولدلك احتاج الامر إلى صيانة خاصة صد هذه الامكانية .

والسيرج. لوبوك يعيد في مؤلفه Origin of chilisation وسلوك الحياة تجاه صهرها الى زواج الخطيفة (marriage by cuptura) السابق في الزمن . وعندما كان خطف النساء قائباً بالفعل ، فإن استياء الأهل كان ولا بدجاداً كل الجدية ، وعندما لم يتبق من هذا الشكل الزواجي غير الرموز ، جرى أيضاً ترميز استياء الأهل ، واستمرت العادة لحد أن نسي مصدرها . وإنه ليسهل على كراولي أن يبين ، كم أن عاولة التنسير هذه قاصرة عن استيعاب دقائق الواقع المرصود .

ويرى [. ب. تايلور أن معاملة الصهر من قبل الحياة ليست سوى شكل من وعدم القبول، بن وددد ويساً ، الى أن وعدم القبول، وددد ومن أسرة المرأة . فالرجسل يعتبر عربساً ، الى أن يولد الطفل الأول . وبغض النظر عن الحالات التي لا يزيل فيها الشرط الاخمير الحظر ، فأن ما يؤخذ على تفسير تايلور هو أنه لا يوضع اتصباب العادة المذكورة على العلاقة بين الصهر والحياة ، وبالتالي يتجاهل العامل الجنسي في الأمر ، وأنه لا يعير

<sup>(</sup>٢١) فريزر ، للصدر للذكور ، المجلد الثاني ، ص٢١

<sup>22)</sup> V. Crawley, The Mystic Rose, London 1902, P. 405.

اههاماً لناحية الاشمئزاز ، القدمي تقريباً ، الذي تعبر عنه أوامر المجانبة ١٠٠١ .

سئلت إحدى نساء الزولوعن سبب الخطر، فأعطب جواباً مفعاً برقة الشعور، انه ليس من الصواب أن يرى الرجل الثديين اللذين أرضعا زوجته """.

من المعلوم أن العلاقة بين الصهر والحياة تعد لدى الشعوب المتعدنة أيضاً من الجوانب الحساسة في نظام الأسرة . صحيح أنه لم يعد يوجد لدى عتمم الشعوب البيضاء في اوروباوامريكا أوامر مجانبة للصهر والحياة، ولكن كثيراًمسن الخصومات والمنغصات كانت ستوفر لو وجعلت تلك الأوامر الاجتنابية كعادات اجهاعية ، وأنا اضبطر الناس إلى احيائها بشكل إفرادي . وربحا بدا لبعض الاوروبيين بالغ الحكمة ، أن الشعوب المتوحشة بأوامرها الاجتنابية استبعدت مسبقاً إقامة وفاق بين هذين الشخصين اللذين أصبحا من أقرب الاقرباء . لا شبك أن الحالة النفسائية للمهاة والصهر تتضمن شيئاً يثير العداوة بين الاثنين ويجعل الحياة المشتركة صعبة . ثم إن تناول الشعوب المتمدنة لموضوع الحياة بالذات كيادة للنكتة ، يبدو لي أنه يدلل على أن مشاعر الاثنين تجاه بعضهها تستجلب مركبات متناقضة فها بينهها أشد التناقض . أقصد أن هذه العلاقة هي في الحقيقة وازدواجية، متكونة من انفعسالات متضاربة ودية وعدائية .

قسم من هذه الانفعالات ظهر للعيان : من طرف الحياة عدم الرغبة في التخلي عن امتلاك البنت ، وعدم الثقة بالغريب الذي عُهدت اليه ، والسعي إلى تأكيد الموقع الذي كان لها في بيتها سابقاً . ومن طرف العمهر التصميم على عدم المخدوع بعد الآن لاية إرادة غريبة ، والغيرة من جيم الاشخاص الذين امتلكوا قبله مودة أثناه ، و الحيراً وليس آخراً (د) عدم الرغبة في أن يعكر عليه أحد وهمه في المبالغة الجنسية . مثل هذا

Leslie, Among the Zulus and Amatongas, 1875.

<sup>(</sup>٣٢) كراولي ، للصندر للذكور ، ص ٢٠٧

<sup>(</sup>٢٣) كراولي ، المسدر المذكور ، ص ٤٠١ نقلاً عن :

<sup>(</sup>د) وردت بالانكليزية «iast pot least»

التمكير يصدر غالباً عن شخص الحهاة ، التي توحي في كثير من ملا محها بابنتها ، والتي مع ذلك تفتقد إلى كل مفاتن الشباب والجهال والعافية النفسية التي تجعل من زوجته قيمة في نظره .

من طرف الرجل تتعقد العلاقة مع الحياة من خلال انفعالات مشابهة ، لكنها انفعالات تنحدر من مصادر مغايرة . إن طريق اختيار الموضوع الجتبي قاد الرجل بالطريقة الاعتيادية عبر صورة أمه ، أو ربما عبر صورة أخته ، إلى موضوع حبه . وتبعاً لتحريم سفاح القربي انزلق تفضيله عن هذين الشخصين الغاليين في طمولته ، ليحط في موضوع غريب ، إنما على صورتهيا . الآن يرى على أمه وأم أخته الحياة ، فيتكون لنيه ميل للارتداد الى الاختيار السابق ، لكن كل شيء فيه يتعارض مع ذلك . فتهيبه لسفاح القربي يقضي بأن لا يتذكر أصول اختياره العاطفي . ومما يسقل عليه

رفض الحياة كون صورتها في ذهنه حديثة التشكل ، على عكس أمه التي يعرفها من قديم ، الأمر الذي أبقى صورتها محفوظة في لا شهوره دون تغيير . وإضافة خاصة من الجاذبية والكراهية تجعلنا نخمن أن الحياة تمثل بالنسبة للصهر بالفعل إغراء عرماً ، كيا أنه من جهسة أخرى ليس نادراً أن يعشق الرجل في البدء ويصبورة معلنة حماته المستقبلية ، قبل أن ينتقل ميله إلى ابنتها .

إنني لا أرى ما يميقني عن الاعتقاد بأن هذا المنصر السفاجي في العلاقة هو بالتحديد ما يدفع الى المجانبة بين العمهر والحياة بين المتوحشين . إذن ، لدى تفسير تلك والمجانبات المعلمة بشدة من قبل هذه الاقوام البدائية ، سنؤ ثر الرأي اللي كان أول من أبداه فيزون ، حيث لم ير في هذه التعليات سوى وقلية من إيكانات لسفاح القربي ، والشيء ذاته يسري على جميع المجانبات الاخرى بين الاقرباء بالدم والاقرباء بالتزاوج . إلما يبتى فارق ، وهو أن السفاح في الحالة الأولى مباشر ، والفاية الموقائية بالموات يكن أن تكون واعية . أما في الحالة الاخرى التي تتفسمن العلاقة بالحياة ، فسيكون السفاح تخيلياً ، مهيا من قبل وسائط لا شعورية .

في العرض السابق لم تكن للينا فرصة كافية لأن نشير ، إلى أن وقائع سيكولوجيا الشعوب ثرى بفهم جديد عشد تطبيق النظرة التحليل نفسية ، إذ أن تهيب سفاح القربي لدى المتوحشين أصبح أمراً معروفاً ولا بجتاج إلى للزيد من التأويل . وما يمكن أن نضيفه لاعطائه حق قدره ، هو القول انه شيمة طفولية متميزة ، وإنه يتطابق تطابقاً ملفتاً للنظر مع الحياة التفسية للمصابي . لقد علمنا التحليل النفسي أن أول اختيار للموضوع الجنسي لدى الفتي هو اختيار عارمي ، ينصب على مواضيع عرمة ، الأم والاخت ، كما عرفنا على الطريق التي يتخلص فيها اليافع من الانجلاب الى هؤلاء المحارم . إلا أن العصابي يمثل لنا بصورة غوذجية شيئاً من الطفولية النفسية ، فهو إليها (إعاقة التطور والارتداد). لذلك لم تزل الشبيتات السفاحية للدافع الجنسي تلعب دوراً رئيسياً في حياته النفسية اللاشعورية . وقد توصلنا إلى أن نرى في العلاقة التي تسودها الرغبة السفاحية نحو الأهل العقلة الأساسية للمصاب . بالطبع بصطدم تسودها الرغبة السفاحية نحو الأهل العقلة الأساسية للمصاب . بالطبع بصطدم

الكشف عن هذه الأهمية لسفاح القربي بالنسبة للعصاب بعدم تصديق الراشدين والعاديين . كذلك تلاقي نفس الرفض ، على سبيل المثال ، أعيال اوتو راتك التي تثبت بصورة متزايدة كيف أن موضوع سفاح القربي يستأثر بمركز اهتام الشعر ، ويقدم له مادة بتلوينات وتحويرات لا تعدولا تحسى . ونحن مضطرون للاعتقاد بأن مثل هذا الرفض هو في المقام الأول نتيجة النفور العميق لدى الانسان من رغباته في سفاح القربي ، تلك الرغبات القديمة والمكبونة منذ ذلك الوقت . لذلك من المهم بالنسبة لنا ، أن تتمكن من تبيان أن الأقوام المتوحشة قد أحست بخطورة رغبات الانسان في سفاح القربي ، التي آلت فيا بعد إلى اللاشعور ، وأنهم اعتبروا هذه الرغبات تستحق أقسى إجراءات القمع .

非事件

### المقالة الثانية

## التابو وازدواجية الانفعالات العاطفية

-1-

وثابوى كلمة بولينيزية ، نجد صعوبات في ترجتها ، لأننا لم نعد غلك المفهوم السني تدل عليه ، كان هذا المفهسوم ما يزال شائعاً لدى الروسان القلعساء ، وكلمة عندهم تغني نفس ما يعنيه التابو لدى البولينيزيين . كذلك أيوس لدى الاغريق ، وكادوش لدى العبرانيين كانت تعني ما أراده البولينيزيون بتابوهم وما أراده كثير من الشعوب في أمريكا وافريقيا (مدغشقر) وفي شهال وأواسط آسيا بعيارات نظيرة (آ) .

بالنسبة لنا يتشعب معنى التابو إلى اتجاهين متعاكسين . يعني لنا من جهة : مقلس ، مبارك . ومن جهة أخرى : رهيب ، خطير ، عظور ، مدنس . وضد تابو في البولينيزيه يسمى : نوا ، أي اعتبادي ، متاح للجميع . بذلك يلتعبق بالتابو شيء مشل مفهوم احتياط ، كها أن التابو يعبر عن ذاتسه أسانساً في للجظروات والتقييدات ، وعبارتنا وللهابة القدسية و تتطابق غالباً مع معنى التابو .

إن التقييدات التابوية شيء مغاير للمحظورات السدينية أو الأخلاقية ، فهسي لا ترجع إلى أمر من الله ، بل تحظر نفسها من نفسها . وتغشر ق عن المحظورات الاخلاقية بعدم اتدراجها في نظام يقول عموماً بضرورة التعفف ويعلل هذه الضرورة .

(أً) في العربية : عرَّم وحوام .

المحظورات التابوية تفتقر إلى أي تعليل ، ولا يُعرف لها مصدر ، هي غسر مفهومة بالنسبة لنا ، في حين تبدو بديهية لمن يقع تحت سلطانها .

يعرّف لمونت ١١٠ التابو بأنه أقدم تجموعة قوانين غير مكتوبة لدى البشرية . ومن المتعارف عليه أن التابو أقدم من الألحة وأسبق من الأديان .

وبما أننا نحساج إلى عرض غير متحيز للتابو ، كي نخضعه إلى نظرة تحليل نفسية ، فانني سأقدم الآن مقتطفاً من مقال وتابوء في والموسوعة البريطانية ع<sup>(1)</sup> لمؤلفه الانتربولوجي نورثكوت ف. . توماس :

وبالمعنى الدقيق للكلمة يشمل التابوآ) الصفة القدسية (أو الدنسا) للأشخاص او الأشياء . ب) نوع التقييد الذي ينتج عن تلك الصفة . ج) القدسية (أو الدناسة) التي تتأتى عن انتهاك المحظور . إن ضد تابو هو وضواه في البولينيريه ، ويعني واعتيادي، أو وعلميه . . .

وبالمنى الأوسع بحن للمرء أن يغرق بين عدة أسواع من التابر: ١ .. تابو طبيعي أو مباشر ناجم عن قوة سحرية (مانا) ملازمة للشخص أو الشيء . ٢ - تابو منقول أو غير مباشر يصدر عن تلك القوة ، وهو إما أن يكون آ) مكتسباً ، ب) ممنوحاً من قبل كاهن أو زعيم عشيرة أو أي شخص آخر . وأخيراً ٣ .. تابو متوسطما بين النوعين السابقين ، حيث يتدخل هنا العاملان المذكوران معاً ، كيا عل سبيل المثال عند تملك رجل لأنشى . ويعللق اسم تابو على تقييدات شعائرية أخرى ، إنا على المرء أن لا يعد من التابو ما يُغضل تسميته عظوراً دينياً ع .

وإن أهداف التابو متنوعة : فالتابوات المباشرة تستهدف آ) حماية أشخاص معتبرين مثل زعياء العشائر والكهنة أو حماية الأشياء ضد أضرار بمكنة . ب) التأمين على الضعفاء .. النساء والأطفال والناس العاديين عموماً . ضد سلطان المانيا (القبوة السحرية) . ج) الحماية من الأعطار المقترنة بلمس الجئث وتناول بعض المأكولات .

<sup>(</sup>١) سيكولوجيا الشعوب ، للجلد الثاني والاسطورة والدين، ١٩٠٦ ، الجزء الثاني ص٣٠٨

<sup>(</sup>٢) الطبعة الحامية حشرة ١٩٩١ ، وفيه ذكر لأهم أدبيات للوضوع .

د) التأمير ضد الوقائع الحياتية الهامة ، مثل الولادة وتعميد الرجال والزواج والنشاطات الجسية . هـ) وقياية الكائتسات البشرية من سلطسان أو عضسب الألهسة والأرواح الشريرة " . و) حماية الأجنة والأطعال الصغار ضد شتى المحاطر التي تهددهم بنيجة تبحيتهم العطعوية (ب) لأهلهم ، عندما يقوم الأهل بأشياء معبنة ، مثلاً ، أو يتناولون بعض الأطعمة التي يمكن أن تنقل إلى الأطفال خصائص خاصة . وهناك أيصاً تابو لحياية ملكية شخص وأدوات عمله وحقله الح صد اللصوص .

وي الأصل تترك عقوبة التعدي على تابو ما لمؤسسة جوانية ، فعالة تلفائياً . فالتابو المنتهك ينتقم لنفسه . وإذا وجدت إلى جانب ذلك تصورات عن الألهة والأرواح الشررة ، وعقد التابو صلة مع هذه التصورات ، يُنتظر عند ثذ أن يصدر عقاب تلقائي من القدرة الالهية . في حالات أخرى ، ربحا نتيحة استمرار تطور المهموم ، يتولى المجتمع معاقبة الشخص الصال الذي بفعلته النكراء أوقع رفاقه في الخطر . هكذا ارتبطت أولى أنظمة الجزاء البشرية بالتابوه .

«من ينتهك تابواً ، يصبح بذلك هو نعسه تابواً . وبعض المخاطر التي تنشأ عن التهاك تابو ، يكن اتقاء شرها بالكفارات وطقوس الطهارة .

ويعتبر مصدر التابوقوة سحرية غريبة تلازم الأشخاص والأرواح ، ومنهم يمكن انتقالها عن طريق الأشياء الجامدة . فالأشخاص والأشياء ، الذين هم تابو ، يمكن تشبيههم بأشياء مشحونة كهربائياً . هم موضع قوة رهيبة تنتقل باللمس وتتمخض عن ويلات ، إذا كانت العضوية التي استدعت تفجر هذه القوة أضعف من أن تقف أمامها . فعاقبة انتهاك تابو لا تتعلق إذن بشدة القوة السحرية التي يمتلكها الموضوع التابوي فحسب ، بل أيضاً بقوة المانا كى الجاني التي تواجه هذه القوة التابوية . هكذا يملك مثلاً الملوك والكهنة قوة عظيمة ، وسيعني الموت لرعاياهم العاديين ، إذا احتكوا بهم عباشرة ، إنما الوزير أو شخص آخر ذو مانا أكثر من اعتيادية يستطيع أن يتصل بهم

 <sup>(</sup>٣) ممكن اهيال هذا الاستخدام للتابو هنا بحكم أنه غير أصلي .

<sup>.</sup> Sympatheusch(ب)

دون عطر ، ويستطيع الرعايا بدورهم أن يقتربوا من هؤ لاء الوسطاء دون الوقوع في خطر . كذلك تتعلق التابوات المثقولة من حيث أهميتها بمانا الشخص الدي تصدر عنه . فعندما يفرض ملك أو كاهن تابواً ، فان هذا التابو يكون أكثر فعالية من تابو آخر صلار عن شخص عادي، .

إن ناقيلة التابوهي تلك السمة التي استدعت محاولة إزالته بطقوس تكفيرية . وهناك تابو دائم وتأبؤ مؤقت . الكهنة والزعياء هم من النوع الأول ، وكذلك الأموات وكل ما يتصل بهم . أما التابوات للؤقتة فترتبط بظروف معينة ، مثلاً بالحيض والتفلس ، بحالة المحمارب قبل وبعد الغزو ، بمهارسات الصيد البري والمائس وما شابه . ويمكن أن يُقلن تابو عام على منطقة واسعة وأن يدوم سنوات طويلة ، كيا هو الأمر في الحرمان الكنسيء .

إذا أمكن في أن أقدر انطباعات قرائي تقديراً صحيحاً ، فإني أجرؤ الأن على الزعم ، بائيم بعد كل هذه المعلومات عن التابولم يكوّنوا تصوراً عدداً عن هذا المفهوم ولا علموا أين يضعونه من زوايا تفكيرهم . وهذا ، بالتأكيد ، ناجم عن عدم كفاية المعلومات التي استقوها مني ، وعن عدم التطرق إلى الصلة بين التابو وبين المتقدات الحرافية والأيمان بالأرواح والدين . بيد أنني من جهة أخرى أخشى ، أن يؤ دي الشرح المسهب لما هو معلوم عن التابو ، إلى المزيد من التشويش في ذهن القارىء ، وأسمح لنفسي بأن أؤ كذ أن الأمر بالواقع ليس واضحاً تماماً . الأمر يتعلق باختصار بسلسلة من التقييدات التي تخضع لها هذه الأقوام المتوحشة ؛ هذا وذاك عظور ، ولا يعلمون لماذا ، كما لا يخطر ببالهم أن يسألوا عنه ، بل يخضعون له كيا لو كان بديياً ، وهم مقتنعون أن انتهاكه يستدعي القصاص التلقائي على أبشع صورة . وثمة معلومات موثرقة ، بأن الانتهاك غير المقصود لمثل هذه المحظورات قد جرت معاقبته فعلاً بصورة تلقائية . قالجاني البريء ، الذي أكل مثلاً من الحيوان المحرم ، يكتئب اكتئاباً عميقاً تلقائية . قالجاني البريء ، الذي أكل مثلاً من الحيوان المحرم ، يكتئب اكتئاباً عميقاً المخركة والاتصال . وتهدو المحظورات في حالات عديدة معقولة ، تستهدف بشكل واضع التعفف والزهد . في حالات أخرى تكون غير مفهومة من حيث المحتوى ،

وتتعلق بصعائر تافهة ، فتبلوعلى أنها من بوع الطقوس . وحيم هذه الله ظورات يبدو أنها تقوم على ما يشبه النظرية ، كها لو أن هذه المحظورات صرورية ، لان أماساً وأشياء معينين يمتلكون قوة خطيرة تنتقل ملمس الحسم المشحون سده القوة ، مشل العدوى تقريباً . كها تُؤخذ بعين الاعتبار كمية هذه الخاصية الخطيرة . فهذا يمتلك منها أكثر من ذاك ، ويتحدد الخطر تماماً حسب اختلاف الشحنات . وأغرب ما في الأمر أن من يعلج في انتهاك الحظر يكسب سمة المحظور بهسه ، كان الشحنة الحطيرة قد انتقلت من يعلج في انتهاك الحظر يكسب سمة المحظور بهسه ، كان الشحنة الحطيرة قد انتقلت بكاملها إليه . ثم أن هذه القوة تلتصق بجميع الاشحاص المعزين مثل الملوك والولادة ، والموالد الجدد ، وبجميع الحالات الاستثنائية مثل حالات الحيض والبلوغ والولادة ، وجميع الحالات الرهيسة مشل المرص والموت وكل ما يتعلق بها بحسكم العسدوى والانتشار .

«تابو، يعني كل شيء، الأشخاص وكذلك الامكنة والاشياء والحالات العرصية، التي تحمل أو تصدر عنها هذه الخاصية الغامضة . تابو يعني أيضاً الحفار الذي يتأتى عن هذه الحاصية ، وتابو يعني أخبراً ، كها تدل على ذلك الكلمة ، شيئاً قدسياً ، سامياً عها هو عادي ، ويتضمن بذات الوقت الحفطر والنجاسة والرهبة .

في هذه الكلمة وفي هذا النظام الذي تعبر عنه ، يتنجل شيء من النفسية التي تبدو لنا فعلاً عسيرة الفهم . قبل كل شيء يميل المرء إلى الرأي ، مأن مثل هذا القهم لا يمكن التوصل إليه دون المرور بما يميز هذه الحضارات البدائية من إيمان بالأرواح والجمان .

بالأساس ، لماذا نتوجه باهتهامنا إلى لغز التابو هذا ؟ في رأيي ، ليس فقط لأن أية مسألة نفسانية هي بحد ذاتها جديرة بمحاولة تفسيرها ، بل ليضاً لأسبغب أخرى . من الجائز أن يخطر لنا ، أن تابو متوحشي بولينيزيا لا يبعد في الحقيقة كثيراً عنا ، كها أردنا أن نعتقد في البدء ، وأن المحظورات العرفية والأخلاقية التي نخضع لها نحن أنفسنا ، يمكن أن يكون بينها وبين التابو البدائي صلة قرابة من حيث الجوهر ، وأن تفسير التابو قد يلقي ضوءاً على الأصل الغامض لـ وأمرنا المطلق؛ (ج) .

<sup>(</sup>ج) kategorischer Imperativ وهو مقهوم يعود في الأصل إلى القيلسوف كانت .

لهذا سوف نرهف السمع متحفرين ، عندما يطلعنا باحث مثل ف. فوتت على معهومه للتابو ، لا سيا أنه يعد دبالرجوع إلى أعياق جذور التصورات التابوية؛ " .

يقول فونت حول مفهوم التابو ، إنه ويشمل جميع العادات الاجتاعبة التي تعبر عن التهبب من مواضيع معينة ، مرتبطة بتصورات عبادية ، أو من تصرفات تتصل بهذه المواصيع ه ، ويقول في مكان آخر : ونفهم من ذلك (من التابو) ، كما يدل المعنى المعام للكلمة ، كل ما يتجلى في عادة أو تقليد أو ينص عليه صراحة قانون ، من حظر على لمس شيء أو تناول شي و للاستعبال الحاص أو التفوه بكليات مستهجنة و على هذا الأمياس لا يوجد على الاطلاق شعب أقلت ، أو مرحلة حضارية أقلتت من مضار

بعد ثل بين قونت ، لماذا يبدو له من الانسب أن يدرس طبيعة التابو في الظروف البندائية للمتوحشين الاستسراليين من أن يدرسها في المفسارة الأعلى للشعسوب البولينيزية . وهو يقسم المحظورات التابوية لدى الاستراليين إلى ثلاث فتات ، تبعاً لمن تسري عليه هذه المحظورات : الحيوانيات ، البشر ، مواضيع أخرى . فتابو الميوانات ، الذي يقوم بالأساس على حظر القتل والأكل ، يمثل جوهر الطوطمية ١٠٠ . وتابو التوع الثاني ، الذي موضوعه الانسان ، فو طابع مغاير من حيث الجوهر . فهو يقتصر سلفاً على ظروف يكون فيها الشخص المحرم في وضع حياتي غير عادي . على هذا النحو يكون الفتيان تابو في حفل تعميدهم إلى رجال ، والنساء أثناء الحيض وبعيد المولادة ، والأطفال عنيد ولادتهم ، والمرضى ، وقبيل الجميع الأسوات . والملكية المستخدمة باستمرار من قبل شخص عرمة تحرياً دائياً على غيره ، مثل الثياب وأدوات العمل والسلاح . ومن الملكية الشخصية الخاصة جداً يعد في استراليا الاسم الجديد الذي يناله الفتي عند تعميده ، هو تابو ويجب أن يبقى سرياً . أما تابو النوع الثالث ، وهو تابو الأشجار والنباتات والبيوت والأماكن ، فهو أكثر تبدلاً ، ويبدو أنه يتبع فقط

 <sup>(</sup>٤) في سيكولوجيا الشعوب ، للبعلد الثاني ، الدين والأسطورة ، القسم الثاني ، ص ٢٠٠ وما بعدها .
 (٥) للمبدر السابق ، ص ٢٣٧ .

<sup>(</sup>٢) أنظر الدراسة الأولى والثالثة من هذا الكتاب .

قاعدة أن يخضع للتابوكل ما يثير الأهياب أوكل ما هو رهيب ، لأي سبب كان .

والتغيرات التي يلاقيها التابو في الحضارة الأغنى للبولينيزين ولعالم الجرز المالايزية ، لا يعتبرها فونت نفسه عميقة التأثير . ويتبدى الاختلاف الاجتاعي الاكبر لدى هذه الأقوام في أنّ الزعياء والملوك والكهنة يمارسون تابواً فعالاً جداً كها يخضعون لأشد ضغوط التابو .

إلا ان اليسابيع الحقيقية للتابو تكمن فيا هو أعمق من مصالسع اصحباب الامتيارات ؛ وإنها تتحدر من هناك ، حيث تجد أكثر الغرائز البشرية بدائية واستمرارية أصلها ، تتحدر من الحوف من فعل القوى الجنية ، في الأصل ليس سوى الحوف ، الذي صار مع الزمن موضوعياً ، من القوى الجنية التي يظنونها متخفية في الجسم المحرم ، والتابو يحظر إثارة هذه القوة ، ويأمر ، حيثها يجري انتهاك الحظر بقصد ، بندارك ثار هذا الشيطان » .

بعد ذلك يصبح التابو بالتدريج قوة قائمة بذاتها ، وقد تمررت من هذه الجنية . فيفرض التابو نفسه كعادة وكنسب وأخيراً كقانون . وأما الأوامر ، التي تقف بصورة خفبة وراء النواهي التابوبة للتبدلة حسب الزمان والمكان ، فهي بالأصل : اتق غضب الأرواح الشريرة 1 ، .

إذن ، يعلمنا فونت ، أن التابو هو تعبير وإفراز عن إيمان الأقوام البدائية بالقوى الجنية .. فيا بعد تحرر التابو من هذا الجلو وبقي قوة ، وما ذلك إلا لانه هكذا كان ، نتيجة نوع من التشبث النفسي ؛ على هذا الأساس يمثل التابو جلر أوامرنا المرقية وقوانينا . والان ، بالرغم من أن أولى هذه المقولات قليا تثير المعارضة ، فإني أظن أنني أجاري انطباع كثير من القراء ، عندما أحكم على تفسير فونت بانه غيب للأمل . وهذا لا يعني بالظبع الغوص إلى منابع التعسورات التابوية أو المكشف عن أعمق جنورها . إنما في علم النفس لا يمكن للخوف ، ولا للأرواح الشريرة أن تُقيم كأشياء جنورها . إنما في علم النفس لا يمكن للخوف ، ولا للأرواح الشريرة أن تُقيم كأشياء بائية لا يمكن إعادتها إلى أشياء أبعد . كان الأمر سيختلف ، لو أن الأرواح الشريرة المسائد المنابع الم

<sup>(</sup>٧) للصدر السابق و ص٣٠٧ ،

موحودة فعلاً ؛ غير أثناً نعلم جيداً ، أنها بالذات ، مثل الالحة ، من ابداعات القوى النفسية للانسان ؛ هي مخلوقة من قبل شيء ومن شيء .

وحول المعى الزدوج للتابو يبدي فونت آراء هامة ، لكنها ليست واضحة 

الماماً . فالنسبة له لم يكن يوجد في البدايات للتابو بعد أي تضريق بين المقسل 
والنجس . لهذا السبب لا يتضمن معنى التابو هنا على الاطلاق تلك للفاهيم ، التي 
لا يمكن للمعنى أن يستوهبها إلا من خلال التناقض فيا بيتها . فالحيوان والانسان 
وللكان الذين يقوم عليهم التابو ، هم جنيون ، ليسوا مقلمين ولذلك أيصاً ليسوا بعد 
في المعمى اللاحق مجسين ، وإن تعبير تابو مناسب تماماً لمعنى الجني بالذات ، هذا 
المعنى الذي يقف في الوسطدون ميل ، في نفس المكان الذي يتخذه الجني الذي لا يجوز 
أن يُحس ، إذ أنه يبرز علاقة ، تبقى في نهاية المطاف وفي جميع الازمان مشتركة ما بين 
الفلمي والمجس ، ألا وهي : التهيب من اللمس . لكن في هذا الاشتراك الدائم في 
الفلمي والمجس ، ألا وهي : التهيب من اللمس . لكن في هذا الاشتراك الدائم في 
علامة هامة يكمن دليل على أنه كان يوجد هنا في الأصل تطابق بين المجالين ، تطابق آل 
فيا بعد بحكم الفاروف المستجدة إلى الافتراق ، الذي من خلاله تطور الاثنان أخيراً إلى 
فيا بعد بحكم الفاروف المستجدة إلى الافتراق ، الذي من خلاله تطور الاثنان أخيراً إلى 
فيضين .

إن الايمان الخاص بالتابو الأصلي ، الايمان بالقوة الجنية التي تكمن في الجسم والتي تنتقم عند اللمس أو الاستخدام المحظور بأن تسحر الجاني ، هذا الايمان هو تماماً وبالحصر الحرف المموضع . وهذا الحوف لم ينقرز بعد إلى الشكلين اللذين يتخذها في للرحلة المتقدمة : الاجلال والاشمئزاز .

لكن ، كيف ينشأ الفرز ؟ تبعاً لفونت ، من خلال نقل الأوامر التابوية من بجال التصورات الجنية إلى التصورات الألهية . والتناقض بين المقدس والنجس يتصادف مع تنابع مرحلتين ميثولوجيتين ، حيث لا تختفي المرحلة الأسبق عند حلول المرحلة اللاحقة ، بل تستمر في شكل تقييم أدنى يتضافر تدريجياً مع الاحتقار . في الميثولوجيا يسري عموماً القانون المتصمن أن المرحلة السابقة تستمر إلى جانب المرحلة اللاحقة في

شكل عنقر ، لأما انكسرت أمامها وتقهقرت ، محيث أن مواصع الاجلال فيها تتحول إلى مواصع أشعثراز "" .

أما الشروحات التالية لدى فونت ، فتبدور حول علاقبة التصبورات التابيوية بالتطهير والتصحية .

#### - Y -

إن من يتصدى لمسألة التابو انطلاقاً من التحليل النفسي ، أي من دراسة الجزء اللاشعوري من الحياة النفسية للفرد ، سوف يقول لنفسه بعد قبيل من التفكر ، إن هده الظواهر ليست غريبة عليه . فهو يعرف أشخاصاً خلقوا لانفسهم مشل تلك المحظورات التابوية ويتقيدون بها بنفس التشدد الذي يتبع به المتوحشون محظورات قبيلتهم أو مجتمعهم . وإذا لم يكن معتاداً أن يطلق على هؤ لاء الاشحاص وموض الاكراه، ، فمن المحتم أنه سوف يجد اسم وصرض التابوه مناسباً لحالتهم . غير أنه اطلع على مرض الاكراه هذا من خلال البحث التحليل النمسي ، الايتولوجيا (د) السريرية والاساسيات في الاوالية النفسية ، بالقدر الذي لن يعجز معه عن استخدام ما تعلمه هنا لتفسير الظاهرة المقابلة في سيكولوجيا الشعوب .

عند القيام بهذه المحاولة لا بد من الانتباه إلى المحذور التالي : إن التشابه بين التابو ومرص الاكراء قد يكون بجرد تشابه خارجي ، ينطبق على الشكل الظاهري لكليهها ، لا يتعداه إلى جوهرها . فالطبيعة تميل إلى استخدام نفس الاشكال في شتى الروابط البيولوجية ، على سبيل المثال في قضيب المرجان كها في النبتة ، بل حتى في بعض البلورات أو في تشكيل رواسب كيميائية معينة . ومن الواضح أن المره سيكون متسرها وتعائباً ، لو علل بهذه التطابقات العائسة إلى الاشتسراك بنفس الشروط المكانيكية ، لو علل بها متائج متعلقة بتقاربات داخلية . ونحن سوف نبقى متنبهين إلى هذا المحذور ، لكننا لسنا مضطرين بسبب هذا الاحتال لأن نتخل عن القيام بالمقارنة و مده درويا المعالدة المناه بالمقارنة و مده درويا المعالدة المع

التي نبغيها .٠

<sup>(</sup>٨) للصدر السابق ، ص ٣١٣ .

<sup>(</sup>د) الايتولوجيا: علم أسباب الأمراص.

إن التطابق الأول والأكثر لفتاً للانتباه بين المحظورات الاكراهية (لدى المصبيين) والتابو يقوم على أن هذه المحظورات مثل التابو عير مبررة الدواقع ومجهولة الاصل . لقد ظهرت ذات مرة ويجب من ثم التمسك بها نتيجة خوف لا يقاوم . ولا صرورة لتهديد خارجي بالعقاب نظراً لوجود ضيان جواني (الضمير) ، فالانتهاك سيقبود إلى بلاء لا يحتمل . واقصى ما يمكن لمريص الاكراء أن يعرب عنه هو الاحساس الغامض بأن شخصاً معيناً من عبطه سيصاب بضرر من جراء انتهاك المحظور . ولا يعلم المريض ماهية هذا الضرر ، كها أنه يفضي بهذه المعلومات البائسة في وقت متأخر غالباً ، عند مناقشة تصرفاته التكفيرية والدفاعية وليس عند مناقشة المحظورات ذاتها .

إن المغطر الرئيسي والأساسي للعصاب هوكها لذى التابو حظر اللمس ، ومن هنا الاسم : الحوف من اللمس (هم) . ولا يقتصر الحظر على الملامسة المباشرة بالجسد ، بل يتعداها إلى التاس بالمعنى المجازي . كل شيء يوجه الافكار إلى المحظور ، أي يستدعي تماساً بالافكار ، هو عظر ، مثله مشل الاحتكاك الجسدي المباشر . هذا الاتساع في المفهوم نجده أيضاً لذى التابو .

إِنَّ الْغَايَةُ مِنْ بِعَضَى المحظورات مفهومة دون إشكال ، إلا أن البعض الأخر يبدو لنا مبهياً ، سخيفاً ، تافهاً . ونحن نطلق على مثل هذه الأوامر الاجتاعية اسم عطقوس، ، ونجد أن العادات النابوية تخضع لنفس التفريق .

من خصائص المحظورات الاكراهية آنها قابلة لازاحات كبيرة ، فتعتلد بشتى طرق الارتباط من موضوع إلى آخر ، كها تجعل من الموضوع الجليلا ، كها قالت إحدى مريضاتي بشكل صائب ، ومستحيلا ، وفي النهاية تهيمان الاستحالة على كل العالم . والمريض بالاكراه يتصرف ، كها لو أن الاشخاص والاشياء والمستحيلة عملون عدوى خطيرة ، جاهزة لأن تنتقل بالاحتكالة إلى كل ما بحيط بها . وقد أبرزنا في البدء ، عند شرح المحظورات التابوية هذه القدرة على العدوى وهذه القسابلية للانتقال . كها نعلم أن من ينتهك تابواً عن طريق لمس تابو ، يصبح هو نفسه تابواً ولا يجوز لأي أحد أن يحتك به . .

<sup>.</sup> délire de toucher في الأصل

فيا يلي سأقدم مثالين على انتقال (وبالاحرى إزاحة) الحظير : الأول من حياة الملوري (و) ، والآخر من رصدي لامرأة مريضة بالاكراء .

دلا يتفخ زعيم الماوري النار ، لأن تُفَسه المقدس سينقل قوته إلى النار ، وهذه إلى الغار ، وهذه إلى القدر الذي يُطبخ في القدر ، والطعام إلى الشخص الذي يأكل من الطعام الذي طبخ الشخص الذي أكل من الطعام الذي طبخ فيها الزعيم من نفسه المقدس الخطر، " .

طلبت المريضة إبعاد الغرض الذي جلبه زوجها من السوق إلى الست ، وإلا فإنه سيجعل المكان الذي تقطئه مستحيلاً . ذلك لانها سمعت أن هذا الغرص قد اشتُري من دكان يقع ، لتقل ، في زفاق الوعول . إلا أن وعل هو الأن اسم صديقة تعيش في مدينة بعيلة عرفتها في صباها باسمها الأول . هذه الصديقة ومستحيلة والأن بالنسبة لها ، تابو ، والغرض المشترى هنا في فيهنا تابو أيصاً مثل الصديقة ذاتها التي لا تريد أن تحتك بها .

فالمعظورات الاكراهية تترافق مع احجامات عظيمة ، وتقييدات للحياة مثل المحظورات التابوية . إلا أن قسياً منها يحكن إلغاؤه عن طريق القيام ببعض التعبرفات ، التي يتوجب القيام بها ، والتي لها طابع الاكراه - تصرفات اكراهية ، والتي لا شك بطبيعتها كتفكير ، كنوبة ، كاجراءات دفاعية وتطهير . أكثر هذه التصرفات الاكراهية شيوعاً هو النسل بالماء (إكراه الغسل) . جذه الطريقة بمكن التعويض أيضاً عن قسم من للحظورات التابوية ، أو بالأحرى يمكن أد يُسوى انتهاكها بمثل هذه والعلقوس ، والتطهير بالماء هو المغضل هذا أيضاً .

لنوجز الآن ، في أي نقاط يتجل على أوضح وجه التطابق بين العادات التابوية وأعراض العصاب الاكراهي : (١) في عدم تبرير الأوامر . (٢) في تحصينها بواسطة اضطرار جوانسي . (٣) في قابليتها للانزياح وفي خطىر العدوى عن طريق الشيء المعظور . (٤) في التسبب بنصرفات طقوسية ، بفروض تتأتى عن المعظورات .

<sup>(</sup>و) هم السكان الأصليون لميوزلاندا . من أصل بوليتيزي .

Frazer, The Golden Bough, II, Taboo and the Penis of the Soul, 1911, p. 136 (4)

إلا أن التناريح السريري والاوالية النصية لحالات المرص الاكراهي أصبحا معلومين لدينا من خلال التحليل النفسي . أما التاريح السريري فيظهر في حالة عوذجية من خلوف اللمس كها يلي : في البداية ، في زمن الطفولة المبكر جداً ظهرت لذة لمس قوية ، كان هدفها أكثر تخصيصاً بكثير عا يميل المزه إلى توقعه ، وسرعان ما وقف في مواحهة هذه الللة حظر من الحارج ، حال دون تحقيق هذا اللمس بالتحديد ١٠٠٠ ، وقد لاتي هذا الحظر قبولا ، ذلك لانه استند إلى قوى دائعلية عظيمة ١٠١٠ ، قتبين أنه أقوى من الدافع الذي أراد أن يتجل في اللمس ، عبر أن التكوين النفسي البدائي للطفل لم يسمع للحظر بأن يلغي الدافع ، فكان كل مؤ دى الحظر أن يدمر الدافع . للمقال لم يسمع للحظر بأن يلغي الدافع ، فكان كل مؤ دى الحظر أن يدمر الدافع . للذة اللمس ، وأن يتفيه إلى اللاشعور ، كلاهها ، الحظر والدافع ، بقيا موجودين ؛ الدافع ينفد إلى الشعور وإلى التحقق ، لقد خُلقت حالة غم عسوسة ، خُلق تثبت نفسي ، ومن الذراع المتواصل بين الحظر والدافع يُشتق كل ما يلى ذلك .

إن الطابع الرئيسي للكوكبة(ز) النفسانية المثبتة بهذاالشكل يتجل فيا يمكن تسميته السلوك الازدواجي للفرد تجاه الموضوع الواحد ، بل تجاه التصرف الواحد معه . فالفرد المعني يريد دائيا من جديد القيام بهذا التصرف ... اي اللمس ـ ويشمئز منه في ذات الوقت . لكن التناقض بين كلا التيارين لايكن تسويته بصورة مباشرة ، لانها متموضعين في الحياة النفسية بحيث لايمكن ان يتصادما . فالحظر حاضر في الشعور ، اما لذة اللمس فتستمر في اللاشعور ، دون ان يعرف الشخص المني شيئا منها . ولولا وجود هذا الجانب النفسائي ، لما امكن هذه الازدواجية ان تستمر طويلا ، ولا امكن الوصول الى مثل هذه العواقب .

في التاريخ السريري للحالة اكدنا على انغراس الحظر في سن الطفولة المبكرة هو

<sup>(</sup>١٠) كلا الاثنين ، اللَّقَة والحَظر ، متَعَلَقَانَ بِلْمَسَ الأعضاء البِلْنَسِيَّة لَذَاتَ الشخص للعني ،

<sup>(</sup>١١) يستند إلى الصلة التي تربط الشخص المعني بالأشخاص المعيوبين الذين صدر منهم هذا الحظر .

<sup>(</sup>ز) كوكيه Consiellation والمني هنا جنزي .

الامر الحاسم . فيا بعدتقوم بهذا الدور إوالية الكبت في هذه المرحلة من العمر . ونتيجة الكبت الخاصل ، المرتبط بالنسيان ـ الوهل (ح)... تيقيدواقع الحظر الذي اصبح موعياً ، عير معروفة ويتحتم ان تفشل جميع المحلولات لأستعادته فعنيا ، أذ ان هلُّه المحاولات لاتجد الثغرة التي تنفذ منها . ويصود الفضل في قوة الحظر ـ طابعه الاكراهي .. بالفسط الى صلته بصنوه اللاشموري المتمشل في اللـنـة المتخفية غـير المكبوحة ، اي الى صلته بضرورة داخلية تفتقد الى الادراك الواعى . وتعكس قابلية الحفظر للانتقال وامكانيته للامتذاد الحدث الذي يجري للفة اللاشعورية ، والذي يكون ميسرا في الظروف النفسانية للاشعور . ان لذة الدافع تنزاح بشكل متواصل ، كي تفلت من الطوق البذي تجسد نفسهسا فيه ، وتسعسى لأيجساد بدائسل عن المثيء المحظور .. مواضيع بديلة وتصرفات بديلة . لذلك ينتقل الحظر ايضا ويمتد الى اهداف جديدة للماطفة المستنكرة . وكل اندفاعة جديدة من قبل الليبيدو الكبوت يردعليها الحظر بتشديد جديد . وهذا الردع المتبادل لكلا القوتين المتصارعتين يخلن حاجة للتفريغ ، للتخفيف من التوتر السائد ، حيث بمكن للمرء من خلال هذه الحاجة ان يتعرف الى بواعث التصرفات الاكراهية . هذه الحلول الوسطية نجدها بوضوح في حالة العصاب ، فهناك من جهة شواهد على الندم ، مساعى لِلتكفير وماشابه ، لكن من جهة اخرى في نفس الوقت تصرفات بديلة تعوض الدائم عن الشي " للحظور . ثمة قانون في المرض العصابي ، وهو أن هذه التصرفات الأكراهية تقوم أكثر فأكثر بخلعة الدافع وتقترب أكثر فأكثر من التصرف المحظور أصلا .

لنقم الان بمحاولة التعامل مع التابو وكانه من نفس طبيعة الحيظر الاكراهي لذى مرضانا . وليكن واضحاً لنا منذ البداية ، ان الكثير من المحيظورات التابوية ، التي يجب أن نرصدها ، هو من النوع الثانوي والمنزاح والمحور ، ويجب أن نكون راصير بالقاء بعض الضوء على أكثر المحظورات التابوية أصالة وأهبية . كما يجب أن يكون واضحاً ، ان الاختلافات في حالة المتوحش والعصابي يجوز أن تكون هامة للبرجة تكمي

 <sup>(</sup>ح) الوادل Animesic مو فقدان الذاكرة الكلي أو فيفزني . نتيجة ظروف مضوية أو صراح مصابي .
 انظر : موسوعة علم التفس والتحليل التفسي ، دار المونة ، بيريات ١٩٧٨ .

لاستبعاد التطابق التام ، وللمعيلولة دون النظر الى الواحد منهيا وكأس صورة طبيق الاصل عن الاخر .

بمدئذ يكون أول مانقوله ، إنه لامعنى لان نسأل المتوحشين عن البواعث الحقيقية لمحظور أتهم ، عن اصل التابو . اذ يجب ، حسب افتراضنا ، ان لا يكونوا قادرين عل اعلامنا باي شيء عن ذلك ، بسبب ان هذه البواعث ، غير موعاة ، من قبلهم . الا انشأ ، استرشادا بالمحظمورات الاكراهية ، نصيغ تأريخ التابسوكيا يلي: التابوات هي معظورات قديمة ، فرضت ذات يوم من الخارج على جيل من الناس البدائيين ، هذا يعني بالطبع انه جرى التشديد عليها بالعنف من قبل الجيل السابق. وقد اصابت هذه المحظورات نشاطات كان الميل اليها شديدا . ثم حافظت عل نفسها من جيل الى جيل ، ربما فقط بحكم التقاليد من خلال السلطة العائلية والاجتاعية . وربما أيضًا ، وانتظمت، المحظورات المذكورة في انظمة لاحقة بأعتبارهـا قطعـة من الـمُلك النفسي الموروث . ومن يقدر بالنسبة لموضوع بحثنا هنا بالذات ان يقسرر ، ماإذا كانت أمثال هذه و الافكار الفطرية ، موجودة ، وما إذا كانت قد تسببت لوحدها أو بالاشتراك مع التربية في تثبيت التابو ؟ لكن ، يتبينٌ من التمسك بالتابو أن اللذة الاصلية المتمثلة بالقيام بما هو عمظور ما زالت مستمرة للي الشعوب البدائية . لديهم اذن موقف ازدواجي تجاه عظوراتهم التابوية . ففي لاشعورهم ليس هناك ماهو أحب إليهم من انتهاك هذه المعظورات ، إلا أنهم يتخوفون من ذلك . وهم لا يتخوفون منه إلا لأنهم يرغبون به ، والحوف أقوى من الللة . بالاضافة إلى أن الللة لذي كل فرد من الشعب من لاشعورية كيا هو الأمر لذي العصلين. .

ان أقدم واهم المحظورات التابوية هما القانونان الاساسيان للطوطمية : عدم قتل الحيوان الطوطمي وتجنب الاتصال الجنبي مع ابناء الطوطم من الجنس الاخر .

يغترض اذن ان هذين هما اقدم شهوات البشر . ونحن لانستطيع ان نفهم هذا وبالتالي لا نستطيع أن نفهم هذا وبالتالي لا نستطيع أن تختير صحة المتراضنا بهذه الامثلة ، طللا ان معنى ومصدر النظام الطوطمي مجهولان الى هذه الدرجة بالنسبة لئا . الا ان من يعرف نتائج الابحاث التحليل ـ نفسية على الفرد الانساني ، سوف يتنبه من خلال نص هذين التابوين ومن

خلال التقائهيا ، الى شي معين تماما ، وهو مايعتبره المحللون التفسيون بانبه نقطة التلاقي في الحياة الرضائبية الطفولية ومن ثم بانه نواة العصاب ١٠٠٠

ماعدًا ذلك من الطواهر التابوية المتنوعة ، التي قادت الى عداولات التعسنيف للذكورة سابقا ، يلتام بالنسبة لنا الى وحدة واحدة على الشكل التالي : اساس التابو هو فعل محظور ، يوجد ميل شديد اليه في اللاشعور .

نحن تعلم ، دون أن نفهم ، أن من يقوم بللحظور ، من ينتهكه ، يصير هو نفسه تابواً . لكن ، كيف نوفق بين هذه الحقيقة والحقيقة الاخرى القائلة ان التابو لايتلبس فقيط الاسخاص البلين اقترفوا المحظور ، بل أيضاً الاشخاص البلين يتواجلون في حالات خاصة ، ويلتبس الحالات نفسها والاشياء غير الشخصية ؟ فكم هي خاصية خطيرة ، تلك التي تبقي على حالها في ختلف هذه الظروف ؟ انها هذه ولاشيء غيرها : الاهلية لاثارة ازدواجية الانسان وابقاعه في الغواية ، بان ينتهلك الحفظر .

والانسان الذي انتهك تابوا ، يصير هو نفسه تابوا ، لانه يملك الاهلية الخطيرة لاغراء الاخرين باتباع مثاله . انه يوقظ حسدا ، فلياذا يسمح له بفعل ماهو محظور على الاخرين ؟ هواذن معد بالفعل ، بقدر ما يعدي كل مثال لأن يُقلد ، ولذلك يجب أن يجرى تجنبه هو الأخر

بيد أن الانسان قد لا يكون قد انتهك تابواً ، ويمكن مع ذلك أن يكون بعسورة دائمة أو مؤقتة تابواً ، بسبب أنه يتواجد في وضع مؤهل لأن يثير الشهوات المحظورة لذي الأخرين ، لأن يوقعظ نزاع الازدواجية فيهسم . وأغلب المكانسات الاستثنائية والاوضاع الاستثنائية هي من هذه الشاكلة ولذيها قوة خطيرة . الملك والزهيم يشيران الحسد على امتيازاتهها . فلربما رغب كل واحد أن يكون ملكاً . الميت والمولود الجديد والمراة في أوضاع التوجع يستثيرون الأخرين بعجزهم ، كذلك الفرد الذي أصبح لتوه

<sup>(22)</sup> انظر الدراسة الرابعة من هذا الكتاب .

ناضجاً جنسياً يثير من خلال متعته الجديدة الواعدة . لذلك فجميع هؤ لاء الأشخاص وجيع هذه الحالات هي تابو ، لأنه لا يجوز الانسياق وراء الغواية .

الان ، نحن نفهم ، لماذا يمكن لقوى المانا لدى أشخاص محتلفين أن تتباعد عن بعضها وأن تلغي تعضهها جزئياً . فتابو الملك قوي جداً بالنسبة لفرد من رعيته ، لأن الفارق الاجهاعي بينهها كبير جداً . غير أن الوزير يمكن أن يقوم بدور الموسيط غير الفسار بينهها . هذا يعني مترجماً من لغة التابو الى السيكولوجيا العادية العامي ، الذي ينهيب الغواية العظيمة التي يهيئها له الهاس مع الملك ، يمكن مثلاً أن بتحمل الاتصال بالموظف الذي لا مجتاج العامي لأن محسده الى تلك الدرجة والذي ربما يبدو أن مكانته يمكن أن يصل اليها هذا العلمي . والوزير يمكن أن يخفف من حسده للملك ، آخذاً بعين الاعتبار السلطة الممنوحة له شخصياً . وهكذا ، فان الفروق الفشيلة نسبياً في القوة السحرية المؤدية الى الغواية أقل مدعاة إلى التخوف من الفروق الكبيرة جداً .

كذلك من الواضح ، كيف أن انتهاك عظورات معينة يعني خطراً اجهاعياً ، يوجب العقاب أو الكفارة من قبل جميع أعصاء المجتمع ، إذا لم يرد لهذا الانتهاك أن يضر بالجميع . وهذا الحنطر قائم فعالاً ، فيا لو استبدلنا الشهوات اللاشعورية بالانفعالات الموعية . هو قائم في امكانية التقليد الذي سرعان ما سيؤ دي بالمجتمع إلى الانحلال . وإذا لم ينتقم الآخرون لهذا الانتهاك ، فسوف يفعلنون إلى أنهم يريدون أن يفعلوا ما فعله للسيء .

ولا يجوز أن ينهشنا ، أن اللمس لدى الحظر التابوي يلعب دوراً مشابهاً للخوف من اللمس (ي) ولدى المصابي ، مع أن المنى السري للمظر لدى التابو يستحيل أن يكون بتلك الخصوصية التي لدى العصاب . اللمس هو البداية لأي تسلط ، لأية عاولة من أجل استخدام شخص أو شيء .

لقد ترجمنا القوة السارية الكامنة في التابـو بأنهـا الأهلية المؤدية الى الغـواية ، الأهلية للثيرة للتقليد . على هذا يبدو غير صحيح ، أن قدرة التابو على العدوى تتجل

<sup>(</sup>ي) فِي الأصل delire . ouscher

قبل كل شيء في الانتقال إلى الأشياء التي بذلك تصبح نفسها حاملة للتابع.

وتعكس هذه الناقلية لدى التابو نزوع الدافع اللاشعوري ، وهو نزوع ثبت وجوده لدى العصاب ، إلى أن ينزاح بطرق التداعي إلى مواضيع جديدة دائماً . بذلك يلفت نظرنا أن القوة السحرية الحطيرة وللهاناء تطابقها قدرتان أكثر واقعية : أهلية تذكير الناس برغباتهم المحظورة ، والأهم من ذلك ظاهرياً ، أهلية اغواء الناس على انتهاك الحفظر خدمة لهذه الرغبات . إلا أن كلا الانجازين يلتقيان في واحد وحيد ، إذا سلمنا بأنه تنطبق على الحياة النفسية البدائية المقولة المتضمنة بأن إللوة ذكر الفعل المحظور تقترن بإيقاظ النزوع إلى القيام به . عند تذي يتطابق ثانية التذكر والاضواء . وعلى المرء أن يعترف أن مثان الانسان ، الذي انتهك حظراً ، عندما يصوي إنساناً أخر بتعس الفعل ، يجعل عدم الرضوخ للحظر يتشر كالعدوى ، مثلها ينتقل التابو من شخص الى شيء ومن هذا الشيء إلى غيره .

وإذا كان عكناً تسوية انتهاك التابو بالتكفير أو التوبة ، الأمر الذي يمني التنازل عن متاع أو حرية ، فانه بذلك يقوم الدليل على أن اتباع تعليات التابو هو نفسه تنازل عن شيء كان المرء يرغبه بشدة . فالتخلي عن تنازل ما يجل محله تسازل في موضع آخر . وبالنسبة لطقس التابو سوف نستتسج من ذلك ، أن التوبة أكشر أصالة من التطهير .

لنوجز الآن ، أي فهم للتابو توصلنا إليه من خلال عائلته مع الحظر الاكراهي لدى العصابي : التابو هو حظر عريق في القدم مفر وض من الخارج (من قبل سلطة) وموجه ضد أقوى شهوات البشر . الللة في انتهاكه تستمر في لا شعورهم ، والبشر اللين يخضعون للتابو لديهم موقف ازدواجي تجاه موضوع التابو. وتعود القوة السحرية المنسوبة للتابو الى القدرة على إغواء البشر ، هي تسلك سلوك العاوئ ، لأن للشال معلى ، ولأن الشهوات للحظورة تنزاح في اللاشعور إلى أشياء أخرى عن وبما أن التكفير عن الانتهاك يتم بالتنازل ، فإن هذا ليبرهن على أن اتباع التابو يقوم في أساسه حلى التنازل .

مريد الآن أن نعلم ، بأية قيمة نعود علينا مسلواتنا للتابو بالعصاب الاكراهي وتصورنا له استناداً إلى هذه المقارنة . من الواضح أن قيمة كهذه لا وجود لها ، إلا إذا كان يتبح فهماً للتابو أفصل من كان تصورنا يقدم فائدة لا تتأتى بطريقة أخرى . إلا إذا كان يتبح فهماً للتابو أفصل من أية طريقة ممكنة أحرى . ربحا كتا ميالين للتأكيد ، بأننا قد قدمننا فها سبق البرهان المعلوب على فائدة طريقتناً ، إنما علينا أن ندعه هذا البرهان ، بأن نتابع تعسير المحظورات والتقاليد التابوية بالتعصيل .

عبر أننا نجد أمامنا طريقاً أخرى أيصاً . يمكن أن نقوم بالبحث عها إذا لم يكن قسم من الاستناجات قسم من الانورسات التي عيمناها من العساب على النابو . أو قسم من الاستناجات بالتي توصلنا اليها . ممكناً إثباته مباشرة من خلال ظواهر النابو . ليس علينا إلا أن نقرر عها نريد البحث . إن الزعم سول أصل النابو ، بأنه يمحدر من عظورات عريمة القدم ، مغروضة منذ القدم من الحارج ، هو زعم ينأى عن البرهال . يحن إذن أقرب إلى ألسمي للتحقق من الظروف النفسائية للنابو ، التي كنا قد تمرفنا عليها لدى عصاب الاكراه . كيف توصلنا لدى العصاب إلى معرفة هذه العوامل النفسية ؟ .. من خلال الدواسة التحليلية للإعراض ، وللتصرفات الاكراهية في المقام الأول ، للإجراءات الدفاعية والفروض الاكراهية . وقد وجدنا فيها أفضل الأولة على انحدارها من الفعالات أو ميول ازدواجية ، حيث أنها إما توافق الرغبة والرغبة المفسادة في نفس افتعالات أو ميول ازدواجية ، حيث أنها إما توافق الرغبة والرغبة المفسادة في نفس الوقت ، أو تقف بشكل أرجح في خدمة واحد من كلا الميلين المتعارضين . وإذا أمكن متغاربة ، أو اذا اكتشفنا في هذه التعاليم النابوية أيضاً ، عن سيطرة ميول متغاربة ، أو اذا اكتشفنا في هذه التعاليم المهض الذي يعبر كالتصرفات الاكراهية في انواحد عن كلا الميلين المتعارضين ، عندقذ سيكون التعاليق النفسائي بين النابو والمعمل الاكراهي مؤكذاً في القسم الأهم تقريباً .

إن الحظرين التابوين الأساسيين بهيا ، كيا ذكرنا من قبل ، يستعصبان على تحليلنا بسبب انتائهيا إلى الطوطمية . وهناك قسم آخر من التعليات التابوية من أصل ثانوي ولا يمكن الاستفادة منه لغرضنا . لقد صار التابولدي الشعوب المعنية الشكل

العام للتشريع ودخل في خدمة الميول الاجتاعية التي هي بالتأكيد اكثر حداثة من التابو نفسه ، كيا على سبيل المثال التابوات المفروضة من قبل الزعياء والكهنة من اجل ضيان ملكيتهم وامتيازاتهم . مع ذلك تبقى مجموعة كبيرة من التعليات التي يكن للراستنا أن تتناولها . من هذه أخص بالذكر التابوات المقرونة أ) بالاعداء ، ب) بالرعياء ، ج) بالأموات . وسوف أقتبس المواد التي سأعالجها من المجموعة المتنازة لدى فريزر في مؤلفه الضخم والغصن اللهبي، (ك)(١٠٠) .

# آ) معاملة الأعداء

إذا كنا ميالين لأن نسب إلى الأقوام المتوحشة ونصف المتوحشة فظاعة لاحد لما غياد أعدائهم ، فسوف نظلع ببالغ الاهتام ، على أن قتل انسان لدى هؤ لاء أيضاً يتضي باتباع سلسلة من التعليات التي تخضع للتقاليد التابوية . ويمكن أن تعسنف هله التعليات بسهولة في أربع مجموعات ، فهي تتطلب ١) مصالحة العدو المقتول ٢٤) تقييدات في القتل ، ٤) إجراءات طقوسية تقييدات في القتل ، ٤) إجراءات طقوسية معينة . إننا في الواقع لا نستطيع أن نبت فها إذا كانت هذه التقاليد التابوية عامة الانتشار لدى هذه الأقوام أم أنها تعبر عن حالات فردية ، وذلك بسبب نقص المعلومات المتوفرة لدينا من جهة ، وبسبب كون الأمر سيان بالنسبة لما نبتغيه هنا من جهة أخرى . مل كل يصبح أن نفترض ، أن الأمر يدول حول تقاليد واسعة الانتشار ، وليس حول أستثناءات منفردة .

في جزيرة تيمور تحظى تقاليد المصالحة ، بعد أن تعود زمرة المحاربين المغافرة بالرؤ وس للأعداء المقهورين ، بأهمية خاصة ، لأن قائد الحملة يخضع فوق هذا الى تقييدات صعبة (انظر أدناه). «عند الدخول الاستعراضي للمحاربين ثقدم الأضحيات

The golden bough : راك) في الأصل

من أجل مصالحة أرواح الأعداد ، وإلا فان مكروهاً ينتظر المحاربين . فيتسام جفسل رقص وغناء ، يجري فيه ندنب العدو المقتول ويطلب منه السياح : دلا تنفسب منا ،

لأن رأسك عندنا هنا . لو لم يكن الحظمعنا ، فلربما كانت رؤ وسنا الآن معلقة في قريتك . لقد أحضرنا لك أضحية . الآن يمكن لروحك أن تكون راضية وأن تدعنا في سلام . لماذا كنت عدواً لنا ؟ ألم يكن أفضل لو بقينا أصدقاء ؟ عند ذاك ما كان دمك قد سُفك وما كان رأسك قد قُطع، (١١٠) .

أتوام أخرى وجدت وسيلة لتجعل من الأعداء السابقين أصدقاء وحراساً وحماة بعد موتهم . يتمثل ذلك بالمعاملة اللطيفة للرؤ وس للقطوعة ، كيا يشتهر عن بعض القبائل المتوحشة في بورتيو. وإذا جلب داياك البحر في ساراواك من أحسس غزواتهم رأساً إلى البلد ، فإن هذا الرأس يعامل لشهور بأحل الملاطفات ويخاطب بألطف الأسهاء التي تحتويها لغتهم . وأفضل اللقيات من وجباتهم توضع في فمه ، الأكلات العليبة والدعان . ويوجونه مراراً لأن يكره أصدقاءه السابقين وأن يهب حبه لمضيفيه الجدد ، إذ أنه صار الآن واحداً منهم . إن المره سيقم في مغالطة كبيرة ، لوظن أن لهذه المعاملة الشنيعة في نظرنا نصيب من السخرية (10 أله ...)

ولدى العديد من القبائل المتوحشة في أمريكا الشيالية يلفت انتباه المراقبين الحداد على العدو المقتول والمسلوخ رأسه . فعندما كان فرد من الكوكتاف يقتل عدواً ، فانه كان يبدأ حداداً يدوم عدة شهور ، يخضع خلالها الى تقييدات صعبة . وهكذا أيضاً كان حداد هنود الداكوتا الحمر . ويذكر أحد الثقاة ، أنه عندما كان الاوسافيون

<sup>(</sup>١٤) قريزر ، الصدر اللَّكور ، ص١٦٦ .

<sup>(15)</sup> Frazer, Adomis, Anis, Osiris, P. 248- 1907. Hugh low, Sarawak, London 1848 مناذ منا

يحدون على قنيل منهم ، فانهم كانوا يحدون بعدلـذ على العـدو ، كيا لو أنه كان صديقاً ١٠١٠ .

وقبل أن نتحول إلى الصنوف الاخرى من التقاليد التابوية في معاملة الاعداء ، علينا أن نبدي رأينا بانتقاد معقول . سوف يعترض علينا البعض مع فريزر وآخرين ، بأن دوافع تعليات المصالحة هذه بسيطة ولا علاقة لها به والازدواجية، فهؤلاء الاقوام بيبمن عليهم خوف خرافي من أرواح الفتل . وهو خوف لم يكن غريباً عن القرون الوسطى ، وقد قدمه الدرامي الانكليزي العظيم على المسرح في صورة هلوسات مكبث وريتشارد الثالث . من هذا الاعتقاد الحرافي تُشتق منطقياً جميع تعليات المصالحة وكذلك التقييدات والتكفيرات التي سنناقشها فيا بعد . ويتدعم هذا الرأي بالعلقوس المتجمعة في المجموعة الرابعة من التعليات ، التي لا يكن فهمها الا أنها بأنها مساع لطرد أرواح الفتل التي تلاحق القاتلين ". وعما يزيد الطبين بلية ، أن المتوحشين لطرد أرواح الفتل التي تلاحق القاتلين ". وعما يزيد الطبين بلية ، أن المتوحشين يعترفون مباشرة بخوفهم من أرواح الاعداء المقتولين ويعيدون التقاليد التابوية المذكورة إلى هذا الحوف .

هذا الاعتراض مقبول قعلاً . ولو كان كافياً أيضاً ، لو فرنا على نصنا بطيبة خاطر مشقة محاولة التفسير . سوف نؤجل مناقشة هذا الاعتبراض إلى ما بعد ، ونكتمي الان للرد عليه بعرص وجهة النظر المنبقة عن اقتراحات المناقشات السابقة للتابو : نستنتج من كل هذه التعليات ، أن في سلوكهم تجاه الاعداء تكمن انفعالات الحرى غير تلك الانفعالات العدائية البحتة . نلحظ فيها تعبيرات عن الندم ، وعس تقدير العدو، وتأنيب الصمير لقتله . يبدو لنا، كيا لو أن وصية : لاتقتل ! التي لانجور أن يمر انتهاكها دون قصاص ، حية في نفوس هؤ لاء المتوحشين ، بزمن طويل قبل أية شريعة جرى تلقيها من يدي إله .

لنعد الان إلى الاصناف الأخرى من التعليات التابوية . إن تقييدات القائل

<sup>(</sup>۱۹) بج . و . دورساي . لدي قريزر . . . تابو - ص ۱۸۱ .

<sup>(</sup>١٧) فريزر ــ تابو . . . ص ١٨١ . - وما يعلها. هذه الطفوس في الضرب على السندوع والصراخ والزعرة واحداث الصوصاء يواسطة بعض الأدوات الحق أعزه -

المنتصر بالغة الوفرة وجادة غالباً . في تيمور (انظر تقاليد المصالحة أعلاه) لا يجوز لقائد الغزوة العودة إلى البيت دون قيد أو شرط أم بل يقام له كوخ خاص ، يمضي فيه شهرين منها تعليات تطهيرية عتلفة . خلال هذه الفترة لا يحق له أن يرى امرأته ، كيا لا يحق له أن يأكل بنفسه ، بل إن شخصاً آخر يزقه الطعام في فصه ١٠٠٠ ـ لدى بعض قبائل الدانياك يتوجب على العائدين من غزوة مظفرة أن يبقوا طوال أيام عديدة معزولين ، وأن يتنعوا عن تناول بعض الأطعمة ، ولا يجوز لهم لمس الطعام ، وعليهم البقاء بعيدين عن نسائهم . - في لوغيا وهي جزيرة قرب غينيا الجديدة ، يتحبس الرجال الذين قتلوا أغداء أو شاركوا في القتال في يبوئهم لملة أسبوع ، ويتجنبون أي اتصال مع ذوجاتهم وأصلاقائهم ، ولا يلمسون المواد الغذائية بأيديهم، ويتناولون فقط طعاماً نباتياً يحصر والمحة دم الفتل ، وإلا قانهم سيمرضون ويموثون . ـ لدى قبيلة التواريبي أو الموتوموتر رائحة دم الفتل ، وإلا قانهم سيمرضون ويموثون . ـ لدى قبيلة التواريبي أو الموتوموتر في غينيا الجديلية لا يحق للرجل الذي قتل رجلاً آخر أن يقترب من امرأته ، ولا أن يلمس الطعام بأصابعه ، بل يطعمه أشخاص آخرون بأغذية خاصة . وهذا يدوم الى المللة التالية .

ساكف عن البراد كامسل الحمالات المذكورة لدى فريز رعن تقبيدات القتلسة الطافرين ، وانعص بالذكر تلك الأمثلة التي يلفت النظر فيها الطابع التابوي ، أو تلك التي يظهر فيها التقييد مرتبطاً مع التكفير والتطهير والطقوس .

لذى الموتومبو في غينينا الجديدة الألمانية يعدير كل من قتل عدواً نجساً ، ونفس العبارة تطلق على النساء اثناء الحيض والنفاس . ولا يجوز للقاتل لفترة طويلة أن يغادر مسزول الرجال ، في حين أن أبناء قريته يجتمعون حوله ويحتفلون بانتصاره بالاناشيد والرقصات . كما لا يجوز له أن يمس أحداً ، ولا حتى امرأته وأولاده ، فإذا فعل ذلك ، أصيبوا بقروحات . بعد ثل يصير القائل طاهراً بالتغسيلات وبعلقوس أخرى ،

S. Mueller, Reiten en : نقلاً عن ، ١٦٦ مريزر ، تأيو ، ص١٦٦). Onderzoekingen in den Indischen Archipel, Amonterdam 1857.

لذى الناتشيز في أمريكا الشيالية كان المحاربون الأحداث، اللين اقتصوا لأول مرة جلدة رأس ، مضطرين لأن يتبعوا منة ستة أشهر تقشفات معينة . فيا كان يحق لهم النوم عند نسائهم ، ولا أكل اللحم ، وما كانوا يتناولون من الغلاء سوى السملك وهريسة الذرة . وافا قتل أحد الشوكتاليين عدواً وسلخ جلدة رأسه ، بدأ بالنسبة له شهر من الحداد ، لا يجوز له أثنامه أن يسرح شعره . وافا حكّه رأسه، لا يجوز له أن يحرح شعره . وافا حكّه رأسه، لا يجوز له أن عكا صغيراً .

وإذا قتل هندي أحر من البيا واحداً من الأبائش فعليه أن يخضع لعلقوس قاسية من التطهير والتكفير . وخلال ست عشر يوماً من الصيام لا يجوز له أن يلمس أجاً أو ملحاً ، ولا النظر الى نار ملتهية ، ولا التحدث الى أي انسان . يعيش وحيداً في الغابة ، تخدمه امرأة عجوز ، تحضر له الكفاف من الطعام ، ويستحم في أقرب نهر ، ويحمل على رأسه .. كعلامة للحداد .. كبتولة من الطين . وفي اليوم السابع عشر يجري من ثم الاحتفال العام بتطهيره مع أسلحته . ولما كان هنود البيا يأتخذون المقابو على محمل الجد أكثر بكثير من أعدائهم ، ولا يؤجلون كهؤ لاء التكفير والتطهير الى ما بعد انتهاء المتال ، فان نشاطهم الحربي تأثر كثيراً بتشدهم الاعرافي هذا ، أو بتقواهم هذه ، إن صح التعبير . قبالرغم من شجاعتهم النادرة ، ثبت أنهم حلفاء غير مرضيين للامريكان في حربهم ضد الأباش .

مها تكن تفاصيل وتنوعات طقوس التكفير والتعلّهير بعد قتل العدو مهمة للنظرة السابرة المتحمقة ، فانني سوف أقطع الحديث فيها ، لانها لا تقدم لنا وجهات نظر جديدة . لعلني أذكر فقط ، أن العزل المؤقت أو الدائم للسياف المحترف ، الأمر الذي ما زال قائماً حتى أيامنا هذه ، له صلة بذلك . ومكانة والفرايان في المجتمع القروسطي يتبح بالفعل تكوين تصور جيد عن وتابوه المتوحشين (١٠)

في التفسير الدارج لجميع هذه التعليات في المصالحة والتقييد والتكفير والتطهير

<sup>(</sup>١٩) حول هذه الأمثلة النظر : قريزر ، تابو ، ص١٦٥ -١٩٠٠

بحرَيُ التوفيق بن مبدأين : الاول هو امتداد التاسو من المبت على كل ما بجت إليه بصلة . والثاني هو الحوف من روح الفتيل . ولا يقال . كما يصحب الإيساج . أية طريقة يجب أن يُوفق بين هذين الحامير من أحل تفسير الطقوس ، هل ينظر إليهما منفس الاهمية . وهل أحدهما هو الرئيسي والاخر هو الثانوي ، وأيهما هذا أو ذاك . مللقابل شددنح عل وحدوية رؤيتنا ، عندما نشتق جميع هذه التعليات من ازدواحية الانهمالات العاطعية تجاه العدو .

## بح تابو الحكام

يمكم سلوك الاقوام البدائية تجاه زعائهم وملوكهم وكهنتهم مبدأان أساسيان ، يبدو انها يكملان بعضها أكثر مما يتناقضان: على المرء أن يتقبهم، وأن يقبهم ("". يبدو انها يحدث عبر العليد من التعليات التابوية . لقد أصبح معلوماً للبينا ، لماذا على المرء أن يتقي الحكام : لانهم يحملون تلك القوة السحرية الغامضة والخطيرة التي تنتقل بالسلمس مثل الشحنة الكهربائية وتجلب الموت والمسادلمن لا تحميهم شحنة مشابهة ، بناء عليه يتجنب المره أي تلامس مباشر أو عيرمباشر مع القداسة الخطيرة ؛ وقد أوجد ، حيثها لم يستطع تجنب التلامس ، طقوساً للفع المواقب المخيفة . النوبا في شرق افريقيا مثلاً يعتقدون بأن موتهم عتوم إذا طرفوا بيت ملكهم الكاهن ، إلا أنهم يجيدون عن الخطر ، إذا عروا كتفهم الأيسر عند الدخول وجعلوا لللك يمسه بيده . بذلك نصل إلى ما هو ملفت للنظر : قلمس الملك يصبح هو الباري والحامي من المخاطر التي تأتت عن لمس الملك ، إلا أن الأمر يدور هنا حول القوة البارية للمس المستهدف من تأس المره له ، الأمر يدور حول التضاد بين قبل الملك ، بعكس الخطر الناجم من لمس المره له ، الأمر يدور حول التضاد بين الإعابية والسلبية تجاه الملك .

<sup>(&</sup>quot;0) Facer, Fabou, P. 131, aftermist not only guarded, he must also beginning against-

وإذا كان موضوعنا هو التأثير الشافي للمس الملوكي ، فاتنا لا نحتاج لأن نغتش عن أمثلة لدى المتوحشين . فالملوك في انكلترا مارسوا ، في أزمنة غير بعيدة عنا محده المقوة على السل المنفاوي ، ولذلك سمي دداه الملوك الولم تزهد الملكة اليرابيت بهله النتفة من امتيازاتها الملوكية ، كها لم يزهد بها أي من خلمائها . يقال ، إن شارل التنفي من امتيازاتها الملوكية ، كها لم يزهد بها أي من خلمائها . يقال ، إن شارل الثاني الأول أبراً في عام ١٦٣٣ مئة مريض بلمسة واحدة . وفي ظل ابنه العاسد شارل الثاني لاقت الأبراءات الملوكية للمسلولين لتفاوياً بعد القضاء على الثورة الانكليزية الكبرى عصرها الذهبي .

ويقال ، إن هذا الملك قد لمس خلال فترة حكمه مئة الف من المسلولين لتفاوياً . إذ ذاك كان ازدحام الساعين للشفاء كبيراً لفرجة أنه في إحدى المرات لقي سئة أوسبعة منهم ، بدل الشفاء ، حتفهم بين الأقدام . أما الوهراني الشكاك فيلهلم التلاث ، الذي أصبح ملكاً على انكلترا بعد طرد الستوارتيين ، فقد امتسع عن ممارسة هذا النبي أصبح ملكاً على انكلترا بعد طرد الستوارتيين ، فقد امتسع عن ممارسة هذا السحر . والمرة الوحيلة ، التي استجاب فيها لمثل هذا اللمس ، قام به مردهاً : والله يعطيك العافية والعقل و (١٠٠٠) .

ولمل الخبر التالي يقدم شاهداً على المفعول المنف اللمس الذي يصبح المره به ، ولو بشكل غبر مقصود ، ايجابياً ضد الملك أو ما يحت إليه بصلة ، ترك مرة أجد الزعياء الكبار بقايا وجبة غذائه على الطسريق ، مر من ذلك المكان عبد ، وهبو غلام قوي جائع ، فرأى فصلة الطعام ، فأقبل عليها يريد التهامها ، وما كاديتنهي من ذلك حتى أخبره أحدهم مذهوراً ، بأن ما أكله كان وجبة عداء المزعيم ، وعلى الرعمم من أن الغلام كان عارباً قوياً شجاعاً ، فانه ما إن سمع بالحير ، حتى أنهار وانتابته تشنجات المنبعة ، ومات عند مغيب شمس اليوم التالي الله . أكلت أمنوأة من المقوري بعض الثيار ، ثم علمت أن مصدر هذه الثيار مكان عرم ، فصرخت ، بأن روح المزعيم المؤمر ، ثم علمت أن مصدر هذه الثيار مكان عرم ، فصرخت ، بأن روح المزعيم

(22) Old New Zenland, by a Pakelia Maori (London 1884)

دل) في الأصل "The King's Evily: دل) في الأصل "The King's Evily: دل)

لَلْنَى غَرِيزُر . الْتَأْبُق ، حَي ١٣٥

الذي حقرته ، ستميتها حتاً ، حدث هذا عصراً ، وفي الساعة الثانية عشرة من اليوم التالي ماتت المرأة "" ... جلبت قداحة أحد زعهاء الماوري مرة حتف عدة أشخاص لقد أضاعها الزعيم ، فوجدها آخرون وأستخدموها لاشعال غلايينهم . وعندما علموا ، لمن القداحة ، ماتوا من الذعر ("") .

إنه ليس بمستفرب ، أن تنشأ حاجة ماسة لعزل أشخاص خطرين ، مثل الزهياء والكهنة ، هن الأخرين ، أن يقام جدار حولهم فلا يجد الآخرون طريقاً إليهم . وقد تترامى لنا معرفة أن هذه الجدار ، المقامة أصلاً بناه على تعليات تابوية ، ما تسزال موجودة إلى اليوم كطفوس مراسمية .

لكن ، ربما كان القسم الأكبر من تابو الحكام هذا لا يمكن إعادته الى الحاجسة للحياية منهم . بل إن الوجه الأخر لمعاملة الانسخاص أصبحاب الامتيازات ، ألا وهو الحاجة إلى حمايتهم هم أنفسهم من الأخطار التي تتهددهم ، له النصيب الأكبر من ايجاد التابو وبالتالي نشوء الأداب المراسمية .

وتتأتى ضرررة حماية الملك من جميع المخاطر المحتملة عن أهميته الفائقة بالنسبة لسراء وضراء رعيته . وليس على شعبه أن يشكره فحسب من أجل المطر ونور الشمس ، الملذان يجعلان ثيار الأرض تنمو ، بل أيضاً من أجل الربع التي تعيد السفن الى شواطئها ، ومن أجل ثبات الأرض التي يقدن عليها(١٠) .

إن ملوك المتوحشين هؤ لاء مجهزون بسلطة وافرة وبمقدرة يَخبطون عليها ، لايجوزها غير الآلهة، قدرة لم تعد في المراحل التالية من المدنية تجد من يؤمن جا سوى أذلَ الأزلام ، وظاهرياً فقط .

<sup>(23)</sup> W. Browm, New Zealand and its Aborigmes (London 1845)

لَكِي فَرِيزُر ، لَقَعِيدُر الْمِسَائِيلُ .

<sup>(</sup>٢٤) فريزر ، نامينر تلذكور .

<sup>(25)</sup> Frazer, Taboo. The Burden of Royalty, P.7.

يتراءى لنا تناقص واضح في أن يجتلج أشخاص بهذا الكيال السلطوي الى أقصى العناية في سبيل حمايتهم من الاخطار التي تتهددهم . لكن هذا ليس التناقص الوحيد الذي يتحل في معاملة الانسخاص الملكيين لذي المتوحشين . فهاذه الاقاوام ترى من الصروري مراقبة ملوكها ، من أجل أن يستخدموا تواهم في مكانها الصحيح ، هم ليسوأ على يقين من حسن غايات ملوكهم ولا من استقامتهم . فثمة نفحة من الربية تختلطمع بواعث تعليات التابو الخاصة بالملك . يقول فريز را١٠٠٠ : وإن فكرة أن المفكية في العصر البدائي هي استبداد ، حيث لا وجود للشعب إلا من أجل حاكمه ، لا تنطبق مطلقاً على المالك التي نراها هنا . بالمكس ، في هذه المالك يعيش الحاكم من أجل رعيته ، وليس لحياته قيمة ، إلا طيلة ما يؤدي مهام متصبه ، طيلة ما ينظم سير العلبيعة لعمالح شعبه . ولحظة أن يتهاون في ذلك أو يغشل ، يتقلب الاحتام وبذل الذات والتبجيل الديني الذي كان يتلقاء حتى الآن دون حساب ، إلى كره واحتقار . فيُطرد بشكل مهين ، ويكون سعيداً ، لو نجا بجلده . قد يكون اليوم معبوداً كإله ، فيصبح غذاً قتيلاً كمجرم . إنما لا يحق لنا أن نحكم على هذا السلوك المتغير لشعبه على أنه تقلب أو تناقض ، بالمكس ، فالشعب يبقى منطقباً مع نفسه . إذا كان ملكهم هو إلهم ، فعليه عندشند .. كيا يضكرون .. أن يبرهن على أنه حاميهم ، وإذا لم يرد حمايتهم ، فعليه أن يُخل مكانه لاخر يكون أكثر استعمداداً لذلك . لكن ، طلقًا هو موافق أتوقعاتهم، فان عنايتهم به ليس لها حدود ، وهم يضطرونه لأن يعامل ذاته بنفس العناية , مثل هذا الملك يعيش حبيس نظام من الطقوس والراسم ، معزولاً في شبكة من التقاليد والمحظورات التي لا تبغي بأي شكل رفع قدره ولا زيادة هنائه ، بل لا تستهدف غير ثنيه عن اتيان ما يشوش على الطبيعة تناغمها وبالتالي تدمير نفسه وشعبه وكل الكون . هذه التعليات ، وهي أبعد ما تكون عن تأمين راحته ، تتدخل في أي من تصرفاته ، تلغي حريته ، وتجعل الحياة ، التي أرادت ظلهرياً أن تؤمن عليها ، مشقة وهذاياً) .

يندر أن أحد أبشع الأمثلة على هذا التكبيل والاشلال للحاكم القندس من خلال المستحدد ال

طقوس التابو ، قد تحقق في عطحياة الميكادو في اليابان قبل مئات من السنين . جاء في وصف لذلك يعود إلى متسي سنة سابقة (٢٠٠٠ : ويعتقد الميكادو ، أنه لا يليق بوقاره وقدسيته ، أن يلمس الأرض بقدسه ، وبالتالي إذا أراد أن يذهب إلى مكان ما ، فيجب أن يُعمل على أكتاف الرجال . كيا أنه ليس من المناسب البنة ، أن يحرض شيخصه القدسي للهواء الطلق ، والشبس ليست جديرة بأن تسطع على رأسه ، وجميع أعضاء جسمه تحظى بقدسية عظيمة ، لدرجة لا يجوز معها أن يُقص شعر رأسه أو لينام : يقولون ، إن ما يؤخذ من جسمه في هذه الوصعية يعتبر سرقة ، وهذه السرقة ينام : يقولون ، إن ما يؤخذ من جسمه في هذه الوصعية يعتبر سرقة ، وهذه السرقة على عرشه والتاج على رأسه ، مثل العسم ، دون أن يحرك يديه أو قدميه أو رأسه أو على عرشه والتاج على رأسه ، مثل العسم ، دون أن يحرك يديه أو قدميه أو رأسه أو وإذا اضطر لسوه المغط ، كيا يعتقدون ، يمكنه أن بحافظ على الهدوء والسلام في المملكة . عينيه . هكذا فقط ، كيا يعتقدون ، يمكنه أن بحافظ على الهدوء والسلام في المملكة . وإذا اضطر لسوه المغط أن يستدير لهذه الناحية أو تلك ، أو أن يوجه نظره إلى جزء واحد فقط من علكته ، نسوف تداهم البلاد حرب وبجاعة وحرائق وطاعون وما إلى ذلك من فقط من علكته ، نسوف تداهم البلاد حرب وبجاعة وحرائق وطاعون وما إلى ذلك من الكوارث ، لكى تهلكها «

بعض التابوات ، التي يخضع لها الملوك البربريون ، يذكر تماماً بالقيود المفروضة على القتلة . في شارك بونيت لدى كاب بادرون في خينيا السفلى (شرق افريقيا) يعيش ملك كاهن ، كوكولو ، لوحده في الغابة . لا يجوز له أن يحس امرأة ، ولا أن يغادر منزله ، ولا حتى أن يقوم عن كرسيه التي عليه أن ينام عليها جالساً . إذ لو اضطجع ، فان الربح ستتوقف وتعيق ابحار السفن ، وظيفته أن يصد العواصف ، وبصورة عامة أن يسعى لجعل حالة الجو صحية هادلة (١٠٠٠ . يقول باستيان ، كلها كان ملك الملوانغو أكثر قوة ; كان عليه أن يراعي مزيداً من التابوات . كها أن ولي العهد مقيد منذ طفولته

<sup>(37)</sup> Kaempler, History of Japan.

لَئِي قريز ر ، للصدر السابل ٤ ص٣ .

<sup>(</sup>٢٨)أ . باستيان : الحملة الالمائية على ساحل اللوائغو ، بيئا ١٨٧٤ . لدى لريزر ، المصدر السابق ، صرف

بهذه التابوات . وبينها هو يترعرع ، تتراكم النابوات من حوله ، وفي لحظة اهتلاك العرش يكون قد اختنق منها .

إن المجال لا يتسع ، وموضوعنا لا يتطلب متابعة الغوس في وصف التابوات الملازمة لكرامة الملك أو الكاهن . لنورد فقط ، أن القيود على حرية التحرك والتقشف في الطعام يلعبان الدور الرئيسي فيها . أما ، كم كان تأثير الارتباط بهؤ لاء الاشخاص في الطعام يلعبان الدور الرئيسي فيها . أما ، هم كان تأثير الارتباط بهؤ لاء الاشخاص في العمام على التقاليد القديمة ، فهذا ما يمكن استخلاصه من مثالين عن خوي الامتيازات محافظاً على التقاليد القديمة ، فهذا ما يمكن استخلاصه من مثالين عن طفوس التابو مأخوذين من شعوب متعدنة ، أي ذات مستوى حضاري أعلى بكثير ن

كان على القلامي (م) دياليس ، كبير كهنة جوبيتر في روما القديمة ، أن يؤ دي عداً كبيراً جداً من الفروض التابوية . فيا كان بحق له : أن يوكب الحيل ، أن يرى حصاناً أو مسلحاً ، أن بحمل خاتاً سلياً ، أن تكون في ثبابه أية عقدة ، أن يلمس طحين القمح أو خيرة العجيث ، أن يلفظ اسم عنزة أو كلب لو طم في، أو فاصولياء أو لبلاب . لم يكن مسموحاً أن يقص شعره سوى رجيل حر وبسكين برونيزية ، ويتوجب أن يدفن المقصوص من شعره وأظافره تمت شجرة مباركة . وما كان يحق له أن يلمس ميتساً ، ولا أن يقف تحسن الشسمس حاسر السراس ، وإلى ما هنسالك . يلمس ميتساً ، ولا أن يقف تحسن الشسمس حاسر السراس ، وإلى ما هنسالك . أما المحظورات المفروضة على زوجته ، الفلامينيكا ، فكانت بالاضافة إلى ما سبق : أما المحظورات المفروضة على نوع معين من السجاد إلى أعلى من ثلاث درحات ، ولا أن تسمح شعرها في أعياد معينة ، ولا أن تحتدي بحذاء أخذ جلده من حيوان ماب ميتة تسرح شعرها في أعياد معينة ، ولا أن تحتدي بحذاء أخذ جلده من حيوان ماب ميتة طبيعية ، بل من حيوان مذبوح أو أضحية . وإذا سمعت الرعد ، تبقى نجسة إلى أن تقلم قرباتاً ٢٠٠٠ .

كان ملوك ايرلسفا القنصاء يخضصون إلى مجموصة من القيود الغريسة جداً ، وكان يُتوقع من الباعها كل البركة ومن انتهاكها كل البلايا للبلاد ، وثمة فهرس كأمل المنابوات في Bnok of Rights الدي تعود أقدم نسخت المخطوطسة إلى عامسي

 <sup>(</sup>م) والحد الفلاميين (أو الفلامنك) وهم من الشعوب الحرضائية التي تقطن حالياً في بلجيكا وشهال فرنسا .

<sup>(</sup>۲۹) قريزر ، للصدر السابق ، ص١٢

١٤١٨و١٣٩٠ . المحظورات هنا شديدة التفصيل، تتعلق بنشاطات معيشة في أمكنة معيئة وازمنية معيشة في أمكنة معيئة وازمنية معيشة ، ففي هذه المدينية لا يجوز للملك أن يجل في يوم معين من الاسبوع ، وذلك النهر لا يجوز عبوره في ساعية معيشة من اليوم ، ولا يجوز له أن يعسكر تسعة أيام في سهل معين ، وما إلى ذلك (١٠٠٠ .

إن تسوة القيود التابوية على الملوك الكهنة لدى كثير من الاقوام المتوحشة كان لها تبعات معبرة تاريخياً وشديدة الاهمية بالنسبة لوجهة نظرنا . لقد صار منصب الملك الكاهن غير مرعوب ، وعندما كان أحدهم يوشك أن يتقلده ، كان يستخدم كل الوسائل المتملهنية . هكذا كان يحصل في كمبودشا مثلاً ، حيث يوجد ملك المنار وملك للها ، إذ كان من المضروري غالباً إرضام ولي العهد بالقسوة على القبسول بالمنصب . أما في نيته أو سافاج اينسلاند ، وهي واحدة من جزر المرجان في المحيط الهادي ، فقد انقرضت الملكية فعلاً ، لانه لم يكن أحد مستعداً لان يتقلد هذا المنصب المسلو ول والحليم . وفي بعض الاجزاء من افريقيا الشرقية ينعقد بعد موت الملك مجلس مري لتعيين الخليفة . والشخص الذي يقع عليه الاختيار ، يُقبض عليه ويقيد و يجس للمبلد الى أن يبدي استعداده لقبول التاج ، وقد يجد الخليفة المنتظر الطرق والوسائل للتملص من الشرف الذي يتنظره ؛ فيروى عن أحد المزعياء ، أنه دأب على حمل السلاح ليلاً ونهاراً ، كي يقاوم بالقوة أية عاولة لاجلاسه على العرش "" . ولدى زنوج سيراليونه كان النفور من قبول منصب الملك كبيراً لدرجة أن أغلب القبائل كانت تضطر لتنصيب الغرباء ملوكاً عليها .

يرى فريز رأن هذه الظروف هي التي أدت أخيراً عبر التعلور التاريخي إلى تشعب ملكية الكهنة الأصلية إلى سلطة روحية وسلطة زمنية . فقد أصبح الملوك الذين ناز وا بعب، قداستهم ، غير قادرين على ممارسة الحسكم في الأسور اليومية ، مما جعلهسم يتخلون عن ذلك الاسخاص أدنى مرتبة ولكن أكفاء وعلى استعداد للتنازل عن تبجيلات الجلالة الملكية . من بين هؤ لاء نشأ بعد ثد الحسكام النزمنيون ، بينها بقسي السلطان

<sup>(</sup>٣٠) فريزر ، للصنو السابق ، حو، ١٠ . .

<sup>(</sup>٣١) أ . يضنيان : الحملة الألمانية على شاطىء لوانفو . لدى فريزر ، المصدر السابق ، ص١٨

الروحي ، الذي أصبح عملياً بلا أهمية ، لملوك التابو السابقين . ومن المعلوم ، أن تاريخ اليابان القديمة يثبت صحة هذه الموضوعة .

والأن ، إذا ألقينا نظرة على صورة العلاقات بين الأناس البدائيين وحكامهم ، فسوف يختلج فينا التوقع ، بأن الانتقال من وصف هذه الصورة الى فهمها بالتحليل النفسي لن يصحب عليناً كثيراً . إن هذه العلاقات ذات طبيعة معقدة جداً وليست خالبة من التناقضات . فالحكام يُعطون امتيازات كبيرة ، تقابلها المعظورات التابـوية على الأخرين . هم أشخاص ممتازون ، يحق لهم أن يفعلوا أو يتمتعوا بما هو محجوب عن الاخرين بواسطة التابو . إلا أنهم مقابل هذه الحرية مقيدون بتابوات أخرى لا يخضع غا الأفراد العاديون . هنا إذن أول تضاد ، تناقض تقريباً ، بـين المزيد من الحسرية والمزيد من التقييد لنفس الأشخاص . ينسبون إليهم قوى سحرية خارقة ، ويخشون للُّلَكُ مِنَ التَّلامِسَ مِمْ شَخْصِهُم أو مَلْكِيتُهُم ، بِيهَا يَنتَظَّرُونَ مِنْ جَهَةَ أَخْرَى مفعولاً عيرًا من هذه اللمسات . ويبدو هذا أنه التناقض الثاني ، تناقض جلي للميان . على إننا كنا قد رأينا بأنفسنا ، أن هذا تناقض ظاهري . ففعل اللمس شاف وحام ، إذا صدر من الملك بنية طبية ١٠وهو عطر فقط، إذا صدر من رجل عامى تجاه الملك وأشيائه الملوكية ، ربما لأن هذا اللمس قد يذكر بمبول عدوانية . وثمة تناقض آخر صعب الحل يتجل في أنهم ينسبون إلى الحاكم سلطة عظيمة على أحداث الطبيعة ، ويعتبرون من واجبهم مع ذلك أن يجموه بكل عناية من الإخطار التي تتهدد ، كيا لو إن قوته الخاصة مع ما هي هليه من عظمة لا تقدر على مقاومة هذه الأخطار . وتنبق من بعد صعوبة أخرى في العلاقة ، وهي أنهم لا ينقون بأن الحاكم سوف يستخدم قوته الحائلة بالشكل الصحيح لصالح رهبته ولحياية نفسه ، يشكون فيه إنن ويعتبرون انفنهم عقين في مراقبته . جميع هذه المقاصد الوصائية على الملك ، حمايته من الأخطار وحاية رعيته من الحطر اللي قد يجلبه لهم ، تخلمها معاً مراسم التابو التي تخضع لها حياة اللك .

من المعقول أن يعطي التفسير التالي للعلاقة المطلقة والمتناقضة بين البلدائيين وحكامهم : بسبب بواعث خرافية وغيرها تتجل في معاملة الملوك ميول متعددة ، حيث

يتطور كل ميل منهما إلى حده الاقصى دون مراصاة للميل الأخر . من هنا تنشسأ التناقضات ، لكنها تناقضات لا تصدم عقل المتوحشين كيا تفعل بالمتحضرين ، عندما يتعلق الأمر فقط بالعلاقات الدينية أو بـ والولاء.

إلى هنا لابلس. ولكن أدوات السيكولوجيا التحليلية تتبح الغوس أعسق في العلاقة وتبيان للزيد عن طبيعة هذه لليول المتنوعة . فإذا أخضعنا الأوضاع المعروضة آتَهُاً للتحليل ، تُحَاماً كيا لو أنها تتواجد في صورة أعراض عصابية ، فسوف نتوقف أولاًّ عند هذه للبائلة في الاههام الجزع الذي تُقدم على أنها تعليل للطقوس التابعوية . إن ظهور مثل هذا الود الزائد اعتبادي جداً ق العصاب ، لا سيا العصاب الاكراهي الذي سوف نبتي مقارنتنا هليه بالدرجة الأولى . لقذ أصبحنا نفهم مصدره جيداً . فهو يظهر في كل مكان يتواجد فيه ، بالاضافة الى الود الغالب ، تيار مضاد إنما لا شعوري من المداثية ، أي الحالة النموذجية للموقف العاطفي الازدواجي . بعدثذ يجري التشويش على هذه العداثية عن طريق التصعيد المبالمة للمود ، الذي يظهم كجزع ويصبح إكراهياً ، لأنه لولا ذلك لما استطاع أن يقوم بمهمته الكامشة في إيضاء التيار المعاكس اللاشموري في حالة الكبت . وقد خبر كل علل نفساني صحة هذا التحليل للمودة البائغة الجزعة إلى التيارين المذكورين ، في علاقات لا يتوقع منها ذلك ، مثل العلاقة بين الأم وطفلها أو بنين زوجنين متحابين . وإذا طبقننا هذا على معاملة أصحاب الامتيازات ، فستتوصل الى أن تبجيل هؤ لاء ، بله تأليههم ، يقابله في اللاشمور تيار عدائي مكتف ، أي أن حالة الموقف العاطفي الازدواجي قد تحققت هنا ، كيا توقعنا . والربية تجاه هؤلاء ، التي يبدو أنها لا بد تساهم في تعليل دوافع التابــ الملــكي ، ستكون تعبيراً آخر ، أكثر مباشرة ، عن العدائية اللاشعورية ذاتها . أجل ، وسوف لن تعوزنا نتيجةتنوع مايؤ ول إليه مشل هذا النزاع النفسي لدى الشعبوب المختلفة الأمثلة التي تسهل علينا البرهان على مثل هذا المدائية . نقراً لذي فريزر ١٣٠٠ ، أن

Zweifel et Monstier, Voyage MIX sources du Niger, 1880.

<sup>(</sup>٣٢) للمدر السابق ، جن10 . ثلاً هن :

المتوحشين من التيم في سيراليونه ، قد احتفظوا لانمسهم بحق صرب ملكهم المتنخب عشية تتوجه ، وهم يستخدمون هذا الحق بشكل أصولي لدرجة أن الحاكم للسكير قد لا يعيش طويلاً بعد اعتلاله العرش ، لذلك درج كبار القوم على أنهم ، إذا حقدوا على شخص منهم ، انتخبوه ملكاً . عل كل ، حتى في هذه الحالات القصوى لا تعصح العدائية عن حقيقتها ، بل تحدث كطفوس .

ثمة شيء آخر في مسلك البدائيين ضد حكامهم يذكر بحدث عام الانشار في العصاب ، يظهر بوضوح فيا يسمى جنون الملاحقة . هنا تحصل مبائعة فائقة في أهمية شخص معين وفي كيال سعلوته ، من أجل تحميله مسؤ ولية كل المكاره التي تصيب المريض . في الحقيقة لا يسلك البدائيون مسلكاً آخر مع ملوكهم ، عندما ينسبون إليهم سلطة على المطر وضوء الشمس والريح والعلقس ، ثم يعزلونهم أو يفتلونهم إذا خيبت الطبيعة آمالهم في صيد جيد أو موسسم طبب . إن المشال السلي يسترجعه الهذائي (ن) في جنون الملاحقة ، يكمن في علاقة الطعل بأبيه , فالاب يحظى في العادة بقوة عظيمة في نظر الأبن ، ويلاحظ أن الريبة تجاه الاب تبضافر حوابياً مع إحلاله ، وعندما يعين الهذائي شخصاً من معارفه كد دملاحق، له ، قامه بذلك يرضع هذا وعندما يعين الهذائي شخصاً من معارفه كد دملاحق، له ، قامه بذلك يرضع هذا الشخص الى مصف الاباء ، ويضعه صمن شروط تسمح له بأن يجعل الشخص المني مسؤ ولاً عن كل تعامة أحاسيسه . هكذا يمن لهذه الموازاة الشائية بين الموحشين والعصابي أن تجعلنا نعضن ، مدى انبثاق علاقة المتوحش بحاكمه من الموقف العلمولي والعصابي أن تجعلنا نعضن ، مدى انبثاق علاقة المتوحش بحاكمه من الموقف العلمولي

إنما أقوى نقطة ارتكاز في نظرتنا التي تبغي تشبيه المحظورات التابؤية بالاعراص العصائة ، نجدها في طقوس التابو نفسها التي سبق أن ناقشنا أهميتها بالنسبة لمكانة الملكية . فهذه الطقوس تعسرض لنا بوضوح معناها المزدوج وانجدارها من الميول الازدواجية ، بمجرد أن نقبل بأن التأثيرات التي تصدر عنها مقصودة منذ البداية ، فهي لا تميز الملوك وترفعهم قوق كل الادميين العاديين وحسب ، بل تجعل أيضاً من حياتهم

رَيْعُ الْمُلَّالِينَ الْمُلَّالِينَ الْمُلَّالِينَ الْمُلَّالِينَ الْمُلْلِينِينَ الْمُلْلِينِينَ الْمُلْلِي

مذاباً ومشقة لا تحتمل وتقسرهم على عبودية أسوأ من عبودية رهاياهم . تبدو لنا هذه الملقوس على أنها النظير الصحيح للتصرف الاكراهي لدى العصاب ، حيث يلتقي النافع المكبوت وكابته من أجل الارضاء للتزامن والمشترك . إن التصرف الاكراهي هو ظاهرياً وقاية من التصرف المحظور . لكننا نود أن نقول ، إنه في الحقيقة إعادة لما هو عظور . وهذا اله وظاهرياً و موجه هنا للسلطة المواعية ، ودي الحقيقة المسلطة اللاشعورية في الحياة التفسية . كذلك فان الطقوس التابوية الملكية هي في الظاهر أعظم تبجيل للملوك وحماية لهم ، وفي الحقيقة عقاب على ارتضاع المقام وانتقام من اطلم تبجيل للملوك وحماية لهم ، وفي الحقيقة عقاب على ارتضاع المقام وانتقام من رحاياهم . والحبرات التي جمها معاشوياتسا ، لدى سرفانس ، وهمو عافيظ في جزيرته ، جعلته يدرك بوضوح أن هذا الفهم للطقوس للراسمية هو الفهم الموحيد طفيب . ومن قلمكن حقاً ، أن نسمع بالمزيد من التوافقات ، لو استطمنا أن ندفع الملوك والحكام في أيامنا هذه إلى التصريح من ذلك .

أما لماذا يتعين على الموقف الماطلي تجاه الحكام أن يجتري ذلك القبط المطلم من المفدوانية الملاصورية ، فتلك مسألة هامة ، لكنها تتخطى حدود هذه الدراسة . لقد سبق أن نوعنا بعقدة الآب الطفولية ، ونفيف إلى ذلك ، أن المدراسة للتبعة لما قبل تاريخ الملكية يفترض أن تقدم الشروحات الحاسمة . تبعاً لشروحات فريزر ، للؤثرة جناً ، والتي مع ذلك حسب اعترافه هو بالذات ليست ملزمة علمياً تماماً ، كان الملوك الأوائل فرباء ، خصصين للتضحية ، بعد فترة قصيرة من الحكم ، في أهياد احتفالية باعتبارهم ممثلين للالحة تن أساطير المسيحية ربما كانت متأثرة بالمفعول الملاحق لتاريخ التطور هذا .

## ج) تابو الأموات

نحن نعلم ، أن الأموات حكام أقوياء ، وربما سندهش لو اطلعت على أنهم يعتبرون أعداء .

<sup>(33)</sup> Frazer, «The Magic Art and the Evolution of Kings», 2. Vol. 1911. (The Golden Bough)

إن تابو الاموات يكشف ، إذا جاز لنا أن نبقي عل أرض المقارنة مع العدوي ، لدى غالبية الأقوام البدائية عن فوعة (٠) خاصة . ويتجل هذا في البدء في العواقب التي يستنبعها لمس الميت ، وفي معاملة الحادين على الميت . لدى الماوري كان كل من يلمس جئة أو يشارك في دفنها ، يصبح نجساً عاية النجاسة ويُعزل عن أي اتصال مع معاشريه فيم يشبه المقاطعة . فها كان يستطيع دخول أي بيت ، ولا الاقتراب من أي شخص أو شيء دون أن يعديه بنفس الخاصية . نعم ، بل حتى لم يكن يحق له أن يلمس الطعام بيديه ، إذ سبب نجاستها لم تعودا صالحتين للاستخدام . كان الطعام يوضع له على الأرص ، فلا يبقى له من خيار سوى أن يجاول الوصول إلى انطعام بشعتيه وآسنانه ، قدر ما يستطيع ، بينها يضع يديه وراء ظهره . أحياناً يسمح لشخص آخر بإطعامه ، إذ ذاك يقوم هذا الشخص بذلك وذراعه عدودة ، وبكل عناية كي لا يلامس ذلك للشؤ وم . على أن الشخص المساعد نفسه كان يخصع من ثم الى تقييدات ليست أقل إزعاجاً بكثير من تقييدات المشؤ وم نقسه . وفي كل قرية كان يوجد صعلوك ، منبوذ من قبل المجتمع ، يعيش في أسوأ حال من الصدقات الزهيدة . هذا المخلوق كان يحق له وحده أن يقترب إلى مسافة بطول الذراع من الشخص الذي قدم للمسوفي الواجب الأخير . وإذا انتهت فترة العزل وجاز لذلك ألذي تنجَّس بالجثة أن يختلط بأصحابه ، عندئذ يجري تحطيم جميع الأواني التي استخدمها في تلك الفترة ويلقس بعيداً بكل الأشياء التي كان يلبسها.

في كامل بولينيزيا وميلاتيزيا وفي قسم من المريقيا تسود نفس العادات التابوية بعد الملامسة الجسدية للأموات ، الثابت فيها هو حظر أن يلمس الشخص للعني الطعام وما يتبع ذلك من ضرورة اطعامه بواسطة الشخاص آخرين . وعما يثير الأنتباء ، أنه في بولينيزيا أو ربما فقط في هاواي (٢٠٠ يخضع الملوك الكهنة أثناء القيام بالأعيال المقلمسة لنفس التقييدات . ويبرز بشكل واضح في عبال تابو الأموات في تونفا التدريج والالغاء

<sup>(</sup>مقللُه حدة جرثوم أو فيروس) .

٣٤) فريز ، التابو ، ص١٣٨ .

التدريجي للمحظورات بفعل القوة التابوية الذاتية . قمن يلمس جشة زهيم ميت ، يصبح نجساً لمنة عشرة اشهر ؛ ولكن إذا كان الملامس نفسه زعياً ، تصبح للمنة ثلاثة أشهر أو أربعة أو خسة فقط ، تبعاً لمقام للتوفي ؛ أما إذا كان الأمر يتعلق بجثة كبير الزعياء المؤله ، فان فترة النجامنة تمتد حتى بالنسبة لأكبر المزعياء عشرة أشهر . والمتوحشون على يقين ، أن من يتهك هذه التعليات التابوية عتوم عليه أن يحرص مرضاً شديداً ويموت ، ويصل يقينهم إلى درجة أنهم لا يتجاسرون على عاولة التأكد من المكس ، كها يرى أحد المراقبين 1000.

أما القيود التابوية على الأشخاص الذين يلامسون الأموات بالمنى المجازي ، أي على الأقرباء الحادين والأرامل ، فهي على نفس الشاكلة ، لكنها أكثر إثارة للإهتام بالنسبة لأغراض بحثنا . فاذا كنما قد رأينا في التعليات المذكورة حتى الآن التعبير المنموذجي عن علوى وسريان التابو ، فإن التعليات التي سنعرضها الآن تشع منها بواعث التابو ، سواد الظاهرية منها أم تلك التي يصبح أن نعتبرها عميقة أصيلة .

لذى الشامواب في كولوميها البريطانية يتوجب على الارامل أن يعبشوا منعزلين طيلة فترة الحداد ، لا يحق لهم أن يلمسوا جسمهم أو رأسهم بأيديهم ، ويُمنع الاخرون من استعبال الأواني التي يستخلمونها . كذلك يججم أي صيادهن الاقتراب من الكوخ الذي يسكنه أمثال هؤ لاء الحلدين ، لأن ذلك يجلب لهم النحس . وإذا سقيط ظل شخص حاد على واحد منهم ، فإن ذلك سيجعله مريضاً . وينام الحادون على دخلات شوكية ويحيطون فراشهم بمثل هذه المدخلات . يُقصد من هذا الاجراء إيماد روح المتوفي . ويتضح هذا أكثر في العادة للنسوية الى قبائل أمريكية شيالية أعرى ، حيث تلبس الأرملة منة من الزمن بعد وفاة زوجها قطعة لبلس مثل السروال مصنوعة من تلبس الأرملة منة من الزمن بعد وفاة زوجها قطعة لبلس مثل السروال مصنوعة من العشب الجاف ، كي تجمل من نفسها كنيمة أمام روح المتوفي . هكذا يبدو طبيعياً أن تصور ، أن الملاسة وبالمعنى المجازيء لا تفهم الا على أنها اتصال جسدي ، إذ أن

<sup>35)</sup> W. Mariner, «The Natives of the Tonga Islands», 1818.

للى قريزر ، تلمينو السابق ، ص ١٤٠

روح المتوفي لا تحيد عن جماعته . لا تنعك عن «الحيان» حولهم خلال زمن الحداد

لدى الأغوتايتين الدين يقطنون بالاوان ، وهي احدى جزر الفليين ، لا يجوز للأرملة أن تعادر كوخها قبل سبعة أر ثيابة أيام من حادث الوفاة ، باستثناء أوقعات الليل ، عندما لا تتوقع أن تصادف أحداً في الخارج ، وإذا شاهدها أحد تعرص خطر الموت العوري . لذلك فهي تنذر الآخرين بقدومها ، فتضرب عند كل خطوة الأشجار بعصا خشبية ، على أن الاشجار التي تتلقى صرباتها تيس ، وتوصيح لما مشاهدة أخرى ، أين تكمن خطورة مثل هذه الارملة . في منطقة ميكاى التابعة لغيبا الجديدة البريطانية يفقد الأرمل جميع الحقوق المدنية ويعيش لملة معينة كالصعلوك . فلا يحق له عارسة الزراعة ، ولا أن يظهر على الملأ ، ولا أن يطأ القرية أو العلريق . بل يعيش مثل حيوان متوحش متسللاً بين الأعشاب العالية أو في الحرش ، وعليه أن يحتبى، بين الأدغال إذا رأى لحداً ، وخصوصاً من جنس النساء ، يقترب نحوه . وهذه التلميحة الأدغال إذا رأى لحداً ، وخصوصاً من جنس النساء ، يقترب نحوه . وهذه التلميحة الذي فقد أنثاه ، عليه أن يتجنب اشتهاء البديل ، كذلك على الأرملة أن تقاوم هذه الرغبة ، علاوة على أن ظهورها كامرأة دون بعل يكن أن يوقظ شهوة الرجال . فكل الرضاء تعويضي للرغبة يتعارض مع معنى الحداد ، وسوف يجعل روح المتوفي تتأجع غرباده:

ومن تقاليد الحداد التابوية المستغربة ، إنما ذات الدلالة ايضاً ، لدى البدائيين تحظير ذكر اسم المتوفي . وهو حظر منتشر بكثرة ، وقد ظهر بأشكال متعددة ، وله تبعات هامة . يوجد هذا الحظر لدى أقوام متباعدة جغرافياً وغريبة عن بعضها . فبالاضافة الى شيوعه لدى الاسترائيين والبولينيزيين ، الذين اعتدنا أن نجد لديهم العادات التابوية محفوظة في أحسن حال ، فهو منتشر لدى الساموييديين في سيجريا ،

٣٦) ونفس للريضة، التي احتيرت احلاد (مس14) دمستحيلاتها، تلي، صرحت يأنها تقع في حيرة في كل مرة تلتقي فيها بشخص يلبس الحداد في الشارع . فهؤلاء التأس يجب ، برأبيا ، أن يحظر عليهم الحروج من البيت ! .

والتودايين في جنوب الهند ، والمغول في بلاد التنار ، والطوارق في صحراء المغرب المعربي ، والايونيين في اليابان ، ولدى قومي الأكاميا والتاندي في افريقيا الوسطى ، والتينغوانيين في الفلييين ، وسكان الجزر التيكوباريه ومدخشقر ويورنيو (١٠٠٠ . لدى بعض هذه الأقوام يسري الحظر والتبعات المشتقة منه خلال فترة الحداد فقط ، ولدى البعض الاخرييقي مستمراً ، إلا أن حدته تتناقص في جميع الحالات كلها بعد الزمن عن حادثة الوفاة .

في العادة يجري اجتناب ذكر الاسم بعسورة صارمة . لدى بعض القبائل الاميركية الشهالية يجتبي التلفظ بالمس للتوفي أمام أقربائه أكبر اهانة غم ، لا تقل عقوبتها عن عقوبة جريمة الفتيل نفسهاله؟ . ويصحب للوهلة الأولى تخمين سبب ذلك الاشمتزاز من ذكو الاسم ، إلا أن المخاطر المرتبطة بذلك كشعت عن سلسلة كاملة من المستواز من ذكو الاسم ، إلا أن المخاطر المرتبطة بذلك كشعت عن سلسلة كاملة من الملوملية المحلومات المائة والغنية من نواح غنلفة . هكذا توصل المازائي في افريقيا الى غرج ، بأن يغيروا اسم المتوفي مباشرة بعد موته . بذلك يمكن دون تهيب ذكر المتوفي باسمه الجنود ، بينا تبقى جمع المحظورات مقترنة بالاسم القديم . هذا يفشرض ، كيا الاسترائية على جزيرتي اديلايله و انكاوترباي ، أنهم بعد كل حادث وفاة يستبلون أسهاء جميع الاشخاص الذين كانوا يسمون بنفس السم المتوفي أو بأسهاء قرية منه . وفي المساء جميع الأشخاص الذين كانوا يسمون بنفس السم المتوفي أو بأسهاء قرية منه . وفي بعض الأحيان يتلاون في ذلك ، فتتغير أسهاء جميع أقارب المتوفي ، بغض النظر عن بعض الأحيان يتلاون في ذلك ، فتتغير أسهاء جميع أقارب المتوفي ، بغض النظر عن بعض الخرب أمريكا . نعم ، ولدى الغواكورو في الباراهواي دأب الزعيم في مثل هذه شهال غرب أمريكا . نعم ، ولدى الغواكورو في الباراهواي دأب الزعيم في مثل هذه شهال غرب أمريكا . نعم ، ولدى الغواكورو في الباراهواي دأب الزعيم في مثل هذه المناسبة الحزينة أن يعطي جميع أبناء قبيلته أسهاء جديدة ، وهم يحفظونها مباشرة كما لو المناسبة الحزينة أن يعطي جميم أبناء قبيلته أسهاء جديدة ، وهم يحفظونها مباشرة كما لو المناسبة الحزينة أن يعطي جميم أبناء قبيلته أسهاء جديدة ، وهم يحفظونها مباشرة كما لو

٣٧) فريزر ، للصفر للذكور ، ص ٣٥٣ .

٣٨) قريزر ، فأصلو فلسايق ، من ٣٥٧ وخيرها .

٣٩) قريزد ، للصدر السابق ، ص ٢٥٧ . يَكَلَأُ مَنْ مَرَاقَبِ إِسِياتِي قَدِيم ، ١٧٣٢ .

٢٩ مكوو) قريزر للصفر لللكور . ص ٣٩٠ .

بالاضافة الى ذلك ، إذا كان اسم المتوفي مطابقاً لتسمية أحد الحيوانات الاشياء النع ، كان يبدو لبعض الاقوام المذكورة أنه من الضروري تسمية هذه الحيوانات والاشياء من جديد ، كي لا يتذكروا المتوفي عند استخدام الأسياء المفدية . ينشأ عن ذلك بالضرورة تغيير لا نهاية له لمشروة اللغوية ، الأمر الذي خلق للمبشرين صعوبات خلف بالضرورة تغيير لا نهاية له المشروة اللغوية ، الأمر الذي خلال السبع مسبيات التي أمضاها المبشر دو يريتسهوفر لدى الإبيونيين في الباراغواي ، تعدل اسم الفهد التن أمضاها المبشر وقد يتسع التهيب من ذكر الاسم الذي كان يخص أحد المتوفين ، الحيوانات الله المناب ألمسلخ والأشواك وذبيع المبيانات الدالمة على التمساخ والأشواك وذبيع المبيانات ألمان المتوفي دور فيه . التحة المامة المدالة القسرية هي أن لا لا يشمل تحنب كل ماكان للمتوفي دور فيه . التحة المامة المدالة القسرية هي أن لا عن أصل هذه الأقوام المعنية تقاليد أو ذكريات تاريخية ، بما يضع أكبر العقبات في طريق البحث عن أصل هذه الأقوام . انما لدى مجموعة من هذه الأقوام البدائية ترسخت عادات تعويضية من أجل احياء أسياء المتوفين بعد زمن طويل من الحداد ، وذلك باطلاقها على الاطفال ، الأمر الذي يعتبر بعثاً للموني .

إن غرابة تابو الاسهاء هذا سوف تتضاءل في نظرنا ، إذا تنهنا الى أن الاسم بالنسبة للمتوحشين هو جزء أسلمي من الشخصية واحد أملاكها الحامة ، أي أنهم يعطون للكلهات مضموناً مادياً كاملاً . وهذا ما يفعله أطفالنا أيضاً ، كها ذكرت في مكان سابق ، لللك لا يقتنعون بوجود بجرد نشابه لفظي لا قيمة له ، بل عندما يُسمى شيئان باسمين متشابهين ، يحكمون بوجود تطابق بين المسميين . كذلك يمكن أن نخمن انطلاقاً من بعض خصوصيات سلوك الراشد المتحضر ، أنه ليس ، كها يظن نخمن انطلاقاً من بعض خصوصيات سلوك الراشد المتحضر ، أنه ليس ، كها يظن هو ، بعيداً جداً عن اعطاء أسهاء الاشخاص أهمية ودلالة كبيرتين ، واعتبار أن اسمه ملتحم بطريقة خاصة جداً بشخصه . لذا يجد التطبيب النفسي التحليل مبرداته للاشارة الى أهمية الأسهاء في النشاط اللهني اللاشعوري النقا

بناء عليه ، وكيا هو متوقع ، يتصرف عصمابيو الاكراه تجماه الاسهاء مثمل

المتوحشين . فهم يبدون وحماسية مرضية عجاد الفظ وسياع كليات وأسهاء معينة (كها هو الأمر لذى المصابيين الاخرين) ، ويشتقون من معاملتهم لاسمهم الخاص عدداً لا بأس به من الكوابح الداخلية الشديدة . مثلاً ، كانت احدى مريصاتي تتجنب كتابة السمها ، خوفاً من أن يقع بيد أحدهم ، فيمثلك بذلك جزءاً من شخصيتها . وكانت قد فرضت على نفسها أن ولا تعطي شيئاً من شخصهاء لاحد ، وذلك انطلاقاً من اخلاصها المتشنج الذي كان تحمي به نفسها من مغربات خيالها . في البدء تضمن هذا الحظر الاسم ، ثم توسع ليشمل خطاليد ، لللك فانها تخلت أخيراً كلياً عن الكتابة .

بقلك لم يعد مستغرباً بالنسبة لنا ، إذا قيم المتوحش اسم الميت على أنه قطعة من شخصه وجعل منه موضوعاً للتابو المتعلق بالميت . كذلك يمكن أن نربط بين ذكر اسم الميت وملامسته ، وأن نتوجه من ثم الى المسألة الاشمل ، وهي : لماذا يُغرض على هذه لللامسة تابو قاس بهذا الشكل ؟

أول تفسير ينبادر الى الذهن بهذا الصدد هو الرهبة الطبيعية التي تثيرها الجشة والتغييرات الغورية التي تطرأ عليها . الى جانب ذلك يحتل الحزن على الميت مكاناً في الباعث لكل ما يجري بشأن هذا الميت . الها من الواضح أن الرهبة وحدها لا تغطي جميع تفاصيل التعليات التابوية ، كها لا يمكن للحزن أبداً أن يفسر لنا ، لماذا يعتبر ذكر الميت اهانة قاسية لاقربائه . وبالعكس ، فالحزن يدعو الى الانشغال بالميت ، والى الحياء ذكراء لأطول فترة ممكنة . لذلك يجب أن يكون هناك شيء آخر غير الحرن مسؤ ولاً عن خصوصيات العادات التابوية التي تهدف بوضوح الى عير ما يهدف اليه الحزن . وتابو الأسهاء بالذات يُسر المينا بهذا الدافع غير المعروف بعد ؛ واذا لم تقله لنا العادات ، فاننا سنتعرف اليه من تصريحات المتوحشين الحادين أنصبهم .

لا يخفي المتوحشون محشيتهم من حضور وعودة روح المتوفي ؛ وهم يمارسون عنداً من الطقوس لابعادها وطردها " . يخيل اليهم أن ذكر اسم اليت هو استدعاء

<sup>11)</sup> كمثال على هذا الاعتراف ذكر فريزر (المصدر للذكور ، ص ٢٥٣) طوارق الصحراء الكيرى .

له ، سيتبعه حصوره العوري . لذلك فهم تبعاً لدلك يقومون بكل ما من شأسه أن يجنبهم مثل هذا الاستدعاء وهذا الايقاظ للميت ، كأن يتنكروا كي لا تتعرف اليهم روح الميت ، أو يبدلوا اسمه أو اسهاءهم . ويشورون صد العريب اللامبالي الذي ، من خلال ذكر اسم لليت ، يثير روحه صد أقربائه . على هذا ، لا مندوحة عن الاستنتاج ، أنهم - حسب تعبير فونت «يعانون الحوف ومن روحه التي أصبحت جنياً والا

بهذه الرؤية نكون قد توصلنا الى تأييد رأي فونت ، الذي ـ كيا نوهنا سابقاً ، يرى جوهر التابو في الحوف من الأرواح الشريرة .

ان هذه المقولة القائمة على الافتراض ، أن عضو الاسرة الغالي يصبح لحفلة وقاته روحاً شريرة لا ينتظر منها أقرباؤه غير العدوان وعليهم أن يتقوا شهواتها الشريرة بجميع الوسائل ، لغريبة بشكل أن المرء سوف لن يصدقها للوهلة الاولى . لكن جميع الكتاب المعتبرين تقريباً ينسبون هذه النظرة الى البدائيين . صرح فيستومارك في فصل والسلوك تجاه المتوفين، من كتابه وأصل وتعلور المفاهيم الاخلاقية، ، الذي - برأيم - لم يعر قضية التابو الاهتام الكافي ، صرح : وعموماً تجعلني مواد البحث أستنتج ، أن الاصوات غالباً ماينظر اليهم على أنهم أعداء (١٠١٠)، وأن جيفنز وغرائت ألن يخطئان بزعمهها أنه

إلى إما كان من الواجب هذا أن نضيف شرطاً : طللا ما زال هذاك يقايا من جسمه ، فريزر ، للصدر الذكور ، ص 277 .

٣٤) ق الجُزر التيكوباريه ، الريزر ، فلصدر الملكور ، ص ٣٨٧ .

<sup>3)</sup> فيستر مارك المصدر الملكور المجدد الثاني الص 172 في الحاشية وفي تنمة النص مجموعة كاملة من الشواهد المؤيدة لذلك وفلمبرة حد مثال ذلك : يعتقد المؤوريون الأرب الأقرباء وأحبهم يغيرون طبيعتهم بعد الموت ويصبحون عنوانيين حتى تجد احباتهم السابلين الويمنة ويمناد ونوج استرائيا ، أن كل متوف يكون شريراً لزمن طويل : وكلها كانت المغرابة اقرب الكان الحوف اكبر ويبيمن على الأسكيمو المركزيين تصور ، بأن الأموات لا يخلدون الى السكينة الا بعد زمن . قبلط يخلقون منهم كارواح شريرة كثيراً ما تموم حول القرية التشر فيها المرض والموت والبلايا الأعرى (Boss).

كان يعتقد سابقاً ، بأن شرائية الاموات تتوجه في العادة صد الغرباء فقط ، سنا يهتم الاموات بشكل أبوي بحياة وسعادة خلعهم وأساء عشيرتهم.

وقد غض . كلاينباول في كتابه المؤثر "واسب الاعتقاد الأرواح لدى الشعوب المتعلنة من أجل عرض العلاقة ما بير الاحياء والاموات . حسب رأيه تجد هذه العلاقة فروتها في الاقتناع بأن الاموات يجرون الاحياء اليهم حباً في قتلهم . الموتى يُبيتون ، والهيل العظمي الذي يصور اليوم الموت ، يمثل بأن الموت نفسه ليس سوى ميت . وما كان الحي ليشعر بالخلاص من المطاردة ، إلا بعد أن يضع مياهاً بينه وبين الميت . لذلك كان الناس يرغبون بدفن الاموات في جزيرة ، أو على الضفة الاخرى من التهر ؛ ومن هنا جاءت تسميات الحياة والأخرة (س) . فيا بعد لاقت عدائية الاموات بعض التخفيف واقتصرت على الحالات التي أعطي فيها الحق بالنقمة : للقتيل الموات بعض التخفيف واقتصرت على الحالات التي أعطي فيها الحق بالنقمة : للقتيل الأموات بعض التخفيف واقتصرت على الحالات التي أعطي فيها الحق بالنقمة : للقتيل الأصل، كيا يرى كلاينباول، كان جيع الاموات هواماً، جيعهم ينقمون عنى الاحياء ويتوقون لايذائهم ، لسلبهم الحياة ، والجئة هي عموماً أول من ورد معهوم المروت الشريرة .

يثير الزعم القائل ، إن المتوفين يتحولون بعد الموت الى أرواح شريرة تساؤ لأ أخر : ما الذي جعل البدائيين يعنزون لامواتهم الغالبين هذا التحول بالمواطف تجاههم ؟ لماذا جعلوا منهم أرواحاً شريرة ؟ يظن فستر مارك أنه من السهل الاجابة على هذا السؤ النائل : هبما أن الموت عالباً ما يعتبر أسوأ مصيبة بمكن أن تصيب الانسان ، فان المره يعتقد أن الراحلين غير راضين البته عن مصيرهم . وحسب فهم الشعوب

١٨٩٨ . كلاينياول : الأحياء والأموات في الاحتقاد الشميي والدين والاسطورة ، ١٨٩٨

س) Diesseits الالملتية تعني والحياة الدُنياء وبالأصلّ اللّفوي وهذه الجهة أو الضفة، Jenseits المنافقة المنافقة الألفوي والأصلّ وتلك الجهة أو الضفة، ﴿ إِلا أَنْ هَذَا الاستذلال اللّفوي لا يَعلَقُ أَعْلَمُ عَلَى المربية ﴾ في المربية ،

<sup>27)</sup> للصدر للذكور . ص 27

الدائية لا يموت المره الا بالقتل ، سواء بالعنف أو من خلال السحر ، لذلك ينظر المره إلى الروح على أنها تنشد الانتقام وأنها قابلة للاثارة ؛ ويتوهم أنها تحسد الأحياء وتنشير في الاحتاع بالاقرباء القدامي \_ لدلك من المهوم أنها تصيو إلى إمانتهم عن طريق الأمراض كي تتحد معهم . . .

. . . وثمة تفسير آخر للشرائية التي يعزيها المرء للأرواح ، يكمن في الحوف الغريزي من الروح ، الذي هو بدوره نتيجة الحوف من الموت.

إن دراسة الأضطرابات العصابية النفسية توجه نظرما الى تعسير أكثر شمولاً ، يستوعب تفسير فيستر مارك :

إذا فقدت امرأة زوجها أو ابنة أمها ، فليس نادر الحدوث ان تصاب هذه المرأة أو الأبنة بظنون مؤلمة ، نسميها وتبكينات إكراهية ، تقوم على الشعور بأنها ربما تسببت بعدم حفرها أو بإهها لها في موت الشخص المحبوب . ولا يقدر التذكير بالعناية التي لقيها المريض ، ولا الرد الموضوعي على الذنب المزعوم ، أن ينهي العذاب الذي يمثل تعبيراً مرضياً للحزن والذي يهدا تدريبياً مع الزمن . لقد عرفتنا الدراسة التحليلية النفسية لمثل هذه الحالات بالبواعث السرية لهذه الآلام . فخبرنا أن هذه التبكينات الاكراهية مبررة بشكل ما ، ولهذا السبب فقط تصمد أمام اللحض والاعتراض . هذا التبكيت الاكراهي ؛ إنما كان هناك مع ذلك شيء من هذا فيها ، رغبة لا شعورية بالنسبة لها ، رغبة لا شعورية بالنسبة لها ، رغبة ليست غير راضية بالموت ، كانت ستجلب للوت لو كان لها سلطان عليه . الآن ، بعد موت الشخص المحبوب يتحرك التبسكيت ضد هذه الرغبة اللاشعورية . إن هذه العدوائية المتخفية في اللا شعور وراء الحب السرقيق موجودة تقريباً في جميع حالات الارتباط العاطفي الموثيق بشسخص معسين ، هي الحالة الكلاسيكية ، النموذجية لازدواجية العواطف البشرية .

هذه الازدواجية موجودة في طبيعة البشر ، إلا أن حدتها تختلف من شخص إلى أخور وهي في الأحوال العادية لا تسكون حادة بها يكفي لنشوء التبكيسات القسرية المذكورة . أما في الحالات الحاصة ، عندما تبلغ حدثها مستوى معيناً ، فإنها تتبدى في

العلاقة مع أحب الاشخاص بالذات ، تتبدى حيث لا يتوقعها لمرء مطلقاً . ويتسم الاستعداد للعصاب الاكراهي ، الذي استخدمناه مرارا للمقارنة في مسألة التابـو ، بغزارة تلك الازدواجية العاطفية الأصلية .

نحن نعرف الأن العامل الذي يمكن أن يفسر الشيطانية المزعومة للنفوس المتوفاة حديثاً وضرورة اتفاء عداوتِها من خلال التعليات التابوية . وإذا افترضنا ، أن الحياة العاطفية لدى البدائيين ينالجًا ايضاً مقدار كبير من الازدواجية ، مثلها اظهرت نتائج التحليل النفسي بشأن مرض العصاب الاكراهي ، عندئذ يصبح مفهوماً أن ينشأ لدى البدائيين بعد الخسارة للؤلمة للشخص المحبوب رد فعل ضد العدوانية المتسترة في لا شعورهم ، ردفعل مشابه لما ظهر لدى المرض العصابيين بشكل تبكيتات إكراهية . إلا أن هذه العدوانية ، التي في اللا شعور تجد إرضاءها في حادثة الوفاة والتي بسببها يحس صاحبها بالحرج والألم ، تلاقي لذي البدائي مصيراً أخر ؛ إذ تجري مقاومتهما بإذاحتها الى موصوعها ، إلى الميت نفسه . ونحن نسمى هذه العملية الدفاعية ، التي كثيراً ما تحلث في الحياة النفسية، سواء العادية أم المرضية ، واسقاطاً معنا ينكر قريب المتوفى ، أنه أفسمر أية عاطفة عدائية على الاطلاق تجاه المتموفي الحبيب ؛ لكن روح المتوفي تضمر ذلك الان وتسعى طيلة فترة الحداد لاشعال هذه العدوانية . ويتجل طابع القصاص والندم لهذا الرد قعل العاطفي برغم المدفاع الناجح عن طريق الاسقاط ، في خوف المرء ، في حرمان الذات ، وفي التقييدات آلتي مخضع لها والتي يموهمها جزئياً بضعة اجراءات وقائية ضد الروح الشريرة . هكذا نجد ثانية ، أن التابو ينمـوعل ارضية موقف عاطفي ازدواجي . كذلك يصدر تابو الأموات عن التضاد بـين الألسم الواص والرضى اللا شعوري تجاه حدث الموت . وإذا كان هذا منشأ نقمة الارواح ، فإنه من البديبي أن يكون أقرب الناس وأحبهم سابقاً إلى المتوفي هم أكثر من يخاف . هنا أيضاً تسلك التعليات التابوية مسلكاً انقسامياً مثل الاعراض العصبابية .

فهي من جهة تعبر \_ بطابعها كتقييدات \_ عن الحزن ، ولكنها من جهة إخرى تبوح بشكل واضح جداً بما تريد أن تخفيه ، وهو العدوانية تجاه الميت التي تُبرر الان بأنها دفاع مشروع عن النفس . وقد رأينا سابقاً أن قسهاً من المحظورات التابوية هو خوف من

المعربات . لذا ، وبما أن الميت أعزل ، بما يغري بإشغاء الرعبات العنوانية عليه ، فإن الحظر قُرض ليقف أمام هذا الإعراء .

بيد أن نستر مارك عنى ، عندما ينكر وجود اي فرق بين الموتى بالعنف والموتى بصورة طبيعية في ذهن المتوحشين . في التمكير اللا شعوري يعد الموت الطبيعي اغتيالاً ايضاً ؛ فالرعبات الشريرة هي التي قتلته (انظر الفصل التبالي : الارواحية والسحر وطفيان الافكار) . ومن يهتم بمنشأ وأهمية الاحلام عن موت الاقرماء الاعزاء (الابوين والاحوة) ، يمكنه ان يتأكد لدى الحالم ، لدى الطفل ولدى المتوحش ، من التطابق التام في السلوك تجاه المبت ، الأمر الذي يقوم على الازدواجية العاطفية المذكورة .

فيا سبق نقضنا رأياً لفونت يقول ، إن جوهر التابو يقوم على المؤف من الارواح الشريرة ، في حين أننا وافقنا منذ قليل على أن تابو الاموات يعود الى الحوف من روح المتوفي التي صارت جنياً . يبدو هذا تناقضاً : لكنه لن يصعب علينا حله . نحن قبلنا حقاً بموضوع الارواح الشريرة ، غير أننا لم نقر بأنها شيء نهائي وأنها غير قابلة للتحليل من قبل علم النص . وقد توصلنا إلى حد ما إلى حقيقة الارواح الشريرة (م) ، حيث تعرفنا إليها كإسفاطات للمشاعر العدائية التي يكنّها الاحياء ضد المينين .

إن المشاعر المتضاربة (المدائية والودية) تجاه المتوفين حديثاً ، التي افترضناهما وعللتاها جيداً ، تريد اثناء الفاجعة أن تثبت ذاتها معاً ، كخزن وكرضى . إذ فاك يتحتم أن بحصل تنازع بين الفسدين ، وبما أن أحد الفسلين ، وهمو العدائية ، لا شعوري بكامله أو بقسمه الأكبر ، فلا يمكن أن تكون عصلة التنازع هي حاصل طرح العاطفتين من بعضهها والاستخدام الواعي للعاطفة الفائضة ، على مشال للرء الذي يسلمح شخصاً عزيزاً عليه على إساءة . بل إن العملية تتم على الأرجح باوالية نفسية خاصة ، اعتاد المرء في التحليل النفسي أن يطلق غليها عبارة إسطباط . ويتسم

Daemon, Daemonentum, daemonisch.

ع) ترى الآن خرورة تتبيه القارىء فل أنتا استخلعتا حيارات دائروح الشريرة، ودا خياله ودالخيطانية د لملطول واسعد ، حسسب خرورات التوجمة . يستخدم قرويد المبسارات الشائية (فات الأمسل الاخريقی) :

الاسقاط بقدف العدائية ، التي لا يعرف المرء عنها شيشاً ولا يريد ان يعرف ، من الاحساس الداخلي الى العالم الحارحي ، بأن تُنزع عن الذات وتلصق بالاخبرين . نسا ، بحن الاحياء ، مسرورين الان لتخلصا من المبت ؛ لا ، فنحن حزيدون عليه ، بل هو ، ياللعرانة ، أصبح روحاً شريرة يسرها أن نصاب بمصيبة وتسعى لان تجلب لنا الموت . والان على الاحياء ان يدفعوا عنهم هذا العدو الشرير ؛ لقد تحرروا من الخبرة . لكنهم استبدلوه بكرب من الخارج .

لا يمكن الانكار أن عملية الاسقىاط هذه ، التي تجعل من المتوفين اعداء شريرين ، تجد مستندها في العداءات الحقيقية التي يمكن حضاً أن يذكرها المرء من المتوفين ويلومهم عليها . مثلاً ، قساوتهم ، حب التسلط ، الطلم ، وما إلى ذلك مما يكون الحلفيات حتى لأكثر الصلات ودية بين البشر . عير أن الامور لا تجري صله البساطة محبث أن هذا العامل لوحده بجعلته مهسم الخشق الاسقاطس تلأرواح الشريرة . لا شك أن إساءات المتوفين تتضمن قسماً من مبررات عدائية الاحياء . إلا أن هذه الاساءات لن تكون ذات تأثير ، لو نم يقم الاحياء بإساء هذه العدائية من عدائيتهم هم أنفسهم . كيا أن وقت الوفاة سيكون بالتأكيد اسوأ مناسبة لاحياء ذكري المثالب التي يحق للمرء أن يعاتبهم عليها . فلا يمكن ان نستغنى عن العبداثية اللاشعورية باعتبارها الدافع المحرث حقماً والمعمال بانتظمام . وقعد يبقى هذا التيار العدائي ضد أقرب الأقرباء وأعزهم مستنراً طيلة حياتهم ، هذا يعني أنه لا ينكشف للوعي ، لا بصورة مباشرة ولا بصورة غير مباشرة عن طريق اي تكوين بديل . أما عند وفاة الأشخاص المحبوبين المكروهين في ذات الوقت فلا يعود هذا عكناً ، يصبح النزاع صربحاً . إذ أن الحزن الناشيء عن الود المتصاعد يصبح عندئذ من جهة اقــل تحملاً في مواجهة العداء المستتر ، ومن جهة اخرى ليس مذا الحزن ان يسمح بأن ينجم إذ قال عن العداء شمور بالرضى . هكذا يصل الأمر الى كبت العداثية اللاشمورية عن طريق الاسقاط، إلى إيجاد تلك الطقوس التي تعبر عن الحوف من العقاب بواسطة الأرواح الشريرة ، لكن مع الانقضاء الزمني للحداد يفقد النزاع من حدته ، بحيث أن تابو هؤ لاء الاموات يضعف أو يغرق في النسيان . أما وقد أوضحنا الأرضية التي نما عليها تابو الأموات الغني بالعبر ، فإننا نود أن ننتهز الفرصة فنتبع الحديث ببعض الملاحظات التي يمكن أن تكون ذات أهمية كبيرة لفهم التابو بصورة عامة .

إن اسقاط العدائية اللاشعورية لدى تابو الأموات عسل الأرواح الشريرة ليس سوى مثال إفرادي من مجموعة من الوقائع التي يجب أن نعترف لما بأكبر الأثر عل تكوين النفسية البدائية . في الحالة التي درستاها كانت مهمة الاسقاط حل تنازع عاطفي . ويستخدم الاسقياط لمسلم الغياية في عدد كبير من الحيالات النفسية التي تقود إلى العصاب . غير أن الاسقاط لم يُعلن من أجل النفاع ، بل ينشأ أيضاً حيثها لا توجد نزاهات . وإسقاط أحاسيس داخلية على الخارج هو أوالية بدائية تخضع لما على سبيل المثال أيضاً مدركاتنا الحسية ، أي أن لما في الأحوال العادية الدور الأكبر في تكوين عللنا الخارجي . كذلك يجري ، في شروط غير مثبتة بعد بشكل كاف ، إسقاط الأحاسيس الداخلية لعمليات شعورية وذهنية ، مثلها يجري للمدركات الحنسية ، عل الخارج ، من أجل تكوين العالم الخارجي ، في حين كان بجب أن تبقى للعالم الداخلي ، لعل هذا يرتبطنشونياً ، بأن وطيفة الانتباه لم تكن بالأصل موجهة تنحو العالم الداخل ، بل للاثارات المتدفقة من العالم الخارجي ، ولا تستقبل من الوقائع التفسية الداخلية سوى معلومات عن تطورات اللَّذَة والآلم . بالأول ، بعد أن تكونَّت لغة التفكير للجرد ، من خلال ربط الرواسب الحسية للتصورات الكلامية بوقائع نفسية داخلية ، وقت فقط أصبحت هذه الوقائع تدريهها قابلة للادراك . وحتى ذلك الوقت كأن البشر البداليون يكونون صورة عن العالم الحارجي من خلال إسفاط لللركات الداخلية على الخارج ، ونحن علينا الآن أن نعكس العملية فتفهم أحاسيسهم الداخلية من عجلال المحورة التي تكونت لنيهم عن العالم الحارجي .

إن إستناط الانفعالات الشريرة اسلامية على الأرواح الشريوة عا هو إلا جزء من نظام أصبح وحقيدة، البدائيين ، وهنو ما ستتعرف إليه في الدراسة التنالية من هذا الكتاب على أنه وأرواحي، سبكون علينا بعدئد أن نتيب السيات النصانية لمثل هذا التكوين النُظُمي ، مرتكزين في ذلك ثانية على تحليل تلك التكوينات لسظمية التي تقدمها لنا الأمراض العصابية . الأن لا نبريد أن نبوح إلا بأن ما يسمى والاعتال الثانوي، لمصمون الحلم هو الحذوة لكل هذه التكوينات النظمية . والتسي أيضاً ، أنه يوجد اعتباراً من مرحلة تكوين النظام اشتقاقان اثنان لكل فعمل بقيم من قبل الوعى ، مُشتق نظامى ، وآخر حقيقى إنما لا شعوري "" .

يلاحظ قونت الناه التأثيرات التي تنسبها الاسطورا في كل حدب وصوب إلى الجان ، تتفوق في البدء التأثيرات المشؤومة ، بحيث أن الجعاد الشريرة أقدم بشكل واضع من الجان الحيرة في معتقدات الشعوب « . على أنه من الممكن جداً ، أن يكون مفهوم الجني قد اقتبس من الصلة الهامة بالأموات . والازدواجية لكامنة في هذه العلاقة تجلت فيا بعد في جرى تطور البشرية ، بأن برز من هذا الجنر تنوينان نفسيان متعارضان تماماً : الحوف من الجان والأشباح من جهة ، وتقديس السنف من جهة أخرى الله . وإن فهم الجان على الدوام على أنها أرواح أشخاص حديثي الوفاة ، يشهد أفضل شهادة على تأثير الحداد على نشأة الاعتقاد بالجان . إن على الحداد أن ينجز يشهد أفضل شهادة على تأثير الحداد على نشأة الاعتقاد بالجان . إن على الحداد أن ينجز مهمة نفسية عددة تمام التحديد ، وهي أن يخلص من الأموات ذكر بت وتوقعات الأحياء . وإذا تم هذا العمل ، فإن الألم يخف ، ويخف معه الحسرة والنكيت وبالتالي الحوف من الجان . بيد أن الأرواح ذاتها ، التي جرى في البدء التخوف منها كجان ، التي جرى في البدء التخوف منها كجان ، تلاتى الأن مصيراً أفضل ، فيجري تقديسها كسلف واستدعاؤ ها للعود

<sup>(</sup>٤٧) إنَّ الْاعْتلاقات الاسفاطية للتي البداليين قريبة من التجسيدات ، التي من خلالًا يستظهر الشاهر من ذلك الانفعالات النوالمية للتعارضة وللتصارحة فيه كالراد مُفرِّدين .

<sup>(</sup>٤٨) والاسطورة والملين، . الجزء الثاني . ص ١٧٩ .

<sup>(19)</sup> في تحقيلات الأشخاص المصابيين الذين يعاتون من خوف الأشباح أو عانوا في طولتهم من ذلك ، لا يصعب خالباً الكشف عن هذه الأشباح بأنها هي الأهل . اظار بهذا الصدد أيضاً اعبارية ب . هيولين المعنونة باسم والأشباح الجنسية، (المشكلات الجنسية ، شباط ٢١١) ، حيث يدور الموضوع حول شخص آخر مُغالِد أبر وسيا ، لكن الأب كان متولياً .

إذا ألقينا نظرة على علاقة الأحياء بالأسوات مع تقلبات الأزمان ، لن يخفى علينا ، أن ازدواجية العلاقة قد تراخت كثيراً ، ويتسنى الأن بسهولة قسم العدائية اللاشعورية تجاه الأموات ، وهي لم تزل موجودة ، دور الحاجة إلى جهد نفسي زائد من أجل ذلك . في السابق كانت الكراهية المشبعة والمودة المؤلمة تتصارعهان مع بعضهما . أما اليوم فتنبق صلة الرحم مثل الندبة مطالبة بأن : «لا تذكر الأموات إلَّا بالخير ا، (ف) . فقط المصابيون ما يزالون يعكّرون الحداد على فقدان أحد أعزائهم بنوبات من التبكيتات الاكراهية التي تعصح في التحليل النفسي عن سرهما المأثمل في الموقف العاطفي الازدواجي القديم . ولا حاجة هنا للتحدث عن الطريق التي سار فيه هذا التغيير ، ولا إلى أي حد تقاسم التغير البنيوي والتحسن الحقيقي للصلات العائلية أسباب هذا التغيير . إنما يمكن للمرء من خلال هذا المثال أن ينقاد إلى الرأي ، بأنه يجب الاعتراف للاتفعالات النفسية لدى البدائيين عموماً عقدار أكبر من الازدواجية نما نجده لدى الانسان المتحضر المعاضر . ومع نقصان هذه الازدواجية الحتفى أيضاً بالتدريج التابو ، اعتفت الظاهرة التصالحية لنزاع الازدواجية . أما العصابيون الذين يضطرون ' لاعادة انتاج هذا الصراع والتابو الناجم عنه ، فيمكن أن نقول عنهم ، أنهم جلسوا معهم إلى الحياة بنية عتيقة كراسب تأسل (ص) ، يضطرهم التعويض عنها .. تلبية للمتطلبات الحضارية .. لبذل جهد نفسي هاثل .

في هذا المجال نذكر المعلومة المشوشة ، بسبب غموضها ، التي قلمها لنا أونت حول المعنى المزدوج لكلمة تابو : مقدس ونجس (انظر أعلاه) . برأيه لم تكن كلمة تابو تعني بالأصل مقدساً ونجساً ، بل تشير إلى ما هو جني . لا يجوز لمنه ؛ بذلك كانت العبارة تبر زسمة هامة يشترك فيها المفهومان المتعلرفان (مقدس ونجس) ؛ إلا أن هلم المشاركة المتبقية (في عدم اللمس مالمترجم) تثبت ، أنه وحد في الأصل تطابق بين المجالين القدسي والنجس ، وأنه فيا بعد حدث الافتراق .

<sup>(</sup>ف) وردت باللاتينية . De mortus uit nec hene . (ف) . (وردت باللاتينية . atasism . (ص) التأسيل atasism هو العودة إلى صفات الأجداد

على النقيض من ذلك نستنبط من عرصنا دون جهد يذكر ، أن كلمة تابو تتصمن منذ أول البدء المعنى المزدوج المذكور ، وأنها تخدم عرص الاشارة إلى ازدواحية معينة وإلى كل ما يقوم على أرضية هذه الازدواجية . وتابو هو نصبه عبارة ازدواحية ، ونحن نرى بشكل متأخر ، أن المرء كان يمكن أن يحزر من عبرد المعنى اللغوي لهذه الكلمة ، ما تكشف حصيلة بحث مستفيض ، بأن الخطر التابوي يعتبر نتيجة الازدواجية العاطفية . لقد علمتنا دراسة أقدم اللعات ، أنه وجد في القدم الكثير من هذه الكلمات التي كانت تحتوي أضداداً في داخلها والتي كانت بمعنى ما .. وإن لم يكن تماماً بنعس المعنى . مثل كلمة تابو ازدواجية (١٠٠٠ . فيا بعد خدمت التعديلات اللفيطية الطعيمة المكلمة الأصلية المتضادة في المعنى في اعطاءه كل من الضدين المتحدين هنا تعبيراً لغوياً منعسلاً .

غير أن كلمة تابو لاقت مصيراً آخر . فعع تراجع أهمية الازدواجية التي تعبر عنها هذه الكلمة ، اختمت هي نفسها ، أو لنقل ، اختفت الكلمات المقابلة لها ، من الثروة اللغوية . وأنا آمل أن أبين في مكان لاحق رجحان أن تحبولاً تاريجاً ملموساً يتخفى وراه هذا المصير لمفهوم التابو ، وأن هذه الكلمة ارتبطت منذ البدء بصلات بشرية عددة تماماً اتسمت بازدواجية عاطفية كبيرة ، وأنها فيا بعد انطلاناً من هذا المصلات أخرى مشاكلة .

وإذا لم نكن غطئين ، فإن هذا الفهم يلقي صوءاً على طبيعة ومنشأ الضمير . فيمكن للمره ، دون توسيع للمفاهيم ، التحدث عن وجندان تابـوي وعن شعـور بالذنب تابوي عند انتهاك التابو . والوجدان التابوي هو على الارجح أقدم نكل نلتقي فيه بظاهرة الضمير . إذ ، ما معنى وضميره ؟ حسب منطق اللغة ينتمي الضمير إلى

 <sup>(\*\*)</sup> انظر عماضرتي من وللعني للفساد في الكليات العنيفة؛ لابل ، إن الكتاب السنوي للابحداث النفسية التحليلية والنفسية للرصية ، المجلد المثاني ، ١٩١٠ (الأعبال الكاملة ، للجلد الثامن) .

أكثر ما يعرفه المرء يقيناً (ق) . وفي العديد من اللغات لا تفترق عبارة الفسمير كثيراً عن عبارة الوعي .

الضمير هو الادراك الداخل خلجات رغبوية مستنكرة متواجدة فينا ؛ إنما يكون التشديد على أن هذا الاستنكار لا يجتاج إلى أي مستند ، هلى أنه متيشن من ذاته ، والأمر يكون أكثر وضوحاً لذى الشعور بالذنب ، لذى ادراك الحكم الداخل على مثل هذه الافعال التي من خلالها لبينا انفعالات رغبوية معينة . يبدو أن لا لزوم للتعليل هنا ؛ فكل من يملك ضميراً يجب أن يحس في نفسه حقائية هذا الحكم ، أن يحس بالتأنيب على الافعال المقترفة . على أن سلوك المتوحشين تجاه التابو يشير إلى هذا الطابع إله . فالتابو أمر ضميرى ، وانتهاكه يبعث على نشوء شعور رهيب بالذب ، وهذا الشعور بالذنب بديهى بقدر ما هو مجهول المصدر ""

إذن ، غالباً ما ينشأ الضمير أيضاً على أرضية من الازدواجية العاطفية ، عن صلات إنسانية معينة تمام التعيين تلتصق بها هذه الازدواجية ، وتحت ظروف مناسبة للتابو وللعصاب الاكراهي ، حيث أن أحد جانبي التضاد يكون لا شعورياً ويبقى مكبوتاً من قبل الجانب الآخر السائد بعدورة قسرية . تتفق مع هذا الاستنتاج أشياء غتلفة عا تعلمناه من تحليل العصاب : أولاً ، يبرز في طبع العصابي علمع الوجدانية المعذبة باعتبارها ظاهرة رد فعل ضد الاغراء القابع في اللاشعور ، ولدى تصاعد حالة المرض تنمو من الداخل أعلى درجات الشعور بالذنب . وبالفعل يستطيع المرء أن

<sup>(</sup>ق) هذا ينطيق على اللغة الألمانية حيث يلتني ضمير Gewiven ومؤكد أو يقيني وهنان ي أصل واحد . أما في اللغة المربية فنجد أن حيارة صمير تنضمن في معتاها المتموض ، بيها الوجدان يمني لغوياً : إصابة المطلوب والمطفر به بعد ذهابه . هذا يعني أن حيارة ضمير متاقضة بيها عبدارة وجدان مواطنة للعبدارة الألمانية المذكورة هنا . وبالمناسبة . فقد استخدمت عبارتي الضمير والوجدان لنفس المغلول .

<sup>(</sup>١٥) ينفق مع ذلك أن الشعور بالذنب التابوي لا يخف بناقاً ، إذا حدث الانتهاك عن جهالة (انظر الامناة أعلاه) ، وإن تتعليء اوديب في لليتولوجيا الاغريلية لم يلغة أن اوديب اقدرف خطيشه دون ، بل ضد علمه وارادته .

يتجرأ على القول: إذا كنا لا نستطيع أن نفسر مصدر الشعور بالذنب من خلال مرضى الاكراء ، فليس لنا أمل في أن نعرف هذا المصدر. لقد أفلح إنجاز هذه المهمة في حالة المرد العصابي المفرد ؛ ونحن تجد الجرأة على استخراج حل مشابه بالنسبة للشعوب .

ثانياً ، يجب أن يشير انتباهنا ، أن الشعور بالذنب يملك الكثير من طبيعة الحوف ؛ فيمكن أن يوصف دون تردد بد وخوف الضميرة . إلا أن الحوف يدل على منابع لا شعورية ، وقد تعلمنا من علم نفس العصابيير ، أنه عندما تخضع انفعالات الرغبة للكبت ، فإن ليبيدو هذه الانععالات ينقلب إلى خوف . بهذا الحصوص نود أن نذكر ، أن لدى الشعور بالذنب أيضاً ثمة شيئاً جهولاً لا شعورياً ، بالتحديد عبررات الاستنكار . ويتغق مع هذا المجهول طابع الحوف في الشعور بالذنب .

إذا كان التابو عالباً ما يتجل في عظورات ، فثمة اعتبار جدير بالتمكير يقول لنا : من البديس تماماً ولا يحتاج إلى مزيد من الاثبات عن طريق القياس بالعصاب ، أن يقوم التابو على تدفق شهواني إيجابي . ذلك ، لان الشيء الدي لا يشتهس المره فعله ، لا يحتاج إلى أن يحظره ؛ وفي كل الاحوال ، فإن ما يجري حظره بصورة متشددة ، يكون حتاً موضوع اشتهاء . فإذا طبقنا هذه القاعدة المعقولة على بدائيينا ، منستتج ، أن من أقوى للغريات عندهم قتل ملوكهم وكهانهم وعارسة سفاح القربي والاساءة إلى أمواتهم وما إلى ذلك . هذا طبعاً صعيف الاحتال ؛ لكننا سوف نشير أعنف معارضة لو طبقنا القاعدة المذكورة على الحالات التي معتقد فيها نحن أن صوت أعنف معارضة لو طبقنا القاعدة المذكورة على الحالات التي معتقد فيها نحن أن صوت الفسمير قد تناهي إلينا عنى أوصبح ما يكون . عند شذ سوف نؤ كد بكل ثقة ، أننا لا نحس بأدنى إعراء بانتهاك أي من هذه التعاليم ، مثلاً وصية : لا تقتبل ، وأننا لا نحس تجاه انتهاك ذلك إلا بالاشمئزاز .

وإذا أعطى المرء لشهادة ضميرنا القيمة التي تذعيها ، فان الحظر يصبح عندئذ من جهة لا لزوم له \_ التابو والحظر الاخلاقي سواء بسواء \_، ومن جهة أخرى تبقى حقيقة الصمير غامضة وتزول الصلات بين الضمير والتابو والعصاب ؛ بذلك نعود إلى حالة الفهم ألتي نحن فيها في الوقت الحاضر ، طللا أننا لا نطبق وجهات النظر التحليل نفسية على المسألة .

لكن ، إذا أخذنا بعين الاعتبار الوقائع المكتشفة بالتحليل النفسي ـ الحلام الأصحاء ... وهي أن إغراء قتل الاخرين لدينا نحن أيضاً أقوى وأوفر مما نظن ، وإن تأثيرات نفسية تصدر عن هذا الاغراء ، حتى عندما لا تظهر لوعينا ، ثم إذا تعرفنا في التعليات الاكراهية لدى بعض العصابيين إلى التحصينات والعقويات الذاتية في مواجهة الحافز المتصاعد للقتل ، عندلذ سوف نعود إلى القاعدة التي وضعناها سابقاً ونثمنها من جديد : حيثها يتواجد حظر ، يجب أن يكون وراءه اشتهاء . وسوف نسلم بأن هذا الاشتهاء للقتل ، موجود حقاً في اللاشعور ، وأن التابو مشل الحظر الاخلاقي من الناحية النفسائية ليس بأي شكل أمراً لا لمزوم له ، بل إنه معلل وببور بالموقف الازدواجي ضد حافز القتل .

وتسمح إحدى سيات العلاقة الازدواجية ، التي كثيراً ما يجري إيرازها على أنها أساسية ، هذه السمة تسمح برؤية ارتباطات وامكانيات تفسير أخرى . إن الأحداث النفسية في اللاشعور ليست بأي حال عائلة لتلك التي نعرفها في نفسيتنا الواعية ، بل تتمتع ببعض الحريات المعتبرة التي تفتقدها التفسية الواعية . ولا ينشأ الحافز اللاشعوري بالضرورة حيثها نجد تعبيره ، بل يمكنه أن يصدر عن موطن مغاير تماماً ؛ ربحا استند في الأصل إلى أشخاص وعلاقات أخرى ووصل من خلالها أوالية انزياح إلى حيث يثير انتباهنا . كذلك يمكن له أن يعبر ، بفضل عدم قابلية الأحداث اللاشعورية للتحطيم والتصحيح ، من أزمان مبكرة جداً كان يناسبها إلى أزمان وعلاقات متأخرة ، تظهر فيها تعبيراته لا بد غريبة . . كل هذا ليس سوى تنويبات ، إلا أن العرض الوافي قا سوف يبين ، كم يمكن أن تكون مهمة لفهم التعلور الحضاري .

في ختام هذه ألشر وحات لا نود أن نضيع ملاحظة مهيئة لأبحاث لاحقة .. فحتى لو أننا تمسكنا بهائل في الجوهر بين الحظر التابوي والحظر الأخلاقي ، فاننا مع ذلك لا نريد إنكار أنه يجب أن يكون هناك افتراق نفساني بين الاثنين . يكفي التغيرُ في علاقات الازدواجية الأساسية ليكون السبب في أن لا يعود الحظر يظهر بشكل تابو .

في نظرتنا التخليلية لظاهرات التابو تركنا أنفسنا حتى الآن تقودنـــا التطابقـــات المبرهنة مع العصــاب الاكراهي . لكن التابو ليس عصــاباً ، إنما هو تكوين اجتاعي ١ لذلك تقع على علتقتا مهمة أن نبين أيضاً ، أين يجب أن نبحث عن الغرق المبدئي بين المصاب ومحلق حضاري حثل التأبو .

أود هنا ثانية أن أتخذ من واقعة إفرادية منطلقاً للبحث . يتخوف البدائيون عند انتهاك التابو من العقاب الذي غالباً ما يكون مرضاً شديداً أو الموت . هذا العقاب يتهده به كل من جلب لنفسه خطيئة الانتهاك . أما في حالة العصاب الاكراهي فالأمر غتلف . إذ مندما يقترف المريض فعلاً محظوراً ، فإنه لايخشي على نفسه من العقاب ، بل على شخص آخر ، وهذا الشخص يبقى غالباً غير معروف ، إنما يسهل التعرف عليه من عنلال التحليل النفسى ، فيتبين أنه واحد من أقبرب وأحب الأشخساص إلى المريض . إذن يسلك العصابي هنا مسلك الغيري ، بينا يسلك البدائي مسلك الأنانين . وعندما لا يجري بصورة عفوية الانتقام لانتهاك التابر من المسيء ، عندلما فقط يستغيق لدى المتوحثتين شمور جامي يأسم جيماً مهددون بسبب المعله الأتمة ، فيسرعون إلى تتفيذ العقوبة بأيديهم . وإنه ليسهل علينا أن نفسر لأنفسنـا أوالية هذا التضامن . فالحوف من المثال المعدي ، من إغراء التقليد ، أي من قدرة التابـوعلى العدوى ، يُلعب دوراً هنا . إذ لو استطاع أحدهم أن يلبي شهوته الكبوتة ، فسن للحتم أن الختلج في نقوس جميع أفراد المجتمع نفس الرغبة ؛ ومن أجل السيطرة على هذا الاعراء ، يجب حرمان هذا للحسود أصلاً من ثيار مغامرته . وليس نادراً ، بحجة التكفير عنَّ الذنب ، أن تقدم العقوبة لمنفذيه قوصة لأن يفترقوا هم أنفسهم أيضاً نفس الفعلة الأثمنة . هذا ، في الحقيقة ، واحد من أسس النظام الجزائس البشرى ، ويفترض بالتأكيد وجود تماثل في الانفعالات المحظورة بين المجرم والمجتمع المنتقم .

'هنا يضادق التحليل النفسي على ما تعود المتدينون قوله : إننا جبعاً خاطئون أشرار . والأن ، كيف يمكن أن نفسر الحس النبيل ، غير المتوقع ، في العصاب ، الذي لا يخشى شيئاً على نفسه و يخشى كل شيء على الشخص المحبوب النسير الدراسة التحليلية إلى أن هذا الحس النبيل ليس أصيالاً . في الأصل ، في بداية المرض كان التهديد بالعقاب هوجهاً . كها لدى المتوحشين . إلى الشخص ذاته ؛ في كل الاحوال كان المريض يخاف على حياته الخاصة ؛ فيها بعد وليس قبلاً ، انزاح خوف الموت على

شخص آخر محبوب . الحدث معقد بعض الشيء ، عير أننا في التحليل النفسي نحيط به كاملاً . فالحظر يتكون أصولياً على أساس انفعال شرير . تمني الموت . تجاه شخص محبوب . هذا الانفعال يجري كبته بواسطة الحظر ، وقرنه بعمل معين صد الشخص المحبوب يُندب له عن طريق الازاحة شخص معاد ، وتهديد من ينفذ هذا الفعل بعقومة الموت . ولا تقف العملية عند هذا ، فالتمني الأصلي للموت تجاه الشخص المحبوب يحل عله من ثم الخوف عليه من الموت . بناء عليه ، إذا ظهر العصاب غيرياً ودوداً بهذا الشكل ، فانه يعوض بذلك ، ليس إلا ، عن الموقف المعاكس الذي يقوم عليه العصاب ، وهو موقف أنانية وحشية . وإذا أسمينا الانفعالات العاطفية ، التي تتصف بأنها تبالي بالاخرين ولا تتخذ منهم موضوعاً جنسياً ، إذ أسميناها اجتاعية ، فإننا يمكن أن نميز في تراجع هذه العناصر الاجتاعية ملمحاً أساسياً للعصاب جرى إخفاؤه فها بعد من خلال التعويض المفرط .

ودون أن نتوقف عند نشوء هذه الانفعالات الاجتاعية وصلتها بالدوافع الاساسية الاخرى لدى الانسان ، نود عبر مشال آخر أن نستعرض العابيع البرليسي الثاني للعصاب . إن للتابو في تجلّيه أعظم الشبه بخوف اللمس لدى العصابي ، بدعل دالله و المصابي ، بدعل الاساس المصابي ، بعد اللمس الدى العصابي ، بعد اللمس المساب على أن الأمر يدور لدى هذا العصاب بشكل دائب حول حظر اللمس الجنسي . وقد بين التحليل النفسي بصورة عامة ، أن قوى الدافع التي بجري في العصاب حرفها وإزاحتها ، ذات مصدر جنسي . أما لدى التابو ، فمن الواضع أن المس المحظور لا يحظى باهمية جنسية فحسب ، بل الأرجع باهمية أعم تتغسمن المجوم والتحكم وفرض الذات . وإذا كان عظوراً على المرء أن يلمس بنفسه زعيم المبيلة أو أي شيء يضمه ، فالمقصود بذلك وضع عقبة أمام نفس الحافز الذي يجري التعبير عنه في مرات أخرى بالحراسة المشبوهة للزعيم ، بل وبالتنكيل الجسدي به قبل التعميب (انظر اعلاء) . بذلك فان غلبة العنصر الجنسي من الدافع على المنصر الاجتاعي هو سمة العصاب . على أن الدوافع الاجتاعية نفسها تنشأ من التقاء مكونات أنانية وشهوانية في وحدات خاصة .

<sup>(</sup>ر) هكذا في الأصل ، وترجته حن الفرنسية : خوف اللمس .

من خلال وأحد من الأمثلة التي تقار ن التابسو بالعصساب الاكراهمي يمسكن أن يستشف للرد ، ما همي علاقمة فرادى أشسكال العصساب بالتكويسات الحضسارية ، وما الذي يجمل دراسة سيكولوجيا العصاب مهمة لفهم التطور الحضاري .

من جهة تبدي المُصابات تطابقات ملفتة وعميقة مع التاجات الاجتاعية العظيمة في جالات الفن والدين والفلسفة ، ومن جهة أخرى تظهر مثل تشويبات لهذه التتلجات ، وربحا وجد المرء جرأة على القول ، إن الهستيريا هي صورة مشوهة عن الابداع الفني ، والمصاب الاكراهي صورة مشوهة عن الدين ، والهوس الحذائي صورة مشوهة عن النظام الفلسفي . يعود هذا الانحراف في التحليل الاخير إلى أن المُصابات تكوينات لا اجتاعية ، إذ تسعى بوسائل فردية إلى إنجاز ما نشأ في المجتمع عبي العمل الجهاعي . ويتبين للمرء لدى التحليل الدوافعي للشمابات ، أن القوى الدوافعي للشمابات ، أن القوى الدوافعية ذات المنشابات الحضارية المقابلة لهذه المصابات تقوم على دوافع اجتاعية ، وهذه تأتت عن اتحاد المتصرين الاناني والشهواني . فالحاجة الجنسية ليست قادرة على جمع البشر مثلها تفعل متطلبات المنابع الجنسية والمنابع المنابع الم

نشوئياً تتأتى الطبيعة اللا اجتاعية للعصاب عن نزعتها البدئية في أن تهرب من الواقع غير للشبع إلى عالم خيالي أكثر للمة ، وفي هذا العالم الواقعي اللذي يتجنبه المصابي ، يسيطر عجتمع البشر وللؤمسات التي أوجدوها سوية ؛ والنكوص عن هذا الواقع هو في ذات الوقت خروج عن الجهاعة البشرية .

## المالة النالئة

## الأرواحية والسحر وطغيان الأفكار

-1-

من النواقص المحتومة في الأعيال التي تبغي تطبيق وجهات نظر التحليل التفسي على مواضيع العلوم الانسانية ، أنها تضطر لأن تقدم للقمارى القليل من كليها . لذلك قان هذه الأعيال تتخذ طابع الايحاءات ، فتقدم للاخصائي مقترحات ، عليه في عمله أن يأخذها بعين الاعتبار . وهذا التقص يلمسه المرء على أشده في المقالة التي تبغي معالجة ذلك المجال الماثل الذي يسمى أرواحية (١) .

الأرواحية .. في المعنى الضيق للكلمة .. هي علم التصمورات الروحية ، وفي المعنى الواسع علم الكائنات الروحية عامة . وبحيز المرء أيضناً الاحيائية ، وهي علم حباتية الطبيعة التي تبدو لنا غير حية ، ويدخل في هذا الاطار تقديس الحيوانات وعبادة الأجداد . ويبدو أن أسم الأرواحية ، الذي كان يطلق سابقاً على نظام فلسفي معين ، قد نال أهميته الحاضرة بفضل إ . ب . تايلور ") .

إن ما بعث على وضع هذه الأسهاء هو الاطلاع على فهم الشعوب البدائية للعروفة من قبلنها ، سواء الشعوب التاريخية أم التي ما تزال تعيش الأن ، على فهمها للستغرب للطبيعة والعالم . فهي ترى العالم مسكوناً بما لا يحصى من الكائنات الروحية التي

<sup>(</sup>١) ان التكثيف المغلوب المهادة استوجب النتازل من التوسع في تقو المراجع . وبدلاً من ظلك أشير الى الأميال العروفة المربس سينسر وج . غ . الريزر و أ . الانتغ و 1 . ب . المهلور و ف . المربث . من هذه الأحيال التحدر جمع المقولات من الأرواحية والسحر . ولا يمكن الاستقبلالية المؤلف أن تظهر إلا من عملال انتظاء المواد والأراء .

<sup>(2)</sup> E. & Tylor, Primitive Culture, 1, Bd., p. 425, 4, Auft., 1903.

تصمر الخبر أو الشر ، وتنسب إلى هذه الأرواح والحان النسب في حوادث الطبيعة ، ولا تعتبر الحيوانات والنباتات فحسب ، مل أيضاً الأشباء عبر الحية في العالم مسكونة ما . والناحية الثالثة ، وربما الأهم ، في وفلسغة الطبيعة البدائية هذه تبدولنا أقل من فلك لفناً للنظر ، لأننا أنفسنا ما نزال غير معيدين بعداً كافياً عنها ، في حين أننا مؤمن بشكل عدود جداً ونفسر إلان حوادث الطبيعة بقوى فيزيائية غير مشخصة . إذ يعتقد البدائيون أيضاً بوروحنة و(آ) الفرد البشري . فالكائنات البشرية تحتوي أرواحاً ، وهذه الأرواح يمكن أن تفارق مسكنها وتنتقل إلى بشر آخرين ، وهي مصدر النشاطات الروحية وإلى درجة معينة مستقلة عن والأجساده . في الأصل كان المره يتصور الأرواح مشابية جداً للأفراد ، إنما في عجري التطور الطويل خلعت الأرواح عن نفسها السيات المادية وأصبحت على درجة عالية من والروحية ع

عيل أخلب المؤلفين إلى أن التسليم بأن هذه التصورات الروحية هي النواة الأصلية للنظام الأرواحي ، وإن الروح عند هؤلاء البدائين تعني فقيط النفس (ب) التي صارت طليقة ، كما أن أنفس الحيوانات والنباتات والأشياء جرى تصورها بالقياس الى الأنفس البشرية .

كيف توصل البشر البدائيون الى تلك النظرة الثنائية الغربية التي يقوم عليها هذا النظام الأرواحي ؟ يقال : من خلال مراقبة ظواهر النوم (مع الحلسم) والموت السلبي يشبهه كثيراً ، وبين خلال السعي لتفسير هذه الحالات التي تهم كل فرد . ويبدو أن مشكلة الموت كانت هي ، قبل أي شيء ، منطلق التنظير . قبالسبة للبدائيين كان استمرار الحياة ـ الحلود ـ هو الشيء البديعي . أما تصور الموت فجاء بعدئذ ولم يتم

ف . لمونت ، الأسطورة واللهج ، فلجلة المثاني ، ص ١٧٧ ، ١٩٠٦ .

<sup>(</sup>أ) أي : إسكانه بالروح . ء

 <sup>(</sup>ب) اضطررنا هنا الى استعمال والتنسىء بمعنى الروح السائلة في الجميد لنفريتها عن الروح الطلبقة .
 Genn. (نفسى) Scale : وذلك من أجل فهم هذه الفكرة ، أن الألمانية تفسرق بدين الروحيين : Scale (نفسى) .

تقبله الا بتردد ، بل إنه حتى بالنسبة لنا ما زال خالي المضمون وصعب الاستيعاب . وقد جرت نقاشات حامية حول النصيب الذي يمكن أن يكون للمشاهدات والحبرات الأخرى في تكوين التعاليم الأرواحية الأساسية ، وبالتحديد صور الأحلام والظل ومنعكسات المرآة ، لكنها لم تصل الى نتيجة (١) .

إذا كان البدائي يستجب للظواهر التي تستدعيه الى التفكر بتكوين تصورات روحية ومن ثم يسحب هذه التصورات على مواضيع العالم الخارجي ، فان مسلكه في ذلك يعتبر طبيعياً ، خالياً من أي لغز . واستنداداً الى ظهور التصورات الأرواحية المذكورة بشكل متطابق لدى غتلف الشعوب وفي كل الأزمان ، عبر فونت عن أن هذه التصورات وهي النتاج النفسائي الضروري للوعي المكون للاسطورة ، وأن الأرواحية البدائية تعتبر التعبير المكري عن حالة البداعة البشرية ، حسبها أمكن لنا أن نتعرف الي البدائية تعتبر التعبير المكري عن حالة البداعة البشرية ، حسبها لمكن لنا أن نتعرف الي هذه الحالة الحالة الحالة عبر عائد عبر عن مؤلفه والتاريخ الطبيعي للذين، تبريراً لاحياء الجادات ، حيث كتب يقول : وثمة نزعة عامة لدى الجنس البشري لأن يتصور جميع الكائنات على شاكلته ، وأن ينقل الى كل موضوع تلك الحصائص التي يُعرف بها البشر الكائنات على شاكلته ، وأن ينقل الى كل موضوع تلك الحصائص التي يُعرف بها البشر بصورة مشتركة والتي يعونها بشكل حيميه (م) .

الأرواحية غط تفكير ، فهي لا تقدم تفسيراً لظاهرة مفردة فحسب ، بل تسمح بفهم كامل العالم من رابطة وحيدة ، من منظور واحد . لقد قدمت البشرية في بجرى الأزمنة ، اذا أردنا أن ناخذ برأي للؤلفين ، ثلاثة الماط تفكير ، ثلاث عقائد عظمى : الأرواحي (الميثولوجي) والديني والعلمي . من بين هذه الأنماط الثلاثة يبدو أول نمسط

 <sup>(</sup>۳) انظر بالاضافة الى فونت وسينسر مقالات الانسكلوبيئية يرينانيكة . ١٩١١ فونت وسينسر مقالات الانسكلوبيئية يرينانيكة . ١٩١١ فونت

<sup>(</sup>٤) المبدر ثلاكور . ص ١٥٤ .

 <sup>(</sup>٥) لذى تأيلور ، الحضارة البدائية ، المجلد الأول ، ص ٤٧٧ . (الاستشهاد بالاتكليزية ملاحظة من المرجم) .

ابتدعه البشر ، وهو الأرواحي ، عل أنه أكثرها اتساقاً واستيفاء ، إذ أنه يفسر جوهر العالم بصورة تامة .

والحمال ، إن هذه النظرة الى العالم ، الأولى لدى البشرية ، هي نظمرية نفسانية . وإنه ليخرج عن غايتنا هنا أن نبين ، أنه ما زال هناك الكثير من هذه النظرة في حياتنا الحاضرة ، إما ممسوخاً بشمكل خرافات أو حياً كأسماس لكلامنا واعتقادنا وتفلسفنا .

وثمة عودة إلى التسلسل المراحل للنظرات الثلاث إلى العالم ، عندما يقال ، إن الأرواحية بالذات ليست ديناً ، أغا تتضمن المقدمات التي بنيت عليها الأديان . كما انه ملفت للنظر ، أن الأسطورة تقوم على مقدمات أرواحية ، الا أن حيثيات الصلة بين الأسطورة والأرواحية تبدو غلمضة في نقاط اساسية .

- ¥ -

سيتوجه بحثنا التحليل ـ نفسي الى عبال آخر . . لا يجوز للمرء أن يظن ، أن البشر اندفعوا الى خلق نظامهم الكوني الأول لمجرد الشخف الجزافي بالمعرفة . فلا بد أن للحاجة العملية للتحكم بالعالم نصيب من هذه الجهود . لذلك لا نستغرب عندما نعلم ، أنه يترافق يدا بيد مع النظام الأرواحي إرشاد يبين كيف على المرء أن يسلك ليسود على البشر والحيوانات والأشياء ، أو بالأحرى على أرواحهم . هذا الارشاد للعروف تحت اسم والشعوفة والسحر، يريد رايناخ (١٠) أن يعلل ق عليه واستراتيجية الأرواحية، ؛ وأناشخصياً أفضل مع هوبرت و ماوس تشبيهه بالتكنيك (١٠).

هل يمكن للمرء أن يفرق بين السحر والشعوذة كمفاهيم ؟ . عكن ، إذا أراد المرء مع بعض التعسف أن يتجاوز تقلبات استخدام اللغة . عندثذ تكون الشعوذة في

<sup>(6)</sup> Caster, Mythes et Religions, T. H. Introduction, p xv., 1909

<sup>(7)</sup> Année sociologique, va Bd, 1904

جوهرها هي فن التأثير على الأرواح ، من خلال معاملتها كالبشر في نفس الغلروف ، أي عن طريق تهدئتها ، استرضائها ، استإلتها ، تخويفها ، سلبها قوتها ، اخضاعها لارادة المرء ، أي بنفس الوسائل التي وجدها المرء فعالة مع البشر الأحياء . أما السحر فهو شيء آخر ، إذ لا يلتفت في الأساس الى الأرواح ، يستخدم وسائله الخاصة ، لا الطرائق النفسانية المبتللة . و يمكن أن نستدل ببساطة ، أن السحر هو الجزء الأكثر أصالة وأهمية في التكنيك الأرواحي ، إذ تتواجد بين الوسائل التي يجب أن تعامل بها الأرواح أيضاً وسائل محرية (الله كالمنالة علم السحر ، كما يبدولنا ، في الحالات التي تجري فيها روحنة الطبيعة .

على السحر أن يخدم شتى الغايات ، اخضاع الحوادث السطبيعية للارادة البشرية ، وحماية الفرد من الأعداء والأخطار ومنحه القوة لالحاق الضرر بأعدائه . الا أن المبادىء التي يقوم عليها الفعل السحري ، أو بالأحرى مبدأ السحر ملفت تلنظر للمرجة أن جميع المؤلفون أدركوه . وإذا غض المرء النظر عن حكم القيمة المرفق بالسحر، يمكن للمرء أن يعبر عنه بأشد الاختصار بكليات إ.ب. تليلور : ومغالطة بين الارتباط اللعني والارتباط الواقعي، (ج) .

من أكثر الطرق السحرية انتشاراً للاضرار بالعدو أن يصنع المرء لنفسه صورة عن هذا العدو من أية مادة كانت . ليس المعول عليه هنا هو التشابه بين العسورة وصاحبها ، بل يمكن للمرء أن ديسمي، أي شيء أنه صورة للعدو المنصود . وما يفعله المرء بعدثذ بهذه العمورة ، يعيب أيضاً الأصل البغيض . ونفس المكان الذي يناله الأذى من جسم العمورة ، يعيبه المرض في جسم الأصل . وبدلاً من استخدام هذا التكنيك السحري في خدمة العداوة الشخصية ، يمكن استخدامه أيضاً في خدمة التدين

emistaking an ideal connexion for a real ones.

 <sup>(</sup>٨) مندما يطرد للرم روساً شريرة بالصياح والصخب ، فاته يقوم بشموقة بحثة ؛ ومندما يرغمها على
 ذلك بتملك اسمها ، فاته يستخدم مندئا السحر ضدها .

<sup>(</sup>ع) الاستشهاد بالانكليزية :

وتقديم المساعدة للآلهة صد الشياطين . يقور فرير را : ه في كل لبل ، عندما يهبط إله الشمس رع (في مصر القديمة) إلى موطنه في العرب المتوهج ، عليه أن بجتاز قتالاً عنيماً صد زمرة من الشياطين الذين يعيرون عليه بقيادة العدو اللدود أبيبي . يستمسر الصراع طوال الليل ، وعالباً ما تكون قوى الظلمة قوية لدرحة تكفي لان ترسل في عز التهار عيوماً سوداء تعطي السياء الزرقاء ، عا يصعف من قوة الاله رع ويحمب بوره . قكانت ، من اجل مساعدة الإله ، تجري في معبد طيبة يومياً الشعيرة التالية : تُصنع للعدو أبيي صورة من الشمع في هيئة تمساح قبيح أو حية طويلة مطوقة ، ويكتب عليها بالحبر الاحمر اسم الشيطان . ثم يلف هذا التمثال بعلاف من البردي ، موشح برسمة مشابهة ، ويحزم بشعر أسود ، ويقوم الكاهن بالبصق عليه وضربه بسكين حجرية والقائه على الأرص . بعد ثله يرفسه بقدمه اليسرى وبجرقه أحبراً في نار تتغذى بنباتات معينة . وبعد أن يقضى على آبيبي بهذه الطريقة ، يحدث الشيء نفسه بجميم الشياطين من أتباعه . ولا تجري هذه الشعيرة ، التي يجب أن تترافق بأقوال معينـة ، صباحـاً وظهراً ومساء فحسب ، بل أيضاً في كل وقت بير هذه المواعيد تهب فيه عاصمة أو يبطل مطر غزير أو تحجب غيوم سوداء قرص الشمس في السياء . هذا التأديب الجسدي الذي لاقته صورهم ، بحس به الاعداء الاشرار ، وكأنه يصيبهم ، هم أنصبهم ، فيهربون وينتصر إله الشمس من جديد١١٠١ .

من العيض الذي لا مجمعي من المارسات السحرية المشاسة في تعليلها لما سبق ، أود أن أبرز النتين لعبتا لدى الشغوب البدائية على الدوام دوراً كبيراً وبقيتا قائمتين جزئياً في أساطير وعبادات مراحل حضارية أعلى ، وهما بالتحديد طريقتا سحر المطر وسحر المخصوبة . يجري استنزال المطر سحرياً عن طريق المحاكاة ، وربحا أيصاً بتقليد الغيوم التي تصنعه أو بتقليد العاصفة المطرية . يبدو الانر ، وكأن المرء كان يريد أن يلعب

<sup>(</sup>٩) الْقَنِ السحري ، القسم الثاني ، ص ٦٧ .

 <sup>(</sup>١٠) أنّ الحظر التورائي لتصوير أي شيء حي ليس صادراً بالتأكيد عن رقص مبدئي للمنون التشكيلية .
 بل يقصد به انتزاع أداة من السحر الذي يرقصه الدين العبري . فريزر ، المصدر المذكور ، ص
 ٨٧ ، الحلامية .

ولعبة المعلوه . على سبيل المثال كان الأينويون اليابان يصطنعون المعلم بأن يقوم قسم منهم بصب الماء من خلال مصاف كبيرة ، بينا يجهز قسم آخر إناء كبيراً بشراع وبجداف وكأنه سفينة ، ويجرجره حول القرية والحواكير . أما خصوبة الأرض فيؤ منها المرء لنفسه سحرياً ، بأن يعرض للأرض مشهد الانصال الجنسي بين البشر . وهناك عدد لا يحصى من الأمثلة ، نذكر منها ، أن الفلاحين والفلاحات في بعض أجزاء جاوا اعتادوا في وقت ازهار الرز أن يتوجهوا ليلاً الى الحقول ، ويستثيروا الرز للاخصاب من خلال للمال الذي يقدمونه له الله . وبالعكس يخشى المرء أن تؤ دي العلاقات الجنسية السفاحية الى سوء المحصول والجفاف الله .

وثمة تعليات سلبية معينة . أي تعليات سحرية . تصنف ضمن هذه للجموعة الأولى . فمندما يخرج قريق من سكان قرية من قرى المداياك الى صيد الخنزير أأبري ، على الباقين في القرية أن لا يلمسوا في هذه الاتناء زيتاً أو ماء ، وإلا فإن أصابع الصيادين ستصبح رخوة وتقلت الطريدة من أيديهم ١١٦٠ . أو ، عندما يطار صياد من الجيلياك وحشاً في الغابة ، فانه يحظر على أولاده في البيت أن يخطوا رسومات على الخشب او الرمل . فالدروب في الغابة الكثيفة يمكن عندئذ أن تتشابك مثل خطوط الرسم ، فلا عبد الصياد طريقه الى البيت ١١٠٠ .

فاذا بعد المسافة في هذه الأمثلة ، كيا في كثير غيرها من أمثلة التأثير السحري ، لا يلعب أي دور ، أي اذا كان التخاطر مسلياً به ، فان فهم هذه المخصوصية في السحر أن يكون صعباً علينا .

من المؤكد أن ما يعتبر فعالاً في جميع هذه الأمثلة هو التشابه بين التضرف الجازي والحدث المتنظر . لذلك يسمي فريزر هذا التوع من السحر محاكاتياً أو تلقيحياً .

<sup>(</sup>١١) الفن السمري ، القسم الثاني ، ص ١٨ .

<sup>(</sup>١٢) تجد صدى ذلك في ولثلك أوديب، لسوفوكلس .

<sup>(</sup>١٣) الْقَنِّ السَّحري ، القسم الأول ، ص ١٣٠ .

<sup>. (14)</sup> للصدر للذكور ، ص ١٧٧ .

فأنا ، إذا أردت أن تمطر ، يكفي أن أفعل ما يبدو مثل المطر أو ما يذكر به . في مرحلة أعلى من التطور الحضاري يقيم المرء بدلاً من هذا السحر المطري حجاً الى بيت الإله ويتضرع الى القديس القاطن هناك من أجل المعلم . وأخيراً سيتنازل المرء أيضاً عن هذا التكنيك الديني ، ويبحث عن مؤثرات على الجو تمكنه من صنع المعلم .

في مجموعة أخرى مين التصرفات السحرية يجري استبعاد مبدأ المشاجة ، ويحل مكانه مبدأ آخر يسهل استخلاصه من الأمثلة التالية :

من أجل الاضرار بالعدو يكن للمرء أن يستخدم طريقة أخرى . فيمتلك شعره ، أظافره ، أسياله أو قسياً من ثبابه ويعاملها معاملة عدوانية . إذ ذاك يكون الامر ، كيا لو أن للرء امتلك الشخص نفسه ، وما يععله المرء بالاثنياء التي تخص هذا الشخص ، يجب أن يحدث للشخص نفسه . ويعد الاسم من للكونيات الاساسية للشخصية حسب عقلية البدائيين . بناء عليه ، اذا عرف المرء اسم الشخص أو الروح الشريرة ، فانه يكون قد اكتسب سلطة معينة على صاحب هذا الاسم . من هنا الحذر الغريب والتقييدات في استخدام الأسهاء ، كيا سبق أن استعرضنا في المقالة حول التابوس . من الواضح أن ما حصل هنا هو استبدال المشابة بالتابعية .

بنفس الطريقة تشتق كانيبالية البدائيين مبررها السامس . فحينا يبتلع المرء بالاكل أجزاء من شخص ما ، فائمه يتملك أيضاً الخصائص النسي كانست لذلك الشخص . من هنا تنشأ بعدئذ محافير وتقييدات الحمية في ظل شروط خاصة . فالمرأة تتجنب أثناء الحمل تناول لحم حيوانات معينة ، لان خصائصها غير المرعوبة ، مثلاً الجبن ، يمكن أن تنتقل الى الطفل الذي يتغذى منها . ولا فارق بالنسبة للمفعول السحري ، حتى ولو كانت الرابطة قد انتهت ، أو أنها تقوم على لمسة هامة واحدة فقط . وهكذا ، على سبيل المثال ، فان الاعتقاد بالرباط السحري الذي يجمع بعين مصير الجرح بحسير السلاح الذي مبيه ، ظل قائماً منذ آلاف السنين . فاذا استولى

<sup>(</sup>١٥) انظر للقالة الثانية من هذا الكتاب . ص ٧٥ وما يعلما

ميلانيزي على القوس الذي جرح به ، كان يحفظه بعناية في مكان رطب من أحل منع التهاب الجرح . أما اذا بقي القوس في حيازة العدو ، فمن المؤكد أنه سيملق في أقرب مكان من الناركي يشتد التهاب الجرح . ويتصبح بلينيوس ، في مؤقفه والساريخ العليمي الجزء ٢٨ ، من يندم على جرح شخص آخر ، أن يبصق عنى البد التي تسبب في الجرح ، عندلذ يسكن ألم الجريح . ويدكر فرانسيس باكون في تاريخه الطبيمي اعتقاداً واسع الانتشار ، هو أن تزييت السلاح الذي سبب جرحاً يؤدي الى شماه الجرح . ويسدو أن الفلاحيين الانكليز ما يزالون الى اليوم يتصرفون حسب هده الوصفة ، فعندما ينجرحون بالمنجل ، مجافظون قور الحادثة على نظافة هذه الاداة بكل الميام ، كي لا يتقيح الجرح . ونشرت صحيفة أسبوعية المكليزية عفية ، أنه في احران من عام ١٩٠٢ ، أصببت امرأة تدعى ماتيلنا هنري في تورو يتش صدفة عسيار في أخص قدمها . وبدون أن تكشف عن الجرح أو حتى أن تخلع الجراب ، مسيار في أخص قدمها . وبدون أن تكشف عن الجرح أو حتى أن تخلع الجراب ، أوعزت لابنتها بأن تزيت المسيار جيداً ، على أمل أنه بذلك أن يحدث لها شيء . غير أوعزت لابنتها بأن تزيت المسيار جيداً ، على أمل أنه بذلك أن يحدث لها شيء . غير أوعزت لابنتها بأن تزيت المسيار جيداً ، على أمل أنه بذلك في يحدث لها شيء . غير أنها ماتت بعد عدة أيام بالكزاز ١٠٠٠ نتيجة هذا التأجيل في المعالجة الطبية . غير أنها ماتت بعد عدة أيام بالكزاز ١٠٠٠ نتيجة هذا التأجيل في المعالجة الطبية .

إن أمثلة المجموعة الأخيرة تشرح ما أسياء فريزر سحراً معدياً وميزه عن السحر بللحاكاة . فيا يظرع هنا أنه فعال ، لم يعد التشابه ، بل الارتباط بالمكان ، المجاورة ميا على الأقل المجاورة المتخيلة ، تذكر وحودها . لكن ، بما أن المشابهة والمجاورة هيا المبدأان الأساميان لعمليات التداعي ، فان سيادة تداعي الأفكار تثبت فعلاً على أنها التفسير لكل هذا الجنون في التعليات السحرية . هكذا نرى ، كم أصاب تابلور في توصيفه المذكور أعلاه للسحر : مغالطة بين الارتباط المذهبي والارتباط الواقعي (د) ، أوكيا عبر فريزر بنفس المعنى : أخذ البشر خطأ بنظام أفكارهم بدلاً من نظام الطبيعة ، ولذلك تخيلوا أن السيطرة التي يجوزونها أو التي يمكن أن يجوزوها على أفكارهم ، تسمح لهم بأن يجوزوا سيطرة عائلة على الأشياء (١٠٠٠)

<sup>(</sup>١٩) تريزر ، ألفن السحري ، النسم الأول ، من ٢٠٣ - ٢٠٠ .

<sup>(</sup>د) الاستشهاد بالانكليزية .

<sup>(</sup>١٧) القن السحري ، القسم الأول ، ص ٤٦٠ وما يعفما .

بعد كل هذا هناك ما يبعث للوهلة الأولى على الاستغراب ، وهو أن بعض المؤلفين يرقض هذا التفسير المقنع للسحر ويعتبره غير كافس<sup>١٨١</sup> . لدى التعمق في الأمر يفسطر المره الى اعطاء الحق للاعتراض القائل ، أن نظرية التداعي في السحر تبين الطرق التي يسلكها السحر فحسب ، لا جوهرها الحقيقي ، أي لا تفسر سوه الفهم الذي يستدعي السحر لأن يضع القوانين النفسية مكان القوانين الطبيعية . من الواصح أن الأمر بجتاج الى عامل دينامي ، لكن ، في حين أن البحث عن مثل هذا العامل بودي بنقاد المدرسة الفريزرية الى الضياع ، قاته من السهل إعطاء تفسير واف للسحر من خلال متابعة وتعميق نظرية التداعي .

لتتأمل في البدء الحالة الاكثر بساطة والاكثر اهمية من حالات السحر بالمحاكاة .
حسب رأي فريزر لا يمكن عمارسة غير هذا النوع من السحر ، بينا السحر بالعدوى مني عادة على السحر بالمحاكاة "" . ومن السهل التعرف على البواعث التي تستدعي القيام بالسحر ، انها رغبات الانسان . يكفي أن نسلم بأن لدى الانسان البدائي ثقة عظيمة بقدرة رغائيه . في الأساس يجب أن يتحقق كل ما يصنعه البدائي عن طريق السحر ، لا لسبب سوى أنه أراده . اذن ، في البدء كان البارز في السحر هو بحرد الرغبة .

في مكان سابق ، وبخصوص الطغل الذي يتواجد في شروط نفسية مشابهة ولكت حركباً ما زال غير قادر ، تبنينا الرأي ، بأن هذا الطفل برضي رغباته في البده بصورة هلوسية ، أي بأن يختلق الحالة الارضائية عن طريق المثيرات التابذية (هم) لأعضاء حواسه (١٠٠٠ ، أما بالنسبة للبدائي الراشد فتوجد طريقة أخرى ؛ إذ يعلق برغبته حافز

<sup>(</sup>١٨) انظر مثكة والسحر، في الطبعة ١٦ من الانسكلوبيديا بريتأتيكا .

<sup>(</sup>١٩) للصدر السابق ، ص ٥٤ .

 <sup>(</sup>هـ) أي : وهن طريق اثارة الحواس بمثيرات تنطلق من الداخل الى الحارج: ، ولذلك فهي مشيرات نابلة .

 <sup>(</sup>٠٢) صيافات حول مبدأي للجريات النفسية . الكتاب السنري للأبحاث التحليل . نفسية ، للجلد الثامن .
 الثالث ، ١٩١٢ ، ص ٢ . الأعيال الكاملة ، للجلد الثامن .

حركى ، هو الأرادة ، وهمذه الأرادة .. التي ستغير وجمه الأرض في سبيل إرضاء الرغبات . ستستخدم الان من أجل غثل الارضاء ، بشكل أن المرء يمس من خلال الهلوسات الحركية وكأنه يعيش حالة الارضاء فعلا . مثل هذا التمثل للرهبة الرضاة عكن تشبيهه تماساً بلعب الأطفال البلي عشل لني هو لاء مكان الشكنيك المسي الخالص للارضاء . وإذا كان اللعب والتمثل بالمحاكاة كانبين للطفل والبدائي ، فان هذا ليس علامة على التواضع \_ في المنى الذي نستعمله \_ أو الاحباط نتيجة ادراكهم لعجزهم الحقيقي ، بل هو تبعة طبيعية لمبالغتهم في تقدير رغبتهم ، وتقدير ألارادة المتعلقة بهذه الرغبة ، والطرق المسلوكة من قبلها . ومع الزمن ينزاح التركيز النفسي من بواعث السلوك السحري الى وسائله ، إلى السلوك نفسه لعله من الأصبح أن نقول ، بهذه الرسائل تثبت للشخص المعنى المبالغة في تقدير أنشطته النفسية . عل أن الأمر يبدو ، كيا أو أن ممارسة السحر دون غيرها \_ بحكم تشابهها مع المرغوب \_ هي التي تَمْرَضَ حَلُوبُ هَذَا الْمُرْغُوبِ . في مرحلة التَّفَكيرِ الأرواحي لا تُوجِدُ بِعَدَ فَرَضَةُ لاثيات حقيقة الأمر بصورة موضوعية ، انما يحدث هذا في مرحلة متأخرة ، عناها تكون هذه الطرائق السحرية ما تزال متبعة وتكون ظاهرة الشك النفسية قد أصبحت محكلة كتعبير عن نزعة الكبت . عندئذ سيسلم البشر بأن تمضير الأرواح لا يقدّم شيئاً ، ما لم يكن الايمان به موجوداً ، وبأن القوة السحرية للصلاة والدعاء ستخفق، ، إذا لم تستند الى ا**لتقوى(٢١)** .

إن امكانية السمور بالمحاكاة القائمة على التداعي بالتجاور سوف تبين لنا من ثم ، أن التقلير النفسي للرغبة والارادة قد امتد ليشمل جميع الرقائع النفسية التي تقع تحت سلطة الارادة . اذن ، ثمة مبالقة الآن في تقدير جميع الرقائع النفسية ، هذا يعني ع

<sup>(</sup>٢١) يتول ثللك في وحملت، (التعبل الثالث ، الشهد الرابع) : كلياتير تعليم ، أليكاري تنسائطة ، التكليم التكليم التكليم التكليم التكليم التبلغ المسياء أبدأ . [الاستشهاد بالانكليزية . - ملاحظة من قبل الترجم] . في طبعة دار المعارف بمصر ١٩٧٧ ، ص ١٩٧٥ ترجم عمد موض عمد جله الآبيات : إن كلياتي تصمد الى أعلى ـ ولكن نياتي باقية على الأرض ـ وحيهات أن ترقي الم السياء كليات - إلا تعززها التبلة المناه .

موقعاً يظهر لنا حسب قهمنا للعلاقة بين الواقع والفكر على أنه مبالغة في تقلير الفكر على حساب الواقع . قالاشياء تتراجع أمام تعسورات هذه الأشباء ؛ وما يجري مع تصورات الأشياء تعلّم ، يجب بناء عليه أن بحدث مع الأشياء أيضاً . كذلك يفترض البدائي أن العبلات القائمة بين التصورات موجودة أيضاً بين الأشياء . وبما أن هذا التفكير لا يعرف الأبعاد ، قيجمع بكل بساطة في عملية ادراك واحدة أبعد الأشياء مسافة وزمناً ، فإن العالم السحري أيضاً يتجاوز البعد المكاني تخاطرياً ويُعامل الارتباط السابق مثل اللاحق . إن الصورة المتعكسة للعالم الداخلي يتحتم في العصر الأرواحي أن تحجب تلك الصورة الأحرى للعالم التي نعتقد أننا ندركها .

بعد هذا نؤكد على أن كلا مبدأي التداعي .. التشابه والتجاور .. يلتقيان في وجنتها الأعل وهي الملامسة . فالتداعي بالتجاور هو لمس بالمعنى المباشر ، والتداعي بالتشابه لمس بالمعنى المباري . وأي عنصر في المجسرى النفسي لم نشمله بالبحث مضمون من خلال استخدام نفس الكلمة لكلا النوعين من الترابط . إنه نفس الاتساع الذي ظهر لمفهوم اللمس عند تحليل التابواته .

يمكننا اذن أن نقول باختصار : إن المبدأ الذي يحكم السحر ، تكنيك نمط التفكير الأرواسي ، هو «طغيان الأفكار» .

---

اقتبستُ عبارة وطغيان الأفكاره من رجل شديد الذكاء يعاني من تصورات اكراهية ، وقد أمكن له بعد معالجته بالتحليل النفسي أن يثبت كفاءت وتعقله (١٠٠٠ . وكان قد نحت هذه الكلمة لتعليل جميع الأحداث الغربية والرهيبة التي يبدو أنها تلاحقه كها تلاحق غيره من الذين يعاتون مثله . فها أن يفكر بشخص ، حتى يلتقبي به ، وكأنه قد استدعاه . واذا استفسر عن حال أحد معارفه الذي افتقده فترة طويلة ، فأنه

<sup>(</sup>٧٧) اللر تقاله السابلة في هذا الكتاب

<sup>(</sup>٧٢) ملاحظات على حالة من المصاب الاكرامي ، ١٩٠٩ . (الأعرال الكاملة ، المبالد السابع) .

يسمع أنه قد مات ، بعيث أصبح يؤمن بأن ذلك الشخص به الى حضوره تخاطرياً .
وإذا قذف شخصاً غريباً بلعنة ، حتى غير مقصودة جدياً ، أمكنه أن يتوقع بأن هذا قد
مات سريعاً بعد ذلك وهو يتحمل مسؤ ولية موته . في خالب هذه الحالات استطاع هو
نفسه أن يخبرني أثناء المعالجة ، كيف نشأ الظاهر الوهمي لديه وجا ساهمه هو نفسه في
للجريات كي يقوي ثقته في توقعاته الحرافية (١٠٠٠ . وجبع المرضى بالاكراه هم خرافيون
هل هذه الشاكلة ، وخالباً ضد إدراكهم .

المتعلق بطنيان الأفكار على أرضح صورة في حال عصاب الاكراف عنائج هذا المنط البدائي من التفكير أقرب ما تكون هنا إلى الاستيعاب . إلا أننا بجب أن نحذر من أن فرى في ذلك سمة عميزة لهذاالعصاب ، إذ أن البحث العلمي كشف النقاب عن ذات الشيء لدى الأتواع الأخرى من العصاب . لدى العصابيين ليس الواقع المعلش فحسب ، يل واقع الفكر هو المقياس لتكوين الظواهر . يعيش العصابيون في عالم خاص، حيث .. كها عبرت في مكان آخر - لاقتبل سوى والعملة العصابية، هذا يعني أن فقط مايفكر ونه جوانياً ويتخلونه عاطفياً هو القعال بالنسبة لهم، أما تطابقه مع الواقع الخارجي فهو أمر ثانوي . يعيد الهستيري في نوباته ويثبت في أعراضه تجارب مع الواقع الخارجي فهو أمر ثانوي . يعيد الهستيري في نوباته ويثبت في أعراضه تجارب مع الواقع الخارجي فهو أمر ثانوي . يعيد الهستيري في نوباته ويثبت في أعراضه تجارب مع الواقع الخارجي فهو أمر ثانوي . يعيد الهستيري في نوباته ويثبت في أعراضه تجارب مع الواقع الخارب فعلية أو تقوم على مثل هذه التجارب .

كذلك سوف يسيء المرء فهم الشعور بالذنب لدى العصابي ، فيا لو أراد أن يعد هذا الشعور إلى ذنوب حقيقة . فيدكن أن يتقل على العصابي شعوره بالذنب ، غلماً كما يحدث لقائل جاعي ، إذ ذلك يتعامل مع الناس الذين يعيش معهم بهتهس المراعاة والوجدانية ، كما كان يتصرف منذ طفولته . ومع ذلك فان الاحساس بالذنب مبرر ، فهو يقوم على تمني الموت للا تحرين تمنياً جوانياً متكرراً يختلج في صدوه بعمورة لا شعورية ، هو مبرر ، يقدر ما الأفكار اللاشعورية ، لا الافعال المتصودة ،

<sup>(</sup>٢٤) بيلو أثنا تضفى حلى طابع والرعبب؛ مثل هذ الانطباحات التي تريد أن تؤكد طفيان الأفكار وامط المتلكير الأروامي هموماً ، في حين أثنا قد أعرضنا عنها حند التليم .

تدخل في الاعتبار . هكذا يثبت طغيان الافكار ، أي المبالغة في تقدير الاحداث النفسية بالمقارنة مع الواقع ، أنه فعال بصورة لا عدودة في الحياة العاطفية للعصابي وفي جميع تبعاتها لكن ، إذا ما أخضعه المرء للمعالجة التحليل ـ نفسية ، التي تجمل من اللاشعوري شعورياً ، فأنه لن يستطيع التصديق أن الافكار حرة ، وسوف يخشى في كل مرة أن يعبر عن رغباته الشريرة ، كها لمو أنها ستتحقق بمجرد الافصاح عنها . غير أنه من خلال هذا السلوك ، وكذلك من خلال الخرافة التي يمارسها في حياته ، يبين لنا ، كم هو قريب من المتوحش الذي يتوهم بتغيير العالم البراني من خلال أفكاره فحسب .

إن تصرفهات الاكراه الأولية لحمو لاء العصابيين هي في الحقيقة ذات طبيعة سحرية ، وبإذا لم تكن سحراً ، فهي سحر مضاد ، من أجل دفع التوقعات المشؤ ومة التي يبتدا بها العصاب عادة . وبقد ما استطعت أن أكشف السر ، فان هذه التوقعات تعطوي على ألموت . إن مشكلة الموت تقف ، تبعاً لشوبتهاور ، على مدخسل أية فلسفة ؛ وقد وأينا أن تكون التعسورات الروحية والاعتقاد بالجنن .. وهذا ما يميز الأرواحية نه يقود إلى الانطباع اللي يشركه الموت في الانسان . ومن الصعب أن نحكم ، ما إذا كانت التصرفات الاكراهية والوقائية الأولى تتبع مبدأ التشابه أو بالأحرى التنافر ، ذلك لأنها تحت شروط العصاب تتعدل عادة من خلال الانزياح إلى أصغر ما يمكن من الأشياء ، إلى فعل طفيفت جداً " . كذلك فان صبغ الوقاية لذى أصغر ما يمكن من الأشيئة ، إلى فعل طفيفت جداً " . كذلك فان صبغ الوقاية لذى عصاب الاكراء تجد مقابلها في تعلويذ السحر . بيد أن المرء يستطيع أن يصف تاريخ تطور التعرفات الاكراهية بأن يهرز كيف أنها تبدأ . بعيدة قدر الامكان عها هوجنسي مصحر ضد الرغبات الشريرة ، كي تنتهى كبديل عن الفعل الجنبي المحظور الدي

و المادية التعلور المذكور سابقاً الذي مر به فهم البشرية للكون ، حيث المحلمة الأرواحية مكانها للمرحلة الدينية ، وهذه للعلمية ، عندثذ لن يصحب مستخدمة الارواحية مكانها للمرحلة الدينية ، وهذه للعلمية ، عندثذ لن يصحب مستخدمة مناه المحدمة على المحرمة المحتمدة على المحرمة الأشهاء .

<sup>-11.-</sup>

علينا أن نتبع مصائر وطغيان الأفكار؛ خلال هذه المراحل الثلاث . في الدور الأرواحي

ينسب الانسان لنفسه القدرة الكلية ، وفي الدور الديني يتنازل هنها للالحة ، لكنه

لا يتنظل عنها جنبياً ، لأنه يجتفظ لتفسه بإمكانية توجيه الألحة حسب رغباته من خلال

شتى التأثيرات ، وفي النظرة العلمية إلى الكون لا يعود هناك أي بجال لقدرة الانسان

الكلية ، فقد آمن بضآلته وخضع مستسلماً للموت ، كها لجميع الضرورات الطبيعية

الاخرى . ولكن بحكم ثقته بمقدرة العقبل البشري الدني يراعبي قوانبين الواقع ،

ما يزال هناك شيء من الإيمان البدائي بالقدرة الكلية .

لدى تقصي تطور النوازع الليبدوية في الانسان الفرد ، من تشكلها عند نضج البيضة إلى البدايات الأولى للطفولة ، تم في البدء التوصل إلى تفريق هام أثبته في دثلاث مقالات في نظرية الجنس ه - 11: يكن تبين تعبيرات اللوافع الجنسية منذ البداية ، لكنها في البدء لا تكون منصبة على موضوع خارجي . فللكونات اللوافعية الأفرادية للنشاط الجنسي يعمل كل منها على انفراد لكسب اللذة ويجد إشباعه في جسم الشخص المعني ذاته . وهذا ما يسمى مرحلة الشهوائية الذائية ، التي ستحل علها مرحلة اختيار الموضوع الجنسي .

لذى متابعة البحث تبين أنه من المناسب ، بل من الضروري ايلاج مرحلة ثالثة بين المرحلتين الملكورتين ، أو \_ إذا شاء المرء ـ تقسيم مرحلة الشهوائية المذاتية إلى مرحلتين . في هذه المرحلة المتوسطة ، التي تفرض بشكل متزايد أهميتها على البحث العلمي ، تتجمع الدواقع الجنسية .. المتفرقة سابقاً \_ في وحسدة واحدة ، كما تجد موضوعها . لكن هذا الموضوع ليس خارجياً ، غريباً عن الشخص ، بل هو الأنا الخاصة التي تكونت في هذه الاثناء . وبالنظر إلى التبيتات المرضية لهذا الوضع ، التي متلاحظ فها بعد ، سوف نسمي هذه المرحلة الجديدة والترجية، في هذه الحالة يتصرف الشخص المني كها لو أنه عاشق لذاته ؛ وما زال بالنسبة لتحليلنا من غير الممكن التمييز بين دواقع الأنا والرغبات الليدوية .

ومع أنه ما زال ليس بمقدورنا أن نبين بوضوح كاف سهات هذه المرحلة النرجية ، التي تجتمع فيها الدواقع الجنسية المتفككة إلى وحدة واحدة وتحسل الأنا كموضوع ، فاننا رخم ذلك نحس بأن المرء لا يتخل أبداً بصورة تامة عن الطور النرجيني . فالانسان يبقى إلى حد معين نرجسياً ، حتى بعد أن يكون قد وجد مواضيع خلرجية للينيده ، والتموضعات التي يجريا لدواقعه أشبه ما تكون بفيض لليبيدو الذي ما زال لدى الأنا ، ويمكن لحده التموضعات أن تعاد إليه . وتمثل الحالات الغريسة نفسانياً للعشق ، وهي نماذج عادية للذهان (و) ، أقصى درجات هذا الفيض بالمقارنة مع مستوى حب الأنا .

من المنطقي بعد هذا، أن نوجد العلاقة بين التقدير العالي للأفعال النفسية - وهو تقدير مبالغ من وجهة نظرنا - لدى البدائيين والعصابين وبين النسرجسية، وأن نفهم هذا التقدير العالي كجزء أسلمي من النرجسية . لنقل ، إن التفكير لدى البدائيين ما زال إلى حد كبير عبستاً (ز) ، ومن هنا مصدر الايمان بطغبان الأفكار، والثقة الراسخة بامكانية السيطرة على العالم ، والترفع عن الخبرات السهلة الاكتساب التي يكن أن تعرف الانسان على مكانته الفعلية في العالم . بالنسبة للعصابين ما يزال قسم معتبر من هذا الموقف البدائي باقياً في التكوين النفسي ، هذا من جهة ، ومن جهسة أخرى يستجلب الكبت الجنسي الحاصل لهم جنسة جديدة للعمليات الفكرية . في كلا الحالتين من حالات الانشخال الليبيدي الزائد للتفكير ، في الحالة الأصلية كها في الحالة المحتفقة نكومياً ، تكون التبعات واحدة : النرجسية الذهنية ، وطغيان الأفكار ""

وإذا جناز لنا عند البرهان على طغيان الأفكار لدى البدائيين أن نلحظ شاهداً على

ر) اللمان : Psychosis

ز) أي جُعل جنياً .

٣٦) يكاد من المسلم به لدى المؤافين في هذا الموضوع . أن نوعاً من الأثاثة أو البركلية (كها أطلق عليها البرونسور سولي . هندما وجدها لدى الطفل) تؤثر في المتوحش . فتجعله يرفض تقبل الموت كحقيقة واقعة» . [الاستشهاد بالانكليزية . ...ملاحظة من المترجم]

Marett, Pre- an imiste Religion, Folgiere XI:Bd., 1900, P.178.

النرجسية ، فإنه يمكن لنا أن نقدم على المحاولة بأن نشبه مراحل تعلور العقائد البشرية بأطوار التعلور الليبيدوي للقرد . عندئذ تطابق المرحلة الارواحية في الزمن والمفسون النرجسية ، وتطابق المرحلة الدينية طور إيجاد الموضوع الذي يتسم بالتعلق بالأهل. ، وتجد المرحلة العلمية مقابلها في حالة نصبح الفرد الذي تخل عن مبدأ اللذة وبدأ يبحث عن موضوعه في العالم الخارجي متكيفاً مع الواقع (٣٠٠) .

في حضارتنا لم يدم وطغيان الافكارة سوى على صعيد واحد ، وهو الفن . ففي الفن فقط محدث أن يقوم فرد تلتهمه الرغبات بشيء شبيه بالاشباع ، وأن يجلب هذا اللعب . بفضل الوهم الفني .. تأثيرات عاطفية ، كها لو كان شيشاً حقيقياً . فبحق يتحدث المرء عن سحر الفن ويشبه الفنان بالساحر . ولر بما كان هذا التشبيه أكثر تعبيراً عما يقصد به . فالفن ، الذي بالتأكيد لم يبدأ كفن للفن (ح) ، كان بخدم في الاصل نزعات لا وجود لأغلبها اليوم . ونحن نخمن أن العديد من المرامي السحرية يدخل ضمن هذه النزعات ١٨٠٠ .

٧٧) ما علينا هنا إلا أن نشير إلى أن الترجسية الأصلية لدى الطفل هي مقياس لفهم تطور طباعه وتستيعد القيول بوجود شعور بدائي بالتقص لديه .

ح) في الأصل l'art pour l'art .

٢٨)س . رأيتاخ ، اللهن والسحر ، في عبوصة : العبادات والأساطير والأديان ، المجلمة الأول ،
 من ١٢٥ إلى ١٧٦ .

يرى رايتانج ، أن الفتاتين البنائين اللين تركوا لنا صور الحيوائلت المحقورة أو المرسومة في مغارات فرنسا ، ما كاتوا يريدون وإثارة الاحجاب؛ ، بل دالتصرع ، وهو يفسر فَلْكُ بأن هذه التصويرات مغارات متواجدة في أكثر الأماكن طلمة وأصعبها سلوكاً من لفغارات ، وبأن هذه التصويرات لا تحتوي على الميوائات المفترسة المغينة ، وكثيراً ما يتكلم المحتثون عن سعر ريشة أو مقص طنان حظيم ، وهموماً عن سعر الفن ، والمعنى المقيقي لللك هو الاحتقاد يتأثير إدافة إنسان على إدافات أخرى أو على الأشياء ، وهذا المنى لم يعد علولاً حقياً لا أثنا ترى أنه كان صحيحاً قطعاً في الماضي ، على الأكل برأي الفنائين، (ص ١٣٦) ، [ورد هذا الاستشهاد بالفرنسة معلاحظة من المترجم] .

كما قلنا ، كان أول فهم للعالم توصل إليها الانسان ، وهو الأرواحية ، فهيأ نفسانياً ، لا حاجة للعلم من أجل تعليله ، إذ أن العلم لا يبدأ قبل أن يلرك المرء ، أنه ما زال يجهل العالم ولذلك عليه أن يبحث عن طرق كي يتصرف عليه . إلا أن الأرواحية كانت بالنسبة للانسان البدائي طبيعية وبديهية ، كان يعرف كيف هي أشياء العالم ، طبعاً مثلها يحس الانسان بنفسه . نحن مهيؤ ون إذن لأن نجد الانسان البدائي يسحب الأوضاع البنيوية لنفسيته هو على العالم البراني "" . ويجوز لنا من ناحية أخرى أن نحاول إرجاع ما تعلمه الأرواحية عن طبيعة الأشياء إلى النفس البشرية .

إن تكنيك الأرواحية ، أي السحر ، يين لنا على أوضح ما يمكن وأصفاه مرس إخضاع الأشياء الواقعية لقوانين الحياة النفسية . إذ ذاك لم تكن الأرواح تنعب دوراً بعد ، لكنه كان من الممكن أن تؤخذ كمواضيع للمعالجة السحرية . بذلك تكون مقلعات السحر أكثر أصالة وقدماً من معرفة الأرواح التي تمثل جوهر الأرواحية . هنا تلتي نظرتنا التحليل - نفسية مع نظرية ماريت ، الذي يضيف مرحلة سابقة ما قبل أرواحية . وأفضل ما يعبر عن طبيعة هذه المرحلة هو تسميتها بـ والاحيالية ، (حيث يعتبر كل شيء مسكوناً بالسروح) . وليس هنمك ما نقوله من الحبرة العملية عن المرحلة القبل ـ ازواحية ، إذ ما من شخص التقي حتى الآن بشعب يفتقد الى تصورات عن الأرواح الله والمراحة .

وفي حين أن السحر ما يزال يحتفظ بكل طغيان الأفكار ، فأن الأرواحية تتنازل عن قسم من هذا الطغيان إلى الأرواح وتشق بذلك طريقاً الى تكوين الدين . فيا الذي دقع البدائي إلى هذا التنازل الأول ؟ بالتأكيد ، نيس إدراك خطأ مقدماته ، إذ أنه ما زال يجفظ بالتكنيك السحري .

٢٩) التي تعرف إليها من خلال ما يسمى «الادراك التفسي الجوائي».

<sup>.</sup> و . ماريت : الغين القبل ـ أرواسي ، الفولكلور ، فليسلد الحسامي حشر ، رقسم ٢ ، لنسفت ١٩٠٠ . ـ انظر فونت ، الاسطورة والمدين ، فليملد الثاني ، مس ١٧١ وما يعلما .

إن الأرواح والجان ، كما سبقت الاشارة ، ما هي الا اسقاطات لانعمالاته العاطفية ""، فالبدائي يجعل من الاشغالات العاطفية أشخاصاً ويُسكن العالم بهم ، ثم يعود ليجد أحداثه النفسية الداخلية خارجية عنه ، تماماً مشل الهذائي العلم يف لشريبر ، الذي وجد ارتباطات وانفكاكات ليبيده منعكسة في مصائر والاشعاصات الالهية المجمعة من قبله "" .

لا نود هنا ، كما في مناسبة سابقة ٢٠٠١ ، أن نتطرق إلى مسألة ، من أين تتحدر عموماً نزعة اسقاط الاحداث النفسية على الحارج . غير أتنا يمكن أن نتجراً على الادعاء مأن هذه النزعة تلاقي دعياً في كل حال يساعد فيها الاسقاط على الارتباح النفسي . مثل هذا المكسب متوقع بصورة مؤكدة ، عندما تصطلم الانفعالات ببعضها في طموحها إلى الطغيان ، إذ عند ثلا لا يمكن لها جيعاً أن تصبح طاغية . إن السيرورة المرضية للهذاء تستخدم فعلاً أو الية الاسقاط ، من أجل تسوية تلك النزاهات التي تنشأ في الحياة النفسية . على أن الحالة النموذجية لمشل هذا المنزاع هو النزاع ما بين فردي زوج منصاد ، وهو حالة الموقف الازدواجي الذي فصلناه عند الحديث عن الشخص الحاد على موت قريب غال . مثل هذه الحالة ستبدو لنا مناسبة جداً لأن تكون حافزاً إلى محلق الشريرة هي أول من وجد بين الأرواح والذين يشتقون نشوه تعسورات الأرواح من الانطباع الذي يتركه الموت على الأحياء . ثمة فارق واحد فحسب ، وهو أننا لا نضع الدافعة المشكلة المذهنية التي يغرضها الموت على الشخص الحي ، بل نضع المدافعة الموت في النزاع العاطفي الذي تسببه حالة الموت للشخص الحي ، بل نضع المدافعة المدافعة الموت المائعة الموت العاطفي الذي تسببه حالة الموت المشخص الحي . بل نضع المدافعة الموت في النزاع العاطفي الذي تسببه حالة الموت المشخص الحي . بل نضع المدافعة الموت في النزاع العاطفي الذي تسببه حالة الموت المشخص الحي . بل نضع المدافعة المدحث في النزاع العاطفي الذي تسببه حالة الموت المشخص الحي .

(٣١ أخلب الثان ، أن في هذه المرحلة الترجسية الباكرة تكون الانشغالات بمتابع الانفعال الليبيدي مائزال متدجة بصورة خير قابلة للتفريق مع منابع الانفعال الأعرى .

٣٧) شريير . مذكرات مريض مصبي . ١٩٠٣ - . فرويد ، ملاحظات تمليل نفسية سول حالا عشاء في سيرة غاتية . ١٩١١ (الأحيال الكاملة ، فلجلد المتأمن) -

٣٧) انظر أعر مقالة مستشهد بهاعن لمريير ، الأحيال الكاملة ، لليعلد المصلق .

ناء عليه يكون أول المحاز نطري للانسان - وهو خلق الأرواح - قد البثق من نفس منبع القيود الأعرافية الأولى التي خضع لها ، أي التعليات التابوية . على أن تماثل الأصل لا يجوز أن يجعلنا نستبق الحكم بتزامن النشوه . فإذا كانت حالة الانسان الحي تجاه الميت هي حماً أول ما جعل الانسان البدائي يشغل الفكر ، واضطرته لأن يتنازل عن جزء من طغيانه إلى الأرواح ، وأن يضحي بشيء من التعسف في تصرفاته ، عند ثلا تكون هذه الابداعات الحضارية بمثابة الاعتراف الأول بـ Ananke (ط) التي تقف أمام النرجسية البشرية . وهكذا سينحني البدائي أمام جبر وت الموت بنفس الحركة التي يبدو فيها أنه ينكره .

وإذا كانت لدينا الجرأة لأن تتابع الاستفادة من مقدماتنا ، يمكن أن نتساءل ، أي جرء أسلسي من بنيتنا التفسانية بجد انعكامه في الابداع الاسقاطي للنفوس والأرواح . عندثذ يكون من الصعب أن نجادل في أن التصور البدائي للأرواح ، مهيا كان بعيداً عن الروح التي ظهرت بعدئذ بصورة لا مادية تحاماً ، يلتقي بهدة الروح من حيث الجوهر ، أي من حيث النظر إلى الشخص أو الشيء على أنه ثنائية تتوزع على عنصريها الاثنين خصائص ومتغيرات الكل المعروفة . هذه الثنائية الأولية . حسب تعبير هد . سبسر (۱۳) . تماثل تلك الثنوية التي نعرفها في التغريق الشائع بين الروح والجسد ، والتي تلحظ تعبيراتها اللغوية المؤ بدة في وضعنا للمغمى عليه أو للمجنون بأنه ليس لمعي والتي .

وما نسقطه هكذا على الواقع البراني ، تماماً مثل البدائي ، لا يكن أن يكون سوى إدراك الحالة التي يكون فيها الشيء حاضراً ، ماثلاً أمام الحواس والشعور ، وإلى جانبها ثمة حالة أخرى يكون فيها الشيء ذاته كامناً ، لكته يمكن أن يظهر ثانية ، هذا يعنى التعايش بين الادراك والتبذكر ، أو \_ إذا عممنا ذلك \_ وجبود أحداث نفسية .

ط) وردت هذه الكلمة بالآخريفية ، وتعني إلحة تلصيرلنى الاغريق، القنوء القوة القاهرة . المضر و ر3 . ٣٤) في تفجلد الأول من ومباديء السوسيولوجياء .

<sup>370)</sup> هم ، ميتسر ، للعبدر الملكور ، ص 174

لاشعورية إلى جانب أحداث شعورية (٣٠٠). بمكن القول ، إن وروح، شخص أوشي. تُخترُ ل في نهاية المطاف إلى المقدرة على التذكر والتصور ، عندما يمتنع الادراك .

ومما لاشك قيه أنه ليس للمرء أن يتوقع ، سواه من التعسور البدائي أو من التعسور المعاصر لـ والنفسء أن يُعافظ على تخومها مع الجزء الاخر ، تلك التخوم التي يرسمها علمنا المعاصر بين النشاط النفسي الواعي واللاواهي ، والأرجمح أن النفس الأرواحية توحد في ذاتها عناصر من كلا الجانبين . فخفتها وحركتيها ، قدرتها على مفادرة جسد وسكن جسد آخر بصورة دائمة أو مؤقتة ، هذه سيات تذكر بوفسوح بطبيعة الوعي . لكن الطريقة التي تقف فيها غنيئة وراه المظهر الشخصي ، توحي باللاشعور . ونحن اليوم لم نعد نصرو عدم التغير وعدم الفشاء إلى الأحداث اللاشعورية ، وننظر إلى هذه الأخيرة على أنها الحوامل المقيقية للنشاط النفسي

قلنا سابقاً ، إن الأرواحية هي نظام فكري ، هي النظرية الكاملة الأولى هن المعالم ، ونريد الآن أن نستخرج من الفهسم التحليل يفسي لمشل هذا النظام بعض الاستنتاجات . إن خبرة كل يوم من أيامنا بحكن أن تصرض أمامنا دائماً من جديد الخاصيات الرئيسية لـ والنظام ، نحن نحلم في الليل ، وتعلمنا أن نفسر الحلسم في النهار . قد يظهر الحلم ، مع الحفاظ على طبيعته ، مشوشاً وبلا ترابط ، وبالعكس قد ياكي في نسقه الانطباعات عن شيء معاش ، وأن يستخلص واقعة من أخرى ، وأن يلبس جزءاً من محواه جزءاً آخر . يبلو أن هذا يتيسر له بشكل أفضل أو أسوا ، ولكته لا يتيسر له أبداً تقريباً بشكل كامل ، أن لا تظهر للعيان في مكان ما لامعقوليته أ، أن لا يظهر فتق في نسيجه . وإذا أخضعنا الحلم للتفسير ، علمنا أن عدم الثبات وعدم الانتظام في ترتيب مكونات الحلم ليس معيقاً اليتة لقهم الحلم . الجوهري في الحلم هي

٣٦) انظر مؤلفي الصغير : وملحوظة حول اللاشموري في التحليل التقسي،

A note on the Unconscious in Psycho- Analysia and den Proceedings of the Society for Psychical Research, Part LXVI, v ol. XXVI, London 1912.

<sup>[</sup>الأميال الكاملة ، للجلد الثامن] .

أفكار الحلم ، وهذه حقاً معبرة ومترابطة ومنتظمة . إلا أن انتظامها معاير تماماً لذلك الانتظام الذي نتذكره من المضمون الظاهر للحلم . لقد جرى التخلي عن الترابط في أفكار الحلم ، بمدئذ إما أن يبقى ضائماً أو يجل عله ترابط جديد هو ترابط مضمون الحلم . وعلى الليوام تقريباً ، تجري إلى جانب تكثيف عناصر الحلم ، إعادة ترتبب للماء العناصر بصورة أكثر أو أقل استقلالاً عن الترتيب السابق . وفي الحتام نقول ، إن هذا اللي نتج عن مادة أفكار الحلم عن طريق صنع الحلم (ي) ، قد تلقى تأثيراً جديداً ، وهو ما يسمى بد والاعتال الثانوي، الذي من الواضح أنه يهدف إلى إذالة اللاترابط والخموض الناجين عن الصنع الأولي للحلم وذلك لصالح ومعنى، جديد . وهذا المهنى الجديد المتحقق من خلال الاعتال الثانوي للحلم لم يعد هو معنى أفكار الحلم .

إن الاعتال الثانوي لتناج صنع الحلم هو مثال عناز على طبيعة ومطامع أي نظام فكري . فشمة وظيفه ذهنية موجودة لدينا تدعونا لتوحيد وربط وفهم كل مادة من مواد الادراك أو التفكير التي تعترضنا ، ولا تتوانى عن إقامة ترابط غير صحيح فيا لو لم تستطع نتيجة ظروف خاصة أن تدرك الترابط العسجيع . ونحسن نعرف مشل هذه التكونيات النظمية ، ليس من الحلم فحسب ، بل أيضاً من الرهابيات (ك) ومن التفكير الاكراهي ومن أشكال الهوس . لدى أمراض الحوس (الهداء) يتجل تكوين النظام على أوضع وجه ، إذ يهيمن على مظاهر المرض ؛ بيد أنه لا يجوز أن نغفل عن وجوده لدى الأشكال الأخرى من المهاتات العصبية ؛ بعد هذا يكننا في جميع الحالات وجوده لدى الأشكال الأخرى من المهاتات العصبية ؛ بعد هذا يكننا في جميع الحالات أن نثبت أنه قد حدثت إصاحة ترتيب للهادة النفسية من أجمل هدف جديد ، وغالباً ما تكون إعادة الترتيب بالأسلس قسرية تماماً ، عندما لا تكون مفهومة إلا من زاوية منا رائطام . بذلك فان أفضل ميزة لتكوين النظام هي أن كل نتيجة من نتائجه تتكشف

ي) صبّع الحلم أو إخراج الحلم Dream-Work وهو حملية تشكيل الرغبات المكبونة أواللاشعورية في أشكال مقبولة بحيث يمكن التميير حتها شعورياً . انظر موسوحة حلم النفس والتحليل المنفس . الجزء الأول . ص ٢٣٩ .

ك) الرحاب Phobsis على مرضي من شيء لو موقف ، انظر المعدر السابق ، ايلزء الثاني ، حس ١١١ .

عن اثنين على الأقل من التعليلات : تعليل من مقدمات النظام ـ أي من المحتصل موهوم ـ وتعليل مستشر وهمو ما علينا أن تعشرف به باعتبساره التعليل المعمال حقماً والحقيقي .

من أجل الايضاح نعرض مشالاً من العصباب : في مقالتي عن التابو ذكرت مريضة ، تكشف عظوراتها الاكراهية عن أجل التطابقات مع تابو قبيلة للا وري (٣٠). عصاب هذه المرأة موجه على زوجها ، وتكمن ذروته في مقاومة الرغبة اللاشعورية بموت الزوج. لكن رهابها البين النظامي ينصب على ذكر الموت عامة دون أية إشارة إلى زوجها ودون أن يكون هذا موضوع أي هم واع . في أحد الأيام تسمع زوجها يكلف من يأخذ أمراس الحلاقة المثلمة إلى دكان معين لتجليخها . فتندفع بقلق غريب إلى ذلك الدكان وتعود من هذا الاستطلاع لتطالب الزوج بالتخلص من هذه الأمواس ، بحجة أنها اكتشفت أنه يوجد الى جانب الدكان للذكور عل للتوابيت ولوازم الحداد وما شابه . لقد ارتبطت الأمواس ارتباطاً لا انفكاك له بفكرة الموت ، من خلال مراده . وما كان هذا سوى التعليل النظامي للحظر . ولنكن على يقين ، أن المريضة كانت ستعود إلى البيت بحظر أمواس الحلاقة ، حتى دون اكتشاف ذلك المحل المجاور . إذ كان سيكفي أن تلتقي على الطريق إلى دكان التجليخ بعربة الأموات أو بشخص في لباس الحداد أو بامرأة تحمل اكليل زهور للتعزية بميت . فشبكة الشروط واسعمة جداً ، بحيث أنها ستصيد الغريسة في كل الأحوال . والأمر متوقف على المرأة ، إذا كانت ستسحب الشبكة أم لا . ويمكن للمرء أن يتأكد ، بأنها في أحوال أخرى ما كانت لتنشُّط شروط الحظر. إذ ذاك كان سيقال : كان ويوماً أفضل، أما السبسب الحقيقس لحظر موسى الملاقة فكان بالطبع ، كها يمكن أن نستشف بسهولة ، مقاومة الللة للركزة على التصور بأن زوجها يمكن أن يقطع رأسه بموس الحلاقة الحلد .

بصورة مشابهة تماماً يتكامل ويتحدد معوق المشي ، الشلل أو رهاب الحلاء ، إذا تيسر مرقطه العارضة المرضية أن تنطلق لتبني رغبة لاشعبورية ولمقاومة الرغبة ذاتها. ومايوجد عدا ذلك من تخيلات لاشعورية وذكريات ناشطة في المريض، يتلقع كتعابير

٢٧) من 19 من عذا الكتاب .

أعراضية الى هذا المخرج الذي انفتح ، ويتدرج في انتظام جديد مناسب ضمن إطار الاعاقة عن المشي . إذن ستكون بداية جزافية ، وفي الحقيقة حقاء ، لو أراد المرء فهم النسيج الأعراضي لرهاب الحلاء مثلاً ووقائعه من المقدمات الأساسية له . فكل هذا الترابط الوثيق والمتساوق ظاهري فحسب . ويمكن أن يكشف التدقيق في الأمر ، كها لذى تكوين مظاهر الحلم ، عن أسوأ اللاتساوف والاعتباط لتكوين الأعراض . إن دقائق مثل هذا الرهاب النظامي تستفي تعليلها الحقيقي من المكونات المسترة التي ليس لما بالضرورة علاقة باعاقية المشي ، لذلك فان تشكيلات مشل هذا الرهاب تختلف وتتعارض بشدة باختلاف الأشخاص .

والآن ، إذا عدنا إلى الموضوع الذي يشغلنا ، وهنو نظمام الأرواحية ، فاتنا نستنج من خلال الأراء التي توصلنا إليها حول أنظمة نفسانية أنصرى ، أن تعليل إحدى العبادات الاجتاعية أو أحد الأوامر الاجتاعية من خلال والحرافسات، ليس بالضرورة . حتى بالسبة للبدائيين .. هو التعليل الوحيد أو الحقيقي ، وهو لا يعفينا من الإلتزام بالبحث عن البواعث المسترة لحده العادات والأوامر الاجتاعية . في ظل سيادة النظام الأرواحي لا مناص من أن ينال كل أمر أو نبي وكل نشاط تفسيراً نظامياً ، وهو ما نسميه اليوم وحرافياً ، ووالحرافة ، مثل والحوف ، مثل والحلم ، مثل والحام ، مثل والروح الشريرة ، هي من البدايات النفسانية التي أفلت من البحث التحليل .. نفسي . وإذا أماط المره اللثام عن هذه التركيبات الذهنية الحاجبة للادراك ، فسوف يحس ، بأن نفسية المتوحثين وحضارتهم تستحق من التعدير أكثر مما نالته ستى الآن .

وإذا احتبر للرء كبت الدافع مقياساً للمستوى الحفساري المتحقى ، فعليه إن يعترف ، بأنه في ظل النظام الأرواحي أيضاً تحققت في هذا المجال خطوات تقدمية وتطورات لا تُعطى حق قدرها بسبب إرجاعها إلى دواع خرافية . فعندها نسمغ أن عطربي قوم من الأقوام المتوحشة يفرضون على أنفسهم أشد الطهارة والنظافة ، حالما يتوجهون إلى الحرب من يجري تفسير ذلك بأنهم يزيلون قذارتهم كي لا يتحكم العدو بجزء من شخصهم ويوقع بطريقة سحرية الضرو جم ، وبالنسبة لتقشفهم يكننا أن

<sup>38)</sup> Frazer, Taboo and the Perils of the Soul, P.158.

نخمن تعليلات خرافية مشابهة. مع ذلك تبقى حقيقية التخل عن الرافع قائمة، وتحن سنفهم الحالة أنغسل لوسلمنا بأن للحارب للتوحش يغرض عل نفسه مثل هلم المتيود من أجل توازنه الداخلي ، إذ أنه على وشك أن يبيح لنفسه انتهاك الحظر واوضاء انقمالاته الوحشية والمدوانية على أبعد مدى . ويصح هذا أيضاً على الحالات العنينة من التقييد الجنسي ، طللا أن البدائي مشغول بمهام صعبة أو مسؤ ولة ٢٠٠٠ . وإذا أمكن بعد كل هذا أن يستشد تعليل هذه المخطورات إلى رابطة سيحرية ، قان التصبور الأسلمي ، وهو كسب المزيد من القوة بالتخلِّ عن إرضاء الدافع ، ينم جلباً ؛ وإلى جانب العقلنة السحرية للحظر لا يجوز اهمال الجذر الصحي له . عندما يخرج رجال الأقوام المتوحشة إلى الصيد البري أو صيد الأسهاك أو الحرب أو جع نباتات لمينة ، خان نساءهم يبقين أثناء ذلك في المتزل خاضعات للعديد من التقييدات القاسية ، التي ينسب هَا المتوحشون تأثيراً سحرياً بعيد المدى على نجاح الحملة . بيد أن المره لا يحتاج إلى الكثير من الفطنة ، كي يخمن أن هذا العامل المؤثر البعيد المدى ليس غير انشغال البال بالوطن ، هو حنين الغائبين ، وأن تحت هذه اللبوسات يقبع الادراك النفسائي بأن الرجال سوف لن يقلموا أفضل ما عندهم ، إلا إذا اطمأنوا إلى وضع نسائهم الباقيات في الوطن دون رقيب . في مرات أخرى يقولون مباشرة ، دون تعليل سحري ، إن الحيانة الزوجية من قبل المرأة تودي بجهود الزوج الغائب في مهمة إلى الفشل .

وتُعلَل التعليات التابوية التي لا عد لها ، التي تخضع لها نساء المتوحشين أثناء الحيض ، بالتهيب الحرافي من الدم ، وهذا بالفعل تعليل واقعي . لكن لا يجوز أن نغفل عن إمكانية أن هذا التهيب من الدم يخدم أيضاً غايات صحية وجمالية ، يجب في كل الأحوال أن تتلبس لبوس التعليلات السحرية .

من المؤكد أثنا تعرض أنفسنا من خلال محاولات التفسير هذه إلى الاتهام ، بأننا تحمل المتوحشين المعاصرين رهافة في النشاطات النفسية أكثر عما هو محتمل . إنما أنا أرى ، أنه يمكن أن يجدث لنا مع نفسية هذه الشعوب ، التي مازالت في المرحلة

٢٩) قريز ، للصدر لللكور ، ص ٢٠٠ ،

الأرواسية ، كها يمدث لنا مع نفسية الطفل التي لم نعد ـ نحن الراشدين ـ نفهمها ، وبالتالي نهوَّن من غناها ورهافتها .

ومازالت هناك مجموعة من التعليات التابوية العامصة حتى الآن التي أرعب بذكرها، لأنها تتبع للمحلل النفيي تفسيراً موثوقاً . فكثير من الشعوب للتوحشة يمظر في ظروف غتلفة الاحتفاظ باسلحة حادة وأدوات قاطعة في البيت " . وفريز ريستشهد بخرافة المائية وهي أنه لا يجوز للمرء أن يفسع السكين ونصلها نحو الأعل فالله وللملائكة يمكن الزيتاتوا من ذلك . اليس على المرء أن يكتشعه في هذا التابو حلساً وللمائلة أعرافيية، معينة ، يمكن أن يستخدم فيها السلاح الحاد بتأثير انفعالات شريرة لاشعورية ؟

\*\*\*

٤٠) فريزر . للصدر السابق . ص ٢٣٧

# المقالة الرابعة

# المودة الطفولية للطوطمية

ليس للمرء أن يخشى على التحليل النفسي ، الذي كان أول من حذر من المبالغة في دور الافعال والتكوينات النفسية ، من أن ينجر إلى اشتقاق شيء معقد مثل الدين من أصل وحيد . وإذا أراد مضطراً ، اضطراراً بهليه عليه الواجب ، أن يكون أحادياً ، وتبنى منبعاً واحداً فحسب من منابع هذه المؤسسة الاجتاعية ، قانه لا يزعم أن هذا المنبع حصري ، ولا أنه يحتل المرتبة الاولى بين جموعة العوامل المؤثرة . لا يكن إلا لمحصلة من غتلف حقول البحث أن تقرر الأهمية النسبية التي تضطلع بها الأوالية المعروضة هنا في أصل الدين ؛ لكن مثل هذا العمل يتخطى وسائل وغايات المحلل النفسي .

\_1\_

۱) ص ۱۳۹ .

التمهيدية للتطورات اللاحقة ، والمرحلة الانتقالية من الحالة البدائية إلى عصر الابطال والألهة، .

إن مرامي هذه المقالات تضطرنا إلى التناول المعمق لسيات الطوطمية . ولأسباب منتكشف لنا فيا بعد، أفضل شخصياً هنا عرضاً لـ س . وايناخ الـذي لخص في عام ١٩٠٠ الشريعة الطوطمية ١٠ في النتي عشرة مادة ، مقدماً إياها كانجيل للـدين الطوطمي ١٠٠ :

١) لا مجوز قتل أو أكل حيوانات معينة ، إنما يربي الناس أفراداً من أنواع هذه
 الحيوانات ويعتنون بها .

٢) إذا صدف ومات واحد من هذه الحيوانات ، يقام عليه الحداد ويدفن بنفس
 المراسم التي تقام لفرد من القبيلة العينة .

٣) قد يسري حظر الأكل على جزء معين فقط من جسم الحيوان

أذا تحتم على البدائي بحكم الضرورة ان يقتل الحيوان المحمى . فعليه أن يستغفر منه وأن مجاول التخفيف من جرم انتهاك التابو ، من جرعة القتل ، بتصاويد وشعوذات متنوعة .

إذا ضحي بالحيوان بمقتضى الشعائر البدائية ، يجري البكاء عليه بشكل
 احتفالي .

العلام المناس في بعض المناسبات الاحتفالية ، في الطلوس الدينية ، جلد حيوانات معينة . وحيثها تكون الطوطمية ما تزال قائمة ، تكون هذه الجلود لحيوانات طوطمية .

٧) يسمي القبائل والأشخاص أنفسهم بأسهاء الحيوانيات ، وبالتحديد أسهاء
 حيوانات الطوطم .

Cultes, Mythes et Religions, 1909, T.I.P. 17ff.

أن الأصل: Code du totémisme

<sup>2)</sup> Revue scientifique, Oktober 1900

طبع أن كتاب الوَّاف في البحلدات الأربعة :

 ٨) تستخدم قبائل كثيرة صور الحيوانات رايات لها وتنقش بها أسلحتها ١ كها يرسم الرحال صور الحيوانات على جسدهم أو يوشمون بها جلدهم .

٩) يعتقد البدائيون ، أن الطوطم ، إذا كان من الحيوانات المخيفة والخطرة ،
 سوف يرحم أفراد القبيلة المسهاة باسمه .

١٠) بجمي حيوان الطوطم المنتمين الى القبيلة وينذرهم من المخاطر .

١١) ينبيء الطوطم اتباعه بالمستقبل ويخلمهم كقائل .

١٢) غالباً ما يعتقد أفراد القبيلة الطوطمية بأنهم يرتبطون مع حيوان الطوطسم
 برابطة الاصل المشترك

ولا يكن للمرء أن يقيم تعاليم الدين الطوطمي هذه ، قبل أن يأخذ بعين الاعتبار ، انرايناخ قد سجل هنا جيع الدلائل والظواهر المعرسية التي يكن للمرء منها أن يكتشف سبق وجود النظام الطوطمي . ويتجل الموقع الحاص فهذا الكاتب ازاء المسألة . في أنه بالمقابل يهمل إلى حدما الملامح الاسلمية للطوطمية . وسوف نتأكد ، أنه قد أزاح أحد الركنين الاساسيين للتعاليم الطوطمية إلى الوراء وأغفل الركن الاخر عاماً .

قي سبيل تكوين صورة صحيحة عن سيات الطوطمية ، سنوجه نظرنا إلى كاتب خصى هذا الموضوع بمؤلف من أربعة مجلدات تضمن أكمل مجموعة من المشاهدات في هذا المجال ، مرفقة بمناقشات مستفيضة للمسائل التي أثارتها هذه المشاهدات . إنه J.G. Fracer ، مؤلف والطوطمية والزواج الخارجي، (١٩٦٠) ، الذي سنيقى مدينين له بالمتعة والفائدة اللتين قدمها لنا في مؤلفه ، حتى لوقاد البحث التحليل - نفسي الم نتائج بعيدة عن استناجاته . "ا

كتب قريزر في مقاله الأول "، أن الطوطسم شيء مادي يكن له المتوحش احتراماً خرافياً ، لانه يعتقد أنه توجد بين شخصه وكل فرد من هذا النوع صلة خاصة جداً . الرابطة بين الاسان والطوطم متبادلة ، فالطوطم بحمي الانسان ، والانسان يبرهن على احترامه للطوطم بأساليب عتلفة ، على سبيل المثال بأن لا يقتله ، إذا كان حيواناً ، ولا يقطفه ، إذا كان نباتاً . ويختلف الطوطم عن الصنم ، بأنه خلافاً للصنم ليس شيئاً مفرداً على الاطلاق ، بل دائهاً نوع ، عادة نوع من الحيوان أو السبات ، ونسادراً ما يكون عموعة من الاشياء الجامسدة ، والانسدر من ذلك أن يكون أشياء المعطناعية .

يمكن للمرء أن يميز بين ثلاثة أصناف من الطوطم على الأقل : ١) طوطم القبيلة الذي تشترك فيه القبيلة مأجمها والذي ينتقل بالوراثة من جيل إلى جيل . ٢) الطوطم

للكسرة (ب) . والمتوحشون لا يرخبون بالتصريع عن الأشياء الحسيمة جداً في حضارتهم ولا يفتحون قلوبهم إلا لاولتك الغرباء المذين امضوا سنوات طويلة في وسطهم ، وكثيراً ما يقدمون ـ لتواقع شتى ـ معلومات شاطئة أو موارية . (انتظر :

المعدود, The Beginning of Religion and Totemism among the Australian Formightly (المعدود) المعدود الم

ب) أن الأصل: Pidgin-english

<sup>.</sup> Totemism, Edinburgh 1887(4 . مطبوع في المبطد الأول من المؤلف الكبير .

الجنساني الذي ينتمي إليه جميع الذكوار أو جميع الانات في القبيلة مع استبعاد الجنس الاخر . ٣) الطوطم الشخصي الذي يخص شخصاً معرداً ولا ينتقل إلى خلفه . وليس لاي من الصنفين الاخيرين الاهمية التي ينالها طوطم القبيلة . فهيا ، إن لم يكن كل شيء خادعاً ، تكوينان متأخران وأقل تعبيراً عن كنه العلوطم .

إن طوطم القبيلة (أو طوطم العشيرة) هو موضوع تبجيل من قبل مجموعة من الرجال والنساء اللين يتسمون باسمه ، والذين يعتبرون أنعسهم سليلين تخرباء باللم لسلف مشترك . وكيا يؤ منون جميعاً بنفس الطوطم ، فهم يرتبطون مع بمصهم ارتباطاً وثبقاً من حلال واجبات مشتركة متبادلة .

إن النظام الطوطمي نظام ديني ، كها هو نظام اجتاعي ، في جانبه الديني يقوم على صلات الاحترام المتبادل والرحمة المتبادلة بين الانسان وطوطمه ، وفي جانبه الاجتاعي يقوم على التزامات المراد العشيرة تجاه بعضهم وتجاه القبائل الاخرى . في التاريع اللاحق للطوطمية تبدو على الجانبين نزعة نحو الافتراق ؛ غالباً ما يبقى النظام الاجتاعي معد زوال النظام الديني ، وبالعكس تبقى رواسب من الطوطمية في ديانة تلك الملدان التي اختفى فيها النظام الاجتاعي القائم على الطوطمية . ونحس لا نستضيم ان مقول بثقة ، كيف كان جانبا الطوطمية مرتبطين في الاصل ببعضهها ، نستضيم ان مقول بثقة ، كيف كان جانبا الطوطمية مرتبطين في الاصل ببعضهها ، البداية لا ينفصلان عن بعضهها ، بيد أن هناك احتالاً قوياً بأن جانبي الطوطمية كانا في البداية لا ينفصلان عن بعضهها . بكلهات اخرى : كلها عدمًا بعيداً إلى الوراء في التاريح ، تبين لنا أكثر وضوحاً ، أن ابن القبيلة يعد نفسه من نفس موع الطوطم ولا يعترق صلوكه تجاه الطوطم عن سلوكه تجاه البيات قبيلته .

في وصفه الخاص للطوطمية كنظام ديني يبرز فريزر، أن افراد القبيلة يتسمّون بطوطمهم ، كيا يعتقلون عادة انهم يتحدرون منه . يتبع ذلك أنهم لا يصطادون الحيوان الطوطم ، ولا يقتلونه ، ولا يأكلونه ، وفي حال كون الطوطم ليس حيواناً بمتنعون عن أي استخدام آخر له . إن حظر قتل وأكل الطوطم ليس التابو الوحيد للرتبط به ، بل يحظر أحياناً لمسه ، وحتى النظر إليه ، وفي عدد من الحالات لا يجوز أن يذكر العلوطم باسمه الصحيح . ويؤدي انتهاك هذه الأوامر التابوية الحامية للطوطم إلى

عقاب تلقائي يتجل في أمراض شديدة أو في الموت (١٠٠٠ من وقت الآخر تجري تربية بعض الناذج من الحيوان الطوطم من قبل العشيرة ، وتحاط بالعناية في أسرها (١٠٠٠ والحيوان الطوطم الذي يُصادَف ميتاً ، يحد عليه ويدفن مثل فرد من العشيرة . وإذا أضطر البدائي الى قتل حيوان طوطم ، فان ذلك يحث ضمن طقوس مينة للاستغفار والتكفير .

بالمقابل تنتظر القبيلة من العلوطهم الحياية والعطف ، فإذا كان حيواناً خعطراً (حيوان مفترس أو حية سامة) ، فإن البدائي يفترض أن العلوطم لن يؤذي إبناهه و وحيثا لم يتحقق هذا الافتراض ، فإن الشخص المتضرر يُنبذ من القبيلة ، ويرى فريزر ، أن الايمان والاقسام كانت بالأصل أحكاماً إلهية (ج) ؛ وعل هذا المنوال كان يترك لتقرير العلوطم كثير من اختيارات الأصل والأصالة . كيا أن العلوطم يساعد في حالات المرض ، ويقدم للقبيلة انذارات بالحطر وتحليرات منه . وكثيراً ما يعتبر ظهور الحيوان العلوطم بالقرب من أحد البيوت إعلاماً بحادثة وفاة . فالعلوطم جاء كي يأخذ المياهد \*\* .

قي مختلف الظروف المعتبرة يؤكد عضو العشيرة على قرابته من الطوطم ، وذلك بأن يتشبه ظاهرياً به ، أو يلبس جلنه ، أو ينقش صورته على جسده ، وماشابه . في مناسبات الاحتفال بالولادة وتعميد الرجال والدفن يجري هذا التمثل بالطوطم بالافعال والاقوال . وتخدم الرقصات ، التي يتنكر فيها جبع أفراد القبيلة بزي طوطمهم ويتصرفون مثله ، فايات محرية ودينية متنوعة . أحبرا توجد طفوس يقتبل فيها الطوطم بعمورة احتفالية (1) .

أما الجاتب الاجتاعي للطوطمية فيتجل بالدرجة الاولى في وصية يجري التمسك

انظر القالة حول العابي .

٢) كيا إلى اليوم اللتاب في التنفس مند سلم الكابيتول في روما ، والنبية في حظيرة بر ن .

ج) فيترمو الصادق ويلكي الكانب مثاباً تلقائياً مل الحنث في اليدين .

٧) أي مثل للرأة البيضة لدي يعض السلالات النبياة .

٨) قريز ، للصفر اللكور ، ص٥ ع .. الطر أيناه سنيتنا من التضمية .

بها سندة . وفي تقييد عظيم . تقول الوصية ، إن أفراد عشيرة العلوطم هم أحوة والحوات ، ملرمون بجساعدة وحماية بعضهم ، وفي حالة مقسل واحمد منهم على يد شخص غريب ، يتكمل كامل قبيلة العاعل بدية القتيل ، ويتضامن جميع المراد عشيرة القتيل من أجل المطالبة بالتعويض عن الدم المسموح . فالروابط العلوطمية الحوى من الروابط الاسروية في مفهومنا المعاصر ؛ وهي لا تتطابق معها ، ذلك لان انتقال العلوطم يجري عادة من خلال التوريث الامومي ، ورنجا لم يكن بالاصل للتوريث الابوي أي اعتبار على الاطلاق .

أما التقييد التابوي المقامل لذلك فهو حظر الزواج بين أفراد عشيرة الطوطسم ، وعموماً خطر الاتصال الجنسي فيا بينهم . وهذا هو التزاوج الحارجي الشهير والمحير ، المرتبط بالطوطمية . لقد خصصنا له كامل المقالة الاولى من هذا الكتاب ، ولذلك لا نحتاج هنا الا أن نشير إلى أمه ينبع من تهيب البدائيير الشديد لسفاح القربى ، وألى أنه مبرر باعتباره ضياناً ضد سفاح القربى في ظروف التزاوج الجهاعي ، وأنه في البدء يؤمن منع سفاح القربى عن الحيل الشاب ثم في تعلوره اللاحق فقطيصبح معيقاً للجيل الاكر سناً ""

الآن أود أن أتبع هذا العرس للطوطمية المقتبس من قريز و . وهو أبكر عرص في أدبيات هذا الموسوع ، يبعض المقاطع من واحدة من أواخر الخلاصيات في هذا المجال . في مؤلفه ومكونات سيكولوجيا الشعوب المصادر في عام ١٩١٧ يقول ف . قونت : ١٠ ويعتبر الحيوان الطوطم حيوان سلف ونسب للجياعة المعنية ، والطوطم هو إذن من ناحية اسم الجهاعة ، ومن ناحية أخرى اسم السلالة ، كيا أن لجذا الاسم بالارتباط مع الناحية الاخيرة معنى ميثولوجياً . لكن هذه الاستعبالات للمفهوم بأجمها تتداخل فيا بينها ، كيا يمكن لكل من هذه المعاني أن يتراجع ، بحيث أن الطواطم في بعض الحالات تصير إلى مجرد تسميات لفصائل القبيلة ، بينا في حالات اخرى يتقدم تصور الاصل والنسب أو المعنى العبادي للطواطم . . . يصبح مفهوم الطواطم مقياساً

وم انظر المثالة الأولى من هذا الكتاب

<sup>11)</sup> ص 111

لتفرع القبيلة وتنظيمها . يرتبط بده المعاير وترسيحها في عقيدة وشعور افراد القبيلة أن الحيوان الطوطم لم يعتبر في الاصل بأي حال بجرد اسم بخياعة من أفراد القبيلة ، بل عالباً ما نظر إليه على أنه الاب الاصلي للعصيل المعني ... من ثم يرتبط بدلك ، أن يصبح هؤ لاء الجدود الحيوانيين معبودين ... وتتجل هذه العبادة الحيوانية مالاصل ، يعصى النظر عن بعض الطقوس والاعباد الطقوسية ، وقبل كل شيء في السلوك تجاه الحيوان العلوطم : ليس تودأ واحداً من الحيوان فحسب ، مل كل فرد من هذا النوع ، هو إلى درجة معينة مقدس . ويحظر على أصحاب العلوطم ، أولا يسمع لهمم إلا في ظروف محدة ، أن يتمتعوا بلحم الحيوان العلوطم . هناك مالمقابل الظاهرة المعاكسة ، العبرة في هذا المجال ، وهي أن يقام في شروط محددة نوع من التمتم العلقوسي بلحم العلوطم . . ه . . . . . .

الكن الجانب الاجتاعي الاهم لهذا التقسيم الطوطمي للقبيلة يكمن في أن التقسيم يترابط مع معايير أعرافية لاتصال الجهاءات فها بينها . في مقدمة هذه المعايير التقسيم الاتصال الزواجي . وهكذا يترابط هذا التقسيم الفبيلي مع ظاهرة هامة تظهر لاول مرة في العصر الطوطمي ، ألا وهي : التراوج الحارجي .

إذا أردما من خلال كل هذا ، الدي قد يلقى فيا بعد تطويراً أو تخدياً ، ان نصل الى السيات الاصلية للطوطمية ، فاننا نحصل على الملامع الاساسية التالية : في الاصل كانت المطواطم حيوانات فقط ، تُعتبر أسلافاً للقبائل . وكان المطوطم يُورُث حسب الحفظ الأمومي ؛ وكان محظوراً قتل الطوطم (أو أكله ، وبالنسبة للمطروف البدائية يتطابق المقتل مع الاكل) ؛ كما كان محظوراً على أصحاب المطوطم أن يمارسوا الاتصال المجنبي فيا بينهم ""

١١) بالتطابق مع هذا النص تكون خلاصة الطوطمية التي توصل البها قريزر في مؤلفه الثاني حول للموضوع (أصل الطوطمية ، المجلة النصف شهرية ١٨٩٩) (د) .

ولهذا جرى تناول العلوطمية كنظام بدائي لكل من الدين والمجتمع كنظام للدين تنضمن العلاقات التي الطوطمية الاتحاد الغامض للمتوحش مع طوطمه و وكنظام للمجتمع تنضمن العلاقات التي بمقتضاها يتخلفن الرجال والتسلم من نفس العلوطم مع بعضهم وصع أعضاد للجموهات الطوطمية الاخرى . وفها يتعلق جائين الناميتين من النظام العلوطمي ثمة جدأان أو عمكان مد

بعد هذا قد يثير انتباهنا ، أن الشريعة الطوطمية ، كما وصفها وايناخ ١٠٠ تتضمن على الاطلاق واحداً من التابوين الرئيسيين ، وهو تابو الزواج الخارجي ، بينا ذكرت عرضاً فحسب مقدمة التابو الثاني ، وهي الانتساب إلى الحيوان الطوطم . وقد الخترت ماعرضه وايناخ، وهو واحد من الميرزين في هذا المجال، كي أمهد للخلافات في الرأي بين المؤلفين ، التي سوف تشغلنا فيا يأتي من البحث .

-- -

كليا قويت الحجة القائلة ، إن الطسوطمية مثلت مرحلة نظسامية لجميع الحضارات ، أصبحت الحاجة إلى فهم الطوطمية ، إلى إماطة اللثام عن لغز طبيعتها ، أكثر إلحاحاً . في الحقيقة ، كل شيء عير في الطوطمية ؛ والمسائل الحاسمة فيها هي : منشأ النسب الطوطمي ، وتعليل التزاوج الخارجي (أو بالأحسرى تعليل تأبو سفاح القربي الذي يمثله) ، والصلة ما بين التنظيم الطوطمي وحظر سفاح القربي . يُفترض بهذا القهم أن يكون ثار يخياً ونفسانياً ، وأن يقدم معلومات عن الشروط التي تعلورت فيها هذه المؤسسة الغربية وعن حاجات البشر الروحية التي عبرت عنها .

بالناكيد سيدهش قرائي ، عندما يعلمون ، كم هي غتلفة وجهات النظر التي حاولت الاجابة على هذه المسائل ، وكم تتباعد آراء الباحثين المختصين حولها . بهذا أصبح إلى حدما مشكوكاً بكل ما قيل عموماً حول الطوطمية والتزاوج الخارجي . حتى الصورة السابقة الذكر الماخوذة من مؤلف نشره قريزر في عام ١٨٨٧ لا تستمليم أن

الاستشهاد المطمس في هذه الحاشية بالاتكليزية .

تنجو من النقد ، بأنها تعبر عن ميل جزافي للكاتب , ولوكان فريز ر ، الذي غيرٌ مراراً آراءه حول هذا الموضوع ، موجوداً اليوم ، لاعترض عليها بنفسه ١٩٠١ .

من الطبيعي أن المرء سيكون أقرب للتوصيل الى كنه الطوطمية والمتزاوج الخارجي ، لو اقترب من أصول هاتين المؤسستين الاجتاعيتين . لكن علينا من أجل المحكم في الامر ، أن لا نسى ملاحظة اندري لانغ ، بأن الشعوب البدائية ، هي أيصاً لم تحفظ الاشكال الاصيلة للمؤسسات وشر وطنشوئها ، بحيث أننا بفينا معتمد على التكهنات ليس إلا ، من أجل التمويص عن نقص التقصيات "" . إن عماولات التفسير المطروحة لا يصمد بعصها منذ البدء أمام نقد عالم النعس ، فهو عقلاني أكثر من اللازم ولا يحسب حساباً للسمة العماطمية في الاشياء المطلوب تعسيرها . وثمة عاولات تفسير أخرى تقوم على مقدمات لا تدعمها التقصيات ، وغيرها بستند إلى مواد من الأفضل لو خدمت تأويلاً آخر . إن تغنيد هذه الاراء المختلفة لا يخلسق عادة صعوبات كبيرة ، ولمؤ لفون كالعادة أقوى على نقد بعضهم متهم على تقديم التعسير الوضوع . وبالنسبة لاكثر التقساط للبحوثة تبقسى التيجة النهسائية هي عدم الوضوع (ز) . لذلك لا يستغرب الموء ، إذا ظهر في أحدث الأدبيات حول الموضوع .

١٧) عناسية مثل هذا التغير في الرأي كتب فريزر الكلمة الجميلة التألية : (هـ) ووأنا لست أحق لدرجة أن أدعى ان استتاجاتي حول هذه المسائل الصعبة مهائية . لمقد ضيرت وجهسات نظري مرارأ وتكراراً ، وأنّا مصمم على تغييرها ثائية مع كل تغيير في الوقائع ، فلك الأن البعائة النزيه مشل الحرياء ، عليه أن يغير ألوائه بتغير ألوان الارض التي يطأهاء . استصلال للمحلد الاول من والطوطمية والزواج الخارجيء ، ١٩١٠ .

هم) الاستشهاد باللغة الانكليزية .

١٣) دبطبيعة الحمال بنيع أصل العلوطمية بمثأى عن مقدراتنا في الاختبار الناريخي أو في احراء المتجارب يهب أن نوعد ملافئا بالنظر الى هذه المسألة عن طريق الحدس، أ. لانغ ، سر الطوطمية ، ص يهب أن نوعد ملافئا بالنظر الى هذه المسألة عن طريق الحدس، أ . لانغ ، سر الطوطمية ، ص ٢٧ . ـ دلا نرى في أي مكان انساتاً بدائياً بشكل مطلق ، ولا نظاماً بدائياً و حال التكون، ، ص ٢٩ (و) .

و) الأستشهاد باللغة الانكليزية .

ز) في الأصل : non liquet .

وقد أعملنا معظمها هنا ...سعي حلي إلى سد أي حل عام للمسائل الصوطمية باعتباره عير قابل للتحقيق . مشال ذلك لدى عولمات فايزر و الانا . انان مشال ذلك لدى عولمات فايزر و الانا . انان عسد عرص هده (محماصرة في ( Britannica Year Hook 1413 . وقد سمحت لمنسي عسد عرص هده التكهنات المتصاربة أن أعص البطر عن تسلسلها الزمي .

#### آ \_ منشأ الطوطمية

يمكن أن نصيغ السؤ أل عن نشوء الطوطمية على الشكل التالي: كيف توصل البدائيون إلى أن يسموا أنفسهم (أو قبائلهم) بأسياء الحيوانسات أو النائسات أو الجيادات ؟ ١١٠٠ .

لقد أحجم الاسكتلندي ماك لينان ، الذي كشف الطوطمية والتزاوج الخارجي أمام العلم (١١٠) ، أحجم عن إبداء الرأي في نشوء الطوطمية . كان ، حسب تصريح ل أ . لانغ (١١٠) ، لعترة ميالاً إلى إعادة الطوطمية الى عادة الوشسم . اما النظريات المطروحة حول منشأ الطسوطمية ، فأود أن أصنفها في ثلاث مجموهات : (١) الموسيولوجية ، ، (٣) النفسانية .

#### (١) التظريات الاسمانية

15) The Worship of Animals and plants, Fortnightly Review 1869- 1870. Primitive Mariage 1865:

Studies in Ancient History 1876, 2ed,1886. 16) The Secret of the Totem, 1905,P.34

وكلا المملين مطيرعان في :

١٤) عن الأرجع في الأصل بأسياء الميوانات فقط .

السابع عشر تاريخ شعبه ، قد أعادما كان ممروفاً لديه من الظاهرة الطوطمية إلى حاجة القبائل لأن تفرق بالاسهاء فها بينها (١٠٠ . بعد قرون ظهرت الفكرة ذاتها في اتنولوجيا أ . ك . كين : نتجت الطواطم عن herakisc hadgeo» (شارات الرايات) التي أراد بها الأفراد والعائلات والقبائل تمييز بعضهم عن بعض (١٨٠) .

نفس الرأي أبداه بماكس موللر عن معنى الطوطم في مؤلفه واسهامات في علم المتولوجياء "" . فالطوطم هو : ١) شعار عشيرة ، ٢) اسم عشيرة ، ٣) اسم الأجداد الأوائل للعشيرة ، ٤) اسم موضوع التبجيل لذى العشيرة . فيا بعد رأى بيكلر ، ١٨٩٩ ، أن : البشر احتاجوا إلى أسياه دائمة ، مثبتة خطياً ، للجياعات والأفراد . . . لذلك لم تنبثق الطوطمية عن حاجة دينية بل عن حاجة يومية واعية لذى البشرية . فجوهر الطوطمية ، التسمية ، هو تبعة لفن الكتابة البدائي . إنمابعد أن على المتوحثون اسم الحيوان ، استنبطوا من ذلك فكرة القرابة مع هذا الحيوان ، استنبطوا من ذلك فكرة القرابة مع هذا الحيوان ، "" .

كذلك أعطى هوبرت سينسر (١١٠) للتسمية أهمية خاصة في نشوء الطوطمية فقال ، إن بعض الأفراد استدعوا الناس من خلال خصائصهم المميزة إلى تسميتهم بأسياء الحيوانات (ح) ، وحصلوا بذلك على القاب شرف أو أسياء شهرة انتقلت إلى خلفهم . وبحكم أن اللغات البدائية غير دقيقة وغير واضحة فقد فهمت هذه الأسهاء من قبل الأجيال اللاحقة على أنها شهادة على الانتساب إلى هذه الحيوانات بالذات . بذلك تتكشف الطوطمية عن أنها تبجيل للأجداد قائم على سوء الفهم .

١٧) تبعاً أ. أ. لائغ ، سر الطوطم ، ص ٢٤ .

١٨) نفس للصدر .

 <sup>19)</sup> Contributions to the Science of Mythology , لإنغ , الانغ , المراحدة النفسيرية بأنها ومساهمة
 ٢٠) بيكثر وسوملو : أصل الطوطمية ، ١٩٠١ . بستن يصف المؤلفان محاولتهما التفسيرية بأنها ومساهمة في النظرية للتاريخ .

<sup>21)</sup> The Origin of Animal Worship, Fortnightly Review 1870. مبادىء السوسيولوجيا ، للجلد الاول ، الفقرات ١٦٩ إلى ١٧٦ . ع) التي مًا مثل هذه المساتص .

شبيه بذلك تماماً ، إنما دون التركيز على سوه الفهم ، كان تفسير اللورد آنبوري اكثر شهرة باسمه السابق سير جون لا بوك لنشوه الطوطمية : إذا أردنا أن نفسر تبجيل الحيوانات ، فليس لنا أن ننسى ، كم يكثر استقاء الأسهاء البشرية من الحيوانات ، وبالطبع ، فان أولاد وأتباع الرجل الذي سمي دباً أو سبعاً ، جعلوا من ذلك كنية ، فتاتى عن ذلك أن اكتسب الحيوان نفسه بعض الاحترام واخيراً التبجيل .

لقد أبدى فيزون اعتراضاً قاطماً ، كيا يبدو ، على إرجاع أسياء الطواطم إلى أسياء الأدخاص (٢٠٠ فيين ، استناداً إلى الأوضاع الاسترائية ، أن الطوطم هو دائياً كناية عن مجموعة من البشر ، وليس على الاطلاق كناية عن شخص مفرد . لوكان الأمر خلاف ذلك وكان الطوطم في الأصل اسم شخص مفرد ، لما أمكن انتقاله إلى الأطعال في نظام التوريث الأمومي .

ثم إنه من الواضح أن النظريات المعروضة أعلاه غير واقية بالغرض . فهي تفسر بشكل ما تسمية قبائل البدائيين بأسهاء الحيوانات ، إنما لا تفسر عى الاطلاق الأهمية التي اكتسبته هذه التسمية بالنسبة لمؤلاء ، لا تفسر النظام الطوطمي . وأكثر نظريات هذه المجموعة أهمية هي نظرية أ . لانغ ، التي طرحها في كتابيه والأصول الاجتاعية ١٩٠٣ و وسر الطوطم، ١٩٠٥ (ط) . قبالرغم من أن هذه النظرية أيضاً تجمل من التسمية جوهراً للمسألة ، لكنها تعتمل جانبين نفسانيين هامين وتزهم بذلك أنها قد أوجدت الحل النهائي للغز الطوطمية .

يرى لانغ ، أنه في البده ليس مهياً ، كيف توصلت العشائر إلى اسيائها الحيوانية . لنفترض أنه في البده ليس مهياً ، كيف توصلت العشائر إلى اسيائها الحيوانية . لنفترض أنهم تنبهوا ذات يوم إلى أنهم يحملون مشل هذه الأسياء ، ولسم يستطيعوا معرفة مصدرها . لنقل ، إنهم نسوا مصدر هذه الأسياء ، عندئذ سيحاولون التكهين بذلك ، وبحدكم اقتناعهم بأهمية الأسياء سيتوصلون بالفرودة الى جميع الافكار التي يتضمنها النظام الطوطمي . فالأسهاء بالنسبة للبدائيين - كيا بالنسبة

21) Kamilaroi andKurmal, p.165, 1880

Social origins 1903 and The secret of the totem 1905.

تيماً لـ أ . لائغ ، سر الطوطم . .

للمتوحثين المعاصرين وحتى بالنسبة الأطفالنا "" ليست أمراً هامشياً وتقليدياً ، كيا تبدو لنا ، بل هي شيء هام وجوهري ، اسم الانسان ، في نظرهم ، من المكونسات الرئيسية لشخصه ، وربحا قطعة من ذاته . والماشل في الاسسم مع الحيوان سيقبود البدائيين حتماً إلى التسليم بوجود رابطة غلاشة ومعبرة بين شخوصهم وهذا النوع من الحيوان . وأي رابطة ستكون هذه غير رابطة قربي المدم ؟ لكن ، ما أن يتم التسليم مرة بهذه الرابطة بحكم الهائل بالأسهاء ، حتى تنتج عن ذلك ، كتبعات مباشرة لتابو الدم ، جهم التعليات الطوطمية ، بما فيها التزاوج الخارجي .

تتكفي هذه الاشياء الثلاثة .. مجموعة من أسياء الحيوانات من مصدر مجهول ، اعتقاد بارتباط غيبي بين جميع حلملي نفس الاسم من البشر والبهائم ، اعتقاد بمخرافات الدم .. لأن تؤ دي إلى كل المعتقدات والمهارسات الطوطمية بما فيها التزاوج الحارجمي، (سر العلوطم ، ص ١٢٦)(ي)

عكن القول ، إن تفسير لائغ ملتبس . فهو يستنبط النظام الطوطبي بضرورة نفسانية من اسم الطوطم ، بافتراض أن مصدر التسمية منسي . أما القسم الأخر من النظرية فيحاول ان يكشف عن أصل هذه الأسياء ؛ وسوف نرى أن هذا القسم ذو طابع مغاير تماماً .

إن النسم الآخر هذا من نظرية لا يختلف في جوهره عن النظريات الاعرى التي اسميتها واسيانية ب فالحاجة العملية إلى تمييز القبائل عن بعضها اضطرتها إلى أن تتخذ لتفسها اسياء ، ولذلك قبلت كل قبيلة بالاسم اللي اطلقته عليها القبائل الاخرى . وهذه والتسمية من الحارج)(لفع هي خصوصية البناء الذهني للانغ . فكون الأسياء التي أطلقت على القبائل بالطريقة للذكورة مستقلة من الحيوانات ، ليس أمراً مثيراً ، وليس ثمة ما يدعو البدائين إلى الاحساس بها كشتيمة أو مسخرة . يجدر الذكر ، ان لانغ استعان بحالات ، لم تكن بأي حال نادرة في العصور التالية من

٧٢) انظر الفقة حول التابو . ص ٧٧ من هذا الكتاب

ي) الاستشهاد بالانكليزية .

<sup>«</sup>naming from without» : إِنَّ الْأَصِلُ :

التاريح ، أعطيت فيها من الخارج أسهاء بقصد السخرية ومع ذلك قبلها أصحابها وتسموا بها عن طواعية (ل ) . وبافتراض ان نشوه هذه الأسهاء قد سي مع مرور الزمن ، يتم ربط هذا القسم الثاني من النظرية اللانفية مع القسم الاول المعروص اعلاء .

### (٢) \_ النظريات السوسيولوجية

لقد تقصى رائياخ بنجاح رواسب النظام الطوطمي في العبادة والأحراف لفترات لاحقة ، لكنه منذ البداية لم يعر موضوع الانتساب الى الحيوان الطوطم اهتهاماً كبيراً . وقد عبر ذات مرة مدون تحفظ عن أن الطوطمية لا تبدو له غير اتضسخيم للفريزة الاجتاعية، (""(م) .

ويبدو أن هذا الفهم يتخلل المؤلف الجديد ل إ . دوركهايم والاشكال الاولية للحياة الدينية . النظام الطوطمي في استرالياء ، ١٩١٧ (ن) . فالطوطم هو المشل المرثي للدين الاجتاعي لهذه الشعوب ، هو يجسد الجهاعة ، التي هي في الحقيقة موضع التبجيل .

أبلويزن: المناضلون المولانديون في سبيل تحرير بلادهم من الاحتلال الاسبائي في المقرن السادس
 عشر وتعنى الكلمة بأصلها القرنسي : الشيحاذون .

الويغز . منذ القرن السابع عشر عنلو الارستقراطية الزراعية الرأسيقية واليورجوازية التبطوية والصناعية الانكليزية ، ومنذ • ١٨٤ هبارة عن اعضاء الحزب الليبراني . ولم نعرف معنى اصل لكلمة .

التوريز : في القرن السابع عشر انباع التاج الانكليزي في البرلمان . وملن حوالي ١٨٤٠ عبارة من اعضاء الحزب المحافظ البريطاني . وتعني بالارلندية الوسطى : المصاة .

٢٣) المندر المذكور ، ص ٤١ .

<sup>«</sup>une hypertrophie de l'insimet social» : إِذَ الأَصَلُ

E. Durkheim·les formes élémentaires de la vie religieuse.Le système totémique en (à Australie, 1912.

هناك مؤلفون آخرون بحثوا عن تعليل أقرب لمشاركة الدوافع الاجتاعية هذه في تكوين المؤسسات الطوطمية . فرأى هيدون أن كل قبيلة بدائية كانت تعيش في الأصل من حيوان أو نبات معين ، وربحا مارست التجارة به أيضاً ومادلت به القبائل الاخرى .

بذلك لا يخلوا الأمر من أن تُعرف هذه القبيلة عند القبائل الاخرى بامسم الحيوان الذي يلعب عندها ذلك الدؤر الهام . في نفس الوقت لا بد أن تنمو لدى هذه القبيلة إلفة مع الحيوان المعني وأن ينشأ نوع من الاهتام به ، إلا أن الالفة والاهتام لا يقومان على باعث نفسي آخر غير اكثر الحاجات البشرية أولية وإلحاحاً ، وهو الجوع (\*\*)

يُرد على هذه النظريات ، التي تُعتبر أكثر النظريات الطوطمية عقلانية ، بأنه لم يُعثر في أي مكان على مثل هذه الحالة من التغذية لذى البدائيين ، والأرجح أنها لم تتواجد قط ، فالمتوحشون يلتهمسون كل شيء ، وهم أكثر التهاماً لكل شيء بقدر ما يكون مستواهم متدنياً . بالاصافة إلى أنه ليس مفهوماً ، كيف أمكن أن تتطور من مثل تلك الحمية الغذائية هلاقة دينية تقريباً تجاه الطوطم وصلت ذروتها في الامتناع المطلق عن ذلك الغذاء المفضل .

أما فريز رفقد وضع ثلاث نظريات حول نشوء الطوطمية . اولى هذه النظريات نفسانية ، وسوف نتحدث عنها في مكان آخر . النظرية الثانية نشأت تحت تأثير ما نشره باحثان حول السكان الاصليين لاواسط استراليا (٥٠٠ . فقد وصف سبسر و غيللن جلة من المؤسسات الاجتاعية والتقاليد والآراء الخاصة بمجموعة من القيائل المسياة أمة الأرونتا . وقد انضم فريز ر إلى تقييمها بأن هذه الحصوصيات تعتبر ملامع حالة أولية يكن أن تقدم توضيحاً عن المغزى الأول والحقيقي للطوطمية .

تتجل هذه الخصوصيات لذي قبيلة الأر ونتا ذاتها (وهي جزء من أمة الأر ونتا) فيا

<sup>24)</sup> Address to the Anthropological section, British Association, Belfast 1902.

يماً لفريز ، الطوطنية . . ، للجلد الرابع ، ص • ه وما يمدها .

<sup>25)</sup> Baldwin Spencer s. Gillen, The Naive Tribes of Central Australia, London 1891,

ىلى :

١ - تتوزع القبيلة الى عشائر طوطمية ، لكن الطوطسم لا ينتقبل وراثياً ، بل
 يتحدد فردياً (بطريقة سنشرحها فيا بعد) .

٢ ـ العشائر الطوطمية ليست خارجية التزاوج ، ويتم حصر الزواج من خلال
 توزيع متطور للناس الى طبقات زواجية لا علاقة لها بالطوطم .

٣ - تقوم وظيفة العشائر الطوطمية على تأدية طقس غايته اكتسار المواصيع العلوطمية التي تؤكل ، بطريقة سحرية متقنة (وهذا الطقس يسمى إنتيشيوما) .

٤ .. للأرونتا نظرية غريبة في الحمل والبعث . فهم يعتقلهن أنه في أماكن معينة من بلادهم تتجمع أرواح الأموات المنتسبين لطوطم معين منتظرة البعث ، وتدخل في أرحام النساء اللواتي يمررن من تلك الأماكن . فاذا ولد طفل ، تحدد الأم في أي موطن للأرواح تعتقد أنها استقبلت طفلها . على هذا الاسلس يتحدد طوطم هذا الطفل . كما يعتقدون أن الأرواح (أرواح المتوفين وكذلك المبعوثين) مربوطة على تماتم حجرية غريبة موجودة في ثلث الاماكن (باسم شورينغا) .

هناك ، كيا يبدو ، ناحيتان دفعتا لمريز رال الاعتقاد بأنه قد عثر في مؤسسات الأرونتا على أقدم شكل للطوطمية . لولا ، وجود أساطير زعمت أن أسلاف الأرونتا تغدوا بانتظام من طوطمهم وأنهم لم يتزوجوا إلا من نساء طوطمهم الخاص . ثانياً . الاستبعاد الواصح للفعل الجنسي في نظريتهم عن الحمل ، فالبشر الذين لم يدركوا بعد أن التلقيح هو تبعة الاتصال الجنسي ، يحق للمرء أن يعتبرهم الاكثر تخلفاً وبدائية بين الذين يعيشون اليوم .

ان فريزر ، بتمسكه بطقس الإنتيشيوما عند إبداء رأيه بالطوطمية ، يظهر له النظام الطوطمي فجأة ، في ضوء مغاير تماماً ، على أنه بصفة عامة تنظيم عملي من أجل تأمين أوليات الحاجات البشرية (انظر هيدون أعلاه)(١٦٠) . كان النظام ببساطة قطمة

٢٦) وما من شيء خامض أو لغز بهذا الجموص ، لا شيء من ذاك الغموض المتاليزيالي الذي يحب بعض الأعاط بمخص الكتاب أن يضغوه على البدايات المتواضعة المتأمل البشري ، سوى ما هو خريب من الأغاط المتعدد المتعدد المتعدد المتعدد عن التوحش .
 البسيطة والشمورية والمحسوسة من التوحش .

رائعة من والسحر التعلوني والسرا. يمكن القول ، إن البدائيين الفوا جمية سحرية للاتاج والاستهلاك . إذ ذاك اخذت كل عشيرة طوطمية على عائقها أن تهتم يتوفير مادة غذائية معينة . فإذا كان الطوطم لا يؤكل ، كان يكون حيواناً صاراً أو مطراً أو ربعاً أو ما شابه ، عندثل كان واجب العشيرة الطوطمية المعنية أن تسيطر على هذا الجزء من الطبيعة وأن تدفع ضروه عن المجموع . فمنجزات كل من هذه العشائر كانت تعود بالخير على الجميع . وبما أن العشيرة لا يمن لها أن تأكل من طوطمها ، أو لا يمن لما أن تأكل من طوطمها ، أو لا يمن لما أن تأكل من طوطمها ، أو لا يمن لما أن تأكل من الموطمها ، أو المجاوي . على تأكل منه إلا الفليل ، فانها كانت تؤمن هذه المادة الثمينة للاخرين وتُحون بالمقابل من قبل العشائر الاخرى بالخيرات التي يفرضها عليها واجبها الطوطمي الاجتاعي . على ضوه هذا الفهم المتحصل من طقس الإنتيشيوما بدا لفريز ر ، كيا لو أن البدائي قد أعياه حظر الاكل من طوطمه عن أن يهمل الجانب الأهم من العلاقة وهو واجب تأمين أكبر قدر عكن من العلوطم الذي يؤكل لتغطية حاجة الاخرين .

لقد أخذ قريز ر بمأثور الأروننا ، بأن كل عشيرة طوطمية تغذت في الأصل دون قيود من طوطمها . ثم نشأت لديه صحوبة في فهم التطور اللاحق الذي اقتصر على تأمين الطوطم للأخرين ، في حين أن صاحب الطوطم نفسه تخلى تفريباً عن التمتع به . فاعتقد فريز ر أن هذا التقييد لم يكن بأي حال ناجماً عن نوع من الاحتسرام الديني ، بل ربحا من ملاحظة أنه ليس من عادة أي حيوان أن يفترس أحداً من نوعه ، بحيث أن هذا التفض للتمثل بالطوطم سوف يضر بالسلطة على الطوطم التي رغب البدائي في التوصل اليها . أو هو ناجم عن السعي الى استالة هذا الكائن من خلال عدم الاختراد به . ولم يخف فريز رصعوبات هذا التفسير الله الم يجرؤ على تبيان طريق تمول عادة الزواج ضمن الطوطم ، وهي العادة المستفاة من أساطير الأروننا ، لل الزواج الخارجي .

تتوقف صبحة نظرية فريزر القائمة على الانتيشيوما على الاعتراف بالطبيحة البدائية لمؤسسات الأرونتا . لكن يبدو أنه من المستحيل أن تصمد هذه النظرية أمام

س) في الأصل . «Cooperaine magic»

٣٧) المعادر المذكور ، ص ١٣٠ .

الاعتراضات المقدمة من قبل دوركهايم (١٠٠٠ ولانغ (١٠٠٠). قمن المرجع أن الأرونتاهم أكثر النبائل الاسترائية تطوراً ، وأنهم يمثلون طور الانحلال أكثر مايمثلون طور بداية الطوطمية . أما الأساطير ، التي كان لها ذلك التأثير الكبير على فريزر ، لأنها بعكس المؤسسات السائدة اليوم تؤكد على حرية الأكل من الطوطم والزواج ضمن الطوطم ، فتتكشف لنا ببساطة على أنها تخيلات رغبوية جرى إسقاطها على الماضي ، شبيهة بأسطورة العصر الذهبي .

### (٣) النظريات النفسانية

قامت النظرية الأولى النفسائية لفريز ، التي وضعها قبل اطلاعه على تقميّات سبنسر و غيللن ، على الاعتقاد بد والنفس الخارجية و الله عليها على الطوطم ملجا أميناً للنفس (ع) ، تودع فيه كي تبقى في مناى عن الاخطار التي تتهددها . فاذا آوى البدائي نفسه في طوطمه ، فانه يصبح بعيداً عن الأذى وبالطبع عتنع هو ذاته عن ايذاء حامل نفسه ، وبما أنه لا يعلم أي فرد من هذا الحيوان الطوطم حامل نفسه ، فمن الطبيعي أن مجافظ على كل النوع . فيا بعد تخل فريز ر ذاته عن هذا الاستنباط للطوطمية من الاعتقاد بالأنفس .

عندما اطلع فريزر على تقصيات سبنسر و فيللن ، وضم النظرية الأخرى السوسيولوجية للطوطمية ، كما عرضناها أعلاه ، لكنه وجمد بذاته بعد ذلك ، أن الباعث الذي استنبط منه الطوطمية ، شديد العقلانية يفترض وجود تشظيم اجتاعي

28) L'année sociologique. T.I. V.VIII

وق أماكن أخرى . انظر خاصة للقالة :

Ser le méémisse. T V. 1901.

29) Social Origins and Seres of the Totess

30) Bough II, p. 332.

ح) المتفس حنا بمعنى المروح .

معقد جداً لدرجة لا يمكن معها للسرء أن يسميه بدالياً " . حند ذاك بنت له للجنمعات التعاونية السحرية على أنها ثهار لاحقة أكثر منها رشيات للطوطمية . فيحث عن عنصر أبسط ، عن خرافة بدائية وراء هذه التكوينات ، كي يستنبط منها نشوه الطؤطمية . وهذا العنصر الأولي وجده بعدئذ في نظرية الأرونتا الغربية عن الحمل .

كها أشرنا ، تلغي قبيلة الأرونتا ملاقة الحمل بالفعل الجنسي . عندما تشعر أمرأة من هذه القبيلة أنها حامل ، تكون في هذه اللحظة إحمدى الأرواح المتهيشة للبعث والمتواجدة في موطن الأرواح القريب قد اقتحمت رحم هذه المرأة وسوف تولد منها على هيئة طفل . وهذا الطفل له ذات الطوطم الذي لجميع الأرواح المتربصة في موطن الأرواح للذكور .

إن نظرية الحمل هذه لا تستطيع أن تفسر الطوطمية ، لأنها تفترض وجدود الطوطم مسبقاً . لكن ، إذا أراد المرء العودة خطوة الى الدوراء والافترافس أن المرأة اعتقدت اصلاً ، أن الحيوان أو النبتة أو الحجر ، أي الموضوع الذي شغل خيالها لحظة شعرت لأول مرة أنها حامل ، قد دخل فيها وسيولد منها في هيئة بشرية ، عند ثذيكون تماثل الانسان مع طوطمه معللاً بالفعل من خلال اعتقاد المرأة الحامل ، كيا يمكن من ذلك بساطة استنباط جيع الأوامر العلوطمية الأخرى (باستثناء التزاوج الخارجي) ، فالانسان المعني سوف يرفض الأكل من هذا الحيوان أو هذه النبتة ، لأنه بذلك يكون كمن يأكل ذاته . إلا أنه سيجد نفسه مدفوعاً لأن يتمتع من فترة لأخرى بصورة طقوسية بشيء من طوطمه ، لأنه بذلك يمكن أن يقوى تماثله مع العلوطم ، وهذا هو الأسامي في الطوطمية . ويدو أن تقصيات قام بها ريغر زعلى السكان الاصليين في جزر البشك البتت النائل المباشر للبشر مع طوطمهم على أساس مثل هذه النظرية للحمل (٢٠٠٠) .

٣١) من غير المحتمل أن جماحة من المتوحشين كان سطسم حن حمد حالم الطبيعة الى مقاطعات وتخصص كلاً منها لعصبة من المسحرة وتأمر جميع هذه المصبات بمهارسة سحرها وجعل شعوةاتها في سبيل المسالح العام . الطوطمية والتزاوج الحارجي ، الجزء الرابع ، ص ٥٧ . [الاستشهاد بالانكليزية سملاحظة من قبل المترجم] .

٣٢) الطوطسية والتزاوج الحاريق ، الجزء المثاني ص ٨٩ ، الجزء الرابع ص ٥٩ .

المنبع الأخير للطوطمية هو إذن جهل المتوحشين بالعملية التي يتكاثر بها البشر والحيوانات ، وخاصة الجهل باللور الذي يلعبه الذكر في الاختصاب وعايساهد على هذا الجهل هو الفيارق الزمني الطويل بين الفعل الاختصابي وولادة الطفيل (أو الاحساس بالحركات الأولى للجنين) . على هذا ليست الطوطمية من ابتكار العقيل الذكري ، بل من ابتكار العقل الأنثوي . ووحام المرأة الحامل (أوهام المرضي فف هو الذكري ، بل من ابتكار العقل الأنثوي . ووحام المرأة الحامل (أوهام المرضي الف جذور ذلك . وفي الواقع ، أي شيء يعمدم المرأة في تلك اللحظة الغامضة من حياتها ، لحظة تعرف الأول مرة أنها متكون أماً ، يمكن بسهولة أن تعتبره أنه الطفل الذي في رحها . مثل هذه الأوهام الأمومية ، وهي طبيعية وعللية على ما يظهر ، تبدو أنها جلر رحها . مثل هذه الأوهام الأمومية ، وهي طبيعية وعللية على ما يظهر ، تبدو أنها جلر الطوطمية الله الموطمية المناهدة الأوهام الأمومية ، وهي طبيعية وعللية على ما يظهر ، تبدو أنها جلر الطوطمية التها

ان الاعتراض الرئيسي على نظرية قريز ر الثالثة هو نفس الاعتراض على نظريته الثانية ، السوسيولوجية . فيبدو أن الأرونتا بعيدون جداً عن بدايات الطوطمية . ولا يبدو أن إنكارهم للأبوة يقوم على جهل بدائي ، بل إن لديهم في بعض الأمور توريث أبوي . لعلهم ضحوا بالأبوة مقابل نوع من التأملات التي يراد بها تكريم أرواح الأسلاف (۱۳) . واذا هم جعلوا من أسطورة الحمل اللا دنس عن طريق الروح نظرية عامة للحمل ، فلا يجوز للمرء أن يعزي اليهم من أجل ذلك جهلاً في شروط التكاثر ، كما لا يجوز ذلك بشأن الشعوب القديمة في زمن نشوء الأساطير المسيحية .

ثمة نظرية نفسانية أخرى حول مصدر الطوطمية وضعهما الهولندي غ . أ ثيلكن . وهي تقيم ارتباطاً للطوطمية مع تناسخ الأرواح : وأصبح ذلك الحيوان ، الذي انتقلت إليه أرواح الأموات حسب الاعتقاد العام ، قريباً بالدم ، الجد الأول ، وجرى تبجيله بهذا الاعتبار، . غير أن الاعتقاد بالتناسخ الحيواني للأرواح يرجح أن

<sup>.</sup> Sick fancies : نسى إلى الأصل

٣٣) للصدر السابق ، الجزء الرابع ، ص ٦٣ . [الاستشهاد بالانكليزية . .. ملاحظة من المترجم].
٢٤) دإن ذاك الاعتقاد هو فلسفة بعيدة عن البدائية ي أ . لاتغ ، سر الطوطم ، ص ١٩٢ . [ورد هذا الاستشهاد بالانكليزية . .. ملاحظة من المترجم].

يكون مستنبطاً من الطوطمية ، أكثر من أن تكون الطوطمية مستنبطة منه ١٠٠٠ .

وهناك نظرية اعرى عن الطوطعية تبناها التولوجيون امريكيون سرزون مشل بوس وهيل .. توت وغيرها . وهي تنطلق من استطلاعات لقبائل هندانية (ص) طوطعية ، وتزعم أن الطوطم هو بالأصل روح حامية لاحد الاسلاف ، اكتسبها من علال حلم وورثها شلفه . لقد رأينا سابقاً الصعوبات التي يخلقها استنباط الطوطمية من توريث واحد مفرد ؛ بالاضافة الى ذلك لا تدعم التقصيات الاسترائية بأي حال إرجاع الطوطم الى روح حامية (٢٠٠٠) .

اما بالنسبة لاخر النظريات النفسانية ، وهي التي عبر عنها تونت ، فشمة شيئان حاسيان : أولاً ، للوضوع الطوطمي الأصلي والأكثر انتشاراً هو الحيوان ؛ ثانياً ، الأكثر أصالة بين الحيوانيات الطواطيم هي الحيوانيات الروحية ، مثل العصافير والحية والسحلية والفار ، تصلح بسبب حركتها السريعة أو طيرانها في الجو أو خصائصها الأخرى المثيرة للدهشة والرهبة لأن يُنظر اليها كحاملة للأرواح المفارقة للجسد . فالحيوان الطوطم يتحدر من التحولات الحيوانية للروح الشفافة . بذلك تصب الطوطمية بالنسبة المؤنت مباشرة في الاعتقاد بالأرواح أو الأرواحية .

## ب) و ج) منشأ الزواج الحارجي وصلته بالطوطمية

عرضت نظريات الطوطمية مع بعض الاسهباب وأخمى مع ذلك أن أكون قد أسأت الى فهمها من خلال الاختصار الذي لا بد منه . فيا يخص المسائسل الأخسرى

٣٠) قريزر ، الطوطعية والتزاوج الحلوجي ، الجزء الرابع ، ص ٤٠ وما بعنها .

ص، هندائية \* هندية حراء ، نسبة الى الحنود الحسر .

۲۷) لريزر ، للصدر السابق ، ص ٤٨ .

٣٧) أفونت ، مكونات سيكولوجيا الشعوب ، ص ١٩٠

يبقى (غير مفهوم) لماذا كان على أبناء القبيلة السلكور أن يجرموا أنفسهم من النساء القليلات في قبيلتهم ، وكذلك تبقى غير مفهومة الطريقة التي يستبعد بها الكاتب كلياً قضية سفاح القربي(١١٠) .

وثمة باحثون آخرون كانوا على النتيض من ذلك ، وعملين أكثر ، إذ تناولـوا التزاوج الحارجي كمؤسسة للوقاية من سفاح القربي<sup>(4)</sup> .

وإذا ما ألقى المرء نظرة إلى التعقيد المتنامي للتغييدات الزواجية الاسترائية ، فأنه لا يستطيع إلا أن يؤيد وجهة نظر مورهان وقريزر وهوقيت وبالدوين سينسر أن ان هاتين المؤسستين تحملان طابع القصد الهادف (تبعاً لفريزر متعاده المحادث طابع القصد الهادف (تبعاً لفريزر متعاده المحدث وأنه كان عليها أن تتوصلا الى ما أنجزناه فعلاً : وليس ثمة طريقة أخرى يبدو فيها من المكن شرح نظام بهذا التعقيد وهذا الانتطام بان معاً بكل تفاصيله والالله .

ومن المهم أن نبرز أن التقييدات الأولى التي نجمت عن ادخال الفتات الزواجية قد أصابت الحرية الجنسية للجيل الأحدث ، لي السفاح ما بين الأخوة أو ما بين الأبناء وأمهاتهم ، بينا لم يُلغ السفاح ما بين الأباء وبناتهم إلا من خلال تدابير لاحقة .

إن إعادة التغييدات الجنسية للنعبة على الزواج الخارجي الى مقعد تشريعي لا تقدم شيئاً من أجل فهم الباعث الى خلق هذه المؤسسات. فيا هو في نهاية للطباف معمدر التهيب من سفاح القربي الذي يعتبر جذر التزاوج الخارجي ؟ من الواضح أنه ليس كافياً من أجل تفسير تهيب سفاح القربي أن يستند المره الى النفود الغزيزي من الاتصال الجنسي ما بين أقرباء الدم ، أي الاستناد اى حقيقة التهيب من سفاح القربي ، خاصة أن التجربة الاجتاعية تثبت أن سفاح القربي حتى في مجتمعنا الحالي

<sup>25)</sup> قريز ر ، للصفر السابل ، الجازه الرابع ، ص ٧٣ - ٢ .

**<sup>11)</sup> انظر الملكة الأولى من هذا الكتاب .** 

<sup>46)</sup> Morgan, Ancient Society 1877. - Frant, T. and Ex. IV, p. 105 ff

٤٧) قريزر للصدر السابق ، ص ١٠٦ .

ليس حادثاً نادراً رغم هذه الغريزة ، وأن التجربة التاريخية قد عروت حالات فرض فيها الزواج السفاحي على الأشخاص المتميزين .

لتفسير التهيب من سفاح القربى احتج ويسترمارك بأنه ويسود ما بير إلاشحاص اللين يعيشون معاً منذ الطفولة إعراض فطري عن الاتصال الجنسي فيا بيهم ، وبما إن هؤ لاء الاشخاص القرباء دم في العادة ، فان هذا الشعور يجد تعبيره الطبيعي في العرف والقانون من خلال الاشمئزاز من التواصل الجنسي ما بين الاقرباء القريسين، المارين هافلوك إليس فينفي حقاً في مؤلفه ودراسات في سيكولوجيا الجنس؛ المطابع المغريزي لهذا الإعراض ، لكنه في أمكنة أخرى يتبنى من حيث الجوهر نفس التفسير ، عندما يقول : وإن عدم ظهور الدافع التزاوجي بصورة اعتيادية بين الاخوة والاخوات أو ما يين الفتيان والفتيات المائشين معاً منذ العلقولة ، هو ظاهرة سلبية بحدة تتأتى عن أن يين الفتيان والفتيات العائشين معاً منذ العلقولة ، هو ظاهرة سلبية بحدة تأمت العادة المقدمات الشرطية المنهة لدافع التزاوج تنعدم تحت هذه الظروف . . لقد تأمت العادة جميع المثيرات الحسية للنظر والسمع واللمس ما بين الاشخاص الذين نشاوا معاً منذ الطفولة ، وحولتها الى سبيل الانجذاب الهادىء ، وافقدتها قدرتها على بعث الاثارة الفرورية اللازمة لحلق التهيج الجنسي» .

يبدو لي ستغرباً جداً ، أن يرى فيستر مارك في هذا النفور الفطري من الاتصال الجنسي مع الاشخاص المذين قاسمهم للرء طفولته ، في نفس الوقست تمثيلاً نفسياً للحقيقة البيولوجية بأن المتزاوج فيا بين افراد الاسرة يعني إضراراً بالنوع . فمثل هذه الغريزة البيولوجية في تعبيرها النفساني ستضل طريقها الى أن تصيب أبناء البشرة الغير ضارين في هذا المجال ، بدل أن تصيب أقرباء الدم المضارين بالنسل . كما أنني لا أستطيع أن أمنع نفسي عن أن أشارك فريزر في نقده الممتاز لمزعم فيستر مارك . يجد فريزر أنه من اللامعقول أن لا ينتشر الاحساس الجنسي اليوم ليشمل حتى الاتصال فريزر أنه من اللامعقول أن لا ينتشر الاحساس الجنسي اليوم ليشمل حتى الاتصال بأبناء البيشرة ، مع أن التهيب من سعاح القربى ، اللذي ليس سوى فرع من هذا ويشاء البيشرة ، مع أن التهيب من سعاح القربى ، اللذي ليس سوى فرع من هذا المنطور مفاهيم الأعلاق ، الجزء الثاني : الزواج ، ١٩٠٩ . وهنا نجد أيضاً دفام الكاتب ضد الانتظامات التي وصلته .

سأعطى لفي الحرية في تكثيف أكبر ، وذلك لمصلحة القارى ، فللتاقشات حول التزاوج الخارجي لذى الشعوب الطوطمية تجعلها طبيعة المعلومات المستند إليها معقدة حداً ومشتنة ؛ يمكن القول : إنها مشوشة ، كيا أن أهداف هذه الدراسة تسمح في مأن أقتصر على إبراز بعص التوجهات وأن أحيل القارى ، الى الكتابات للخصة المستشهد بها مراراً كي يتابع الموصوع بصورة أكثر جذرية .

إن موقف الكاتب من مسائل التزاوج الخارجي ليس مستقلاً بالطبع عن نحزبه الى هذه النظرية الطرطمية أو تلك . وهناك بعض التفسيرات التي لا ترسط بناتاً بين الطوطمية والتزاوج الخارجي ، بحبث تفتر ق هاتمان للؤسستان الاجتاعيتمان عن بعضها افتراقاً تلماً . بذلك تتواجه هنا نظرتان متعارضتان ، إحداها تريد التسك بعضها افتراقاً تلماً . بذلك تتواجه هنا نظرتان متعارضتان ، إحداها تريد التسك بللظهر الأولي بأن التزاوج الخارجي جزء أساسي من النظام الطوطمي ، والثانية تجادل في وجود ارتباط بين التزاوج الخارجي والطوطمية وتعتقد بوجود التقاء صدفي بين هذين في وجود ارتباط بين المتراوج ، وقد تبنى فريزر في بؤ لفاته المتاعرة بكل اصرار الموقف الأخير :

وعلي أن أطلب من القارىء أن يأخذ بعين الاعتبار أن مؤسستي الطبوطمية والتزاوج الحارجي هما أساساً متايزي الأصل والطبيعة ، بالرغم من أنها تقاطعا معدقة والتزاوج الحارجي ، الجزء الأول ، التوطئة) في المارجي أن المرطئة والتزاوج الحارجي ، الجزء الأول ، التوطئة) في المارجي ، الجزء الأول ، التوطئة) في المارجي المارجي ، الجزء الأول ، التوطئة)

قهو يحذر بشكل مباشر من النظرة المعاكسة باعتبارها منبعاً لصعوبات وسوء قهم لا نهاية لها . على النقيض من ذلك وجد كتاب آخرون طريقة لفهم التزاوج الحارجي كتبعة ضرورية للمفاهيم الأساسية للطوطمية . وقد استعرض هوركهايم في كتاباته ٢٠٠٠ كيف أن التابو المرتبط بالطوطم تحتم أن يقترن بحظر استخدام امرأة من نفس الطوطم في الاتصال الجنسي . فالطوطم من نفس دم الانسان ، ولذلك تمظر حرمة الدم (مع الاخذ بعين الاعتبار فض البكارة والحيض) الاتصال الجنسي مع الاتنى المتنمية الى ذات

ق) الاستشهاد بالانكليزية .

الطوطم ""؛ حتى أن لانغ ، الذي يتفق هنا مع دوركهايم ، يرى أنه لا حاجة لتابو الدم من أجل التوصل الى حظر النساء ضمن القبيلة "" . فالتابو الطوطمي العام ، الذي يحظر مثلاً الحلوس في ظل الشجرة الطوطم ، سيكون كافياً لهذه الغاية . على كل ، فان لانغ يدافع عن استنباط آخر للتزاوج الخارجي (أنظر أدناه) ، الأمر الذي يخلق الشك في كيفة توافق هذين التفسيرين .

بخصوص العلاقة الزمنية يجند أكثر الكشاب وجهـة النظـر بأن الطـوطـمية هي للؤسسة الأقدم ، وأن التزاوج الخارجي قد انضم فيا بعد" .

من بين النظريات التي تسعى لتفسير التزاوج الخارجي بالاستقبلال عن الطوطمية ، سوف نبرز فقط تلك التي تبين المواقف المختلمة للكتاب حيال قضية سفاح القربي .

لقد استشف ملك لينان "" النزاوج الخارجي بصورة طريفة من رواسب الأعراف التي تدل على خطف النساء فيا مضى . افترض أنه في الأزمان القديمة كانت العادة عموماً أن تجلب للرأة من قبيلة غريبة ، وأن الزواج بامرأة من ذات القبيلة أصبح تدريباً غير مسموح ، لأنه كان غير مألوف "" . وقد التمس الباعث على عادة التزاوج الخارجي هذه في نقص النساء لدى تلك القبائل البدائية الذي نجم عن عادة قتل أغلب الأطفال الإناث عند الولادة . ونحن هنا لا نهدف الى تقصي ، ما إذا كانت الظروف الواقعية تؤيد افتراضات ملك لينان . ما يهمنا أكثر هو أنه ضمن افتراضات الكاتب

٢٠١ انظر تقد شروحات دوركهايم لدى قريزر: الطوطنية . . . ، الجزء الرابع ، ص ٢٠١ .

دع) سر <del>الطوطم</del> ، ص ۱۲۵ ،

٤١) على سبيل للثال فريزر ، المصدر السابق ، الجزء الرابع ، ص ٧٥ : والعشيرة الطبوطسية تشغلهم البيامي هناف كلياً من فتات النزاوج الحارجي ، ولمايتها عواج جيدة للطن بأنه أقبل بكشير، والمستهاد بالانكليزية . . ملاحظة من قبل المترجم].

<sup>42)</sup> Primitive marriage 1865.

<sup>17)</sup> دهير لائل لأنه كان هير مألوف، .

الانتشار ، قد أصبح في الوقت الحاضر على هذه الدرجة من النمو . وثمة ملاحظات أخرى لفريزر ، سأعرضها هنا دون اختصسار ، لأنها من حيث الجوهس تلتقي مع الحجج التي قدمتها في مقالتي حول التابو :

وليس من السهل أن يفهم المرء ، لماذا تحتاج غريزة إنسانية واسخة الجذور إلى تدعيم من قبل الفانون . فيا من ثانون يأمر البشر أن يأكلوا ويشربوا ، أو ينهيهم عن وضع أيديهم في النار ، يأكل البشر ويشربون ويبعدون أيديهم عن النار ، غريزياً بسبب الحوف من العقاب القانوني الذي قد يتعرضون بسبب الحوف من العقاب القانوني الذي قد يتعرضون له عند الاساءة الى هذه الدوافع ، فالقانون لا يحفر على البشر إلا ما يمكن أن يفعلوه تحت ضغط دوافعهم . أما ماتنهي عنه الطبيعة ذاتها وتعاقب عليه، فهذا لا يحتاج القانون الى النهي عنه والمعاقبة عليه . لذلك يمكن أن نسلم دون قلق بأن الجرائم المحظورة بالى النهوة قد يرغب باقترافها كثير من البشر بسبب نزعات طبيعية . فاذا لم تكن هذه النزعات موجودة ، فإن هذه الجرائم لن تحدث ؛ وإذا كانت هذه الجرائم لا تقترف ، فيا الحاجة الى حظرها ؟ إذن ، بدلاً من أن نستتج من الحظر القانوني لسفاح القربي أن دستاج من الحظر القانوني لسفاح القربي أن دستاج من الحظر القانوني لسفاح غريزة طبيعية تدفع الى سعاح القربي ؛ وإذا كان القانون يكبت هذا الدافع كيا يكبت الدوافع الطبيعية الأخرى ، فإن هذا يمود الى رأي الناس التمدنين ، بأن إرضاء هذه الدوافع الطبيعية المؤرد المهراراً للمجتمع هنه .

وبامكاني أن أضيف الى هذه الحجيج القيمة من فريزر . أن خبرات التحليل النفسي تجعل من المستحيل القبول بوجود نفور فطري ضد الاتعمال السفاحي بالأقرباء . وبالمكس ، تعلمنا هذه الخبرات أن الانفعالات الجنسية الأولى لدى الاحداث هي بشكل ثابت من طبيعة سفاح .. قربوية ، وأن مشل هذه الانفعالات الكبوتة تلعب دوراً بالغاً كقوى دافعة للعُصابات اللاحقة .

٤٩ ) للصنر للأكور ، ص٧٥ .

بناء عليه يجب أن لا يُفهم سفاح القربي على أنه خريزة فطرية . وليس الوضع أقضل بالنسبة لاستنباط آخر لحفظ سفاح القربي يحظى بمؤيدين كثر ، وهو أن الشعوب البدائية لاحظت مبكراً ، أن سفاح القربي يهدهم بالأخطار وأنهم لذلك أصدروا عن قصد واع حظر سفاح القربي . إن المأخذ على عماولة التفسير هذه كثيرة (١٠٠٠ . ولا يتوقف الأمر عند أن حظر سفاح القربي أقدم حياً من اقتناه الحيوانات المنزلية التي من خلالها أمكن للانسان أن يحمل خبرته حول تأثير التزاوج بين الأقرباء على خصائص العرق ، بل حتى يومنا هذا ليس هناك يقين بعد من التبعات الضارة للتزاوج بين الأقرباء ومن المسعب جداً إثبات ذلك لدى الانسان . يضاف الى ذلك أن كل ما نعرفسه عن المتوحشين المعاصرين يجمل من اللا عتمل أن تكون أفكار أسلافهم الأبعدين قد الشخلت بحياية الأحفاد من الأضرار . ومن المضحك حقاً ، أن ينسب للرء لابناء البشر هؤلاء ، الذين يعيشون حياة عفوية ، بواحث صحية ويوجينية (را ما تزال بالكاد تلقى خصارتنا المعاصرة الاهتام الكافي (١٠٠) .

أخيراً يجب التأكيد على أن اعتبار حظر التزاوج بين الأقرباء ، الناجم عملياً عن بواحث صحية ، على أنه أمر يضعف السلالة ، يبدو غير مناسب البتة لتفسير الاشمئزاز العمميق الذي يشور في مجتمعنا الحالي خمد سفاح القربس . وكها بينت في مكان أخرادا ، فان هذا التهيب من سفاح القربى لدى شعوب المتوحشين للعاصرة أقدوى وأعنف منه لدى الشعوب المتملنة .

٥٠ ) اكثر دوركهايم :

La prohibition de l'Inceste. L'ammée sociologique, I, 1896/97.

هواقع يرجينيه : مواقع لتحسين النسل .

(4) يقول ش ، داروين من للتوحشين :

«They are not liking to reflect on distant evils to their progeny».

٢٥ ) انظر الدراسة الأول من هذا الكتاب .

وفي حين أن المرء كن يتوقع أن بامكانه ... من أجل استنباط تهيب سفاح القربى - ان يختار ما بين امكانيات التفسير السوسيولوجية والبيولوجية والتفسانية ، حيث ربحا أمكن اعتبار البواعث النفسانية ممثلة للقوى البيولوجية ، فإن المرء في نهاية البحث يرى نفسه مضطراً إلى أن ينضم إلى التصريح الاحباطي لقريز و : نحن لا نعرف مصدر التهيب من سفاح القربى ولا نعلم على أي مصدر نراهن . فلا يبدو لنا أي من الحلول المطروحة للغز كافياً (١٠٠٠ .

ما زال علي أن أذكر محاولة لتفسير نشوء التهيب من سفاح القربى ، وهي محاولة جد خالفة في نوعها للمحاولات المعروضة حتى الآن . ويمكن للمرء أن يطلق عليها اسم والاستتباط التاريخيء .

تنطلق هذه المحاولة من فرضية لد ش . داروين حول الوضع الاجهاعي الأولي للانسان . لقد استنج داروين من العادات للعيشية لذى القرود الراقية ، أن الانسان أيضاً عاش بالأصل في ثلاث صغيرة ، حيث كانت غيرة الذكر الأكبر سناً والأقوى نعيق الاباحية الجنسية (٥٠٠ : ويمكننا بالفعل ، بعد ما عرفناه من غيرة جميع الحيوانات الثنيية التي يتسلم كثير منها بأصلحة غصوصة للعراع مع الغرماء ، أن نخلص الى ترجيح عدم وجود اختلاط عام بين الجنسين في الحالة الطبيعية الأولى . . لذلك ، إذا القينا نظرة بعيدة بصورة كافية الى الوراء في تيار الزمن وحكمتا من خلال العادات الاجهاعية للانسان ، كما يعيشها اليوم ، نجد أن الانسان كان في الأصل على الأرجم يعيش في عبدهات صغيرة ، كل رجل مع امرأة واحدة أو . اذا كان ذا سطوة مع عدة نساء يلغم عنهن بكل غيرة جميع الرجال الآخرين . أو ربحالم يكن الانسان حيواناً اجهاعياً ، ومع عنهن بكل غيرة جميع الرجال الآخرين .

به ع وتلفك فإن الاصل الاول لنزواج الفترجي ومعد قانون سفاح القريم - فلم ألأن الزواج الفلوجي
 ايتكر لمتع سفاح القريم - يهلى معضلة خاصف ، ريما لأب د المنصر » . الطبوطمية والمتزاوج المغلوجي ، الجزء الاول ، ص ١٦٥ [ الاستشهاد بالانكفرية - ملاحظة من نفرجم ] .

<sup>24 )</sup> أصل الانسان ، ترجد ف . كاروس ، تقجلد الثاني ، القصل العشرون ، ص 341 .

ذلك يكن أن يكون قد عاش مع عدة نساء يخصنه وحده مثل الغور يلا ؛ ذلك لأن جميع المهكان الأصليين يتعقون على أنه لم يكن يُرى في الجهاعة الواحدة سوى دكر بالمنع واحد . وإذا ما شب أحد المياقعين ، فإن صراعاً ينشب على السيادة ، والذكر الأقوى يضع نصه ، بعد أن يكون قد قتل الأخرين أو شردهم ، على رأس المجتمع (د . ساقلج ، في : جريدة بوسطن في التاريخ الطبيعي ، العدد الخامس ، ١٨٤٥ الى ١٨٤٧) . أما الذكور الشبان الذين خسروا الصراع وهاموا من ثم على وجوههسم ، فاتهم اذا توفقوا في ايجاد روجة لهم ، سوف ينعون بدورهم سفاح القرسى فيا بين أعضاء الأسرة التي انشأوهاء .

يبدوان أتكينسون اول من أدرك أن علاقات الثلة الأولية الدار وينية هذه هي التي فرضت عملياً التزاوج الخارجي عني الرحال الشباب . كل واحد من هؤلاء فلشردين كان بمقدوره أن يؤسس ثلة مشابهة يسري فيها الحظر ذاتم عني الاتصال الجنبي ، بحكم غيرة زعيمها ، ومع مرور الزمن تتأتى عن هذه الاحوال القاعدة التي رسخت في الذهن كقانون ؛ لا اتصال جنسياً مع أبناء العشير . ومع عجيه الطوطمية تحولت القاعدة الى الصيغة التالية ؛ لا اتصال جنسياً ضمن الطوطم .

وقد انضم أ. لانغ ١٠٠٠ الى هذا التفسير للتراوج الخارحي . لكنه في نمس الكتاب تبنى النظرية الأخرى (الدوركهايمية) ، التي ترى في التزاوج الخارجي تبعة للقوانين الطوطمية . وليس من السهل أن يوحد المرء بين المهمين ؛ فغي الحالة الأولى يكون التزاوج الخارجي سابقاً للطوطمية ، وفي الحالة الثانية يكون تبعة لها ١٠٠٠ .

55) Primaldaw, London 1903

ea ) سر الطوطم ، ص ۱۹۶ ۱۹۳۰

٧٥) و اذا سلمنا بان التراوج الحارجي وجد عملياً ، حسب تظرية السيد داروين ، قبل أن تخضيع المعتقلات الطوطمية لعطبيق الشريعة تلقدمة ، فإن مهمتنا ستكون سهلة نسبياً . إن أول أمر مطبق صلو عن الآب القيور سيكون : ( يحظر على الذكور في غيمي ملامسة الآنات ) مع طرد الأبناء الباقين . مع مرور الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن عصد مدور الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن عدم مرور الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن عدم مرور الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن صدر مدر الناب المدر الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن ضمن المدر الناب المدر الزمن يصبح الامر اعتيادياً ، ليعير : ( يحظر الزواج ضمن ضمن ضمن الدر الناب الناب

تلقى الخبرة التحليل - نفسية شعاعاً وحيداً من الصوء على هذه الظلمة . إن موقف الطفل تجاه الحيوان . فالطفل لا يبدي موقف البدائي تجاه الحيوان . فالطفل لا يبدي أي أثر من تلك العجرفة التي تدفع المتحضر الراشد لان عيز طبيعته بتخوم حادة على جميع الحيوانات الاخرى ، بل يقر للحيوان دون تردد أنه صنوله . وهو في بجاهرته بحاجياته يشعر أنه أقرب إلى الحيوان منه إلى الراشد الذي قد يبدو له غامضاً .

وليس نادراً أن يطرأ على هذا التفاهم المساز ببين الطفيل والحيوان تشويش غريب . فيشرع الطفل فجأة بأن يخشى نوعاً معيناً من الحيوانات ويتحاشى أن يلمس أو ينظر جميع أفراد هذا النوع من الحيوانات . بذلك تنتج الأعراض السريرية لرهباب الحيوان ، وهو من أوفر الأمراض العصابية التفسانية في هذه السن وربما الشكل الأبكر لمثل هذه الأمراض . ينصب الرهاب عادة على حيوانات كان الطفل يبدي تجاهها اهتاماً كبيراً ، ولا علاقة للرهاب بمفرد حيوان من هذا النوع . والحيار بين الحيوانات ، التي تكون أن تكون مواضيع للرهاب ، ليس كبيراً في الظروف المدينية . فهي إما أحصنة أو كلاب أو قطط ، ونادراً عصافير ، إنما كثيراً وبشكل ملقت صغار الحيوانات مشل كلاب أو قطط ، ونادراً عصافير ، إنما كثيراً وبشكل ملقت صغار الحيوانات مشل الجملان والفراشات . أحياناً تكون الحيوانات ، التي تعرف إليها الطفل من خلال المحدرة والحكايات الحرافية ، مواضيع الحوف خير للعقبول والمقبرط الذي

الجهامة للعلمة) . والآن ، دع هذه الجهامات المعلمة تتنمذ أسياء مثل نعامة ، طراب ، آيو سوم ، جهلول ، متنقط يصبح الآمر : ﴿ يُعظم الرّواج ضسس الجهامة للعلمة التي ضا تلس اسم الحيوان ) . لكن ، ثو لم تكن الجهامات الاولمة علم جية الزواج ، الأصبحت هكذا حال البشاق الاساطير الطوطمية والتابوات من الحيوان والنيسات وطيرها ، من اسهاء الجهامسات للعلمة المصلمة على المعلمة المصلمة على المعلمة المسلمة على المعلمة المسلمة على المسلمة على المسلمة المسلمة على المسلمة المسلمة المسلمة على الم

الطوطسم ، ص ١٤٢ . حلى كل ، فان أ . لانسخ قال في آخسر تعريح له سول الوخسوع ( الفولكلور ، ديسمبر ١٩١١ )، إنه قد تُحَلَّ عن استياط ال<del>ر</del>غرج الخارجي من التابر و الطوطمي العام » .

يتبدى لذى هذه الرهابات ؛ وفي حالات بادرة يمكن الاطلاع عنى المطرق التي يجري فيها الاختبار العربب لحيوان الحوف ، وأنا مدين لـ ك ، أبراهام في الاطلاع على حالة يخاف فيها طعل من الدبابير لاما \_ خسب قول الطعل نفسه \_ تذكره بلونها وخصوطها بالنمر الذي ـ ثبعاً لما سمعه عنه ـ يخشاه .

لم تخضع رهابات الحيوان لذى الطفل بعد للبحث التحليل المتأني ، مع أنها جديرة بذلك الى حد بعيد . من المؤكد أن صعوبات التحليل مع الأطفال في هذا العمر الفض هي الباعث على هذا الاهيال . لذلك لا يستطيع المرء أن يزعم أنه يعرف المغزى العام لهذه الأمراض ، وأنا شخصياً أرى أنه لن يظهر موحداً . بيد أن بعض الحالات من تلك الرهابات المتصبة على كبار الحيوانات أثبتت قابليتها للتحليل وكشف سرها للمحلل . إنه في كل حالة نفس الشيء : الحوف هو في الأسل من الأب ، إذا كان الأطفال صبياناً ، وقد انزاح هذا الحوف من الأب الى الحيوان .

كل من له تجربة في التحليل النفسي رأى بالتأكيد مثل تلك الحالات وتوصل منها الى النتيجة ذاتها . غير أنني لا أستطيع أن استشهد الا بالقليل من الأدبيات المستفيضة في هذا المجال . وهذه من المصادفات النادرة التي لا نستنج فيها بأننا نستند في زعمنا على مشاهدات إفرادية . أذكر مثلاً م . ألولف (اوديسا) ، وهو كاتب انشغل ، بتفهسم كبير ، بعصابات الأطفال . يقول في معرض الحديث عن سيرة مرض صبي في التاسعة من عمره ، بأن هذا العبي عاني وهو في الرابعة من عمره من رهاب كلاب : وعندما كان يرى في الطريق كلباً يمر من جانبه ، يبكي ويعسرخ : وعزيزي الكلب ، لا تستي ، سأكون عاقلاً ، وكان يقصد بقوله : وسأكون عاقلاً ، ولن أصرف على الكيان بعد الآن و (الاستمناه) و ده .

٥٨ ) م. ثولف : مسلمات في التشاط البقس الطفولي ، في : المحيفة الركزية للصطبل الطبي .
 ١٩١٧ ، للجلد الثاني ، المدد الأول ، ص 10 وما بعدها .

ويصل الكاتب نفسه بعدائد الى الخلاصة التالية : ورهاب الكلاب لدى هذا العلفل هو في الحقيقة خوف منزاح من الأب على السكلاب ، ذلك لأن تصريحه العجيب : ويا كلب ، ساكون عاقلاً « أي لن أستمني .. موجه في الحقيقة الى الأب الذي حظر عليه العادة السرية « . ثم يضيف في ملاحظة تتفق تماماً مع تجربتي وتشهد في ذات الوقت على غنى هذه التجارب : واعتقد أن مثل هذه الرهابات (رهابات الأحصنة والكلاب والقططوالدجاج وغيرها من الحيوانات الداجنة) منتشر في سن العلمولة ، على الاقل مثل الفزع الليلياش! ، ويظهر في التحليل على الدوام تقريباً على أسه انزياح للخوف من أحد الأبوين الى الحيوانات . ولا أود أن أزعم أن رهاب الفتران والجرذان المنتشر بكثرة يخضع لنفس الأوالية » .

في المجلد الأول من الكتساب السنوي للأبحسات التحليل . نفسية والسيكوباتولوجية عرضت وتحليل الرهاب لدى صبي في الخامسة من العمره ، بناء على ما قدمه في والد المريض الصغير من معلومات . لقد كان خوفاً من الأحصنة ، الأمر الذي ترتب عليه أن امتنع الطفل عن الخروج إلى الطريق وأعرب عن خشيته من أن يدخل الحصان إلى الغرفة ويعضه . وقد تبين أن هذا هو العقاب على رغبته في أن يكبو الحصان (يموت) . وبعد أن تم عن طريق التطمينات انتزاع الخوف من الطفل تجاه أبيه ، تبين أنه كان يصارع رغبات تتضمن غياب (سفر ، موت) الأب . فكما فهم منه دون التباس ، كان يحس بالأب منافساً له على حظوه الأم التي كانت تتوجه إليها ، في إحساسات غامضة ، رغباته الجنسية الرشيمية . لقد وجد نفسه ، إذن ، في للوقف النموذجي للطفل الذكر تجاه أبوية ، وهو الموقف الذي نطلق عليه وعقدة أوديبه ، والذي نجد فيه العقدة النواة لعموم العصابات . ما نضيفه إلى خبرتنا من تحليل والشروط يزيح قسهاً من مشاعره بعيداً عن الأب إلى الحيوان .

. pavor nocturaus: شى إلى الإصل

يير التحليل طرق التداعي المعرة في عنواها وكذلك الصدفية التي يجري عليها مثل هذا الانزياح ، كيا يسمح باستشعاف دواعيه . فالكره المنبعث من التنافس على الام لا يمكن أن يسري في نفسية الطفل دون إعاقة ، بل عليه أن يتعسارع مع الود والاعجاب القائمين منذ أمد طويل تجاه نفس الشخص المنافس ، فيجد الطفل نفسه في موقف عاطفي متفسارب . ازدواجي . تجسله الآب ، ويخفف عن نفسسه في نزاع الازدواجية هذا ، عندما يزيح مشاعره العدوانية والرعبية إلى بديل للاب . على أن الازاسة لا يمكن أن تسوي النزاع بالقصل التام ما بين المشاعر الودية والعدالية . بل الأرجح أن المنزاع يستمر في موضع الانزياح ، وتشغل الازدواجية إلى هذا الموضع . ولا يخفى أن المعنير هاس لا يبدي تجاه الاحسنة خوفاً فحسب ، بل احتراماً واهتاماً وله أيفاً . وما أن يغل خوفه حتى يتمثل بالحيوان الذي بخافه وينطوط كالحسان ويعض بدوره الأب (١٠٠ . في مرحلة أخرى من تحلل الرهاب لا يتواني هانس عن عائلة أبوية مع حيوانات كبيرة أخرى الهدالية .

من هنا يجوز للمرء أن يعبر عن انطباعه ، بأن في هذه الرهابات للحيوان لذى الأطفال تعود للظهور في صبعة سلبية ملامح محددة من الطوطمية . غير أنشا ندين لل س. فيرينتزي برصد فريد في جماله لحالة لا يمكن للمرء إلا أن يصفها بالطوطمية الايجابية لذى الطفل "" . على أن الاهتامات الطوطمية لذى الصغير أرباد ، الذي يتحدث عنه فيرينتزي ، لم تنشأ مباشرة بالارتباط مع عقدة أوديب ، بل على أساس المنوف من الحصي . لكن ، من يراجع بانتباه قصة الصغير هانس ، سوف يجد فيها أيضاً أغنى الشواهد على أن الأب يحظى بالاعجاب باعتباره مالك العضو الجنسي الكبير وبالرهبة باعتباره يهدد العضو الجنسي للابن

٥٩ ) للمندر للذكور ( الأحيال الكاملة ، للجلد السابع )

۲۰ ) الحيل الزرق .

<sup>)</sup> س . فيرنيز ي : الرجل الديك الصغير ، تلجلة العالية للتحليل الناسي الطبي ١٩١٣ ، المجلد الأول ، العدم

الصغير . في عقدة أوديب كها في عقدة الخصي يلعب الأب الدور ذاته ، دور العمدو المرهوب للاهتامات الحسية الطمولية . الحصي وبديله الاعهاء هي العقوبة التي يهدد سها "" .

عندما أصبح أرباد الصعير في انسة الثانية والتصفيمان العمر ، حاول مرة أثناء الاحترة الصيفية أن يتبول في القن ، فتقرته دجاجة في عضوه أو هي المدغوث على عصوه وعندما عاد أرباد بعد سنة إلى نعس المكان ، صار هو تعسه دجاجة ، ولم يعد يهتم إلا بالقن وما يجري فيه ، وتخلى عن لعته البشرية مقابل صياح المديكة وقوق المدخوات . في وقت رصد الحالة (وكان عمره خس سنوات) عاد إلى التكلم ، لكنه كان ما يزال يشغل حديثه حصراً المدجاج والعليور الأخرى . لم يكن يلعب لعبة أخرى ، ولا يغني إلا الاغاني التي تتضمن شيئاً من الحيوانات الريشية . كان سلوكه أخرى ، ولا يغني إلا الاغاني التي تتضمن شيئاً من الحيوانات الريشية بالنسبة له عيداً الألعاب إليه فكان قتال المدجاج : ولقد كان قتال الحيوانات الريشية بالنسبة له عيداً بحق . وكان مستعداً لأن يرقص هائجاً ساعات حول جثث هذه الحيوانات . لكنه بعدثذ كان يقبل الحيوان المقتول ويداعيه ، ينظف ويلاطف المدجاج المذي نكل هو بعدثذ كان يقبل الحيوان المقتول ويداعيه ، ينظف ويلاطف المدجاج المذي نكل هو

كان أرباد الصغير يبذل جهده كي لايبقى المغزى من أفعاله الغربية خفياً. فيعيد أحياناً ترجة رغباته من نمط التعبير الطوطمي الى لغة الحياة اليومية . ومرة قال : هأبي هو الدبك . أنا الآن صغير ، أنا الآن صوص . عندما أكبر ، أصير دجاجة . وإذا كبرت أكثر ، أصير ديكاًه . في مرة أخرى تمنى فجأة أن يأكل هأماً محمرة و (على منوال اللجاجة المحمرة) . وكان يبالغ في تهديد الآخرين بالخصي ، مثلها كان هو مهدداً بسبب انشغاله الاستمنائي بعضوه .

١٢ ) حول استبدئل الحمي بالعمي تلتضمن ايضا في اسطورة أوديب ، اكثار الخيطريات : وايطو ،
 ايدريزي ، وانك ، ايدر ، في : للبطة العظية للتصليل النفسي الطبي ، ١٩١٧ ، للجفد الاول ،
 المدد ٢

كها يرى فيرنيتزي ، لم يبق أي شك حول منبع أهنام أرباد في قن الدجاج : لقد كان والاتصال الجنسي الناشط بين الديكة والدجاجات ، ووضع البيض ، وخروج الصوص من البيضة، يرضي فضول الجنسي الموجه في الحقيقة الى الحياة الأسروية البشرية . وعل هذي الحياة الدجساجية صاغ مرة رغباته ، عندما قال لاحسدى الجارات : وسوف أتزوجك وأتزوج أختك وبنات عمي الشلاث والطباخة ، لا ، الأفضل أمي بدلاً من الطباخة ، .

سوف نتمكن في وقت لاحق من استكهال تقييم هذه المشاهدة . أما الآن فلنقصر اهتهامنا على معلمين باعتبارهها تطابقين قيمين مع الطوطمية : التاثل التام مع الحيوان الطوطم ١٦٠ والموقف العاطفي الازدواجي تجاه هذا الطوطم . وتبعاً للمشاهدات المذكورة نجد أنفسنا عقين في أن نضع حسب الصيغة الطوطمية الآب (في حالة الرجل) على الحيوان الطوطم . ثم نلاحظ أننا بذلك لم نقسم بخطوة جديدة أو متادية في الجرأة . فالبدائيون يقولون بانفسهم ، حيثها النظام الطوطمي ما يزال قائماً ، إن الطوطم هو جدهم الأكبر وأبوهم الأول . ونحن هنا أخذنا حرفياً بشهدادة هذه الشعوب ، التي لم يستطع الاتنولوجيون أن يخرجوا منها بشيء ، والتي لذلك رضوا في التغطية عليها . على العكس من ذلك يوصينا التحليل النفسي بأن ننبش عن هذه الناحية بالذات ، وأن نربط با علولة تفسير الطوطمية (١٠٠٠).

النتيجة الأولى لهذا الاستدلال جد غريبة . فإذا كان الحيوان الطوطم هو الأب ، فان الوصيتين الرئيسيتين للطوطمية ، الأمرين التابويين اللذين يؤ لفسان جوهسرهما ،

<sup>(</sup>٦٣) التي تتضمن .. تبعأ لفريز ر .. الجوهر ي من الطبوطمية : و الطبوطمية هي تماثـل الاسسان مع طوطمه . الطوطمية والنزاوج الحقرجي ، الجمزه الرابع ، ص. (الاستشهاد بالانكليزية . ملاحظة من المترجم) .

<sup>(</sup>٦٤) أذين لراتك بالاطلاح على حالة من رهاب الكلاب لذى شاب ذكي ، شرح فيها كيف وصل لل ممالك بما يشير إلى تظريفافطوطم لذى الاروئنا التي سيل ذكرها (ص ١٣٦ وملبطها في هذا الكتفب) قال ، إنه علم من أبيه أن أمه ذعرت مرة من كلب أثناء حملها به .

وهيا عدم قتل الطوطسم وعدم الاستخدام الجنبي للنساء اللواتي ينتمين الى هذا الطوطم ، تتطابقان بالمضمون مع جرمي اوديب الذي قتل أباه واتخذ من أمه زوجة اكيا تتطابقان مع الرغبتين الأصليتين للطفل اللتين تشكلان ... لعدم كبنهيا كضاية أو لاستفاقتها .. نواة ، ربحا لجميع العصابات النفسية . واذا لم تكن هذه المعادلة من المصادفات المضللة ، فانها تتيح لنا أن نلقي ضوءاً على نشوه الطوطمية في الأزمنة الغابرة . بكليات أخرى ، يجب أن نتمكن من البرهان على احتال أن يكون النظام الطوطمي قد تأتى عن شروط عقدة أوديب ، كيا هو الأمر في وهاب الحيوان لدى وهانس الصغيره وفي الشذوذ الطيوري لدى وأرباد الصغيره . من أجل تقصي هذه الامكانية سوف ندرس فيا يلي خصوصية التظام الطوطمي أو ، كيا يمكن أن يقال ، الدين الطوطمي الذي لم يلق مناحتى الآن اهتاماً يذكر .

- £ -

عبر ف . روبرتسون سميث المتوفي عام ١٨٩٤ ، وهو فيلسوف ولغوي وناقد للأناجيل وباحث قروسطي ، رجل متنوع الاهنامات وحاد الذهن وحر التفكير ، عبر في مؤلفه الصادر عام ١٨٨٩ حول ديانة الساميين (١٠٠٠ عن الرأي بأن الطغوس الغريبة المسياة والوليمة الطوطمية ع الفت منذ البدء جزءاً عضوياً من النظام الطوطمي . لدهم هذا الرأي لم يجد الكاتب بين يديه وقتلذ غير وصف وحيد لهذا السلوك يعود الى القرن الخامس بعد الميلاد ، لكنه عرف كيف يجعل من هذه الفرضية احتالاً كبيراً عن طريق أعلى طبيعة التضحية لدى الساميين القدماء . وبما أن التضحية تفترض وجود شخصية إلمية ، فإن الأمر يتعلق هنا باستناج عكمي ، أي من المرحلة العالمية للشعائر الدينية الى المرحلة العالمية للشعائر الدينية الى المرحلة الدنيا للطوطمية .

<sup>(65)</sup> W. Robertson Smith, The Religion of the Semites, Second Edition, London 1907

سأحاول الان أن أقتطف من الكتباب الممتباز لروبرتسون سميث المقبولات المناسبة لموصوعنا حول أصل ومعنى شعيرة التصحية ، مع اغهال جميع التفاصيل التي كثيراً ما تكون مثيرة ومع اههال جميع التطورات اللاحقة . بمثل هذا المقتطف يستحيل أد ننقل للقارى، شيئاً من الشفاقية أو من القوة الاقناعية المتواجدة في الأصل .

يتحدث روبرتسون سميث عن أن التضحية على المذبح كانت التيء الأساسي في شمائر الدين القديم . وتلعب الدور نفسه في جميع الاديان ، بحيث يتوجب على المرء أن يعيد نشوءها الى أسباب عامة جداً وذات مفعول مشابه في كل مكان .

لكن التضحية \_ القداس serriscum \_ تعني في الأصل شيئاً آخر غير ما فهم منها في الأزمان اللاحقة : التقرب الى الآله لاسترضائه أو استالته . (ومن المعنى الجانبي للذل الدات جاء من ثم الاستخدام الدنيوي للكلمة) . ومن المثبت أن التضحية لم تكن في الأول سوى وتعبير عن المشترك الاجهاعي ما بين الآله وعباده (ت) ، مجلس أنس ، تناول المؤمنين للقربان مع الههم .

تقدم كأصحية اشياء تؤكل وتشرب. نمس الأشياء التي يتغذى منها الانسان، كاللحم والحبوب والثيار والنبيذ والنزيت ، يقلمها قرباناً لربه . وبالنسبة للحم القرباني فقط وُجدت تقييدات وانحرافات عن هذه القاعدة . فالقربان الحبواني يتناوله الإله مع عابديه ، أما القرابين النباتية فتترك له وحده . ولا شك أن القرابين الحيوانية هي الأقدم وكانت القرابين الوحيدة سابقاً . لقد نشأت القرابين النباتية من تقديم باكورة جميع الثيار وتماثل الاتاوة الى سيد الأرض والبلاد . لكن القربان الحيواني أقدم من زراعة الأرض .

من المؤكد استناداً الى الرواسب اللغوية ، أنه كان ينظر الى تصيب الالمه من الأضحية على أنه غذاؤه الفعلي . ومع تقدم روحنة الكيان الالمي أصبح هذا التصور مستنكراً ، فتجنبه الانسان بأن خصص للاله القسم السائل من الوليمة . فها بعد أتاح

<sup>(</sup>ت) الاستشهاد بالانكابزية .

استحداه النار ، الذي حمل الدحم القرباني يتندد عنى المدنع بتنخص دحاني ، إعداد الأعدية البشرية بطريقة أسبب للطبعة الالهية . في الأصلى كان المشروب القرباني هو دم الأصحية الحيوانية ؛ فها بعد استبدر الدم بالبيد وقد كان القدماء يعشرون النيد ودم الكرمة: ، كما يطلق عليه شعراز باحتى الان .

إذن ، كان أقدم شكل للأصحية ، أقده من استعهال السار ومعرفة الرراعة . هو الأضحية الحيوانية التي يتناول لحمها ودمها الاله بالاشتراك مع عباده . وكان من المهم أن يحصل كل مشارك في الوليمة على تصيبه .

كانت هذه التصحية طقساً عمومياً ، عبداً لمكل العشيرة . فالدين كان مصوية مطلقة شأناً عاماً ، وكان الواجب الديني حرءاً من الالترام الاحتجاب . وكان الصحة والاحتفال متطابقين لدى حميم الشعوب ، فكل تضحية تسوحب الاحتمال ، ولا يمكن الاحتفال بأي عبد دون أضحية . لقد كان عبد التصحية مناسبة للتسامي المهج على المصالح الخاصة ، مناسبة للتأكيد على انهاء أساء العشيرة تعصيهم وللاله .

لقد قامت السلطة العرفية للوليمة القرنانية العمومية عن تصنورات موعلة في القدم حول أهمية الطعام والشراب المشتركين . فالأكل والشرب مع الاخرين كانا رمراً ودعياً للمشترك الاجتاعي وتقبلاً للالتزامات المشادلة في آن معناً ؛ وعبرت الوليمة القربانية بشكل مباشر عن أن الإله وعبناده معاطبون (ث) ، وعن ذلك تتأتى حميع الصبلات الاخرى بينهم . وتبرهن هذه العادات ، التي ما زالت الى اليوم سارية لدى عرب الصبحراه ، على أن ما يجمع لدى الوحة المشتركة ليس دينياً ، بل فعل الأكل نفسه . فمن تقليم مع بدوي من هؤ لاء أصغر اللقيات أو شرب معه حرعة واحدة من حليبه ، ليس له أن يخافه بعد ثذ كعدو ، بل بامكانه أن يضمن حمايته ومساعدته . إكا أيس إلى الأبد ؛ وبالمعنى الضيق للكلمة ، فقط خلال الفترة التي يبقى فيها الطعام أن

<sup>(</sup>ث) في الأصل Commenul ، ومؤدى الكلمة ، كيا نمير في العربية بينهم خسر وملح والترحمة الحرقية مؤاكلون .

المتقلسم في جسمه . بهذه الواقعية يُفهم هذا الرباط الموحَّد ؛ ويجتاج الأمر الى الاعادة والتكرار من أجل تقوية الرباط وإدامته .

لكن ، لماذا تنسب للطعام والشراب المشتركين قوة الربط هذه ؟ بي المجتبعات الاكثر بدائية ترجد رابطة واحدة فقط توحد دون شرط وبلا استثناء ، وهي رابطة المشترك القيلي (kinship) . أعضاء هذا المشترك متضامنون فيا بينهم . والدنك (خ) هو مجموعة من الاشخاص اللين ارتبطت حياتهم في وحدة فيزيائية لدرجة يمكن معها اعتبارهم اجزاء من حياة مشتركة . وعليه ، فعند قتل واحد من للعشر لايقال ، إن دم هذا أو ذاك سُفك ، بل دمنا قد سُفك . وتقول العبارة العبرية التي يُعترف بها بالقرابة القبلية : أنت عظمي ولحمي . إقن واحده من امتلاك حصة من مادة مشتركة . بناء عليه لا يعني هذا بالطبع أن الانسان هو جزء من مادة أمه التي ولد منها ورضع من عليها فحسب ، بل أيضاً أن الغذاء الذي يتناوله المره بعد ثله ويجدد به جسمه ، يمكن حليبها فحسب ، بل أيضاً أن الغذاء الذي يتناوله المره بعد ثله ويجدد به جسمه ، يمكن أن يكون للشترك ويقويه . وإذا تقاسم للرء طعامه مع إلحه ، فان هذا تعبير عن القناعة بأن للمء وربه من مادة واحدة ، ومن يعتبره المرء غريباً لا يقاسمه الطعام .

إذن كانت الوجبة القربانية في الأصل وليمة لأبناء العشيرة ، تخضع لقانون يقضي بأن يأكل أبناء العشيرة مماً ، دون غيرهم . في مجتمعنا توحد وجبة الطعمام أعضاء الأسرة ، إنما الوجبة القربانية لا علاقة لها بالأسرة . وحياة للششرك أقدم من الحياة الأسروية ؛ إذ أول الأسر المعروفة لدينا تشمل بالعادة أشخاصاً ينتمون الى روابطقربي غتلفة . فالرجال يتزوجون نساء من عشائر غريبة ، والأطفال يرثون عشيرة الأم ؛ بالتالي لا توجد قرابة عشائرية بين الرجل وبقية أعضاء الأسرة . في مثل هذه الأسرة لا توجد أية وجبة مشتركة . وإلى اليوم يأكل المتوحشون الرجال وحدهم منعزلين ، وعظورات الإكل الدينية التي تغرضها الطوطمية خالباً ما تجعل من المستحيل عليهم والانتماك في الأكل مع زوجاتهم وأولادهم .

<sup>(</sup>خ) للعشر أو العشير .

لنوحه النظر الأن إلى الحيوان الطوطمي . لم يكن يوجد ، كيا قلنا ، أحتاع قبني دون أضحية حيوانية ، ولكن ـ وهنا العبرة ـ لم يكن يذبح حيوان إلا من أجل هده المتاسبة الاحتفالية . كان الانسان يتغذى من الثيار والصيد وحليب الحيوامات المتزلية دون أي إشكال . إنما الصمير الديني جعل من المستحيل على العرد أن يقتل حيوانـــأ منزلياً من أجل استعياله الشخصي . ليس هناك أدبى شك ، كيا يقول روبوتسون سميث ، في أن دل أضحية كانت أضحية عشائرية وأن قتل الطبحية يعد في الأصل من الأعيال المحظورة على الأفراد والغيرميررة إلا إذا تحملت مسؤوليتها القبيلة بأكملها . ولا يوجد لذي البدائيين إلا صنف واحد من المارسات التي تتسم بهذه السمة ، وهي بالتحديد الأعيال التبي تمر قدمية البدم المشترك بين أبضاء القبيلية. فالحياة، التي لا يجوز لفرد أن يسلبها والتي لا يمكن أن يُضحي بها إلا بموافقة وبمشاركة جميع أفراد العشيرة ، هذه الحياة تقف على قدم المساواة مع حيوات أبناء القبيلة أنفسهم . والقاعدة ، التي تفرض أن يأكل كل ضيف على المادبة القربسانية من لحسم الحيوان الضحية ، لما نفس للغزى الذي يكمن في الأمر القبل بأن يتفذ الحكم عل عضو مذنب من قبيل كاميل القبيلية. بكليات أخبري: كان حيوان التضبحية يُعاميل مشيل ابن القبيلة ، كان الجهاعة المضحية وإلمها وحيوان التضحية من دم واحمد ، من العشيرة ذاتها .

عائل روبرتسون سميث، استناداً إلى بيئات وافرة ، بين حيوان التضحية وحيوان الطوطم القديم . في أواخر العصر القديم وجد نوعان من الأضحيات ، أضحيات من الحيوانات الأليمة التي كانت تؤكل في الأحوال العادية أيضاً ، وأضحيات غيرعادية من حيوانات عظورة باعتبارها نجسة . بتقصي الأمر عن كثب تبين أن هذه الحيوانات النجسة كانت حيوانات مقدسة أيضاً ، وأنها كانت تقدم قرباناً للألهة التي كانت هذه الحيوانات مقدسة بالنسبة لها ، وأن هذه الحيوانات بالأصل متأثلة مع الالحة نفسها ، وأن المؤمنين كانوا يؤكدون بطريقة ما عند التضحية عل قربى اللم التي تربطهم مع الحيوان والاله . لكن في أزمنة سابقة لذلك يلتغي الفرق بين الاضحيات العادية ووالصوفية وفالحيوانات كلها كانت في الأصل مقدسة ، لحمها عظور ولا يجوز تناوله إلا

في مناسبات احتفالية عشاركة كامل القبيلة . وكان نحر الحبوان يتساوى مع إراقة دم القبيلة ويجب أن يجرى في ظل نفس المحاذير والضيانات لاتفاء التبكيت .

يبدو أن تنجين الحيوانات الأليفة وترقي تربية الحيوان قد وضعا في كل مكان نهاية للطوطمية التقية وللتشرطة في الزمن القديم ٢٠٠٠ . بيد أن ما بقي في الدين والكهنوتي، حالياً من قدسية للحيوانات الداجنة ، واضح وضوحاً كافياً لادراك الطابع الطوطمي الأولى لها . فحتى في الازمنة الكلاسيكية المتاخرة كانت الشعائر في أماكن غتلفة تفرض على المضحي أن يلوذ بالفرار بعد إقام التضحية ، كها لو أنه بتملص من الانتقام . وفي بلاد الاغريق كانت تسود عموماً في القديم فكرة أن قتل الثور جرية . وفي العيد الأثيني للبوفونات كانت تقام بعد التضحية عكمة شكلية ، يخضع فيها جميع المشاركين للاستجواب . ثم يقر الرأي اخيراً على أن تتحمل السكين ذنب جريمة القتل ، فتلقى في البحر .

رغم التهيب الذي يحمي حياة الحيوان المقدس باعتباره ابن القبيلة ، يصير من الفعروري أن يقتل هذا الحيوان من وقت لآخر في جم احتفالي وأن يوزع لحمه ودمه على أفراد المشيرة . إن دواعي هذا الفعل تميط اللثام عن أعمق المعاني لطبيعة التضحية . لقد رأينا ، أن كل طعام مشترك في الأزمنة المتأخرة ، أي المشاركة في نفس المادة التي تدخل الجسم ، يحقق رباطاً مقدساً بين المتالحين ؛ أما في أقدم الأزمنة فيبدو أن هذا المعنى لا تناله إلا المشاركة في مادة الأضحية المقدسة . ويتبعر ر السر المقدس لموت الفسحية ، بأنه بهذه الطريقة فقط يمكن أن يتحقق الرباط المقدس الذي يوحد المشاركين فيا بينهم ومع ربيم وم ومع ربيم ومع ربيم ومع ربيم ومع ربيم ومع ربيم ومع ربيم وم

هذا الرباطما هو إلا حياة حيوان التضحية التي تسكن في لحمه ودمه والتي من

<sup>(</sup>٦٦) ويستثنج أن التدجين الذي تقود إليه الطوطمية بشكل ثابت (عندما توجد أية حيرانسات قابلية للتدجين) محتوم على الطوطمية،

Jevom , An Imroduction to the History of Religion 1911. (ifth edition, P. 120) . (الاستشهاد بالانكليزية ملاحظة من المرجم)

<sup>(</sup>٦٧) الصدر تلفكور ، ص١١٣ .

خلال الوحية القربانية تُمنح لجميع المشاركين . وعلى أساس هذا التصور تقنوم جميع أحلاف الدم التي التزم بها البشر تجاه بعضهم حتى في أزمنة متأخرة . وهندا الفهم الواقعي تماماً لمشترك الدم كمثيل للهادة إياها تتيح فهم الضرورة لتجديد هذه المادة من وقت لاخر عبر العملية الفيريائية للوحبة القربانية .

لنقطع هنا سردنا لمجرى أفكار روبرتسون سميث كي تلخص فحواها باقتضاب شديد : عندما ظهرت فكرة الملكية الحاصة فهمت التضحية على أنها عطاء إلى الألحة، على أنها مغل من ملكية الانسان إلى ملكية الإله. بيد أن هذا التأويل جعل من جميع خصائص شعيرة التضحية مغلقة على الفهم . ففي أقدم الأزمنة كان حيوان التضحية نفسه مقدساً ، وحياته مصانة ؛ ولم تكن حياته أثو تحذ إلا بمشاركة ومسؤ ولية كامل الغيلة و بحضور الاله ، من أجل الحصول على المادة المقدسة التي بتناولها يضمن أبناء العشيرة تماثلهم المادي فيا بينهم ومع الإله . كانت التضحية سراً مقدساً ، وكان حيوان التضحية نفسه عضوا من القبيلة . لقد كان في الواقع هو حيوان الطوطم المقديم ، الاله البدائي ذاته الذي بقتله والتهامه يجدد أبناء العشيرة ويضمنون مشاكلتهم للاله .

من هذا التحليل لطبيعة التفسحية استشج روبرتسون سعيث ، أن القشل والالتهام الدوري للطوطم كان في أزمنة ما قبل هيادة الألفة المؤنسنة جزءاً هاماً من الدين الطوطمي . وهدو يرى أن طقس هذه الوليمة الطوطمية قد حفظلنا عبر وصف للتضحية في أزمنة سأخرة . فالقديس نيلوس تحدث عن عادة التفسحية لمدى بدو صحراء سيناء حوالي نهاية القرن الرابع بعد ميلاد المسيع : وُضعت الضحية ، وهي جل ، مقيدة على مذبح حجري عار ؛ وجعل زعيم القبيلة المشاركين يلودون ثلاث مرات حول المذبح وهم يغنون ؛ ثم أوقع في الحيوان الجرح الأولى وشرب بنهم اللم المنبق ؛ على أثر ذلك انقضت الجهاعة بأكملها على الضحية ، واقتطعت بالسيوف قطعاً من اللحم المرتمش والتهمته نيثاً وبعجالة وصلت إلى درجة أنه في الفاصل الزمني القصير ما بين ظهور نجمة الصبح ، التي كانت التضحية من أجلها ، وتخوت ضوئها أمام أشعة الشمس ، كان كل شيء من حيوان التضحية ، جسمه وعظمه وجلله ولحصه وأحشاق ، قد التهم . هذا العلقس البربري ، الذي ينم تحاماً عن العصر القديم ،

لم يكن \_ حسب جميع الدلائل \_ تقليداً معرداً ، مل الشكل الأصلي العنام للتضبحية الطوطمية الذي لحقت به فها بعد محتلف التلطيمات .

لقد أحجم كثير من الكتاب عن إعطاء أهمية لمهوم الوليمة العلوطمية ، لأنه لم يكن بالأمكان اثباتها من خلال الرصد المبشر في المرحلة الطوطمية . وقد أشار و ويرتسون سميث نفسه إلى الأمثلة التي يتأكد فيها المعنى القدسي للنضحية ، مثلاً في تصحية البشر لدى الأزتكيين (ذ) ، كها أشار إلى أمثلة أخسرى تذكر بشروط الوليمة الطوطمية مثل تصحية اللبية من قبل قبيلة الدبية لدى الأواتاواك في أميركا وأعياد الدبية لدى الاينو في البابان . وقد تحدث فريز ر بالتفصيل عن هذه الحالات وأمثالها في آخر جزئين أصدرهها من مؤلفه الفسخم ١٠٠٠ . وثمة قبيلة هنديانية في كاليفورنيا تقدس طيراً جارحاً كبيراً (الصغر الحوام) ، تقتله في طقس احتمالي مرة في السنة ، تحد عليه وتحفظ جلده مع الريش . وهذا ما يفعله أيضاً هنود الزوني في نيومكسيكو مع سلحماتهم المقدمة .

في طقوس الانتيشيوما لدى قبائل وسط استراليا رُمسد ملمح ينفق قاماً مع قرضيات رويرتمون سميث . فكل قبيلة من هذه القبائل ، التي تمارس السحر للاكتار من طوطمها رغم أنه عظور عليها بالذات تناوله ، ملزمة بان تتناول أثناء الطقس شيئاً من طوطمها ، قبل أن يُسمح به للقبائل الأخرى . واطرف مثال على هذا التناول القنمي للطوطم المحظور أصلاً نجده ، تبعاً لغريز ر ، لدى البيني في غرب افريقيا ، حيث يقترن هذا التناول القلمي مع طقس التشييع المناول .

أما نحن فنزيد متابعة روبرتسون سميث في فرضية ، بأن الفتـل القـدسي

(68) The Golden Bough, Part V, Spirits of the Corn and of the Wild, 1912.

في الفقرتين :

Enting the God and Killing the Divine Animal!

(٦٩) قريزد ، العلوطمية والتزاوج الفارجي ، الجزء الثاني ، من • ٥٩ ٪

<sup>(</sup>ذ) شعب عندياتي في أمر يكة الوسطى .

-0 -

لتنخيل الآن مشهد وليمة طوطمية ولنضف عليها بعضاً من الملامع المحتلة التي نم نتمكن بعد من إعلاتها أي اعتبار : عشيرة تقتل حيوانها الطوطمي و مناسبات الحتمالية بطريقة فظيعة وتلتهم الدم والنحم والعظام؛ إذ ذاك يتنكر أبناء العشيرة بلبلس مشابه للطوطم ، ويحاكونه بالأصوات والحركات ، كها لو أنهم يؤكدون على تماثلهم معه ، وكل وأحد منهم يعي ، بأنه يقوم بتصرف عظور على كل فرد مفرد ، تصرف لا يمكن تبريره الا بمشاركة الجميع ، كها لا يجوز لاحد أن يستثني تفسه من القتل والوليمة . بعد هذه الفعلة يجري البكاء على الحيوان المقتول ورثاؤه . ورثاء الميت أمر عتوم تفرضه الخشية من الانتقام الماثل ، والعاية الرئيسية منه مؤ داها ، كها لاحيظ روبرتسون سميث في مناسبة مشامة ، التملص من المسؤ ولية الذائية عن القتل (١٠٠٠) .

غير أنه معد هذا الحداد تشع فرحة العيد الصاخبة وتحرر جميع الدوافع والسياح بحميع الارصاءات. إن إدراك كنه هذا العيد لن يصحب علينا البئة . فالعيد هو انحراف مسموح به ، بل مأمور به ، هو خرق احتفالي لمحظور . ولا يقوم البشر جلم التجاوزات ، لانهم فرحين مرحين امتثالاً لامر من الأوامر ، بل إن الانحراف كامن في طبيعة العيد ؛ والمزاج الاحتمالي تصنعه إباحة المحظورات .

إذن ، ما معنى ذلك المدخل إلى فرحة العيد ، أي الحداد على موت حيوان الطوطم ؟ إذا كان المرء مسروراً بقتل الطوطم ، المحسرم أصلاً ، فلهاذا يحزن عليه

 <sup>(</sup>٧٠) إن الاحتراصات التي أبشاها عنلف الكتاب (ماريفلر ، هويرت ، مادس وعيرهم) على تظرية انتصحية عله ليست جهولة من قبلي . لكنها لم تقفل من تأثير اداء دويرتسون سميث ، من حيث اسوهر

<sup>(71)</sup> Religion of the Semites, 2nd edition 1907, P. 412

ايضاً ؟ لقد رأينا أن أفراد العشيرة يتقدسون بتناول الطوطم ، ويتقوون تماثلهم معه وفيا بينهم . وإن تمثلهم للحياة المقدسة التي تحملها مادة الطوطسم فد يعسر المزاج الاحتفالي وكل ما نتأتى عنه .

لقد اسر لنا التحليل النفسي أن حيوان الطوطم هو بالواقع بديل الآب . وهذا ما يؤيده التناقض الكامن في أن قتل الطوطم محظور أصلاً وأن هذا الفتل يعير عيداً ، في أن المرء يقتل الحيوان ومع ذلك يجد عليه . إن الموقف العاطفي الازدواسي ، السذي تتسم به عقدة أوديب المتواجدة الى اليوم لدى أطفالنا والتي كثيراً ما تسمر إلى حياة الراشدين ، يمتد ليشمل أيضاً بديل الأب في حيوان الطوطم .

لوجع المرء ترجمة التحليل النفسي للطوطم مع واقعة الوليمة الطوطمية والفرضية الدار ويثية حول الحالة الأولية لمجتمع البشري ، فستتأتى عن ذلك وحده إمكانية لفهم أعمق ، ستلوح منه فرضية قد تبدو خيالية ، لكنها مفيدة لتحقيق وحدة سير متوقعة بين مجموعات من الظواهر ما تزال منعزلة عن بعضها .

بالطبع ، لامكان في الثلة الدار وينية الأولية لبدايات الطوطمية . ثمة أب جبار عبور بجتكر لنفسه جميع النساء ويشرد الأبناء اليافعين . هذا كل شيء وهذا الوضع الأولي للمجتمع لم يكن في أي مكان من العالم موضع رصد . من النظيات الأكثر بدائية التي نجدها ، والتي ماترال إلى اليوم سائلة لدى بعض القبائل ، هي الروابط الرجالية التي تتكون من أعضاء متساوين وتخضع لقيود النظام الطوطمي ، إلى جانب التوارث الأمومي . فهل يمكن أن يكون الواحد من هذين التنظيم ين قد نشج عن الآخر ، وبأية طريقة ؟

إن الاستناد إلى حفل الوليمة الطوطمية يتيح لنا أن نجيب على هذا السؤال: ذات يوم (١٣٠٠ اتحد الأخوة المشردون، فتلوا والتهموا الأب، وقفسوا بذلك على الثلة الأبوية. لقد تجرأوا وهم متحدون ونجحوا في تحقيق ما كان سيبقى مستحيلاً على الفرد منهم، (ربما أعطاهم تقدم حضاري ما، استخدام سلاح جديد شعوراً بالتفوق). أما

<sup>(</sup>٧٢) بتعميومس هذا المرض أرجو ـ دفعاً لسوء الفهم ـ تقبل للقولات الختابية في اللاحظية التبالية كتصحيح لذلك .

كونهم قد التهموا القتيل ، فهذا أمر بديهي بالنسبة للمتوحشين الكانيبائيين . بالتأكيد كان الأب الأول الجبارامثولة عسودة ومرهوبة لكل واحد من زمرة الأخوة . وهم الان يحققون النائل معه من خلال فعلة الالتهام هذه ، ويتملك كل واحد منهم قطعة من قوته . ولعل الوليمة الطوطمية ، وهي ربحا أول عيد للبشرية ، هي استعادة وذكرى لحذه الفعلة الاجرامية الجديرة بالتذكر ، التي بدأت معهما أشياء كثيرة : التنظيات الاجهاعية والقبود الاخلاقية والدين (٢٠٠) .

(٧٣) تبعا لأتكينسون أيضاً تتأتي المغرضية. التي تبدو مهولة غرضية التغلب حل الأب الطساخية وتخطه بائماد الابناء للطرودين . كتبعة مبلئرة من ظروف الثلة الأولية المدادوينية : وحصية من الأعوة الشباب يعيشون مع بمضهم في مزوبية متشلعة ، أو في الحالات القصوى في علاقة تعلقية مع أسبرة مفردة . ثلة ما تزال ضعيفة في وحيها لما هي حليه ، لكنها ، متشعا تكتسب قوة مع الزمن · ستتتزع سماً بهجهات معلاسفة متجددة مرة تلو للرة ، كلاً من الزوجة والحياة من الطافية الأبوي، ( Primal Law. pag. 220- 221) كما يستند أتكينسون. الذي قنى حياته في نوكالدويشا وحظي بقرصة غير حامية للراسة السكان الأصلين ، إلى أن أحوال الثلة الأولية ، الأحوال للقنرضة من قبل دار وين ، يمكن رصدها بسهولة لدى تطعان البقر والحيل الوحشية وأنها تقود عادة إلى تثلُّ الحيوان الأب . ثم يرجع أنه بعد الفضاء على الأب تتهار الثلة من خلال الصراح للرير بين الأيناء المنتصرين . على هذا المتوال لن يصل المجتمع أبداً إلى تنظيم جديد : وعلاقة تعسقية متكررة دوماً للطاخية الأيوي الأوحد من قبل الأبناء الذين قتلوا أبلعم وسرحان ما اشتبكوا ثانية في تزاع أعوي بميت، (ص ٢٦٨) . وأتكينسون ، قلني لم تكن له عبر: بايمامات التعليل النفسي والذي لم يكن على معرفة بدراسات روبرتسون سميت . يجد انتقالاً أقبل حنضاً من الثلبة الأولية إلى للرحلية الاجهامية التالية . حيث يعيش مما العديد من الرجال في مشترك مسالم . ويزهم أن حب الأم يملق في البدء يقاء صغار الأيناء ضمن المثلة ومن بعدهم أيضاً الأبناء الأعرين . إذ ذلك يتر هؤلاء بِالأَحقية الْبَاسِية لِلْأَبِ عَلَى طَرِيقة الصَّفَفَ ، الذي مارسوه سَلِقاً ، كَمَاهُ الأَمْ والأَعوات . هذا سول تظرية التكيتسون الجنبرة بالاحتام . تطابقها مع التظرية تلمروضة عشا في جائبها الأسلمي ، واتعراقها حتها ، وعواتعراف يستتبع التخلي عن الترابط مع أشياء كليرة أخرى · إنّ اللاوضوح في البيانات والاحتصار الزمني والحشر للضموني لحا في حليش أعلاء هي اقتصار تعلله طبيعة فلوضوع . ومن العبث أن نسعى في هذا للجال إلى الدلا ، كما أنه ليس باطلاً أن تطالب بالمولوقات . (الاستشهادات ضمن هذه الحاشية بالانكليزية ـ ملاحظة من للترجم) .

بغض النظر عن المقدمات ، لا يحتاج المرء ، لكي يجد هدو التبسات جديرة بالتصديق ، إلا أن يعترض أن زمرة الأخوة المتجمهرة تسودها نفس المثاعر المتناقصة نجاء الأب، وهذه المشاعر نستطيع أن نثبتها -كمضمون لازدواجية عقدة الإب -لدى كل طفل وعصابي لدينا . لقد كأنوا يكرهون الأب الذي وقف حجر عثرة جبارة أمام حاجتهم السلطوية ومتطلباتهم الجنسية ، لكنهم كانوا بجبونه أيضاً ويعجبون به . وبعد أن قضوا عليه وأرضوا كراهيتهم وحققوا رغبتهم بالتاثل معه ، كان لا عد أن تظهر عواطف المودة المقموعة ١٠٠١ . وقد حدث هذا بصورة الندم ، نشأ شعور بذنب يتطابق هنا مع الندم المحسوس به من قبل الجميع بصورة مشتركة . هكذا أصبح القنبل أقوى مما كان الحمي ، كل هذا كما نواه إلى اليوم في مصائر البشر . وما حظره الاب سابضاً بوجوده ، يحظره الان الأبناء يحلى أنفسهم في الحالمة النفسية المعروفية حبداً من قبيل التحليل التفسى ، في : والطاعة المستدركة، إنهم يتراحعون عن فعلتهم بأد لا يسمحوا بقتل بديل الأب ، وهو الطوطم ، وأن يتخلموا عن جنى ثهار القشل . بأن يجرسوا أنفسهم من النساء اللواتي أصبحن بدون بعل . بذلك أوجدوا من شعبور الابين بالذنب التابوين الأساسيين للطوطمية الللين يتطابقان بالتنالي حتماً مع الرغبتين المكبوتتين لعقدة أوديب . ومن ينتهك هذين التابوين ، فإنه يتحمل إثم الجريمتين اللتين شغلتا بال المجتمعات البداثية (٢٠٠٠).

إن تابوي الطوطمية ، اللذين بدأت بها أخلاقية البشر ، ليسا متساويي القيمة نفسانياً . واحد منها فقط ، وهو حماية الحيوان الطوطم ، يقوم تماماً على دواع عاطفية . لقد قضى على الأب ، وما من إمكانية في الواقع لتدارك ما حدث .

<sup>(</sup>٧٤) ومما ألماء الموقف المعطفي الجديد أن هذه القعلة لم تجلب الأي من القاهلين الارصاء التام . كانت بشكل ما دون جدوى . فلم يستطع أي من الأبناء أن يحلق رضته الأصطبة في أن يأخذ مكان الأب . لكن الاحفاق ، كما نعلم ، أصلح فلاستجابة الأخلاقية من الارضاء .

<sup>(</sup>٧٥) وجريمة القتل وسماح القربي ، أو الأقمال ذات الطبيعة للشابية والمتعارضة مع قون الدم للقدس هي الجرائم الوحيلة في المجتمع البدائي التي يُعاكم عليها المشترك القيلي . ، دين الساميين ، ص ١٩٩ ، (الاستشهاد بالانكليزية . ملاحظة من المترجم) .

اما التابو الأخر ، وهو حظر سفاح القربى ، فله تعليل عملي قوي أيضاً . إن الحاجة الجنسية لا توحد الرجال ، بل تقسمهم . ولما اتحد الرجال لقهر الأب ، كان كل واحد منهم غريم الآخر عند النساء . أراد كل واحد منهم أن يمتلكهن جميعاً لنفسه ، مثل الأب ، وفي صراع الجميع ضد الجميع كان المجتمع الجديد سيتقوض . فلم يعد هناك متفوق قادر عنى أن يؤدي دور الاب بنجاح . بذلك لم يبق أمام الابناء ، فيا لو أرادوا أن يعيشوا معاً ، سوى در بها بعد أن تغلبوا على مصادمات خطيرة د أن يوسوا حظر سفاح القربى ، فتخلوا جميعاً في نفس الوقت عن النساء اللواتي اشتهوهن واللواتي من أحلهن في المقام الأول تخلصوا من الأب . على هذا النحو أنقلوا التنظيم الذي جعلهم أقوياء والذي من المكن أنه قام عنى مشاعر وعارسات لواطية يجوز أنها حصلت لهم في فترة التشرد . وربحا كانت هذه أيضاً هي الحالة التي زرعت بذرة مؤسسات حق الأم فترة التشرد . وربحا كانت هذه أيضاً هي الحالة التي زرعت بذرة مؤسسات حق الأم التن كشيف عنها باخوفن ، إلى أن حل علها التنظيم البطريركي للأسرة .

أما التابو الآخر للطوطمية ، وهو الذي يصون حياة الطوطم ، فإليه يستند حق الطوطمية في الادعاء أنها أول محاولة في الدين . . إذا كان قد تراءى لإحساس الأبناء أن الحيوان هو البديل الطبيعي والأقرب للأب ، فان المعاملة التي أبدوها بصورة قسرية تجاه هذا الحيوان كانت أكثر من مجرد تعبير عن الحاجة لاظهار ندمهم . لقد أمكن ببليل الأب القيام بمحاولة لتسكين لهيب الشعور بالذنب ، لعقد نوع من المصالحة مع الأب . كان النظام الطوطمي شبيها باتفاق مبرم مع الأب ، تعهد فيه الأخير بكل ما يتوقعه الحيال الطفولي من الأب ، حماية وعناية ومراعاة ، وبالمقابل الترم الأبناء بتمجيد حياته ، هذا يعني عدم تكرار الفعلة التي أودت بحياة الأب الفعلي . كذلك وجدت في الطوطم، لما وقعنا مطلقاً في غواية قتله و . بذلك ساعدت الطوطمية على تبرير الظروف ونسيان الحدث الدي في غواية قتله و . بذلك ساعدت الطوطمية على تبرير الظروف ونسيان الحدث الدي تدين له بنشولها .

من هنا برزت معالم بقيت منذ ذلك الوقت عددة لطابع الدين . لقد انبش الدين الطوطمي من شعور الأبناء باللنب ، كمحاولة لتهدئة هذا الشعور ولراضاة الأب من

خلال الطاعة المستدركة. وجميع الأديان فيا بعد تتبدى على أنها محاولات حل لنفس المعضلة ، محاولات متغيرة حسب الوضع الحضاري الذي تجري فيه وحسب الطرق التي تسير عليها هذه المحاولات ، إنما تبقى جميعها ردود فعل بأهداف عائلة على نفس الواقعة الكبيرة التي بدأت بها الحضارة والتي منذ ذلك الوقست لم تدع البشرية تجد الراحة .

وثمة سمة أخرى كانت قد ظهرت وقتذاك في الطوطمية وحفظها الدين مامئة . لقد كان توتر الازدواجية أكبر من أن يفرغه مهرجان ما ، أو أن الظروف النفسانية لم تكن على الاطلاق مواتية لحسم التناقض العاطفي . على كل حال يلاحظ للره ، أن الازدواجية المصاحبة لعقدة الأب تستمر في الطوطمية وفي الاديان أيصاً . فدين العلوطم لا يحتوي فقط تعبيرات عن الندم ومحاولات للمراضاة ، بل يخدم أيضاً ذكرى الانتصار على الاب . والارتياح نذلك سمح بقيام العيد التذكاري للوليمة الطوطمية ، حيث تسقط جميم قيود الطاعة المستدركة ، كها أوجب استعادة حريمة قتل الأب دائهاً من جديد بفسورة تفسحية حيوان العلوطسم ، وذلك كلها تهدد بالفسياع المكسب المتحقق من الجريمة ، وهو اكتساب خصائص الأب ، تبعاً لمؤثرات الحياة المتغيرة . وسوف لن عقوي الابس ، في حالات كثيرة باعرب اللبوسسات عفاجاً لو وجدنها نصيباً من عقوق الابس ، في حالات كثيرة باعرب اللبوسسات والتحويرات ، ينبق ثانية في التكوينات المدينية اللاحقة .

إذا كناحتى الأن نتابع في الدين والتعاليم الإخلاقية الله مازالا في الطوطمية غير منايزين بوضوح ـ تبعات التدفق العاطفي المنقلب إلى ندم ، تجاه الأب ، فاننا مع ذلك لا نريد أن نغفل عن أن النزعات ، الني ساقست إلى قسل الأب ، ما تنزال الغالبة . وتحتفظ مشاعر الاخوة الاجتاعية ، التي يقوم عليها الانقسلاب الكبير ، من الأن فصاعداً ولازمان طويلة بالتأثير العميق على تطور المجتمع . تجد هذه المشاعر تعبيرها في تقديس الدم المشترك ، وفي الشاكيد على تضامن جميع الحيوات ضمس العشيرة . والأخوة ، في صون حياة بعضهم على هذا النحو ، يعبر ون عن أنه لا يجوز أن يعامل أحد منهم من قبل الآخرين كها عومل الأب من قبلهم وبمشاركتهم جميعاً . أن يعامل أحد منهم من قبل الآب . بذلك ينضاف إلى الحظر المعلل ديناً ، وهو قتل

الطوطم ، الحظر المعلل اجتاعياً وهو قتل الآخ . بعد هذا يحتاج الأمر إلى زمن طويل كي يشمل التقييد جميع أبناء العشيرة ، وتبتحد الشكل البسيط . لا تقتل ا . في البدء حلت عل ثلة الأب عشيرة الأخوة التي توثقت برباط الدم . والآن يقوم المجتمع على المشاركة بائم الجرعة المقترفة من الجميع ، ويقوم الدين على الشعور بالذب والندم عليه ، وتقوم الابن على الشعور بالذب والندم عليه ، وتقوم الأخلاقية جزئياً على ضرورات هذا المجتمع ، وجزئياً على الكمارات التي يستدعيها الشعور بالذنب .

إذن فعل النقيض من المفاهيم المستجدة وبالاستناد الى المفاهيم القديمة لفنظام المطوطمي يدعونا التحليل النفسي إلى تبني ترابط جراني وأصل مترامن للطوطمية والتزاوج الحارجي .

- 1 ...

أجد تفيي خاضعاً لتأثير عدد كبير من الدوافع القوية التي تجعلني أحجم عن عاولة سرد التطور اللاحق للأديان منذ بدايتها في الطوطمية إلى وضعها الحالي . أو أن أنتبع خيطين النين فقط ، أراهها في هذا النسيج شديدي الوصوح : الباعث لتضحية الطوطم ، وعلاقة الابن بالأب المالي .

لقد علمنا روبرنسون سميت أن الوليمة الطوطمية القديمة تشكر في الشكل الأصلي للتضحية . إن مغزى السلوك في كليهما واحد : التقدس من خلال المشاركة بالوجية المشتركة ، كما أن الشعور بالذب (ض) بلق هنا ، وهو شعور لا يمكن تهدلته إلا عن طريق تضامن جميع المشاركين . الجديد الذي ينضاف الى ذلك هو إله القبيلة الذي في حضرته المنخيلة تجري التضحية والذي يشارك في الوليمة مثل أي عصوفي القبيلة والذي يعائل المره معه من خلال تناول الأضحية . فكيف وصل الإله إلى هذه المفالة المغرية عنه أصلاً ؟

٧٦ع لينظر مؤلف بوئغ الذي تسويه جزئياً وجهات تنظر ختلفة : تبدلات ورمنوز الليبينو ، الكشاب السنوي للأينعاث التنطيل ـ نفسية ، للجلد الرابع ١٩١٧ ض) يقصد الشمور بالذنب الذي رأيته في الوليمة بلق منا في التضمية .

يمكن أن يكون الجمواب ، في تلك الأثناء نقت لا يُعرف من أين . فكرة الإله ، فخضعت لها كامل الحياة الدينية . وكأي شيء يريد الحفاظ على بقائه ، توجب على الوليمة الطوطمية أيضاً أن تكسب الانضام الى النظام الجديد . والدراسة التحليل .. نفسية للفرد الانساني تبين بذاتها وبتأكيد جازم ، أن كل فرد يتصور الإله على شاكلة أبيه ، بحيث أن علاقته الشخصية بالاله تتبع علاقته بأبيه الجسدي ، تتقلب وتبدل معها، كها تبين أن الاله مالاسلس ليس سوى أب مُعلّ . لذلك يتصع التحليل النفسي ، هنا أيضاً كها في حالة الطوطمية ، بتصديق المؤ منين الدي يسمون الاله أبا ، كها كانوا يسمون العلوطم جُداً . وإذا كان التحليل النفسي يستحق أي اعتبار ، فانه ـ كها كانوا يسمون العلوطم جُداً . وإذا كان التحليل النفسي ان دون الانتقاص من الاصول والمعاني الاخرى للاله التي لا يمكن للتحليل النفسي أن يلقى عليها ضوءاً .. يجب أن يكون لعنصر الأب في فكرة الاله رجحان كبير . بيد أن يلكون عندثذ ممثلاً مرتين في حالة القربان البدائي ، مرة كالمه ومرة كأصحية طوطمية ، ومع كل المقتاعة بقلة التنسوع في الخلسول التحليل .. نفسية علينما أن ننساءل ، ما إذا كان هذا عكناً وأي معنى له .

نحن نعلم أن ثمة صلات متشعبة ما بين الاله والحيوان المقدس (الطوطم ، حيوان التضحية) : (١) ـ لكل إله في العادة حيوان مقدس ، وليس نادراً أن يكون له عدة حيوانات مقدسة ؛ (٢) ـ في بعض التفسحيات المقدسة بشكل خاص ، في التضحيات والعموقية، يُقدم لملاله كأضحية الحيوان المقدس بالنسبة له تحديداً ١٧١٠ ؛ التضحيات والعموقية، يُقدم لملاله كأضحية الحيوان المقدس بالنسبة له تحديداً ١٢١٠ ؛ (٣) ـ كثيراً ما يُحل الإله في هيئة حيوان ، أو .. من زاوية نظر أحرى ـ بقيت الحيوانات تنال إجلالاً إلهياً لفترة طويلة بعد عصر الطوطمية ؛ (٤) ـ كثيراً ما يتحول الإله في الأساطير إلى حيوان ، وأحياناً كثيرة يتحول إلى الحيوان المقدس بالنسبة له . لذلك من الطبعي الافتراض أن الاله نفسه هو الحيوان الطوطم ، أنه تطور في مرحلة متأخرة من الشعور الديني من حيوان الطوطم. ويعفينا من كل نقاش إضافي اعتبار أن العلوطم نفسه ليس إلا بديل الأب . فلعل الطوطم هو الشكل الأول لبديل الأب ، والاله هو المنكل الأول لبديل الأب ، والاله هو

۷۷) روپرتسون سمیٹ : دین السامین ۔

الشكل المتاخر الذي استعاد فيه الأب من جديد هيئة البشرية . ومثل هذا الحائق الجديد من جفر كل تكوين ديني ، من الحنين إلى الأب ، كان عكناً ، إذا حدث في مجرى الأزمنة تغيير أسامي في العلاقة مع الأب . وربما أيضاً مع الحيوان .

يمكن للمره أن يستشف بسهولة مثل هذه التغييرات ، حتى لو أراد أن يغض النظر عن بداية الغربة النفسية تجاه الحيوان وعن انحلال الطوطمية بالتدجين ٢٧٠٠ . لقد كمن في الحالة ، التي نجمت عن التخلص من الأب ، عنصر كان لابد أن يخلق في سباق الزمن تصميداً غير اعتيادي للمنين إلى الأب . كان كل من الأخوة الذين اجتمعوا على قتل الأب مفعهاً بالرغبة لأن يكون مثيلاً للأب ، وقد صبروا جميعاً عن هذه الرغبة بالتهام أجزاء من بنيل الأب في الوليمة الطوطمية . لكن هذه الرغبة لم يكن لها أن تتحقق بسبب الضغط الذي مارسته عصبة عشيرة الأخوة على كل مشارك . فها عاد ممكناً ولا جائزاً لاحد منهم أن يتوصل إلى هيمنة الأب ، مع أنهم كانوا يسعون إليها جيماً . بذلك أمكن في عبرى الأزمان الطويلة أن تضعف المرارة التي دفعت إلى قتل الأب ، وأن ينمو الحنين إليه ، كما أمكن أن ينشأ مثل أعلى مضمونه السلطان المطلق للاب الأول ، المحارَب فيا مضي ، والاستعداد للخضوع له . ثم بنتيجة تغييرات حضارية عنيفة ، ما عاد من الممكن الحفاظ على المساواة الديموقراطية الأصلية بين جميع أقراد القبيلة ؛ لهذا تبدى نزوع لاحياء المثل الأعلى للأب عن طريق خلق الألهة ، أستناداً إلى إجلال بعض الأفراد الذين تفوقوا على غيرهم ﴿أَمَا أَنْ يَصِيرَالانْسَانَ إِلْمَا وَأَنْ يُمُوتَ الْإِلَّهُ ﴾ الأمر الذي يبدر لنا اليوم تعجيزاً مغيظا ، فهذا ما لم يكن يعسدم ملكة التخيل في العصر الكلاسيكي القديم ٢٠٠٠ . على أن رفع الأب للقتول سابقاً إلى مصف إله ، إليه تنسب

٧٨) انظر أملاه ، ص ١٦٦ من هذا الكتاب .

٧٩) وبالنسبة لنا ، نحن المعاصرين الذين تحقق لذينا الفصل بين ما هو إنساني وما هو إلى أي هلوية وحرة ، يكن أن تبدو لنا علائة كهذه غير تقية ، لكنها كانت على غير ذلك عند القدماء . فبالنسبة لفكيرهم كان الأخلة والبشر مياللين بسبب أن أسراً عديدة قد المعترب عن الآخلة والبشر مياللين بسبب أن أسراً عديدة قد المعترب عن الآخلة والبشر مياللين إسبان كان من نفحت صفة قديس لشخص ما أي نظر الكافرائكي للماصره .
Frazer: Goldon Bough, I, The Magic Art and the Evolution of Kings II, p. 177.

الآن القبيلة ، كان محاولة أكثر جدية للتفكير عن الذنب من الميثاق المعقود في حينه مع الطوطم .

ليس بمقدوري أن أبين موقع الألحة الأمهات في هذا التطور ، وهي ربحا سبقت على وجه العموم الألحة الأباء . لكن ، يبدو من المؤكد ، أن التحول في العلاقة مع الأب لم ينتصر على المجال الديني ، بل تعداه بطبيعة الحال إلى الجانب الأخر من الحياة البشرية ، إلى الجانب الذي تأثر بالقضاء على الأب وهو التنظيم الاجتاعي . فصع ظهور الآلمة الآباء انقلب المجتمع تدريبياً من مجتمع بلا أب الى مجتمع منظم تسظها بطريركياً . وظهرت الأسرة كاهلاة انتاج للثلة الأولية البائدة، إذ أعطمت الآباء ثانية تسها كبيراً من حقوقهم السابقة . ثمة الآن أباء من جديد ، إنما لم يجبر التخل عن المنجزات الاجتاعية لعشيرة الأخوة ، كها ان الفاصل الفعلي بين آباء الأسر الجديدة والأب للستبد الأولي للثلة كان كبيراً بصورة كافية لفيان استمرار الحلجة الدينية ، للحفاظ على الحنين للتعطش إلى الأب .

إذن ، فالأب متفنعن فعلاً مرتين في مشهد التضحية أمام إله القبيلة ، كاله وكأفسحية طوطمية . لكن ، لذى محاولة فهم هذه الحالة ، علينا أن نحدثر من التأويلات التي تنظر إليها بصورة مسطحة ، معتبرة أنها صور مجازية ، مناسية إذ ذاك التعاقب التاريخي . فالوجود الاثنيني للأب يتطابق مع المعنيين المتاوبيين زمنياً للمشهد . هنا اكتسب الموقف الازدواجي تجاه الآب تعبيره التجسيمي ، وكذا الامر مع انتصار العواطف الودية للابن على عواطفه العدائية . فمشهد التغلب على الأب ، مشهد أعظم إذلال له ، صار هنا مادة لعرض أعظم انتصار له . بذلك فان المدنى الذي اكتسبته التضمية هموماً يكمن في أن ترضية الآب عن المهانة التي لحنت به ، تتم بنفس السلوك الذي يغي فكرى الفعلة النكراء .

تبع ذلك بعدلاً أن فقد الحيوان قنسيته واقدات التفسيدة صلنها باحتفال العلوطي صارت التفسية عرد قربان للاله ، تبرعاً ذاتياً لوجه الله . أصبح الآن نفس الاله سامياً عن الانسان لدرجة أن الانسان لا يستطيع الاتصال به إلا بواسطة الكهان .

في نفس الوقت عرف التنظيم الاجهامي ملوكاً كالآخة، نقلوا النظام البطريركي إلى المعلولة . علينا أن نقول ، إن ثأر الأب المخلوع والمنعسب ثانية كان قاسياً ، لقد وصلت سلطة الهيمنة إلى فروتها . أما الأبناء الرافسحون فقد استخدموا هذه العلاقة الجديدة للتخفيف المستزيد من شعورهم باللنب. وخرجت التضسحية ، كها هي الآن ، تماماً عن صلاحيتهم : الله نفسه طلبها وأمر بها . وإلى هذه المرحلة تنتمي الأساطير التي يقتل فيها الآله نفسه الحيوان المقدس بالنسبة له الذي يمثل الآله ذاته في الحقيقة . وهذا هو أقصى إنكار للجريمة الكبيرة التي بدأ بها المجتمع والشعور بالذنب . وهناك معنى ثان لمذا العرض الأخير لمشهد التضحية لا يمكن نكرانه . إنه يعبر عن الارتباح للتخلي عن البديل السابق للأب لصالح التصور الإلهي الإعل . هنا تتطابق تقريباً الترجمة المجازية المسلحة للمشهد على أن الآله يقهر الجانب الحيواني في كيانه (من . بيد أنه من الحفا أن يعتقد المرء أن الأحاسيس العدوانية التي تتبع عقدة الأب قد خدت تماماً في هذه الأزمان من الجنيفيين لبديل الأب ، الألمة والملوك ، أشد التعبيرات عن تلك الازدواجية التي يتسم بها الدين .

في مؤلفة الضخم والغصن الذهبي، عبر قريزر عن ظنه ، بأن الملوك الأواشل للقبائل اللاتينية كانوا غرباء ، وأنهم كانوا يلعبون دور الآلهة ، بصفتهم هذه يجسري الاحتفال باعدامهم في أيام أعياد معينة . ويسدو أن التضحية السنوية (تعديلها : التضحية بالذات) للاله كانت ملمحاً أساسياً من ملامح الأديان السامية . ولا ياع طقس الاضحية البشرية في غتلف أنحاء المعمورة بجالاً كبيراً للشك ، في أن هؤ لاء

<sup>•</sup> ٨) إن القضاء على جيل من الآغة من قبل جيل آخر في الأساطير يشير ، كيا هو معروف ، إلى الحدث التاريخي للتستل في استبدال نظام ديني بآخر جديد ، سواء كان ذلك على أثر سيطرة شعب غريب أو على طريق التعلور التفسائي . في الحالة الأخيرة تقارب الاسطورة والظاهرات الوظيفياء بمفهوم زايرتر . أماكون الإلى القاتل للمعوان رمزاً لمبيدياً ، كيا يزهم يونغ (المصدر لللكور) ، فيلترض مفهوماً آخر للبيدو مفاوراً للمفهوم للستخدم حتى الآن ، ويهدو في مشكوكاً فيه .

البشر قد لقوا حتفهم بصفتهم عمثلين للآلهة ، وقد استمرت عادة التضحية هذه حتى ازمنة متأخرة بعد استبدال البشر الأحياء بأشباه دون حياة (دمى) . وتلقي تضحية الآلهة ، البشريين ، التي لا أقدر للأسف على بحثها بتعميق عمائل لتضحية الحيوان ، ضوءاً ساطعاً نحو الوراء على معاني الأشكال الأكثر قدماً للتضحية . فهي تشهد بصراحة لامزيد عليها ، بأن موضوع عملية التضحية هو نفسه دائماً ، هو نفس الشيء الذي يُمَلَّ الآن كاله ، أي هو الأب . من هنا تلقى مسألة العلاقة ما بين تضحية الحيوان وتضحية البشر حلاً بسيطاً . فالأضحية الحيوانية الأولية كانت بديلاً عن الأضحية البشرية ، عن الفتل الاحتفائي للاب ؛ وعندما استعاد بديل الأب هيشه البشرية ، أمكن للاضحية الحيوانية إلى أضحية بشرية .

هكذا أثبت ذكرى تلك التضحية العظيمة الأولى أنها لا تحسى ، رغم جميع الجهود لنسيانها ؛ وبالتحديد عندما أراد المرء أن يبتعد كل البعد عن دواعيها ، تحتم أن تتكرر فتظهر دون تحريف في شكل تضحية الإله . أما أية تعلورات في التنكير الديني ، أية عقلنات فيه ، مكّنت من هذا التكرار ، فهذا مالا أختاج لشرحه في هذا المكان . يبين روبرتسون سميث ، وكنا قد ابتعدنا عنه عندما أعدنا التضحية إلى ذلك الحدث العظيم ، أن طقوس تلك الأعياد التي كان الساميون القدامي يحتفلون فيها بحبوت الألحة ، كانت نعتبر : وإحياء لذكرى مأساة أسطورية ، (ظ) ، وإن الرئاء لم يكن له طابع المشيء المشري المفروض خوفاً من الغضب الالمي ١٠٠٠ . ونحن نعتقد أن الكانب عق في هذا الفهم ، وأن مشاعر المحتفلين قد وجدت تفسيرها المقبول في الحالة الموسوفة .

ه) ق الأصل: «commemoration of a mythical tragedy»:

<sup>81)</sup> Religion of the Semites, p. 412-413.

دليس الحلفاد تعيراً حقوياً من المتعاطف مع المأسلة الالحية ، بل هو الزامي ومدهوم بالحيوف من المغضب الحارق . إن الموضوع الرئيسي للتاديين هو المتصل من المسؤولية من موت الاله . \_هذه التاحية حابقتاما لتونا بالارتباط مع الاضميات الاله . إنسائية مثل جريمة قبل التور في أثيناء . والاستشهاد بالاتكليزي . ملاحظة من المترجم] .

لتغبل كحقيقة واقعة ، أنه حتى في التطور اللاحق للأديان لن ينتهي أبداً مفعول كلا العاملين الدافعين ، وهيا شعور الابن بالذنب وعقوق الابن . فأية محاولة حل للمعضلة الدينية ، أي نوع من التوفيق بين القوتين النفسيتين المتضادتين سيصبح تدريبياً لاغباً ، على الأرجيح تحت التأثير المجمع للأحداث الساريخية والتغيرات الحضارية والتحولات النفسية الداخلية .

بوضوح متعاظم على الدوام يبرز مسمى الابن إلى الحلول عمل الأب . وسع إدخال الزراعة تعلو أهمية الابن في الأمرة البطريركية ، فيتجرأ هذا على تجبيرات جليدة عن شبغه السفاح حربوي ، حيث يجد إرضاءه الرمزي في اعبال الأم الأرض وتنشأ الهيشات الالهية لاتيس وأدونيس وتموز وعيرهم ، وأرواح نبائية ، وفي نعس الوقت آلحة شابة تنتهل من عبة الألجة الأمومية وتفرض السفاح بالأم رغباً عن الأب . إن الشعرر باللنب ، اللي لم تهدشه هذه الابداعات ، هو باللذات ما تعبر عنه الأساطير ، التي يلقى فيها المحبون الشبان للألحة الأمهات قلرهم : عمر قصيم وعقاب بفقد الذكورة أو بغضب الإله الأب بهيئة حيوان . فأدونيس يقتل من قبل الايو الذي هو الحيوان المقال النب على هذه الآلمة والسرور ببعثها إلى طقوس إله - ابن بالخصي ١٩٠٥ . وقد انتقل الاللب على هذه الآلمة والسرور ببعثها إلى طقوس إله - ابن أخير قدر له أن يكون دائم الانتصارات .

وعندما بدأت المسيحية بدخول العالم القديم ، لاقت مناقسة من ديانة الميرا ١

<sup>(</sup>AY) يلعب الحوف من الحصاد دوراً كبراً فير دادي في تعكير العلاقة مع الأب لدى حصابيتا البلادية . وقد تبين لنا من ترصدات فيريتنزي المعتمة ، كيف أن العبي وجد طوطهه في الحيوان اللي الدهر على حضوه الصغير . ثم إن أطفالنا حندما يطلعون على الحنان الطاومي ، يمكلونه مع الحصي حسب علمي لم تجر بعد موازاة في سيكولوجيا الشعوب مع سلوك الأطفال هذا . إن الحتان ، وهو كثير الانتشار في المعمر البدائي ولدى الشعوب البدائية ، يتم بالدرجة الأولى في موصد تعميد الرجال ، ولهذا التزامن مدلوله ، وقد يجري الحتان في حمر أبكر . ومن الجدير بالاعهام البلغ ، أن الحتان لدى البدائيين يرافقه قص الشعر وقلع الأسنان أو يجلان عنه ، وأن أطفالنا كللين ليسوا على دراية بذلك ، يتعاملون في ردود قعلهم الخافة مع هائين العمليتين على أديا معادلتان للختان .

ولفترة من الزمن لم يكن يُعرف ، لأي من الإلهبن سيكون النصر . لقد بقيت الهيئة الطافحة بالنور للإله الفارسي الشاب مظلمة على أفهامنا . ربحا أمكن للمره أن يحكم من خلال تشخيص قتل الثور من قبل ميترا ، أنه يمثل ذلك الابن الذي انجز وحده تضحية الأب وخلص بذلك أخوته من إثم المشاركة بالفعلة النكراء . وقد كان هناك طريق آخر لتهدئة الشعور بالذنب ، والمسيح هو أول من خطاه . لقد ضحى بحياته وخلص بذلك زمرة الأخوة من الخطيئة الأصلية .

إن مصدر تعاليم الخطيئة الأصلية اور في (غ) ، حفظت في العبادات السرية القديمة ، واقتحمت العلاقاً من هنا المدارس الفلسفية في العهد الاغريقي القديم القديم الناء بناء عليها كان البشر سليلي عهالقة قتلوا وقطعوا الآله الشاب ديونيسوس وزاغرويس ؛ وقد أثقل على نفوسهم عبء هذه الجريمة . تقرأ في مقطع لأساكسيا ندر (أ) ، أن وحدة العالم تحطمت بجريمة في العصر الأولي ، وأن كل شيء انبثق عن ذلك عليه أن يتحمل جريرة هذه الجريمة المعمر الأولي ، وأن كل شيء انبثق عن يوضوح كان كاف من خلال ملامع التجمع والقتل والتمزيق وصف القديم نيلوس نيلوس نيلوس نعلم (مثل كثير غيرها من أساطير العصر القديم ، مشلاً مقتل اورفيوس نفسه) ، فان ما يزعمهنا هنا هو الانحراف المتجل في أن القتل يُارس على إله شاب .

إن الخطيئة الأصلية للانسان في الاسطورة المسيحية هي بلا شك خطيئة تجاه الأب الإله ، ثم إذا كان المسيح يخلص البشر من عبء الخطيئة الأصلية بأن يضحي بحياته الحاصة ، فانه يرغمنا على الاستنتاج بأن هذه الخطيئة كانت جريمة قتل . وتبعاً لقانون والعين بالعين، المتجذر عميقاً في الشعور الانساني لا يتم التكفير عن جريمة قتل إلا

عُ) تسيةً إِلَى تُورِقِيوسOrpheus الشاعر وللتني الافريقي الاسطوري . والاورفية في مذهب طائلة سرية في اليونان الملايمة ، أسسها اورفيوس تفسه .

<sup>83)</sup> Reinach, Cuites, Mythes et Religions, 11, p. 75 ff.

Anaximandes/أ فيلسوف طبيعي مادي اخريائي ، ١١١هـ٥٠ قبل الميلاد .

٨٤) ونوع من الحطينة الأثنية،

<sup>«</sup>Une sorte de péché proethn ique»

متصحبة حياة أخرى ؛ والتصحبة بالنفس تدل على خطيشة دمـوية "" . وإذا كاست التصحبة بالحياة الشخصية تستجلب رضى الالـه الأب ، قان الجريمة المكفّر عنها لا يمكن أن تكون سوى قتل الأب .

هكدا تقر البشرية في التعاليم المسيحية بشكل سافر بمعلتها الأثمة في الرمين الأرلي . دلك لأنها قد وجدت الأن في الموت التضحوي لأحد الأبياء أكرم كفَّارة عن هذه الفعلة . وتما يزيد المصالحة مع الأب متانة ، أن يترافق مع هذه التصحية التنازل التام عن المرأة التي من أجلها حصل التصرد على الأب. بيد أن القدر النعساني للازدواجية يطالب الآن هو الآخر بحقوقه. فينفس الصنيع الذي يقدم فيه الابن للأب أكبر كمارة بمكنة ، يتوصل إلى هذف رغباته ضد الأب. يعسيم الابن بمسه إلها ، إلى جانب الأب ، بل في الحقيقة بدلاً منه . بذلك تحل ديانة الابن عبل ديائة الأب . وتدليلاً على هذا الابدال يجري إحياء الوليمة الطوطمية ثانية بصورة تناول القربان . حيث تتناول الأن زمرة الأخوة لحم ودم الابن ، لا الأب ، تتقدس بهذا التناول وتهاثل مع الابن. لقد تقصَّت نظرتنا عبر الأرمنة الطويلة تماثل الوليمة الطوطمية مع تصحية الحيوان ، ومع تضحية البشر الآله . إنسانية ، ومع القربان المسيحي ، وتعرفت في جميع هذه الاحتفالات على آثار تلك الجريمة التي أقلقت البشر إلى هدا الحد ، والتي مع ذلك كان عليهم أن يكونوا فيخورين بها إلى هذه الدرجة . وما القربان المسيحي في الأساس سوى قضاءِ مستجد عل الأب ، تكرار للفعلة الواجبة التكفير ، إننا نلاحظ ، كم كان قريز ربحقاً ، عندما قال : وتضمن القربان المسيحي في ذاته تضحية هي بلا شك أقدم من المسيحية: <sup>(٨٦)</sup> .

٨٥) إن الدوافع الانتحارية لدى عصابينا تئبت بشكل دائب على أنها اقتصاص من الذات على رخبات بالموت موجهة إلى الأخرين .

No) Earing the God, p. 51.

ما من شخص مطلع على أدبيات هذا للوضوع سوف يزعم أن إعادة القربان السيحي إلى الوليمة الطبوطسية هي فكرة كانب هذا للذال . [الاستشهاد في للتن بالانكليزية . - ملاحظة من للترجم] .

إن حدثاً مثل التخلص من الآب الآولي من قبل زمرة الآخوة كان لابد أن يترك آثاراً لا تمحى في تاريخ البشرية ، وأن يجري التعبير عنه في تكوينات بديلة تزداد كثرة كليا قل تذكر هذا الحدث (١٠٠٠) . سأبعد عن طريق الاغواء ماثبات وجود هذه الآثار في الميتولوجيا ، حيث لا يصحب اقتفاؤها ، وأتوجه إلى حقل آخر ، اتبع فيه درب رايتاخ في دراسته الغنية حول موت اورفيوس ١٠٠٠ .

في تاريخ الفن الاغريقي ثمة حالة تبدي تشابهات ملفتة وكذلك اختلافات ليست لقل عمقاً مع مشهد الوليمة الطوطمية الذي صوره روبرتسون سميث . إنها حالة أقدم مأساة اغريقية : زمرة من الاشخاص ، جيعهم بنفس الاسم ونفس اللباس ، يتجمعون حول شخص واحد ، مشدودين جيعهم إلى أقواله وتصرفاته : إنهم الجوقة

built tathom tive thy father lies:
of his bones are coral made:
Those are pearls that were his eyes;
Nothing of him that dorn tade
But doth suffer a sea-change
into something rich and strange

وفي الترجة الجميلة لصليفل :

خس قامات في العمل يرقد أبوك مظامه صارت مرجاناً وعيناه جوهرتين وعيناه جوهرتين لا يفتى فيه شيء صوى ما يتحول بأتواء البحر إلى شيء نفيس ونادر

88) La Mort d' Orphée.

في الكتاب للستشهد به كثيراً هنا : حيامات . أساطير ، أديان . الجزء المثلى . ص ٢٠٠ وما بعدها .

وهو عثل دور البطل الوحيد في الأصل . في عروض لاحقة يظهر عثل ثان وثالث ليمثلا دوري الغرماء والمتشقين عن البطل ، لكن شخصية البطل وعلاقته بالجوقة تبقى دون تغيير . كان على بطل الماساة أن يعاني ، وهذه المعانياة ماتيزال إلى اليوم المضمون الأسامي للمأساة . لقد حُل نفسه ما يسمى والاثم المأساوي، الذي ليس من السهل دائها تعليله ، وهو كثيراً مالا يكون إثها بمفهوم الحياة البورجوازية . غالباً ما يكون تمرداً على سلطة إلهية أو بشرية ، والجوقة تراقق البطل مع عواطفها الودية ، تحاول ثنيه عن عزمه ، تحذيره ، تهدئته ، ثم تندبه بعد أن يلقى المقاب الذي استحقه على مسعاه الجويء .

لكن ، لماذا على بطل المأساة أن يعاني ، وماذا يعني وإثمه المأساويه ؟ نود أن نقطع الحديث بلجابة سريعة : عليه أن يعاني ، لأنه الأب الأولى ، بطل تلك المأساة العظيمة في الزمن الأولى التي تجد هنا تكرارها الهادف ، والاثم تلمنساوي هو ذلك الاثم الذي عليه أن يتحمله لتخليص الجوقة من إثمها . إن هذا للشهد المسرحي مقتبس من المشهد التاريخي مع تحوير مناسب للغرض ، يمكن القول : في خدمة تظاهرة ماكرة ، ففي ذلك الواقع القديم كان أعضاء الجوقة هم بالذات الذين تسببوا في معاناة البطل ؛ أما هنا فيبذلون قصارى جهدهم في المشاركة والحسرة ، والبطل هو السبب في معاناته . الجريمة المحملة للبطل ، التمرد والثورة على سلطة عظيمة ، هي تماماً ما يثقبل على نفوس أعضاء الجوقة ، زمرة الأخوة . على هذا التحوجعلوا من البطل المساوي - ضد إرادته \_ خلصاً للجوقة .

وإذا كانت ، في المأساة الاغريقية على وجه التخصيص ، معاتلة الفحل الالمي ديونيسوس ومرثية أتباعه من الفحول المتمثلة به هي مضمون المسرحية ، فأنه يصبح مفهوماً بسهولة ، أن تعود الدراما الخامدة لتتوهيج في القرون الوسطى من جديد في وآلام المسيح» .

قي ختام هذه الدراسة المعدة باختصار شديد أود أن أذكر حصيلتها ، وهي أنه في عقدة أوديب تلتقي بدايات الدين والأخلاق والمجتمع والفن ، وذلك في تطابق تام مع

ما أثبته التحليل النفسي ، من أن هذه العقدة غمثل نواة جميع العصابات ، على قدر ماستوعيتها الهامنا حتى الآن. وغاييدو لي مفاجأة عظيمة، أنه يكن أيضاً حل هذه المعضلات في نفسية الشعوب انطلاقاً من نقطة ملموسة احدة وهي : كيفية العلاقة مع الأب . وربحا كان علينا أن ندرج هنا مسألة نفسانية أخرى : كثيراً ما كانست لدينا فرصة لأن نكشف عن الازدواجية العباطفية في معناها الدقيق ، أي اجتاع الحب والكراهية تجاه نفس الموضوع ، في جلور تكوينات حضارية هامة . نحن لا نعلم شيئاً عن مصدر هذه الازدواجية ، إنما يكن للمره أن يزعم أنها ظاهرة أساسية في حياتنا العباطفية . كذلك تبدو في الامكانية الاخسرى جديرة بالتأميل ، وهسي أن هذه الازدواجية ، غربية في الأصل عن الحياة العباطفية ، اكتسبتها البشرية من عقدة الإبداء ، التي تجد فيها هذه الازدواجية أقوى صيغة لها إلى اليوم ، كها تثبت المداسة التحليل ـ نفسية للانسان الفردنه .

وقبل أن أنهي حديثي ، على أن أترك مجالاً للملاحظة بأن الدرجة العالية من الاقتراب نحو الترابط الشامل الذي توصلنا إليه في عرضنا هذا ، لا يجوز أن تعمينا هن اشكاليات مقدماتنا وعن مصاعب استنتاجاتنا . ومن هذه المصاعب أود أن أعالج النتين فقط ، ربما استحوذنا على تفكير بعض القراء .

في البدء لايمكن أن يكون قد غاب عن أحد، أننا قد أقمنا بحثنا دائهاً على فرضية أن النفس الجهاهيرية تجري الأحداث فيها كها في النفس الفردية . قبل كل شيء اعتبرنا الشعور باللفب ، بسبب اقتراف فعلة معينة ، مستمراً لآلاف السنين ومؤثراً في أجيال (٨٩) أو بالأحرى : عدد الأبوين .

مقاومات عاطفية كبيرة ، قبل أن يعترف نقره هَا بمثل هذه الأهمية .

<sup>(</sup>٩٠) باعتباري معتاداً على سوء الفهم فانتي لا أرى من النافلة التأكيد على أن الرجوهات المتواجدة هنا إلى الطبيعة للعقدة للظواهر اللازمة الاستداط ليست منسية على الاطلاق ، وأبها لا تدعي أكثر من أنها قد أضافت عنصراً جديداً إلى الأصول للعروفة أو الغير مدركة بعد للدين والأخلاق وللجنع ، وهو عنصر يتأتي من إصارة الاههام للمتطلبات التحليل منفسية . وعلى أن أترك للاعرين ايجاد المحصلة لكامل التفسير . إلا أنه ينبثن هذه للرة عن طبيعة هذه المساهمة الجديدة ، أمها لا يمكن الا أن تلعب دوراً مركزياً في مثل هذه المحصلة ، ولو أن هذا يتعلف التغلب على

ما كانت تعرف شيئاً عن هذه الفعلة . كها جعلنا العملية العاطفية ، التي أمكن أن تنشأ لدى أحيال من الأبناء الذين أسيئت معاملتهم من قبل الأب ، مستمرة لدى أجيال حديدة تخلصت من سوء المعاملية هذا عن طريق التخلص من الأب . تبدو هذه الاشكالات فعلاً خطيرة ، وأي تفسير آخر يبدو معصلاً ، إن استطاع أن يتجنب مثل هذه المقدمات .

عزيد من التأمل يتبين أننا لا نتحمل وحدنا مسؤ ولية هذه الجرأة ، فلمولا افتراض وجود نفس جماهيرية ، وافتراض استمرارية في الحياة العاطفية للبشر تسمح بتجاوز الانقطاعات في الوقائع النفسية بسبب زوال الأفراد ، لولاهما لما أمكن على الاطلاق وجود سيكولوجيا الشعوب . لم تستمر العمليات النفسية لأحمد الأجيال في الجيل التالي ، لاضطر كل جيل لأن يكتسب من جنيد موقفه من الحياة ، ولاتعدم بذلك أي تقدم في هذا المجال ولما وحد أي تطور ذي شأن . وهنا ينطرح سؤ الان : كم يمكن للمرء أن ينسب للاستمرارية النفسية بين الأجيال المتعاقبة ، وأية وسائل وطرق يستخدم جيل من الأجيال لينقل حالاته النفسية إلى الجيل التالي . لست أزعم أن هاتين المسألتين قد توضيحنا بما فيه الكفاية ، أو أن الأحاديث المأثورة والتقاليد ، وهي أول ما يفكر بها المرم ، تكفي هذا المتعللب . على العموم لا تهتم سيكولوجيا الشعوب كثيراً بالطريقة التي تتحقق بواسطتها الاستمرارية المطلوبة في نفسية الأجيال المتعاقبة . ويبدو أن قسياً من هذه المهمة يتأمن عن طريق توريث الاستعدادات النفسية ، على أن هذه تحتاج إلى بعض المثيرات في الحياة الفردية لايقاظ مفعولها . وربجا كان هذا هو معنى قول الشاعر : وكي تمتلك فعلاً ما ورثته عن أسويك ، عليك أن تكتسب أولاً، . وتبسع المعضلة أكثر صعوبة ، لو أمكن لنا أن نقر بوجود انفعالات نفسية يمكن أن تنكبت دون اثر لدرجة أنها لا تخلُّف أية ظواهر رسوبية . هذه الانفعالات غير موجودة البتة . فمن المحتوم على أتوى كبت أن يترك مجالاً لانفعالات بديلة عرَّفة ولردود أفعال ناجمة عنها . إزاء ذلك يجوز لنا أن نسلم بأن ما من جيل يقدر على إخفاء أحداث نفسية هامة عن الجيل التاني . لقد علمنا التحليل النفسي ، أن كل إنسان يملك في نشاطه الروحس اللاواعي حهازاً يتيح له أن يأوّل ردود افعال الأخرين، هذا يعني أن يعيد التحريفات،

التي أجراها الأخرون على تعبيرات عواطفهم ، إلى أصولها . على طريق هذا الفهم اللاشعوري لجميع الأعراف والطقوس والتعليات التي كانت قد حلَّفتها العلاقة مع الأب ، يمكن أن تكون الأجبال اللاحقة أيضاً قد تمكنست من تلقسي هذا الارث الشعوري .

ثمة هاجس آخر يمكن أن نسمه من طرف عط التمكير التحليلي بالذات.

لقد رأينا في التعليات الأخلاقية الأولى والتقييدات الأعرافية لدى المجتمع البدائي رد فعل على فعلة هي جريمة بمفهوم الفاعلين . وقيد ندم هؤ لاء على فعلتهم وقرروا أنها بجب أن لا تتكرر بعد الأن ، ولا يجرز أن يجلب القيام بها أي مكسب . هذا الشعور الحلاق باللذب لم يخمد إلى الان في وسطنا . فنحن نجده لدى العصابيين فاعلاً بصورة لا اجتاعية ، لينتج تعليات أخلاقية حديدة ، قيوداً متنابعة ، ككفارة عن المتكرات المقترفة وكمحلور تجاه التي ستقترف من جديد" . ولكن لو أنها بحثنا لدى العصابيين عن الأفعال التي أيقظت هذه الردود فعل ، لأصبنا بالخية . سوف لن نجد أفعالاً ، بل عرد حوافز ، عواطف ، تنزع إلى الشر ، لكنها تُعاق عن التحقق . إن الشعور بالذنب لدى العصابيين يقوم على أساس وقائع نفسية ، لا وقائع معلية . يتميز العصاب بأنه يضع الوافع النفسي فوق الواقع الفعلي ، يستجيب للأفكار بنعس الجدية التي يستجيب بها العاديون للأفعال .

اليس من المكن أن يكون الأمر عند البدائيين على هذه الشاكله ؟ نحن محقون في أن ننسب اليهم مبالغة غير عادية لافعالهم النفسية على اعتبار أنها ظاهرة جزئية من تنظيمهم النرجسي (١٠٠٠). بناء عليه ، ربما كانت الحوافز العدائية ضد الأب وحدها ، أي عرد وجود تخيل رغبوي لقتله وأكله كافية لانتاج تلك الردود فعل الاخلاقية اللي خلفت العلوطمية والتابو . لعمل المرء يتجنب بذلك ضرورة إعادة بداية مُلكنا الحضاري ، الذي يجن لنا أن نفخر به كل هذا الفخر ، إلى جريحة فظيعة ، مسيئة إلى المضاورة إجهادة إلى حاصرنا أي

<sup>(</sup>٩١) انظر للقالة الثانية من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٩٢) انظر مقالة والأر واحية والسحر وطغيان الأفكار، في هذا الكتاب .

غرر ، ذلك لأن الواقع النفسي سبكون ذا شأن يكفي لأن يحمل جميع هذه التبعات . يؤخذ على هذا ، أنه قد حدث فعلاً تغيير في المجتمع من ثلة الأب الى عشيرة الاخوة . وهذه حجة قوية ، لكنها ليست حاسمة . فسن للمكن أن يكون التغيير قد أنجز بصورة أقل عنفاً وتضمن مع ذلك شرط ظهور رد الفعل الاخلاقي . فطللا كان ظلم الاب الأولي عسوساً ، كانت للشاعر العدائية تجاهه مبررة ، أما الندم على هذه للشاعر فكان عليه أن ينتظر الموعد المناسب . كذلك لن يصمد أمام التقد المأخذ الثاني ، وهو أن كل ما يُشتق من العلاقة الازدواجية مع الأب ، التابو وفريضة التضحية ، يحمل طابع الجد العمارم والواقع الحقيقي . كها يسدو نفس الطابع على طقوس وكوابيح عصابي الاكراء ، مع أنها ترجع إلى مجرد واقع نفسي ، إلى التوايا لا إلى المارسات . وعلينا أن تقي أنفسنا من أن ننقل من عالمنا العقلي المليء بالقيم المادية ، استصعار ما هو عرد تفكير وعرد تمني ، إلى عالم البدائيين والعصابيين وهو الغني جوانياً فحسب .

نحن هنا أمام اتخاذ قرار صعب فعلاً . لنبدأ بالاعتراف ، بأن الفارق الذي يبدو للا تحرين أساسياً ، لا يحس الجوهر بالنسبة لحكمنا على الأمر . فإذا كانت الرغبات والحوافز تنال لدى البدائيين القيمة الكاملة التي للحقائق الواقعة ، فيا علينا نحن سوى أن نتبع هذا الفهم بصورة متفهمة بدلاً من أن نصححه حسب مقياسنا . لكن علينا عندئذ أن نمن النظر في مثال العصاب الذي أوقعنا في هذا الشك . ليس صحيحاً أن عصابي الاكراء الذين يتومون اليوم تحت ضغط غلو الأخلاق ، يدفعون عن أنفسهم غقط الواقع النفسي للاغراءات ويعاقبون أنفسهم لمجرد الاحساس بحوافزهم . بل ثمة شيء من الحقيقة التاريخية في ذلك ، إذ أن هؤ لاء البشر ما كانوا يملكون في طفولتهم غير الحلوافز الشريرة . وقد وضعوامن هذه الحوافز موضع التعليق قدر ما أمكن لهم في عجز الطفولة . كل واحد من هؤ لاء المغرقين في الطبية ، كان له في طفولته زمنه الشرير الذي الطفولة . كل واحد من هؤ لاء المغرقين في الطبية ، كان له في طفولته زمنه الشرير الذي العصابيين يتم بصورة أكثر جذرية عندما نقر بأن الواقع النفسي لدى البدائيين ، وبأن النبي لا شك في تشكله ، كان في البدء أيضاً متطابقاً مع الواقع الفعلي ، وبأن البدائين . بيما لجميع الشواهد والأدلة . قد قاموا فعلاً بما نووا فعله .

في المقابل لا يجوز أن نهادى في إخضاع حكمنا على البدائيين لتأثير القياس على العصابيين . علينا أن نحسب حساباً للقوارق ايصاً . من المؤكد أنه لا تتواجد لدى الاثنين ، المتوحشين والعصابيين ، تفريقات حادة ما بين الفكر والعمل ، كيا نقوم بها نحن . بيد أن العصابي وحده معاق قبل كل شيء في تصرفه ، فالمكرة عنده بديل تام عن الفعل . أما البدائي فليس معاقاً ، تتجسد الفكرة لديه دون إشكال في فعيل . يمكن القول ، إن الفعل عنده بالأحرى هو بديل الفكرة ، ولدلك أرى ، دون أن أضمن الموثوقية القاطعة للقرار ، أنه يجوز في الحالة التي ناقشها الزعم . في البده كان الفعل .

\*\*\*

## المعتسسوي

|   |                                      | صن     |
|---|--------------------------------------|--------|
|   | مقدمية المترجيم                      | <br>٥  |
|   | مقدمية المؤلف                        | <br>11 |
| * | المقسالة الأولى :                    |        |
|   | تهيئب سفاح القربى                    | <br>*1 |
| * | المقالة الثانية:                     |        |
|   | التابو وازدواجية الانفعالات العاطفية | <br>41 |
| * | : स्थाया सिन्द्रा                    |        |
|   | الأرواحية والسحر وطنيان الأفكار      | 47     |
| * | المقسالة الرابعة :                   |        |
| ^ | العودة العلقولية للطوطمية            | ۱۲۲    |

## صدر للمترجم في المجالات الاجتاعية والنفسانية :

- .. الثالثوث للحرم . الطبعة الرابعة ، دار الطليعة ، بيروت ١٩٨٠ .
  - ـ أزمة الزواج في سورية ، دار ابن رشد ، بيروت ١٩٧٩ .
- . ترجمة والمادة الجدلية والتحليل النفسي ، تأليف فيلهلم رايش ، الطبعة الثانية ، دار الحداثة ، بيروبت ١٩٨٧ .
- ـ ترجمة وأصل الفروق بـين الجنسـينء ، تأليف اوزولاشــوي ، دار التنــوير ، بيروت ١٩٨٢

## الطوطم والتابو

التهيب من سفاح القريسي ، التابو وازدواجية الانفعالات العاطفية ، الأرواحية والسحر وطغيان الأفسكار ، العودة الطفولية للطوطمية . تلك هي القضايا الأربع التي يتناولها هذا الكتاب الذي ظل هاماً جداً بالنسبة لصاحبه : فرويد ، العالم الكيب السذي ندين له باكتشاف الكثير من الحقائق العلمية العظيمة ، مثله مثل داروين أو حتى عيغل ، وهو الذي كان عارم الشعور بأن الأداة الوحيدة التي تكسب الحباة معنى هي العقل ، وأننا بسلاح العقل نستغني عن الأوهام ، ونستقل عن القوى المسلطة .

للمرة الأولى ، ينقل هذا الكتاب إلى العربية عن النص الألماني الأصلي ، مراجعاً ومدققاً ، ومزوداً بمقدمة ضافية تيسر تناوله ، وتشخص قيمته التاريخية ، فلعل ذلك أن يهم بتلبية الحاجة المضاعفة إلى العقل ، سواء كنا في الاظلامية أم التنويرية .

95

To: www.al-mostafa.com