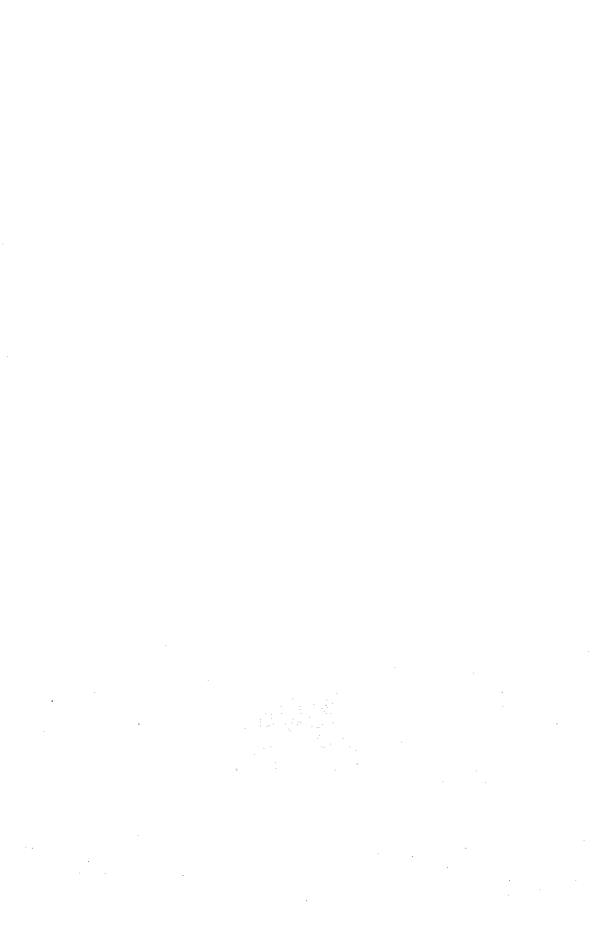
(أور (الحات ي

المتحافة والأفلام المسموعة

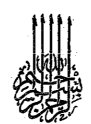
كَاللَّهُ عَنْضِيًا لَكُ



الطبعب الأولى

للطبع والنشر والتوزيع القاهرة ٨ شارع حسين حجازى تليفون ٢١٧٤٨

الصَّحِبُ فَهُ والافلام المسمومة





# مرحل (لي البحث

# صحَافهُ النكسرُ ١٠

الكلام هنا عن الصحافة العربية بعامة في كل الوطن العربي ( لا صحافة قطر بعينه ) في مرحلة جد خطيرة هي مرحلة الهزيمة والنكبة والنكسة ، وهي المرحلة التي بدأت عام ١٩٤٨ تقريباً بقيام رأس جسر للصهيونية في فلسطين ، إلى ما يطلق عليه النكسة عام ١٩٦٧ وهو العام الذي سيطرت فيه قوى العدو الصهيوني على القدس .

إن خطورة هذه المرحلة على التاريخ الإسلامى العربى لايوازيها جسامة ولا بماثلها أثراً إلا مرحلة الحروب الصليبية والتتارية التى واجهها عالم الإسلام وما تزال حتى الآن تمثل أشد التحديات .

إن دراسة هذه المرحلة الجديدة التي تجمعت فيها قوى النفوذ الاستعارى والصهيونية والشيوعية تحتاج إلى النظر في تلك الآثار التي تركتها الصحافة على الأحداث التي عاشها المحتمعات الإسلامية والعربية وكيف استطاعت قوى كثيرة أن تعمل على تحطيم عو امل الحصانة والقوة والمقاومة في قاب هذه الأمة المجاهدة الصامدة عن طريق « بث » تلك السموم التي ظلت تسرى في العروق حتى خدرتها وحتى أحدثت تلك التحولات من القوة إلى الوهن ،

<sup>(</sup>١) اقرأ للموالف :

<sup>(</sup>أ) الصحافة ألسياسية في مصر،

<sup>(</sup>ب) تطور الصحانة العربية .

<sup>(</sup>ج) الفكر المربي الماصر في معركة التغريب والشبعية الثقافية .

ومن الصمود إلى الاستسلام ، ومن المقاومة إلى تقبل ظلال التبعية والنفوذ الوافد في مختلف مجالات الفكر والاجتماع والاقتصاد والثربية .

وإذا كانت هناك قوى خطيرة عملت على توهين القوى محيث خضعت للهزعة والنكبة والنكسة : ﴿ وَمَهَا الاستشراقُ وَالْتَبْشِيرُ وَالْتَغْرِيبُ وَالْغُزُو الثقافي ) فقد كانت الصحافة عاملًا هاماً في احتضان كل ما قدمته هـذه القوى وتفريحه وبثه وإذاعته يومآ بعد يوم وفق ألوان الطيف ومن خلال كل القنوات ، فقد كانت الصحافة ولا تزال أخطر وسائل التوجيه والتثقيف ، فهي الزاد اليومي الذي يصل إلى أيدي الناس حميعاً ، و هي بأبوالها المختلفة من قصة و مسرح وكرة وجريمةو فن وأدب وسياسة واجتماع ودين قادرة على تقديم مفاهيم من شأنها أن تحمل قراءها على تقبلها والاقتناع بها عن طريق الحبر والصورة والكاريكاتير والتعليق . و هي قادرة أن تقدم وجهة النظر التي تراها متفقة مع الحط الذي تدافع عنه ، فهي تستطيع أن تصغر ما تعارضه وتكبر ما تدانع عنه ، ومقياسها في هذا تلك الحلقية التي تحكيم المشرفين علمها ، ولقد كانت الصحافة في هذه المرحلة على خط واحد ، تحمل طابع الوطنية وتتحمس له في عبارات طنانة وتخنى غاياتها الخطيرة التي لاتنكشف إلا في المحالات الاجتماعية وصفحات المرأة والمسرح والجريمة ، فتلك هي الميادين التي عكن بث السموم من خلالهما وهدم قوى الشباب وتحطيم إيمانه ، ومنذ وقت طويل كشف هاملتون جب عن خطة الصحافة الَّعربية فقالَ : إن معظم الصحف اليومية العربية واقعة تحت تأثير الآراء والأساليب الغربية ، فالصحافة العربية لا دينية في اتجاهها ( Secocas ) وكانت الصحافة العربية قد قامت أعمدتها بأيدى المارون خصوم الإسلام والعروبة منذ اليوم الأول ، لافي مصر وحدها (المقطم والأهرام والملال) ولكن في مختلف أجزاء الوطن الدربي حتى المغرب الأتصى ، ثم تسلمت هذه الصحافة من بعد أيد عربية ومصرية ، كانت أشد عنفاً وقسوة وأكثر ميلا إلى الكشف والإباحية .

### ( مدرسة روز اليوسف ومحمد التابعي ) :

ثم جاءت أحبار اليوم فعادت الصحافة في الوطن العربي على نحو أشد خطورة ، قوامه مزيد من التقليد للصحافة الأمريكية المثيرة القائمة على إرضاء رغبات الجاهير والاهمام بالتفاهات والبعد عن الأصالة وتكوين أجيال لاترى في الحياة إلا هزلا ورقصاً ومتعة وانصرافاً عن التبعات الجسام التي تواجه المحتمع العربي الإسلامي ، وقد جاءت هذه الموجة الصحفية موازية للنفوذ الصهيوني والشيوعي في الوطن العربي ، وفي نفس الوقت الذي بدأت فيه سهام التغريب والغزو الثقافي تجتاج بلادنا بقوة ، وقد حملت سياسة تقبل الأمر الواقع ، وتدعيم الأوضاع التي صنعها النفوذ الأجنبي وخاصة ما يتعلق بالانحراف في مجال المرأة والمكرة والسياحة ونوادي الرقص والمسرح والسيا، واللدوة إلى تنشئة أجيال معجبة بل غارقة في هذه التيارات وإقامة المسابقات لملكات الجهال وللمرشحات للعمل في مجال الغناء والمسرح والرقص ، وتقديم أفواج بعد أفواج مها تحت اسم الفن ، وإعطاء هذا الفن شيئاً وافراً من القداسة والتكريم والاحترام والدفاع عن أهل الفن باعتبارهم طلائع من القداسة وركائز المحتمع الراقي .

وبذلك فقد أدخلت الصحافة أعرافاً جديدة تعارض تماماً الأعراف الأصيلة ، ومفاهيم زائفة تضاد القيم الصحيحة ، وبدت ميادين الرقص والغناء والمسرح وكأبها دور لها قدر وجلال وخطر ، وانخدع الشباب المسلم بهذه المفاهيم ، التي آزرتها صور عارية و قصص مكشوفة و أغان خليعة ، وتقديم للمغنين والممثلين على أنهم أبطال ومثل عليا ، ولهم تاريخ بروى وأحاديث تجرى و ذكريات تجدد ، بيها لم يحظ عثل هذا علماء أفذاذ ولا أبطال مجاهدون ولا نوابغ قدمو الأوطانهم أجل الخدمات و صحوا في سبيل بلادهم و استشهدوا أو ماتوا مغتربين .

هذا هو الحطر الذي قدمته الصحافة العربية خلال فترة الهزيمة والنكبة والنكبة والذي كان بعيد الأثر في الواقع الذي يعيشه العرب والمسلمون اليوم.

وفى الواقع فإنك لن تستطيع أن تجد مقولة خطيرة أو مؤامرة مبيتة ، أو كلمة مسمومة ، أو فكرة مدسوسة ، أو دعوى باطلة إلا وقد وجدت عن طريق الصحافة طريقاً لهما إلى الناس، أيدتها صحف وعارضها صحف ، ولكنها على كل حال استطاعت أن تبلبل خواطر الناس وتنال من كياتهم و ترلزل رواسهم .

كان أول المخاطر فى تحول الصحافة هو تلك الدعوة المسمومة التى تطرقت إليها تحت اواء الكسب المادى إلى الاهمام بنشر الأخبار المشرة والترويج لكل أسباب الإغراء للقارىء وهدهدة غرائزه ، ودعوته إلى الإباحيات والكشف ، ونشر كل مايتصل بالالدات والأهواء والجنس رغبة فى كسبه فى تجارة رخيصة تستهدف استدرار الموارد ببيح هذه السموم ، وكان هذا خروجاً بالصحافة من مسؤليها الأدبية وأمانة الكلمة والالتزام الأخلاقي لحاية الشباب والفتيات والأبناء حيعاً من أخطار الدعوات الهدامة وعواصف المذاهب الانحلالية .

وبذلك كانت الصحافة من أكبر العوامل فى هدم مقومات الأسرة وتمزيقها وتدمير وحدتها والتأثير بالخطأ والانحراف على الأجيال الجديدة (إلى جوار تأثير السيما والمسرح والإذاعة والتليفزيون).

بل إن الصحافة نفسها هي التي هيأت لهذه الوسائل حميعاً سبيل النشاط وأغرت الجهاعات والأفراد بما تحتويه أفلامها ومسرحياتها ، ورددت حوارها ونشرت صورها العارية ، وأعلنت عن مسارحها ودورها وأبطالها ولخصت قصصها وأدوار ممثلها .

وقدمت الصحافة قصص الجريمة وتصص الجنس وأفاضت في نشر تفاصيل الأحداث وأولت جوانب الفساد فيها اهماماً كبيراً، وعنيت بلفت النظر إلى الوسائل والأساليب التي قام بها المحرمون في سرقة البيوت أو ترصد الناس، وعمدت إلى الاهمام بنشر أساليب الفساد، وكشفت للشباب الساذج والفتيات الطيبات عن طرق الاتصال بأصحاب الأهواء سواء بمخاطبهم بالتايفون أثناء نوم أفراد الأسرة أو الخروج من البيوت في أوقات النوم

أو غيرها من تفاصيل يشرحون مها صدور الشباب ويداونه على الطرق لاقتراف الجريمة سواء كانت جريمة سرقة أو جريمة عرض.

ولم يقف عمل الصحافة عند حد نشر الوقائع، بل إن كتاب القصة خلقوا وقائع أشد سوءاً وأكثر تفصيلا للحوار الذي يدور في غرف النوم، أو بين من أغواهم المحرم الأثيم، فيها إغراء وخداع، وتصدى لهذا العمل كتاب كبار لهم أسماء لامعة و دفعت لهم الصحف في سبيل هذه القصص المكشوفة أجوراً ضخمة راجت بها صحفهم ومجلاتهم وكسبوا منها مبالغ طائلة بالحرام والسحت، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل لقد عمدت الصحافة إلى تبرير واقع المحتمعات الواقعة تحت النفوذ الأجنبي، وذلك محلق أعراف بعيدة واقع المحتمعات الواقعة تحت النفوذ الأجنبي، وذلك محلق أداءوا أن هذا الفن عن فطرة الأمم المسلمة، وذلك بإعلاء شأن الراقصات والمغنين والعاملين في مجال الفاحشة والإثم بإطلاق اسم الفنانين عليهم، ثم أذاءوا أن هذا الفن شيء مقدس له أصوله وقيمه وله حدوده التي لا يستطيع أحد أن يتخطاها، ثم عملوا على تبرير هذه الصور الفاسدة ووصف الرقص مثلا بأنه تموج تم عملوا على تبرير هذه الصور الفاسدة ووصف الرقص مثلا بأنه تموج الأجساد وسمو بها واستعلاء عن الماديات مع أنه غاية الفحش وأعلى مراتب الأجساد وسمو بها واستعلاء عن الماديات مع أنه غاية الفحش وأعلى مراتب الأثم والاناحية.

وهكذا استعملت الصحافة أساليب الكتابة وكلمات الخير والحق والجمال لتضفيها على هذه السموم

وحين نستعرض برنامج برو توكولات صهيون لهدم الأسرة ولإفساد الشباب نجد الصحافة قد قامت بدور كبير في تنفيذ هذا البرناهج و تطبيقه في مختلف مراحله وأجزائه ، فحين تدعو البرو توكولات إلى الرحلات المشتركة للطلاب والطالبات وترى أنها خير وسيلة لتدمير القيم والأخلاق نجد الصحافة تنفق جهداً ضخماً متصلا لا يفتر ولا يتوقف في تشجيع هذه الرحلات المشتركة و تبريرها و تصويرها على أنها الوسيلة المثلي للسعادة و الصحة وغيرها ، بينا تحتى الصحافة ما يحدث في هذه الرحلات المختلطة من أمور تخجل ، وأعراض تذهب .

وحين تشير الصحافة إلى أزمات الشباب العربى المسلم لاتردها مطلقاً إلى أصولها الصحيحة ولكنها تحاول أن تربطها بأزمات الشباب الغربى على الاختلاف البعيد والعميق

ثم هي لا تنظر إلى الأمور نظرة الأمانة الصادقة والمسئولية الحقيقية ه

ولكنها تكذب حين تقول أن شباب هذا الجيل نخير ، وتكذب حين لا تواجه قضاياه مواجهة صحيحة فتقول له : إن مصدر الاضطراب هو الابتعاد عن منهج الله الذي هو الأسلوب الصحيح ، ومما يرثى له أن يرسل الناس مشاكلهم إلى الصحف و المحلات لتقع في أيدى هذه الأقلام المسمومة فلا يدلون الناس على خير ولا حق ، وماذا يكون الأمر عندما محل مشاكل الناس رجل لاخيرة له ولاأصالة في فهم أمور المحتمع ، أوله اتجاه وجودي أو إباحي أو ماركسي أو له مفهوم ضال ، منحرف.

إن بعض كتاب القصة يقواون أن فى أيديهم محاولة لحل مشاكل المحتمع بينا لا نجد من كتاب القصة كاتباً واحداً له تجربة أو فهم أو دراسة لقضايا المحتمعات وصلما بالعقائد أو له مفهوم أصيل لمعرفة أدواء المحتمعات ، وإنما تعالج القضايا فى القصص على أساس أهواء النفس ، إن أمثال إحسان عبد القدوس ، وأنيس منصور ويوسف السباعى ونجيب محفوظ ويوسف إدريس إنما عاشوا فى دن القصة الغربية الملىء بالسموم ، ثم جاءوا بعد ذلك ليتصدوا لقضايا الناس و مشاكل المحتمع ، وهم خالوني تماماً من البعد الروحي والنفسى ندراسة المحتمعات والأسرة والشباب والطفولة ، وإذا كانوا قرأوا عنها لما ما فإنما قرأوا وجهات نظر غربية أو مادية ، أو وجودية لاتتفق مع محتمعا ولا تستطيع أن تمكنهم من إعطاء الناس إجابات صحيحة أو حلولا مادقة لمشاكلهم .

إن الأمور موسدة إلى غير أهلها ، إن هؤلاء العاملين في مجال المحتمع ليست لديهم أبعاد علمية ولا نفسية لحل قضايا هذا المحتمع الإسلامي الأصيل العميق الجلور ، إن كتاب القصة هؤلاء هم أقل الناس تجربة في مجال حل مشاكل المحتمعات ، وهم لا يملكون من التراث ولا من العملم ما يمكنهم من

استيعاب القضايا أو وضع حلول لهما سواء عن طريق القصة أو عن طريق المقال الاجتماعي والسياسي والمذلك جاءت كتاباتهم ( بعد ترك مجال القصة ) في قضايا المحتمع والشباب معالجة الهوى والغرض فكانت كتاباتهم مزيجاً من التفاهات والضلال .

وعندما تستعرض كتابات الصحف تدهش ، فأنت ترى الصحافة مدافعة عن كل نظرية باطلة فى علوم النفس أو الاجتماع أو الأخلاق ، فهى تدافع عن أدب الفراش والجنس ، وتدافع عن العامية فى اللغة وتدافع عن الشعر الذى محطم عمود الشعر وتدافع عن الفرعونية وتذيع الترحمات الضالة المسمومة للآداب والكتب الغربية ، وتدافع عن الفكر الإغريقي والباطني وعن الوجودية وتدافع عن الحمر وتترك حيزاً قليلا بعد ذلك لكلات فى الدين أو الأخلاق لاتخلو من تهافت أو اضطراب ، بل إنها شاركت فى إفساد المفاهيم الإسلامية بإثارة الشهات التى قدمها الاستشراق والتغريب والغزو ألثقافى ، ودافعت عنها وأفسحت الصفحات الشعوبين وأصحاب الأهواء ليذيعوا آراءهم الفاسدة .

وكلما أمعنت في مراجعة مجلدات الصحف خلال هذه السنوات الطويلة ( ١٩٤٨ – ١٩٦٧ ) ( من النكبة والحزيمة إلى النكسة ) خيل إليك كأنما تتركز مهمة الصحافة في الدفاع عن هذه الركائز المسمومة الضارة التي أقامها النفوذ الأجنبي والاستعار في أنحاء المحتمع الإسلامي وحمايتها والدفاع عنها والوقوف دون تحطيمها أو القضاء علمها .

هناك الدفاع الحار عن المسرح والفن والغناء والقصة والممثلات والمغنيات والراقضات، والإشادة بهم والتحدث إليهم ونشر صورهم وأحاديثهم لاعلى أنهم وسيلة من وسائل التسلية وإزجاء الفراغ ، ولكن باعتبارهم المثل الأعلى الذي محتذى ويقتدى به إلى درجة أن أصبحت راقصة ما مثلا أعلى للمرأة المسلمة ومغن ما مثلا عالياً للشباب المسلم ، في طعامهما وملبسهما وحديثهما .

بل و ذهبت الصحافة إلى الدفاع عن هؤلاء الراقصات و المغنيات و الممثلات

و حايبهم من النقد أو من الكشف عن فساد حياتهم الاجماعية ، وذلك في سبيل الأرتفاع بهم إلى مرتبة القداسة حيث تنشر عهم بين حين وحين صفحات تمجيد وإعلاء وإشادة بالصوت الجميل والكلمة والموسيق ، والمستمعين الخدرين بالحشيش في سهرات عاصفة تحشد لها الإذاعة والناس، ويا ويل من يكتب كلمة في مهاحمة شيء من هذا ، سواء في مجال المسرح أو السيها أو الإذاعة أو التليفزيون ، فإن الصحف أولا لا تفتح له ، وإن فتح بعضها فإنها سرعان ما تئور ثورة عاصفة إزاء هذا التعرض لحمى الفن المقدس الذي لا بجوز أن توجه إليه أي عبارة امتعاض .

ويا ويل من يشير إلى فساد هذه المحتمعات أو انحرافها أو انحراف ما تقدمه من روايات ومسرحيات وأغان وحوار أو حتى مجرد الإشارة إلى الأخطار التي تحدثها في المحتمع .

وهناك تلك الصيحات المدوية لانتزاع المرأة من الأسرة ومن طبيعتها وهدم رسالتها، وذلك بالحديث عن سبق المرأة في مجال الصحافة أو الرياضة أوالعمل، فالمرأة تتولى الوزارة، أو تتولى قيادة عمل ما، أو تسبق في مجال ما في تهليل ضخم، فإذا نقص عدد النساء في البرلمان حزنت هذه الأقلام الضالة وأنحت باللوم على المتسببين، وإذا تحدث متحدث عن حق البيت أو الأسرة في عودة المرأة إليها ووجه هذا الاتجاه بالنقد الشديد ووصف بأنه رجعية، ولما قدم أحد المشايخ بناته إلى مجال الرياضة والهرى صفقت له الصحف ووصفته بأنه تقدمي، وجاء شيخ ضال آخر فأفي له بسلامة عرى بناته في نظر الشرع.

بل إن هناك ما هو أخطر من ذلك ، فإن هناك من الفنانين والفنانات من يساهن في إنشاء الصحف أو من يدفعون مرتبات لصحفيين لامعى الأسماء ، حتى يدافعوا عنهم وينشروا أخبارهم ، ولقد بلغ الأمر برئيس مجلس إدارة إحدى الصحف أن أصدر قراراً بعدم نشر أسم فنان ما بعد أن

أسرف رئيس التحرير في الكتابة عن هذا المغنى ، وكانت هناك شركة من الكتاب قد اشترت هذا الفنان لعمل أغان ومسرحيات له ، وكان صديقه هذا ذو الاسم اللامع يقترض منه ألفاً بعد ألف ويسددها له كتابات في روماته.

إن مسئولية الصحافة في هذه المرحلة الدقيقة من تار بخ الأمة الإسلامية جد خطيرة : ذلك أن الأقلام التي تسلمتها لم تكن وثيقة الإيمان بأمانة الكلمة وبالتبعة الخطيرة التي تحملها إزاء الأخطار الخطيرة التي كانت تحيط بها وتتهددها ، انتقالا من النفوذ الاستعارى إلى النفوذ الصهيوفي إلى النفوذ الماركسي ، ففي خلال هذه الفترة التي نحاول مراجعتها والحديث عنها نجد الصحافة وأقلامها المسمومة قد عملت ــ من وراء الصورة الظاهرة التي تحمل طابع الحاس الوطني ـ على تعميق هذا النفو ذبنفس الأسلوب الذي اصطنعته الصهيونية العالمية في الغرب حبن سيطرت على مقدرات الصحافة والمسرح والسيبا والأدب والفن وكل ما يتصل بالمحتمع والمرأة والأسرة ، وعملت فيه عملها لتدمير الأخلاق والأسرة ، بينها تركت الواجهة العامة السياسية للسياسيين ورجال الأحزاب والمحالس البر لممانية دون أن تتدخل فيها إيماناً منها بأن هذه الحطة هي الحطة القادرة على تغيير أعراف المحتمعات وهدمها دون مواجهة الإطار العام. لقد بدأت هذه المرحلة في نفس ااوقت الذي غزا فيه النفوذ الصهيوني والشيوعي البلاد الإسلامية من خلال و اجهة الاستعار الغربي حتى سقطت فلسطين في يد الصهيونية عام ١٩٤٨ ثم سقطت القدس عام ١٩٦٧ ، وكانت الهزيمة والنكبة والنكسة كلها ثمرة صحيحة لهذا العمل الخطير الذي قامت به الصحافة من وراء العمل السياسي الظاهر ، ونحن نذكر بلا ريب كيف أعلن الاستشراق منذ وقت بعيد أن الصحافة العربية التى أنشأها الممارون فى مختلف أنحاء البلاد العربية وتبناها أصحاب الولاء الفرنسي والأمريكي من بعد ، هي في حضانته و في قيادته و طوع بنانه و أنه أرسى قواعدها منذ يومها الأول.

ولقد استطاعت الصحافة العربية ( التي عمات في خدمة الاستعار ، والصهيونية والشيوعية ) وعمات مع مختلف الأحزاب والهيئات في العالم العربي ( م ٢ - الصحافة المسمومة )

سواء في الدعوة إلى الاقليمية أو الطبقية أو الوجودية أو الماركسية أو الدفاع عن النفوذ البريطاني والفرنسي والأمريكي ، استطاعت أن أبحقق هدفها الذي رسمه لهـا التغريب والغزو الثقافي بأن أصبحت لهـا و اجهة و قبًّاع ، أما و اجهتها فهي الدفاع عن الوجهة الوطنية أو السياسية التي ترسمها الساطة الحاكمة أيا كانت هذه السلطة ، وقد عاشت الصحافة العربية في كل بالد عربي مؤيدة للنظام الموالى للنفوذ الأجنى والوجود الإقطاعي ( الاستعار والاستبداد معاً ) بكلم. أسوائه وفساده ، ومضت مبررة له وداعية إليه ، ما عاش هذا النظام ، فإذا سقط هذا النظام أو تغبر سارعت بنقده وإبراز فساده والكشف عن أسوائه ، وإن كانت هي برجالهـا وصحفيها بأسمائهم اللامعة كانوأ قادِّة هذا النظام و دعاته ، وكانت صحفهم من « عطاء » هذا النظام، فالصحافة من هذه الناحية « الواجهة » موالية للأوضاع القائمة تمام الموالاة من الناحية السياسية يحيث لاتختلف مع السلطة الحاكمة ، ولا تعارضها ، ولكنها من ناحية أخرى : « القناع » فهي مطلقة الحرية في الكتابات الاجماعية ( الفن و المسرح و السيما والقصة والأدب والأسرة والمرأة والشباب ) فهي تنطلق في هذا انطلاقاً واسعاً حراً فتنقل عن الصحف الغربية كل القصص المكشوفة والأحداث المثيرة ، وتكرم أسماء الراقصات والمغنيات وتنشر الشعر الحليع ، والروالهات الجنسية ، وتكشف عن عصابة خطيرة من المحان يعملون من وراء الصحافة نفسها من أجل الوصول إلى قلوب رجال الأعمال والاقتصاد والحصول على الإعلانات عن طريق فتيات بارعات الجال يتولمن أمر «الإعلان» ويقدمن كل مثمر في سبيل اقتناص الفريسة ، وكذلك فتحت الصحافة من وراء السياسة والسياسيين أبواباً خطيرة لترضي القارىء وتقدم له ما يرغب إليه من أهواء الصورة العارية والنكتة الكاشفة ، والقصة الماجنة ، على أن يقدم هذا كله بأسلوب كله ذكاء ليكون كأنه واقع الحياة اليومية وليس كانلأ قصص بروى أو ينقل من الكتب .

لقد اعتمدت الصحافة على الإثارة ليس من أجل الكسب المادى أو المنافسة غير الشريفة ، ولكن من أجل هدف واضح محدد نصت عليه روتوكولات صهيون ، وهي تشهر إلى مهمة الصحافة في مجتمعات غير

اليهود « الجويم » أو الأممين من المسلمين والعرب وغير هم ، لقد أخذت الصحافة أمانة أداء هذا الدور بكفاءة نادرة، فجعات الإثارة هي الأساس للعمل الصحفي كله ، وقصص الكشف و الجنس و الاهتمام بالمرأة من حيث تحريضها على الاندفاع و راء الرغبات والسخرية من القيم الإسلامية أو المسئولية الاجتماعية للطفل و الزوج و البيت .

ولا يغرنك تلك الكلمات البراقة التي يقدمها بعض الكتاب في أبوابهم اليومية عن الاتصال بالله تبارك و تعالى أو الحديث عن الإيمان بالله فإن هذه كلها مداخل الشيطان في الصحافة ، وهي أبواب الحداع التي تخفي الشباك في الصفحات التالية ، فإذا جد الجد نفض هؤلاء الكتاب أقنعهم وبدوا في صورة المحاهدين من أهل تحرير المرأة و صفقوا للكل خبر يرضى أهواءهم أو هاهوا من عارض آراءهم ، المهم أن يرددوا دائماً أن الشباب حر لا وصاية عليه وأن المرأة حرة في كل تصرفاتها ، فإذا جاء مصلح ليقول كلمة الحق هوجم بعنف .

ولقد صورنا هذا المعنى فى كتابنا ( الفكر العربى المعاصر فى معركة التغريب والتبعية الثقافية ) : لقد فتحت الصحافة الطريق أمام محتلف الدءوات الوافدة وكانت لساناً حاداً على كل من دعا إلى إصلاح أو اعتدال فهاحمت الدعاة إلى تأصيل مهمة المرأة والدعاة من قبل إلى إلغاء البغاء ، واصطنعت أسلوب السخرية فى مهاحة كل باحث أو مصلح سواء عن طريق الكاريكاتير أو النكتة السياسية أو الاجتماعية .

وكان كتاب هذه الصحف يعمدون إلى إثارة الجاهير في مشاعرهم برحمة القصص الفرنسية المساجنة وكتابة الفصول اللاذعة في مهاحة القيم الإسلامية والعربية ، وتحوير معالم التازيخ الإسلامي على النحو الذي يصور بعض العصور على أنها عصور تحال ومجون ، وفي ظل هذه الصحافة وحمايتها أعلن كثير من التغريبيين تحت اسم التجديد حمل لواء الأفكار الوافدة والدفاع عنها ، كما عمدت الصحافة إلى خداع الجاهير وتضايلها عن شخصيات لها دورها الحطير في دعم النفوذ الاستعاري والأجنبي أمثال لورنس وغردون

وبلفور وهر تسل وغيرهم ، كما عقدت لواء الزعامة لشخصيات غير صادقة الوطنية كما فعلت بالنسبة لسعد زغلول ولطنى السيد وقاسم أمين وساطع الحصرى ، كما حاولت أن تصور الثورة الفرنسية بأنها عمل بطولى بينها هى من عمل الصهيونية العالمية . كذلك هاحمت الحركات الوطنية فى البلاد العربية ووصفتها بالعصيان ، وانساقت فى تيار الاستعار الخيى فنشرت صفحات عما أسمته حقوق البود فى فلسطين ، ودعت إلى العامية وتغاضت عن حملة التبشير الغربى التى هاحمت بعض البلاد العربية ووصفتها بعض الأقلام بأنها زوبعة فى فنجان .

إن الصحافة العربية في هذه الفترة ومسئوليتها في (الهزيمة والنكبة والنكسة) ضخمة وعميقة قد عملت في تلك السنوات على تغيير أعراف هذه الأمة، ونقلها عن طريق البث اليومى المسموم المنوع إلى أعراف وافدة مهدت لتدمير وجودها الأصيل الذي شكله الدين الحق.

و لقد أو لت الصحافة اهتمامها بأشياء كثيرة : فدعت إلى الحمر بالإدلان عنه و إلى علب الليل و الربا و حمت القانون الوضعي و النظام الاقتصادي الغربي .

بل إن أنيس منصور ( ١٠ - ١ - ١٩٧٧ ) الأهوام ، على على قرار شركة مصر للطيران بمنع توزيع وبيع الحمور على متن طائراتها بأنه قرار ضار سيسىء إلى سمعة شركة مصر للطيران في منافستها مع شركات الطيران العالمية ، كما حرصت على تقديم كل المسرحيات وأفلام السيما ( وفيها قدر كبير من العبارات المكشوفة والصور الحليعة ) بكل إعجاب وتقدير ، وشجعت كل ما يقدمه التليفزيون من أفلام الجنس وأحاديث اللغو والأغانى المختلفة في محتواها وأدائها دون أن توجه إلى هذه البرامج كلمة واحدة من الدعوة إلى الحير أو حماية أطفالنا وأبنائنا و فتياتنا من الصور والكلمات المسمومة التي تعرض علمهم كل مساء .

بل لقد أفسحت الصفحات الواسعة العريضة أمام أخبار الكرة حتى باتت بعض الصحف وهي لاتعتمد في توزيعها إلا على قراء أخبار الكرة عا تحمل من تفاهات .

وتقف الصحف موقف المعارضة لكل اتجاه سليم ، فهى فى نفس الوقت الذى ترفض فيه نشر صورة نصف مليون حضروا صلاة العيد فى ساحة من الساحات تنشر صور الذين زاروا حديقة الحيوان باحتفاء كبير

ومن خلال تلك اليوميات التى يكتبها لويس عوض وتوفيق الحكيم ومصطفى بهجت بدوى وحسين فهمى تبدو محاولات لفرض مفاهيم زائفة وأفكار «تافهة » على الشباب لا توجهه إلى التسامى والمثل الأعلى ولكنها توجهه إلى البحث عن الأمور الصغيرة الحقيرة .

بل إن هناك محاولة لترويج أفكار الباطنية والمحوسية القديمة على أنها أدب ، وذلك بالحديث عن شعر ابن الفارض والحلاج .

ولسنا نعجب حين نرى مصطنى أمين وزكى عبد القادر وإحسان عبد القدوس ونجيب محفوظ ومن وراءهم يشكلون مفهوماً خطيراً يبثونه يوماً بعد يوم :

أولا: نظرية تحديد النسل والتهويل من شأن التفوق البشرى فى العالم الإسلامى وهي نظرية صهيونية .

ثانيــ : إطلاق حرية المرأة وهي نظرية صهيونية أيضاً .

ثالثاً: الكتابة عن الجنس والإباحية وتحويل القصة إلى مفهوم عام (وتدهش حين ترى بعضهم وقد بلغ السبعين أو قاربها يكتب قصصاً جنسية مثيرة ويتطرق إلى جوانب من وحى شيطان الإغراء والفساد).

رابعياً : تكريم الراقصات والمغنيات والممثلات وإعلاء شأنهن .

خامساً: تقديس المسرح تحت اسم الفن .

سادساً: تشجيع الكرة.

ولا تدهش حين تجد هناك عبارات موحية جد خطيرة يراد إذاعتها أو إذاعة مضاميمها كأن تجد على أمين يقول في عنوان ضخم لمقال له :

## ( الص شریف فی حجرة نوم کل زوج)

ولقد خدعت الصحافة الناس حين روجت لنظريات تلمودية ضالة في شأن التربية والشباب، وحين قالت أن المنحرفين ضحايا وليسوا مجرمين، مسهدفة القضاء على أسلوب التربية الذي يقوم على بناء الشباب منذ الطفولة في داخل الأسرة، ومن أمثال ذلك ترى جريدة الجمهورية تترجم كتاب ( بنيامين فاين ) الذي يتحدث عما أسماه الموجة العاتية من الانحراف التي تجتاح براعم الشباب في محاولة لبذر مفاهيم مسمومة في مجتمع آخر مختلف عمام الاختلاف عن مجتمعنا.

وكل الذين تحدثوا في هذا الموضوع حاواوا تبرير الخطر نفسه :

( خطر نوبة استهتار الشباب بسلطان الآباء والأهل والمدرس والمدرسة وآداب المحتمع وقوانينه مما أدى إلى وقوع الجربمة ) .

والكلمات كلها إيحاء ، وقد عولج الموضوع وفق المخطط الذى فرضته بروتوكولات صهيون ، وهو أنه لاتثريب على الشباب لأن المسئولية على المجتمع وأن الأزمة عالمية تجتاح الأمم كلها ، وردد هذا توفيق الحكيم ومحمد حسنين هيكل ونجيب محفوظ ، وفق مخطط منظم محمل نغمة واحدة ، وتجوهلت تماماً وجهة نظر الإسلام والفكر الإسلامي التي تنظر إلى الأمر من ناحية بناء الأسرة ومسئولية الأب والأم واختلاف البيئة والدوافع والأساليب بين المجتمعات الغربية والحتمع الإسلامي العربي ، وتجوهلت الفقرة التي أوردتها البروتوكولات والتي تقول أنه لابد من تدمير شباب الأجيال الجديدة في الأمم المجتمعات الغربية وكل ما يتصل به، وهو لا ينطبق على مشكلتنا ولا على شبابنا ، وأقد زرعت التلمودية في البيئات الغربية عن طريق القصة والمسرح كراهية الأب والحقد عليه والدعوة إلى مقته ، والدعوة إلى عدم توجيه الشباب الأبدر و تركه لطبيعته عملا بنظرية فرويد في الكبت ، وقد تبين فساد هذه الحديد و تركه لطبيعته عملا بنظرية فرويد في الكبت ، وقد تبين فساد هذه

الوجهة ولمكن القوى التلمودية ما تزال قادرة على دفع المجتمعات الغربية في طريق الدمار .

والواقع أن الآباء فى الغرب قد فقدوا مسئولياتهم تماماً إزاء الأبناء وعجزوا تماماً عن أن يقدموا المثل الصحيح لهذا الشباب نظراً لأنهم غرقوا فى انحرافات خطيرة ، وكذلك الأم فعلت نفس الشيء عندما وجدت الرجل قد انحرف ، فالصورة التي مجدها الشباب فى الأسرة سواء للأب أو للأم منحرفة ومضطربة ، ولذلك فهو محتقر هذه الأبوة وهذه الأمومة .

والانحراف لا يقتصر على أبناء الأسرات القليلة الدخل وحدها ، وإنحا رجع إلى إهمال الآباء وضعف حنان الأم ورعايتها ، وانهيار الأسرة وتفككها حين بهمل الأب أسرته بالسهر والانحراف ، وحين يوحى ذلك إلى الأطفال بأن الأب قد نبذهم وهجرهم ، كذلك فإن من مقاتل الأسرة في الغرب رواليوم في مجتمعاتنا) الانغاس في الظهور في المحتمعات والحفلات والسهرات وإهمال الأبناء و تركهم في أيدى الحدم والمربيات الجاهلات مما لا يمكن أن يعوضه حنان الأمومة ولا توجيه الأبوة ، هذا الطفل الذي يجد والديه مشغولين عنه لا يلبث أن يبحث عن قضاء أموره وفهم قضاياه خارج البيت فينزلق الحصية الأشرار

هذا القول الصحيح ، لانجد صحافتنا تعنى به أو تواجه به القضايا المثارة ، لأنها لا تريد أن تقوله ، ولأن الذين يوكل إليهم حل مشاكل الشباب والرد على خطابات المتسائلين في المحلات الاجتماعية وغيرها ، هم أناس لهم انتماء وجودى أو ماركسى ، فهم لا يستطيعون تقديم وجهة النظر الصحيحة أو الحالصة ، وهم يفسرون الأمور من وجهة نظر مظلمة مسمومة هي وجهة نظر فرويد وماركس ودوركايم .

كذلك فإن الصحف لاتسمح بتقديم مفهوم الإسلام أن يعلو أو يظهر ، وهم يسمونها « رأى الدن » وهى عبارة كريمة بادية السوء لأنها توحى بأن ما يراه الدين ليس إلا رأياً أو وجهة نظر ، وهى واحدة من عدة وجهات

نظر ، وهو أمر غير صحيح فما كان حكم الإسلام رأياً يوخذ به أو يترك وليست أحكام الإسلام مما بمكن أن يستبدل بها رأى الفلسفة أو رأى علم الاجتماع أو رأى علم الاجتماع أو رأى علم الاقتصاد أو غيره ، إنما هو الدين الحق ، خطاب خالق الكون كله وحقه علمهم وحدوده و تكليفه الذى لا سبيل إلى تجاوزه ، ولكن الصحافة لا تقر هذا المفهوم ولا تفسح لحكم الإسلام مكانه الحقيقي على صفحاتها ، أما ما تقدمه تلك السطور التي يطلق علمها اسم الصفحة الدينية أو ما يشابه ذلك فإنها لا تقدم إلا تلك المقولة المغلوطة التي تقول إن الإسلام دين عبادة و صلاة و صيام .

أما مفهوم الإسلام الحقيقي بوصفه ديناً ودولة ، ودنيا ومنهج حياة فإن الصحافة قلما تعنى به لأنه معارض لاتجاهها كله ، فهي لا ترى في الإسلام إلا أنه دين من الأديان التي يتصل أمرها بأمور لا تلزم الصحافة بشيء . ولا ريب أن الصحافة بأسلومها السياسي والاجتماعي تعارض الدين الحق من عدة وجوه : فهي لاتقدم الحقيقة كاملة لأنها تتحدث عن وجهة نظر وانتماء لا يمكنها من أن تقدم كل شيء ، ولأنها ترى مذهب ميكافيلي في التعامل ، فلا تقيم للأخلاق وزناً ، ولا تجد عندها القدرة على أن تتر اجع إذا بدا لها وجه الحق ، ولهنا وسائلها الملتوية وعباراتها الحادعة في إخفاء حق أو توجيه خبر أو تجاهل واقع . ولقد وصف المرحوم مصطفى صادق الرافعي الصحافة فقال : « لو عرفت الصحافة وأهلها لرأيت أن العمل فيها أشق الأعمال على النهوس الكريمة فهذه ليست صحفاً وإنما هي حوانيت تجارة » .

ولقد سقطت الصحافة فى تلك السنوات فى أيدى اليساريين فانحرفت انحرافاً شديداً وهزمت فيها القيم هزيمة منكرة ، و ورضت كل مفاهيم الدين والأخلاق. ولم يكن الشيوعيون وحدهم ولكن كان معهم الماسون والتلموديون والبعثيون وكل أعداء الإسلام والعرب وتد تجمعوا فى صعيد واحد.

و لقد سحق تيار الشيوعيين في هذه الفترة كثيراً من أهل الأصالة وأهملهم ووضعهم في الظل ولم تستطع الصحف أن تجد مجالة لكلمة واحدة عن الأخلاق والدين إلا ما كان ينشر تحت رقابة شديدة فى مجلة منبر الإسلام يحمل توجيهات الخصوم للدعوة الإسلامية ورجاله. وإلى دعوة التضامن الإسلامي .

وفاجأ الناس الدكتور صنى الدين أبو العزوزير الشباب بكلمته المسمومة حين هاجم التراث الإسلامى ووصفه بالجمود والرجعية وتبعه الدكتور يوسف إدريس فدعا إلى حرق التراث .

وجاءت كتابات لطنى الحولى وأحمد عباس صالح وأحمد عبد المعطى حجازى وعبد الرحمن الشرقاوى لترسم محاولة ماكرة فى أن تجمل للشيوعية والاشتراكية والمساركسية جدوراً فى الفكر الإسلامى ، وفى محاولة لتفسير تاريخ الرسول والصحابة على نحو تقسيمهم بين اليمين واليسار ، وجرت محاولات لجمع خيوط والتقاط كلمات وعبارات وإخراجها عن سياقها وواقعها من كتابات عبد الله النديم وحمال الدين ومحمد عبده ورفاعة الطهطاوى وعبد الرحمن الكواكبي لمركسة مفاهيم الإسلام ، كما جرى الاتكاء على تيارات مشبوهة كان أصحابها أولياء للنفوذ الأجنبي والاحتلال والاستعار أمثال شبلي شميل وأديب إسحق ويعقوب صنوع وفرح أنطون وأمين الريحاني وجبران ، وهو تيار مشبوه بجب الكشف عن زيفه وانحرافه .

وجرت المحاولة لجعل كلمة الاشراكية من مفاهيم الإسلام كما حاول الاستعار من قبل فى كلمة الديمقراطية ( اقرأ كتاب العقاد ) .

كانت الغاية هي تقديم اليسار على طبق إسلامي وهي محاولة ضالة ثبت فشلها وسرعان ما هزمت بالرغم من نفوذ الصحافة الماركسية .

أفسحت الصحافة العربية في هذه الفترة صفحاتها للدفاع والدعوة لعدة قضايا مسمومة :

أولا : مفهوم القومية الوافد المفرغ من القيم العربية و الإسلامية .

ثانياً : مفهوم المـاركسية والتفسير المـادى للتاريخ .

ثَّالثاً : مفهوم الإباحية والجنس والكشف والإلحاد .

و هكذا صبت صحافة النكسة السموم عن طريق الأقلام الشيوعية و المــادية و الوجو دية .

ولا ريب أنه كان لهذه الكتابات مسئوليتها الحطيرة فى الهزيمة والنكبة والنكبة والنكبة والنكبة ، وفى الوصول إلى مرحلة التسليم والتقبل والاحتواء للنهوذ الأجنبي ممثلا فى الشيوعية والصهيونية ( هذه المرحلة التى عاشبًا البلاد العربية قبل العاشر من رمضان ) .

ولقد دحرت بشدة تلك الأقلام التي حاوات أن تكشف هذه الأخطار ممثلة فيما نشرته مجلة الرسالة عن لويس عوض و دور جريدة الأهرام ، وأغلقت تلك المحلات الثقافية لأنها كانت تعمل على طريق الأصالة ، وجرت إلى ذلك محاولة إحياء الماضي الفرعوني والإغريقي والجاهلي العربي وتمجيده وبعث الأساطير وإعادة صياغة الوثنيات والفلسفات السريانية والحوسية ، والباطنية وإحياء عشروت وزيوس وباخوس ، والهدف هو هدم التصورات الإسلامية وإحياء عشروت وزيوس الأصيلة والتشكيك في هذه التقولات وإخضاعها للمفهوم الماسوني الوثني القديم والحديث الذي يختلف بل وبتعارض مع مفهوم التوحيد الإسلامي .

و استغل الماركسيون رفاعة الطهطاوى كما استغله اللبير اليون لأنه تأثر بالفكر الغربي وبالدعوة إلى الوطائية وأعجب بمظاهر الحضارة الغربية وخاصة الرقص الغربي وتنافس عليه خصوم الإسلام ودعاة الشيوعية حميعًا.

وهوجم عزير أباظة عندما أثار فى حفل توزيع جوائز الدولة مسألة الفصحى ، هاحمه الشيوعيون بقوة وشراسة ، هاحمه صلاح جاهين وصلاح عبد الصبور ، وقال صلاح عبد الصبور : « إنه رجل سلنى يؤمن بالجمود ويتحدث عن التطور كارهاً ، وقد فاته أن التعبير بالعامية لا يعادى اللغة العربية . وقد نسى أو تناسى أوسمة منحت لصلاح جاهين وسعدوهبه ومرسى حميل عزيز ، وهم من كتاب العامية . والقضية ليست قضية إطار لغوى ولكنها قضية تعبير عن العصر ، وفي هذا يتساوى من يعبر بالفصحى وأنا منهم

ومن يعبر بالعامية مثل كتاب المسرح والأغنية ، واللغة العامية لغة تعبير موفقة في كثير من الحالات » .

وهكذا أفسحت الصحافة لمهاحمة الفصحى والدفاع عن العامية ووصفها بأنها لغة ، ولم يظهر رجل رشيد يدحض هذه الكلمات المليئة بالمغالطة والانحراف حين برى أن كل مدافع عن الفصحى سلق مؤمن بالجدود ، أو دعواه الباطلة بأن التعبير بالعامية لا يعادى الفصحى .

وهكذا كانت الصحافة وعاء لكل تلك السموم . وهددت الصحافة البشرية بالمحاعة موالية بذلك دعوى الرأسماليين وأصحاب الملايين اليهود ، وعارضت تطبيق الشريعة الإسلامية وغضت من شأنها وفتحت صفحانها لكل من يستطيع أن يشير الحلاف أو يقدم الرأى الذي ينتقص من الشريعة .

وحملت ترحمات القصص الأجنبية المكشوفة أمثال أزهار الشر وصورة دون جراى وهكذا تكلم زرادشت وعشيقة اللورد شترلى ، وفتحت صفحاتها أسبوعاً وراء أسبوع لترويج هذه السموم المكشوفة والصور الفاضحة .

وبالجملة فإن الصحافة العربية فى فترة ( الهزيمة والنكبة والنكسة ) – ١٩٤٨ - ١٩٩٧ التى نورخ لهما قد حملت كل الأفكار التى طرحها الاستعار والتغريب وروجت لهما وأشادت بها وقطعت أشواطا طويلة فى الدعوة لهما والدفاع عنها والإلحاح بها والبث يوماً بعد يوم ، وفى مقدمتها الاشتراكية ، الديمقراطية ، القومية ، الوطنية ، وكلها مستمدة من مفهوم غربى من شأنه أن يمزق الوحدة الإسلامية الجامعة ، وكان أغلب زعماء الصحافة فى هذه الفترة ماسونا ومن غير دين الأغلبية ، بهودا وكاثوليك وتموارنة ، ثم جاء من بعدهم أثباع الروتارى والليونز وحملة لواء الوجودية والهائية والقاديانية ، وقد دافع هؤلاء وأولئك عن التفرقة بين الاشتراكية والشيوعية وبين الصهيونية دافع ودية .

وهى التى والت النفوذ الأجنبي على مختلف جهاته : فرنسين مع فرنسا وإنجليز مع بريطانيا وأمريكيين مع الولايات المتحدة وروساً مع الاتحاد السوفيني ، وهم من وراء ذلك موالون لما هو أشد خطورة ، للماسونية العالمية التي تربط بين الرأسمالية والشيوعية والصهيونية برباط خبى ، وهي التي حملت على رجال الدين وعلى الأزهر وعلى كل صيحة إسلامية ، وشوهت الأسماء اللامعة بالسخرية منها بالنكتة الفاضحة والكاريكاتير السخيف .

وهى التى أخفت كل الحقائق حتى يظل النفوذ الأجنبى قادراً على العمل خادعاً للمسلمين ، وكم من وثائق وتصريحات لقادة عالميين كبار ويهود وغير هم تكشف عن مخططات يرادبها هدم الإسلام أو تدمير المسلمين ، عملت الصحافة على تجاهلها ثم كشفت عنها الحقائق من بعد .

وقد كانت الشخصيات التي حاربت الإسلام وخدعت العرب والمسلمين موضع تقدير الصحافة العربية من أمثال لطقى السيد وسعد زغلول وساطع الحصرى وطه حسين وقاسم أمين ، وعلى العكس من ذلك كان كل المجاهدين العاملين من أجل إعلاء كلمة الله موضع تجاهلها و الاغضاء و الإنكار .



# البَابَ الأول **المرأة والصحَافة**

أولت الصحافة (اليومية والأسبوعية ) اهماماً كبيراً للمرأة ، وظهرت صحف متخصصة لقضايا المرأة : (حواء والشرقية ) وغيرها . تحمل هذه الأبواب الثابتة ذلك الفكر الذي يعتمد على مفاهيم مضللة عن حرية المرأة وعمل المرأة من خلال مفهوم يقوم على الهجوم الدائم والمتصل على كل الدءوات التي تحمل لواء مسئولية المرأة في المنزل ورسالتها الحقيقية في الأسرة والزوج وتربية الأبناء ، وتركز على مجموعة من المفاهيم الخاطئة كالقول بأن عمل المرأة من شأنه أن يزيد دخل الأسرة مادياً وأن المرأة تعاون الزوج في نفقات البيت ، ثم تركز على مسائل الأزياء الجديدة وكل ما يتصل بالزينة والملابس والإغراء ، وهي تتمثل بأن هناك عداء للمرأة بحمل لواءه الرجل ، والقضاء على ما يسمى بالقوامة ، وتستمد هذه الكتابات مفاهيمها من دعوة والقضاء على ما يسمى بالقوامة ، وتستمد هذه الكتابات مفاهيمها من دعوة منحرفة تقودها منظات عالمية هي في الأغلب على صلة بالصهيونية العالمية ، وتعتمد على عبارات مسمومة مما يتردد في كتابات بعض دعاة الهدم أمثال ميسمون دى بو فوار و فرنسوا ساجان وكثيرات من يجرين في نفس الفلك، وهي في سيمون دى بو فوار و فرنسوا ساجان وكثيرات من يجرين في نفس الفلك، وهي في مجموعها مفاهيم و دعوات لا تمثل طابعنا العربي الإسلامي ولا تصلح لمجموعها مفاهيم و دعوات لا تمثل طابعنا العربي الإسلامي ولا تصلح لمجموعها .

ولعل مجلى حواء والشرقية هي أشد المحلات عنفاً وجرأة في هذا المحال حيث تشن حملات مستمرة شديدة متصلة على كل قيم الإسلام ، وقد حمات حملات واسعة على حركة الدودة إلى الله التي ظهرت في مجال الطالبات الجامعيات والدعوة إلى الزى الإسلامي ، ووصفت هذه الحركة بكل تحقير ، كما أعلنت خصومتها لكل دعوة إلى الملابس المحتشمة أو أخلاقيات الملابس ، وسحرت

من القائمين بها ، كما حملت على القائمين على حدود الله فى أمور الطلاق و تعدد الزوجات .

وقد بدأت صحافة المرأة في صورتها الأولى في مجلة « روز اليوسف » حيث حرصت هذه المجلة في سنواتها الأولى تحت اسم الفن وأهله على تمييع الحلق الإسلامي و تذويب الشخصية الإسلامية وضرب القيم الإسلامية عن طريق تقديم قصص مكشوفة من ناحية ، والبحث عن أسرار البيوتات الكبرى والإفاضة في الحديث عن الساهرات والراقصات وعن فنون الغواية حتى بدا أن هذه هي صورة المحتمع الطبيعية ، وكان لهذا كله أثره الحطير على تفكير المرأة العربية المسلمة و وجدانها .

إن ميدان المرأة في عالم الصحافة هو أكبر ميادينها وأوسعها مجالا لتقديم مادة الغزو الفكرى واستغلال عواطف المرأة كقارئة (سواء كانت أما أو زوجة أو طالبة) و دفعها دفعاً إلى مجموعة من الأفكار تختلف كثيراً و تتعارض مع المفاهيم الأصيلة التي تحفظ كيان المرأة من الأخطار ، وهي تقتحم هذه الميادين المليئة بالأخطار سواء في مجال العمل أو في مجال التعليم أو في مجال الاختلاط أو في مجال العلاقات الاجتماعية بالأصدقاء و الجير ان والزملاء.

ولن تجد واحداً من البارزين في مجال الصحافة العربية إلا هو من أكبر المتحمسين لهذه المفاهيم التي تحرض المرأة على الانطلاق والتخفف من مسئولياتها في البيت والزوج ، وإنكار هذه التبعة ، والإغراء بالأجور الماثلة للرجل مما يوحى أن المرأة مادامت تعمل وتكسب فإنه لا سلطان للرجل عليها ، أو أن هذه المقدرة المادية تستطيع أن تغير وضعها من الرجل محيث يكون لها أن تكسر قوامته ولا تستسلم لإرادته ولا تعتر ف بأن له الرأى الأخير في أمر هذه الحياة الزوجية المشتركة ، وفي هذا خروج واضح وأكيد عن قانون الزوجية الذي يعطى الرجل درجة بالمسئولية وكلمة نهائية في الأمور الأسرية من أجل دوام هذه الرابطة واستمرارها وسلامتها على المدى الطويل .

وما تزال المحلات النسائية في مصر والبلاد العربية تحتضن في أعماقها خلفية من الكراهية للمفهوم الإسلامي وتعليها واضحاً لبث هذه السموم يوماً بعد يوم من خلال كل الموضوعات التي تعرض والمناسبات التي تمر ، ترى ذلك واضحاً في مجلات الشبكة وحواء وروز اليوسف والموعد وأحبار اليوم (وتوزع مجلة الموعد والشبكة ٣٠ ألفاً في مصر و ٤٠ ألفاً في الجزيرة والحليج).

وإليك بعض العناوين: (راقصة تنتحر فى منزل صديقها الطالب لأنه رفض أن يحضر لها المأذون) الصفحة الأولى بالبنط العريض (أخبار اليوم) ٢٩ يونية ١٩٦٣.

(خرجت التلميذة من جحرها وأصبحت تسافر للخارج بمفردها: جربوا هذه الفكرة) أخبار اليوم ٤ ـ ٥ ـ ١٩٦٣ . أيهما أحمل بنت الأمس أم بنت الروم ( الأخبار ١٩ ـ ٦ ـ ١٩٦٥) موضة فوق الركبة ( ١٤ ـ ٨ ـ ١٦٥ الأخبار ) ، انظر إلى زوجتك على أنها زوجة رجل آخر وسوف تجد أنها رائعة ـ (الأخبار ٢٦ ـ ٨ ـ ١٩٦١) أحمل من رأيت في شارع كذا ( عنوان أسبوعي دائم تقدم من خلاله مجموعة من الأفكار التافية مع صورة فتاة في مظهر غير لائق )

هكذا اندفعت الصحافة في مجال هدم الأسرة وتحطيم كرامة المرأة .

### **(Y)**

لقد حرصت الصحافة العربية على أن تغير العرف الإسلامي العام في مجال الاجتماع والمرأة والأسرة والعلاقة بين الرجل والمرأة ، مستهدفة تحطيم ذلك الحاجز القوى الذي أقامه الإسلام على أساس المحافظة على العرض والبكارة والشرف والحلق ، حين دعا إلى حماية كرامة المرأة بالفصل بينها وبين الرجل في المحتمعات ودوائر الأعمال وفي لقاء البيوت والأسر ، وهذه المحاولة التي قامت مها الصحافة لاريب خطيرة ولها أثرها السريع في تحطيم العلاقات الأسرية وإفساد العلاقات الاجتماعية والقضاء على سعادة كثير من البيوت .

ولا ريب أن المرأة ترى فى ثلث المحاولة البراقة التى تقوم بها الصحافة ، صورة الحرية وعلاقة التحرر والانطلاق والقدرة على تحقيق رغباتها الفردية فى الاتجاه الذى ترضاه وترغب فيه ، والذى تقودها إليه أهو او ها وتطلعاتها . ولكنها حين تندفع نحو ذلك لا تسبر فى الطريق الصحيح ، ولاتتجه نحو الحرية الحقيقية ، وإنما تتجه نحو الأسر والعودية وتجعل من امتلاك إرادتها وسيلة للاسترقاق من حيث إن هذا الاتجاه لن يعطيها الأمان ولا السعادة ، وأن الذى يعطيها ذلك محق هو طريق الإسلام المضى المشرق الواضع الحالى من كل المؤامرات والعثرات ، هذا الطريق الذى رسم لها الضوابط وحماها من أن تكون قينة أو رقيقاً أو مستعبدة لأهواء الرجل ومطامعه .

إن الإسلام قد أعطى المرأة من الحقوق ما تزال المرأة الغربية تجاهد من أجل الحصول على مثله ، أعطاها الحق الكامل فى إدارة أموالها مستقلة عن ولاية زوجها ، وعلى الزوج أن يدفع لها المهر والنفقة . ولاريب أن ما تحاول الصحافة أن تسوق المرأة إليه إنما برجع أصلا لفساد الأساس ، وهو التعليم والتربية التى قامت على أساس علماتي بعيد عن مفهوم صحيح لمهمة المرأة ودورها الحقيقى ، ولا ريب أن تربية المرأة وتعليمها يعد عبثاً ما لم يستهدف أموراً ثلاثة : تربية أنوثها فهى هبة الله الكرى . وتربية أمومها فهى جوهر ذاتيتها وتربية ذوقها فهو مفتاح شخصيتها .

و تنطلق النظرة الغربية الوافدة التي تحمل لواءها الصحافة العربية من خلفية آثمة تسهدف إخراج المرأة من دائرة حياتها الحقة : من مكانها الأصيل ، لتكون أداة التسلية والهوى والإفساد للمجتمعات حسها تصور ذلك روتوكولات صهيون تحت اسم تحرير المرأة وحقوق المرأة ، فهى تجعل منها ألعوبة ووسيلة معاً ، تدفعها إلى الخروج من الفطرة والأصالة لتكون وسيلة إلى إثارة غرائز الشباب واجتناء الشهوة المحرمة تحت اسم الحب والصداقة البريثة وتضخيم الإحساس بالحنس والوصول من ذلك إلى مجموعة من الأغراض والمكاسب الاستعارية التي تعمل على تثبيت النفوذ الأجنى واستشرائه ، وقد أكد كثير من الباحثين أن المرأة ما تزال سلمة يتلاعب ما يهود العالم ، وأن الصحافة من الباحثين أن المرأة ما تزال سلمة يتلاعب ما يهود العالم ، وأن الصحافة هي وسيلتهم الكبرى في ترويج هذه السلعة .

إن من أشد مقاتل الصحافة ومصادر انهامها أنها لا تقدم الحقيقة للمرأة وإنما تفضل أن تقدم لها الرأى المضل الخادع الغاش، وأنها تخفى الحقائق الأصيلة، فهي تحول بينها وبين التعرف على الواقع المعاش، وهي نتائج واضحة تلكني حين تعرض أن تصرف المرأة عن هذا الأسلوب الوافد. ومع الأسف فهي حين تحجب هذه الحقائق - لأنها تتعارض مع هدفها الأساسي في التدمير انسياقاً وراء الغاية التي تخفيها - تكثر من تقديم كتابات الغرب الداعية إلى الفساد، وتتجاهل عمداً عشرات الأبحاث الجادة التي تقول الحقيقة وتكشف عن فساد الواقع المعاش، ذلك أن عشرات من كتاب الغرب المنصفين الغيورين على مجتمعاتهم قد كشفوا حقائق خطيرة ولكن صحافتنا عمدت إلى حجب هذه الدراسات لأنها ضد هدفها المدمر.

وفى أشياء كثيرة تكشف الوقائع والأبحاث الجادة والإحصائيات فساد ما تدعو إليه الصحافة وخاصة من وجهة نظر المحتمعات الغربية التي تنقل عمها صحافتنا .

أولا: في مسألة عمل المرأة وحريبها، فقد كتب في هذا عديد من الباحثين في مقدمتهم الدكتور ألكس كاريل في كتابه « الإنسان : ذلك المجهول » وعدد من السيدات وبعض الدارسين في مجال الإحصاء ، وأمامي كتاب السيدة مارين باولى : ماذا حدث للإنسان في الغرب The Prinato future السيدة مارين باولى : ماذا حدث للإنسان في الغرب الوفرة كل الأفكار العظيمة .

إن الزوجة التي تعتبر آخر حجر في بنيان ساطة رب الأسرة بدأ وضعها يتغير ، أولا : بالتمرد على الالتزامات التي تو ثقها بالأسرة ، وثانياً : باندراج عدد كبير من الزوجات في العمل خارج المنزل مما مخضعهن لسلطة أخرى هي سلطة المؤسسات وقوانيها ، ثم تزايد معدل الطلاق عيث أصبح في طريقه لأن يصل إلى ٥٠ في المائة من عدد الزيجات ، وصورة المنزل التقليدية تغيرت هي الأخرى وأصبحت مجرد خيال .. حتى الملاقة بين الآباء والأبناء أصبحت تعصف ما الشكولة .. إلخ .

وهناك دراسات أخرى لعدد من السيدات وبعض الباحثين والدارسين في مجال الإحصاء كشفوا عن فساد الاتجاه الغربي المنحرف الذي ما زالت تتبناه صحافتنا وتقدم جوانبه التي تدفع إلى التدمير ، وتحجب الحقائق عامدة «

## ثانياً: في مسألة تحديد النسل:

كشفت دراسات كثيرة عن فساد الدعوة إلى تحديد النسل وكيف أن الغرب يدعو إلى ما يضادها من تشجيع النسل وكيف أنقادة الدين المسيحى رفضوا الموافقة على تحديد النسل.

وكشفت الأبحاث عن أخطار أخرى الأسرة وللعلاقات الزوجية نتيجة حبوب منع الحمل ، ولكن صحافتنا تحجب هذه الجوانب

### ثالثاً: في مجال قضايا الشباب و الأسرة:

كشفت دراسات كثيرة وفى مقدمتها ما كتبه برتراند ربسل عن فساد الأسرة والواقع والمحتمع الغربية بصورة راقة وتدعونا إلى اتخاذه مثلا أعلى ونبراساً.

إن الصحافة العربية مهمة بأنها تخبى عن قومنا أن المرأة فى الغرب تجأر الآن بالشكوى وتطلب العودة إلى البيت ، ولكن إذا جاء رجل مثل سعد الدن الشريف وطالب بعودة المرأة إلى البيت فى نظير أن تحصل على امتيازات كثيرة ، قامت فى وجهه العاصفة وخرجت الأقلام كلها ترفض أن تعود المرأة لمهمتها الأساسية : تربية أطفالها ، وإن كان ذلك يحقق لحا أن تحصل على نصف مرتبها ويعفيها من متاعب الحروج الباكر والدوة المتأخرة وترك بيتها وأولادها وزوجها فى أيدى الحادمات والحاضنات .

#### (4)

لا ريب أن المحاولة التي يقوم بها النسائيون دعاة تحرير المرأة في العصر الحديث لم تكن في الحقيقة إلا لحساب النفوذ الأجنبي وعلى حساب الأسرة المسلمة

وحساب المرأة نفسها ، فإنها محاولة مسمومة مضللة عمدت إلى تقديم مجموعة خاطئة من المسلمات ثم مضت تركز هذه المفاهيم خلال تلك السنوات الطويلة من قنوات الصحافة والإذاعة والسيلما والمسرح والقصة ، وهى فى مجموعها ترمى إلى خلق عقلية مضللة للمرأة تصورها بصورة القادرة على الحياة فى المحتمع خارج نطاق الزوجية والأسرة والأمومة ومن حيث هى كادرة مادياً على أن تجد موردها الذي تعيش به ، ومن حيث إن هذا القدر يعطيها الحق فى أن تحتار الطريق الذي ترضاه فى الحياة الاجتماعية دون أن تعبأ بتلك الضوابط والحدود والأعراف التي رسمها الدين الحق ، كذلك فإن إباحة موانع الحمل والإجهاض كانت عاملا هاماً باعتراف دعاة التعريب والخططات الصهيونية والتلمودية سى في فتح الطريق أمامها إلى كل الرغبات والأهواء التي ساقها إليها الرجل ، ومن ثم أصبحت الفتاة قبل الزواج أو بعده قادرة على ممارسة كل رغباتها في ظل موانع طبية موفورة تعيد دم السكارة الأحمر إلى مكانه كما تحول دون حدوث الحمل .

و بمكن تلخيص عمل الصحافة فى سبيل إفساد فطرة المرأة المسلمة فى ميادى تختلفة :

أولا: فى مجال الدعوة إلى حريتها الزائفة والتهليل والتصفيق لىكل امرأة وليت عملا من الأعمال: منادية فى البورصة، سائقة تاكسى، كناسة فى شوارع روسيا.. إلخ.

ثمانياً: خنق جو التبرج الصارخ والخروج عن الفطرة بالدعوة إلى موضات الملابس المتعددة ، حيث تدفع بيوت الأزياء كل يوم صنفاً جديداً أكثر تبرجاً وإبرازاً لمحاسن المرأة وأكثر إغراء للرجال ، وقد وقف وراء بيوت الأزياء ووسائل الزينة والإغراء والدعاية بهود وسماسرة للحنس .

ولا ريب أن المرأة المسلمة لا تخضع لهذه التيارات ، وتختار لباسها المناسب طبقاً لمعتقدها دون التقيد بأزياء العصر ، وغاينها هي الستر والحشمة والكمال ، كذلك فإن الإسلام يدء و المرأة إلى عكس ماتدء وها إليه الصحافة : يدعوها إلى إغاد سلاح الفتنة أمام الرجال حتى لاتكون عامل إغراء ، وحين تدء

الموديلات إلى الملابس الضيقة يدءوالإسلام إلى الملابس الواسعة الني لا تشف ولا تصف ، وحن تدءو الصحافة والأقلام السيمائية إلى إيقاد الشهوات يدءو الإسلام إلى تبريد العواطف .

لللثاً: تعمل الصحافة لتحقيق هدف خطير : هو دمج الرجولة في الأنوثة وتحويل الأنوثة إلى رجولة والعكس ، وذلك في نطاق ما أطلق عليه شياطين الصحافة « الجنس المشترك » وبالدعوة إلى إغراء الشباب بإطلاق الشعر في نفس الوقت الذي يدعون فيه إلى أن تقص المرأة شعر رأسها لتكون ( ألاجرسون ) أي غلمانية ، وكذلك بالدعوة إلى الباس المرأة الجلابية الرجالي وإلباس الشباب القمصان الملونة الصارخة والأحذية العالية .

والإسلام محمم الفصل الدقيق والعميق بن الرجولة والأنوثة ولا يقبل اختلاطهما بأى حال من الأحوال ، وقد حرص الإسلام على أن تحتفظ المرأة بكل مقومات الأنوثة ، فلا تخوض المجتمعات العامة ولا تعرض مفاتن جسدها على الأنظار .

وابعاً: إن دعوة الصحافة إلى إغراء المرأة باتخاذ حبوب منع الحمل: هذه الدعوة تحمل في طياتها خطراً شديداً ، فقد أشارت أبحاث العلماء أن انتشار أقراص منع الحمل بدون رقابة أدى إلى انتشار الصلات الجنسية المحرمة (الزنا) دون تحفظ ولا خوف مما نتج عنه تزعزع أركان الأسرة ومن ثم لم تعد الفتاة الغربية ومثلها الشاب يرون في الزواج وتكوين الأسرة ضرورة اجماعية.

خامساً: أشار تقرير عصبة الأمم ( ١٩٢٧) إلى أن الدعوة إلى حرية المرأة وإطلاقها من ضوابط الدين الحق: قد خلق طائفة من الفتيات بجد سماسرة الأعراض بينهن مورداً عظيا لا ينضب. وهذه الطائفة هي الممثلات والراقصات وفتيات المسارح والحانات وأمثالهن. ومما يدعو إلى الأسف أن كثيرا من مديرى تلك المسارح والحانات يشترطن في الفتيات اللائي يستخدمونهن ألا يرفضن بيع أعراضهن إذا طلب مهن ذلك ، وقد يهادون إلى حد أن يشترطوا علمن ذلك كتابة في عقود استخدامهن.

سادساً: أن الصحافة عن طريق نشر عشرات الحوادث على طريقة الإغراء بها وعشرات القصص ، وما تنقله عن المحتمعات الغربية إنما تستهدف أن تبدو العلاقة غير الشرعية في نظر الفتيات سهلة يسيرة ، بل ومقبواة ، و محاول بعض كتاب القصة عن طريق الصحافة الإمحاء بأن الشرف والفضيلة والعرض كلها مسائل تافهة لا يتمسك بها إلا السذج والبسطاء . و محاول كتاب القصة تعميم هذه الظاهرة التي لا توجد إلا في أعداد قليلة جداً على المحتمع كله لا يرى أهمية للشرف أوالبكارة ، ولا ريب أن ذلك من أسوأ ما حملته الصحافة الاجتماعية العربية ، وإنه معارض تمام المعارضة من أسوأ ما حملته الصحافة الاجتماعية العربية ، وإنه معارض تمام المعارضة لمدف حماية المرأة وحماية الأسرة من الفساد واختلاط الأنساب وفساد الفطرة .

# سابعاً : كيف وقفت الصحافة من الجر عة الحلقية ؟

لقد كان موقف الصحافة العربية من الأحداث شيئاً شديد السوء ، فإن الحبر هو أداة الصحافة في الكشف عن الوجهة التي تتجه إلها ، في صياغة الحبر نفسه تبدو الحلفية والغاية التي تريد أن تبنها في القارى ، ولما كان الدين النصيحة فإن الصحافة عمدت إلى الغش والحلط والتمويه فهي تعرف أن أخبار الجرائم الأخلاقية تثير النفوس فتعرضها على نحو شهون فيه من شأنها وتوحي من وراء التعدد والموالاة والتمكرار أن الظاهرة عامة ، وأنها طبيعية ، وأنها لا توثر على المحتمع . وهي لا تحاول مطلقاً أن تقدم مع الحدث الوجهة الصحيحة أو مصدر الحطر أو الدعوة إلى الإصلاح قدلك أمر تتجاهله تماماً ولا ترى أنه من مهمتها أو وظيفتها ، ولا ريب أنموالاة عرض الجرائم والأحداث أسبوع أبعد أسبوع ويوماً بعديوم وإعداد صفحات عرض الجرائم والأحداث أسبوعاً بعد أسبوع ويوماً بعديوم وإعداد صفحات دائمة وأبواب ثابتة لها هو من أخطر ما تقوم به الصحافه في سبيل توهن روابط المحتمع ، وليس عملها في هذا المحال أقل من اهمامها بنشر التفضيلات الوافية عن أفلام الجرعة والجنس .

ولا ريب أن صفحة الجريمة الثابتة هي عامل أساسي في التوجيه الذي تقوم به الصحافة فتنشئ به في نفوس الفتيات المراهقات ذلك الإحساس بالاستهانة بالخلق والجرأة في الاندفاع إلى إقامة العلاقات مع الجنس الآخر دون احتياط ولا حذر ، من حيث ترى هي أن المحتمع لا يسقط المنحرفات .

ولا ريب أن الصحافة العربية مسئولة عن نتائج هذه الاتجاهات وموالاة البث فى هذا الطريق ، فقد استهان الناس بمسائل الشرف والعفاف ولم يعد لها فى نظر الكثير منهم أى أهمية إزاء المطامع المادية .

كان من نتائج هذا أن نشأت عصابات تستدرج القاصرات كما تقول جريدة الأخبار ( ٣ ـ ٥ ـ ١٩٧٢ ) من دور السينما إلى المقابر ثم إلى الضياع.

والعصابات تتاجر بالرقيق الأبيض ، ومن النتائج أيضاً ما نشرته الصحف من أن 10 ألف زواج تم في سنة ونصف سنة ، وهو زواج بم على أساس التوكيل ، وقد انتهت هذه الزنجات في الغالب بإعادة الزوجات إلى القاهرة بعد إصابتهن محالات من الانهيار العصبي الشديد ، إذ تفاجأ الفتيات المخدوعات بأن الزوج في سن الستين أو السبعين بينا هي في العشرين ١١٠٠٠ عام ١٩٧٧ ، وفي اليوم التالى: ٨٦ فتاة في المصيدة ، إغراء الفتيات على السفر للعمل في الحارج ثم تجرى محاولة إرغامهن على الحطأ .

هولاء الفتيات ضحايا ما تنشره الصحافة العربية من حوادث فى صفحة الجربمة ، موجهة توجهاً معنيا يوحى بأن الأخلاق والضوابط لا قيمة لها ولا فائدة منها، أو نتيجة قصص ينشرها كتاب لهم أسماء لامعة فى صفحة الأدب، أو نتيجة إيحاءات مختلفة متعددة تأتى من كل مكان لتدفع الفتاة المراهقة الصغيرة التي لم تعرف ما ينتظرها إلى الانطلاق.

أَلَّمْ تَقُلُ لِهَاأُخِبَارِ اليَّوْمُ فِي \$ ـ ٥ ـ ١٩٦٣ تحت عنوان :

لقد خرجت التلميذة من جحرها وأصبحت تسافر للخارج بمفردها: قالت ما يأتى: إن عجلة الزمن دارت أسرع من ذلك حتى أخرجت الفتاة المصرية خارج حدود بلادها بمفردها لا والد ولا والدة ولا شقيق برعاها وغاف عليها ، حمل هذه الدعوة أحد دعاة الغرب ( عبد الفتاح شاهين ) فدعا بتعميم نظام الرحلات للبنات إلى الحارج ، وطبلت الصحافة المصرية للنك وصفقت .

ألم تكتب عايدة ثابت ( ١٧ سبتمبر ١٩٧٠ ) فى أخبار اليوم تحت عنوان (حرية الفتاة بلا حدود ) قالت :

إن ما نسميه نحن انحلالا يفعلونه كأى ظاهرة طبيعية أخرى ، فلم يعد في هذا المحتمع ( تقصد الأوربي ) شيء غير مباح وغير مقبول ، ولم يعد الشباب يواجه في سلوكه وعلاقاته كلمة ممنوع

أليس هذا يوحى بالدعوة إلى تقليد مثل هذه المحتمعات بالرغم مما أشارت إليه الكاتبة من زيادة نسبة الجرائم بين الشباب وزيادة الشذوذ الجنسي نتيجة لحذه الحريات المطلقة .

إذن لماذًا تحرص الصحافة على تقديم هذه الصور وتغرى بها شبابنا وفتياتنا . ولا تتوقف الصحف عن تقديم هذه الصور المسمومة إلى شبابنا وبناتنا حيناً بعد حين عن طريق تصوير المحتمع الغربي وهو تصوير يوحي بالتقليد ويقوم على أسلوب الإعجاب والإغراء به .

و في عشرات الميادين الأخرى يأتى إغراء الصحافة للمرأة .

يأتى الحديث بالإغراء عن الرقص . يقول أنيس منصور :

« لو أردت أن تقول لنفسك عن مزايا الراقصات المصريات فإنك لا تدرى بالضبط ما هي صفاتهن ، فالرقص متشابه الحركات. والفساتين واحدة . تلتصق بالبطن ، ومفتوحة من الجانبين ، أما الصدر المشدود فو الشراشيب فالموسيق هي التي تهزه وتعطى من الحيوية والشباب ماليس فيه ، نحن مشهورون برقص البطن في حميع أنحاء العالم ، وكنت إلى وقت قريب جداً أتصور أن الرقص الشرق صعب ، أو كأى فن في حاجة إلى مجهود جداً أتصور أن الرقص الشرق صعب ، أو كأى فن في حاجة إلى مجهود بخد نفسها بلا أي مجهود ترقص . زيرى مصطفى أحل راقصة ، وسهر زكي أخفهن دماً ، وزينات علوى أكثرهن دلالا ، وناهد صبرى أكثرهن اجهاداً ، ونجوى فواد أشهر من الجميع » .

هكذا يقدم كتاب الصحافة لفتياتنا الوسائل التي تدفعهن إلى الإعجاب بالرقص ، فإذا جاء من يدعو إلى إلغاء هذا العمل المهن – الذي يسمونه

الفن ــ قامت قيامة الصحافة ضده ، وأنهم بالرجعية والتخلف والعمل على هدم الحضارة والحيلولة بين البلاد العربية و بنن النهضة .

وهناك فى الصحافة النسوية اهمام بالغ بالمودة أو الموضة أى بالأساليب الجديدة والمتجددة دائماً للزى ، وهناك إصرار بالغ واهمام كبير بهذه التغيرات.

وبالرغم من الأخطار التي يتحدث الباحثون عن آثارها في المرأة فإن موجة الاندفاع لا تتوقف . يقول واحد من هذه الأعاث :

إن المحتمع يدفع المرأة إلى الجنون فنى كل دقيقة تظهر موضة جديدة وفى كل لحظة هناك منتجات ظهرت خصيصاً للمرأة ، وتجد المرأة نفسها منجذبة نحو هذا التيار الجارف من المعروضات المرجة تكاد تدفعها إلى الجنون ، إنها تريد أن تجرب كل شيء ونشترى كل شيء ، وعندما لا تستطيع قصاب بعقدة ، ويقول علماء النفس : إن المرأة التي ليس لها رصيد من القناعة يصبح لها رصيد من العقد فهناك آلاف من الأشياء التي تجذب المرأة إليها والتي تجعلها تفقد الاهتمام نزوجها ، والحل أن المرأة عليها أن تخاق التوازن ، وأن تحدد باقتناع ما تريد و تزن الأمور حتى لا تصبح في النهاية فريسة للضياع في عمر من العقد .

هذا ما يقوله العلماء، ولكن الصحافة العربية تقول غير هذا . تقول على لسان أنيس منصور «سوف تكون خيوط الموضة هذا الشتاء محتشمة جداً وسخيفة جداً ، لأن الفساتين سوف تكون طويلة وواسعة وسوف تبدو المرأة وكأنها شماعة تحمل هذه الفساتين وأن ما بينها وبين هذه الفساتين خصام، فلا الفستان محتضنها برفق على الصدر أو على الخصر أو على الأرداف ، ثم إن الفساتين تبدو وكأنها إهانة للمرأة ، فلا الساقان ظاهرتان ولا النهدان أو الردفان ولا الذراعان ولا العنق ، كأنها أنواع مختلفة من الحيام ، ، وإن المرأة قد ضربت حولها وأمامها ووراءها الحيام فلا يراها أحد » .

أرأيت ما يقال للمرأة المسلمة تحريضاً لها على العرى والفساد؟

ثم يقول الكاتب و اسمه « محمد أنيس منصور » :

«إن ملوك الأناقة عوضوا المرأة عن هذه الحيمة بأشكال حميلة من قصان النوم ، ومعنى ذلك أن الموضة ستجعل المرأة حميلة فى البيت وغير ذلك فى الشارع ، على الرغم من أن المرأة حريصة على أن تبدو حميلة لكل الناس ، فإنها تفضل أن تكون حميلة لشخص واحد . والمرأة التي لا تسعد برجل واحد فإنها تحاول أن تلفت عيون الآخرين ، ولذلك فإن المرأة تسارع إلى الشارع وتتمتع بنظرات الناس إليها لأنها لا تجد هذه المتعة فى البيت » .

وهذا هو التحريض على هذم كل القيم التى جاء بها الدين الحق للمرأة المسلمة من أن تكون زينتها قاصرة على بيتها وزوجها وألا تخرج إلا بالملابس الواسعة المحتشمة .

ويصل أنيس منصور إلى مفاهيم مسمومة تدعو إلى الفساد والشر وتقلب كل المفاهيم الأصيلة : فالمرأة فى الموضة تقف فى حالة تلهف والرجال يكرهون الحشمة لأنهم يتطلعون إلى السيقان العارية والصدور البارزة والظهور المكشوفة.

هذا هو الموقف من الملابس والزى ، فإذا جاءت حماعة من المسلمات لتستجيب للدين الحق وتفضل الملابس المحتشمة ، هوحمت هذه الجماعة بعنف ووصفت بالجمود والتأخر .

قالت أمينة السعيد ( ١٨ نوفمبر ١٩٧٧ – مجلة حواء ) :

إن هذه الثياب الممجوجة قشرة سطحية لا تكنى وحدها لفتح أبواب الجنة أو اكتساب رضا الله . فتيات نخرجن إلى الشارع والجامعات بملابس قبيحة المنظر نزعمن أنها « زى إسلامى » لم أجد ما يعطيني مبرراً منطقياً معقولا لالتجاء فتيات على قدر مذكور من التعليم إلى لف أجسادهن من الرأس إلى القدمين نرى هو والكفن سواء .

وهذا الزي اسمه الخيمة عند أنيس منصور والكفن عند أمينة السعيد ..

ولكن أمينة السعيد نسيت أن الزى الإسلامي هو الأصالة وأن الزي المتفشى هو الزائف الوافد.

وتستطرد الكاتبة في امنهان هذا الاتجاه الكريم فتقول: « بعضهم قال أند تقليعة جديدة تلجأ إليها الفتيات من أجل لفت الأنظار بعد أن استنفد المبنى جب أغراضها ، والبعض قال إنها الرغبة في الظهور بمظهر التدين سعياً وراء الزواج والتحايل على أزمة الزواج » .

و تقول أمينة السعيد أن التدين ليس بالتدثر بالأكفان وإنما التدين بالإيمان و العقيدة و طهارة النفس و العفة في السلوك .

ونحن نسأل من أبن تأتى طهارة النفس وعفة السلوك إذا لم يكن لها مظهر من مظهر النهاس رضاء الله والعزوف عن تعرية ما أمر الله أن يحجب أو الخوف من عقاب الله حبن تعرض المرأة جسدها على الناس ، وكيف تكون هذه متدينة وهي تعرف أن أول أسس الدبن هي المظهر الحارجي .

وهـكذا تـكشف الصحافة عن هدفها المبيت الدفين فى التهوين بالمظهر الحلقي، وبالعفاف والعرض.

وكما تعارض الصحافة وجهة النظر الأخلاقية تعارض وجهة النظر الصحية في أمور المرأة ، فهي تدعو إلى كل أسباب الزينة ولا تدع أمراً من أمورها كبيراً أو صغيراً إلا وتقدمه وتدعو إليه ، ومن ذلك دعوتها إلى تزجيج الحواجب وتقديم المودات الوافدة الجديدة في هذا المجال لإغراء المرأة بتقليدها والإعلان عن الأنواع المختلفة لأقلام الحواجب وغيرها من ماكياجات الجلد .

ومع ذلك فإن الدكتور وهبه أحمد حسن (كلية طب جامعة الإسكندرية) بقرر أن إزالة شعر الحواجب وغير ها من ماكياجات الجلد لها تأثير ها الضار ، فهى كلها مصوعة من مركبات معادن ثقيلة مثل الرصاص والزئبق تذاب في مركبات دهنية مثل زيت الكاكاو ، كما أن كل المواد الملونة تدخل فيها بعض المشتقات البترولية وكلها تضر بالجلد . إن امتصاص المسام الجلدية لهذه

المواد تحدث النهابات وحساسية ، أما لو استمر استخدام هذه الماكياجات فإن تأثيرها يمتد إلى الأجهزة المحتلفة فى الجسم فتحدث تأثيراً ضاراً على الأنسجة المكونة للدم والكبد والكلى ، فهذه المواد الداخلة فى تركيب الماكياجات لها خاصية الترسيب المتكامل فلا يتخلص منها الجسم بسرعة .

إن إزالة شعر الحواجب بالوسائل المختلفة تنشط المسام الجلدية فتتكاثر خلايا الجلد ، وفى حالة توقف الإزالة ينمو شعر الحواجب ببكثافة ملحوظة وإن كنا نلاحظ أن الحواجب الطبيعية تلائم الشعر والجبهة واستدارة الوجه.

ثامناً: إن أخطر محاولات الصحافة بالنسبة لتغيير العرف الإسلامى للمرأة هي رفع قدر الممثلات والراقصات والمغنيات وجعلهن مثلا عالياً للفتاة في أمور الملبس والمأكل والعادات والتقاليد.

( و بالنسبة للشباب فإن الصحافة تجعل لطغنين والممثلين مثلهم الأعلى أيضاً ) والواقع أن الإسلام يفصل فصلا تاماً بين سيدة الأسرة ( زوجة و أماً و بنتاً ) وبين الغانيات ( القائمات على المسرحيات والأغانى والرقص ) فإن من شأن إزالة هذا الفارق العميق أن تتبيى المرأة المسلمة مفاهيم الغانيات وهي مفاهيم تستهين بالحلق والدين ، من حيث اختلاطهن بالرجال من وراء الكواليس وفي أدوار الحب والغرام ومن شأن ذلك إخراج المرأة المسلمة من مهمتها ورسالتها ، والتحريض على دفعها إلى كل مكان غير البيت .

ومن أسباب التغرير والامتهان أن يقال أن هذه الممثلة أو هذه المغنية أو هذه المغنية أو هذه المغنية أو هذه الراقصة أو كاتب القصة الجنسية فلان : إنه يصلى أو إنها تصلى ، أى سخرية هذه بالعقول .

هذه عبارات رددتها الصحف كثيراً منسوبة إلى أم كلثوم وإحسان عبد القدوس ، بيما الصلاة لا قيمة لها إذا لم تكن تصدر عن إيمان كامل بالمفهوم الإسلامي.

ولاً ريب أن العمل في مجال الغناء والرقص والمسرح من الأعمال التي نحرمها الإسلام على الرجال والنساء . تاسعاً: فداد نظرة الصحافة إلى الأمور المتعلقة بالمرأة والعمل، من حيث ركز على أن العمل للمرأة هو عامل مساعد على تحسين موارد الأسرة وأن المرأة بذلك تشارك زوجها فى المسئولية ، والواقع أن هذه النظرة كاذبة وباطلة حين ننظر إليها من واقع الإحصائيات والأحداث والأوضاع التي راها ، فالمرأة العاملة فى الواقع عبء على الأسرة وكل مواردها تضيع فى الملابس والمواصلات والمظاهر الحارجية ولا يستفيد منها البيت شيئاً له قيمة أو أهمية ، ومهما يكن حجم مورد المرأة فإنه لا يساوى شيئاً بالنسبة للخسارة المحققة للأسرة من ناحية الانصراف عن رعاية الأبناء والزوج والبيت . فضلا عن أن هذه الأمور لا يمكن أن تقاس بالمقاييس المادية وإنما تقاس بالتقسيم الطبيعي للمسئولية الاجتماعية والدور الذي أعده الله تبارك وتعالى للمرأة .

وما تزال أمينة السعيد تثر ثر بهذه الكلمات في هذه المناسبة وتردد هذه النظرية الباطلة التي ثبت فسادها و ضلاها .

فهی تقول: « إن خروج المرأة إلى مجال العمل يعنی زيادة دخلها و دخل أسرتها و بهذا تستطيع أن تمنح أولادها و زوجها معاً فرصة أكبر للعيش فی مستوی لائق.

ونحن نقول: أى أهمية للعيش فى مستوى لاثق بالنسبة لفقدان أكبر عنصر من عناصر الحياة الاجتماعية للطفل والأبناء ، وهو رعاية الأم المباشرة الدائمة المتصلة يوماً بعد يوم ، وما قيمة أن تحسن الأسرة وجبات الطعام والشراب فى مقابل أن تفقد الحنان والتربية والحلق وبناء الشخصية الذى تفقده فعلا لغياب المرأة عن مجالها الحقيقى فى الأسرة .

إن الذين ينخدعون بهذه النظرية التلمودية المادية هم السذج والأغرار ، أما الذين يفهمون حقيقة المسئولية الاجتماعية ويعرفون خطورة التكوين الاجتماعي للأفراد فإنهم يعلمون أن خسارة ضخمة تحل بكل أسرة تنصرف ربتها إلى العمل لأنها حين تنصرف تفقد عناصر الأسرة كلها وأفرادها

جميعاً ذلك العطاء الربانى الأصيل من الرضاعة والتربية والتشكيل النفسى ، وما أحسب السيدات العاملات إلا منصرفات باقى يومهن بعد عودتهن من العمل عن أداء ولو جزءاً يسيراً من هذه المهمة بالسهرات أمام التليفزيون أو فى زيارات الأصدقاء أو فى دور السيما .

وتقول أمينة السعيد :

إن الحروج إلى العمل يكشف للمرأة الحياة كلها ويعطيها فرصة التعامل مع الناس ودراسة الحياة ، وهذا كله ينعكس على شخصيتها وعلى أسرتها بشكل إيجابي سليم يرقع من مستوى المحتمع .

والواقع أن هذا التفسير خاطئ ومضلل ، فإن المرأة فى مجال العمل مع الأسف الشديد لا تجد إلا صوراً من المجاملة والإعجاب الخبى والكلام المعسول الذى بحملها على المقارنة بين الرجل فى العمل وبين الزوج ، والذى يفقدها كثيراً من التقدير للأزواج ، فضلا عما يضلل النفس عن مفهوم المسئولية الزوجية نفسها ، والوقائع تشهد بآثار ذلك على الطلاق وعلى الانحراف إلا من رحم الله .

أما تعلم المرأة الذي تشير إليه أمينة السعيد بأنه برتبي مها ذهنياً وبجعلها أكبر كفاءة وقدرة على تربية أبنائها فإنه من باب التضليل والكذب ، ذلك لأن التعليم الذي تتلقاه المرأة لا يعطيها من قريب أو بعيد تلك الكفاءة المزءومة أو القدرة الحقيقية على تربية أبنائها لأنها لا تتلتي في المدارس على وجه الإطلاق أي مهج يشكلها كزوجة أو كأم ، وهي لا تعرف من هذا شيئاً يعيبها على بناء بينها وأولادها ، ولو أنها علمت على هذا النحو لحقق ذلك نتائج إبجابية حقيقية تصرفها عن العمل وترى في مسئولية البيت أكبر المسئوليات.

ولكننا نتابع الغرب في هذه المسألة متابعة عمياء ، والغرب يعترف اليوم خسارته وتحطم أسرته ، أفما آن لنا أن نرجع عن ذلك ، إن المرأة الشرقية محدوعة بتلك الدعوات ، والذن يقدمون لها هذه المادة من الإغراء لا بريدون بها ولا بالأسرة ولا بالأمة الحبر ، ولكنهم ينفذون محططات بروتوكولات صهيون .

وتمضى أمينة السعيد فى بث سمومها فى كل الآفاق ، فهى تعارض عودة المرأة إلى الزى الإسلامى ، وتريئ فيه هوساً دينياً ، وفاتها أن هذه العودة إنما هى التماس للأصالة وعودة إلى الله بعد أن بلغت عوامل الانحراف بالسفور إلى تلك النتائج الخطيرة التى تراها ونسمع عنها.

وهى تعترف بأن قوامة الرجل على المرأة شيء مقرر فى الإسلام و الكنها فى نفس الوقت تعتبر القوامة اليوم، لا مبرر لها لأن هذه القوامة مبنية على المزايا التي كان الرجل يتمتع بها فى الماضى فى مجال الثقافة و المال ، وما دامت المرأة استطاعت اليوم أن تتساوى مع الرجل فى كل المحالات فلا مبرر للقوامة . ولا ريب أن هذه الآراء المسمومة التي ترددها أمينة السعيد هى التي طرحتها سيمون دى بوفوار ومجمع المؤامرات المنعقد على المرأة المسلمة .

ونحن نوئمن بأن القوامة أساس العلاقة بين الرجل والمرأة ، وأنه لا يتغير ولا يزول مهما كانت المرأة من الغنى أو الرزق أو القدرة أو الثقافة ، وأن عوامل الاختلاف بين واقع المرأة اليوم من حيث العمل والارتزاق لا يغير منه شيئاً فهو بمثابة الميزان الدقيق والمفتاح الصحيح لهذه العلاقة ولهذه الرابطة . والمرأة المسلمة مهما كانت غنية ومثقفة فإنها دائماً تضع مالها وثقافتها بين يدى زوجها ، وتقف منه موقف التسليم وترى أن رأيه هو الرأى الأخير ،

عاشراً: فساد توجيه الصحافة لطالبات الإجابة عن المشاكل والقضايا: وقد ذكرت فتاة سقطت فى خطاب لها إلى مجلة روز اليوسف (٧٠٤-١٩٦٦) أن جانباً من المسئولية فى مأساتها برجع إلى ما تنشره الأفلام والمحلات والأغانى من إثارة وتحلل، وفى ردود المحلات (روز اليوسف وصباح الحبر وحواء) وغيرها على السائلات سخرية واضحة عميقة بالدين، واستهانة بالأخلاق ودءوة إلى التخفف من الحكم فى جريمة الزنا واللامبالاة الاجتماعية بهذا النوع من الآثام، والميل إلى اعتبار الآثار الحلقية داخلة فى إطار الحرية الشخصية.

وينصح يوسف إدريس ( الجمهورية ٢١ ـ ٥ ـ ١٩٦٦ ) فتاة تشكو من حبها المصحوب بالحرمان ، إلى أن تخفف من حرمانها كوسيلة للتخلص من

شدة عاطفتها ، أى أنه يدعوها إلى اقتراف المسكر ، وهو يسخر منها لأنها رفضت قبلة صديقها وفتاها ، ويقول أنها او قبلت لاستراحت ، وبتى علمها مقاومة الحياة .

ولا ريب أن هذه النصيحة المسمومة سترتد إلى نحر يوسف إدريس بالجزاء الأوفى وبالنقمة والمثلة ، فإنه بذلك قد أفسد عقلية فتاة مسلمة وعاطفتها وكشف لمثات من القارئات عن الاستهانة بهذه الأمور ، وحرضهم على الاندفاع وراء الإهواء وتحمل وزر ذلك كله وجرمه عند الله تبارك وتعالى .

ونجد فى الصحافة النسوية عشرات الأمثلة من هذه الإجابات قدمها أنيس منصور وإحسان عبد القدوس وأمينة السعيد وغير هم :

وفى ريد حواء (١٩٦٦) فتاة تشكو من قيود عائلتها المتدينة هذه القيود التى تمنعها من الحاوة نخطيبها ، وتندد المحلة بهذا الجمود ، ولو أحسنت لقالت لها أن الحلوة حرام فى هذه المرحلة وهى ليست حوداً وإنما هى مثابة حفظ لها وحرص واحتياط لأن هذا الحطيب ربما تغيرت نظرته واختلف معها قبل أن يتم العقد فهى بذلك تكون قد حمت شرفها وعرضها عن المهانة .

ومن بريد حواء فتى متدين يشكو من أن بعض جاراته يحاولون لفت نظره بطرق شُنّى فماذا يكون الرد : الرد هو السخرية منه والتنديد بجموده وتقوقعه :

ولو أحسنت مجلة حواء لحذرت هذا الشاب من الوقوع فى أخطار الحرام .

وتحمل مجلة صباح الحير لواء الدعوة إلى الاختلاط بين الجنسين فى حميم مراحل التعليم وتسخر من المعارضين ، ولا ريب أن هذه الدعوة مسمومة الهدف .

كذلك تحمل بعض المحلات الدعوة إلى تعليم الجنس في المدارس وهي من الدعوات الخطيرة التي تريد هدم مقومات الأخلاق ، وهناك في الصحف

النسوية والاجتماعية والأسبوعية بعد ذلك كله الصور المغرية الداعرة التي يندى لهما الجبن ( أخبار اليوم وحواء وآخر ساعة ) .

وتنصح أمينة السعيد في إحدى المشكلات الواردة لهما باللجوء إلى الزواج العرفى تخلصاً من حكم القانون بسقوط حق الحضانة من المرأة عندما تتزوج مرة ثانية ( المصور ٣ ـ ١٢ ـ ١٩٦٥ ) هذه النصيحة على ما تتضمنه من احتجاج خنى على موقف الشرع من أحكام الحضانة فإنها دءوة إلى الهروب من القوانين .

وتهاجم صباح الحير ( 1970 ) بعض الآباء الذين محيطون بناتهم بالحهاية والرعاية ومحافظون عليهن من أخطار المراهقين وتصف هؤلاء الآباء بأنهم جهلة ، وأن هذه الرقابة تحرمهن من الحب ، ولا ريب أن عرض الأمور على هذا النحو فيه كثير من الحطأ ، فقد كان على المحلة أن تقدر رعاية الوالدين لبناتهم وحمايتهن من الأخطار ، وأن تفتح الباب المشروع وهو أن يتقدم لها الزميل الذي يرى أنها صالحة له ليخطها لا أن يتصل بها من الأبواب الحلفية ، ودون علم والديها ، وبذلك تكون معرضة للفساد والحطر .

وما تزال كلمة « الحب » تستعمل فى الصحافة العربية استعالا ضالا مضلا عن طريق كتاب الجنس والقصة المكشوفة .

ونجد محررة روز اليوسف (مديحة ) تدءو بحرارة إلى دعوة البغاء الرسمى كعلاج لانحراف قلة بغيضة من النسوة . قالت : بجب أن يخصص مكان معين للمحترفات بالرخصة تحت الإشراف الحكومى ، وهي مهذا تدءو إلى تنظيم الزنا تحت إشراف حكومة مصر الإسلامية ، ولم يردعها بقية من حياء الأنثى المحصنة العفيفة من أن تغمس قلمها في ماء البيمية القذرة ، وهناك دءوة صلاح حافظ إلى رفع ولاية الرجل على المرأة بدءوى أنّها تحرص على الفضيلة بدافع ذاتى لا أثر فيه للرجل .

وهذا الكلام لايعنى أكثر من أن هؤلاء القوم يحاربون الإسلام دون أن يفهموه حتى ليكونوا قادرين على معارضته ، والآفما العلاقة بين الفضيلة وولاية الرجل! وتدعو أمينة السعيد إلى تحديد النسل وترمى المسلمين بالجهل في قولها في كلمة لهما في المصور ٢٠ ـ ١٠ ـ ١٩٦٦ إن ملايين الجهال في بلادنا هم الذين ير ددون أن الله يرسل المكل طفل رزقه . ويقول الدكتور يحيي هاشم الذي انتفعنا بدراسته عن التيارات المعادية للإسلام : إن هذا القذف يتعدى الأشخاص إلى العقيدة التي يؤمنون بها . ويقول إنه بالرغم من أن بعض علماء الدين حاول أن ير وج للدوة إلى تحديد النسل بتطويعها لبعض قواعد الإسلام فإن ذلك لم يرض أصحاب هذه الدعوة لاختلاف المبدأ عند كل مهم .

#### حادی عشر:

# مرقف الصحافة من الأحداث:

يبدو هذا واضحاً من حادثة اكتشاف شبكة الرقيق الأبيض. فقد وقفت مها الصحافة موقفاً رديئاً ممالئاً للشر ، وكان من المتوقع لو خلصت النيات أن تعالج صحافتنا هذه الظاهرة بما يتفق مع خطورتها على كيان المحتمع ، ولكن للعجب اكتفت أكثر الصحف بنشر الحبر بدون تعليق . وانبرى صاحب (فكرة) للدفاع عن شخصية الفتيات الصغير ات اللاتى ضبطن ضمن بقية أفراد الشبكة . وتميى أن تكون بيهن فتاة مظلومة تثبت براءتها فتقاضى الجرائد التى نشرت اسمها ويحكم لهذا القاضى بعشرة آلاف من الجنهات رداً لشرفها وسمعها .

إن الفتاة المظلومة التي تمنى المكاتب ظهور براءتها لا بمكن أن تضع نفسها فى هذا الوضع المهين ، أو تتردد على أماكن الدنس والفجور، ولكن كاتبنا يرى أن الشرف والبراءة لا يتعارضان مع التردد على شبكات الرقيق ، وإن الدفاع عن كرامة الساقطات أهم من الدفاع عن كرامة الوطن وسمعته .

وتساءلت مجلة الاعتصام: لحساب من يلتى بفتياتنا هكذا فى مهاوى الرذيلة. هل من أجل الالتحاق بمعهد الرقص أو الباليه أو الفن أو الموسيق أو السيما أو المثيل بأجوائها العفنة المنتنة؟. ماذا جنت تلك المسكينة حتى يقذف بها إلى هذا الميدان الملوث الموبوء؟. هل يستطيع ولى أمرها المستهتر وهو بعيد عنها أو قريب أن مجمها من نظرة ضارة أو قبلة حارة؟ هل يستطيع أن يدفع عنها الأسود المفترسة ومحرسها من الذئاب الجائعة؟ هل تستطيع أن

تعارض المخرج في وضع خارج أو لقطة مبتذلة أو منظر فاصح رخيص . لا تستطيع لأن هذه قواعد الفن الأصيل ، ويحدث هذا باسم العلم وباسم الفن : الفن الذي مخدش حياء الفتاة وينال من شرفها وعفتها .

ويوخذ على الصحف أنها حين تنشر أخبار الجرائم الخلقية تخفى نصف الحقيقة حماية للأهداف التى تدعو إليها فهى حين تتوسع فى نشر الأحداث المثيرة تتحفظ إذا كانت تتعلق بإحدى الراقصات أو المغنيات أو الممثلات (وهل حقاً هن يدفعن لبعض رجال الصحافة مرتبات شهرية) وهنا لاتنشر الصحف الأسماء حماية للراقصات وقد حدث هذا فعلا عندما نشرت الأخبار ضبط شقة بالجيزة تديرها للدعارة راقصة معروفة ، وهنا نتساءل هل تكون الصحافة جديرة بالأمانة الملقاة على عاتقها . إن القرآن بتشريعه الحكيم يرى عدم الاكتفاء بتوتيع العقوبة على الساقطين والساقطات بل لا بد من التشهير عبن حتى يرتدع الغير وصدق الله العظيم :

( ولا تأخذكم بهما رأفة فى دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عدامهما طائفة من المؤمنين ) .

# ڻاني عشر :

حملت الصحافة حملة شعواء على العلماء الذين قدموا حكم الإسلام في المرأة في مواجهة سمومهم وأضاليلهم ، وفي مقدمة هؤلاء محمد أبو زهرة وحمل موسى صبرى على الشيخ أبو زهرة وحمل موسى صبرى على الشيخ الغزالي .

يقول بهاء الدين : إن بعض رجال الدين يريدون أن يحتكروا تفسير الدين ، وبالتالى محتكروا تفسير الحياة ، ووصف عقولهم بأنها متحجرة فى أغلب الأحيان لأنهم عاشوا حياتهم العقلية أسرى بين جدران كتب محدودة ، ووصف معارضة الشيخ أبو زهرة للمفاهيم الماركسية المنحرفة فى شأن المرأة ، بأنها مطالبة عوت هذه الأيمة .

ويباهى بهاء الدين بانحر اف الصحافة والإخلام فى مسألة المرأة ، فيقول: إن التليفزيون يذيع ساعات طويلة من التمثيليات التى تشترك فيها النساء والأغانى التى تغنيها المطربات. والدولة ترسل بعثات من الفتيات إلى الحارج ، وإن البنت تذهب بمفردها إلى أوربا وإن فى الأندية الرياضية آلافاً من الفتيات يقدمن التمرينات والألعاب والاستعراضات .

ونحن نقول للكاتب: وهل يكون هذا الانحراف عن المفهوم الأصيل لعمل المرأة ومهمها وأوضاعها حجة على الإسلام نفسه ؟ إن المحتمعات قد تنحرف وقد تتحرى الصواب ولكن مفهوم الإسلام يبقى فوق كل اعتبار هو الحق الذي لا مرية فيه ، ومهما كثر الانحراف ، فإنه هو الكلمة الأخيرة التي يجب على المحتمعات بعد أن تجرب وتنحرف أن تجد نفسها ولا سبيل لها إلا العودة إلى حدود الله .

إن هذه الصور التي يعرضها الكاتب هي حجة عليه ، وهي علامة على الانحراف وليست دليلا على الأصالة أو على الطريق الصحيح ، إن من وراء هذا كله بيوتاً مضطربة ونفوساً مضطربة أيضاً ، ولن يصلح أمر هذا المجتمع إلا بعودته إلى الأوضاع الطبيعية من حيث أن تصبح المرأة مسئولة عن بينها وزوجها وأطفاطها ، ونحن نعلم أن وراء هذه الاتجاهات ضحايا كثيرة ومآسى عسرة وإحساساً عملاً النفوس بأن هذا الطريق ليس هو الصحيح .

وبهاجم موسى صبرى ( أخبار اليوم ) الشيخ محمد الغزالى لأنه أثار ضجة حول المرأة فى أجباعات المؤتمر الوطنى ( ١٩٦٢ ) يقول : برى الشيخ الغزالى أن الرجل والمرأة سواء فى حميع الفضائل والتعاليم الدينية ، ومن حق المرأة أن تعمل فى التجارة وتعمل مدرسة وطبيبة وممرضة ولا مانع من اشتغالها محامية ، ولكنه برى استحالة مساواة المرأة بالرجل فى الوظائف وتولى المناصب القيادية ، فالرجال قوامون على النساء عمكم الطبيعة والدين الذى جعل حق الإنفاق وقيادة الأسرة للرجل وشهادة الرجل ومبر الله كشهادة ومير الله مأتين ، أما مساواة الرجل فى الوظائف فإنى أكتنى فيها بشهادة ديوان الموظفين عن مدى صلاحية المرأة للتوظف قبل وبعد الزواج ، وهي ديوان الموظفين عن مدى صلاحية المرأة للتوظف قبل وبعد الزواج ، وهي الشيخ محمد الغزالى بأنه عدو جديد للمرأة ، ولا ريب أن موسى صبرى يعد منطفلا فى هذه المسألة فإن القضية تتعلق بالمرأة المسلمة لا بالمرأة بصفة عامة ،

وهو من هذه الناحية لا يستطيع أن يفنى محكم دينه وثقافته ويعد هذا منه تدخلا معيباً .

ثالث عشر: الحرص على تقديم النماذج الفاسدة .

تهتم الصحافة اليومية بتقديم النماذج الفاسدة المنتقاة من حميع صحف العالم ، وتعنى بالمرأة الآبقة (سيمون دى بوفوار ) وتردد كثيراً مقالتها وآراءها في الهجوم على العفة والأخلاق والقوامة .

وقد أولها اهماماً خطيراً أثناء زيارتها لمصر مع جون بول سارتر وحاوات أن تصور هذه العلاقة بأنها أعلى وأكبر وأجل من علاقة الزواج ، من حيث أن سيمون ليست زوجة شرعية لسارتر ولكنها محظية ، ولقد نشرت الصحف فخرها مهذه العلاقة ، واهتمت بتصويرها وإعلاء شأنها ، مع أن تحسين هذه العلاقة برمز إلى احتقار مفهوم الزوجية الشرعى ، ويدمر مفهوم علاقة الرجل بالمرأة في وضعها الطبيعي ، ومن الأسف أن اهتمت الصحف بعباراتها التي قالتها عن أنها تدعو إلى تحطيم قوامة الرجل وأي وصاية من الرجل على المرأة .

ويصور هذا المعنى تصويراً مسموماً : الكاتب المـاركسي محمد عودة . (الجمهورية ١٩ ـ ١ ـ ١٩٦٧) فيقول :

هى علاقة قد لا يفهمها البعض عندنا بمقاييسنا الشرقية وذلك كما لايفهمها أيضاً البعض فى أوربا المحافظة ، ولكنها إحدى العلاقات التاريخية التى تقوم على أعمق وأصدق ما تقوم عليه العلاقة بين الرجل والمرأة ، وقد أغنت الحياة الأدبية والعاطفية للعصر كله ، وهى علاقة لا بدأن يفهمها ويستشعرها شبابنا وفتياتنا لأن الثورة الاشتراكية هى أيضاً ثورة فى أعم علاقة إنسانية وهى العلاقة بين الرجل والمرأة .

وهذه العبارات المسمومة لا تعنى أكثر من قلب للمفاهيم الأصيلة التى يعرفها الناس حميعاً عن العلاقات الشرعية بين المرأة والرجل حسيا أحل الله ذلك وأن كل علاقة غير هذه ، أو من هذا النوع الذي يجهر به سار ر وسيمون

هو نوع من الدعارة والزنا والفساد الذي لا يقره عرف ولا شرع ، والذي لا يرضى عنه أي دين أو أي مذهب ، أو أي نحلة . فحين يحاول أمشال محمد عودة من الشيوعيين تحسين هذه العلاقة وتصويرها على هذا النحو الفاسد إنما ير وجون لمفهوم معروف في الشيوعية وفي المذاهب المادية ، وهو الإباحية ، فإذا قيل أنها أغنت الحياة الأدبية والعاطفية ، فهاذا أغنتها إلا بتلك الصفحات المسمومة السوداء التي تصور علاقة غير شرعية بين رجل وامرأة ، والتي تصور أسوأ من هذا ، تلك الانحرافات التي تتصل بالكاتبة في علاقات أخرى ، وهذا هو ما يسميه محمد عودة وغيره ثورة في العلاقات الإنسانية أي هدم لكل القيم . إن العلاقة بين سارتر وسيمون وما كتب عنها هي أسود صفحة في تاريخ العلاقات بين المرأة والرجل على السواء ، لأنها هدم للمجتمع والدين والحلق على سواء .

رابع عشر: محافلة تصوير الدعاة إلى تحرير المرأة بأنهم أنصارها الذين يدفعونها إلى الحرية والعمل، وأنهم هم المخلصون لها، وأنهم مختلفون عن الذين يكتبون عنها متاعاً فقط والواقع غير ذلك فإن أنصار المرأة هؤلاء الذين يكتبون عنها في الصحف ويردون على أسئلتهم بالغش والغلط هم أعداؤها الحقيقيون الذين يريدون أن نخرجوها من طبيعتها ورسالتها وجوهر مسئوليتها وعن بيتها وعن تربية الأجيال الجديدة إلى أن تكون متعة خالصة في المرقص والعمل والشارع .

إن هوً لاء هم فى الحقيقة دعاة الحريم الحقيقيون .

إن الذين يدفعونها إلى هذا الطريق لانخلصون لهما النصح ولا يقدمون لهما الخير ، وإنما بريدون أن نخرجوها عن عرشها الحقيقي ومكانها الطبيعي ، إلى الشارع ، إلى الفراغ والانحراف ، حيث الأعاصير والسدوم التي تجتاحها من كل جانب .

ولقد آثر كتاب المرأة المضالون السبح فى المياه العكرة ، وتقديم صفحات غاية فى السوء مما نقلوه من كتب الغربيين ، وكتب التلموديين بالذات مما كتب بأسلوب معين واستهدف غاية واضحة ، وهى كتابات تثير

الشهات كل الشهات في صورة تساولات ، لماذا يتزوج الشبان ، لماذا ينجبون الأطفال ، ويصفون هذا كله بالغموض ، ويرون أن هذه العلاقات لا مفهوم لها . والحقيقة غير ما يقولون ، فإن الدين الحق قدم للناس سر هذه العلاقات في وضوح ، وكشف عها في صراحة وقال إنها هي الفطرة الطبيعية التي ركب عليها الرجل والمرأة ، وإن كان أنيس منصور يقول هذا فهو في تيه من الضلال ، وإن كان يترجمه فهذا أسوأ ، إنه ينقل هذه السموم وهو معترف بها مبشر لها ، وكان أولى به إذا قدمها أن يدحضها ويكشف فسادها ويقول أن للعرب والمسلمين من ثقافتهم وعقيدتهم وفكرهم ما يوضح لهم هذا الطريق ويضعهم على الجادة ، وأن هذا الحلط المزعج ، والشكوك والوساوس التي تشيرها كتابات التلموديين في الغرب بهدف تمزيق والوساوس التي تشيرها كتابات التلموديين في الغرب بهدف تمزيق بيرف الأسرة وتدمير ذلك المحتمع لا تستطيع أن تحقق شيئاً في أفقنا الإسلامي. ولو أنه يعرف الثقافة الإسلامية ، ولو أنه يومن بها ليكان لسان صدق في الدفاع عن الحق ، ولكنه لا يقدم إلا السموم ولا ينشر إلا الشهات .

إنه يردد مع الضالين « أن هناك من يقول عن الزواج أنه لحظة جنون أن يكون لنا أطفال ، وأن حبوب منع الحمل تستطيع أن تعطى الزوجين فرصة لعدم الحصول على أطفال » فهل هذا بالله كلام يقوله رجل تعطى له الصد ارة ليكتب صفحة أسبوعية في جريدة منتشرة مثل أخبار اليوم لمدة بضعة عشر عاماً دون توقف بحشوها كل أسبوع بمثل هذا الهراء.

### خامس عشر :

يقول مصطفى أمين : حارب الأحرار فى هذا البلد سنوات طويلة لتحصل المرأة على بعض حقها ويظهر أن بعض الناس يريدون العودة بنا إلى الوراء.

وقد محدث هذا فى أى مكان ولكن لا نفهم أن محدث فى الجامعة مهد التقدم والفكر الحر (أخبار اليوم: ٥ نوفمبر ١٩٧٧).

وهكذا يشهد مصطنى أمين على نفسه وعلى تلك المجموعة التي شكلها

محمد التابعى فى مجلة روز اليوسف المحمل لواء هذه الدعوة وتنزعم تلك الصحافة التى تحرض المرأة على الحروج من القيم الدينية والأخلاقية وتدافع عن أمثال أم كلثوم وفاطمة رشدى وتحتفظ بأسماء أولئك الذين كشفت التحقيقات عن إدارتهن لبيوت الفساد ، فى مخطط واضح دقيق مستمر ، وقد أشار بعضهم أكثر من مرة أن المرأة هى التى تشترى الجريدة من مصروف المنزل والذلك فهم يؤيدونها ، ولكن المرأة الرشيدة تعلم أن ما يدعونها إليه ليس هو فى مصلحها أو من أجل إسعادها ، وما ترى المرأة سعادتها فى عمل ليس هو فى مصلحها أو من سهرات تحول بينها وبين دين الحفاظ على وجودها الذاتى وكيانها وأسرتها .

ونحن نضع أمام دعاة تحرير المرأة ما أذيع من توصيات موتمر الجريمة التابع للأمم المتحدة الذي انعقد في جنيف ( ١٩٧٨ ) من أن حركة تحرير المرأة تعنى مزيداً من النساء المحرمات ، وقد أنذرت هذه الدراسة بأن الأمر لا يتوقف فحسب على ارتفاع نسبة الجريمة بين النساء بل إن النساء بدأن في اقتحام أنواع الجوائم التي اقتصرت على الرجال وحدهم ، مثل جرائم الاختلاس والعنف ، كذلك تشير هذه الدراسة الدقيقة إلى أنه حتى بالنسبة لمحترفات الدعارة فقد ظهرت بين النساء اتجاهات عدوانية ومحاولات للاستقلال عن الوسطاء من الرجال وفياً بين ١٩٦٠ – ١٩٧٧ ارتفعت نسبة عدد النساء بن الذين قبض عليهن بهمة السرقة ٢٧٧٪ ، وجرائم السطو على المنازل بنسة محدي الذين قبض عليهن بهمة السرقة ٢٧٧٪ ، وجرائم السطو على المنازل بنسة ٢٠٠٠٪

هذه التجربة الأمريكية تشير إلى وجود علاقة بين ارتفاع نسبة الجرائم النسائية وتناقص التعاون الاجتماعي بين الجنسين ، تعنى أن محاولة التقريب فى المساواة بين الجنسين هي السبب المباشر في ازدياد نسبة الجريمة بين النساء .

والعجيب أن الغرب الذي محاول الآن بواسطة خبر ائه العودة إلى تصحيح مفاهيمه بالنسبة لوضع المرأة التي جرفها تيار العصر بل وبالنسبة لأخلاقيات المحتمع وسلوكه إذ بنا هنا في الشرق الإسلامي نصر ونتشبث بتقليد الغرب وننسى قيمنا والحدود الطبيعية المقررة بين الرجل والمرأة . وندلل المرأة

الندفعها إلى طريق الأهواء والانحراف ، ونحن نعلم أنها في مجال العمل لا تؤدي مثل ما يؤديه الرجل ولا نصفه ، ونعلم أنها تجرى وراء زينتها وأهوائها ، ولكن وراء الدعوة التي تحمل لواءها الصحافة غايات خفية ، تحرص الصحافة على إخفائها بتلك الكلمات العراقة التي تخدع بعض الناس من التوجه إلى الله بالدعاء ، وهناك الحديث النبوى المعروف في هذا من أن الرجل يقول يارب يارب ومطعمه حرام ومشربه حرام وقد غذى بالحرام فأني يستجاب له . إن تجاوز الصحافة لمهمة المرأة الأساسية في بناء الأسرة وتربية الطفل هي نقطة الاختلاف بين طريق الأصالة وطريق الانحراف ، في فهم الأمور كلها ، أما هذا اللهليل لامرأة تولت وزارة أو وظيفة أو منصباً فإنه أمر لا قيمة له في التقدر العام، فبقدر ما تنصرف المرأة عن مهمتها الأصلية بقدر ما تترك من ثمرة ألجر ممة والخطأ والاضطراب في الطفل والأسرة والعلاقة الزوجية، بل إن إفساد الفطرة النسوية التي تعمل الصحافة ــ مع السيها والمسرح والأغنية ــ على تحقيقه قد أدى إلى أن ترى مظاهر تتقزز لهـا النفوس لأنها تخرج عن طبائع الأشياء ، كأن ترى امرأة تدخل في معارك عن الأهلى والزمالك أو عن صوت امرأة مغنية أو أن ترى امرأة تكتب تحليلا لقصص الجُنْس أو تدافع عن صورة الفساد الاجتماعي والحلتي في مجتمع الغرب .

## سادس عشر:

إن الصحافة تقود موامرة خطيرة ترمى إلى إخراج المرأة المسلمة من قيمها وأعرافها والحدود والضوابط التي رسمها لهما شريعة الإسلام والأوضاع الأخلاقية الكريمة ، وإحلال أعراف جديدة من شأنها أن تدفع المرأة إلى كراهية الأسرة وانتظار الحمل والولادة ، والهرب من مسئولية تربية الأطفال للبحث عن الأهواء والملذات والسهرات والتخفف من عملية البيت نهائياً .

وإن الهدف من وراء ذلك هو إسقاط الأسرة ، وذلك هدف كشفت عنه مخططات بروتوكولات صهيون وأسس الفكر الماركسي والمادى ، فالصحافة تعمل بكل ما وسعها على تدمير كيان المرأة لإخراجها ودفعها إلى مجالات العمل التي لا تصلح له ، والحروج من فطرتها وبيئتها وذلك

بالسخرية من رسالتها وعملها الأصيل والتركيز دائماً على تلك الصور الكاذبة التي يصورونها على أنها انتصارات للمرأة .

وقد رأينا كيف هزمت المرأة هزيمة منكرة في أكثر من بلد حين أسلمت الها مسائل السياسة والحكم ، وجاءت تجربة بندر بيكا ، وأندبرا غاندى ، وإيفا برون ، وجولدا مائير كلها تجارب شاذة فاسدة لم يتحقق معها لا الاضطراب والفوضى ، وكذلك في كل عمل تولته المرأة وزيرة أو نائبة أو غيرها من صور الحداع البراق الكاذب الذي لا يستهدف إلا إخراج المرأة من رسالتها الحقة ، ويعرف الذين عملوا مع المرأة في مجالات الاجتماع والاقتصاد والسياسة كيف هي قاصرة وفارغة وعاجزة لأنها تخوض أعمالا ليست معدة لها بطبيعتها ولا مهيأة لها بفطرتها ، وأنها مع الأسف ومع نقص تربيتها تربية خاصة عهمتها لا تعرف إلا مسائل الأزياء وموداث التسريحات والأحذية ذات الكوب العالية التي تترك عاهاتها الجسيمة في جسمها وأعصابها.

# سابع عشر :

كشفت الصحافة طرفاً من خلفيها في مسألة المرأة حين تقدم بعض المصلحين بدءوة المرأة إلى العودة إلى المنزل واستجابت المرأة لهذا النداء ، فقد حملت الصحافة لواء المعارضة لأنها تعلم أن في هذه الدعوة هدماً لهدف خطير تقوم به فلم تلبث أن صدرت صفحات كثيرة تهاجم الدعوة وتتنكر لهما وتصف الداعي بأنه عدو المرأة ، وقال الصحفيون الأجلاء : هذا رجوع لعهد الحريم ، كيف تضعون للأسوار حول المرأة بعد أن حطمها . وكتبت روز اليوسف تقول : المرأة ترفض نصف الوقت بنصف الأجر . وقال عمد زكي عبد القادر : ليس من السهل إرجاع المرأة إلى البيت فإنه مخالف منطق أو تمرس .

هذه الحملة لا تهدف إلى الوصول إلى علاج للمشاكل المتفاقمة نتيجة عمل المرأة والكنها تهدف إلى إبقاء الوضع كما هو ، والحيلولة دون تغييره إلى الأصلح وبالرغم من كل ما قاله الباحثون الاجتماعيون الأعلام :

١ ــ الدكتور أحمد دويدار وكيل وزارة الاقتصاد .

إن المرأة فى مصر لا تصلح للعمل ما دامت تزوجت وأنجبت أطفالا ، وبجب على الدولة أن تضع قانوناً بجبر المرأة على البقاء فى المنزل . إن هذا يوفر للدولة الكثير لأن إنتاج السيدات ضعيف جداً .

### ٢ - الدكتورة سمرة بحر، الباحثة.

نادينا منذ أكثر من عشر سنوات أن على المرأة أن تأخذ أجازة بدون مرتب لتربية أطفالها فإذا أعطتها الدولة نصف المرتب فهذا تقدير لجهود المرأة فى تربية أطفالها بدلا من أن تمتهن المرأة فى المواصلات وتستنزف جهدها فى العمل ، وبالها مشغول مع أولادها فى البيت .

ولقد رأينا عشرات من السيدات الموظفات يوافقن على هذا الاقتراح وبرون أن رعاية أبنائهن أهم من العمل وأجدى ، ولكن الصحافة كانت ضد الحمر والحق والاتجاه الصحيح.

وقال سعد الدين الشريف : أنا لست عدواً للمرأة ، إن المحتمع الذي لا يكرم المرأة هو مجتمع مريض ، إنى قدمت اقرر احى لصالح المرأة نفسها ، إنها تعانى يومياً من المواصلات وتتعرّض لأنواع من الامتهان داخل وسائل المواصلات كلنا يعلمها ، وهذه المتاعب توصلها إلى المكتب وهي مرهقة مطحونة ، وفي طريق العودة تتعرض لنفس المتاعب وتصل إلى بيتها لتجد في انتظارها عملاً أشق في البيت بالإضافة إلى رعاية الأطفال .

إنه لأكرم ألف مرة للمرأة أن تبقى فى بيتها تؤدى رسالتها وتصون أخلاقها لأنه لا مكن أن نزن العرض والشرف والصحة بالمال .

وإذا ضاع الحياء بيننا فلا دين ولا إيمان ولا حياة .

يقواون أن العمل المنزل لا يحتاج إلى تفرغ كامل للمرأة ، ولكن ذلك مشروط بوجود الطباخة والسفرجى والمربية وحميع الأدوات الكهربائية اللازمة، وهل هذا متوفر بالنسبة للغالبية العظمى من النساء العاملات الكادحات. أما الذين يقولون أن عمل المرأة يمتص الحلافات الزوجية فأرد عليهم بأن

هذه الخلافات تنشأ من تو تر الأعصاب والاجهاد بعد العودة من العمل، والمادة ليست كل شيء .

أن ٨٥ فى المائة من السيدات رحبن بالاقتراح وللأسف فإن أغلب المعارضين من الرجال، ويقولون أن عودة المرأة إلى البيت هي ردة وعودة إلى عصر الحريم وينسون أننا نعطى المرأة العاملة نصف مرتبها إذا لزمت البيت مقابل تربية أبنائها جيل المستقبل الذي تحتاجه البلاد.

أنا أطرح على المعارضين السؤال : إذا كانت المرأة وزوجها فى العمل فأن الطفل ؟

إن علماء النفس والتربية يوكدون حاجة الطفل إلى حنان الأم وعطفها في السنوات الحمس الأولى حيث تتكون الطباع ، وأن الطفل يكون في هذه المرحلة سلوكه وأخلاقه التي تبتى معه طيلة عمره ، وأن الطفل الذي لا بجد الرعاية والحنان يتحول إلى عاق شرير قاس .

وهذه طبيعة أغلب الأطفال الذين ترعاهم دور الحضانة أو الشغالات ، وإذا تدرجنا في مراحل نمو الابن نجده في حاجة إلى رعاية الأم وتوجيهها في المرحلة الأولى من التعلم حتى سن المراهقة حيث إن الصبي أو الفتاة يكونان شديدى التأثر بالبيئة المحيطة بهما ، وفي حاجة دائمة إلى رقابة الأم التي تسارع إلى الأب إذا رأت أي عارض يعترى أولادها ، ويتعاون الاثنان بحكمة وتفهم وعلم إلى علاج هذه الحالة قبل استفحالها .

إن الجهد الحقيقي للمرأة هو في رسالتها المقدسة قبل المحتمع ، وعليها أن ترعى الله سبحانه وتعالى في وطنها وأولادها وزوجها وبيتها ، إننا نحمل المرأة « الحامل » فوق طاقتها . إنها لا تستطيع أن تؤدى عملها على الوجه الأكمل ، وهي لذلك تلجأ إلى الإجازات من إجازة وضع إلى إجازة رضاعة إلى مرضية ، فإذا نادينا بإعفائها من هذا كله بإعطائها إجازة إجبارية بنصف مرتبها لمدة خمس سنوات أكون عدواً للمرأة .

ونقول: وهل من يفعل هذا يكون رجعياً وداعياً إلى عودة عصر الحريم؟

الواقع . أن الصحافة تقتل كل دعوة إلى الحير والحق وتجهضها حتى يظل طريقها ممهداً إلى الفساد والظلم والهدم ولكن إلى حين .

وتعلق جريدة الجمهورية في سخرية : البعض يفضلونها ست بيت : ولكن السيدات يدمغن الصحافة فيقلن أن أغلب مرتب الزوجة يضيع في المواصلات والأحذية والملابس وهي بعد أن تفقد عافيتها تفقد أولادها الذين يتربون على أيدى الحادمات وينشئون على عقوق وجفاف خلتى واضطراب نفسى. وتستطيع المرأة أن توازن الأمور وترجح كفة المكسب والحسارة.

### الصحافة العربية تحارب التيار الإسلامي :

من أرز الظواهر التي كشفت عنها الصحافة العربية في معارضتها للحق وفطرتها موقفها من التيار الإسلامي تحت اسم « العودة إلى الله » الذي حملت لواءه الفتاة المسلمة حين صدعت بالحق وخلعت الزي العصري والنمست الزي الإسلامي الأصيل . وإذا كان للصحافة الحق أن تستكشف الظواهر الجديدة في المحتمع فإن من حق الناس عليها وإليها مسئولية الكلمة وأمانتها أنها إذا وجدت ظاهرة طيبة كريمة أن تشيد بها ولكن العكس هو الذي حدث فإن ذلك الصحفي الذي أوفدته مجلة صباح الحير إلى المدينة الجامعية للطالبات في جامعة أسيوط وتحدث إلى الطالبات عن حاضرهن ومستقبلهن لم يقبل انجاه الأصالة والكرامة واتهم الطالبات بأنهن مضللات .

كان السؤال عن زوج المستقبل وكيف يكون اختيار هن له :

قالت إحداهن : إن الحب ليس شرطاً للزواج وأن الواحدة مهن يجب أن تترُّ وج الرجل الذي بحتار له والداها حتى لو كانت ترفضه .

فيعلق الصحني فيقول ( صباح الخير ١٦ يناير ١٩٧٥ ) :

أى جامعة هذه وأى طالبات جامعيات هؤلاء فى النصف الثانى من القرن العشرين. حيث المرأة مساوية للرجل وتصعد إلى الفضاء، إن كل ما يفعله المحتمع وكل ما تفعله الحكومة من تعليم البنت وتشغيلها وما تفعله زعيات النشاط النسائى فى مصر لتأكيد هذه المساواة وتربية المرأة المصرية على الحروج

على عقلية الحريم تهدمه مثل هذه الأساليب في التربية والرعاية في المبدن الجامعية للطلاب.

ثم سخر الصحفى سخرية واسعة من أن تنصاع الفتيات لرأى أسرهن فى اختيار الزوج حتى تخرجهن . وتحدث عن العصور الوسطى حيث كانت المرأة تستعذب الرق والحضوع للرجل والاستكانة إلى المنزلة المتخلفة التى وضعها فيها محكم السيطرة الاقتصادية .

وهكذا نجد أن الصحافة تحرض الفتيات على الخروج عن القيم والدين وطاعة الأهل وتدعوهن إلى التمرد ، والانحياز إلى دعاوى الانحلال والتحريض على الفساد وتحطيم قيم المحتمع .

كذلك ما نرى من كتابة بعض المحلات النسوية من مهاحمة الفتاة المسلمة التي ترتدى الزى الإسلامى ، فقد كان انتشار هذا الزى طعنة فى صدور تجار الفسق والفجور الذين يعيشون حياتهم العامة والخاصة دون قيم ولا مثل ولا شعور بكرامة العرض .

إن أخطر ما تقوم به الصحافة أن تهاجم تيار الأصالة والكرامة والعرض الشريف وكل اتجاه كريم ، ويقوم صحى قليل الثقافة والحبرة لا يعرف حدود الله ولا أصول الشرع لمهاجم هذا الاتجاه وهو فى ظل هذا الاتجاه يحمى أخته وابنته وأسرته من عوارض الفساد وتيارات الرذيلة ، وقد كان أولى به أن يشجع هذه الظاهرة ويرعاها إلا من كان فى نفسه مرض وله هوى مع الانحراف.

إن أخطر اتجاهات الصحافة هي تشجيع مثل هذا التيار الداعي إلى الانحلال والمشجع لمثل هذه الانحرافات وغين الاتجاه الأصيل في الطريق إلى الله وتحرير المجتمع من الفساد الذي قدمته الدعوات المنحلة والهدامة خلال سبعين عاماً.

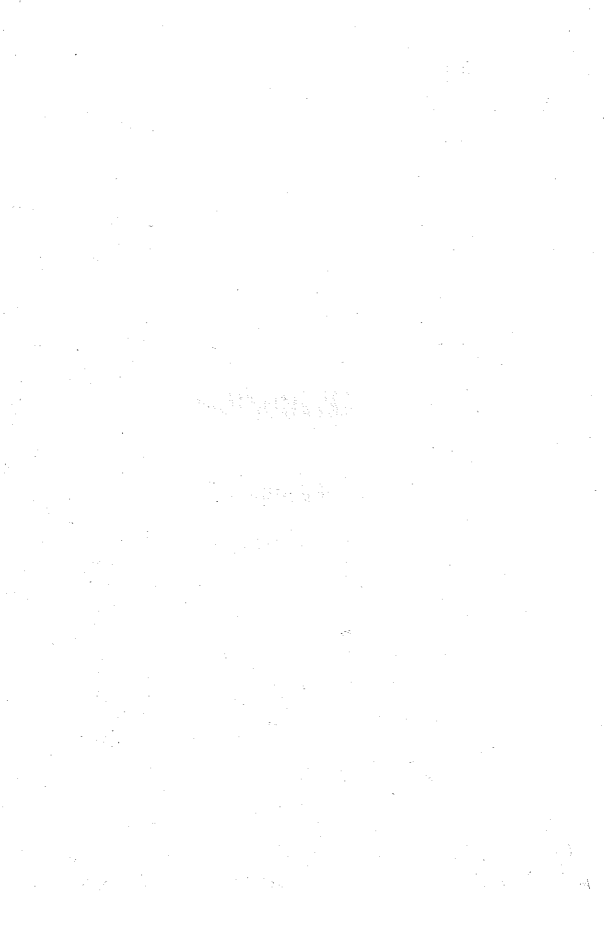
ولعلك تعجب حين ترى جريدة وقورة كالأهرام تنهم السيدة خديجة وضى الله عنها بأنها حولت دارها إلى حزب نسائى (الأهرام ٢١ـ٩-١٩٧٥) ووصفتها بأنها كانت تدعو إلى تحرير المرأة . ويشير الدكتور يحيى هاشم إلى انحدار الصحافة إلى هذا المستوى من الافتراء على إحدى أمهات المؤمنين بأن ينسب لهما ما هى منه براء دون بينة أو دليل معقول: إنه لا يوجد مرجع واحد يشير من قريب أو بعيد إلى هذه المزاعم الساقطة من دعوتها إلى حقوق المرأة أو منافسها الرجال فى التجارة أو تزعمها النساء إلى تحرير المرأة ، ذلك أن هذه الحقوق نزل بها الإسلام بعد هجرة النبي إلى المدينة ، وتمكن من إيجاد المحتمع الإسلامي الآمن من كل سيطرة أو عدوان . والسيدة خديجة توفيت قبل الهجرة بثلاث سنين ، أما أنها كانت تنافس الرجال فى التجارة فهو تعبير جارح لأنها رضى الله عنها ما تاجرت قط بنفسها بل وكلت عنها من يقوم بذلك من المرجال ، وكان ما تاجرت قط بنفسها بل وكلت عنها من يقوم بذلك من المرجال ، وكان ذلك قبل الإسلام فلما تروجت رسول الله صلى الله عليه وسلم تركت ذلك فلم تشتغل بأي تجارة لا قبل بعثته ولا بعدها وما سمعنا قط أنه كان للنساء أعياد خاصة بهن أو أن السيدة خديجة قد حولت دارها إلى مقر لحزب نسائي قبل الإسلام ولا بعده .

ولست تجد أغرب من مجلة مثل أكتوبر فى اهتامها بكباريهات شارع الهرم ومجتمع النساء البر ثارات فهى تفسح العديد من الصفحات للنساء التافهات وحفلاتهن الساطعة ، ثم لأحمد عدوية مطرب السكارى والمحمور بن والهار بين من وجه العدالة والقطط السهان فى كباريهات الهرم ، ثم هى توجه النقد والسخرية لمن يرتدين الزى الإسلامى ومن الدكتورة سعاد ماهر لأنها لوتيهت هذا الزى الإسلامى المحتشم .

# البّابُالثاني

# محاف الاثاة ولجنس

أُولاً: محافرُ الإثارة والجنس ثانيًا: مدَرَسة الإثارة



# الفصيّ ل الأول صحَافهُ الإثارةِ والمجتسّ

لو أن مسابقة عالمية عامة عقدت لتضع تعريفاً موجزاً للصحافة العربية في مرحلة الهزيمة والنكبة والنكسة لما أمكن أن تخرج عن أنها صحافة الإثارة في كل ميادين الكتابة . صحافة البحث عن الكلمة الصارخة والحادثة المثيرة والموقف العنيف والصورة المكشوفة . لقد كان رؤساء تحرير الصحف يسوقون المحررين والكاتبين يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة للبحث عن المثير والغريب والشاذ .

وأن ذلك كان يستدعى أن تكون الحصيلة كلها هي التفاهة والاضحاك وتوهم أن الأمور حين بجرى على طبيعها وأن الأحداث حين بمضى في يسر فإن ذلك كله لا يعد عملا صحفياً ، ولم يكن هذا الاتخاه إلا واحداً من عدة اتجاهات في الصحافة الغربية ، ولكنه هو وحده الذي اختاره الذي أشرفوا على الصحافة العربية ليجعلوه منطلقاً وحيداً إلى نقل الأحداث والأخبار والصور والمواقف إلى القراء في البلاد العربية ، إلى حد أن أحد روساء التحرير كان لا يقبل أن ينشر خبراً أو كلاماً أو باباً من الأبواب إذا لم يكن « زاعقاً » أو « عاصفاً » أو فيه شقشقة الإثارة ، قكل ما سوى ذلك يكن أن يلتى في سلة المهملات ، وأن الصحيفة بجب أن تصدر وهي تحمل العناوين الصادخة وأن تتصدر ها الأحداث المثيرة في الجريمة والجنس والحب والفن والمرأة .

ولقد كان من أثر ذلك أن نشأت فى نفوس قراء الصحف فى البلاد العربية تلك « العادة » السيئة التى تضيق بالصحيفة إذا لم تكن تحمل المثير والغريب ، ولما كان المثير والغريب فى طبيعة الأمور والحياة هو العارض الذي بحدث بين آن وآخر فقد أصبح ترقبه وانتظاره وطلبه عاملا خطيراً يدعو الكتاب إلى تصيد الأحداث وتحريف الواقع وخلق القصص المكاذبة والإضافة والحذف حتى يتحقق لهم إرضاء رؤساء التحرير بتقديم المثير والغريب ، إلى أن أصبح أحدهم يلجأ إلى التلفيق واختراع الأحداث .

وما بالك نخبر روى عن جريمة من الجرائم فلا يهم الصحيفة إلا الجلباب المخطط ذى اللون الأحمر أو الأزرق الذى يلبسه المنهم أو الحذاء ، أو القلنسوة ، أو أن تجد صحفياً ينقل فتاة تبيع أعقاب السجائر إلى لوكاندة فاخرة ويلبسها ملابس الراقصات أو الممثلات ثم يذهب بها إلى محل مصفف الشعر وإلى علات الأزياء ثم إلى الحفلات المثيرة وحفلات الرقص ليصور من ذلك كله «تحقيقاً صحفياً » يقدمه للقراء .

هكذا تحولت الصحافة العربية فى هذا المرحلة إلى صحافة الإثارة والجنس، من خلال تقديم الأخبار المثيرة ، والصور الصارخة ، والبحث عن فتاة فى غمار الناس ، أو إجراء كلام مسموم على لسان ممثلة أو راقصة أو مغنية من أولئك الذين ساهمن بجزء من أموالهن فى رأس مال الصحيفة بإغراء أن تدافع عنها الصحيفة ضد من بحاولون الهجوم عليها أو ضد خصومها الآخرين .

والمعروف أن السيدة روز اليوسف الممثلة المشهورة قد اتجهت إلى إنشاء مجلة تحمل اسمها واستخدمت لهما الأستاذ محمد التابعي بهدف واحد هو أن تهاجم خصومها من الممثلات المنافسات . ومن هنا أسهمت أم كلثوم في إنشاء أخبار اليوم التي حمها من كتابات كانت تملأ الصحف عنها قبل ذلك .

وقد وصف محمد التابعي – الذي كانوا يعدونه أستاذ الجيل كله من الصحفيين الذين خرجتهم مجلة روز اليوسف – الصحافة بأنها ذات تبعية خارجية متعددة الألوان ، فقال بالنص :

« هذه الصحيفة صنيعة أمريكا وهذه الصحيفة مأجورة للإنجليز ، وهذه المجلة تصدر بأموال شيوعية ، وهذا الصحفي يتلقى أوامره ومرتبه الشهرى من موسكو أو وارسو أو براج . وهكذا أصبحنا جميعاً نحن الصحفيين بين

فاسدين ومفسدين ، ومنافقين وخونة ، مأجورين للكتلة الغربية والكتلة الشرقية . وأصبح الشعب في حبرة من لسانه المسموم ، الصحف التي أيدت الطغيان ودافعت عن الفساد . الصحفيون الذين مرغوا جباههم تحت أقدام الطغيان بعد أن أسفر الطغيان » . ( أخبار اليوم ٢٥ ـ ١٠ ـ ١٩٥٢ ) .

والمعروف أن محمد التابعي هو رأس مدرسة الإثارة ، بدأها عام ١٩٢٦ في مجلة روز اليوسف أجيالا من الصحفيين تبلورت المدرسة في دار أخبار اليوم التي صدرت عام ١٩٤٣ واتسعت من بعد ووضعت اسم محمد التابعي على رأس جريدتها اليومية باعتباره الأستاذ الأعظم حتى قريباً من وفاته (سنة ١٩٧٦).

وفى الناحية الأخرى كان فكرى أباظة على رأم صحف دار الهلال فهو فى مقدمة الذين عملوا مع أبناء زيدان (إميل وشكرى) مند عام ١٩٢٦ أيضاً إلى أن توفى عام ١٩٧٩ وكان هو حامل لواء الصفحات المثيرة عن أخبار الناس وأخبار البلاج وملكات الجال والسخرية بكل القيم الاجتماعية فى مجلات المصور والكواكب وحواء (وما تزال تصدر) والدنيا الجديدة والفكاهة وكل شيء والاثنن (وقد توقفت).

وقد مرت الصحافة بأدوار مختلفة كان أرز اهتمامها أخبار الناس وتعقب الأسر والفتيات في البيوت وفي الأندية والاحتفال بأخبار علاقاتهم الخاصة والاهتمام بأخبار الممثلات والمغنيات والراقصات وتقديم ذلك على أوسم نطاق.

وقد تطورت أساليب الإثارة والإغراء بأن أصبحت هذه الأبواب تطعم ببعض الأخبار الجادة أو الأحداث التي تتعلق بالشخصيات العامة حتى تكسب ثقة القارىء فيها من باب الحداع وليكنها في الحقيقة لاتهدف إلا إلى تكبير صورة عالم الفن كما يسمونه والاهتمام به والتركيز عليه وتكريم أهله ورفعهم فوق كل مستوى وآية ذلك باب:

أحاديث الناس في الأخبار ، بدون عنوان في الأهرام ، حديث المدينة في الجمهورية .

ولا يتوقف بث الإثارة عند هذا الحد بل أن يوزع توزيعاً عادلا على صفحات السيبا والمسرح والإذاعة ، وعلى صفحة الرياضة وصفحة الجريمة وصفحة الإذاعة (هذا في الصحف اليومية) أما في المحلات الأسبوعية فإنه يتقدم إلى أبواب الرد على الأسئلة ، والقصة ، وهو وهي ، والبحث ، والمكلات المتقاطعة ، وباب الأدب وأسرار النجوم ، وغيرها وغيرها .

في كل هذه الأبواب سموم منثورة ، وأشواك مطروحة ، وكلمات موحية من هنا وهناك براد بها تثبيت مفاهيم وأعراف وتقاليد تختلف تماماً عن مفاهيم الإسلام وقيمه ، بل وتتعارض معها محيث تصبح بتوالى النشر عها أشبه بالمسلمات التي تبدو وكأنها مشروعة أو غير متعارضة مع ما تجرى به الحياة الاجماعية من انحراف واضطراب .

وفى مجال القصة والكرة والجرعة والصورة العارية والكاريكاتير الساخر والشباب والمرأة تجد السخرية اللاذعة بكل مفاهيم الدين ورجاله والدعوة إلى تجاوز الحدود والضوابط التى تحقق الأهواء والرغبات، وفى المحموع العام للحصيلة التى تقدمها الصحافة تجد ظاهرة «التفاهة » فالمحاولة كلها تهدف إلى خلق مزاج نفسى اجتماعي من مجموعة من المعلومات السخيفة الساذجة التى تجعل من أبناء المحتمع حماعة من التافهين الذين لايستطيعون الارتفاع إلى قدر من الثقافة العالية أو الفهم الأصيل للحياة ، أو امتلاك الإرادة لمعرفة وبحث ودراسة القضايا العليا .

يبدو ذلك واضحاً في الموضوعات المثارة دائماً :

الراقصة التي قادت مظاهرة في الأمم المتحدة .

من هي مدام نو: المرأة التي ترأس شبكة مخابرات مكونة من ٢ مليون فتاة وسيدة .

من هي الراقصة الثرية المشهورة التي كتب عنها الجراح نجيب محفوظ في مولفاته ، ومن ذلك قولهم : إن أم كلثوم مثل الأهرام .

وتمضى صافة الإثارة فى تتبع تفاصيل الفضائح بكل ما فيها من إثارة وقدارة وخروج على أبسط ما بجب أن تضعه أمامنا من حدود تفرق بين الحبر وبين حواشيه الداعرة . وهى حين لا تجد قصصاً جديدة تجدد القديم مثل قصة كريستين كيلر ، إنه انتقاء دائم للمثير الذي لا ينبغي أن يكتب ولا أن يقال ، ويرى بعض الصحفيين أن الإثارة هي سر النجاح الصحفي ووسيلته .

وما من صحفى يذهب إلى بلد من البلاد إلا وتكون مهمته الأولى هي هذا الجانب ، إبراهيم سعده يكتب من هونج كونج : خمر وجنس وأفيون. سعيد سنبل يكتب من لندن عن التقليعات الشاذة ، والهيبية والنساء الداعرات والخنافس.

ويكتب أنيس منصور عن مؤتمر الأدباء فى بغداد فيقول أن الأدباء كانوا يجلسون فى عشرات المطاعم فى شارع أبى نواس يأكلون ويشربون ويضحكون وبحبون وينظرون بعين واسعة جريثة إلى المينى جب تحت العباءة السوداء ، ثم يقول هذه العبارة الشريرة :

(ويبدو أن هناك اتفاقاً سرياً بين النساء والرجال أن تكشف المرأة وبسرعة صدرها وساقيها بشرط أن ينظر الرجل ) .

وهناك مقالات عن بعض البلاد الأوربية لاتعدو أن تكون إعلانات السياحة موضوعة فى قالب مقال أو تحقيق صحنى ، عشرات المقالات للتابعى وطه حسن تتحدث عن الإغراءات وكيفية استقبال الربيع فى باريس وصور عارية وخمور ونساء . وحديث عن مونت كاراو التى تقوم على القار ، وهناك صور الفساد المختلفة بهدف إغراء القادرين على الذهاب للانفاق ، بل إن التابعى لم يتورع أن يكتب فى يوم ما عن رحلات التصييف إلى مصايف إسرائيل!

ويفيض التابعي في الحديث عن الشذوذ الجنسي الذي أصبح في بريطانيا عملية قانونية أو ما يسمونه الجنس الثالث : نتيجة انتشار مودة الحنافس في أوربا .

ويقول التابعي أن هذا ليس غريباً فإن الشدوذ قديم قدم التاريخ ومنذ عهد لوط. هل مهمة الصحافة : هي عرض الشر أم تبرير الشر .

تقول جريدة أخبار اليوم: كانت النتيجة ظهور جنس ثالث غير الرجل والمرأة ، جنس لا يمكنه أن يجزم بأنه في أو فتاة لأول وهلة . ولقد أطلقوا على هذه التقليعة اسم الجنس الحيادي أو الجنس الموحد .

( الولد أشبه بالبنت والبنت أشبه بالولد إلى حد كبير ) .

هل هذه مهمة الصحافة: عرض الشهات دون تعليق، هذا خبر غربى لا يتصل بمجتمعنا فاإذا الاهمام به، وإذا عرض أفلا تقتضى الأمانة الصحفية ومسئولية القلم الذي أقسم الله تبارك وتعالى به والذي سوف يسأل أصحابه يوم القيامة عماكتبوا: أليس من الأمانة لهذه الأمة التي يأخذون أموالها. ويوم القيامة عماكتبوا: أن هذه المحاولة مؤامرة لهما هدف ومخطط له ترتيب في بروتوكولات صهيون برمي إلى القضاء على الأصالة، وهدم رجواة الرجل وأنوثة الأنثى . لا تتريب على الصحف أن تنشر أخبار العالم ولكن من مسئوليتها أن تهتدى إلى الحق وأن تفسر الأمور، وأن تقول للمسلمين والعرب شيئاً يتفق مع قيمهم ومفاهيمهم، إن هذه الأخبار تسهدف إغراء ذوى النفوس الضعيفة والسذج والأغرار، وترمى إلى نشر التفاهة، ومحاولة إغراء القارىء العربي والمصرى ليعجب مها ويتلقفها ومحاول تقليدها على النحو الذي القارىء العربي والمصرى ليعجب مها ويتلقفها ومحاول تقليدها على النحو الذي أراه من تأثير أفلام الجنس والجرعة حين يقوم الشباب بتقليد وقائعها ولاتستحي الصحف أن تقول إن ظهور الحنافس أدى إلى نجاحهم وجعل الشباب الصحف أن تقول إن ظهور الحنافس أدى إلى نجاحهم وجعل الشباب يقلدونهم في كل شيء.

**(** Y )

لا يتوقف بث السموم فى مجال واحد ، بل إنه متصل ومستمر على حميم الجهات .

أولا: محاولة نقض مفاهيم هي من صميم الدين: كالجدل حول الحتان وإثارة الشهات حوله والدعوة إلى إلغائه والسخرية به، ووصفه بأنه مصدر

الشر والسخرية بالقول الصادق من أن الحتان بحمى الفتاة من الانحراف المسادا ؟ لأن أصحاب الشهوات بريدون أن يحطموا أمراً بزعجهم هو ختان الفتاة المسلمة الذي بجعلها بعيدة عن مؤثرات الإغراء . إنهم بحاواون أن ينكروا علاقته بالدين، يقولونه أنه عادة ، وأن عليه أن يحتني ، لا لأن الأوربيين لا يفعلونه ، بل إنهم برونه مظهراً من مظاهر التخلف ، وهو ليس كذلك. إن دعاة هذه القضية ورجال العلم المادي لا يعلمون أبعاد هذه الفريضة الدينية وبر ددون أنها عادة سودانية تتبع لتجريد الفتاة الصغيرة التي تصل مرحلة البلوغ بحكم ظروف مناخ بلدها الحار في سن مبكرة لا تزيد عن عشر سنوات ، تجريدها من أجزاء ذات حساسية في جسدها الصغير ، وتجعل نضوجها الجندي يتأخر لاقصي درجة ممكنة ، وأن هذه العادة تحقق السعادة لزوجها عند الزواج. هذا ما ير ددونه وهو كله كذب وهراء ، فإن الحتان له آثار طيبه وقد أمر به الرسول صلى الله عليه وسلم على تحو معتدل فقال : لا ولا تنهكي » فهو نظام اجماعي له أهميته ونتائجه الطيبة ولكنه بجد من الصحافة الهدامة دعوة مستمرة إلى الاعتراض .

## ثَانياً : ترويج نظريات فاسدة كاليوجا :

فإن الصحافة لا تابث أن تردد هذه الدعوة الضالة ، وتوحى للقارىء بأنها علاج ونجاح ، وتجزم بالنتائج ، ولا تقول مرة أنها محاولة أو فكرة قد تصلح أو لا تصلح وتقدم تجارب إميل سمعان وغيره . كنت تلميذاً فى مدرسة اليوجا ، ويردد هذا الهراء أحمد رجب وغيره . .

ولو دروا أنهم مبطلون فإن فى الإسلام كل خير فى اليوجا وفى حماية من شرورها .

ما معنى أن إميل سمعان يذهب إلى الهند ثلاثة شهور فى السنة حيث يصعد إحدى قم الهملايا ويظل واقفاً على رجل واحدة المدة شهرين فارداً ذراعيه لمدة شهرين ، متنفسا من جانب واحد من أنفه لمدة شهرين ثم يعود مشياً على الأقدام ، وأن المشى فوق سطح الحيط الهندى ممكن لليوجى المخلص .

ما هذا العبث الذي تنشره الصحف لتضحك على ذقون الناس وتخدع السذج والأغرار وتنشر التفاهة تحت دعوى عريضة هي نشر الجديد والمثمر .

ويتساءل أحمد رجب: أترى لو أخلصت لليوجا أصل إلى مرحلة الرادجايوجا وبذلك أقف على قدم واحدة ولمكن بلا قدمين أصلا، يعنى معلقا فى الهواء. ويقول: تصورت أن الصديق يقوم معى بدور أبو لمعة وأنا الحواجة بيجو. ونحن نقول: إذن لماذا تقديم أمثال هذه التفاهات لأمة لها من مفاهيمها وصلاتها وعبادتها ما يحقق لهما كل الآمال المرتجاة من التركيز والصبر وسلاة الرؤية وحسن العمل وبناء الإرادة.

يا قوم : لسنا فى حاجة إلى أهوانكم وتفاهاتكم فكفوا عنا .

إن المسلم ليس في حاجة إلى إراحة الأعصاب من النشنج أو التوتر المرهق لها فهو يؤمن بأمر الله كله ويرضى عنه . وهو مستغن عن اليوجا التي تدعون أنها تركز الذهن مهداية القرآن وحمع القلب حول مناجاة الله باسم من أسمائه والاقبال عليه بالصلاة التي تعتبر أعلى درجات ذكره ( ألا بذكر الله تطمئن القلوب ) فهذه طريق الإسلام إلى توفير سلام النفس وتخليص الإنسان من همومه اليومية وتوتر أعصابه .

## ثالثاً: الترويج للسوالف الطويلة والقمصان الملونة:

تهم الصحافة بنشر أخبار الحلاقين الذين بتحدثون عن «مودات جديدة » للسوالف وحضور مؤتمرات تعقد في أوربا لهذا الغرض ، ووصفات تتعلق بإضافة محلول كذا إلى الماء أو إلى العطر لإحداث تلميع أو تبريز الشعر ، وكان حقاً على الصحافة أن تكون أمينة على شباب الأمة وأن تكشف له عن خلفية السوالف الطويلة وأنها من ابتداع الصهيونية التي عملت على إشاعتها لتجرب مدى قدرتها على بث التقليعات القبيحة والشاذة بين الشباب ومدى تأثيرها عليهم ، وقصة سوالف الهود معروفة منذ أخرجهم ملك بابل إلى أرضه ١٨٥ قبل الميلاد ، هناك أرادوا تميزهم ليعرفهم الناس فأمروا أن يطيلوا سوالفهم واعتبرت هذه السوالف سمة لهم ( دبو الزلف ) وفجأة ظهر ممثل بهودى

في رواية سينائية بسوالف طويلة لأنه يهودى ولأنه يمثل دور يهودى متدين . وبدأت اللعنة .

واستطاع اليهود خداع الشباب فى العالم كله فجعلوه يهودى المظهر والهوية .

#### ثالثاً: مودة الصدر المكشوف:

وتعجب حين ترى رجلا معدوداً من العلماء أمثال الدكتور حسين فوزى يكتب في الأهرام ( ٢١ ـ ٨ ـ ١٩٦٤ ) عن مودة الصدر المكشوف، وبعد أن يفيض في هذا الحديث ويحسنه ويغرى به كل قارىء يقول : وفي الله بلادنا هذه التبرجات المهبولة . ونقول : كيف نتقيها وفينا من يعرضها ويقدمها في إغراء شديد وإعجاب بالغ مع صور غاية في الكشف والإغراء .

والدكتور حسن فوزى لا يتردد فى القول بأنه من دعاة الحضارة الغربية فى فسادها ومجونها وانحرافها وفنونها الداعرة من موسيقى ورقص ومسرح، ولا يترك فرصة دون مهاحمة الحضارة الإسلامية والادعاء كذباً بأنها انتهت. ويكذب حسن فوزى حين يرى أن شئون الزينة تتصل بالعادات والتقاليد بيها هى فى الحقيقة من أصول الأخلاق.

## رابعاً: تأصيل كتابات الجنس :

و ذلك باستغلال الأحداث وإبرازها والتوسع فيها وتحويلها من أحداث فردية إلى ظاهرة عامة فى المحتمعات ونقلها إلى مجال القصة وإلى مجال الجريمة وإلى مجال الاجتاعيات والتركيز على المرأة تركيزاً شديداً: ملابسها، أزيائها، مفاتنها، المرأة فى السينها، الرأة فى الرقص، المرأة فى الغناء، تحت اسم الفن، ووضع إطار وهمى زائف لهذه الصور واعتبار الفن عاماً له أصول، وواقع له قداسة وتقدر ومعجبون ورسالة، ووصف هذه الرسالة بأنها كرسالات الأديان.

و يهدف هذا كله إلى خلق مثل أعلى ( ضال و مسموم ) للفتيات من الفنانات والراقصات و المغنيات وخلق مثل أعلى للشباب من لاعبى الكرة و الممثلين والراقصين ، وهذه هي أخطر محاولة للصحافة ، وكل ما وراء الصحافة بعد ذلك لا قيمة له . وقد رفعت الصحافة كتاب أدب الفراش وأغانى الجنس إلى أعلى الدرجات أمثال يوسف السباعي وإحسان عبد القدوس و نزار قباني .

ثم هناك الحوف المبيت من كلمة الدين واعتبارها مصدر الحطر ، والمراوغة فى تفسيرها واعتبار كل من يدعو إلى أخلاقية المحتمع أو تطبيق أصول الشرع مخرفاً أو دجالا ، أو راغباً فى الهدم ، هكذا تنطلق أقلام محمد التابعي وإحسان عبد القدوس ومصطنى أمين وأحمد مهاء الدين .

وقد زيفوا المثل الأعلى للمرأة وقدموا للشباب صورة أخرى باهتة تافهة ، وزيفوا المثل الأعلى للرجل وقدموا للفتاة صورة منحرفة خادعة . ودخلت مفاهيم زائفة وكاذبة على علاقات الشباب والفتيات والمرأة والرجل هدمت الأسرة ، ولقد كان حقاً للمرأة أن تسأل : ما هو المثل الأعلى للشباب الذي يصلح زوجاً ، رجولة وإيماناً وخلقاً ، وكذلك على الرجل أن يسأل عن الفتاة المؤمنة ، أما هذا الزيف فإنه مضروب بالباطل وذاهب إلى تهايات كلها هزيمة وشر .

## خامساً: فساد مفاهيمهم عن الموت:

يقول يوسف إدريس في ظروف وفاة كامل الشناوي عن الموت :

لا ولمكن الغادر – أى الموت – لم ينتظر لكى يريه الفجر ، ض عليه ببضع ساعات ، يا موت رفقاً بكامل الشناوى ، يا موت دعه يرى الشروق وهو يقبل على القاهرة كما كان يريد ، يا موت ، حين تحين الهاية اجعله ينام في سلام كما ينام الأطفال ، يربك خذه ، وهدهد عليه ، ضمه محب كما كنا نضمه ، كم كان شفافاً أيها المعتم ، كم كان ذهباً متوهجا يا أيها المعتم ، لم كان إنساناً ، كم كان عافك يا ملعون ، يا حق ، يا من

لا مهرب منك . ولكن الموت ، ذلك الصديق الغادر ، فى غل بارد ، وبإرادة حديدية متجمدة ، كان يضمر له النهاية ، فاجأه مرة بأن انقض عليه وحيداً ، من فرط ثقى قد خلت أنه أقوى من الموت حتى لو ربط الموت فى فراشه ، كنت متأكداً أنه خالد ، يا كامل لا تمت ، تلك اللحظة التى تلقى في، عدواً ظالماً خشيته ، النهاية التى ليس بها إلا رفيق كثيب مستمر لا يأخذ ولا يعطى ولا يتكلم » .

هذه هى مفاهيمهم عن الموت وحديثهم معه ، وهو حديث ضال مظلم يدل على أن صاحبه لم يعرف كلمة واحدة من المفاهيم التى قال بها الدين، أى دين عن الموت ، ولقد كان أولى به أن يخشع وينتظر نفس المصير ، ضربة القدر قبل الموت ، التى تلحق بكل هو لاء الضالين المبطلين الذين لا يعرفون الله و لا يلتمسون طريقه الحق .

وماذا كان يفعل كامل الشناوى بالصباح إذا أشرق ، إلا أن يلقاه كما كان يلقاه دائماً غارقاً فى أهوائه ، هل كان ينادى الله إذا أشرق الصباح أو يتذكر أن يوماً جديداً قد أقبل من عمره وأن عليه أن يعمل فيه خبراً أم أنه كان يستقبل الصباح بالنوم ، ويستقبل الليل بالسهر ، دون أن يستجيب لحق واحد من حقوق الله عليه ، أى رفق يتوقع يوسف إدريس من الموت لحوالا الضالين الذين لم يضعوا جباههم على الأرض لله يوماً، وكيف يمكن أن يخاطب الموت عثل هذه اللغة ، والموت حق نعلم حميعاً أنه ينتظرنا وأنه ينقلنا إلى عالم جديد ، وأن الموت أيس هو النهاية التي يتصورها يوسف إحريس، حين جديد ، وأن الموت أيس هو النهاية التي يتصورها يوسف إحريس، حين فا الموت إلا نقلة من جديد والوقوف بين يدى الله والحساب والجزاء، فا الموت إلا نقلة من حياة إلى حياة أخرى وهي لاتخيف إلا الضالين والظالمن الذي لم يقدموا شيئاً والذين عاشوا حياتهم في أهواء التيه والضلال .

أما كامل الشناوى فحسابه أشد عسراً لأنه حفظ القرآن وتعلم فى الأزهر ونشأ فى بيئة الدين ثم خرج على كل هذه القيم و هجرها و فضل حياة الضلال والهـوى . ولا ريب أن إذاعة هذا المفهوم الفاسد عن الموت ، كما يصوره دعاة الفكر المادى وكتاب الوجودية والماركسية حين يتردد في مقالات تنشرها الصحف كل حين إنما يوحى للقارئين بأنه مفهوم الموت بينها هو مفهوم زائف مضلل ، وأن المفهوم الإسلامي الأصيل يختلف عن هذا اختلافاً كبيراً ، فنحن نؤمن بالموت كحقيقة أساسية بقوم علمها مفهوم العمل كله في الدنيا ، ونؤمن بأن بعد الموت بعثاً ونشوراً وجزاء وحساباً وعقاباً وجنة وناراً وأن الدنيا مزرعة للآخرة ، والدلك فنحن لا نخاف الموت ونؤمن بأنه يحمل للمؤمنين الرضوان والحير ، وأنه نهاية كل حي وأنه حين يأتي فتلك مهاية عمل الإنسان في الحياة يتقبلها في رضي واستبشار ، وليس في جزع وخوف ، ذلك أنه لا يخاف الموت إلا أصحاب الأعمال الشريرة الفاسدة أولئك الذين باعوا آخرتهم بدنياهم فهم يرهبون لقاء الموت لأنه يضعهم على حافة الحساب والعقاب .

سابعاً: ترديد الدعوات المسمومة التي أذاعها الانحلاليون والماديون في الغرب ، ومن مثال ذلك ما تجدمن عشرات الأحاديث والقصص والكتابات عن سارتر وفرويد وماركس وهربرت ماركوز ، وكلها كتابات تحفل بالعبارات المسمومة والإيحاءات الضالة .

فسارتر تصدى لقيم المحتمعات وسخر من المفاهيم الأخلاقية وحرض بالثورة على الآباء وتقاليدهم ، والتهكم على المحتمع والاستهتار بأوضاعه، ونادى بأن الإنسان ما ولد إلا ليموت وما أحقر الحياة إذا لم يقطف الشباب قطوفها دون ما خوف من حساب أو عقاب مشكوك فيه ، وقرر أنه ليس وراء الموت إلا الموت وما الله – جل وتعالى عما يقولون علواً كبيراً – وجنته إلا أفيون الشعوب ، ونادى بالعودة إلى الدهرية القدعة وفكر الجاهلية الأولى.

ولا ريب أن سارتر وفلسفته قد أدت دوراً كبيراً في هدم المحتمعات الغربية وإفساد الشباب وتدميره ، وكانت إحدى وسائل الفكر الصهيوني التلمودي في تدمير المحتمعات ، وقد ركزت على الشباب بالذات لتحطيم معنوياته ودفعه في طريق الغواية .

وتحرض الصحافة العربية على أن تقدم أفكار هر رت ماركوز اليهودى الذى الهم كلا من الرأسمالية والاشتراكية بالمبادية ووفرة البضائع الاستهلاكية وبعدهما عن الوجدان والروحانيات، والذى يتجه إلى هدفه الحقيق من اتهامه و هو تحريض الطلبة والنساء والزنوج المتنورين فى كل مكان للخروج على المحتمع اللذة تباح فيه المحظورات والاستمتاع الجنسي والعاطني والجالى بلا رادع من دين أو خلق أو تقاليد.

وتحاول الصحافة العربية أن تنقل نفس الممادة وتقوم بنفس الدور الذي تقوم به الصحافة الغربية من حيث تخدير الشباب بواسطة الأغانى الصارخة والرقصات والاسطوانات وتيارات الخنافس وأمثالهم ، وخلق روح السلبية واللامبالاة والابتعاد عن المشاركة الجدية في مجتمعاتهم وقضاياها العامة ، لكي يغرقوا في مشاكل فردية سواء ، أو تستحوذ عليهم العادات الاستهلاكية الرأسمالية .

## ثامناً : وضع الكتابات الجنسية بسمومها في قالب حداع :

وقد حرصت الصحافة أن تنجح فى البرويج لأهدافها عن طريق المراوغة والحداع والتضليل فجعلت فى جزئيات من هنا وهناك كلمات تحمل طابع الحماس الوطنى أو الدفاع الحلقى ، هذه السطور لا قيمة لهما إزاء الصفحات الواسعة والموضوعات المتعددة المليئة بالسموم ، بل لقد برع كتاب الجنس فى تقديم مادتهم ، فإنهم يأخذون من الأحداث الواقعة غلافاً للإباحية ، من حيث استغلالهم للسياسة والأحداث الوطنية وغيرها ليجعلوها إطاراً يصبون فيه سمومهم محاولين إرضاء القراء بإثارة مشاعرهم وأهوائهم تحت أسماء كثيرة.

وقد تعجب أن يقدم لك الكاتب كل الأحداث المشينة بتفصيلاتها التي تتقزز لهما النفس ثم مختم القصة بأن يقول أن البطل هزم أو مات أو قتل أو تحطم لأنه كان فاسداً ، إن هذه النتيجة السريعة لا تؤثر في النفوس شيئاً إذاء التفصيلات الواسعة والوقائع المريرة المكشوفة التي تبقى صورها في الذهن والنفس وتفعل فعلها في أعماق الشباب والفتيات .

ومن ذلك أكاذيهم وأضائيلهم حيث يصفون المرأة القائمة على أسرتها وأو لادها بأنها المرأة التي سجبها المحتمع وجعل وظيفتها في الحياة إنجاب الأطفال وتربيتهم وهذا يستدعى مهاحمة المحتمع الذي يظلمها . ويطالب لها الكاتب عقها في الحرية والحب ، ومثل هذا يفعله إحسان عبد القدوس ، ويوسف السباعي ونجيب محفوظ في قصصهم ، ونحن نسألهم : أين هي المرأة التي أز عجها أن تكون أما وربة أسرة ؟ ومتى أحست بأنها مظلومة أو مسجونة وما هي الحرية التي تطلبونها لها آيلا أن تكون الفساد و الإباحية .

وهم يطلقون على هذه الدعاوى المسمومة « تغيير المفاهيم الحاطئة فى المحتمع » بيما هم الحاطئون الذين يعملون على هدم القيم و الأخلاق والأعراف المكريمة القائمة على المحافظة على العرض وصون الشرف وحماية العفاف .

و تقول الدكتورة بنت الشاطىء فى هذا المحالُ :

إن كون الكاتب يصف موقفاً أو مغامرة بكمل دقائقها وتفاصيلها دون تحرج فهذا يمكن أن يقوم به رجل الشرطة حين يضبط واقعة فعل فاضح ، أما الأدب فهو شيء آخر ، إنه تعبير عن وجدان وليس طبعاً طبق الأصل، إن هناك فرقاً بين الكتابة للإثارة وكون الكاتب يصف موقفاً أو مغامرة .

تاسعاً: العمل على تلخيص الكتب الجنسية و الأفلام الجنسية وشرح الفلسفات المادية ، هذا عمل حرصت الصحافة العربية على تقديمه لإحداث بلبلة خطيرة في نفوس الشباب و الفتيات ، وقد تولى هذا صحفيون كثيرون في مقدمهم أنيس منصور الذي قدم ركاماً أسود مظلماً من الفلسفات والمذاهب والنحل الباطلة المدمرة سواء منها اليونانية أو الشرقية أو الحديثة في موضوعات عامضة مختلفة كالسحر و الأساطير ، خلط فيها بين جد الفلسفات و هزلها و بين صحيحها و فاسدها في عملية عجيبة محاول فيها تقديم الغريب والمثير ، دون تقدير لمسئولية الكاتب و مهمة صاحب القلم في حماية القارىء من السموم والعثرات ، وتقديم الحير له ، المرأة هي الرسالة الأولى المضطربة المضببة ، قاريخ المرأة في بابل و آشور و الحضارة الفرعونية و عند الهنود و عند الإغريق

وعند الرومان ، ثم فى الغرب الحديث ، أما عن الحضارة الإسلامية فلا شىء الاسطور قليلة لا تشنى غلة ، ولا تكشف جوهر هذا الفكر وهذه الحضارة لأنها ليست مجالا لتقديم سموم - فهى متروكة بالكلية ، وكأنما هو مكلف بابتعاث كل فساد وسموم وسيئات الفكر البشرى القديم الذى دفن ومات بمجىء الإسلام ، والذى أحيته التلمودية الحديثة وحملته إلى الفكر الغربي لتفسده و تريفه و تدمر النفس الإنسانية به ، ثم جاء أنيس منصور مع من جاء لينقله إلى العربية وينشره فى صحف توزع الألوف و الملايين ويقروها السذج و البسطاء و الشباب الصغير دون أن يعرف خلفيات الكلات و لا هدفها و لا وجهة نظر الإسلام فها .

إن هؤلاء الكتاب متهمون بأنهم مثيرون للسموم ، مجددون لعناصر الإفساد ، فإن كانوا لا يعلمون مدى خطر الدور الذى يقومون به والأثر الذى يتركونه فى نفوس الشباب والفتيات وعقولهم فتلك مصيبة ، وإن كانوا يعلمون الدور الذى يقومون به ويعرفون أبعاده فإن حسامهم عند الله جد عسير.

وتعجب حين تقرأ لأنيس منصور مثلا قوله: نحن نعيش في عصر الإثارة الجنسية ، وليس في عصر الجنس ، فالجنس من ألف سنة كان أعنف وأقوى وأكثر تنوعاً من الجنس الآن ، وفي استطاعتك أن ترجع إلى ألف ليلة وإلى شعر أبى نواس وإلى مقامات الوهراني وإلى كتاب الروضة العطرة وإلى قصور الملوك في فرنسا ، إنها مليئة بأشكال وألوان من الجنس ، أكثر بكثير مما جاء في مؤلفات المركيز دى صاد ، أما العصر الذي نعيش فيه فإنه عصر الإثارة الجنسية ، عصر بلبلة العواطف وتقليب المشاعر وتضليلها ، الأغانى مثرة ، والمحلات والأفلام كذلك ، والرقص والانفجار . . » .

و يحرص هؤلاء الكتاب أن يقدموا فى الصحافة العربية نماذج مظلمة ، لماذا نحر صون على تقديم هذه الوجوه الكالحة ، والنفوس الشريرة ، المفعمة بالسوء والإئم .

إن أحد هذه النماذج التي يقدمها أنيس منصور : آندريه مالرو يقول : «لقد انتحر جده ، وأبوه أيضاً انتحر ، وكان مالرو في الرابعة عشرة من عمره ولا يعرف ماذا جرى لأبيه ، كل ما عرفه أنه ابتلع كمية من السم ، وخشى الأب وهو يترنح أن يظل فى غيبوبة دون أن يموت فأطلق على نفسه الرصاص ، وحزن مالرو على والده ولم يحزن على ما صار إليه أمر الأسرة ، فالأسرة لاتهمه ولا هى رباط متن ولا هى علاقة إرادية ، ولا هى أى شىء ، وكل ما كان ربطه بالأب هو أنه نسخة من أبيه ، وصورة هذا الأب تطارده فى أخلاقه على شكل قط أسود مخيف ، فهو هارب من أحلامه هارب من شعوره » .

هذه هي النماذج التي تقدمها الصحافة العربية في فترة النكبة والنكسة والهزعة لأبناء الأمة العربية .

ما قيمة هذا كله فى أن يقدم للقارىء العربى ، ألا يوجد لدى مالرو فكرة أو فكرتان إنسانيتان بمكن أن ينتفع بهما الناس ، ولكن الهدف من المرحمة هو تقديم سموم الناس ، لقد كان مالرو ملحداً وكان فاسقاً فلأى شيء ننقل عنه إذا لم يكن لنا هدف .

## عاشراً: تحسين الجريمة والخمر والبغاء:

لأول مرة نجد صحفين مسلمين يدافعون عن البغاء وعن الفساد الاجهاعي ويقاو مون كل صيحات الدعوة إلى الحد من القار أو الحمر في المحتمع ، نجد في مقدمة هؤلاء الصحفيين ، في جرأة غالبة ، وتنبعه مدرسة أخبار اليوم وروز اليوسف ، هذه المحلات التي ما تزال تهدر بالسموم ، مجلة حواء ، وصباح الخير ، وروز اليوسف ، والكواكب ، وآخر ساعة وأخبار اليوم من صور عارية وتجسيم للحنس حيث يكتب مصطفى أمين وزكى عبد القادر وهما فوق الستين قصصاً غريبة ، يقلد فيها مصطفى أمين إحسان عبد القدوس ونجيب محفوظ وينشر فيها زكى عبد القادر كل آراء تجرى على ألسنة المفتونين والمغررين .

وتجد الجريمة صفحات أسبوعية متصلة ، تروى الجرائم المختلفة التى تقدم للشباب مجموعة من المفاهيم الحطيرة عن عصابات تسرق السيارات

والبيوت ، ومصوغات السيدات ، وتقدم الصحافة التفاصيل الدقيقة لهذه الجرائم على نحو بجعلها أشبه بالبطولات ، وتكشف هذه الحوادث عن أن مجموعة كبيرة من الشباب والطلاب قد انحر فو انحو هذا الاتجاه .

و تدافع الصحافة العربية عن الحمر بأن تنشر إعلاناته ، وأن تورده فى كل قصة ورواية بل و تدافع عنه عن طريق شاربيه و مدمنيه الذين يدافعون عنه أمثال يوسف و هبى ( مجلة روز اليوسف ــ العدد ١٤٥٧ ) .

قال: لا أرى تحريم أى شيء طالما أن الضرر أو النفع يعود على الشخص نفسه ، فأنا أمقت تحديد الحريات ما دامت هذه الحريات تعبر عن إطلاق القيود في المحتمع ، وكل امرىء مسئول عن عمله وكل فرد منا له عقل يعرف كيف يتصرف به ، فإن من يمنع شيئاً بالقوة مثل من يمنع اللص من السرقة بوضعه داخل أربع جدران ، وتحريم الحمر يماثل أمر الحاكم بأمر الله الذي قضى على زراعة الكروم ليمنع الناس من شراب النبيذ » .

وينسى يوسف و هبى أو يتجاهل مدى الأخطار الاجتماعية التى تصيب شارب الحمر وتحريم الشرائع والأديان لهـا ، بل ويتجاهل ما يقوله الأطباء من أخطارها على الكبد والمعدة والعقل .

ويتحدث موسى صبرى عن حرية الحب فى السويد ، وينقل إلينا الصورة مع اختلاف البيئة والزمن والدين والتقاليد والقيم الاجتماعية ، ويقصد محرية الحب ، حرية الجنس ، ويفيض فى الحديث عن التجربة التى تعلم الجنس للفتيات فى سن مبكرة واعتبار الجنس متعة كالطعام والملابس ، ويدد عبارات أساطين الجنس والانحلال فيقول : إن ما يباح للشاب بجب أن يباح للفتاة ، وأن أحدهم يقول أنه يحترم العلاقة الشاذة بين أخته وصديقها وإنها مسئولة عن نفسها تماماً.

ولا يتردد وسى صبرى أن ينقل لأبنائنا تلك السموم التي ترددها كتابات دعاة التحلل و تدمير المحتمعات كأنما هي « التصريح الذي يؤهلهم لتسم مر اكز القيادة في الصحف » و يتساءل موسى صبرى : ماذا تفعل الفتاة إذا أصبحت

إما بغير زوج ؟ والجواب : هو إما أن تتخلص من جنينها أو أن الدولة كفيلة رعايته ، والابن غير الشرعى له تقدير فى نظر المجتمع . وهكذا نجد أن الصحافة تنقل لنا سموم المجتمع الغربى لا بقصد تفسيره فى ضوء مجتمعاتنا ولا من أجل تبريره والدفاع عنه بل لهدف أخطر وأشد خطراً هو أن تصبح مجتمعاتنا منقادة لهذه الأعراف الفاسدة الضالة وقابلة لها وهم يضعون بين يدى المنحلين والفاسدين العبارات والوسائل والدفوع التى يتذرعون بها فى دعواهم وفى محاولاتهم لحداع الفتيات واغتصاب البريئات :

« الابن غير الشرعي له كل تقدير في نظر المحتمع » .

هذه العبارة لا ترمى إلا إلى أن تهدم مقومات هذا المحتمع المسلم الذي يقوم على أساس حماية العرض وإنكار الزنا ، وتقوم شريعته الإسلامية على أساس الضرب على أيدى المفسدين بالجلد والتنكيل .

ثم يصور لنا موسى صبرى كيف أن هذه الدول التى يصل الدخل القومى فيها إلى أعلى مستوى فى العالم يقوم شبابها على أساس إدمان المحدرات و الحمور وأن عشر الذين يصلون إلى سن البلوغ فى السويد يتعرضون لاضطرابات عقلية تلازم أمراضهم الجسدية . ألا يكفى هذا فى نظر الكاتب صاحب الأمانة لوطنه وقومه أن يتوجه إليهم بالحديث على نحو آخر .

ولكن هذه هي الصّحافة ورسالتها كما فهمها هذا الجيل ، وهي التي وصلت بهذه الأمة إلى الهزيمة والنكبة والنكسة .

وتتوالى كتابات هذا الجيل كله دفاعاً عن فساد الواقع والشباب والمرأة ، هذه الكتابات التى حطمت القوائم الأخلاقية لهذا الجيل وأعدت الوسائل لتدميره ، فهم فرحون بذلك ، ولذلك فهم لايوجهون هذا الجيل و لا ينصحونه ولا يدفعونه إلى الطريق الصحيح ولكنهم يغشونه ويدللونه .

وهم مستمرون فی عملهم من أجل تحقیق الهدف الآسمی والأکبر ، وهو تدمیر قوة هذه الآمة ممثلة فی شبامها ، فلا بد أن تجد أنیس منصور و ، وسی صبری و زکی نجیب محمود و یوسف إدریس ، یدافعون عن هذا الجیل

بالباطل و لا يحاو اون إصلاحه ، بل و يعملون فى سبيل نقل أشد الصور اضطراباً و فساداً فى الغرب ليضعو ها تحت نظره ، و لتكون حجة له وأداة فى الدفاع عن تحلله و هز ممته ، كأنما يدفعونه إلى مزيد من الانحراف و الاضطراب .

ولقد عاش أنيس منصور سنوات عمره كلها يترجم هذه السموم ويقدم هذه الكتابات الجنسية والأساطير والقصص والصور الفاسدة والمضطربة التي يقروعها الشباب والفتيات في طول البلاد وعرضها عن طريق أخبار اليوم على أوسع نطاق وفي خلال سبعة عشر عاماً يتصدر الصحيفة الأخيرة من الأخبار لينقل سمومه دون توقف .

#### حادى عشر: الدعوة إلى إعادة البغاء:

طالب يوسف السباعي وأنيس منصور بالعودة إلى الدعارة العلنية ، بدعوى أن ذلك يقضى على القلق الذى يساور الشباب في المحتمعات ، وأو كانوا صادقين مخلصين في النصح لطالبوا بأسلوب من التربية الدينية والحلقية ، فهذا وحده هو الأسلوب الذى يؤدى إلى إنقاذ هذه الأجيال ، أما هذه الدعوى المسمومة فإنها لا تحقق إلا مزيداً من الفساد ، وما تزال تجربة البغاء التي عرفتها البلاد العربية في ظل النفوذ الاستعارى معروفة ، وقد ظل معسكر العاهرات أكبر مصدر لنشر الأمراض السرية التي فتكت بأجسام وعقول الآلاف من الرجال ، والتي دمرت الآلاف من العائلات وأشاعت البؤس والشقاء بن آلاف الأسر .

كذلك فإن هناك الدعوة إلى الاختلاط فى المدرسة والعمل محجج واهية باطلة ، فقد ثبت أن هذا الاختلاط مصدر فساد شديد ، وكل ما يقال عن الاختلاط لن محقق إلا مزيداً من عوامل الإثارة والإغراء ، ولن يكون مصدراً لسمو الذوق أو نبل الطبع كما يدعى المغرضون .

وهناك الدعاوى الباطلة التي تروجها الصحافة من القول بأن المحرمين البست الحلقية ليست المحرضي بجب علاجهم ، أو القول بأن تزايد الجرائم الحلقية ليست

إلا ضريبة يدفعها المحتمع بسبب التطور السريع ، كل هذه إجابات باطلة ، أو القول بأن هذه الحالة تزول في وقت قريب عندما نتعود عليها .

و القضية كلها ترجع أساساً إلى قصور التربية الإسلامية فى البيت و المدرسة وفساد التوجيه والرعاية فى أغلب الأسر ، وأن عوامل الإثارة المبثوثة فى الصحافة والسينها والإذاعة والشارع هى المصدر الأساسى للانحراف.

#### ثانى عشر : هدف الإثارة والجنس والتفاهة هو الشباب :

يصف نعان عاشور هذا الجيل من الشباب الذي كونوه بأنه « جيل بلا قيم ، بلا إيمان ، جيل يبحث عن نفسه في الجنس والرقص والحون والمخدرات . جيل بلا هوية يستعير أفكاره وعواطفه وانفعالاته من عالم غريب عنا وعن تراثنا وتقاليدنا ومقدساتنا وهو في نفس الوقت جيل معذور فيا يتر دى فيه من سلوك لأن أحداً لم يمد له اليد و لم يمهد له الطريق و لم ينجع في أن يربطه بقم و طنه » .

وهى كلمة حق ، فإن المضالين كلما تحدثوا عن الشباب العربى والمسلم خلطوه بظاهرة عالمية ، فيقو أون شباب قلق ، وشعوب قلقة ، وعالم قلق ، والواقع أن شباب الإسلام لا علاقة له بأى شباب لأن كل شباب تكونه قيمه وتقاليده ، ولا مانع أن يتأثر بالتيارات العالمية . ولكن الخطر كله فى أننا نأخذ أساليب الغرب فى التربية والحياة والمحتمع فنقلدها وبذلك نفقد شخصيتنا وقيمنا وننهار ، فلا نحن لحقبًا بالغربيين ولا نحن حافظنا على قيمنا ، والمسئولية تقع على الصحافة وأهل التوجيه وجيل الآباء والأمهات الضعيف الذى لم يستطع أن يفهم الوسائل التي تشكل الأبناء والذى لم يقم و زنا للأصول التي يتشكل علما الأحياء .

و هو ُلاء المضلون إذا سئلوا عن الشباب قالوا : إنه خبر من الأجيال السابقة ، خداعاً و مكراً ، و لو كانوا صادقين لهدوه إلى الطريق الحقام، و لكنهم لا يملكون الهداية . و أن ما يحملون من سموم الدعوة إلى حرية الحب والجنس إلى آخر هذه المفاهيم لا ريب أنها تفسد الشباب ،

ولقد استطاع الشباب أن يهتدى إلى الحق و الحير وأن يعرف بطلان وزيف ما تقدمه الصحافة ، وآمن بأن الطريق إلى الله من شأنه أن يكشف عنه كل أسباب التمزق والحيرة والغربة والقلق ، وأن تلك العبارات الكاذبة التي يروجونها ضالة ولا قيمة أبداً لما يقال من اختلاف الأجيال والأزمنة ، فإن القيم الثوابت قائمة في كل العصور والأزمان والبيئات وإن تحولات المحتمعات أو تعثرات العصور لا تعنى إلغاء القوانين الأخلاقية أو فهم القيم فهماً مختلفاً .

وهكذا نجد الصحافة العربية فى قفص الآتهام ، تعتمد فى نجاحها وترويجها على الكلمة المسمومة والأسلوب غير الكريم ، وتقوم على التفاهات ، والتحريض على الجنس والإثارة . وقد لمعت فيها كثير من الآسماء التى تحمل فى أعماقها أهدافاً مدمرة .

وعندما محاول مصلح أن يوجه الصحافة إلى الطريق الصحيح فإن هناك من يزعجه هذا الاتجاه أشد الإزعاج ، وسرعان ما تجد الصحافة الغربية تبكى على إختفاء الفضائح فى الصحف العربية ، وأن القراء قد فقدوا مورداً خطيراً من نشر الثياب الداخلية القذرة على حد تعبير جريدة الأنكونومنست . وصحف لئدن فى مقدمة هذه الصحف ، إعاناً بأن أنباء الجريمة والفضائح هى أحدث صيحة فى الصحافة ، وهى صيحة يائسة أطلقها نفر من حملة الأقلام فى الثلث الأخير من القرن المماضى حين كان الملل عملاً صالونات الفارغين وكانت أوربا الصناعية قد وضعت يدها على المستعمرات فراح نفر من الكتاب الروجية وفرار البنات مع أول عاشق ، وكانت تلك هى روح الهزيمة ، وجرياً وراء هذه الروح بدأ صفيون فى فرنسا المنهارة يعلنون فى جرأة تبلغ وجرياً وراء هذه الروح بدأ صفيون فى فرنسا المنهارة يعلنون فى جرأة تبلغ مد الوقاحة أن مهنة الصحافة هى مهنة نشر التفاهة والفضائح وبدا ( لو ) فى فرنسا المنهاء الجرائم المثبرة ، ثم جاء أتباعه فى يريطانيا وأمريكا يعلمون العرب مذا الفن ، وفتحت الأبواب لهؤلاء الكتاب ثم سيطروا على الصحافة العربية .



# الفصل الثاني مدركة الإثارة

لا ريب أن محمد التابعي هو رأس هذه المدرسة الروزيوسفية التي خرجت مصطفى أمين وإحسان عبد القدوس وهيكل وأنه هو الذي وضع الأسس لصحافة ساخرة خليعة تعتمد على الإثارة والجنس وتعقب الناس ومعرفة أسرار البيوت وكشف العورات.

وأن هذا اللون فى الصحافة العربية لم يكن معروفاً على هذا النحو قبل صدور مجلة روز اليوسف عام ١٩٢٦ ، وقد عاش التابعى برعى هذا العمل حتى نما واستحصد فى آخر ساعة ثم فى أخبار اليوم وهو الذى وسع نطاق الكاريكاتير الذى كان سياسياً فى مجلة الكشكول فأصبح اجتماعياً وسياسياً فى روز اليوسف وآخر ساعة وأخبار اليوم.

وكان على الجناح الآخر فكرى أباظة فى صحف دار الهلال . وقد أشار مصطنى أمين فى السنوات الآخيرة إلى أنه كلف أمينة السعيد وهى طالبة فى الجامعة بأن تكون مندو بة آخر ساعة وأن تجمع له ما يدور على ألسنة السيدات فى البلاج وفى سهرات سان استيفانو ، وهذا يؤكد تلك الظاهرة الواضحة التى سجلها تاريخ الصحافة ، فإن مجلة آخر ساعة كانت تنشر من أسرار البيوت والبيوتات ما عجزت الصحف كلها عن الوصول إليه لسبب سرى حداً هو أن مندوى مجلته فى هذا الباب كن من الصديقات اللائى لا يعرف أحد صلتهن بالتابعى .

ولقد عمل التابعي في مجلة المسرح (عبد الحميد حلمي) ثم في الأهرام بتوقيع حندس ، وكان عمله قاصراً على النقد المسرحي وكذلك بدأ عمله في (روز اليوسف) ولكن حزب الوفد الذي كان قد أزعجته حلات مجلة الكشكول المعارضة أراد أن يواجه العمل بمثله ، فاتفق مع صاحبة الحلة على تحويلها سياسياً وقام مكرم عبيد بتدريب التابعي على هذا الفن الملعون: فن المكاريكاتير والسخرية بالناس والبحث عن أسرار بيوت خصومهم للكشف عها ، وكان التابعي من أشد دعاة الوفد المتحمسين والمدافعين عنه ولمكن صداقته لأحمد حسنين ( باشا ) رئيس الديوان الملكي لم تلبث أن حولته إلى خصم عنيد للوفد حين شكلت تلك الجاعة المؤيدة للملك فاروق بعد حادث ٤ فيرابر عندما اقتحم المحتلون الإنجليز قصر عابدين وفرضوا على الملك حكومة برئاسة مصطفى النحاس باشا .

وتشكلت هذه الجاعة من محمد التابعي ومصطفى أمين وكامل الشناوى وكثيرين ممن كانوا نواة جريدة أخبار اليوم عام ١٩٤٤ التي أنشئت بواسطة السعاهين المنشقين عن الوفد (شيك عملغ خسة آلاف جنيه ورخصة جريدة) و دخلت أم كلثوم وساهمت بإغراء أن يكون لها دفاع وكانت تنوشها الصحف كل يوم (٢٠ ألف جنيه).

وكانت هذه العصبة تلبس قفازاً من حرير ، وتحتمى وراء مظهر الوطنية لتعمل عملها وتدفع المرأة خارج حياة الأسرة على النحو الذى عرفته الصحافة العربية تحت اسم صحافة الإثارة .

يقول التابعي: اعتدت أن أمضى كل سنة سبعة شهور أو نمانية خارج مصر بين باريس والريفيرا وسان موريتر ، وشبعت من كل مفاتن الحياة ، ولم يعد هناك جديد يستهويني ، وأذكر أنني كنت آخذ معى إلى الكبار بهات على ومصطفى أمين الذي كان يأتي مرغماً لأنه ليس له مزاج في شيء من الحياة إلا الجرى وراء الأخبار والأحاديث ، وكان الناس يطلقون علمهم ألحزب الخاص للتابعي .

وقد وصف الصحفي الذي أجرى معه الحديث ( ٨ ـ ١٠ ـ ١٩٦٠ ) بأن غرفة مكتبه كانت غرفة بار متصلة بغرفة المائدة . ويصور التابغي حياته الصحفية في عديد من المقالات .

(كيف كنا نعيش في رأس البر ) ٢١ ـ ٤ ـ ١٩٥٦ أخبار اليوم .

على الشاطىء الرملى البدائى الساذج خطرت الغزلان: الغوانى والغانيات رتدين ثياب الاستحام وأحدث أزياء الصيف التى كن اشريبها من دورفيل ونيس وكان وروما وباريس. وكانت لى عشة صغيرة على شاطىء البحر مباشرة وكانت أشبه بدار ضيافة للأصدقاء فقد كنت أرجوهم أن يقيموا معى ويؤنسوا وحدتى (أم كلثوم وتوفيق الحكيم والصاوى ، حفى محمود ، نجيب الريحانى ، وسليان نجيب ، فكرى أباظة ، محمد عبد الوهاب ، وسعيد عبده ). وقد رووا قصصاً مثيرة أو قصصاً غامضة ، وكلهم يوكد أن قصته حقيقية وأن حوادثها وقعت وأبطالها عاشوا ».

هذه هي الحلقية لصحافة الإثارة ، يقول حافظ محمود :

بدأ محمد التابعى من المسرح وجو المغنيات والممثلات ثم جاءت السياسة فأداها بنفس مفهوم السخرية والبحث عما وراء حجرات النوم، وفى مجلة روز اليوسف استعار أسلوب النقد المسرحى وحوله إلى نقد سياسى وأنشأ بأسلوبه مدرسة من ناشئة الصحافة، وكبر تلاميذه وتفوقوا عليه، وترك روز اليوسف وأنشأ آخر ساعة.

سفره إلى أوربا في الصيف والأقصر في الشتاء ، أول من اختاره أحمد حسنين لدعم الملك فاروق وحمع حوله المجموعة . "

هاجم مصطفى النحاس لحساب القصر بعد أن كان أكبر نصراء الوفد وكان أصدق صديق لأحمد حسنين رئيس الديوان الملكي الذي كان يستخدم كل أسلحته لطعن الوفديين.

وكان يتقاضى أعلى مرتب وصل إليه صحنى ( ٧٠٠ جنيه فى الشهر ) فى الحمسينيات وقد أشار كاتبون كثيرون إلى أنه عرف بإسرافه فى الحديث عن المرأة أثناء نزوله فى فنادق سويسرا وباريس ، يبحث عن النبيلات من الأسر المالكة التى قوضت الحرب والثورات عروشهن فى أوربا

والعصابات والجاسوسيات الدوليات والفنانات والهاويات من أنصاف الفنانات ، بوصفهن مخلوقات عجيبة ، يشتركن فى مأساة الانهيار السياسى والاجتماعى الذى أصاب العالم بعد حربين عالميتين خرجت منها هذه النساء كحطام يبحث عن الحب أو الأمل فى كأس أو مغامرة .

وكما فعل التابعي حين هاجم النحاس باشا والوفد لحساب الملك فاروق وصاحبهم فى رحلة الحياة كشف سوءاتهم بعد حركة الجيش ١٩٥٢ كذلك فعل مصطفى أمين .

### كان الهدف الاجتماعي نختبي وراء الهدف السياسي :

إشاعة روح السخرية و الاستخفاف بكل القيم الاجتماعية ، خلق أسلوب جديد تجتمع فيه العامية مع تفاهة المعنى ، تمييع الحياة السياسية بإطلاق عبارات نازلة على السياسيين كوزير المصارين ومأذون القرية .

ويتفاخرون بأمانة التابعي الصحفية وأنه قدم للمحاكمة ، أما أمانته الصحفية فيكشف عنها موقفه في كشف أسرار الجهات التي ائتمنته علمها .

أما بالنسبة للمحاكمات فإنها لم تكن من أجل الوطن ولا من أجل كلمة الحق فالمقال الذي حوكم عنه التابعي يكني ذكر عنوانه:

## « ملوك وملكات أوربا تحت جنح الظلام »

ندد فيه بملوك أوربا وفضائحهم ، ولم يقتصر على الفضائح المترجمة بل أضاف إلىها مما أبدع خياله .

وإن القضية الأخرى كانت ولاء حزبياً .

وقد وصف التابعي بأنه عاش معتزاً بكبريائه وكرامته فأين هي هذه الكرامة وهذا الكبرياء؟ في البحث عن عورات البيوت والأسر والمشاهير أم في تعقب الأميرات اللواتي سقطت عروشهن في أوربا .

هل عرف عن التابعي مقالاً في مواجهة الأخطار التي تعرّضت لهـا مصر أو البلاد العربية ، إن مقاله عن اليهود كان دعوة لزعماء العرب إلى التصييف في إسرائيل .

وكانت دعوته إلى إلغاء الأحزاب وإنشاء الحزّب الواحد إبان دكتاتورية عبد الناصر من الصفحات السوداء في تاريخه .

وكانت حملاته على بعض ملوك العرب وزعمائهم متابعة ئلولاء الدائم للحاكم المستبد ، هذا فضلاعن عمله الحطير فى تدمير القيم الإسلامية والحلقية بكتاباته الساخرة بالإسلام والشريعة والحدود ورجال الدىن .

وبدعوته إلى كتابة قصص الجنس المكشوفة وأخبار الأسر بأسلوب غير كريم.

كان التابعي على مدى حياته رجلا مترفاً منحلا يريد أن يذيع فاسفة الانحلال من خلال كتاباته الصحفية ليرضى عنه كل حاكم ، وهو لا يبالى أن يكون مع الحاكم إبان حكمه ثم يكون ضده من بعده فيكشف عوراته ويصمه بأسوأ صور الفساد مع أنه كان مؤيداً له ، وذلك موقفه من فاروق قبل وبعد ، وكان حريصاً على نشر قصص الفساد العالمي والتحدث عن سوءات البيوتات وتلخيص قصص الجنس العالمية ، من مثل هذا :

(كانت اللادى ديانا قد عرفت وهى لا تزال بعد دون العشرين من عمرها خادماً في قصرها مفتول الذراعين قوى الساقين وأسلمته الفتاة نفسها ، سليلة الشرف والمحد المؤثل ثم تزوجت رجلا خامل الذكر بليد الفهم ، وعرف زوجها وأدمن الشراب . . ) .

هذه هي القصص التي كان يقدمها التابعي ويوليها اهتمامه الكبير ، بالإضافة إلى قصص عصبة المحان في رأس البر .

ويقول: (أعطيت أحد الزملاء ممن كانوا يتعاونون معى فى تحرير آخر ساعة فكرة قصة وأمسك اليوم عن ذكر اسمه لأنه أصبح قصصياً ناجحاً معروفاً) والقصة قصة فتاة من بنات البيوتات الكبرة والأسر الراقية. و تزوجت الفتاة من فتى أحبها وأحبته واكتشفت ذات يوم أن زوجها هو عشيق أمها .

وهكذا نقل التابعي وقائع المحتمع التي تتعلق مخصوم سياسيين إلى مجال القصة حتى يفلت من العقوبة ، وكذلك تعلمت عصبة المجان هذا الأسلوب ، وهذه هي القصة التي حققت من أجلها النيابة معه وكان يدعى أنه سمن من أجل كرامة المهنة وشرف الكلمة .

وكان التابعي قد نشر ذلك في جريدة أخبار اليوم من بعد .

ویکتب محمد التابعی قصة عام ۱۹۹۰ یتحدث فیها عن رجل مخدع و بضحك عایه ویدر له أمراً بادعاء من سیدة تعطلت سیارتها ولاحقها الأمطار و ترید أن تجفف ثیابها ، ثم عرف بعد أنها راهنت علیه وکسبت الرهان وکیف أن المرأة ضحکت علیه و سخرت منه و بعبارة التابعی (وکیف أنه حمار و مغفل و قد طب أمام سحرها ذی المقطف).

لحساب من هذه القصص الصارخة التي تريد أن تعلم فتياتنا أساليب ماكرة من الغواية والاغتصاب ، هذه هي قصصهم التي تجددت من بعد تحويل حادثة معينة إلى قصة ، وتحويل قصة إلى ظاهرة اجتماعية .

ويدخل التابعي في مناقشات مع علماء الدين ليسخر مهم وليؤكد هدفه في إذاعة الفحش والفساد .

و پتساءل التابعي في بعض مقالاته ؛

«كان بعض أصحاب الفضيلة من رجال الدين قد أثار فى وقت ما ضجة محول الصور العارية التى تنشرها الصحف والمحلات ، ولم يقل لنا أحد يومئله هل الاعتراض وقصور على الصور العارية للكواكب السيبا الأجنبيات ومن فى حكمهن والصور العارية لنساء وفتيات غير معروفات بالاسم واللقب والصور العارية المرسومة من الحيال أم بعض صور سيدات وآنسات المحتمع المصرى كما يظهرن فى الحفلات والمسادب والليالي الساهرة ، التى تقام فى أندية عامة أو فى بعض الفنادق .

ثم ما هو المقصود تماماً وعلى وجه التحديد من كلمة الصور العارية ، هل يكنى مثلا أن تكون الصورة لسيدة قد عرت ظهرها وصدرها ونحرها نزولا على أحكام آخر موضة جاءتنا من باريس أو روما أو لندن . إن الأجساد العارية فى الأفلام وإعلانات الجدران خاضعة لرقابة الأفلام ولكن لأى رقابة تخضع الأجساد العارية فى حفلات مواسم الأو برا » .

هذا هو أسلوب التضليل والحداع والنفاق وإثارة الشهات والفتنة الذى كان يتبعه التابعي الذي عمل تابعاً للسيدة روز اليوسف في مجلمها ثم انفصل عنها والذي عاش قلماً مدافعاً عن كل الفنانين والراقصات.

#### كتب التابعي عن إحدى الممثلات:

« إنها فقدت كل شيء ، مالها وشبابها وحمالها ولكن شيئاً واحداً لا تزال تحتفظ به وتعتر ، هو كبرياؤها وعزة نفسها ، لقد كسبت عشرات الألوف من الجنهات وأنفقتها كلها في سبيل التمثيل ، وسمعت من ثقة أنها باعت أدوات المطبخ واليوم قبلت أن تظهر على مسرح كذا . لا لتمثل ولكن لترقص وتغيى ، إنها مأساة » .

وهذه هي المأساة في نظر التابعي : امرأة راقصة أو ممثلة أو مغنية فقدت المال الذي جمعته لأنه حرام ثم أخذت تتسول والتابعي هو محامي هذا الصنف من الناس ، والتابعي هو الذي قدم قصة مرغريت فهمي التي قتلت على فهمي كامل ، وقصة أسمهان تلك الفاجرة التي كانت جاسوسة للاستعار البريطاني والصهيونية ، والتي قيل أن التابعي إبان الحرب العالمية الثانية كان يسافر إلى القدس ليجتمع بها والتي كانت محكم زواجها من أحد أمراء الدروز الموالين للحلفاء ، كانت تطلعه على كثير من الأسرار .

هذه هي صحافتهم التي ابتدعوها: تذليل العقبات أمام كل صور الفساد والإباحية والاغتصاب. ويتساءل محمد التابعي: هل هناك حياة بعد الموت، ويحيل الإجابة على السؤال إلى يوسف و هبى الذي ليس إلا عمودا خطيرا من أعمدة التغريب والغزو الثقافي، وهو ثالوث طه حسن، وأم كلثوم.

لقد كان التابعي على رأس مدرسة الدفاع عن كل باطل ما دام في خدمة المخططات الأممية تحت لواء الليبرالية ظاهراً وهدم المرأة والأسرة هو العمل الأول.

وله كتاب (نساء فى حياتى) يصور فيه مغامراته الدنسة ويقول أنه لا يؤمن بالحب العذرى ، ولكن التابعى لم يفلت من ضربة القدر فقد قاسى المرض العضال فى آخر أيامه دون أن يرعوى أو يعود إلى الله .

يقول: اقد عشت حياتي بالطول و بالعرض .

ونقول: نعم. ولكن في مجال الاستمتاع الذاتي بالحرام وإشاعة الحرام وتبريره ومحاربة كل كلمة شريفة. أما البطل الثانى فى مدرسة الإثارة فهو فكرى أباظة الذى عاش أغلب حياته فى أوربا محثاً عن الجنس والمرأة والحب، وهو رجل ساخر بكل شىء لا يكف عن الحديث عن غرامياته ومغامراته واهيامه بالرياضة، والتمثيل، وقد دافع عن المسرح فى مجلس النواب عندما حاول بعض المخلصين أن يصور فساد هذه المؤسسة، وساير كل أجيال المسرح والغناء والرقص وآزرها بقلمه: روز اليوسف وأم كلثوم والريحانى، وكل المغنيات والراقصات، وله رسائل متبادلة مع التابعى.

و لقد كان كالتابعي يتخذ من كتابات السياسة والوطنية غلافاً للكتابات الاجماعية المكشوفة والقصص .

ولقد ابتدع لأول مرة ما أطلق عليه ( أخبار البلاج ) وهي صفحات خطيرة كانت تنشر خلال الصيف كل أسبوع عن النساء العاريات على شاطىء البحر ، و فلان و فلانه في الكازينو و بعد الغروب إلخ و هو يدافع عن الصور العارية تحت كلمة ( اشمعنى ) .

« لماذا الصحافة وحدها يطلب إليها ذلك و لا يطلب من السيما يقول لك الناقلون أن الصحافة تنشر القصص المغربة المثيرة للغرائز ، وقد يصح أن بعض المحلات تنشر هذه القصص ولمكن أين عدالة الناقدين والطاعنين على الصحافة المصرية وأين شجاعتهم وهم يسمعون في الإذاعة وغيرها من الإذاعات الحارجية : الأنات والتأوهات والنغات والمغربات الصوتية التي ترن في آذان الملايين ومن بينهم أطفال لا يقرأون الجرائد ونساء وأميون.

واشتدت الحملة ولا تزال مشتدة على الصور العارية التي تنشرها بعض المجلات ، ويا سبحان الله ألا يلمح الناقدون الطاعنون هذه الصور متحركة

ناطقة لاعبة بالألباب أمام أولادهم وبناتهم على شاشة السينها ، ألم يلمحوها في موسم الصيف على البلاجات متحركة سامحة فاتنة ، لاعبة بالألباب ، ألم يلمحوها في الحفلات والأفراح والمراقص راقصة متحركة لاعبة بالألباب ، الصحافة وحدها . الصحافة وحدها » .

هذا هو منطق دعاة الإثارة والىكشف ، من زعماء الصحافة العربية . لماذا نحن وحدنا الذين يطلب منا الالتزام بالأخلاق . وهذا هو نفس منطق التابعي . المدرسة كلها على طريق الفساد .

ولعلك تدهش حين برى بعض المغرر بهم الذين كتبوا عن فكرى أباظة يكرمونه بعد موته و هو دعامة خطيرة من دعامات صحافة الإثارة ، الحقيقة أن الوطنية المدعاة لم تكن إلا غلافاً رقيقاً لتغطية هذا العمل الحطير ، ومع ذلك فن الذي يستطيع أن يقول أن التابعي وفكرى أباظة كانا وطنيين مخلصين وهما دعاة التسوية مع الاستعار والصهيونية ؟

ولم تكن الحياة عندهم إلا كأساً من الحمر أو راقصة أو مغنية سواء هنا في مصر أم في أوربا .

و محفل المصور خلال خمسين عاماً بمذكرات فكرى أباظة وتعقباته للنساء في أوربا ، وكلماته التي يؤيد بها انطلاق المرأة إلى كل ما يطمح إليه أصحاب الأهواء ، دءوة ملحة مستمرة متخفية تحت قناع كاذب من ادعاء الأخلاق والفضيلة .

و نشأت أخبار اليوم على نفس الحطط والمبادىء وإن كانت قد عدلت من الأساليب تعديلا يتناسب مع تغيرات الزمن و فساد الطرق التى ابتدعها الرواد الأوائل. وقد كتب مصطفى أمين عما أسماه مدرسة التابعي التى تعلم مها هو وعلى أمين ، كانت المدرسة هي مجلة روز اليوسف: مدرسة السخرية والتقريع واللمز والغمز للممثلن والممثلات. قال: ١٣ - ١١ - ١٩٥٤.

« مدرسة التابعي الصحفية لها أثرها في تاريخ الصحافة ، لقد قرر أسلوب الصحافة الساخرة من الأسماع والمترادفات . فهو الذي أدخل اللغة الكاريكاتورية في الصحافة ، بضعة خطوط سريعة تعبر كأنها لوحة فنية ، كلمة واحدة تلتصق بشخصية السياسي وتحوله من رجل وقور إلى مسخرة ، لقد كانت لغة الصحافة قبل ذلك أشبه بفساتين السيدات في الماضي مليئة بالذيول والكشكشة والكلف فجعل لغة الصحافة بسيطة كأثواب السيدات الآن » .

وقد وصف التابعي بأنه : ضعيف أمام النساء ، متلاف في النفقات الضحمة ، وكان قبل زواجه يعيش كما يعيش هارون الرشيد » أ . ه

هذه هى الصحافة التى صنعها أحمد حسنين لحساب الملك فاروق و جند لحما التابعي و مصطفى أمين و آخرين عندما اهترت مكانته بعد حادث ٤ فبرابر و حاول أحمد حسنين أن مجمع حوله أكبر عدد من الصحفيين للدفاع عنه ، و بدأ العمل أو لا من خلال آخر ساعة و مجلة الاثنين ثم بإنشاء أخبار اليوم ثم صدرت المصرى ( التابعي ، كريم ثابت ، محمود أبو الفتح ) وكتبت في مدح الملك فاروق مثل ما كتبه التابعي و مصطفى أمين .

ولأول مرة لصدور أخبار اليوم هوجم الوفد هجوماً عنيفاً عن طريق الحبر والقصة والرد الصحفى المثير بمقالات عنوانها « لماذا ساءت العلاقات المن النحاس باشا والقصر ؟ » .

رفعت توزيع أخبار اليوم منذ العدد الأول ارتفاعاً كبيراً. وقد حمع مصطفى أمن جلال الحامصي وزكى عبد القادر والصاوى ، ثم استطاعوا بعد ذلك ضم العقاد وتوفيق الحكم والمازني وسلامة موسى .

وقد أخذ مصطفى أمين الحيط من روز اليوسف وآخر ساعة وجند التابعي عنده ، أما هو فكان صانع الإخراج والكاريكاتير وتوجيه سياسة الصحيفة وكانت أبرز قدرات مصطفى أمين :

أولا: القدرة على تقديم الرأى وضده . يهاجم حزباً معيناً ولا مانع أن يكتب كاتب في نفس العدد يدافع عنه .

ثانياً : القدرة على وضع السموم في علب ملونة حلوة المظهر تخدع القراء .

ثالثاً: الاختباء وراء النغمة الوطنية أو نغمة مناجاة الله فى سبيل تنفيذ الغرض الأكبر: الدفاع عن قيم الغرب وحضارته و دفع المرأة المسلمة إلى ما يسمونه آفاق المحدوالعمل خروجاً عن الأسرة وتربية الأبناء.

رابعاً: القدرة على الدفاع عن الحاكم ثم القدرة على تدميره بعد سقوطه.

وقد كتب مصطفى أمين ألوف المقالات عن فاروق تمجيداً وتشريفاً وإعلاء ثم هدمه بعد ذلك وكشف عوراته، وكذلك فعل مع عبد الناصر، ولم يكن الهدف إلا أداء الرسالة الحاصة بتسميم قيم المحتمع فى مسائل المرأة والأسرة.

وفى ظاهر العمل الصحني السياسي أن مصطنى أمين عمل مع أحزاب الأقلبات ومع الملك ضد حزب الوفد لتحطيمه :

وقد وصف مصطفی أمین ( مجلة النداء إحدی صحف الوفد ٢٦-٢-٢٩٥٢) بأنه کان برأس تحریر مجلة أسبوعیة مصورة وکان یوقع مقالات خفیفة مضحكة بإمضاء مستعار (مصمص) وعرف القراء مصمص الذي يضحكهم بالحديث عن البنت التي خربشته من تحت المائدة أمام الضيوف، ويضحكهم بالجديث عن بدانته التي تضايقه أثناء الرقص.

ودفع الظموح – على حد تعبير مجلة النداء – أن يرأس تحرير مجلة يكون هو صاحبها أو الذين يشتغلون بالصحافة يعلمون أن إصدار جريدة ليس أمراً مراً أن المال الكثير لابد أن يتوفر ، ولم يكن مصطفى أمين بملك سوى تذبه وقلم شقيقه على أمين، ولم يكن بملك مالا عندما حمع أوراقه وغادر دار الهلال . اختلف مع أصحاب دار الهلال لأنه أراد أن يجعل من مجلة الاثنين يجلة تنطق بلسان حكومة السعديين .

و تحدثت الصحيفة عن الاجتماع الذي تم بين مصطفى وعلى والباشا حيث رسمت سياسة أخبار اليوم فيه وفي سرعة تم كل شيء، وبعد أيام صدرت أخبار اليوم، واختاروا المادة الصحفية التي تثير انتباه الشعب.

## ( لمسادًا ساءت العلاقات بين القصر والنحاس باشا )

ومضت أخبار اليوم تلعب دورها ، العمل على تحطيم الوفد ، وإعطاء الفرصة لأحزاب الأقلية لكى تحكم مصر . كانت الأحاديث تدور وراء الكواليس تتضمن تفاصيل المؤامرة الكبرى . كان مصطفى أمين يصنع الأصنام ويعبدها وتحاول أن بجر الشعب معه ليسجد لتلك الأصنام ».

وأشارت النداء إلى تلك الأعداد التي صدرت بعد ٨ أكتوبر ١٩٥١ ثلك الأحداث الوطنية : عدد آخر ساعة وصورة الغلاف هي لاستر وليامز لينسي الناس الاستعار وهم يشاهدون غلاف آخر ساعة والأفخاذ العارية كان موقفه مع الاستعار البريطاني واضحاً .

وهاحموا ما نشرته الصحف الوطنية حتى لقد قالت آخر ساعة العدد ١٩٧ أن كثيراً من الصحف جرفها التيار إلى نشرهذه القصص الحيالية والصحف حتى الآن ما تزال تبالغ . إن الأكاذيب والمبالغات لهما نتيجة واحدة ، إنها تخدعنا نحن ولا تخدع أحداً سوانا ، وتعطى الناس فرصة للسخرية منها » هذه هي الصورة من وجهة نظر أخرى ، وإذا كانت الأحزاب السياسية كلها شر ولهما تاريخ أسود فإن مناصرة أحزاب الأقليات ومناصرة الملك فاروق تكون أشد سوءاً وشراً ، ولقد حاول مصطنى أمن أن يقلل من الحركة الوطنية التي قامت في الإسماعيلية لمقاومة الإنجليز ، ولم يابث النظام الملكي أن سقط وسرعان ما اندمج مصطنى أمين مع حركة الجيش ولها يكشف سوءات العهد الملكي .

و سرعان ما أو دعته حركة الجيش السجن في يوليو 1970 الماني المراكات

فقد اتهم مصطفى أمين وجاء فى قرار الاتهام بأنه تخابر مع الشخاص يعملون لمصلحة دولة أجنبية بقصد الإضرار بالمركز الحربى والسياسى والاقتصادى للدولة، وذلك بأن اتفق مع أشخاص يعملون لصالح دولة أجنبية على أن يمدهم بمعلومات وأخبار عن القوات المسلحة العربية والأوضاع السياسية والاقتصادية للدولة فى الداخل والحارج، وسلم لشخص يعمل لمصلحة دولة أجنبية أسراراً خاصة بالدفاع عن البلاد واشترك بطريق الاتفاق والمساعدة مع أجنبى مقيم فى مصر فى التعامل بالنقد المصرى».

ومهما قيل من بعد من أن الآتهام جاء بعد أن وقع الحلاف بين عبد الناصر ومصطنى أمين حول أسلوب العمل السياسي الذي كان يقوم به الأخير بتكليف من الأول، وقد جاء ذلك بعد أن اختلف عبدالناصر مع الأمريكيين وإن كان مثل هذا الاتهام قد وجه أيضاً إلى محمد حسنين هيكيل.

وإن كان مصطفى أمين لم يكشف أهدافه فى وضوح غير مرة واحدة فإن ما قاله إذ ذاك يكنى لكى يضى ء لنا طريق حياته ووقائعها كتب مصطفى أمين فى مجلة الاثنين (١٥ مارس ١٩٤٣) تحت عنوان الأهداف التى ستعمل مصر لها بعد الاستقلال .

وقد جعل من أهدافه التي سيعني بها ويقود لهـا الرأى العام بعد الحرب أن يحارب التعصب الديني وأن بجدد الأزهر وأن ينادى بتحرير المرأة قلمياً

لأن الحب الطاهر لا بزال جريمة يعاقب عليها المحتمع ، والمحتمع المصرى إلى اليوم مجتمع لا روح فيه لأنه خال من المرأة ، والشباب المصرى لا شخصية له لأنه ليس في حياته امرأة . ومن أهدافه أن يشجع المرأة على المطالبة بحقوقها السياسية و تولى الوظائف وأن ترث كما يرث الرجل تماماً وأن يدعو إلى اتحاد شرقى ( لا اتحاد إسلامي بهذا النص ) على نظام الولايات المتحدة الأمريكية .

هذه الصورة التي كانت تجول في ذهن مصطفى أمين تكشف الأهداف التي ظلت كامنة وراء عمله الصحفى كله : إشاعة روح تحرير المرأة قلبياً وإشاعة الحب بين الرجل والمرأة حتى يكون في حياة كل شاب امرأة . ومن وراء هذا المعنى يقف هدف الصحافة الأكبر : الإثارة والجنس .

كما تحدث الكثيرون عن السر فى انتشار أخبار اليوم ، فقد أشار أحد كتابها إلى هذا المعنى حين قال : (كان لنفوذها فى الدوائر البريطانية ، والأمريكية أثره فى تقديم أخبار جديدة لفتت الأنظار وشدت القراء إليها واستطاعت هى فى هذا الوقت ومن خلال هذا الولاء السياسي حدمة الأهداف الكبرى).

نعم: لقد استطاع مصطفى أمين بنفوذه الضخم فى الدوائر السياسية الأجنبية والداخلية أن يحقق أهدافاً سنة ١٩٤٣ تحرير المرأة قلبياً حين كانت ترسم الخطط خلال الحرب العالمية لرسم خريطة جديدة للمجتمع العربى والإسلامي.

ولقد كان المدى بعيداً بن عام ١٩٤٣ حين رسم مصطنى أمين مخططه هذا وبين ما كتبه عام ١٩٧٩ يطالب برد الإيمان إلى قلوب أبناء الجيل الجديد فإن موجة الكفر والإلحاد هي المسئولة عن استهتار بعض شباب العالم بالمثل العليا وضعف المستوى الحلق وانتشار الجرائم والمحدرات بين الذين سيتسلمون مصمر العالم بعد سنوات .

وليست هذه الدعوة الجديدة نتيجة لتغيير في الحطط وإن كانت نتيجة لتغيير في الأسلوب ، فما زال مصطفى أمين بالرغم من كتاباته المملوءة بعبارات

الحنان مؤمناً بكل الأهداف وما زال ينتفض إذا جاء خبر بأن امرأة ما تولت عملا جديداً حتى ولو كانت كناسة في شوارع موسكو ، وما زال مصطفى أمن يضرب أمثلة البطولة والنجاح واحمال الجهد في سبيل الشهرة بأم كلثوم وعبد الحلم حافظ . وما زال يؤكد أنه حضر ثورة ١٩١٩ مع أنه ولد عام ١٩١٦ والقد كان حليقاً بالسجن الذي آوي إليه تسعة أعوام أن يدفعه لأن يغير خطته إلى خدمة القيم العليا للحياة الإنسانية و لكنه لم يفعل بل خرج من السجن ليكتب قصصاً جنسية أشد عنفاً مما كان يكتب من قبل ويؤكد مفاهيمه السابقة ويصر علمها . إن كتابات مصطفى أمن تقف في قوة في وجه الشيوعية والكنها تخدم الدَّمقراطية الغربية . والكتابات الأخبرة بعد السجن تكشف عن ظاهرة عميقة الدلالة هي « الجنس الصارخ » و نحن ندهش كيف عكن أن محدث ذلك بعد ارتفاع السن وكيف مجمع المتناقضات بن قصة جنسية وعامود ( فكرة ) بما محمل من اتجاه إلى الله أحياناً ودعوة إلى الحبر ( و في عدد ٦ يوليو ١٩٧٤ يكتب على أمين أيضاً عن الجنس والرقص ) وكيف بمكن إقناع القارىء تهذآ التناقض ولكن الذي يفهمه الناس حميعاً أن كلمات ( فكرة ) خدعة ومصيدة انتضليل القارىء عن موَّازرة الكاتب لهذا الإتجاه الواضح الظهور اليوم في الصحافة الأمريكية والذي تدفع إليه الصهيونية وهو الإباحية ، ونحن نأسف لأن الصحافة الأمريكية تصدر الإباحية والصحافة السوفيتية تصدر الإلحاد ونحن بينهما في طاحونة شديدة . لمماذا لا تعطى هذه التجربة الخطيرة بالسجن تسع سنوات فرصة لمراجعة العمل والحياة ، ولماذا لا تعطى إحساساً حقيقياً بالعودة إلى الله يتمثل لا في حمع القروش لليلة القدر ولا في الكلمات البراقة ، ولكن في التوجه الحقيقي الشخصية لهما وزنها وثقلها في عالم الصحافة إلى العمل الحالص ، وكني ذلك التاويخ الطويل السابق ، وتلك المحاولة الحطيرة المتصلة التي حملت لواءها الصحافة العربية في العصر الحديث للعمل على إنساد القيم الأخلاقية والدينية ، لقد جاء السجن ضربة قوية لإيقاظ النفس ، ثم جاءت العودة إلى المكانة . الصحفية حجة عليكم من الله تبارك وتعالى حتى يعلم الناس العبرة ، والواقع أن الله تبارك و تعالى سبحانه و ليس أحد غيره هو الذي و ضعكم مو ضع العقوية

ثم هو الذى عفا عنكم وأعادكم إلى العمل ورد لكم اعتباركم وهو قادر على أن يعيدكم إلى عقاب أشد « ولعداب الآخرة أشق » فليعلم مصطفى أمين أنه موضع رقابة شديدة من الله وأنه على حافة خطر عظيم .

ولقد كتب مصطفى أمن يطالب برد الإيمان إلى قلوب أبناء الجيل الجديد فما هو العمل الذى قدمه حقيقة فى هذا الميدان ، هل حاول أن يقدم القصة الأخلاقية والكلمة الكرعة ، هل حاول أن يخفف من هذه السموم المبثوثة فى صفحات الجرعة والرياضة والمرأة . هل فتح باباً جديداً لزرع الإيمان فى النفوس وإعادة الإيمان إلى الصدور ، أو هى ألفاظ وكلمات خادعة مضللة يحملها عامود لتكون « تغطية » على ذلك الركام الشديد السواد الذى ما تزال تقدمه الصحافة .

إن اللمسة الإنسانية فى تبنى قضايا المظلومين وتحقيق رغبات المحرومين في ليلة القدر لا تكنى ، إذ أن التغيير يتطلب الوصول إلى أعماق النفس ، إن الدور الذى يشيدون به له فى الصحافة هو دور مادى ، رفع المرتبات ، إدخال فنون جديدة للإحراج ، إغراء القراء بالصحيفة عن طريق دغدغة أهوائهم وتقديم مزيد من المرغبات والمثيرات للقارىء ، هذا شىء لا يمكن أن يتم إلا على حساب القيم الأساسية للدين والحلق لهذه الأمة

وقد علق أحد الكتاب على مدرسة مصطفى أمن فقال(١) :

أولا: إن مقياس النجاح عند مصطنى أمين هو الإيراد الذي تحققه الجريدة من الإعلانات والتوزيع. وإيراد الإعلانات يضع صاحبه فى الحدمة المباشرة للشركات الأجنبية والرأسمالية. وبذلك ظلت صحافة مصطنى أمين قبل يوليو ١٩٥٢ مخلصة للاستعار والرأى وأحزاب الأقلية وكبار الرأسمالين.

ثانياً: صفحات أخبار اليوم تطفح بالإثارة المفتعلة والأخبار الكاذبة والصور العارية والتحقيقات التي تهدف إلى جذب أنظار الناس عن الأحداث الجلرية.

<sup>(</sup>۱) روز اليوسف ۱۲ ـ ۹

ثالثاً: كثيراً ما صدرت أخبار اليوم بمانشيتات مبتذلة فى وقت كانت تتفجر فيه أحداث وطنية وأحداث عامة ، وكثيراً ما أسدلت الصور العارية والفضائح الشخصية ستاراً من الإثارة على موضوعات هامة وحيوية .

ولا ريب أن تحكيم الإعلان في الصحافة من أكبر أخطار الصحافة و من أشدها خطر الإعلانات المكتوبة على هيئة مقالات .

غير أن أسلوب تقديم الأخبار على النحو الذى ابتكره مصطفى أمين يعمل على : تفتيت الأحداث بدلا من إعطاء الظاهرة الأساسية الكبرى وراء تجميعها فى منطلق و احد ، و ضآلة القدر المعطى للأصالة و الإسلاميات و ضياع هذا القدر وسط البرامج المختلفة ، بل و فساد مضمونه الأساسى .

وقد وصف أحدهم مدرسة مصطفى أمين بأنها مدرسة الرجل الذى عض كلباً ، أى أنها تقدم الإثارة على الحقيقة ولا سيا فى توافه الأمور التى تروق للبسطاء.

ومن الناحية التاريخية فلحساب الولاء لسعد زغاول غيرت أخبار اليوم حقائق كثيرة وفى مقدمتها تشويه مذكرات محمد فريد بالإضافة إليها والحذف منها (عام ١٩٦٤) وقد نقلت من مذكرات سعد زغلول ما تحاول به تكذيب وقائع محمد فريد، فهى تؤيد سعد زغلول على طول الحط، وسعد عدو و مخالف لحمد فريد، وقد حاول فريد كشف خططه.

بل إن مصطفى أمين أخفى أخطر ما فى مذكرات سعد زغلول عندما نشرها فى الأخبار ، أخفى ١٥٠ صفحة منها عن تجربة سعد زغلول مع التمار .

ولعل أسمى ما تطمح إليه الأمة فى هذا العصر هو تطبيق الشريعة الإسلامية ومع ذلك فإننا نجد مصطفى أمين يسفه هذا المطلب ويقول أن حضارة مصر عمرها سبعة آلاف سنة ولا يمكن أن تعود القهقرى إلى الحلف وهو يعرف أن تطبيق الشريعة هو المنطلق الوحيد لهزيمة صحافة الإثارة وهو الحطر المترصد مهذه الكوكبة الضالة.

قدمت الصحافة العربية لأنيس منصور ركاماً ضخماً من الكتابات المترجمة عن الغرب تتميز على كبرتها وتنوعها بأنها تمثل ذلك الهدف الخطير الذي عمدت إليه الصحافة في موقفها من الأدب والفكر والترجمة والنقل من الفكر الأجنبي : وهو الإثارة . ولقد كانت دراسة أنيس منصور متصلة بالفلسفة أول الأمر ، وكان أكبر أمانته للفلسفة الوجودية ومن هنا فقد اتسمت كل كتاباته مهذا اللون حتى بعد أن سقطت الفلسفة الوجودية وتكشف زيفها وفسادها وانطفأت تلك الشمعة التي أوقدها سارتر وسيمون دى بوفوار وكامى ، وحل محلها ذلك اللون من العبث الذي عرف عن بكيت وكافكا والهيبين .

ولقد ظهر في فترة من الفترات أن أنيس منصور قد استجاب للفكر الإسلامي واتصل بمفاهيمه وقيمه في محاولة إعلانية صحفية خطيرة تمثلت في زيارته للمكعبة والمشاهد المقدسة وفي خلال ذلك كتب صفحات حاول فيها أن يسترد إيمانه بالله ولكنه لم يلبث بعد ذلك إن عاود كتاباته المثيرة عن الراقصات والأزياء العارية وكل ما يتصل بالوثنيات الغربية التي تتمثل في الأفكار المثيرة التي تتصل بالثورة الجنسية والمسرح والرقص، ولم تعد أمانته للمفاهيم الإسلامية إلا أثراً بعد عين ، ذلك أن محاولته لم تكن في الحقيقة رغبة ضعيحة إلى التماس المفهوم الأصيل ولكنها كانت مظاهرة صحفية بعد تقلص ظل النفوذ الماركسي من الفكر الإسلامي ، وهي أشبه بالمظاهرة الصحفية ظل النفوذ الماركسي من الفكر الإسلامي ، وهي أشبه بالمظاهرة الصحفية والقلم الذي يكتب بغير كاتب وهذه العملية الساخرة التي نقلها من بلاد الوثنية الشرقية وكافأه عليها أصحاب أخبار اليوم بمنصب رئيس تحرير مجلة الوثنية الشرقية وكافأه عليها أصحاب أخبار اليوم بمنصب رئيس تحرير مجلة الوثنية الشرقية وكافأه عليها أصحاب أخبار اليوم بمنصب رئيس تحرير مجلة المؤنية المبلورة المحلية الساخرة التي نقلها من بلاد المبلورة الم

ولقد أمضى أنيس منصور سنوات طويلة يكتب الصفحة الأخيرة من أخبار اليوم وينقل فيها خليطاً من تلك الفلسفات الوثنية والأساطير والحرافات وكتابات متضاربة عاصفة ، تعصف بنفوس الشباب حين تقتلع من الجذور أسباب الإممان وتبت الشكوك في القلوب حتى كان الباحثون يتساءلون :

ماهى الفلسفة التى محاول مثل هذا الكاتب أن يغرسها فى القلوب والعقول ؟ وكيف يفهم الشباب الطرير الذى ليس له خلقية كافية من الإيمان بالله ، أبعاد الحياة وأمور الدنيا وشئون المحتمع ، وهل هذا العمل هو هدف صحفى قاصر يراد به كسب القراء بالإثارة أم أنه جزء من خطة التغريب الضخمة التي يراد إغراق الثقافة والفكر الإسلامي فها بترحمة فلسفات وسموم لم يكن المسلمون والعرب يوماً في حاجة إلى نقلها .

لقد لحص عشرات الكتب الغربية التي لا تهدف بعرضها دون مقدمات أو تعليقات تلتي الضوء على مضامينها أو تكشف عن سلامة هذه المضامين أو زيفها ، — إلا إفساد العقل الإسلامي والذوق الإسلامي والمزاج الإسلامي وتحويله إلى مفاهيم غربية صارخة تستمد أساسها الأول من نفس قلقه ومزاج مريض ورجل قد تحوطته الأمراض والأهواء حميعاً فضلا عن علامة البدء في حياته الفكرية والثقافية الأساسية وهي الوجودية المستمدة من مفهوم الفلسفة المحادية والتي تستهين بكل القيم وتحتقر كل المفاهيم الأخلاقية أو الدينية

ولقد كانت كتابات أنيس منصور يوماً ما — ككتابات لويس عوض — لا يعرف هل هي ما ركسية أم ليبرالية أم أنها من مدرسة معروفة هي مدرسة العلوم الاجماعية التي تنكر كل القيم وتحتقر الفطرة وتعلى شأن الماديات. ولقد عرف أنيس منصور نفسه ذات يوم فقال:

أنا أول من قدم ( يائل ) ديان إلى القارىء ،

أنا أول من قدم الكاتب الهودى العظيم ألبر تومورافيا إلى المصريين والعرب عام ١٩٤٧ و ترجم له أكثر من مائة قصة قصيرة . وقابلته هنا و فى بلاده و فى أمريكا عشر مرات . وعندما رحمت صحيفة جيوش أو بررفر: صفحات من كتابه (وداعاً أيها الملل) قالت: إن المؤلف ينتسب إلى قبائل الغجر الفلسفية التى تضم الكاتب الهودى كافكا وغيره من الضائعين والتائهين. يقول إنى لم أغضب لأن هذا ليس رأى المحلة وحدها ولكنه رأى أنا أيضاً ولكنى غضبت لأنها ساقت المقال على هيئة اكتشاف ونسيت أنى اعترفت بذلك دون أن أدن مهذا القلق لكافكا أو لغيره (الأخباره يونيه ١٩٧٤)

والحقيقة أن أنيس منصور قدم فى هذا الميدان « ركاماً » كثيراً بليل به الأذهان وحطم به النفوس وأدخل إلى قلوب كثير من الشباب شكاً وقلقاً ويأساً، وما تزال كتبه التى تحمل هذه السموم تطبع ويقروها الكثيرون على أنها فاكهة محرمة وتسلية ومتعة للغرائز والأهواء، ولكنها فى الحقيقة ليست الا أهواء البشرية الضالة الممزقة، وهو خلاصة ما قدمه الكتاب التلموديون لتمزيق النفس الإنسانية وهدمها وتحطيم قيمها منذ ظهرت هذه الكتابات على أيدى فرويد ونيتشه وميكافيلي ورينان وأوجست كونت وبودلير وسارتر وعشرات الهدامين.

بل إن أنيس منصور قد ذهب إلى أبعد من هذا فعي بترحمة كلات الممثلات صوفيا لمورين ومرجريت بردو ومارلين دتريش وغيرهن ، وعنى بالكتابة عن الشقراوات المتوحشات ، بالإضافة إلى الأفلام العارية والأدوار الشاذة ، وكتابات الإباحيين ومحاولة تصوير هولاء الممثلات على أنهن « الآلهات الرومانيات » وذهب في الإغراء بالكلمة إلى أبعد حد في الحديث عن الأجساد العارية وما يتصل بالفنانين من تماثيل وطوابع بريد وعملات فهيية ، وعمد إلى استغلال الجنس إلى أبعد حد في إفساد مفاهيم العلاقة بين الرجل والمرأة وكان في كتاباته حريصاً على الاستشهاد بالتوراة و بسفر خاص الرجل والمرأة وكان في كتاباته حريصاً على الاستشهاد بالتوراة و بسفر خاص فيها يتحدث عن الجنس فضلا عن فكر أرسطو وأفلاطون.

وحرص أنيس منصور على هدم الصلة بين الآباء والأبناء وإثارة الأبناء على الآباء حين وصف هذه العلاقة كما وصفها فرويد والتلموديون بأنها «سيطرة» في حين أنها ليست إلا رعاية وتوجيهاً وحماية من البكبير للصغير

فى مرحلة من أخطر مراحل الحياة ، وهو برى أن الصحافة قد أخضعت الشباب لنفوذ آخر غير نفوذ الآباء وأن الصحف شجعت الشبان على الثورة والتمرد على البيت والأسرة والكنيسة . وبرى أن انتشار مرقص (الروك آند رول) دليل على اههام الشباب بإزعاج الآباء وتحديهم ، وكذلك انتشار التدخين والحمور يؤكد أن الشبان حريصون على هدم الرأى العام . ولا ريب أن ترديد هذا الكلام مرات متعددة إنما برمى إلى الإيحاء والتوجيه وإفساد من لم يفسد ، ودعوة إلى خلق جو من التمرد للقضاء على روح الإيمان والحلق بن الأجيال الجديدة .

ويتحدث أنيس منصور عن الفتاة الجامعية في الغرب التي تجد حبوب منع الحمل في أجزخانة الكلية ولا أحد يسألها عن سبب شرائها للحبوب.

و يرى أن العرى لم يعد كافياً لإثارة الجنس وأن هناك الإثارة العنيفة بالكلام والحركة . وأن الأغانى أكثر إثارة من الأفلام ، وكذلك يرى أن الرقص الجديد يقضى على خجل الشباب ، وحين يتحدث عن الزواج يقول أنه هو وحده الذى انفرد بالملل لأن كل شيء فيه يتكرر بانتظام . وينسى أن الزواج هو الطريق الكريم للعلاقة بين المرأة والرجل . وهكذا لا يتوقف أنيس منصور عن ترديد آراء فلاسفة الجنس والمادية والإباحية الذين يصدرون عن بروتوكولات صهيون لهدم المحتمع الغربي ، ثم هو ينقل ذلك إلى المحتمع المسلم بقوة وحماسة واستمرار وعمل لا يتوقف .

وعندما يتحدث (محمد أنيس منصور ) عن السيد المسيح يردد مسألة الصليب . والصلب غير وارد في مفهوم الإسلام .

ويدافع أنيس منصور بعد كتاباته عن الكعبة والأراضى المقدسة عن الحمر وبهاجم قرار شركة مصر للطبران عنع توزيع وبيع الحمور على طائراتها ويتهجم على التعلم الديني في المدارس ، ويتحدث بإعجاب عن الأدب المكشوف والقصص الجنسي الأوربي ، ويكشف عن خلاصة تجربته في المكشوف والقصص الجنسي الأوربي ، ويكشف عن خلاصة تجربته في المكشوف والقصص الجنسي الأوربي ، ويكشف عن خلاصة تجربته في المكشوف والقصص المجار اليوم) فيقول : إن كل ما قرأت وتعلمت لم يكن ينفعني في الإجابة عن شيء . لم أجد من كل ألوف الكتب التي أمضيت

فيها عمرى وأطفأت فيها نور عينى وأوجعت فوقها رأسى وظهرى ، لم أجد واحداً يقول لى شيئاً بريحنى أو بجعل أيامى أسهل ، لا شيء ، إننى لم أكن قريباً إلى نفسى أو إلى أحد وإلى هذا الحكيم المجهول القوى الذى لا نعرفه والذى هو هناك ، هو هنا ، فى كل واحد وفى كل شيء . إنك قطعت عمرك كله مسحوباً من عقلك وقلبك وغرائزك وأنك فى ساقية تدور وتدوخ وأنك أسلمت نفسك لجلاد هو الليل والنهار ، هو المال والجاه والأولاد واللذة والحوف والطمع واليأس والشك » .

والحق أن هذا أمر برئى له ، أن يكون قارىء هذه المحلدات الضخمة على حافة الشك وعلى حدود الهاوية مع أنه لو انجه نحو كتاب واحد من الكتب الأصيلة لوجد نفسه ولفهم نفسه ولفهم مهمته فى الحياة ولعرف رسالته الحقة ومسئوليته وأمانة القلم والجزاء الأخروى ولاستطاع أن يقدم خيراً كثيرا لعل الله يغفر به تلك الصفحات السوداء التى قدمها لإثارة الشكوك فى العقيدة والتمزق النفسى خلال أكثر من عشر بن عاماً.

لقد صدق أنيس منصور حين طلب حرق كتبه وقال: إن حرصي على احتراق كتبى فلأنها لا تساوى شيئاً ، فلا هي أشبعتني ولا هي روتني . ولا أراحتني . ولذلك محب أن تكون تراباً أدوسها بترابي .

وكان أنيس منصور قد تمنى أن يحرق جسده بعد موته مع هذه الكتب. وهذه نفحة بوذية خطيرة لا يمكن أن يقولهما رجل يومن بالله و اليوم الآخر .

ولعل من أبرز أخطاء أنيس منصور متابعة الفكر التلمودى فى القول بأن (الرب قد خلق العالم فى ستة أيام واستراح فى السابع) مع إن هذا المعنى يتعارض مع مفهوم أقل المسلمين ثقافة وفهما للإسلام وهو فى هذا متابعة للهود (اعرف عدوك) كما أنه تابع المستشرقين فى القول بأن فرعون هو الذى أخرج الهود من مصر أيام موسى عليه السلام، والعكس هو الصحيح فإن الهود بقيادة موسى خرجوا فارين بدينهم من ظلم فرعون، وأن فرعون هو الذى تابعهم ليقصى عليه فنجوا وغرق فرعون وأغرق الله قومه.



## البَابُ الثالث **الصَحافہ والفٹ** الشیخا ولمہترج»

أفسحت الصحافة العربية للفنون: (المسرح والسيما والأغنية والموسيق وغيرها) صفحات دائمة وأبواباً مقررة ، واتحدت من هذه الفنون تجارة ومورداً تدافع به عن المنتجن والمخرجين وأصحاب رءوس الأموال ، وتحمى تلك التيارات الحطيرة التي تقوم من وراء هذه الفنون ، بل ولقد خلقت الصحافة لهذه الفنون لوناً من القداسة وأسلوباً من الحصانة ووصفت هذه الأعمال بأنها ذات أصول علمية وفنية ، واستغل المسرح واستغلت السيما استغلالا كاملا لحمل تلك السموم التي احتوتها فلسفات التحلل والمادية والإلحاد والإباحة وسيطرت عليها دعوات الفكر المداركسي إذ سيطر المداركسيون ومفاهيم الرأسمالية والليبرالية ، وهم بين هذا وذلك لا يقدمون مفهوماً عربياً أو إسلامياً أصيلا ، بل هم لا يقيمون وزناً للأخلاق مفهوماً عربياً أو إسلامياً أصيلا ، بل هم لا يقيمون وزناً للأخلاق وتقيم المحاورة كلها على أساس الاغتصاب أو الجرى وراء الزوج الآخر ، وتقيم المحاورة كلها على أساس الاغتصاب أو الجرى وراء الزوج الآخر ، أو إغراء امرأة بأن تترك زوجها ، أو التآمر والحداع ، وهي صور قليلة في المحتمع و نادرة و لا بجوز مطافاً أن تقدم على أنها ظاهرة عامة وخاصة في المحتمعات الإسلامية والعربية .

ومن الأسف أن ننقل إلى بلادنا ومجتمعاتنا الصور المختلفة والمذاهب المتعارضة والمناهج المتضاربة ، بين غرب أوربا وأمريكا وروسيا الماركسية السوفيتية ، كل هذه الفنون المسمومة التي كتبتها أقلام ظالمة جريئة تهدف إلى الإثارة والكسب ، تصب كلها في مجتمعنا الإسلامي مهدف تمزيق وحدته والقضاء على مقوماته وهدم أخلاقياته .

وفى هذه المرحلة التى نؤرخها سيطرت القصة والمسرحية كوسيلتين للتعبير ، صحيح أن هذا اللون من الأدب قد ظهر قبل ذلك بكثير ولكنه مسيطر على الساحة الآن ؛ كان الجيل السابق يعتمد على المقالة فكان لابد أن يقدم فكراً عميقاً وأن تكون له ثقافة واسعة ، أما الآن فإن القصة والمسرحية وهما القالب السائد في التعبير ، قد جعلتا الكاتب يلتفت إلى الناس ويرصدهم ويتابعهم ويعبر عهم ، والحطورة هنا أن كتاب القصة لا محملون أى ثقافة تاريخية أو اجتماعية أو فلسفية تمكنهم من معرفة اتجاهات المحتمع العربي الإسلامي وأصوله وعقائده ، فهم يقدمون تلك الصور الباهتة المريضة التي يعيشها المحتمع في واقعه ، ومع الأسف فهم محتارون أسوأ ما فيها لأن المسرحية تقوم على مأساة فلا بد من البحث عن تلك الصور المريضة والضالة والفاسدة لتقدعها للناس .

وبذلك أصبحت صورة المسرح لدينا صورة مسفة مفزعة ، سواء في مجالها الضاحك أو القائم على تصوير الماآسي ، أما المسرح الهزلى (الكوميدي) فإنه يقوم على إهدار القيم الاجتماعية والاستخفاف بالثقافة وبالتالى تلهية الناس عن واقع حياتهم عن طريق الفكاهة المفتعلة وهي في مجموعها محاولات لحداع الناس سواء عن واقعهم أو خداعهم عن المفاهم الأصيلة ، تدور في قصص لا تنقصها سذاجة الفكر ولا سطحية المشاعر والأحاسيس ، وبذلك يصبح المحتمع صدى لمحتمعات الحنافس والعبث واالامعقول وغيرها من فنون يصبح المحتمع صدى لمحتمعات الحنافس والعبث واالامعقول وغيرها من فنون النهار الفكرى والتصدع الاجتماعي ، وأبرز معالم هذه الفنون النهول بأذواق المشاهدين إلى حد الإسفاف .

أما مسرح المسأساة فإنه يقوم على قصص ذات وقائع مفتعلة ، ليست من طبيعة الحياة ، تستهدف خلق روح القلق والتمزق في النفس الإنسانية وهي منقولة نقلا ومترجمة ترجمة فعلية من المسرح الغربي بأحداثه وظروف مجتمعه ولا تمثل مجتمعنا بوجه من الوجوه .

ومع ذلك فإن الصحافة تكذب أهلها ، ولا تحمل الأمانة الحقيقية ، حين توازر وتؤيد وتنشر وتنمي هذه السموم في مجتمعاتنا ، لأنها «تجارة » رامحة

من الناحية المادية ولأن أغلب القائمين عليها لهم ارتباطات خارجية يعرفها كل من يعبر البحر حيث توجد تلك الحلايا التي تلتقط العابر بن لتجعلهم في خدمة جهات معينة وأهواء خاصة ترمى كلها إلى تحويل فكرنا الإسلامي العربي القائم على التوحيد والرحمة والإخاء ليكون خاضعاً لإطارات الفكر الغربي ، ولينصهر في بوتقة مفاهيم المسرحية المأساوية القائمة على الصراع بين الآلهة والإنسان حيث لا يوجد في الفكر الإسلامي أي صراع من هذا النوع ، وحيث تحول البطولات الإسلامية والشخصيات والأحداث لتصب في قوالب قائمة على مفهوم الحطيئة المسيحية وعلى أساس النهاية المحتومة في هزيمة البطل واندحاره ، وهذه المفاهيم لا يعرفها الفكر الإسلامي ولا التاريخ الإسلامي ولا الختمع الإسلامي ، ولكنهم يعمدون إلى جعلها قوالب لفكرنا في سبيل ولا المحتمع الإسلامي ، ولكنهم يعمدون إلى جعلها قوالب لفكرنا في سبيل خدمة أهداف الماسونية والصهيونية والشيوعية والنفوذ الأجنى .

وكان أولى بالصحافة العربية أن تواجه هذه الأخطار المدمرة التي تسيطر على المسرح والسينما والتليفزيون والمسلسلات، وأن توجه المؤلفين والمخرجين إلى تقديم مفاهيم الأصالة وقيم الإسلام وأخلاقياته وبطولاته الحقيقية.

ولكنا نجد العكس ، نجد حملة ضخمة متصلة عن طريق تقديم الفن الغربى معرباً، إلى إفساد الفطرة العربية الإسلامية وإفساد الذوق العربي الإسلامي في الأغنية والموسيقي والمسرح ، بل نجد أسوأ من ذلك ، نجد الصحافة جادة في الدفاع عن هذه الركائز المسمومة الضارة التي أقامها النفوذ الأجنبي والاستعار في مختلف أنحاء المحتمع الإسلامي وحمايتها والوقوف دون تحطيمها أو القضاء عليها ، وفي مقدمتها الدفاع عن المسرح والفن والغناء والإباحية والممثلات والمغنيات والراقصات والإشادة بهم والتحدث إليهم ونشر صورهم وأحاديثهم وإحياء ذكريات المتوفين منهم ( دون أن يحظي عمثل ذلك أكبر الناس قلرا في تاريخ هذه الأمة من أبطالها وأعلامها ومفكريها وقادتها ) بل إن الصحافة تقدم هولاء الناس إلى الأجيال الجديدة على أنهم المثل الأعلى الذي يفتن به الشباب والفتيات ، ويا ويل من يكتب كلمة في مهاحمة هذه المؤمسات أو معارضتها أو الإشارة إلى فسادها أو إلى الأخطار التي تحدثها في الأمة ،

وعندما يصل الكلام إلى الملاين الضائعة التى تصرف على المسرحيات والفنانين تطوى الأوراق بسرعة ، وإذا جاء ذكر المرأة الراقصة أو الممثلة فإنما هناك الصيحات العاليات للدفاع عن « قداسة الفن » وكرامة الفن ، مع أن الدنيا كلها تعرف كيف تجرى الحياة بين الكواليس ، وتهتم الصحف بتقدم أدق التفاصيل عن حياة الممثلات والراقصات الحاصة .

ولقد لفت هذا العبث أنظار الكثيرين ، وتعالت الصيحات تدمغ الصحافة بالانحراف وأشار الدكتور إسماعيل السباعي ( نحو النور ٣ ـ ١ ـ ١٩٧٧) إلى ما يعرض على شاشة التليفزيون وإن جانباً كبيراً منه يتركز حول الفن والفنانين والفنانات كأنما الدنيا ليس فيها أحد غيرهم ، وكأن حياة الشعب لا تستمر ولا تزدهر إلا بوجودهم ، ووجودهم وحدهم .

و لقد اعتر ف الباحثون بأن هناك فقداناً للتوازن بين العناصر ، التي تقدم، وأن هذا يؤدي إلى اختلال المحتمع اختلالاً لا شك فيه .

هذه المحاولة فى إعلاء شأن أهل الفن والمغنيات والراقصات والممثلات الإعطائهم هذه الصورة من البطولة وجعلهم فى مواجهة الأمة مثلا تقتبس منه السيدات ملابسهن وكلامهن ومشيتهن ، وكل هذا باطل ومضلل ، فإن المحتمعات المسلمة عرفت دائماً ذلك الفارق العميق بين سيدة البيت ، وبين أهل الفن الذين يقوم عملهم – أو عملهن – على التسلية والإضحاك وإزجاء الفراغ ، وتقديم بعض الفكاهات أو السخافات ، وأنه لا يمكن أن يستوى هؤلاء وهؤلاء مهما جرت محاولة الصحافة فى إعلاء شأنهن حتى ليقول الصحافى بلسان إحدى هؤلاء : قداسة هذا المعبد – أى المسرح ، وإنها تخدم فنها وتدافع عن هذه القداسة ، وإن الفنان على المسرح ليس أجيراً وإنما يؤدى رسالة ، وإن هذه كرامة ، وإن الفن كرامة تعيش لها وتموت من أجلها .

لا ريب أن هذا اللغو كله لا قيمة له من الوجهة الحقيقية ، وإنما هي كنهات من يريد أن يعلى من شأن السلعة ، وإلا فهذه الفنون في مقاييس التقدير

الصحيح ، وفى مجال البحث العلمى والدراسة الاجتماعية الصحيحة لا تساوى شيئاً وليس لهما قيمة إطلاقاً ، إلا من حيث إنها وسيلة مسمومة من وسائل النفوذ الأجنى لهدم مجتمعاتنا .

و تقدم الصحافة مثل هذه الكلمات و تقدم تلك الأسماء اللامعة التي تتردد في الأفلام السيمائية وعلى المسرح ، أمثال يوسن وهبي وزكبي طليمات وعبد الوهاب وأم كلثوم وتحية كاريوكا وعشرات ، بمثابة أسماء لامعة في هذا المحال ، ولكنها لن تكون مثلا أعلى لأمة ناهضة ، وإنما تستمد الأمم مثلها العليا من العظاء والأبطال .

ويدهش الباحث لمثل هذه العبارات المحافية لأبسط المفاهم العلمية : من الذى أعطى المسرح هذه القداسة التي يدعونها وهو بيئة الفساد والإباحية علماً وعملاً . نحن نعرف ما هي مهمة المسرح الحقيقية . هذه المهمة التي صورها لينن حن قال إنه البديل عن الكنيسة . إنه الملتقي الخطير الذي تصهر فيه الأفكار المسمومة وتقدم للغافلين والسذج والاغرار ، لقد كان كذلك في عهد اليونان والرومان ، وكان كذلك في عهد المسيحية ، وكان كذلك ولا نزال في عهد الرأسمالية والاشتراكية . إنه أداة الحداع والتضليل التي ميضحك بها على الشعوب لتذلل إلى الأهداف التي ترسمها القوى المسيطرة . إنه وسيلة تغيير المفاهم والأعراف والقم ، ولذلك فقد كان المحتمع الإسلامي في غبر حاجة إليه لأن مفاهيمه طليقة بسيطة سليمة ، لا تقبل التأويل ولا تحتمل الشك ولا تقبل التجسم ، وكان هذا الوضوح هو لب العقيدة حيث لا يوجد ما يصعب فهمه أو محتاج إلى مثل ما احتاجت إليه الوثنية القديمة والعقيدة المسيحية من بعد لعرضه وشرح تعقيداته وتفسيره عن طريق المسرح حتى يمكن الاقتناع به وتقبله ، هذا فضلا عن أن المسّلم لايقر « تكنيك » المسرح أساساً الذي يقدم على صراع البطل مع الآلهة والقدر ، فالمسلم في سلام مع الله الواحد الأحد ، ومع إنمانه بالقدر لا يحول دون السعى وإن كان يحول دون المصارعة والصراع .

وصراع الإنسان مع الله أمر لا يفهم ولا يقبل مع التوحيد الذي هو قمة

العتمائد فى الإسلام ، ولذلك فإن المسلمين والعرب لم بجدوا أنفسهم فى يوم من الأيام فى صراع مع القدر ، ولما كانت فلسفة المأساة الغربية تقوم على الحطيئة والقصاص والغفران ، وثرى أن الإنسان مرتبط مخطيئة أولية وهى خطيئة آدم فإن هذا المفهوم غير مقبول إطلاقاً فى المفهوم الإسلامى ، فإذا حاولت المسرحية ( مؤلفوها و محرجوها ) إدخاله على العقلية الإسلامية فإنهم محاولون باطلا و تريفون المفهوم الأصيل .

وهكذا تنطلق الصحافة بمفهوم الفنون الغربى الوافسد المضاد والمخالف والمعارض لمفهوم الإسلام لتذيعه وتنشره وتبثه يومآ بعديوم على مدى طويل (ولا عبرة بمقال يكتب مرة أو مرتين يبين فساد مفهوم المسرح) ، فإن هناك من محاول التأويل والتعليل وبتر النصوص والدفاع عن المفهوم الخاطئ ، ولقد كان من الضرورى الكشف عن هذا الزيف في وضوح، ذلك أن أخطر ما يدءو إليه الأمر هو دراسة المحتمع عن طريق المسرحية وهو خطأ محض لأن كتاب المسرحية لا يستعملون أوضاع المحتمع إلا بقدر ما تحقق أهواو هم وانتماؤهم وأهداف كتاباتهم ، فدعاة الإباحية يعملون على تصوير المجتمع كله على أنه غارت في الإباحية ، ودعاة الماركسية لا مرسمون إلا الجوانب المتصلة بالفقر والعوز والحرمان ، ودعاة المادية يفسرون أحداث المحتمع من حيث هي عوامل اقتصادية محضة . وهكذا فإن كتاب المسرح يعتمدون على مسلمات باطلة ومسمومة مستمدة من فرويد ومن ماركس ومن سارتر ومن فريزر، وهي في الأغلب قصص وأساطير وخرافات قديمة، والواقع أن من الحطأ ومن الضلال اعتبار قصص نجيب محفوظ ويوسف السباعي ويوسف إدريس وإحسان عبد القدوس نماذج بشرية صحيحة مستمدة من واقع المحتمع ، ذلك أن هذه الكتابات تجانى مفاهم الاجتماع الصحيحة اختلافاً وأضحاً مع الأسلوب العلمي الذي يصل إلى نتائج محددة ، ذلك أن الروائى يتناول المحتمع من خلال زاوية معينة ونظرة خاصة ويتأثر بوراثياته وظروفه وأهوائه واستنتاجاته الخاصة ، فعمله ليس علمياً أصلا ولا هو قائم على أساس سليم ، والتسلية هي الهدف الغالب والغاية الواضحة ، ولسنا نحن الذين نصل إلى هذه النتائج ، بل إن أناساً من المؤمنين بالمسرح نفسه يرون هذا الرأى فهذا اويس عوض يقول: إن كل كتاب المسرح مهرجون اجتماعيون امتداداً لمسرح الربحاني (ويستشي اويس عوض ألفريد فرج

لغرض خاص) ولكن تبقى الحقيقة المائلة وهى أن كتاب المسرح مهرجون اجتماعيون يستهدنون إضحاك الناس، والحصول على حصيلة الشباك. ومثل هذه الأغراض لا يمكن أن تحقق غايات عليا. ومن ناحية أخرى فإن هناك حقيقة تقول: إن المسرح يتحول تدريحياً إلى ملهى يؤدى نفس الدور الذى يقوم به شارع الهرم فى إنهاك الوجدان وإغراقه فى المتعة الفارغة واللا معنى. وهذا جزء واقع من واقع ثقافى عام يتخلف على الرغم منه ويفرض عليه التخلف.

ولن يستطيع المسرح في أى حال من أحواله أن يكون أداة للحرر فقد وضعت أسسه على أنه أداة للشر ومقاومة الحبر ، فهو لا يقدم إلا المفاهيم المنحرفة ، ولا يعنى إلا بالمواقف الشاذة فهو يعمل مثل الصحافة على إرضاء الغرائز والإغراء والإثارة ، ولأنه بدأ في محيط الحرب لكل القيم وللتمرد على الإيمان بالله وخلق الصراع مع القيم والنظم والمقدسات والضوابط والحدود التي فرضها الأديان على البشرية فإنه لن يستطيع أن يقدم قيماً بناءة أو مثلا راجحة أو أخلاقيات سليمة . وقد دمغ المسرح والسيما والفنون كلها أناس من أهلها : يقول نعان عاشور : إن موجات الجنس والجريمة والعنف تطغى على أفلامنا السيمائية والمساخر الفكاهية الهزيلة التي تسيطر على النشاط المسرحي والمسلسلات العقيمة المتفشية في التليفزيون وهذا الهذر السخيف المسرحي والمسلسلات العقيمة المتفشية في التليفزيون وهذا الهذر السخيف التي تمسلاً صفحات الكتب والمحلات ، إنما يخلقها دائماً الانهيار الفي والتردي الأدبي وهبوط المستوى الثقافي ، وكل ذلك منبعث عن مصدر واحد هو « اعتبار الفن مجرد أداة من أدوات التسلية والبرفيه التي يصلح بيعها هو « اعتبار الفن بجرد أداة من أدوات التسلية والبرفيه التي يصلح بيعها كسلعة تدر الربح » .

وهذه حقيقة لا يمكن إخفاؤها مهما خدعتنا الصحافة العربية بالادعاء بقدسية الفن وكرامة الفن وعظمة الفن ، إنما هذه كلها محاولات للخداع والضحك على الأذقان ، وتخذير السذج الأغرار ، فهذه الفنون كلها تجارة وأداة من أدوات التسلية والترفيه ، وسلعة تباع وينتظر منها الربح ، وهناك من ينتفع بآثارها على المحتمع نفسه ، خداعاً وتضليلا :

ولا ريب أن المحتمعات الغربية تحت تأثير هذه الفنون قد سادتها موجائه الجريمة و الجنس و القسوة و العنف ، و بدأت تنهار أخلاقياً تحت و طأة ما تعانيه من مادية جارفة و خواء فكرى و روحي .

وإنه لمن الخطر أن يتعرض مجتمع كمجتمعنا لمثل هذه التيارات الضارة وهو المجتمع القائم على قيم من الأخلاق والكرامة والرحمة .

مثل هذه الحقائق لا تكشفها الصحافة العربية ولا تقدمها لأهلها . وإنما تقدم ما يضادها ومخالفها ، بل وتسرف حبن تقدم أحدث المدارس المسرحية الفنية فساداً وانحرافاً ، كمسرح بكيت ويونسكو وغيرهم ، وهي مسرحيات مظلمة ضالة تدءو لإلى الانسلاخ من الناس والمحتمع وألحياة وتخريب أرواح الشبان والانسلاخ بهُم عن الحياة وإلغاء عقولهم وقلومهم فى متاهة ليس لها أول ولا آخر ، وإن ذلك من شأنه أن يملأ أدمعتهم بالضباب وقلوبهم محلوكة اليأس وإضعاف عزائمهم وصرفهم عنَّ البناء وتدويخهم في ظلماتُ مَا بعدُّها ظلمات. ونحن نعلم أن بكيت ويونسكو بهوديان مخربان مسرفان في العمل لتخريب الأمم يؤديان رسالة خطيرة ، مثل كافكا وبرندياو وسارتر وألبىر كامى ، ومع ذلك فإن الصحافة العربية تنساق لتقدم لنا ذلك فى إطار من الإعجاب والتقدير ، وترفع من قدر هذه السموم حين تسميها الروائع ، وتضلل الأمة عن الحقيقة وكان أولى مها أن تقدم لها المفهوم الأصيل ، لهذه الأضاليل بأن تقول لنا أن هذا هو فن سخط على الحياة وتحريب للنفوس وتدمير للعزائم ونسف للآمال وارتماء في أحضان الهزيمة والانحلال ، وقد يقال هذا الشركله تحت اسم حرية الفنان، وحرية الفنان كلمة ضالة مضللة حين يدعو أمثال توفيق الحكيم وغيره إلى حرية الفنان المطلقة التي تتجاوز القُم والصِّوابط ، وأخلاقياتُ الحَّتمعات المسلمة ، والتحال من كل الارتباطات الاجتماعية ، حتى يبدو الفنان الأكثر حرية هو الأكثر تحللا من المجتمع . والواقع أن الحرية ليست هي حرية السقوط أو الانتحار أو الانعزال عن المحتمع أو تحقيق الرغبات والنزوات الفردية .

ولا ريب أن هناك زحفاً خطيراً عن طريق الفن والقصة إلى قلب المجتمع الإسلامى تقوم الصحافة بالدور الأكبر منه ، فإن كل المفاهيم المسمومة

والضالة تقدم فى سهولة ويسر وبساطة عن طريق هذه الأجهزة ، وتستوعب عقول الشباب الغض والمرأة فى البيت ، وتثير روحاً جديدة مخالفة تماماً لروح الإسلام هى روح التشاؤم والشك والعنف والرفض والإنكار لكل شىء قائم .

وهكذا تجند كل المفاهيم فى تكنيك العمل المسرحى فى محاولات لتخذير النفوس والوصول إلى اللاوعى بأنه لا قداسة لأى شىء، وإشعال الحراثق فى كل القداسات.

ومن أخطر ما يدعونا إليه الفن (المسرح والسيما) هو خلق عالم آخر، عالم وهمى خيالى ضال باطل قائم على الأهواء، مختلف عن عالم الواقع يراد تحكيمه فى قضايا المحتمعات والإنسان والحياة اعماداً على الأسطورة واللامعقول، حيث تعطى القصة أو المسرحية الكاتب حق الحروج عن الواقع بأحجامه ومقاييسه وعن الحقيقة التاريخية، وحيث يجرى فى ضوء المأساة التى تحطم البطل المصارع للقدر وإقامة الصراع بين الإنسان والآلمة ومحاولة تقليد الطبيعة وتصوير الجانب المظلم من النفس الإنسانية والجانب المسف من طبائع البشر وتغيير خلق الله، هذا هو أخطر ما يواجهنا عن طريق الصحافة التى تخدعنا وتغشنا حين تقول أن هناك ما يسمى الحقيقة الإنسانية والحقيقة الفنية ، والواقع أن هناك حقيقة واحدة هى الحقيقة الإنسانية والحقيقة الفنية المتوهمة القائمة فى عالم المسرح أوالحيال فهذه باطلة تماماً.

ولا ريب أن كل هذه المفاهيم من تقديس الأشخاص أو عبادة الناس ورفعهم إلى مقام الآلهة ، أو عقيدة الخطيئة ، أو معارضة القدر أو النظر إليه نظرة غير عادلة كمصدر لتمزيق الإنسان ، فإن ذلك كله باطل ، ولكنه بالبث اليومى ، وبالحداع والتضليل براد إقناع النفس العربية الإسلامية به واعتناقه . ولا ريب أنه لا توجد في الإسلام خطيئة يستحق من أجلها الإنسان التمزق ، وأن هناك خطأ أكيداً في فهم العدالة الإلهية ، وفهم القدر نفسه ، فليس هناك ما يسمى تمزيق البطل الحاطئ أو أن القدر يتحكم في البشر ، ولا يوجد في الإسلام الصراع العمودى بين الإنسان والآلهة ،

ولا يوجد الصراع الأفقى الذي يدور بين الإنسان والمحتمع (بعاداته وتقاليده وآحكامه وفنونه) ولا يوجد الصراع الديناميكي الذي يدور بين الإنسان من والقدر ، ولا يوجد الصراع الداخلي الذي يدور في داخل الإنسان من عواطفه وعقله ، ويرجع سقوط ذلك كله وتلاشيه في المحتمع الإسلامي إلى عظمة الإسلام نفسه ويسر مفاهيمه والتقائه بالفطرة وبعده عن أسباب الصراع . إن الإسلام سعى لحلق التوازن بين جانبي الصراع في نفس المسلم عما منع الشورة والتمرد عن نفسية المسلم وأبعدها عن مسببات الصراع ععطيات دينية أخلاقية .

#### لسلخا

احتضنت الصحافة العربية السيما احتضاناً شديداً ورأت فها مصدراً من المصادر المادية ، كما وجدت فيها الأداة القادرة على تحقيق أهداف التغريب والغزو الثقافى على نحو أشد خطورة من المسرح . وقد كشف كثير من الباحثين بأن السيما لم تعد نشاطاً تجارياً هدفه الربح فقط بل أصبحت أداة لترويج الأفكار المذهبية والسياسية ، وأن الفن ليس إلا عميلا لغايات استعارية أو استبدادية ، وقد فاقت السيما في تأثير ها الثقافي كل الوسائل المعروفة من كتابات ومؤسسات ومحاضرات وأحاديث مباشرة ، وهي المسئول الأول عن كل المظاهر التي طرأت على سلوكنا وأفكارنا ، ومن ذلك ظاهرة الفوضى الجنسية مثلا وهي ظاهرة لم تنتعش إلا بسبب إقبال الجمهور على مؤلفات فرويد.

ومن الظواهر الخطيرة أن أذواق الفتيات أصبحت توجهها أخبار الممثلات: كيف يلبسن. وكيف يصففن شعورهن وكيف يمشن وكيف يعاملن الرجل، وقد تبين أن الأفكار التي تتردد على شفاه العامة لم يقرأوها في الكتب العلمية ولكن سمعوها من ممثل يقوم بدور الطبيب النفسي أو محام يدافع عن موكله: الضحية البريثة التي جنت عليها ظروف اجتماعية معمنة.

و هكذا أصبحت السينها أخطر الأدوات الثقافية والتربوية تأثيراً لأنها تمثل أفكاراً حية تعيش أمام المشاهد ، ولذلك فإن تأثير ها لا يقتصر على الأفكار النظرية كما هو تأثير المؤلفات وإنما ينطبع بصورة أشد على سلوكنا ومظاهرنا ، كذلك فإن أفكار السينها ترسخ أكثر لأنها تظهر حقيقة معاشة وليس مجرد خاطر نقرؤه .

ولم تعد السيما قاصرة على روادها ، بل أصبحت تدخل البيوت عن طريق التليفزيون ، ولقد حملت رياح الأفلام السيمائية سموماً كثيرة : فعمر الشريف الذي رفعوه إلى قمة المحد وفتحت الأسواق أمام أفلامه لم يتورع في أحدها من أن يسخر من القرآن والرسول ، وقد حشت الأفلام أفيكار الناس بصور الحضارة الغربية ونقلت كل أمراضها ، وقد أصبحت الحيانة الزوجية في أفلام السيما غذاء يومياً وصورة متكررة لا تمل ، حتى كأنما هي أمر طبيعي لا اعتراض عليه ، وكأنه مشروع ومستساغ ، ولا ريب أن هذا التكرار لا اعتراض عليه ، وكأنه مشروع ومستساغ ، ولا ريب أن هذا التكرار لا الحد المفاهيم المسمومة يؤثر في حس المشاهد فيصبح شيئاً عادياً لأن عدوى الإغضاء عن الحيانة قد أصابته في أخلاقه ، فغيرت مفهوم « العرف» الأصيل بأعراف زائفة ، ولقد حملت أفلام السيما عشرات من ظواهر الانحلال في المحتمع الغربي والتناقضات بين أعرافنا ومقاييسنا الاجتماعية والأخلاقية .

كل هذه المفاهم تحجها الصحافة العربية عن القارئ المسلم والعربي وتغشه بإعلانات زائفة ودعابات كاذبة لهذه الأفلام المسمومة التي حملت منذ وقت قريب ظاهرة الجنس المكشوف الداعر في أشد صوره ، حتى أصبح يعرض أكثر عما يدور في غرف النوم على نحو واضح صريح ، وأصبحت البلاد العربية والإسلامية تصرح بمثل هذه الأفلام ، ويدعو صناع السيها المحليون إلى تقديم ما هو أشد عنفاً وأكثر خطراً لينافسوا الأفلام الأجنبية وليحصلوا على الربح ، ونحن نعرف أن السيها العالمية كلها في قبضة الهود إلا قليلا مما هو خاضع لأهدافهم وأساليهم ، وليست سيطرة الهود على صناعة السيها الأمراً مبيتاً قد أشارت بروتوكولات صهيون إلى أنه واحد من أهدافها في إشاعة الرذيلة في المحتمعات غير الهودية لتخريها وتدميرها ، فإن الغرض من أفلام الهوس الجنسي الرائجة الآن واضح ، هو إدخال الأمة الإسلامية في مرحلة الانهيار الحلقي والاجهاعي .

ولا شك أن اليهودية العالمية قادرة اليوم عن طريق المسرح والسيماً والأغانى والرقص والألعاب الرياضية والكرة على إحدكام قبضها على الشباب العالمي وتدميره ، كما أنها ترمى إلى إعلاء المفاهيم المادية والإباحية والماركسية ، وقد اتخذت القوى الغربية من الماركسية وسيلة إلى تدمير

شعوب العالم الإسلامى ووسيلة لافقار الدول النامية وتمزيقها وجرها إلى السيطرة الغربية ، وقد نجحت هذه السياسة فى الكثير من البلدان التى جربت النظام الشيوعي، وقد أصبح الترويج للشيوعية سلاحاً تستخدمه السيلم الأمريكية للمحمة الأهداف الغربية الرأسمالية (عبد الحميد جوده السحار).

كذلك فقد عملت السيما على الترويج للأفكار السياسية الحدامة والترويج للجريمة عن طريق أفلام التقدمين و دعاة الحرية والترويج للرذيلة عن طريق أفلام الجنس ، وليست السيما تجارة فحسب ، ولكنها أداة ثقافية وسياسية خطيرة موجهة بصورة خاصة إلى عامة الناس وتحركها الصهيونية والرأسمالية من هوليود ، ولا ريب أن روح الثقافة الغربية ( المادية الإباحية ) يسرى في كل فيلم مهما خلا من محظورات قانون الرقابة وأن المشاهد يتشرب هذه الروح دون أن يشعر .

أما الأفلام المحلية العربية فإنها رديثة وتافهة ومهينة ولا تقوم إلا بتقديم أحط التصورات الاجماعية والحوار البذئ ، ومنها « احترسي من الرجال يا ماما » و « الكباريه » وتعطى الجوائز لفيلم رقيع اسمه « نساء الليل » .

وتجمع أفلام السينها كل أنواع الشهات والسموم ، فهى تجمع بين الرقص والكباريه وإدمان المخدرات والأوضاع الشاذة والاغتصاب .

ولقد دمغ علماء النفس والاجتماع السيما وكشفوا عن خطرها: فهم برون أن السيما ذات أثر في الانحراف الشائع في المحتمعات وأن الفيلم السيمائي يبرر السلوك الانحرافي ويؤدى إلى الاضطراب في القيم الأخلاقية ( جورج هو بر وأوتو ) ورأى برى أن السيما ذات أثر مباشر للانحراف عن طريق التقليد والحاكاة للأفلام البوليسية والمغامرات التي تمجد الجريمة ومحالفة القانون، ويؤيد هذه النظرية تارد وهر برت بلوز.

وهناك أفلام مصممة على نحو خطير: تحمل دعوة صريحة للفتاة للخروج هن طاعة أسرتها والهرب مع أول صعلوك لا عمل له ولا مستقبل وفرض الأمر الواقع على الآباء والأمهات ، ومن هذا فيلم ( البنات لازم تشجّوز ) ويزداد الحطر شدة عندما يقدمه التليفزيون داخل البيوت وأمام الفتيات الصغيرات فيعطهن الإحساس بشرعية هذا التصرف ويملأ قلوبهن جرأة على الاندفاع في طريق الشر ،

و محدث هذا كله والصحافة العربية تقدم هذه الأفلام في تقدير كبير ودعاية واسعة ، وأقلام مسمومة تحاول أن تصور هذه الأفلام بأنها أعمال مجيدة ، ويتحدث عبد الرحيم سرور (وحسابه عند الله) عن المعالجة الفنية الهادفة للحنس ومحاول أن يعرر السماح بعرض أفلام الجنس المثيرة ، قيقول أنه ممنع أفلام الجنس الرخيص : ومحاول أن يدخلنا في متاهات العالمية ، فا ينطبق على فرنسا وإنجلترا وأمريكا ينطبق علينا ، وكيف ممكن أن محدث هذا ، وهناك خلاف النزامن الحضارى والعقائد والمفاهم .

يقول: ليس صحيحاً أن مجتمعنا لا محتمل عرض أفلام الجنس وأن مفهومه لا يتسع لموضوعاتها ، فليس هناك أى تعارض بين مفاهيم مجتمعنا ومعالجة مشاكل الإنسان . إن الجنس مشكلة من مشاكل الإنسان ومن الطبيعى أن يواجه الإنسان العلمى والواقعى مشكلة الجنس ويعالجها بما أوتى من علم وفن .

ونقول الأستاذ سرور أن هذه المفاهيم باطلة وزائفة ومضللة ، وأن الجنس لم يكن مشكلة فى المحتمع الإسلامى كلية لأن الإسلام أفسح له ووضع له الضوابط فى نفس الوقت الذى أعطى له الإباحة فى أوضاعه الطبيعية ، ولم يكن الجنس قط من قضايا مجتمعاتنا ، وإنما هو قضية هناك حيث تقول تفسيرات الأديان أشياء كثيرة باستقذار العلاقات الجنسية ، ولا يعتقد أن الإنسان يستطيع مواجهة مشكلة الجنس بتفسيرات فرويد وسارتر ودوركايم التي تقول عنها أنها علمية واقعية ، وإنما يواجه المسلمون حميم مشاكلهم استمداداً من مفاهيم الإسلام والقرآن والسنة الواضحة الصحيحة .

إن دعوة هوالاء المضللين في الحديث عن معالجة الجنس والفرق بين المعالجة الفنية والمعالجة المبتذلة كلها كلمات رخيصة مضللة .

إن هؤلاء المضللين يدافعون عن الأفلام الجنسية وعن السيبا في وضعها هذا المهين بالحديث عن تعرير أفلام الجنس، ويتحدثون عما يسمونه الأسلوب الرفيع المنزه عن الترخص، ومن العجب أن يكون في مستنقع الشهوات أسلوب دفيع.

وقد أهمعت أبحاث الاجماعين المنصفين على فساد الآثار المترتبة على الفيلم السيمائى الغربى بصفة عامة ، أما الفيلم العربى فإن هناك تأكيداً بتفاهته وأنه رخيص هزيل ، حيث لا تخرج موضّو عات هذه الأفلام عن شابساقط الأخلاق بغرر بالفتيات ويهرب ، وهناك الفتاة الساذجة التى لا تقدر العواقب فتستسلم عند أول كلمة ، وهناك مؤامرة خدعة آخر القصة بالانتقام بعد أن قدم الفيلم خلال ساعتين كل صور الفساد و الإباحية وعبارات الحوار المريض و تعلم الشباب منه كيف تخدع الفتاة أمها بدعوى مغايرة لتخرج ، أو تخنى التليفون لتتحدث ، فضلا عن رقص البطن ، و نكات الحدم ، وشرب الحمر، والرقص الإباحي وأخبار مهربى الحشيش و الأغانى القذرة المليئة بالإغراء .

هذه التبعة الحطيرة تقع على كاتب الفيلم الذى لم يتق الله فى قلمه وأمانة الكلمة وأمته ، والذى يضلل العشرات بل المثات من الشباب الصغير القليل المقافة عن طريق الحق ، وتقع التبعة على حماعة المخرجين الذين قامت عقلياتهم على مفاهيم مغايرة الماهيم الفيكر العربي الإسلامي مخدمون غايات مخالفة للقيم الصحيحة ، وقد أخضع كتاب السيما ومخرجوها قصصهم وأفلامهم إلى نظريات الغرب : النظرية المادية ، نظرية التفسير المادى للتاريخ ، نظرية الجنس ، فكانت هذه الأفلام سبة فى وجه مصدريها وعاملا خطيراً فى نشر الفساد والكلمة البذيئة ، والصورة المكشوفة ، وكانت تستهدف من وراء ذلك غايات أقلها الرواج المادى ، وقد حملت صورة سيئة لمحتمعها إلى نظلك غايات أقلها الرواج المادى ، وقد حملت صورة سيئة لمحتمعها إلى تتغلب عليها تجارياً ، مع أنه نجب أن يكون لكل أمة قصصها وأفلامها ومفاهيمها ، ولا ريب أن الأفلام السيمائية أخطر الوسائل الإعلامية وهي ومفاهيمها ، ولا ريب أن الأفلام السيمائية الحتمعاتها الغربية وللحضارة فى بلادها تستهدف غايات كبرى منها الدعاية لمحتمعاتها الغربية وللحضارة المتحللة أو للصهيونية فهى تحمل تلك الأفكار لتذبعها فى مختلف أقطار المتحللة أو للصهيونية فهى تحمل تلك الأفكار لتذبعها فى مختلف أقطار الأوشق.

وهى من أجل ذلك تنشر العاميات والكلمة المكشوفة والأغنية القذرة وأسلوب الحوار النازل الهابط الذى سرعان ما ينتقل بين الناس ولعلك

لا تدهش عندما ترى مجلة آخر ساعة تنشر نحت عنوان أسود فى ١٩\_\_.١ سنة ١٩٦٨ « شمس البارودى تظهر عارية فى فيلم بأمر الخرج » .

والخرج هو حسام الدين مصطنى ، الذى أصر على تصويرها عارية وقال أن هذه اللقطة ضرورية فى الفيلم ، فيلم ومركب وعرض البحر ويلنى بها فى الماء عند شاطى مهجور ، وتخلع ملابسها لتجففها فى الشمس ، هذا الضلال كله يصدر عن نفسيات ضالة حرمت من نور الإيمان بالله ، والحفاظ على أمانة أعراض هذه الأمة .

بل إن هناك ما هو أخطر من ذلك وهو مجاولة ضرب القيم الإسلامية ومن هذا النوع فيلم «أريد حلا »

« وهى محاولة حبيئة للنيل من الشريعة الإسلامية والطعن في تعاليمها ، فالقصة التي قام عليها تصور حياة شابة اكتشفت بعد الزواج أن زوجها رجل فاسد الطباع منحرف الأخلاق فلجأت إلى القضاء الشرعي تطلب الطلاق للضرر ، واستطاعت أن تثبت ذلك الضرر ، وبدلامن أن ينصفها ذلك القضاء سد في وجهها أبواب الرحمة باسم الدين وضيق عليها منافذ الحياة باسم تعاليم الشريعة الإسلامية ثم ألجأها إلى رهبانية رهيبة لا يعرفها الإسلام ، رهبانية امتصت رحيق شبامها وحيوبها وجعلها تصرخ (أريد حلا) ولم تجد حلا فعاشت للعذاب والشقاء . وهكذا صوروا لها الإسلام ، وصوروه لكل من شاهد الفيلم ، الإسلام الذي أعز المرأة ورفعها إلى المستوى الإنساني لكل من شاهد الفيلم ، الإسلام الذي أعز المرأة ورفعها إلى المستوى الإنساني بعد أن كانت تعامل معاملة السائمة والعبيد في أمريكا والذي سوى بينها وبين الرجل في الحقوق والواجبات ، وجاء بتشريع كامل شامل ينظم الأسرة الرجل في الحقوق والواجبات ، وجاء بتشريع كامل شامل ينظم الأسرة ويضمن للمرأة كافة أسباب الحياة الكرعة زوجة وبنتاً وأماً .

ونتساءل كيف حدث هذا ، فتثنجه أصابع الاتهام إلى المخرج فهو مسلم بحكم شهادة الميلاد ، وهو من ألد أعداء الإسلام بحكم نزعته واتجاهه . لقد أخذ قصة تنقد بعض أو فعاخ المحاكم الشرعية في مصر فحولها إلى معول لهدم الشريعة ، واستند في إخراجها إلى عناصر لا دينية ولها انهاءات ماركيبية ثم أعد لها دعاية ضخمة بلغت تكاليفها أكثر من ميزانية الفيلم نفسه ، وطبعاً دفعت هذه المبالغ جهات لها مصلحة في النيل من الإسلام وزعزعة إيمان ضعاف النفوس من أبنائه ، والعجيب أن الرقابة على الأفلام في مصر صرحت بالفيلم مع التقدير الشديد ، والهيئات النسائية رحبت به ترحيباً خيالياً واعتبرته الدفاع الصحيح عن المرأة التي ظلمها الإسلام ، والأعجب أن أحداً من علماء الأزهر لم يتنبه إلى خطورة ما مهدف إليه الفيلم وخطورة الحملة الدعائية التي صاحبت ظهوره ، وجعلت نساء البلد الذي أنتجه يطالبن بضرورة الناس يتهافتون على مشاهدته ثم جعلت نساء البلد الذي أنتجه يطالبن بضرورة تعديل بعض قو انين الأحوال الشخصية المستمدة من الشريعة الإسلامية واستبدالها بقو انين مستوردة من الكتلة الشرقية (أمينة الصاوي) .

ولست أدرى لماذا نحن المسلمين الذين نفتح الأبواب لكل الأفلام الى مع أن أصحاب الأديان الأخرى يصدرون نشرات لذوبهم عن الأفلام التي بجوز مشاهدتها والتي لا بجوز ، والمراكز الكاثوليكية للسيبا منتشرة في حميع أنحاء العالم تحت رئاسة البابا في الفاتيكان ومهمتها تنبيه أذهان المتفرجين إلى القيم الأخلاقية للفنون التعبيرية التي تعرض عليهم مثل السيبا والمسرح حيث تقوم هذه المراكز بتوزيع نشرات على المدارس والكنائس بأسماء الأفلام التي لا بجوز تعريض عقليات الشباب والفتيات لما تحمله من فساد . وقد كان الأولى بنا نحن المسلمين أن نفعل ذلك وكان أولى بصحافتنا أن تمدينا إلى الحق والحبر .

إن من أخطر ما تقدمه الفنون ( المسرح والسيما ) تلك الأغانى المبتذلة الرديئة التى تدور حول الحب المريض حيث تدور الأغنية العربية حول محور واحد هو الحب المريض ، الشاكى المعول ، وقد وصلت الأغانى العربية في السنوات الأخيرة إلى قدر كبير من التدلى والفساد وأميار القيم ، وهي ترمى في مجموعها إلى طرح مفاهيم زائفة تجعل من الأهواء والفساد والإغراء والاغتصاب كلمات مشروعة . ولقد تمددت الأغنية كما تمددت الأفلام السيمائية وانحدر المؤلفون انحداراً شديداً وراء إثارة الغرائر والشهوات وهي قوية ثائرة في الإنسان لا تحتاج إلى من يثيرها أو يوججها .

وتتسم هذه الأغاني بأنها دءوة إلى فنون رخيصة من الغزل والحب والتعامل الفاسد بين الرجل والمرأة ، وهي تحمل اسم الحب الذي يقصد به إلى الجنس ، وقد تعالت كلهات الحب حتى ملها الألسنة والأسماع وليس في كلهات الأغنية أي إثارة توحي بمعنى شريف أو كريم من معانى العلاقات بين الرجل والمرأة .

يقول الدكتور عبد المنعم النمر : إن الراديو يتولى تعليم أو لادنا فنون الحب والدخول إليه ، ويتولى تفتيح عيونهم، وكأننا مكلفون سهذا العمل تقوم به الدولة وأجهزتها وإذا تحدث أحد أو اعترض عن هذه الإثارات قالوا كيف إنه الحب ، الحب شيء ضرورى في الحياة ، ولكن الكثيرين لا يفهمون الحب إلا على أنه نوع خاص يتصل بالجنس والأغاني مع الأسف، وقد تعالى في هذه الناحية حتى كاد يقتصر علها ومن هنا بجيء الحطر .

الله وتغرو الإذاعة آذان الجميع في البيت والشارع جذه الأغاني الحليعة ولم يكتف موافو الأغاني ولا المغنون جذا النوع ولكنهم أخذوا يزحفون إلى الجنس وهو شر وبلاء من الحب. يقول أحد كتاب الأغاني : نستطيع أن نقود الجمهور ونوجهه كما تريد وبكل بساطة ، ويقول إنه كتب اثنتي عشرة أغنية كلها تدور حول الجنس الصارخ لأربعة أفلام . وهكذا يكون الزحف نحو الهاوية فليس هناك هادم لهذه الأمة ومعنوياتها مثل هذه الأغاني ، فالمنتجون بريدون البراء ولكن على حساب هدم المعنويات دون أن براءوا حق هذه الأمة الناهضة عليهم هو هذه الحقائق كلها تكوم هذه الأفلام وهذه الحقائق كلها تكوم هذه الأفلام الأمة ولا تهاجم هذه الألوان النازلة من التعبير ، ولكنها تكوم هذه الأفلام الجنسية وتشيد مها ، ولا نعتقد أن الغرض هو الأجر المادي وحده .

#### (٥) الرقص

أولت الصحافة العربية اهماماً واسعاً ومتصلا بالراقصات والمغنيات والممثلات ، وفرض السادة الرواد تعليات خطيرة وأعرافاً خطرة في هذا الصدد.

وحمل التابعي ومصطفى أمين وتلاميذهم لواء الدفاع عن هذا الصنف من الناس ، وأغروا كثيراً من المخرجين والعاملين في حقل السيما بتصوير حياة الراقصات وتقديمها على أنها بطولات تاريخية وصفحات من حياة أولئك الذين قدموا تلك الصفحات المظلمة من العلاقات غير المشروعة بين العاشقين والسكاري والندامي ، وحملت الصحف بالدعاية لهذا اللون من الأفلام ، وجاءت أفلام خطيرة الاسم وخطيرة المضمون : امرأة لكل رجل ، المرأة الحائة .

وكان حقاً علينا أن نقساءل : لمــاذا هذا الاهـمام بتصوير حياة الراقصات وما يعشن فيه من ابتذال و فحش بن النوادى الليلية والصالونات .

ولا ريب أن تصوير هذه الحياة موثنى النظر و يحدش الأذن ويعطى مثلا بالغاً غاية السوء للشباب و الفتيات ولا يشفع فى هذا أنه تاريخ و أنه تصوير حادثة حقيقية فليس كل التاريخ مما يكتب ويروى ويجسد ، وليست كل الحقائق تقال ، وإلا فهل بجوز مثلا تصوير ما بجرى فى البيوت سيئة السمعة من عبارات و ألفاظ وحركات ويعتذر عما بأنها حقيقة و اقعة من الحقائق الواقعة فى المجتمع وفى الحياة .

وكان حقاً على الصحافة العربية التي تحمل أمانة الأداء للعرب و المسلمين أن تتساءل: لماذا هذه الأفلام و ما مدى خطورة الجانب الأخلاق وجانب القدوة السيئة للشباب، و هل بمثل هذه الأفلام يمكن تدعيم المجتمع، ثم كيف تفتح أمام الشباب أبو اب الضياع و السلبية و هي تقدم لهم زاداً أقل ما يقال فيه أنه دعوة صريحة إلى الفساد.

وهل ترى لا بد أن نعيد للأذهان أسوأ ماكان يجرى منذ الثلاثينيات والأربعينيات مع أنه كان في هذه الفترة صور حقيقية من البطولة والكفاح والنضال في سبيل نيل الحرية ومقاومة الغاصب .

ولا يقف الأمر عند هذا الحد ، فهناك محاولة تحويل الرقص بخلفياته المعروفة، ووجوهه الكريهة ، وطوابعه الإباحية والمخمورة ، والفاسدة إلى مثل عليا وقيم ، مع اللعب بالألفاظ وخداع السذج على النحو الذي يكتبه دكتور وعميد كلية عن ابنته الراقصة حيث يقول تلك العبارات الضالة : « كلنا نرقص بشكل أو بآخر ، ولكنها وحدها تتخطى الجسد وتتجاوز الإيقاع لتصبح وحدها إيقاعاً مميزاً » .

وهذه هي محاولات الحداع في اتخاذ الأسلوب الأدبى والعبارات البراقة مدخلا إلى إغراء الشباب الصغير قليل الثقافة ، ولقد كان حقاً على هؤلاء المضللين أن يسموا هذه العائلة بالعائلة (المقدسة) وأن يسمو االرقص (ثقافة) وأن يسموا الفن خالداً ، وأن يوالف عن ذلك الكتب وتدبج الصفحات وتقدم الصحافة العربية ذلك كله في إعجاب وتقدير .

لقد كشفت الأبحاث الاجهاعية الرصينة عن أن الأفلام السيهائية مدخل خطر إلى تحسين الحبائث التي نهى عنها الإسلام، وتزيينها في نظر الناس، وأنها تتخذ إلى هذه الغاية وسائل ماكرة باسم تحرير المرأة ومساواتها وإنصافها أو نحرير الغرائر والأهواء أو إطلاق الغرائر من عقال التقييد والتنظيم، وكل هذا يدخل في تخطيط الماسونية الذي يسهدف انتزاع عقائد الناس ومكارم أخلاقهم، ولقد خضعت بلادنا لهذه التيارات فقدمت مجموعة من الأفلام العربية ، وخسرت العربية كانت أسوأ إخراجاً وأفسد مادة من الأفلام الغربية، وحسل الممثلون مؤسسة السيها في إحدى البلاد العربية سبعة ملايين جنيه وحصل الممثلون والممثلات على جوائز قدرها ٢٥ ألف جنيه ، ولم تقدم السيها لقاء ذلك سوى والممثلات على جوائز قدرها ٢٥ ألف جنيه ، ولم تقدم السيها لقاء ذلك سوى وخسون قبلة فقط ، أو فيلم (شباب امرأة) وغيره من أفلام : (عريس لبابا) ، (بابا آخر من يعلم) أسهمت في تدهور الأخلاق بين شبابنا وفتياتنا يصورة مزرية ، حتى إذا قدمت شيئاً من تاريخنا قدمته مهلهلا مشوهاً لم يرحم من زج الجنس الرخيص عليه ، والجنس الرخيص هو مركز الثقل في معظم من زج الجنس الرخيص عليه ، والجنس الرخيص هو مركز الثقل في معظم أفلامنا ، ولقد تقاطرت في السنوات الأخيرة أفلام مسفة خليعة رقيعة :

رحلة في امرأة ، دعونا تحب ، بلت اسمها محمود .

وكلها أفلام تساعد على انحراف الشباب والشابات ، بعيدة عن واقعنا ، فيها خروج على تقاليدنا ، تغرس فى النقوس الذلة والرخاوة ، وهى فى مجموعها دعوة صريحة لهدم نظام المحتمع من حيث الاستهانة بالأخلاق والدين .

ولعلك لا تدهش عندما تجد كاتباً له اسم لامع كإحسان عبد القدوس أو مصطنى أمين عندما يتحدث عن نجاح الفنان ويقدم لك اسم الراقصة

نجوى فواد ويقول لك أنها قدمت شخصية جديدة فى الأداء ، فى أداء الرقصات الشرقية . ويقول لك أن فنها يتطور . وأن هناك فنانين جدد قرأ أسماءهم فى الإعلانات ذهبت أبحث عنهم فوجدتهم فى زحام السكارى يقدمون فنهم مرة للويسكى ويثير ون عواء المخمورين . إنهم يحاولون أن يجدوا طريقاً بين هؤلاء السكارى ليصلوا إلى عالم النور . إن كثيراً من الفنانين الكبار خطوا أول خطواتهم فى زحام السكارى .

ونتساءل : أى نور هذا ، أو أن الكلمات لم يعد لهما معنى ، أو أن الكلمات أصبحت تخدع الناس وتحمل قناعاً براقاً يخنى وراءه السموم التى تراق كل يوم على قراء الصحف .

لا ريب أن الصحافة العربية قد خملت في ذلك مسئولية خطيرة في عدة أمور:

(أولا) فى أن أصبحت مستأجرة لأصحاب الأفلام والراقصات ، وقد تقدم الكثيرون بدعم هذه الصحف ودفع مبالغ شهرية على هيئة قروض أو على هيئة مكافآت للذين يكتبون هذه الأبواب .

(ثانياً) أن أصبح الإعلان فناً خطيراً فهو ليس ذاك الذي ينشر داخل البراويز، وليكنه يتحول الآن إلى مقال في صفحة السيما أو المسرح، وهناك إعلان عن الحمر في مقال وإعلان عن الأفلام الإباحية في مقال آخر، لقد انتقل فن الإعلان إلى كتابة المقالات في أعمدة كبار الكتاب وهذه أخطر مرحلة في صحافة النكسة.

(ثالثاً) أن الموالاة الحطيرة للسموم سواء في مسائل الجنس أو الجريمة من شأنها أن تجعل هذه الأمور مألوفة وعادية ، فهي ترى كل يوم في الأفلام وفي التليفزيون وتقدمها الصحافة بتقدير كبير فهي علامة « الشرعية » للفساد ولقد يذهب البعض ساخراً بعقول الناس فيقول أنها أداة من أدوات التسلية والترفيه يعرضها التليفزيون يومياً في مسلسلاته أو تنشرها الصحف في أبوابها الفنية ، أو تعرضها السيما في أفلامها ، ثم يقروها الناس في كتب أرسين لوبين وجيمس بوند الواسعة الانتشار وبذلك تصبيح مارسها أمراً ميسوراً لأنها

أصبحت من صور الحياة اليومية العادية ، والأمر أخطر ما يكون بالنسبة للأطفال فإن عرض المحرم أو الداعر في صورة بطل تقرب مشهد الجريمة أو الإباحية من حس الطفل فيألف الجريمة ويعايشها ويقدر المحرم وبطولته ، وما تراه كل يوم من أحداث وجرائم يقوم بها الأحداث إنما هو نتيجة لهذا ، وعلى الصحافة العربية تبعته . ولقد كان حقاً أن يقال : فن من أجل إضحاك الجاهير والحن دون أن يفقدهم قيمهم أو يؤذى المشاعر أو يفسد الأخلاق ، أما أن يقال فن من أجل الثقافة فذلك هراء وتضليل حاول الماركسيون إذاعته عين أطلقوا على الرقص والتمثيل كلمة تقافة ، وما كان من الممكن أن يقدم هذه الفنون إلا ذلك النهريج الرخيص والتفاهة ونقل العقليات من الفكر الأصيل إلى المعانى الرخيصة الساذجة وإلى الإثارة .

(رابعاً) أن تقديم بطولة زائفة للممثلات والمغنيات والراقصات هي من أخطر المحاولات المسمومة التي يقدمها النفوذ الأجنبي لهدم قيمنا وعقائدنا وعقليتنا الإسلامية الرصينة القائمة على الحلق والفطرة والنبل والارتفاع عن الدنايا .

وما نزال صحف المسرح والسيما تعلى من شأن الممثلات والمغنيات وتقيم لم بطولات زائفة وقد جندت لهما عشرات من الكتاب الذين يعملون فى هذه المحالات والذين يغمسون أفلامهم فى السم ليكتبوا تلك القصص والمسرحيات ومن هنا فقد شهد الباحثون الاجتماعيون بأن كل أفلامنا السيمائية ومعظم مسرحياتنا ، وتمثليات الإذاعة والتليفزيون – إلا قليلا – تبذر بذور الفساد والانحراف والحيانة .

وما باللث بجريدة محالاً هوام تفرد أربع صفحات كاملة للرقص الشرق وهز البطن ، وإذا كان لنا أن ندرس هذه الفنون فإننا نتساءل إلى أى حد وصل كتاب القصة والمخرجون فى فهم مسئوليتهم أمام الله وأمام أمهم ومجتمعهم ، وما هى ثقافتهم وخلفياتهم فى دراسة الإسلام والعروبة والوطنية ، ومدى إيمانهم بمسئولية القلم وشرف الكلمة والالتزام الأخلاق ، ومدى غيرتهم على البذور الصغيرة والنبت وحمايته من التدمير .

إن أغلب ثقافة كتاب القصة والخرجين هي ثقافة غربية وافدة وهم يومنون بقيم ليست قيم أمتنا ، ويخضعون لأساليب في تناول المادة المسرحية لا تمت بسبب إلى مفاهيم التوحيد والعدل والرحمة والإخاء الإنساني التي يقدمها الإسلام ، ولكنها خاضعة للصراع بين الآلهة والبشر وخاضعة لمفاهيم زائفة مدمرة مثل الحلاص والحطيئة . وإن الإنسان ساقط ، ولقيم مدمرة هي الإباحية والكشف وإيقاد نار الشهوات وإباحة الجنس .

وهم يبحثون عن المواد المادية للفيلم ويضحون في سبيلها كل القيم ويرون حشد أكبر قدر من الرقصات والعرى والعبارات الشائعة من مقاييس النجاح ، وهم لا يخضعون لمفهوم الإسلام في أسبقية الأخلاق على الجهال ، وأسبقية القيم العليا على المنفعة ، فالماركسية تقول بالمنفعة واللبرائية تقول بالجهال والإسلام يقول بالأخلاق .

ومن هنا فإن هو لاء الكتاب الذين يقولون أن الفن هو المتعة الجالية مخطئون فى مفهوم الإسلام ، ولقد هاجم أحدهم تولوستوى الذي قال ممفهوم الأخلاق ، وهاخمه كل الوجوديين والماديين وقالوا أنه رجل عجوز له معدة مريضة ، ولو فكروا لرأوا أنهم هم ذوو القلوب المريضة الضالة .

و أمل أخطر ما يقاس عليه ما يقدم لمجتمع أن يكون تجربة خاصة لفنان كانت أمه راقصة أو عاش فى بيئة منحرفة فحمل فى نفسه وأعماقه كراهية الخلق والكرامة ومضى يحطم بقلمه كل ما فى المجتمع من قيم .

# البَابَ الرابع السَابَ الرابع الصحافة والأدب

أُولاً: الأدبث ثانيًا: الشعر



### الفصة الأول الأدسية

وتفتح الصحافة للأدب أوسع الأبواب لأنه مدخل خطر لتحقيق الغايات التي تهدف إليها حيث هناك عصابة المجان أمثال نزار قباني وصلاح جاهين وأو دنيس وكل الكارهين لهذه الأمة و فكرها و عقيدتها وسلاحهم هو الأدب والشعر ، وهم عن طريق الأدب بها حون الإسلام في أعظم معطياته تحت اسم التراث ، ويقدمون الجنس في أسوا صورة عن طريق الكلمات المضللة وبها حون الفصحي عن طريق الشعر الحر والعاميات ، ويجدون في الأدب طريقاً مهدا لاحياء الفرعونية والفينيقية ومعاداة القيم وإعلاء الأهواء . فالأدب مملكة خطيرة أعطت لها الصحافة حرية كاملة في أن تقول كل شيء وأن تستعلى على وضع الأدب الحقيقي كجزء من الفكر الإسلامي بخضع له ويعمل في إطاره وبحافظ على ضوابطه وقيمه وحدوده .

ولقد هللت الصحافة وكبرت لكل محاولات الأدباء والكتاب في هدم القيم، وكانت دائماً في صف المطالبين محرية الفكر والانطلاق من القيم والحدود والأوضاع وهي التي هللت وصفقت لكل خارج على مقومات هذه الأمة: طه حسين وسلامة موسى وأويس عوض ومحمود عزمي وعلى عبد الرازق، حتى يقول المستشرق كاممفابر: إن المحاولة الجريئة التي قام بها طه حسين ومن يشايعة في الرأى لتخليص دراسة العربية من شباك العلوم الدينية حركة لا يمكن تحديد آثارها على مستقبل الإسلام، وليس عجيباً أن نرى أن كل محاولات الانتقاض على قيم الأمة وعقائدها جاء عن طريق الأدب وكانت الصحافة منطلقه ومسرحه.

ولقد كانت السياسة الحزبية منطلقاً للأدباء للخروج على كل القيم وعلى

إفساح المحال لأسلوب من الهجاء بالغ الحطر ، وعلى اتحاذ وسائل الهجوم والتآمر والمكر والدناءة دون أى اعتبار للقيم الأخلاقية ، وسحل عليهم ذلك الدكتور محمد أحمد الغمراوي حيث يقول :

« إن أنصار الجديد يضيقون ذرعاً بالقيود الأخلاقية التي قيد الدين بها الناس و يريدون أن يتحللوا مها فيوعزوا إلى الناس أن هذه الأخلاق وقيودها إن هي إلا عرف وتقاليد وأن العرف والتقاليد في الفن والأدب يعوق الفن ونحول دون ترقى الأدب ، فيجب إذن ترقى الفن وتحرر الأدب من تلك القيود » وهذه مؤامرة خطيرة ظلت تحمل الصحف العربية لواءها وتبنها في الناس جيلا بعد جيل داعية إلى التحرر من ضوابط الحلق والعقيدة ، ولقد عملت الصحافة العربية بواسطة كتاب التجديد (وهم دعاة التغريب) إلى محاولة رفع القداسة عن القرآن وإزاحة الكرامة عن صحابة الرسول ومهاحة الشخصيات الممتازة في تاريخ المسلمين : ابن خلدون والمتنبي والغزالي والاهمام بشخصيات معينة في تاريخ الإسلام :

الاهتمام بأى العلاء المعرى بوصفه جريئاً على الأديان والمقدسات .

ان الراوندى والسهروردى وابن عربى والحلاج باعتبار أن مفاهيمهم
 عن وحدة الوجود والحلول والاتحاد خارجة عن مفهوم التوحيد الإسلامى .

 الاهمام محركات مشبوهة كالزنج والقرامطة ووصفها بأنها كانت تحمل لواء الحرية والعدل.

والواقع أن هناك تحفظات كثيرة على كتابات من يسمون بالرواد (ومن تجرى المحاولات اليوم لإعادة ابتعائهم) فقد وقع أغلب هؤلاء الرواد تحت مؤثرات حجبت عنهم كثيراً من الحقائق و دفعتهم فى طريق مغلق ، ولم تجعل الروية الصحيحة لأبعاد الأمور ميسورة لهم ، نقول هذا بالنسبة لرفاعة الطهطاوى و عبد الرحمن البكواكبي ولطني السيد وقاسم أمين وطه حسين وعلى عبد الرازق و ساطع الحصرى .

وفى هذه المرحلة التى نؤرجها كانت ظاهرة إخضاع الأدب العربى والفكر الإسلامي وتاريخ الإسلام للتفسير المادى للتاريخ أمراً منتشراً ، بعد أن سبطر الماركسيون على الصحافة وأخضعوا الفكر والأدب كله لمفاهيمهم ، ولم تكن هذه المرحلة أقل سوءاً من المرحلة السابقة التى أخضع فيها الأدب والفكر والتاريخ للتفسير اللبيرالي الديمقراطي الرأسمالي الغربي فكلاهما عدو للفكر الإسلامي وعامل على هدمه والنيل منه وانتقاضه بأسلوب أو بآخر .

ولقد أخضع أدباء العرب عن طريق الصحافة الفكر الإسلامي والأدب العربي واللغة العربية وتاريخ الإسلام والعرب إلى نظريات الاستشراق ومفاهيم المستشرقين التي هي عصارة سموم المؤسسات التبشيرية ، وظهر في هذه الفترة استشراق غربي مسيحي ، واستشراق ماركسي ، واستشراق صهيوني مهودي ، وكل من هذه المنظات يعمل في ميدان ولكنها تلتقي حميعاً على عملية الهدم .

ولقد كان الأدب هو أوسع الأبواب مدخلا لتقديم السموم المختلفة ، وأيسرها لتقديم الأساطير والحرافات التي تزخر بها الآداب الغربية عن البونان والفرس والمحوس القديمة ، ولقد كان للقصة الغربية المترخمة مكان واسع . واحتلت كتابات كل دعاة الجنس وتدمير القيم من سارتر إلى بكيت إلى دوركايم إلى كامى إلى كفكا مكاناً بارزاً فنقلت إلى أفق الفكر الإسلامى عن طريق الصحافة متر همات مسمومة وأفكاراً مضللة ، ولم يتوقف الأمر كما كانوا يقولون عن الروائع — بل إنهم لم يتركوا شيئاً على مختلف المستويات والمذاهب حتى أشدها ضلالا إلا قدموه ، وهم بهدفون بذلك إلى إثارة موجة من الإضطرابات والبلبلة نتيجة هذا التضارب الشديد .

وكان أنيس منصور على رأس هؤلاء الذين نقلوا ركام الفكر الغربى الحديث، وكان لويس عوض وغيره من ناقلي ركام الفكر الوثني الغربي وكلها أفكار تدور حول الجنس والمرأة والأهواء.

و هم حين يترجمون لايو صلون الأشياء ولا يعرّ فون القارى، العربى بالمترجم لهم و لا يذكرون مثلا أنه كان مجنوناً أو مصاباً بأشد أنواع انفصام الشخصية كنيتشة أو فرويد . ولكنهم يقدمون كل ذلك كأنه علم وكأنه حقيقة ، بينها هو فى الحقيقة من أهواء النفوس الضالة المغموسة فى أشد ألوان الفساد والانحراف ويتركون القساولات دون إجابة زيادة فى التعمية ، وكل الأسئلة المحيرة التى يوردها الباحثون والعلماء إجابتها واضحة أمام المسلم ، فلماذا لايجيبون ولا يهدون القارىء الحائر إلى الحقيقة التى يعلمها ، لماذا يتركونه فى متاهات و مجاهل و تساولات والإجابة يسيرة ؟ لماذا يخلقون هذا الجو من الحبرة والشك .

إن القارىء المسلم يعرف أنه ليس فى حاجة إلى كل هذا الركام ، ويفهم أن هذا الركام من حثالة أقوام ضلوا وانحرفوا فهو لايستطيع أن سهديهم أو يقدم لهم شيئاً نافعاً وأنه من صنع بيئة أخرى، فلماذا يترجمو نه ويقدمونه ويملأون به الصفحات إلا إن كانوا يريدون خداع الذين لا خلقية لهم و تضليلهم .

إن الأمانة تقتضى من الصحافة العربية حين تقدم قصة أو كتاباً أوموضوعاً غربياً أن تقدم كاتبه بأمانة وتقدم ظروف البحث بأمانة وأن توازن بين مفهومنا الإسلامى وبين مفهومهم وبين حاجتنا إلى ذلك أم العكس .

أما أن تغرقنا الصحافة العربية فى باب الأدب بكل هذا الركام من المترجمات الى تزيد من حبرة الشباب الصغير الذى يكون فى هذه المرحلة فى حاجة إلى إضاءة الطريق أمام نفسه القلقة إلى معرفة الحير والنور والهدى والرشاد، فإن أصحابنا مسئولون أمام الله عن هذه الجرائم، لماذا لا يضعون الإجابات عن تلك الشهات والتساؤلات، لماذا لا يضعون أبحاثهم المترجمة فى إطارها الصحيح، لماذا لا يقدمون الطيب والكريم والنافع ويؤثرون عليه الحبيث والفاسد والمنحرف منذ أن اصطنع لهم طه حسين ترجمة القصة الفرنسية المكشوفة (ومن سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها) وفى مجال التراث تفسح الصحافة العربية أعمدة كثيرة، وموضوعات متعددة، وترمى تراثنا بأنه صحائف صفراء كما يقول يوسف إدريس وغيره، وهو قول باطل، فإن تراثنا تشهد له الدنيا كلها، وعلماء الغرب المنصفون يعرفون قدره، ولا عارى فى هذا إلا عدو أو جاهل أو مضلل

ولقد هدى تراثنا الغرب وقامت عليه الحضارة المعاصرة واعترف له أهل الفضل فلهاذا ينكره أبناء هذه الأمة من أهل العقوق أولياء القوى الغاصبة والضالة ليرضوا بكتاباتهم أولئك الذين يرسلون لهم من وراء البحار الدءوات والجوائز والهدايا ويكونون عذه الأفكار المسمومة خصوماً لهذه الأمة.

ولقد تولى مهاحمة البراث وزير الشباب فى عصر بائد هو الدكتور صنى الدين أبو العز و نعى على الأمة ما تبذل من مال وجهد ، وقال إن الاهمام بالبراث يعوق حركة الشباب و يحد من انطلاقه .

وبذلك جرى فى مجرى التغريب وخضع لمخططاته حيث لم يكن البراث علامة الرجعية ولا دليل التخلف أو التحجر ، ولعل صاحب هذه الدعوى المسمومة لم يطالع وجه تراثنا فى صورته الحقيقية المشرفة .

ولعله لم يعرف أن من بين أعلامنا ومفكرينا القدامى من عالجوا القضايا التى تشغل الإنسان المعاصر اليوم وتركوا فى هذا كتابات رائعة ونادرة لو أنها قدمت للشباب من جديد لاهتدى بها ولكانت خيراً مما يترجمونه له من سموم الفكر الوافد.

« ولو شاء أن أعرض معه بعض هذه النماذج لقدمت قوائم مستفيضة بكل الذن قالوا لا ، عبر تراثنا وأضاءوا بالكلمة طريق أمهم فى أحلك الظروف ، نذكر مهم الإمام الصامد أحمد بن حنبل فى محته الشهيرة ، والإمام الأعظم أبو حنيفة وما جرى له حين رفض ولاية القضاء. وهناك العز بن عبد السلام الذى أفى فى ظروف كظروف أمتنا بأن يسهم السلطان كما يسهم المواطنون فى بعثات الجهاد ، فإذا عجزت خزائنه بيعت جواريه وغلانه فإذا لم تف بنصيبه نظر فى أمر عرضه للبيع ، وهناك حروب الصليبين ونضال نور الذين وصلاح الدين فيها .

لا ولدينا من التراث مكتبة سياسية تحدد حدود سلطة الحاكم وحدود الترام المحكومين ، كما تضع الأسس العامة لبناء الحكومة ، ويمتاز هذا الفكر السياسى فى هذا التراث بنظرة مثالية واقعية إذ يجعل قضية الحرية والعدل فيه

مطلقة لا تحتمل المساومة أو التحايل ، ولدينا مكتبة اقتصادية متكاملة تعالج شئون المال وإخراج ونظم الإدارة ، أما تراثنا العلمي فلدينا مكتبة ضخمة ، وكلها توكد قدرة الإنسان العربي المسلم على الامتياز والتفوق .

« فإن كانت تطورات العصر قد جاوزت ما كان يفكر فيه الأجداد وجاوزت ما كانوا محلمون به فإن هذا لا يعنى أن ندم لهم ظهورنا لأن في هذا خطراً كل الحطر ، إذ نصبح شعباً بلا أصل ولا ماض .

« وما أضيع الأمة حين يكون حاضرها لا أصل له ولا ماض ولا تاريخ »

اتخذ خصوم الفكر الإسلامى الصحافة العربية منطلقاً للهجوم على النراث الإسلامى تحت عنوان الأدب فتصدى لويس عوض ويوسف إدريس وغير هم لهذا العمل فى ذكاء وكانت تجربة القوميين السوريين أيضاً من أخطر هذه المحاولات.

فالدكتور لويس عوض بهاجم ان خلدون ويحاول أن يصوره تلميذاً للفكر اليونانى والرومانى ويلتمس خيوطاً مهلهلة ليربط فكره بهذا الاتجاه . ويرجع بالباطل أن يكون ابن خلدون قد عرف اللاتينية لأنه ذكر أسماء مؤرخين أو علماء مفكر بن أوربيين ، أو هو ذكر وقائع منسوبة إلى هولاء المفكر بن الأوربيين مع أن هذا الأمر وحده -- كما يقول الاستاذ أحد رشدى صالح -- لا يقوم دليلا بل على العكس « إن استقراء تربية كبار المفكر بن العرب ومنهم ابن خلدون تدلنا على أن الرجل عرف من عرف من المفكر بن فير العرب من خلال الترحات الكثيرة التي زخرت بها اللغة العربية في عصر العباسيين ولكن الدكتور لويس عوض برجع أن يكون ابن خلدون في عصر العباسيين ولكن الدكتور لويس عوض برجع أن يكون ابن خلدون أرسل في عصر العباسيين ولكن الدكتور لويس عوض برجع أن يكون أن يكون قد قد استعمل اللاتينية أو الأسبانية لسبب ثان هو أن ابن خلدون أرسل في مفارة إلى بلاط بطرس القاسي ملك اشبيليه ومن المرجع جداً أن يكون قد استخدم الأسبانية أثناء سفارته تلك ، وهو استنتاج خاطيء فليس شرطاً في رجل يسفره العرب لهم أن يعرف لغة أجنبية ليخاطب ملك أشبيليه مهذه اللغة ، وكان يكفيه الاستعانة عمرجم وكانت قصور أمراء المسلمين وقصور أمراء المسلمين تعتوى على ناس وظيفتهم البرحة .

والواقع أن ابن خلدون أخذ من المصادر العربية ولم يتعامل مباشرة مع مصادر الثقافة الأوربية وقد حرص ابن خلدون على أن يعرفنا بأساتذته والعلوم التى قرأها لكنه لم يذكر ولو بكلمة واحدة ما يرجح أنه استعان بأقكار أجنبية . وأو كان ان خلدون استعان باللغة اللاتينية والمراجع الأجنبية لكان أعداء ان خلدون قد فشوا عنه وقالوه وخاصة أنهم زعموا عنه مختلف المزاعم الشخصية .

وقد حاول لويس عوض أن يرسم صورة مضالة لمرحلة ما بعد الحرب العالمية الثانية أعطى قيادتها الأدبية لثلاثة :

« محمد مندور ونجيب محفوظ ولويس عوض » .

مدعياً أن هؤلاء الثلاثة هم الذين وضعوا بذور النهضة والتقدم خلفاً للمدرسة التي خرجت طه حسين وسلامة موسى و محمود عزمى وأنهم كانوا النور المضيء في ظلمات هذه المرحلة .

وقد ردت الدكتورة بنت الشاطىء على لويس عوض فقالت :

إن أحداً لم يدر شيئاً عن البذور الحفية التي قال إنه ألقاها هو و محمد مندور ونجيب محفوظ في أحشاء التربة المعتمة والأرض الحراب لأن هذه البلور بصريح اعترافه لم تكن لترى النور قط . إذن فن أين استمد الشعب زاد وعيه ونور بصيرته ورى وجدانه . والذى يسجله الواقع التاريخي أنه كان هناك دائماً نبع سنى لم يغض أبداً ، يمد حماهير الشعب الآمي بالرى المستديم ويفيض عليها من منهله الصافى ما يرهف وجدانها وينير بصيرتها ويشحذ إرادتها للنضال من أجل الوجود الحر الكريم . كان هناك « القرآن » يتلى في البيوت والأكواخ والمساجد والزوايا وينفذ إلى أعماق القرى ونائى النجوع منفر داً بالسيطرة البكاملة على الوجدان الشعبي ، الذى لم ينفذ إليه قط من أى مبيل دعوات التقدميين ومقالات التطورين ، وإذا كانت الأمية قد فرضت على عامة الشعب وحيل بنهم وبين قراءة أى كتاب أو مجلة فقد بتى لم كتابهم الحالد ينسخ أمينهم بمدد سنى من الوعى و يمزق عن بصيرتهم حجب الجهل وغشاوة العمى و غطاء الغفلة ويلح على عقولهم ونفوسهم بكلمات الله في حقوق الإنسان وكرامة البشر ، من هذا النوع السخى وجدت الأرض الطيبة من الموى المستديم ما محميها من العقم و الجدب ، من هذه المدرسة تلتى الشعب الأمى الموية الأمي الشعب الأمي المستديم ما محميها من العقم و الجدب ، من هذه المدرسة تلتى الشعب الأمي المهم الأمي المستديم ما محميها من العقم و الجدب ، من هذه المدرسة تلتى الشعب الأمي المهم الأمي المستديم ما محميها من العقم و الجدب ، من هذه المدرسة تلتى الشعب الأمي المستديم ما محميها من العقم و الجدب ، من هذه المدرسة تلتى الشعب الأمي

الشحنة للاقتحام العنيد لكل العوائق والمواقع التي تعترض حياته عصيا على كل المحاولات التي تغير نصاً لكلمات الله التي يتلوها الأميون مصبحين وممسين ديناً وعقيدة لن يرفضوا الإقرار بالعبودية إلا لله وحده وأن يقاوموا البغي والظلم والباطل ويسحقوا جبروت الطغاة ».

وتقول الدكتورة بنت الشاطيء في دحض هذه الدعوات المسمومة التي حمل لواءها لويس عوض في الدعاية لطائفة المضللين من التقدميين والعلمانيين ودعاة المادية والماركسية في صدر جريدة الأهرام : مجهل تارُّنخنا من يظُّن أن هذا الشعب في حمهرته العامة بقى جامد الضمير مخدر الحواس بصليل الأغلال حتى جاء دعاة التطور وأنصار التقدم فعلموه ، وبجهل شخصية هذه الأمة من يتصور أنها اطمأنت إلى شيء من البضاعة الفكرية والثقافة المحلوبة أو انفعلت مها وهي تتأهب للاقتحام العنيد لكل العوائق والموانع التي تحول دون وجودها الحر ، فقبل أن تسمع الدنيا بالمذاهب الحديثة والحركات المعاصرة كان هذا الشعب الأمى يفرض وجوده على الغزاة والطغاة من كل جنس وملة فيحسبون له ألف حساب ، فلم يدعهم يهدءون لحظة من ليل أو نهار وقد أعيتهم منه شيى الحيل فما أجدت عليه يد حديدية ولا لهفة معاهدة ولا انطلت عليه حيلة المفاوضات ، وفرض وجوده على القصر والأحزاب ، لم يستورد الشعب زاد وعيه من الحارج وإنما هو سره الحالد تلقاه جيل عن جيل أمانة صعبة ومبراثاً محتوماً ، فالشعب الذي قهر الصليبيين وهزم التتار ودوخ الجبابرة و لفظ الغزاة على مسار الزمن لم يكن محاجة إلى من ينقل إليه مقالا في التطور يستثمر به نخوته أو يستورد له شعلة من وراء السور الحديدي تشحذ إرادته ، ولديه النبع الصافى يعصمه من الغفلة والضلال وفيه مبراثه العريق نزوده بطاقة متجددة على تحدى البغي والشر ، هذا مير اثنا قد تلقاه جيل عرابي عن قاهرى الصليبيين والتتار ، ثم تركه للحيل الحالف مباشرة ، جيل مصطنى كامل فكان وقوداً لثورة ١٩١٩ ولا يقل قائل أن دعاة التقدم هزوا في الأمة ضميراً جامداً وحواس معطلة و وجداناً أصم ، فلقد قامت بينهم و بين الوجدان الشعبي سدود وأبواب » و هكذا ترى كيف قادت الصحافة عن طريق الأدب معركة التجهيل و الهز ممة و محاربة التر اث الأصيل .

ولقد كان من أخطر أخطار هو لاء الذين تسلطوا على الصحافة باسم الأدب في تلك الفترة وهم عتاة الماركسيين والوجوديين والعلمانيين إن حاولوا خلق « وجود » لهم في مجال الشعر والمسرح والنقد الأدبي والقصة والرواية فقدموا أسماء ممسوخة ضالة لم تلبث أن سقطت لأنها لم تكن جديرة بالبقاء أو الاستمرار ولأن الهالة الكاذبة التي أضفتها عليها الصحافة العربية لم تحقق لهما نفوذاً أو سلطاناً.

ولعل أخطر الخطر أن هذه الطائفة تحملت مسئولية خطيرة أمام التاريخ ، للحريمة الشديدة الخطر التي قامت بالدعوة لها ، وهي فصل الأدب العربي المعاصر عن الأدب العربي في قرونه الثلاثة عشر الممتدة من الإسلام ، وفصل ما أسموه الفكر العربي عن الفكر الإسلام ، وأنها حاولت إقامة جدار عريض محجب الضوء والهواء عن ميراثنا القديم ، فإذا قدم عرض له بالاحتقار والسخرية والانتقاص على النحو الذي رسمه الاستشراق وفسره تفسيراً مادياً وغض من قدره .

كذلك فإن النقد ودراسة الأدب العربى لم يكن إلا ترجمة غربية كاملة لأسلوب ومناهج النقد الأدبى ودراسة الآداب الغربية، فالنقد الأدبى كان كله ترحمة .

١ - كتاب الأسلوب لأحمد الشايب منقول من مادة كتاب
 John geming مع أمثلة وشواهد عربية .

٢ – كتاب أصول النقد الأدبى منقول من مادة كتاب
 Winahesles مع شواهد عربية .

٣ - كتاب النقد الأدبى لأحمد أمين ( الجزء الأول ) تلخيص من كتاب
 Hudson الموضوعات هي الموضوعات مع الشواهد من الأدب العربي .

٤ - الجزء الثانى من النقد الأدبى اعتمد على مادة دائرة المعارف - البريطانية وعلى سينتسرى المعروف.

والدكتورة سهير القلماوى انصرفت إلى دراسة النقد الأدبى والنظريات الغربية معتمدة على كتاب سينتسرى الذى لعب دوراً هاماً فى كلية الآداب، وكتبت سهير القلماوى (رسالة فى المحاكاة) عرضت فيها نظرية أرسطو وما كتبه عنها النقاد الغربيون.

و إذا كانت القصة العربية هي القصة الغربية مترجمة مع تغيير لأسماء الأماكن فإن النقد الأدبي كان كذلك.

بَل إِن كلية الآداب نفسها كانت قطعة من عمل التغريب.

وكل هذامن الحقائق التي حاولت الصحافة العربية إخفاءها والتدليس عليها . تقول الدكتورة بنت الشاطئ :

لم ينقض لى عجب وأنا أرى كلية الآداب دون غيرها من الكليات تستأثر بكل هذا الاهتمام من الدول ذات النفوذ الاستعارى مع أن الكلية كانت فى حساب قومى أقل الكليات أهمية وأهونها شأناً ، ثم هيأ الله لى من كشف سر هذا اللغز المحبر .

فهذه الكلية بالذات هي التي تتولى دراسة وجدان الأمة ومزاج الشعب وتحكشف عن عناصر شخصيته ومقومات وجوده بما تقوم به من دراسة للغة الأمة وآدامها وتاريخها وفلسفتها ، ثم هي إلتي تتولى في الوقت نفسه فتح النوافذ الغربية أمام عقول الشباب بما تدرس من آداب أجنبية قديمة وحديثة وما تختار من تيارات الفكر الغربي ومذاهبه ، فأي عجب في أن تتصارع الدول الأجنبية على مناطق النفوذ فيها وأن يعدوها مركزاً للغزو الفكري والتأثير الوجداني والدراسة في الكليات الأخرى علمية موضوعية لا مجال فيها لتسلل الغزو ولا فرصة فيها لتشويه أو تحريف ، وأدركت قيمة الكنز الذي نملكه من تراث المعرفة والذي طالما أغرانا مغرون بالصد عنه والزهد فيه وألحوا علينا في إهماله ونبذه في الوقت الذي كانت دوائر الاستشراق تحرص أشدالحرص على معه وتعكف في شبه رهبنة على درسه ووعيه .

إذا اشتغلنا نحن العرب بتراثنا اتهمنا بالرجعية ووصمنا بالتأخر وشهنا بالهاكل الحفرية. وإذا اشتغل به أمثال جب ومرجليوث وماسنيون يعترجهم العرب الحديث:

هل نتوقع أن نصبح ونمسى فإذا شيوخنا الذين يدرسون لنا القرآن والحديث وتاريخ الإسلام قد استبدل بهم خواجات من الغرب . بهتم المهتمون منا بدر اسة تاريخ الإسلام فيقال إننا نصر على أن يظل الشرق العربى في مكانه الاستراتيجي مقابر الأنبياء ، وأما إذا عشنا في أساطير اليونان مع زيوس وباخوس ومارس وديانا وما لا أدرى من آلهة خرافية فنحن ذو و ثقافة عصرية تستحق منا جائزة الدولة .

وتتحدث الدكتورة بنت الشاطئ عمن كشفوا فساد الجامعة (كلية الآداب)، كان المستعمر يقدر أن مصيره هنا رهن بالوعى الفكرى يتولى قيادته مفكرون أمناء وكتاب أحرار، ومن جانب آخر كان القصر والأحزاب السياسية في أشد الحاجة إلى دعاة فهم يؤثرون الرأى العام ومخدرون وجدان الجاهير وعقولها في أعقاب ثورة ١٩١٩ وكان الظن بها ـ أى الجامعة ـ أن تظل حارسة على الوعى الفكرى . حيث لم تلبث آفة السياسة أن أحدثت ثغرة نفذت منها إلى الحصن الذى طالت مقاومته ، وكان ما كان وامتلأ الميدان بالأدعياء والمأجورين والمحاسيب والوصوليين . من هؤلاء من لم محتمل مشقة الجهد المضى محتمأ عن اللباب الحر وآخرون قطعوا الأشواط ولكن على أكتاف غيرهم وعبروا الطريق على أجنحة غير مشروعة حيث وجدوا أيدى تخلى عنها ضميرها تمنحهم الألقاب والرتب وكسوة التشريفة ، ومنح تخلع من القصر على من محوزون الرضى السامى أو يدفعون الثمن ، وفريق التمس فئات الموائد الغربية ثم ظهر في الميدان يتشدق بألفاظ ضخمة و وفريق التمس فئات الموائد الغربية ثم ظهر في الميدان يتشدق بألفاظ ضخمة و رنانة ويقدم إلى السوق بضاعة مستعارة جمعها من هناك ومن هنا لك وأعطاها عناو من خلابة مراقة .

ونقول: وحبن كان طه حسن يفاخر بأنه رفض أن يعطى الدكتوراه لبعض الوزراء من حزب معارض لحزبه ، كان يعطيها لبعض الصعاليك المنافقين السائرين في ركبه ، ومنهم خدام الصهيونية والغزو الفكرى أمثال المهودى: «اسرائيل ولفنسون»

ولم تتوقف المعركة عند النراث وحده ولكنها شملت ميادين كثيرة منها : إحياء الفراعنة والأغريق ، فنجد الصحافة العربية وقد حشدت حسن عَمَّان ( المكوميديا الإلهية ) ولويس عوض ( المسرح اليوناني ) ومحمد صقر خفاجة ( هومبروس ) وهناك حديث الدكتور مندور الذي هو محكم تكوينه الجامعي الأول تلميذ محلص لليونان وعاشق لفنهم ، وعارف لحضارتهم ، وصفحات عريضة تقدمها الصحافة عن حصان طرواده وحضارة اليونان والإلياذه والأوديسا دون أن تكون هناك صفحة واحدة عن خالد بن الوليد أو سعد بن أبي وقاص ، وهم يذكرون دائماً أستاذهم وعميدهم طه حسين الذي كان أول من حمل الواء هذه الأساطير التي كانت تسمى علم الأصنام ، وهم يقولون أن طه حسين تعلم من هذه الأساطير الشك في الشعر الجاهلي وفي التراث الشعرى الضخم الذي نسب إلى قيس بن الماوح أو مجنون بني عامر ، ولا ربب أن هذا البراث الذي حفلت به الصحف العربية كان مهدف أساساً إلى تغيير مفاهيم المسلمين التي قدمها لهم الإسلام ، حيث تسيطر عليه تلك المفاهيم القائمة على الصراع بين الآلهة والإنسان ، ومفاهيم الصلب والحطيئة وغيرها ، وكذلك كانت الصحف معنية كل العناية بدانتي والكوميديا الإلهية ، وهي وجهة نظر مسيحية قدمها دانتي وخدمها حسن عَمَّانَ وَكُرْمُهَا اوْيُسَ عُوضٌ ، وَكُلُّهَا مَفَاهُمْ خَاطِئَةً مِنْ وَجُهَةً نَظُّرُ الْإِسْلامُ ، وكان على المترحمن أمانة أن يشرحوا لنا خلفيات الأحداث ووجموه الاختلاف بين مفهوم دانتي للجنة والجحيم وبين مفهوم الإسلام ، حتى نعرف على الْأُقل كيف بمكن أن يدخل الجُنة من ذهب إلى الجحيم وكيف يقتحم قوى الشر وأن يعود إلى الجحم .

ونجد هنالك أيضاً ذلك الاهمام الواسع العميق بالفرعونية ، وبالكتابة عنها ، وبالكشف عن تاريخها وآدامِها ، وقد تخصص فى هذا : كمال الملاخ ولويس عوض وبطرس غالى وكثيرون باهنام كبير ، لتاريخ قديم جاء الإسلام ليضع فاصلا قوياً عميقاً بيننا وبينه أسماه المؤرخون « الانقطاع الحضارى » ولست أدرى لماذا هذا الاهنام كله من الصحف العربية .

إن لغتنا الآن ليست لغة الفراعنة التي ماتت منذ قرون ، وديننا ليس دينهم ، وعاداتنا وتقاليدنا إسلامية عربية وأدبنا أدب عربي أصيل ، أما أدب قدماء المصريين وكل تراثهم وقيمهم وتقاليدهم فقد اندثرت مع حضاراتهم ، أما تراثنا الفكرى ومقومات حياتنا القائمة اليوم فإنها مرتبط أوثق ارتباط بالإسلام والقرآن .

ولا ربب أن تلك المحاولات التي تحتضها الصحافة بمحاولة إبتعاث صلات وعلاقات بيننا وبين الفرعونية القديمة إنما تصدر عن حقد دفين أو عبث بالغ ، فإن المصريين سواء من قدم مهم من الهجرات العربية المتعددة التي بدأت قبل الفتح أو من صهرته البوتقة العربية فأصبح عربياً ، هذا الشعب مبتور الصلة بالقدماء المصريين ولا تربطه بهم رابطة حضارية ذات بال . ولا ربب أن الحضارة الفرعونية هي من الحضارات الميتة التي انقرضت دون أن تتطور مها حضارة أخرى . وهذه هي النتيجة التي انهي إلها أكبر فلاسفة التاريخ وفي مقدمهم أرنولد توينني إذ يرى أن الحضارة المصرية القدعة قد انقرضت في القرن الحامس الميلادي .

وليس أعجب مما فعل الدكتور لويس عوض حين حاول إحياء التاريخ القديم فى ثوب مسرحى أو قصصى بمسرحية «الراهب» عن قصة (أيانوفر) راهب الإسكندرية ، وقد حاول أن يضنى عليه تلك الصورة البطولية من أنه ضحى بحياته من أجل إنقاذ روح مصر ، وأنه قاد المقاومة الشعبية ، وأعطى الصورة ذلك اللون العنصرى الإقليسي بمفهوم تخليص مصر من الرومان وقوى التسلط الأجنبية .

ولا أعتقد أن اويس عوض قد حصل على مصادر تاريخية حقيقية تمكنه من إيجاد خلفية حقيقية لهذه المسرحية ولكنها هي المحاولات الخيالية التي لا قيمة لها في أن تقدم شيئاً حقيقياً نافعاً . وفى مفهومنا أن الذين ثبتوا على المسيحية أمام اضطهاد الرومان شهداء وأن الذين قاوموا النفوذ الرومانى أبطال ، ولكن لويس عوض لم يقصد هذا وإنما قصد أهدافاً أخرى قائمة على التعصب والهوى .

ولقد قام (محمد أنيس منصور) بدور كبير في إحياء الأساطير الفرعونية في مقالات متصلة ، وقدم ركاماً كثيراً عن الفكر الفلسني والديني عن الفراعنة وهو من نافلة القول التي لا تقدم ولا تؤخر ، فلم يعد هناك من يؤمن بهذه الأساطير ، كذلك فقد كانت من خداعات الكتاب ذلك الحديث المكرر المعاد عن ديانة التوحيد عند أخناتون ولم يكن أخناتون إلا أحد مولمي الشمس ، أما ما عرفه الفراعنة من النظريات الطبية والفلكية وما بلغوه في مجال الهندسة والعارة والزراعة فذلك تراث الأجيال الذي قدمته لم الأديان الساوية أساساً ، ولكن الفراعنة لم يكونواً إلا مسخرين للأساطير والأشباح والأرواح والسحر ومايسمونه مير الأرقام وقوى الحروف وهي من الحدع الباطلة ، أما إعان الفراعنة بالحياة بعد الموت فهومستمد من أديان الساء .

والهدف معروف لتقديم كل هذه الأساطير، وهو بلبلة الأذهان وصرفها عن مفهوم الدين الحق والتوحيد الأصيل.

( ( )

وتجد ذلك الاهتمام البالغ من الصحافة بالفكر البشرى وبالصيحات الحارجة عن مفهوم الإسلام فهى تولى إهتماما كبيراً للزنادقة ، فقد وسع طه حسن على الناس بالحديث عن شعوبية أبى نواس وحسين الضحاك وبشار ، وقد كشفت الصفحات عن صلات هؤلاء الزنادقة بالقرامطة وحقدهم على الإسلام والعرب ، ولم يقف أحدهم عند وصف الحمر والمحون بل بلغوا إلى أسوأ من ذلك : إلى أقسى صور الهجاء وأدب الغلمان .

وقال طه حسين فى وصف أحدهم أنه شاعر خليع مهالك على اللذة . إذن فلماذا تفرد الصحف صفحات لهوالاء وتذهب أكثر من ذلك فتدافع عن تفسير ابن عربى للقرآن الكريم الذى يدعو جهاراً إلى الزندقة .

وابن عربى معروف بأنه متأول لنصوص القرآن والسنة النبوية المطهرة تأويلا يفرغ هذه النصوص المقدسة من محتواها وبحشوها بالخرافات والعبث، وقد تبين أن هناك اتفاقية بين جامعة السربون (معهد الدراسات العليا بباريس وبين المجلس الأعلى للآ.اب والفنون ) لبعث هذا النراث المخرب ونشره بين يدى الناس وخاصة كتابه (الفتوحات المكية ).

وخفتت أصوات الصحف العربية عن الإشارة إلى الأيدى الخفية التي خططت وأعانت على تفويت هذه الصفقة المشبوهة ، ويقال أن الأيدى الآثمة هي وراء معهد در الآباء الدومنيكان ، وهو معهد تبشيرى يتخذ من العمل الفكرى ستاراً له لنشر سمومه بين طلاب العلم ، وأساتذة الجامعات ، ولاريب أن أفكار محيى الدين بن عربى في وحدة الوجود وتطاوله على الذات العلية وعلى الأنبياء والرسل وعلى النبوة والقرآن الكريم أظهر من أن تخفى ، وهناك فتاوى العلماء بكفره ومروقه وخلعه لربقة الدين ، ومن هوالاء العز بن عبد السلام وابن تيمية والكتاني والحسين بن الأهذل الهمي ومحمد العز بن عبد الوهاب ما يوكل أبن عبد الوهاب الفقو حات كفره ويصفانه بأنه أغلظ من كفر البهود والصابئة ( محمد الشرقاوى ) وقد وقد قامت قيامة الشعوبيين والتغريبيين على قرار إيقاف كتاب الفتوحات وأيدتهم الصحافة في ذلك كل التأييد .

ويعرف الكثيرون أن ابن عربى له كتابات خادعة يدارى بها سمومه ، ويستدل بها الماكرون من أتباعه لمحاولة تصحيح صورته فى نظر الناس . ولكن الباحث الحقيقي لفكره بجده يقول فى نصوص الحكم : أن فرعون هو الرب الأعلى ، أى أنه لم يكذب حينها قال لقومه أنا ربكم الأعلى ، وقد احتضن نظرية ( وحدة الوجود ووحدة الشهود ) التى انتقلت من الفلسفة اليونانية وأخذ بها الصوفية قد مما وحديثاً ودافعوا عنها باللف والدوران .

ويقرر ان عربى فى حميع مؤلفاته أنه لا عذاب فى الآخرة ، ويقول : يسمى عذاباً من عذوبة طعمه ، ويقرر بأنه لبس للوغيد وجود يوم القيامة ويصف الذات الإلهية وصفاً مادياً مخالفاً تمام المخالفة لصفته القرآنية التى يؤمن بها أهل السنة والجهاعة ، فإنه يقول أنه عين الأشياء وأن العالم صورته وهو روح العالم المدرك ، وهذا المفهوم باطل وخاطىء وليس هو مفهوم أهل السنة والجهاعة «ليس كمثله شيء» وأنه لايحل فى الأشياء سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبراً .

وتفسح الصحافة العربية صفحاتها للعناية بالأدب المكشوف والوجودية فرى عميد الإمام يقدم كتاباً اسمه ( المومس فى الأدب ) للدكتور هارولد جرينوولد وهو دراسة عن محترفى البغاء فى أمريكا . وماذا بهمنا فى همذا والمشكلة ليست مشكلتنا ، ويعنى الكاتب بأن يتتبع ما تضمنته الأعمال الأدبية فى مختلف العصور عن بائعات الهوى ، وتجيز البغايا عن سائر النساء ، ويشير إلى أن الرغبة فى الانتقام هى من بين الأسباب التى تدفع بعض النساء إلى البغاء فهن حين عبهن أجسادهن يعتقدن أن ذلك يلحق العار بدوبهن أو يثأرن من المحتمع الذى ظلمهن أو ينتقمن من رجل معين أو جنس الرجال بوجه عام ، ويعنى الكتاب ومترجمه بعاهرات قدماء المصريين وقدماء الإغريق .

ويعنى أنيس منصور بالوجودية وكتابات فرنسوا ساجان و عملاً الصفحات على امتداد الأسابيع والشهور بهذه الأفكار المسمومة ، عندما تعالت صيحة الوجودية وحاولت احتواء الفكر البشرى ، ثم لم تلبث أن سقطت لأنها لم تستطع أن تستجيب للفطرة الإنسانية ، وإنما كانت تمثل الأوهام والمطامع والشهوات والصرخات الصاخبة ، ولذلك سرعان ما انطفأت الوجودية وسار ر وفرانسوا ساجان .

ويعنى أنيس منصور بأن يترجم سموم ساجان ليطلع شبابنا وبناتنا على ما لم يقرأوه فيقول أنها فتاة كافرة تقول الصدفة أرادت ، الصدفة شاءت . ونعرف أن وراء هذه التفاهات قوى تنشرها وتملأ بها الدنيا وتجند لهما أسباب الشهرة والممال لأنها سموم يتلقفها الشباب فيزداد رخاوة ومرضاً .

وتتحدث الصحف العربية عن أدب الجنس الذي يحتضر ، وتنحسر موجته في حزن عجيب ، وبجددون الدعوة إلى أصحاب فلسفة الاعتلاء

بالجنس ، الذى بمكن أن يقوم عليه الكثير من الأعمال الأدبية والفنية . مور افيا، ساجان ، نو نيكوف وغير هم .

وقد وصلت حرية الكتابة في الجنس إلى حد الابتذال .

ولقد تنبه العاملون فى هذه السموم إلى أن ذلك الدوران حول الجنس قد أعماهم عن كل ما عداه ، وأصبحت روايات الجنس بغيضة إلى النفوس ، وقد كان بجب أن يكون معروفاً أن هذه الموجة ضالة ، وأن الإنسان مهما كانت دوافعه وأهدا فه ونكسات حيويتة لا يعيش بالجنس وحده على الدوام . ولقد تبين أن جذوة الفرويدية التي هبت منها موجة الجنس والوجودية والهيبية قد خبت تماماً ولكنهم ما زالوا يوقدون النار .

و نجد ذلك الاهتمام والتفاخر بأن مورافيا بحاكم للمرة الرابعة ولا يستحون عن نشر ذلك معللين أن اتهامه كان فى كل مرة جنسياً وبأنه يفسد الأخلاق ، ومع ذلك نجد من يسافر للحديث معه ويستقدمونه ، وهو سادر فى ضلاله ، ومن العجب أن برسلوا له فتيات ليتحدين فى الجنس ، ويترحمن الجنس ويكتين عن الجنس .

« هذه رابع مرة يدخل فيها إلى المحكمة متهماً بسبب رواية من رواياته . الرواية الأخيرة « السأم » وقد أقيمت قضية ضد الكاتب يتهم فيها بإفساد الأخلاق عن طريق روايته ويصفونه بأنه تلميذ دستوفسكي أستاذ العنف في الأدب البشري كفه » . ولا يتوقف الأمر عند هذا بل نرى دعاة العامية والحروف اللاتينية تفسح لهم الصحف العربية أعمدة وتهم بهم ، وإذا جاء عزيز أباظة وتحدث عن اللغة الفصحى وهاجم اللهجة العامية وكتابها شنت عليه الحرب من الماركسين والوجوديين على السواء ، كأنما هناك اتفاق مشترك بين القوى المضادة على عاربة الفصحى ، وبالرغم من أن أنيس منصور يتحذلق أحياناً فى الدعوة إلى الفصحى إلا أنه هاجم عزيز أباظة .. يقول : أخطأ عزيز أباظة مرتين : (أولا) عندما جعل مشكلة الفصحى والعامية نوعاً من الشكوى وكان فى السطاعته أيضاً أن يشكو من الشعر الحر ومن الفنون التجريدية فى الرسوم . ( ثانياً ) جعل القصة شكوى أو بلاغاً أو تهمة فى حين أن مشاكل اللغة والفن هى وجهات نظر وتجارب يقوم بها الأدباء والفنانون فى مجالات مختلفة فى الشكل والمضمون والأداء ولا بد أن يكون هناك تطوير لأدوات التعبير » .

وهذا الكلام المسموم الذي يقوله أنيس منصور هو ذلك النص المكتوب الذي قدمه الاستشراق والتبشير لطه حسين وسلامة موسى وكل أعداء الفصحى ليقولوا به ، خداعاً ، وإلا فمن قال أن اللغة العربية الفصحى تخضع لمثل هذه المفاهيم ، وهي لغة القرآن الكريم ولغة ألف مليون من البشر من حيث العقيدة والفكر ، ولغة مائة مليون من العرب وكل محاولة ترى إلى ما تسمى بتطوير أدوات التعبير إنما تسمدف إبجاد فاصل عميق بين بلاغة القرآن وبيانه وبين أسلوب الآداء العربي ولا ريب أن كل ما يدعى بالتقريب بين العامية والفصحى أو اللغة الوسطى أو غير ذلك إنما هو من محاولات التغريب والغزو الثقاني أو اللغة الوسطى أو غير ذلك إنما هو من محاولات التغريب والغزو الثقاني ويكذب أنيس منصور حين يقول أن اللغة وسيلة من وسائل المواصلات ويكذب أنيس منصور حين يقول أن اللغة وسيلة من وسائل المواصلات بين الناس وأنها تنطور فإن هذا القول إن كان معروفاً ما وراءه فإنه يمثل

دعوة خطيرة ، وإن كان لا يعرف ما وراءه فإنه يمثل جهلا بأبعاد قضية مرتبطة بالعقيدة والفكر والثقافة إلى أبعد حد .

و فى هذا المحال نجد من محاول أن محمل هذه السموم ويذيعها فى غلاف خادع كما يفعل فاروق شوشة فى برنامجة ( لغتنا الجميلة ) فهو ليس من أنصار الفصحى ولكنه من خصومها فى حقيقة الأمر وبالرغم من ذلك الغشاء الحادع ، وليس أصدق فى هذا المحال من أقوال ثلاثة :

١ ــ قول الدكتور أنطون غطاس كرم: أن الدراسة الأدبية فى العالم العربى من زمن جورجى زيدان إلى عهد طه حسن قد نحت نحو المستشرقين إذ حقق المتشرقون أعمالا فى غاية الجلال من حيث إحياء هذا التراث الأدبى وضبطة وشرحه ورده إلى أصوله.

٢ ـــ قال أحمد أبو سعد : إن الأدب العربى الذي قدمته الأجيال المعاصرة
 من الشعوبين و الماركسيين : هو أدب المرتزقة والنداى .

٣ ... قال عبد الرحمن بدوى : إن الأدب الذى ظهر فى مصر والبلاد العربية خلال الحمس والعشرين سنة الأخيرة يتصف بالإسفاف والضحالة والنفاهة والفقر فى الابتكار وانعدام الشرائط الفنية .

# الفضل الناني الستاني الستعر

على طريق الصحافة العربية فى خدمة أهداف التغريب والشعوبية والغزو الثقافى كان احتفالها بالشعر الحر واهتامها بدراسته وإفساح الطريق أمام كتابه ، وقد تبينت خلفية ذلك كله حين كشف دعاة القومية السورية والفينيقية والرموز المسيحية من المدارس اللبنانية عن غايتهم وأهدافهم من حيث اتخاذهم الشعر الحر وسيلة لضرب عامود الشعر الأصيل ومهاحمة اللغة العربية فى أعظم ميادينها على أساس أن حرب الفصحى تتركز فى إذاعة العامية والحروف اللاتينية والشعر الحر

ولم يقف الأمر عند هذا بل إنه اتصل بالبراث فعنى كتابه على ابتعاث أبى نواس وبشار بن برد والفلسفات المستبرة خلف الباطنية والمحوسية في شعر دعاة التصوف الفاسني فجرى إحياء الحلاج إلى جوار عشروت وفينق وتموز وأدونيس، وظهر أدب الهزيمة والإباحية في شعر نزار قباني والرفض لكل قيم المحتمع الإسلامي في شعر سمبيح القاسم ومحمود درويش، وفي هذا الجو المسحرم ظهر أمثال صلاح عبد الصبور الذي نصبه المكاهن الأكبر لويس عوض أميراً لشعراء الشعوبيين، وقد نمت هذه الحركة بتأييد الاستشراق ودعم أمثال جاك ببرك وسعيد عقل ويوسف الحال لها حتى تقدمت رسالة دكتوراه في الجامعة اللبنانية عن تطور مفهوم الحب والمرأة في شعر نزار قباني وإشاعة مفاهيم الإباحية الجنسية في الدراسات الجامعية فضلا عن رسالة أدونيس عن الشوريين الذي جند أمثال ما المحتمد المقوميين السوريين الذي جند أسلوب الكشوات، ومهم القصاصة غادة السهان التي جرى على نسقها المكثيرات في أسلوب الكشف الجرىء من أمثال جاذبية صدقى وغيرها .

هذا هو التيار الذى احتضنته الصحافة العربية وجندت له الكثيرين باعتباره عاملا هاماً فى حركة الهدم الضخمة التى تقوم بها لحساب النفوذ الأجنى .

ولقد عمدت حركة اليسار أول ما عمدت لتثبت هذا التيار أن قامت بضرب الاتجاه الصحيح الذى قامت عليه حركة الشعر العربى الممتدة منذ فجر الإسلام إلى اليوم بتحطيم الإطار الأصيل ومهاحة عامود الشعر والدعاة إليه ، وإتاحة الفرصة لأمرين : للشعر الحر الذى يقوم على غير أساس صحيح والشعر العلمى والزجل والفلكلور والبحث عن كل التفاهات التى قالها السكارى والمخرو من على مدى العصور على أساس أنها تراث للفلكلور ترمى كلها إلى التحرر من قبود اللغة العربية والنحو فى محاولة هروبية للخروج من مأزق الجهل إلى كبرياء الادعاء بأن الفصحى شاقة وعسرة .

و تولى أمثال السياب و البياتى وأدو نيس الدعوة إلى تمسيح الشعر و صعلكته وابتعاث الأساطير القديمة وإحيائها فى عداء شديد للفصيحى وما وراءها من قيم الإسلام و القرآن .

وجاء غالى شكرى ليغمز كل ماله اتصال بالتراث أو الدين أو الوطنية من الشعر ، ووصفه بالعقم مع تأكيده للحطة التغريبية التي يعمل عليها شعراء الرفض وشعراء العامية .

وهكذا دافعت الصحافة عن هذه المفاهيم المسمومة وأفسحت لهما ومكنت لهولاء الذين ظهروا فى ذلك الاتجاه من أن يتفتحوا فى رحابها وأن تلمع أسماؤهم ، والهدف هو ضرب اللغة العربية ، وضرب القيم والآخلاق من خلال ما تحمل هذه الكتابات من مفاهيم مضللة زائفة منحرفة وإحلال ظلام الوجودية والمادية والإباحية والماركسية المعقدة ومفاهيمها الضالة محلروح الأصالة والرحمة والعدل والتوحيد الحالص التي يمثلها الأدب العربي الأصيل.

بل إن هذه الموجة قد زلزلت مفاهيم البكثيرين فانحر فو اعن عامو د الشعر الأصيل إلى هذا الاتجاه أمثال محمود حسن إسماعيل وعبد الرحمن الحميسي وغيرهم.

استهدفت حركة الالتفاف حول الأصالة العربية الإسلامية خلق مثل أعلى مغابر للمثل العربى الإسلامي يةوم على مفاهيم وثنية مضللة قوامها بعث الحضارة الفينقية التي ظهرت في سوريا ثم في شمال أفريقيا قبل الميلاد بثلاثمائة عام تقريبًا ، باعتبار أن الدعوة إلى سوريا الكبرى هي إعادة لمحد الفينيقيين وحضارتهم وبعث للعظمة الفينقية والسيادة الحقيقية على البحر المتوسط، وسوريا الكبرى أو فينيقيا المحيدة التي هي الفردوس المفقود والحلم الضائع وهي الأمل الكبير بالنسبة لكل أعداء الوحدة العربية وعلى هذه المفاهيم وفي إطار هذا المعنى يدور الأدب الذي قام عليه أدونيس ويوسف الحال وجريدة النهار وآزرُه لويس عوض و صلاح عبد الصبور . كذلك فقد ركزت هذه المحاولة على رمز تاریخي هو القائد الفینیتي السورۍ القدیم هانیبال الذی دخل حروباً طويلة مع الرومان خلال الفترة الممتلة من ٢٦٤ ـ ٢٠٤ قبل الميلاد وقد وصلت جيوش هانيبال إلى أبواب روما واستولت تحت راية الفينيقين على كل شمال إيطاليا ، وفي هذا الإطار جاءت محاولة السياب والبياتي وأدونيس إلى إحياء الأساطير القديمة التي تساعد هذه الدعوة وترمز إلها . و لما لم مجدوا للفينقيين القدماء أساطير معروفة لجأوا إلى الأساطير البابلية والآشورية لإحياثها وبعثها والعمل على استخدامها في الأدب الجديد ، وأهم هذه الأساطير التي وقف عندها القوميون السوريون : تموز وعشتار وأدونيس .

هذه هى الأفكار الى احتضنها الصحافة العربية لتغرسها فى نفوس الشباب العربى المسلم والتى جندت لهما عشرات من شعراء الرفض الذى يرفضون الحضارة العربية الإسلامية أساساً ويصمونها بكل نقيصة

ويعتقد أصحاب هذه الأفكار أنهم يعيشون فى الأرض الخراب التى هي العالم العربي الإسلامي ، فهم لكل هذه القيم كارهون ولهما محاربون ..

فى سبيل انبعاث الأساطير البابلية القائمة على الوثينية والإباحية والتي تتكامل مع الدعوة إلى الفرعونية أيضاً ، وقد وصفها أحد الكتاب بأنها مغالطات مقصودة تهدف فى النهاية إلى خلق فكرة مغرية بمكن لصغار النفوس وصغار العقول أن يلتفوا حولها محاسة ، وحتى تكون هذه الفكرة مدرسة قوية لتخريج عملاء محاربون الفكرة العربية والدعوة الإسلامية داخل الوطن العربي، وأن هذه المغالطات تهدف إلى المساعدة على بعث الأقليات الفكرية والدينية والعنصرية الأخرى.

وهكذا استطاعت الصحافة العربية أن تحشد حشداً هائلا من دعاة الشعر الحر الذين انطووا في هذه المفاهيم عارفين لهما أو جاهلين ، تحت اسم فينيقيا القبلة الروحية التي يعود المجد الغابر إلى هذه المنطقة من خلالهما ، ويعتبر (على أحمد سعيد) الذي غير ملته واسمه فأطلق عليه زعيم القوميين السوريين أنطون سعادة قبل أن يشنق اسم الإله البابلي القديم وجعله أمير شعرائهم وكان قد خرج من بلاده هارباً منذ سنوات وعاش في لبنان وباريس وهيئت له كل الأسباب التي تجعله في مركز الصدارة ، أسندت إليه رئاسة تحرير مجلة شعر ثم مجلة مواقف .

وقد حمل أدونيس كل مفاهيم أنطون سعادة فى كراهية العروبة والإسلام واحتقار الواقع المعاصر ، والدعوة إلى تغييره وإحياء تراث الفينيقية القديم باعتبار فينيقيا هى الفردوس المفقود عند القوميين السوريين .

يقول رجاء النقاش «وقد أدرك الاستعار قيمة هذه الفكرة فوقف وراءها وساندها فهى فى حقيقتها جزء من الثورة المضادة للعروبة ، لأنها تحاول أن تثعر الشك فى سلامة الفكرة العربية والإسلامية ».

« والاستعار هو راعى الفكرة ومغذيها إلى أبعد مدى ، يريد أن يستفيد منها فى خلق جيل مشبع بوهم الروح الفينيقية كاره للوحدة العربية . كل هذا انتهى بأدونيس إلى كره العرب والعروبة كراهة عميقة ، لذلك فهو يتبنى كل ما يوحى بابتعاده عن العروبة وسخطه عليها ، بالإضافة إلى غنائه النائح حول فينيقيا وإلى تسمية نفسه باسم أدونيس كرمز من الرموز التى يدعو

القوميون المسوريون إلى إحيائها ، بالإضافة إلى هذا كله فقد سمى نفسه في قصيدة أخرى : مهيار الدمشتى . ويشبه أدونيس نفسه بمهيار على اعتبار أن مهيار لاينتمى إلى العرب ، لأنه من أصل فارسى ، وبذلك يتبرأ أدونيس من عروبته ويعلن أنه مثل مهيار من أصل غير عربى ، مهيار الدمشتى فينيقى وهو يقول : المصريون فراعنة والسوريون فينيقيون . ويقول رجاء النقاش : لقد أصبح واضحاً بعد مرور أكثر من ربع قرن أن قيادات حزب القوميين السوريين كانت متصلة من ناحية التمويل والتوجيه بالسلطات الاستعارية الأجنبية . وكان الهدف من قيام الحزب أن يكون عنصراً من العناصر المساعدة على تمزيق الأمة العربية وإعاقة أى تطور مادى أو فكرى لهما وهكذا نجد الإجابة على السؤال الحائر : لماذا يعملون على زحزحة الناس عن القيم الأصيلة وينقلون الناس من مفاهيمهم التى صنعها الإسلام أربعة عشر قرناً .

وما يقال عن أدونيس ، يقال عن بدر شاكر السياب الذي كان مضطرب المواقف الفكرية السياسية بين الوطنية المحلية والشيوعية ، وبين الارتباط بالقوميين ثم مجاعة مجلة شعر ، القوميين السوريين ، يقول رجاء النقاش : « وكان الذين ما حون السياب يرون فيه منافقاً عريقاً وانتهازياً كبيراً ، وكانوا يعتبرونه باحثاً عن مصالحه لا عن مبادئه ، وما يقال عن السياب يقال عن البياتي » .

وقى هذا المجال شجعت الصحافة العربية شعراء الرفض ، هو لاء الذين خرجوا على عامو د الشعر من ناحية وخرجوا عن الأصالة التى عرفها الفكو العربى الإسلامى من ناحية أخرى ، وأبرز هو لاء الذين حلوا راية الرفض لكل قيم العروبة والإسلام: نزار قبانى ، أدونيس ، أحمد عبد المعطى حجازى ، مضافاً إليهم عبد الوهاب البياتى والسياب وأسماء أخرى يرددها لويس عوض ولكنها مجهولة مجهلة مهما نشرتها الصحف والمجلات العربية في صفحاتها الأولى.

وصدق لويس عوض فى وصف شعراء الرفض بأنهم « رافضون للقديم مرفوضون من أصحاب القديم ، يلتقون على رفض تقاليد الشعر العربى الموروثة عن القدامى والمقننة فى الحليل بن أحمد وهى التقاليد القائمة على وحدة البيت ووحدة القافية ووحدة الصوت ».

وكلمة القديم كلمة غامضة مضببة ابتكرها طه حسين والمستشرقون ، ومعنى القديم هو كل قيم الإسلام والقرآن والفكر الإسلامي والتراث والتاريخ واللغة.

ومعنى هذا أنهم ثائرون على كل ما يمثل أمتنا ، وأنهم بجرون وراء الأهواء المضلة ، ويودون تحطيم هذا الكيان القوى المتن الذي قامت عليه أمتنا أربعة عشر قرناً ، وشأنهم في ذلك شأن ناطح صخرة ليوهنها .

ولم يكن تيار الشعر العربي كما يقول لويس عوض قد أسن و لكن النفوس المريضة هي التي لم تعد تتذوق .

ومن يك ذا فم مر مويض بجند مرا به المساء الزلالا

ومهما يقولون في مدح الجديد فإن التجربة بين أيدينا الآن وقد وصلت إلى نهايتها ركاماً ضحلا تافهاً مظلماً .

إن حصاد شعراء الرفض قد أصبح الآن شيئاً لا وجود له فى الحقيقة فقد سقط بسقوط أولئك القرامطة الجدد الذين أقاموه حين استولوا على الصحافة وأداروها لحساب الشعوبية والتغريب .

هذا الشعر الذي كان حفياً بأن يقدم « أسوأ » ما في العامية وعبارات الشارع من كلمات « الأحذية القديمة » والسعال والخصيتان وصدق من قال : لقد كان هذا الشعر ساقطاً شكلا وموضوعاً .

أما شعر نزار قبانى الذى أوسعت له الصحافة العربية الصفحات فيكفينى في التعريف به ما كتبه محمد سالم غيث في كتابه « الحب والجنس في شعر نزار قبانى » يقول: لقد خلع نزار ثياب الرجل كثيراً ولبس ثياب المرأة وتقمص شخصيها وتحدث بلسانها فهل صحيح أنه يفعل ذلك « دفاعاً عن المرأة التي حكم عليها هذا الشرق الغبي بالإعدام حتى يقدم كتاب يوميات امرأة لا مبالية إلى طالبات الجامعة للأمريكية ويقول: إنه كتابكن ، كتاب كل امرأة حكم عليها هذا الشرق الغبي الجاهل بالإعدام ، ونفذ حكمه فيها قبل أن تفتح فيها ، ولأن هذا الشرق غبي وجاهل ومعقد يضطر رجل مثلي أن يلبس ثياب امرأة ويستعير كحلها وأساورها ليكتب عنها . أليس من مفارقات القدر أن أصرخ أنا بلسان النساء ولا تستطيع النساء أن يصرخن بأصواتهن الطبيعية » .

ما سر نيابته عن المرأة فى الحديث عن الإحساسات التى لا يحاسب المحتمع عليها المرأة إذا هى كتبها . لماذا لم يكتب هذه المعانى بصوت الرجل ، وإحساساته ، ما سر تدخل الشاعر فى أشياء لا تشعر بها إلا امرأة . إننا نرى أن شاعرنا من الفئة التى تعرف إحساسات المرأة وطبائعها لاتفاقه معها فى الطبع والشعور . إن إسراف نزار فى استخدام الأسلوب النسائى ليصرخ نيابة عن المرأة : هل عبر عن المرأة الشرقية ؟ نقول : لا » .

و تكشف الدراسات كثيراً من جوانب حياة نزار قبانى ، وأبرزها أنه م يجب أبدا على السوال الذى وجه إليه : لماذا فصل من السلك السياسى السورى؟ وقد تحداد أن بجيب عن ذلك كثيرون فى الصحف علناً . يقول صالح جودت « لو عرفتم الجواب لأدركتم لماذا هرب نزار قبانى من سوريا و لماذا تلبن » لا رحم الله نزار ، لقد مات كسورى ، ومات كهر فى ومات كشاءر ومات كإنسان » .

ومن الأحاديث التي أجريت معه أجاب هذه الإجابات التي تكشف خبيئته :

« لو كنت حاكماً الألغيت مؤسسة الزواج وختمت أبوابها بالشمع الأحمر » « العرى أكثر حشمة من النستر » .

"مع حبيبتي لا أخرج من الغرفة ومع زوجتي لا أدخل الغرفة أساساً "
هذه هي المفاهيم التي يقدمها نزار قباني في شعره الذي تحتفل به الصحافة
العربية ، ولعل من أبرز سيئات نزار قباني قصيدته «أفتح صندوق أني »:
تلك التي أعلن فيها الرفض لكل ما هو عربي وإسلامي ، وقد سمى سيف
الدولة «مغروراً » وهو الذي قضى حياته مجاهداً في سبيل الله حتى جمع من
غبار ثيابه في معاركه مع الروم ما جعل منه وسادة أوصى بوضعها تحت خده

و من شعراء الرفض « صلاح عبد الصبور » الذي تبناه لويس عوض وجُل لواء الكلمات المسيحية في الشعر الحديث .

ويعنى صلاح عبد الصبور بتطويع مفاهيم الفلسفات المادية والمفاهيم الباطنية التي يرددها أمثال الحلاج وغيره ليقدمها مرة أخرى في أسلوب فني جديد ، وهو يشهر في ذكرياته أنه كان على اتصال بالدين في أول عمره ثم مرق مروقاً شديداً بعد أن التي بالفيلسوف الهدام الذي مات مصروعاً ، نبتشه ، وقد تأثر بمفاهيمه المضللة .

وهو يشير إلى نجربته الإيمانية بعد الحروج عنها فيقول: لم تمنحنى هذه التجربة السكينة بل لعلها زادت قلقى. إن يكن ذلك عطاء من الله فلم لا يعطيه لى دون جهد وقد عشت فى بلبالها عاماً كاملا، ويقول ربما كانت قراءة بسائط الدارونية تلخيص سلامة موسى وقراءة نيتشه فى صيحته المرعبة (إن الله قد مات) هى التى دفعتنى إلى الطرف الآخر من الموضوع وأصبحت أزن بالأفكار وأحمع القرائن عليه من كل الفلسفات والأفكار كما بجمع المدعى أدلة الاتهام » هذا الاعتراف ولا حول ولا قوة إلا بالله يكشف عن فساد تجربة صلاح عبد الصبور أساساً وأنها كانت شيطانية ولم تكن ربانية، ذلك لأن من يتجه إلى الله تبارك وتعالى فإن الله يهديه إلى طريقه، أما فكرة نيتشه فإنها فاسدة ولو أنه قرأ ما كتبه المسيحيون الغربيون أنفسهم عنه لصحح له فإنها فاسدة ولو أنه قرأ ما كتبه المسيحيون الغربيون أنفسهم عنه لصحح له مفاهيمه ، وأما مفاهيم دراون فهى باطلة ولو أنه قرأكتاب الدكتورموريس بوكاى برغبة الوصول إلى الحقيقة لانتفع به .

يقول: «ساعدتني الفلسفة المادية التي كنت قد اقتربت منها اقتراباً كبيراً وخاصة بعد تخرجي من الجامعة عام ١٩٥١ على أن أجد في الأفكار لوناً من الموقف الفكري الموحد التماسك وأن ديواني (الناس في بلادي) معر عن هذا الإحساس ».

والواقع أن كتابات الشكوك والانحراف التى قدمها صلاح عبد الصبور وأنيس منصور قد كشفت عن فساد الخط الثقافى الذى نشأ فيه جيل كامل وكان طه حسين وسلامة موسى على رأس الدعوة إليه .

ونحن نسأل الله لها الهداية فإن الحقائق اليوم ناصعة وواضحة لمن أراد أن يعرف حقيقة دينه وربه وعقيدته .

والواقع أن شعراء الرفض قد تتلمذوا على الملاحدة والإباحيين من شعراء الغرب وكتابه أمثال هايدجر دوسارتر وكامى وشعرهم يقوم على رفض القيم والإغراق في اليأس والتحلل والتمزق النفسي .

وحين يشتذ بهم الانحراف يصل الواحد منهم إلى حالة التشيع بالأفكار وهو ما يسمى « العاجع » على القلب فقد طبع الله على قلومهم فهم لانهتدون .

ولم تقف الصحافة عند هذا الجد بل أفسحت لدعوة سعيد عقل إلى الحروف اللاتينية فقد ابتكر سعيد عقل واحداً وثلاثين حرفاً وبها أنشأ ديوانه الشعرى « يارا » يقول إن الحرف العربى ليس إلا مؤسسة من مؤسسات الإنسان العربى وأنا أهاجم الحرف العربى ولا أهاجم الإنسان العربى ، ويدعى أن الحروف اللاتينية قادرة على إلغاء الأمية .

ودعوى سعيد عقل باطلة أصلا ، ولكن الصحافة العربية لم تفسح المجال لمن ينقضها . خطران قامت الصحافة العربية بالاهمام بهما في سبيل تغريب الفكر والقضاء على الأصالة :

#### أولا: الاهتمام بالفلكلور

يستهدف الاهمام بالفلكلور أو ما يسمونه التراث الشعبي إلى جمع بعض الأغاني والمواويل والأمثال الساذجة التي تمثل طفولة البشرية سواء في الأفراح أو الأحزان، وهي في مجموعها متخلفة عن المفهوم الإسلامي الذي بمثل أصالة البشرية والذي مرتبي عن الأوهام والوساوس والأهواء الضالة.

ويستبدف الفلكلور إحياء الأقليات والوثنيات والتقاليد والعادات التي انحرفت عن مفهوم العقائد الصحيحة مما صنع الإنسان الضعيف في حالة الفرح والحزن وفي خلال مراحل الالتقاء الاجتماعي العام وهي في مجموعها خارجة عن أصول الدن الحق الذي هدينا إليه.

وإحياء هذا النوع من التراث هو إحياء لدعوة السوقة والجهل والتمزق ، ذلك أن قدراً أكبر من هذا التراث يتعارض مع القيم الأساسية التي ينشئها الإسلام في نفوس أهله .

#### ثانياً: الاهتمام بالشعر العامي

كذلك فقد احتفلت الصحافة العربية بالشعر العامى وأفسحت له المحال وأبرزت أمثال صلاح جاهين والأبنودى وغيرهم ، وكان ذلك على حساب المكلمة البليغة والمعنى الرفيع فما تناول هؤلاء إلا معانى ساذجة وجروا على طريق أعوج مضال ، فما كانت العامية قادرة على أداء المشاعر ، وما كان الشعر العامى إلا مثلا متدئيا للأفكار العامية والتافهة .

لقد كانت دعوة الشعر العامى كلها تستهدف الفصحى وتستهدف البيان العربى ، وكان دعاتها يبطنون مفاهيم خطيرة وخلفيات ضالة تحمل أهواء التغريب والشعوبية ، وهذا ما لم يكن يقصد إليه بيرم التونسي أو بديع خيرى .

وإن كان إبراز هذا اللون من شأنه أن يعارض الفصحى ، وقد ارتبط الشعر العامى بالكاريكاتير وبالإثارة وخلق تياراً من التعبير والحوار والأداء صرف الناس عن كثير من القيم العالية والمعانى الرفيعة .

#### الشعر الحو :

إن أخطر الظواهر التي نراها في الشعر الحر وخاصة في كتابات :

صلاح عبد الصبور ، معين بسيسو ، بدر شاكر السياب ، زار قبانى . هى ظاهرة مشتركة مستمدة من القراءات التورائية والفكر الوثنى والتلمودى والنراث المسيحى حتى أن لويس عوض احتفل بها واحتفل خاصة بكتابات صلاح عبد الصبور وأطلق عليه من أجلها لقب أمير الشعراء فى هذا العصر . بعد أن قال أن صلاح عبد الصبور يقرأ الإنجيل محاسة وأنه داخل دائرة الحلاص المسيحية . وأنت حين تقرأ كتابات صلاح عبد الصبور يمتر أكتابات صلاح عبد الصبور تحيد الصبور عبد الصبور عبد الصبور عبد الصبور عبد الصبور ما يشبه فكرة الصلب التى ينكرها الإسلام .

ومن هذا قصيدة حكاية قديمة « الذين أسلموه للحنود لقاء حفنة من النقود » إلخ ومنهم من يتعمد نظم أبيات شبيهة بنشيد الانشاد :

المحملة للذين في العذاب يبسمون المحملة للذين بالرغيف يقنعون

نجد هذا فى بكاثبات هو لاء ، و نجد عند نزار قبانى عبارات « مصلوبة الشفتين » و « الصليب الذهبى » و نجد عند عبد الوهاب البياتى « صليب الألم » و الظاهرة التي لا يشك فيها أحد أن أغلب قصائد الشعر الحرهى التي تحتضن هذا الاتجاه.

وهذا الاتجاه يعنى التبعية لتيار لبنانى مسيحى منحرف عن الفكر الإسلامى ومعاداة للقصيدة العمودية وللتراث العربى .

ووراء هذا يوسف الحال ولويس عوض وأدونيس .



## البَابُ الْحَامِسِ الصحافة والقصّة

اُدلاً: الصحافة والقصة مُانيًا : كتّابُ الفصح



### الفضيل الأول الصحافة والقصت

كانت الصحافة العربية هي المحال الأوسع للقصة التي وصفت بأنها عربية ولم تكن في حقيقها إلا ترجمات للقصص الغربي مع التصرف في الأسماء والأماكن ، ودون الحروج عن الحواطر والمشاعر والأفكار، ولذلك فقد حملت منذ اليوم الأول صورة غير حقيقية عن محتمعنا، ولم تكن القصة في حقيقة الأمر من فنون الأدب العربي فإن العرب لم يجدوا في القصة وسيلة للتعبير عن مشاعرهم أو تصوير وجدانهم، وقد تحقق لهم ذلك بأوفي نصيب عن طريق النثر والشعر ، ولذلك فإن القصة كانت وما تزال دخيلة على الأدب العربي وقد وجدت فيها الصحافة العربية منطلقاً لتحقيق غاياتها في إذاعة دعاوى الحب والجنس والاغتصاب والتحلل ، وهي معان نهيء لها القصة وسائل الذيوع والانتشار باعتبارها فناً من الفنون الوافدة التي عرفت بأسلوب ومدخل وطريقة وحبكة ونهاية ، فكانت من أسوأ الأوعية الأدبية لحمل وسائل ومدخل وطريقة وحبكة ونهاية ، فكانت من أسوأ الأوعية الأدبية لحمل وسائل الفساد وأساليب الغواية وكشف سوءات العلاقات بين الرجل والمرأة ، وهي ترديدها البدائم وأسمائها المختلفة لا تعدو أن تكون صورة مكريرة لقصيص الحب الآثم والعلاقات الفاسدة بين الرجل والمرأة .

وقد شهد الباحثون بمدى خطر استشراء القصة على صفحات الصحف والمحلات العربية ، وكيف أفسدت عقول الشبان والفتيات نتيجة تلك العبارات المدكشوفة الهابطة ، وتلك الدعاوى الباطلة من الإغراء والحداع وأساليب الاغتصاب ، وأمرز ما كتبته الصحافة قصص التابعي مما وصفه بأنه قصص واقعى وما كشف عن صور الإباحية والفساد في الاتصال بالأسر والبيوت ، وما قدمه مصطفى أمن من مسلسلات جانحة إلى الكشف والعرى والإثارة ،

وما كتبه يوسف السباعي وإحسان عبد القدوس ونجيب محفوظ ، وخاصة تلك القصص التي اتخذت الغلاف السياسي والوطني إطاراً لتصوير المخازى والفضائح ، وتحت اسم الكشف عن فساد العهد الماضي سياسياً ـ الذي شاركوا فيه وكانوا أعلامه ـ بتقديم هذه الصور الإباحية، وهذا من خداع كتاب القصة الصحفية للناس بأنهم يخدمون فكرة وطنية أو هدفاً سياسياً ليكون ذلك مبرراً ووعاء وإطاراً لتقديم الصور الجنسية المكشوفة.

وقد بدأت الصحافة العربية بترحمة القصة الغربية ثم ظهر من كتاب القصة سن استطاع فى إطار عربى أو مصرى أو شرقى التقليد لهذه القصة ، وقد قدمت للقارئ فى أول الأمر كفن من فنون التسلية والترويح عن النفس ، ثم أصبحت من بعد خطراً بعيداً الأثر فى النفس العربية الإسلامية ، لأنها آثرت إبراز جوانب الشهوات والفساد والإباحية ، وأولت اهماماً شديداً للمسائل الجنسية ، فأفسدت كثيراً من الأسر والفتيات وقادتهم إلى الرذيلة وأوحت إليهم لكثرة ما نشر ولا ستمراره بأنه من الأمور الطبيعية المشروعة .

وقد كان هدف كتاب القصة وهدف الصحافة متصلا بالكسب المادى وكان فى الأكثر متصلا بترويج مفاهيم اجتماعية أو سياسية ، تحاول قوى النفوذ الأجنبي بثها فى النفوس لتخدرها وخداعها وصرفها عن التماسك والخشونة والقدرة على مواجهة الأخطار والأحداث.

ولقد حاولت الصحافة العربية عن طريق هذه القصص أن تكسر الحواجز الطبيعية والحلقية بمن الرجل والمرأة بتصوير الحيانة الزوجية على أنها شيء لا غبار عليه ولا أهمية له ، وهو في الأخلاق الإسلامية عمل شأئن وخطير ومتصل بالأعراض والسلوك، ومن هنا كانت دعوة كتاب التغريب بالبعد عن التعصب وهي دعوى الماسونية ، وذلك أن القصة الغربية تصور أن زلة الزوجة وخيانها تنتهي بصفح أو عقوبة ضمير ، وهذا مختلف عن موقف المسلم اختلافاً واضحاً عميقاً فالمسلم والعربي قد يصل به الأمر إلى الانتقام والقتل .

كذلك فإن الشريعة الإسلامية لها موقف واضح إزاء هذه العلاقات الاجتماعية فهي تحرم الاختلاط وتحرم التقاء الزوجة بأي غريب في غيبة الزوج.

وتوالى قصص الحيانة والزلل من شأنه أن يزعزع العقيدة الإسلامية وهذا ما وقع فيه المجتمع الإسلامى نتيجة استشراء هذا النوع من القصص ، وهو هدف مقصود ومدر ومبيت ، تحت اسم الفن من ناحية ، أو تسلية الجماهير من ناحية ، أو معالجة مشكلات المجتمع من ناحية أخرى .

ولقد استهدفت القصة في الصحافة أمرين : نشر الإباحية في القصص الجنسية ونشر الجريمة في القصص البوليسية .

وهناك ركام ضخم من هذه القصص بملأ الأسواق وتتطوع الصحافة العربية بتقديمه : القاتل الحطير ، اللص اللطيف ، نوابغ المحرمين ، قاطع الطريق العبقرى ، خاطف النساء الشريف .

وكل هذه القصص من الحب والقتل والنزاع والحداع والتجسس منسوبة إلى أبطال ، ووقائعها السرقة والانتقام والاعتداء على الأعراض وتزييف النقود والاتجار بالرقيق الأبيض والأسود والمخدرات والعبث بالطفولة البريئة وخطف النساء وألوان من الفسق والفجور.

ولقد كان لاستشراء هذه القصص عن طريق الصحافة ما ممكن أن تحمله من تبعة وقائع الجرائم والسرقة والاغتصاب التي تنشرها الصحافة أيضاً فهى التي علمت الشباب أساليب ذلك كله بما قدمته من قصص فضلا عن إفساد العقليات والنفوس والأذواق ودفع مجموعات الشباب إلى مجالات خطيرة من الأهواء والمفاسد.

وقد صور الأستاذ حامد بدر الآثار الخطيرة المترتبة على استشراء القصة فقال: إنها تملأ فراغ المراهق بالأفكار الملوثة وتسكب فى غريزته الظامئة ما يزيده للانحراف ظمأ ، ويوجه طاقته أسوأ توجيه ، ويتساءل ، لماذا ننفث فى وعى الناشئين والناشئات سموماً من القصة المبتذلة المتبرجة ؟ إن

المداد الذي يسود به الكاتب الكتب والصحف إنما هو دواء شاف أو سبم زعاف ، وإن السم الذي يدسه بعض محتر في الأدب فيا يسمى بالقصص الواقعي لهو أشد السمو م خطراً وفتكاً ، وتاجر القصة المنحدرة مثل بائع الحلوى المتجول الذي لا محصل على الربح إلا من أيدى ضحايا أبرياء في الحارات والأزقة لا يفتحون عيونهم لير وا الأتربة والذباب عند ما يفتحون أواههم لالهام الحلوى المكشوفة الملوثة . فكاتب القصة المكشوفة إنما يستنبر غرائز قارئه السطحي وينحدر به متملقاً غرزته تملقاً مكشوفاً لأنه لا مملك وسيلة يستميله وبجذبه بها سوى تلك الوسيلة ، وغايته أن يضعف الجبان أمام الغرزة الهائجة وأن بهون في تقديرها كل القيم . تلك هي السموم وتدخل السيما صوراً متبرجة عارية فيشاهدها أبناؤنا وبناتنا على أنها أدب ، وتسلية ، وهي الوباء الذي تصعب الوقاية منه ، والذي يسحق قوانا وتسلية ، وهي الوباء الذي تصعب الوقاية منه ، والذي يسحق قوانا المعنوية صحقاً وبهدم كياننا من حيث لا ندرى ، إن الطاقة الهادمة تتجه إلى الانجطاط وتستسهله وتمضى فيه ولا سيما إذا وجدت تغاضيا وتهاوناً بل الانجطاط وتستسهله وتمضى فيه ولا سيما إذا وجدت تغاضيا وتهاوناً بل تشجيعاً ورعاية عكس البانية التي تتجه دائماً نحو الصعود » .

وليس أدل على أن كتاب القصة يستهدفون أمراً خطيراً ، أن نجد كتاباً قد دخلوا في الحلقة السابعة من العمر ومع ذلك فهم يتخذون أسلوب القصة الجنسية المكشوفة إطاراً لوضع سمومهم وأهوائهم . وأبرز ما نرى في ذلك كتابات مصطنى أمين بعد خروجه من السجن ، سنه أولى حب

كذلك فإن زكى عبد القادر يقدم نماذج مضطربة ممزقة لا بجوز لرجل مثله أن يطرحها بهذه الصورة العارية ، لأنها تؤدى إلى إحداث آثار خطيرة في نفوس الفتيات ، وكان أولى ألا يتوسع في تصوير الإثم والخطأ والفساد . وأن يتوسع في التحليل وبيان الأخطار التي ترجع في مصدرها إلى سوء التربية وغيرها .

ومن ذلك قصة فثاة يصورها على أنها متطلعة دائماً إلى الرجال وأنها

مغرمة بالعبث بهم وإيقاعهم في حبائلها . وأنها لا تعرف الحب مع ذلك ، وهي تصلى و تفعل الحير . وليكنها تعمل دائماً على اقتحام عالم جديد للبحث عن اللهو والتسلية والعبث بالناس ، ويمضى زكى عبد القادر في التوسيع على أعمدة أربعة في تصوير خواطرها المسمومة ، وهو يعنى بأن يقدم هذه الحواطر دون أن يعلق عليها لو كان يريد حقيقة أن يهدى إلى الرشاد . وليكنه لا يفعل شيئاً تجاه ذلك ، ولا يصور خطأها وانحرافها ، وكأنما هو معجب به راض عنه وهو في السبعين من العمر يهدهد هذه الغرائز ويزيدها اشتعالا في نفوس أناس ربما كانوا يثقون في كتاباته ، ويضعونه في قائمة أخرى غير قائمة أنيس منصور ويوسف إدريس وغيرهم ، وفي أكثر من كلمة يتكشف اهتراز القيم الإسلامية الأصيلة في نفس المكاتب ، ولو كان مؤمناً بها لكان حاسماً في معالجة القضايا التي يتعرض لها ولما شغف بين آن وآخر بتقديم هذه القصص الإباحية .

ولست أدرى لماذا مهم بأن يقول أنها فتاة لها أنوثة طاغية ، وأنها نشأت دون رعاية أو رقابة وأنها فتاة مغرورة ليس لها قدر من ثقافة وإبمان تجرى مع الأهواء ، لماذا الاهتمام ممثل هذه الرسائل وقد نشر مها العشرات في سياق ما كان ينشره من كلمات يتحدث فيها عن الحلق والفضيلة .

هل هذا هو واجب الصحنى صاحب القلم ، وهل هذه هى رسالته ، الإلحاح على صور الفساد دون أن يقدم العلاج ، والتوسع فى رسم صور الإباحة والوقوف عند ذلك دون أن بحلله أو يظهر خطأه أو يوجه أهله إلى الحبر.

لماذا الاهتمام بمثل هذه التي وصفها بأنها شيطانة تضج منها الشياطين (أخيار ١٢ ـ ٣ ـ ١٩٧٨ ) .

وهى تكذب حين تقول أنها تصلى أو تعرف الإيمان أو المصحف الذى فى حقيبتها أو أنها حجت وطافت بالكعبة ، ثم هى تخاف أن يقع ابنها أو زوجها على هفواتها ومن التبجح أن يقول أنها تعتقد أن السياء تحفظها ولن تتخلى عنها وأن الله يغفر لها وبحفظ سرها ، مع أنها لم تزمع التوبة .

هذا الكلام يراد به تخفيف الجريمة فى نظر أصحابها ، والنهوين من شأنها وهى محاولة خطيرة فى نشر الفساد ، فإن للتوبة شروطها فإن سترالله ورحمته لا يكون مع الضالين المفسدين ، ولكن مع المؤمنين أو التائبين الذين يستنكرون صفحاتهم السوداء المظلمة ولا يعلنون بها ، إن هذه هى محاولة خطيرة فى وضع وقائع زائفة فى صورة القصة وهى أسوأ ما تقوم به الصحافة فى العصر الحديث .

#### المرأة في قصص كتاب الإثارة :

كشفت الأبحاث التي أجراها بعض النقاد عن أن الأدباء الذين كتبوا القصة شوهوا صورة المرأة في قصصهم وتفرغوا لتصوير الأحاسيس الشاذة للمرأة، أو التعبير عن نساء الليل وأعلنت أن معظم الأدباء يحتقرون المرأة لدرجة أنهم جعلوا المرأة على هامش حياة الرجل وأن العقاد والحكيم ونجيب محفوظ كتبوا عن المرأة الشاذة.

ولهذا الكلام إجابتان: (الأولى) أن القصة كانت تصويراً للحوانب المثيرة وأنها ليست عملا أصيلا وقد دخلته أهواء الكتاب وصورة المرأة الحديثة المنحرفة في الحقيقة عن الطريق الأصيل. (الثانية) أن المرأة العربية في هذه المرحلة قد خرجت عن الأسلوب الحقيقي للمرأة المسلمة ولذلك فإن هذه الصورة ليست غريبة. ولقد عبر إحسان عبد القدوس عن قلة نادرة من الفتيات المنحرفات ولا نستطيع أن نقول إن كل الفتيات على هذا النسق، ولكنه أراد أن يعمم الصورة لغرض في نفسه وهوى في أعماقه، وقد قال البعض أن أمثال جاذبية صدقي تكتب أسوأ مما يكتب إحسان عبد القدوس.

# الفضل الثاني كتَّارُ القصِيَّةِ

قدمت الصحافة العربية عدداً من كتاب القصة وأولت العناية بعده قليل مهم هم كتاب الجنس والغرف المقفلة أو ما أطلق عليه «أدب الفراش » هو لاء الذين اهتمت بهم الصحف وأذاعت أسماءهم لأنهم يقدمون جوانب مثيرة من العلاقات بين المرأة والرجل . ويصورون المرأة العربية المسلمة على أنها أداة للحنس والشهوة ، وأنها تجرى وراء أهوائها وأن علاقة الرجل بها هي علاقة المطاردة والإغواء والإسقاط بالحداع في برائن الانهيار حتى إذا قضى منها لبانته تغير كل شيء وانصرف عنها ، هذا هو الطابع الذي عرفه كتاب أدب الفراش والذي أولته الصحافة العربية اههامها ، ولم تشأ مرة واحدة أن تقدم قصة ذات هدف كريم أو على غير قاعدة الجنس، ولقد ترددت كلمة « الحب » على ألسنة الكتاب والشعراء والقصاصين على نحو أزرى بهذه اللفظة ومرغها في الوحل وجعل منها عبارة مبتذلة ، لا تدل على شيء إلا على ذلك الشيء القذر الذي يسمونه الجنس .

ولقد كان لذيوع هذا النوع من القصص عن طريق الصحافة أولا وخاصة المحلات الأسبوعية ( أخبار اليوم ، روز اليوسف ، آخر ساعة ، صباح الحبر ، الحوادث ، الموعد ، الصياد والشبكة ) أثره البعيد المدى في المحتمع فهو الذي أيقظ في الشباب والشابات تلك المفاهم المنحرفة وتلك الدعوات المضطربة حتى ترى بعض الفتيات تطالب بالتحرر قبل الزواج أو بالتجربة قبل الزواج .

وفى عديد من استفتاء ماجن خبيث أُجرته المجلات بين طالبات الجامعات ( روز اليوسف ) مثلا في العدد الخاص بالمرأة ( أبريل ١٩٧٥ ) استفتاء أجرته المجلة بين طالبات الجامعة ، كانت أجوبة الفتيات مثيرة للفزع ، فأربع مسلمات قلن بالحرف الواحد :

( الحب و الجنس وجهان لعملة و احدة ، لماذا لا أمارس الجنس مع من أحب ، إنني لا أعتبر الزواج شرطاً أساسياً لمارسة الجنس ما دمت أحب و أثق فيمن أحب حتى و لو كان ثمن ذلك نظرة عدم احترام من المحتمع ) .

والواقع أن كتاب القصة الذين تثيرهم هيئات التحرير لكتابة الصور الصارخة من القصص ، وما قدمه إحسان عبد القدوس ونجيب محفوظ ويوسف السباعي ، ويوسف إدريس وموسى صبرى ومن قبل أمين يوسف غراب وغيره هو مصدر هذه الأفكار المسمومة التي سرت في الفتيات سريان النار في الهشم ، ولو أن هذه القصص كانت موجهة إلى صالح المحتمع لكشفت عن فساد هذه المفاهيم ولفتحت أمام الفتيات طريقاً مضيئاً إلى معرفة الحير والشر ، ولأعطنهن العبرة والحرص في التعامل مع الشباب والحذر واتحاذ بيت الفتاة وأبها وأهلها المرجع والملاذ لكل علاقة يراد بها الزواج حقيقة حتى ينكشف الحداع .

إن تعالى مثل هذه التساولات عن حق المرأة في أن تمارس الجنس قبل الزواج برجع إلى ما قدمه أنيس منصور وغيره من مترحمات للكاتبة الفرنسية الإباحية أمثال فرنسوا ساجان ومهذه القصص المترحمة والمؤلفة على غرارها شاعت الفاحشة باسم الفن وبلغ الشطط بالكتاب العرب أن بلغوا مراحل أشد سوءاً مما كتب الغربيون منافسة لهم وكل هذا هو الذي خدع المرأة و دفعها إلى طريق الشر فهجرت عجال البيت والأسرة و تربية الطفولة و يحثت عن الأهواء واللذات.

وقد بدأ هؤلاء الكتاب عن غير طريق أصيل أو ثقافة أصيلة وإنما تخطفت المحلات الأسبوعية كتاباتهم لأنها وجدت فيها ما يؤدى إلى الذيوع والانتشار ، وقد كان يوسف السباعي لا مجيد المكتابة بالعربية الا بصعوبة شديدة ويفضل العامية ويتحدى في وقاحة شديدة ويسخر من الفصحي ومن سلامة الكتابة على أصول اللغة . وقد هوحت قصص يوسف السباعي (وخاصة قصة إني راحلة ) لأنها عامية اللغة ، وأن الكاتب العربي الذي يكتب لمائة مليون عربي بجب أن بجيد الفصحي ولا يحصر نفسه في دائرة العامية المصرية .

ولا يبالى يوسف السباعى أن يقول: « إنى لا أهم مطلقاً عبادئ اللغة ، واعتبر أن أسلوبى (كويس كده) وليس فى حاجة إلى المحسنات اللفظية ، والواقع أن لغتنا العربية سحيفة وفها حاجات ( مش معقولة) واحد مجنون مثلا قال لنا (خلى الكلمة دى تبقى كده) وخلاص وهى عملية مجهدة لا معنى لها ولا نهم بها الآن أو بحافظ علمها المصححون فى الجرائد ، وأنا على كل حال أعتبر اللغة وسيلة وليست غابة ».

إن مثل هذا الهراء لو وضع موضع النقد الحقيقي لكان حفياً بأن يطرد كاتبه من ساحة الكتابة الأدبية ونأسف لأن جريدة تنشر مثل هذا الكلام (جريدة المساء).

وإذا كان هذا هو موقف يوسف السباعى من اللغة فلا ريب أن موقفه من القيم الأساسية أخلاقية ودينية أشد عنفاً، وذلك واضح فى قصصه التى تقوم على ظاهرة الكشف . والتى تقوم العلاقة نيها بين الرجل والمرأة على أساس المطاردة والحداع والاغتصاب .

هذه القصص التي كان يقال أنه يكتبها في كابينة على البلاج يذهب إليها ومعه كراسة بيضاء وزجاجة ماء ملون ويعود بها لتنشر في الصحف مع الاحتفال بها ثم تنشر في مجلد ضخم تقوم مكتبة الحانجي بنشره ثم يتحول إلى سيناريو سيهائي وكان يوسف السباعي عضواً في لجنة اختيار الكتب لمكتبات وزارة المعارف ومدارسها ، وكان يوسف يدخل اللحنة ومعه قائمة الحانجي فيعرضها على اللحنة بمعدل ٣٦ لاف أو ألني نسخة من كل قصة يحصل الحانجي فيعرضها على اللحنة بمعدل ٣٦ لاف أو ألني نسخة من كل قصة يحصل من ورائها على ألوف ألجنهات ، ويحصل ثلاثة آلاف طالب وطالبة على سموم الإباحة والجنس والانحراف الجاتي .

تم محصل على أجور مضاعفة من الأفلام السيهائية بعد أن تكون هذه القصص الجنسية المسرفة فى تصوير الغرائز وإفساد الشباب قد وصلت الل كل بيت ، ولقد وضع نفسه فى أحضان طه حسن الذى كان يعرف أنه حس يقدم يوسف السباعى ونجيب محفوظ وأمين يوسف غراب وغيرهم إنما يقدم سما من نوع خطر إلى الأجيال الجديدة فيخدم به دءوته ويكون جيلا محمل أفكاره (كل ما هنالك أن طه حسين كان محدع الناس حين يلاء وهولاء إلى الكتابة باللغة الفصحى التي لا يعرفونها ) فقد أعلن طه حسين أكثر من مرة أن يوسف السباعى مجهل اللغة والنحو ومع ذلك فقد مضى طه حسين يشجع هذه العناصر و عمها و يدفعها إلى الأمام فى صحافة لها هوى مع كل مهج مضاد للأصالة.

ولقد كشف النقاد أمر يوسف السباعي منذ وقت بعيد فقد نشرت مجلة الآداب (أغسطس ١٩٥٥) رأى خصو مه فيه حيث قال أحدهم :

"إن يوسف السباعي لا يمثل إلا الوجه المرفوض غير الأصيل في الثقافة المصرية ، ولكنه مع ذلك استطاع أن يصل إلى هذا المستوى الذي لمع فيه» وأن كثيراً من الشباب المتفتح الواعي يميلون إلى اعتبار أدبه غذاء سوقياً تجد فيه الطبيعة البرجوازية المترفة موضوعاً لغرائزها ، وهو يؤدى نفس الليور الذي تؤديه الأقلام المصرية السخيفة وجدف إلى افتعال حياة غير حقيقية للمستمع المصرى حتى يظل بعيداً عن واقعه الصحيح بما فيه من مشكلات.

« لقد لمع يوسف السباعي حقاً في جو ثقافي أتقلته القيود والأغلال »

ولقد كانت مفاهيم يوسف السباعى منحرفة حقاً ، ضئيلة ، تدل على فقر شديد فى الثقافة ، إنها ثقافة الحى الذى عاش فيه ، ثقافة الأحياء البلدية والزجل والمواويل وكلام المقاهى ، وذلك فهمه للعلاقات بين الرجل والمرأة ولذلك غلب عليه طابع اللامبالاة بالقيم ومن أجل انتشار قصصه غلب طابع الجنس .

بل إن يوسف السباعي ذهب إلى أبعد من هذا حين جعل « السخرية » طابع كتاباته فهو يسخر من كل شيء ، حتى من القيم المقدسة ، وأية ذلك رواية (نائب عزرائيل) وتدهش حين ترى يوسف السباعي يوجه كلامه إلى الملك المكرم سيدنا عزرائيل ملك الموت فيةول « ستلمس لى العدر إذا علمت أنى رجل أحب المزاح ، أو أننى أرى أن المرء لا يربح في حياته إلا ساعات الضحك وإذا علمت أيضاً أن الإنسان بطبيعته مخلوق مهرج إنه لا يغريه شيء كالهزل والتهريج وإنك إذا ما أردت منه أن يستمع إليك فاضحك أولا ثم قل له ما تريد قوله . لا تظن بقولي هذا تزلفاً فالتزلف لا يكون إلا لحشية أو حاجة وما كان بي من خشية منك ولا حاجة إليك » .

ويقول: (ولا يمكن أن يكتب هذا عاقل فى وعيه الكامل): لن أكف عن الغرور إلا فى نهاية العمر عندما أقف على شفا الموت وأتلفت ورأتى فاكتشف مبلغ حمتى وإضاعتى عمرى هباء وجهدى سدى فى سبيل شهرة أو خلود، وهذا الكتاب يا سيد عزرائيل أنت بطله فهو منك وإليك حاولت أن أظهرك للبشر على حقيقتك وأن أزيل من أذهانهم تلك الصورة الشوهاء التى يتخيلونك مها».

مده اللغة الرديئة يتحدث مثل يوسف السباعي إلى الملك المكرم ، كيف يستطيع يوسف السباعي الذي لم يقرأ شيئاً من الفقه أو السنة أن يصور ذلك الملك الكريم ، ملك الموت ، الذي يقبض أرواح البشر ؟ وكيف يتصور يوسف السباعي أنه يستطيع أن يصور هذا الملك الكريم على حقيقته من خلال رواية هزيلة ومن خلال سخريات خليعة .

إن جهل يوسف السباعي بمفهوم الموت في الإسلام وموقف الإسلام من الملائكة هو الذي أورده هذا المورد الحطير ، فهو بحاول أن يصور أمر الموت على أنه خبط عشواء ، « وأن مع ( عزرائيل ) قائمة وأن فيها طبيباً بموت قبل مريضه ، وعروساً قبل زواجها بينا بجد الشحاذ الضرير لا يزال حياً بلا خوف » .

والواقع أن حكمة ذلك كله لها مفهوم فى تقدير الله تبارك وتعالى عز وجل لا يصل إليه يوسف السباعى إلا إذا فهم حكمة الحلق والوجود والموت ، أما سيدنا عزرائيل فإنه ملك مكلف من قبل ربه تبارك وتعالى وما هكذا بتناول الكتاب أو القصاص مثل هذه الأمور .

وهدكذا يمضى يوسف السباعى فى جرأة وسخرية وفساد رأى وعجز عن فهم الأمور ليكتب ، وليكتب بعد ذلك عن كل شيء ، فيفتى فى اللغة وهو يجهل كل شيء عنها كما يفتى فى أمور الخلق والموت دون أن يجد من يقول له : قف عند حدك ، ذلك لأن ظروفاً أخرى جعلت يوسف السباعى فى موضع من صحافة ضعيفة عاجزة عن أن تضع كل كاتب فى موضعه الصحيح

وكذلك نجد ( نجيب محفوظ ) يسقط فى حلقة الاحتواء التغريبي وتخدم قصصه نفس الأهداف، بل نجد الماركسين يواونه اهماماً كبيراً ويرون فى كتاباته خدمة لغاياتهم وفكرهم وتفسيرهم المادى للتاريخ وقد استخدموه فى دعوتهم إلى الإباحية وإلى المفاهيم الهدامة فى الأسرة والفتاة . وعمل المرأة وعلاقها بالرجل ، وقد كان نجيب محفوظ مهيأ لذلك كله لأنه من خريجي قسم الفلسفة – ثم كان اتصاله بسلامه موسى عاملا هاماً من عوامل تكوينه وقد كانت فكرته عن الألوهية فاسدة وقائمة على مفاهيم الماديين .

ونجيب محفوظ هو الذى « أرز فى رواياته صورة الرجل الشاك فى كل قيمه المذبذب فى كل فكره الضائع فى كل واد المتحدى لعقيدة الأمة والمتجه ناحية المشارب الأخرى يعب مها وقد كانت اتجاهاته الثلاثة واضحة فى تطوره القصصى على التوالى : اتجاهه الإلحادى واتجاهه المادى واتجاهه الماركسى الأخبر . وهو الذى تقلب فى التبعية للمذاهب الوافدة الغربية والشرقية على السواء فى الرومانسية والواقعية والرمزية المغرقة ، حتى فى اتهامه الأزهر بأنه لا يقرأ لأن الأزهر وقف ضد فساده وهو يصور أنبياء الله تلك الصورة السفهة ، وقد توالت كتاباته واستمرت ووجدت من يدفعها إلى الأمام ويشجعها » وتسارع هيئات السيما لنقلها إلى الناس على أبشع ما بجد الأمام ويشجعها » وتسارع هيئات السيما لنقلها إلى الناس على أبشع ما بجد الأوق وأردأ ما يكون التقديم وأسوأ ما بجترأ على الأخلاق والفضائل ، الما إن هناك من حاول أن يكتب عن قصص نجيب محفوظ وكأنه من دعاة الإسلام وهو القائل :

« الحق أنى معجب بالماركسية بما تحققه من عدالة اجتماعية وروئية إنسانية سامية واعتمادها على العلم والكنى أرفض دكتاتوريتها وفلسفتها المادية »

ولست أدرى أبن عدالتها ونحن نرى تجربتها بعد خمسن عاماً وقد أفقرت الأغنياء ولم تغن الفقراء ، ولست أدرى أين علميتها وهي تقوم على فروض تغبرت ، وأن عدالة الشيوعية وقد قتلت مئات الألوف غيلة أيام ستالمن بواسطة السفاح ريا وهي التي حشدت إلى سيبريا ألوفا أخرى بمحاكمات صورية أو بدون محاكمة، وكيف أن الشعب يعيش على مستوى الكفاف وأن أعضاء الحزب الشيوعي هم الوحيدون المتمتعون من النظام ، هذا إلى مالاقته الشعوب الإسلامية في الاتحاد السوفيتي على يدى الشيوعية ممـا ينفي وجود أي عدالة أو إنسانية ، فقد كانت أقاليم الأورال واستراخان وسيبيريا والقرم والقوقاز والتركستان أقاليم إسلامية قبل الثورة الشيوءية ولما قامت الثورة واجهها كثير من المحن ، وجه زعماء الشيوعية ومنهم لينين وستالين بياناً موجها إلى شعوب روسيا المسلمين طالبين منهم الثورة على الرأسمالية والاستعار واعدين إياهم بأن تكون حرية عقائدهم وعاداتهم موضع احترام وتقدير فأعلنت هذه الأقالم استقلالها ولكنها رفضت الشيوعية نظاماً لها فالم استتب الأمر للثورة الشيوعية تجاهلت ذلك النداء واقتحم الجيش الأحمر ١٩١٨ فى حروب دامية هذه الأقاليم الإسلامية غدراً وغيلة واستبسل فيها المسلمون دفاعاً عن أوطانهم أبما استبسال .

وقد استمرت الحروب حتى ١٩٦٤ حيما سقطت بلاد الشركس والقوقاز آخر الأقاليم الإسلامية التى أنجبت كثيراً من العلماء كالبخارى والزمخشرى والفار الى وان سينا ، وكلما سقط إقليم بدأت حرب جديدة من الإبادة والتجويع والنبي والتهجير حتى أن سكان بعض الأقاليم المسلمة هاجروا بأكملهم إلى أقاليم أخرى من الاتحاد السوفيتي ، وأحات الحكومة الشيوعية محلهم آخرين من الروس والسلاف والأكران ثم هدمت الجوامع وحرق القرآن ومنع تدريس الدين الإسلامي .

إن ما حدث للإسلام والمسلمين لم يحدث مثله لليهودية واليهود .

وما حدث في الاتحاد السوفيتي حدث مثله في دول أوربا الشرقية ومع

ملايين المسلمين بل إن البانيا كانت دولة إسلا مية وقد حدث ما من تعذيب المسلمين مثلماً حدث في روسيا ومثله حدث في الصين .

هذه صورة المذهب الشيوعى الذى يحتر م العدالة والإنسانية على النحو الذي دعا إليه نجيب محفوظ .

و هكذا سار نجيب محفوظ فى طريق اليسار وعاش مع هذا التيار الذى ظن أنه رفع من أسهمه وشهرته ، وقد حاول بعد أن سقطت هيبة الشيوعيين فى مجال الإعلام والصحافة والسيها أن يتراجع ويتراجع ولكن بعد أن وصمته هذه الأفكار وقضت على كل محاولة لاستنفاذه . وقد وصفه بعض النقاد بأنه عاش مع صناع الأفكار وابتعاد الروح عن موارد الحق والحير وأن المطالع لرواياته يزداد اقتناعاً بأن الرجل لاشىء ، إذ أنه عمثل الضياع العقائدى كما عمثل الضياع الفكرى أو التبعية للاستعار الثقافى فى بلادنا .

وقد تابع نجيب محفوظ دكتاتورية الناصرية وكان من المؤيدين لها فلم سقطت هاهمها بعنف وحاول تقليد توفيق الحكيم فى نقد الماضى الذى كان مشتركاً فيه مستغلا لحدمته ، وأن الباحث فى آثار نجيب محفوظ يجد ظاهرتين خطيرتين : الأولى الجنس والثانية الإلحاد .

(أولا) طابع الجنس واضح فى معظم روايات نجيب محفوظ ، شأنه فى ذلك شأن إحسان عبد القدوس ويوسف السباعى ولكنه عند محفوظ أشد خطورة فهو يجعله نتيجة للفقر ، ولا برى للمرأة إذا جاعت إلا طريقاً واحداً وهو أن تبيع عرضها ، ولا ريب أن هذا الفهم خاطئ من ناحية ولا يمكن تعميمه على كل الناس ، فإن كثيراً من الناس لايبيعون أعراضهم وأو ماتوا من الجوع ، وهو فى هذا الفهم يرسم صورة مادية فردية لايعرفها المحتمع الإسلامى الكريم القائم على الإيمان بالله ، وإنما هى منقولة ومقتبسة ومسروقة من قصص الغرب حيث لا يقيم الناس أى اعتبار للعرض والشرف والكرامة.

و لقد جرى نجيب محفوظ انطلاقاً من مفاهيم المادية والوثنية والإباحية إلى أنْ يجعل أغلب بطلات قصصه ممن يضغط عليهن الفقر فيلجأن إلى الجنس أى الدعارة المقنعة ونجيب محفوظ فى هذا الانجاه بجرى مجرى المتطلعين إلى أن تكون القصة مصدراً للكسب المادى سواء أكانت قصة مقروءة أم مسرحية أم فيلماً سيهائياً فيقول أن الجنس ظاهرة من ظواهر الحياة مثل الحب والزواج والجريمة والعقيدة. وهى عنده ظاهرة تصلح موضوعاً للعمل الفي وكل ظاهرة عرضة للاستغلال التجارى.

ويدافع نجيب محفوظ عن الجنس فى أدب إحسان عبد القدوس ويراه مرتبطأ بمناقشة التقاليد الجامدة وحرية المرأة وانحلال بعض الطبقات .

ولا ريب أن نجيب محفوظ لم يعرف حقيقة المجتمع الإسلامي وأغواره ، وأن ما يعرف عنه إنما يتمثل في بعض النماذج الفاسدة التي اتصل بها ، أما جوهره الحقيقي فهو ليس معروفاً له ، وشأنه في هذا شأن إحسان عبد القدوس وكلاهما متأثر بالوسط الضيق الذي عاش فيه ، فليس كما يقول أن المنحرفة برجع انحرافها إلى أسباب اجتماعية ، أو أن المجتمع هو الذي يودي إلى انحرافها .

وليس من شك أن المرأة التي تتخذ من البغاء والدعارة المقنعة وسيلة إلى الحياة الطيبة هم قلة قليلة ، وليس أغلب المنحرفات كان الفقر مصدر انحرافهن أو سقوط المرأة بسبب الفقر ، أو أن سبب الانحراف هو سبب اجتماعي هذا كله مفهوم ماركسي ومادي ، وليس صحيحاً على إطلاقه ، وليس صحيحاً بالأولى في المحتمع الإسلامي، ويخطيء نجيب محفوظ حين يقول أن أوربا استطاعت حل المشكلة الجنسية بطريقتها الحاصة وهذه الطريقة أن البنت وعرها ١٦ سنة تلتي في حرية تامة مع أي شاب حيث لا مشكلة جنسية ولا مشكلة عفاف ولا بكارة .

وليس هذا الذي يقوله نجيب محفوظ مما يصلح لتطبيقه على مجتمعنا أو أنه حل حقيقي لهذه المشكلة .

والواقع أن كتاب القصة ( نجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس ، ويوسف السباعي ويوسف إدريس وغيرهم ) هم أدّل الكتاب المعاصرين تجربة في مجال الدراسات الاجتماعية بل إن آراءهم في هذا المحال تدل على سذاجة شديدة وعلى فقر كبير ، فهم مع الأسف لم يقرأوا إلا مجموعة من القصص الغربية ثم نقلوها – بعد أن انقضى عهد الترحمة – إلى تآليف عربية حيث أبقوا على القيم والمفاهيم والتقاليد الغربية في كثير من القضايا التي يختلف حلها في إطار المحتمع الإسلامي وفي ضوء قيمه ومفاهيمه ، وهذه المفاهيم التي يقدمها نجيب محفوظ في قصصه المختلفة ، لا تمثل حقيقة هذا المحتمع ولا مشاكله ولا يقدم حلولا حقيقية له ، ولذلك فإن هولاء الكتاب عندما يخرجون من دائرة القصة إلى دائرة الكتابة الاجتماعية على النحو الذي عرفناه في كتاباتهم (من مفكرة الأهرام) ينكشف قصورهم وعجزهم .

و تمثل كتابات نجيب محفوظ فى عبارة جامعة « الضياع » فنى رواياته الشحاذ و ثر ثرة فوق النيل و مبر امار و المرايا يبدو المثقفون وكأنهم كائنات ضائعة هاربة من الواقع فى الحشيش أو الجنس ، و تبدو كذلك شخصيات أنانية إلى حد المرض ، وقد قال ( رواياتى تنبع من ماء الهزيمة الآسن ) و بطولاته أحد اثنين : أناس لا يعيشون وأناس يحيون بفضل الانحراف و الجريمة .

وقد اتهمه لويس عوض في محاضرة بإحدى الجامعات الأمريكية أنه باخ نفسه للناصرين فكرمه النظام الناصري وكان الثمن هو تشويه ثورة ١٩٩٩ وزعيمها سعد زغلول حتى لاتبقى على سطح التاريخ السياسي لمصر في القرن العشر بن سوى ٢٣ يوايو. وقال نجيب محفوظ أنا لم أبع نفسي لأحد ولم يطالبني أحد ردًا لك.

سأله أحدهم: أثار الناصريون في الفترة الأخيرة أنك انضممت إلى توفيق الحكيم واليمين في مهاحمة حمال عبد الناصر وعصره ومنجزاته في رواية الكرنك مع أنك نلت في عصر عبد الناصر أعلى جوائز الدولة وأعلى المناصب الرسمية (درجة نائب وزير) وعشت في عصر عبد الناصر دون أن يوجه إليك نقد ، فما سر حملتك في روايتك الكرنك ؟ قال : الكرنك تدين الإرهاب لا المنجزات ، وقد كانت رواياتي كلها نقداً للعصر، لقد تبين لي أن العهد يبني بيد ويهدم بالأخرى وأنه سلم مؤسساته إلى أناس بلا كفاءة

ولا خلق ينغمس قادتها فى الترف والثراء ، تنكل بأهل الرأى من مخالفها تنكيلا وحشياً وتشهر سيف الرعب والإرهاب ، ترج بنفسها فى معامرات دون اعتبار لقوتها الحقيقية ، وتأتى النتيجة رهيبة فقد هز منا شرهزيمة فى تاريخنا كله و تتركنا بلا آمال ولا كرامة ، وهكذا برر نجيب محفوظ تحوله من تأييد عصر كان فيه من أبرز دعاته .

(ثانياً) طابع الإلحاد، وهذا الطابع واضح في مختلف كتابات نحيب محفوظ و برجع إلى إعانه بالفلسفات المادية وإعجابه بالماركسية واتصاله بسلامة موسى وقصوره وعجزه عن مطالعة الفكر الإسلامي أو الاتصال به، ولقد كان من أسوأ بادرات نجيب محفوظ (التهكم) على الله تبارك وتعالى عما يقولون علواً كبراً حيث يقول:

« فقد أعطانا الله سبحانه أرضاً كثيرة ولكنها فقيرة في غالبها ، ثم أن مساحة الأرض التي تملكها روسيا » وهذا الكلام يدل على قصور نجيب محفوظ حتى في معرفة أبعاد وأعملق المنطقة العربية الزاخرة بالثروات والحيرات والواقعة بين القارات الثلاث والتي تمر مها حميع المواصلات الجوية والبرية والبحرية فضلا عن مكانتها الجغرافية الضخمة وحيث هي « الأمة الوسط » التي قامت على كلمة الله الحق والتي كان جندها وسيظل خير أجناد الله وإليها حماية اللهعة والأرض والعقيدة » .

وأين من موقع الأمة الإسلامية موقع روسيا أوغير روسيا ، أليس هذا هو الجهل المركب من المغرورين الذين يتصدرون للزعامات الأدبية .

ويبدو فساد عقيدة نجيب محفوظ ومفاهيمه في الألوهية في قصة (أولاد حارتنا) التي تقوم على السخرية بالأنبياء والرسل ودعوة الله الحق والتي استقبلها المستشرقون ودعاة التغريب بالتقدير والإعجاب وكتبوا عنها البحوث الضافية ورفعوا صاحبها إلى أعلى ذرى العبقرية .

وقد حاول نجيب محفوظ في هذه القصة أن يقول بالرمز كل ما عجز عن قوله صراحة عن مفهوم مادى زائف وعقيدة مضطربة ، ونحن لانستغرب هذا الفهم من نجيب محفوظ الذى هو في الأساس من تلاميذ سلامة موسى الذى دربه على الفكر المادى وأعده ليكون واحداً من هذه المدرسة التغريبية وغرس فيه مفهوم احتقار الأديان والقيم والاندفاع نحو الفرعونية ثم الماركسية ثم نحو معارضة كل القيم الأساسية لهذه الأمة في عشرات المواضع من كتاباته وقصصه وفي استعلاء طابع الجنس على رواياته واستهانته بكل القيم والمقلسات وقد احتفلت (أهرام هيكل) برواية أولاد حارتنا وظنوا أنها بمكن أن تمر على الناس بسهولة ، فلما اكتشف الناس رموزها وعرفوا أنها تهدف إلى الانتقاص من ذات الله تبارك و تعالى عما يقولون علواً كبراً علمت صيحاتهم فأوقفت من ذات الله تبارك و تعالى عما يقولون علواً كبراً علمت صيحاتهم فأوقفت الرواية ومنع نشرها ونشرت في بيروت وصفق لهما سهيل إدريس ناشرها واحتفل بدراسات عنها ثم تبين من بعد فساد طريقها وهدفها وأنها حملت ملة شعواء على رسل الله وأنبائه وأنها أعلت شأن الفكر المادى على الأديان.

وليست شخصيات القصة رموزاً بل هي تحوير لغوى لاغير لأسماء الأنبياء موسى وعيسى ومحمد، ويقال أن القصة مشاركة من نجيب محفوظ فى ذلك الحوار الواسع الذي جرى على المنابر المصرية بتوجيه من جهات مسئولة لتحديد اختبارات فكرية واضحة ، ولعل ذلك فى الوقت الذي كانت تجرى المحاولة فيه بواسطة مراكز القوى على إقناع منظات الشباب بقبول العقيدة المادية وإنكار وجود الله واحتقار الأديان فكان نجيب محفوظ أداة طبعة فى هذا الاتجاه.

و برى الكثير ون أن نجيب محفوظ فى قصة (أولاد حارتنا) يفسر التاريخ تفسراً يتفق مع مفهوم المادية التاريخية وأنه يتجاوز الماركسية ، ويقول المستشرق فرنيس شيتات : إنه من العسير على الكثيرين أن يفصحوا عن المقصود بالجبلاوى وأنهم حين يتحاشون الخوض فى هذه المسألة وجدناهم بمحدثون عن المطلق أو عن الإله .

و يرى المستشرقون أن جاك جويد هو أول من نبه الغرب إلى « أهمية

هذه الرواية عندما قدمها في محاضرة له في أمستردام ، وتبين أن كثيرين من المستشرقين أولوها اهتامهم (ساسون سوفيج) وفايكونيس . وتساءل أحدهم : هل ينكر نجيب محفوظ وجود الله في قوله أن الميتافيزيقيا تتراجع أمام الضرورات الأرضية ، وبرى الآخرون أن هذا هو أهم مراحل التطور العلماني في الكتابات العربية الموالية للتغريب وأن هذه القصة مساهمة طيبة في هذا المحال .

وقد و وجه نجيب محفوظ بنقد صريح من الباحثين في مجال القصة والأدب العربي المعاصر فيقول أحمد محمد عبد الله: إن نجيب محفوظ روائي مشهور حاز مرتبة في هذه الناحية ، نقل للناس كثيراً من الحرافات والأكاذيب وقليلا من الصدق والوضوح ، حتى الوضوح لاتتضح فيه الرؤية تماماً فعلها من الغشاوة ما عليها ، وقد محثت عن خيال للفضيلة فيا يسطر فوجدت أن الحقيقة ترفس رفساً وأن الفضيلة ما وجدت إلا لينال منها أو يسخر بها ، وعرفت أن الهالة التي تبني حول هؤلاء إنما هي من قبيل البروز للكاتب والمكتوب معه ، إن نجيب محفوظ بمثل جزءاً من قتامة التفكير في عالمنا والمحتوب معه ، إن نجيب محفوظ بمثل جزءاً من قتامة التفكير في عالمنا العربي والإسلامي فما كان ينتظر منه وهو الذي نال شهرة واسعة أن يكون قائد الميدان نحو الانحدار ، وما عهدنا رجلا حمل المشعل وسار به إلا وتقاذفه السفهاء من كل جانب ليطفئوا مشعله فلر بما سقط وحمل المشعل آخرون والمسيرة باقية ، وأما الذي يرفع صوت الشيطان وصورته فنجد سياجاً من الفوضي والبريرية تحيط به تملأ الدنيا صراخاً وتصفيقاً وتصفيراً

وقد رز نجيب محفوظ فى رواياته بصورة الرجل الشاك فى كل قيمه ، المتذبذب فى كل فكره ، الضائع فى كل واد ، المتحدى لعقيدة الأمة ، والمتجه ناحية المشارب الأخرى يعب منها حتى يطفح فيفيض ما عليه على غيره وينتكس بعد ذلك إلى غيره ».

أفسحت الصحافة العربية لإحسان عبد القدوس مكاناً واسعاً عريضاً على مدى أكثر من ثلاثين سنة كسب خلالها شهرة واسعة ومالا وفيراً وصفه في فترة قريبة ( ٢٠٠ قصة قصيرة أو طويلة ، ١٩ رواية ، ٤ قصص للسيما ، ٤٦ فيلماً ، بستان عشرون فداناً في الهرم فواكه ، خسة آلاف جنيه في العام من الصحافة ) هذا غير ما كسبه من الأفلام والقصص وهو كثير جداً فوق ما يتصور الجميع .

وبالرغم من أن إحسان عبد القدوس الآن (١٩٨٠) على أبواب السين من العمر فإنه ما زال ممعناً في ذلك الطريق المظلم الأسود الذي شقه لنفسه منذ مطالع شبابه وما زال مدافعاً عن أدب الفراش الذي يكتبه بدعوى أنه أدب واقعى وبأنه محب لحرية المرأة مدافع عن حقها في الجنس والانطلاق وراء الأهواء ، ولقد كانت قصصه مصدر فساد كبير واضطراب عميق في نفوس جيل كامل من الفتيات اللاقي انسقن وراء الصور التي ساقها عن المرأة المنحرفة والتي حاول فيها أن يحعل المرأة المنحرفة ظاهرة طبيعية في المحتمع أو أن يصبح المحتمع متقبلا لهذا الانحراف نتيجة إقناعه بهذا المفهوم المسموم في محاولة خطيرة لتغيير أعراف هذا المحتمع الإسلامي الأصيل الفهم المحتى العرض والبكارة والعفاف مهما طغت مظاهر الحياة المدادية عليه ، ولي موافيا وحسان عبد القدوس هذا التيار الإسلامي الجديد للمرأة الذي يرفض هذه المفاهيم المنحرفة التي نقلها إحسان عبد القدوس لا عن سارتر وألميرتو مورافيا وكامي وحدهم لكن عن طريق فرانسو ساجان وسيمون دي بوفوار حيما تقمص شخصية المرأة في كتاباته ، ولعله مما وسيمون دي بوفوار حيما تقمص شخصية المرأة في كتاباته ، ولعله مما يزعج حقيقة أن يؤلف كاتب رجل قصة يطلق عليها (ونسيت أني امرأة) .

وبرجع أتجاه إحسان عبد القدوس في هذه الجرأة على الحرمات والقيم

وتصوير ما وراء غرف النوم وكتابة ذلك اللون الذي عرف به والذي وصمه الاستاذ العقاد بذلك الاسم الشهير بأنه أدب الفراش بالرغم من علاقة مدعاة بين إحسان عبد القدوس والعقاد ، وقد وصفه يحيى حتى بحق حن قال: « لا عجب إن كانت ألفاظه كبالونات المراقص المتواثبة أمام عينك فكيف تريد منها أن تستقر على الورق ، الويل له إن كان فتى يافعاً أو فتاة في مقتبل الصبا فإن السحر يصبح نوعاً من التخدير كبقية المكيفات لا يخلو من خطر » .

ولعل أبلغ وصف ما وصفه به أحد المسئولين حين قال له في مؤتمر صحفي : إنني لا أدخل صباح الخير إلى بيتي وأمنع بناتي من قراءتها .

قال إحسان عبد القدوس في حديث إلى راجي عنايت كاشفاً عن خلفيات قصيصه : أنا (أمينة) في قصة (أنا حرة).

وقد أدهشني دهشة الناس من تصورى لعواطف النساء بدقة وتنوع، وسوالهم لى عن وسيلتي لدراسة هذه العواطف، وقد فكرت في هذا الموضوع طويلا ووصلت إلى نظرية وهي أن عواطف الرجل هي عواطف المرأة ولحن الاختلاف فقط يكون في التصرف والنزوع.

وهذا المفهوم الذى يقوله إحسان عبد القدوس لا يصدق على مفاهيم التحليل النفسى الصحيح للمرأة وللرجل وللفوارق العميقة بينهما والتى تتصل بالتركيب البيولوجي المختلف والعميق الاختلاف بينهما إلا أن يكون للرجل الذى عاش في بيئة النساء زمناً طويلا من القدرة على تصوير عواطف المرأة.

و نحن إذا راجعنا قصص إحسان عبد القدوس لم نجد تحليلا لمشاعر المرأة وإنما وجدنا تصويراً جنسياً صارخاً أشبه بصيحات مراهق كبير محروم . و مماذج المرأة في قصصه لا تعطى صورة المحتمع الإسلامي العربي المصري أبداً . فالبطلة في النظارة السوداء من سلالة أجنبية ، وفي ( راقصة في إجازة ) نموذج لراقصة أجنبية حلت بمصر ، وهناك فتاة نشأت شاذة منحرفة ،

و امرأة خلابة لعوب صاحبها بمسك فى يده كأس خمر طول مدة السهر ، منهوراً إلى حد الوقاحة متحللا من كل قيد .

يقول أحمد حسن الطاوى : من يتأمل معظم قصص إحسان التي أدار ها على لسان أبطاله بجد أنها جاءت مناسبة لتفكير المراهقين ، محركة لغرائزهم ، يقبلون عليها إذ فيها ما يثبر حواسهم وما بجعل شهواتهم تتراكض مستشرية فى نفوسهم ، والصور الوصفية التي يعرضها لانمكن أن تكون تصو رآ اجتماعياً. فمثلا يصف أمينة «وقد ألقت بجسدها فوق جسد شاب وتركت خصلات شعرها تلخدع وجهه وتملأ أنفه بعبمر أنوثتها تم أحست بكفه تتحرك فوق ظهرها وتتردد بين كتفيها كأنه كف أعمى يبحث عن باب الدخول، هذا في (أنا حرة) وفي (الطريق المسدود) يقول: قررت أن تكون سافلة ومنحطة وأخلاقها زفت علشان الطريق ينفتح قدامها . فهل هذه الأوصاف تعبر عن الحياة الاجهاعية وهل من الحكمة أنَّ يكون الانحلال واستطلاع أخبار البغاء ورصد الشذوذ هي أفضل الموضوعات لدراسة المحتمع . إننا لا نطلب من الكاتب أن يلغى مفعول الغرائز ولبكنه بجب أن يعمل على تهذيبها وصقلها ويعبر عنها بطريقة لا ينفعل القارىء بها انفعالا شهوانياً ، بل محس بتأثير ها الوبيل عليه لو انغمس فها، وفي هذه الحالة نجامنها وهو يعرفها ويتجنب الوقوع في حمَّاتها ما استطاع. « كذلك فإن تصويره للشخصيات فيه مغالطة كبيرة وافتراء على الواقع فالأم تأخذ بيد بنتها لتسلمها للضياع وتساوم الرجال عليها وكأنها قوادة (قصة : أنف وثلاث عيون) وهذا أبشع تصوير للأم والزوجة تقف في جنازة زوجها وتمسك بعلبة البودرة ( الطريق المسدود ) والطبيب يدمن المخدرات ويقنع الناس بفائدتها وكأنها روشتة من الطبيب إلى المريض لكى ( روق دماغه ) والزوجة حينها تختلي نزوجها تتحمله فوق صدرها وهي تحسب الثوانى ليقوم عنها ( أن عمرى ) .

« هذه هی شخوص إحسان عبد القدوس و هی شخصیات منحرفة عن الواقع » .

« إن شخصيات الرواية لا تريد ولكنها منقادة تعمل لإرادة المؤلف م فيها ، والقصاص هو المتحكم في سلوك أبطاله ومصائرهم وأنه من مهام الكاتب تحليل المشاعر ومعرفة أعماق الوجدان و تصوير النفس و تحرى أسرارها وإماطة اللثام عن مستدق أحوالها ووزن أفعالها ، فتكون القصة بعد ذلك دراسة للنفس و نزاعها مع ما يحيط بها ونزوعها إلى ما تريد من خير وضير ».

وعندما لا يستطيع ذلك يترك عالم النفس والحاطر إلى دنيا الشهوة والغرائز ومواخير البغاء حيث الحياة الملوثة المريعة :

\* ويشهد إحسان فى رسالة عن بلزاك الذى كان يكتب قصصاً أشد صراحة من قصصه ، هذا أحد كتاب الغرب ، إن قصص إحسان بما فها من إثارة جنسية تصبح والحالة هذه لا عمل لها إلا إلانة الهمم الغلابة والنيل من أخلاق المحتمع ، هذه الحرية الجنسية التى منحها إحسان لأبطاله قد وجدت من يعتنقها من نساء المختمع ورجاله ، ومن ذلك ما نشرته أوال السعداوى التي تطالب بالتحرر الجنسي » .

ولكن ما هو موقف إحسان مِن الآنهامات التي توجه إليه :

يقول: إن إيمانى بحرية المرأة ليس له حدود، وربما كان أحد دوافعه الأساسية في البداية مستمداً من إيمانى بتفرد تجربة أمى ( فاطمة البوسف ) هذه السيدة التي أثبتت وجودها في عالم الرجال ونجحت في فرض نفسها عليهم وحققت مالم يستطع كثير من الرجال أن يحققوه.

ولا شك أن الأستاذ إحسان ليس مستوعباً لأبعاد هذا المعنى وحقيقته ، فالسيدة فاطمة اليوسف كانت ممثلة شهرة كان لهما في مجال المسرح خصوم وصداقات، وقد رأت يوماً أن تحارب خصومها بأن تخرج مجلة تهاجم فها هولاء الأعداء بسلاح الصحافة ، هذا كان هو الهدف الأول ، ولكن الحلة تغير اتجاهها بعد أن رغب حزب الوفد في أن يتخذ منها منبراً سياسياً عن طريق أسلوب الكاريكاتير في مواجهة مجلة الكشكول التي كانت تصلي حزب الوفد نقداً شديداً ، ولم تكن السيدة روز اليوسف كاتبة أو صحفية في الحقيقة ، وما نسب إليها من مقالات أو مذكرات فإنما هو بقلم بعض أتباعها و تلاميذها ، وهو محوي وجهة نظرها إلى الأمور ولكنه ليس بقلمها .

ولذلك فإن ما يذكره إحسان عبد القدوس فى هذا المحال فى حاجة إلى مراجعة ، ولابد أنه كان للسيدة فاطمة اليوسف دور ودور خطير فى حياة ابنها إحسان : يقول تحت عنوان « أي » :

أن أمى لا تريد أن تنسى أنها تعبت فى حملى تسعة أشهر فتطالبنى بالتكفير عن هذه الشهور التسعة طوال حياتى . كنت مقتنعاً بأن أمى تعاملني معاملة فراخ التقفيصة تطعمنى ما شاءت وتذبحنى إذا أرادت مع اعتقادها أن (لكي) الكلب أشد إخلاصاً لها منى .

ومع اعتقادى هذا نتيجة وقائع وظروف أحاطت بى فقد تفتح وعيى فإذا بى بين يدى أم ليست ككل الأمهات . أم ليس لهما نعومة السيدات ولا ضعفهن نحو أبنائهن و لا يستقيم مع أخلاقها تدليل الأطفال ومناغاتهم ، بل كانت أماً طاغية طغيان مارد ، عنيدة عناد جبار .

ولا شك أنها سهرت بى الليالى كما سهرت كل أم ، ولكن كل ذلك حدث قبل أن أعيى وقبل أن يتنبه إحساسى ، وإنما تفتح وعيى وتنبه إحساسى فإذا بأى هى السيدة فاطمة اليوسف صاحبة مجلة روز اليوسف الأسبوعية ثم اليومية، وإذا بها تحاصم حكومات وتناضل زعماء وأحزاباً وإذا بها تستدعى إلى النيابات ويحقق معها كل يوم ثم تسجن فى إحدى المرات .

وأحسست بالجفاف الروحى وسط هذا الجو الذي أعيش فيه ، ولم أكن أرى أي إلا ساعة الغداء، وكان يحز في قلبي أن أرى طفلا تلاعبه أمه في حديقة أو تسحبه من يده أو تضمه إلى صدرها ، ومن حق أي على أن أذكر أن علها لم يفقدها حنان الأم فقد كانت تعود في المساء فتجلس إلى جانب سريري لتطمئن إلى ، وربما كانت ساعها تناغيني وتقبلني ولكني في هذه الساعة أكون نائماً ، وقد أرادت أي أن تخلق مني صحفياً بنفس الطريقة التي خلقت بها صحيفتها ، فعينتني محرراً في مجلتها وخصصت لى راتباً شهرياً ينقطع إذا انقطعت عن التحرير ، فإذا حاولت أن أعاملها كأم ناسياً أنها رئيسة تحرير ، أوقفتني نظراتها الغاضبة عند حدى ، وأخيراً تغلب ما أرادته وأصبحت علاقتي معها لاتتعدى علاقة رئيسة تحرير بأحد المحرون .

والسيدة والدتى عنيدة فى عملها عناداً أحس به كل من عمل معها أو اتصل بها، وكان على أن أنفذ أو امر ها بلا مناقشة وأعتنق آراءها بلا محاولة ولكن من سوء حظى أننى ورثت عنها كل هذا العناد فكنا إذا اختلفنا فى الرأى اصطلمنا . لم تكن تلين أبداً أو ترحم أعصاب ابنها البكر الوحيد ، بل كانت دائماً طاغية جبارة ولم تقابلنى أبداً كأم إلا مرة واحدة عندما تذكرت أن من حقوق الأم أن تضرب ابنها علقة فضربتنى علقة .

وبلغت مصادماتنا حداً وصل إلى طودى من تحرير المحلة عدة مرات .

هكذا يصور إحسان عبد القدوس علاقته بأمه ، وهي علاقة مضطربة غريبة ولا شك أن اتجاه إحسان إلى هذه الكتابات المثيرة التي ريد بها أن تحدث الدوى هي نتيجة ذلك « الاضطهاد » الذى عاشه في حياته الأولى ، التي شكلت عواطفه ومشاعره و اتجاهاته كلها ، ولقد كانت الصحافة لإحسان عبد القدوس حرفة ومورد رزق ولم يكن مورد الرزق الصحفي في همذه الفيرة إلا أحد عملين : الكتابة السياسية الحزبية التي تويد بها حزب ضد حزب وهذا ما كانت تقوم عليه مجلة روز اليوسف وكان صراعها أنها الدكتاتورية التي يشكلها القصر مع الاستعار ، وهناك كتابة القصة وهي الدكتاتورية التي يشكلها القصر مع الاستعار ، وهناك كتابة القصة وهي مصدر توزيع خطير وقد كتب (محمد إحسان عبد القدوس) في أول أيامه في السياسة ثم فضل أخبراً أن يقدم لمجلة روز اليوسف مصدراً ضخماً من التوزيع وهو القصة الجنسية المكشوفة التي رفعت من توزيع المجلة أضعافاً مضاعفة ، ولم يكن إحسان عبد القدوس يقدم قصصه في غلاف سياسي أو وطني والإباحية ولذلك فإن إحسان عبد القدوس يكذب حين يقول :

### « أنا لست محترفاً ، أنا من الهـــواة »

ذلك أن كتابات إحسان عبد القدوس كلها توحى بإشاعة روح الفن كما يفهمه دعاة التغريب ، جنساً خالصاً ، وهوى متبعاً ، مما جعل كاتباً مثل صبرى حافظ يقول : هذا ( . . . ) الذى أغرق كتاباته فى طوفان الخطة الشبقية مما جعله ينجح تماماً فى دس أغلب كتبه تحت وسائد المراهقات رغم ضخامة حجم هذه الكتب وغلاء ثمنها غير المررين » .

ولقد حرص إحسان عبد القدوس فترة طويلة على كتابه خواطر فنية يوجه فيها الراقصات والمغنيات ليصور لهم أصول الفن وقداسته ويقول لهم هذا عيب وهذا واجب وعلى الفتاة فلانة أن تخس كذا كيلو حتى يتلاءم جسدها مع دورها الذي تمثله ، ولا يعقل أن تظهر البطلة بثلاثة فساتين فقط في مسرحية ولا تبدو في الصباح بثوب نسائي مجرجر . . إلى مثل هذه الكتابات التي تدل على استبطان عجيب لأساليب المخرجين .

ولا ريب أن إحسان عبد القدوس قد دخل فى السنوات الأخبرة مرحلة أشد خطورة بقصصه في جريدة الأهرام منذ سنة ١٩٧٤ ذلك أنه كان في الماضي يعايش القصة و محاول أن بجعل من الخطيئة ظاهرة أساسية في مجتمع أبطاله ، فهم حميعاً منحرقون تدفعهم أهواؤهم وشهواتهم وملاذهم ولم يكن المحتمع في حقيقته كذلك و لكنه كان بريد أن يفرض حالة ( حاصة ) ليجعلها ظاهرة عامة وأن بجعل من التجربة والظروف والحلفيات الفردية منطلقاً لصورة عامة ، ولم يكن فى هذا الأمر إلا جريئاً على أصول الدراسات الاجتماعية وسنن الأمم والجماعات منكرآ لأصالة المحتمع الإسلامي الذي يتمنز فى مجموعه بالعفة والطهر والحلق والحرص على العرض والبكارة والبعد عن الاغتصاب ، ما عدا بعض حالات ليست أصيلة وليست من شم المسلمين وأخلاق العرب ، وإنما دخلت عليهم من الأمم الأخرى والنحل التي حاولت أن تنصهر فى مجتمع الإسلام فحملت معها أوشامها وخطاياها وتواريثها إذ لم يستطع الإسلام يعد أن يطهرها وينقيها ويدفعها إلى البحر الواسع بأمواجه الطاهرة فبقيت على حفافي الجداول أما الموجه الجديدة في قصص وكتابات إحسان عبد القدوس فهو محاول أن ينقل من الحياة صورة حية للخطيئة ، فهي لم تعد قصة فى مجال الحيال والبناء الفنى وإنما هي أشبه بواقع منتزّع من الحياة نفسها، فكل الذر يكتب عهم يدعى أنه قابلهم فعلا ودخل معهم في تجربة « المطاردة والاغتصاب » هذه الطبيبة الإنجليزية التي قدمت جسدها للعبد الأُسُود الأَفريقي ، أو تلك المهاجرة من بور سعيد إلى القاهرة أو تلك الفتاة البدوية التي كانت طالبة داخلية في أحد معاهد العاصمة العربية .

كل هوالاء نماذج جديدة حية من الرجال والنساء يلغون في الحطيئة – ثلث الظاهرة التي براها إحسان عبد القدوس طبيعية في المحتمع العربي وفي

كل المحتمعات البشرية ويعجب كيف يدسونها أو يكتمونها ، وأن ظاهرة المرأة الحاطئة وظاهرة الحمر ، وظاهرة تقديم الجسد عن رضى لأى رجل لم تعد فى تقدير إحسان عبد القدوس بالأمر الذى يستلفت النظر ، وكأنه يريد أن يقرر ظاهرة جديدة فى المحتمع العربى : هو انتهاء طابع الغيرة ، والحفاظ على العرض من هذا المحتمع الإسلامي الأصيل و بروز بادرة الرغبة والشهوة من المرأة إلى الرجل ، ونحن نرى أن هذا ليس طابع المحتمع العربي والإسلامي فى الحقيقة ، فما تزال المرأة متصونة ومتعززة ومطلوبة ولم تصل إلى مثل هذا الانحراف الذي يعرفه المحتمع الغربي الذي ينقل منه هذه القصص بعواطفها وأحداثها وتحدياتها . وما يوجد لدينا من انحراف إنما يتمثل فى نماذج عليلة من بنت نبت من أمهات منحر فات أو لسن مسلمات على الأصح .

إنما محاول إحسان عبد القدوس وطائفة من الكتاب اليوم في إصرار عجيب على تقديم صور الجنس وقصصه وأحاديثه ومع كوكبة من أمثال لويس عوض ونجيب محفوظ ومصطفى أمين ويو سف إدريس فى نفس الوقت الذى أخذت فيه ظاهرة المرأة المسلمة المحتشمة تبدو واضحة فى كل مكان على أنها واقع أصيل يصفع الدعاة إلى الشهوات والآثام. وقد علقت مجلة المحتمع الكويتية فى عددها (١٩٧٧ - ١٩٧٧) على قصة إحسان عبد القدوس (خذني من هذا الرميل) فقالت:

إحسان عبد القدوس أجد المسئولين عن إفساد هذا الجيل بما كتبه من روايات تجر الشباب جراً إلى القاع ، وتقتل فيهم نوازع السمو والسعى نحو مستوى خلقى أفضل ، إنه برضي مظاهر واتجاهات الانحراف فيشجعها ويمجدها ويفلسفها وبرصد اتجاهات الاستقامة والفضيلة فيخذلها ويصد عنها ويحاربها . ولقد فسر بعض المفكرين هذا السلوك الذى يضيق بالطهر ويفرح بالانحطاط فاكتشف أن هذا الشخص ينطلق من عقدة خاصة تدفعه إلى تلويت المحتمع كله بالرذيلة وأنه بمضى في طريقه تحت شعار : لنسقط متحدين . وفي جريدة الأهرام نشر كاتب الرذيلة قصة من ثلاث حلقات عنوانها : أرجوك خذني من هذا البرميل .

والقصة عن امرأة من الكويت صورها مختنفة فى برميل من البترول وتريد الخروج منه ، وفى الحوار الجاهلي الطويل حول الخروج من البرميل والبحث عن حواجز ، بثما بريد بثه من أفكار السقوط والجرائم الأخلاقية. وفى الحوار أيضاً لجأ إلى أسلوب التعميم فجعل الكل يبحث عن حواجز ويعمم الأحكام حين يقول عن بطل القصة على لسانها : إنه كان رجلا من الكويت يستأجر كل ليلة امرأة دون أن يحس بأنه يخون زوجته .

وفى ثنايا الحوار نقمة على الكويت كله، ونحن كما ندين كتابات هذا الشخص الرامية إلى إفساد المحتمع المصرى ندين قصته هذه ولا ننكر أن في المحتمعات انحرافات لكن هذا شيء والرغبة في الإفساد تعبيراً عن عقد مرضية وأحقاد مهتاجة شيء آخر. إن القصة هجوم سياسي صيغ في أسلوب في».

وكذلك هناك قصة إحسان عبد القدوس التي يقول على لسان بطلها عندما أراد أن يتزوج عشيقته اليهودية : « أنت تستطيع أن تتزوج دون أن تغير دينك . إنها أنانية الإسلام . البنت المسلمة لا تستطيع أن تتزوج غير المسلم ولكن الرجل المسلم يستطيع أن يتزوج من كل الأديان » .

والحقيقة أن هذا االكلام تشويه للإسلام لأن الشريعة الإسلامية هي خير الشرائع عامة وفي النواحي الاجتماعية خاصة وقد أسلم كثيرون لفك قيدهم الاجماعي من الأديان الأخرى .

والإسلام حيمًا ينادى بأنه لا زواج للمسلمة من غير المسلم فلذلك حكمة عظيمة وهي ألا تمهن المرأة المسلمة ولا يكون لغير المسلم عليها ولاية وحتى لا ترتد يوماً عن دينها وحتى لا يخرج أبناؤها على دن أبهم البهودى أو المسيحى ، أما أن يتزوج المسلم من الكتابية فإن الرجال قوامون على النساء وباستطاعة الرجل أن يؤثر على زوجته فتتبع دين الإسلام مثله أو على الأقل ينضم الأبناء لدين أبهم وهو الإسلام والواجب أن نظهر للناس هذه المعانى للحر الأديان بدلا من تشويه صورته التي يحولها بعض ذوى الأغراض إلى طعنات قاتلة للنيل من ديننا .

وفى ضوء مفاهيم إحسان عبد القدوس المنقولة من كتاب الجنس الغربيين والتى تعتمد أساساً على مفاهيم فرويد الزائفة التى كشفت الأبحاث الميدانية والعلمية عن ضلالها ينطلق إلى مفاهيم غاية فى الفساد والاضطراب ومن ذلك أن الموت راحة وأن الانتحار ليس جبناً أو هروباً ، أو كما يقول : إنه عندى إقرار بالشبع وبأنك لم تعد تحتاج من الدنيا أكثر من ذلك ولا أطول .

وليس أدل على فساد عقلية إحسان عبد القدوس من مثل هذا القول الذى يضاف إلى دعواه العريضة بأنه بقصصه يعلم الفتاة ويجعلها أكثر قوة على مواجهة الحياة ، ومتى كان تضليل المرأة عن مهمتها وعن حق الله عليها وعن الطهارة والعفة هو توجيه لها لتكون أكثر قدرة على مواجهة الحياة .

فإذا أضفنا إلى هذا أن مجاة روز اليوسف فى خلال رئاسة إحسان عبد القدوس قد روجت لكثير من الدعوات الهدامة ومنها العلمانية والبهائية والإباحية، وآية ذلك ما نشرته روز اليوسف (١٧ سبتمبر ١٩٥٦) يتحدث عن أن عدداً كبيراً من الوئمنين بالدين النهائي ولكنهم لا يعلنون عن إعانهم مكتفين باتباع التعاليم فى السر ، وكل ما نعرفه أن بمصر والسردان محسة عشر محفلا ، ويقول المقال : لكي تتكون مهائياً يجب أن توئمن بموسى وعيسي ومحمد ، وبالتوراة والإنجيل والقرآن ثم بهاء الله وكتابه الأقدس ... إلخ .

بل إن إحسان عبد القدوس عندما « يسرق » من استيفان ذى فايج يصل إلى أبعد منه جرأة وإباحية ، يقول الدكتور مندور أن زفايج تصد فى قصة السر المحرم إلى إظهار هذه الغيرة الاجتماعية على الشرف ولا أدل على ذلك من أن زفايج قد جعل الطفل يرفض أن يبوح لأبيه بسقوط أمه وجريمتها المخلة بالشرف . أما إحسان فقد اكتنى باستيحاء الإطار العام للقصة والذى راقه كان فيا يبدو هو استسلام الزوجة للذة الآثمة أكثر من معنى الشرف عند الطفل الصغير ، وذلك بدليل أن الطفل فى قصة إحسان قد اكتشف بسرعة سقوط أمه وهنا كان الواجب أن تنوب الأم إلى رشدها ولكنا نراها مع ذلك سقوط أمه وهنا كان الواجب أن تنوب الأم إلى رشدها ولكنا نراها مع ذلك حالى يد إحسان – تعود فتلتى بعشيقها فى الأحراش وتستسلم له مرة ثانية ، وهذا هو أسلوب التوغل فى المسائل الجنسية .

ويكشف يوسف إدريس عن هويته واضحة تجاه الأدب العربي كله حق يدعو إلى نبذ التراث العربي كله وإلقائه في البحر أو إحراقه حيث يقول في مجلة البلاغ الأردنية أن تراثنا تحريفات وزخرفات لنوية وأن التراث سخيف وليس فيه شيء للقراءة .

ويقول: أنا قرأت عشرات من كتب التراث ولم أع منها فكرة واحدة باستثناء بعض الكتاب أمثال الغزالي وابن رشد ، ولذلك بجب أن تحرق كتب التراث كلها .

والواقع أن أكثر الناس جهلا هم أجر أ الناس على الآمام، ومن جهل شيئاً عاداه، والواقع أن يوسف إدريس لم يقرأ شيئاً من التراث لأنه ليس له أرضية أساسية لمثل هذا، فهو قد شكل نفسه على قراءة بعض القصص الأدبية الماجنة والإباحية ومنها استمد مفاهيمه ثم عرف الفكر الماركسي فخلق ذلك كله في نفسه العداء للفكر الإسلامي الذي لم يعرفه وإن كان قد ذكر اسم الغزالي وان رشد فالكي يعلى من شأن نفسه، وإلا فأن ان تيمية وان حرم، وان القيم والشافعي ومالك وأبو حنيفة والجاحظ وعشرات من رواد التراث الأعلام. الواقع أن هذه صبحة عداء وخصومة للفكر الإسلامي محملها كاتب ماركسي يساري لم يكن شيئاً حتى أعطاه الدكتور طه حسن صك الشهرة والظهور وهو من أصحاب الأفكار الإباحية التي بروجها سارتر وكامي وكافكا وكل المنحرفين وليس إلا واحداً من هو لا مؤدن له في ميزان القصة أو النقد.

وما نعرف كاتباً عمر م نفسه ساجم تراث أمته على هذا النحو إلا إذا كان متعصباً ضد هذه الأمة ، كارها لفكرها ، خادماً لأهداف أعدائها ، بل إنه لا يمكن لكاتب يقدر مكانته فى أمته ويكتب بلغنها يقول مثل هذا القول ، بل إن أعنى المستشرقين غلوا وأكثرهم تعصباً وأشدهم كراهة للإسلام والقرآن واللغة العربية لم يصرح عمل هذه العبارة وإن كان يستبطنها فى أعماقه ، وهذا يدل على الحمق ، وعلى أن الكاتب قد باع نفسه و لم يعد له سهم واحد من المكانة فى أمته ، ذلك لأن التراث الإسلامى قد اعترف عكانته أشد أعدائه عداوة له ، بعد أن تكشف مدى الأثر الضخم الذى تركه فى الفكر الغربي والفكر العالمي سواء فى مجال التقنية والعلم أم فى مجال العلوم الاجتماعية أم فى مجال القانون والتشريع باعتراف عشرات من أعلام الغرب المتخصصين ، مما يصفع يوسف إدريس ويثبت تبعيته و تعصبه و حقده على الفكر الإسلامي الأصيل .

وهكذا يكشف كتاب القصة عن حقيقة واضحة هي أنهم أعجز الناس عن التفكير في أفق المحتمع الإسلامي أو دراسة قضاياه لأنهم يعيشون في أعماقي القصص الغربي وقضاياه كما تعيش الأسماك في أعماق المحيطات .

وذلك من تفاهة الصحافة العربية التي تحاول أن تفرض على القصاصين والممثلين والراقصين أن يقولوا رأيهم فى قضايا المحتمع ، ماذا يقول هوالاء للناس وهم ينظرون إلى الحياة من جانب الطراوة والرخاوة والاستهانة بالقيم واستنقاص الجدوالبحث عن الدعابة والفكاهة .

وبعد فهل يمكن لمكاتب القصة أن يكون كاتباً اجباعياً على النحو الذي ترى الصحافة وقد استخدمت فيه نجيب محقوظ وإحسان عبد القدوس ويوسف السباعي . لا ريب أن هذا التركيب الثقافي الحيالي القائم على الأرضية الواهمة الحيالية التي كونتها مدرسة القصة الأجنبية بأساطيرها وأوهامها وخيالاتها ومفاهيمها ، وما يتصل بها من نظرة للمجتمع لا تقوم على العقيدة و لاتؤمن بالاخلاق ولا تحنو على الفضائل و يمكن أن تسخر من كل شيء

وتعمل على إراز الجوانب المثيرة والخاطفة والإباحية في المحتمع ، وغلبة طابع التطلعات المكشوفة ، هذا التكوين الذي عرفه هؤلاء القصاص كيف بمكنهم من أن يكونوا قادة في الفكر السياسي أو الاجتماعي ، لقد كانت عملية الكتابة السياسية في بعض الظروف « تكأة » أو حجاباً أو ستاراً يستترون به باسم الوطنية للمكنهم من إذاعة الجوانب المريضة والمنحلة في قصصهم ، ولذلك دخلت السياسة إلى القصة للخداع والتمويه . وقصص نجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس ويوسف السباعي السياسية والوطنية كانت تحاول أن تحمل طابع الحاس الوطني لتغطية الفساد الاجماعي المبطن الذي تهدف إلى تقديمه للقارئ من خلال هذه الهالة الوطنية الكاذبة .

## البَابْ السَّاد سُ الصَحاف وقعرب الججتمع

أولاً: لصحافة وتغريب لمجتمع ثانيًا: كتّابْ التغريب

## الفصيّ ل الأول الصحافة وتعريب لمجتمعً

كان من نتائج العمل الخطير الذى قامت به الصحافة أن تشكلت مدرسة تؤمن بهذه المفاهيم وقامت طبقة من الصحفيين المحترفين الباحثين عن التوافه والجرائم والإثارة ، وقد زحفت هذه الطبقة إلى صحف البلاد العربية تحمل هذه المفاهيم المسمومة وتستأجر نفسها لهذا الأسلوب التغريبي المدمر القائم على الإغراء والإباحية والبحث عن التفاهات والغرائب.

فقد ظهرت فى مختلف البلاد العربية مجلات تتولى تحت ستار الفن وأهله تمييع الخلق الإسلامي وتذويب الشخصية الإسلامية وضرب كل القيم وهى مجالات جنسية وإباحية تعمل على الفتكبأخلاق الشباب والشابات من المسلمين وإغرائهم بالتحلل وتزين لهم المعاصى والرذائل من كل لون.

وقد وقعت مجموعة جريدة الأهرام (هيكل ، اويس عوض ، توفيق الحكيم ، حسين فوزى ، نجيب محفوظ ، أحمد بهاء ) في هذه المرحلة في مواجهة الدعوة لاتخاذ الإسلام أساساً لقيام نهضة حضارية عصرية في البلاد العربية تكون هي منطلق نداءات الوحدة والتضامن . مع بروز الطابع اليسارى الماركسي العلماني الذي كشفته الندوات ورفض التيار المطالب بتطبيق الشريعة الإسلامية وجعلها أساساً لقيام مفهوم جامع للأمة العربية الماركسية والرأسمالية على أى انهاء أصيل ، وكانت روح الحقد والكراهية للإسلام واضحة في مختلف الكتابات فضلا عن محاربهم للمجلات الإسلامية والعربية والدعوة إلى إيقافها (الرسالة والثقافة) .

وكان طابع العمل الصحفى وأضحاً فى عبارات محددة كتبها أحمد بهاء الدين كأنما مى دستور للصحافة العربية فى هذه المرحلة . قال أحمد بهاء الدين: لابد من مواجهة الدعوات الإسلامية في أيامنا مواجهة شجاعة بعيداً عن اللف والدوران، وإن الإسلام كغيره من الأديان يتضمن قيماً خلقية بمكن أن تستمد كنوع من وازع الضمير، أما ماجاء فيه من أحكام وتشريعات دنيوية فقد كانت من قبيل ضرب المثل ومن باب تنظيم حياة نزلت في مجتمع بدائي إلى حد كبير ومن ثم فهي لا تلزم عصرنا ومجتمعنا ».

وكانت هذه صيحة تلك المرحلة والعلامة البارزة التي سبقها النكبة ولحقها النكسة ، وهي ليست صيحة دعاة الحضارة الغربية ولا الاستعار وإنما هي كلمة كل أعداء هذه الأمة ، ماركسين وصهيونين وغربين ، ذلك القول المردود بكل دليل ، القول الباطل بأن الإسلام لا علاقة له محياة المحتمع ولا تنظيمه ولا دخل له في التشريع ولا في الأحكام ، والعمل على إبعاد القرآن والسنة وكل ما جاء به الرسول من عند الله عن حياتنا الاجماعية والسياسية على أن يبتي فقط وازعاً خلقياً ، وهذا ما يسمى بتمسيح الإسلام ، وهي صيحة كرومر وطه حسين وماركس وسار تر وكل أعداء الإسلام ،

ولقد كان الماركسيون حميعاً محملون هذه الدعوى ، ويعتقدون أن ماركسيتهم هي وحدها علاج المحتمعات الإسلامية فإذا بهم داؤها وشرها ، وعلى أبديهم وفي ظل نفوذهم جاءت الضربة القاصمة للأمة العربية في نكسة وعلى أبديهم وفي ظل نفوذهم جاءت الضربة القاصمة للأمة العربية في نكسة ولما وجدوا الهزيمة في دعواهم تراجعوا فطالبوا المصالحة بين الإسلام والماركسية ، من حيث يرون أن الإسلام دين لاهوتي يقوم على مسألة وازع الضمو ، وتجعل للماركسية وظيفة الحياة وتنظياتها ، وكان هذا من الأهواء الكاذبة فإن الإسلام بوصفه ديناً ربانياً سماوياً لا يقبل المشاركة ولا المقارنة ولا أن يصبح مبرراً لدعوات أو حضارات سواء الديمقر اطية الغربية أو الماركسية الشيوعية ، وإنما هو نظام أصيل له ذاتيته الحاصة ، وهو دين ونظام مجتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً الحياة والمحتمع في نفس الوقت ، وقد قدم مهجاً جامعاً ونظاماً المحتمد في المحتمد في المحتمد ولا الماركسية .

كذلك وقفت الصحافة موقف الإغضاء والمحافة من رغبات الشعب وعدت إلى التمويه والحداع فيها وخاصة من التشريع الإسلامي، حين وجدت الإحساس الجارف فأخذت تخضعه وتهون من شأنه وتقدم كتابات تحاول أن تحول مجراه، وكانت مؤازراتها لمكل وجهة تخالف الشريعة الإسلامية بلدف إسقاط الإسلام من الحساب بالنسبة لتطبيق الشريعة في المحتمع وقضية المرأة، حتى يقول زكى نجب محمود في جريدة الأهرام: من الحطأ الظن بأن التشريع الإلهي قد غطى كل معضلات الحياة ، ووقف توفيق الحكيم يدعو إلى تطوير الشريعة لتلائم الزمن ، ودعا غيره إلى أن تكون الشريعة مصدراً من مصادر متعددة ، وليست المصدر الوحيد ، وفتحت أبواب كثيرة للقول بأن القيم مرتبطة بالزمن وذلك للغض من شأن ثبات الشريعة ، وهناك الدفاع عن الربا وسندات الاستثمار وهي محاولات ترمى إلى تطويع الشريعة للواقع الاجهاعي الفاسد في المحتمعات الإسلامية . وهناك موقف السياعة من تحديد النسل والصفحات الواسعة المخصصة للكلام عن الانفجار السكاني وتحليل شراب البيرة وإخضاع المحتمعات والاقتصاد لمغريات السياحة ، من الحمر وغيرها من الموبقات بوصفها مصادر للموارد المالية .

و يمكن القول بأن أخطر ما تدعو إليه الصحافة وتلح عليه وتعمل له هو تثبيت الواقع الحاطىء الذى شكلته عادات وتقاليد ومفاهيم دخيلة ووافدة استمرت فترة طويلة حتى أصبحت من المسلمات مع الإيحاء باستحالة تغيير هذا الواقع أو الكشف عن زيفه فى ضوء الإسلام ومفاهيم الدين الحق واستمرار البناء على هذا الواقع الحاطىء ، ومن هنا كانت ضرورة الكشف عن هذه الزيوف وخلفياتها .

ولقد كان فصل الدين عن السياسة أخطر الأطروحات التي قدمتها الصحافة لتثبيت النظم الوافدة: سواء الديمقراطية أو الماركسية، وكان أول من ابندعها ونادى بها في البلاد الإسلامية مصطفى كمال أتاتورك وقلده حكام العرب المسلمون، وكان وراء ذلك جهد من الاستعار الذي غذى هذه الفكرة المسمومة وعمل على انتشارها.

وكانت الأطروحة المسمومة هي أن الدين علاقة بين الإنسان وربه على النحو الذي قالت به الديمقر اطية الغربية في وجه نفوذ الكنيسة ، وحيث لا يوجد مثل هذا النفوذ في الإسلام ، ومن حيث إن الإسلام دين ومهج حياة فإن هذه الأطروحة ضالة مضلة ، ولقد كانت هي أول الطريق للسخرية والانتقاص من كل ماله طابع ديني أو روحي أو إسلامي في مختلف مجالات المحتمع أو الأسرة أو الحياة العامة ، مهدف إفساح الطريق أمام المخططات الأجنبية القائمة على الربا والحمر والزنا وتدمير المحتمعات بقصد السيطرة علما وامتلاك ثرواتها ومهريها إلى خارج البلاد وخلق طبقة تخدم هذا النفوذ.

وفى الفترة التى استغلت فيها الماركسية وسيطرت كانت الحملة حامية على الأزهر والمنظات الإسلامية ، وكان كل كلام مسموم بهاجم المرأة التى تلبس الملابس الإسلامية مع الانتقاص من حقوق الميراث والشهادة والقول بأن حركة عظمى من حركات الإصلاح الاجتماعي والعدالة الاجتماعية تدعو إلى العدل والمساواة .

ولقد بالغ دعاة الماركسية إبان تسلطهم على الصحافة وغلوا فى الدعوة عفهومهم المسموم حتى قال أحدهم أنهم ورثة محمد (صلى الله عليه وسلم) مع أننا نعلم علم اليقين أن الماركسيين واليسار ودعاة الشيوعية والاشتراكية فى البلاد العربية نشأوا وترعرعوا فى أحضان الهودية العالمية وبرعايتها بل بزعامتها، وأن زعماء الحزب الشيوعي فى مصر والعراق وسوريا ولبنان كانوا هوداً.

يقول لطنى الحولى: إن اليسار فى مجتمعنا هو الوريث الحقيتى لدين محمد ابن عبد الله ولدين عيسى بن مريم ولفضل أبى بكر وعمر . وهى محاولة فاسدة وكاذبة ومضللة ترمى إلى رفع دعاة الشيوعية من الحضيض إلى قمة الأنبياء والصحابة وقادة الفكر . وهمات أن يصلوا إلى مستوى أقدامهم أو أفعالهم .

وقد ارتبطت هذه الموجة المسمومة فى الصحافة العربية بالدعوة الصهيونية التلمودية لأنها شقها الثانى، ولأن الترابط بينهما واضح وأكيد، وكلها ترمى إلى التركيز على المادية والفردوس الأرضى، وصدق القائل بأن الدعوة إلى الله كانت تدعو إلى الحير والصبر والعزاء والأمل، فلما ظهرت الشيوعية دعت إلى عبادة الأفراد وجسدت الدعوة فى أشخاص يحقدون على البشرية وعلى قتهم البهودى كارل ماركس، وكما عبد بنو إسرائيل العجل الذهبى عبد الشيوعيون العجل البهودى، ومن هنا نشأ تفسير هم للتاريخ والتصقت التعاليم الشيوعية بالمادة دون غيرها لأن العقل البهودى لا يمكن أن يسمو ويرتفع إلى ما فوق المادة التى عبدها وكرس حياته وقصرها عليها».

ولعل أخطر دعاوى الصهيونية والماركسية مجتمعة ما أعلن عنه كامل زهيرى حين قال للأستاذ على الجندى : إننا نريد أن نهدم القديم كله ، التراث كله وليس الشعر فحسب .

وعلى يد الصحافة العربية ظهرت كل دعوة إلى تدمير البراث الإسلامى وكل نظرية تفصل العرب عن تراثهم وتضعهم فى نهج جديد مستقل تحت امم الفكر العربي المعاصر أو الثقافة العربية ، فضلا عن تاريخ أربعة عشر قرناً من الفكر والأدب واللغة ، ولقد باءت هذه الدعوة بالفشل ، كما باءت الحطط التي سارت عليها تجربة القومية العربية وهي التي حققت نكسة ١٩٦٧ .

وقام بعد ذلك مفهوم أقرب إلى الأصالة بربط العروبة بالإسلام وأصبح مكيناً ، ذلك أن العرب لن يقبلوا وجوداً قومياً منفصلا عن الامتداد الإسلامية .

كذلك سقطت كلمة الثورة بمفهومها الماركسي ، ولقد كانت محاولة فرض المفهوم القوى على الثقافة السربية عاملا لحجب طابعها الإسلامي ولجعلها قاصرة في مجال المفهوم الإسلامي الجامع وقائمة معه على مفهوم مادي أو علماني ( وهي فكرة نبعت من لبنان بمحض ظروفه الحاصة ) ولكنها لا تصلح للهلاد العربية ، ولقد تبين أن تجربة القومية العربية الجديدة التي قادها البعث

والناصرية وحمل لواءها ساطع الحصرى وميشيل عفلق قد سقطت ، وأن البلاد العربية منذ ١٩٦٧ ترسم منهجاً جديداً لم يتبلور بعد فى إطار التضامن الإسلامى فى نطاق المفهوم الإسلامى القائم على الشريعة الإسلامية ، ولقد سقطت تلك التجربة وفشلت بالرغم من ركام الصحافة الذى توالى سنوات عديدة لأنها عجزت عن أن تحقق شيئاً .

وكذلك سقطت تلك الدعوى التي حملها أتاتورك وسعد زغلول وحمال عبد الناصر ، وشاه إيران وسوكارنو ، وهي المحاولة التي قام مها الحاكم المسلم المتغرب في سبيل فرض نظام مجمع من أنظمة غربية متعارضة منها الماركسية والديمقر اطية وكلها تهدف إلى تدمير النظام الأصيل.

لقد صفقت الصحف لكل هو لاء بالرغم من أنهم كانوا على غير طريق الأصالة ، وأكبرت الصحف من شأن من لا يستحق الإكبار ، واستصغرت من يستحق التقدير ، أكبرت من شأن الحائنين : مصطفى كمال أتاتورك وغاندى وسعد زغلول والمعلم يعقوب .

وكرمت البطولات الكاذبة عبد الحليم حافظ وأم كلثوم ويوسف وهبى طه حسن .

لقد أخرج سعد زغلول أسلوب العمل السياسي عن مهجه الأصيل وكما كان عليه من قبل ملتمساً مفهوم الإسلام ، فجعله معتمداً على أسلوب الغرب وأقام العمل على أساس الولاء للغرب أو الإعجاب والمتابعة وإنكار أسلوب الإسلام وإهماله مع أنه كان من المتعلمين في الأزهر (شأن طه حسين).

ومن وراء هذه الفتنة الجديدة سار حكام البلاد العربية والإسلام وقد أمكن عن طريق هذه النماذج أن يقدم أسلوباً مغايراً لأسلوب الفكر السياسي الإسلامي والفكر الاجتماعي الإسلامي والفكر الاقتصادي الإسلامي.

بل إن كتابنا الذين خاصموا الاستعار الإنجليزى فى السياسة كانوا تلاميذ فى الفكر ، فسرعان ما أصبحت هناك مدرسة فرنسية ومدرسة إنجليزية ثم جاءت مدرسة أمريكية ومدرسة روسية . وكانت هناك الدعوة إلى إحياء حضارة البحر الأبيض المتوسط ..

وكانت الصحافة العربية حاضنة الدعوة الإقليمية ، ثم الدعوة القومية المفرغة من القيم الإسلامية . وكانت الدعوة إلى إحياء الفرعونية والفينيقية .

وحملت الصمحافة لواء الدعوة إلى كتابة التاريخ من وجهة نظر مصرية محضة :

محمد رفعت ، شفيق غربال ، محمد صبرى ، وكان هدفها هو إعلاء شأن مصر على الدولة العثمانية والعرب، ومحاولة القول بأن مصر ليست عربية وأن الإسلام لم يؤثر فيها ، ثم اعتمدت القومية المصرية الضيقة مدخلا وهدفاً مما يتعارض مع الوحدة العربية من ناحية ومع الوحدة الإسلامية من ناحية أخرى .

ومصر فى الحقيقة لها طابع عربى وطابع إسلامى ، وما يقال أن علاقتها بالعرب والإسلام كانت علاقة غزو أجنبى هو محض كذب ، وكذلك القول بأنها ظلت محتفظة بمقوماتها قادرة على أن تجتاز محنة الاحتلال ، كل هذا الكلام لا يقوم على أساس ما لم يكن معلوماً أن الإسلام هو مصدر كل قوة وقدرة على المقاومة .

وكانت الصحافة العربية ضالة ومضلة في اعتادها على دعاوى الجنس والعثصر والإقليمية مدخلا إلى الفكر بعد أن جعل الإسلام وحدة العقيدة والثقافة أساساً ، فالثبات أمام الغزاة مصدره العقيدة ، هذه التي حكمت بامتصاص الدخيل أو إجلائه عن الأرض ، هذه العراقة المصرية كلها مصدرها الإسلام وليس أى شيء آخر ، ولا ريب أن العقيدة الإسلامية هي المناعة الوحيدة دون الانصهار في الفكر البشرى الوافد.

ولا ربب أن الصحافة العربية كانت مسرفة فى الانحراف فى احتضانها لفاهيم الأقليات والقوميات وما تناثر منها من دعوات متعددة ومتضاربة ، دعوة ترفض الأقلية والقومية معاً وتنادى بالفكرة العالمية الغربية ودعوة أقلية ترفض القومية العربية إيئاراً لوطنيات ضيقة باسم الفرعونية والفينيقية والآشورية ودعوة للقومية العربية أوربية الشكل والمضمون ودعوة للقومية العربية ترفض الدين وتشترط هذا الرفض ، ودعوة لاتحاد العرب داخل إرادة الحكومات ( الجامعة العربية ) ودعوة للقومية العربية يتبناها الماركسيون مفرغة من مفهوم التاريخ واللغة والتراث . كل هذه الدعوات تعمل في محاولات لمواجهة الفكرة الأساسية : فكرة وحدة العالم الإسلامي وجامعته .

وقد كانت الدعوة إلى تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً قومياً ، وتصور معارك الإسلام وكأنها محاولات للقومية العربية المضللة .

وقد حملت الصحافة العربية سموم فكرة أخرى: تجرى لتصوير معارك حطين والقدس ، ودمياط والمنصورة وعين جالوت على أنها معارك «عربية» أو مصرية ضد القوى الأجنبية الغازية مع إخفاء وتجاهل وحجب البعد الإسلاى والتسلسل التاريخي وقضية الحصومة والحلاف بين الغرب وعالم الإسلام ، وهذه محاولة مسمومة ، ذلك أن هذه المعارك (حطين ٥٨٣، القدس ٥٨٣ ، عين جالوت ٢٥٨) هي منطلق لمعركة ضخمة بين الغرب المسيحي وعالم الإسلام وأنها كانت تستهدف اقتلاع هذا الإسلام من جذوره.

كذلك فإن هناك من محاول تصوير « حملة نابليون » على أنها حملة عسكرية استعارية فى صراع بين فرنسا وإنجلترا على احتلال مصر وهذه نظرة قاصرة للأمور .

وكذلك فقد أُخفت الصحافة العربية كِثبر آ من الحقائق :

أخفت أن اليساريين والعصريين في كل العصور كانوا من أصحاب الولاء الغربي والتابعين فعلا للمحافل الماسونية أو المنظات الشيوعية ، ولم يكن لهم ولاء وطنى أو عربي أو إسلامي واضح . وأن شبلي شميل كان يدافع عن الإنجليز مع أصحاب المقتطف والمقطم، وكان سلامه موسى على ولاء واضح

للنفوذ الأجنبي ، وكذلك طه حسين ولويس عوض وجبران وفرح أنطون والصحفيون المارون ، أما اليساريون المحدثون فمعروف ولاوهم وتبعيمهم وهم حميعاً بدائل الإرساليات التبشيرية وثمرتها .

وفى الوقت الذى كان طه حسين يدعو فيه إلى المتوسطية ، كان العقاد يدعو إلى سياسة مصرية ( لا عربية ) المصور ٩ ـ ١٢ ـ ١٩٤٩

« ينبغى أن تكون سياسة مصر مصرية على الدوام ، مصرية قبل كل شيء ، مصرية في علاقتنا بالأمم العربية ، ومصرية في علاقتنا بالأمم الأوربية ».

وقد ووجهت الفكرتان بالنقد والتفنيد ، أما أولاهما فهى تدعو إلى ولاء واضح مع فرنسا التى كانت تقود سياسة الدعوة المتوسطية ، أما دعوة العقاد فقد كانت تدعو إلى الإقليمية وتجمد المثل العليا وتمزق وحدة العرب

عمدت الصحافة العربية إلى إحياء البراث القدم السابق للإسلام (الوثني والفرعوني والهليني ) واعتبرت هذا الإحياء تقدمية وعصرية بينما وقفت من تراث الإسلام موقف التشكيك والسخرية والانتقاص . والواقع أنه لم يكن قبل الإسلام إلا تراث الأجيال من الوثنية والحرافة والجهل والبغاء والربا والقار ومعاقرة الحمور واضطهاد الضعفاء والحروب الكثيرة بين القبائل ومئات الشرور الأخر ، ولذلك جاء الإسلام نقياً خالصاً قائمًا على التوحيد ولم يكن هناك ما يسمى الانفتاح على الفكر البشرى الموجود ، وإنما كان البحث عن الحكمة نتاج العلوم والدراسات ، دون أن يختلط هذا بالفلسفات أو الوثنيات أو مقررات الحضارات العبودية الفرعونية والفارسية واليونانية . ذلك أن الإسلام جاء محرراً للإنسان من عبوديته الوثنية ومن عبودية الإنسان ومصححاً للتحريفات والأخطاء التي وقع فيها رؤساء الأديان السابقة ، ومن هنا فقد كان من الحطأ تلك الحملات التي حملتها الصحافة تحت اسم تقارب الأديان أو وحدة الأديان ، وكان ذلك من صنع الاستشراق. ذلك أن هذه الأديان قد حرفت وجاء الإسلام بالدين الحق كُرة أخرى ، وأن بين الأديان فروقاً عميقة ، وقد تلتقي في بعض القيم الأساسية ، ولمكن التحريف غالب على المفهوم العام «ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاصرين » ومن هنا تجي \* تلك الأخطاء والشهات التي التي تردد وكأنها المسلمات وأهمها خطأ القول بأن ترحمة المأمون للفكر اليونانى كانت خطوة صحيحة على طريق الفكر والحضارة الإسلامية ذلك لأن ما دعا إلى ترحمته المأمون لم يكن من العلوم الطبيعية ، وإنما كان إحياء لعلم الأصنام عند اليونان وللوثنيات والأساطير .

إنه ليس تراثأ إنسانياً ولكنه ركام بشرى ، ولقد جاء الإسلام

« ليظهره على الدين كله » ، ومن هنا خطأ مسألة الانفتاح على الفكر اليوناني والروماني والفارسي والهندى والاستفادة منه .

ولقد عمدت الصحافة إلى تبرير فساد الفلسفة المادية والطبيعية على السواء لأنها تقوم على افتراضات ومعتقدات من شأنها إثارة القلق أو الشكوك. لم يصل أصحابها إلى شيء عن طريق أسلوبهم المادي ومنحاهم الوثني وما حاجتنا نحن إلى ذلك حيث يريد زكى عبد القادر أن يحبب إلينا هذا الركام من خلال ضلال الفلاسفة ، ونحن نملك أهدى منهج ، وقدم لنا الحق تبارك وتعالى مفهوماً كاملا للغيب فلم نعد في حاجة إلى البحث الذي تعوزنا أدواته ولا نمتلك مقوماته ، والذي لم يحقق على طول هذا الزمن الذي قطعه الفلاسفة شيئاً، وما هذه الفلسفات الا احتلال يريد أن يبرره زكى عبد القادر و يحسنه في نظرنا لندخل في ذلك التيه حين يصفه بأنه « يشحد العقل ويضي الفكر و عملاً القلب » .

هو لاء الذين لا يقدمون لضال كلمة الله أبداً فإذا سألهم عن النجاح أو سألهم عن الأنتحار أو سألهم عن القلق لم يقولوا له الكلمة التي هي الترياق لأنهم لا يؤمنون بها .

يقول زكى عبد القادر (١٠ـ١١ ـ ١٩٧٨):

« العالم كله مضطرب ومتلعثم فى الأدب والسياسة و الاقتصاد والاجماع .

وهو مضطرب فى العلاقات بين الأفراد والعلاقات بين الطبقات ، أنظر إلى الصداقة والحب والكراهية ، انظر إلى الزواج والعلاقات الأسرية بين الزوج وزوجه ، بين الآباء والأمهات ، انظر إلى مفهوم الأخلاق والسلوك ، ألا ترى أنه يتميع ويتداخل . انظر إلى الرأسمالية والاشتراكية والشيوعية وانظر إلى علاقة الفرد بالدولة بالمحتمع ، وانظر إلى مفهوم الحرية ألاترى أنه متميع ومتداخل ومتشابك .. »

هذا الكلام ماذا نخدم ، لماذا إثارة الشكوك حول كل شيء ؟ وما هو العلاج ، لماذا لم يقدم الكاتب للناس العلاج ، إن هذا الأسلوب هو أسلوب

الماسونية التي تتقنع الآن تحت اسم ( الروتاري ) وهو مفهوم الصهيونية التلمودية، هذه الدعوة المدمرة إلى إثارة الشهات وترك الناس بدون حلول .

ومن أخطاء زكى عبد القادر قوله بأن تربية الأبناء الصحيحة وإعدادهم الإعداد الكامل ، هو محاولة لصب هؤلاء الأبناء في قوالب الآباء وإلزام لهم بمهج التفكير والتصور الذي نشأوا عليه وأنهم بذلك يقضون على شخصياتهم ويطعنون الإلهام والفتوة والقدرة فيهم . من قال هذا ، إن زكى عبد القادر بريد أن يتابع ذلك الهودي الذي استشهد به والذي قال أن ابنه له الحق في أن يعرب عن رأيه محرية ولو خالف وجهة نظره هو .

والحق أن هذه محاولة للإيهام بأن هذا الأسلوب صحيح والواقع أنها محاولة لإقرار مفهوم مضلل وافد ، ولا ريب أن إثارة مثل هذه الملاحظات وترديدها إنما يوحى بالهدف الذي يرمى إليه زكى عبد القادر وهو متابعة مهج الماسونية الذي يقول مثل هذا .

ويكتب زكى عبد القادر تحت عنوان ( الانفصال عن العصر ) فى دعوة مسمومة لترك كل القيم والحدود والضوابط التى رسمتها الأديان فى سبيل الخضوع للعصر ، وهذا ليس إلا مغالطة واضحة للحقائق الأساسية التى يقوم عليها بناء الأمم من أخلاق وقيم وعقائد.

وأن هذا الكلام يعنى ما يقوله الماركسيون والماديون والوثنيون من إخضاع الأخلاق والقيم للمجتمعات والعصر ، ويتعرض زكى عبد القادر لعلاقات المرأة بالرجل والزواج والجنس وأزمة الشباب والجريمة وهو يقصد في هذا أن تتحرر هذه العلاقات من ضوابطها الحقيقية . ويقال هذا ويردد في أفق المحتمع الإسلامي وفي الصحافة العربية بهدف واضح هو تدمير المحتمعات خدمة للماسونية وإن كان يقال في حرص شديد ومكر شديد أيضاً . ومن الأفكار المسمومة التي نشرها كتاب الصحف قول أمن اسكندر ؛

« إن مصر حافظت على وجودها وشخصيتها القومية إزاء الأديان . وأن الأديان التي عرفتها مصر سواء بالنشأة أو بالانتساب لم تغير من مصر طابعها

القومى وإنما تحولت إلى جزء من هذا الطابع . كان لمصر مسيحيّها الحاصة وإسلامها الحاص » .

وهذه نغمة مسمو مة كاذبة فليس هناك إسلام مصرى مختلف ، وليست مصر كما يقولون أخضعت الإسلام ، الحقيقة أن رُوح الإبمان التي عرفت في مصر قبل الإسلام وقبل المسيحية إنما هي ثمرة من ثمار الحنيفية السمحاء التي حمل لواءها دين الله الإسلام الذي دعا إليه سيدنا إبراهيم عليه السلام وهو صاحب كل الميراث الحلق والروحي الذي عرفته المنطقة العربية قبل الإسلام بألف وأربعائة سنة ، وهذا هو ما كان موجوداً في مصر قبل الإسلام ولا ريب أنه من الإسلام نفسه (هو الذي سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ) (وأوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً) . .

ذلك أن هناك علاقة كاملة بدأها إبراهيم عليه السلام في هذه المنطقة بدعوة التوحيد الخالص وختمها محمد صلى الله عليه وسلم ، وجاءت في ثناياها رسالة موسى ورسالة عيسى وسائر الأنبياء ، فلماذا هذا التضليل الكاذب بإعلان شأن العنصريات والقوميات والإقليميات على هذا النحو البغيض . إن شخصية مصر الحقيقية في جوهرها هي عصارة التوحيد والدين الحق ، ولم يكن لمصر شخصية أساسية مطلقاً قبل الإسلام ، فقد نبذت مصر الدين واللغة التي امتدت خلال الحضارة الرومانية قبل الإسلام ألف سنة .

ومن هذه السموم التي تبثها الصحافة العربية وصف الغزو الفكرى الغربي بأنه خرافة على حد قول محمد عودة الماركسي الذي يدعو إلى ما يسمى الامتصاص المتبادل لتجارب الآخرين ، وليس صحيحاً أن الغزو الفكرى في الفكر القادم من الشرق من العالم الشيوعي فحسب ، وإنما يعني الغزو كل التيارات الوافدة من الغرب ومن الشرق على السواء.

ويكذب عودة حين يقول أن انهيار المسلمين بدأ حينها أقفلوا باب الاجتهاد والامتصاص الفكرى والروحى ، والحقيقة أن المسلمين لم ممتصوا في الصدر الأول قيما ولمكن أخذوا وسائل وأساليب وكان جوهر فكرهم الأصيل هو الحكم على كل الوافد ، فلما جاءت عواصف الحروب الصليبية

والتتار وغيرها ، كان إقفال باب الاجتهاد عثابة التحفظ من سيطرة الفكر الوافد نفسه عن طريق الغزو ، ولا ريب أن من أكبر الأكاذيب تلك الادعاءات التي نشرها هؤلاء المغرضون بأن الإسلام استفاد من فلسفة أرسطو أو من ماركس و انجلز ، أو من غيرهم من المفكرين . فقد كان الإسلام قائماً على منهجه الأصيل منذ اليوم الأول ، وقد رفض كل هذه المحاولات التي قام بها ان سينا والفاراني للتوفيق بين الفلسفة اليونانية ومفاهيم الإسلام . وسيظل الإسلام متميزاً بطابعه الحاص بالرغم من كل محاولات دعاة الليرالية أو الماركسية .

وقد كان من المحاولات المسمومة التي قامت بها الصحافة العربية إفساحها المحال للأقلام الماركسية التي تقول بإقامة حوار بين الإسلام والماركسية إذ كيف بمكن قيام حوار بين عقيدة ربانية منزلة وبين منهج بشرى ، ولقد كان الإسلام دائماً فوق كل محاولة لمقارنته بالمذاهب البشرية سواء أكانت ديمقراطية أم ماركسية تقوم على أهواء البشر وعلى الفكر المادى وعلى الإلحاد والإباحية .

كذلك فقد فتحت الصحافة العربية أبوابها لكتاب تحت اسم الإسلام محاولون تأويل مفاهم الإسلام وإبراز الفوارق المذهبية وإحياء الحلافات القديمة مرة أخرى ، فهم يقولون أن الإسلام مختلف باختلاف الشعوب ومختلف باختلاف الأجناس ، وأن للكل إسلام طريقاً حاصاً في فهم القرآن والسنة ، وحاولوا نشر شروح مضللة تعمل على بلبلة الأفهام حول تعاليم الإسلام، ومنهم من دعا إلى تطوير الإسلام ، بدعوى أن الدين يساير الحياة وهي دعوى باطلة ، وكل كلام عن النطوير إنما برمى إلى تصحيح سير منهج بشرى وضعى ، أما المنهج الرباني الموحى به فإنه فوق التطوير لأنه بطبيعته جاء موافياً ومتابعاً ومصححاً لكل العصور والبيئات .

يقول سامى محمود « إن مجرد نظرة إلى هذا الرتل الرهيب من الأسماء بوضح لنا المدى الذى وصل إليه انقسام فرق المسلمين وما فعلته فيهم الفلسفات والجدل والتأويل والكلام » . هذا الكلام ليس خالصاً لوجه

الحق ، ومبالغ فيه ، وصاحبه غير قادر على التعرف على أبعاد ما يقول ، ذلك لأن هذه الجهاعات كانت قليلة جداً وكانت منبوذة من المحتمع وأنها سرعان ما تهدمت وماتت لأنها قامت بالأهواء وكانت منفرقة على طول العالم الإسلامي وعرضه . وكانت عاجزة عن أن تكسب لنفسها إلا أو لئك الذين تغريهم اللذات أو المتاع المسادى ، وأنهم كانوا يتصلون بها ثم مخرجون منها ساخرين ، أما المحموعة الإسلامية الضخمة الشاسعة الحاشدة فإنها كانت «سنية» وكانت مؤمنة وكانت بعيدة عن هذا الترف الفلسني وهذا الضلال الذي شكلته ترحمة الفلسفة اليونانية . وكانت منكرة بقلوبها لهذه الزندقة ، وكان علماء المسلمين على موقف صلب إزاء هذه الشهات وأن هذه الفرق كانت مرتبطة بالأحوال السياسية على فترات زمنية متباعدة ثم فترت وماتت بعد أن هزمها مفهوم السنة الجامعة ، حتى جاء الزنادقة الجدد والمستشرقون فجددوها وأثار وها مرة أخرى . ولا يوجد الآن قدرية ولا صفاتية ولا خوارج ولا معتزلة ، وأن المسلمين الآن (سواء أكانوا سنة أم شيعة أم متصوفة) يوثمنون بالله الواحد الأحد .

ولقد كانت الصحافة مؤيدة ومهللة لكل رسالة وكل عمل يعارض مفهوم العقيدة والدين مؤازرة لكل ضال وماكر ومضلل ، كان ذلك موقفها من كتاب الشعر الجاهلي لطه حسين وكتاب الإسلام وأصول الحكم لعلي عبد الرازق وكتاب الفن القصصي في القرآن لحلف الله ورسالة أصوات المد في القرآن ، مؤيدة لكل ما فيه هجوم على الإسلام أو القرآن أو الرسول، مسارعة إلى تأييد الموقف المعارض لحاية العقيدة والدين تحت اسم براق هو حرية البحث العلمي .

ومن سموم الصحافة دفاعها عن المبطلين حتى ولو كانوا من الأسماء اللامعة ، المعارضين لحق الله فهى تفسح لمحمد التابعى أن ينتقص من الحدود الإسلامية ويقول : إن لكل عصر ما يلائمه وقطع يد السارق لا يلائم العصر الذى نعيش فيه والقانون يعاقب على تجارة المخدرات وعلى الرشوة بالأشغال الشاقة المؤبدة فهل استطاعت هذه العقوبة أن تقضى على الرشوة وتجارة المخدرات ، وهل استطاعت عقوبة الإعدام أن تقضى على جرائم القتل ومن

هنا هل قطع يد السارق يقضى على جرائم السرقة . والحقيقة أن المريب يكاد يقول خذونى وأن السارقين وحدهم هم الذين يهتزون فى عنف عندما يتحدث الناس عن قطع يد السارق وهم قد سرقوا وأفسدوا وعملوا كل شيء فهم يخافون هذا المصير .

ومن تلك الأخطاء قول الصحافة العربية أن الإسلام ثورة ، والإسلام في الحقيقة ليس ثورة ، ولمكنه شريعة الله ، ومعاذ الله أن يُعتقد مسلم أن الإسلام هو ثورة اجماعية ، فإن معنى هذا أن الإسلام مثل الاشتر اكية والديمقر اطية ، كذلك الخطأ في القول بأن الإسلام اشتراكية أو ديمقراطية ، ليس الإسلام ثورة وإنما هو رسالة سماوية ، ووحى إلهي ودين وشريعة منزلة دستورها كتاب الله الحالد الحكيم . ذلك أن الثورة عمل مؤقت محاول تغيير وضع ثم تنتهى مهمته أما الإسلام فليس كذلك ، وإنما هو رسالة ربانية دائمة ممتدة ، وليست مرحلية وليست علاجاً لوضع مؤقت ، وأو كانت ثورة كما يقول الدكتور محمد الفحام لكان لهـا طابع عنصرى محض ، ولكان عملا بشرياً لا وحياً إلهياً ، فالثورة في استطاعة الإنسان القيام بها أما الشريعة فإنها أعلى وأجل وأرفع من أن توصف بأنها ثورة ، لأنها دين الله الحالد الباقي على اختلاف الزمان والمكان وتعاقب العصور والأيام . ولو كان الإسلام ثورة اجتماعية لكان عملا بشرياً ، ولما كان من داع لنزول الوحى الساوى العظيم ، ولكان في عداد أي ثورة من الثورات التاريخية التي حدثت في العالم للمطالبة محقوق فرد أو حماعة أو طبقة أو أمة أو جنس . ولقد روق لبعض الكتاب وصف الإسلام بأنه دين ديمقراطي أو اشتراكي وريماً سوى ذلك من الأسماء والمذاهب المعاصرة . وما كان لدىن الله أن يوصف بأى و صف من المذاهب الاقتصادية والسياسية ولايصح وصفه إلا بما وصفه به الله عز وجل «قل إنني هداني ربي إلى صراط مستقيم ديناً قيماً ملة إبر اهم حنيفاً » .

ما تزال الصحافة تمهد لكل الحرافات وتعيد الناس إلى عصر الكهوف والمغاور ، وإلى العصور التي كان الناس يتشبثون فيها بالأوهام وما يسمى بالأرواح الشريرة ، والأساطير والسحر وتأثير الكواكب وتتوالى الكتابة في هذا الشأن كأنها حملات مرتبة مستمرة (١٥٠- ٥- ٧٩ ، ٧- ٥- ١٩٧٩ الأخبار ) .

بالإضافة إلى أندية الروتارى والليونز التي لهـا خلفيات معروفة وأهداف واضحة مع الحديث عن انتصارات وهمية للمرأة .

وهناك ( أخبار الناس ) وما تحمل من سموم ، وأبرز ما فيها الاهتمام بذكريات الممثلات والمغنيات ، فما تخلو يوماً من الإشارة إلى أنه قد مر خسة أعوام أو عشرة على فلانة أو فلان مع أن هناك عشرات من أعلام هذه الأمة لا يحتفل بهم أحد ولا يذكرهم ذاكر ، إن تجديد الذكريات للفنانين والفنانات من دون الناس حميعاً يوحى بأنه ليس فى الدنيا غير الفنانات ، والراقصات ، ومن أخبار الناس خسة آلاف جنيه عن فساتين لفازة أحمد وهناك العناية الشديدة بالفندقة أو السياحة التي تحمل ظلالا كثيرة من الصور الشائنة .

ومن أخبار الناس: توفى سيد كراوية أشهر عازف طبلة فى مصر، والذى. عمل مع حميع راقصات مصر الشهيرات مثل تحية كاريوكا.

ويعلن مصطفى أمن أنه لو كان له ولد لعلمه ليكون عازف طبلة تقديراً للدخل الكبير ، والمقاييس عنده مادية .

وفى مجال الرياضة هناك الدعوة إلى الرحلات المشتركة ( الرجال والنساء ) وهى دعوة تشجعها بروتوكولات صهيون لأنها تفسد العلاقات وتثبر الغرائز. وهناك الاهتمام العجيب بالكاريكاتير وطوالع النجوم والكرة والموالاة الخطيرة للحريمة .

وحين يدير زكى عبد القادر مذكراته عن امرأة لابد أن تكون شاذة : تقول أنها ضائعة بين الانحراف والتوبة ، ويقول : أن الإيمان مهنز في نفسها (أحس أحياناً بأنى إرادة الشيطان آويت إليه لعله يعطيني الأمان والاطمئنان ».

هل مثل هذا يقال للشباب والفتيات من رجل محمل اسمه كثيراً من التوقير ، وهل يستطيع الشيطان أن يعطى الأمان ، ما كان أجدر زكى عبد القادر حين ينشر هذا أن بجعله منطلقاً إلى ربط الإنسان بالله ، فيقول لها : وميى كان الشيطان يستطيع أن بهدى أو يقدم الخير ، كان بجب أن تكون المحاولة وصولا إلى الخير وخروجاً من الانحراف وليست تبريراً للانحراف أو إثارة للشهات .

وهناك محاولة القول بأن « روح مصر » أكبر من « روح الإسلام » وأن مصر أرض وعبقرية أولا ثم يجيء الدين والقيم ، هذا ما يذهب إليه الكثيرون مهم فهمي عبد اللطيف . إنهم يقولون أن عطاء النيل هو الذي كون روح الشعب المصرى ، وهل يمكن أن تتكون روح الأمم من المادة ، الحقيقة أن الأديان والقيم هي التي تشكل روح الأمم ، أما هذه الأهرام الشامحة التي يعتزون بها فإنها تمثل مفهوم دين الفراعنة الوثني ، ذلك الكلام الحادع : قهر الفناء الذي محطم حياة الحي وسبعة آلاف سنة ، الحقيقة أن مصر عرفت التوحيد باكراً وعرفت رسالة السهاء في إدريس وإراهيم وفي يوسف وأنها هي مصدر تلك الآصالة وليس النيل أو الأهرام كما يدعون .

ويتحدث التابعي عن تحضير الأرواح ، ويتساءل هل هناك حقاً حياة بعد الموت ، ويتساءل عن خلود الروح ، وكل هذه عناوين مضللة تهدف إلى نقل التشكيك من دائرة ضيقة هي تحضير الأرواح إلى دائرة أوسع .. تهدف إلى التشكيك في الحياة الأخرى ، ولو كانت الصحافة تحمل الأصالة لقالت أن الروح من أمر الله وأن البعث حق والجزاء حق .

ويذهب زكى عبد القادر إلى ثرديد كلام الباطنية حين يقول أن الله في داخل الإنسان ، وأن في كل فرد جزءا إلهياً ، ولا يعرف الإسلام هذه . العبارات بل هي من نتاح الهندوس والفراعنة والمسيحية ، أما المسلمون فإنهم ينزهون ذات الله العليا عن التلبس بالمادة سموا بها عن الماثلة وأن الله تبارك وتعالى كما وصف نفسه : « ليس كمثله شيء » .

#### الصور الساخرة

# ( افکاریکاتبر )

نقلت الصحافة العربية فناً غريباً من فنون النقد الاجتماعي والسياسي ، هو الكاريكاتير أو الصور الساخرة ، وهو عمل يقوم على السخرية من كل القيم ويحارب كل مفاهيم الأصالة في سبيل إضحاك القارىء . وتبدأ الحملة فيه على كل وجه من وجوه الخير من نقد لعلاء الدين أو زى المرأة المسلمة أو الغمز للصوم والصائمين ، أو الهجوم على شهر رمضان ، أو إذاعة التفاهات من الكلات والفكاهات والعبارات النازلة ، وقد كان من أسوأ هذه الصور كاريكاتير الشيخ متلوف الذي استمر في مجلة روز اليوسف سنوات في نقد لاذع لكل القيم التي يمثلها عالم الإسلام ، بل إن صلاح جاهين قد جاوز بعد ذلك كل الحدود حين أجرى الكاريكاتير على أعلى قيم الإسلام وجاء مصطفى حسين فرسم الديك وزوجاته التسع وكتب تحته :

### ( محمد أفندي والزوجات التسع ) .

والهدف معروف من وراء هذه الإشارة . كما نشرت جريدة صباحية كاريكاتورية رسما للاعب كرة وهو يضرب عمامة أحد علماء الأزهر بدلا من كرة القدم .

وعلى أثر حادث الإرهابيين فى فيينا رسم صورة كتب تحمّها يصف الإرهابيين مهذه الأوصاف : خدَّجة ماثير ، أحمد لينى ، إلى آخر هذه الأسماء . لماذا اختار هذه الأسماء الإسلامية الكريمة ليصلها بأبغض الأسماء . وفى المحال الاجتماعي تجد الصور الكاريكاتبرية التي تصور الزوجة على أنها خائنة لأنها لاحظت ثلاثة في الدولاب ، وهناك الاهتمام بالجريمة والست التي تتطلب الطلاق لأن قلب زوجها مريض .

هذه الصور ، ليست صور مجتمعنا ، هذه مظاهر دخيلة علينا ، وهذا انحراف فى الاتجاه برمى إلى التركيز والتكرار لجوانب خافية ويسيرة براد بذلك إبرازها وإشاعة أمرها . وهى الكارتير المكشوف المتصل بالناحية الجنسية .

هذه الأشياء تمثل شذوذاً فى المحتمع ، ولا تمثل طبيعته الحقيقية . وليس من الطبيعى أن يبقى الجنس دائماً موضوع مناقشة ، ولماذا يركز الكاريكاتبر على العورات ، ولماذا يكون منطلقاً لحملات التشهير على الحياة الحاصة بالناس .

ولعل من أقسى صور المكاريكاتير ما تعرض للإسلام فى جرأة وقبح ومن هذا كاريكاتير صباح الحير عبارة عن شاب وشابة بالمايوه كتب تحتها على لسان الشاب مخاطب الشابة :

ما تیجی ننزل المیه علی سنة الله و رسوله .

هكذا تغذى مجلة صباح الحير وصحافة الكاريكاتير الشباب بسمومها وتنشر الجنس الرخيص برسومها .

لقد بدأ الكاريكاتير كسلاح للصراع السياسي والتطاحن بين الأحزاب ثم تحول إلى الميدان الاجتماعي فغدا موجها توجها خطيراً لتدمير القيم وتحطيم الأخلاق، وهو كما يعبر عنه قاموس لاروس الفرنسي (عمل صورة لشخص أو لشيء بالقلم أو الفرشاة تدعو للسخرية) وفي مفهوم الإسلام: «لا يسخو قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيراً منهن » والكاريكاتير كالمسرح محاولة لتقديم صورة وهمية مضخمة ، مغايرة للحقيقة تقوم على المبالغة ، وتقوم على انتقاص قدر الإنسان أو العمل ، وإذا كان الكاريكاتير بهدف إلى الإضحاك عن طريق تحميل الأوضاع

أو الصور غير ما هي في الحقيقة فإنه لا يمثل في ميزان الإسلام إلا الشر المحض لأنها تمزج المبالغة بالسخرية ، وكلاهما خروج عن الفطرة وعن الطبيعة وعن الأوضاع الصحيحة . وليس الإضحاك في مفهوم الإسلام إلا عملا منكراً ومحرماً وكذلك السخرية وانتقاص الناس .

وقد وصف الكاريكاتير فى الغرب بالمقت ، لأنه فضح عاهة لا ذنب لصاحبها فيها ، ومن الحق إغضاء العين عنها ، ومن ناحية أخرى لوقوعه فى بران قسوة لا مبرر لهما « أنك لن تضحك من دعابة بل ستتأفف من سقم ذوق وقلة أدب وطول لسان » .

فهذه فنو ن ضالة باطلة و دخيلة .

ولقد عرف العاملون في الكاريكاتير أنهم جماعة من طلاب « الغياب » عن الواقع بواسطة ما ، لتصور تلك الأوضاع المنحرفة والضالة التي يرسمونها . وقد جمع بعضهم بين سخرية الرسم وعامية الأداء وعرف بعضهم الآخر بالبرجسية والمباركسية .

وينطبق على الكاريكاتير حكم الإسلام على الرسم بصفة عامة ، على رسم الإنسان سواء كان هذا الرسم بالتكبير والتحسين أو بالانتقاص والسخرية فكلاهما محرم ، والفنان المسلم لا يحاكى الطبيعة ولا الإنسان ولكنه مرسم فناً آخر بعيداً كل البعد عن صنعة الحالق الأكبر .

## طوالع النجوم والخرافات

لا ريب أن الصحافة العربية كانت تهدف إلى حشد أكبر قدر من التفاهات وأساليب الإثارة عند ما قدمت طوالع النجوم التي تخدع مئات الألوف من القراء يومياً حين يقرأونها على أنها حقيقة أو أنها عمل من أعمال

علماء الفلك والمكواكب ، بينها هي كتابات زائفة يكتبها محرر مجهول حين لا يجد شيئاً يترجمه من المكتب الأجنبية ، وإلا فمن الذي يصدق أن الملايين التي ولدت في يوم واحد يمكن أن تتشابه حظوظها في هذا اليوم . وما تقوله المكتب الأجنبية هراء .

ومن وجهة نظر صحيحة وعلمية فإن الإسلام يرفض الاعتقاد في تأثير الأفلاك على حياة الناس وسلوكهم .

وهناك عدد كبير من الحرافات تثيرها الصحافة حول الزواج والحمل والصحة والمرض والتفاول والتشاوم والحسد والإنجاب والعقم ، كل هذه الحرافات بقايا تركة الفكر الوثني القديم ما تزال تتجدد وهناك ما تثيره الصحافة حول الرقم ١٣ وأكثر الحرافات تدور حول الحمل والزواج والموت . وخرافة ساعة النحس يوم الجمعة وخرافات الأحجبة والتعاويذ المصنوعة من الجلد والمحشوة برأس الهدهد وقراءة البخت . هذه التفاهات كلها التي دعا الإسلام إلى إنكارها وتجاوزها تعيد الصحافة إذاعتها .

#### ( الكرة )

ركز الصحافة تركيزاً كبيراً على لعبة الكرة وتفرد لهما صفحات بل وتصدر لهما صحفاً أسبوعية متعددة ، تشغل الناس بالدورى والكأس والأهلى والزمالك ، بل إن بعض الصحف اليومية الصباحية تصدر فى المساء ساعة خروج السيها لتوزع نسبة معينة على محترفى الكرة التى لم تعد رياضة فى الحقيقة وإنما أصبحت عملا خطيراً يستهدف احتواء الجاهير وشغلهم ، وقد اتسع نطاق هذه الهواية الضارة حتى شمل السيدات فى البيوت اللائى يدخلن فى معارك تحمساً لهذا الفريق أو ذاك ، واللائى يتركن أعمال بيونهن ساعات ليتابعن هذه المباريات .

ولمكم حدثت معارك ومصادمات نتيجة الصراع والحماس والحزبية المكروية ، ذلك أن حمهور الكرة لايقتصر دوره على مشاهدة المباراة بل يتجاوز ذلك بأعصاب مشدودة ومشاعر مهتاجة إلى الانفعال الشديد، بل إنه يجعل الكثيرين يقفزون داخل بيوتهم أمام التليفزيون ويصيحون صيحات منفرة نتيجة الإعجاب أو الاستياء. وقد تفلت مهم أعصابهم فتقع أحداث شديدة الحطورة.

والحق أن الصحافة هي المسئولة عن توسيع دائرة الكرة بعد أن كانت لا تتجاوز أعضاء النوادي الرياضية وفريقاً من طلاب المدارس ، وقد أطلق عليه مرض العصر أو مرض الهوس والجنون حيث يبلغ التحمس الجنوني للفرق إلى حد الهوس ، ووقوع الاضطرابات المتوالية والأحداث المثرة .

وقد كشفت الأحداث عن أن مشجعى الأندية بحملون فى عقولهم التعصب وفى نفوسهم النزق ، وأن ذلك كله قد خلق جواً مثيراً من السخرية والسباب والاصطدامات والتوثر .

وقد أشار أحد الباحثين إلأجانب إلى ظاهرة الكرة وسر انتشارها فقال: إن رياضة الكرة مثل رياضة مصارعة الثيران والوحوش أيام الرومان فقد قامت هذه الرياضة واز دهرت في عهد القياصرة الذين سلبوا الشعب حرياته وبلغت أوجها في عهد طغيان القياصرة . الذين أخذوا يخشون انتشار المسيحية وإقبال الفقراء التعساء على اعتناقها فأرادوا شيئاً يلهى الناس عن حرياتهم المفقودة ويصرفهم عن الديانة التي تزحف عليهم حاملة مشاعل العدالة ، فأقاموا تلك المباريات التي كانت ينزل إليها رجال ضخام الجثث مفتولو العضلات يصارعون الأسود وهي تنطلق من أقفاصها . وقد يفتك اللاعب بالأسد ويشق شدقهه بيديه العاتيتين وقد يلهم الأسد هذا اللاعب الضخم و عزق جهته إرباً إرباً أمام الناس ، الناس الذين يفقدون صوابهم وهم يصيحون ويصرخون لا فرحاً ولا غضباً ولا ألماً ولكن في هوس وجنون وقد نسوا أنهم فقدوا أهم شيء وهو حريبهم ، وأنه قد حيل بينهم وبين المستقبل المشرق الذي عثل الديانة الجديدة .

كذلك كرة القدم لعبة تنظمها السوقة التي تنفق عليها . ويشرف عليها كبير من الأغنياء ورجال إلأعمال لتصرف الناس عن حقوقهم الضائعة وعن حرياتهم المقيدة ، وتلتى مهم في عالم من الانتصارات والهزائم الوهمية في عالم الحيال البعيد عن واقع الحياة .

ذلك هو تفسير الرأسمالية الغربية للكرة . وقد نقلنا هذه الهواية نقلا بغيضاً دون أن نفكر في آثارها الاجتماعية الحطيرة ، وهي لا تقل عن أثر القصص الجنسية وقصص الجرائم ، وهي محاولة خطيرة لتمزيق وحدة المحتمع وتعريته خلقياً وإثارة عشرات من الكلمات والمصطلحات البذيئة على الألسنة فضلا عن آثارها الاجتماعية في شغل الناس بالتفاهات عن العمل الإيجابي النافع .

وما تزال الصحافة مسئولة عن جرائر كل إثم وخطر يهدد المحتمعات الإسلامية .

# الفصل الثاني كتَّارُ التعربيثِ

استقطبت الصحافة العربية عدداً كبيراً من كتاب التغريب الذين كانوا عدتها في سبيل تبرير مفاهيم الإقليمية والفرعونية والتنكر لمفاهيم الوحدة الإسلامية وترابط العروبة والإسلام ، وكان في مقدمة هولاء توفيق الحكيم ولويس عوض وحسين فوزى .

وما يزال توفيق الحكيم منذ الثلاثينيات محمل لواء التفرقة بالتجهيل للعرب والإعلاء للمصرية طوال أكثر من خسين عاماً. وهي تفرقة لا تقوم على أساس علمي وإنما تعتمد شهات المستشرقين وخصوم العرب والإسلام، فتوفيق الحكيم يدعي أن هناك شخصية مصرية مميزة عن الشخصية العربية الإسلامية، ويرى بين المصرية والعروبة خلافاً بل وتضاداً.. حيى يقول: (إن مصر والعرب طرفا نقيض) وهي نفس الدعوة التي حملها طه حسين ومحمد عبد الله عنان وسلامة موسى. ومحملها اليوم لويس عوض وبطرس بطرس غالى وكثيرون من المتأثرين بالتاريخ القديم السابق للإسلام والذين بتجاهلون ما أثبته المؤرخون من «الانقطاع التاريخي» بين مصر الإسلامية العربية وبين ما قبل ذلك.

وكل الذن يفاخرون بميزات لمصر بجهلون أن مصدر هذه الميرة هي تلك الموجات العربية المتوالية التي أخرجها الجزيرة العربية وأهمها الموجة الإسلامية التي حملت معها مفهوم التوحيد الحالص ، وهم بجهلون ذلك الترابط الوثيق الذي أوجده دين الحنيفية السمحاء: دين إبراهيم الذي عم وشمل كل هذه المناطق بدعوة الإسلام الأولى التي صدرت عنها من بعد رسالات الأنبياء موسى وعيمه وعمد .

فلهاذا هذا الاستعلاء العنصرى بالمصرية المستمدة من الفرعونية ، وقد اثبت المؤرخون أن الفراعنة عرب أصلا ، وأن حميع الموجات الفينيقية والآشورية والبابلية كلها موجات انبثقت من قلب الجزيرة العربية ، وأن كل معطيات المصريين تتلخص فى أمرين : العقيدة واللغة ومن تمارهما القيم والحلق والمقومات ، وكلها جاءت من الإسلام والقرآن ، فليس هناك فى الحقيقة طرف مصرى مناقض للعرب وإنما هى كلمات من المبالغة والتعصب والعنصرية تذاع وتستشرى فى فتر ات الضعف ، وقد ذاعت إبان الاحتلال البريطانى و تجرى اليوم على الألسنة إبان تحدى الاحتلال الإسرائيلي لسيناء ، والواقع أن الجامع الحقيقي هو الإسلام ، وليس العروبة ، وليست المصرية والواقع أن الجامع الحقيقي هو الإسلام ، وليس العروبة ، وليست المصرية وهناك تحت تأثير موجة القوميات الضيقة الوافدة ، ولا ريب أن العالم الإسلامى كله مقبل على الوحدة والالتقاء وأن هذه الدعوات لا تجد لها الإسلامى العروبة ، ولا ريب أن العالم الإسلامى كله مقبل على الوحدة والالتقاء وأن هذه الدعوات لا تجد لها عبلا حقيقياً إلا عند ذوى الغايات القصرة والأغراض الحاصة .

بل إن مصر إذا عزلت عن العروبة والإسلام فإنها لا تبقى شيئاً سوى تماثيل وأهرامات وأحجار الأقصر ووادى الملوك. وهذا يكذب عبارة توفيق الحكيم الذى يقول: « إن الاختلاط بالروح العربية كاد ينسى المصريين أن لهم روحاً خاصة تنبض ضعيفة تحت ثقل الروح الأخرى الغالبة » وإنى لأتساءل ماذا كانت أو تكون الروح المصرية الحاصة بدون الروح العربية ، أتكون روح فرعون والعبودية والظلم وعبادة الآلهة المتعددة والوثنية المغرقة في السحر: (أأرباب متفرقون خبر أم الله الواحد القهار).

ويذهب توفيق الحكيم فى هذا الطريق المظلم الموحش إلى أن يدعو مصر إلى أن يدعو مصر إلى أن تندق العالم ، أى أن تصبح داراً مفتوحة لكل السائحين و طلاب الحاجات ، وأن تفقد شخصيها الحقيقية التى شاء الله أن يصنعها لهما بالإسلام، وهى حماية المقدسات وحمل لواء الجهاد والمرابطة على هذا الثغر الحطير ، فى العالم .

ولقد كانت أكبر أخطائه ، تحبطه بين تأييد الاستبداد الناصري ومحاولة

تخلصه منه بعد لاستقبال عصر جديد ، فقد كتب يقول أن السلطان في الفترة السابقة قتل الحريات وكمم الأفو اه وأنه أخضع له الكتاب والمفكرين فجروا في طريقه وأيدوه ، ولذلك فهو يطالب بمحاكمة هو لاء الكتاب ويطالب أول الأمر بمحاكمة توفيق الحكيم نفسه الذي أيد السلطان في هذا الاتجاه . ويقول أنه جرى في هذا الطريق حتى بعد وفاة عبد الناصر فطالب بإنشاء تمثال ضخم في ميدان عام تقديراً لعظمة وبطولة ذلك السلطان ، وقد جاءته مئات الحظابات المؤيدة لرأيه غير أن خطاباً واحداً من بينها جاء فيه : صحيح أن السلطان يستحق تمثالا كبيراً يناسب شهرته ومكانته ولكن أن يقام هذا التمثال في تل أبيب .

ولقد كان توفيق الحكيم على مدى حياته مضطراً إلى الحطأ غير كاشف لأبعاد الأحداث فإن انغاسه فى الأساطير والقصة الغربية وما وراءها من خيالات قد حال بينه وبين الرؤية الصحيحة لأحداث العصر والمجتمعات.

فهو عندما دعا إلى الحلاص من الطربوش دعا إلى اللحوء إلى القبعة ، وعندما ضرب الفرنسيون دمشق بالمدافع ونشروا الرعب والعدوان لم يزده ذلك على أن قال :

ــ لتذهب دمشق ومثات مثل دمشق إلى الهاوية وتبتى فرنسا .

وهو الذى قال مرة : إذا لم تكن لنا حضارة فلنأخذ الحضارة الغربية وننتْهى .

كل هذا يعطى صورة البساطة والخيال وعدم العمق ، فى تناول الأمور ، ويعطى مفهوم رجل المسرح والرواية والأساطير القديمة الذى يعجز عن متابعة الأحداث . وكل كتاب القصة على هذا النحو .

يقول محمد المحذوب: كتبه أكبر شاهد على تنكره لمثل أمته حتى ماكان مها متصلا بالسيرة النبوية لىكتابه محمد (صلى الله عليه وسلم) أو مسرحية أهل الكهف، وبه مواطن دسائسه على الرسول. وفى أهل الكهف : « تحوير شائن لمضمون القصة القرآنية التي قامت على إثبات حقائقها الكتب الدينية السابقة والحفريات الأثرية المعاصرة » .

ولقد كان عمل توفيق الحكيم في الحقيقة قائماً على إحياء النراث اليوناني والوثني والأساطير (أوديب) وبنها في أفق الفكر الإسلامي ، وإحياء مفاهيم الحضارة الفرعونية (إنريس) وإحياء تراث البهودية (الملك سلمان) وإحياء مدرسة اللامعقول وأدب الهودية يونسكو وبكيت ( يا طالع الشجرة ) والمماركسية الاشتراكية . وكان له إلى ذلك كله هدف مبيت دَفَّىن هو إفساد التراث الإسلامي وتغيير مضامينه بما كتب معارضاً لما جاء في القرآن سواء في أهل الكهف أو الملك سليان ، وهو يعيش تحت سيطرة مفاهيم الفلسفة المادية ومذهب مدرسة العلوم الاجتماعية والمفاهيم المـاركسية الَّتَى تقول بالصراع بين العقل والعاطفة ، وبين المثالية و المادية ، وبين العاطفة و الواقعية . و برى أن هذا الصراع هو جوهر الفن . والحقيقة أن ترفيق الحكم قد غفل عن مصدر ثر لفهم البشرية فهماً صحيحاً وهو القرآن : ومفهوم التوحيد الحالص الجامع الذي يحول بين البشرية وبين التمزق أو الصراع أو انقسام وحدة النفس المؤمنة الربانية الانجاه . وقد عمل على ترحمة كل الاتجاهات والمدارس والمذاهب الغربية نخبرها وشرها وما محسن تقديمه للفكر الإسلامي ومالا مجوز تقديمه ، فكانت كتاباته حصيلة مختلطة وركاماً مضطرباً ، وقد أفسد أمانة القلم ومسئولية الكلمة حين عجز أن يقدم لأمته خبر مافي هذا الفكر من مثل أو أن يدل الناس على حقيقة هذه التيارات وخلفياتها لتكون على بينة مما في هذه الكتابات من سموم وأهواء .

بل لقد دافع توفيق الحكيم عن تدريس الكتب الإلحادية في الجامعة وقال:

( لماذا كلّ هذا الفرّع كلما وقع بصرنا فى كتاب على عبارة تمس الإسلام ) تحت مظلة حرية الفكر الباطلة ، وهو يعلم أن هذا الشباب ليس له من حصيلة إسلامية كبيرة تحميه من الشكوك التى تثيرها هذه الكتب .

ويحمل توفيق الحكيم مجموعة من المفاهيم الفلسفية المضطربة تجعله غير

قادر على الوصول إلى مفهوم الأصالة الإسلامية. فهو يقيم مفاهيم فى النفس والمحتمع على الأساطير التي لا تمثل واقع الحياة فى شيء كقصة أوديب الذي تزوج أمه. وهو يعتنق مفهوم هيجل فى القول بأن التناقض قانون الحياة.

كما أنه بروج لمفهو م حرية الفنان المطلقة الذي لا يتقيد بقيم الأخلاق أو الدين ، كما أنه يقيد نفسه بمفهوم الصراع اليونانى بين الإنسان والقدر وبين إرادة الإنسان وإرادة الله ، و برى رأيهم فى أن القوة الحارجية تتحدى الإنسان و تبطش به . و برى أن الإنسان سحين فى إطار معين من الزمان والمكان وأن إرادته ترتطم أحياناً بكل هذه العوامل ، وهو بذلك بجهل مفهوم الإسلام فى إرادة الإنسان المحدودة ، داخل إرادة الله تبارك و تعالى ، والتى هى مناط المسئولية و الجزاء الأخروى . وهو فى كل آرائه متأثر بالفلسفة المادية والفلسفة الوجودية ومدرسة العلوم الاجتماعية و المماركسية على شذرات و شظايا منها و هناك متجمعة و مضطربة لا تصل به إلا إلى مفهوم غامض مضطرب .

ولعل أخطر مواقف توفيق الحكيم هو هجومه ضد عروبة مصر ونفيه لانتها الإسلامي ووجهها العربي. وقد اتهم بأن فكرة حمار الحكيم مأخوذة من فكرة الأديب الأسباني (خينز) وقد كانت لتوفيق الحكيم صلاته بالصهيونية العالمية. وفي عام ١٩٤٣ ترجم له أبا إيبان يوميات نائب في الأرياف إلى اللغة الإنجليزية وفي عام ١٩٤٧ انتقل توفيق الحكيم إلى تل أبيب والتي هناك بالفنانين المسئولين عن المسرح ودار الحوار حول مسرحية (سليان الحكيم) التي استوحى وقائعها من التوراة وعرضوا عليه ترجمة المسرحية إلى العبرية.

ويدعو توفيق الحكيم إلى التعاون الثقافى بين الفكر العربى والبهودى ، وإنشاء حمعية عربية إسرائيلية مقرها العاصمة الفرنسية للعمل من أجل السلام . وهكذا تعطى كتابات توفيق الحكيم صورة التخبط والاضطراب وضعف الرؤية العامة ، وأو اقتصر توفيق الحكيم على أن يكون من رجال المسرح ومترجمي التراث اليوناني والغربي لكان ذلك خيراً له ، ولكنه حاول أن يكون عن طريق الصحافة من رجال الفكر والرأى فكانت أمانته للتغريب والغزو الثقافي والشعوبية واضحة جلية .

كذلك فقد سود لويس عوض صفحات كثيرة من الأهرام خلال الفترة بين عام ١٩٥٦ – ١٩٧٠ قدم فيها كل ما يحمل من سموم كاشفاً عن هويته في كراهية التاريخ الإسلامي والفكر الإسلامي داعياً إلى فكر إقليمي مصرى يحاول عن طريقه إحياء صفحات ميتة من تاريخ الوثنية اليونانية القديمة ، وهو في كل المؤتمرات التي تجمع المستشرقين والشعوبيين التي عقدت هنا وهناك كان ينفث هذه السموم الحاقدة المليئة بالاحتقار للهوية المصرية العربية الإسلامية ، وهو وتوفيق الحكيم من دعاة العنصرية واستعلاء الجنس ، وإضفاء طابع من القداسة الكاذبة على المصرية والفرعونية مستمداً من أوهام يسمونها تاريخ خمسة آلاف سنة ، أو النيل أو الأهرام أو آثار الأقصر وغيرها من الوثنيات الضالة .

وهو على هذا الطريق يحاول أن يصم كل الأعلام الباحثين المسلمين بأنهم كانوا تلاميذ للفكر الغربى أو الروماني ، كما فعل بالنسبة لابن خلدون أو رفاعة الطهطاوى ، وتتركز اهماماته حول المسرح والأساطير الوثنية اليونانية.

ودعواه العريضة المضللة هي أن التيار الغربي الوافد مع الثورة الفرنسية هو التيار الرئيسي الأصيل وأن التيار الإسلامي الأصيل هو التيار الفرعي ، وليس يصدق هذا أو يعتقد أنه صحيح حتى أشد المستشرقين تعصباً.

فإن الثورة على الحملة الفرنسية ، والثورة العرابية ، وثورة ١٩١٩ كلها نتاج إسلامى أصيل صدر عن إيمان بأن الدفاع عن الأرض والعرض هو جزء من الجهاد في سبيل الله ، وقد صدرت هذه المقاومة حميعها عن الأزهر الشريف .

أما التيار الذي بربط لويس نفسه به فهو التيار الذي صنعه كرومر والنفوذ الأجنبي في سبيل إنشاء أجيال لهما ولاء غربي ، وهو التيار الذي برز فيه لطني السيد وطه حسين وسلامة موسى ومحمود عزى وحسين فوزى وتوفيق الحكيم . والذي ظهرت من خلاله دعسوى الليبرالية والمهاركسية والوجودية والاشتراكية والعلمانية وكل الدعوات المضللة التي حاولت أن تحطم وحدة الفكر الإسلامي ، وأن تنال من اللغة العربية وأن تقف في وجه تطبيق الشريعة الإسلامية ، وكان من ثمارها النكبة والهزيمة والنكسة على مدى تاريخ المسلمين والعرب منذ و عد بلفور إلى اليوم ، ذلك أن المسلمين والعرب لم يعرفوا الفاشية والنازية والدكتاتورية إلا عن طريق هذه المدرسة التي يعتز مها لويس عوض وينسب نفسه إليها والذي لم يكن فيها إلا تابعاً ضئيلا .

وليس صحيحاً ما ادعاه لويس عوض فى كلمته المسمومة أمام موتمر التاريخ المصرى الحديث فى جامعة لندن (أكتو بر ١٩٣٦) من أن التيار الإسلامى هو تيار ثيوقراطى فإن هذه الثيوقراطية لم يعرفها الفكر الإسلامى ولا التاريخ الإسلامى على مختلف مراحله وأنه لم يقم فى تاريخ الإسلام حكومة ثيوقراطية ولو لمدة يوم واحد ، وإنما هذه كلمات يلتقطها هؤلاء من الفكر الغربى وتاريخ المسيحية والكنيسة فى أوربا ويلصقونها زوراً ومتاناً بالإسلام.

ولقد كانت للويس عوض دعاوى كثيرة باطلة تحدث فيها عن حركة عبد الناصر و صفها بالبطولة والعبقرية . ثم عاد فغير رأيه بعد عبد الناصر كما فعل صديقه توفيق الحكيم وكتب عن الرجل ذو الوجوه السبعة .

ولقد كان لويس عوض بوقاً لكل الدعو ات المضادة للأصالة الإسلامية والعربية فهو أشتراكي وديمقراطي ووجو دي وعلماني ومن دعاة الإلحاد والإباحية ومن باعثي الأساطير اليونانية وهو من دعاة كسر عامود الشعر وهدم اللغة العربية الفصحي وإعلاء العاميات والحروف اللاتينية. وهدفه واضح في كل هذا وهو حرب اليقظة الإسلامية ومعارضها.

وللويس عوض صفحات من الأدب المكشوف روج بها للدعوة الزائفة : التى تقودها بعض جماعات الهيبز والوجوديين فى الغرب وما يسمى

الثورة الجنسية ، يتحدث فها عن فكرة الشدوذ الجنسي وكونها أحد حقوق الإنسان المعترف بها ، وهذه الجاعة التي اتصل بها في جامعة كاليفورنيا (لوس أنجليس) لإشاعة الوعي الشدوذي بين المواطنين والتي أطلقت على نفسها اتحاد الطلبة الشواذ أو المرحين بعد أن غدت كلمة (جاى goy) أي مرح تعنى في أمريكا الشواذ جنسياً وتعمل هذه الجاعة على نشر الإباحية .

ويتحدث لويس عوض بإعجاب عما يسميه تراث الشذوذ من سافو إلى ليونارد دافنشى ، ويقول إنه قديم قدم المدنية نفسها ويتحدث عن دعوة هؤلاء الضالين في العمل على كسر عقدة الحجل كلما ذكر الشذوذ الجنسى ، وأشار كذلك إلى ما أسماه الزواج الرسمى بين الرجال والرجال والنساء والنساء.

ولا يمكن أن يكتب كاتب بالعربية هذه الصفحات المستفيضة عن ذلك الإنم إلا إذا كان صاحب هدف معين وغرض مبيت مدفون ، وإلا فلإذا يروج لمثل هذه الدعاوى المسمومة ولماذا تسمح الصحف العربية بنشر هذه الأقذار .

ويستطرد لويس عوض إلى الحديث عن أفلام الدعارة وصحافة الدعارة فى المحتمع الأمريكي وإلى الدعوى الجديدة (ستريكرز) وهي العرايا من الرجال والنساء الذين يظهرون فجأة فى الشوارع والميادين ويعلل هذا بأنه مرض نفسى .

و يرى أن الإباحية هي العلاج لأنها سوف تجعل الأمور عادية بعد قليل ، وهذه هي تفسيرات دعاة التلمودية والصهيونية والمادية وقد غرق فيها لويس عوض إلى الآذان كراهية وحقداً للوجه المشرق للعرب والمسلمين في هذه المرحلة من حياتهم .

ونحن نعرف أن الثورة الجنسية في أوربا هي رد فعل الرهبانية المسيحية القديمة وأنها نهاية الشوط المقابل للأخلاق التي عرفتها أوربا إبان تحريم ما أحل الله من طيبات الحياة الدنيا والمرأة ، وهي قضية بعيدة كل البعد عن مجتمعنا الإسلامي الذي لم يعرف إلا نظاماً كاملا جامعاً يعطى للإنسان حقة

فى تيجتيق رغباته ولا يسوقه إلى رهبانية أو حرمان ، ولذلك فإنه لا يذهب به أبداً إلى هذا الانطلاق المجنون في الشهوات التي تعرفه أوربا ويعرفه الغرب اليوم ، ولو كان لويس عوض ناصحاً أميناً حفيظاً على أمانة القلم والكلمة لقال لقومه كل هذا ولحرص على ألا يغرقهم في هذه الأمواج المتلاطمة من السموم.

ولقد عرض لويس عوض فى حديثه عن العقاد إلى دعاة الإسلام الأبرار فأثار حولهم الغبار والهمهم ، و اتخذ من حديث العقاد عهم تكأة وستراً يستر به خصومته وأحقاده وكل ما قال به أو نسبه إلى العقاد من اتهامات فقد ثبت بطلانها يحكم القضاء . ولم تكن كتابات العقاد خلافاً لما ذكر لا فهما جزئياً للإسلام ولا تصلح لأن تكون بديلا عن المفهوم الجامع الصحيح ، ولقد عدد الباحثون أخطاءها واضطراب مهجها وخاصة ما يتعلق عما كتب عن الديمقر اطية في الإسلام ، فالإسلام فوق الديمقر اطية و الاشتراكية وهو مخالف لها حميعاً ولكل مذهب حديث .

ولقد تبين أن لويس عوض يتصيد الأحداث ليرضى بها هواه وموقفه من الراهب ( أبا نوفز ) وحمهورية همام كلاهما لا يثبت أمام التاريخ الصحيح لأنه أقامه على خيوط وهمية ليس لهما رصيد أكيد من الوثائق المعروفة .

# وفي الختام نحن نتساءل :

هل استطاعت الصحافة العربية أن تقدم للشباب زاداً روحياً وعقلياً رفيعاً يرده إلى الأصالة ويضعه على الطريق . لقد كانت صفحة الشباب في الصحافة العربية تافهة تهدف إلى تمييع القيم .

هل استطاعت الصحافة العربية أن تضع المرأة فى مكانها الطبيعى وتدلها على خير نفسها وعلى رسالتها الطبيعية .

لقد أسرفت الصحافة العربية فى النقل عن المنحرفات أو المغاليات فى الغرب أمثال سيمون دى بوفوار وفرانسو ساجان أو عن أصحاب المذاهب الهدامة : أمثال سارتر والبيرتو مورافيا وكافكا وكامى مع أن فى الغرب

كانبات وكتاباً آخرين يعرفون سر أزمة الإنسان المعاصر وأزمة الحضارة الغربية، ولكن صحافتنا الباحثة عن الإثارة تركت الأصالة وبحثت عن الانحراف.

لقد أسرفت الصحافة العربية فى نقل آراء الكاشحين والبكارهين للغة العربية والإسلام والقرآن والحضارة الإسلامية ، مع أن فى الغرب كثيراً من المنصفين الذين يقدرون عظمة العطاء الإسلامى فى مجال الفقه والعلم التجريبي والبحوث الاجتماعية ، ولكن صحافتنا تجاهلت هؤلاء وبحثت عن الكارهين والمتعصبين .

لقد كان أخطر ما قدمته الصحافة العربية هو ذلك المفهوم المسموم للفن الذي تهدف به إلى إطلاق الغرائز وفك قيادها واستثارة الشهوات. وقدمت مفاهيم جديدة جعلت منها ممثلات السيما وراقصات الليل وبنات الهوى وفتيات الكباريهات بطلات مكافحات.

كما قدمت أفلام الجنس ومسلسلات الرعب التي تمجد الخيانة الزوجية وتبنت كل فاسد من الأفلام والمسرحيات المليئة بالمشاهد الفاضحة والمراو دات الفاجرة ، وخلقت مظاهر الصراع والعداء والبغضاء بين الآباء والأبناء وشجعت صالات الرقص وهز البطون.

وقد كان نتيجة كل هذا ما حاق بالوطن العربى من هزيمة ونكبة ونكسة خلال هذه السنوات الثلاثين ، وكان أخطرها نكسة ١٩٦٧ التي ما تزال آثارها مستمرة حتى الآن بالرغم من كل محاولات التخلص منها .

ولا ريب أن التاريخ يدمغ الصحافة العربية لهذه التبعة الثقيلة والمسئولية الحطيرة .

# أنالالج

|                |   | •                                        |        |
|----------------|---|------------------------------------------|--------|
|                |   |                                          | صفحة   |
| مدخل إلى البحب | ت |                                          | ٧.     |
|                |   | صحافة النكسة                             | ٧.     |
| الباب الأول    | : | المرأة والصحافة                          | ۳۱ .   |
| الباب الثاني   | : | صحافة الإثارة والجنس                     | . eF   |
|                |   | الفصل الأول: صحافة الإثارة والجنس أُبُرِ | ۱۷ )   |
|                |   | الفصل الثانى : مدرسة الإثارة             | ۸۹ .   |
| الباب الثالث   | : | الصحافة والفن (المسرح والسينما)          | ۱۱۳ .  |
| الباب الر ابع  | • | الصحافة والأدب                           | 149 .  |
| ,              |   | الفصل الأول: الأدب                       |        |
|                |   | الفصل الثانى : الشعر                     | ۱٦١ .  |
| الباب الخامس   | : | الصحافة و القصة                          | ١٧٥    |
|                |   | الفصل الأول: الصحافة والقصة              | ٠. ۲۷۲ |
|                |   | الفصل الثانى : كتاب القصة                | ۱۸۳    |
| الباب السادس   | : | الصحافة وتغريب المحتمع                   | 711    |
|                |   | الفصل الأول: الصحافة وتغريب المحتمع      |        |
|                |   | الفصل الثاني: كتاب التغريب               | ۲۳۷    |

رتم الإيداع ٢٤٦٠ / ١٩٨٠ البَرْ تَمِ الدول ٨-٣٣-٧٣٢٨- ٧٧٩

دارالنصرالطباعة الإسلامية