



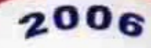
## تفاعل العضارات

بين امكانية الالتقاء مسدى سور الازبكية واحتفالات العساع

### د. على ليلة

أستاذ علم الاجتماع

كلية الاداب - جامعة عين شمس





WWW.BOOKS4ALL.NET

https://www.facebook.com/books4all.net



### تقاعل الحضارات

بين إمكانيات الالتقاء واحتمالات الصراع

أ.د. على اليله استاذ علم الاجتماع كلية الآداب - جامعة عين شمس

### بطاقتفهرست

الفهرسة أثناء النشر إعداد / الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية. إدارة الشئون الفنية

ليله، على.

تضاعل الحضارات بين إمكانية الألتقاء واحتمالات الصراع / على ليله. - ط١ - القاهرة : جامعة عين شمس، كلية الأداب، ٢٠٠٦.

۱۰۶ ص، ۲۶ سم.

١- الحضارة

أ- العنوان

دیــوی ۲۰۱٫۲

رقم الإيداع: ٢٠٧٢ / ٢٠٠٦

دار شركة الحريري للطباعة

### كلمة الأستاذ الدكتور / أحمد زكى بدر نائب رئيس الجامعة لشئون التعليم والطلاب ورئيس مجلس إدارة مركز دراسة الحضارات

مما لاشك فيه أن موضوع حوار الحضارات أو صراعها، ليس بجايد، بل أنه يضرب بجذوره أعماق التاريخ، غير أنه من الواضح - وبصفة خصة في الوقت الراهن - أنه قد ظهر على الساحة الدولية بصورة جليه، وظهر الكثير من الكتاب والنظريات التي راح أصحابها يدلون بدلوهم في هذا المنهمار، فظهرت آراء كثيرة رأت ضرورة إقامة حوار بين الحضارات، وأخرى ضئيلة لاتستند إلى رؤية فكرية، وترى حتمية حدوث الصراع بين الحضارات.

وعلى الرغم من أن المولى عز وجل قد خلق الناس شعوباً وقبائل، لكنه جل شأنه أكد على أن هذا التشعب يجب أن يهدف إلى التعارف والتعاون، وخير دليل على ذلك قوله تعالى «وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارف الا كما دعت كل الأديان إلى أهمية الحوار ونفت حتمية وجود صدام وصراع.

وفى ظل هذه المتغيرات التى يشهدها العالم، أصبحت الحاجة ملحة إلى التفاعل والتعاون بين الحضارات، وكذلك الحوار بين الثقافات الموجردة على سطح المعمورة، لأن التعاون سيخلق حضارة إنسانية أكثر ترابطاً ونفعاً للمجتمع البشرى، ويستطيع كل منا أن يشعر بجدوى الحوار ويؤمن بأن لدى الآخر من الفائدة ما يمكن أن ينعكس إيجابياً عليه ويؤدى ذلك فى النهاية إلى تقارب المفاهيم لإقامة تكامل واضح بين الأمم المختلفة، لأن الحوار بين الخضارات يهدف إلى المنافسة السلمية ومحاولة بناء جسور بين بعضها البعض.

۲

من هذا المنطلق يجب علينا أن نستبعد كلمة الصراع، لأنها أمتداد لذلك الفكر العدوانى الذى نشأ على الحروب والصدام، خاصة وأن الذين يدعون إلى حتمية الصراع يعبرون عن دعوة فكرية ضيقة الأفق لاتستند إلى الواقع أو الفطرة الإنسانية السليمة التى تميل إلى التجمع والتعاون أكثر من ميلها إلى التنافر والصراع.

ومن ثم فإن جامعة عين شمس لا تألوا جهداً في سبيل الدعوة إلى الحوار بين الحيضارات، وذلك عن طريق إقامة المؤتمرات والندوات والبحث العلمى وإجراء البحوث حول الحضارات حتى يتسنى وضع القواعد والأصول الخاصة بإجراء الحوار بين هذه الحضارات.

ولايسعنى فى النهاية إلا أن أتوجه بخالص الشكر إلى الأستاذ الدكتور على ليله الذى بذل الجهد الكبير من أجل إخراج هذا العمل العلمى الأكاديمى الجاد إلى النور، ومركز دراسة الحضارات المعاصرة والقائمين عليه.

والله ولى التوفيق،،،

\_\_\_\_\_\_ **f** \_\_\_\_\_

### کلمة الدکتور/ إبراهسيم جلال أمين عام المركز

حرصاً منه على التفاعل الإبجابي مع كافة القضايا المطروحة على الساحة الدولية، وإيماناً منه بضرورة الأهتمام بالبحث العلمي، يفخر مركز دراسة الحضارات أن يقدم بين يدى القارىء العزيز هذا الإسهام العلمي الأكاديمي الجاد لمؤلف الاستاذ الدكتور / على ليلة أستاذ علم الاجتماع بكلية الآداب جامعة عين شمس، والذي جاء بعنوان اتفاعل الحضارات بين إمكانيات الألتقاء واحتمالات الصراع).

والواقع أن هناك أسباباً كثيرة تبرز أهمية هذا العمل، أهمها سببان : الأول هو مؤلف الكتاب، وهو غنى عن التعريف، فهو رائد من رواد علم الاجتماع في مصر، وإسهاماته العلمية الكثيرة والموضوعية كفيلة بأن تتحدث عنه، خاصة وأنه أستطاع من خلالها أن يقيم مدرسة مصرية عربية في حقل الدراسات الاجتماعية، والثاني هو أهمية الكتاب، فقد عرض الأستاذ الدكتور / على ليلة داخل هذا العمل المهم موضوعات على قدر كبير من الأهمية مثل: العلوم المختلفة وأهتمامها بمفهوم الثقافة، كالأنثروبولوچيا والاجتماع والسياسة والاقتصاد، كما تعرض لمفهوم الحضارة في نطاق علم الفلسفة والتاريخ والأجتماع على السواء وبصفة خاصة الفلسفة، والإشارة إلى طبيعة الثقافة ومكوناتها، وطبيعة الحضارة وعناصرها، والتأكيد على الحوار كآلية للاكتفاء الحضارى، وأهم المفكرين الذين تعرضوا لفكرة الحوار، والحديث عن الصراع كالية للتفاعل الحضارى، وأهم المفكرين الذين تعرضوا لهذه الفكرة، والأسباب التي أدت إلى الصراع الحضاري والتي أكدها في النمط الأوربي الغربي، ثم تطرق إلى قبضية التنظير الحيضاري حتى النصف الأول من القرن العشرين بداية من حركة الكشوف الجغرائية، وأهم

المفكرين الذين أسهموا في هذا الموضوع خلال هذه الفترة وأهمهم شبنجلر وتوينبي وسروكين، والتنظير الحضاري في النصف الثاني من القرن العشرين والتعرض لأهم النظريات التي قدمت تنظيراً حضارياً لتبرير الصراع القائم بين الحضارة الغربية والشرقية، مثل فرانسوا فوكوياما وصموئيل هنتجتون.

وفى المرحلة الأخيرة من الدراسة عرض لموضوع تفاعل الحضارات؛ هل هو صراع وتحدى أم حوار وتدافع، من خلال الإشارة إلى عدة نقاط أهمها الصراع لتحقيق المصالح وتعيين حدود الذات، واستدعاء إرادة التحدى كآلية للتفاعل الحضارى، والحوار كآلية للبحث عن مبادئ إنسانية عادلة، والتدافع لتحقيق تكامل حضارى وإنساني.

وفي الختام يرفض المؤلف فكرة الصراع الحيضاري، وينظر إليها على أنها دعوة فكرية ضيقة لا تتفق مع الواقع الطبيعي والفطرة الإنسانية السليمة.

ولعل المركز وهو يقدم هذا الجهد يكون قد ساهم فى نشر المعرفة وبث الوعى عن الحوار بين الحضارات، ولعله بذلك يكون قد حقق هدفاً من أهداف جامعة عين شمس.

ولايسعنى فى النهاية إلا أن أتقدم بأسمى آيات الشكر والعرفان لمجلس إدارة المركز برئاسة أ.د. / أحمد زكى بدر – نائب رئيس الجامعة لشئون التعليم والطلاب، وإدارة المركز برئاسة أ.د. / محمد عبد اللطيف هريدى – عميد كلية الآداب، والسادة القائمين على إصدار أعمال المركز.

### والله ولى التونيق ،،،،

مقدمه

الفصل الأول قضايا نظرية لفهم تفاعل الحضارات

تمهید ۱۷ – ۱۰

أولاً: طبيعة الثقافة ومكوناتها.

ثانيا: بناء الحضارة وعناصرها.

ثالثا: الحوار كآلية للإلتقاء الحضاري.

رابعا: الصراع كآلية للتفاعل الحضاري.

# الفصل الثاني التنظير الحضاري في القرن التاسع عشر في القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين

تمهید

أولا: نظرية أوزوالد شنجلر.

ثانيا: نظرية أرنولد تويني في الحضارة.

ثالثًا: نظرية بيترم سروكين في مستويات التطور الحضاره. ٥٦ - ٦٠ - ٦٠

رابعا: التنظير الحضاري في القرن التاسع عشر، تحليل وتقييم. ٦١ – ٦٢

# الفصل الثالث التنظير الحضارى في النصف الثاني من القرن العشرين

| 77 - 70         | تمهید .                                          |
|-----------------|--------------------------------------------------|
| <b>V£ - 3A</b>  | أو لا: تحو لات النصف الثاني من الألفية الثانية.  |
| <b>Y7 - Y</b> £ | ثانيا : نظرية فرنسوا فوكوياما حول نهاية التاريخ. |
| ۲۷ – ۲۸         | ثالثًا: نظرية صمويل هنتجتون في صراع الحضارات.    |
|                 | رابعا: التنظير الحضاري في النصف الثانيي          |
|                 | من الألفية الثانية، تحليل وتقييم.                |

### الفصل الرابع تفاعل الحضارات صراع وتحدي أم حوار وتدافع

| 4 - 44    | تمهيد                                                |
|-----------|------------------------------------------------------|
| 98 - 9.   | أو لا : الصراع بغرض تحقيق المصالح وتعيين حدود الذات. |
| 9٧ – 9 ٤  | ثانيا: إستدعاء إرادة التحدي كى لية للتفاعل الحضاري.  |
| 1.7 - 97  | ثالثًا: الحوار كألية للبحث عن مبادئ إنسانية عادلة.   |
| 1.0 – 1.7 | رابعا: التدافع لتحقيق تكامل حضاري وإنساني.           |
| 112 - 1.4 | المراجـــع                                           |

#### مقدمية

أصبح التفاعل بين الحضارات من الموضوعات التي لاقت اهتماما كبيرا في السنوات الأخيرة من قبل مفكري المعمورة جميعهم. عقدت بشأنه الندوات والمؤتمرات العديدة، وأجريت حوله البحوث في مراكز البحث وأروقه الجامعات. وقد بلغ هذا الاهتمام ذروته في الكتابات التي ألفها كل من فرنسوا فوكوياما الذي ألف كتابا حول "نهاية التاريخ" وصمويل هنتنجتون الدي كتسب مقالاً عن "صدام الحضارات" تحول فيما بعد إلى كتاب يعالج ذات الموضوع. في أطار ذلك قدم كل منهما نظرية تحاول أن تشخص طبيعة التفادل بين الحضارات في عصر انتهت فية الحرب الباردة، وأصبح واضحاً أن عالمنا يخضع لتفاعلات العولمة، التي تدعمها وتعمل علي نشرها القوة العظامي في عالمنا المعاصر.

وإذا كان تفكير القرن التاسع عشر ذو طبيعة سلمية وموضوعية فيما يتعلق بالحوار بين الحضارات. يتضح ذلك من قراءة نظريات كل من أزوالد شبنجلر وأرنولد توينبي وبيترم سروكين الذين قدموا نظرياتهم في نشأة الحضارة وتطورها أو ازدهارها ثم أفولها. إذ نلاحظ في معالجتهم للحضارات أنهم لم يميزوا بين الحضارات وبعضها البعض، بل تُحدّد هدفهم بالأساس ببناء نماذج نظرية لفهم الحضارات ومن أن تستخدم لفهم مختلف الحضارات ومن ثم لم تكن لديهم نزعة واضحة للتمركز حول الذات. فقد حاولوا اكتشاف القوانين التي تحكم هذه الحضارات، غير أنهم لم يحاولوا تمييز حضارة علي أخري، ورأوا أن التراث الإنساني هو حوار خلاق بين الحضارات وأن الحضارات متساوية من حيث مكانتها ودورها في التاريخ، كما رأوا أن التاريخ الإنساني هو تتابع عضوي بين الحضارات، من خلاله تقدم كل حضارة أفضل أبداعاتها عضوي بين الحضارات، من خلاله تقدم كل حضارة أفضل أبداعاتها

٩

للحضارات التي سوف تعقبها خلال حركة التاريخ، لقد تحلي هؤلاء المفكرون بقدر أكبر من الموضوعية ومن ثم أصابوا في توقعاتهم قدراً كبيراً من كبد الحقيقة.

على خلاف ذلك نجد أن تنظير القرن العشرين، بخاصة نصفه الثاني، فيما يتعلق بالحضارات كان ذو طبيعة صراعية بالأساس. ولا ترجع هذه الطبيعة الصراعية إلى التراكم العلمي الذي تحقق تاريخيا فيما يتصل بتنظير الحضارات ولكنه يرجع إلى الظروف العالمية المعاصرة بالأساس. من هذه الظروف أن نظامنا العالمي بفعل النقدم الذي تحقق في تكنولوجيا الاتصال والإعلان والمعلومات أصبح بحق قرية صغيرة، ونعني بقرية صغيرة أن مكانها قد تقلص وكذلك زمانها. ونتيجة لهذا الانكماش لمقولة المكان والزمان برزت الحضارات في زمان محدود ومكان محدود في مواجهة بعضها البعض. وبدأت وتيرة النفاعل بين الحضارات ترتفع، بما يتجاوز قدرات البشر علي استيعاب متضمناته، الأمر الذي أدي إلى تراجع أبناء كل حضارة إلى الارتباط بحضارتهم برغم أنهم تعرفوا علي جوانب عديدة من الحضارات الأخرى واستوعبوا بعض جوانبها، وهو ما دفع في بعض الأحيان إلى تطوير بعض المشاعر العدائية المتبادلة بين أبناء الحضارات المختلفة.

ويتمثل الظرف الثاني في انهيار الاتحاد السوفيتي مع بداية العقد الأخيسر للألفية الثانية منهيا بذلك فترة خمسة عقود كاملة من الصراع أو الحرب الباردة بين الكتلة الاشتراكية والكتلة الرأسمالية. حيث انهيار الأولى وخروج الثانية منتصرة في هذه الحرب، الأمر الذي أدي إلى تغيرات هائلة ألى النظامي، فأصبح نظام عالمي أحادي القطب، بعد أن كانت حركته مصبوطة بقطبين. ونظرت الكتلة الرأسمالية حولها فأدركت أنها منتصرة، كما أدركت أيضا أن مصادر القوة لديها عديدة بما يتجاوز كثيراً غالبية مجتمعات العالم.

وبدأت تتصرف كقوة عظمة منفردة، ومنحها ذلك إحساس بالثقة والعظمة ومن ثم مزيد من التمركز حول الذات. ورأت أن الجميع يدين لها بالمكانة الجديدة فقررت أن تهيئ الظروف لاستمرار واستثمار مكانتها الجديدة كقوة عظمي، ولو أدي ذلك إلى القيام بمواجهات أو صدامات حادة وحاسمة لكل من يحاول الاقتراب من هذه المكانة. لقد نظرت إلى العالم من أعلى، ورأت أن نمط نوعية حياتها هو الأرقي، ومن ثم قررت نشره على العالم أي عولمته، وبذلك بدأت عملية العولمة.

ويتحدد الظرف الثالث بالمصالح الاقتصادية التي يساعد تحقيقها على تزويد الحضارة بالعافية والقدرة على الاستمرار بإعتبار أن الاقتصاد يعد أحد مصادر قوة الحضارة. ورأت القوة العظمي التي تعبر عن الحضارة الغربياة الرأسمالية، أن السيطرة على الموارد الاقتصادية، وبخاصة مصادر الطاقة كأهم مورد في الألفية الثالثة سوف يمكنها من تحقيق هدفها الأول الذي يتحدد بان تضع الطاقة العالمية تحت سيطرتها، بحيث تتحول هذه الطاقة بصورة دائمة إلى قوة تضغ العافية في بناء هذه الحضارة فتحافظ بواسطتها على دوامها واستمرارها، ومن ناحية ثانية فإن سيطرتها على الطاقة العالمية والموارد الاقتصادية العالمية سوف يتح لها الظرف الملائم – بهذه السيطرة – لتحديد معدلات النمو التي تسمح بها للمجتمعات أو الحضارات الأخرى، حتى لا تشكل أي منها في أي زمان وأي مكان تحديا لها. لذلك أتبعت آليات عديدة لفرض العولمة على العالم ولفرض خضوع مجتمعات العالم لارادتها بصورة كاملة.

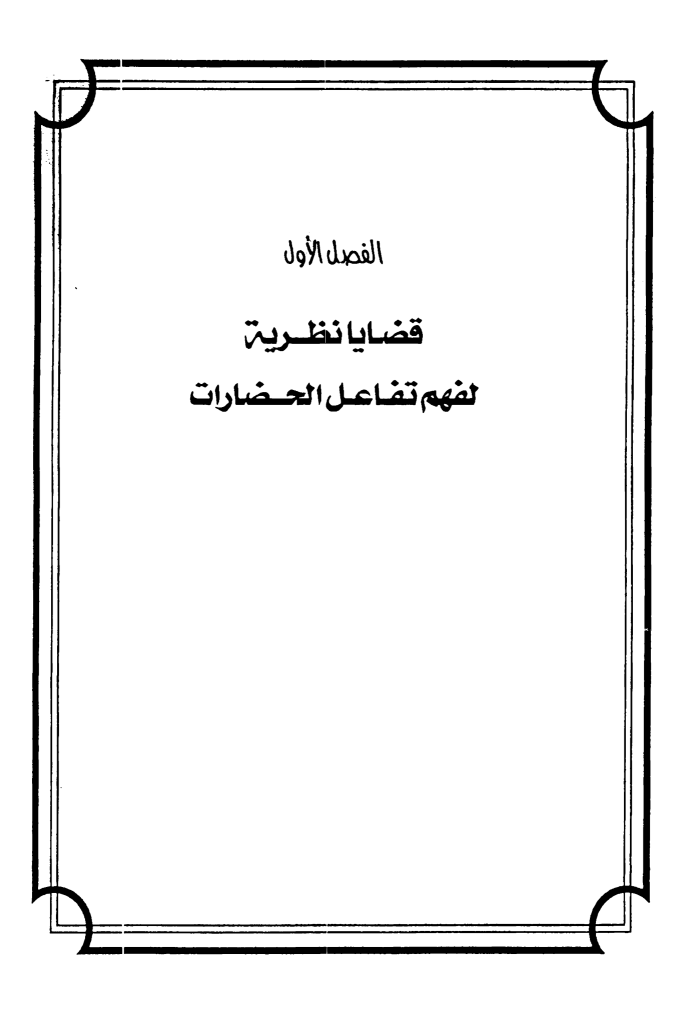
وقد كان من الطبيعي أن يؤدي ذلك إلى رد فعل من قبل البشر في المجتمعات أو الحضارات الأخرى ضد قوي الهيمنة أو السيطرة العالمية. وهو رد الفعل الذي تصاعد حتى بلغ تفجيرات ١١ سبتمبر ٢٠٠١ التي دلمالت الرموز الأساسية للحضارة الرأسمالية. وبدأ الاختلاف بين الحضارات حول تستخيص

11

ردود الفعل هذه، البعض يسميها "مقاومة" بينما يصمها البعض الآخر بكونها "إرهابا". غي هذا المناخ العالمي الذي تسوده ظروف سلبية عديدة كسان مسن المنطقي أن تزدهر عواطف العداوة والصراع، تطرف البعض بها فأكد أننا على أبواب صراع حضارات، بينما ذهب البعض الآخر، إلى القول بأن الحسضارات أبنية راقية - حتى بحكم تسميتها - لاتعرف الصراع ولا ترتضيه. وفي هذا السياق أتفق الجميع على أن هناك تفاعل تتصاعد وتيرته ويملأ الفسضاء بين الحضارات، وإن اختلفوا حول طبيعة هذا التفاعل هل هو صدراع أم حوار أم تدافع، وهو ما سوف نعرض له من خلال الفصول التالية.

لقد حاولت من خلال الفصول الأربعة التالية أن ألقي السضوء على حالة التفاعل بين الحضارات، منذ بدأ العالم يتعرف على ذاته أبتداء مسن عصر الكشوف الجغرافية وحتي عصرنا الذي أصبح فيه عالمنا يشغل كتلة واحدة، لقد بدأت الحضارات تقترب من بعضها ومن خلال إدراكها للآخر والتعرف عليه تعرفت على ذاتها. وقد حدث ذلك نتيجة لتقلص الزمان والمكان أو في إعتقادي أن الحديث عن حوار الحضارات أو التقائها أو حتى صراعها، إنما هي إدراكات ذاتية مؤقتة وعابرة، للبشر الذين قد لا يدركون الحقيقة دفعة واحدة، لأن الحقيقة لها قانونها الخاص في التكشف والاكتمال، وأعتقد أن ما نعيشه الأن لحظات حضارية متتابعة تتكشف فيها صور التفاعل الحضاري، حوار أحيانا، وصدراع في أحيان أخري، أما الحقيقة الكاملة والجوهرية فما زالت في رحم المستقبل، وعلينا أن نمتطي صهوة التأمل لنستكشف معالمها، وندعو الله، الذي نعترف به

علمي ليلمه الرحاب في ابريل ٢٠٠٦



### الفصل الأول

### قضايا نظرية لفهم تفاعل الحضارات

#### تمهيد

تعتبر مفاهيم الحضارة والثقافة من المفاهيم التي شعلت اهتدام العلوم الأنسانيه المختلفة التي تناولتها من زوايا عديدة. واذا كانت الانثرويولوجيا هي العالم الذي كان له فضل الريادة في التعرف على مفهوم الثقافة Culture من خلال البحوث والدراسات الميدانية التي أجراها الأنثروبولوجيون الأوائل في نطاق المجتمعات البدائية والمتأخرة خلال فترة القرن الثامن عاشر والتاسع عشر. وهو الاهتمام الذي تبلور ليشكل مجال علم خاص هو علم الأنثروبولوجيا الثقافية، ثم انتقل هذا الاهتمام بمبحث الثقافة إلى علسوم الاجتماع والسياسة والاقتصاد على التوالي ليلعب دوراً محورياً في كل من هذه العلوم. على خلاف ذلك نجد أن مفهوم الحضارة Civilization ظهر في نطاق الفلسفة وعلم التاريخ وعلم الاجتماع على السواء، ذلك باعتبار ان إهتمام هذه العلوم كان يتركز حول استكشاف التعميمات والقوانين العامة الضابطة لنشأة وتفاعل وتطور الكيانات الاجتماعية الكبرى كالمجتمع والحضارة والعالم وإذا كانت الانثروبولوجيا قد إهتمت بالثقافة فإن ذلك يرجع لطبيعة الدراسات الميدانية الانثروبولوجية التي كانت تقتصر في البداية على مجتمعات ضيقة حتى يمكن ملاحظة أدوات الثقافة المادية، وأيضا إدراك تأثير الجانب المعنوى للتقافة الذى يتضمن القيم والمعايير على تنظيم التفاعل الاجتماعي. ومن هنا فإنسا نجد أن علماء الانثربولوجيا لم يتحدثوا كثيراً عن مفهوم الحضارة اللهم إلا حمضارة المتوحشين يقصد البدائيين كما ذكر فكتور هوجو عالم الاجتماع لفي بريل. (١)

على فلاف ذلك نعد أن الحديث يعمورة عميقة عن مقيوم الحطمانة قمد تحقق بالأساس في نطاق الشلسفة أولاً حيث نجد إسهامات فنسفية عديدة مدول المذورم في تصورات الفلسفة لنشأة الحضارات وانهيارها، وأيضا في اهتمام علم الاجتماع الذي نشأ في كنف الفلسفة. ويرجع ذلك إلى أن علم الاجتماع إلى جانب اهتمامه كالأنثروبولوجيا بالدراسات الواقعية الميدانية اهتم أيضا بالكليات الاجتماعية والحضارية، لتوفير فهم لها من حيث نشأتها وآليات تفاعلها وتطورها إضافة إلى تحديد القوانين التي تضبط تفاعلها ودورة حياتها. كما أهتم علم التاريخ بدرجة أكثر بموضوعية الحضارة، وإذا كان علم التاريخ هو علم المفرد أي العلم الذي يكمن اهتمامه ودراسته على واقعه أو مجتمع أو حــضارة بعينها، فإن ذلك لم يمنعه من ان يحاول أن يتتبع دورة حياة هذا المفرد، أو أن يسعى إلى تأمل وضع المفرد- أي الحضارة بالنظر إلى المفردات أو الحضارات الأخرى. (٢) بيد أن الحضارات وأن وجدت منعزلة في بعض الفترات التاريخية إلا أنها بدأت في الاقتراب من بعضها البعض كلما ازداد عالمنا تماسكا واتصالاً. حيث اتجهت حضارات عالمنا منذ عصر الكشوف الجغرافية إلى التعرف على بعضها البعض، متحقق اتصالها بعضها البعض، وحينما قامت حركة الاستعمار الأوربي للعالم الشرقي وأمريكا اللاتينية أدركت الحضارة الأوروبية الغربية الخيرات التي لدى الحضارات الأخرى، وهي الخيرات التي يمكن الحصول على خاماتها لتشكل روافد تغذى الثورة الصناعية والنظام الرأسمالي. وفسى عصر الثورة التكنولوجية والإلكترونية امتلكت الحضارة الغربية الآليات التي تستطيع بواسطتها فرض نمطها على الحضارات الأخرى إلى تصادف أن دبت فيها روح الحياة ثانية. ومن ثم فقد بدأت تعمل على تطوير ذاتها لتكون ندا للحضارة الغربية كما يحدث الآن بالصين والحضارة الكنفشيوسية، والحضارة الهندية أو الحضارات الأسيوية العديدة (٢)، فإذا لم تكن شعوبها قد استيقظت بعد فإنها تتبنى

منطق السزلة أو المقاومة، ومن الطبيعي في قلب هذا النفاعل الجاري أن تجري كل حضارة حساباتها لتدرك امكانياتها مقارنة بإمكانيات الحسضارات الاخسرى على المستوى المادى والروحى، الآن في الحاضر في نطاق ما هو كائن وفسي المستقبل حيث الممكن أو ما يحتمل أن يكون. على هذا النحو إنبثق عسن هذا التفاعل الحضارى أربعة قضايا أساسية سوف نتناولها فيما يلسى بالتحليل باعتبارها تلقى الضوء على موضوع هذا القصل، حيث تتعلق القسطية الأولى بماهية الثقافة ومكوناتها بينما تتعلق القضية الثانية بطبيعة الحضارة وعناصرها الأساسية. على حين تتناول في إطار القضية الثالثة الحوار الحسضارى كآلية للالتقاء الحضارى إضافة إلى تناول الصراع خالية، آليات التفاعل الحضاري.

### أولا: طبيعة الثقافة ومكوناتها:

أشرت إلى أن مبحث التقافة يعتبر من الباحث الأساسية في كل من على الاجتماع والانثروبولوجيا، ومن ثم فقد قدمت تعريفات عديدة لهذا المفهوم بالإضافة إلى معالجة قضايا عديدة تتعلىق ببناء الثقافية. ويعتبر التعريف الكلاسيكي الذي قدمه سايلور أدوار E. Taylor الملتقافية البدائيية Primitive الكلاسيكي الذي قدمه سايلور أدوار Taylor المتقافة "بأنها ذلك الكل المركب الذي يحتوى على المعرفة والمعتقدات، والفن والأخلاق والعادات والفدرات التي يكتسبها الفرد باعتباره عضواً في المجتمع (أ). بينما يعرف كلايد كلوكهون .C يكتسبها الفرد باعتبارها نسق له أصله التاريخي، ويقوم بتنظيم حياة الجماعة (أ) على حيث يعرفها رالف لينتون Ralf Linton بأنها تاضم اللغية والتقاليد والعادات والنظم الاجتماعية، كما تحتوى على القيم والأفكار المحركة للبشر، وتتجسد في الفنون والأدوات المادية (١) كما يعرفها العلماء الألمان بقصرها على العناصر غير المادية للمجتمع الانسساني كالفن والدين الفلسفة (٧) على حين يعرفها دون مارتندال Don Martindale لكي تشير إلى

المجموع الكلى للتراث الاجتماعي للإنسان، سواء كان هذا التراث مادى أو غير مادى أداره المجموع الكلى للتراث الاجتماع الشهير بيترم سروكين Pitrim Sorokin باعتبارها "مجموع كل ما يبدعه أو يعدله الفرد أو مجموعة الإفراد بوساطة أنشطتهم الواعية أو غير الواعية أأ، ويعرفها عالم الاجتماع الأمريكي تالكوت بارسونز بأنها تتكون من مجموعة التوجيهات القيمة التي تتولى ضبط التفاعل الأفراد في مختلف المجالات الاجتماعية، وفي ذات الوقت تتولى ضبط التفاعل الاجتماعي الحادث في المجتمع وتحتوى على ثلاثة منظومات من القيم هي القيم الوجدانية Cathetic والقيم الإدراكية Cognitive، التي تشكل الإطار الذي يربط الفرد بالمجتمع (١٠) ويرتبط بمفهوم الثقافة عدة مفاهيم فرعية عديدة كمفهوم المنطقة الثقافية عدة مفاهيم فرعية Cultural والمركب الثقافة الفرعية Sub-Cultural والثقافة المنحرفة Sub-Culture

فإذا نظرنا إلى العناصر أو المكونات التى تشكل بناء الثقافة فسوف نجدها تضم أربعة عناصر رئيسية. العنصر الثانى هو العنصر التراثى وهو ما يعنسى أن جانبا كبيراً من القيم والمعتقدات والتقاليد والمعايير انحدرت إلينا من الأجيال أو الفترات التاريخية السابقة، وينطق ذلك على الثقافة المادية وغير المادية. وفي العادة يبقى المجتمع على عناصر الثقافة التى يؤدى وظيفة في حياته الحاضرة، بينما تموت العناصر الثقافية التى لا تؤدي وظيفة في الحاضر. ويستمكل الدين العنصر القاعدى للثقافة، وهي تشترك مع الحسضارة في ذلك، وإذا كانت الحضارة تغطى إقليماً كاملاً أو قطاعاً كاملاً من العالم، فإن الثقافة تقتصر على مجتمع أو منطقة. (١١) على هذا النحو يمكن أن يشكل الدين خلفية أو قاعدة لعدة ثقافات، حيث يصبح الحلال والحرام الديني هو نفسه الصواب والخطأ الثقافي. تختلف الأديان عن بعضها البعض من حيث قوة تأثيرها في الثقافة، وإن كسان تختلف الأديان عن بعضها البعض من حيث قوة تأثيرها في الثقافة، وإن كسان ذلك لا يمنع من انفصال الثقافة عن الدين في بعض المجتمعات. ويتحدد العنصر ذلك لا يمنع من انفصال الثقافة من القواعد والمعايير والقيم الناتجة عن التفاعل

الاجتماعي، على هذا النحو نجد أن كل مجتمع يعيد إنتاج ثقافته. فالثقافة تتنقل إليه تاريخياً من الأجيال السابقة، أو تقد إليه من الخارج، فيستعين بها في توجيه سلوكياته أو أداء بعض المهام أو في تنظيم التفاعل الذي يشارك فيه في مختلف مجالات المجتمع، وقد يعمل على التعديل فيها أو تطويرها بما يلائم واقعة فلإذا كان واقعه ضعيفاً فإنه يتكيف مع الحقائق الثقافية الوافدة إليه غير أنها مع ذلك تتشكل بلونه وطابعه، وفي هذه الحالة فإن المجتمع يعيد إنتاج الثقافة بما يلائهم واقعه. وتشكل البيئة الخارجية المكون الرابع في بناء الثقافة، في هذا الإطار يشكل النظام العالمي بيئة أي مجتمع من المجتمعات، وفي عصر الفضاءات المفتوحة وتكنولوجيا الإعلام والمعلومات المتقدمة أصبحت الأفكار والقيم وحتى عناصر الثقافة المادية تتتشر من مراكز إنتاجها إلى مراكر استيعابها أو استهلاكها، خاصة أن الدولة القومية قد فقدت سيطرتها نسبياً على فضائها الثقافي، الأمر الذي جعل الثقافات القومية والمحلية قابلة أو معرضة للتأثر بالثقافات الوافدة من الخارج، وهو ما يشير إلى أننا نعيش في عالم أصبح يشكل قرية صغيرة وأن ثقافته تتجه إلى التجانس. وتشكل الحضارة التي ينتمي إليها المجتمع أحد المصادر أو العناصر الأساسية التي تشارك في تشكيل ثقافة المجتمع، والحضارة على ما سوف نرى هي الأكثر دواماً من الناحية التاريخية والأكثر شمولاً من الثقافة من الناحية الجغرافية، ومن ثـم فمـن المفتـرض أن تغطى الحضارة أو تؤثر على أكثر من ثقافة، وعلى هذا النحو فمثلما أن هناك ثقافة قومية أو منطقة ثقافية، يوجد إطار حضارى، فالحضارة الإسلامية تغطي إطاراً شاملاً من التقافات القومية كالثقافة المصرية والثقافة الخليجية، والمغربية أو السورية أو الباكستانية، حيث نجد أن هناك بعد إسلامي في كل من هذه الثقافات (١٢)، وينطبق الأمر نفسه على الحضارة الغربية، حيث نجد أنها تغطي عدة تقافات كالثقافة الألمانية والفرنسية والإنجليزية، إذ نجدها كعنصر قائم في كل ثقافة من هذه الثقافات.

ويتشكل بناء النقافة من ثلاث منظومات من القيم المتداخلة، وتعد منظومة القيم الوجدانية هي منظومة القيم الأولى وتضم القيم النسي تربط السخص بموضوعات معينة، باعتبار أن هذه الموضوعات ذات أهمية بالنسبة له كالقيم المرتبة "بالأم" أو "الوطن" أو رموز الوطن "كالراية" أو "العلم". ويستوعب الإنسان هذا النمط من القيم من خلال عملية التنشئة الاجتماعية بوسائلها المختلفة وبخاصة الأسرة. وتعد منظومة القيم الإدراكية هي النمط الثاني لمنظومات قيم النقافة وتتشكل من المعارف والحقائق العلمية التي يستوعبها الإنسان من خلال عملية التنشئة الاجتماعية التي تبدأ من الأسرة، وإن كان النظام التعليمي والإعلامي وأدوات التنقيف العامة تلعب دوراً محورياً في استيعاب هذه القيم، والإعلامي وأدوات التنقيف العامة تلعب دوراً محورياً في استيعاب هذه القيم، في إدراك وفهم الموضوعات المحيطة به، بينما تعتبر منظومة القيم النفضيلية هي المنظومة الثالثة في بناء الثقافة وعلى أساسها يفاضل الإنسان بين الأشياء ويختار من بينها، وفي العادة تستند منظومة القيم النفضيلية إلى القيم الوجدانية والإدراكية معاً. (17)

وتؤدى الثقافة دورها في تأكيد تماسك المجتمع من خلال بعدين رئيسسيين. الأول أن الأفراد يستوعبون قيم الثقافة بمنظوماتها المختلفة من خلال عملية التنشئة الاجتماعية التى تقدم بها مؤسسات التنشئة المختلفة، ومن ثم نجد أن القيم التى استوعبوها توجه سلوكياتهم وتسنظم تفاعلهم فى مختلف المجالات الاجتماعية. ولأن الأفراد أعضاء المجتمع قد استوعبوا ذات القيم فإننا نجد أن لديهم اتفاقا حولها. ومن خلال البعد الثاني فإننا نجد أن هذه القيم تتحول إلى تقاليد وأعراف ومعايير تنظم التفاعل وتضبطه في مختلف المجالات الاجتماعية. وعلى هذا النحو نجد أن الفرد تتحكم فيه قيم الثقافة التي استوعبها من خلال التنشئة الاجتماعية وتشكل ضميره الداخلي، ثم هي أي الثقافة تراقب سلوكه من الخارج باعتبارها موجودة في كل مجالات المجتمع على هيئة تقاليد وأعراف ومعايير. (١٤)

۲. -

شغل مرضوع الحضارة المفكرين والفلاسفة لثلاثة قررن مضت ابتداء من القرن الثامن عشر وحتى نهاية القرن العشرين، وطرح كالشكالية على الساحة العالمية مع بداية الألفية الثالثة من خلال الأفكار التي طرحها ذلل من فوكوياما Francis Fukyama وصمويل هنتنجتون Samuel, Huntington حيث أعيد التفكير في موضوع الحضارة من جديد. ومن التعريفات الأولى التي طرحت لمفهوم الحضارة تعريف رالف لنتون الذي يعرفها باعتبارها تثير إلسي بناء يتكون من مجموعة من الخصائص التي تتجلى من خلال الحياة الجمعية لمجتمع متطور أو لفترة تاريخية بعينها كالحضارة الإغريقية والحضارة الرومانية واليونانية والإسلامية والصيفية والرأسمالية الغربية (١٠). وفي نفسس السياق التاريخي يعرفها إدوارد تيلور باعتبارها تضم "كسل الإنجسازات التسي حققتها الشعوب المتقدمة -في مرحلتها التاريخية- وهي تتطور خطيا من الماضي عبر مراحل متتابعة تسهم الشعوب في استكمال بنائها"(٢١٠)، و هـ و هنا يرى أن ثمة حضارة إنسانية تتطور وتسهم فيها الشعوب من خلال حسضاراتها الفرعية. ومن التعريفات الحديثة التي قدمت لمفهوم الحضارة تعريف عالم الاجتماع دون مارتندال الذي يعرفها باعتبارها تشير إلى "حالة متقدمة للمجتمع تتميز بمستوى متقدم من الفن والعلم والدين" ولم يطرح المفهوم للتداول إلا فيي وقت حديث (١٧). ويذهب تعريف آخر للحضارة على أنها "تتشكل من التجهيز الفنى للمجتمع الإنساني وهو التجهيز الذي يستند إلى إزهار العلم والتكنولوجيا والمعدات المادية الأخرى"(١٨). وفي تعريف ثالث تعرف الحسضارة باعتبار ها "تشير إلى نسق تقافى محدد التنظيم أكثر شمو لا من الثقافة وأكثر دواماً "(١٩). وإذا كانت التعريفات السابقة تؤكد على العناصر البنائية للحضارة التي تسضم العلسم والفن والدين والتكنولوجيا والأدوات المادية، فإن التعريف الأخير يؤكـد علــي

خاصتين الأولى أن الحضارة أكثر شمولاً واتساعاً من الثقافة والثانية أنها أكثر دواماً.

ويعرف فرويد الحضارة بقوله "تدل كلمة حضارة على مجموعة الأعمال والتنظيمات التي إذا نحن أقمناها أبعدتنا عن الحالة الحيوانية التي كان عليها أجدادنا"(٢٠)، ويشير تعريف آخر إلى الحضارة باعتبارها "لا تستند إلى أساس عرقى ولا ترتبط بجنس من الأجناس، ولا تنتمي إلى شعب من الشعوب، على الرغم من أن الحضارة قد تتسب إلى أمة من الأمم، أو إلى منطقة جغرافية من مناطق العالم على سبيل التعريف ليس إلا، بخلاف الثقافة التي هي رمز للهوية، وعنوان على الذاتية وتعبير عن الخصوصيات التي تتميز بها أمة من الأمم أو يتفرد بها شعب من الشعوب. والحضارة هي وعاء لثقافات متنوعة تعددت أصولها ومشاربها ومصادرها، فامتزجت وتلاقحت، فشكلت خصائص الحضارة التي تعبر عن الروح الإنسانية في إشراقاتها وتجلياتها، وتعكس المبادئ العامــة التي هي القاسم المشترك بين الروافد والمصادر والمشارب جميعاً. ولكل حضارة مبادئ عامة تقوم عليها، تنبع من عقيدة دينية، أو فلسفة وضعية، حتى وإن تعددت العقائد والفلسفات، فإن الخصائص المميزة للحضارة تستمد طبيعتها من أقوى العقائد رسوخاً وأشدها تمكناً في القلوب والعقول، بديت تصطبغ الحضارة بصبغة هذه العقيدة، وتنسب إليها، فتكون النسبة صحيحة، لصحة المبادئ التي تستند إليها. "ويعرف هنتتجتون الحضارة" باعتبارها مظلة تـشمل تقافات عديدة، وعلى هذا النحو تشكل الحضارة أعلى تجمع تأسافي لسشعوب وأوسع هوية ثقافية تشمل شعوب محددة، وتميز البشر عن غيرهم من الكائنات الأخرى (٢١)، ويرى أن نظامنا العالمي اليوم يضم إلى جانب الحضارة الغربية عدة حضارات كالحصارة الكنفسيوسية Confucion والحصارة اليابانيسة Japanese، والحضارة الإسلامية Islamic والحضارة الهندية

( Y ---

والحضارة السلافية Slavic-Orthodox وحضارة أمريكا اللاتينية والحضارات الإفريقية (۲۲).

ويعرض الباحث الكازاخستانى عبد الملك نفسانيائيف فى محاصرة له حول موضوع حوار "الحضارات فى العالم الحديث" لسبعة معانى لمفهوم الحسطارة تترد فى كتابات الباحثين وهى كما يلى:

- ۱- المعنى الأول للحضارة باعتبارها النظرة للمجتمع بكل مكوناته التى تكفل له البقاء، وينبغى أن يلاحظ أنه فى دراسة أى مجتمع، فإننا نجده يتركب عادة من أنساق فرعية سياسية واقتصادية وثقافية واجتماعية.
- ٢- تلعب "المدينة" دوراً مهماً في سياق الحضاري لأنها على عكس المجتمع البسيط التكوين تتميز بتقسيم متقدم للعمل، وبتشكيل محدد للسلطة السياسية وبعلاقات عسكرية بين المدن والدول.
- ٣-عادة ما ترتبط الحضارة في الوقت الراهن بالبناء الاجتماعي الحديث السائد في الدول المتقدمة التي حققت مستوى مرتفعاً من التنمية التكنولوجية، مصحوبة بشبكة واسعة من المؤسسات المدنية والسياسية والاجتماعية والقانونية، والتي توفر للمجتمع معدلات ثابتة للتنمية، ويتم في هذا السياق تجاهل الحضارات التاريخية التي لم تنبع من الغرب، والتي لا علاقة لها بالزمن الحاضر.
- ٤- أن الحضارة هى المجتمع الإنسانى المنظم جيداً والدى يمد الشخصية بالحقوق الأساسية، بما يتضمنه ذلك من حق الملكية وحرية الضمير وحرية اعتناق الأديان، وقد اشتقت عبارة السلوك الحضارى من هذا المعنى من معانى الحضارة.
- و- يتضمن معنى الحضارة عادة فكرة أنها محصلة النشاط الإنسسانى، السذى تشكله المكونات المادية والتكنولوجية والاقتصادية للحياة العامة والمؤسسات الاجتماعية، وتختزل العوامل المادية أحياناً إلى مؤشر واحد يلعب دوراً

- حاسماً في المجتمع مثل عصر البرونز أو الحديد أو تربية الماشية أو الزراعة أو الصناعة.
- 7- الحضارة في أحد معانيها هي المظهر الكيفي للمجتمعات الواسعة، التي تجلت في التاريخ العالمي، أو التي ما زالت موجودة حتى الآن، وعادة ما يشار في هذا الصدد إلى المسيحية الغربية والمسيحية الشرقية والحضارة الإسلمية والهندية والبوذية، وقد أدت هذه الاستعمالات لمفهوم الحضارة إلى العلم المقارن وخصوصاً المقارنة بين المجتمع الغربي والشرقي، وكذلك المقارنة بين الأنساق الدينية والثقافية لمختلف الشعوب.
- ٧- تستخدم الحضارة أخيراً باعتبارها تمثل قيماً اجتماعية وثقافية عامة تنهض على أساس قيم عالمية تعبر عنها الأديان العالمية والأنساق الأخلاقية والقانوينة والفنية (٢٣).

فإذا قرأنا التعريفات السابقة لمفهوم الحضارة يصبح في إمكاننا أن نحدد العناصر الأساسية لبناء المفهوم وهي العناصر التي نعرض لها فيما يلي:

- 1- أن الحضارة تمثل وضعاً إنسانياً متميزاً بلغة الإنسان من حيث تطور قدراته العقلية والتقافية والاجتماعية والسياسية، ومن ثم فهى تمثل وضعا جديداً عن المرحلة المتوحشة في تاريخ الإنسان، حيث كانت سلوكيات الإنسان ككل الحيوانات الأخرى تفتقد أي تنظيم اجتماعي أو تقافي.
- ٢- أن غالبية الحضارات العالمية تستند إلى الدين، فالحضارة الهندية تستند إلى الديانة الهندوكية والحضارة الفرعونية استندت إلى الديانة الفرعونية القديمة، واعتمدت الحضارة الصينية إلى المعتقدات الكنف شيوسية كما استندت الحضارة اليابانية إلى ديانة الشنتو، وتستند الحضارة الغربية الرأسمالية إلى الديانة المسيحية، وإن استبدلت بعض منظوماتها القيمية بالقيم العلمانية، كما تستند الحضارة الإسلامية إلى الإسلام، وذلك يرجع إلى

\_\_\_\_\_ Y1 \_\_\_\_

أنه نظراً لأن الحضارة تشكل أقوى الأبنية الإنسانية التى يمكن أن يؤسسها الإنسان فإنه يحتاج إلى بنية عقيدية قوية تشكل دافعية البشر لتدمل مشقة بناء الحضارة والحفاظ على استمرارها ودوامها.

٣- تعتبر الحضارة كائن عضوى حى، وتجليات ذلك أن ثمـة دورة حـضارية تحدث عنها مختلف المفكرون والفلاسفة، وعلى هذا النحو نجد أن الحضارة خطية فى تطورها، حيث تساهم الشعوب بإمكانياتها وثقافاتها وايداعاتها فى إمداد الحضارة بالطاقة التى تنتقل على أساسها من مرحلة إلى مرحلة تالية. وفى هذا الإطار هناك حضارات لا تمتلك القدرة على التكيف فنموت مثلما يحدث للكائن الحى، أو لا تجد الطاقة التى تضخ فيها الحيوية فتراجه الفناء وارتباطاً بذلك تمر الحضارة على ما يذهب بعض المفكرين مـن مرحلـة النشأة إلى القوة والهرم والشيخوخة والانهيار الذي قد يكون بداية لـصحوة جديدة أو انهيار تام، وعلى مستوى الحضارات فإننا نجد أن هناك حـضارة تموت وأخرى تظهر، وثالثة تظهـر نتيجـة التـزاوج أو التهجـين بـين حضارتين.

٤- لا تستند الحضارة إلى عرق أو جنس معين أو حتى مجتمع أو شعب معين، وإنما نجدها كياناً كلياً وشاملاً يضم أعراقاً عديدة ومجتمعات متعددة، وحتى لو نشأت الحضارة في نطاق عرق أو جنس معين، أو في إطار مجتمع معين، فإن لها القدرة –على عكس الثقافة – على عبور الحدود العرقية والتقافية والمجتمعية، فالحضارة كيان كلى وشامل يضم أجناساً وقوميات وثقافات ومجتمعات عديدة تستظل جميعها بمظلة الحضارة.

تتميز الحضارات بأنها تمثل مراحل تطورية متقدمة في الحياة الإنسانية ولذلك نجد أن لديها مستوى متقدم من العلم والتعليم والفن والذكنولوجيسا وخصائص نوعية حياة متطورة، بالإضافة إلى ذلك تمتلك الحضارة مستوى

عالمى من الننظيم فى مختلف المجالات، وإذا كنا نتحدث عن رأس المال الاجتماعى أو الثقافى فإن بإمكاننا أيضاً أن نتحدث عن رأس المال الحضارى الذى يعنى امتلاك الحضارة لخبرة حضارية تساعد على تفعيلها فى مختلف جوانب حياتها بحيث تبدو الحضارة على جانب متطور من الجوانب العلمية والتكنولوجية والتنظيمية.

٦- تتميز الحضارة بأنها أكثر الكائنات أو التكوينات الإنسانية شمولاً، وهمي تتميز بنوع من الشمول الجغرافي، وعلى هذا النحو فهى تعطى مساحات جغرافية واسعة ومن ثم تضم مجتمعات عديدة وثقافات متنوعة جميعها تساهم في بنية الحضارة في حالة صعودها، كما أن الحضارة لها شمولها التاريخي، بمعنى أن هناك بعض الحضارات التي استغرقت فترة تاريخية محدودة بينما بعض الحضارات الأخرى استمرت لفترات تاريخية طويلة، قد تضعف أحياناً إلا أنها سرعان ما تستعيد عافيتها وقدراتها إلى حد كبير. ٧-تتميز الحضارة بأنها تستند إلى توازن بين الجوانب الروحية والمادية. ويعنى ذلك أن الطاقة الدافعة للحيوية والفاعلية في بعض تتحدد في بعض الحضارات بالجوانب الروحية للحضارة أو الجوانب المادية. وعلى الرغم من تأكيد كثير من البحوث والدراسات العلمية على استناد الحضارة إلى أي من المتغيرات المادية أو الروحية، إلا أن الحالة المثالية تتمثل في ميل الحضارة إلى اقتباس أو نقل بعض عناصر المتغير الآخر، وهو ما يعنى إذا كانت الحضارة ذات طبيعة مادية فمن الضروري أن تعمل علي تطوير بعض الجوانب الروحية في بنائها، والعكس صديح، أو تقوم الحسضارة بتأسيس توازن بين المتغيرين معاً، وهو الحالة المثالية، وفي حالة اقتصار استناد الحضارة إلى متغير واحد فإنها تواجه حتما الموت والفناء.

### ثالثًا :الحوار كآلية للالتقاء الحضارى :

يعد مفهوم حوار الحضارات من المفاهيم التي ظهرت على السطح أخيراً مترافقة مع مفهوم صراع الحضارات برغم كون الحوار أحد المباحث الأساسية التي بدأت مع فجر الفلسفة الإنسانية في فترة الحضارة اليونانية حيث تعرض كل من سقراط Socrates وأفلاطون Plato وأرسطو المحاولة تحديد المفهوم، ويرى سقراط الفلسفة باعتبارها خطاباً منضمناً في الحوار، وإن كان هدفها معرفياً غير أن الطريق لتحقيق الهدف يتد بالتنقيب عن المعرفة من خلال الخطاب الأخلاقي للحوار، ويرى سقراط أن "الحوارات ذات طبيعة معرفية وأخلاقية في نفس الوقت ويتم اللجوء إلى الحوار يقصد إنتاج المعرفة، وتوجه الحوار المبادئ الأخلاقية عادة."(٢٤)

ويرى أفلاطون "أن المعانى المتضمنة فى الحوار تخصص للمصمون الذاتى للمتحدث، وقد سلم أفلاطون بتأثير عقل المشارك في الحوار المنطقى الذي بعواطف. ولمواجهة تأثير العواطف قدم أفلاطون نظرية الحوار المنطقى الذي يستبعد العواطف الإنسانية، ومن الناحية المثالية، ينبغى أن ينبثق الحوار مسن التواصل العقلي الذي يؤكد على النزعة المساواتية فى التواصل، في هذا الإطار يحري أفلاطون أهتمام العقل بالتواصل الديموقراطي والنزعة المسارمتية.

وعلى هذا النحو يرى أفلاطون أن العقلانية تصبح هى المبدأ الضابطة للحوار وذلك لتأمين السلامة السياسية"(٢٥)، ومن ثم نجد أن الفلسفة الكلاسيكية تضع أساسيين لبناء الحوار أو التفاوض وهما الأخلاق والعقلانية الإنسانية.

ويعد هانز جورج جادامر Hans George Gadamer من السفكرين الذين ألقوا الضوء على مفهوم المحادثة من خلال التركيز على التأويل الذي يقع بين رفيقين يدخلان في حوار جاد. وهو ينظر إلى التأويل باعتباره نوع من التبادل المستمر للحوار حول موضوع مشترك، وينبغى أن يشغل رفاق الدوار مكانية

ثانوية بالنسبة لموضوع الحوار، حيث ينبغي أن تمنح الأولوية للموضوع الذي يرغب المتحادثون في فهمه، وهو يدعم الحوار كآلية تساعد المتحادثين للوصول إلى الفهم وهو الهدف النهائي للحوار، وتستند نظرية جادامر حول الفهم الشامل إلى تصوره الذي يؤكد أن كل رفيق لديه "أفق Horizon" خاص به، وهو يشكل وجهة نظر تدرك من زاوية ما يعرض عليه، وبذلك تصبح آفاق المتحادثين ذات طبيعة زمانية ومكانية في نفس الوقت، ويتضمن الأفق الإدراك المكاني للمؤشرات الثقافية، والأكثر أهمية هو الإدراك الزمني لآفاق الإنــسان المتعلــق بالتراث والتاريخ الذي يمدنا بالمعلومات التي يتم التفاوض بشأنها حسب منظورات جديدة. وتتمثل أهمية الحوار في أنه يهؤدي إلى "تداخل آفاق" المشاركين فيه مما يدفعهم إلى الاقتراب من بعضهم بدرجة أكثر من الموقف الذي يوجب الرؤية من زاوية واحدة. على هذا النحو يمكن أن نصل من خــلال الحوار إلى "أفق شامل Grand Horizen"، ومن ثم يدفع الحوار ما هو موقفي وخاص ليتحرك باتجاه ما هو عام. ونتيجة لذلك يـؤدى الحـوار إلـى تحقيـق التضامن بين رفاق الحوار، ويؤكد جادامر أنه ليست هناك معرفة بدون تحيز، ولذلك فإن الحوار المستمر يؤدى إلى عدم تحول التحيز إلى سوء فهم.

وقد كان "جادامر" على وعى واضح بأهمية العلاقة بين الرفاق فى تأسيس الحوار التأويلى الحقيقى، وهو يميز في الحوار بين ثلاثة أشكال من العلاقات، العلاقة بين الأنا (I) والجماد (IT) وهى العلاقة التى لا تسلم بذاتية أحد الرفاق، ويتحول فيها التفاعل إلى حديث من طرف واحد حيث يتحقق الفهم من خلال تحويل أحد أطراف الحديث إلى موضوع للدراسة بدلاً من كونه رفيق فى عملية إنتاج الفهم أو التفسير، ويتمثل الشكل الثاني في علاقة أنا الناسات المراف العلاقة كل للأخر، فإذا انشغل كل طرف بما سوف يقوله بعد ذلك، بدون أن ينصت إلى محادثة، فإن الحوار يتحسول حديثين

متوازيين كل منهما من طرف واحد، ومن ثم لا يتحقق الفهم. ويتحدد الـشكل الثالث للحوار بالعلاقة الحقيقية بين "الأنا-والأنـت I-Thou" حيـث لا يتركـز اهتمام كل رفيق على تأكيد حجته وذاته بل يشارك في الحـوار وعينه علـي الموضوع المشترك الذي يدور حوله الحوار ومن خلال، هذا الشكل الثالث فقط يمكن أن نصل إلى علاقة حوار حقيقية إلى فهم مشترك صحيح(٢٦).

وتعد نظرية جيرجون هابيرماس Jurgen Habermas من النظريات التى تشكل حلقة فى التراث المتعلق بالحوار كآلية يمكن أن تلعب دوراً فيما يتعلق بالتفاعل بين الحضارات. ففى نظريته عن "عقلانية الاتصال" أكد على الاتصال من خلال اللغة باعتباره الطريق الأفضل إلى التفاعل الاجتماعى والإنساني واستناداً إلى ذلك نجد أن البرهنة وإقامة الحجج تؤسس لكى توفر فهما ذاتياً متبادلاً. حيث يؤدى الاتصال داخل المجتمع من وجهة نظره إلى نوع من التآزر غير المقيد للأفعال كما يعمل على تصريف متفق عليه للصراءات.

وقد اعتمد بيرماس على نظريات النزعة الإنسانية في تأكيده على صدق وجسود طبيعة عالمية للمبادئ وبالمثل الاعتقاد في العقلانية والأخلاق الإنسانية. ذلك يعنى أنه قد بدأ في بناء نظريت بالاعتقاد في وجسود خسصائص كونية يعنى أنه قد بدأ في بناء نظريت بالاعتقاد في وجسود خسصائص كونية أو Universal للكائنات البشرية تؤكد أن أخلاقها لا تعتمد على فترة تريخية أو ثقافة معينة. وبرهن على وجود نماذج شاملة Paradigms تنطبق على كل الأبنية الثقافية والمجتمعية، وارتباطاً بذلك نجده يدلل على خلاف على كل الأبنية الثقافية والمجتمعية، وارتباطاً بذلك نجده يدلل على خلف جادامر على أن ما هو كوني وشامل يقود إلى ما هو خاص وينطبق على كل المواقف نسبة إلى طبيعتها الشاملة أو الكونية، وبرغم ذلك تقشل هذه النظرية في التعامل مع سياسات العزل أو الاستيعاب. بالإضافة إلى ذلك فإن إعدة تطبيق نفس النموذج الشامل أو الكوني للعلاقات داخل المجتمعات وبينها يمكن أن يقود حتماً إلى ترتيب متدرج لمجتمعات العالم. ومن ثم يهدد بنقل وإعدادة استنبات

الأبنية الغربية فى الثقافات غير الغربية تحت زعم قابليتها للتطبيق على العالم، وأكثر من ذلك، فإن اعتقاده المطلق فى الأخلاق الإنسانية، برغم صحته جزئياً، يتجنب التعرض للمكانيزمات النفسية الكثيرة التى تتدخل لتدمير ما هو أخلاقى لصالح المصالح والتفضيلات والإدراكات الذاتية. (٢٧)

وتعد نظرية العالم الروسى ميخاثيل باكتين Mikhail Baktin من النظريات البارزة لفهم الحوار بين الذوات. وهو على خلاف هيجل لا يرى أن الذوات متعارضة بطبيعتها، ولا هي تشارك في صراع متناقض من أجل أن تتحدد في النهاية، على خلاف ذلك يمكن فهم نموذج باكتين بالنظر إلى العلاقات التي تلعب دورها في التشكيل المتزامن للذوات التي تشارك في هذه العلاقات، ارتباطاً بذلك يتضمن الحوار كما يرى باكتين أكثر من جانب حتى يمكن للعلاقة الحوارية أن تنشأ. وهنا نجد أن مفاهيم التراث والآخر وتحديد المركزية كامنة في النزعة الحوارية لباكتين. في هذا الإطار يبدأ باكتين بافتراض مسبق، يشترك فيه مع النظرية البنيوية، يؤكد أستنادا اليه أنه ليست هناك أشياء في ذاتها، ولكن الذوات تظهر من خلال علاقاتها بالذوات الأخرى، التي تحدد طبيعة الأطراف المشاركة في العلاقة أو العلاقات. على هذا النحو نجد أن الذات والآخر، بالنسبة لباكتين هما ذاتين منفصلتين ومختلفتين بالضرورة ولكنهما بإمكانهما أن يتبادلا ظهور هما معنوياً، فهما منفصلين وفي ذات الوقت متداخلين، فالـذات بالنـسبة لباكتين هي معبر فارغ عن المعنى لا يمكن أن تصبح مرجعاً بسبب عدم تحددها المستمر، وبذلك تصبح الذات مفتوحة ولا نهائية إلى الأبد، لأن "الأنا I" متغيرة أبدأ عبر الزمان والمكان، وتحدد هذه الذات مركز الاتصال، الذي يتولد فيي إطاره المعنى من خلال العلاقة بين "الأنا" واتصالاته الجانبية. وفضلاً عن ذلك يظل مركز الاتصال، بالنسبة لباكتين، غير ثابت بصورة مستمرة بالنظر إلى عدم ثباته وعدم قابليته للتحديد (٢٨)، وبذلك تحدد الذات معنى هويتها من خلل

علاقاتها بالأخر وتحاورها معه، ويصبح الحوار على هذا النحو هو الآلية التي تحدد طبيعة أطراف التبادل أو التفاعل.

وقد تساءل بنائيو ما بعد الحداثة وأبرزهم ميشيل فوكو Michel Foucult، وجاك دريدا Jacques Derrid وجان فرنسوا ليوتسار Jacques Derrid Lyotard حول مدى مصداقية نظرية باكتين، التي تؤكد على أن المركز يتصف بعدم استمراره بالنظر إلى عدم ثباته الزماني والمكاني، على هذا النحو يمثل المركز بالنسبة لفوكو قمة التدرج Apogee، أي النقطة الثابتة التي تتكشف انطلاقاً منها علاقته بالهامش، حيث نجد الدات أو الفاعل هي التي تعام الهامش وتنظم علاقتها معه من خلال احتكارها الأحادي لخطاب المعرفة، في هذا الإطار نجد أن الذات هي فاعل المعرفة الذي يحول الآخر إلى موضوع صامت للدراسة، وبالنسبة لفوكو تظهر الذات من خلال فعل استبعاد الآخر أو الآخرين. ويدرك الآخر الذات، وتنكر عليه دائماً أن يشغل موضع الذات العارفة، فالآخر بالنسبة لفوكو منفصل مكانياً، ويوصم بسبب صمته، وهذا المنطق هو الذي يشكل علاقة القوة بين المركز والهامش، وعلى هذا النحو يصبح الحوار مستحيلاً، فالطرف الأقوى في العلاقة هو الذي يشكل الخطاب (٢٩)، وحتى يمكن أن يستقيم الحوار أو التفاعل يطرح بنائيو ما بعد الحداثة نظرية تمكين الطرف الضعيف في العلاقة لتحقيق "السلامة السياسية" واستعادة الخطاب المتوازن، وذلك "بتحقق بتحدى" المعرفة القائمة أو تقديم سرديات جديدة Nan:atives.

بعد أن استعرضنا النظريات المختلفة التى تناولت الحوار بين الأطراف المشاركة فيه، فإننا نجد أن المقولات التى وردت فى هذه النظريات آند تنطبق على موقف يمكن أن يكون طرفا الحوار فيه شخصين أو وحدتين اجتماعيتين أو مجتمعين أو حضارتين. وقد ظل الحوار هو الشغل الشاغل للحضارة الأوربية ابتداء من سقراط وحتى صمويل هنتنجتون، قد يجرع ذلك إلى الطبيعة

الصراعية للحضارة الغربية، على هذا النحو يمكن تطوير إطار نظرى يساعدنا على فهم أو تحليل النفاعل بين الحضارات في نظامنا العالمي المعاصر، وهو الإطار الذي يتشكل من القضايا الأساسية التالية:

1- وتتمثل القضية الأولى في أن الحوار بين الذوات كان من الموضوعات طيلة التاريخ الإنساني، منذ الحضارة اليونانية القديمة التي شكلت نقطة الانطلاق لغالبية الاهتمامات الفكرية. وقد أجمعت الفلسفة اليونانية القديمة بتفرعاتها العديدة على عدة حقائق أساسية تتعلق بالحوار منها ضرورة أن يتصف الحوار بعدة خصائص منها العقلانية والالتزام بالقواعد الأخلاقية والتأكيد على المساواة بين أطراف الحوار وإن كانت ثمة مطالبة بإلغاء تدخل العواطف في الحوار، وكذلك التحيزات المستندة إلى الأنانية والمصلحة.

٧- ويعد المفكر الألمانى جادامر أول من اهتم بعد هيجل بالحوار، حيث رأى أن الحوار يبدأ من آفاق أو مرجعيات متباينة، إذ يتركز اهتمام المتحاورون على فهم الموضوع استناداً إلى أن كل طرف يحاول إدراكه من زاويت، ومن الطبيعى أن يرتفع الحوار ليتحرك بهم من نطاقاتهم الذاتية إلى نطاق موضوعى يشكل نطاق اتفاقهم المشترك، ومن ثم يكون تباين المتحاورين رافداً أساسياً باتجاه تكاملهم مع بعضهم البعض، وهو ما يعنى أن ما هو خاص بالذات أو الحضارة يساهم فى تأكيد نزعة حضارية عالمية تساهم فيها كل الحضارات بهدف تحقيق إنسانية البشر وارتقاء الإنسان باتجاه هذه الحضارة العالمية.

٣-على عكس المقولة السابقة يؤكد جيرجون هابيرماس على أن ثمـة مبـادئ إنسانية وأخلاقية عامة تتميز بها الطبيعة الفطرية للبشر، وإذا كانـت هنـاك أنانية ومصالح مؤقتة تعبر عن تحيزات ذاتية عزلت البـشر عـن بعـضهم

٣٢ ---

البعض، فإن حوارهم وتفاعلهم قد يكشف المبادئ العامـة المغرو، و فـى طبائعهم البشرية، ومن ثم فهم من خلال الحـوار يـصلون إلـى المبـادئ الجوهرية التى ينبغى أن يتفاعلوا ويتعايشوا فى ظلها، شريطة أن لا تتحـول مبادئ إحدى الحضارات لتصبح هى المبادئ الإنسانية العامة التى تعتـرض عليها الحضارات الأخرى، وهو ما يحدث اليوم من خلال ما يعرف بالعولمة التى تعنى بالأساس عولمة نمط الحياة الغربيـة، وبخاصـة نمـط الحياة الأمريكية وفرضه على العالم بجملته.

- \$- على خلاف ذلك يمكن الاستناد إلى وجهة نظر باكتين لتفسير الوضع الحضارى على الصعيد العالمي، حيث يوجد بالنظام العالمي عدد من الحضارات المتجاورة والمتفاعلة والتي يمكن أن تتعزل عن بعضها البعض بما يعد مقدمة للمشاركة في صراع محتمل، غير أن هناك احتمال أن تسعى هذه الحضارات نحو الالتقاء، فكل من هذه الحضارات يمتلك مصدراً من مصادر القوة. فمثلاً الحضارة الغربية التكنولوجية قدرات متقدمة على الصعيد التكنولوجي والمادي، بينما تمتلك الحضارة الإسلامية تفوقاً على الصعيد القيمي والروحي، وهكذا نجد تفرداً للحضارات الأخرى فيما يتعلق بامتلاك مصادر قوة محددة. والسؤال الذي نظرحه استناداً إلى وجهة نظر باكتين في الحوار هل يمكن أن تتخلى الحضارات عن نطاقاتها الخاصة لتلتقي جميعها في نطاق إنساني واحد يجمع ما لديها من مصادر القوة المتنوعة لتصبح طاقة دافعة للتقدم والرفاهية الإنسانية.
- م- يبدو أن الحوار الدائر بين الحضارات الآن يعكس وجهة نظر ميشيل فوكو
  الذي يرى الحوار باعتبار أن أحد أطرافه يسعى إلى استبعاد الآخر الأضعف
  أو استيعابه حتى لا يشكل وجوده المستقل في الموقف قيداً أو عقبة في سبيل

تحقيق مصالح الطرف الأقوى في الحوار، خاصة أن هذا الآخر يعاني من الضعف الذي يمكن أن يتعمق ويزداد ويتسع من خلال إعمال آليات القوة المعاصرة ابتداء من تكنولوجيا الإعلام والإعلام والمعلومات وحتى قوة السلاح والعسكر مروراً بآليات الضغط الاقتصادي.

7- أن القوة تقاس عادة بما هو كائن وممثلك من مصادرها وأيضاً بمصادرها المحتملة أو الممكنة، وأنه إذا كان الواقع العالمي المعاصر يشهد بتفوق إحدى الحضارات من حيث مصادر القوة التي تمتلكها فعلاً، فإن هذه الحضارة وهي تجرى حسابات القوة التي تمتلكها فعلاً، من الطبيعي أن تدرك القوة المحتملة أو الممكنة للحضارات الأخرى. وهو الأمر الذي يدفعها إلى أحد اختيارين، الأول أن تمتلك وعياً تاريخياً يؤكد أن ضمان استمرار امتلاكها للقوة الحاضرة أمر مشكوك فيه، وحتى إذا ضمنت ذلك فهل تضمن أن لا تطور الحضارات الأخرى مصادر قوتها، ومن ثم فقد تعمل باتجاه المصالحة. والثاني أن تدرك أن الحضارات الأخرى بعضها ضعيف وأمامه بون واسع حتى يمتلك مصادر القوة، ومن ثم فالفرصة سانحة لسحقه وإخضاعه وإعادة تشكيله، أما الحضارات التي بدأت تمتلك مصادر القوة فمن الضروري العمل على حصارها حتى تظل تحت السيطرة، أليس ذلك فمن الضروري العمل على حصارها حتى تظل تحت السيطرة، أليس ذلك

### رابعا: الصراع كآلية للتفاعل الحضارى:

يعتبر الصراع، وبخاصة الصراع الصريح الذي يتجسد في الحروب بعداً حاضراً في التاريخ الإنساني، حيث تتحارب الجماعات المختلفة سواء كانت قبائل أو أمم أو حتى طبقات من أجل السيطرة، والتفوق الإقليمـــــى أو الـــضم أو الحصول على الموارد الطبيعية (٢٠) على هذا النحو فإننا نجد أن الـصراعات تتفجر عادة بهدف الحصول على المكاسب أو حماية المصالح(٢١)، سواء على الصعيد الداخلي أو على الصعيد العالمي حيث الصراع بين المجتمعات أو الحضارات. غير أننا إذا تأملنا هذه الصراعات جميعا بغض النظر عن مراتبه وطبقاته فسوف نجد أن هذه الصراعات تتميز بطبيعة متباينة وأن استندت إلى قاعدة واحدة تتمثل في تناقض مصالح أطراف الصراع، الأمر الذي يدفع كل طرف إلى السيطرة على الطرف الآخر الذي عليه أن يقاوم لرفض السيطرة التي تفرض عليه، ومن ثم نجد أن الصراع يندلع عادة بين قوى متناظرة "أنداد" فإذا كان هناك طرف قوى وآخر ضعيف فإن الصراع ينتفى لأن القوى من المفترض أن يكتسح الضعيف ويسيطر عليه بلا مقاومة، والقوة التسى نتحدث عنها ليست القوة بميزان الحاضر، ولكن القوة بميزان الحاضر والمستقبل، أي التي تعكس الكائن والممكن.

وتعد النظرية الماركسية من أكثر النظريات تجسيداً للصراع بأبعاده المختلفة، ويبدأ الصراع عند كارل ماركس بسبب تناقض المصالح بين الطبقة البرجوازية من ناحية والطبقة العاملة من ناحية ثانية. ويسشكل مفهوم فائض القيمة Surplus Value الساحة التي تشهد تصارع المسصالح، حيث، تسعى الطبقة الرأسمالية إلى الحصول على فائض قيمة على الطبقة العاملة، الذي هو من حق الأخيرة لأن طاقة العمل هي منشئ فائض القيمة. وحتى يهكن أن تسيطر الطبقة الرأسمالية على الطبقة العاملة لتأمين الحصول على فائدن القيمة تسيطر الطبقة الرأسمالية على الطبقة العاملة لتأمين الحصول على فائدن القيمة

فإنها تلجأ إلى آليات كثيرة منها السيطرة على البناء الفوقى المجتمع الذي يتضمن الثقافة والفلسفة والدين الذي يبرر عملية الاستغلال إضافة إلى الدولة التي تستخدم في السيطرة على الطبقة العاملة إضافة إلى آليات أخرى كضبط العملية الإنتاجية أو فرض الاغتراب على هذه الطبقة حتى تكتمل السيطرة الرأسمالية (٢٢) في مقابل ذلك فإننا نجد أن الطبقة العاملة تخضع للاستغلال طالما أنها لا تدرك أن لها مصالح أو أنها خاضعة لعملية استغلال، غير أنه حينما يكتمل وعيها وتتخلص من استغلالها واغترابها، فإنها تطرق طريق الصراع الدموي الصريح لتحقيق مصالحه.

وإذا قمنا بتحليل هذا الصراع كما صوره كارل ماركس فإننا سوف نجد صراع لا يندلع طالما أن الأطراف المتصارعة ليست قوتها مترازية، ويندلع الصراع حينما تصبح القوة متوازية. حيث تعمل التفاعلات الحادثة في النظام الرأسمالي من خلال مجموعة من العمليات التي تساعد على إضعاف الطبقة البرجوازية أو الرأسمالية في مقابل مجموعة العمليات التي تعمل في اتجاه ذعم وتقوية إمكانيات الطبقة العاملة على الصراع، وفي لحظة توازن القوي يندلع الصراع الصراع الصريح.

وقد غلبت فكرة الصراع على الفكر الأوروبي في جميع مراحل تطوره، ودفعت الشعوب الأوربية ثمناً فادحاً لهذه الغلبة القسرية، حيث عانت أشد المعاناة من الحروب الأهلية فيما بينها، كان آخرها الحرب العالمية الثانية التي أضرمت شرارتها عقيدة عنصرية ذات نزعة استبدادية اصطبغت بصبغة الصراع الدموي القانية. وعلى المستوى الفكري والمذهبي والسياسي، كانت الأفكار الكبرى التي أثرت بعمق في المجتمعات الأوروبية خلال القرن التاسع عشر والقرن العشرين أفكاراً ذات منطلقات صراعية مثل الشيوعية التي قامت مستندة إلى مبدأ الصراع الطبقي، أعلى درجات سلم الصراع، والرأسمالية التي قامت على مبدأ

الصراع ضد العوائق والموانع التي تمنع رأس المال من الانطلاق، حسى وإن أدى ذلك إلى الأضرار بمصالح الشعوب الفقيرة (٣٣).

ويعكس اهتمام التراث النظرى بالصراع اتساع ساحته في العقلية الأوربية والذات الأوربية، ذلك أن فكرة الصراع تعد بعداً أصيلاً في هذه الحضارة. وهو التراث يعود بالأساس إلى العصر اليوناني ثم العصر الروماني اللذين سادت فيها مفاهيم الصراع بدلالاتها المتعددة ومعانيها المتنوعة انطلاقاً من عقيدة "صـراع الآلهة" في التراث اليوناني القديم القائم على تعدد الآلهة مما يؤدى إلى تفجر الصراع فيما بينها "صراع القوة والضعف" و"صراع الخير والسشر" و"صسراع الإنسان مع الطبيعة" و"صراع الإنسان مع الآلهة". وقد طبع السصراع الفكر اليوناني في جوانبه الدينية والفلسفية والأدبية والفنية، كما طبع الــصراع الفكــر الروماني في مظاهره التشريعية والقانونية والسياسية والمدنية (٣٤) ذلك، يعني أن الصراع بعدا أساساً ثابتاً من أسس الحضارة الغربية الحديثة التي ورثته الحضارتين اليونانية والرومانية، وظل هذا الأساس جــذراً ثابتــاً فــى الفكــر والسلوك الأوروبي في أطواره التاريخية المتعاقبة ويدعم ذلك أنه على مستوى المعتقد الديني نجد أن "العهد القديم" لا يخلو من روح الصراع، حيب تعكس التوراة التي يؤمن بها اليهود اليوم وطائفة من المسيحيين في الغرب المذه الروح التي تسرى في كتاب يعد وحياً من الله. كذلك تغلغلت هذه الروح في المعتقدات الدينية، وفي العقائد الفلسفية، وفي الأعمال الأدبية والقنية، حتى صدر الفكر الديني والفلسفي واقعاً تحت تأثير الفكرة اليتي أصبحت جزءاً لا يتجزأ من الفكر الأوروبي، ومن الحضارة الغربية بصورة عامة (٢٥).

وقد تبلورت فكرة الصراع فى الفكر الأوروبى بصورة واضحة فى عصر التنوير الذى كان من أقوى مظاهره احتدام الصراع بين طبقة العلماء والفلاسفة والكتاب فى مواجهة رجال الكنيسة. ويشخص المفكر جونر W.S. Johones

موجزاً هذه الأوضاع في عصر النهضة والتنوير مؤكداً أن الإنسان "قد استحوذ في هذه الفترة بأهمية أكبر من الله، وأصبح الاهتمام بارتباط الإنسان ببني جنسه أكبر من الاهتمام بارتباط روحه بالله،واتخذ الإنسان الطبيعة والإنسانية هدفاً، عوضاً عما فوق الطبيعة والكمال الإلهي، وبات الأمر الأهم هدو ما يحقق الإنسان في دنياه، لا ما ينتظره في العالم الآخر، وأصبحت مطالب الفرد الإنسان تتمثل في غني شخصية الفرد ونمو قواه العقلية، وقابليته المعنوية، واستثمار مظاهر الجمال المتنوعة، والحياة المجلله بالنعم الدنيوية، وهكذا خرج الإنسان من كونه مرآة للمشيئة الإلهية، ومظهر ثابتاً للإستقرار ليصبح ميداناً لتجاذب قوى الطبيعة وصراعها، فلا مفر إذاً للإنسان من الالتحاق بحلبة الصراع هذه" أصبحت هذه العقيدة كامنة في الوجدان الغربي، وعقدة مترسبة في فكر الغرب وثقافته.

وقد شكلت الفترة التى بدأت بعصر الكشوف الجغرافية وانتهت بقيام الثورة الصناعية الفترة التى قامت وحسمت فيها كثير من الصراعات الداخلية والحروب الأهلية على الساحة الأولى، ثم بدأت أوربا فى نقل هذا الصراع إلى الشرق، من خلال حركة الاستعمار حيث العدوان على شعوب مسالمة لم تعتد على الغرب، بل وجدت نفسها هدفاً لجيوشه وقواته. حيث سعت هذه القسوى الاستعمارية إلى استلاب خيرات وموارد هذه المجتمعات ونقلها لتدعيم التطور الأوروبي لنشر حالة من الرخاء الذي يهيئ الصراعات على الساحة الأوربية. واستبدالها إما بصراعات أوربية على ساحة مجتمعات الشرق، أو العمل على إعادة استنبات الصراع والتنافس داخل هذه الأرض الشرقية، بحيث نستطيع القول بقدر من التأكيد أن غالبية الصراعات التي تفجرت على الاستقلال كانت المجتمعات إبان الفترة الاستعمارية أو في أعقاب حصولها على الاستقلال كانت

٣٨ ---

بفعل القوى الاستعمارية، وما زال هذا المنطق في تفجير الصراعات السشرقية مستمراً حتى الآن.

فإذا تأملنا استمرار وجود فكرة الصراع على الساحة الأوربية في القيرن التاسع عشر لوجدناها قد حلت محل نظرية دارون التي أكدت على التوافق الطبيعي. حيث ساد الأوساط العلمية والفكرية الإعتقاد في وجود درجة عالية من الصراع حتى مع الطبيعة، لأن الصراع من سماتها. بالإضافة إلى تأكيد الفكر الأوروبي خلال هذا القرن على محورية صراع البشر في المجتمع ليس من أجل البقاء أو الوجود ولكن من أجل الحصول على فرص أفضل من أجل الاستمتاع والبقاء. وفي أواخر القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين بلور المفكرون مفهوم الصراع، وأقاموا نظرياتهم سواء في مجال العلوم البحتة أو في مجال العلوم الإنسانية على قاعدة الصراع بين الإنسان والطبيعة وبين الكائنات جميعاً، وقد كان حظ علوم الاجتماع والمنفس والآداب والفن من التأثر بفكرة الصراع في الحياة عظيماً. (٢٧)

فإذا تأملنا أوضاع النظام العالمي في الوقت الحاضر، فسوف نجد أن نظام العولمة الذي تقوده الولايات المتحدة الأمريكية، وتسعى إلى فرضه على العالم عبر مجموعة من التدابير والأنظمة التي تستند إلى الشرعية الدولية من خلل عقد المؤتمرات وفرض المواثيق والمعاهدات الدولية حول موضوعات وقلضايا يراد تطويعها وصبها في قالب دولي، للدفع بنظام العولمة إلى اكتساح المواقع وفرض وجوده على العالم في جملته، لوجدنا أن هذا النظام يعد تعبيراً عن فكرة الصراع وانعكاساً لروحها. كما أن الحرب على الإرهاب وفق المنظور الأمريكي، تحولت هي الأخرى إلى حرب من أجل الهيمنة والتسلط وفرض المفهوم الأمريكي بالقوة، على الرغم من اختلاف المواقف الدولية بشأن مفهوم الإرهاب وأسلوب محاربته ومعالجة الدوافع المؤدية إليه والقضاء على مصادره

79

ارتباطاً بذلك تصنف الإدارة الأمريكية الشعوب وفق ثنائية الخير والشر، حيث نجد أن معظم المعدودين على محور الشر من المسلمين، مقابل محور الخير الذي تنزعمه الولايات المتحدة الأمريكية ويضم الدول الغربية كما يضم إسرائيل صاحبة اليد الطولى في الإرهاب والعدوان والخروج على القانون الدولى. (٢٨)

ويكشف تفحص حالة الصراع على الساحة الأوربية، على المستوي الفكري والواقعي أن الصراع يشغل مساحة محورية في المزاج الأوربي، وذلك استنادأ إلى الحقائق الأساسية التالية:

1- وتتمثل الحقيقة الأولى فى أن الصراع فى طبيعته الأساسية يعبر عن نتاقض المواقف بسبب سعى الأطراف باتجاه تحقيق المصالح التي تتمثل فى الحصول على موارد القوة. سواء كانت هذه الموارد ذات طبيعة سياسية، كتوسيع نطاق النفوذ أو فرضه، أو كانت هذه الموارد ذات طبيعة اقتصادية، أو كانت من النمط الثقافي حيث محاولة أى طرف من أطراف الصراع فرض ثقافته أو نوعية حياته على الطرف الآخر. ويسشير تتبع التاريخ الأوروبي إلى كثافة الصراعات الداخلية التي حدثت على ساحته وحينما فاضت هذه الصراعات عن الحاجة أو الطاقة الأوربية، نقلت أوربا الصراع إلى الشرق، حيث الساحة أرحب، ومن ثم فقد عملت على إعادة استبات الصراع عالمياً بأنماط وأساليب مختلفة

المزاج الأوروبي صراعي بطبيعته، بذوره الجنينية تجسدت في رؤيـة الصراع كأسلوب أمثل للتفاعل في الحضارتين اليونانية والرومانيـة تـم الصراعات التي وقعت على الساحة الأوروبية في مراحل عديدة ابتداء من عصر النهضة وحتى عصر العولمة، حيث تفجرت هذه الصراعات علـي جبهات عديدة. تارة كانت هذه الصراعات مع الكنيسة، وهي الـصراعات التي أثمرت الإصلاح الديني وانطلاق الثورة العلميـة أوالـصراع بـين

٤. \_\_

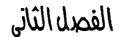
الكنيسة والدولة الإقطاعية الأوربية، وهو الصراع الذى أثمر استقلال الدولة عن الكنيسة وفصل الدين عن الدولة. إضافة إلى الصراعات الداخلية التي قامت بين الجماهير والدولة المستبدة، وهو الصراع الدذى أثمر النظام السياسي الجمهوري وصيغة حقوق الإنسان، وأخيرا الصراع الطبقى داخل المجتمعات الأوربية إبان الثورة الصناعية وهو الصراع الذى أنتج آليات عديدة لاحتواء احتمالات تفجره يصفاف إلى ذلك الصراعات الأخرى كصراع الدول الغربية مع بعضها البعض، وهو الصراع الذى بلغ ذروته في قيام حربين عالميتين انطلاقاً من الساحة الأوربية إضافة إلى الصراعات العرقية التي أبيدت من خلالها شعوب بأكملها، كإبادة الأوربيين المهاجرين إلى الولايات المتحدة لشعب، الهنود الحمر.

٣- أن هذا المزاج الأوروبي تجلى من خلال التنظير الأوروبي بشأن المجتمع، حيث أكد هذا التنظير على أن الصراع عنصر محورى في المجتمع والكون، في هذا الإطار فإن غالبية التنظير الغربي يشير إلى مضمون يعتبر الإنسان سيداً للطبيعة وليس عنصراً مخلوقاً في تسزامن معها. وأن على الإنسان أن يصارع الطبيعة لإخضاعها لإرادته وبما يساعد على إعادة خلقها بما يلائم احتياجاته، وذلك كبديل لوجهة النظر التي تؤكد على أهمية وسلامة التوافق مع الطبيعة. وفيما يتعلق بالمجتمع يؤكد التنظير الأوروبي على محورية الصراع كذلك بسبب تباين المصالح وقد جسدت معالجة النظرية الماركسية للصراع الطبقي في المجتمعات الصناعية والرأسمالية وجهة النظر الصراعية هذه بامتياز وعلى نهجها قامت نظريات عديدة تؤكد على المشر مع بعضهم وتحديد طبيعتهم.

٤- أن المزاج الأوربي يعيش في ظل حالة دائمة من الصراع، تأكيداً لذلك أنه إذا كانت الصراعات والحروب طيلة التاريخ الأوروبي ابنداء من عــصر الحضارة اليونانية والرومانية وحتى النصف الأول من القرن العشرين وهي الصراعات التي انتهت بقيام الحرب العالمية الأولى والثانية قد وقعت على الأرض الأوربية في غالبها. فإن أوربا سعت إلى توسيع ساحة الصراع من الساحة الأوربية إلى الساحة العالمية، حيث أتجهت إلى استبدال صراع الداخل بصراع الخارج. وقد بدأ هذا النمط الأخير من المصراع إبتداء من حركة الاستعمار التي بدأت مع نهاية القرن الثامن عشر، وفيي إطار الحركة الاستعمارية تم إخضاع شعوب وتشويه هوينها الحضارية، كذلك سلبت مواردها، ونشر وباء الصراع على ساحتها. ونحن إذا تأملنا الصراعات الأوربية الداخلية والخارجية، لوجدنا أن الصراعات التي تفجرت على الساحة الأوروبية كانت لها آثارها الإيجابية على التطور الأوروبي بغض النظر عن الخسائر المحدودة، العارضة والمؤقتة. علي خلاف ذلك نجد أن الصراعات الخارجية كانت ذات نتائج سلبية على المجتمعات التي استعمرت والتي فرض الصراع على ساحتها وهو الأمر الذي يعبر عن الأنانية الغربية والتمركز حول الذات.

٥- أن العولمة التي نعيش في إطارها اليوم تعد مرحلة جديدة من المراحل التي تتحمل عبئ استمرار الصراع في المزاج الغربي. ففي أعقاب انتهاء الصراع الذي شغل فترة الحرب الباردة بسقوط الاتحاد السوفيتي وانهيار المعسكر الاشتراكي أمام المعسكر الرأسمالي وخروجه من حلبة الصراع خاسرا، بدأت القوى الرأسمالية تفتح جبهات واسعة للصراع حيث بدأت مرحلة العولمة التي أستهدفت من ورائها القوى الرأسمالية السيطرة على العالم في جملته وإعادة صياغته بحسب طبيعتها من خلال فرض نملط العالم في جملته وإعادة صياغته بحسب طبيعتها من خلال فرض نملط

الحياة الرأسمالية عليها، وبخاصة نمط ونوعية الحياة السائدة في الولايسات المتحدة الأمريكية، وذلك من خلال آليات كثيرة تيسرت لها ابتداء مسن تكنولوجيا الإعلام والإعلان والمعلومات، ومسرورا المتعددة الجنسية، إضافة إلى سلاح المساعدات وعقد الاتفاقيات والإعلانات الدولية والسيطرة على المؤسسات الدولية، وحتى الاستعانة بالجيوش والقوة المسلحة. وحتى تحافظ على طاقة الصراع قائمة سعت إلى السسيطرة على المنسبة المستفارات الأخرى من خلال محاصرة بعضها كما هو الحال بالنسبة المستفلها الكونفشيوسية والهندوكية، أو السيطرة المباشرة عليها لإعادة تسكيلها بحسب مزاجها، كما هو الحال بالنسبة لموقفها من الحسضارة الإسلامية، حيث بدأت تظهر بعض الكتابات التي حاولت الإبقاء على طاقة السمراع من خلال طرح شعار حتمية صراع الحضارات.



## التنظيرالحضاري في القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين

## الفصل الثاني التنظير الحضاري في القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين

### تمهيد

منذ انطلاق حركة الكشوف الجغرافية وأستكشاف عالم غير العالم الاوربى، وانطلاق حركة الاصلاح والتطور الفكري الذي وقعت في مجالات الدين والعلم والفلسفة، وهو التطور الذي استغرق عصر النهضة وعصر التنوير. فقد كان منطقيا ان نجد الأفكار التي أطلق عقالها في العصور السابقة تتجسد في ثلاثة مجالات أساسية، المجال السياسي حيث لعبت هذه الأفكار والطروحات النظرية دوراً أساسيا في عملية الاصلاح السياسي للنظم السسياسية في أوربا، وهو الاصلاح الذي بلغ ذروته في قيام الثورة الفرنسية، إضافة إلى الاصلاحات السياسية التي حدثت للملكيات الأوربية، بحيث ضمنت بنيتها بتوجهات ديموقر اطية. وفي المجال الصناعي قامت الثورة الصناعية بعد ان عرفت البشرية الطريق إلى تحويل العلم إلى تكنولوجيا تساعد على زيادة الانتاج وتطويره، وفي نفس الوقت تطور الحياة الانسانية عموما. وقد كان المجال العلمي هو المجال الثالث الذي تطور بفعل طاقة التنوير التي تدفقت في اطاره الأفكار التي تبلورت بعد ذلك لتشكل مجالات العلوم الأنسانية. ومن ابرزها في هذه المرحلة علوم الأنثروبولوجيا والأقتصاد والسياسة وعلم الاجتماع <sup>(٣٩)</sup>.

وأذا كانت حركة الكشوف الجغرافية في مرحلة سابقة قد تعرفت على عالم جديد ومغاير فإن الأنثروبولوجيا بدأت تحاول التعرف على طبيعة مجتمعات هذا

العالم الجديد. حقيقة ان بعض الجهود العلمية الأنثروبولوجية كانت في خدمة حركة الاستعمار التي سعت إلى المجتمعات غير الأوربية بحثا عن المادة الخام والأسواق التي تشكل رئة لإزدهار الثورة الصناعية والمجتمع الصناعي. إلا أن ذلك لا ينفى قيام علماء الأنثروبولوجيا بجهود حقيقية لدراسة طبيعة الحياة فسى هذه المجتمعات التي أطلقت عليها أحيانا تسمية "المجتمعات البدائية" أو "المجتمعات الأولية" أو "المجتمعات التقليدية" أو "المجتمعات البربرية أو المتوحشة Barbaric and Savage". وقد تباين موقف علماء الأنثروبولوجيا من ثقافة أو حضارة هذه المجتمعات. حيث تمركز بعضهم حول ذاته الأوربية فنظر إلى هذه المجتمعات وثقافتها باعتبارها ذات طبيعة بدائية وبربرية ومتوحشة، بينما وقف منها البعض الأخر موقفا أقرب ما يكون إلى الموضوعية العلمية، حيث أكد أنه برغم أن غالبية هذه الشعوب لم تكن على درجة عالية من التحضر وبرغم أن هذه الشعوب ليس لديها مدن، إلا أن لديها تُقافاتها وحضارتها الخاصة التي لها منطقها الخاص، الذي ليس من الضروري أن يكون منطق الحضارة الأوربية فلكل حضارة عقلانيتها حسبما يؤكد برنسسلاو مالينوفسكي (٤٠). وأن هذه المجتمعات شهدت نمو حضارات كالحضارة البولينيزيه Polynosion وحضارة الماؤري Maori (١١). أضافة إلى الحنارات التاريخية العظيمة التي كانت لها قواعدها الواضحة فيي نطاق العالم غير الأوربي.

إلى جانب ذلك لعبت الأنثروبولوجيا دوراً أساسياً في جمع كم من المعلومات المتعلقة بالشعوب البدائية، وهي المعطيات التي ساعدت على تطوير علماء الاجتماع لتصورات نظرية حول الأوضاع الاجتماعية والثقافية

والاقتصادية لهذه المجتمعات ونحن إذا نظرنا إلى المرحلة الكلاسيكية للتنظير الاجتماعي فإننا سوف نجد أن غالبية هذه النظريات كانت تقدم عادة تصورات تستند إلى أدراك التباين بين المجتمع التقليدي والمجتمع الحديث. البعض وضع هذه النماذج الاجتماعية في اطار مقارن كما فعل أميل دوركيم وفربديناند تونيس وجوج زيمل. بينما نظر البعض الآخر من العلماء إلى هذه النماذج المجتمعية في اطار تطوري، حيث تصطف نماذج المجتمعات في خط تطوري منتابع حسب شوط التطور الذي قطعة المجتمع. بذلك يبدأ التتابع التطوري من أكثر المجتمعات بدائية وينتهي عند نقطة التطور والتحديث التي بلغتها المجتمعات الأوربية (٢٠).

وأذا كان الجهد العالمي السابق قد ابرز تباين المجتمعات على سلم التطور، فقد ساعد بالاضافة إلى الجهود العالمية لعلم الآنثروبولوجيا وكذلك الانجازات التي تحققت في نطاق الفلسفة والتاريخ والاقتصاد إلى تبلور إدراك جديد هو الأدراك الحضاري كمقابل للادراك الأول بينما المجتمع هو وحدة الادراك الاجتماعي. وقد ترافق ظهور الادراك الحضاري مع ظهور المدرسة الانتشارية، التي لم تنشغل كثيراً بتتبع تطور المجتمعات، بل أهتمت بالاساس بتفاعل السمات أو العناصر الثقافية مع بعضها البعض بسبب هجرة بعض السمات أو العناصر من سياقات ثقافية معينة إلى سياقات تقافية أخري. وارتباطا بذلك ظهر مفهوم المنطقة الثقافية معينة عديد من المجتمعات، وبدأت الثقافة بهذا نطاقا جغرافيا واسعاً يضم في أطارة عديد من المجتمعات. وبدأت الثقافة بهذا المعني غير متطابقة مع المجتمع. قد تظهر في مجتمع معين، لكنها نحت تسائير

و م

آليات التجانس والانتشار والتقليد تتجاوز فضاء المجتمع الواحد لتـشغل فـضاء مجتمعات عديدة متجاورة (٤٠٠).

واستمرارأ لضغط التراكم العالمي انتقل المفكرون إلى حوار جديد هو الفارق بين الثقافة والحضارة ؟ ثم ما هي الثقافة وما هي الحضارة ؟ حيث قصد بكل من المفهومين أحيانا ذات الموضوع وربما ذات الدلاله. أحيانا تكون الثقافة هي الاشمل ومن ثم تستوعب الحضارة بداخلها بإعتبارها ترتبط بالمحتمع وأحيانا تكون الحضارة هي الاشمل باعتبار أن الثقافة أحد مكوناتها، ولأ الحضارة يسمح إطارها الشامل بضم عديد من الثقافات. وبرز اتفاق أخير على تمييز مفاهيم الحضارة والثقافة عن بعضها البعض. حيث أعتبرت الحضارة هي الكيان الاشمل بينما الثقافة هي الكيان الأضيق الذي ينصوي تحت مظلة الحضارة. واصبح مبحث الحضارة تخصصا يشغل اهتمام طراز من المفكرين الذين يعملون في فضاء اشمل من فضاءات علم الاجتماع والفلسفة والسدين والتاريخ، نذكر منهم هيجل وشبنجلر وتونيي وسروكين. قد ينتمي أي منهم إلى أي من هذه التخصصات خاصة ما يتعلق منها بموضوع الحضارة. في هذا الاطار ادركت الحضارة باعتبارها الأكثر شمولا والأكثر دواما، وأن لها مبادئها العقيدية الثابتة. في مقابل ذلك تم ادراك الثقافة باعتبار أن لها نطاقها الزماني والمكانى المحدود، اضافة إلى انها تشتق مبادئها ومعتقداتها من الحــضارة ('''). وانطلاقًا من ذلك أصبح موضوع الحضارة مبحثًا أساسيا من مباحث الفكر الأنسان تصدي له مفكرون عظام قدموا أسهامات عظيمة في الدراسات الحضارية نتعرض لبعضها فيما يلي.

٥. \_\_\_

أولاً :نظرية شبنجار Oswold Spengler (1880 – 1936) : قدم شبنجار نظرية عن الحضارة في مؤلفه الشهير "أفول شمس الغرب" الذي ذلهر في سنة ١٩١٨، أي بعد سنوات من قيام الحرب العالمية الأولى ز ويشير تأمل نظريته إلى تأثره الواضح والعميق بالتصور العضوي، وهو التصور الذي يتجلسي بوضوح من خلال أفكاره بصوره دائمة. وإذا كانت السيرة الذاتيــة وتــواريخ الحياة هي الآليات التي نتعرف من خلالها على تاريخ حياة الفرد، فإن البحث التاريخي وكل أنواع التحليلات المتعلقة بالشعوب البدائية والمقارنه بينها، هي الآلية الملائمة لكي نتتبع حياة هذه الشعوب الغربية، على العقلية الأوربية، وكذلك الأزمنة والعادات وروح الثقافة والحضارة. فمن خـــلال هـــذه الوســـائل استطعنا أن نكتشف - حسبما يذهب شينجلر - أن الثقافة الهندية لها روح لاتاريخية بصورة كاملة عبرت عن نفسها من خلال نيرفانا "السعادة القصوي التي تؤكد على معل الشهداء" وهو ما عرف بنيرفانا البراهما. .Brahama Nirvanaونتيجة لذلك يتضبح لنا سبب حقيقة أنه ليس هناك علم هندي للفلك، و لا تقويم سنوي و لا تاريخ. وفي حين نجد أن الهنود يغفلون عن ذلل شيء، نجد أن المصريين يتذكرون كل شئ، وذلك لان الحضارة المصرية تاريخية في جوهرها، تحتها على ذلك العبادة البدائية لماضى العالم ومستقبله. (من)

وقد اسس شبنجلر في بنائه نظريته فصلا كاملاً بين الثقافة "باءتبارها ذات عضوية حية" والحضارة باعتبارها الهيكل الخارجي الميت الذي يجسد السار أو بقايا ثقافة كانت حية في أحد العصور. متعبر هاتين الظاهرتين، النمر العصوي والموت، عن نفسيهما في الحياة الفلاحية Peasantary ، من حيدت أرتباطها وبقائها خارج التاريخ، كما تعبران عن نفسيهما في الحياة المدنية الحصرية، باعتبارها آليات بناء التاريخ والحضارة (٢٠١). وهمو مما يعني أن المدنية أو الحضارية هي التي تصنع أحداث التاريخ وهي التي تبني الحضارة ايضا بعيداً عن الريف غير المشارك في هذا الجهد. ارتباطا بذلك يعبر التاريخ عن دراما

عدد من الثقافات العظيمة، التي تزدهر كل منها بدائية من تربة إقليم معين تظل مرتبطة بقوة به طيلة دورة حياتها، حيث تتأثر كل مرحلة من مراحل هذه الدورة بالأقليم الأم في روحها، وطبيعتها المادية، وطابعها الأنساني، وصورتها، وأفكارها ومشاعرها، وحتي موتها. وهنا نجد أن الثقافات والمشعوب واللغات والحقائق والألهة تزدهر وتكبر كشجرة السنديان في أطوار نموها المتتابعة. ويتصل بذلك أننا نجد أن كل ثقافة تمتلك المكانياتها الجديدة والخاصة بها في التعبير عن نفسها من خلال مراحل النشأة والظهور، والنصبح، ثم المصعف والاعتلال (٢٠٠). وذلك يعني أن شبنجلر يري أن الحضارة كائن له دورة حياة تمر عبر عدة مراحل لميلاد الحضارة، الشباب والنضج والهرم والموت حيث تمر كل الحضارات بهذه الدورة. استنادا إلى ذلك يقدم رؤية متشابمه للحضارة الغربية، حيث يري أن الحضارة الغربية عبرت خلال مرحلة النضج الثقافي إلى مرحلة التراجع والتردي المادي، وأن المستقبل سوف يشهد أنهيارها، ولا يمكن أن تستعيد قوتها ثانية. فالحضارات تزدهر وتنهار، وهي في ذلك مثل الكائنات العضوية، حيث استحالة أن تجدد الحضارة نفسها ثانية.

ويشير تأمل نظرية ازوالد شبنجلر إلى أن التوجه الأيديولوجي الدي عبر عنه في تدليلة كان يتصف بكونه تراجعاً إلى الخلف، وتحيزا مضادا للعلم. وبينما كان هذا التوجه الأيديولوجي يعبر عن تمرد لمدرس مدرسة الماني ضد الموت الذي تقود النخبة المجتمع نحوه، فأن التأمل الريفي الكامن يتوافق مع التحرر من الوهم الذي أعقب الحرب العالمية الأولي، فقد برز في القرن العشرين اهتماما متكرراً ودراسات تهتم بقضية موت الحضارة Death of عيث يمكن أن نميز في كل هذه الدراسات وجود شبه دينية ومضادة للنزعة الوضعية (١٠).

ثانيا: نظرية أرنولد توينبي في الحضارة: قدم أرنولد توينبي الموالد الله الموالد الموالد الموالد الموالد الموالد الذي تناول الثقافة Culture باعتبارها وحدة للدراسة. وقد أكد توينبي أن الوحدة الملائمة للدراسة التاريخية ليست الدولة القومية ولا الأنسانية كوحدة تقف على الطرف المقابل، بل المجتمع بمعني Society هو الوحدة الإنسانية الملائمة لدراسة الحضارة، ولم يبرهن تحليله فقط على وجود وحدة إنسانية يمكن أن ننظر اليها بإعتبارها المجتمع الأوربي الغربي. في هذا الاطار نجد، قد أكد على وجود أربعة مجتمعات حية أخري على الأقل في الوقت الحاضر. الأولى هي الحضارة المسيحية الأرثوذكية التي تشغل منطقة جنوب شرق أوربا وروسيا. وتضم الثانية المجتمع الإسلامي وتركزها في المنطقة الجرداء التي تقع في شمال أفريقيا وحتى الشرق الأوسط، ومن المحيط الأطلنطي حتى سور الصين العظيم. والثالث هو المجتمع الهندي الشرقي Hindu الذي يمتد على مساحة القريسة الهندية بأكمالها. ثم المجتمع الشرقي Eastern Society الذي يشغل الأقساليم الأستوائية والمعتدلة بين المنطقة الجرداء وحت المحيط الهادي (13).

في هذا الاطار نجد أن توينبي يتناول الحضارة بإعتبارها أحد انواع المجتمعات التي تختلف عن المجتمعات البدائية. في هذا الاطار يتم النظر الي الحضارات بإعتبارها كيانات متطوره بسبب حضور النظم في بعضها وغيابها في البعض الآخر، أو بسبب الأختلاف في طبيعة تقسيم العمل بينهما. وهو يؤكد أنهما يختلفان بلنظر إلى نوعية الحياة الداخلية لكل منهما. إرتباطا بذلك ينظر أرنولد توينبي إلى التقليد وله فاعليته في المجتمعات البدائية وفي الخاصية المحورية لكل أنواع الحياة، وله فاعليته في المجتمعات البدائية وفي الحضارات على السواء، ثم منتشر في كل نشاط. ويؤدي التقليد دورة بصورة مختلفة في كل من المجتمعات البدائية الذي يقع التقليد فيها بإتجاه الماضي. في مثل هذا المجتمع يظل المجتمع مستقرا استقرار القواعد والعادات التي يتبعها.

0.7

بينما نجد من ناحية أخري أن التقليد في المجتمعات التسي تعيش في ظلل حضارات متطورة، يتوجه التقليد نحو الأشخاص المبدعين الذين يسيطرون علي الأنتاج لكونهم رواد ومبدعين.

ويشبه أرنولد توينبي المجتمعات البدائية بشعب ينام على حافة جبل مع وجود جرف بارز أسفلهم والجبل أعلاهم ويشبه المجتمع الحضاري رفاق هؤلاء النائمين، الذين إختلفوا عنهم في كونهم بدأوا في تسلق الجبل. ويذهب "تـوينبي" إلى التأكيد على أن المقابلة بين المجتمعات الفاعلة والسلبية يستم تشخيسصها بالتصورات الصينية لمفهومي Yang الذي يعنى حالة النشاط والفاعلية ومفهوم Yin الذي يعنى حالة السلبية وعدم الفاعلية. ويرح سؤالا حول المتغير الذي يدفع بالمجتمع من الحالة السلبية إلى الحالة الايجابية ؟. في هذا الاطار تفشل محاولة فهم الحركة من المجتمع البدائي إلى المجتمع الحضاري استنادا إلى السلالة أو البيئة في التعامل مع الحضارة باعتبارها كائنا حيا. وهو يؤكد أننا نكون في وضع أفضل إلى حد بعيد اذا نظرنا إلى نقطة انطلاق الحلضارة باعتبارها مواجهة بين ذوات فوق البشر Superhuman Personalities. وهو يوضح ذلك بتأكيده أن المجتمع أثناء حياته يواجه وضعا تتكالب المشكلات في نطاقه عليه، في هذا الاطار تشكل كل مشكلة تحديا يخضع في اطاره المجتمع لمحنه. في نطاق ذلك تمثل المحن الشخصية للنبي "أيوب Job" و"فاوست Foust" في اللغة الحدسية الروائية، المحن العديدة واللانهائية التي يواجهها البشر وتأكيداً لذلك فقد رسم نفس المواجهة بين الذوات فوق البشرية في سفر التكوين والعهد الجديد. فقد عبر طرد آدم Adam وحواء Eve من الجنة عن مواجهة بين "رب البرانيين Yahweh والشيطان Serpent. وفي العهد الجديد فإن آلام المسيح ليست أكثر من فداء للانسان. حيث تكشف هذه القصص حالــة كاملة من "السلبية Yin" في اطار ذلك فإننا نجد أن فاوست قد كان كاملاً في المعرفة، كما كان "أيوب" كاملاً في تقواه ورضاه. وقد كسان "آدم" و "حـواء"

٠ .

كاملين في براءتهما، كما كانت العذراء كاملة في جمالها وطهارتها. وفي عسالم الفلك تعتبر الشمس هي الكوكب الكامل، كما تعد "الحالة السلبية Yin كاملة في سكونه وسلامها، قبل أن تستعد للانطلاق إلى حالة "الايجابية والفاعلية Yang".

وفي هذه الحالة السلبية والسلامية الكاملة يبرز العامل أو المتغير الدي يمزق هذا السلام أو السكون، إبليس في سفر التكوين والشيطان في كتاب أيوب. حيث ينبغي أن يتدخل عامل معين يلعب دوره بصورة محسوبة لأستنفار مختلف جوانب الأبداع. وعلى هذا النحو فحينما تنهض الحضارات كاستجابة ناجحة للتحدي الذي يبدا في فقد قوته المبدعة فأن التباين يحدث حينئذ. في ناق ذلك لاحظ توتبني أن الحضارات المتوعكة هي الحضارات تنحل وتتراجع إلى حدود حكم الأقلية المسيطرة التي تسيطر بواسطة القهر المتزايد، غير أنها ما لبست أن تستبدل بواسطة الأغلبية "الداخلية أو الخارجية" أو تؤدي اليها، وهي الأغلبية الداخلية أو الخارجية" أو تؤدي اليها، وهي الأغلبية الداخلية بين هذين الارادتين، في هذا الاطار نجد أنه بينما تميل الحضارة التي ترتبط بها القلية تتجه نحو السقوط، فإننا نجد الأغلبية تنطلق فوراً من حذرها الروحي الذي أصبح الآن سجنا أو "مدينة خراب" بالنسبة لها، وحينما يحدث ذلك فإنه يودي حتما إلى إنطلاق الحضارة.

وحينما يعاني المجتمع من الأنهيار، وتتوقف القلة المبدعة على ان تكون مبدعة، ومن ثم يصبح مجرد قلة "مسيطرة"، فإن هذه الحالة تـستديمي المبدع ليلعب دور "المنتصر "Conqueror" الذي يرد على التحدي بإستجابة منتصرة. حيث يستدعي بصورة تلقائية ليلعب دور المنقذ Savior للحـضارة المنهارة. وسوف يحاول المنقذ ان يتجه نحو التاريخ المهجور لكي يعيد بناء الماضي المتخيل، بينما سوف يحاول "المنقذ" الذي يتجه نحو المـستقبل القفـز باتجاه مستقبل الذي يتخيله ويسعى إلى تجسيده (٥٠).

ثالثا: نظرية بيترم سروكين في الحضارة: ولد عالم الاجتماع بيترم سروكين Pitrim Sorokin عام ١٨٨٩ في قرية تقع شمال شرقي روسيا وتخرج من جامعة سان بطرسبرج، وعمل في مهنة التدريس والبحث وقت اندلاع الثورة البلشقية. وقد عمل سكرتيرا لألكسندر كيرينسكي Alexand er Kerensky في سنة ١٩١٧، ثم قبض على الشيوعيون بعد ذلك، وحكم عليه بالاعدام ثم أستبدل الحكم بالنفي. وبسبب ذلك انتقل إلى الولايات المتحدة بعد أن قضي عامين في تشيكوسلوفاكيا، وقد قام بكتابة عدة مؤلفات اساسية في علمالاجتماع ودراسة الحضارة، ثم عين أستاذا لعلم الأجتماع في جامعة هارفارد، وأثناء ذلك عمل على تطوير نظريته الاجتماعية في الحضارة التي سوف نعرض لها الآن (١٥).

ويتشكل محور نظرية سروكين في الحضارة من أحد أشكال المذهب العضوي المثالي. وقد صاغها بصورة منظمة في مؤلفه "الديناميات الثقافية العضوي المثالي. وقد صاغها بصورة منظمة في مؤلفه "الديناميات الثقافية والاجتماعية Society, Culture "الذي صدر في الفترة والشخصية (١٩٤١ – ١٩٣٧) وكتابة المجتمع والثقافة والشخصية and Personality الحوائق الأساسية أو الجوهرية بالنسبة لسوكين في الحقائق ذات البيعة العقلية Mentalistic. ويمكن التعرف عليها من خلال وجودها العالم الشامل الثقافي والاجتماعي للأنسان (٢٠). وتلك حقيقة مؤكدة ليس بالنسبة لظاهرة محدودة كظاهرة الانتحار ولكن أيسضا بالنسبة للظواهر الاجتماعية الاخري كالجريمة Crime والحرب وبصورة عملية كل الظواهر الاجتماعية الثقافية.

ويعد نقد سروكين الجاد للمذهب الوضعي حول نسبية الحقيقة الأنسانية من المؤشرات الهامة لبداية نظريته عن الحضارة. حيث يري سروكين أن هناك ثلاثه أنساق متميزة هي الحقيقة أو السصدق Truth والأدراك Cognition والمعرفة Knowledge قالحقيقة الروحية Truth تسوحي بها

۵٦ ---

عظمة الله، من خلال الأنبياء والكهنة، وهي حقيقة مطلقة، وليست ذات طبيعة نفسية Non-utilitarian وليست برجمانية Non-utilitarian ونعبسر الحقيقة المثالية Non-utilitarian عن تأليف من أشكال الحقيقة الحسية وفوق الحسية. وفي هذا النطاق يعد دور الحواس في التحقيق الحسي من الحقيقة أو الصدق من الأمور المسلم بها، غير أن الحقيقة فوق الحسية الصادرة عن الله موضع تصديق دائم. وتؤكد الحقيقة الحسية علي أن القيمة الصادقة محسوسة بالاساس، وأن الادراك ينتج فقط نتيجة لأعمال الحواس. وعلى هذا النحو فهي تنكر الحقيقة فوق الحسية كلية، بالاضافة إلى ذلك فإنها تؤيد دراسة العالم الحسوس في علاقاته الطبيعية والكيمائية والبيلوجية (٥٠).

وفي مؤلفه "الديناميات الثقافية والاجتماعية" الذي يعالج فيه هذه القضايا أو الموضوعات بنوع من العمق والشمول، قدم سروكين تصوراً بوجود حقيقة تعلو على كل هذه الحقائق أو تحل محلها. وهو يؤكد أن هذه النساق الإساسية الثلاثة للصدق او الحقيقة قد تكون صادقة كلية أو زائفة كلية أو صادقة ألى بعض جوانبها وزائفة في أخري. ولهذا السبب فإن النسق اكامل للصدق أو الحقيقة ينبغي أن يضمها الثلاثه (ئه). وفضلا عن ذلك فعلينا أن نسلم بأن الحقائق التي نصل اليها من خلال الحدس هي أعمقها جميعا. وتعلن كل الاديان السماوية الكبيرة صراحة أنها ليست الا تجسيداً للحقيقة فوق العقلية، وفوق الإمبيريقية وفوق الحسية التي منحتها العظمة الالهية المطلقة لأشخاص منحوا القدرة على إستقبال وحي السماء كالأنبياء والقديسين والمتصوفة والكهنة، حيث نجد أن خبرة هؤلاء البشر – وهم هنا أدوات – هي خبرة صوفية وفوق عقلية.

ولا تتطابق الحقيقة الكاملة مع أي من أشكال الحقائق الثلاثة هذه، وان كانت تحتويها جميعا ومن خلال هذا الاطار ذو الابعاد الثلاثة للصدق الخاص بالايمان والعقل والحواس، فإن الصدق الكامل يصبح أقرب ما يكون إلى الصدق

المطلق بدرجة تفوق أي شكل واحد من الاشكال الثلاثة للصدق. حبث نجد أن الجانب الامبيريقي المحسوس لهذا الصدق الكامل يمكن أن نحصل عليه مسن خلال الحواس، ويمكن أن نتعرف علي الجانب العقلاني للحقيقة من خلال صدق العقل، كما نتعرف علي البعد أو الشكل فوق العقلي للحقيقة من خلال حقيقة الايمان. وعلي هذا النحو يبدو أن سروكين لم يتحرك قريبا من نطاق المذهب الوضعي كلية، بل ظل حسبما اراد قريبا من المطلق بصورة واضحة.

وتتضح الطبيعة الجوهرية لنزعة سروكين العضوية بدرجة أكثر من خلال تصورة للأنساق الفوقية العظيمة، وجميعها كما يؤكد تدرك بواسطة آلية الحدس، حيث الحدس بها أصبل في الدين والأخلاق والفلسفة والأنساق الفنية والجمالية، وحتى في المنطق الرياضي والفكر العلمي. ومع ذلك نجده يؤكد أنه ليست هناك جماعة أو مجتمع أو حضارة تبدع كل شئ وبصورة شاملة ولكنها تقدم إسسهاماً أو جزء في التطور الحضاري الشامل. مثال عبى ذلك يتمثل الانجاز الحقيقي للحضارة الأغريقية في الفلسفة والفن الراقي، بينما يتحدد إنجاز الحضارة الرومانية في تاسيس المبدع للأمبر اطورية السياسية، أو فيي تأسيس النظام العسكري والنظام القانوني. ويتجسد انجاز الحضارة العبرية في الدين والاخلاق والأدب. وقد عبرت حضارة مجتمع القرون الوسطى عن إبداعها من خلال نشأة وتنظيم المسيحية. على حين تحقق أبداع الحضارة الغربية من خلل العلم والتكنولوجيا والفلسفة والفنون الجميلة. وحول هذه القضية يتفق سيروكين في آرائه هذه مع أراء دانیلفسکی وشبنجار وتوینبی ونورتروب. حیث نجدهم جمیعا يؤكدون على أن الحضارة العظيمة يتجلى إبداعها عادة في مجال و احد فقط، وإتساقًا مع ذلك يري سروكين أن ابداع الحضارات ليس في كل المجالات ولكن في بعض المجالات فقط.

وهو يؤكد أن أي نسق جديد للمعانى ينبغى أن يتخذ فيى البدايسة شكل التصور العقلى فقط. وعليه أن يسعى بداية إلى النموضع من خلال الأدوات الناقلة للمعانى، ثم يتم نشرها حتى تصبح معرفة يمتلكها الآخرون من البـشر. فإذا حاولنا تصور مقارنه أي نسق أيديولوجي يتصور الكائن العدنوي فإن تموضع النسق اليديولوجي يشبه ولادة الكائن العسضوي. اذ نجد ان بعسض الانساق التي تم إبداعها وتأسيس آليات نقلها وتنشئة البشر وفقا لمعانيها قد حققت وتحولت إلى أنساق فوقية Super Systems. واذا امتلك، أي نسسق حضاري أو أيديولوجي بأي من الخصائص الثلاثة التالية فإنه يتحول إلى نسسق حضاري أو أيديولوجي شامل أو عظيم وهي (أ) أنه ينبغي أن يمتلك القدرة على التكشف إلى أنساق أيديولوجية شاملة أو عظيمة، من ناحية تامعاني ومن الناحية العملية (ب) كما أنه ينبغى أن يشبع حاجة أساسية لقطاع كبير من البشر في أي مجتمع سكاني. (ج) ةأخيرا أنه من الضروري أن يمتلك القدرة على الاستمرار والدوام. فالنسق الأيديولوجي المحدود ينبغي أن تكون له علاقة بحقيقة أو قيمــة دائمة. ولكي ينمو النسق الأيديولوجي أو الحضاري فغن افكاره ينبغي أن تتطور بالتبادل من خلال عملية تفاعل المعانى، وأيضا من خلال التراكم الكيفي والكمى للمعانى، كما ينبغى أن تقع العمليات وتتوفر الأدوات الناقلة للمعانى ونشرها بين البشر. وقد يقع هجوم من قبل أي من الأنساق الأيديولوجية الأخري وقد يقع صراع بين النسق المهاجم والنسق الحالي إلا أنه يبقى في النهاية نسق واحد فقط قادر على البقاء. في هذا الاطار يمكن ان يقع تداخل واندماج بين الانساق الإيديولوجية الصغيرة والمتجاورة لتشكل نسقا حضاريا شاملا. فإذا تكشفت الأنساق الأيديولوجية والحضارية من خلال الهجوم عليها فإنها تـصبح أكثـر عمومية وتلقائية في حالة انتصارها وبقائها. بالاضافة إلى ذلك فان الأنساق العظيمة هي النساق التي تصادف الحظ السعيد وتنمو لديها العبقرية الفذة التي تضخ الأبداع في عروقها.

c 9 -----

وتوجد بعض النساق الفوقية العظيمة التي ظهرت، وقامت نتيجة لتحقيقها التكامل بيم كم هائل من العناصر أو المبادئ الموجودة في عصرها. في هذا الاطار يستند النسق الأشمل من الأنساق الفوقية للحضارة إلى أكثر المبادئ الوجودية Ontological Principles عمومية، أعنى المبادئ التي تحدد الطبيعة النهائية للحق والقيم. ومن الناحية الوجودية فليست هناك مفاهيم أكثر استيعابا من التحديات الثلاث التالية للطبيعة النهائية للحقيقة أو القيمة وهـى (أ) أن الحقيقة الصادقة والقيمة الصحيحة ذات طبيعة محسوسة في العادة، وهو ما يشكل المقدمة الرئيسية للأنساق الفوق - حسية (ب) أن الحقيقة والقيمة الصحيحة تتشكل في النطاق فوق الحسى أو الله أو ما هو فوق عقلاني، أو البرهما Brah-man أو الروح Atman أو الكاو Tao أو أي نظير ذلك، وهي المقدمة الأساسية للنسسق فوق الروحى. (ج) أن القيمة والحقيقة الصادقة الكاملة تتكشف في اتجاهات عديدة بصورة لا نهائية، فهي في جانب منها فوق حسية Supersensory وفوق عقلانية Superrational، وفي جانب أخر هي عقلانية وحسية، وهو ما يسشكل مقدمة أو أساس النسق الفوقى المثالي Idealistic Suoer Systen.

وحول هذه التحديات المحورية الثلاثة للحقيقة وتصور القيم تنتظم غالبية أو معظم ظواهر الثقافة الأخري بأسلوب عضوي صحيح كظواهر الدين والفن والفن والدولة والسياسة والفلسفة والنقد، وفي الحقيقة كل جوانب الثقافة والمجتمع اللانساني. وفضلاً عن ذلك فإننا نجد النسق الفوقي مثل الكائن العضوي قد يواجه الأنهيار، وذلك يمكن أن يحدث كمياً بدون أن يحدث هدر كيفي. وقد يحدث كيفيا وليس كميا، وقد ينهار كيفيا وكميا في ذات الوقت. وقد يصل انهياره إلى مستوي الموت والتجحر. وتميل الأنساق الفوقية الثلاثة العظيمة إلى أن تتحرك بصورة متتابعة بين الأشكال الحسية والأشكال الروحية. بينما يدرك النسق الفوقي المثالي باعتباره نسقا وسيطا (٥٠).

7.

رابعا: التنظير الحضاري في القرن التاسع عشر، تقييم عام: أذا تأملنا التنظير المتعلق بالحضارة في القرن التاسع فسوف نجده قد تهيز بعدة خصائص أساسية نعرض لبعضها فيما يلى:

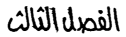
١. اذ يشير تأمل التنظير الذي قدم خلال هذه الفترة إلى تأثره إلى حد كبير بالتصور العضوي للمجتمع. فغالبية النظريات التي قدمت خلال هذا القرن عقدت مماثلة بين الحضارة من ناحية وبين الكائن العضوي من ناحية ثانية. والحضارة تنشأ وتزدهر وتواجه الأنهيار والفناء كما عند شبنجلر، وأن الحضارة قد يتوقف نموها كما عند الشعوب البدائية، وقد يطرد نموها لتصبح حضارات إنسانية عظيمة كما ذهب توينبي. كما أن لكل حلارة طبيعة محددة كما هي الحال بالنسبة للكائن العضوي كما أكد سروكين. ويضاف إلى ذلك تردد مصطلحات مثل النمو، النشأة، التهجير، الحس، العقل، بحيث تعتبر جميعها مؤشرات تؤكد النظرية العضوية إلى الحضارة. وذلك لأن القرن التاسع عشر كان القربن الذي ازدهر فيه كـــا مـــن الفكـــر التطوري الكلى الذي ينظر إلى المجتمعات الأنسانية، والكيانات الاجتماعية والتَّقافية المختلفة بإعتبارها تتطور في مليتها من مرحلة إلى مرحلة أخرى متضافراً مع التصور العضوي للمجتمع الذي إزدهر خلال هذه الفترة كذلك. ٢. إدراك المفكرون أن ثمة حضارات عديدة على الساحة العالمية. غير أن إدراكهم لهذ الحضارات كان إدراكا موضوعيا وسلاميا في نفس الوقس. ونقصد بأنه كان ادراكا موضوعيا أن المفكر لم يكن ينظر إلى الحسضارات الأخرى بالنظر إلى مرجعية الحضارة الأوربية، وهو السلوك الذي جسدته نزعة التمركز حول الذات. بل نظر المفكرون إلى كل حضارة بإعتبار انها تمتلك منطقها وعقلانيتها الخاصة وأساليبها في التكيف والأستمرار. وهسو الأمر الذي شكل أساساً للدعوة التي تؤكد على أن تباين الحضارات لا يعنى صراعها بل قد يعنى تكاملها طالما أن هناك أعتراف متبادل بين أعضاء كل

71

حضارة بالحضارات الأخري.وأن الحضارات جميعها على قدم المساواة طالما أن كل حضارة قد قدمت أسهاما محدداً ساعد على تطور الحياة الانسانية. حتى الحضارات التي أندثرت وتركت بعض بقاياها المادية كانت دائما موضع إعتبار وتبجيل.

- ٣. التعامل مع مسألة الحضارة من خلال تطوير نماذج نظرية تطبق على الحضارات كلها دون استثناء، فالحضارات جميعها تنشأ وتزدهر وتأفل عند شبنجلر، أو أن أي حضارة تتطور استجابة للتحديات التي تواجه الحضارة كما ذهب أرنولد توينبي، وأن الحضارات جميعها بها جوانب روحية وحسية ومثالية كما ذهب عالم الاجتماع بيترم سروكين. حيث كان أدرك وتحليل الحصارات المختلفة يتم استناداً إلى النظرية التي طورها المفكر حتي يمكنه تقديم تقييم موضوعي للحضارة. لقد تركز اهنمام مفكري الحضارات خلال هذه المرحلة حول أكتشاف القوانين الضابطة لنشأة الحصارات وتطورها وانهيارها. كما كان لديهم اتفاق علي أن كل حصارة من الحصارات، بخاصة الحضارات الانسانية العظيمة قد قدمت اسهامات واضحة علي صعيد التقدم الأنساني.
- 3. اتساقا مع التصور الكلي العضوي نظر المفكرون خلال هذه الفترة إلى الحضارات باعتبار ان كل حضارة تشكل كلا متكاملاً، يتشكل من مجموعة من المتغيرات التي يؤدي تفاعلها إلى قيام الحضارة واستمرار دوامها. وعلى هذا النحو فإننا نجد أن كل حضارة من الحضارات فيها جوانبها الروحية التي تتضمن المثل والمعاني التي تشكل الطاقة الدافعة لسلوكيات البشر التي تساعد علي بناء الجوانب المادية، التي تعني الفنون والتجهيزات المادية التي طورتها الحضارة حتى تستطيع التكيف بواسطتها مع السياق المحيط. غير أن الوزن النسبي لكل من هذه المتغيرات "المادية والروحية" يختلف من حصارة إلى أخرى.

17 —



# التنظير الحضّاري في النصف الثاني من القرن العشرين

### الفصل الثالث

### التنظير الحضاري في النصف الثاني من القرن العشرين

### تمهيد

مع بداية النصف الثاني من القرن العشرين أدرك المفكرون أن العالم الذي نعيش فيه على أبواب عصر جديد. فقد تفجرت الحرب العالمية الأولى والثانية. وخرج منها الغرب "أوربا والولايات المتحدة" منتصراً ومزهوا بنفسه. غير انه في اثناء الحروب وفي أعقابها تفاعل مع أبناء الحضارات الآخري من خلل بعدين، الأول أن غالبية وقائع الحرب وأحداثها، بخاصة الحرب العالمية الثانيـة دارت رحاها على أرض الجنوب أو على ساحة الحضارات الأخري. وأن أبناء هذه الحضارات شاركوا في صراعات الحضارة الغربية وساعدوا على حسسم نتائجها لصالح الأطراف المنتصرة. والثاني أن غالبية مجتمعات الجنوب التي شارك أبناءها في الحرب التي دارت على ساحتها بدأت تطالب بالأستقلال بعد انتهاء الحرب. وحينما تلكأت المجتمعات الغربية في الاستجابة للذلك تفجرت حروب الاستقلال، حيث قاد أبناء المستعمرات صراعاً حاداً للحصول على استقلال مجتمعاتهم حتى حصلوا عليه. وأدركت المجتمعات الغربية المستعمرة ضرورة أن تتشكل نوعية حياة المستعمرات وفق نوعية الحياة الغربية. بذلك تضمن ولاءها في عالم بدأ يشهد صراعاً جديداً بين حلفاء الأمس "الراسماليون والاشتراكيون"، حتى يمكن أن يؤمن مصادر المادة الخام لكى يستمر الدفقها إلى معاقل الصناعة الغربية.

إرتباطا بذلك بدأ الغرب يدرك أن ثمة حضارات أخري على الصعيد العالمي برغم انتصاره لا تخضع له، وأحيانا تنتصر علي حضارته وثقافته فيأخذ منها ثقافيا بعض مفرداتها. وقد برز هذا الادراك مصاحبا لجهود التبشير الدذي بدأت مع حركة الاستعمار، لدفع أبناء مجتمعات الجنوب الدنين يدين أغلسبهم بديانات وثنية بإتجاه اعتناق المسيحية، وحققت بعثات التبشير نجاحات كبيرة في هذا الاتجاد. غير أن جهودها كانت تتعثر بصورة شبه كاملة حينما يكون التبشير على أرض حضارية، ويكون نجاح التبشير مستحيلاً حينما يكون على أرض حضارية لها مبادئها وقاعدتها الدينية وأبرزها الحضارة الإسلامية. فسي هذا الاضار سعت النخبة الغربية المثقفة لاستكشاف أسباب أستحالة انتشار المسيحية بين أبناء الحضارة الإسلامية، بحيث دفع ذلك إلى قيام جهد غربي مسيحي ذو ثلاثه أنعاد.

ويتمثّر البعد الأول في فكر الأستشراق الذي صاحب بداياته جهود التبسشير السابقة المصاحبة بدورها للمرحلة الاستعمارية وربما كانت سابقة عليها حيث أدرك مفكروا الغرب أن الإسلام يشكل نسقا دينيا متماسكا، بسيطا وكاملاً وواضح المبادئ لكل من يريد ان يتعرف عليه. ثم أنه يشكل نظرية في المجتمع ويضع نموذجاً للمجتمع المسلم ولسلوك الانسان المسلم. بعسض المستشرقين امتلكوا قدراً من الموضوعية فأنصفوا الإسلام بينما تحيز البعض الآخر ضده وسخطوا عليه، ورأوا فيه أنه يمتلك طاقة لبناء حضارة قوية وأمة عظيمة. حضارة تمتلك توازنا يفرض على الانسان المسلم أن يهتم بديناه كأنما يعيش أبدأ ويهتم بآخرته كأنما يموت غدا. كما أدرك الغرب إمتلاك الإسلام لكثير مسن موارد القوة، وكان ذلك أحد إنجازات الاستشراق تاريخيا. وقد استهدفت الجهود التي تمت في اطار البعد الثاني العمل على تصفية بعض الجيوب الإسلامية التي أخترقت القارة الأوربية ولو أدي ذلك إلى أستخدام القوة المخزية لتحقيق ذلك.

حدث ذلك في تصفية الجيب الإسلامي في الأندلس<sup>(٥٦)</sup>. حيث فرض التنصر على المسلمين ومن لم يتنصر قتل أو طرد، وحدث مرة ثانية في محاولة تصفية الجيب الإسلامي في قلب أوربا خلال الصراع الداخلي اليوغ سلافي، حيث مورست أكثر الأساليب بربرية في تصفية هذا الجيب الحضاري كالمذابح الجماعية، والدفن الجماعي للبشر أحياء. أو بقر بطون الأمهات لقت أجنبة إسلامية قد تولد.

واتجهت الجهود في اطار البعد الثالث إلى أخضاع المجتمعات التي تستظل بمظلة الحضارة العربية الإسلامية بالعمل على استمرار ضعفها، وتهيئة للظروف التي تساعد على سلب خاماتها كما هو حادث بالنسبة لاستلاب خام البترول من الأرض العربية، أو حرمانها من إمتلاك الطاقة الذرية ومناصرة باكستان، أو أن تغرس إسرائيل في الأرض العربية لتصبح وسيلته في أستخدام القوة اذا حاولت هذه المجتمعات الخروج على طاعته. بالاضافة إلى ذلك، يعمل الغرب دائماً على تقليم أظافر القوة العربية الإسلامية حيثما ظهرت. حدث ذلك حينما فرضت القوي الأوربية تاريخيا حدودا معينة على قوة جيش محمد على باشا بعد هزيمته في موقعة نفارين حتى لا تكون هناك قوة إسلامية قادرة على التهديد. كما حدث ذلك أيضا في تقنين وحجم القوي في سيناء المصرية استناداً إلى اتفاقيات كامب ديفيد، مرة أخري حتى لا تقوم لقوة إسلامية قائمه. وانتهلى الامر في النهاية إلى أحتلال العراق والسعى لتمزيق بنائه اربا بعد أن كن يمتلك أسباب القوة، إذ يظل الغرب يقظا ليحافظ على عدم امتلاك الحصارة العربية الإسلامية أسباب القوة، لاحتمال أن تتجه القوة بعد ذلك إلى الاتساع.

7,4/

### أولا: تحولات النصف الثاني من الألفية الثانية:

على هذا النحو أصبح النصف الثاني من القرن العشرين مساحة لتواجد حضارات عديدة بعضها في حالة صراع قائم بينما البعض الآخر من الممكن أن يصبح طرفا في صراع محتمل. فقد قامت على الساحة الكتلة الأشتراكية بصفتها كتلة حضارية تستند إلى بعض عناصر الحضارة السلافية في أعقاب الحرب العالمية الأولى. وبدأت تدخل في صراع فعلى حول المصالح والهيمنسة علسي مناطق النفوذ، مع الحضارة الراسمالية الغربية في أعقاب الحرب العالمية الثانية، وهي الفترة التي عرفت بفترة إندلاع الحرب الباردة. ثم مع الحضارة الإسلامية التي تسعى شعوبها إلى تحديث مجتمعاتها بسبب أن لديها ثروة الطاقة والأسواق الواسعة التي يطمع فيها الغرب، وهو ما يجعل الصراع مع هذه الحضارة محتمل. إلى جانب الحضارة الكنفشيوسيه، حيث تسعى الصين وهسى كتلة حضارية هائلة لطرق أبواب التحديث وامتلاك القوة الذي سوف يشكل إحتمالية امتلاكها لها قيداً على مصالح وحركة الحضارة الرأسمالية الغربية، ومن ثم فالصراع معها ممكن أو محتمل وأن كان مؤجلاً، وكذلك الحال بالنسبة للحضارة الهندوكية وحضارات أمريكا اللاتينية. (٥٧) وأصبح من الواضح بروز حقيقتة، الأولى أن الحضارة الرأسمالية الغربية هي الطرف الدائم في الصراعات القائمة والمحتملة، والثانية أنه يوجد صراع قائم فعلاً بين الحضارة الاشتراكية والحضارة الرأسمالية، باعتبارها تمتلك مصادر القوة العسسكرية المتناظرة أو المتساوية، إضافة إلى صراع محتمل مع الحضارة الإسلامية لأن شعوبها تمتلك مصادر الطاقة، والأسواق والمواقع الاستراتيجي، وكلها موارد تحتاجها الرأسمالية الغربية. خاصة أن أصحاب هذه الحضارة على حالة من الضعف في الوقت الحاضر، ومن ثم فإن عليها \_ أي الحضارة الغربية - أن تدخل هذه

الصراعات الواحد تلو الآخر، كما عليها أن تحرص علي أن تخرج من كل هذه الصراعات منتصرة.

وقد شغل الصراع بين الكتلة أو الحضارة الاشتراكية والحضارة الغربية الرأسمالية - وهو الصراع الأول - الفترة التي بدأت مع نهاية الحرب العالمية وامتدت حتى إنهيار الاتحاد السوفيتي مع بداية العقد الأخير من القرن العشرين. وقد بدأ هذا الصراع مع قيام الكتلة الاشتراكية انطلاق من ثورة أكتوبر سنة ١٩١٧ في أعقاب الحرب العالمية الأولى مستندة إلى المبادئ الماركسية. اللينينية باعتبارها تشكل البعد العقيدي لهذه الحصارة، مصافة إليها بعص عناصر الحضارة السلافية. وقد سعت هذه الكتلة الحضارية إلى إمتلاك أسباب القوة وقد نجحت في ذلك حينما سبقت الغرب بإطلاق أول قمر صناعي يسبح في فضاء العالم. كما شرعت الكتله الاشتراكية في تاسيس تحالفات مع مجتمعات العالم الثالث في سعى لتدعيم قوتها ووجودهما على المصعيد العالمي، وذلك لتطويق الكتلة الرأسمالية الغربية وفرض القيود على حركتها. ذلك يعنى أنه مع قيام الاتحاد السوفيتي بدأ الغرب يتعرف على نفسه من خلال الآخر السشيوعي الذى أصبح نقيضاً له على الصعيد الاقتصادى، والاجتماعي والتقافي (١٠٥) لقد كانت المنطلقات الفكرية والمذهبية والتاريخية لفكرة الصراع، هي التي تسكلت الأساس الذي قامت عليه العلاقات الدولية في فترة الحرب الباردة. واحتدم نتيجة لهذا التناقض الحضارى صراع ظاهر وخفى ومحموم بين القطبين الكبيرين امتدت مضاعفاته وآثاره وانعكاساته إلى معظم أنحاء العالم. حيث كان كل قطب - كطرف في الصراع الحضاري - يعمل جهده من أجل تأجيج الصراع في الساحة الدولية، من منطلق أنه كلما احتدم الصراع انفتحت الآفاق أمامــ إلــي توسيع رقعة نفوذه السياسي والاقتصادي والسياسي والاجتماعي والتقافي. وقد استنزف هذا الصراع المحتدم طاقات وإمكانيات وجهود كثيرة وتسبب في ضياع

71

فرص عديدة كانت كفيلة بتصحيح مسار العلاقات الدولية والإسهام بجدية في استقرار الأوضاع العالمية وفي استتباب الأمن والسلام الدوليين (٥٩) ومع بدايسة العقد الأخير من القرن العشرين سقطت الكتلة السوفيتية وسقطت معها حضارتها التي أصيبت بالفصام أو انفصال مستوياتها، فلا المبادئ الحضارية الاشتراكية التي شكلت المظلة التي أظلت ثقافات مجتمعات الاتحاد السوفيتي قد تم استيعابها في بناء الشعوب لينصهروا ويتجانسوا باعتبارهم أبناء حضارة واحدة، ولا ثقافة الشعوب استطاعت ضخ الحيوية في بناء الحضارة الاشتراكية الشاملة. ومن ثم انهارت الحضارة السوفيتية وأنهت أحد فصول الصراع الحضارى الذي امتدت سنواته من الحرب العالمية الثانية وحتى بداية عقد التسعينيات وهي الفترة التسي عرفت بفترة الحرب الباردة. وفي أثناء صراع الحضارة الغربية مع الحضارة الاشتراكية السوفيتية استعانت بإمكانيات الحضارة الإسلامية للانتصار في الصراع. فقد جندت أبناء هذه الحضارة على أساس عقيدي لمحاربة القوات السوفيتية في أفغانستان إصافة إلى الاستمرار في شحن العواطف الدينية لدي المسلمين ضد الالحاد الشيوعي لتشكل بذلك حائطا معنويا قويا في مواجهة المد الاشتراكي إلى مجتمعات الحضارة الإسلامية، ومن ثم نجحت في تقليص قوة اندفاعه.

لقد أدى انهيار الكتلة الاشتراكية الحضارية إلى أن قفزت الحضارة الرأسمالية الغربية وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية إلى قمة تدرج القوة الحضارى العالمي، وبذلك دخل العالم مرحلة حضارية جديدة، مرحلة القوة العالمية العظمي الواحدة التي تربعت على عرش العالم، والتي لا تدانيها من حيث إمكانياتها الاقتصادية والعسكرية والتقنية والإعلامية قوة أخرى. ارتباطأ بذلك بدأت تظهر معالم نظام عالمي جديد ما تزال تفاصيله موضع جدل داخل الولايات المتحدة الأمريكية ذاتها. حيث اتجه كثير من أعضاء النخبة الأمريكية

v. \_\_\_

إلى تبنى الدعوة إلى الإنفرادية، وغالبيتهم من "المحافظين الجدد" الدين يسرون ضرورة أن تستبد الولايات المتحدة باتخاذ ما تراه من قرارات وسياسات تحقق مصالحها، وتعمل على نشر قيمها من غير تقيد بأعراف ولا قوانين درلية ولا بمؤسسات عالمية كالأمم المتحدة. وذلك باعتبارهم القوة الاقتصادية والعسكرية الكبرى التي لا تدانيها قوة في العالم. تأكيدا لدنلك أن ميزانية وزارة الدفاع الأمريكية هي أكبر من مجموع ميزانيات الدول الاثنين والعشرين التي تسأتي بعدها. يقول هذا الفريق أنه بعلول عام خمسة بعد الألفين ستكون ميزانية الدفاع الأمريكية أكبر من كل ميزانيات الدفاع في العالم بجملته. كما يؤكدون أن قواعد النظام العالمي الحالية هي قواعد نظام قديم، ومن ثم فعلى الولايات المتحدة أن تعمل من خارج هذه القواعد إن لم تحاول وضع قواعد جديدة ما دامت هي التي تتولى بقوتها تشكيل هذا العالم.

غير انه قبل انهيار حضارة الكتلة الاشتراكية، وإدراك الغرب أن السوهن والضعف بدا يدب في أوصالها، لم يضيع الوقت وبدأت الحضارة الغربيسة فسي الأعداد لصراع جديد، من خلال التحرش مع الحضارة الإسلامية، لتحول بسذلك الصراع الذي كان قديما إلى صراع قائم في الحاضر. بدأ التحسرش الأول مع الجيب السلامي البعيد في أوربا، حيث انفجر الصراع علي ساحة يوغسلافيا بعد وفاة الرئيس "تيتو"، ووقف الغرب وعلي رأسة الولايات المتحدة متفرجا على الصرب "الذين قاموا بدفن المسلمين أحياء وحماعيا في مقابر جماعية، وبقر بطون الأمهات حتى لا يلدوا مسلمين جددو انتهاك الشرف المسلم بإغتصاب الأناث عنوة وجماعيا وعلي مشهد من العالم، ناهيك عن تجويع الاطفال وافتقاد الأمن والكرامة، والعالم الإسلامي ضعيف لا يتحرك ساكنا. وأنطلق التحرش الثاني على الأرض الأفغانية، حيث واجهة حركة طالبان المتحالفة مع حركة تظيم القاعدة بقيادة "اسامة بن لادن" وهي الحركات التي تحالفت معها في

\_\_\_\_ V. \_\_\_\_

الصراع مع الاتحاد السوفيتي، وأحلت قوي الحضارة الغربية شرعية علمانية بالقوة محل الشرعية السلامية الدينية التي كانت قائمة. وقامت بمحاصرة التيار الإسلامي المتطرف متحالفة مع بعض الأنظمة السياسية الإسلامية. وإذا كانت هناك تيارات إسلامية قد إسقاطها كما حدث في الجزائر والسودان، إضافة إلى الجهود الدائمة لحصار إيران باعتبارها مجتمعا إسلامياً يمتلك بعض أسباب القوة. وقد قام الغرب بتدمير تفجر حرب الخليج الأولي بين العراق وإيران لينهك بذلك القوة العربية والإسلامية ويبدد طاقتها. كما قام الغرب ايضا بتدبير حرب الخليج الثانية لتكون سببا جوهريا لقيام حرب الخليج الثالثة.

وقد كان من الطبيعي أن تسنثار العواطف الإسلامية، خاصة أن الأنظمـة العربية الإسلامية لم تتخذ موقفا جادا في مواجهة هذه التحرشات. وتجلى نوع من الاحتقان الإسلامي بسبب هذه الاعتداءات والتحرشات الغربية المتتابعة اضافة الجرح الفلسطيني الغائر والمستمر والذي يؤلم الجسد الإسلامي، وهو ما يعنى أن الغرب يبارك أغتصاب فلسطين، وهي أرض عربية إسلامية.وفي يوم ١١ سبتمبر سنه ٢٠٠١ وقعة حادثه انهيار المركز التجاري بنيويـورك بفعـل جماعات أرهابية، استخدمت تقنيات عالية في الهجوم. ونسبها الغرب من أول لحظة وقبل أستكمال التحقيقات لجماعات إسلامية وعربية. وبدأت التصريحات الغاضبة تصدر لتتحدث عن الإرهاب الإسلامي، وشخصها بعض قادة الغرب بأن ما حدث قد يستدعى القيام بحرب صليبية جديدة. وبدأت القرة المعبرة عن الحضارة الغربية تتبنى بعض الإجراءات التى تتضمن غضبا على أبناء الحضارة الإسلامية. فقد بدأت بالتضيق على المسلمين في الولايات المتحدة الأمريكية والدول الغربية عموما حتى قيام فرنسا بإصدار قانون يمنع إرتداء الحجاب الإسلامي في المدارس ومجالات العمل. (٢٠) اضافة إلى القيام بحرب الخليج الثالثة واحتلال العراق تحت زرائع واهية حتى تصبح قريبة من أبار

النفط وتبسط السيطرة الكاملة على حقولها إلى جانب أعطاء الصنوء الأخصر لإسرائيل كي تعربد كما تريد في الأرض الفلسطينية. إضافة إلى التضييق على جماعات التيار الإسلامي حتى ولو لم يكن متطرفا. واخيراً مطالبة العالم الإسلامي بأعادة تشكيل الإسلام بما لا يخلق معرضة مضادة للسيطرة على دار الإسلام. اضافة إلى تخويف أنظمته السياسية بعصا الاصلاح السياسي، في هذا السياق ظهرت نظريات فرنسواكوياماو صمويل حبنتختون لتحدد طبيئة العلاقة. أو الصراع بين الحضارة الرأسمالية الغربية وبين الحضارات الأخرى وبخاصة الحضارة الإسلامية.

في زهوة الأنتصار والتربع على قمة النظام العالمي اعتقد عامة الأمريكيين أنهم أصحاب رسالة عالمية، وأن عليهم أن يصلحوا أحوال الحضارات الأخري التي اعتقدوا أنها مهددة لهم. وأن هذه رسالتهم التي هي رسالة الحرية، فهم لا يرون أنفسهم أقوى الدولة فقط، وإنما هم أخيرها كذلك فهم يزعمون ألهم أكثـــر الناس تديناً وأشد تمسكاً بالأخلاق الفاضلة، نظامهم السياسي كما يرون أحسس نظام، ودستورهم أحسن وثيقة كتبت في التاريخ، ونظامهم الاقتسصادي أنجسح نظام، وقضاؤهم أعدل قضاء، ونظامهم التعليمي أرشد نظام، ونظامهم الصحي أفيد نظام، فالأمريكان كما قال أحدهم "هم حداة البشرية في سيرها نحز الكمال". يؤكد ذلك خطاب الرئيس جورج بوش في خريجي كلية "وست بونت" العسكرية بقوله: "أن أمريكا تدافع عن الحرية، وأن العلم الأمريكي حينما يرفع فان يكون رمزاً لقوتنا فحسب ولكن للحرية. وقد كان هدفنا دائماً أكبر من مجرد الدفاع عن أنفسنا، إننا كلما حاربنا فإنما نحارب من أجل سلام عادل، سلام يختار الحريسة الإنسانية وسندافع عن السلام ضد تهديدات الإرهابيين والحكام المستبدين. إنسا نريد لغيرنا ما نريده لأنفسنا، أمن من العنف، جنى لخيرات الحرية، والأمل في حياة أفضل، أن محاربة الإرهاب تحتاج إلى صبر، ولكنها تحتاج أيضما إلى

VY" \_\_\_\_\_

هدف أخلاقي. إن أعداءنا اليوم كما كانوا أيام الحرب الباردة شموليون – يقصد الإسلام – يؤمنون بمبدأ القوة التى لا مكان فيها للعرة الإنسانية. لقد كان الوضوح الأخلاقي ضروري في انتصارنا في الحرب الباردة، قد يرى البعض أنه ليس من الدبلوماسية أن نتحدث عن الحق والباطل، لكنني أختلف معهم، نعم أن الظروف المختلفة تقتضي وسائل مختلفة لكنها لا تقتضي أخلاقاً مختلفة، أن الطروف المختلفة تقتضي وسائل مختلفة لكنها لا تقتضي أخلاقاً مختلفة، أن الحقيقة الخلقية واحدة في كل ثقافة وفي كل زمان وفي كل مكان، أن هناك صراعاً بين الخير والشر، وستسمى أمريكا الشر باسمه ((۱۱)). في هذا الاطار قدم الفكر الغربي تنظيراً حضاريا له طبيعة صراعية يسعي لتبرير الصراع القائم بين الحضارة الغربية والحضارات الشرقية وهو التنظير الذي تعرض لبعض نماذجه في الصفحات التاليه:

ثانيا: نظرية فرنسوا فوكوياما حول نهاية التاريخ.حسبما أشرت شكل انهيار الاتحاد السوفيتي مع بداية عقد التسعينات لحظة فارقة في التاريخ الإنساني. حيث أدى اختفاء قوة عالمية واستراتيجية إلى تغيرات هائلة في النظام العالمي، أبرزها أن الولايات المتحدة الأمريكية أصبحت بدون حرب هي القوة العظمي في العالم والمسيطرة على مقاديره، وأصبح على بقية دول العالم الثاني والثالث التي كانت متحالفة مع الاتحاد السوفيتي أو تستظل بمظلته أن تجد نفسها - وهي عاجزة حتماً عن مواجهة القوة العظمي في العالم - تتحول نحو الارتباط بها. وبدا الأمر وكأن جدل القوى العالمية الذي كان دائراً في فترة الحرب الباردة والذي إعتقد البعض أنه قد انتهى والي الأبد، وإستنادا إلى أن الجدل عند ماركس ينتهى عندما يبدأ التاريخ الحقيقي الذي يتحدد بقيام المجتمع السئيوعي الذي يتأسس استناداً إلى انتصار البروليتاريا في الصراع الطبقي الذي لا يصبح له وجود في المجتمع الشيوعي الجديد، ألهمت هذه الفكرة الماركسية والتطورات الباردة التي حدثت على صعيد النظام العالمي بانتهاء صراع الحرب الباردة

V1 ----

وانهيار الاتحاد السوفيتي كطرف في الصراع - المفكر الأوروبي الياباني الأصل فرنسوا فوكوياما Francis Fukuyama الذي قدم نظرية عن نهاية التاريخ وهي الفكرة التي تؤكد على أن هذه النهاية هي نتيجة مرتبة على انتصار النظام الرأسمالي، وتدعم نظرية فوكوياما وجهة النظر النبي تؤكد على قبول النظام العالمي بجملة مجتمعاته في الغالب لنموذج الاقتصاد الرأسمالي. وهـو القبول الذي يعنى نهاية الصراع التاريخي الذي اشتد أواره أبان الحرب الباردة وهدد بقيام حرب عالمية ثالثة. وما ذامت الرأسمالية قد انتصرت بانهيار الاتحاد السوفيتي كطرف مقابل في هذا الصراع التاريخي، فما على الولايات المتحدة الآن سوى أن تنعم بالسعادة والراحة والإحساس بالأمن. غير أن هذه النظرية لم تلقى القبول ولا المصداقية العلمية. فهي لم تلق القبول لأن انتصار المعسكر الرأسمالي لم يكن استناداً إلى القوة التي امتلكتها الولايات المتحدة، بـل تحقـق بسبب انهيار النظام السوفيتي الاشتراكي لظروف داخلية بحتة. (٢٠) ومن ناحيـة ثانية فإن الاتحاد السوفيتي وإن كان قد تعايش مع الانهيار لعدة سنوات، إلا أنه بدأ الآن يتحرك على الصعيد العالمي ليتحالف مع قوى عالمية متنامية من مجتمعات الجنوب مثل الصين والهند وإيران. الأمر الذي يعنى اننا اذا تأملنا الأمر فسوف نجد أن الوضع الذي تحقق في عقد التسعينيات لـم يـضع نهايـة حتمية ونهائية للصراع، وأن ما حدث هو نهاية احدي مراحل الصراع، وجاري الاعداد لمرحلة صراعية جديدة، وإن الصراع لم ينتهى كلية. بالاضافة إلى ذلك فقد جاءت نظرية فوكوياما في نشوة سنوات أنتصار الغرب بسسبب التغيرات السلبية التي طرأت على الكتلة الاشتراكية والتي أودت بها كلية مع بداية العقد الأخير من القرن العشرين. وهو الانتصار الذي أدركت معه القوي الغربية أنها لم تكن سببه الرئيسي، وأن انتصارها كان مجانيا وبلا تكلفه، كما أدركت، أيــضا أن احتمالات الصراع ما زالت قائمة. لذلك لم تستقبل نظرية فوكوياما بـصورة

Vc \_\_\_\_\_

ايجابية لأن البعض اعتبرها تخديراً للمعسكر الغربي ودعوة له بالخلود إلى الراحة والسكون في الوقت الذي لاتؤكد الشراهد ذلك. بالاضافة إلى ذلك فقد اعتقد فوكوياما ان جدل التاريخ الحضاري قد انتهي وأن الحضارات قد قدمت أفضل ما عندها للانسانية وأن تكشف الحقيقة الحضارية للعالم يعني ان كل حضارة شغلت فترة تاريخية معينة وساحة جغرافية محددة. وان خبراتها الحضارية وأسهامها قد سلمته للحضارة التالية لها ومن ثم فقد تسلمت الحضارة الغربية الرأسمالية الآن خبرة التطور الحضاري العالمي طيلة التاريخ الانساني. وبذلك فالمبادئ التي تقوم عليها هذه الحضارة هي بحق مبادئ أصبحت ذات طبيعة انسانية وليست ذات طبيعة غربية أمريكية فقط. لذلك فتبني أساليب هذه الحضارة، والتسليم بمضامينها القيمية أصبح ضروريا وملزما للبشر في نظامنا العالمي المعاصر.

## ثالثًا: نظرية هنتنجتون في صراع الحضارات:

قدم هنتنجتون نظريته عن صراع الحضارات التي عرضت خطوطها العامسة في البداية في مجلة "فورن أفيرز Foreign Affairs" عام ١٩٩٣. واستجابة لذلك وقعت ردود افعال واستجابات كثيره، الأمر الذي دفعه إلى أعادة كتابتها في كتاب كامل بعنوان "صدام الحضارات وأعادة تشكيل النظام العالمي". حيث لاقي الكتاب والنظرية التي يضمها اهتماما كبيراً في الأوساط الفكرية والشعبية على السواء. ونحن اذا تأملنا نظرية هنتنجتون فسوف نجد أنها نتاج لثلاثه ظروف هامة. حيث يتمثل الظرف الاول في المكانه التي شغلتها الولايات المتحدة على قمة تدرج القوة العالمي، وأن شغلها لمكانه القمة كان نتيجة لإنهيار الاتصاد السوفيتي بعد أن خاضت صراعاً بارداً معه طيلة خمسة عقود كاملة. واذا كانت الولايات المتحدة قد خرجت من الصراع منتصرة، بسرغم أن هدذا الانتسمار

۲۷ ----

مجاني، فإنها بدأت تتصرف من منطق القوة العظمي المسيطرة على النظام العالمي، ومن ثم رأت ضرورة أن تتحمل تصفية الصراعات المحتملة على الصعيد العالمي، سواء كانت هذه الصراعات بين جماعات داخل دول أو بين مجتمعات أو دول وبعضها البعض أو حتى بين حضارات. لقد أرادت الرلايات المتحدة تأسيس نظام عالمي هادئ يتيح لها تحقيق مصالحا ودوام سيطرنها (١٣).

ويتمثل الظرف الثاني في مظاهر القلق والتوتر الداخلي داخل الرالأيات المتحدة ذاتها، إذ يضم مجتمع الولايات المتحدة الأمريكية جماعات أثنية عديدة، تكيفت بآليات متنوعة مع مقتضيات الواقع الأمريكي غير أنه برغم المثل المعلنة في الثقافة الأمريكية وهي المثل التي تؤكد على الديموقر اطية والمسساراة في الفرص، إلا أن ما يحصل عليه بعض الافراد أو الجماعات يتناقص مدع هذه المثل المعلنة الأمر الذي يخلق حالة من عدم الرضاء من قبل جماعات كثيرة في المجتمع، وهي الحالة التي ترجع إلى الانفصال بين المثل والقيم والمبادئ المعلنة، وبين ما يمارس في الواقع، حيث يكون ذلك سببا في توليد كثير من مظاهر التوتر والقلق (٦٤). يضاف إلى ذلك ان الحضارة الغربية بصورة عامـة والأمريكية بصورة خاصة حققت انجازات هائلة على صعيد التطور او التقدم المادي غير أنها تعانى من كثير من المشكلات التي بدأت تظهر علي الجانب الروحي والمعنوي، الامر الذي دفع إلى ارتفاع مستويات التوتر والقلق النساتج عن ضعف الجوانب الروحية، مما أدي إلى تفجر كثيراً من الانحرافات ذات الطابع الاخلاقي. كالغتصاب والتحرش الجنسي بالقوة كما نجد مؤشراً لــ فـب ارتفاع معدلات الجريمة حتى القتل العشوائي عند الصعغار وكذلك ارتفاع معدىت الانتحار. وفي حالة مواجهة أي مجتمع لمظاهر تمزق نسيجه الاجتماعي من الداخل فإنه قد يتجه إلى أبداع عددو خارجي يروج للصراع معه حتى يستعيد التماسك الداخلي للمجتمع (٦٥).

VV

ويتمثل الظرف الثالث في أنه بعد أن تربعت الولايات المتحدة بصفتها قوة عظمى على عرش العالم، بدأت تعمل في أتجاهين. الاول العمل في اتجاه السيطرة على مصادر الطاقة في العالم، باعتبار أن الطاقة سوف تسشكل روح العالم عبر الألفية الثالثة. ولأنها اذا سيطرت على مصادر الطاقة، فأنها ستقوم بإستخدامها للحد من قدرة الحضارات الأخري على النمو والتطور بما لا يشكل تهديدا لها. واستنادا إلى ذلك أدركت الولايات المتحدة أن مصادر الطاقة العالمية في أغلبها تقع على أرض تظلها الحضارة العربية الإسلامية. وأن الحضارة التي سوف تحتاج إلى الطاقة في المستقبل هي الحضارة الغربية التي تتتمي إلى الولايات المتحدة الامريكية، والحضارات الأخري كالحضارة الكنفشيوسية التي تشكل الحضارة المظلة للصين، القوة المحتملة في الالفيسة الثالثة. وأختارت الولايات المتحدة السيطرة على منابع النفط والطاقة. ولأن الحضارة الإسلامية إلى دين يؤكد على عدم الضعف وعدم الخضوع خاصة امام استلاب الموارد، فإننا نجد أن الغرب وعلى رأسه الولايات المتحدة الأمريكية أختار أولوبة الصراع معها، خاصة أن ثمة مقاومة قائمة.

على هذا النحو فإنه اذا كانت نظرية فرنسوا فوكوياما قد إكتفت بتأكيد تفوق الحضارة الغربية الرأسمالية دون منازع الآن،وأن على هذه الحضارة أن تستمتع بما وصلت إليه وتخلد إلى الراحة. فإننا نجد أن نظرية هنتنجتون تعبير في حقيقة الامر عن روح أمة انتصرت، وتبحث عن صراع خارجي لتأكيد تماسكها الداخلي، ومن ثم فهي تحتاج إلى تنظير يبرر صراعها على الساحة العالمية مع الحضارات الأخري. على هذا النحو يصبح الصراع في ظاهرة صراع حضاري بينما هو في حقيقة الأمر صراع مصالح وثروات. على هذا النحو ظهرت نظرية هنتنجتون في صراع الحضارات لتقوم بجمله الوظائف أو

المهام السابقة، وفي محاولة التعرف على القضايا الأساسية لنظرية هنتنجتون فسوف نجده على النحو التالى:

أ – بداية يمكن تصنيف نظرية هنتنجتون ضمن نظريات الصراع في علم الاجتماع، وهي النظريات التي تري أن الصراع يعتبر من العمليات الاجتماعية التي تلعب دوراً محوريا في بناء المجتمع. إما لفض التناقضات الاجتماعية كما هي الحال عند ماركس، أو لأن الصراع مع الوحدات الخارجية أيا كان مستواها يؤدي بطبيعته إلى تأكيد التماسك الداخلي للجماعة كما أكد علي ذلك علم الاجتماع لويس كوزر (٢٦). وفي هذه الحالة فإن نظرية صراع الحسنارات كما قدمها صمويل هنتنجتون إلى جانب أنها يستهدف اعادة بناء العلاقات الدولية، فهي تصور الصراع الذي يؤدي وظيفة لبناء مجتمع الولايات المتحدة ذاتها (١٧).

ب - ينضم هنتنجتون إلى العلماء الذين يرون أن الحضارة أكثر شمولا من الثقافة. ففي مؤلفة صدام الحضارات Clash of Civilization. يحدد هنتنجتون الحضارة بإعتبارها المظلة الشاملة التي تحتوي على ثقافات كثيرة. على هذا النحو تعد الحضارة أكبر الوحدات الاجتماعية التي تضم أكبر عدد من الشعوب، حيث لكل شعب أو مجتمع ثقافته (١٨). تأكيدا لذلك اننا نجد أن هناك شعوب ذات تقافات متباينة "كالشعوب الغربية" أو "الشعوب العربية الإسلامية" وأن كانت تنتمي جميعها إلى حضارة واحدة، الأولي الحضارة الرأسمالية الغربية والثانية الحضارة الإسلامية. وأن الحضارة في غالب الأحيان تكون أكثر دوما وتستند الي مبادئ عقيدية ودينية في الغالب (١٩٠).

ج - يقسم هنتنجتون العالم الذي سوف يحدث الصراع علي ساحته إلى قسمين بينهما علاقات إستعارها أو نقلها هنتنجتون من نظرية التبعية، وهي العلاقات التي تصورها هذه النظرية بين المركز والمحيط، أي تلك التي تقوم بين الحضارة الغربية وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية والحصارات

V 4

الأخري. وبهذا التنميط للعلاقات يري هنتنجتون أنه من المفترض حسب هذا التصور أن يمثلك المركز كل القوة، بل وعليه أن يصطنع الآليات، التي تيسر له نقل مصادر القوة من مجتمعات حضارات المحيط إلى مجتمع حضارة المركز، وأن أي عائق أمام تدفق موارد القوة من المحيط إلى المركز سوف يقع علي "خط الصراع Fault Line" وهو الخط الذي سوف تتصادم حوله الحضارات في المستقبل (٧٠).

د – أن النظام العالمي يشتمل الآن في ساحتة علي سبع حضارات مازالت باقية وحية حتى اليوم. وهي الحضارة الكنف شيوسية Conficion، والحضارة الإسلامية Islamic، والحضارة الهندوكية اليابانية Jabanese، والحضارة الإسلامية Slavic Orthodox، والحضارة الأرثوذكية السلافية Slavic Orthodox، وحسضارات أمريكا اللاتينية Latin American، والحضارة الأفريقية مهذا النصو نجد أن بالاضافة إلى الحضارة الغربية بطبيعة الحال. وعلى هذا النصو نجد أن هنتنجتون يصنف البشر بحسب حضاراتهم، مؤكدا على وجود انقسامات بين شعوب الحضارات الغربية وفق خطوط الثقافات الخاصة بالمجتمعات. وقد الرأسمالية استناداً إلى مبررات مختلفة. فقد إستبعد الحضارة الأفريقية بسبب تحالفها ضعفها. كما أستبعد الحضاراة اليابانية وحضارة أمريكا اللاتينية بسبب تحالفها القوي مع الغرب (۲۷)، ولم يتعرض للحضارة الهندوكية أو الكنف شيوسية باعتبارها حضارات ذوات احتماليات صراع مؤجل (۲۷).

هـ - يؤكد هنتنجتون علي اختلاف الحضارات. وهو الاختلاف الذي يمكن أن يؤدي إلى الصراع أو يؤدي إلى التحالف والتعاون. فهو يؤكد أن الاختلاف يمكن أن يؤدي إلى علاقات صراعية، وفي موضع آخر يذهب إلى ان الاختلاف قد لا يعني بالضرورة الصراع، كما قد لا يعني الصراع بالسضرورة الستخدام

Λ. \_\_\_\_

العنف، وعبر التاريخ نجد أن الاختلافات بين الحضارات هي التي أدت إلى وقوع الصراعات العنيفة التي أتخذت في بعض الأحيان شكل الحروب، وعلي مدي ذات التاريخ أيضا نجد أن الحضارات قد تحالفت أو أندمجت مع بعضها البعض، ومن ثم تجاوزت هذه الاختلافات. فمثلا نجد أنه نظراً لإمتلاك الأوربيين والأمريكيين لخلفية حضاريه واحدة فإننا نجدهم يميلون إلى التحالف كوحدة ليتشكل الغرب القوي أمام العالم، وبسبب هذه القوة، فقد أصبح أهل هذه الحضارة يتربعون على عرش العالم مؤسسين بذلك لتقسيم حضاري جديد بين الغرب West "من ناحية وبقية الحضارات Rest أوبقية العالم من ناحية ثانية.

و - استنادا إلى تأكيد الغرب على هويته الحضارية وتميزة حداريا عن العالم طور هنتنجتون تصوراً لسلوك بقية rest العالم وحضاراته كرد فعل لهذا الموقف. في هذا الصدد يري هنتنجتون أنه أمام حصَّضارات العالم ثلاثه إختيارات. الاختيار الاول العزلة Iaolotion. ويتمثل الاختيار الثاني في السعى للالتحاق بالغرب، من خلال قبول نظمة وقيمة والتسليم بها. على حدين يدهب الاختيار الثالث إلى تبنى أهل الحضارة لمنطق النضال بهدف تحقيق التوازن مع الحضارة الغربية الرأسمالية، وهو النضال الذي يتخذ شكل تطوير قدراتها الاقتصادية وقوتها العسكرية مستندة إلى قيمها ونظمها الحضارية. ومن الواضح حسبما يذهب هنتنجتون أن الحل الاول والثالث مستبعدين في الوقية، الحاضير كاختيارات. فقد أصبحت العزلة أحد أشكال العقاب الذي يفرضه الغرب أكثر من كونه إختياراً لأهل أي حضارة، ويأخذ عادة شكل العقوبات المفروضية. أما الاختيار الثالث فيراه هنتنجتون مستبعداً، لأن الغرب لن يتسامح في مواجهة أي سياسات أو استراتيجيات تقوم بها الحضارات من أجل التمكين الأقتصادي والعسكري، ويتابع الغرب ذلك من خلال ما يسمى بالمؤسسات الدواية كالبنك الدولي World Bank أو مؤسسة الطاقة الذرية أو الأمـم المتحـدة Nations وكلها آليات تحت سيطرة الغرب (٢٤).

ز - في هذا الاطار نجد أن هنتنجتون يركز بدرجة أكثر علي الحصارة الإسلامية، وهو يعمل إلى تكثيفها لتترادف مع الدين الإسلامي أو تستند اليه. في هذا الاطار يلعب الدين الإسلامي دورة بإعتباره قاعدة للهوية والحضارة، وهو يشكل التزاما يتجاوز الحدود بين المجتمعات، حيث يلتزم المؤمنون بأن يرتبطوا به وحده. استنادا إلى ذلك فإنه اذا كان من السهل - حسبما يذهب هنتنجتون أن يكون الشخص لدية جنسية مزدوجة كأن يكون نصف عربي half-Arab ونصف فرنسي half-Frenc وفي نفس الوانت هو مواطن في الدولتين أو الحضارتين. فإنه من المستحيل أن يصبح الشخص نصف كاثوليكي-half النحو يري المنتجتون أن الدين الإسلامي يشكل قاعدة قوية للحضارة الإسلامية (٥٠). وبذلك تصبح الهوية الحضارية معطاه ومسلم بها، وتصحي الحصارة والدين مصطلحات تخفى نزعة قريبة الشبه من النزعة العنصرية.

ح - أنه اذا شكك البعض في أخلاق وقيم ومعايير الحضارة الغربية وعلي قمتها الولايات المتحدة الأمريكية. بإعتبار أن الأخلاق والقيم هي التي تسنظم التفاعل الأنساني، فإننا نجد أن الحضارة الغربية الرأسسمالية توجه سلوكها السياسي علي الصعيد العالمي أخلاق ومعايير مزدوجة. ردا علي ذلك يري هنتنجتون أن هذه مسألة عادية لأن حينما تتصارع الحضارات فإنه من الطبيعي أن تكون هناك معايير مزدوجة (٢٦). حيث يطبق البشر أحد المعايير علي المجتمعات أو الحضارات المتحالفة معهم، بينما نجدهم يطبقون معايير مختلفة على الأخرين بما في ذلك الأعداء ويبدو أن صيغة المعايير المزدوجة

هي صيغة مشروعة حسب منطق وقيم الحضارة الغربية، بحيث نجد أن عالم الاجتماع فاكس فيبر نظر لهذه الصيغة من خلال تفرقتة الشهيرة بين أخلاق الاعتقاد وأخلاق المسئولية (٧٧).

ط - أنه من المنطقى أن تكون الحضارة الإسلامية هي الحضارة المرشحة للصراع وذلك لأربعة اعتبارات. ويتعلق الاعتبار الأول في الطابي التاريخي للصدام مع الغرب. أذ يحتوي التاريخ على محطات عديدة للصدام بي الحضارة الغربية والإسلامية أبتدا من الحرب الصليبية تصفية المسلمين في الأنداس واستعمار الغرب للعالم الإسلامي وتقديم فلسطين وطنا ليهود الشتات، ومحاولة تصفية المسلمين في البوسنة والهرسك وأنتهاك أوطانهم كما في العراق، وتفتيت مجتمعاتهم كما هي الحال في العراق والسودان، والعمل بعناد على .حرمانهم من القوة كما هي الحال بالنسبة لإيران. ويتصل الاعتبار الثاني بأن الغرب قد طور مصالح خاصة به تتمثل في السعى من آجل الحصول على بترول العرب والمسلمين. فهو أذا حصل على البترول فسوف يكون بإمكانه التحكم في معدلات نمو الحضارات الأخري على الصعيد العالمي، والغرب تتوافر لديه ذية تأمين هذه المصالح ولو تطلب الأمر صراعا. ويتصل الاعتبار الثالث بالقاعدة الدينية للحضارة الإسلامية وهي في ذلك تختلف عن الحضارات الأخرى في كونها حضارة قد تقبل التفاعل مع الحضارات الأخري لكنه لا تقبل الذوبان أو تبنيي القيم الغربية لاعتبارات كثيرة. ويتحدد البعد الرابع في أن الحضارة الإسلامية، كما تحددت في الوثائق الأساسية للإسلام، تتضمن توازن دقيقا بين النسامح مع الآخر والتفاعل معه بأريحية وبين مقاومته ودفع راية الجهاد ضده اذا هو قد حاول قهر شعوبها أو البطش بها. ويتمثل الأعتبار الخامس في حالمة المضعف والوهن التي عليها العالم العربي والإسلامي الآن، وهي الحالـة التـي تـشجع الآخرين على الإغارة عليهم وقهرهم والحصول على خيراتهم تجسيداً لقول الرسول الكريم " صلى الله عليه وسلم" توشك أن تتداعى اليكم الأمم كما تتداعى الأكله إلى قصعتها، قالوا أمن قلة يا رسول الله، قال بل من كثرة ولكنها كغثاء السبل".

--- AT -----

### رابعا: التنظير الحضارى في القرن الثاني والعشرين رؤية نقدية:

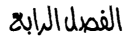
يشير تأمل التنظير المتعلق بالحضارة في النصف الثاني من القرن العشرين إلى تميزه بعدة خصائص أساسية نذكر أبرزها فيما يلى:

- (۱) أن التنظير الحضاري خلال هذه الفترة تمدور بالأساس حول فكرة الصراع. فهو تنظير ألهم بتنظير الصراع الطبقي، وأيضا بالصراع الدي حدث في فترة الحرب الباردة. أحيانا إعتقدت بعض نماذج التنظير كما في حالة "فوكوباما" أن الصراع قد حسم لصالح الحضارة الغربية الرأسمالية، على خلاف نماذج نظرية أخري كما في حالة هنتنجتون الذي رأي أن احتمالات الصراع ما زالت قائمة ومستمرة.
- (۲) يؤكد التنظير الحضاري في النصف الثاني من القرن العشرين على نزعة الحضارة الغربية الرأسمالية نحو التمركز حول الذات، وهي النزعة التي ظلت مسيطرة على العقلية الغربية منذ بداية عصر الاستعمار وحتى نهاية الحرب العالمية الثانية، كما انها النزعة التي كانت وراء نشأة الفكر التطوري وكذلك نشأة نظريات التحديث، حيث رأت هذه النماذج النظرية أن الغرب يشكل النموذج الامثل للتحديث وأنه اذا رغبت المستعمرات المستقلة حديثا ان تحقق التقدم والتحديث فعليها أن تسلك نفس الطريق الذي سلكته المجتمعات الغربية (۸۷)، وأحيانا فرض الغرب هذه النماذج علي المجتمعات المستقلة بأساليب عديدة.
- (٣) يشير تحليل التنظير الحضاري خلال النصف الثاني من القرن العشرين إلى أن الغرب والحضارة الغربية تميل إلى التعرف علي ذاتها من خلال الصراع. فتاريخها هو دائماً تاريخ الصراع مع الآخر. تأكيداً للذلك أن حركة الاستعمار تحققت من خلال الصراع الذي حسم لصالح أوربا بسبب عدم توازن القوي. وفي النصف الاول من القرن العشرين تبنت الحضارة

الرأسمالية الصراع مع الكتلة أو الحضارة الاشتراكية، وقد تحقق لها الانتصار في الصراع بسبب عوامل داخلية في الحضارة الأخيرة، وفي النصف الثاني من القرن العشرين اتجهت الحضارة الغربية الراسمالية بعد انهيار الكتلة الاشتراكية إلى تأسيس صراع جديد مع الحضارة الإسلامية بدأت بدايتها فعلا في ظل عدم تكافؤ القوة. اضافة إلى انها نعد العدة لصراع الألفية الثالثه مع الصين وحضارتها الكونفشيوسية. وهو ما يعني أن الغرب بتعرف علي ذاته ويؤكدها من الشك علي احتمالية أن يسشارك الغرب فيما أصبح يغرف "بحوار الحضارات".

(٤) أن أعادة بعث التنظير الصراعي في مسألة التفاعل بين الحضارات يتسق إلى حد كبير مع فكر "العولمة" والتنظير الذي بدأ يروج لها. والتي تعنسي بالأساس محاولة فرض نمط الحياة الغربية وبخاصة الأمريكية علسي مجتمعات العالم بهدف خلق تجانس ثقافي واجتماعي وحسضاري عالمي قاعدته نمط الحياة الرأسمالية. وهو الأمر الذي

يعني ضمنيا إستبعاد المبادئ الأساسية للحضارات الأخري أو علي الأقل إضعافها.وفي مقابل ذلك العمل علي نشر مبادئ الحضارة الغربية الراسمالية لتصبح هي قاعدة لحضارة عالمية جديدة هي حضارة العولمة، أي تحويل مبادئ الحضارة الغربية الرأسمالية لتصبح هي ذاتها مبادئ لحضارة عليدة لانجاز ذلك.



# تفاعل الحضارات صراع وتحدى أم حوار وتدافع

#### الفصل الرابع

# تفاعل الحضارات صراع وتحدي أم حوار وتدافع

تمهيد

مع بداية الألفية الثالثة تسارعت الخطى بإتجاه تعميق مظاهر العولمة في اطار نظامنا العالمي المعاصر. وذلك يرجع إلى أن آليات العولمة السياسية والاقتصادية والثقافية قد أصبحت أكثر فاعلية وحسما في مقابل السرهن السذي أصاب الدول القومية. الأمر الذي جعل عالمنها قريه صعيرة لا تستطيع الحضارات في اطارها ان تعيش في عزلة عن بعضها البعض كما كان الأمر في الماضي. بل أصبح مفروض عليها أن تتفاعل. بحيث تأسس نتيجة لذلك موقف عالمي يفرض ذلك على الحضارات جميعها، بسبب تجاورها من ناحيـة وبسبب وحدة القضايا لانكماش المكان من ناحية ثانية (٧٩)، ونظراً لأن الحضارة الغربية الرأسمالية تتفاعل مع الحضارات الآخري باعتبارها الحضارة الاقوي الآن على الساحة العالمية والتي تسعى للهيمنة عليها وتنظيم تفاعلانها. فقد كان من الطبيعي أن تستجيب الحضارات الآخري بردود فعل تعبر عن طبيعتها. فالحضارة الغربية الرأسمالية رأت الصراع باعتباره الآلية التي يمكن أن تضبط التفاعل والعلاقات مع الحضارات الأخري وبخاصة الحضارة الإسلامية أجلاً والحضارة الكونفشيوسية عاجلاً. في مقابل ذلك ثمة تجمع يتشكل من مجتمعات ذات خلفيات حضارية متباينة لتطوير ما يمكن أن نسمية بآلية التحدي كإحد آليات التفاعل الحضاري. على خلاف ذلك نجد أن قطاعا من التفكير العلمي الذي تقدمه نخبة عالمية سلافية يعلو على الصراعات الحضارية ويؤكد على أهمية الحوار حتى يمكن الوصول إلى مبادئ شاملة تصبح هي الأساس لـضبط

التفاعل بين الحضارات. وتقدم موقفا يقترب من موقف الحضارة الإسلامية التي تؤكد على منطق جديد هو منطق التدافع الذي يؤكد على التكامل بين الحضارات بهدف الارتقاء بالأوضاع الانسانية الشاملة، وسوف نعرض فيما يلي لوجهة نظر كل حضارة في الأسلوب الذي اختارنه كمنظم للتفاعل والعلاقات مع الحضارات الأخرى.

أولا: الصراع بغرض تحقيق المصالح وتعيين حدود الذات: بداية يؤكد التراث النظري والفلسفي للتاريخ الفكري للغرب على السصراع بإعتبار. أن النموذج المهيمن في الإبستمولوجيا الغربية هو نموذج "ألانا" التسي لا تتعرف على نفسها الا من خلال "الآخر"، الذي تختاره وتشكله وتصنعه بالصورة التي تجعله قابلاً لأن يقوم بالوظيفة التي تريدها. وظيفة تأكيد "الأنا" وبنينة كيانها. وقد ظل هذا النموذج الإبستمولوجي راسخاً في العقل الأوربي منذ فجر تاريخه. فمنذ الحضارة اليونانية والعقل الأوربي لا يعرف الأثبات الإمن خلل النفى. "فبار مينيدس" مثلاً لم يستطع الحديث عن " الوجود" الا من خــلل طــرح "اللاوجود". ولا الحديث عن "المتناهى" الا من خلال طرح "اللامتناهى". وحينما سعى تلميذه "زينون الإيلى" للدفاع عن أطروحات استاذه بنى حججه على أساس فكرة "أن كل سلب تعين"، وسيأتى "سبينوزا" في العصر الحديث ليؤكد العكس من خلال قوله "إن كل تعين سلب" ولم يفعل "هيجل" شيئا أخر سوي أنه جمع بين فكرة "زينون" وفكرة "سبينوزا" ليؤسس الدياليكتيك عليها فيقرر أن "كل تعين سلب وكل سلب تعين" وهذا الترابط هو الذي يصنع "التأليف" الذي يتحول إلى فكرة تستدعى نقيضها، وهكذا تظهر أهمية النفى في التراث الفلسسةي الأوربسي "فالاثبات لا يقوم الا عبر النفي، والأنا لا تتحدد إلا عبر الآخر". أو كما قال "سارتر" الآخر ضروري لوجودي"(٠٠). وفي الجملة لا يري العقل الغربي العالم إلا من خلال تقابل الأطراف، كتقابل الأنا والآخر تقابل تضاد وصراع.

\_\_\_\_\_\_ q. \_\_\_\_

ويرى الغرب دائماً "الآخر" مصدر خطر. فالحديث عنه كان تارة باعتباره "الخطر الأحمر" وتارة ثانية بإعتباره "الخطر الأصفر" وتارة ثالثة بصفته "الخطر الأخطر" أي الإسلام. وفي فكر صدام الحضارات يجمع ولذين الأخرين تحت اسم الحضارة "الإسلامية الكنفشيوسية"، وفي جميع الاحوال بتم السكوت عن اللون "الأبيض" لأنه هو المطلوب تعريفه (٨١). ذلك يعنى أن "الأنا" في الفكر الغربي لا تتعرف على نفسها الا من خلال "الآخر" حيث نجدها تدمنع نفسسها كمقابل له، كذات تدخل معه في الصراع، بحيث نجد أن ذلك ظل شائعا طيلة المراحل التاريخية للحضارة الغربية. ففي الحضارة اليونانية والرومانيسة كسان المواطن يتعرف على هويته من خلال "العبد" داخليا "والبرابرة" في الخارج. وفي القرون الوسطى كان "الإسلام" أو " العرب" هو الآخر الذي تتعرف من خلاله المسيحية الغربية على نفسها. وفي العصر الحديث ظهرت ثنائية جديدة تتحدث عن "الشرق" والغرب.واستمرت هذه الثنائية تتغلغل في العقل الغربي إلى درجة أن مفكراً انجليزيا لم يستطيع تحديد "الغرب" إلا بقوله "المشرق شرق والغرب غرب ولن يلتقيا" <sup>(٨٢)</sup>.

واذا كان التراث النظري الغربي يشكل المرجعية التي توضيح اختيار الحضارة الغربية للصراع الذي تشارك بالاستناد اليه في التفاعل والعلاقات الدولية، فإن الحضارة الغربية ذاتها وفي واقعها تعاني من بعض الظواهر التي تمزق نسيجها الداخلي. ومن ثم نجد أن مجتمعات هذه الحضارة الجيأ إلى إصطناع الصراعات الخارجية الدولية والمشاركة فيها كمدخل لإستعادة الالتئام للنسيج الداخلي لأبنيتها الاجتماعية.ارتباطا بذلك تؤكد بعض الدراسات على حدوث بعض الظواهر التي يمكن أن تصبح مقدمات لإنهيار هذه المنصارة أو تمزق نسيج متجمعاتها. إذ يشكك كثير من الأمريكيين من أن السشور بقيمة أمريكا وتميزها بدأ يضعف جداً بين أجيال الشباب الذين هم الآن في المدارس

والجامعات باضافة إلى ذلك فقد انتشرت بينهم انتشاراً مخيفا فواحش الأباحية والشذوذ الجنسي. (٨٣) كما أكد استطلاع آخر طبق على بعض المدارس قبل جيل مضى أن أكبر المشكلات الذي يعاني منها الطلاب هي عدم احترام الممتلكات العامة والكسل وعدم أداء الواجبات المنزلية، والحديث داخل الفصل المدرسي وعدم الانتباه اثناء الدرس والتراشق بالأشياء القذرة. فلما أعيد الاستطلاع قبل عدة سنوات أظهرت النتائج أن أكثر المشكلات هي الخوف من القتل العنيف بالبنادق أو السكاكين في المدرسة والاغتصاب والحمل والجهاض، حتى فضل كثير من الأمريكان عدم أرسال أو لادهم إلى المدارس وتفضيل التعليم المزلي لهم (١٠٠). كما تذهب دراسة أخري إلى أنه اذا كان الاتحاد السوفيتي قد انهار لأسباب اقتصادية فإن انهيار الحضارة الغربية سوف يكون لأسباب اخلاقية بالأساس. في هذا الاطار تعتبر قضية المخدرات من اخطر القضايا التي تهدد الغرب. واستناداً إلى عينة أجريت على طلاب المدارس الثانوية اتضح أن ٤٠% من الطلاب يتعاطون مخدرات بـصورة دائمـة وأن جميع الطلاب يمكن أن يكون قد تعاطوها مرة واحدة. إلى جانب ذلك تعانى مجتمعات الحضارة الغربية من تفكك الأسر وانهيارها ولذلك علاقة بطبيعة الحال بتعاطى المخدرات (٨٥).

ويعتبر إدراك أهل الحضارة الغربية لطبيعة الحصارة الإسلامية من العوامل التي تلقي بالزيت علي نار الصراع. اذ يدرك مفكروا الغرب وفلاسفته أن الحضارة الإسلامية كما يؤكد المستشرق اليهودي برنارد لويس ظلت لقرون طويلة كانت أعظم حضارة علي وجه الأرض، واغني حضارة واقواها وأكثرها إبداعاً في كل حقل ذي بال من حقول الجهد البشري حيث كان عساكرها، أساتذتها وتجارها يتقدمون في موقع أمامي في أسيا وأوربا وأفريقيا ليحملوا ما اعتبروه حضارة ودين قيم إلى الكفار البرابرة الذين كانوا يعيشون خارج العالم

47 \_\_\_\_

الإسلامي. ولا يخفي برنارد لويس شماتته حينما يقول والآن تغير كل شك، فالمسلمون بدلاً من أن يغزوا الدول الأخري ويسيطروا عليها صاروا هم الذين تغزوهم القوي القوى. تسيطر عليهم (٢٠). وتنتقل العقلية الغربية من الشماته إلى الخوف المرضي من المستقبل من خلال التأكيد علي أن قادة الحضارة الغربية يخشون علي حضارتهم من كل بادرة احياء لتك الحضارة التي كان لها في بداية التاريخ سؤددها. وما يزيد من خوفهم قول مفكريهم المهتمين بالتاريخ الإسلامي أن للإسلام مقدرة عجيبة على العودة كلما هزم.

بالاضافة إلى ذلك تسعى العقلية الغربية إلى تطوير صورة سلبية للحضارة الإسلامية بهدف "وصمها" حتى تتأهل لكى تكون عدواً ينبغى مصارعته ولرسم هذه الصورة الموصدمة للحضارة الإسلامية نجد ان برنارد لويس الذي صك عبارة "القطيعة بين الحضارات يذهب إلى قول أن " الإسلام لا يعطى شيئا ذا نفع، والضغينة تتحول إلى غضب ضد الغرب. لكن النصر الأمريكي مؤكد"(١٠٠). ويكمل الصورة لوران موراميك أحد العاملين في مؤسسة "راند كوربريش" الذي أكد ان العالم العربي والإسلامي يعيش حالة أزمة منذ قرنين. فهو عالم قد عجز عن تحقيق ثورته الصناعية أو الرقمية. ومن ثم فهو عالم يعاني من الفشل الذي انتج حالة من الاحباط والخيبة الشديدة التي تحولت إلى غضب مضاد للغرب. ثم أن العرب لا يجيدون الحوار، لأن العنف يبدو في ثقافتهم شكل من أشكال السياسة (^^^). واذا كانت حضارة الإسلام دينية وأخلاقية فإن على الغرب أن يفوض أخلاق هذه الحضارة كأحد مداخل إضعافها. تأكيدا لذلك نجد أم رئيس الوزراء الأسرائيلي السابق "بنيامين نتبياهو ذو العقلية الغربية" لينصح الولايات المتحدة قائلاً " إن بإمكان الولايات المتحدة أن تحرص على إحداث نورة ضد النظام الإسلامي المحافظ في أيران بأن تسستغل وجود الآلاف المؤلفة من الاطباق الفضائية فيها لتوجيه برامج أمريكية قذرة كتلك التي تذيعها أنناة "فوكس

الأمريكية" حيث يظهر فيها شباب وشابات حسان في حلات مختلفة من حالات العري. يعيشون حياة مادية بهيجة ويمارسون الجنس بطرق اباحية، فهذه مادة هدامة. وإن الأولاد في إيران سيحبون أن تكون لهم أحواض سباحة وأساليب تلك الحياة الفاتنة (٩٩).

علي هذا النحو يرسم تراث وواقع الحضارة الغربية صورة سابية للحضارة الإسلامية يختلط فيها كونها حضارة موصومة بصفات سلبية عديدة، شم هي حضارة تشكل مصدر تهديد للحضارة الغربية، الأمر الذي تسعي معه عقلية هذه الحضارة، إلى تنصيبها عدوا ينبغى الصراع معه لإخضاعه.

ثانيا: استدعاء إرادة التحدي كآلية للتفاعل الحضاري: تصور مفكرو القرن التاسع عشر الحضارة بإعتبارها كاننا عضويا يمر بمراحل النشأة والنضيج والانحلال. أكد علي ذلك بن خالدون كما أكد علية شبنجلر كذلك. ببد أننا نعتقد أن الحضارة لا تغني كما يفني الكائن الحي، الذي يعني فناؤة تحولة مرة أخري إلى عناصره الأساسية التي تشكل منها، ليتحد مرة أخري مع الطبيعة التي تخلق عنها. علي عكس ذلك نجد الحضارة وبخاصة الحضارات العظيمة حيث نجدها لا تموت فهي قد تنعزل جغرافيا وتاريخيا، وقد تتوقف عن إعادة انتاج نفسها، غير ان مادتها ما تزال قائمة، إذا صادفت من يسعي إلى إحيائها من جديد فإنها تستيقظ قويه وممتلكة العافية. فقد ماتت الحضارة العبرية عاش اليهود أصحاب هذه الحضارة لقرون عديدة في الشتات الا أنهم قاموا بإحياء هذه الحضارة اليوم حينما يسرت الظروف ذلك، بحيث أصبحت تشكل الخلفية الحسضارية لدولة أسرائيل، بهذا المنطق يمكن إحياء الحضارات القديمة كالحضارة الفرعونية مثلاً ما دامت لغتها وتنظيمات الاجتماعية ما زالت قائمة ولو حتى داخل المتاحف.

وإذا كان بالامكان إحياء الحضارة بعد موتها، فإنه من المنطقي أن نعمل على ضبخ دماء القوة في الحضارة بعد ضعفها وتراجعها لتصبح فاعلة من

91 -

جديد. ذلك يحدث إما بالعمل على إحياء الحضارة ذاتها كما فعل البهود، وإما بخلق نكت حضاري جديد وذلك من خالال اندماج مجتمعات تنتمي إلى حضارات متباينة لكي تشكل اندماجا وكتلة حضارية جديدة تعمل على أن تطرق طريق الذهال في مواجهة الحضارة الغربية الرأسمالية المسسيطرة. ومن الطبيعي أن يحتاج هذا التكتل ما يمكن أن يسمى بالدولة النواة. وقد أحبت روسيا دور الدواة النواه - التي عانت منذ انهيار الاتحاد السوفيتي في بداية عقد التسعينيات من مساعدات صندوق النقد الدولي والدول الغربية التي لـم تفعـل سوي نهد الاقتصاد الروسى بإدعاء اصلاحه - ومن ثم فقد سعت إلى تـشكيل تكتل دولي جديد بدأ بتوقيع معاهدة الصداقة الإستراتيجية بين روسيا والصين ني عام ١٠٠١ والتي تقضى بتقوية التعاون السياسي والاقتصادي بين الدولتين في مجالات النقل والطاقة والتجارة والتبادل التكنولوجي والتسليحي خلال العسشرين سنة القادمة. وقد إعتبر المحللون الغربيون أن ذلك يشكل تحديا استراتيجيا لنظام القطب الواحد السائد في العالم الآن. بالإضافة إلى ذلك فقد اسست كل من الهند وروسيا وإيران في ١٥ مايو ٢٠٠١ "إتحاد النقل الأوروأسيوي" وهـي اتفاقيـة ترانزيت يجارية لنقل البضائع من "الهند" بحراً إلى ميناء "بندر عباس" الإيراني، وعبر شدكة سككك الحديد الايرانية إلى "بندر انزلى" على بحر قزوين، ومن ثم بحراً إلى ميناء "استراخان" الروسى وصولاً إلى شمال شرق أوربا. ومن شان ذلك أن يطور ويعمق شبكة العلاقات الاقتصادية بين هذه الدول حدي تبرز باعتبارها ذات وجود سياسي. ويتكامل مع ذلك تأسيس "منظمة شنغهاي للتعاون" في يونيو ٢٠٠١ وتتألف من كل من الصين وروسيا وكاز اخستان وكيرجــستان وطاجيكستان، أو زبكستان، حيث عرفت هذه المجموعة بمجموعة شنغهاي (٩٠٠). وكان هدف هذه المجموعة في البداية محاربة ما يسمى بالتطرف الإسلامي، لكنه بدأ ندريجيا يتحول إلى تكتل اقتصادي يؤسس نوع من التعاون الاقتصادي

4.0

بين أعضاء هذه المجموعة. وتسعي تركيا وعدد من الدول العربية للانضمام إلى هذا التكتل. لقد حول هذا التكتل استراتيجية "طريق الحرير" الذي كانت تبدو احلاما جميلة في بداية التسعينيات إلى واقع اليوم بسبب الحهد الكبير الذي بذلته الصين وإيران ودول آسيا الوسطي والآن روسيا. حيث أصبح هذا التجمع تكتلا عالميا غير معلن قد تنجذب اليه أوربا التي تتعطش لتوسيع نطاق صادراتها الصناعية إلى أوربا الشرقية وأسيا، غير أنها ما زالت تخاف من رد الفعل الأنجلو أمريكي الذي ينظر إلى هذا التكتل عن رغبة الصين وروسيا والهند في لمصالحها. في نطاق ذلك يعبر هذا التكتل عن رغبة الصين وروسيا والهند في خلقه "عالم متعدد الأقطاب". وقد عبر عن ذلك صراحة رئيس الوزراء الروسي السابق "يفجيني بريماكوف" أثناء زيارته للهند في ديسمبر عام ١٩٩٨ عن رغبة بلاده في تأسيس التحالف الثلاثي بين الهند وروسيا والصين (١٩١ ايكون هذا المثلث قاعدة لتكتل عالمي يستطيع الوقوف في مواجهة الحضارة الغربية الرئيسمالية التي أصيبت بداء الصلف والغرور.

ومن الطبيعي أن تتابع الحضارة الغربية الرأسمالية من خال مفكريها تشكل هذا التكتل الذي قد يصبح - كما أكد مفكروها - تهديدا للمصالح الغربية عامة والمصالح الأمريكية خاصة. مثال على ذلك فقد نبه "زبيجيف بريجنسكي" مستشار الأمن القومي الأمريكي السابق إلى خطورة تشكل هذا التكتل وطالب بضرورة مواجهته من خلال حصار الدولة النواة ، بتقديم نظريته عن "قوس الأزمات" والتي تعني خلق طوق من الحروب الاقليمية والدينية وغيرها على طول حدود الاتحاد السوفيتي مع العالم الإسلمي، من بنجلات وكشمير وأفغانستان مروراً بإيران والعراق ومنطقة الهلل الخصيب نزولاً إلى السودان (٢٠). ويتفق مع ذلك ما ذهب اليه هنري كيسنجر وزير الخارجية الأمريكي السابق في كتابه الذي تساءل فيه "هل تحتاج أمريكا إلى سياسة

خارجية مؤكدا أثناء الأجابة على ذلك بأن الأزمة الاقتصادية العالمية من أكبر تهديد للديموقر اطية المعاصرة" ثم يضيف "أن وقوع أزمة مالية قوية أدري في آسيا أو في الديموقراطيات الصناعية، سيعجل بالتأكيد جهود دول آسيوية عديدة للحصول على سيطرة أكبر على مصائرها السياسية والاقتصادية، عن طريق خلق بديل أسيوى للنظام الاقليمي الحالي. إن بروز تكتل أسيوي معاد يصم مزيجا من أكثر الدول تقدما من الناحية الصناعية لن يكون ملائما المصطحة القومية الأمريكية ". ويقترح كيسنجر في كتابه أن تتحول أمريكا إلى النظام الامبر اطوري كسابقتها بريطانيا، حيث تدير الولايات المتحدة في اطاره شئون العالم عن طريق سياسات "توازن القوي" "أي ضرب أي دولة بأخري وأي شعب بآخر وأي طائفة باخري، ومن شم التدخل عسكريا لادارة هذه الأزمات"(٩٣). واذا كان هذا التكتل ما زال ينمو ويتبلور ساعيا وراء استكمال اراده التحدي، واذا كانت الرأسمالية الغربية مازالت تراقب عن كتب بحثا عن الفرصة الملائمة للإنقضاض عليه، فإننا نكون بإزاء قوتين ثمة صراع محتمل بينهما، اذا تفجر فإن القوة التي تتسق حركتها مع قوانين الوجود والتاريخ هي التي سوف تنتصر.

ثالثا: الحوار كآلية للبحث عن مبادئ إنسسانية عادلة: مثلما أن هناك مفكرون يؤكدون على الصراع كآلية تستند اليها المشاركة في التفاعل الحضاري والعلاقات الدولية. نجد أن هنك من يرفضون هذا المنطق، ويرون ان التفاعل السلمي بين الحضارات هو القاعدة بينما الصراع هو الاستثناء. ومن ثم ينبغي النظر إلى ظهور بعض الكتابات المؤكدة على صراع الحضارات بإعتبارها حكذلك – استثناء للتراث النظري الذي يؤكد على التفاعل الإيجابي بين الحضارات، وهو التفاعل الذي يسمح بالقبول المتبادل للعناصر الحضارية بين الحضارات المختلفة، بحيث تصبح هذه العناصر في مجموعها ساحة للالتقاء

الحضاري، على هذا النحو نجد أن بعض وجهات النظر تؤكد على أن الصراع ليس حتميا، لأنه يجافي سنة التاريخ ويتعارض مع طبيعة الحضارة، فالحضارة لا طابع عرقي لها، وهي لا ترتبط بجنس من الاجناس، ولا تتتمي لشعب من الشعوب، على الرغم من أن الحضارة قد تنسب إلى أمة من الأمم أو إلى منطقة جغرافية من مناطق العالم على سبيل التعريف ليس إلا، بخلاف الثقافة التي هي رمز للهوية، وعنوان على الذاتية وتعبير عن الخصوصية التي تتميز بها أي أمة من الأمم أو أي شعب من الشعوب (٩٤).

يذهب هذا الفريق الذي يؤكد على حوار الحضارات بإعتباره القاعدة إلى الانطلاق من عقيدة أن مبادئ الحضارات المختلفة تحتوي على مبادئ انسسانية عامة تستهدف حياة البشر في ظل حياة انسانية تأكيداً لهذلك أتفاق أغلبية الحضارات حول مبادئ الحق والعدل على الصعيد العالمي. يبرهن على ذلك أن الغربيون لم يكونوافقط هم الذين أدانو الهجمات على مركز التجارة العالمي والبنتاجون في ١١ سبتمبر ٢٠٠١ إعتبروها عملاً إجرامياً سنيعا، ولكن المسلمين في كل مكان أدانوا قتل الأبرياء عشوائيا. وبالمثل لم يكن المسلمون فقط هم الذين تظاهروا ضد غزو العراق وأفغانستان، بل تظاهر في نفس الوقت الملايين في أنحاء أوربا والعالم ضد ذلك. لقد كانت مظاهرات الغربيين ضد الحرب في العراق أكثر بكثير من المظاهرات التي أندلعت في العالم الإسلامي. وهي الحقيقة التي تشير إلى عدم وجود أنقسام بين الغرب ةالإسلام فيما يتعلق بقضايا الحق والعدل الرئيسية التي تواجه الانسانية جميعها اليوم (٥٠).

من ناحية ثانية فإن القول بصراع الحصارة الغربية مع الحصارة الإسلامية قول مصطنع، وإذا كان هناك من يقول بإنهيار الحضارة الغربية فإن ذلك لا يعني تلقائيا سيطرة الحضارة الإسلامية. لأنه من الممكن أن توول السيطرة إلى حضارة أخري مثل الحضارة اليابانية أو الصينية، وقد تكون

4.4 -

الحضارة البديلة أسوا من الحضارة الغربية. اذ ليس من الانصاف أن ننكر أن هناك قيما انسانية تلتزم بها الحضارة الغربية على الرغم من كل علاتها. وسواء بقيت الحضارة الغربية أو انهارت فإن مشكلاتنا ستظل قائمة، لأنها ذابعة من داخلنا. فليس الغربيون هم الذين يمنعونا من أن نجعل أمتنا أمة شامخة (٢٠). حقيقة أن الحضارة الغربية هي التي استعمرتنا تاريخيا وطويلاً، وهي التي استنزفت مواردنا ماضيا وتسنزف ذات الموارد حاضراً الا أنه من المعتقد أن ذلك صراع مصالح بالأساس، وصراع المصالح يمكن الحوار بشانه، حيث ينبغي أن يكون تبادل المنافع تبادلاً متوازنا وليس تبادلاً صفريا.

بالإضافة إلى ذلك فبرغم اننا قد عرضنا لكثير من سلبيات الحسضارة الغربية، فإن الحضارة الغربية لها ايجابيات كثيرة كذلك. يقول الفريق المؤكد على الحوار أنه لو أن الحضارة الغربية قد بدأت بالمخدرات والتفكك الاسري فإنها ما كانت لتتطور أبداً، لأن التطور المادي يحتاج إلى قدر ملائم من الأخلاق. في هذا الاطار لا يستطيع احد انكار ما للنظام الديموقراطي من مزايا على الأقل بالنسبة للبشر في داخله. حيث يحتكم الناس إلى القانون اسن دون تفرقه (٩٧). وبغض النظر عن سعى الغرب لتحقيق مصالحة والسيطرة على البترول، فإنه في نفس الوقت يسعى إلى بناء صداقة حقيقية مع الشعوب العربية الإسلامية الذي يتمنى لها أن تعيش حياة ديموقر اطية وسليمة. على سبيل المثال يضغط الغرب على الانظمة السياسية لتقبل بصيغة الديموقر اطيه بالنسبة لشعوبها، بدلاً من تعريض شعوبها لصنوف من القهر والمذلة والاحباط. في هذا الإطار نجد أن الرئيس بوش يصرح في خطابه الشهير في كلية "وست بوينت" قائلاً أنه "عندما يأتي الأمر إلى حقوق الناس رجالاً ونساء، وكذلك داجاتهم فليس هناك صدام حضارات. أن متطلبات الحرية تصدق على أفريقيا وأمريكا اللاتينية والعالم الإسلامي في كليته. أن جماهير الناس في الأمه الإسلامية

بريدون ويستحقون أن يحصلوا على كل الحريات والفرص التي للناس في كل أمة، وأن على الانظمة السياسية أن تستجيب لطموحاتهم فذلك يؤكد الاحساس بالانجاز على حساب إلغاء الأحساس بالاحباط. ومن شأن ذلك أن يساعدنا على أن نعترف بمعروف الذين ساعدونا، وأن نعمق العلاقات معهم. حقيقة أنهم قد يستهدفون تحقيق مصالحهم من خلال هذه العلاقة بيد أن ذلك لا يمنع أن نستفيد من هذه العلاقة الحوارية في الحفاظ على مصالحنا.

بالاضافة إلى ذلك تلتقت الحضارة الغربية الرأسمالية من الحضارة العربية الإسلامية خلاصة انجازاتها الحضارية في مختلف المجالات، أسى الكيمياء، والطب، والأحياء، والفلك - مثلما أخذت الحضارة الإسلامية عن اليونانية قبل ذلك - حيث شكلت هذه الانجازات دماء ضخت روحا حسضارية في عسصر النهضة الغربية.واذا كانت الحضارة الغربية تحصل على خامات الحصارة العربية الإسلامية اليوم كالبترول ببعض الثمن - حسبما يذهب البعض - فان المسلمين والعرب يحصلون الآن بدورهم على إنجازات الحضارة الغربية فسي مجالات العلم ونقل التكنولوجيا. حيث ترسل البعثات لتحصل على غاية ثمار أو نتائج العلم والثقافة الأوربية، اذا أحسن استخدامها فسوف تساعد بإمتياز على تحديث مجتمعاتنا العربية الإسلامية. فإذا لم يحسن إستخدامها فايس ذلك ذنبهم بل خطيئتنا نحن. يضاف إلى ذلك أن المجتمعات الغربية اليوم تستقبل جاليات إسلامية كبيرة فاضت عن مجتمعاتها وهاجرت إليها. في هذا النطاق قد تحدث بعض مظاهر سوء المعاملة أحياناً، غير أننا لا نعفى الطرف العربي الإسلامي من بعض المسئولية عن ذلك. إلى جانب ذلك يسعى أبناء الحضارة الغربية والإسلامية على السواء إلى عقد مؤتمرات عديدة حول الجوانب المختلفة للتفاعل بين الحضارات، هدفها الأساسي من الجانبين هو الوصول إلى كلمة سواء، وايضا إلى اعتماد آلية الحوار كآلية للتفاعل (٩٨). واذا كانت هذه الحضارات لم

تحقق التقارب أو التفاهم المطلوب اليوم فربما تمكنت من انجاز ذاك في، المستقبل.

ويبدو أنه من الخطأ أيضا أن نعامل أبناء الحضارة - الغربية أو الإسلامية - كأنما هم كتلة واحدة في حين أننا قلنا في تعريفنا للحضارة أنها مظلة تغطي ثقافات وشعوب عديدة. تأكيداً لذلك فإنه اذا افترضنا أن الحصارة الرأسمالية الغربية تقف موقفا عدائياً من الحضارة الإسلامية، فإننا نجد على عكس من ذلك، أن بعض مجتمعات هذه الحضارة تقف موقفا ايجابيا من بعض القضايا العربية والإسلامية. فقد عارضت المانيا وفرنسا الحرب على العراق، وهي الذي تدعو الآن إلى الخروج من العراق. بعض هذه المجتمعات تتفاوض الآن مع إيران ولا تريد التعجل بتحويل ملفها إلى مجلس الأمن بسسبب برنامجها النسووي بالاضافة إلى ذلك فإننا نجد أن الاتحاد الأوربي يقف في أحيان كثيرة إلى جانب الحق العربي والإسلامي في فلسطين. حقيقة أنها مواقف غير مؤثره لأنها على هامش التفاعل، غير أنه يمكن توسيعها وتعميقها لتصبح هي قاعدة التفاعل. بالمثل نجد أن مجتمعات الحضارة الإسلامية لاتقف موقفا واحداً من الحسضارة الغربية الرأسمالية، إذ توجد مجتمعات إسلامية أقرب ما يكون إلى مجتمعات الحضارة الأوربية فتركيا الإسلامية وباكستان والمملكة العربية السعودية ومجتمعات الخليج هي الأعمق من حيث علقاتها مع الولايات المتحدة الأمريكية، كذلك نجد أن المملكة المغربية ولبنان وتونس هي الأكتسر ارتباطسا بفرنسا. وبقية المجتمعات العربية لها علاقات سوية بعديد من المجتمعات الغربية الأمر الذي يلقى بظلال من الشك على نظرية الصراع التي بشر بها هنتنجتون باعتباره صراع كتل حضارية متماسكة.

على هذه الخلفيات التي تؤكد على التقارب الذي يمكن أن يصبح الحوار مدخلاً له. فإن على سكان العالم بمختلف حضاراته ودولة أن يعملوا في اتجاه

توطيد القيم الكونية كالمساواة والحرية والعدل، وهي القيم التي تستلزم ضمنا ترسيخ الديموقر اطية وحقوق الانسان في كل حضارة، كما تتطلب إتاحة الفرصة أمام البشر للسيطرة على ثروات مجتمعاتهم والمشاركة العادلة فيها. وليس هناك حضارة تعارض قيم العدل الانساني أو الحرية السياسية والدينية. أن إنكار هذه القيم من خلال أي تعبير حضاري ما هو إلا وسيلة لحماية قوي سياسية معينة أو الابقاء على المزايا التي تتمتع بها مجموعة ما على حساب الأخرين. فقد آن الأوان لكي تعترف الحضارة الغربية بحقيقة أن حداثتها لم تأت من فراغ، وإنما هي نتيجة التراكم التاريخي للقيم المنقولة من حضارات قديمة مختلفة منذ أن وطأ الانسان الأرض بقدمه، وتعلم انتاج حاجاته. إن القيم الإنسانية الكونية التي ينظر اليها بإعتبارها قيما غربية فقط، تعود في الواقع إلى كفاح الانسسان مسن أجل السلام والعدل. إنها – بصرف النظر عن الخلفية الدينية أو الحسارية أو السياسية الاجتماعية – ملكية كل الأمم والحضارات التي كافحت طيلة العصور التاريخية السياسية الاجتماعية – ملكية كل الأمم والحضارات التي كافحت طيلة العصور التي القيم السابقة السابقة السياسية الاجتماعية – ملكية كل الأمم والحضارات التي كافحت طيلة العصور

رابعا: التدافع لتحقيق تكامل حضاري وأنسساني: اذا كانت الحضارة الغربية في نشوه الانتصار قد تبنت منطق الصراع بإعتباره المنطق الذي ينبغي أن ينظم التفاعل بين الحضارات، واذا كان ثمة تكتل أوروأسيوي يتجمع ليطور ارادة التحدي في مواجهة الحضارة الغربية، فإننا نجد أن الحضارة العربية الإسلامية قدمت آلية التدافع بإعتباره الآلية الملائمة لمضبط التفاعل بين الحضارات. ذلك لأن التدافع الذي يعني التفاعل الايجابي بين الحضارات، هو في حد ذاته دعوة إلى التأكيد على أن الحضارة ينبغي أن يستظل بها الناس كافة، وهو يستند إلى عدة قواعد أساسية، أول هذه القواعد التأكيد وحدة الجنس البشري، ووحدة الأصل المنبئق عن المشيئة الإلهية. في ذلك يقول الله تعالى "يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثي وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا أن أكرمكم

1.7

عند الله أتقاكم " (الحجرات أية ١٣) وهو ما يعنى أن الله خلق الناس وجعلهـم شعوبا شتى وقبائل متفرقة يسعون في الأرض من أجل غاية سامية المي التعرف فيما بينهم. وهو التعارف الذي يرتقى إلى مستوي أعلى هو "تبادل المعرفة" أو "تبادل المعارف" بكل ما في المعنيين من دلالات لغوية ومعرفية وإنسانية عميقه. ذلك يعنى انه كلما إتسعت المعرفة المتبادلة بين الشعوب والأهم على مختلف المستويات، ضاقت مساحة الخلاف وإنزوي الأختلاف وتراجع وفقد القدرة على التأثير السلبي الذي يلحق أفدح الأضرار بالمجتمعات الانسانية (٠٠٠). على هذا النحو يسعى التعارف بالمعنى الإسلامي إلى محاصرة الصراع الذي ينتج عن الانغلاق على الاخر وعدم الانفتاح عليه. وتتمثل ألقاعدة الثانية في التسامح الذي يفتح الأبواب واسعة من آجل التفاعل مع الآخر، ويفتح السبيل أمام احتكاك الامم والشعوب ببعضها البعض، ارتباطا بذلك فقد شبجعت الحسضارة الإسلامية على التفاعل مع التقافات والحضارات جميعا. ونعنسى بالنسسامح --تحديداً - أن تكون لكل طائفة داخل المجتمع الإسلامي الحرية الكاملة في تأديسة شعائر دينها، وأن يكون التسامح سواء على المستوى الداخلي داخل المسضارة الواحدة أو بين الحضارات المختلفة أو المتعددة في هذا الاطار بإتجاه التسامح مع قبول الأخر وانجازاته الحضارية كما هي، والتفاعل معها طالما أنها لا تضر بأسس عقيدية عند الآنا. (١٠١)

وتؤكد القاعدة الإسلامية الثالثه في النظر إلى المصراع بإعتباره حالمة عارضة، أو هو شذوذ عن القاعدة، فليس المصراع والتناصر من طبيعة الحضارات لأنه يتنافي والفطرة الإنسانية، وهونقيض التفاعل الحضاري المذي تستند اليه الحضارة الإسلامية. ارتباطا بذلك نجد أن الإسلام ينظر إلى الصراع بإعتباره نوع من "فساد الأرض" الذي يعني إختلال النظام الذي وضعه الله لحياة البشر فوقها. على هذا النحو يعتبسر المصراع مظهر من مظاهر فساد فساد

الأرض، الذي يشير إذا وقع إلى ثمة خطأ قائم في التفاعل بين الحصارات والثقافات ينبغي إصلاحه. بذلك تري الحصارة الإسلامية أن التاريخ الحصاري للعالم لم يكن صراعيا ولا صداميا ولكنه من حيث الجوهر تدافعا بصورة مطردة في الاتجاه الصاعد الذي يسلم إلى ازدهار الحياة بتراكم العطاء الحضاري في مختلف المجالات، والي الرقي بالانسان الذي استخلفه الله في الأرض لعمارتها، بينما الصراع يتجه نحو الافساد في الآرض. ذلك يعني أن صراع الحضارات على هذا النحو ليس حتمية من حتميات التاريخ كما يدعي المنظرون المعاصرون الذين يرسمون معالم سياسة الهيمنة والغطرسة والقوة قهر ارادات الشعوب (١٠٢).

بالأضافة إلى ذلك تعتبر التقوي القاعدة الرابعة من القواعد الأساسية التي تنظم العلاقات الانسانية بين البشر وبين المجتمعات والحصارات وتصبط التفاعل بينها. وتتعلق التقوى باتقاء الإنسان ما يضره في نفسه وفي جنسه، وما يحول بينه وبين الكمال الممكن. ومن ثمرات التقوي قدرة الانسان على التفرقة بين الخير والشر، والنافع والضار في هذه الحياة، فالعلم الصحيح والقوة والعمل النافع، والخلق الكريم، وما إلى ذلك من آثار التقوي. على هذا النصو نجد أن الفهم العميق والشامل لمفهوم التقوي يشير إلى أنه يجمع أطراف الخير ومكارم البر ووجود الاحسان وفضائل الأعمال، وأنه يؤكد على أهمية التعاون الانساني على البر والتقوي "ولا تعاونوا على الإثم والعدوان" (١٠٣).

هذه القواعد الأربعة التي أشرنا اليها نجدها متضمنة في مفهوم الدفع الذي يعبر عن وجهة نظر الحضارة الإسلامية في تفاعل الحضارات. في نطاق ذلك يعني مفهوم الدفع أن الحضارات تتلافح ويكمل بعضها بعضا، وتتعاقب وتتواصل لأنها خلاصة الفكر البشري والابداع الانساني وحركة التاريخ، التي هي في المفهوم الإسلامي سنه الله في الكون، فالصراع بين الحضارات ليس

وارد لأن دورات التاريخ تطرد وفق المشيئة الالاهيه. واذا كان التاريخ هو من صنع الله وحركته محكومة بقوانين أزلية فإن ذلك لا يمنع الانسان من تاسيس إختياراته ولا من تفعيل إرادته، ولكنه يؤكد على أن ذلك يتحقق في نطاق قوانبين التاريخ وحدود المشيئة الإلاهية. وهو ما يعنى أن تكريم الله للانسان يتجسد في توسيع المساحة أمام قدراته ليتولى أحيانا صياغة التاريخ والابداع في توجيلة حركته لما فيه صالح الحضارة المعينة والحضارات جميعا.علسي هذا النحسو يصبح مفهوم التدافع مفهوم قرآنى جامع للمعانى والدلالات التي تؤكد بطلان نظرية صراع الحضارات من الأساس، يقول الله تعالى "ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض (سورة البقرة : آية ٢٠٥ ) ويقول أيضا "ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها إسم الله كثيراً ( سورة الحج. آية ٤٠ ). أضافة إلى ذلك فإن الله يـأمر عبـادة بالدفع التي هي أحسن في جميع الأحوال، في قولة تعالى : إدفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم" (سورة فصلت: الآية ٢٠١١). ويقول عز وجل "إدفع بالتي هي أحسن السيئه نحن أعلم بما يصفون " (سورة المؤمنون : آية ١٠).

ذلك يعني أنه اذا دعت الحضارة الرأسمالية الغربية من خلال طائفه من مفكريها إلى صراع حتمي بين الحضارات، فإن ذلك يعبر عن دعوة فكرية ضيقة الأفق وذات طابع تكتيكي خالص يفتقد الرؤية الأستراتيجية الني تستند الي الطبيعة أو الفطرة الانسانية السليمة والتي تميل إلى التجمع والنعاون أكثر من ميلها إلى التنافر والصراع. وفي ذلك تحدث مفكرون غربيون كثيرون وحكماء، بما يتسق ورؤية الحضارة الإسلامية ليس باعتبارها دينا بل باعتبارها حضارة تسعي لتجسيد مثل انسانية عظيمة تؤسس نوعية حياة يستحق أن يعيش في اطارها الانسان - أي انسان - الذي كرمه الله وجعله خليفة له في الأرض.

-- \. 0



#### المراجــــع

- 1. Mortindale, Don: The Place of the Theory of Gvilization in the Sociology of Culture (in) Unnthan, T. K. N & Others Toward A Sociology of Culture in India, Prentice Hall of India (Private) LTD. New Delhi, 1965, Pp. 3g 80 esp P. 43.
- 2. Wolf, Erikr R: Europe and the People Without History. Berkeley. Los Angles and London. University of California Press, 1982, P. 113.
- 3. Don Martindale: OP. Cit. P. 50.
- 4. Rynkiewish, M. A & Other: Ethics and Anthropology, John Wiley & Sons, New York, 1976, P. 73.
- 5. Martindale, Don: The Nature and Tgpes of Sociological Theory, Haughton Mifflin Company Boston, 1960, P. 471.
- 6. Linton, Ralf: The Cultural Background of Personality, 4<sup>th</sup> Impression, 1928, P. 133.
- 7. Don Martindale, OP. Cit. P. 39.
- 8. Ibid, P, 40.
- 9. Ibid, p. 42.
- 10. Parsons, T: The Social System, Glencom ILL.: The Free Press, 1921, 47.
- 11. Esposito, J. L: Islam and Politics, Syracuse University Press, 1987, P. 2.
- 12. Ibid, P. 13.
- 13. T. Parsons: OP. Cit. P. 87.
- 14. Ibid, P. 92.
- 15. Don Martindale: Op, Cit. P. 39.
- 16. Rolf Linton: Op, Cit. P. 92.
- 17. Don Martindale, Op, Cit, P. 34.
- 18. Ibid, P. 40.
- 19. Ibid, P. 42.

- 20. Erik. R. Wolf: Op, Cit, P. 52.
- 21. Abdel- Hakim. S. S: Culture Encounters, Conflict, Dialague, Or What? Current Western Theoric Paradigms of Cross Cultural Relations, (in) Cairo Studies in English, "Special Issue" Pp. 305 320 esp. P. 309.
- 22. Ibid, P. 309.

 $^{1}$  السيد يس : حوار الحضارات، بحث غير منشور، بدون تاريخ، ص ص  $^{1}$ 

- 24. S.S Abdel Hakim, Op, Cit, P. 316.
- 25. Ibid, P. 317.
- 26. Ibid, Pp. 317-318.
- 27. Ibid, Pp. 318-319.
- 28. Ibid, P. 320.
- 29. Ibid, Pp. 321 322.
- 30. Simmel, G: Conflict and the Web of Group Affiliations. New York, Free Press, 1955, P. 47.
- 31. Ibid, P. 52.
- ٣٢. على ليلة : كارل ماركس، والبحث في أصل النظام الرأسمالي، الدار المصرية للطباعة والنشر الأسكندرية، ٢٠٠٤ ص ٧٢.
- http://www.Isosco. Org. Ma بخور الصراع في الفكر الأوربي. Pub / ARABIC / Civ. P. 3. htm.
  - ٣٤. نفس المرجع.
  - ٣٥. نفس المرجع.
- ٣٦. محمد خاتمي: "رئيس الجمهورية الإسلامية الأيرانية " السمابق": مدينسة السياسة، فصول من تطور الفكر السياسي في الغرب، دار الجديد، الطبعة الأولى، بيروت ٢٠٠٠ ص ص ١٨٣ ١٨٤.
- 37. http.www. Isesco. Org. Ma/ ARABic / Civ / Page 5. htm.
- 38. Ibid, P. 5.
- 39. Harris, Marvin: The Rise of Anthropological Theary London. Kegan Paul, 1968, P.32.

· · · · · ·

- 40. Malinowski, B: Arganauts of the Wastern Pacific, London, 1934, P. 143.
- 41. Don Martindale: The Place of The Theary of Civilization in the Socialogy of Culture.Op, Cit. P. 40.
- 42. Eisenstdt, S. N: Social Change, Differentiation and evolution (in) N. J. Demerath III & Richard Peterson (ed). System Charg and Conflict, New York, 1968, P. 132.
- 43. Malinowski. B: A Scientific Theory of Culture and Other Essags, A Goloxy Book, New York, Oxford Press, 1960, P. 72.
- 44. S. N. Eisenstdt: Op, Cit, P. 83.
- 45. Don Martindole: The Nature and Types of Sociological Theory, Op, Cit, P. 111.
- 46. Ibid, P. 112
- 47. S. N. Eisenstdt: Op, Cit. P. 86.
- 48. Don Martindale: The Nature and Types of Sociological Theory, Op, Cit. P. 112.
- 49. Ibid, Pp. 113 113.
- 50. Ibid, Pp. 113 115.
- 51. Ibid, P. 112.
- 52. Ibid, P, 116
- 53. Ibid, P. 117.
- 54. Ibid, P. 117
- 55. Ibid, P. 118
- 56. J. L. Asposito: Op. Cit, P. 28

٥٧. فرانكلين ل. باومر، الفكر الأوربي الحديث: الاتصال والتغير في الأفكار،

من ١٦٠٠ - ١٩٥٠، الجزء الثالث، ترجمة أحمد حمدي محمود، الهيئة

المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٩، سلسلة الألف كتاب، ص ٩٨.

٥٨. نفس المرجع، ص ١١٣.

- ٥٩.عبد العزيز التويجري: الحوار من آجل التعايش، دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٨، ص ص ٢٢ ٢٣.
- 7. على ليلة: أزمة الحجاب الإسلامي في فرنسا. وجهة النظر العربية أو الإسلامية، برنامج حوار الحضارات، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية، ٢٠٠٤ "ندوة". ص ١٣.
  - ١٦.عبد العزيز التويجري: مرجع سابق، ص ٢٢.
- 62. S. S. Abdel Hakim, Op, Cit, P. 38.
  - ٦٣.عبد العزيز التويحري، مرجع سابق ص ٢١.
    - ٦٤.نفس المرجع، ص ٢١.
- 65. Merton. K. R: Social Theory and Social Structure, the Free Press of Glencoe, 1962, P. 140.
- ٦٦. جعفر شيخ إدريس، حول صراع الحضارات، مجلة الفصل العدد ٥٧، ص ص ٥١ – ٥٣.
- 67. Coser, Lewis: Social Functions of Social Conflict, the Ferr Press, New York, 1973, P. 63.
  - ٦٨. فرانكلين ل. ياومر، مرجع سابق، ص ٢٠٣.
- 69. S. S. Abdel Hakim, Op, Cit. P. 309.
- 70. Ibid, P. 310.
- 71. Ibid. P. 309.
- 72. Ibid, P. 309.
- 73. Ibid, P. 309.
- 74. Ibid, P, 310.
- 75. Ibid, P. 311.
- 76. Ibid, P. 310.
- 77. Ibid, P. 311.
- ٧٨. على ليلة: فاكس فيبر. البحث المضاد في أصل الرأسمالية المعاصرة الدار المصرية للطباعة والنشر، ٢٠٠٤ ص ص ٦٣ ٦٤.

٧٩.علي ليلة: العالم الثالث مشكلات وقضايا، دار الثقافة للنسشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٨٧، ص ص ٥٣٥ - ٥٣٤.

٠ ٨٠على ليلة:

٨١.محمد عابد الجابري: صراع الحضارات أم توازن المصالح

http://www. Nawaat. Org / Portail / article. Php 3? id artice 342

٨٢.نفس المرجع ص ٤٨.

٨٣.نفس المرجع ص ٤٧.

٨٤. جعفر شيخ إدريس: صراع الحضارات ومستقبل الدعوة الأنسانية "مؤنمر" مجلة البيان، الخرطوم، ٢٠٠٢ ص ١٠

٨٥.نفس المرجع، ص ١٢.

٨٦. جعفر شيخ إدريس، حول صراع الحضارات، مجلة الفيصل، مرجع سابق، ص ٣٢.

٨٧. جعفر شيخ إدريس، صراع الحضارات ومستقبل الدعوة الإسلامية مرجع سابق، ص ١١.

- 88. Lewis, Bernard: The Middle east and the west, Weidenfeld & Nicholson, 1963, P. 32.
- 89. Crozier, E: The Crises of Democracy, Huntingtas, et Watanuki, New York Press University, 1975, P. 112.

• ٩. جعفر شيخ إدريس ك صراع الحضارات ومستقبل الدعوة الإسلامية، مرجع سابق، ص ١٤.

ا ٩. حسن النديم: ضربات الاقتصاد.. هل تفجر صراعات المجتمع. http://www.Islamonline.net/Arabic/economics/2001/ogarticle &. shtml

٩٢. نفس المرجع.

٩٣.نفس المرجع.

117

- http: www. هـو حتمـي، ٩٤. و٠٤ الحضارات هـل هـو حتمـي، ٩٤. ٩٤. ٢٠٠٤ كالمعالم ٢٠٠٤ ترجمة ياسمينة صالح ٢٠٠٤. محفوظة (٢).
  - ٩٥. تشاندرا مظفر: صراع الحضارات حقيقة أم وهم.
- http:// news. Bbc.co.uk /hi/Arabic/ talking point /2003/ rawadan debates/ Newsid 32/000-0/32/022g.stm.
  - ٩٦. جعفر شيخ إدريس، حول حوار الحضارات مرجع سابق.
    - ٩٧.نفس المرجع.
- ٩٨. طارق على: لا حديث عن صراع الحضارات في غياب البترول بالأرض http://www.shabakatvoltaire. net /imprimer 189. html. الإسلامية.
  - 99. نصر حامد أبو زيد: تنوع الحضارات وصرخة من أجل عالم عادل. http://www.qantara. De/web com/print-site. Php.
    - ١٠٠. صراع الحضارات في المفهوم الإسلامي
- ١٠١.محمد عدنان سالم، من صراع الحضارات إلى حـوار الثقافات العـالم العربي ضيف الشرف في معرض فرانكفورت ٢٠٠٤.

http://www.IsescoOrg. ma/ pud / ARABIC/ civ/ page 8. htm.

- ١٠٢. نفس المرجع.
- ١٠٣. نفس المرجع.



https://www.facebook.com/books4all.net