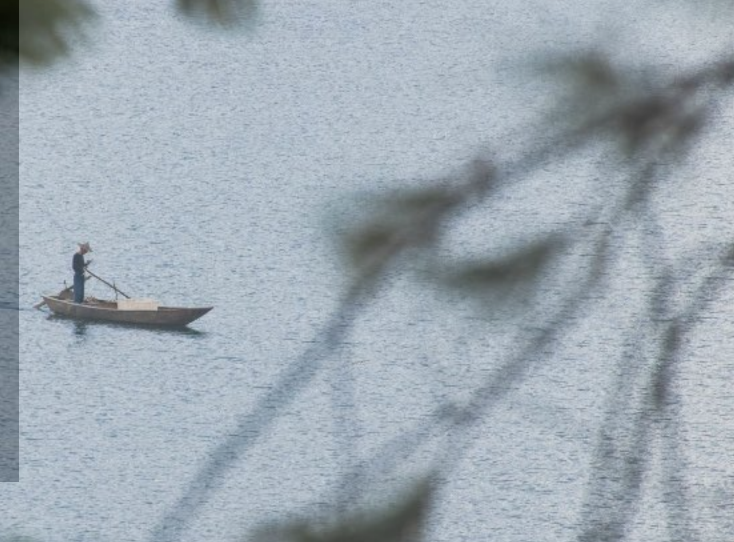
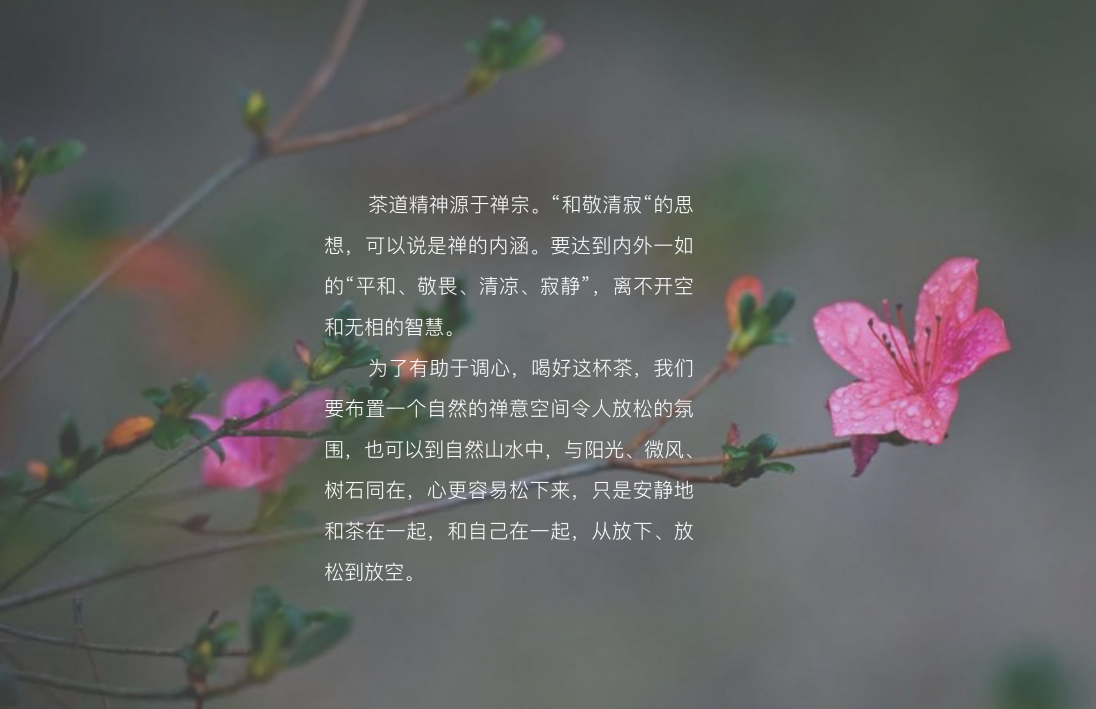


禅,并不是什么玄妙奇特的行为, 也没有离开当下的生活。禅的智慧无所 不在。禅师的"吃茶去",是反观自照, 认识本心。

以茶相和,以禅相知。将禅的智慧带入茶文化中,以茶相聚,每次都有不同的因缘,生命无常,刹那都在生灭变化中。以"一期一会"之心参与学习,从泡茶到喝茶,都带着虔诚、敬畏和殷重,安住当下。

我们带着这样的心境,开启泡好 一杯茶的旅程。





## 如何泡好一杯茶——总说

## 心法

- ・ 专注力、觉察力
- 带着发心安住当下、正念泡茶

## 技法

- 仪式感:可操作性的泡茶仪轨
- 泡茶参考要素、茶席的布置

## 如何**泡**好一杯茶·1

66

当我们泡茶时先让自己安静下来, 把心专注在当下,全身心地泡茶, 带着利他心、供养心、感恩心, 对每个动作保持专注与觉察, 带着正念去泡茶,泡茶的过程就 是正念禅修的过程。



## 如何泡好一杯茶・2

#### 1. 投茶量参考

• 茶水比 1:50、1:22

• 以1:50为例:茶器容量150毫升→投茶3克 适合绿茶、白茶、红茶等

以1:22为例:茶器容量150毫升→投茶8克 适合青茶、黑茶等

#### 2. 水温参考

- 烧开至100℃
- 泡茶用纯净水/山泉水
- 如需90℃~80℃水温,由100℃沸水烧开后降温至90℃~80℃

#### 3. 冲泡时间参考

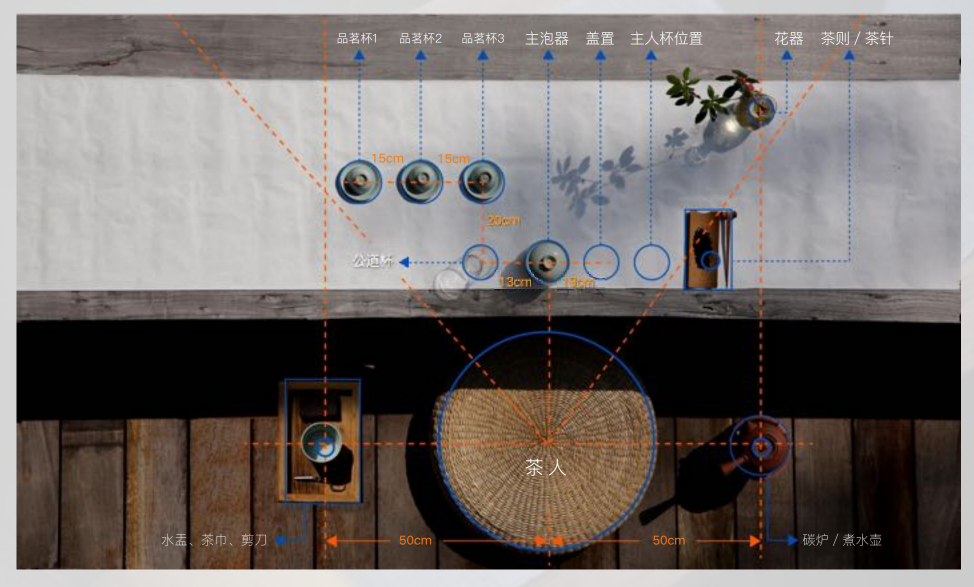
- 第1~3泡: 每泡5~10秒
- 第4泡以上可递增5~10秒

## 茶席的布置

### 用心

禅宗修行要狂心顿歇,三法 印的"涅槃寂静",是朴素、 安静、以少胜多。

- 1. 茶席的布置,源于中国书画"点线面"和"留白"的书画原理。
- 2. 以单个的茶器皿作为点来分布,以身体 丹田作为茶席的中轴线,固定盖碗在茶 席中的位置。
- 3. 公道杯放置在盖碗左侧,茶则、茶针放 置盖碗右侧,成一线。公道杯正前方摆 放第一个杯子,茶杯向左依次排开成第 二条线。花器位于右肩斜上方45度左右 成第三条线,花枝朝向品茗杯的方向, 其它地方留白。
- 4. 席下放置辅泡器:在左边分别放置水盂、 茶盘、茶巾等,右边放置煮水壶。



• 可根据实际情况,自行调整距离(图示间距仅供参考)



## 泡茶的手礼

#### 手容恭

- "手容恭"取自《礼记·玉藻》之"君子 九容"
- 素手泡茶,泡茶时一般止语
- 手容恭——四指并拢,拇指贴合,微微弯曲,表示收摄内敛、谦恭礼敬。泡茶时拿放茶具时用手容恭,有助于专注安顿,凝神聚气
- 培养礼敬心、供养心

#### 敬茶礼

- 双手敬茶礼——双手"手容恭"拿递茶具
- 单手敬茶礼——一只手"手容恭"拿递茶具,另一只手"手容恭"在手腕处托护

## 静然上式

9 好 — 杯 **2** 

- 第一式 感恩行礼
- 第二式 静心备器
- 第三式 煮水听茗
- → 第四式 温器传香

- 第五式 泡茶醒心
- 第六式 平等分茶
- 第七式 吃茶去



净手静心,带着感恩的心双手合掌,15度善礼入席,双手自然安放于桌面或膝盖,松活有度。 调整坐姿,脊梁正直,安住不动。

#### 展示所泡的茶品

• 种类、产地、外形、香气等

## 用心

一般行茶都会着重介绍茶品,包括茶的种类,产地,外形,香气等。茶之所以能成为"道",关键不是在于茶本身。再珍贵难得、品质精良的茶,如果不赋予其精神内涵,也不过是稀缺的奢侈品而已。



## 第二式 静心备器

#### 翻杯

把心安住在翻杯的动作上,每一个动作都清清楚楚。静心整理每个茶器摆放的位置,确认茶器间距,在拿起放下中不产生相互的触碰,从动到静觉察自心。

#### 用心

"人生如茶,空杯以对"。我们不能体认本心,就是被卡在种种执著中,如自己的种种设定,挂碍,烦恼。"若能无心于万物,何妨万物常围绕"。只有放下之后,才不会被身心内外的一切障碍,空掉我们对外在世界和内在情绪的执著。

## 第三式 煮水听茗

## · 煮水

静听水沸止停,准备温器

#### • 用心

当我们在煮水的时候,我们把心专注在当下, 这时这个世界只有一件事情,就是煮水听茗,全 身心安住在水逐渐沸腾的声音上,这个就是在训 练一种止和专注的能力。茶就是我们的锚,是安 心的所缘。

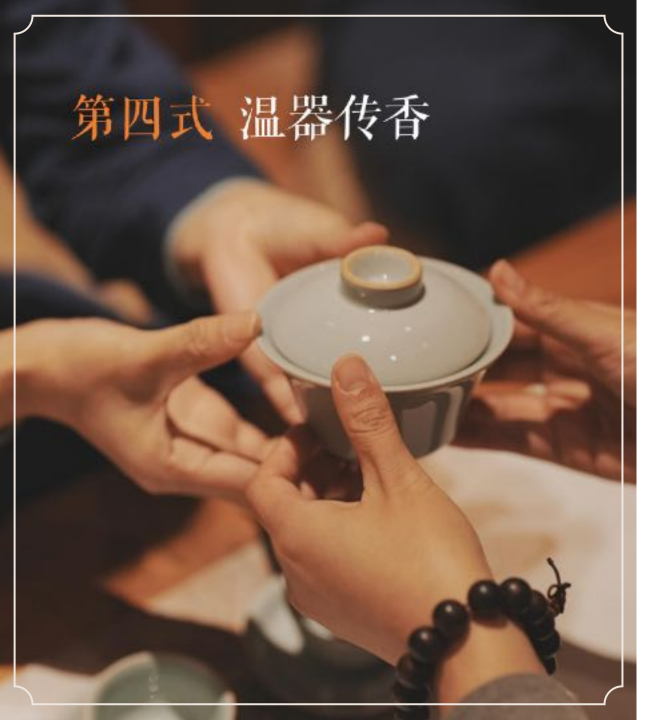




#### • 温器-投茶-摇香-闻香-传香-温杯

温热茶器,利于干茶发香,也利于茶汤保持温度。沸水温器,投茶、摇香并传香。

- 温器:右手揭盖放到盖置上,然后右手提壶注水, 定点注水,水倒入主泡器(盖碗/壶)中5至7分量 为宜,将热水倒入公道杯
- 2. 投茶:右手取茶则交给左手置于胸前,之后右手取茶针,用茶针将茶拨入主泡器(盖碗/壶)中,然后放回茶针茶则
- 3. 摇香:盖上盖子,双手拿起主泡器(盖碗/壶)摇香,用温度唤醒干茶
- 4. 闻香: 先侧面呼气, 将盖打开一条向上的缝隙闻香
- 5. 传香:双手将主泡器(盖碗/壶)传给左边的茶友 (传1~2人即可)
- 6. 温杯:双手以左手为轴转动公道杯,至左手方便拿取处,再将公道杯水倒入三个茶杯,顺序从左至右(公道杯底朝向自己),完毕将公道杯放回原处



### 用心

专注之后,心才会逐步安静、稳定。就像水,动荡时一片混浊,什么都看不清。只有沉淀并恢复原有的清澈之后,我们才能看清其中有些什么。心也是同样,当它静下来,我们才能看清自己的每一个动作。

投茶时,知道自己在投茶;摇香时,知道自己在摇香。 闻香时茶香经过鼻子,进入身体,对身心反应,了了明知。 对茶香保持观照,而不加入任何判断,没有喜欢或不喜欢 的情绪。

如果执著于喜不喜欢,就意味着心又陷入了念头和设定中。在整个过程中,我们既要清楚,也要接纳;既不纵容,也不排斥,只是以平常心看待。真正的平常心,是清净、赤裸、没有遮蔽的心,是不生不灭、不垢不净、不增不减的本来面目。

## 第五式 泡茶醒心

#### 泡茶

右手揭盖放在盖置或茶托上,右手提壶注水,以定点或顺时针旋转方式注水,观照注水的高低与粗细。然后放回煮水壶,盖上茶盖,可停留片刻,继而将茶汤倒入公道杯,放回盖碗。(如需润茶,第一次注水及出汤的速度相对要快,将润茶的水倒入水盂中)

左手按照从左到右的顺序, 依次拿起茶杯把温杯的水, 倒入水 盂中。

#### 用心

禅就是觉醒的心,这也是万物的本质。所谓明心见性,就是让我们直接体认生命内在觉醒的心。"菩提自性,本来清净,但用此心,直了成佛",悟到这个本来清净的心,就在某个层面与佛无二无别了。

我们在泡茶的时侯,就是在帮助我们来训练这种利他的心、无我的心、慈悲的心,当我们带着这个心去泡茶的时侯,其实就是在修慈悲,修利他,修无我。





## 第六式 平等分茶

## 分茶

带着利他心,平等心来分茶。

以左手为轴双手转动公道杯,然后拿至胸前, 从左至右均分茶汤。

依敬茶礼奉茶:带着恭敬心、供养心,从左至 右依次奉茶。

## 第七式 吃茶去



## 收摄身心,端身正坐

端杯方式

双手端杯(或左手端杯,右手托杯/右手端杯,左手托杯)

#### 吃茶方式

- 1. 端起茶杯的这一刻, 把心放在茶上, 用心感受嘴唇与茶杯接触那一瞬的感觉
- 2. 随着吸气把茶汤吸入口腔,小口慢慢喝,可以让茶汤在口腔中停留片刻,随着呼气把茶汤输送到身体的每个地方

## 第七式 吃茶去

#### 用心

我们对喝茶所产生的各种感受,都能够保持一种清清楚楚,用一种放松的心、开放的心去感受当下的这一切,但是不做评判,只是感受当下的一切,对当下的一切保持清楚的这样一种心灵状态,这个状态就是帮助我们导向生命觉醒的关键因素。

喝茶的时候,就是在训练一种禅的智慧,训练一颗禅的心。这个过程也是训练觉察,唤起内心清明的力量。这个时候我们的生命就充满着正念,宁静、庄严、觉察,我们就是在改变生命这种无明混乱的状态,这个过程既是在修慈悲利他,也是在修正念。

## "静茶七式"——自利利他

静茶七式,是通过泡好一杯茶的训练,唤醒我们本来清净的心。同时是在帮助我们摄心,把向外追逐的心拉回身处的空间,拉回当下的茶席,拉回手中的茶,最后拉回内心。

让我们在茶汤中体会禅味,在尘世中感受清凉。这一份禅林气息,仿佛看到禅师们在山中结庐而居,对坐饮茶,超然自在。



# 茶杯一好泡