## مجمع فقماء الننريمة بأمريكا

سلسلة إحدارات المجمع

17

# ما لا يسع المسلم جمله

إعداد

أ.د/ عبد الله المصلم أ.د/ صلام الصاوي

# جميع حقوق الطبع محفوظة لمجمع فقعاء الشريعة بأمريكا الطبعة الأولى

ربيع الآخر ١٤٢٥ هـ ـ يوينو ٢٠٠٤ م

#### القاهرة:

# بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

# ﴿فَسْعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾

[النط: ٤٣]

## مقدمة

إن الحمــد لله نحمــده ونسـتعينه ونسـتهديه ونسـتغفره، ونعـوذ بالله مـن شـرور أنفسـنا ومـن سـيئات أعمالنا، مـن يهـده الله فهـو المهتـد، ومـن يضـلل فلـن تجـد لـه وليـا مرشـدا، أشـهد أن لا إلـه إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدنا لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم.

#### أما بعد:

فلا يخفى أن الاختراق الغربي للعقل المسلم قد خلف وراءه رصيداً هائلاً من التشوهات الفكرية والنفسية في محيط أمتنا الإسلامية، حتى وجد بيننا من لا يرى تناقضاً بين الإسلام وبين الدعوة إلى الشيوعية، أو الدعوة إلى هدم سيادة الشريعة في علاقة السدين بالحياة، أو الدعوة إلى إحياء العصبيات الجاهلية وعقد الولاء والبراء على أساسها، واعتبار الدعوة إلى عالمية الإسلام لونا من العبث والمجازفة !!

كما رأينا في المجتمعات الغربية من أسقطت مخالطتهم لمنكراتها وفواحشها تحرجهم منها، وتأثمهم عند إتيانها، فأصبحوا يَغْشُونَ من هذه الفواحش ما يغشون بلا استتار ولا

حياء، بل يكادون يسطون بمن يذكرهم بحرمة هذه المنكرات وسوء منقلب أصحابهما!! حتى انتهى الأمر إلى فشو زواج المسلمات من غير المسلمين تحت دعاوى الحرية والمساواة! الأمر الذي يعني المذوبان الكامل في مستنقع الإشم، والانسلاخ الكامل من جماعة المسلمين!!.

ونستطيع أن نقول على الجملة: إن المعترك الفكري والحضاري في واقعنا المعاصر يشهد عدوانا على ثوابت الإسلام ومحكماته عقيدة وشريعة، كما يشهد تطاولا غير مسبوق على سادة الشريعة، في علاقة الدين بالدولة بل في علاقة الدين بالحياة، الأمر الذي تمس الحاجة معه إلى بلورة المعارف الأساسية الضرورية التي لا يسع المسلم جهلها، والتي تمثل فرقانا بينه وبين أهل الضلالة، لاسيما في إطار العقائد وكبريات المسائل في الحلال والحرام، وهو ما يمثل الشرع المحكم الذي يتعين على كل مسلم الإحاطة به والاستقامة عليه، استيفاء لما يصح به إسلامه في الدنيا وتتحقق له به النجاة في الآخرة، وتصحيحاً لما تفشى في أساط الأمة من المفاهيم المغلوطة، وقطعاً للذريعة على دعاة أوساط الأمة من المفاهيم المغلوطة، وقطعاً للذريعة على دعاة التغريب الدنين يجلبون بخيلهم ورجلهم على ثوابت الإسلام

يقول ابن عبد البرفي معرض حديثه عن العلم الذي يتعين على المسلمين كافة والذي لا يسع أحداً منهم جهله: والذي يلزم الجميع فرضه من ذلك ما لا يسع الإنسان جهله من جملة الفرائض المفترضة عليه، نحو الشهادة باللسان والإقرار بالقلب

بأن الله وحده لا شريك له، لا شبه له ولا مثل، لم يلد ولم يولد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، خالق كل شيء، وإليه مرجع كل شيء، الحي الذي لا يموت، والذي عليه جماعة أهل السنة أنه لم يزل بصفاته وأسمائه، ليس لأوليته ابتداء، ولا لآخريته انقضاء، وهو علي العرش استوى.

والشهادة بأن محمداً عبده ورسوله وخاتم أنبيائه حق. وأن البعث بعد الموت للمجازاة بالأعمال، والخلود في الآخرة لأهل السعادة بالإيمان والطاعة في الجنة، ولأهل الشقاوة بالكفر والجحود في السعير حق. وأن القرآن كلام الله وما فيه حق من عند الله، يجب الإيمان بجميعه واستعمال مجمله.

وأن الصلوات الخمس فرض، ويلزمه من علمها علم ما لا تتم إلا به من طهارتها وسائر أحكامها. وأن صوم رمضان فرض ويلزمه علم ما يفسد صومه وما لا يتم إلا به وإن كان ذا مال لزمه فرضاً أن يعرف ما تجب فيه الزكاة، ومتي تجب وفي كم تجب. وإن كان ذا مال وقدرة على الحج لزمه فرضاً أن يعلم بأن الحج عليه فرض مرة واحدة في دهره إن استطاع إليه سبيلا.

إلى أشياء يلزمه معرفة مجملها ولا يعذر بجهلها نحو تحريم الزنا والربا وتحريم الخمر والخنزير وأكل الميتة والأنجاس كلها، والغصب، والرشوة على الحكم، والشهادة بالزور، وأكل أموال الناس بالباطل وبغير طيب من أنفسهم، إلا إذا كان شيئا لا يتشاح فيه ولا يرغب في مثله وتحريم الظلم كله، وتحريم نكاح الأمهات والأخوات ومن ذكر معهن وتحريم قتل النفس المؤمنة بغير حق،

وما كان مثل هذا كله مما قد نطق الكتاب به وأجمعت الأمة عليه.

والمأمول أن يكون هذا المشروع على مرحلتين:

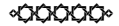
المرحلة الأولي: وفيها يتوجه الخطاب إلى آحاد المسلمين للتعريف بما لا يسع المسلم جهله من حقائق الإسلام عقيدة وشريعة.

المرحلة الثانية: وفيها يتوجه الخطاب إلى بعض الفئات كالمهنيين من التجار والأطباء ونحوهم، أو المجاهدين والمرابطين، أو المدعاة والمربين، ونحو ذلك للتعريف بما لا يسع كل فئة من هذه الفئات جهله من حقائق الإسلام وشرائعه فيما يتعلق بتخصصه.

والمامول أن يكون هذا المشروع سلسلة موصولة الحلقات، وأن يتم تقديمه بكل وسائل النشر والإعلام المقروءة والمسموعة والمرئية.

هـذا ولم نـورد في هـذه الدراسـة إلا الصحيح أو الحسـن مـن أحاديـث رسـول الله صلى الله عليـه وسـلم رغـم تـرخص بعـض أهـل العلـم في إيـراد الضـعيف في أبـواب الفقـه، لكننـا وجـدنا في الصحيح غناء بل ثراء.

والله من وراء القصد، وهو الهادي إلى سواء السبيل،،،



## تمهيد

يعتقد كل مسلم أنه جزء من الأمة الإسلامية، أمة الرسالة الخاتمة تلك الأمة التي تجتمع على أصل الرضا بالله رباً وبالإسلام ديناً، وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبياً ورسولا، وعلى البراءة من كل دين يخالف دين الإسلام، وتضرب بجذورها في أعماق تاريخ طويل يمتد على مدى أربعة عشر قرنا من الزمان، ويقف في الطليعة منها محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن تبعه وسار على نهجه من أئمة العلم والدين على مدار القرون.

فمهما طوف المسلم في أرجاء الأرض... مهما شرق أو غرب مهما طورد في بلاد الإسلام أو ضيق عليه ... مهما مكن له في بلاد الكفر أو أغدق عليه ... مهما اكتسب من جنسيات ... أو انتسب إلى أحزاب أو مؤسسات ... فإن يقينه الذي لا يتزلزل أنه جزء من هذه الأمة المباركة.

أمـة الإجابـة للـنبي صلى الله عليـه وسـلم الـتي آمنـت بـه صلى الله عليه وسلم وعزرته ونصرته واتبعت النور الذي أنزل معه.

أمــة القيــادة والريــادة الــتي قضــى الله في كتابــه أن تكـون خــير أمــة أخرجــت للنــاس تــأمر بــالمعروف وتنهــى عــن المنكــر وتــؤمن بالله.

أمـة التحـاكم إلى الـوحي المعصـوم الـذي لا يأتيـه الباطـل مـن بين يديـه ولا مـن خلفـه، والـذي تـولى الله بنفسـه حفظـه على مـدار القرون.

أمــة الــولاء والتراحــم الــذى يؤلــف بــين أبنائهـا فيجعلـها كالجسـد الواحــد إذا اشــتكى منــه عضـو تــداعى لــه سـائر الجسـد بالســهر والحمــى، مهمــا اختلفــت البلــدان أو تباينــت الأجنــاس والألوان.

أمـة الاعتـدال والوسـطية ورفـع الحـرج، والـبراءة مـن الإفـراط والتفريط.

أمــة الهدايــة الــتي تحمــل مشـاعلها إلى أهــل الأرض قاطبــة، وترخص في سبيل ذلك المهج والأموال.

ولا يحول دون انتسابه إلى هذه الأمدة واعتزازه بهذا الانتساب تلك الكبوة العارضة الـتي تمر بها الأمدة في هذه الأيام، فإنه يدرك أنها كبوة عارضة مردها إلى ضعف اعتصامها بالكتاب والسنة، وأن أمته هي الـتي تبوأت موقع الريادة على مسرح الكون لأكثر من عشرة قرون، وأن حقائق الـوحي تقطع بأن للإسلام كرة قادمة وإن كره المبطلون وابتسم الساخرون!! وقد تبدت ملامح هذه الجولة في صورة هذه الصحوة الإسلامية المباركة التي تموج بها أرض الإسلام في هذه الأيام!



وقال : "ليبلغن هذا الأمر مبلغ الليل والنهار، حتى لايبقى بيت من وبر ولا حجر ولا مدر إلا دخله هذا الدين، بعز عزيز أو بذل ذليل: عزأ يعز الله به الإسلام وأهله، وذلاً يذل به الكفر وأهله" (اخرجه الإمام احمد، وفي رواية (ما بلغ).

وقال ﷺ: "إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها" (اخرجه مسلم)، وزوى يعني: جمع وضم.

هــذا وإن كــل محــاولات التشـطير والتجزئــة الــتي جــرت وتجـري في محـيط العـالم الإسـلامي في واقعنــا المعاصـر: سـواء مــا حصل منها على يـد خصومه وأعدائه، أو مـا حصل منها على يـد المغيبين أو المـارقين مـن أبنائـه، لا تعـدو أو تكـون بقيــة مـن بقايــا الاسـتعمار، وأثـراً مـن آثـار عهـوده المظلمـة، وأنهـا تمثـل عـودة بالأمـة إلى الجاهليــة الأولى وأنــه لا ينبغـي للمسـلم الحـق أن يقبـل بهـا فضـلا عن أن يجعلها من معاقد ولائه وبرائه!!

### 

# الفصل الأول

أركان الإيمان

# أركان الإيمان

نــؤمن بــاللَّه وملائكتــه وكتبــه ورســله واليــوم الآخــر والقدر خيره وشره من اللَّه تَعَالَيْ.

فال تعالى: ﴿ اَمْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلْتِهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُولِهِ وَٱلْكِتَبُ ٱلَّذِي نَزَلَ عَنْ أَمْنُواْ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِتَبُ ٱلَّذِي نَزَلَ عَنْ قَبْلُ ۚ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللّهِ وَمَلْتِهِ كَتِهِ وَكُتُبِهِ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْمَعُودِ وَٱلْمَعُودِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْمَعُودِ وَٱلْمَعُودِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْمَعُودِ ٱلْاَحِر فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُم بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقال : "الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره" (متفق عليه)، وفي رواية عن مسلم "أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ولقائه ورسله وتؤمن بالبعث وتؤمن بالبعث وتؤمن بالنه والقدر كله"

# الإيمان بالله

### التوحيد الخالص هو الأصل في جميع الرسالات السماوية:

ونـؤمن بـأن التوحيـد الخـالص لهـو الفطـرة الـتي فطـر اللّه عليهـا عبـاده، ولهــو الأصــل في جميــع الرســالات السـماوية، وأن مـا طـرأ عليهـا بهـد ذلـك مـن عبـادة غـير اللّه، أو نســبة البنــوة إلى اللّه، أو اعتقــاد حلولــه في أحــد مـن خلقـه، فإنمـا لهــو مـن الشــرك والتبـديل الحـادث الـذي يبرأ منه جميع الأنبياء والمرسلين.

فال تعالى مشيراً إلى فطر عباده على التوحيد: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ فَالُوا بَلَىٰ ثَهَدُناۤ أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ ﴿ أَوْ تَقُولُواْ فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ إِنَّا كُنّا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ ﴿ وَكُنّا دُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ الْفَهُلِكُمُنَا عِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ إِنَّمَا أَشْرَكَ ءَابَآؤُنا مِن قَبْلُ وَكُنّا ذُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ الْفَهُمُ لِكُمّنا عِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠-١٧]

فيخبر تعالى أنه استخرج ذرية بنى آدم من أصلابهم شاهدين على أنفسهم أن الله ربهم ومليكهم، وأنه لا إله إلا هو كما أنه تعالى فطرهم على ذلك وجبلهم عليه.



وأجمع أهل العلم بالتأويل على أن المراد بالفطرة في هذه الآية هو الإسلام.

وقال رقال الله تعالى: "إني خلقت عبادي حنفاء، فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم" (خرجه مسلم).

وقال تعالى مبينا التقاء دعوة الأنبياء جميعا على عبادة الله وقال تعالى عبادة الله وحسده: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىۤ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدُون﴾ [الانبياء: ٢٥].

وقال تعالى: ﴿وَٱذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُۥ بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا ٱللَّهَ إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُرْ عَذَابَ يَوْمٍ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا ٱللَّهَ إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُرْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ الاحقافِ الله ومده من بعده جاءوا بعبادة الله وحده.

وقسال تعسالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَالْحَدِدِ وَالْمَعْوَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالدَّامِ اللَّهُ وَالدَّامِ اللَّهُ وَحَدِه، واجتناب ما يعبد من دونه.

لله وقال تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُرُّ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا يُتَعْرِفُ اللَّهِ أَلَا اللَّهَ وَلَا يُتَعْرِفُ اللَّهِ الْمَابُا مِن دُونِ ٱللَّهِ أَلَا تُعْبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ مُسْلِمُونَ ﴾ ال عمران ١٦٠

وهذا الخطاب يعم أهل الكتاب من اليهود والنصارى ومن جرى مجراهم، والكلمة السواء التي يستوي الجميع فيها ولا يختلفون حولها هي الدعوة إلى إفراد الله بالعبادة، وألا يتخذ بعض الناس بعضا أرباباً من دون الله.

وقال ﷺ: "الأنبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد" (متفق عليه) أي اتفقوا في التوحيد واختلفوا في فروع الشرائع والإخوة لعلات هم الإخوة لأب من أمهات شتى، وأما الأخوة من الأبوين فيقال لهم أولاد الأعيان.

ونفى ما يزعمه النصارى من أن المسيح دعاهم إلى عبادته وأمه من دون الله فقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ ٱللّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ القَّدُونِي وَأَيِّيَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ ٱللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى القَّدُونِي وَأَيِّيَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ ٱللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِ إِن كُنتُ قُلْتُهُ وَقَدْ عَلِمْتَهُ وَ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنّاكَ أَنتَ عَلَمُ ٱلْغُيُوبِ هَ مَا قُلْتُ هُمْ إِلّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ عَلَيْ مُن اللّهَ رَبّي وَرَبّكُمْ ۚ وَكُنتُ عَلَيْمٍ شَهِيدًا مًا دُمْتُ فِيهِم أَفْلَمًا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَرَبّكُمْ ۚ وَكُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدًا مًا دُمْتُ فِيهِم أَفْلَمًا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدًا اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ أَلْمَا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَيْ عُلَيْهِمْ أَلْمَا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلّ شَيْء شَهِيدًا اللّهَ اللّهُ اللّ

ونفى عن نفسه الولد، وأخبر أنه الغني الذى له ما في السماوات والأرض فقال تعالى: ﴿وَقَالُواْ الْخَنَدُ اللّهُ وَلَدًا لَهُ مَنْ نَهُ لَهُ مَا فِي السّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ثُكُلُّ لَهُ مَا فِي السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُكُلُّ لَهُ مَا فِي السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُكُلُّ لَهُ مَا فَي السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا وَالْأَرْضِ مُكُونُ وَيَكُونُ وَالسِقِيَةِ السّمَاءِ.

الله وقسال تعسالى: ﴿قَالُواْ آتَخَذَ ٱللَّهُ وَلَدًا أَسُبْحَنِنَهُ أَهُوَ ٱلْغَنِيُ ۖ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلْطَنِ بِهَذَا ۚ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ليونس:١٨].

فَال تعالى: ﴿وَقَالُوا ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَانُ وَلَدًا ۗ سُبْحَانَهُۥ ۚ بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ

لا يَسْبِقُونَهُۥ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأُمْرِهِ، يَعْمَلُونَ ۚ ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ، مُشْفِقُونَ ﴿ وَمَن خُلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ ﴿ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ، مُشْفِقُونَ ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِلِنَ لِللَّهُ مِّن دُونِهِ، فَذَالِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ ۚ كَذَالِكَ خَزِي اللَّهُ مِن دُونِهِ، فَذَالِكَ خَزِيهِ جَهَنَّمَ ۚ كَذَالِكَ خَزِي اللَّهُ مِن دُونِهِ، فَذَالِكَ خَزِيهِ جَهَنَّمَ ۚ كَذَالِكَ خَزِي

لله وبين أن هذه الفرية تكاد تتفطر منها السماوات، وتنشق لها الأرض، وتخر لبشاعتها الجبال! فقال تعالى: ﴿وَقَالُواْ اَتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدًا ﴿ اللهُ مَن وَقَالُواْ اَتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدًا ﴿ اللهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَاللهُ وَمَا يَنْنَعِي لِلرَّمْنِ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا ﴿ اللهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَاللَّا وَالِي اللهُ عَلَى اللهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَاللَّا رَضِ إِلَّا ءَاتِي الرَّمْنِ عَبْدًا ﴿ قَلْ لَقَد أَحْصَنَهُ وَعَدَّهُمْ عَدًا ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمُ ٱلْقِيَعَةِ فَرَدًا ﴾ [مريم: ١٩٥٨].

#### الإيمان شرط لصحة وقبول العبادات:

ونــؤمن بــأن الإ<sub>ع</sub>يهــان شــرط لصـحة وقبــول العبــادات، وأن الشـــرك والكفــر محــبط لجهيــــ الطاعـــات، فكهـــا لا تقبل صلاة بغير وضوء لا تقبل عبادة بغير إيمان.

لله قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ وَ الله وَالله وَالهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالل

وقال تعالى: ﴿وَمَنِ يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأَوْلَتِهِكَ وَقَالَ تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكْرٍ أَوْ أُتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَقْرَا﴾ [النساء: ١٧٤]، فاشترط الإيمان مع العمل الصالح لدخول الجنة.

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِرِ ﴾ فَلَا يَخَافُ ظُلُمًا وَلَا مَن من يوم وَلَا هَضَمًا ﴾ [طه: ١١١]، فاشترط الإيمان مع العمل الصالح للأمن من يوم القيامة.

وقال تعالى: ﴿وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكِكَ فَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشُكُورًا﴾ [الإسراء: ١٩]، فاشترط الإيمان مع إرادة الآخرة والسعي لها لقبول هذا السعي وشكره.

- لَّ وقال تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ، وَإِنَّا لَهُ، كَتِبُونَ ﴾ [النبياء: ١٩]، فاشترط الإيمان مع العمل الصالح ليشكر له سعيه، ويثاب عليه في الآخرة.
- لله الله فَاعْبُدُ وَكُن مِّرَ الشَّيكِرِينَ النَّيكِرِينَ النَّيكِرِينَ النَّيكَ الزمر: ١٦٠٥).
- لله وقال تعالى مشيراً إلى أنبيائه ورسله: ﴿وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النعام: ٨٨].
- المَّهُ وَقَالَ تَعَالَى عَن أَعَمَالَ الكَفَارِ: ﴿وَقَلِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ وَالْمَوْانِ ٢٠٠].
- فَ وَقَالَ أَيضًا عَن أَعمَالهم: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ خَسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءٌ حَتَّى إِذَا جَآءَهُ، لَمْ يَجَدَّهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ، فَوَقَّنهُ حَسَابَهُ أَلظَمْعَانُ مَآءٌ حَتَّى إِذَا جَآءَهُ، لَمْ يَجَدّهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ، فَوَقَّنهُ حِسَابَهُ أَوْ اللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ أَوْ كَظُلُمَتُ فِي خَرٍ لَّخِيِّ يَغْشَنهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ عَمَابٌ ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَاۤ أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ فَوْقِهِ مَنْ فَوْقِهِ عَمَابٌ ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَآ أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدُ لَمْ يَكُدُ لَمْ يَكُدُ لَمْ يَكُدُ وَمَن لَهُ مِن نُورٍ ﴾ [النور: ٢٩-٤١].
- وبين أن الموت على الردة محبط للعمل في الدنيا والآخرة، وموجب للخلود في النار، فقال تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَكِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ

فَأُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَخِرَةِ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ



# توحيد الربوبية

ونــؤمن بوجــود الله جــل وعــلا، وأنــه وحــده الخــالق لكل شيء، والمالك لكل شيء، والمدبر لكل شيء.

قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ٢ أَمْ خَلَقُواْ

السَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ الطور: ٢٦٠٠٥].أي هـل وجدوا من غير موجد؟ أم هم أوجدوا أنفسهم؟ أي لا هذا ولا ذاك، بل الله هو الذي خلقهم وأنشأهم بعد أن لم يكونوا شيئا مذكورا.

وقال تعالى: ﴿أَلَا لَهُ ٱلْخَلِّقُ وَٱلْأَمْرُ ۗ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الاعسراف: ١٥١،

أي له الملك وله التصرف، لا راد لقضائه ولا معقب على حكمه، لم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له ولي من الذل.

وقال تعالى: ﴿قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ، ثُمَّ

مَدَى ﴾ [طه: ١٥١]، فهو الذي خلق الخلق وقدر القدر وجبل الخليقة على ما أراد، وهو الذي أعطى كل خلق ما يصلحه، وأعطى كل شيء ما ينبغي له، وهيأ كل شيء على ذلك.

#### من الأدلة على وجود الله:

إن الأدلة على وجود الله بعدد مخلوقات الله! فكل ما خلق الله في السماوات والأرض يحمل بذاته أبلغ الأدلة على وجود الله عز وجل وعلى تفرده بالخلق والملك والتدبير بدءاً من أصغر ذرة في الأرض إلى أكبر مجرة في السماء!

#### دلالة الفطرة:

وأول الأدلة على ذلك دليل الفطرة، فإن الإقرار بربوبية الله عز وجل أمر فطري ضروري يحسه في نفسه البر والفاجر، فهو شعور غامر يملأ على الانسان أقطار نفسه إقراراً بخالقه وتألها له، لا يستطيع دفعه ولا يملك رده.

وهـنه الفطـرة عنـد كـثير مـن المفسـرين هـي الميثـاق الـذي أخـنه الله بربوبيتـه علـى بـني آدم قبـل أن يوجـدوا، وجعـل منـه حجـة قائمـة علـيهم لا يسعهم جهلـها أو التنكـر لهـا اعتـذاراً بتقليـد الأباء والأجداد.

فال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِى ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى عَلَى أَنفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدْ نَآ أُن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَنمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ ﴿ وَكُنَّا أَوْ تَقُولُواْ إِثْمَاۤ أَشْرَكَ ءَابَآؤُنا مِن قَبْلُ وَكُنَا دُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ أَفْتُهُلِكُنَا مِا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الاعراف: ١٧١-١٧١]

وقد يحجب هذا الشعور الفطري إقبال الرخاء والعافية، أو سيطرة الذهول والغفلة ولكن سرعان ما يتهاوى ذلك كله تحت مطارق الشدائد، فينقلب الملحد الكافر ضارعاً لربه منيباً إليه !

النه قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُرْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِيم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَ ثَهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَ هُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُواْ أَنْهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ ذَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَإِنْ أَنْجَيْنَنَا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُواْ أَنْهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ ذَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَإِنْ أَنْجَيْنَنَا مِنْ مَاذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّيكِرِينَ ﴾ ليونس: ٢٦].

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا غَشِيَهُم مُّوَجِّ كَالطُّلُلِ دَعُواْ اللَّه خُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا خَلَهُمْ إِلَى النَّبِرِ فَمِنْهُم مُّقَتَصِدٌ وَمَا حَجْحَدُ بِعَايَنتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَارٍ كَفُورٍ القمان ٢٠١]. وإن العتاة الغلاظ من أكابر الملاحدة والكافرين لم يستطيعوا دفع هذه الحقيقة عن أنفسهم، ولا جحدها بأفئدتهم، وإن جحدتها ألسنتهم ظلما وعلوا، كما قال تعالى عن قوم فرعون: ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوا ﴾ [النمل ١٤].

الله وقال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ الزخرف: ٩].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُ قُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِرُ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِرُ الْأَبْصَرَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِرُ الْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [يونس: ١٦].

#### دلالة المخلوقات:

وثاني هذه الدلائل دلالة الخلوقات، فهي بعددها أدلة على ثبوت خالقها جل وعلا، ففي كل ما خلق الله في السماوات والأرض، آيات بينات تحرق كل شبهة، وتخرس كل كفور، وترغم كل مكابر ومعاند، لما تتضمنه من الشهادة لله بالربوبية والألوهية على الخلق أجمعين.

فهذه المخلوقات على ما هي عليه من العظمة والتسوية لم تخلق من غير شيء كما أنها لم تخلق نفسها، وذلك مما استقر بالفطر، وعلم بالضرورة والبداهة، فلم يبق إذن إلا أنها خلقت بتقدير العزيز العليم، الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى.

وإن إثبات الصانع في القرآن بنفس آياته التي يستلزم العلم بها العلم به، كاستلزام العلم بالشعاع العلم بالشمس، من غير احتياج إلى قياس ولا غيره.

الطور: ٢٥]. قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٢٥].

#### إجماع الأمم:

ومن الأدلة على وجود الخالق جل وعلا إثبات الأمم كلها لله وإجماعهم على ذلك، بحيث لم ينفه إلى نقيضه طائفة معروفة من بني آدم، اللهم إلا شذاذ وحث الات لا يعتد لمثلهم بغلاف، ولا يؤبه لمثلهم بقول.

وقد ذكر أرباب المقالات ما جمعوا من مقالات الأولين والآخرين في الملل والنحل والآراء والديانات، فلم ينقل عن أحد إثبات شريك مشارك له في خلق المخلوقات، ولا مماثل له في جميع الصفات، فضلاً عن إنكار الربوبية بالكلية.

## قال تعالى: ﴿قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي ٱللَّهِ شَكٌّ فَاطِر ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

البراهيا من لا يشك فيه، ولا يصلح الرسل قومهم في ذلك خطاب من لا يشك فيه، ولا يصلح الريب فيه، فمن شك في الله لم يكن عنده ثقة بشيء آخر حتى الأمور المحسوسة.

#### دلالة العقل:

سبق أن الأدلة على وجود الله بعدد مخلوقات الله، وإن هذه الأدلة المساهدة في المخلوقات تقوم على أسس ثلاثة شهد بها العقل، ودل عليها الكتاب والسنة، ولا يمكن لأحد أن يخالف فيها مهما كان دينه أو جنسه أو علمه، وهذه الأسس هي:

#### الأساس الأول: لكل فعل فاعل

فالعدم لا يخلق شيئاً، وهذه ضرورة عقلية وحقيقية شرعية، شهدت بها بداهة العقول، وأثبتها كتاب رب العالمين.

لله قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ بَل لا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٢٦-٢٥].

وكيف يمكن لعقل أن يجحد هذه الحقيقة وقد شهد بها حذاؤه الذي ينتعله والشوب الذي يلبسه، والسيارة التي تقله، والمظلة التي تقيه حر الشمس، بل وطعامه وشرابه وكل شيء حوله ؟! فهو لا يعقل وجود شيء من هذه الأشياء دون صانع أوجده وهيأه لما أعد له من منفعة.

وإننا إذا طبقنا هذا الأساس، وشاهدنا ما لا يحصى من الأحداث التي تقع كل يوم في هذا الكون الفسيح، أيقنت عقولنا بأن لكل فعل منها فاعلاً لا محالة.

#### الأساس الثاني: الفعل مرآة لقدرة فاعله وبعض صفاته

ذلك بأن بين الفعل والفاعل علاقة قوية، فلا يكون شيء في الفعل إلا ولدى الفاعل قدرة على فعله، فإذا شاهدنا مصباحاً كهربائيا عرفنا أن لدى صانع ذلك المصباح زجاجاً وأسلاكاً، وأن لديه قدرة على تشكيل الزجاج والأسلاك في الشكل الذي نراه في المصباح، وأن لديه خبرة بالكهرباء.

وهكذا عرفنا شيئاً من قدرة الصانع وصفاته من الآشار المساهدة لأفعاله أمامنا، وبهذا كان الفعل مرآة لقدرة فاعله وبعض صفاته.

وقد دلنا القرآن الكريم على هذا الأساس العقلي، فحثنا على النظر في ملكوت السماوات والأرض، وما خلق الله من شيء، لكي نتعرف من خلال هذا النظر على كثير من صفات الخالق الحكيم جل وعلا.

السَّمَآءِ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ، فِي ٱلسَّمَآءِ السَّمَآءِ

كَيْفَيَشَآءُ وَيَجَعَلُهُ وَكِسَفًا فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخَرُجُ مِنْ خِلَلِهِ ۖ فَإِذَآ أَصَابَ بِهِ مَن

يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ إِذَا هُر يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلِ أَن يُنَزَّلَ

عَلَيْهِم مِّن فَبْلِهِ، لَمُبْلِسِينَ ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثُنِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ مُحِّي

ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ ۖ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ السروم: ١٨٠

المن المعد موتها، تدل على وجود الصانع وعموم قدرته، خاصة على من بعد موتها، تدل على وجود الصانع وعموم قدرته، خاصة على إحياء الموتى، كما تدل على رحمته جل وعلا، فالتعرف على بعض صفات الفاعل من خلال مشاهدة أفعاله وآثاره منهاج عقلي وشرعي، يحسه العقل بالضرورة، وتحث عليه النصوص الشرعية، وتعتمده أساسا هاما تقيم عليه كثيراً من حقائق الإيمان.

وبتطبيق هذا الأساس نجد أن هذا الكون الكبير يشهد بوجوده على أنه من صنع موجود دائم، بعظمة تكوينه على أنه من صنع عظيم قدير وبما فيه من حياة على أنه صنع حي دائم، وبما فيه من إحكام وتناسق وترابط على أنه من صنع حكيم عليم وبنظامه الموحد وقوانينه الثابته على أنه من صنع حاكم واحد مهيمن.

وبذلك تقدم لنا هذه الخلوقات شهادة يقينية على أنها من صنع موجود حكيم عليم عظيم قدير حي دائم لا يعجزه شيء، وبهذا نكون قد انتهينا إلى تقرير الملحد بوجود خالق حكيم عليم قدير عظيم حي مهيمن لا يعجزه شيء.

#### الأساس الثالث: لا ينسب الفعل إلى من هو عاجز عنه

وهذه ضرورة عقلية شهد بها العقل ودلت عليها النصوص الشرعية كذلك، فلا يعقل أن ينسب إلى الأخرس فصاحة اللسان، وحسن البيان، ولا يعقل أن ينسب إلى حيوان لا يعقل، أو إلى جاهل غبي أنه قام بإطلاق مركبة فضائية لغزو الفضاء الخارجي والتعرف على كثير من حقائقه! ولا يعقل أن ينسب إلى بدوي يعيش في مجاهل الصحراء، يرعى إبله وغنمه، أنه قام بإجراء عملية دقيقة في المخ لاستئصال بعض الأورام الخبيشة! أو بإجراء عملية حول الذرة!

كما لا يعقل أن ينسب إلى حجارة صماء القدرة على الخلق والرزق والإحياء والإماته، وإيصال النفع والضر إلى من تشاء.

فال تعالى: ﴿أَيْشَرِكُونَ مَا لَا تَخْلُقُ شَيْءًا وَهُمْ تُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُ مَا لَا تَخْلُقُ شَيْءًا وَهُمْ تُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ مَنَ هُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمْ مَن آءً عَلَيْكُرْ أَدْعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَدِيتُونَ ﴿ وَيَ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن مَن دُونِ ٱللّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ أَمْ أَنْدُ عُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَلَا اللّهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَكُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْنُ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَكُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْنُ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَلْهُمْ أَدْرُونِ فَلَا لَهُمْ ءَاذَانَ فَي يَسْمَعُونَ بِهَا أَقُلِ ادْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا لَنُطِرُونِ ﴿ النَعرَفَ اللّهُ الْمُنْ وَلِهُ الْمُولِ وَلَا اللّهُ مِنْ وَلِهُ اللّهُ عَلَى الْمُعْرَانِ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

لله وقسال تعسالى: ﴿وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهَةً لَا حَنْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ مَحْنَلُقُونَ مَوْتًا وَلَا مَخْلَقُونَ مَوْتًا وَلَا صَحْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيْلَةُ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴾ [الفرقان: ٢]

ا وقال تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْمُ شُرَكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ هُمْ عَلَىٰ بَيِّنَتِ خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ هُمْ عَلَىٰ بَيِّنَتِ مَنْهُمْ بَعْضًا إِلَّا عُرُورًا﴾ اللهُ الطَّلِمُونَ بَعْضُهم بَعْضًا إِلَّا عُرُورًا﴾ اللهُ: ١٠٠

وإذا خبقنا هذا الأساس وجدنا أنه لا يوجد قط في هذه المخلوفات من يصح أن ينسب إليه الخلق، لأنه ليس فيها من يوصف بأنه الحكيم العليم الخبير العظيم المهيمن الهادي الحي الحائم الباقي ! وإذا لم يكن في المخلوفات ما يصح أن ينسب إليه

الخلق، فقد تعين أن يكون خالق الكون هو غير الكون المخلوق أو الطبيعة المخلوقة.



# توحيد الألوهية

### توحيد التأله والتنسك

ونــؤهن بـــا، فراد الله وحــده بالهبــادة، والــبراءة هــن كــل هــا يهبــد هــن دونــه، وأن الهبــادة اســـم جــاه لكــل هــا يحبــــه الله ويرضــــاه هــــن الأقــــوال والأفهــــال الظــــاهرة والباطنـــة، وأن طـــرف الهبــادة لفــير الله نقــض للتوحيـــد وكفر بالإيهان.

الله قَدَّ الله وَ الله الله الله الله وَ الله الله الله وَ الله الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَاله

فأمره تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغير اسمه أنه مخالف لهم، وأنه متوجه بكل أعماله إلى الله وحده.

وقال تعالى: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْتَى التعوفر: ١٠)، أي أخلص له صلاتك وذبحك، فإن المشركين كانوا يعبدون الأصنام ويذبحون لها، فأمره تعالى بمخالفتهم والتوجه بعبادته إلى الله وحده.

وقال تعالى مشيراً إلى عبثية دعاء غير الله، وأن الأنداد لا يملكون لأنفسهم فضلاً عمن يلوذ بهم شيئا: ﴿ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ أَوَالَّذِينَ

تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَشْمَعُوا دُعَآءَكُرْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُرْ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ مِثِرْكِكُمْ وَلَا يُسْتَجَابُوا لَكُرْ وَلَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ مِثِرْكِكُمْ وَلَا يُسْتَجَابُوا لَكُرْ وَلَوْ مُنْكُونَ مِثْرُكِكُمْ وَلَا يُسْتَجَابُوا لَكُرْ وَلَا يُسْتَعَلَى مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ (النجر: ١٤٠١)

وقال تعالى ناعيا على المشركين عبادة غير الله، ومبينا عجز هذه الآلهـة: ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ أَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ إِلَى ٱلْمُدَى لَا يَتَبِعُوكُمْ شَوَآءُ عَلَيْكُرُ أَدعَوْتُهُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَحِتُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُونَ مِن دُونِ عَلَيْكُرُ أَدعَوْتُهُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَحِتُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُونَ مِن دُونِ عَلَيْكُرُ أَدعَوْتُهُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَحِيقُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادُ أَمْنَالُكُمْ أَمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهُ عَبُولُ يَعْلَمُ اللّهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْدُنُ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ عَاذَانَ يُسْمَعُونَ بِهَا أَمُ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ عَدُونِ فَلَا

تُنظِرُونِ ﴿ الله على المسركين الله على المسركين الله على المسركين الذين عبدوا مع الله غيره من الأنداد والأوثان وهي مخلوقات لله عز وجل، ولا تملك شيئاً من الأمر: فلا تنفع ولا تضر، ولا تسمع ولا تبصر، ولا تنتصر لعابديها، بل إن عابديها أكمل منها بسمعهم وبصرهم وبطشهم، فكيف ساغ لهم عبادتها من دون الله ؟!

لَهُ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَةً لَا يَخَلُقُونَ شَيَّا وَهُمْ يُخَلَقُونَ وَاللَّ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴿ الفرقان: ١٦ ، فإذا كانت هذه الأنداد لا تملك لنفسها شيئاً فكيف تملكه لعابديها ؟! وإذا كانت عاجزة لا تقدر على شيئ فكيف يسوغ أن تعبد؟!

وقال تعالى: ﴿قُل ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلصُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلاً ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُورِ كَعَذَابَهُ أَنُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُورِ كَعَذَابَهُ أَنَّهُ مَا عَذَابَهُ أَنَّا عَذَابَ رَبُّكَ كَانَ عَذُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٥٠٥]، فهذه الآلهة التي يزعمونها من دون الله لا تملك كشف الضر عن عابديها فكيف تستحق أن تعبد من دون الله ؟! وإن تعجب فعجب أن بعيض هـولاء الأنبداد قيد أسلموا لله وأنبابوا إليه، ولا يبزال المشركون يتعبدون لهم من دون الله، ففي الصحيحين في معنى هذه الآيـة عن عبد الله بن مسعود قال: كان نفر من الجن أسلموا، وكانوا يعبدون، فبقى الذين كانوا يعبدون على عبادتهم، وقد أسلم النفر من الجن !! وفي رواية عن مسلم كان نفر من الإنس يعبدون نفراً من الجن، فأسلم النفر من الجن واستمسك الإنس بعبادتهم فنزلت ﴿أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُورِ كَ يَبْتَغُورِ كَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [الإسراء: ٥٧].

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [يونس: ١٠٦].



## النَّاس مَن يَتَّخِذُ مِن ﴿ وَمِرَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن ﴿ وَمِرَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن

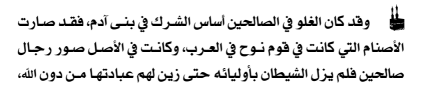
دُون ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴿ البقرة: ١٦٥]، فمن

أحب من دون الله شيئا كما يحب الله تعالى فهو ممن اتخذ من دون الله أندادا، وهذا تنديد في الحبة وليس في الخلق والربوبية، وقد ذم الله المشركين في هذه الآية لتسويتهم بين الله وبين أندادهم في المحبة وعدم إخلاصها لله كمحية المؤمنين له.

## وقال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلَّذِيِّ اللَّهِ لَ

فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن: ٦]، فالاستعاذة بالله من العبادات التي أمر الله بها في كثير من الآيات فمن صرف شيئا منها لغير الله فقد جعله شريكاً لله في عباداته، وقد كان العرب في الجاهلية إذا نزلوا وادياً أو مكاناً موحشاً يعوذون بعظيم ذلك المكان من الجان أن يصيبهم شيئ يسوؤهم، فلما رأت الجن ذلك منهم زادوهم خوفاً وإرهاباً وذعراً حتى يبقوا أشد منهم مخافة وأكثر تعوذا بهم.

### وقال ﷺ: "لعن الله من ذبح لغير الله" (اخرجه مسلم).



### قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ

وَيَعُونَ وَنَسَرًا اللهِ انوع: ١٢١، وقد روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت لكلب بدومة الجندل، وأما سواع فكانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجرف عند سبأ، وأما يعوق فكانت لهمذان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تعبد، حتى إذا هلك

ولهذا نهى النبي عن الغلو فقال: "لا تطروني كما أخرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد، فقالوا: عبد الله ورسوله" (متفق عليه). والإخراء: مجاوزة الحد في المدح والكذب فيه.

وقال : "إياكم والغلو، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الغلو في الخدو في الخرجه النسائي وابن ماجه، واحمد في المسند).

وعندما سمع النبي ﷺ جارية تنسب إليه علم الغيب نهاها عن ذلك لما يتضمنه من الغلو، فقد روى البخاري في صحيحه عن الربيع بنت معوذ بن عفراء قالت: جاء النبي ﷺ يدخل حين بني على فجلس على فراشي كمجلسك مني فجعلت جويريات لنا يضربن بالدف ويندبن

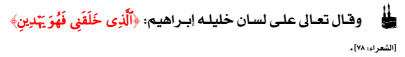
أولئك وتنسخ العلم عبدت.

من قتل من آبائي يوم بدر، إذ قالت إحداهن: وفينا نبي يعلم ما في غد! فقال: "دعي هذه، وقولي بالذي كنت تقولين".

### توحيد الطاعة والانقياد:

ونـؤمن بتفـرد الله عـز وجـل بـالخلق والهدايـة، فـارن الـذيّ تفـرد بحـق الـذيّ تفـرد بحـق هدايـة عبـاده وتوجيـه الخطـاب الملـزم إلـيهم، فـلا حـلال إلا مـــا أحلـــه الله ورســوله ولا حـــرام إلا مـــا حرمـــه الله ورسـوله، ولا دين إلا ما شرعه الله ورسوله.

- الله على مبيناً تضرده بالخلق: ﴿ الله خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ١٦].
- الله وقال تعالى مبيناً تفرده بالأمر: ﴿يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأُمْرِ مِن شَيْء مُ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴿ العمران: ١٧٤].
- الله عبين الأمرين فقال تعالى: ﴿أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ ۗ تَبَارَكَ ٱللهُ رَبُّ وَالْأَمْرُ ۗ تَبَارَكَ ٱللهُ رَبُّ الْعَداف: ١٥٤.
- ا وقال تعالى: ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَعْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ اللَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ هَيْءٍ خُلْقَهُ، ثُمَّ هَدَى ﴾ [خه ٢٩-٥٠].



لله وقال تعالى آمراً عبده محمداً ﷺ: ﴿سَبِحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى ۞ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ﴾ الاعلى: ١٦٠].

### وحدة مصدر التلقي في الحياة الإسلامية:

ونـؤمن بـأن الحجـة القاطهـة والحكـم الأعلـي هـو الكتـاب والسـنة لا غـير، وأن مـا تنـازع فيـه المسـلمون مـن شـيء فـاين مـرده إلى الله ورسـوله فـايذا قضـي الله ورسـوله أمـراً فلـيس لأحـد في هـذا القضاء مـن خـيرة، وأنـه لا تثبـت الهصـهة لأحـد بهـد الـنبي طـلي الله عليـه وسـلم إلا لمجمـوع الأهـة، فهـي الـتي قـد عصـمها الله تهـالي مـن أن تجمـع علـي ضـلالة، ولابـد أن يكـون لهـذا الإجماع مسـتند شـرعي قـد انهقـد عليـه، كما نـؤمن بـأن نقـل مصـدرية الأحكام مـن الـوحي إلى الهـوي علـي النحـو الـذي يـروج لـه دعـاة الهلمانيـة يهـد إشـراكاً بـالله وكفـراً بوحدانيته.

وقال تعالى: ﴿فَإِن تَنَرَعْمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوْمِيُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْرَسُولِ إِن كُنتُمْ تُوْمِيُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْرِ إِلَى الله ورسوله مناط الإيمان بالله واليوم الآخر، فدل ذلك على أن من لم يرد الأمور المتنازع فيها إلى الله ورسوله فليس مؤمناً بالله ولا باليوم الآخر.

لل وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا

مُّبِينًا ﴾ الاحــزب: ١٦]، فإذا حكم الله ورسوله بشيء فليس لأحـد مخالفته، ولا اختيار لأحـد فيـه ولا رأي ولا قول بل يجب على المؤمنين كافـة أن يجعلوا رأيهم واختيارهم تبعا لهديه وقضائه صلى الله عليه وسلم.

وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ كُالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبُهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ النور: ١٦٠)، أي يخالفون عن أمره الله وهو سبيله ومنهاجه وسنته وشريعته، فتوزن الأقوال والأعمال بأقواله وأعماله،

فما وافق ذلك قبل، وما خالفه فهو مردود، والفتنة المحذورة ما قد يقع في قلوب هؤلاء الخالفين من الكفر والنفاق والبدعة.

# وقال تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتَوُا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ

ٱللَّهُ ۚ وَلَوْلًا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ الشورى: ٢١]، فنعى تعالى على الذين لا

يتبعون ما شرع الله لنبيه هي من الدين القيم، بل يتبعون ما شرع شياخينهم وخواغيتهم من تحريم الحلال وتحليل الحرام وغيره مما كانوا قد اخترعوه في جاهليتهم من التحليل والتحريم والعبادات الباخلة، وبين أنه لولا ما تقدم من الإنظار إلى المعاد لعوجلوا بالعقوبة.

وقال تعالى: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا بِيَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ اللّهِ اللّهِ مُولَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ يوسَفَ اللّه الله الله الحكم، و بين أن ذلك من إفراده تعالى بالعبادة، وأن هذا هو الدين القيم الذي لا يعلمه كثير من الناس.

#### حجية السنة:

ونــؤمن بحجيــة الســنة المطهــرة، وأن الإيمــان بهــا ظــرورة دينيــة لا يثبــت عقــد الإســـلام إلا باســـتيفائها، وأنهـا أكـبر وأجــل مــن أن ينــازع فيهــا منــازع أو أن يتوقــف فيها متوقف.

فقد أجمعت الأمة قاخبة على عصمته الله الكذب في الخبر الله له صادق البلاغي، وذلك يستلزم أن كل خبر بلاغي بعد تقرير الله له صادق مطابق لما عند الله إجماعا فيجب التمسك به، قال تعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ مَطابق لما عند الله إجماعا فيجب التمسك به، قال تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْمُوَىٰ ۚ فَي إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْى لُوحَى النجم: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْمُعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴿ وَلَوْ تَقَوِّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْمُعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴿ وَلَوْ تَقَوِّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْمُعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴿ وَلَوْ تَقَوِّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْمُعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴿ وَلَوْ تَقَوِّلُ عَلَيْنَا مِنْهُ مَا مِنكُم مِنْ أُحَدٍ عِنْهُ حَدِرِينَ العامِدِينَ العامِدُ اللهِ عَنْهُ حَدِينِينَ العامِدِينَ العامِدِينَ اللهِ عَنْهُ حَدِينِينَ العامِدِينَ اللهِ اللهِ عَنْهُ حَدَيْرِينَ العامِدِينَ اللهِ اللهِ عَنْهُ عَلَمْ عَنْهُ مَالْمِينَا عَلَيْهُ الْمُعْمَا عَنْهُ الْمُعْمَا عَنْهُ الْعَلِي الْعَلَيْدِينَ اللهِ اللهِ عَنْهُ حَدَيْرِينَ العالِي اللهِ اللهِ عَنْهُ حَدَيْرِينَ العَالِي اللَّهُ اللهِ اللهِ عَنْهُ حَدِينَ العَلَيْدُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُلْعَلَيْنَا عِنْهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْمَا عِنْهُ الْمُنْ الْمُنْهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُنَا عِلْمُ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ اللَّهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْمُ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْعُولُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْمُ الْمُنْع

وقد كان النبي على يحث أمته على التمسك بسنته، ويحذرهم من مخالفتها وكان الصحابة يمتثلون أمره في ذلك، ويتابعونه في جميع أقواله وأفعاله وتقريراته على فلوكانوا في عملهم هذا مخطئين لما أقرهم الله تعالى عليه، لأن التقرير في زمين الوحي حجة بمثابة الوحي المنزل، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ

ذُنُوبَكُرُ ﴾ آل عمران: ١٦]، وقال الرسول ﷺ: فمن رغب عن سنتي فليس مني (منفق عليه).

وقد أمر الله تعالى بالإيمان برسوله وجية مهيع ما يصدر منه، قال تعالى: خاعته، وهذا يقتضي عصمته وحجية جميع ما يصدر منه، قال تعالى: ﴿فَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَ النّورِ الّذِي أَنزَلْنَا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ التنابن: ٨١، وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الّذِينَ ءَامُنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلا تَوَلّواْ عَنْهُ وَأَنتُمْ وَلا تَوَلّوا عَنْهُ وَأَنتُمْ وَلا تَولُواْ عَنْهُ وَالله الله وَالله وَله وَالله و

وقد أخبر وهو العصوم من الكذب أنه قد أوحي إليه القرآن ومثله معه، وأن ما بينه وشرعه من الأحكام فإنما هو من عند الله تعالى، ومثله معه، وأن ما بينه وشرعه من الأحكام فإنما هو من عند الله تعالى، وليس من عند نفسه هي، وأن خاعته خاعة لله، ومعصيته معصية لله، فعن المقداد بن معد يكرب أن رسول الله قال: "ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان علي أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام القرآن، فما وجدتم فيه من حرام فحرموه، وإن ما حرم رسول الله كما حرم الله" (اخرجه ابو داود والترمذي والحاكم)، فعرموه، وإن ما حرم رسول الله كما حرم الله الخرياض بن سارية قال: قام فينا رسول الله شقال: "أيحسب أحدكم متكنا علي أريكته يظن أن الله تعالى لم يحرم شيئا إلا ما في هذا أحدكم متكنا علي أريكته يظن أن الله تعالى لم يحرم شيئا إلا ما في هذا القرآن، ألا وإني قد أمرت ووعظت ونهيت عن أشياء إنها مثل القرآن أو

أكثر" (اخرجه ابو داود)، وقال : "من أخاعني فقد أخاع الله ومن عصاني فقد عصى الله" (متفق عليه).

ومن الأدلة علي حجية السنة تعذر العمل بالقرآن وحده، فإن في القرآن كثيرا من المجملات التي يتوقف العمل بها علي الرجوع إلى السنة، فقد قال كثيرا من المجملات التي يتوقف العمل بها علي الرجوع إلى السنة، فقد قال تعالى مسثلا: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوٰةَ ﴾ [البقرية تعالى مسثلا: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوٰةَ ﴾ [البقرية وهسنا يفهم منه وجوب الصلاة والزكاة،ولكن أين نجد في القرآن كيفية الصلاة، ومواقيتها، وأعدادها، وعلي من تجب؟، وأين نجد في القرآن ماهية الزكاة والأموال التي تجب فيها، والأنصبة، والمقادير، وشروط الوجوب ونحوه؟، وإنه لا سبيل إلى معرفة ذلك كله إلا من السنة.

### الأسوة الحسنة:

ونـؤمن بـأن الأسـوة الحسـنة لهـذه الأمـة هـو رسـول الله صلى الله عليـه وسـلم، وأن سـنته هــي الحاكمـة علـي كـل مـا سـواها، وأنـه إذا صحت بـلا مـهـارض فـلا يحـل ردهـا لقول أحد من الناس.

الله عالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ [الاحزاب:١٦].

طل وجعل اتباع النبي الله على حب الله عز وجل فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحَبِّرُ اللهُ عَنْ وَجِل فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحَبِّرُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُرٌ ذُنُوبَكُرٌ ﴾ ال عمران: ١٦٠.

وحذر القرأن الكريم من مخالفة أمره وتوعد على ذلك بالفتنة وبالعذاب الأليم، فقال تعالى: ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ مُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبُهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ السور: ١٦]

ولقد وعى الفقهاء الأئمة هذا المعنى فلم يكتبوا فقههم ليكون وحياً بعد محمد ولا زعموا لاجتهاداتهم العصمة، ولا تمسكوا بقول صح عندهم بخلاف سنته، ولهم في ذلك مقالات حقيقة بأن تتدبرها الأمة في مختلف الأزمنة والأمكنة.

- قال ابن عباس يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء !
   أقول لكم: قال رسول ﷺ وتقولون: قال أبو بكر وعمر !!
- الله: (قولنا هذا رأى، وهو أحسن ما فدرنا عليه، فمن جاءنا بأحسن من قولنا، فهو أولى بالصواب منا.

وقيل له: يا أبا حنيفة هذا الذي تفتي به، هو الحق الذى لا شك فيه، فقال: والله لا أدري لعله الباخل الذي لا شك فيه .. !)، وقال زفر: كنا نختلف إلى أبي حنيفة ومعنا أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، فكنا نكتب عنه، يوماً لأبي يوسف: (ويحك يعقوب! لا تكتب كل ما تسمعه مني، فإني قد أرى الرأي اليوم فأتركه غداً، وأرى الرأي غداً فأتركه بعد غد).

- وقال مالك رحمه الله: كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله هي، وقال أيضا: ما شيء أشد علي من أن أسأل عن مسألة من الحلال والحرام، لأن هذا هو القطع في حكم الله، ولقد أدركت أهل العلم والفقه ببلدنا وإن أحدهم إذا سئل عن مسألة كأن الموت أشرف عليه ! ورأيت أهل زماننا هذا يشتهون الكلام فيه والفتيا، ولو وقفوا على ما يسيرون أليه غدا لقللوا من هذا.
- ويقول الربيع أيضاً: سمعت الشافعي يقول: ما من أحد إلا وتدهب عنه سنة لرسول الله وتعزب، فمهما قلت من قول، أو أوصلت من أصل، فيه عن رسول الله وخلاف ما قلت فالقول ما قال رسول الله وهو قولى، وجعل يردد هذا الكلام.
- وروى الحاكم والبيهقي عن الشافعي رضى الله عنه أنه كان يقول: (إذا صح الحديث فهو منهبي) وفي رواية (إذا رأيتم كلامي يخالف الحديث فاعملوا بالحديث اضربوا بكلامي الحائط) وقال يومأ للمزني: يا أبا إبراهيم لا تقلدني في كل ما أقول، وانظر في ذلك لنفسك فإنه دين.

وكان الإمام أحمد رضي الله عنه يقول: ليس لأحد مع الله ورسوله كلام، وقال أيضاً لرجل: لا تقلدني ولا تقلدن مالكا ولا الأوزاعي ولا النخعي ولا غيرهم وخذ الأحكام من حيث أخذوا من الكتاب والسنة.

### مقتضى وحدة التلقي في الحياة الإسلامية:

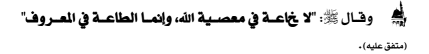
الحياة الإسلامية نـؤمن بـأن التحـاكم الطـوعث إلث غـير مـا أنخل الله نفاق لا بحتميج منه أصل الا يميان، وأن من سيونم الخبروج علبئ الشبريم المحكيم فقيد فبارق ببذلك ملية الإسلام، وأن الطاعــة المطلقــة لا تكــون لأحــد بهــد الله ورسـوله، وأمـا طاعـة مـن سـواهما مـن حـاكم أو عـالم أو تكون في محصية الله، فما من أحد إلا ويؤخذ من قوله وحترك إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن متابعة أهِـل العُلـم إنمـا تصح مـن حيـث كـونهم وسـائل لمحرفـة حكــم الله، وأن الشــوريُ لا تكــون إلا فيُ دائــرة الهفــو والهباحـــات والهســـائل الاجتهاديـــة؛ وأنـــه لا اعتبـــار للمصلحة التي تتهارض مع الشرعي الله عالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّنغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِـ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّنغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِـ

وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ النساء: ١٠]، فجعل إيمانهم زعما ما داموا يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت، ثم أقسم على نفي الإيمان عنهم بعد ذلك فقال: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُوا فِي أَنفُسِمْ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٥].

وقال تعالى في العلاقة بالوالدين: ﴿وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُما أَ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفاً وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ القمان: ﴿إِنَ مُعَالِمَةُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ ولا فيما يرينونه من الإشراك بالله.

الم وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُدٌ فَإِن تَنَزَعْمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَ خِرِ ﴾ النساء: ١٥٩، فكرر لفظ الطاعة مع الرسول ليبين أن له خاعة مستقلة، لم يكرره مع أولي الأمر ليبين أنهم لا يطاعون استقلالاً، وإنما تكون خاعتهم تبعاً لطاعة الله ورسوله.

وقال في العلاقة بأولي الأمر: "علي المرء المسلم السمع والا والطاعة ما لم يومر بمعصية، فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا خاعة" (متفق عليه).



ويقول البخاري في الصحيح: وكانت الأئمة بعد النبي السخير ون الأمناء من أهل العمل في الأمور المباحة ليأخذوا بأسهلها، فإذا وضح الكتاب والسنة لم يتعدوه إلى غيره، وكان القراء أصحاب مشورة عمر كهولاً أو شباناً، وكان وقافاً عند كتاب الله عز وجل.

وبين تعالى أنه لا مقابل لما أنزل الله إلا الهوى، ولا مقابل لحكمه إلا حكمه الله وبين تعالى أنه لا مقابل لم أنه أنه أنه أنه الم مقابل العالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ مَا الجاهلية، فقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ اللهِ اللهِ القصص: ١٥٠.

وقال تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَآءَ اللهِ اللهُ المُوانَ المائية: ١٩].

لله حُكَمًا وقال تعالى: ﴿أَفَحُكُمَ ٱلْجَنهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِئُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

وأمر الجاهل بسؤال أهل العلم الشرعي فقال تعالى: ﴿فَسَّعَلُواْ أَهْلَ اللَّهِ كَرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ بِاللَّهِ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلِّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### حجية فمم السلف الصالم لمحكمات الكتاب والسنة:

وقال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَتَبِعْ غَيْرَ اللهِ اللهُ ال

وقال ﷺ: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين الهديين من بعدى عضوا عليها بالنواجذ" (ابو داود والترمذي).

وقال ﷺ: "وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة وهي الجماعة، ما أنا عليه وأصحابي"

فاتباع سبيل المؤمنين، وما سنه الخلفاء الراشدون الهديون، وما عليه أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وهو العاصم من البدع والضلالات.

### الولاء والبراء:

ونؤمن بأن محقد الولاء والبراء هو الإسلام لا غير، وأن من كان مؤمناً بالله ورسوله وجبت موالاته أينما كان، ومن كان كافراً بالله ورسوله وجبت البراءة منه أينما كان، ومن كان فيه إيمان وفيه فجور أعطي من الموالاة بحسب إيمانه ومن البراءة بحسب فجوره، كما نؤمن بأن من والث على ملة غير ملة الإسلام فقد نقض بذلك توحيده، وإيمانه المجمل.

الطَّبلِمِينَ المائدة: ١٥١، والموالاة تطلق على معان ترجع إلى الحب والنصرة، أي لا تصافوهم ولا تعاشروهم مصافاة الأحباب ومعاشرتهم، وعلل النهي عن موالاتهم بأن بعضهم أولياء بعض، ومن ضرورة ذلك إجماعهم على مضادة المؤمنين ومصارمتهم بحيث يسومونهم السوء، ويبغونهم الفتنة والغوائل، فكيف يتصور بيننا وبينهم موالاة ؟!

فَ وقال تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ السَّاوَةَ وَيُونَا وَلِيكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ السَّاوَةَ وَيُونَا وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللّهَ وَرَسُولُهُ، وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴿ اللّهَ اللّهِ عَلىه الله الله عليه عن موالاة الكافرين بين لهم من هو وليهم بطريق قصر الولاية عليه، كأنه قيل: لا

تتخذوهم أولياء لأن بعضهم أولياء بعض، لا يتصور ولايتهم للمؤمنين، وإنما أولياؤكم الله ورسوله والمؤمنون، فاختصوهم بالموالاة وإنما أفرد المولي مع تعدده للإيذان بأن الولاية أصالة لله، وولايته ولايته المؤمنين بطريق التبعية لولايته عز وجل.

وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوكُمْ أُولِيَآءَ لَلْهَ وَلَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُم مِّنَ ٱلْحَقِ السَعنية: ١١، فنهى الله عـز وجل عن اتخاذ المشركين والكفار المحاربين لله ورسوله أولياء وأصفياء.

وقال تعالى: ﴿لا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِرِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِرَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ﴾ الاعمران: ١٦٨، فبين أن من اتخذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين فقد برئ من الله وبرئ الله منه ! وفيه ما فيه من التهديد والوعيد.

وأمرنا التأسي بإبراهيم عليه السلام والمؤمنين معه في عداوة المشركين ومصارمتهم، فقال تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيم وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَمْدَ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَاللَّهِ مَنْكُمْ وَمِمًّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَآءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُوا بِٱللّهِ وَحْدَهُ وَ المتعنة : إِنَّا اللهِ المتعنة : إِنَّا اللهِ المتعنة : إِنَّا اللهِ اللهِ وَحْدَهُ وَاللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ المتعنة : إِنَّا اللهُ الل

لله وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَخِذُواْ ءَابَاءَكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أُولِيَاءَ إِنِ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَنِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ إِن ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكُفْر عَلَى ٱلْإِيمَنِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ هَا اللَّالِمُونَ هُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ

وَأَمُوالُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِحِرَةٌ خَنْهُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُونَهَاۤ أَحَبُ إِلَيْكُم مِنَ وَأَمُوالُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِحِرَةٌ فَعَشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُونَهَاۤ أَحَبُ إِلَيْكُم مِن عَقَالِهِ وَلَا سَبِيلِهِ عَنْ مَرَبُّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ وَ وَلِللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْفُسِقِينَ الله التوبة: ٢٠٤٧١)، فأمر تعالى بمباينة الكفار وإن كانوا آباء أو أبناء، ونهى عن موالاتهم إن اختاروا الكفر على الإيمان، ثم أمر تعالى رسوله وله على الله ورسوله بأن يتوعد من آثر أهله وعشيرته على الله ورسوله بأن ينتظر ما يحل به من عقاب الله ونكاله.

وعن عمرو بن العاص قال: سمعت رسول الله على جهارا غير سر يقول: ألا إن آل أبي — يعنى فلانا — ليسوا لي بأولياء، وإنما وليي الله وصالح المؤمنين (اخرجه مسلم). قال القاضي عياض: قيل إن المكني عنه ههنا هو الحكم بن أبي العاص، والله أعلم، وقد عنون النووي لهذا الحديث، فقال: باب موالاة المؤمنين ومقاطعة غيرهم والبراءة منهم

### 

# توحيد الأسماء والصفات

### إثبات بلا تمثيل وتنزيه بلا تعطيل:

ونـــؤمن بجميــــغ مـــا ورد في الكتــاب والســـنة الصحيحة مـن أسماء الله وصفاته بغير تمثيل ولا تعطيل، فــارن القـــول في الصــفات فــرع عــن القـــول في الـــذات؛ فكما نثبت ذاتاً بـلا كيـف، وهــذا فكما نثبت ذاتاً بـلا كيـف، وهــذا هــو الحــق الــذي كــان عليــه الســلف والأئمــة، وهــو وســط بين مــن غـلا في بـاب الارثبـات فـانتهي بــه غلــوه إلى التشبيه والتمثيــل، أو غــلا في بــاب التنزيــه فــانتهي بــه غلــوه إلى التحريف والتعطيل.

فنفي التمثيل والتشبيه بقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ الْبَصِيمُ الْبَصِيرُ الشورى: ١١، ونفي التمثيل والتشبيه بقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُثَى اللهُ والشورى: ١١، ونفي التحريف والتعطيل بقوله: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ الشورى: ١١.

وأمر تعالى أن ندعوه بأسمائه الحسنى، وأن نترك الذين يلحدون في أسمائه تحريفا أو تعطيلاً فقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا لَهُ السَمائه تحريفا أو تعطيلاً فقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا لَوَ السَمَائِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

وقال تعالى: ﴿فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْمُونَ ﴾ النحل: ١٧٤.

وقال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ١٥]، وقد قدال مالك رحمه الله وغيره من السلف عندما سئل عن الاستواء: الاستواء معلوم والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

وقال تعالى مشيراً إلى علوه على خلقه: ﴿وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [النعام: ١٨]، وقال الله النعام: ١٨]، وقال الله الخلق كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش: إن رحمتي تسبق غضبي" (منفق عليه).

لاتلازم بين الاشتراك في الأسماء والصفات وبين التماثل في المسميات والموصوفات:

كما نـؤمن بـأن الاشـتراك في الأسماء والصـفات لا يسـتلزم بالظـرورة تماثـل المسـميات والموطـوفات، فالمحاني والأوصاف إنما تتقيد وتتميـز بحسـب ما تضاف إليـه، فللـذباب جسـم وقـوة، وللفيـل جسـم وقـوة، وشـتان ما بـين الجسـمين والقـوتين، فـا ذا كـان الاشـتراك في الاسـم والصـفات في عـالم المخلوقـات لا يسـتلزم التماثـل

في الحقيقة، فانتفاء التلازم في ذلك بين الخالق والمخلوق أولي وأجلي.

فمثلاً: في باب السمع والبصر: نجد أن الله تعالى قد أثبت لنفسه السمع والبصر في مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٥]، وأثبت للإنسان السمع والبصر في مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ للإنسان السمع والبصر في مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاحٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلَنهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٦]، ونفي أن يكون سمعه وبصره كسمع الإنسان وبصره، فقال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى مُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [السورى: ١١]. وفي باب العلم: نجد أن الله قد أثبت العلم لنفسه في مثل قوله تعالى: ﴿عَلِمَ ٱللّهُ أَنّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنّ ﴾ [البقرة: ١٢٥]، وأثبت لعباده العلم في مثل قوله تعالى: ﴿فَلِنْ عَلِمْتُمُوهُنّ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنّ إِلَى ٱلْكُفّارِ ﴾ [المتحنة: مثل قوله تعالى: ﴿فَلِن عَلِمْتُمُوهُنّ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنّ إِلَى ٱلْكُفّارِ ﴾ [المتحنة: ﴿وَجِل، فقد قال تعالى عن نفسه: ﴿وَسِعَ كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [طه: ١٩]، وقال عن بني آدم: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلّا ﴿ الإسراء: ١٥).

#### غلو الناس في هذه القضية:

والناس في تناولهم لهذه القضية في واقعنا المعاصر طرفان وواسطة:

فمنهم من غلا فيها غلواً منكراً، فأحيا الخلافات المندثرة حولها، وفيتن العامية بها، وألزمهم بتفصيلات

ومصطلحات لا تبلغها عقولهم، ولا ترقي إليها مداركهم وأشار حولها من الجدل والخصومات ما لا يعلم مداه إلا الله، وجعل ذلك كله من معاقد الولاء والبراء !!

ومنهم من فرط فيها تفريطاً منكراً، فهمش قيمتها، ونهي عن الاشتغال بها واعتبرها من قضايا الفتنة التي ينهي عن مجرد الدخول فيها وتستمطر اللعنات على من أيقظها! وهذا من الجفاء البين فإن سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن وليس فيها حديث إلا عن أسماء الله وصفاته.

كذلك آية الكرسي وهي أعظم آية في القرآن لا تجد فيها إلا تعريفا بالله وحديثا عن أسمائه وصفاته. قال تعالى: ﴿الله وحديثا عن أسمائه وصفاته. قال تعالى: ﴿الله لاَ إِلَه إِلاَ هُو اَلْحَيُّ اللهُ وَحديثا عن أسمائه وصفاته. في السَّمَوَّتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا اللهُ عَندَهُ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَوَّتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا اللهِ عَندَهُ وَلا بِإِذْبِهِ عَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَلا يُحْتَلُمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ آلِا بِمَا شَآءٌ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَّتِ وَالْأَرْضَ وَلا يُعُودُهُ وَفَظُهُمَا وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ البقرة نصياً.

وبين هو لاء وهو لاء وقف أهل القصد والاعتدال الدين لم يتعمقوا فيها تعمق المختصين، ولم يجفوا عنها جفاء المفرطين، بل ألزموا العامة فيها بالجمل الثابتة التي لا لبس فيها ولا غموض، وأحالوا إلى أهال العلم ما وراء ذلك من الجزئيات والتفاصيل التي لا تبلغها عقول العامة ولم تتهيأ لها، وجعلوا البحث في مسائلها حقاً للعلماء المختصين، واعتبروا بواقع الفتنة والغربة الذي يغشى الأمة في هذه الأيام، فلم يثربوا علي المخالف التثريب الذي يحمله على الانحياز إلى معسكر الخصوم! ولم يسكتوا عنه السكوت الذي تغيم معه الرؤية وتشتبه به الأمور، بل المداراة والتألف وإبلاغ الناس الحق فيها، ويفصلون مسائلها لكل بما تفقه عقولهم.

الناس الله الله الارتباط بين الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط: ﴿اللهُ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقّ وَٱلْمِيزَانَ ﴿الشورى: ١٧].

لله وقسال تعسالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيرَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [العديد: ٢٥].

### أنواع الشرك

ونؤمن بأن الشرك نوعان:

الشرك الأكبر: وهو أعظم الظلم وأكبر الدنوب ولا يغفره الله إلا لمن تاب، وهو محبط لجميع الأعمال، وهذا الشرك قد يكون في باب التألم والتنسك، كما في دعاء غير الله والاستغاثة به وتقديم القرابين إليه، وقد يكون في باب الطاعة والانقياد كما في ادعاء

حــق التشــريع المطلــق مــن دون الله، والطاعــة في هـــذا الاعتقاد.

الشرك الأصفر: وهنـه الريـاء والحلـف بغـير اللّه فيُ بهـض صـوره ولـبس الحلقـة وتعليــق التهـائم ونحــو ذلـك، ويهــد مــن كبـائر الـدنوب، وهــو محـبط لمـا دخــل فيــه مــن الأعمال.

قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَنَهُم بِطُلْمٍ أُولَتِبِكَ لَهُمُ ٱلْأُمْنُ وَمُم مُهْتَدُونَ اللَّنعام: ١٨١، وقد بين ﷺ أن الظلم المراد في الآية هو الشرك، فعندما نزلت هذه الآية شق ذلك علي قلوب أصحاب النبي ﷺ وقالوا: وأينا لم يظلم نفسه؟ فقال: "ليس كما تظنون إنما هو الشرك، ألم تسمعوا قول لقمان لابنه: يابني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم" تسمعوا قول لقمان لابنه: يابني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم"

(أخرجه البخاري) .

الله عنه الإشارة إلى الشرك في باب الطاعة والانقياد قوله تعالى: ومن الإشارة إلى الشرك في باب الطاعة والانقياد قوله تعالى: وأمّ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ ٱللَّهُ السوري: ١٦].

وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكِرِ ٱسْدُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ وَإِنَّ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَقُولُمْ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَهُ اللهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَقُولُمْ اللهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللَّلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

لَشْرِكُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

وحول إحباط الشرك الأكبر لجميع الأعمال قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِن آخَسِرِينَ وَ بَلِ ٱللَّهَ فَٱعْبُدُ وَكُن مِّ لَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [الزمر: ١٦-١٥].

وفي الإشارة إلى الشرك الأصغر قوله شي فيما يرويه عن ربه: "إن أخوف ما أخافه عليكم الشرك الأصغر، قالوا: وما الشرك الأصغريا رسول الله؟ قال: الرياء، يقول الله عز وجل إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء" (اخرجه احمد بسند جيد وابن ابي الدنيا والبيهقي في الزهد وغيرهم).

وقوله ﷺ: "أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه" (رواه مسلم).

وقوله ﷺ في الحلف بغير الله: "من حلف بغير الله فقد كفر أو أسرك" (اخرجه الترمذي واحمد والحاكم) وذلك إذا لم يقصد تعظيم المحلوف به كتعظيم الله.

وفي تعليق التمائم قوله ﷺ: "من علق تميمة فقد أشرك" (احد والحاكم).



# الإيمان بالملائكة

ونـــؤمن بمهائكــــة الله عـــز وجـــل، وأنهـــم عبـــاد مكرمـــون، خلقهـــم الله مـــن نـــور، واســـتـــمــلهم فيُ طاعتـــه، فـــــ يســـبقونه بـــالقول، ولا يخالفونـــه فيُ أمـــر أو نهيٍّ، لا يـــــــــــــ الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.

الله وَمَلَتِهِ كَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ البقرة: ٢٨٥].

الله وقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَاللهَ مَا وَاللهَ مَا وَاللهَ مَن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا وَالْمَلَتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ مَا خَذَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ النعل: ١٩٠-١٥].

وقال تعالى: ﴿لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأُمْرِهِ ـ يَعْمَلُونَ ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ ـ مُشْفِقُونَ ﴾ الانبياء: ٢٨٠٧).

### الإيمان بجميع ما ورد في صفاتهم وأقسامهم:

ونـــؤهن بجهيــــخ هـــا ورد في الكتــاب والســنة الصحيحة هـن صفاتهم وأقسـاههم، فنـؤهن بـأنهم أولـوا أجنحــة هثنــ وثــلاث وربـاع ويزيــد في الخلــق هـا يشــاء، ونــؤهن بـأن هـنهم الهوكــل بـالوحي وهــو جبريــل عليــه الســلام، وهـنهم الهوكــل بـالقطر وهــو ميكائيــل، وهـنهم الموكــل بالقطر وهــو ميكائيــل، وهـنهم الموكــل بقـبخ الهـوكــل بالصــور وهــو إســرافيل، وهــنهم الهوكــل بقـبخ الأرواح وهــو ملــك الهــوت وأعوانــه، وهــنهم الحفظــة وهـنهم الكــاتبون، وهـنهم الهوكلــون بفتنــة القـبر وهــنهم الكــاتبون، وهـنهم خزنــة الجنــة، وهــنهم خزنــة البنــة، وهــنهم حالة الهرش ... إلخ.

الله عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَل

- الله عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَقَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ وَهُو اللهُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَقَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ [الانعام: ١١].
- وأشار إلى الملكين الموكلين بكتابة عمل الإنسان بقوله تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَا يَعْدِدُ اللَّهِ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَكَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨٨].
- فَ وأشار إلى خزنة النار بقوله تعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَمُّ رُمُواً خَتَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُمْ خَزَتُهُا وَقَالَ لَهُمْ خَزَتُهُا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُرْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِ رَبِّكُمْ وَيُعذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَنذَا أَقَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿الزمر: ١٨].
- وأشار إلى مقدمهم مالك بقوله تعالى: ﴿وَنَادُواْ يَهْمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ قَالَ إِنْكُم مَّكِثُونَ ﴾ الزخرف: ١٧٠.
- الله خزنة الجنة بقوله تعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا لَّ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَمُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ الزمر: ١٧١.

## تولي الملائكة جميعاً والامتناع عما يسيئ إليهم:

وعلى المسلم أن يتولي ملائكة الله جميعاً بالحب والتوقير لا يفرق في ذلك بين أحد منهم، فإنهم جميعاً كما أخبر الله عز وجل عباد مكرمون، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، وهم في ذلك وحدة واحدة لا يختلفون ولا يفترقون، كما يجب على المسلم أن يتجنب كل ما من شأنه أن يسيئ إليهم أو يستوجب به لمختهم من الكفر والشرك والدنوب والروائح الكريهة ونحو ذلك.

فَال تعالى: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِّجِبْرِيلَ فَإِنَّهُۥ نَزَّلَهُۥ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذَٰنِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَيُشْرَكُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتِ كَبِهِ وَهُدًى وَيُشْرَكُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتٍ كَبِهِ وَوُسُلِهِ وَحِبْرِيلَ وَمِيكُنلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتٍ كَبِهِ وَوُسُلِهِ وَحِبْرِيلَ وَمِيكُنلَ فَإِنَّ ٱللَّهُ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ الله ققد زعم اليهود أن لهم من الملائكة أولياء وأعداء، وأن جبريل وبين المرعمهم - عدو لهم، وأن ميكائيل ولي لهم ! فأكذبهم الله تعالى، وبين لهم أن من كان عدوا لله أو لملك من الملائكة فهو عدو لجميع الملائكة.

وقال ﷺ: "لا تدخل الملائكة ببتا فيه كلب ولا صورة" (متفق عليه)، فاتخاذ الكلب والصورة المنهي عنهما موجب لعدم دخول ملائكة الرحمة إلى البيت.

وقال : "من أكل الثوم والبصل والكرات فلا يقربن مسجدنا، فإن اللائكة تتأذي مما يتأذي منه بنو آدم" (متفق عليه)، فأكل هذه الأطعمة مما تتأذي منه الملائكة فينبغى اجتنابها.

وقال : "إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فأبت فبات غضبان العنتها الملائكة حتى تصبح" (متفق عليه)؛ فمهاجرة المرأة لفراش زوجها موجب للعنة الملائكة لها.

وقال : "من أشار إلى أخيه بحديدة فإن الملائكة تلعنه، وإن كان أخاه لأبيه وأمه" (اخرجه مسلم عن ابي مريدة)؛ فإشارة المسلم إلى أخيه بالسلام موجب للعنة الملائكة له.



## الإيمان بالكتب

ونـؤمن بجميـع مـا أنـزل الله علـي رسـله مـن الكتـب
جملـة وعلـي الغيـب، ونـؤمن علـي التخصيص بمـا سمـاه
الله منهـا في القـرآن مـن التـوراة والإنجيـل والزبـور
وصحف إبـراهيم وموسـي فنعتقـد أنهـا في أصـلها
منزلـة مـن عنـد الله، وأنهـا اتفقـت جميعـاً في الـدعوة إلى
التوحيد، وإن تفاوتت في بعض فروع الشرائع.

- الله قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَٱلْكِتَنبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَٱلْكِتَنبِ ٱلَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرْ بِٱللَّهِ وَمَلَتبٍ كَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَالسَّه، ١٣٦].
- وقال تعالى: ﴿قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِ عَمَ وَالْمُعَامِينَ وَعَيسَىٰ وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِ عَمَ وَإِلْمُعَامِيلَ وَإِلْمُعَامُ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي السِّمَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي السِّمَاءِ وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].
- لله وقال تعالى ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ۞ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ الْكَتَابَ وَقَالَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَنةَ وَٱلْإِنْجِيلَ ۞ مِن قَبْلُ هُدًى

لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانَ ۗ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامِ ﴿ السَعِمرِنِ: ٢٠٠].

- وقال تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا﴾ [النساء: ١٦].
- وقال تعالى: ﴿إِن هَنذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ [الأعلى: ١٩٠٨].
- واشار إلى وحدة الدين وهو التوحيد فقال تعالى: ﴿شَرَع لَكُم مِّنَ اللَّهِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِۦ نُوحًا وَاللَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِۦ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّهِ مَا وَصَّىٰ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنَا أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ ال
- وأشار إلى تفاوت الشرائع بين المرسلين فقال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جًا﴾ [المائدة: ٤٨].

وقال ﷺ: "الأنبياء إخوة لعلات: أمهاتهم شتى ودينهم واحد" (اخرجه البخاري)

## نسخ الكتب السماوية جميعا بالقرآن:

كما نـؤمن بـأن القـرآن قـد نسـخها كلـها بهـد أن امتـدت إليهـا يـد البشـر بـالتحريف والعبـث وانتهــي العمـل بهـا، وأن مـا ورد بهـا مـن أخبـار وشـرائع ينقسـم إلى ثلاثـة أقسـام: قسـم شـهد القـرآن بصـحته فنـؤمن بـه،

وقسم شهد القرآن ببطلانه فنرده ونعتقد أنه مها حرفه البشر من كلام الله، وقسم سكت عنه القرآن فنسكت عنه حتى لا نكذب بحق أو نصدق بباطل

قال تعالى مشيراً إلى تصديق القرآن لما سبقه من الكتب وهيمنته عليها: ﴿وَأُنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبِ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ اللائدة ١٤٠٠، فكان نزول القرآن مصدقاً لما سبقه من الكتب المتضمنة ذكره ومدحه، وأنه سينزل على محمد ﷺ، فزادت بذلك صدقاً عند حامليها من ذوي البصائر، فانقادوا لأمر الله ودخلوا في دينه، كما بين تعالى أن القرآن مهيمن على ما سبقه من الكتب فهو أمين وشاهد وحاكم عليها، فما وافقه منها فهو حق، وما خالفه منها فهو باطل.

وقال تعالى مشيراً إلى من كذبوا عليه وحرفوا كتابه من اليهود: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ ٱللّهِ لِيَسْتُرُوا بِهِ عَثْمَنَا قَلِيلاً لَّ فَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٢٩].

فقال تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوْنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِتَنبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ السَّعَتِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ الاعمران: ١٧٨.

وقال من مبينا اصطفاء الله لهذه الأمة ومضاعفة الأجر لها: "إنما بقاؤكم فيمن سلف كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس، أوتي أهل التوراة التوراة فعملوا بها حتى انتصف النهار، ثم عجزوا فأعطوا قيراطأ قيراطأ، ثم أوتي أهل الأنجيل الإنجيل فعملوا به حتى صليت العصر، ثم عجزوا فأعطوا قيراطأ قيراطأ، ثم أوتيتم القرآن فعملتم به حتى غربت الشمس فأعطيتم قيراطين قيراطين، فقال أهل الكتاب: أقل منا عملاً وأكثر أجرا ؟! فقال الله: هل ظلمتكم من حقكم من شئ ؟ قالوا: لا، قال: هو فضلي أوتيه من أشاء" (خرجه البخاري).

وقال هم مسراً على التوقف فيما جاء في الكتب السابقة مما سكت عنه القرآن: "لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وما أنزل إليكم وإلهنا وإلهكم واحد ونحن له مسلمون" (اخرجه البخاري).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء وكتابكم الذي أنزل على رسول الله الحد ؟! تقرءونه محضا لم يشب، وقد حدثكم أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه، وكتبوا بأيديهم الكتاب وقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا، لا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم؟! لا والله ما رأينا منهم رجلاً يسألكم عن الذي أنزل عليكم الخرجه البخاريا.

### مقتضى الإيمان بالكتاب:

ونـؤهن بـأن الإيهـان بالكتـاب يقتظـيُ تحليـل حلالـه، وتحــريم حراهــه والاعتبـار بقصطــه وأهثالــه والعهــل بهحكهـه، والتســليم لهتشــابهه والوقــوف عنــد حــدوده، وتلاوتــه حــق تلاوتــه، والنصـيحة لــه ظــاهرأ وباطنــأ وطاعــة الرسـول فيها أمر، والانتهاء عما نهي عنه وزجر.

- لله قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَنكَ اللَّه وَاللَّه وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ النساء: ١٠٥].
- وقال تعالى: ﴿آتَبِعُوا مَآ أُنرِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِن دُونِهِ وَ أُولِهِ وَاللَّهُ وَلَا تَتَبِعُوا مِن دُونِهِ وَأُولِكَا إِلَيْكُم مِن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِن دُونِهِ الْأُمي الْأَمي الله إلى عَيره فنكون الذي جاء بالقرآن الكريم ونهى عن الخروج عما جاء به إلى غيره فنكون قد عدلنا عن حكم الله إلى حكم غيره.
- وقال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أُولَتِكَ اللَّهِ وَلَا وَتِهِ أُولَتِكَ اللَّهُ الْخَسِرُونَ ﴾ [البقصوة: ١٣١]،

وحــق تـــلاوته أن يحل حلاله، ويحرم حرامه، ويقرأه كما أنزله الله، ولا يحرف الكلم عن موضعه، ولا يتأول منه شيئا علي غير تأويله.

واشار تعالى إلى المحكم والمتشابه من القرآن، ومنهج أهل العلم في التعامل مع المتشابه فقال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَنْ لَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ مِنْهُ ءَايَتٌ مُخْكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِتَبِ وَأُخَرُ مُتَشَبِهَتٌ أَفَامًا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَإِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا أُومَا يَذَكُّرُ إِلَّا أُولُوا وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَى مُنْ عِندِ رَبِّنَا أُومَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

لله وقسال تعسالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَنكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَّى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ الوسف: ١١٠].

ومن الإيمان بالقرآن قبول ما جاء به رسول الله ﷺ من أمر أو نهي، قال تعالى: ﴿وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴿ العَسْرَ ١٠].

وقال : "دعوني ما تركتكم، إنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" (اخرجه البخاري عن ابي هريرة).

# الإيمان بالرسل

الإيمان بالرسل إجمالا وتفصيلا:

ونــؤمن بجميـــــ أنبيــاء الله ورســله مــن علمنــا مــنهم ومــن لم نهلـــم، ونــؤمن علــــ التخطـيط بمــن سمــاهم الله مــنهم في القــرآن، وأقــرب مــا قيــل في التفريـــق بــين الــنبي والرســول أن الرســول مــن أوحـــ إليــه بشــرع جديـد، والــنبي هو المبهوث لتقرير شرع من قبله.

فال تعالى مخبراً عن إرسال الرسل إلى جميع الأمم: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ آعْبُدُوا ٱللَّهُ وَآجْتَنِبُوا ٱلطَّنعُوتَ لَعَنهُم مَّنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالُةُ وَصَيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنطُرُوا كَيْفَ

كَارَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِيرَ ﴾ النعل: ١٦]، فلم يـزل تعـالى يرسـل إلى النـاس الرسل بالدعوة إلى عبادة الله وحـده، والكفر بما يعبـد مـن دونـه، منـذ حدث الشرك في بني آدم إلى أن ختم رسله بمحمد الله الذي طبقت دعوته الإنس والجن في المشارق والمغارب.

وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا لَا خَلَا فِيهَا لَا خَلا فِيهَا لَا فَاطِرِ: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد:٧].

وأخبر تعالى أن من الرسل من قصهم علي رسوله و منهم من لم يقصصهم عليه، فقال: ﴿إِنَّا أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أُوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَٱلنَّبِيِّنَ مِنْ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَٱلنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنِقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُونُسَ وَهَنرُونَ وَسُلَيْمَنَ ۚ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ ذَرُبُورًا ﴿ وَيُوسُلاً قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ ۚ وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَحْلِيمًا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ۚ وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَحْلِيمًا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ مُرسَىٰ تَحْلِيمًا وَكُلْمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَحْلِيمًا وَكُلْمَ اللّهُ مُرسَىٰ عَلَى اللّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُسُلِ وَكُانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَكُانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥-١١].

لله وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴿ إِعَافِر: ١٧٨].

لله وقال تعالى: ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَفْسُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَفْصُصْهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَفْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤].

# ٱلصَّلِحِينَ ﷺ وَإِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا ۚ وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الصَّلِحِينَ ﴿ النَّعَامِ: ١٦٠٨].

- فقال تعالى: ﴿وَادْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِدْرِيسَ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا﴾ [مريم: ١٥]. وقال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ لِلَّهِ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ١٥]، [هود: ٥٠].
- الله عَنْ إِلَه عَيْرُهُ الاعراف: ٣٠]. [هود: ١١]. هُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ الاعراف: ١٢]. [هود: ١١].
- الله عَدْرُهُ وَإِلَىٰ مَدْيَرَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ ٱللهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ وَالاعراف: ٨٥)، [هود: ٨٤].
- وقال تعالى: ﴿وَٱذْكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلُّ مِّنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ [صناء].

## حقيقة الإيمان بالرسل:

وتتمثل حقيقة الإيمان بالرسل في الاعتقاد الجازم بنبوتهم ورسالتهم وعصمة الله لهم، وأنهم جميعاً هداة مهتدون، قد بلغوا جميع ما أنزل إليهم من ربهم، ونصحوا لأممهم، وجاهدو في الله حق جهاده، وأن الله قد تعبد أممهم بالإقرار بما جاءوا به تصديقاً وانقيــاداً، فهــن لم يحصــل في قلبــه ذلــك هــن أمههـــم فليس بمؤمن.

وقال تعالى: ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ ثَجِعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ الانمام: ١٧٤، فهو أعلم حيث يضع رسالته ومن يختار لها من خلقه، فلا يختار لها إلا المصطفين الأخيار.

لله وقسال تعسالى: ﴿وَادْكُرْ عِبَىدَنَا إِبْرَهِمَ وَإِسْحَنِقَ وَيَعْقُوبَ أُولِى ٱلْأَيْدِى وَالْأَبْصَرِ ﴿ وَالْأَبْصَدِ ﴿ فَيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُهُمْ عِندَنَا لَمِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمْ عَندَنَا لَمِنَ اللَّهُ صَلَّفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴿ وَادْتُكُرُ إِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفُلِ أَوْكُلُ مِّنَ

ٱلْأُخْيَارِ﴾ [ص: ١٩٠٥]، فوصفهم بالقوة في طاعة الله، والفقه في الدين، والبصر في الحق، والعمل للآخرة، ولا هم لهم غيرها وأنهم أخيار مختارون.

وأشار إلى عصمتهم في البلاغ، وأمانتهم في القول، فقال تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلّا وَحَىٰ لَيْنَجِم، ٢٠٤١، فما يقول قولاً عن هوى وغرض، وإنما يبلغ ما أنزل إليه من ربه كاملاً موفوراً من غير زيادة ولا نقصان.

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِٱلْيَمِينِ وَقَالَ تَعالى: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ وَقَالَ تَعَالَىٰ الحاهة: ٤٤٠٤٤)،

أي لو كان كما تزعمون مفترياً علينا لانتقمنا منه، وقطعنا نياط قلبه، فما يقدر أحد منكم أن يحجز بيننا وبينه إن أردنا به ذلك، ولكنه بار صادق راشد، لأن الله مقرر له ما يبلغه عنه ومؤيد له بالمعجزات الباهرات والدلالات القاطعات.

لله وجعل طاعة الرسول الله من طاعته فقال تعالى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ١٨٠].

لله وقال تعالى: ﴿وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ﴾ [الحشر:٧].

وفي الصحيحين عن علقمة قال: لعن عبد الله الواشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله، فقالت أم يعقوب: ما هذا ؟! قال عبد الله: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله وفي كتاب الله ؟ قالت: والله لقد قرأت ما بين اللوحين فيما وجدته، فقال: والله لئن قرأتيه لقد وجدتيه: ﴿وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ

فَأَنتَهُوا ﴾ العشر: ١٧، والنماص: إزالة شعر الحاجبين بالمنقاش لترفيعهما وتسويتهما، وقيل إنه إزالة شعر الوجه بصفة عامة، والوشم: هو ما ينقش من الزينة في الوجه والجسد بكحل أو مداد، والفلج: انفراج ما بين الثنيتين، والتفليج أن يفرج بين المتلاصقين بمبرد ونحوه.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَأَتَّبِعُونِى يُحْبِبْكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ وَٱللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ الله على على من الماريقة المحمدية فإنه كاذب في دعواه في المس الأمر حتى يتبع الشرع الحنيف في جميع أقواله وأفعاله، وقد زعم أنهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية.

وجعل على طاعته وقبول ما جاء به من الهدي مناط دخول الجنة، فقال على: "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى، قالوا: ومن يأبى يا رسول الله ؟! قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى" (اخرجه البخاري).

وجعل رضاعته طاعة لله، ومعصيته معصية لله، فقال رضي الله: "من الماعني فقد أطاع الله ومن عصائي فقد عصى الله" (اخرجه البخاري).

## تلازم الإيمان بالرسل:

كها نـؤمن بـأن الإيهان برسـل الله هـتلازم لا يقبـل التفرقـة ولا التبعيض، فهن كفر بواحـد هنهم فقـد كفر بالله تعالى وبجهيـع رسـله، وهن هنـا يظهـر الفـرق بـين أهـة الإسـلام الـتي تـؤمن برسـل الله جميعـاً وبـين هـن كفـر هـن اليهـود والنصاري بمحهـد صـلي الله عليـه وسـلم فـاـن

الكفر به يتضهن بالتبعية الكفر برسلهم كذلك، لأنهم قد بشروا بمحمد صلى الله عليه وسلم ودعوا أممهم إلى الإيمان به.

- الشعراء: ٥٠٥ فَوْمُ نُوحِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ الشعراء: ١٠٥].
  - وقال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣].
  - 🕌 وقال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ ثُمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [الشعراء:١٤١].
- وقال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٠].

ومعلوم أن كل أمة من تلك الأمم قد كذبت رسولها؛ إلا أن التكذيب برسول واحد يعد تكذيباً بالرسل كلهم اعتباراً بوحدة الدين ووحدة المرسل.

- وبين أن رسول الله والمؤمنين يؤمنون برسل الله جميعاً، ولا يفرقون بين أن رسول الله جميعاً، ولا يفرقون بين أحد من رسله، فقال تعالى: ﴿ وَامْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَسِله، فقال تعالى: ﴿ وَامْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَمُنَا اللهِ عَلَيْهِ وَمُلَامِ عَلَيْهِ وَمُلَامِ عَلَيْهِ وَمُنَا اللهِ عَلَيْهِ وَمُلَامِ عَلَيْهِ وَمُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله
- لله وقسال تعسالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِّهُمْ أُولَا بِٱللَّهِ عَوْرًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٥٦].
- وبين أن الكافرين حقاً هم الذين يفرقون بين الله ورسله، فيؤمنون ببعض الرسل ويكفرون ببعض، فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ

يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴿ الْوَلَتِكِ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ حَقًّا ۚ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴾ النساء: ١٥١٠٥١.

ونعى على اليهود الذين يزعمون الإيمان بما أنزل إليهم ويكفرون بما أنزل إليهم ويكفرون بما أنزل على محمد وهو الحق، فقال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْمًا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ، وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ أُقُلِ فَلْمَ تَقْتُلُونَ أُنبِيَآءَ ٱللهِ مِن قَبِّلُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [البقرة:١١].

وبين أن كفرهم لحض العناد والمحابرة، وأنهم يعرفون رسوله محمدا والمحابرة وأنهم يعرفون رسوله محمدا والمحابرة وألَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ محمدا والمحابدا والمحابدا والمحمدا والمحمدا والمحمدا والمحمدا والمحمدا والمحمد و

# 

# الإيمان باليوم الآخر

## علم الساعة مفتاح من مفاتح الغيب:

- لل وبين هذه المفاتح بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ اللَّهَ عَندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْفَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَيِ أَرْضٍ تَمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ القَمَانِ: ١٢].
- وَاكد على اختصاصه تعالى بعلم الساعة، فقال تعالى: ﴿يَسْعَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا لَّ فُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجُلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ ثَقُلَتْ فِي السَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً يُسْعَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيً عَبْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَلَنِكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ الاعراف: ١٧٧].

وبين أن الساعة تأتي بغته، وأنه يكون بين يديها أشراط والله على الساعة تأتيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ وَعلامات، فقال تعالى: ﴿فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْتِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا أَفَأَنْ لَمُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَلُهُمْ المحمد: ١٨].

وقال وقد سئل عن الساعة: "ما السؤول عنها بأعلم من السائل" (متفق عليه).

#### علامات الساعة:

ومن علاماتها الصغري: ما يكون من قبض العلم، وانتشار الفتن، وشيوع الفواحش، وكثرة القتل والزلازل، وتقارب الزمان وادعاء النبوة من قبل دجالين كثيرين، وتطاول الحفاة الهراة العالمة رعاة الشاة في البنيان، وتداعي الأمم علي المسلمين، ثم انتصار المسلمين على اليهود في النهاية في مواجهة يتكلم فيها الدجر والشجر ويدلان فيها المسلمين على مكان اختباء المهود!

ويفشوا الزنا، ويشرب الخمر، ويقل الرجال، ويكثر النساء، حتى يكون الخمسين امرأة القيم الواحد" (متفق عليه).

الساعة حتى تقتتل فئتان عظيمتان تكون بينهم مقتلة عظيمة، دعوتهما واحدة، وحتى يبعث دجالون كذابون قريب من ثلاثين كلهم يزعم أنه رسول الله، وحتى يقبض العلم، وتكثر الزلازل، ويتقارب الزمان، وتظهر الفتن، ويكثر الهرج وهو القتل، وحتى يكثر فيكم المال فيفيض حتى يهم رب المال من يقبل صدقته، وحتى يعرضه فيقول الذي يعرضه عليه: لا أرب لي به، وحتى يتطاول الناس في البنيان، وحتى يمر الرجل بقبر الرجل فيقول: يا ليتنى مكانه ! وحتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت ورآها الناس آمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفع نفسا إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيرا، ولتقومن الساعة وقد نشر الرجلان ثوبهما بينهما فلا يتبايعانه ولا يطعمه، ولتقومن الساعة وقد انصرف الرجل بلبن لقحته (الأفلا يطعمه، ولتقومن الساعة وقد رفع أكلته إلى فيه فلا يطعمها" (اخرجه البخاري).

وعن ثوبان قال: قال رسول الله : "يوشك الأمم أن تداعي عليكم كما تداعي الأكلة إلى قصعتها فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟

١-اللقحة: الناقة.

٢- يليط حوضه: يصلحه بالطين.

قال: بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم وليقذفن الله في قلوبكم الوهن فقال قائل: يا رسول الله ما الوهن؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت" (اخرجه ابو داود واحمد وغيرهم، وهو بمجموع طرفة صحيح).

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله و عنهما قال: سمعت رسول الله و يقول: "تقاتلكم اليهود، فتسلطون عليهم، حتى يقول الحجر: يا مسلم، هذا يهودي ورائي فاقتله" (متفق عليه).

#### خروج المسيح الدجال:

ومن علاماتها الكبرى: خروج المسيح الدجال، وهو شخص يبتلي الله به عباده في آخر الزمان، يدعي الألوهية، ويتبعه اليهود ـ بل هو الدي ينتظرونه الألوهية، ويتبعه اليهود ـ بل هو الدي ينتظرونه ليحكووا العالم في عهده ـ ويقدره الله على أشياء من مقدوراته تعالى: كا قبال الدنيا على من يؤمن بباطله، وإدبارها عمن يرده عليه، واتباع كنوز الأرض له، وأمره السماء أن تمطر فتمطر، والأرض أن تنبت فتنبت، وإحياء الميت الذي يقتله، فيقع ذلك كله بقدرة الله تعالى ومشيئته، ثم يهجزه الله تعالى بهد ذلك فلا

يقدر على قتل ذلك الرجل الذي أحياه ولا غيره، ويبطل أمره، ويقتله عيسي عليه السلام.

ولقـــد جهـــل الله في وجـــه الـــدجال أهـــارتين شــاهدتين بكذبـه وكفـره. أولهمـا: أنــه أعــور، وثانيـهمـا: أنـه مكتـوب بـين عينيــه كـافر يقرؤهـا كــل مــؤمن كاتـب أو غير كاتب.

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله : "ما من نبي إلا وقد أنذر أمته الأعور الكذاب، ألا إنه أعور وإن ربكم ليس بأعور، مكتوب بين عينيه ك ف ر" (خرجه مسلم).

وقال شيخ فيما أخرجه مسلم من حديث النواس بن سمعان: "إنه شاب قطط() عينه طافئة، كأني أشبهه بعبد العزى بن قطن، فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف، إنه خارج خلة بين الشام والعراق فعاث () يمينا وعاث شمالاً يا عباد الله فاثبتوا، قلنا يا رسول الله: وما لبثه في الأرض؟ قال: أربعون يوما: يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامكم، قلنا يا رسول الله فذلك اليوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يوم ؟! قال: لا اقدروا له قدره()، قلنا يا رسول الله:

١- قطط: شديد جعودة الشعر.

٢- العيث: الفساد أو أشد الفساد والإسراع فيه.

٣- أي إذا مضى بعد طلوع الفجر قدر ما يكون بينه وبين الظهر كل يوم فصلوا الظهر، ثم إذا مضى بعد هذا قدر ما يكون بينها وبين العصر فصلوا العصر، وإذا مضى بعد هذا قدر ما يكون بينها وبين الغرب فصلوا الغرب، وكذا العشاء والصبح ثم الظهر ثم العصر ثم الغرب وهكذا حتى ينقضي ذلك اليوم وقد وقع فيه صلوات ستة فرائض كلها مؤداة في وقتها.

وما إسراعه في الأرض؟ قال: كالغيث استدبرته الريح، فيأتي علي القوم فيدعوهم فيؤمنون به، ويستجيبون له، فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت فتروح () عليهم سارحتهم أطول ما كانت ذرا، وأسبغه ضروعا() وأمده خواصر() ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردون عليه قوله فينصرف عنهم فيصبحون ممحلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمر بالخربة فيقول لها: أخرجي كنوزك فتتبعه كنوزها كيعاسيب () النحل، ثم يدعو رجلاً ممتلئاً شباباً فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين () رمية الغرض ثم يدعوه فيقبل ويتهلل وجهه يضحك فبينما هو كذلك إذ بعث الله المسيح ابن مريم فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق بين مهرودتين () واضعا كفيه علي أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفع تحدر منه جمان () كاللؤلؤ، فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه حتى يدركه بباب لد () فيقتله".

وعن انس بن مالك أن رسول الله والله وعن انس بن مالك أن رسول الله والله و

١- تروح: أي ترجع آخر النهار، والسارحة: هي الماشية.

٢- أسبغة ضروعاً: أي أطوله كثرة اللبن.

٣-.أمده خواصر: أي أطوله كثرة امتلائها من الشبع.

٤-. يعاسب النحل: ذكور النحل، والمراد جماعة النحل لا ذكورها خاصة لأنها تابعة ليعاسيبها.

٥-. جزلتين: أي قطعتين.

<sup>-</sup> برحین بو بین مصبوغین بورس ثم بزعفران. ۱- مهرودتین: ثوبین مصبوغین بورس ثم بزعفران.

٧- الجمان: حبات من الفضة تصنع على هيئة اللؤلؤ الكبار، والمراد يتحدر منه الماء كهيئة اللؤلؤ في صفائه.

٨- لد: بلدة قريبة من بيت المقدس.

وعنه أيضا عن النبي ﷺ قال: "ليس من بلد إلا سيطؤه الدجال إلا مكة والدينة، وليس نقب من أنقابها إلا عليه الملائكة صافين تحرسها" (اخرجه مسلم).

### نزول عیسی بن مریم:

ومن أماراتها الكبري كذلك نـزول عيسـي بـن مـريم متبعـاً لرســول الإســلام، وحاكمــاً بشــريعته، وشــاهداً علـــي كيدب الـــذين عبـــدوه مـــن دون الله، واتخـــذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله.

مُستَقِمٌ الزخرف الماء والمراد بذلك نزوله قبل يوم القيامة، ويؤيد هذا قراءة: وإنه لعَلَم للساعة أى أمارة ودليل على وقوعها، وذلك لأنه ينزل بعد خروج المسيح الدجال فيقتله الله على يديه، وهذا المعنى مروي عن أبي هريرة وابن عباس وأبى العالية وأبى مالك وعكرمة ومجاهد والحسن وقتادة والضحاك وغيرهم.

وقال تعالى: ﴿وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَسِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ، قَبْلَ مَوْتِهِ، وَيَوْمَ لَيُوْمِنَنَّ بِهِ، قَبْلَ مَوْتِهِ، وَيَوْمَ لَلْ عَلَيْهِ مَنْ أَهْلِ ٱلْكِتَسِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ، قَبْلَ مَوْتِهِ، وَمَرجِع الضّمير إلى عيسى عليه الضّمير إلى عيسى عليه

السلام، أي فلا يبقي أحد من أهل الكتاب بعد نزول عيسى عليه السلام إلا آمن به قبل موت عيسى عليه السلام الذي يزعم اليهود ومن وافقهم من النصارى أنه صلب وقتل، وفي الآية دلالة علي نزوله لأنه قد رفع قبل أن يؤمن به كل أهل الكتاب.

وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول لله ﷺ قال: "كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم" (اخرجه مسلم).

وعن جابر بن عبد الله أنه سمع النبي ﷺ يقول: "لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون علي الحق ظاهرين إلى يوم القيامة، قال: فينزل عيسى بن مريم عليه السلام فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا إن بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله هذه الأمة" (اخرجه مسم).

وقد تواترت الأحاديث عن رسول الله ﷺ أنه أخبر بنزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة إماماً عادلاً وحكماً مقسطاً.

#### بقية العلامات الكبرى:

ومن أماراتها الكبري كنذلك خبروج يأجوج ومأجوج، وطلوع الشمس من مغربها؛ ثم نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم وهو بلاد الشام

الله عالى مشيرا إلى خروج يأجوج ومأجوج: ﴿حَتَّىَ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبِ يَسِلُونَ ﴾ [الانبياء: ١٩٦].

وقال تعالى مشيرا إلى طلوع الشمس من مغربها، وإغلاق باب التوبة حينئذ: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتِ كَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَت رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا لَمْ تَكُنْ ءَايَت رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنهَا خَيِّرًا ﴾ [الانعام: ١٥٧].

وروي البخاري في صحيحه عن أبى هريرة قول رسول الله ﷺ: "لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا طلعت ورآها الناس آمنوا أجمعون وذلك حين لا ينفع نفسا إيمانها ثم قرأ الآية".

وأشار النبي إلى الآيات العشرة التي تكون بين يدي الساعة في حديث حذيفة بن أسيد الغفاري قال: اطلع النبي الله علينا ونحن نتذاكر فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة، قال: أنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات: فذكر الدخان، والدجال، والدابة، وطلوع الشمس

من مغربها، ونزول عيسى بن مريم عليه السلام، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم (خرجه البخاري).

وعن معاوية بن حيدة قال: قال رسول الله على: "إنكم تحشرون رجالا وركبانا، وتجرون على وجوهكم هاهنا، وأوماً بيده إلى الشام" (اخرجه احمد والترمذي والحاكم).

### فتنة القبر:

ونــؤمن بهــا يكــون في القــبر هــن ســؤال ونهــيم وعــذاب، فقــد تظــاهرت نصــوص الــوحيين قرأنــاً وســنة با ِثبــات هــا يكــون في القــبر هــن ســؤال وفتنــة ونهــيم وعــذاب، وأجمــه علـــ ذلــك الســلف والأئهــة علــ هــدار القرون.

الله على: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَآءُ ﴾ [ابراهيم: ١٧١].

والمقصود بها التثبيت عند السؤال في القبر، فهي نص في إثبات سؤال القبر كما اتفق على ذلك أئمة المسلمين، وقد صح في ذلك قول النبي ولله أخرجه البخاري في صحيحه عن البراء بن عازب: "المسلم إذا سئل في

قبره يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، فذلك قوله: ﴿يُثَبِّتُ ٱللَّهُ اللهُ عَدْلُكُ قُولُهُ: ﴿يُثَبِّتُ ٱللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَل عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَل

وقال تعالى: ﴿فَوَقَنهُ ٱللّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً ۗ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ الْعَذَابِ قَ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ عَالَىٰ فِرْعَوْنَ النَّالِهُ على عذاب القبر، لأن عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ القبر، لأن العرض على النار غدواً وعشياً كان قبل يوم القيامة.

وعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله الله الله الله الله الله الفيد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه، وإنه ليسمع قرع نعالهم أتاه ملكان فأقعداه فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ لمحمد الله عبد الله ورسوله، فيقال له: انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعداً من الجنة، فيراهما جميعا، أما المنافق والكافر فيقال له: ما كنت تقول في هذا الرجل ؟، فيقول: لا أدري. كنت أقول ما يقول الناس. فيقال: لا دريت ولا تليت، ويضرب بمطارق من حديد ضربة فيصيح صبحة يسمعها من يليه غير الثقلين" (اخرجه البخاري، واخرجه مسم بنحوه).

وعن أنس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: "لولا أن لا تدافنوا لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذي أسمع" (اخرجه مسلم).

١- سورة إبراهيم: الأية ٢٨.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: مر النبي على قبرين فقال: "إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، ثم قال بلى، كان أحدهما لا يستتر من بوله، وكان الآخر يمشي بالنميمة" (خرجه مسم).

وعن عبد الله بن عباس أن رسول الله الله الله الله الله الله الدعاء كما يعلم السورة من القرآن: " قولوا: اللهم إنى أعوذ بك من عذاب حهنم، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال، وأعوذ بك من فتنة المحيا والمات (متفق عليه). وكذا جميع أدعيته التي فيها الاستعاذة من عذاب القبر.

#### يوم القيامة:

ونـؤمن بيـوم القيامــة ومــا يكــون في هــذا اليــوم مــن بـهـث وحشر وعرض وحساب وثواب وعقاب.

#### أُولاً: البعث:

أما البهث بهدالموت فارن الإيمان به أحد مهاقد التفرقة بين الإيمان والزندقة، وقد دل عليه صريح الكتاب والسنة، وانهقد عليه إجماع المسلمين، بل إجماع أتباع الرسالات السماوية قاطبة، وقد ضل في هذا الباب كثير من الناس:

- ﴿ فَمِنْهُم مِنْ أَنَكُر الْهَبِدَأُ وَأَنْكُر الْهَجَادَ، وقَـالُوا: إن هَيْ إلا أرحام تدفع وقبور تبلغ.
- ﴿ ومنهم من آمن بالمبدأ وأنكر المحاد، وقالوا: ﴿ وَهُمُ إِلَّا حَيَاتُنَا الدَّنِيا وَمَا نَحَنَ بَمِنْشُرِينَ».
- ﴿ وَمِنْهُم مِنْ أَنَكُر مِعْادَ الْأَبِدَانِ، وَقَالَ بِمِعْادُ الْأَرُواحِ فَحَسِبٍ، وكل ذلك كفر بالله وتكذيب برسله.
- وقد استفاض الحديث عن البعث في القرآن الكريم تقريراً لحقيقته، وسوفاً للأمثلة التي تدلل عليه، ورداً على شبهات منكريه، قال تعالى: ﴿اللهُ لاّ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ ۚ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْرِ ٱلْقِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ۗ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللهِ حَدِيثًا ﴾ النساء: ١٨٠].
- وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴿ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ ﴾ الواقعة: ١٤-٥٠].
- ومن البراهين التي يسوقها الله في القرآن الكريم في معرض تقريره لحقيقة البعث استدلاله بقدرته على إحياء الأرض الميتة على إحياء الموتى، قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَا أَنكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا اللّهَ مَن وَرَبَتْ وَرَبَتْ إِنَّ اللّذِي أَخْيَاهَا لَمُحي ٱلْمَوْتَى أَ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ

قَدِيرٌ ﴿ الْمُسَادُ ١٦٩]، فاستدال بقدرته على إحياء الأرض الميتة، على قدرته على إحياء الأوتى وبعث من في القبور.

الله وفي نفس هذا الإطار قوله تعالى: ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴿ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ الْحَيْقُ وَأَنَّهُ رَحْي الْبَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ الْحَيْدُ وَأَنَّهُ اللهَاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ وَلِيمٌ وَأَنَّهُ لَا يَبْعَدُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ الحَيْرَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ كُلِ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُلّا اللهُ الل

واستدل بقدرته على بدء الخلق بقدرته على إعادته، بل إن ذلك أهون عليه فقال تعالى: ﴿وَهُو آلَّذِى يَبْدَوُا ٱلْخَلِّقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو آهُون ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو آهُون عَليه فقال تعالى: ﴿وَهُو ٱلَّذِى يَبْدَوُا ٱلْخَلِّقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو آهُون عَليه قَالَمَ عَلَيْهِ وَلَهُ ٱلْمَثِلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ الروم: ١٧٠].

ا وقال تعالى: ﴿أَخَسَبُ آلْإِنسَنُ أَن يُنْزَكَ سُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّن مَّنِي يُمْنَى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّن مَّنِي يُمْنَى ﴿ قُلُو جَيْنِ الذَّكَرَ مَنِي يُمْنَى ﴿ الْمَامَةُ الرَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى ﴿ القيامَةُ ٢٠-١١)

وقال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّيِنٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خَلْقَهُ ﴿ قَالَ مَن يُحْي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيمٌ مُّينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خَلْقَهُ وَ يَكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ السِيهِ وقد وقد أو العاص بن وائل عندما جاء إلى النبي قيل إنها نزلت في أبي بن خلف أو العاص بن وائل عندما جاء إلى النبي وفي يده عظم رميم وهو يفته ويذروه في الهواء ويقول: يا محمد أتزعم أن الله يبعث هذا ؟! أو قال: أيحيى الله هذا بعد ما أرى؟!

وقال تعالى: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوتُ ۚ بَلَىٰ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَنِكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۚ أَلْفِي لِيُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي حَقَّلِهُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِيرَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَنذِينِنَ ﴿ النحل ٢٩٠٢٨].

# ثانياً: الحشر:

لله قال تعالى مقرراً لحقيقة الحشر: ﴿يَوْمَ خَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا ﴿ وَنَدُا ﴿ وَمَانِ اللهُ عَلَى الرَّحْمَانِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الل

وقال تعالى عن صفة حشر الكافرين: ﴿وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجَدَ هُمْ أُولِيَاءً مِن دُونِهِ وَخَشْرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمًّا مَّأُولِهُمْ جَهَمَّ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْتَنهُمْ

سَعِيرًا﴾ [الإسراء: ٩٧].

وقال عن الهيئة التي يحضر عليها الناس كافة: "يحشر الناس يوم القيامة حفاة عراة غرلا - أى غير مختونين - قالت عائشة رضي الله عنها: قلت: يا رسول الله، النساء والرجال جميعاً ينظر بعضهم إلى بعض؟! فقال: الأمر أشد من أن ينظر بعضهم إلى بعض" (متفق عليه).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قام فينا رسول الله و خطيباً بموعظة فقال: "يا أيها الناس إنكم تحشرون إلى الله حفاة عراة خطيباً بموعظة فقال: "يا أيها الناس إنكم تحشرون إلى الله حفاة عراة غطيباً وَعَدًا عَلَيْنَا أَوْنَا خُلُقٍ نُعِيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا أَوْنًا كُنّا فَعِلِينَ (")" (منفق عليه).

# ثالثاً: العرض والحساب:

ثم يكون الهرض على الله عز وجل وهو نوعان:

والعرض الخاص: وهو عرض معاصي الهومنين عليهم وتقريرهم بها، وسترها عليهم ومففرتها لهم..

أما الحساب فهو الهناقشة، ومن نوقش الحساب عذب.

العاقة: ٧]. فال تعالى عن العرض العام: ﴿يَوْمَبِنِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ﴾ [العاقة: ٧].

١- الأنبياء: ١٠٤.



وقال : "ما من منكم من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان، ينظر أيمن منه فلا يرى إلا ما قدم، وينظر أشأم منه فلا يرى إلا ما قدم، وينظر بين يديه فلا يرى إلا النار تلقاء وجهه، فاتقوا النار وفو بشق تمرة" (منفق عليه).

وقال عن العرض الخاص: "يدني المؤمن يوم القيامة من ربه عز وجل حتى يضع عليه كنفه، فيقرره بذنوبه، فيقول: هل تعرف؟، فيقول: أي رب أعرف قال: فإني سترتها عليك في الدنيا، وإني أغفرها لك اليوم، فيعطي صحيفة حسناته. وأما الكفار والمنافقون فينادي بهم على رؤوس الخلائق: هولاء الذين كذبوا على ربهم" (منفق عليه)، وفي رواية على الله.

رسول الله ﷺ: "إنما ذلك العرض وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا عذب" (متفق عليه).

١- سورة الانشقاق: الآيات ٧-٨

### المجيئ بالكتاب والأشماد ونشر صحائف الأعمال:

والكتاب هـو كتاب الأعمال، وفيـه الجليـل والحقـير، والشـهداء هـم الملائكـة الحفظـة والكـرام الكـاتبون، وهـم أيضـاً الأسمـاع والأبصـار والجلـود وسـائر الجـوارح، وحيـث يقـال للهبـد يـوم القيامـة: كفـــ بنفســك اليـوم عليك شهودا.

الله عالى مشيراً إلى كتاب الأعمال: ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِتَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَبُ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ التهف ١٩٤]. وقال تعالى: ﴿وَكُلَّ إِنسَن أَلْزَمْنَكُ طَتِيرَهُ وَ فَ عُنُقِهِ مَ وَكُلَّ إِنسَن أَلْزَمْنَكُ طَتِيرَهُ وَ عُنُقِهِ مَ وَكُلَّ إِنسَن أَلْزَمْنَكُ طَتِيرَهُ وَ فَ عُنُقِهِ مَ وَخُرَجُ لَهُ يَوْمَ

ٱلْقِيَىمَةِ كِتَبًا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ اقْرَأَ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ مَن صَلَّ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ مَ وَمَن صَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ۗ وَمَا كُنًا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴿ الإسراء: ١٥٠١].

وَاشَار الله وإلى الأشهاد في قوله تعالى: ﴿وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكَتَبُ وَجِأْىَ ءَ بِٱلنَّبِيَّنَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ الزمر: ١٩٠].



وروى مسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنا عند النبي فضحك حتى بدت نواجذه، ثم قال رسول الله : "أتدرون مم أضحك ؟ "، قلنا: الله ورسوله أعلم.قال : "من مجادلة العبد يوم القيامة، يقول: رب ألم تجرني من الظلم ؟. فيقول: بلى. فيقول: فإني لا أجيز على نفسي إلا شاهداً مني قال: فيقول: كفي بنفسك اليوم عليك شهيدا، وبالكرام الكاتبين شهودا، قال: فيختم على فيه فيقال لأركانه: انطقي، قال: فتنطق بأعماله، قال: ثم يخلي بينه وبين الكلام. قال: فيقول: بعدا لكن وسحقا، فعنكن كنت أناضل! ".

وقال تعالى مشيراً إلى الحساب اليسير وهو العرض: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ اللهِ وَقَالَ تَعَالَى مَشْيَراً وَ فَمُلَقِيهِ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِتَنبَهُ وَيَعَينِهِ وَ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِتَنبَهُ وَيَعَينِهِ وَ فَمَلَقِيهِ وَ فَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِ كَتَنبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ وَ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ﴿ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٢١٦].

#### الميزان:

ثــم تنطــب الهــوازين يــوم القياهـــة، فهــن ثقلــت موازينه نجا، ومن خفت موازينه هلك! قال تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوّازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَىمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيَّكً وَان كَانَ مِعْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا ۗ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِيرِنَ ﴾ الانبياء ١٤٠]. وقال تعالى: ﴿وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوّازِينُهُ مَ فَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْمَفْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ وَفَأُولَتِبِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ الاعراف ١٩٠٩.

وقال : "كلمتان حبيبتان إلى الرحمن، خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، تملآن أو تملأ ما بين السماوات والأرض: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم" (متفق عليه).

#### الصراط:

والصراط جسر مهدود علي هتن جهنم؛ فهو قنطرة بين الجنة والنار؛ ويرده الناس جميعاً بأعمالهم يـوم القياهة، فناج مسلم، وناج مخدوش، ومكدوس في نار جهنم.

لله قال تعالى: ﴿وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ لُمَّ الْمَن الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُلْكِينِ اللَّهُ الْمُلْكِينِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّلَّ اللَّالِمُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّ

وقد فسر الورود بالنسبة للمؤمنين بأحد قولين: المرور على الصراط، أو دخول النار فعلاً ولكنها تكون عليهم برداً وسلاما كما كانت على إبراهيم.

وقال : "ويضرب الصراط وهو بين ظهري جهنم فأكون أنا وأمتى أول من يجيز، ولا يتكلم يومئذ إلا الرسل، ودعوى الرسل يومئذ: اللهم سلم " (متفق عليه).

#### الكوثر:

وصن الإيمان باليوم الآخر الإيمان بالكوثر، وهو الحوض الدي أعطاه الله نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وما جاء في صفته من أنه أشد بياضاً من الثلج، وأحلي من الهسك، وأن ريحه أطيب من المسك، وأن آنيته كادد نجوم السماء، وأن من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبدا.

# العوثر:١٠٠١ وَإِنَّا أَعْطَيْنِكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴿ العوثر:٢٠١٠.

وقال شي في وصف حوضه الشريف: "إن حوضي أبعد من أيلة إلى عدن لهو أشد بياضاً من الثلج، وأحلى من العسل باللبن، ولآنيته أكثر من عدد النجوم" (متفق عليه).

وقال ﷺ: "حوضي مسيرة شهر، وزواياه سواء، وماؤه أبيض من الورق، وريحه أطيب من المسك، وكيزانه كنجوم السماء، فمن شرب منه فلا يظمأ بعده أبدا" (متفق عليه).

وقال ﷺ: "والذي نفس محمد بيده لآنيته أكثر من عدد نجوم السماء وكواكبها، ألا في الليل المظلمة المصحية، آنية الجنة، من شرب منها لم يظمأ آخر ما عليه، يشخب فيه ميزابان من الجنة، من شرب منه لم يظمأ، عرضه مثل طوله ما بين عمان إلى أيلة، ماؤه أشد بياضا من اللبن وأحلى من العسل" (خرجه مسلم).

وخص الليلة المظلمة الصحية لأن النجوم ترى فيها أكثر، والمراد بالمظلمة التي لا قمر فيها مع أن النجوم طالعة، فإن وجود القمر يستر كثيراً من النجوم، ومعنى يشخب: أى يسيل، وأصل الشخب ما خرج من تحت يد الحالب عند كل عصرة لضرع الشاة.

#### الشفاعة:

ومن الإيمان باليوم الآخر الإيمان بالشفاعة، وهثي ثابتة بشرطيها: إذن الله للشافع أن يشفع، ورضاه عن المشفوع له فيكون مرجعها كلها إليه.

- وقال تعالى مشيراً إلى الشرط الثاني: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ الانبياء: ٢٨].
- وجمع بينهما في قوله تعالى: ﴿وَكُر مِّن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَوَّتِ لَا تُغْنِي السَّمَوَّتِ لَا تُغْنِي شَفَعَ مُّمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَيَّ ﴿ [النجم: ٢٦].

#### أنواع الشفاعة:

والشفاعة أنواع: منها الشفاعة العظميْ وهيْ خاصة بنينا محمد صلى الله عليه وسلم، وهيْ شفاعته إلى الله عن وجل القضاء بينهم، وهيْ الله عن وجل القضاء بينهم، وهيْ المقام المحمود الذيْ ذكره الله عن وجل له ووعده إياه ومنها شفاعته صلى الله عليه وسلم فيْ

استفتاح باب الجنة، وهنها شفاعته في عصاة الموحدين، وهذه الأخير تكون كذلك للهلائكة والنبيين والصالحين، وأسعد الناس بشفاعته هن قال لا إلا الله خالطاً هن قلبه.

فَ ال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا خُمُودًا ﴾ الإسراء: ١٧٩، أي: يحمدك فيه الخلائق كلهم وخالقهم تبارك وتعالى، وهو الشفاعة العظمى التي اختص الله بها نبينا محمدا ﷺ.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: إن الناس يصيرون يوم القيامة جثا كل أمة تتبع نبيها، يقولون يا فلان اشفع، حتى تنتهى الشفاعة إلى النبي ، فذلك يوم يبعثه الله المقام المحمود (اخرجه البخاري).

وفي حديث الشفاعة، وتدافع الناس إلى الأنبياء ليشفعوا لهم إلى الله عز وجل، وانتهاء الشفاعة إلى نبينا محمد ، ويقول : "فياتوني فأستأذن علي ربي فيؤذن لي، فإذا أنا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله، فيقال: يا محمد ارفع رأسك، قل تسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع، فأرفع رأسي فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه ربي، ثم أشفع فيحد لي حدا فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة، ثم أعود فأقع ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقال: ارفع رأسك يا محمد، قل تسمع، سل تعطه، اشفع تشفع، فأرفع رأسي فأحمد ربي بتحميد يعلمنيه ثم

أشفع فيحد لي حدا فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة، قال: فلا أدري في الثالثة أو في الرابعة قال: فأقول: يا رب ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن أي وجب عليه الخلود" (خرجه مسلم).

وفي رواية أخرى: "شم أرجع إلى ربي في الرابعة فأحمده بتلك المحامد، ثم أخر له ساجداً فيقال لي: يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط واشفع تشفع، فأقول: يا رب ائذن لي فيمن قال لا إله إلا الله، قال: ليس ذلك لك أو قال ليس ذلك إليك، ولكن وعزتي وكبريائي وعظمتي وجبريائي لأخرجن من قال لا إله إلا الله" (اخرجه مسم).

وعن أنس بن مالك قال: قال : "أنا أول شفيع في الجنة" (أخرجه مسلم).

وعنه أنه قال: قال الله المنه المنه المنه المنه وم القيامة فأستفتح فيقول الخازن من أنت ؟ فأقول: محمد، فيقول: بك أمرت لا أفتح لأحد فيلك" (اخرجه مسلم).

وعن جابر بن عبد الله أن رسول الله هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة" (متفق عليه).

وعن أبي هريرة أنه قال: قيل يا رسول الله، من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ قال رسول الله ﷺ: "لقد ظننت يا أبا هريرة أن لا

يسألنى عن هذا الحديث أحد أول منك لما رأيت من حرصك، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه" (خرجه البخاري)، فلا ينال شفاعته الشركون ولا المنافقون.

### الجنة والنار:

ومن الإيمان باليوم الآخر الإيمان بالجنة والنار، وأنهما معدتان قد أوجدتا بالفعل، واعتقاد دوامهما وبقائهما بايبقاء الله لهما، في تفنيان أبدا ولا يفني من فيهما.

وقد أشار القرآن الكريم إلى أنهما قد أعدتا بالفعل في مثل قوله تعسسالى: ﴿وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغْفِرَوۤ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَٰتُ وَآلاً رُضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾ العمران:١١٦].

لل كَفِرينَ ﴿ البقرة: ٢٤]. ﴿ فَاتَقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤].

- جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا أَرَّضَى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴿ السِينة: ٨٦]
- لله وقوله تعالى في أهل الجنة: ﴿لا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ وَمَا هُم مِّهُمُ اللهِ مَنْهَا بَصَبُّ وَمَا هُم مِّهُمَا بِمُخْرَجِينَ ﴿ المعبر: ١٨].
- وقوله تعالى: ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَىٰ وَوَقَنهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ (الدخان: ٥٦].
- وقوله تعالى في أهل النار: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّونِ ﴾ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّونِ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ كَذَالِكَ خَزْرِى كُلَّ كَفُورٍ ﴾ الفطر: ٢٦].
- الله وقوله تعالى: ﴿وَيَتَجَنَّهُمَا ٱلْأَشْقَى ۞ ٱلَّذِى يَصْلَى ٱلنَّارَ ٱلْكُبْرَىٰ ۞ ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ﴾ [العل: ١١٠].

وقوله شه فيما يرويه عنه أبو سعيد الخدري: "يوقي بالموت كهيئة كبش أملح، فينادي مناد: يا أهل الجنة، فيشرئبون وينظرون، فيقول: هل تعرفون هذا فيقولون: نعم هذا الموت، وكلهم قد رآه، فيقول: هل تعرفون هذا فيقولون: نعم هذا الموت، وكلهم قد رآه، فيذبح، ثم يقول: يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت، ثم قرأ: ﴿وَأُنذِرْهُمْ يَوْمُ آلَخُسُرَةِ إِذْ قُضِي ٱلْأُمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَقِ مريم، وهؤلاء في غَفلة أهل الدنيا ﴿وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾" مريم، ٢١ (متفق عليه).

قد وصف الله ما أعده لعباده الصالحين في الجنة فيما يرويه عنه رسوله ﷺ: "قال الله تعالى: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطرعلى قلب بشر. فاقرءوا إن شئتم: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْوِى هَمْ مِن قُرَّةٍ أَعْبُنِ﴾"السجدة: ٧ (منفق عليه).

وذكر رسول الله وضفة أهل الجنة، وما أعده الله لهم من النعيم فيها فقال فيما يرويه عنه أبو هريرة: "أول زمرة تدخل الجنة من أمتي على صورة القمر ليلة البدر، ثم الذين يلونهم على أشد نجم في السماء إضاءة، ثم هم بعد ذلك منازل، لا يتغوطون ولا يبولون ولا يتمخطون ولا يبزقون، أمشاطهم الذهب، ومجامرهم الألوة ورشحهم المسك، أخلاقهم على خلق رجل واحد على طول أبيهم آدم" (اخرجه مسلم).

ووصف رسول الله ﷺ حر نار جهنم فيما يرويه أبو هريرة أن رسول الله ﷺ قال: "ناركم جزء من سبعين جزءا من نار جهنم ؟؟ قيل: يا رسول الله إن كانت لكافية! قال: فضلت عليهن بتسع وستين جزءا كلهم مثل حرها !! " (متفق عليه).



وأشار إلى عمقها وشدة حرها فيما يرويه أبو هريرة كذلك قال: كنا مع رسول الله ﷺ إذ سمع وجبة، فقال النبي ﷺ: "أتدرون ما هذا ؟ " قال: قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: "هذا حجر رمى به في النار منذ سبعين خريضاً، فهو يهوي في النار الآن حتى انتهى إلى قعرها !! " (أخرجه مسلم) •



# الإيمان بالقدر

ونــؤمن بالقــدر خــيره وشــره مــن اللّه تهــالَّهُ، وذلــكُ بالإيمــان بــأن اللّه قــدأحاط علمــه بكــل شـــيَّء، وكتــب فيُّ اللــوح كــل شـــيَّء، ونفــذت مشــيئته فيُّ كــل شـــيَّء وأنــه وحده الخالق لكل شيَّء..

- فإلى عموم علمه وإحاطته يشير قوله تعالى: ﴿رَبُّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخِّفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا تَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ البراهيم: ٢٨.
- وقوله تعالى: ﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَرَّلُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [الطلاق: ١٢].
- فَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ ال
- والى كتابت ه لكل شيء يشير قوله تعالى: ﴿مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأُهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ العديد: ٢٢].

وقوله تعالى: ﴿قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَئِنَا ۚ وَعَلَى اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَئِنَا ۚ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّل اللَّهُ لِنَا هُو مَوْلَئِنا ۚ وَالتوبة: ١٥١.

فَ وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنبَ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ السَّمَاءِ ١٠٠].

وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله و عنه قال: سمعت رسول الله و ماذا ي الله و ماذا الله القلم فقال له: اكتب. قال: رب وماذا اكتب؟.قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة" (اخرجه ابو داود واحمد).

وقال ﷺ: "ما من نفس منفوسة إلا وقد كتب الله مكانها من الجنة أو النار وإلا وقد كتب الله مكانها من الجنة أو النار وإلا وقد كتبت شقية أو سعيدة" (اخرجه مسلم).

وقال : "واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لن يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف" (اخرجه احمد في المسند والترمذي).

- وإلى نفاذ مشيئته في كل شيء يشير قوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينِ ﴾ [التكوير: ٢٩].
  - 🕌 وقوله تعالى: ﴿فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦].
- الله وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّكْرِمٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ﴾ [الحج: ١٨].
- وقوله تعالى: ﴿وَرَبُّكَ تَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَتَخَتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ الْحَيرَةُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مَا سُبْحَانَ ٱللَّهِ وَتَعَلَىٰ عَمًّا يُشْرِكُونَ ﴿ القصص: ١٥].
- وإلى تفرده بخلق كل شئ يشير قوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ١٩].
- وقوله تعالى: ﴿ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ١٦].
  - وقوله تعالى: ﴿رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ، ثُمَّ هَدَىٰ﴾ [طه: ٥٠].
- القمر: ﴿ وَإِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ عِلَمُ عَمِومَ ذَلَكَ يَشَيِهُ خَلَقْنَهُ وَلَلَّهُ عَلَمُ القمر: ١٤٩].
- وقد روي مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال: جاء مشركوا قريش يخاصمون رسول الله في في القدر، فنزلت: ﴿يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوتُواْ مَسَّ سَقَرَ فَي إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ القمر: ١٤٠٨].
  - وقوله ﷺ: "كل شئ بقدر حتى العجز والكيس" (اخرجه مسلم).

### غلو الفرق في باب القدر:

### وقد ضل في باب القدر فريقان:

الله قال تعالى مشيراً إلى عموم علمه وإحاطته: ﴿رَبَّنَاۤ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا خُنِّفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ البراهيم: ٢٨].

فَ وَفَ الْأَرْضِ مِثْلَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَرَّلُ اللَّهُ وَقَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَرَّلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمُأْهُ الطلاق: ١٢].

فَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّالَّ الل

وقال تعالى مشيراً إلى إطلاق مشيئته: ﴿فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ ﴿ البروج: ١٦، فما من أحد من الناس إلا يريد ما لا يفعل أو يفعل ما لا يريد، ولكن الله وحده هو الفعال لما يريد.



## وقال تعالى: ﴿وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير: ١٩].



الإنسان، ١٦٠)، أي أن مشيئتكم تابعة لشيئته الله عز وجل، فمن علم استحقاقه للهداية يسرها له وقيض له أسبابها، ومن علم استحقاقه للغواية صرفه عن الهدى، وله في ذلك الحكمة البالغة، والحجة الدامغة.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾ [الرعد: ٢٧].

وروي مسلم في صحيحه عن يحيي بن يعمر قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجهني، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميري حاجين أو معتمرين، فقلنا لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله في فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر، فوفق لنا عبدالله بن عمر بن الخطاب داخلا المسجد فاكتنفته أنا وصاحبي أحدنا عن يمينه والآخر عن شماله، فظننت أن صاحبي سيكل الكلام إلى، فقلت: أبا عبد الرحمن، إنه قد ظهر قبلنا ناس يقرءون القرآن ويتقفرون العلم، وذكر من شأنهم، وأنهم يزعمون أن لا قدر وأن الأمر أنف، قال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم آني بريء منهم وأنهم برآء مني! والذي يحلف به عبد الله بن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبا فأنفقه ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر.

وفريق نفي الإرادة البشرية بالكلية، فسور به بين ما يقع على الإنسان اضطراراً وبين ما يقوم به اختياراً، وقال بأن الإنسان كالريشة المحلقة في الهواء تحركها الرياح كيف تشاء! ومآل مقولة هذا الفريق نسبة الظلم إلى الله عز وجل، وأنه يحاسب عباده على ما لا يد لهم فيه ولا اختيار! تحالي الله عن ذلك علواً كبيراً.

فال تعالى: ﴿سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَآوُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ عَكَالِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَيْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُواْ بَأَسْنَا لَّ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَآ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا هَلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَآ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا فَلْ هَلْ عَندَاهِ مِن الشرك، خَرْصُونَ الله مطلع على ما نحن فيه من الشرك، وهو قادر على تغييره بأن يحول بيننا وبينه، ويلهمنا الإيمان، فلم يفعل، فدل ذلك على رضاه منا بذلك، وهي حجة داحضة، فقد أرسل الله إليهم رسله، وأذاقهم من بأسه، وأدال عليهم رسله الكرام، فدل ذلك على عدم رضاه تعالى بما هم فيه من الكفر والشرك.

منه، فبين تعالى أنه أنكره عليهم بما أرسل من الرسل الذين يأمرون بعبادة الله وحده وينهون عن عبادة ما سواه.

هذا وقد شاع قريب من هذه الشبهة في أوساط كثير من العصاة والمفرطين في واقعنا المعاصر، يحتجون بالمقادير على ما هم فيه من غفلة وتفريط وتهالك على المعاصي وقد أدى ذلك إلى السلبية والجمود والتخاذل، الأمر الذي قعد بأصحابه عن العمل الجاد للدين والدنيا معا، فأصبحوا في دنياهم كما مهملاً في ذيل قافلة الأمم، وأصبحوا في دينهم من الفسقة القعدة عن الجهاد الواجب الذين يحتجون بالمقادير على تفريطهم وفسوقهم، ومعلوم أن القدر لايحتج به على المعايب بل يتأسى به عند وقوع المصائب.

### وسطية أهل السنة في باب القدر:

وهديُ اللّه أهل السنة والجماعة إلىُ الطيب من القول فكانوا وسطا بين الجفاة والفلاة:

﴿ فقالوا با ثبات القدر بدرجاته الأربعة: العلم والكتابة والمشيئة والخلق، وفرقوا بين الإ رادة الكونية وهي المشيئة وبين الإ رادة الشرعية وهي التكليف ومن لوازمها المحبة؛ فقالوا: قد يقع في ملك الله مالا يريده شرعاً ولا يرضى عنه كالكفر والشرك وسائر

الــذنوب، ولكــن لا يقـــع في ملكـــه تعــالي إلا مــا يريــده كوناً

ال تعام الى: ﴿ مَن يَشَا إِللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأَ يَجَعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ اللَّهُ عَلَىٰ عَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الانعام: ٢٩].

وقال تعالى: ﴿فَمَن يُرِدِ ٱللهُ أَن يَهْدِيَهُ، يَثْرَحْ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُهْدِيَهُ، يَثْرَحْ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُهْدِيَهُ، يَشْرَحْ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ الله الله وحده، ولكن إرادته للإضلال لا تعني رضاه به ومحبته له.

وقال تعالى: ﴿إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ ۖ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِن تَشۡكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ الزمر: ١٧، فهو لا يرضى لعباده الكفر، وإن كان قد وقع في الكون بإرادته عز وجل.

الله وقسال تعسالى: ﴿فَإِن تَرْضَوْاْ عَنْهُمْ فَإِنَّ ٱللهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ الْفَسِقِين، ولكن ما الفَسِقِين، ولكن ما الرتكبوه من الفسق قد وقع بإرادته عز وجل.

وقال تعالى: ﴿يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذَّ يُسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذَّ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ﴾ النساء:١٠٨، فهذا الذي بيتوه مما لا يرضاه وقع بإرادته عز وجل وإن كان لا يحبه ولا يرضى عنه.

﴿ و قالوا با ثبات الإرادة البشرية وقدرة العبد على الأختيار ولكنها ليست قدرة ولا إرادة مطلقة ، بـل تديط بها قدرة الله عـز وجـل وتهـيمن عليها مشـيئته ، وأن مناط التكليف يتمثـل في العقــل والقــدرة وبلــوغ الحجة .

الى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجِنَّةُ ٱلَّتِى أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ الْجَنَّةُ ٱلَّتِى أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٧].



والآيتان صريحتان في أن عمل العبد وكسبه يضاف إليه، وأن له قدرة على عمله، وله مشيئة يثاب أو يعاقب بمقتضاها.

وقال تعالى: ﴿وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ التكوير: ٢٩]، والآية صريحة في أن مشيئة العبد ليست مطلقة، ولكنها في إطار مشيئة الله عز وجل وهي جزء من قدره.

وقال تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلَّبِهِ ﴾ [الانفال: ٢٤]، أي فلا يؤمن ولا يكفر إلا بإذنه، ولهذا كان في دعائه ﷺ: "اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا إلى طاعتك" (اخرجه مسلم).

وقال تعالى: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ البقرة: ٢٨٦، أي لا يكلف أحداً فوق طاقته، وهذا من لطفه بخلقه ورأفته بهم وإحسانه إليهم،

ف الجنون الذي لا يعقل التكليف، والجاهل الذي لا يتمكن من العلم، والمكرد الذي انعدم اختياره ليسوا من أهل التكليف.

وقال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ الإسراء: ١٥، وفي الآية إخبار عن عدله تعالى، وأنه لا يعذب أحدا إلا بعد قيام الحجة عليه بإرسال الرسول إليه.

وقال تعالى: ﴿وَأُوحِىَ إِلَى هَنذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ الانعام ١٩١٠ فالقرآن نذير لكل من بلغه، ومن بلغه القرآن فكأنما رأى النبي على الله القرآن فكأنما رأى النبي الله القرآن فكأنما وأي النبي الله النبي الله القرآن فكأنما وأي النبي الله القرآن وأي النبي الله الماله القرآن وأي النبي الله الماله القرآن وأي النبي الله الماله وأي النبي الله الماله ا

وقال تعالى: ﴿وَٱللَّهُ أَخْرَجُكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْكًا وَحَمَّلَ اللَّهُ عَلَمُونَ شَيْكًا وَحَمَّلَ اللَّهُ عَلَمُ السّمَع وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفِيدَةُ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ النحاد المحادة بالدوات إدراك الخطاب ووسائل بلوغ الحجة، وهي السمع والبصر والفؤاد.

ثم بين أن الإنسان مسئول عن هذه الأدوات، وأن التكليف يتوجه إليه بناء على قيامها به، فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِبِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولاً ﴾ الإسراء، ٢٦]، فسوف يسألهم عن ذلك يوم يرجعون إليه.

وقال : "رفع القلم عن ثلاث: عن الصبي حتى يبلغ، وعن النائم حتى يبلغ، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المجنون حتى يفيق" (اخرجه ابو داود والترمذي والحاكم وصححه)، فهؤلاء ليسوا من أهل التكليف لعدم تحقق مناطه عندهم.

# حقيقة الإيان ومراتبه

ونــؤمن بــأن الإيهــان قــول وعهــل واعتقــاد، يزيــد بالطاعــة ويــنقص بالمهصــية، وأن أصــله تصــديق الخــبر والإنقيــاد للشــرع، فهـــن لم يحصــل في قلبــه التصــديق والإنقيــاد فلــيس بهســلم، وأن كهالــه الواجــب بفهـــل الواجبــات وتــرك المحرهــات، وكهالــه الهســتحب بفهـــل المنـــدوبات وتـــرك المكروهــــات، والتـــورع عــــن المتشابهات..

فالدين أخرجوا جنس الأعمال من حقيقة الإيمان وقصروا الإيمان على مجرد التصديق مبطلون، فارن الإيمان لا يتحقق بمجرد اعتقاد صدق النبي صلى الله عليه وسلم فيما جاء به من الدين، فقد تحقق لهذا عند كثير من الناس ولم يصبحوا به مؤمنين، بل لابد من اجتماع أمرين: اعتقاد الصدق، ومحبة القلب وانقياده..

والدين أدخلوا كل الأعمال في أصل الإيمان غلاة ومبطلون، فقد فاوتت الشريعة بين أنواع الأعمال، وفرقت فيها بين ما يرتبط بأصل الإيمان فيخهب

الإيمان بذهابه، وبين ما يـرتبط منهـا بكمالـه فيـنقص الإيمان بنقصه..

الم قال تعالى: ﴿فَإِن تَنَزَعْمُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْلِ الله على أن من لم يرد الأمر إلى الله ورسوله فليس مؤمناً بالله ولا باليوم الآخر، وفي ذلك دلالة على أن الإيمان لا يثبت بمجرد التصديق الخبري، وأنه ليس قولاً فقط، بل لابد مع ذلك من الانقياد للشرع واتباع الرسول والنزول على حكمه.

وقال تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجُدُوا فِي أَنفُسِمٍ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿النساء: ١٥]، فيقسم تعالى بنفسه الكريمة المقدسة أنه لا يؤمن أحد حتى يحكم الرسول ﴿ فِي جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له ظاهرا وباطنا، الأمر الذي يؤكد على أن الإيمان لا يثبت بمجرد التصديق الخبري بل لابد من تحكيمه ﴿ وانتفاء الحرج من حكمه ﴿ حتى يثبت وصف الإيمان.

وقال تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ ءَامَنّا بِاللّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمّ يَتَوَلَّىٰ فَرِيقٌ مِّهُم مِّنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِاللّمُؤْمِنِينَ﴾ النور: ١٤١، وهذه الآية تنفي الإيمان عن المنافقين الذين يزعمون الإيمان بأقوالهم ثم يخالفون مقتضى ذلك بأفعالهم، فيعرضون عن حكم الله ورسوله. وقال تعالى عن اليهود الذين رفضوا حكم التوراة: ﴿وَكَيْفَ عُكِكُمُونَكَ وَعَالَ تَعَالَى عَن اليهود الذين رفضوا حكم التوراة: ﴿وَكَيْفَ عُكِكُمُونَكَ وَعَا أُولَتِكِكَ وَعَا أُولَتِكِكَ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَمَا أُولَتِكِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اللهدة: ١٤٦، فلا هم بالمؤمنين بالتوراة لأنهم لم ينزلوا علي حكمها، ولا هم بالمؤمنين بك لأنهم لم يتبعوا الحق الذي جئت به.

لَّهُ الْحَقْ مِن رَّبِكَ فَيُوْمِنُوا الْحِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقْ مِن رَّبِكَ فَيُوْمِنُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقْ مِن رَّبِكَ فَيُوْمِنُوا بِهِمِ فَتُخْبِتَ لَهُ وَقُلُوبُهُمْ أَوَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الحجناء الله فلا يتحقق الهدى إلا بالعلم والتصديق والإخبات والانقياد.

الله وبين تعالى أن التصديق الخبري وحده لا يكون إيماناً، فقال تعالى: ﴿وَجَحَدُواْ عِالَى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

المُفسِدِينَ السماد ١٠ والحديث في الآية وإن كان عن قوم فرعون إلا أن فحواه تهديد للمكذبين بمحمد ﷺ أن يصبيهم ما أصاب قوم فرعون بطريق الأولى، فإن برهانه أقوى من براهين من سبقه من الأنبياء والمرسلين.

وقال تعالى ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِتَبَ يَعْرِفُونَهُۥ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ البقرة، ١٤٦، فالمعرفة القلبية وحدها لا تكون إيمانا إذا كذبتها الأقوال والأفعال، فهاهم علماء أهل الكتاب من اليهود يعرفون صحة ما جاء به رسول الله على كما يعرف أحدهم ولده، ولكنهم كتموا ذلك وجحدوه فباءوا بخسري الدنيا والآخرة، فدل ذلك على أن مجرد العلم والإخبار عنه ليس بإيمان حتى يتكلم بالإيمان على وجه الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد.

ولو كان مجرد اعتقاد التصديق إيماناً لكان إبليس وفرعون وقومه واليه ود الذين عرفوا أن محمداً رسول الله كما يعرفون أبناءهم مؤمنين مصدقين! ومثله لا يقول به عاقل! بل ولكان من قال للنبي ناعلم أنك صادق، ولكن لا أتبعك بل أعاديك وأبغضك وأخالفك مؤمناً كامل الإيمان! ومثله لا يخطر على قلب أحد غير مغلوب على عقله !!

وقال : "كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى، قالوا: ومن يأبى يا رسول الله؟ قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى" (اخرجه البخاري)، فمن أبى اتباع الرسول وأدار ظهره لما جاء به من الحق كان من أهل النار، وإن اعتقد بقلبه صحة ما جاء به.

وعن أبي هريرة أن رسول الله شسئل: أى العمل أفضل؟ فقال: "إيمان بالله ورسوله قيل: ثم ماذا؟ قال: الجهاد في سبيل الله قيل ثم ماذا؟ قال: حج مبرور" (اخرجه البخاري) وعنون له بقوله: باب من قال إن الإيمان هو العمل، فبين في هذا الحديث أن الإيمان أفضل العمل، وفيه رد على من أخرج العمل من مسمى الإيمان.

وفي حديث وفد عبد القيس عند مسلم أن النبى أمرهم بالإيمان بالله وحده ثم قال: "هل تدرون ما الإيمان بالله?. قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة وصوم رمضان، وأن تؤدوا خمسا من المغنم".

لل وإلى زيادة الإيمان وتفاوته يشير قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُواْ إِيمَنيًا مَّعَ إِيمَنهم الفته: ٤٠.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ، زَادَتْهُمْ إِيمَنتًا﴾ [الانفال: ١].

لله وقال تعالى: ﴿وَإِذَا مَاۤ أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَنذِهِ - إِيمَننا قَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (التوبة: ١٧٤).

وقال ﷺ وقال ﷺ في حديث الشفاعة: " فأخرج منها من كان في قلبه مثقال شعيرة من إيمان . فأخرج من كان في قلبه مثقال ذرة أو خردلة من إيمان، فأخرج من كان في قلبه أدنى مثقال حبة خردل من إيمان" (متفق عليه).

الله واشار إلى أن التكذيب باب من أبواب الكفر ونقض الإيمان، فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنتِنَا وَٱسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ أَمُم أَبُوّبُ ٱلسَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱلجَّمَلُ فِي سَمِّ ٱلْخِيَاطِ ﴿ الاعرف: ١٠٠].

وقال تعالى: ﴿بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ﴾ [الانشقاق: ١٦].

ومثل التكذيب في نقض الإيمان الرد والإباء، فمن رد على الله حكمه، وأبى الانقياد لما جاء به رسوله شفقد نقض بذلك إيمانه، وخرج بذلك من الله، وقد سبق من النصوص ما يقرر ذلك.

## أصحاب الكبائر في مشيئة الله:

ونهتقد أن المسلم لا يكفر إلا إذا نقض إيمانه بشرك، وأنه لا يكفر بارتكاب الكبائر إلا إذا استحلها، وأن أصحاب الكبائر في مشيئة الله، إن شاء الله عذبهم، وإن شاء غفر لهم.

# اللهُ عَلَيْهُ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن اللهُ لَمُن

يَشَآءُ النساء منه النساء منه النساء المعاصي دون الشرك في مشيئة الله ، إن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم ، ولا يزالون على الجملة في دائرة الإسلام ، ولا يخفى أن الآية تتحدث عن المغفرة بغير توبة ، لأنها لو كانت تتحدث عن المغفرة بتوبة ، لأنها لو كانت تتحدث عن المغفرة بتوبة لا فرقت بين الشرك وبين ما دونه فإن الذنوب تغفر بالتوبة.

وقال تعالى: ﴿وَلَدِكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ، فِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ، فِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ الحجرات: ١٧، ففرقت الآية بين الكفر وبين ما دونه من الفسوق والعصيان.

وقال ﷺ: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" (متفق عليه)، ففرق رسول الله ﷺ بين الفسوق وبين الكفر، فعلم بذلك أن المعاصى ليست سواء.

وقال : "شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي" (الرّمذي وابن حبان)، وشفاعته لهم الله على أنهم لا يزالون في دائرة الإيمان.

وعندما نزل قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلّْبِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلّْمٍ أَوْلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَنَهُم بِظُلّمٍ أَوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّعام: ١٨١، شق ذلك علي قلوب أصحاب النبي ﷺ وقالوا: وأينا لم يظلم؟ فنزلت: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴿ السّمان: الشرك، وبين أنه ليس كل ظلم الخرجه البخاري)، ففرق بين الظلم وبين الشرك، وبين أنه ليس كل ظلم شركا، ولكن الشرك أعظم الظلم وأكبره.

تفاوت العقوبات المقدرة على أنواع المعاصي المختلفة، فقد جعلت الشريعة المطهرة عقوبة السرقة القطع، وعقوبة الزنا الجلد أو الرجم، وعقوبة السكر الجلد، وعقوبة الردة القتل، وفي ذلك دليل على تفاوت مراتب المعاصي وأنها ليست على درجة واحدة.

ا قَالَ تَعَالَى: ﴿ اَلزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَا جُلِدُوا كُلَّ وَ حِدٍ مِّنْهُمَا مِأْثَةَ جَلَّدَةٍ ﴿ وَالْمَا وَاثَعَ جَلَّدَةٍ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ الل

الله وقال تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ أَوَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللهُ الل

لل وقسال تعسالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْدِدُوهُمْ ثَهَادِهُ أَبُدًا ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ مُهَادَةً أَبُدًا ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُهُدَدةً أَبُدًا ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللَّهُ اللهُ ال

وقال ﷺ: "من بدل دينه فاقتلوه" (اخرجه البخاري).

وقال ﷺ: "لا يحل دم امريء مسلم إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والتارك لدينه المفارق للجماعة" (متفق عليه).

### انتفاض الإيمان بالردة:

ونــؤمن بــأن الإيمــان ينــتقض بــالردة كمــا ينــتقض الوضــوء بالحــدث، وأن الــردة كمــا تكــون بمفارقــة ملــة الإســـلام بالكليــة إلى ملــة أخــرى أو إلى الإلحــاد البحــت تكــون أيضــا بهــدم الإقــرار بشـــيء مهــا أنــزل اللهــ بهــد الهلــم ـ تكــديباً أو رداً، وأن الهــوت علــــى الــردة محــبط لجميع الأعمال.

لله قسال تعسالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ أَيْ وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ البقرة: ١٠٦، فلما أبى إبليس الطاعة نقض بذلك إيمانه الذي كان عليه واستحق لعنة الخلد وعذاب الأبد.

وقال تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَبِنٌ بِٱلْإِيمَنِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ ٱللّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ النعل: ١٠٦، فمن كفر في غير إكراه فقد نقض بذلك إيمانه واستحق غضب الله وعذابه الأبدي. وبين ﷺ أن الردة موجبة للقتل، فقال ﷺ: "من بدل دينه فاقتلوه" (اخرجه البخاري).

وقال ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس والثيب الزاني، والتارك لدينه المفارق للجماعة" (متفق عليه)، فمن بدل كفراً بعد إيمان، وأصر على ذلك فقد زالت عصمته، وأوبق دنياه وآخرته.

لله وبين أن الموت على الردة محبط لجميع الأعمال، فقال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَلِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَ خِرَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَ خِرَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ البقرة: ٢٧١].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُواْ كُفْرًا لَّن تُقْبَلَ وَقَالَ وَقَالَ عَمْدُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلضَّالُونَ ﴿ الْ عَمْدُانِ ١٩٠١، فمن كَفْر بعد إيمانه واستمر على ذلك إلى المات لن تقبل له توبة إذا حضره الموت.

# خلود الشريعة وصلاحيتهما لكل زمان ومكان:

ونــؤمن بــأن الإ\_ســـلام عقيــدة وشــريهة، وأن شــريهة الإ\_ســـلام صــالحة لكــل زمــان ومكــان، وأنــه لا تحــدث لأحــد علــــــ وجــه الأرض نازلــة إلا وفي القــرآن الــدليل علـــــ ســبيل

الهدى فيها، وأن رفض تدكيم الشريعة كالتكذيب بها كلاهما مروق من الإسلام.

ال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَسَ بِبْيَسًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً اللَّهُ عَلَى مَا اللَّ

وقال تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَآءَ الله وقال الله الله وقد جاء بشرائع تعصم من الزلل، وهي ملزمة وواجبة الاتباع، ولا مقابل لها إلا الهوى.

وقال تعالى: ﴿وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللهُ وَلاَ تَتَبِعْ أَهُوآءَهُمْ وَاللهِ وَقَالاً اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَقَالاً اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَلَهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَالللهُ وَاللهِ وَلَا لهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَا لِللهِ وَلَا لَهُ وَلِا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لهُ وَلِا لَهُ وَلَا لِللهِ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَلِمُ وَلَّهُ وَلِمُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَا للللّهِ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلِمُ لَا لَا لَهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّ

لله هو السبيل إلى النجاة من الضلال والشقاء، وبين أن اتباع هدي الله هو السبيل إلى النجاة من الضلال والشقاء، وأن الإعراض عنه هو السبيل إلى ضنك المعيشة في الدنيا وسوء العذاب في الآخرة، فقال تعالى: ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ هُو وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ الْقَيْلَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [طه: ١٧٤٠].



وتقدم رسول الله بضمان إلى الأمة كلها أن لا يضل منها أحد ما دامت معتصمة بالكتاب والسنة، فقال في حجة الوداع: "وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله وسنة رسوله" (خرجه مسلم).

# ما أحدث في الدين على خلاف السنة فمو رد:

ونؤمن بأن خير الهدأي هدأي محمد صلى الله عليه وسلم، وأن شر الأمور محدثاتها، وأن كل ما أحدث في الدين على خلاف السنة فهو رد على صاحبه، وأن أحب الهمل إلى الله أخلصه وأصوبه.

لله وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ أَوَمَا وَقَالَ مَمَّنِ أَنَّبَعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ القصص: ١٥٠.

وقال ﷺ: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" (متفق عليه).

وقال : "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن شر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة" (اخرجه ابو داود والترمذي وابن حبان والحاكم).

وإلى شرطي الإخلاص والصواب في قبول الأعمال يشير قول الله جل وعلى الله عمال يشير قول الله جل وعلى الله وعلى الله وعلى الله عملا: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُوا لَقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلْ عَمَلاً صَلِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ مَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١١] أي فليعمل عملاً خالصاً لله، صواباً على شريعة رسول الله، فهذان هما ركنا العمل المتقبل: الإخلاص والصواب.

لله وقوله تعالى: ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُكُرْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الله: ١].

# وجوب الترضي عن أصحاب النبي والإمساك عما شجر بينهم:

ونؤمن بأن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم هم الصفوة من هذه الأهة، وأن قرنهم هو خير القرون، وأن محبتهم آية على الأيمان فنحقد قلوبنا على محبتهم والارمساك عما شجر بينهم، من غير أن نحتقد بحصمة أحد منهم...

فقد زكى الله أصحاب نبيه في فوصفهم بحميد الصفات وجميل الخلال فقال تعالى: ﴿ حُمَّدً لَرُسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ مَّ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفّارِ رُحَمّاءُ الخلال فقال تعالى: ﴿ حُمّمَدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَا أَسِمَاهُمْ فِي النَّبُهُمُ أَنْ اللّهِ وَرِضْوَنَا أَسِمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ أَذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ أَ وَمَثْلُهُمْ فِي ٱلْإِنْجِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَقَازَرَهُ وَ قَالْمَتْغَلَظَ فَٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ عَيْجِبُ ٱلزُّرًاعَ لِيَغِيظَ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَقَازَرَهُ وَ قَالَيْنِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الشتج: ١٩].

الله على عن توبته عليهم، فقال تعالى: ﴿ لَقَد تَّابَ ٱللهُ عَلَى ٱلنَّيِّ وَالْمُهُ عَلَى ٱلنَّيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ أَ إِنَّهُ، بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبه: ١١١].

فل وقال تعالى: ﴿وَالسَّنِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَنجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُمْ جَنَّنتُ تَجْرِى التَّبُعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُمْ جَنَّنتُ تَجْرِى تَخْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ التوبة ١٠٠٠.

وأعلن أنه حبب إليهم الإيمان وزينه في قلوبهم، وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان، فقال تعالى: ﴿وَٱعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ۚ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي وَالعصيان، فقال تعالى: ﴿وَٱعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ۚ لَوَ يُطِيعُكُمْ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْأَشِدُونَ وَٱلْفِصْيَانَ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ الحجرات: ١٧.

الله الله الله الفرون قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم" (متفق عليه).

ونهى رسول الله ﷺ عن سبهم، وبين أن أحداً ممن جاء من بعدهم لن يبلغ منزلتهم وأن قليل العمل منهم خير عند الله من كثير من

غيرهم، فقال ﷺ: "لا تسبوا أصحابي، فإنه لو أنفق أحدكم ملء أحد ذهب ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه" (خرجه مسم).

وذكرنا رسول اله الله بهم، وحض على حبهم، وحذر من بغضهم، فقال بن الله الله في أصحابي !! فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم، فببغضى أبغضهم".



# وحدة الأمة

الإسلام والتحاكم إلى الشريعة المطهرة، وأن المسلم أخو المسلم مهما اختلفت الألسنة والألوان والبلدان، لا فضل لهربي عليهُ أعجميهُ ولا لأبيض عليهُ أسبود إلا بالتقويُّ، وإن هــذا الإطار يســتوعب فيُّ داخلــه أهــل القبلـة كافـة مـا لم يتلـبس أحـد مـنهم بنـاقض جلـــ مـن نـواقض الإسـلام، فيخـرج بـه مـن جماعــة المسـلمين وإن منازل هـؤلاء مـن المسلم قرباً وبهـداً بحسب منازلهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم، والمقرب من قربه والمتوسيط مين وسيطه، وأن كيل دعيوة الثي عقيد اليولاء والبراء على غير الإسلام فهئ دعوة جاهلية يسخطها اللہ ورسولہ

فقد أخبر تعالى عن وحدة هذه الأمة منهاجا ومعبودا، فقال تعالى: 

﴿ إِنَّ هَنذِهِ مَ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَ حِدَةً وَأَنا رَبُّكُمْ فَاعَبُدُونِ ﴾ [الانبياء: ٩٦].

وبين أن أساس هذه الوحدة هو الإيمان - المتضمن لتصديق الخبر والانقياد للشرع - وأثبت الأخوة الإيمانية بين جميع المؤمنين وإن تلبس بعضهم بشئ من البغي فقال تعالى:

﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُرْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ [الحورات: ١٠].

وأمر بالاعتصام بحبله وحده فقال: ﴿وَٱغْتَصِمُواْ نِحَبِّلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَاعْتَصِمُواْ نِحَبِّلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرِّقُواْ ﴾ [ال عمران: ١٠٠].

لله وقصر الموالاة على الله ورسوله والمؤمنين، فقال تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِكُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا ٱلْكَفِرِينَ أُولِياء من دون المؤمنين، فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا ٱلْكَفِرِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَ تُلِيدًا وَالسَاء: ١٤٤].

وقال تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِرِينَ أُوْلِيَآ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَوْلِيَآ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَوَلِيَآ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَوَمَن يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَنَّةُ وَمَن يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمَصِيرُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

الناس، فقال على المن المن المن الناس، فقال على المعيار التفاضل بين الناس، فقال على الله الله الناس، فقال المناس، فقال الم

وأكد رسوله هي على هذا المعنى، فقال: "يا أيها الناس ألا إن ربكم واحد، ألا لا فضل لعربي على أعجمي، ولا أعجمي على عربي، ولا لأحمر علي أسود، ولا لأسود على أحمر إلا بالتقوى" (خرجه احدوالبزار).

فقال ﷺ: "وأن من دعا بدعوى الجاهلية لا يجتمع مع دعوى الإسلام، فقال ﷺ: "وأن من دعا بدعوى الجاهلية فهو من جثى جهنم فقالوا: وإن صلى وصام يا رسول الله؟ قال: وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم! " (اخرجه الترمذي وابن حبان والإمام احمد).

وبين أن دعوى الجاهلية خبيثة ومنتنة، فقد روي البخاري عن جابر رضي الله عنه قال: غزونا مع النبي وقد ثاب معه ناس من المهاجرين حتى كثروا، وكان من المهاجرين رجل لعاب فكسح أنصاريا، فغضب الأنصاري غضباً شديداً حتى تداعوا وقال الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجرين، فخرج النبي فقال: "ما بال دعوى أهل الجاهلية؟ ثم قال: ما شأنهم؟ فأخبر بكسعة المهاجري للأنصار قال النبي نا دعوها فإنها خبيثة".

وقال ﷺ: "إن الله أذهب عنكم عيبة الجاهلية، والفخر بالآباء، إن هو إلا مؤمن تقي وفاجر شقي، الناس كلية بنو آدم، وآدم خلق من تراب" (اخرجه ابو داود والترمذي).

فقال: ﷺ: "ليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب، ودعا بدعوة الجاهلية" (اخرجه البخاري).

وبين أن من قتل في الدعوة إلى عصبية فقتلته جاهلية، فقال ومن قاتل تحت راية عمية: يغضب لعصبة، أو يدعو إلى عصبة، أو ينصر عصبة، فقتل فقتلت جاهلية" (اخرجه مسلم) والعصبية أن ينصر الرجل قومه علي الظلم.

وفي رواية "ومن قتل تحت راية عمية: يغضب للعصبة، ويقاتل العصبة ويقاتل العصبة فليس من أمتى (اخرجه مسلم).

## وجوب نصب الإمامة ومسئولية الأمة عن إقامتما:

ونــؤمن بــأن الإ<sub>ع</sub>ماهـــة العجظهــــــ هــن أعظـــم مقاصــد الــدين وآكــد فرائضــه، وهـــي نيابــة عــن النبــوة في حراســـة الــدين وسياســـة الــدنيا بـــه، ولا تــبرأ ذهــــة أهـــل الإ<sub>ع</sub>ســـلام حتى تجتمع كلمتهم على إمام يسوسهم بكتاب الله.



# وإلى وجوب نصب الإمامة العظمى يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ

أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنئِتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴿ النساء : ١٥ ووجه الدلالة أن الخطاب في الآية عام يستلزم أداء مختلف الأمانات ومنها أمانة الحكم، فيجب علي الأمة أداء هذه الأمانة إلى أهلها وتوسيدها إلى من يقوم بها على وجهها.

وقوله الله المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرواعليهم المرحمات المرحمات المرحمات المراحمات ا

ومن أقوى الأدلة في هذا الباب دليل الإجماع، فقد أجمع الصحابة بعد موت رسول الله علي وجوب الإمامة، وبادروا إلى إقامة هذا الواجب، وقدموا الاشتغال بذلك علي أهم الأمور لديهم ساعتئذ وهو تجهيزه ودفنه هي، حتى قال القرطبي رحمه الله: ولا خلاف في وجوب ذلك بين الأئمة، إلا ما روي عن الأصم حيث كان عن الشريعة أصم!!

ومن الأدلة كذلك علي وجوب الإمامة توقف كثير من الواجبات الشرعية على وجود الإمامة، كإقامة الحدود وتنفيذ الأحكام، وسد الثغور، وتجهيز الجيوش، وإشاعة الأمن، ونصب القضاة ونحوه، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. هذا بالإضافة إلى ضرورتها لدفع المضار العظيمة التي تكون مع الفوضى وخلو الزمان من السلطان الشرعي،

الأمر الذي يؤكد أن وجوب الإمامة من ضروريات الشرع التي لا سبيل إلى تركها، أو المماراة في وجوبها.

يقول علي رضي الله عنه: لابد للناس من إمارة برة كانت أو فاجرة، قالوا: يا أمير المؤمنين، هذه البرة قد عرفناها، فما بال الفاجرة؟! قال: تقام بها الحدود، وتأمن بها السبل، ويجاهد بها العدو، ويقسم بها الفيئ؟.

## حقوق الأئمة:

ونــؤمن بوجــوب مناصحة أولــي الأمـر والتــزام الطاعــة لهم في غير مهحية ما أقاموا في الأمة كتاب الله.

وإلى وجوب مناصحة أولى الأمر يشير قوله ﷺ: "الدين النصيحة قلنا لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولكتابه ولرسله ولأئمة المسلمين وعامتهم" (اخرجه مسلم) ومناصحة أولى الأمر تكون بمعاونتهم علي الحق، وطاعتهم فيه، وأمرهم به، وتذكيرهم برفق ولطف، وإعلامهم بما غفلوا عنه ولم يبلغهم من حقوق المسلمين، وترك الخروج عليهم، وتألف قلوب الناس لطاعتهم.

وإلى واجب التزام الطاعة لهم في غير معصية ما أقاموا في الأمة كتاب الله يشير قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهُ وَأَلْمِعُواْ ٱللَّهُ وَأَلْمِي كَتَابِ اللهِ يشكر مِنكُمْ ﴿ النساء: ٥٠] فأوجبت الآية الكريمة طاعة أولي الأمر، ولكنها لم تجعل لهم طاعة مطلقة، بل في إطار الكتاب والسنة، لأنها

كررت ذكر الطاعة مع الرسول ﷺ ولم تكرره مع أولي الأمر علي أن الطاعة لهم ليست مطلقة بل في حدود طاعة الله ورسوله.

وقوله ﷺ: "اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشي كأن رأسه زبيبة ما أقام فيكم كتاب الله" (اخرجه البخاري من حديث انس).

وقوله ﷺ: "على المرء السمع والطاعة فيما أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة" (متفقعليه).

وإلى واجب نصرته علي من بغي عليه يشير قوله ين "من بايع إماما فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه ما استطاع، فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر" (اخرجه مسلم من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص).

## الجماعة رحمة والفرقة عذاب:



#### وقال ﷺ: "الجماعة رحمة والفرقة عذاب" (اخرجه احمد).

وإلى لزوم الجماعة بمعنى اتباع الحق والاجتماع عليه يشير قوله على الخرجه أبو داود وغيره: "إن أهل الكتابين افترقوا فى دينهم على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة - يعني الأهواء - كلها في النار إلا واحدة وهي الجماعة". فالجماعة هنا وقعت في مقابلة الفرق الضالة وأهل الأهواء، وهي بهذا المعنى لا يشترط لها كثرة ولا قلة، بل هي موافقة الحق وإن خالفه أكثر أهل الأرض.

- قال نعيم بن حماد: إذا فسدت الجماعة فعليك بما كانت علية الجماعة قبل أن تفسد وإن كنت وحدك حينئذ.
- وقال أبو شامة: حيث جاء الأمر بلزوم الجماعة فالمراد به لزوم الحق واتباعه، وإن كان المتمسك بالحق قليلا والمخالف كثيرا، لأن الحق الذي كانت عليه الجماعة الأولى من النبي وأصحابه رضي الله عنهم، ولا نظر إلى كثرة أهل الباطل بعدهم.

وإلى لزوم الجماعة بمعنى الاجتماع علي السلطان المسلم والتزام الطاعة له في غير معصية ما أقام في الأمة كتاب الله يشير قوله شيئا يكرهه أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عباس: "من رأى من أميره شيئا يكرهه فليصبر عليه فإنه ليس أحد يفارق الجماعة شيرا فيموت إلا مات ميتة جاهلية".

وما أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عباس: "من كره من أمير ه شيئا فليصبر عليه، فإنه ليس أحد من الناس خرج من السلطان شبرا فمات عليه إلا مات ميتة جاهلية".

إلى وما أخرجه مسلم عن عرفجة من قوله ﷺ: "من أتاكم وأمركم جميع علي رجل واحد يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه".

## الطريق إلى التمكين:

ونـؤمن بـان الإيهـان والجهـاد همـا السـبيل إلى إحيـاء هـده الأهــة وتحقيــق مـا تتطلـع إليــه مــن الاســتخلاف في الأرض والــتمكين للــدين، وان الجهـاد يكــون بحمــل الــنفس علــي تعلـــم أهــر اللّم، والاســتقامة عليـــه، والــدعوة إليــه، والقتال في سبيله، والصبر علي ما يعرض من الابتلاءات.

فِي فضيلة الجهاد وكونه التجارة الرابحة قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلْ أُدُلُكُرْ عَلَىٰ تَجَرَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِم ۞ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَامَنُواْ هَلْ أَدُلُكُرْ عَلَىٰ تَجَرَةٍ تُنجِيكُم وَأَنفُسِكُمْ ۚ ذَٰلِكُرْ خَيْرٌ لَّكُرْ إِن كُنتُمْ تَعْمَمُونَ ۞ يَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْ خِلْكُمْ جَنَّت ِجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي يَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْ خِلْكُمْ جَنَّت ِجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي

جَنَّتِ عَدْنٍ ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَأُخْرَىٰ تَحِبُّونَهَا ۗ نَصْرٌ مِّنَ ٱللهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ۗ وَبَشِّر ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الصف: ١٠-١١].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَ الْمُمَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَ الْمُمَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَ الْمُم اللَّهُ الْمُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَهُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ ٱللَّهِ فَٱسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِى بَايَعْتُمُ بِهِ عَ وَذَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ التوبه: ١١١].

وما أخرجه أبو هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله قفال: دلني علي عمل يعدل الجهاد، قال: "لا أجده" قال: "هل تستطيع إذا خرج الجاهد أن تدخل مسجدك فتقوم ولا تفتر، وتصوم ولا تفطر؟!" قال: ومن يستطيع ذلك؟! قال أبو هريرة: إن فرس المجاهد ليستن في طوله فيكتب له حسنات! (اخرجه البخاري)، ومعنى يستن أى يمرح بنشاط، وقال الجوهري: هو أن يرفع يديه ويطرحهما معا، والطول هو الحبل الذي يشد به الدابة ويمسك طرفه ويرسل في المرعى.

وما أخرجه أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي و قال: "ما أحد يدخل الجنة يحب أن يرجع إلى الدنيا وله ما علي الأرض من شيئ إلا الشهيد، يتمنى أن يرجع إلى الدنيا عشر مرات، لما يرى من الكرامة" (خرجه البخاري) قال ابن بطال: هذا الحديث أجل ما جاء في فضل الشهادة، وليس في أعمال البر ما تبذل فيه النفس غير الجهاد فلذلك عظم فيه الثواب.

وقوله ﷺ: "لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالا فسلطه علي هلكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها" (متفق عليه).

وقول أبى الدرداء: من رأى الغدو والرواح إلى العلم ليس بجهاد، فقد نقص عقله ورأيه، وقال أبو الدردء أيضا: ما من أحد يغدو إلى السجد، لخير يتعلمه، أو يعلمه إلا كتب له أجر مجاهد، لا ينقلب إلا غانماً.

وفي الإشارة إلى مجاهدة النفس في حملها علي طاعة الله عز وجل قول النبي وفي الإشارة إلى مجاهدة النفس في حملها علي طاعة الله عز وجل الخطايا والذنوب، والمجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله عز وجل" (اخرجه احمد).

وفي الإشارة إلى جهاد البلاغ والبيان وإقامة الحجة قول الله جل وعلا: ﴿فَلَا تُطِع ٱلْكَنفِرِينَ وَجَنهِدُهُم بِهِ حِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٦].

وقوله ﷺ: "جاهدوا الكفار بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم" (اخرجه احمد والنسائي وابن حبان والحاكم) وقوله ﷺ: وبألسنتكم تشمل تبليخ الإسلام

للكافرين ودعوتهم إليهم ورد شبهاتهم عن الإسلام، وتحصين المسلمين مما يثيرونه في أوساطهم من أباطيل وأراجيف.

وفي الإشارة إلى أنواع الجهاد الأربعة قوله تعالى: ﴿وَٱلْعَصِّرِ ۞ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْصَّبِرِ ۞ السورة العصرا ولهذا قال الشافعي رحمه الله: لو ما أنزل الله على عباده إلا هذه السورة لكفتهم.



### حق المسلم على المسلم

ونـؤمن بـأن كـل المسـلم علـثي المسـلم حـرام: دمـه ومالـه وعرضـه، وأن المسـلم أخـو المسـلم لا يظلمـه ولا يخذلـه ولا يسـلمه ولا يحقـره ولا يهتـك سـتره، وأن عليـه أن يجيبـه إذا دعـاه، وأن ينصـح لـه إذا استنصـحه وأن يـبر قسـمه إذا أقسـم عليـه، وأن يشـمته إذا عطـس، وأن يسـلم عليـه أذا لقيــه أوأن يهــوده إذا مــرض، وأن يشــيهـه إذا ماتــ ماتــ

فقد غلظ الله أمر الدماء، وجعل إراقتها بغير حق موجبا لغضبه ولعنته في الدنيا والآخرة، فقال تعالى: ﴿وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَّ لَهُ، عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ١٩٠].

وقرر القصاص عقوبة عادلة في حالة القتل العمد ردعا لمريد القتل، وشفاء لصدور أولياء الدم، وتطهيرا للمجتمع كله من غوائل هذه الجريمة المنكرة، فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي الجريمة المنكرة، فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي الجريمة المنكرة، ١٤٠٥.

الله وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ وَالْكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ وَالْتَالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا



وقال ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والتارك لدينه المفارق للجماعة" (متفق عليه).

وعظم رسول الله ﷺ أمر الدماء فقال: "لن يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصب دما حراما" (اخرجه البخاري).

وعن أبي بكر رضي الله عنه قال: قال : "إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار" فقلت: يا رسول الله هذا القاتل، فما بال المقتول !!، قال: "إنه كان حريصا على قتل صاحبه" (متفق عليه).

وأكد على حرمة الدماء والأموال والأعراض، وجعلها كحرمة يوم عرفة في شهر ذي الحجة في بلد الله الحرام! فقال الله الاكم هذا في الدكم هذا في المحكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا، وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم فلا ترجعن بعدي كفارا أو ضلالا يضرب بعضكم رقاب بعض" (متفق عليه).

وغلظ من حرمة المسلم، فجعل سبابه فسوقا وقتاله كفرا، فقال الله المسلم فسوق وقتاله كفر" (منفق عليه).

بل جعل من مجرد إشارة المسلم إلى أخيه بالسلاح موجبا للعنة الملائكة له فقال رائي أخيه بحديدة فإن الملائكة تلعنه، وإن كان أخاه لأبيه وأمه" (اخرجه مسلم عن ابي هريرة).

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من مر في شيئ من مساجدنا أو أسواقنا ومعه نبل فليمسك أو ليقبض علي نصالها بكفه أن لا يصيب أحدا من المسلمين منها بشيئ" (متفقعليه).

وبين أن أول ما يقضي فيه بين الناس يوم القيامة هو الدماء، فقال الله الله الفيامة الفيامة الفيامة في الدماء (اخرجه مسم).

وقد أدب الله عباده المؤمنين بجملة من الآداب في علاقة بعضهم ببعض فنهاهم عن السخرية، واللمز، والتنابز بالألقاب، وسوء الظن، والتجسس، والغيبة، فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّبُّنَ ۗ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّبُنَ ۗ وَلَا عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّبُنَ ۗ وَلَا عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّبُنَ ۗ وَلَا يَتُبُووْا أَنفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَنِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّامُونَ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّن ٱلظَّنِ إِن يَتُب فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّامُونَ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّن ٱلظَّنِ إِن َلَهُ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنْ اللّهُ وَلا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَنجُبُ أَحَدُكُمْ أَن اللّهَ يَوَاللّهُ وَلا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَنجُبُ أَحَدُكُمْ أَن اللّهَ تَوَالِّ رَحِيمٌ والمجرت: ١١٠١].

وفي إطار بيان حقوق المسلم علي المسلم يقول ﷺ: "المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته،

ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات القيامة، ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة" (متفق عليه) ومعنى قوله: "ولا يسلمه"، أي لا يتركه مع من يؤذيه ولا فيما يؤذيه، بل ينصره ويدفع عنه، وقوله: "ومن ستر مسلما" أي رآه علي قبيح فلم يظهره للناس، ولا يتنافى ذلك مع الإنكار عليه فيما بينه وبينه، فالستر محله في معصية قد انقضت، والإنكار في معصية قد حصل التلبس بها، فيجب الإنكار عليه، وإلا رفعه إلى الحاكم.

وعن البراء رضي الله عنه قال: "أمرنا النبي بسبع، ونهانا عن سبع: أمرنا باتباع الجنائز، وعيادة المريض، وإجابة السداعي، ونصر المظلوم، وإبرار القسم، ورد السلام، وتشميت العاطس، ونهانا عن آنية الفضة، وخاتم الذهب، والحرير، والديباج، والقسي، والإستبرق" (خرجه البخاري).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "حق المسلم علي المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة المعوة، وتشميت العاطس" (متفق عليه)، ورواية مسلم "حق المسلم على المسلم ست، قيل ما هن يا رسول الله؟ قال: إذا لقيته فسلم عليه،وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه".

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال سول الله ﷺ: "انصر أخاك ظالما أو مظلوما قالوا: يا رسول الله ننصره مظلوما، فكيف ننصره ظالما؟! قال: تأخذ فوق يديه" (متفق عليه).

عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال ﷺ: "المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا وشبك بين أصابعه" (متفق عليه).

وجعل المؤمنين جميعا كالجسد الواحد، فقال شفيما يرويه النعمان بن بشير: "مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى" (متفق عليه).

ونهى رسول الله عن جملة من الرذائل التى تفضي إلى فساد ذات البين وأكد على حرمة دم المسلم وماله وعرضه، فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: "لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبع بعض، وكونوا عباد الله إخوانا، المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى هاهنا، ويشير إلى صدره ثلاث مرات، بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه" (اخرجه مسلم).

وعن أبى هريرة عن النبي ﷺ: "إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث، ولا تجسسوا، ولا تنافسوا، ولا تحاسدوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا" (خرجه مسلم).

وعن أبي أيوب الأنصاري أن رسول الله ﷺ قال: "لا يحل لمسلم، أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان فيعرض هذا، ويعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام" (متفق عليه).

وعن أبى هريرة أن رسول الله شقال: "تفتح أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس، فيغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئا، إلا رجلا كانت بينه وبين أخيه شحناء فيقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا، أنظروا هذين حتى يصطلحا" وفي رواية انظروا المنين فيغفر" (اخرجه مسم).

### تحريم الغيبة:

ونـؤمن بـأن الغيبـة مـن الكبـائر، وهــي ذكـر الإنسـان في غيبتـه بمـا يكـره وإن كـان فيــه، ســواء أكـان ذلـك باللفظ أو بالكتابـة أو بالإشـارة والرمـز، ولا تبـاح الغيبـة إلا عنــدما تــتهين طريقــا إلى الوصــول إلى غــرض صــحيح مشــروع، كــالتظلم، والاســتفتاء، والنصــيحة، والتحــذير من الشر والإستهانة على تغيير المنكر، والتهريف.

الله على: ﴿وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَكُوبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ الْحَمِ اللهِ عَلَى اللهُ المُعَلَّ الْحُمَ اللهُ اللهُ التبشيع والتنفير، فإن أكل أَخِيهِ مَيْتًا فَكُرهْتُمُوهُ ﴾ [الحجرات: ١٧] وفي هذا غاية التبشيع والتنفير، فإن أكل

لحوم البشر مستقذر طبعا تعافه نفوس البشر جميعا، فكيف إذا كان هذا المأكول أخا في النسب أو الدين؟! ثم كيف إذا كان ذلك جيفة ميتة؟!!

وفي الإشارة إلى حد الغيبة وضابطها حديث أبي هريرة أن رسول الله وفي الإشارة إلى حد الغيبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: ذكرك أخاك بما يكره، قيل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بهته" (اخرجه مسلم).

في الإشارة إلى ما يباح من الغيبة عند التظلم قول الله جل وعلا: 

﴿ لَا نُحِبُ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴾

[النساء: ١٤٨]

فله أن يدعو علي من ظلمه، ويشتكي منه من غير أن يكذب عليه، ومع ذلك فعفوه عنه أولى وأتقى.

وفي الإشارة إلى ما يباح من الغيبة عند الاستفتاء حديث عائشة أن هندا بنت عتبة قالت: يا رسول الله، إن أبا سفيان رجل شحيح، وليس يعطينى ما يكفينى وولدى إلا ما أخذت منه وهو لا يعلم، فقال :: "خذى ما يكفيك وولدك بالعروف" (خرجه البخاري) ومحل الشاهد قولها: إن أبا سفيان رجل شحيح، وذكرها له أمام رسول الله على بما فيه.

وفي الإشارة إلى ما يجوز من غيبة أهل الفساد والريب المجاهرين بفسادهم وما يخرج منها مخرج النصيحة ليحذر السامع ما روته عائشة رضي الله عنها قالت: استأذن رجل علي رسول الله شخف فقال: "ائذنوا له، بئس أخو العشيرة، فلما دخل ألان له الكلام، قلت: يا رسول الله، قلت

الذي قلت ثم ألنت له الكلام؟! قال: أي عائشة، إن شر الناس من تركه الناس - أو ودعه الناس - اتقاء فحشه" (اخرجه البخاري).

وقد ذكر بعض أهل العلم أن هذا الرجل هو عيينة بن حصن الفزاري ولم يكن أسلم حينئذ، وإن كان قد أظهر الإسلام، فأراد النبي الفزاري ولم يكن أسلم حينئذ، وإن كان قد أظهر الإسلام، فأراد النبي الناس، ولا يغتر به من لم يعرف حاله، وكان منه في حياة النبي وبعده ما دل علي ضعف إيمانه، وارتد مع المرتدين، وجيئ به أسيرا إلى أبى بكر رضي الله عنه، ووصف النبي الله بأنه "بئس أخو العشيرة" يعد من أعلام النبوة لأنه ظهر كما وصف، وإنما ألان القول له تألفا له ولأمثاله على الإسلام، ولم يمدحه النبي ولا ذكر النه أثنى عليه في وجهه ولا بالغيب، وإنما تألفه بشيئ من الدنيا مع لين الكلام.

وفي الإشارة إلى ما يباح من الغيبة عند الاستعانة علي تغيير المنكر جميع النصوص الواردة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومنها قول الله جل وعلا: ﴿وَلْتُكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِكِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُور ﴿ الله مِل النبي الله عَن المناب النبي الله عَن المناب المناب المور " فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان مؤمن، ومن جاهدهم بالايمان حبة خردل الفرع المناب ا



وفي الإشارة إلى ما يباح منها على سبيل التعريف والتمييز مما لا يراد به الشين والتنقيص ما أخرجه أبو هريرة قال: صلى بنـا الـنبي ﷺ الظهر ركعتين ثم سلم، ثم قام إلى خشبة في مقدم المسجد ووضع يده عليها، وفي القوم يومئذ أبو بكر وعمر، فهابا أن يكلماه، وخرج سرعان الناس فقالوا: قصرت الصلاة، وفي القوم رجل كان النبي ﷺ يدعوه ذا اليدين فقال: يا نبي الله أنسيت أم قصرت؟ فقال: "لم أنس ولم تقصر" قالوا: بل نسيت يا رسول الله، قال: "صدق ذو اليدين"؛ فقام فصلى ركعتين ثم سلم ثم سجد ﷺ للسهو .(متفق عليه)، ومحل الشاهد هنا أن النبي ﷺ كان يدعو هذا الرجل ذا اليدين، فثبت أن ذكر مثل ذلك إذا كان للبيان والتمييز فهو جائز.، أما إن كان للتنقيص لم يجز، ولهذا عندما أشارت عائشة إلى المرأة التي دخلت عليها بأنها قصيرة رد عليها رسول الله ﷺ ذلك، وبين أنه من الغيبة، لأن ذلك إنما قصدت به الإخبار عن صفتها ولم تقصد به مجرد التعريف

◊ يقول الإمام النووي رحمه الله: والغيبة ذكر الإنسان في غيبته بما يكره، وأصل البهت أن يقال له الباطل في وجهه، وهما حرامان، لكن تباح الغيبة لغرض شرعى، وذلك لستة أسباب:

أحدها: التظلم، فيجوز للمظلوم أن يتظلم إلى السلطان والقاضي وغيرهما ممن له ولاية أو قدرة على إنصافه من ظالمه، فيقول: ظلمني فلان أو فعل بي كذا. الثاني: الاستعانة علي تغيير المنكر ورد العاصي إلى الصواب، فيقول لن يرجو قدرته فلان يعمل كذا فازجره عنه.

الثالث: الاستفتاء، بأن يقول للمفتي ظلمني فلان أو أبي أو أخي أو زوجي بكذا فهل له ذلك؟ وما طريقي إلى الخلاص منه ودفع ظلمه عني ونحو ذلك؟ فهذا جائز للحاجة، والأجود أن يقول: ما تقول في رجل أو زوج أو والد وولد كان من أمره كذا؟ ومع ذلك فالتعيين جائز لحديث هند، وقولها: إن أبا سفيان رجل شحيح.

#### الرابع: تحذير المسلمين من الشر، وذلك من وجوه:

- منها جرح المجروحين من الرواة والشهود والمسنفين،
   وذلك جائز بالإجماع بل واجب صونا للشريعة.
  - ومنها الإخبار بعيبه عند المشاورة في مواصلته.
- ومنها إذا رأيت من يشتري شيئا معيبا أو عبدا سارقا أو زانيا أو شاربا أو نحو ذلك تذكره للمشتري إذا لم يعلمه نصيحة لا يقصد الإيذاء والإفساد.
- ومنها إذا رأيت متفقها يتردد إلى فاسق أو مبتدع يأخذ عنه علما، وخفت عليه ضرره فعليك نصيحته قاصدا النصيحة.

ومنها أن يكون له ولاية لا يقوم بها علي وجهها لعدم
 أهليته أو لفسقه في ذكره لمن له عليه ولاية ليستدل
 به على حاله فلا يغتر به ويلزم الاستقامة.

الخامس: أن يكون مجاهرا بفسقه أو بدعته كالخمر ومصادرة الناس وجباية المكوس وتولى الأمور الباطلة، فيجوز ذكره بما يجاهر به ولا يجوز بغيره إلا بسبب آخر.

السادس: التعريف، فإذا كان معروفا بلقب كالأعمش والأعرج والأزرق والقصير والأعمى والأقطع ونحوها جاز تعريفه به، ويحرم ذكره تنقصا، ولو أمكن التعريف بغيره كان أولى.

### العلاقة مع غير المسلمين:

ونــؤمن بــأن الــبر والقســط هــو أســاس العجاقــة مــع المسالم من غير المسلمين.

فَل تعالى: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِن قال تعالى: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱللَّهَ يَحُبُ ٱلْمُقْسِطِينَ﴾ المتحنسة: ٨]، فجعل البر والقسط أساس التعامل مع المسالم من هؤلاء.

وحرم ظلم المعاهدين من أهل الذمة وغيرهم، وغلظ في ذلك، وتوعد عليه فقال : "ألا من ظلم معاهدا، أو انتقصه، أو كلفه فوق

طاقته، أو أخذ منه شيئا بغير طيب نفس فأنا حجيجه يوم القيامة" (اخرجه ابو داود والبيهقي).

وقال ﷺ: "من قتل نفسا معاهدا لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها اليوجد من مسيرة أربعين عاما" (اخرجه البخاري).

### فريضة الشوري في المجتمع المسلم:

ونـؤمن بالشـوري منهجـاً للجماعـة، وأساسـاً للحكـم، وطريقـاً إلى الصـواب، وذلـك في إطـار سـيادة الشـريهة وكــون نصوصــها المهصــومة مرجهـا يتلقـــي بــالقبول والتسليم.

فقد أمر الله بها نبيه وهو المعصوم المسدد بالوحي ليقتدي به في ذلك من بعده، فقال تعالى: ﴿فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ أَمُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ مُنْ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وجعل الشورى وصفا ملازما لجماعة المسلمين، فقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّم وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأُمِّرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ مُنْ فُونَ ﴿ السّورى: ٢٨].

لله بل يمتد التكليف بالشورى إلى مسائل الأسرة ورضاع الطفل وفطامه، فقال تعالى: ﴿فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمَا ﴾ [البقرة: ١٣٣].

وقال تعالى: ﴿وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُر مِعَرُوفِ الطلاق: ٦]، وقد طبق رسول الله ذلك المنهج فما كان أحد أكثر استشارة لأصحابه منه يقول أبو هريرة: (ما رأيت أحداً أكثر مشورة لأصحابه من النبي الشراخية عبدالرزاق في الصنف والإمام احمد وابن حبان).

واقتدى به في ذلك الخلفاء الراشدون، فقد أخرج البيهقي بسند صحيح عن ميمون بن مهران قال: (كان أبو بكر الصديق إذا ورد عليه أمر نظر في كتاب الله فإن وجد فيه ما يقضي به قضي بينهم، وإن علمه من سنة رسول الله شي قضى به، وإن لم يعلم خرج فسأل المسلمين عن السنة، فإن أعياه ذلك دعا رؤوس المسلمين وعلماءهم واستشارهم، وأن عمر بن الخطاب كان يفعل ذلك).

وقال عمر رضي الله عنه فيما يرويه البخاري في الصحيح: (من بايع رجلا من غير مشورة من المسلمين فلا يبايع هو ولا الذي بايعه تغرة أن يقتلا). أي فيكون ذلك تغريرا منهما بأنفسهما وقد يفضى إلى قتلهما.

ويقول البخاري في الصحيح: وكانت الأئمة بعد النبي ويستشير ون الأمناء من أهل العلم في الأمور المباحة ليأخذوا بأسهلها فإذا وضح الكتاب والسنة لم يتعدوه إلى غيره وكان القراء أصحاب مشورة عمر كهولاً أو شبانا، وكان وقافا عند كتاب الله عز وجل.

### الأمر بالمعروف والنمى عن المنكر:

ونـؤمن بـأن الأمـر بـالمهروف والنهـــ عـن المنكـر مـن أعظــم شــهائر الإســلام، ومـن آكــد وســائل حمايــة الــدين وصــيانة حرماتــه، وأن وجوبــه إنمــا يكــون بحســب تحقيــق القدرة وغلبة المصلحة.

فَ الله قَ الله وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَعْمُونَ عِنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِكِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ الله عندان الله فاوجب تعالى أن تتصدى طائفة من الأمة لهذا الشأن، وإن كان ذلك واجبا علي كل فرد من الأمة بحسبه.

وقسال تعسالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ

وَتَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴿ العمران: ١١١ ، وهذه الآية عامة في جميع الأمة وفي كل قرن بحسبه، وخير قرونهم الذين بعث فيهم رسول الله ﷺ، وأساس هذه الخيرية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان بالله، فهم خير الأمم، وأنفع الناس للناس يأتون بهم في السلاسل في أعناقهم حتى يدخلوا في الإسلام.

المنه وأخبر أن ترك هذه الفريضة موجب للعنة علي لسان الأنبياء، فقال تعالى الله الأنبياء، فقال تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِيَ إِسْرَ وَيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُدَدَ وَعِيسَى النِي مَرْيَمَ أَذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا عَنَاهُونَ عَن مُنكِرٍ فَعَلُوهُ أَلَعِسَى مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ المائدة ١٩٧٧].

وبين أن الاحتساب على الظلمة من الموالاة، ومجاهدتهم على أمر الله دلالة لا تخطئ على الإيمان، وأن أدنى ذلك المجاهدة بالقلب، وأنه ليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل، فقال : "ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره، ثم إنها تخلف بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون، ومن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من بليمان حبة خردل" (خرجه مسلم).

لله ولما كان الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر لا ينفك غالبا عن الأذى، وعظ الله عباده بالصبر في أعقاب التكليف بالأمر والنهي، فقال تعالى مخبراً عن موعظة لقمان لابنه:

﴿ يَبُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمُرْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنّهَ عَنِ ٱلْمُنكِّرِ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ القمان ١١٠ وقال تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ

🕏 [سورة العصر]

فأمر بالتواصي بالصبر بعد الأمر بالتواصي بالحق، وذلك لما يستتبعه التواصى بالحق من البلاء في كثير من الأحيان.

### أقسام الناس في طلب العلم:

ونؤمن بأن الناس في طلب الهلم ثلاثة أقسام:

عاهي: وهو لا يصح له مضهب، وأنما مذهبه مدهب من أفتاه، شريطة أن يكون محروفاً بالحلم والديانة واتباع السلف والأئمة، وإذا اختلفت علي العامي فتاوي المجتهدين بحث عمن يرجع له، أو أخذ بفتوي الأعلم والأورع، ويعصرف ذلك بالشيوع والاستفاضة.

طالب على وله أن يطلب العلم على مذهب من المحاهب المدونة التي اتفقت الأمة على قبولها وهـ الدنيفية والمالكية والشافعية والحنابلة، ويختار من الحنيف ما توافر شيوخه، ومن الكتب ما اعتنى بايراد الأدلة، ويترقى في مدارج الطلب إلى أن يبلغ درجة الاجتهاد والاستقلال بالنظر.

عَالَم: وهِو الذَّ حَصِل أَدُواتِ الْاجَتَهَاد، وبلَخُ مبلخُ الْإستقلال بالنظر، وعليه أن يرد الأُمور مباشرة إلْ الأُدله الشرعية، وليس له أن يقلد غيره في مسألة عليُ خلاف ما انتهي إليه نظره فيها.

الله على: ﴿فَسْعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْمُونَ ﴿ بِٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلزُّبُرِ لَا تَعْمُونَ ﴿ بِٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلزُّبُرِ الْجَاهِلِ بِسُوالِ أَهْلِ الذكرِ.

وقال تعالى: ﴿أَتَبِعُواْ مَاۤ أُترِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ مَ أُولِكَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ مَ أُولِيَا مُ قَلِيلًا مَّا تَذَكِّرُونَ ﴾ الاعرف: ١٦، وقد استدل بها أهل العلم علي بطلان التقليد للقادر على الاستدلال والنظر.

وعن جابر قال: خرجنا في سفر فأصاب رجلا منا حجر فشجه في رأسه ثم احتلم، فسأل أصحابه: هل تجدون لي رخصة في التيمم؟ فقالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر علي الماء، فاغتسل فمات، فلما قدمنا علي رسول الله الخبر بذلك، فقال: "قتلوه قتلهم الله، ألا سألوا إذ لم يعلموا؟! إنما شفاء العى السؤال" (اخرجه ابو داود وابن ماجه وابن حبان والحاكم، واختلف في صحته).

### لا ينكر المختلف فيه وإنما ينكر المجمع عليه:

ونـؤمن بـأن المسـائل الاجتهاديـة ـ وهــــ كـل مـا لم يــرد فيــه دليــل قــاطع مــن نــص صــحيح أو إجمــاع صــريحــ لا تكون من محاقد الولاء والبراء، ولا يضيق فيها على المخالف، ولا يقدح بها في ديانته ما دام قد صدر في موقفه هذا عن اجتهاد أو تقليد سائغ، وأنه لا يجوز أن تتفرق جماعة المسلمين بسبب الاختلاف في هذه المسائل، وإن كان هذا لا يمنع من التحقيق العلمي النزيم فيها بغيم الوصول إلى الصواب، على ألا يجر ذلك إلى المراء والتحصب.

### فال تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَى أُصُولِهَا

فَبِإِذْنِ ٱللهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَسِقِينَ ﴿ العشر: هَا، فقد نهى بعض المهاجرين بعضا عن قطع النخل وقالوا: إنما هي مغانم للمسلمين، فنزل القرآن بتصديق من نهى عن قطعه، وتحليل من قطعه من الإثم، وإنما قطعه وتركه بإذنه، وهكذا سائر المسائل الاجتهادية لا إثم فيها على المجتهد وإن أخطأ.

وقال ﷺ: "إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أحطأ فله أجر" (متفق عليه).

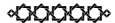
وكان من هديه ﷺ أنه لم يعنف أحدا من المختلفين في فهم نهيه ﷺ عن صلاة العصر إلا في بني قريظة (متفق عليه).

# الفصل الثاني أركان الإسلام

# أركان الإسلام

ونـؤمن بـأن الإسلام قـد بـني علـي خمسـة أركـان: شــهادة أن لا إلــه إلا الله، وأن محمــداً رســول الله، وإقــام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت.

قال : "بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان" (متفق عليه)، وقد عنون البخاري لهذا الحديث في صحيحه فقال: باب قول النبي تلاسلام على خمس" وقد أجمعت الأمة كلها على هذا العنى، وصار من المعلوم من الدين بالضرورة.



## الشهادتان

نشــهد للّه بالوحدانيــة، ولهحهــد طــليُّ اللَّه عليــه وسلم بالرسالة.

فقد شهد الله لنفسه بالوحدانية، وشهد له بذلك الملائكة وأولوا العلم من الناس، فقال تعالى: ﴿شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُۥ لاّ إِلَهَ إِلاّ هُوَ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا العلم من الناس، فقال تعالى: ﴿شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُۥ لاّ إِلَهَ إِلاّ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ال عمران: ١٨.

وأمر نبيه ﷺ ومن ورائه الأمة قاطبة أن يعلم - أي يستيقن - أنه لا إله إلا الله، وأن لا تخالجه في ذلك أدنى ريبة، فقال تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللهُ﴾ [معد: ١٩].

الله ونهى عن التثنية في باب الألوهية، وأمر بإفراده وحده بالرهبة والخشية، فقال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱللَّهُ لَا تَتَّخِذُوٓاْ إِلَهَيْنِ ٱثْنَيْنِ الْإِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ اللهُ وَالخَسِّةِ، فقال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱللَّهُ لَا تَتَّخِذُوٓاْ إِلَهَيْنِ ٱثْنَيْنِ الْإِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ اللهُ وَالْحَدُّ اللهُ وَاحِدٌ اللهُ وَاحِدٌ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ

وقضى بكفر الذين يقولون بالتثليث، وأكد على حقيقة التوحيد، فقال تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤاْ إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَيْعَةٍ وَمَا مِنْ إِلَا إِلَّا إِلَهُ وَحِدٌ ﴾ المندة: ١٧٠٠

الله وأخبر أن تعدد الآلهة مفض إلى فساد السماوات والأرض، فقال تعسالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَاهِمُ ۗ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ۚ فَسُبْحَينَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [النبياء: ٢٢].

وبين ذلك فذكر أن تعدد الآلهة مفض إلى التنازع، واستئثار كل إله بما خلق، وعلو بعضهم على بعض، وهو غاية الفساد في السماوات والأرض، ونزه نفسه عن ذلك، فقال تعالى: ﴿مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَلِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيهٍ أِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ شُبْحَن اللهِ عَمًّا يَصِفُونَ ﴾ اللامنون ١٩١٠.

الله وشهد لنبيه الله بالرسالة، فقال تعالى: ﴿ عُمَمَدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ مَا أَشِكُمُ اللهِ عَلَى ٱلْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ الفتح: ٢٩].

الله وقال تعالى: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّيتِ نَ الاحزاب: ١٤٠.

للنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا﴾ وأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا﴾ [النساء: ٧٩].

### منزلة الشمادتين من الدين:

ونـؤمن بـأن الشــهادتين أول واجـب علـــــ المكلفـين، وأول مــا يــدعـ إليــه النــاس مــن الــدين، وأن بــالإ قرار بهمــا تصــديقاً وانقيــاداً يثبــت عقــد الإســلام في الــدنيا، وتحصــل النجاة من الخلود في النار في الآخرة.

لله قال تعالى: ﴿وَمَن لَّمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَعِيرًا﴾ [الفتح: ١٧] فلا يتم إيمان إلا بالإقرار بالشهادتين، ولا يصح إسلام إلا معهما.

الله وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلرَّكُوٰةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي التوبة ١١٠].

وقال تعالى: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ﴿
التوبة: ٥]. فبين أن الأخوة في الدين وأن عصمة الدماء والأموال إنما تثبت بالتوبة من الشرك أي بالإقرار بالشهادتين، بالإضافة إلى القيام بحقوق هذا الإقرار من الصلاة والزكاة.

وبين أن الدعوة إلى التوحيد أول ما يتوجه به الخطاب إلى غير السلمين فقال لمعاذ بن جبل عندما أرسله إلى اليمن: "إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله، فإن هم أطاعوك لذلك فأخبرهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة، فإن هم أطاعوك لذلك فأخبرهم أن الله فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم" (متفق عليه).

وبين أن الإقرار بالتوحيد يعصم الدماء والأموال في الدنيا، وأما ما يتعلق بالنوايا والطوايا فإن حسابه على الله، فقال الله: "من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله، فقد حرم دمه وماله، وحسابه على الله" (خرجه مسلم).

وقال ﷺ: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله" (خرجه مسلم)، وفي رواية: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي وبما جئت به، فإذا فعلوا ذلك فقد عصموا مني دمائهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله" (خرجه مسلم).

وبين أن الموت على التوحيد والبراءة من الشرك موجب لدخول الجنة، والنجاة من الخلود في النار، فقال : "أشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله، لا يلقى الله بهما عبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة" (خرجه مسلم).

وعندما سئل ﷺ ما الموجبتان ؟ قال: "من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة، ومن مات يشرك بالله شيئاً دخل النار" (واد مسلم).

#### ختم النبوة:

ونشــهد أن محمــداً خــاتم النبــيين، فكــل مــن قــال بـنبي بهــده فهــو مرتـد عـن الإســلام، وذلــك لتكذيبـه بمــا اســـتفاض في صــريح القـــرآن الكـــريم وصـــحيح الســـنة المطهرة من كونه صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين.

اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَخَاتَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَخَاتَمَ اللَّهُ اللّ

وقال : "مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بنى بيتا فأحسنه وأجمله إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة ؟! قال: فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين" (متفق عليه)، وفي رواية عند مسلم "فأنا موضع اللبنة، جئت فختمت الأنبياء".

وقال ﷺ: "أنا محمد، وأنا أحمد،وأنا الماحي الذي يمحى بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على عقبي، وأنا العاقب، والعاقب الذي ليس بعده نبي" (اخرجه مسلم)، وفي رواية عند مسلم أيضاً "وأنا العاقب الذي ليس بعده أحد".

وقال ﷺ: "فضلت على الأنبياء بست: أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض طهوراً ومسجداً، وأرسلت إلى الخلق كافة، وختم بي النبيون" (اخرجه مسلم).

وقد روى البخاري في صحيحه أن رسول الله وحرج إلى تبوك واستخلف علياً، فقال: أتخلفني في الصبيان والنساء ؟! قال: "ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه ليس نبي بعدى"، وعند مسلم "غير أنه لا نبي بعدي" وفي رواية عنده أيضاً "إلا أنه لا نبوة بعدي".

وقال بن الكانت بنوا إسرائيل تسوسهم الأنبياء، كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وسيكون خلفاء فيكثرون، قالوا: فما تأمرنا ؟ قال: فبايعوا الأول فالأول، أعطوهم حقهم، فإن الله سائلهم عما استرعاهم" (اخرجه البخاري).

وسوف يشهد له بذلك الأولون والآخرون يوم يجمعهم الله في صعيد واحد يوم القيامة، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر، شم يهرعون إلى الأنبياء طلباً للشفاعة فإذا انتهوا إلى محمد شهدوا له بختمه للأنبياء، فيقولون له: يا محمد، أنت رسول الله وخاتم الأنبياء، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، اشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه؟! (اخرجه البخاري).

وعلى هذا فإن ما تزعمه القاديانية في شبه القارة الهندية من القول بنبوة مرزا غلام أحمد يعد ردة عن الإسلام، وقد صدر قرار الأزهر في مصر ورابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة

ومؤتمر المنظمات الإسلامية المنعقد في الرابطة، واللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء والدعوة بالرياض، وغيرها من كبريات المؤسسات الدينية في العالم الإسلامي باعتبار القاديانية طائفة مرتدة عن الإسلام كما صدر بذلك قرار البرلمان الباكستاني عام ١٩٧٦م.

### عموم الرسالة:

ونشــهد أنــه رســول الله إلى العــالهين، فكــل هــن زعــم أن رســالة الإســلام تخاطــب العــرب وحــدهم دون غيرهــم مـن الأهــم، كهـا زعهـت ذلـك بعــض فـرق النصـاري قــديها، وكهـا يزعهــه بعــض دعــاة العلمانيــة في واقعنــا المحاصر فقــد خـرج بهــذه المقولـة مــن الإســلام، لجحــده بهــا استفاضــت بــه النصــوص مــن عهــوم بحثتــه صــلي الله عليه وسلم، وكونه رسول الله إلى الحالهين.

فال تعالى مبينا عموم رسالته ﷺ إلى العالمين: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا الْعَالَمِينِ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا الْعَالَمِينِ: ١٠٧].

النَّاس لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِئَ أَكْثَرُ اللَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبا: ١٧٨].

وأمر نبيه ﷺ أن يصدع بهذا المعنى، فقال تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا الْعَنْ وَأَلْ يَتَأَيُّهَا الْعَنْ وَأَلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وأكد رسول الله على هذا المعنى في حديث الخصائص فقال العلام وأكد رسول الله على هذا المعنى في حديث الخصائص فقال المعنى خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنائم، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة، وأعطيت الشفاعة" (منف عليه).

وأخبر الله في الله المن أحد يسمع به من اليهود والنصارى ثم لا يؤمن به إلا كان من أصحاب النار، فقال الله والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولا يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار" (خرجه مسم).

### نسخ ملته صلى الله عليه وسلم لما سبقما من الملل:

ونــؤمن بــأن رســالته قــد نســخت مــا قبلــها مــن الرســالات، وأن كتابــه قــد نســخ مــا قبلــه مــن الكتــب، وأن الله تعــالى لا يقبــل بهــد بهثتــه صــلى الله عليــه وســلم مــن أحد دينا إلا الإسلام.

- فال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ ﴿ الأعراف: ١٩]، فأخبر أن الدين الصحيح المقبول عنده تعالى هوالإسلام.
- وقال تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَام هوالدين الذي أكمله وارتضاه لحباده إلى الأبد.
- وبين أن من أراد له الهداية شرح صدره للإسلام، فقال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِد ٱللهُ أَن يَهْدِيَهُ وَمَنَ يُرِد ٱللهُ أَن يَهْدِيَهُ وَمَنَ يُرِد أَن يُضِلَّهُ وَمَحَى لَ مَن يُرِد أَن يُضِلَّهُ وَمَحَى لَ صَدْرَهُ وَ لِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِد أَن يُضِلَّهُ وَمَحَى لَ صَدْرَهُ وَ صَدْرَهُ وَ اللهَ مَا عَلَى السَّمَا عَ اللهَ مَا عَلَى السَّمَا عَ اللهُ اللهُ مَا يَصَعَدُ فِي ٱلسَّمَا عَ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَصَعَدُ وَى ٱلسَّمَا عَ اللهُ ال
- وقال تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمْنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى اللّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُو يُدْعَى إِلَى الْإِسْلَمِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّامِينَ ﴾ [الصف: ٧]، فلا أحد أظلم ممن يفتري على الله الكنب ويجعل لنه شركاء وهويندعى إلى دين الله الحق وهوالإسلام.
- وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا مُّوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴿ المعانِ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱللَّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ، وأن يتقوه حق تقاته، وأن يموتوا على الإسلام، وهذا يقتضي المبادرة إلى الإسلام على الفور، لأن أجل الإنسان غيب من الغيوب.
- وقال تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَهِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الله الإسلام، وأن مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الله العمران: ١٨٥، فأخبر أنه لا يقبل من أحد دينا إلا الإسلام، وأن من بقي على دينه بعد مجيء الإسلام كان يوم القيامة من الخاسرين،

وقال ﷺ: "لا تدخل الجنة إلا نفس مسلمة، وإن الله ليؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر" (متفق عليه).

ألم أكد هذا المعنى رسول الله شفقال: "والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولا يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار" (اخرجه مسلم).

### بشرية المسيح عليه السلام ورسالته:

ونشــهد أن عيســـــ عبــد الله ورســوله، وكلمتــه ألقاهــا إلى مــريم وروح منــه، وأن مثلــه عنــد الله كمثــل آدم خلقــه مـن تــراب ثــم قــال لــه كــن فيكــون، وأنــه كغــيره مــن الأنبيــاء قــد بشــر بمحمــد طــلى الله عليــه وســلم، وأوجب على قومه اتباعه إذا أدركهم زمانه.

فال تعالى: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْفَهُ إِلَّى اللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْفَهُ إِلَىٰ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْفَهُ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَسُوكُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْفَهُ آنِتُهُواْ خَرًّا لَّكُمْ إِنّمَا مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَعَامِنُواْ بِٱللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَيْعُةٌ آنِتَهُواْ خَرًّا لَّكُمْ إِنّمَا اللّهُ وَاحِدٌ لللهُ وَرُسُلِهِ لَهُ وَلَدُ لَهُ وَلَدُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ وَاحِدٌ لَلّهُ وَلَدُ لَلّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ اللّهُ وَكُفّى بِٱللّهِ وَكِيلاً ﴾ [النساء: ١٧١].

الله وأكد على بشرية المسيح ورسالته فقال تعالى: ﴿مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مُرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَامُ ٱنظُرْ خَيْفُ نُبَيِّنُ لَهُمُ ٱلْآيَنتِ ثُمَّ ٱنظُرْ أَذَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ [اللدة: ١٧].

ورد على شبهة الغلاة فيه فقال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ، مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ، كُن فَيَكُونُ ﴿الله عَسَانَ ١٥٩، فَإِذَا كَانَ عَيسَى قد ولد بغير أب ولا أم، وليس في شئ من ذلك دليل على انتفاء البشرية عن أحد منهما، فإن الله تعالى قادر على كل ذلك.

لله ثم بين تعالى أن عيسى شقد بشر قومه بمحمد شق، فقال تعالى: 

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَنَبَنَى إِسْرَءِيلَ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُر مُّصَدِقًا لِمَا بَيْنَ 

يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُمْ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ١].

وبين أن محمدا الله مكتوب في التوراة والإنجيل، وأنه قد بشر به كل منهما فقال تعالى: ﴿ أَلَٰذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَنِي اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَنِي اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأَنِي اللَّهُ وَيَهْمَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلقُرْرَنةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَهْمَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَخُولًا لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَحُرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَتِيثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ ٱلَّتِي وَخُولًا لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَحُرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ ٱلَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ الطَّيْبَ اللهِ عَلَيْهِمُ اللّهِ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهِ عَلَيْهِمُ إِلّهُ اللّهِمُ اللّهِ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ إِلَّا أَرْسَلّنَكَ شَنِهِمُ اللّهُ عَنْهُما وَلَذِيرًا وَلَذِيرًا وَالْعَرَانِ فَيْ الطّرآن ﴿ يَتَأَلّٰهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُمُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

قال في التوراة: (يا أيها النبي إن أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا، وحرزا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غلييظ ولا سيخاب بالأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفوويصفح، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء، بأن يقولوا: لا إله إلا الله، فيفتح الله بها أعينا عميا، وآذانا صما، وقلوبا غلفا).

بل إن البشارة به وردت على لسان جميع الأنبياء والمرسلين، فما بعث الله نبيا إلا أخذ عليه العهد لئن بعث وهو حي ليتبعنه، وأخذ عليه أن يأخذ على أمته لئن بعث محمد وهم أحياء ليتبعنه وينصرنه، وقال أمته لئن بعث محمد وقيا النبيّن لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن وينصرنه، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَقُ ٱلنّبِيّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن عَن وَلِن مُصَدّقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِئنٌ بِمِ وَلتَنصُرُنّهُ وَكَتَبُو وَحَكَمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُم رَسُولٌ مُصَدّقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِئنٌ بِمِ وَلتَنصُرُنّهُ وَلَا عَلَى فَاللّهُ وَلَا عَلَى فَاللّهُ اللهُ مَعَكُم لَتُؤْمِئنٌ بِمِ وَلتَنصُرُنّهُ وَقَالَ عَالَمُ اللهُ اله

شم بين أن الإقرار بالحق في ذلك كله هو الطريق إلى الجنة، فقال في: "من قال أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله وابن أمته وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق، وأن النار حق أدخله الله الجنة على ما كان من عمل". (اخرجه مسلم).

### المسلم أولى بالمسيح ممن عبدوه أو سبوه:

وعلى هـذا فـارن المسـلم أولى بالمسـيح مــن غـيره ممن عبدوه أو سبوه، وذلك لأسباب كثيرة منها:

أولا: أنه استجاب لها بشر به الهسيح ودعا إليه هن الايهان بهمهد صلى الله عليه وسلم ولهو الأهر الذي يستيقنه القوم بقلوبهم وإن جمدته ألسنتهم.

فقد أشار تعالى إلى بشارة المسيح بمحمد شفقال: ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى النُّ مَرْيَمَ يَنَبَيْ إِسْرَءِيلَ إِنِّي رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَئةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَحْمُدُ فَلَمّا جَآءَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ قَالُواْ هَنذَا سِحْرٌ مُبِينٌ الصفدا.

وحدثنا تعالى عن الذين يؤتون أجرهم مرتين لإيمانهم بالكتاب الأول ثم بالكتاب الثاني من علماء أهل الكتاب، فقال تعالى: ﴿ اللّٰذِينَ اللّٰول ثم بالكتاب الثاني من علماء أهل الكتاب، فقال تعالى: ﴿ اللّٰذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنّا بِهِ اللّهُ الْحَقُ مِن رّبِّنَا إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ مُسلِمِينَ القصص والدَّون الموحدين إنّه المحلصين لله مستجيبين لله، لأن جميع الأنبياء قد جاءوا بالتوحيد وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ اللَّهِ تَمَنّا قَلِيلاً أُولَتِهِ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَتِهَ لَكُ لَهُمْ أُجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ أَخْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ أَ

إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ العمران: ١٩٩]، وحدثنا عن الجاحدين من أهل الكتاب الذين يكتمون الحق رغم استيقانهم به، فقال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ۖ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ البقرة: ٢٤١].

ثانيا: أنه لم يغل في المسيح كهلوالنصاري النيا: أنه لم يغل في المسيح كهلوالنصاري الله مصاف الألوهية، ولم يفرط فيه كتفريط اليهود الذين زعموا أنه ولد من سفاح لا من النفخة وقول كن " بل هدي في أمره إلى الطيب من القول، فكان وسطا بين الغالي فيه وبين الجافي عنه.

اليهود في المسيح وأمه: ﴿وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا ٱلْسِيحِ وأمه: ﴿وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَئِكِن شُبِّهَ لَهُمْ أَوْإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَا لَكُم قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَئِكِن شُبِّهَ لَهُمْ أَوْإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَا لَكُم عَلَيْ وَمَا عَتَلُوهُ يَقِيننا فَي بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِعِدِيرًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٥٨-١٥]

الله ورد عليهم فيما افتروه على مريم البتول فقال تعالى: ﴿وَمَرْيَمَ ٱبْنَتَ عِمْرُانَ ٱلَّتِيَ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ، وَكَتُبِهِ، وَكَتُبِهِ، وَكَتُبِهِ، وَكَتُبُهِ، وَكَتُبُهِ، وَكَتُنِهِ، وَلَا التعريم، ١١].

وقال تعالى: ﴿وَٱلَّتِى أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَابْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ الْاَنبِياءَ ١٠٩ ، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلْتِكَةُ يَعَمْرَيُمُ وَابْنَهَا ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ الانبياء ١٩٠ ، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلْتِكَةُ يَعَمْرِيَهُ وَأَصْطَفَئِكِ عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ الله عمران ١٤٦ ، وأبطل الله مستندهم في هذه الفرية فقال: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمً لَلهُ مَن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ رُكُن فَيَكُونُ ﴿ ٱلْحَقُ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُن مِن الْمَعْرِينَ ﴾ العمران ١٩٥٩، فإذا كان عيسى قد خلق من غير أب فإن آدم قد خلق من غير أب فإن آدم قد خلق من غير أب فإن آدم قد خلق من غير أب ولا أم، ولا ينفى ذلك البشرية عن كليهما.

فَ وَقَالَ فِي عَلَو النصارى: ﴿ يَتَأَمَّلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَغُلُواْ عَلَى ٱللهِ وَكَلِمَتُهُ وَتَعُولُواْ عَلَى ٱللهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللهِ وَكَلِمَتُهُ وَلَقُلُواْ عَلَى ٱللهِ وَكُلِمَتُهُ أَلْقَالُهُ أَنْ اللهُ وَلَكُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَعَامِنُوا بِٱللهِ وَرُسُلهِ عَلَى وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَفَةً آنتَهُوا خَيْرًا اللهَ اللهَ وَرَحِدٌ مَنْهُ وَاللهِ مَنْ الله وَرَحِدٌ مَنْ فِي ٱلسَّمَوتِ لَكُونَ لَهُ وَلَدُّ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوتِ وَمَا فِي ٱللهِ وَكِيلًا ﴾ [النساء:١٧١].

وقضى بكفر من قال بألوهية المسيح، وأخبر أن المسيح نفسه قد دعا إلى عبادة الله وحده، وتوعد المشركين بالخلود الأبدي في النار، فقال تعسالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَنبَنِي إِسْرَءِيلَ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ أَإِنّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱلْمَسِيحُ يَنبَنِي إِسْرَءِيلَ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ أَإِنّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنهُ ٱلنَّالُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ عَلَى لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوۤا إِنَّ ٱللَّهُ ثَالِكُ ثَلَيْتَةٍ وَمَا مِنْ إلَيهٍ إِلَّا إِلَنهٌ وَحِدً قَوان لَّمْ يَنتَهُوا عَمَّا قَالُوۤا إِنَّ ٱللَّهُ تَالِيهُ وَعِدً وَالْ لَمْ يَنتَهُوا عَمَّا

يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيُسْتَغْفِرُونَهُمُ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ الماندة: ٧٤٠٧].

وقال تعالى مؤكداً على بشرية المسيح وعبوديته لله: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنَّ إِسْرَهِ عِلْهُ الزخرف: ١٥٩.

لله وقال تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا ٱلْمَلَتِكَةُ اللهِ جَمِيعًا ﴾ ٱلْقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ [انساء: ٧٧].

فَص علينا ما أنطق به المسيح في المهد فقال تعالى: ﴿قَالَ إِنِي عَبْدُ اللّهِ ءَاتَنْنِي ٱلْكِتَسَ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَنِي اللّهِ ءَاتَنْنِي ٱلْكِتَسَ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَنِي بِالصَّلَوْةِ وَٱلرَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَبَالِدَتِي وَلَمْ يَجَعَلَنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَلَلّهُ مَنْ فَلَكُ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَاللّهِ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَاللّهَ مَن وَلَا لَكُ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلُوتُ مِن وَلَوِ اللّهَ وَيَوْمَ أُوتُ وَيَوْمَ أَلُوتُ وَاللّهُ وَلِي اللّهَ وَيَى وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا وَضَى أَمْرًا فَإِنَّ اللّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا وَمِرَالًا مُسْتَقِيمٌ ﴿ ومِيمِ وَلَا اللّهُ وَيِي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا اللّهَ مُنْ قَلَعْبُدُوهُ أَلَا اللّهَ وَيِي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَاللّهَ وَلَى اللّهُ وَيَى وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا اللّهَ مُنا عَلَى اللّهُ مُن اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَيْ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ۚ هَا مَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلُولُ لَهُ وَالْمَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلِيلًا عَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَولُكُمْ فَاعْمُولُوا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ وَلِمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُو

وَاكد على لسان المسيح في أكثر من موضع قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّي وَاللهُ وَبِي اللهُ وَبِي اللهُ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ مَعْذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ الاعدان: ١٥١، وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱللَّهُ

رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴿ [مريم: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهُ ۚ هَنذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ [الزخرف: ١٤].



# الصلاة

### الطمور شطر الإيمان:

ونــؤمن بــأن الطهــور شــطر الإيهــان، وأن اللّه لا يقبــل طـــلاة بهــير طهــور، وأن الطهــارة هــن الحــدث الأصــفر تكــون بالوضــوء، وهــن الحــدث الأكــبر بالاغتســـال، وعنــد فقد الهاء حقيقة أو حكماً يجزي التيهم.

فقد خاطب الله تعالى نبيه ﷺ بقوله: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَرْ ﴾ الله وقد كان المشركون لا يتطهرون فأمره الله أن يتطهر وأن يطهر ثيابه، وقيل إن المقصود الطهارة من الذنوب والآثام، والظاهر أن الآية شاملة لكلا النوعين.

وقال الله الطهور شطر الإيمان (خرجه مسلم) أي ينتهي تضعيف الأجر فيه إلى نصف أجر الإيمان، وقيل معناه أن الإيمان يجب ما قبله من الخطايا وكذلك الوضوء، لأن الوضوء لا يصح إلا مع الإيمان، فصار لتوقفه على الإيمان في معنى الشطر، وفي معنى الحديث أقوال أخرى.

وقد أثنى الله على أهل مسجد قباء بحبهم للتطهر، فقال تعالى: ﴿فِيهِ رِجَالٌ مُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا ۚ وَٱللَّهُ مُحِبُ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ [التوبـــة،١٠٨] وهــــذا الطهور الذي أثنى الله به عليهم هو الاستنجاء بالماء كما جاء مصرحاً به في بعض الأحاديث. وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ يدخل الخلاء، فأحمل أنا وغلام إداوة من ماء وعنزة، يستنجي بالماء، وفي رواية: كان النبي ﷺ إذا تبرز لحاجته أتيته بماء فيغتسل به (اخرجه البخاري) والإداوة إناء صغير من جلد، والعنزة عصا أقصر من الرمح لها سنان، وقيل هي الحربة القصيرة.

وإلى مشروعية الاستجمار بالحجارة يشير حديث عائشة من قوله الله: "إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليستطب بثلاثة أحجار فإنها تجزئ عنه" (اخرجه احمد وابوداود والنسائي).

وإلى آدابه يشير قول سلمان: "نهانا - يعني النبي الله أن نستنجي برجيع باليمين وأن نستنجي برجيع برجيع أوعظم" (اخرجه مسم)

وقد جعل الإسلام الطهور مفتاح الصلاة وشرطاً لصحتها، فلا تقبل صلاة بغير طهور، فقال : "مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم" (اخرجه ابوداود والترمذي وابن ماجة).

وقال ﷺ: "لا يقبل الله صلاة بغير طهور" (متفق عليه).

وقال ﷺ: "لا تقبل صلاة من أحدث حتى يتوضأ" (متفق عليه).

وقال تعالى مشيراً إلى نوعي الطهارة من الحدث الأصغر والأكبر، ومرشداً إلى البديل عند العجز عن استخدام الماء: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ

بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا ۚ وَإِن كُنتُم مِّرْضَى أَوْ
عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُّ مِّنكُم مِّن ٱلْغَآيِطِ أَوْ لَنمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجَدُوا مَآءً
فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَآمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ
عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ
تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ
تَشْكُرُونَ ﴾ [الله: 1].

وإلى كيفية الوضوء: يشير حديث ابن عباس أنه توضأ فغسل وجهه، أخذ غرفة من ماء فمضمض بها واستنشق، ثم أخذ غرفة من ماء فجعل بها هكذا أضافها إلى يده الأخرى فغسل بها وجهه، ثم أخذ غرفة من ماء فغسل بها يده اليمنى، ثم أخذ غرفة من ماء فغسل بها يده اليسرى، ثم مسح برأسه، ثم أخذ غرفة من ماء فرش على رجله اليمنى حتى غسلها، ثم أخذ غرفة أخرى فغسل بها رجله - يعني اليسرى- ثم قال:هكذا رأيت رسول الله على الخرجة البخاري).

وحديث عثمان بن عفان رضي الله عنه أنه دعا بوضوء فتوضأ؛ فغسل كفيه ثلاث مرات، ثم تمضمض واستنثر، ثم غسل وجهه ثلاث مرات، ثم غسل يده اليمنى إلى المرفق ثلاث مرات، ثم غسل يده اليمنى إلى المرفق ثلاث مرات، ثم غسل يده اليسرى مثل ذلك، ثم مسح رأسه، ثم غسل رجله اليمنى إلى الكعبين ثلاث مرات، ثم غسل اليسرى مثل ذلك، ثم قال: رأيت رسول الله توضأ نحو وضوئي هذا، ثم قال رسول الله تامن توضأ نحووضوئي هذا، ثم قال رسول الله تامن توضأ تقدم من فذا ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من اخرجه مسم).

وإلى كيفية الغسل: يشير حديث عائشة أن النبي كان إذا اغتسل من الجنابة بدأ فغسل يديه، ثم توضأ كما يتوضأ للصلاة، ثم يدخل أصابعه في الماء، فيخلل بها أصول شعره، ثم يصب على رأسه ثلاث غرف بيديه، ثم يفيض على جلده كله (اخرجه البخاري) والغسل على هذا النحو هو الغسل الكامل، ولو عمم بدنه بالماء على أي نحوأ جزأه، قال الشافعي: فرض الله تعالى الغسل مطلقاً، لم يذكر فيه شيئاً يبدأ به قبل شئ، فكيفما جاء به المغتسل أجزأه إذا أتى بغسل جمع بدنه، والاختيار في الغسل ما روت عائشة.

وحديث ميمونة زوج النبي شقالت: توضأ رسول الله شق وضوءه للصلاة غير رجليه، وغسل فرجه وما أصابه من الأذى، ثم أفاض عليه الماء، ثم نحى رجليه فغسلهما، هذه غسله من الجنابة. (اخرجه البخاري)، ولا يخفى أن غسل الفرج كان قبل الوضوء إذ الواو لا تقتضي الترتيب. وفي استحباب تأخير غسل الرجلين في الغسل خلاف مشهور.

وفي كيفية التيمم: ما أخرجه البخاري أيضا أن رجلاً جاء إلى عمر بن الخطاب فقال: إني أجنبت فلم أصب الماء، فقال عمار بن ياسر لعمر بن الخطاب: أما تذكر أنا كنا في سفر أنا وأنت، فأما أنت فلم تصل، وأما أنا فتمعكت فصليت، فذكرت للنبي فقال النبي في: "كان يكفيك هكذا فضرب النبي لله بكفيه على الأرض ونفخ فيهما، ثم مسح بهما وجهه وكفيه" ومعنى تمعكت أي تقلبت وتمرغت.

### وجوب التطهر من المحيض:

ونـؤمن بوجـوب التطهـر مـن المحـيض، والحـيض دم طبيعـة وجبلـة يرخيـه الـرحم في أوقـات معلومـة مـن غـير مـرض ولا إصـابة، وكــل مــا ورد في تحديــد أقلــه وأكثــره وبدايتــه ونهايتــه فهــو مــن مواضــع الاجتهــاد، وأمــا الكــدرة والصـفرة فارنهمـا في زمــن الحـيض حـيض، وفي غير زمانه لا تعتبر شبئاً.

أما المستحاضة: وها التي يخرج منها الدو في غيير أوان الحيض، فإ ما أن تكون مهتادة أومهيزة أومتحيرة، فالمهتادة ترجع إلى عادتها، والمهيزة الحيض من غيره تعمل بالتهييز، والمتحيرة التي لإعادة للحيض من غيره تعمل بالتهييز، والمتحيرة التي لإعادة للها ولا تهييز ترجع إلى غالب عادة النساء في الحيض: ستة أيام أوسبعة أيام من كل شهر، ثم تتطهر وتتوضأ بعد ذلك لوقت كل صلة ويحرم بالحيض الصلة، والصيام، والطواف بالبيت، ومس المصحف بغير حائل، والمكث في المسجد، والوطء في الفرج، ولا يحرم بالاستحاضة شي من ذلك.

الله على: ﴿وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَرِلُواْ ٱلبِّسَآءَ فِي الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَرِلُواْ ٱلبِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُ بَنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ الْمَحَيْثِ البقرة: ٢٢٢].

وقال وقال الصلاة بنت حبيش: "فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغتسلي وصلي" (اخرجه البخاري).

وفي الإشارة إلى أن المستحاضة تعمل بعادتها حديث فاخمة بنت حبيش أنها سألت النبي والسادة إلى أن المستحاض فلا أخهر، أفأدع الصلاة وقال: "لا.إن ذلك عرق ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها، ثم اغتسلي وصلي" (اخرجه البخاري).

وحديث أم حبيبة بنت جحش أنها سألت رسول الله عن الدم فقال لها رسول الله عن الدم فقال لها رسول الله عن الدم المكثي قدر ما كانت تحبسك حيضتك ثم اغتسلي وصلي" (اخرجه البخاري).

وفي الإشارة إلى أن المسرة تعمل بالتمييز حديث فاخمة بنت حبيش في رواية أبي داود والنسائي وفيه قول النبي ولها: "إذا كان دم الحيض فإنه أسود يعرف، فأمسكي عن الصلاة، فإذا كان الآخر فتوضئي وصلي"

وفي الإشارة إلى أن المتحيرة تعمل بغالب عادة النساء حديث حمنة بنت جحش وفيه قول النبي الله لها: "إنما هي ركضة من الشيطان، فتحيضي ستة أيام أو سبعة أيام ثم اغتسلي، فإذا استنقأت فصلي أربعة

وعشرين أوثلاثة وعشرين، وصوم وصلي فإن ذلك يجزئك، وكذلك فافعلى كما تحيض النساء".

وفي الإشارة أن الكدرة والصفرة في غير زمن الحيض ليست شيء حديث أم عطية: "كنا لا نعد الكدرة والصفرة شيئا" (اخرجه البخاري) وقد عنون لذلك في صحيحه فقال: (باب الصفرة والكدرة في غير أيام الحيض) وفي رواية أبي داود: كنا لا نعد الكدرة والصفرة بعد الطهر شيئا، وقولها: (كنا) أي في زمن النبي مع علمه بذلك وهذا يعطي الحديث حكم الرفع، ومفهومه أن الكدرة والصفرة قبل الطهر حيض فتأخذان أحكامه.

وفي الإشارة إلى ترك الحائض للصلاة والصيام حديث أبى سعيد الخدري قول النبي الله "أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم ؟ قلن بلى.قال: فذلك من نقصان دينها" (متفق عليه).

وقوله ﷺ وقوله الخمة بنت حبيش: "فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغتسلي وصلى" (اخرجه البخاري).

وفي الإشارة إلى تحريم مس المصحف على الحائض قوله تعالى: ﴿ يَمَسُّهُ مَ إِلَّا ٱلْمُطَهِّرُونَ ﴾ [الواقعة: ١٧].

وقول النبي ﷺ في الكتاب الذي كتبه لعمرو بن حزم: "لا يمس الصحف إلا خاهر" (اخرجه النسائي وغيره).

وفي الإشارة إلى تحريم المكث في المسجد على الحائض قوله تعالى: ﴿وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُواْ ﴿ النساء: ١٤١]. والحيض والنفاس في معنى الجنابة بلا نزاع.

وفي الإشارة إلى حرمة الوطء في المحيض قول الله تعالى: ﴿وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُولَ الله تعالى: ﴿وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُولَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُولًا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطُهُرُنَ أَللَهُ عَجُبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَمُجُبُ يَطُهُرُنَ أَللَهُ مُجُبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَمُجُبُ ٱلمُّتَطَهُرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

وحديث عائشة قالت: كانت إحدانا إذا كانت حائضاً فأراد رسول الله ﷺ أن يباشرها أمرها أن تتزر في فور حيضتها ثم يباشرها.قالت: وأيكم يملك إربه كما كان النبي ﷺ يملك إربه ؟ (فتح الباري ١٤٠١/٠٤).

وحديث أنس عند مسلم من قوله ﷺ: "اصنعوا كل شئ إلا النكاح".

# الصلاة عمود فسطاط الإسلام:

وجهها كانت له نـوراً ونجـاة وبرهانـاً يـوم القياهـة، وهـن تركهـا تهاونـاً فـتكفيره موضع اجتهاد.

وقد استفاض الأمر بإقام الصلاة في القرآن الكريم وأصبح من المعلوم من الدين بالضرورة بما يستغني معه عن سوق الأدلة عليه:

- البقرة: ١٤]. قال تعالى ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ وَٱرْكَعُوا مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٤].
- فِ وَ وَالَّا تَعَالَى: ﴿ قُلُ لِعِبَادِى آلَّذِينَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا آلصَّلُوةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَالٌ ﴾ [ابراهيم: ١٦].
- ا وقال تعالى: ﴿أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴿ وَقَالَ الْمُسَاء: ٢٨].
- الله وقال تعالى: ﴿وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلرَّكَوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ٓ ﴾ [الأحزاب: ٢٢].
- وامر بالمحافظة عليها فقال تعالى: ﴿حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَٰتِ وَٱلصَّلَوْةِ اللَّهِ وَالصَّلَوْةِ اللَّهِ مَن الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُواْ لِلَّهِ قَنتِينَ ﴾ الله وقد ١٣٢٨].
- وجعل من إقامة الصلاة مناخاً للعصمة، وغاية ينتهي إليها القتال، فقال تعالى: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكُوٰةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ﴾ [التوبة: ٥].



وبين النبي السلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، "بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة" (متفق عليه).

وبين أن ترك الصلاة مهواة في الكفر فقال : "إن بين الرجل وبين الكفر والشرك ترك الصلاة" (اخرجه مسلم عن جابر)، وقال : "العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر" (اخرجه احمد واصحاب السنن)، وعن عبد الله بن شقيق العقيلي قال: كان أصحاب محمد لا يرون شيئا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة (اخرجه الترمذي والحاكم).

وأمر المناتلة على إقامة الصلاة، فقال: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دمائهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله" (متفق عليه).

وبين أن تارك الصلاة يحشر مع أئمة الكفريوم القيامة، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبي أنه ذكر الصلاة يوماً فقال:
"من حافظ عليها كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة يوم القيامة، ومن لم يحافظ عليها لم تكن له نوراً ولا برهاناً ولا نجاة، وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأبى بن خلف" (اخرجه احمد والطيراني وابن حيان).

#### شروط الصلاة:

ويشـــترط لوجوبهـــا: الإســـلام والبلـــونى والمقـــل ودخــول الوقـــت، ولصـحتها: النيــة، (وهـــثي قبــل الصـــلاة شـــرط وفي الصـــلاة ركــــن)، والطهـــارة مـــن الحـــدث والخبث، وستر المورة، واستقبال القبلة.

وإلى اشتراط الإسلام لوجوب الصلاة يشير قوله والمساد بن جبل عندما أرسله إلى اليمن فقال له: "إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله، فإن هم أخاعوك لذلك فأخبرهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة" (متفقعيه)، فأمره بالدعوة إلى الشهادتين أولاً حتى يثبت لهم عقد الإسلام ليصح تكليفهم بعد ذلك بالصلاة وبقية شرائع الإسلام.

وإلى اشتراط البلوغ والعقل يشير قوله : "رفع القلم عن ثلاث: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يعقل" (اخرجه البوداود والترمذي والحاكم وصححه).

الله وإلى اشتراط دخول الوقت يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينِ ﴾ وإلى اشتراط دخول الوقت يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنِيرًا عَرْقُونًا ﴾ والنساء: ١٠٠].

وإلى اشتراط الطهارة من الحدث لصحتها يشير قوله ﷺ: "لا يقبل الله صلاة بغير خهور" (اخرجه مسلم) وهذا الحديث نص في وجوب الطهارة للصلاة، وقد أجمعت الأمة على ذلك.

وقوله ﷺ: "لا تقبل صلاة من أحدث حتى يتوضأ" (اخرجه البخاري)).

وإلى اشتراط الطهارة من الخبث تشير النصوص الواردة في الاستنجاء والاستجمار، والأمر بصب الماء على البول والتغليظ في عدم الاستبراء منه، وغسل الثوب من دم الحيض، وغير ذلك من الأدلة الدالة على اجتناب النجاسة. ومنها حديث الأعرابي الذي بال في المسجد، وقول النبي له: "إن هذه المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول ولا القذر، إنما هي لذكر الله عز وجل والصلاة وقراءة القرآن" (اخرجه مسلم) ومنها حديث أسماء قالت: جاءت امرأة إلى النبي فقالت: إحدانا يصيب ثوبها من دم الحيضة كيف تصنع به ؟ قال: "تحته ثم تقرصه بالماء ثم تنضحه ثم تصلي فيه" (اخرجه مسلم) وفيه وجوب غسل النجاسة بالماء، وأن الواجب في إزالة النجاسة الإنقاء، ومعنى تحته: تقشره وتحكه وتنحته، ومعنى تقرصه: تذلكه بأخراف الأصابع ليتحلل مع الماء، ومعنى تضحه: تغسله.

وإلى اشتراط ستر العورة يشير قوله تعالى: ﴿يَنَبَيَّ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴿ الاعراف: ١١١ ، أي خذوا ثيابكم لمواراة عوراتكم، وفيه دليل على وجوب ستر العورة في الصلاة، وقد صح عن ابن عباس في سبب

نزول هذه الآية أنه قال: كانت المرأة تطوف بالبيت وهي عريانة، فتقول: من يعيرني تطوافاً تجعله على فرجها وتقول:

اليوم يبدو بعضه أو كله فلا أحله.

فنزلت هذه الآية: ﴿خُذُوا زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِلٍ ﴾ الأعراف: ٦١ (اخرجه مسلم).

وقوله ﷺ: "لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار" (اخرجه ابوداود والترمذي واحمد).

- وما روي عن أم سلمة أنها سئلت عما تصلي فيه المرأة من الثياب، فقالت تصلي في الخمار والدرع السابغ إذا غيب ظهور قدميها (اخرجه مالك في الغاوابوداود).
- وعن مكحول قال: سئلت عائشة زوج النبي ﷺ في كم تصلي المرأة من الثياب ؟ فقالت: سل علياً ثم ارجع إلي فأخبرني بالذي يقول لك، قال: فأتى علياً فسأله، فقال: في الخمار والدرع السابغ، فرجع إلى عائشة فأخبرها فقالت: صدق(مصنف عبد الرازق وابن البي شببة والحلي)
- لله وإلى اشتراط استقبال القبلة يشير قوله تعالى: ﴿فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَهُ وَ وَلَا وَجَهَكَ شَطْرَ اللهُ الْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴿ اللهَ وَهَ ١٥٠.

# أركان الصلاة:

وأها أركان الصلاة: فهث القيام في الفرض للقادر عليه، وتكبيرة الإحرام، وقراعة الفاتدة، والركوع، والاعتدال هنه، والبلوس بين السجدتين، والطمأنينة، والتشهد الأخير، والجلوس له، والتسليم، والترتيب بين هذه الأركان، واختلف في الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في التشهد الأخير: فقيل إنها هن الأركان وقيل إنها هن السنن.

وإلى ركنية القيام للقادر عليه يشير قوله تعالى: ﴿حَفِظُواْ عَلَى الْمَلَوَّتِ وَٱلصَّلَوْ ِٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَبِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦٨]، وحديث عمران بن حصين قال: كانت بي بواسير، فسألت النبي على عن الصلاة فقال: "صل قائما فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب" (اخرجه البخاري). وإلى كيفية الصلاة وبيان جملة من أركانها: يشير حديث المسئ في صلاته فعن أبي هريرة أن رسول الله على دخل المسجد فدخل رجل فصلى، ثم جاء فسلم على رسول الله على ولرجل فصلى كما كان صلى، ثم جاء الرجع فصل فإنك لم تصل" فرجع الرجل فصلى كما كان صلى، ثم جاء

إلى النبي ﷺ فسلم عليه، فقال رسول الله ﷺ: وعليك السلام ثم قال:

"ارجع فصل فإنك لم تصل" حتى فعل ذلك ثلاث مرات، فقال الرجل:

والذي بعثك بالحق ما أحسن غير هذا، علمني، قال: "إذا قمت إلى الصلاة فكبر، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعاً، ثم ارفع حتى تعتدل قائماً، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً، ثم ارفع حتى تطمئن جالساً ثم افعل ذلك في صلاتك كلها" (متفق عليه).

وفي كيفية صلاته أيضاً حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله سيستفتح الصلاة بالتكبير، والقراءة بالحمد لله رب العالمين، وكان إذا ركع لم يشخص رأسه ولم يصوبه، ولكن بين ذلك، وكان إذا رفع رأسه من الركوع لم يسجد حتى يستوي قائماً، وكان إذا رفع رأسه من السجدة لم يسجد حتى يستوي جالساً، وكان يقول في كل رفع رأسه من السجدة لم يسجد حتى يستوي جالساً، وكان يقول في كل ركعتين التحية، وكان يفرش رجله اليسرى، وينصب رجله اليمنى، وكان ينهي عن عقبة الشيطان، وينهي أن يفترش الرجل ذراعيه افتراش السبع، وكان يختم الصلاة بالتسليم. (اخرجه مسلم) وفي هذا الحديث ذكر لبعض الأركان كتكبيرة الإحرام والتسليم، وذكر لبعض السنن كالذي جاء في بقية الحديث

# وقال ﷺ: "صلوا كما رأيتموني أصلي" (اخرجه البخاري).

وفي التغليظ في ترك الطمأنينة حديث أبي عبد الله الأشعري قال: صلى رسول الله المصابه ثم جلس في خائفة منهم، فدخل رجل فقام يصلي، فجعل يركع وينقر في سجوده، فقال النبي الترون هذا ؟ من مات على غير ملة محمد ! ينقر صلاته كما ينقر الغراب

الدم، إنما مثل الذي يركع وينقر في سجوده كالجائع لا يأكل إلا التمرة والتمرتين فماذا تغنيان عنه ؟!" (اخرجه ابن خزيمه وهو في صحيح الجامع الصغير).

وإلى الصلاة على النبي ﷺ في التشهد الأخير يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهِ وَمَلِّمُواْ مَلَّواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].

وحديث أبي مسعود الأنصاري قال: أتانا رسول الله وي ونحن في مجلس سعد بن عبادة فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك ؟ قال: فسكت رسول الله شحت تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله شي: "قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، في الراهيم في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام قد علمتم" (اخرجه مسم).

وحديث كعب بن عجرة قال: خرج علينا رسول الله وقلنا: قد عرفنا كيف نسلم عليك فكيف نصلي عليك ؟ قال: "قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد" (متفق عليه).

🛔 وفي رواية للبخاري عنه أنه قال لعبد الرحمن بن أبي ليلي: ألا أهدي لك هدية سمعتها من النبي ﷺ ؟ فقلت: بلي فاهدها إلى، فقال: سألنا رسول الله ﷺ فقلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت ؟ فإن الله قد علمنا كيف نسلم فقال: "قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد".

ومن هذه الأدلة ذهب من ذهب من أهل العلم إلى وجوب الصلاة على النبي ﷺ في التشهد الأخير ، وأن تركه يبطل الصلاة، والأمر محتمل.

### مبطلات العلاة:

وتبطيل الصيلاة بتعهد تبرك ركين من الأركيان، وبالأكبل والشبرب، وبطالكهم لفجير إصبهجها، وبالقهقهة، والعمل الكثير لغير ضرورة.

ففى حديث أبى هريرة السابق قوله ﷺ للمسىء صلاته: "صل فإنك لم تصل"، وذلك لما ترك الطمأنينة والاعتدال وهما ركنان (اخرجه مسلم).

وقال رمتنق عليه). "إن في الصلاة لشغلا" (متنق عليه).

وقال في حديث معاوية بن الحكم السلمي: "إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شئ من كلام الناس، إنما هوالتسبيح والتكبير وقراءة القرآن" (خرجه مسلم).

وقال جابر بن عبد الله رضي الله عنه: لا يقطع الصلاة الكشر، وإنما يقطعها القهقهة (اخرجه عبد الرزاق، وابن ابي شيبة في مصنفهما).

### سنن الطلة:

وول سلنها: الاستفتاح، والتأمين، وقراعة والسرون القرآن بهد قراعة الفاتحة في صلاة الصبح، وفي الطهر والهصر والمغرب وفي الركهتين الأوليين في الظهر والهصر والمغرب والهشاء، والجهر في البهرية، والسرفي السرية، والسبود، ورفع وما زاد على الهرة في تسبيح الركوع والسجود، ورفع اليدين في مواضعه، ووضع اليمين على الشمال في القيام، والصلاة إلى سترة قائهة كهمود أوصخرة ونحوه.

لله الله الستحباب الاستعادة يشير قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَين ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النحل: ١٨].

وحديث جبير بن مطعم قال: سمعت النبي وحديث جبير بن مطعم قال: سمعت النبي وحديث ونفخه الصلاة قال: "اللهم أعوذ بك من الشيطان الرجيم، من همزه ونفخه ونفخه" (اخرجه النسائي وابن ابي شيبة).

وحديث أبي سعيد الخدري، وفيه أن النبي كان يقول في الاستعادة: "أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من همزه ونفخه ونفثه" (اخرجه ابوداود والنسائي والترمذي)، فالاستعادة سنة عند عامة السلف لهذه النصوص.

وفي دعاء الاستفتاح حديث أبي هريرة قال: كان رسول الله وي دعاء الاستفتاح حديث أبي هريرة قال: كان رسول الله يسكت بين التكبير وبين القراءة إسكاتة - قال أحسبه قال هنيهة - فقلت بأبي وأمي يا رسول الله إسكاتك بين التكبير والقراءة ما تقول ؟ قال: "أقول: اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسل خطاياي بالماء والمرد" (اخرجه البخاري).

وفي الإشارة إلى التأمين والجهر به حديث أبي هريرة أن رسول الله على الله الإمام ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ المستحد، ، فقولوا: آمين، فإنه من وافق قوله قول اللائكة غفر له ما تقدم من ذنبه"، وفي رواية "إذا أمن الإمام فأمنوا". (متفق عليه)، ومعنى آمين: اللهم استجب.

وإلى قراءة ما تيسر من القرآن، والسر في السرية، والجهر في الجهرية، والجهر في الجهرية، يشير قول أبي هريرة: في كل صلاة قراءة، فما أسمعنا النبي ﷺ

أسمعناكم، وما أخفى منا أخفيناه منكم، ومن قرأ بأم الكتاب فقد أجزأت عنه، ومن زاد فهوأفضل (اخرجه مسلم).

وإلى رفع اليدين في التكبيرة الأولى وعند الركوع وعند الرفع منه يشير حديث سالم بن عبد الله أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: رأيت النبي الفتتح التكبير في الصلاة فرفع يديه حين يكبر حتى يجعلها حذو منكبيه، وإذا كبر للركوع رفع مثله، وإذا قال سمع الله لمن حمده فعل مثله، وقال: ربنا ولك الحمد، ولا يفعل ذلك حين يسجد ولا حين يرفع رأسه من السجود (متفق عليه).

وفي رفع اليدين عند القيام من الركعتين حديث ابن عمر أنه كان إذا دخل في الصلاة كبر ورفع يديه، وإذا قال سمع الله للن حمده رفع يديه، وإذا قام من الركعتين رفع يديه، ورفع ذلك ابن عمر إلى نبى الله الله الخرجه البخاري).

وفي وضع اليمنى على اليسرى في القيام حديث سهل بن سعد قال: كان الناس يؤمرون أن يضع الرجل اليد اليمنى على ذراعه اليسرى في الصلاة، (اخرجه البخاري)، وبيان ذلك في حديث وائل بن حجر عند أبي داود والنسائي: ثم وضع يده اليمنى على ظهر كفه اليسرى والرسغ والساعد، ورواية مسلم عن وائل أنه رأى النبي و رفع يديه حين دخل في الصلاة كبر، ثم التحف ثوبه، ثم وضع يده اليمنى على اليسرى.

وفي الإشارة إلى استحباب السترة وبيان أقلها قول النبي ﷺ: "إذا وضع أحدكم بين يديه مثل مؤخرة الرحل فليصل ولا يبالي من مر وراء ذلك" (خرجه مسلم)، قال النووي رحمه الله: وفي هذا الحديث الندب إلى

السترة بين يدي المصلي وبيان أن أقل السترة مؤخرة الرحل، وهي قدر عظم الذراع هو نحو ثلثي ذراع، ويحصل بأي شيء أقام بين يديه هكذا.

- وما أخرجه نافع عن عبد الله أن النبي الله كانت تركز له الحربة فيصلي إليها، وعنه أن رسول الله كان إذا خرج يوم العيد أمر بالحربة فتوضع بين يديه فيصلي إليها والناس وراءه، وكان يفعل ذلك في السفر فمن ثم اتخذها الأمراء. (متفق عليه).

# ما اختلف في كونه من الواجبات أوالسنن:

واختلف في قلول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد للمأموم، الحمد للإرمام والفذ، وقلول: ربنا ولك الحمد للمأموم، وقلول: سبحان ربي العظيم في الركوع مرة، وقلول: سبحان ربي الأعلى في السجود مرة، وتكبيرة الانتقال إلى الحركن، والتشهد الأول: فقيل إنه من الواجبات، وقيل إنه من السنن.

وإلى قول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد، يشير حديث أبي هريرة أن النبي وكان يقول: "سمع الله لمن حمده"، حين يرفع صلبه من الركعة، ثم يقول وهوقائم: "ربنا ولك الحمد" (متفق عليه).

وإلى قول (سبحان ربي العظيم) في الركوع، و(سبحان ربي الأعلى) في السجود. يشير حديث حذيفة قال: فكان - يعني النبي النبي العظيم"، وفي سجوده: "سبحان ربي الأعلى". (خرجه احمد والوداود والنسائي والترمذي).

وفي التشهد حديث بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا إذا صلينا خلف النبي قلنا: السلام على جبريل وميكائيل، السلام على فلان وفلان، فالتفت إلينا رسول الله شفقال: "إن الله هوالسلام، فإذا صلى أحدكم فليقل: التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، - فإنكم إذا قلتموها أصابت كل عبد لله صالح في السماء والأرض - اشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله" (منفق عليه).

وحديث ابن عباس: كان رسول الله وعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن، فكان يقول: "التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله".

وحديث أبوموسى الأشعري: وفيه قوله ﷺ: "وإذا كان عند القعدة فليكن من أول قول أحدكم: التحيات الطيبات الصلوات لله السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله"، وقد اتفق أهل العلم على جواز هذه الصيغ كلها، فأيها قال المصلي أجزأه.

- وفي الخلاف حول كونه واجباً أوسنة حديث عبد الله بن بحينة أن النبي وفي الخلاف حول كونه واجباً أوسنة حديث عبد الله بن بحينة أن النبي شمل بهم الظهر، فقام في الركعتين الأوليين لم يجلس، فقام الناس معه، حتى إذا قضى الصلاة وانتظر الناس تسليمه كبر وهوجالس، فسجد سجدتين قبل أن يسلم، ثم سلم. (اخرجه البخاري).
- ووجد من استدل به على عدم الوجوب أن النبي هام من الركعتين ولم يرجع، ولوكان واجباً لرجع إليه لما سبحوا به بعد أن قام، وقد عنون له البخاري في صحيحه فقال: باب من لم ير التشهد الأول واجباً، لأن النبي هام من الركعتين ولم يرجع وهومعارض برواية أخرى عن ابن بحينة أيضاً رواها البخاري في صحيحه كذلك قال فيها: صلى بنا رسول الله ها الظهر، فقام وعليه جلوس، فلما كان في آخر صلاته سجد سجدتين وهوجالس، ففي قوله: وعليه جلوس ما يشعر بالوجوب، وكلا الدليلين محتمل.

### مكروهات الصلاة:

ومن مكروهاتها: الالتفات، ورفع البصر إلى الساع، والتخصر، وتشبيك الأصابع، وفرقعتها، والعبث، ومدافعة الأخبثين، والصلاة بحضرة الطعام، والجلوس على العقبين، وافتراش الذراعين.

فال والمسلم المنطات في الصلاة: "هواختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد" (اخرجه البخاري).

وقال عن رفع البصر إلى السماء: "ما بال أقوام يرفعون البصارهم" (اخرجه البصارهم إلى السماء في صلاتهم ؟! لينتهين أولتخطفن أبصارهم إلى السماء في البخاري)، وفي رواية مسلم "لينتهين أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في الصلاة أولا ترجع إليهم !! ".

وإلى النهي عن التخصر يشير حديث أبي هريرة عند مسلم: نهى النبي را النبي الرجل متخصراً.

وإلى النهي عن العبث في الصلاة يشير قوله ﷺ: "ا سكنوا في الصلاة" (رواه مسلم).

وإلى النهي عن الصلاة بحضرة الطعام، أو وهو يدافعه الأخبثان يشير قوله : "لا صلاة بحضرة خعام، ولا وهويدافعه الأخبثان" (متفق عليه).

وإلى النهي عن الجلوس على العقبين وافتراش الذراعين يشير حديث أم المؤمنين عائشة قالت: كان رسول الله وينهي عن عقبة الشيطان، وينهى عن أن يفترش الرجل ذراعيه افتراش السبع. (خرجه مسلم).

### سجود السمـــو:

ويشــرع ســجود الســهو لزيــادة أو نقــص في الصــلاة أوشك في ذلك. فمن زاد فعلاً هـو من جنس الصلاة مما تبطل الصلاة بتعمده سـجد للسـهو وجوباً، أما إن كانـت لا تبطـل الصـلاة بتعمده فيسـن لـه السـجود للسـهو ولا يجـب، وإن سـلم قبـل تمامها أتمها ثـم سـجد للسـهو إن لم يطل الفصل.

وصن تـرك ركناً غـير تكـبيرة الإحـرام فـذكره بعـد شـروعه في قـراءة ركهــة أخــرى ألغيــت تلــك الركهــة وقامــت الركهــة الــتي تليهـا مقامهـا وســجد للســهو، فــارن ذكــره قبــل الشــروع في قــراءة الركهــة التاليــة أتــى بــه وبهـا بهــده، فـارن علــم بــه بهــد الســلام أتــى بركهة وسجد للســهو.

ومن شك في عدد الركعات بنى على الأقل وسجد للسهو، وسجود السهو في ترك السنن مشروع وليس بواجب، ويجوز السجود للسهو قبل السلام أوبعده، والأمر في ذلك واسع.

والأفضل إن كان لنقص أن يكون قبل السلام لأنه جابر لتتم بــه الصلاة، وإن كان لزيادة أن يكــون بهــد 

- وإلى مشروعية السجود للزيادة يشير حديث عبد الله رضي الله عنه أن رسول الله على الظهر خمساً فقيل له: أزيد في الصلاة ؟ فقال: "وما ذاك" ؟ قال: صليت خمساً، فسجد سجدتين بعد ما سلم (متفق عليه).
- وحديث أبي هريرة قال: صلى بنا رسول الله على صلاة العصر فسلم في ركعتين فقام ذواليدين فقال: أقصرت الصلاة يا رسول الله أم نسيت ؟ فقال رسول الله على: "كل ذلك لم يكن"، فقال: قد كان بعض ذلك يا رسول الله، فأقبل رسول الله على الناس فقال: "أصدق ذواليدين؟" فقالوا: نعم يا رسول الله، فأتم رسول الله على من الصلاة ثم سجد فقالوا: نعم يا رسول الله، فأتم رسول الله على من الصلاة ثم سجد سجدتين وهو جالس بعد التسليم (متفق عليه).
- وإلى مشروعية السجود للنقص يشير حديث عبد الله بن بحينة رضى الله عنه قال: إن رسول الله هي قام من اثنتين من الظهر لم يجلس بينهما، فلما قضى صلاته سجد للسهوس جدتين ثم سلم بعد ذلك (متفق عليه).

وإلى مشروعية السجود للشك يشير حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله: "إذا نودي للصلاة أدبر الشيطان وله ضراط حتى لا يسمع الأذان، فإذا قضى الأذان أقبل، فإذا ثوب بها أدبر، فإذا قضى التثويب أقبل حتى يخطر بين المرء وقلبه، ويقول: اذكر كذا وكذا - ما لم يكن يذكر - حتى يظل الرجل إن يدري كم صلى، فإذا لم يدر

أحدكم كم صلى - ثلاثاً أو أربعاً - فليسجد سجدتين وهوجالس" (متفق عليه).

وحديث أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا شك أحدكم في صلاته فلم يدر كم صلى ثلاثا أم أربعا فليطرح الشك، وليبن على ما استيقن، ثم يسجد سجدتين قبل أن يسلم، فإن كان صلى خمسا شفعن له صلاته، وإن كان صلى إتماما لأربع كانتا ترغيما للشيطان" (متنق عليه).

### طلاة الجماعة:

ونــؤهن بلــزوم صــلاة الجهاعــة، وأنهــا تفضــل صــلاة الفــذ بســبع وعشــرين درجــة، وأنــه يــؤم القــوم أقــرؤهم لكتــاب اللّـه، ثــم أعلمهــم بالســنة، ثــم أقــدههم إســلاهاً، وأكـــبرهم ســـناً، ولا يـــؤهن الرجـــل الرجـــل في أهلـــه وأكـــبرهم فــاين في أم بالنــاس فليخفــف فــاين فيهم الضعيف والهريض وذا الحاجة.

فال تعالى: ﴿وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ﴾ البقرة: ١١٠ أي في جماعتهم فأمرهم بأن يكونوا مع المؤمنين في أحسن أعمالهم، ومن أخص ذلك وأكمله الصلاة، وقد استدل كثير من أهل العلم بهذه الآية على وجوب الجماعة.

وإلى التأكيد على صلاة الجماعة، والتحذير من التخلف عنها يشير حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ فقد ناسا في بعض الصلوات فقال: "والذي نفسي بيده لقد هممت أن آمر رجلا يصلي بالناس، ثم أخالف إلى رجال يتخلفون عنها فآمر بهم فيحرقوا عليهم بحزم الحطب بيوتهم!!" (متفق عليه).

🕏 وعن عبد الله بن مسعود قال: من سره أن يلقى الله غدا مسلما فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادي بهن، فإن الله شرع لنبيكم ﷺ سنن الهدي وإنهن من سنن الهدي، ولوأنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولوتركتم سنة نبيكم لضللتم، وما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى مسجد من هذه الساجد إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة، ويرفعه بها درجة، ويحط عنه بها سيئة، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادي بين الرجلين حتى يقام في الصف [أخرجه مسلم].

وإلى أفضلية صلاة الجماعة عن صلاة الفذيشير قوله راع السلاة الصلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة" (متفق عليه).

وإلى الترتيب في الإمامة يشير حديث أبى مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله الله الله القوم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءُ فأعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواءُ فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فأقدمهم سلما ولا يؤمن الرجل الرجل في سلطانه، ولا يقعد في بيته على تكرمته إلا بإذنه" (اخرجه مسلم).

وإلى استحباب التخفيف لن أم بالناس يشير قوله ﷺ: "إذا ما قام أحدكم للناس فليخفف الصلاة، فإن فيهم الكبير وفيهم الضعيف، وإذا قام وحده فليطل صلاته ما شاء" (متفق عليه).

وحديث أبي مسعود الأنصاري قال: جاء رجل إلى رسول الله وقال: إني لأتأخر عن صلاة الصبح من أجل فلان مما يطيل بنا، فما رأيت النبي في غضب في موعظة قط أشد مما غضب يومئذ، فقال: "يا أيها الناس إن منكم منفرين! فأيكم أم الناس فليوجز، فإن من ورائه الكبير والضعيف وذا الحجة" (متفق عليه).

#### طلاة الحمعة:

ونـؤمن بـأن صـلاة الجمهـة فـرض علـي كـل مسـلم بـالغ صـحيح مقــيم، وهــي خطبـة وركهتـان بهــد الــزوال، وأن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه.

ومن شروط صحتها الوقت، والاستيطان، والعدد على خلاف في أقله ـ والخطبة، وأن من تبرك الجمعة تهاونا طبع الله على قلبه، وأنه يجوز تعددها في البلد الواحد بحسب الحاجة.

إلى فريضة صلاة الجمعة، وحرمة الاشتغال ساعتها بما سواها يشير قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نُودِئ لِلصَّلَوْة مِن يَوۡمِ ٱلَّجُمُعَةِ

فَاسَعُواْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ١٥]، وقد اتفق أهل العلم على حرمة البيع بعد النداء الثاني وبطلان هذا البيع هوأظهر القولين عندهم.

وإلى التحذير من التهاون في الجمعات يشير قوله وهوعلى أعواد منبره: "لينتهين أقوام عن ودعهم الجمعات، أوليختمن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين" (اخرجه مسلم).

وإلى اشتراط الحرية والذكورة والبلوغ والصحة لوجوبها يشير قوله ﷺ: "الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة: عبد مملوك، أو امرأة، أو صبى، أو مريض" (اخرجه الوداود والليهقي).

وإلى اشتراط الوقت يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُونًا ﴿ الساء: ١٠٠٦، ولم يعبر عن هذا الشرط بدخول الوقت لأن الجمعة لا تفعل بعد وقتها بخلاف بقية الصلوات.

أما العدد فهوموضع خلاف بين أهل العلم: فمنهم من شرط شرط لصحتها حضور أربعين من أهل وجوبها، ومنهم من شرط لصحتها حضور اثنى عشر رجلا لأن هذا هوالعدد الذي بقي مع رسول الله عندما تركه بعض الناس قائما يوم الجمعة وانفضوا إلى العير التي قدمت إلى المدينة، ومنهم من قال إنها

تنعقد بثلاثة: اثنان يسمعان وواحد يخطب، والأمر في ذلك واسع.



# 

والذكر هوالخطبة عند كثيرين من أهل التفسير، ولمواظبة النبي ﷺ على ذلك، قال ابن عمر رضى الله عنهما: كان النبي ﷺ يخطب خطبتين وهوقائم يفصل بينهما بجلوس [متفق عليه].

وإلى استحباب قصر الخطبة وخول الصلاة يشير حديث أبي وائل عند مسلم قال: خطبنا عمار فأوجز وأبلغ، فلما نزل قلنا: يا أبا اليقظان لقد أبلغت وأوجزت، فلوكنت تنفست، فقال: إني سمعت رسول الله عليه يقول: "إن خول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه، فأخيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة، وإن من البيان لسحرا" ومعنى مئنة أي علامة.

### السنن الراتبة:

ونـؤمن بـأن السـنن الراتبـة الـتي كـان يـداوم عليهـا رســول الله صـلي الله عليــه وســلم ركعتـان قبــل الفجــر، وركعتـان قبــل الظهــر، وركعتـان بهــده، وركعتـان بهــد الهفرب، وركعتان بعد العشاء، بالإضافة إلى صلاة الهتر

- وقعن عائشة رضى الله عنها قالت: لم يكن النبي وعلى شئ من النوافل أشد منه تعهدا على ركعتى الفجر (متفق عليه).
- وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: صليت مع رسول الله ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعد الظهر، وركعتين بعد الجمعة، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء (متفق عليه).

وعنه أيضاً قال: قال ﷺ: "صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا أردت أن تنصرف فاركع ركعة توتر لك ما صليت" (متفق عليه).

وعنه أيضاً قال: قال ﷺ: "اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وتراً" (متفق عليه).

# رخصة الجمع والقصر:

ونـؤمن بـأن قصـر الرباعيــة فــــ السـفر ســنة ثابتــة، وأن الجـــه رخصــة عارضــة، ســواء كـان جـــه تقــديم فـــ وقــت الأولى أم جـــــه تــــأخير في وقـــت الثانيــــة، وفــــ تحديـــد مسافة القصر خلاف مشهور، والأمر في ذلك واسع.



وعن امتداد مشروعية القصر في حالة الأمن يشير حديث يعلى بن أمية قال: قلت لعمر بن الخطاب: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الْحَطَابِ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الضاس ؟ فقال: الصَّلَوةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ النساء: ١٠١٠ ، فقد أمن الناس ؟ فقال: عجبت مما عجبت منه فسألت رسول الله ﷺ عن ذلك فقال: "صدقه تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته" (اخرجه مسلم).

- وعن عائشة رضى الله عنها قالت: فرضت الصلاة ركعتين ركعتين
   في الحضر والسفر، فأقرت صلاة السفر، وزيدت صلاة الحضر (متفق عليه).
- وعن ابن عباس قال: فرض الله الصلاة على لسان نبيكم ﷺ في الحضر أربعاً، وفي السفر ركعتين، وفي الخوف ركعة (اخرجه مسلم).
- وإلى كيفية جمعه بين الصلاة في السفر يشير حديث أنس بن مالك قال: كان رسول الله بي إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر إلى وقت العصر ثم نزل فجمع بينهما، فإذا زاغت الشمس قبل أن يرتحل صلى الظهر ثم ركب (متفق عليه).
- وعن سالم بن عبد الله أن ابن عمر قال: رأيت رسول الله الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد العشاء، وفي رواية: إذا جد به السير جمع بين المغرب والعشاء (متفق عليه).

- وعن أنس عن النبي ﷺ إذا عجل عليه السفر يؤخر الظهر إلى أول وقت العصر فيجمع بينهما، ويؤخر المغرب حتى يجمع بينها وبين العشاء حين يغيب الشفق.
- وإلى جمع الصلاة أثناء مقامه في في السفر يشير حديث معاذ قال: خرجنا مع رسول الله في غزوة تبوك فكان يصلي الظهر والعصر والمغرب والعشاء جميعاً (اخرجه مسلم)، وفي رواية: جمع رسول الله في غزوة تبوك بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء، قال: فقلت: ما حمله على ذلك ؟ قال: فقال: أراد ألا يحرج أمته (اخرجه مسلم).

### صلاة العيدين:

ونــؤمن بــأن صــلاة الهيــدين هــن شــهائر الإ ســلام، واختلــف في كونهــا هــن فــروض الكفايــات أو هــن الواجبـات أو هــن الســنن المؤكــدة، ويســن أن تكــون في الخــلاء، وهـــي ركهتــان بــلا أذان ولا إقاهـــة، يكــبر في الأولى سـبهاً ســوى تكـبيرة الإحــرام، وفي الثانيــة خمسـاً ســوى تكـبيرة الركهــة الثانيــة، ثــم يلــي ذلــك ســوى تكـبيرة القيـام إلى الركهــة الثانيــة، ثــم يلــي ذلــك خطبة الهيد وهي بهد الصلاة بالإجماع.

 خروج الإرصام إلى الصلاة في الفطر، ويستحب إخراج النساء إلى الصلاة يشهدن الخير ودعوة المسلمين، ويعتزل الحيف المصلي، ويحرخص في اللهب الدي لا معصية فيه، لأن إظهار السرور في العيدين من شهائر الدين.

- الكوثر: ٢]. قال تعالى: ﴿فَصَل لِرَبِّكَ وَٱخْرِّ ﴾ الكوثر: ٢].
- الله وقسال تعسالى: ﴿وَلِتُحُمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَنكُمُ وَلَعُكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ البقرة: ١٨٥، وقد أخذ كثير من العلماء مشروعية التكبير في عيد الفطر من هذه الآية.
- وإلى استحباب كونها في الخلاء يشير حديث أبي سعيد الخدري قال: كان رسول الله روسي يخرج يوم الفطر والأضحى إلى المصلى فأول شئ يبدأ به هو الصلاة (متفق عيه)، وكان بين المصلى وبين المسجد قرابة ألف ذراع، ولم ينقل عنه وله ينقل عنه المعيد في المسجد لغير عذر.
- وإلى كون صلاة العيد قبل الخطبة يشير قول عبد الله ابن عباس رضى الله عنهما قال: شهدت صلاة الفطر مع النبي و وعثمان فكلهم يصليها قبل الخطبة ثم يخطب (متفق عليه).
- وعن أبي سعيد الخدري قال: كان رسول الله ﷺ يخرج يوم الفطر والأضحى إلى المصلى، فأول شئ يبدأ به الصلاة، ثم ينصرف فيقوم

مقابل الناس والناس جلوس على صفوفهم، فيعظهم ويوصيهم ويأمرهم.(متفق عليه).

وإلى عدم مشروعية الأذان والإقامة لصلاة العيد يشير حديث ابن عباس وجابر بن عبد الله قالا: لم يكن يؤذن يوم الفطر ولا يوم الأضحى (متفق عبه).

وحديث جابر بن سمرة قال: صليت مع رسول الله ﷺ في العيدين غير مرة ولا مرتين بغير أذان ولا إقامة. (اخرجه مسلم).

وإلى استحباب خروج النساء إلى المصلى يوم العيد يشير حديث أم عطية قالت: أمرنا أن نخرج الحيض يوم العيدين وذوات الخدور فيشهدن جماعة المسلمين ودعوتهم، ويعتزل الحيض المصلى (متفق عليه).

ولفظ مسلم: أمرنا رسول الله الله الله الفطر والأضحى: العواتق والحيض وذوات الخدور، فأما الحيض فيعتزلن الصلاة، ويشهدن الخير ودعوة المسلمين.

وإلى مشروعية إظهار السرور في العيد يشير حديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل على أبوبكر وعندي جاريتان تغنيان من جواري الأنصار، تغنيان بما تقاولت الأنصار يوم بعاث، قالت: وليستا بمغنيتين، فقال أبوبكر: أمزامير الشيطان في بيت رسول الله؟! وذلك في يوم عيد، فقال رسول الله عنه "إن لكل قوم عيدا وهذا عيدنا" (منفق عليه).

وعن عائشة أيضا: كان يوم عيد يلعب السودان بالدرق والحراب، فإما سألت النبي الله وإما قال: "تشتهين تنظرين ؟، فقلت: نعم، فأقامني

وراءه خدي على خده وهويقول: دونكم يا بني أرفدة، حتى إذا مللت قال: حسبك؟، قلت: نعم، قال: فاذهبي" (اخرجه البخاري).

#### صلاة الجنازة:

وإلى كيفية غسل الميت يشير حديث أم عطية رضى الله عنها قالت: دخل علينا رسول الله ويض ونحن نغسل ابنته فقال: "اغسلنها ثلاثا، أوخمسا، أوأكثر من ذلك بماء وسدر، واجعلن في الآخرة كافورا" فلما فرغنا آذناه، فألقى إلينا حقوه (١) فقال: "أشعرنها إياه" (متفق عليه).

١- المراد به هنا الإزار، ومعنى أشعرناها إياه: أي اجعلنه شعارا أي الثوب الذي يلي الجسد.

- وإلى كيفية تكفين الميت يشير حديث عائشة رضى الله عنها أن رسول الله على كفن في ثلاث أثواب يمانية بيض سحولية من كرسف، ليس فيهن قميص ولا عمامة. (متفق عليه).
- وإلى كيفية غسل المحرم وتكفينه يشير حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: بينما رجل واقف بعرفة إذ وقع من راحلته فوقصته أوقال فأوقصته، فقال النبي : "اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين، ولا تحنطوه، ولا تخمروا رأسه، فإنه يبعث يوم القيامة ملبيا" (متفق عليه)، والوقص: كسر العنق، وذكر بعض أهل العلم أنه لم يرده ثوبا ثالثا في الكفن تكرمة له كما في الشهيد حيث قال: "زملوهم بدمائهم".
- وإلى التكبيرات في صلاة الجنازة يشير حديث أبي هريرة أن رسول الله والله النجاشي في اليوم الذي مات فيه، فخرج بهم إلى المصلى وكبر أربع تكبيرات (متفق عليه).

وإلى الثواب الذي أعده الله تعالى لمن شهد الجنازة يشير حديث أبي هريرة أيضا أن رسول الله هو قال: "من شهد الجنازة حتى يصلى عليها فله قيراط، ومن شهدها حتى تدفن فله قيراخان، قيل وما القيراخان؟ قال: مثل الجبلين العظيمين" (متفق عليه)، وفي رواية: "أصغرهما مثل أحد" (خرجه مسلم).

## زيارة القبور:

وتشرع زيارة القبور ترحما على أهلها واستففارا لهم، وطلباً للموعظة، وتذكرا للموت والدار الآخرة،

ولا يشرع دعاء أصحابها أوالاستفاثة بهم من دون اللَّه، في دعاء أصحابها أوالاستفاثة بهم من دون اللَّه، في ذي في الشرك الدي جميع الرسالات السماوية.

قال ﷺ: "كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها" (اخرجه مسلم).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: زار النبي شقر أمه فبكى وأبكى من حوله، فقال: "استأذنت ربي في أن أستغفر لها فلم يأذن لي، وأبكى من حوله، فقال: "استأذنت ربي في أن أنور قبرها فأذن لي، فزوروا القبور فإنها تذكر الموت" (خرجه مسلم).

وإلى منع دعاء أهل القبور أوالاستغاثة بهم من دون الله يشير قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا لِلله تعالى: ﴿وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلاَلِّ اللهِ اللهِ الل

لله وقول الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمْن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَ إِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ لَهُ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُواْ بِعِبَادَةٍ مُ كَلفِرِينَ ﴾ [الاحقاف: ١٠٥].

وقول النبي ﷺ: "إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله" (اخرجه التمدي).

## محظورات تتعلق بالقبور:

ولا يجــوز أن تشــد الرحــال إلى القبــور، ولا أن تجهــل عيــداً، ولا أن تتخــذ عليهــا الهســاجد والســرج، كهــا لا يجوز أن تجصص أو يبني عليها، أو يجلس عليها.

إلى النهي عن شد الرحال إلى القبور يشير قوله ﷺ: "لا تشد الرحال إلى النهي عن شد الرحال إلى القبور يشير قوله ﷺ، الرحال إلى ثلاث مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول ﷺ، والمسجد الأقصى" (متفق عليه).

وأخرج مالك في الموخأ عن أبي هريرة أنه قال: خرجت إلى الطور فلقيت بصرة بن أبي بصرة الغفاري فقال: من أين أقبلت ؟ فقلت: من الطور، فقال: لوأدركتك قبل أن تخرج إليه ما خرجت، سمعت رسول الله عنه ول: "لا تعمل المطي إلا إلى شلاث مساجد: إلى المسجد الحرام، ومسجدي هذا، وإلى مسجد إيلياء أو بيت المقدس".

وإلى النهي عن جعلها عيداً يشير حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم" (اخرجه ابو داود).

والعيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد، عائداً إما بعود السنة، أوبعود الأسبوع، أوالشهر ونحوذلك، فهوما يعتاد مجيئه وقصده من زمان ومكان، مأخوذ من العادة والاعتياد، فإذا كان اسما للمكان فهوالمكان الذي يقصد فيه الاجتماع وانتيابه للعبادة وغيرها، كما أن المسجد الحرام ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء ومثابة، كما جعل أيام العيد فيها عيداً، وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية، فلما جاء الله بالإسلام أبطلها وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر، وأيام منى، كما عوضهم من أعياد المشركين المكانية بالكعبة ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر.

وإلى النهي عن اتخاذ المساجد على القبور يشير حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي الله الله الله عنها عن النبي الله الله عنها عن النبي الله الله الله و النصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد"، قالت: ولولا ذلك لأبرزوا قبره، غير أنى أخشى يتخذ مسجداً (متفق عليه).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: لما اشتكى النبي الله ذكرت بعض نسائه كنيسة رأينها بأرض الحبشة يقال لها مارية، وكانت أم سلمة وأم حبيبة رضي الله عنهما أتتا أرض الحبشة فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها، فرفع رأسه فقال: "أولئك إذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، ثم صوروا فيه تلك الصورة أولئك شرار الخلق عند الله" (منفق عليه).

وعن عائشة وعبد الله بن عباس قالا: لما نزل برسول الله ﷺ خفق يطرح خميصة له على وجهه، فقال يطرح خميصة له على وجهه، فقال

وهوكذلك: "لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد" يحذر ما صنعوا (متفق عليه).

قال الشافعي رحمه الله: وأكره أن يعظم مخلوق حتى يجعل قبره مسجداً مخافة الفتنة عليه وعلى من بعده من الناس.

وقال ﷺ: "لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا عليها" (اخرجه مسلم) وفيه تصريح بالنهى عن الجلوس على القبور والصلاة إليها.

وفي التغليظ في أمر الجلوس على المقابر قول النبي الله على المقابر النبي الله عن النبي الله المن النبي المحلم على جمرة فتحرق ثيابه فتخلص إلى جلده خير له من أن يجلس على قبر" (اخرجه البخاري).

وإلى الأمر بتسوية القبور يشير حديث أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي بن أبي خالب: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ي : ألا تدع تمثالاً إلا خمسته، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته، وفي رواية: ولا صورة إلا خمستها (اخرجه مسم).

وعن ثمامة بن شفي قال: كنا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم برودس، فتوفي صاحب لنا، فأمر فضالة بن عبيد بقبره فسوي، ثم قال: سمعت رسول الله على يأمر بتسويتها (اخرجه مسلم).

وفيه أن السنة أن القبر لا يرفع على الأرض رفعاً كثيراً، بل يرفع نحو شبر لا يزاد على ذلك كما ذكر أهل العلم.

#### النياحة على الميت:

ونــؤمن بــأن النياحــة علــــ الهيـــت ولطــم الخــدود وإظهــار الجــزع والتســخط مــن أمــور الجاهليــة الــتي يمقتهــا الله ورســوله، وأنــه لا يجــوز الإحــداد علـــ ميــت فــوق ثـــلاث، إلا علــــ زوج فا نــه يكــون أربعـــة أشــهر وعشرا.

وعن أبي بردة بن أبي موسى رضي الله عنه قال: وجع أبوموسى وجعاً فغشي عليه، ورأسه في حجر امرأة من أهله فلم يستطع أن يرد عليها شيئاً، فلما أفاق قال: أنا بريئ ممن برئ منه رسول الله ، إن رسول الله برئ من الصالقة والحالقة والشاقة (متفق عليه)، والصالقة: هي التي ترفع صوتها بالبكاء، والحالقة: هي التي تحلق رأسها عند الصيبة، والشاقة: هي التي تشق ثوبها.

وعن عبيد بن عمر قال: قالت أم سلمة: لما مات أبوسلمة: قلت غريب وفي أرض غربة، لأبكينه بكاء يتحدث عنه، فكنت قد تهيأت للبكاء عليه، إذ أقبلت امرأة من الصعيد تريد أن تسعدني، فاستقبلها رسول الله وقال: "أتريدين أن تدخلي الشيطان بيتا أخرجه الله منه

مرتين ؟!"، فكففت عن البكاء فلم أبك (اخرجه مسلم) والمراد بالصعيد هنا: عوالى المدينة، ومعنى تسعدنى: أي تساعدنى في البكاء والنوح.

وجعل النبي النياحة على الميت من أمور الجاهلية، وبين سوء منقلب النائحة، وما ينتظرها من سوء العذاب في الآخرة فيما أخرجه أبومالك الأشعري أن النبي شقال: "أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركوهن: الفخر في الأحساب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة" وقال: "النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب" (اخرجه مسم).

بل جعل النبي ﷺ النياحة على الميت من أعمال الكفر، فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "اثنان في الناس هما بهم كفر، الطعن في الأنساب، والنياحة على الميت" (متفق عليه).

وبين أن الميت يعذب بالنياحة عليه إذا كان ذلك من سنته، أوأوصى به قبل موته، فعن عمر رضي الله عنه عن النبي الله أنه قال: "الميت يعذب في قبره بما نيح عليه" (اخرجه البخاري).

وعن أبي بردة عن أبيه قال: لما أصيب عمر رضي الله عنه جعل صهيب يقول: وا أخاه !، فقال عمر: أما علمت أن النبي قال: "إن الميت ليعذب ببكاء الحي؟! " (اخرجه البخاري)، والمراد بالنوح ما كان من البكاء بصياح وعويل، وما يلتحق بذلك من لطم خد وشق جيب وغير ذلك من المنهيات، ومحل تعذيب الميت بنياحة الحي إذا كان راضياً بذلك بأن تكون خريقته وسنته في حياته فتابعه أهله عليها بعد وفاته، أويكون

قد أوصى بأن يبكى عليه ويناح عليه بعد موته فنفذت وصيته، أويكون قد عرف لأهله عادة بفعل ذلك وأهمل النهي عنه، أما إذا أدى ما عليه بأن نهاهم في حياته فهذا لا مؤاخذة عليه بفعل غيره لقول الله تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ الانعام: ١٦٤، وقد كان من عادة العرب الوصية بذلك، ومنه قول خرفة:

إذا مت فانعيني بما أنا أهله وشقى على الجيب يا ابنة معبد

هذا ولا يعذب الله جل وعلا بحزن القلب ولا بدمع العين فإن ذلك من الرحمة التي يودعها الله في قلوب من يشاء من عباده الرحماء، وإنما يعذب كما سبق على النياحة وإظهار الجزع والتسخط وما يصحب ذلك من المنهيات.

فعن عبد الله بن عمر قال: اشتكى سعد بن عبادة شكوى له فأتى رسول الله عبعده مع عبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وعبد الله بن مسعود، فلما دخل عليه وجده في غشية، فقال: "أقد قضى؟ "قالوا: لا يا رسول الله، فبكى رسول الله الله الماراى القوم بكاء رسول الله بكوا، فقال: "ألا تسمعون، إن الله لا يعذب بدمع العين ولا بحزن القلب، ولكن يعذب بهذا - وأشار إلى لسانه - أو يرحم" (خرجه مسم).

وعن أسامة بن زيد قال: كنا عند النبي ها فرسلت إليه إحدى بناته تدعوه وتخبره أن صبياً لها أوابناً لها في الموت، فقال له الرسول: "ارجع إليها فأخبرها أن لله ما أخذ وله ما أعطى، وكل شيئ عنده بأجل مسمى، فمرها فلتصبر ولتحتسب، فعاد للرسول فقال: إنها أقسمت

لتأتينها، فقام النبي وقام معه سعد بن عبادة ومعاذ بن جبل، وانطلقت معهم، فرفع إليه الصبي ونفسه تقعقع كأنها في شنة، ففاضت عيناه! فقال له سعد: ما هذا يا رسول الله ؟!قال الرسول : هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء" (متفق عليه). وقال عمر رضي الله عنه: ( دعهن يبكين على أبي سليمان، ما لم يكن نقع أولقلقة) والنقع: الــــــــــراب على الـــرأس، واللقلقة: الصــوت. (خرجه البخاري).

وإلى تحريم الإحداد على غير الزوج فوق ثلاث يشير حديث زينب بنت أبي سلمة قالت: لما جاء نعي أبي سفيان من الشام دعت أم حبيبة زوج النبي و رضي الله عنها بصفرة في اليوم الثالث فمسحت عارضيها وذراعيها وقالت: إني كنت عن هذا لغنية، لولا أني سمعت النبي يقول: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تحد على ميت فوق ثلاث، إلا الزوج فإنها تحد عليه أربعة أشهر وعشرا" (اخرجه البخاري).

وعنها أيضاً أنها دخلت على زينب بنت جحش حين توفي أخوها، فدعت بطيب فمست، ثم قالت: مالي بالطيب من حاجة، غير أني سمعت رسول الله على المنبر يقول: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تحد على ميت فوق ثلاث، إلا على زوج تحد عليه أربعة أشهر وعشرا" (اخرجه البخاري).

والمقصود بالإحداد امتناع المرأة المتوفى عنها زوجها من الزينة كلها من لباس وخيب وغيرهما، وكل ما كان من دواعي الجماع، وقد أباح الشارع للمرأة أن تحد على غير زوجها ثلاثة

أيام لما يغلب من لوعة الحزن، ويهجم من ألم الوجد، وليس ذلك واجباً لاتفاق أهل العلم على أن الزوج لو خالبها بالجماع لم يحل لها منعه في تلك الحال.



# إيتاء الزكاة

ونـؤمن بـأن إيتـاء الزكـاة ركـن مـن أركـان الإسـلام، وأنـه يشـترط لوجوبهـا الإسـلام والحريـة، وهلـك النصـاب وانقضـاء الحــول فيمـا يشــترط فيــه، وقــد شــرعها الله تهــالي طهــرة للــنفس مــن الشــح والأثــرة، ومواســاة للفقــراء والمحــرومين، وإقاهــة للمصـالح الهاهــة، فمــن منعهـا جحـوداً فقـد كفـر، ومـن منعهـا بخـلاً أخـذت منـه عنـوة وعـزر علـي ذلك، فـارن قاتـل علـي منعهـا قوتـل حتـي يفي إلى أمر الله.

وقد استفاض الأمر بإيتاء الزكاة في القرآن والسنة وعلم من دين الإسلام بالضرورة بما يغني عن التدليل عليه:

الله قَالَ تَعَالَى: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ وَٱرْكَعُوا مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

الله وقال تعالى: ﴿وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلرَّكَوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَ اللهِ وَاللهُ وَرَسُولَهُ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَرَسُولَهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُولِي وَاللّهُ وَ

وقال تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَ الْحِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَلْمُ أُ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ التوبة:١٠٠].

وقال ﷺ: "بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة" (متفق عليه).

وقال الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فإن هم أخاعوك لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة، فإن هم أخاعوك لذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم" (متنق عليه).

وقال : "ما من صاحب كنز لا يؤدي زكاته إلا أحمي عليه في نار جهنم، فيجعل صفائح، فيكوى بها جنباه وجبينه، حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، ثم يرى سبيله، إما إلى الجنة وإما إلى النار، وما من صاحب إبل لا يؤدي زكاتها إلا بطح لها بقاع قرقر - أي بأرض مستوية واسعة - كأوفر ما كانت، تستن عليه، كلما مضى عليه أخراها ردت عليه أولاها، حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، ثم يرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار، وما من صاحب غنم لا يؤدي زكاتها إلا بطح لها بقاع قرقر كأوفر ما

كانت، فتطؤه بأظلافها وتنطحه بقرونها، ليس فيها عقصاء ولا جلحاء، كلما مضى عليه أخراها ردت عليه أولاها، حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة مما تعدون، ثم يرى سبيله إما إلى النار" (اخرجه مسلم).

وقال الله عنه الله مالا فلم يؤد زكاته مثل له يوم القيامة شجاعا أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة، ثم يأخذ بلهزمتيه - يعني شدقيه - ثم يقول: أنا مالك، أنا كنزك! ثم تلا ﴿وَلَا يَحْسَبُنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَنهُمُ ٱللهُ مِن فَضْلِهِ - هُوَ خَيِّرًا هُم بَلْ هُوَ شَرٌّ هُمْ سَيُطَوّقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ - بِمَا ءَاتَنهُمُ ٱللهُ مِن فَضْلِهِ - هُوَ خَيِّرًا هُم بَلْ هُو شَرٌّ هُمْ سَيُطَوّقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ - يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَلِلّهِ مِيرَتُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللَّهُ مِا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ المعران الله الذي تمعط شعره لكثرة (اخرجه البخاري) والشجاع: الحية الذكر، والأقرع: الذي تمعط شعره لكثرة سمه.

وقد جيش أبوبكر الجيوش لقتال مانعي الزكاة وقال: والله لومنعوني عقالاً كانوا يؤدونه إلى رسول الله الله التهم على منعه (متفق عليه).

### زكاة النقدين:

وتجــب الزكــاة في الــذهب والفضــة ومــا حــل محلــهما مــن النقــود المحاصــرة، ومــا تقــوم بهمــا مــن عــروض التجــارة، ونصــاب الــذهب عشــرون مثقــالاً وهـــي تســاوي ٩٢ جرامــاً، ونصــاب الفضــة مائتــا درهــم وهـــي

تســاويُ 090 جراهــاً، فــارذا بلــغ الهــال نصــاباً وحــال عليــه الحول واكتملت بقية الشروط وجب إخراج ربع الهشر

الله وجوب الزكاة في الذهب والفضة يشير قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْتِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَاللَّذِينَ وَاللَّذِينَ يَكْتِرُونَ ٱلدَّهَبَ وَٱلْفِضَة وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَكْتُرُونَ اللَّهُ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ التوبة : ٢٤].

وإلى وجوب الزكاة فيما تقوم بهما من عروض التجارة يشير قوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ البقرة: ٢٦٧)، وفسر مجاهد ﴿طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ البقرة: ٢٦٧ بالتجارة الحلال.

وإلى النصاب في الفضة يشير قوله ﷺ: "ليس فيما دون خمس أواق صدقة" (متفق عليه).

- وفي كتاب أبي بكر في الصدقة: وفي الرقة ربع العشر، فإن لم تكن إلا تسعين ومائة فليس فيها شئ إلا أن يشاء ربها (اخرجه البخاري).
- وقال النووي: لم يأت في الصحيح بيان نصاب الذهب، وقد جاءت فيه أحاديث بتحديد نصابه بعشرين مثقالاً وهي ضعاف، ولكن أجمع من يقتدي به في الإجماع على ذلك.

### زكــاة النعم:

كها تجب الزكاة في الـنهم هن الإبل والبقر والغنم، والنصاب في الإبل خمس والواجب فيها شاة، والنصاب في البقر ثلاثون والواجب فيها تبيع أوتبيهة، والنصاب في المحنم أربعون والواجب فيها شاة، فارن زادت النهم عن ذلك فقد تولت السنة بيان الأنصبة والمقادير الواجب إخراجها.

الإبل صدقة" (متفق عليه). النصاب في الإبل: "ليس فيما دون خمس زود من الإبل صدقة" (متفق عليه).

وقال الله مشيراً إلى النصاب في زكاة البقر: "في كل ثلاثين تبيع، وفي كل أربعين مسنة" (أخرجه أبوداود والترمذي وصححه ابن حبان والحاكم).

وقد روى البخاري في صحيحه كتاب أبي بكر في الصدقة الذي كتبه لأنس عندما وجهه إلى البحرين، والذي بين له فيه نصاب الإبل والغنم والفضة، والمقادير الواجب إخراجها، ونصه: " بسم الله الرحمن الرحيم، هذه فريضة الصدقة التي فرض رسول الله على المسلمين، والتي أمر الله بها رسوله، فمن سئلها من المسلمين على وجهها فليعطها، ومن سئل فوقها فلا يعط: في أربع وعشرين من الإبل فما دونها من الغنم من كل خمس شاة، فإذا بلغت خمساً وعشرين إلى خمس وثلاثين ففيها بنت مخاض (۱) أنثى، فإذا بلغت ستاً وثلاثين إلى خمس وأربعين ففيها بنت لبون أنثى (۱)، فإذا بلغت ستا وأربعين إلى ستين ففيها حقة غروقة الجمل (۱)، فإذا بلغت واحدة وستين إلى خمس وسبعين ففيها غروقة الجمل (۱)، فإذا بلغت واحدة وستين إلى خمس وسبعين ففيها

١- بنت المخاض: هي التي أتي عليها حول ودخلت في الثاني وحملت أمها.

٢- بنت اللبونُ: هي التي دخلت في السنة الثالثة فصارت أمها لبوناً بوضع الحمل.

٣- حقة خروقة الجمل: هي التي بلغت أن يطرقها الجمل أي أتت عليها ثَّلاث سنين ودخلت في الرابعة.

جذعة (۱) فإذا بلغت - يعني ستا وسبعين - إلى تسعين ففيها بنتا لبون، فإذا بلغت إحدى وتسعين إلى عشرين ومائة ففيها حقتان خروقتا الجمل، فإذا زادت على عشرين ومائة ففي كل أربعين بنت لبون وفي كل خمسين حقة، ومن لم يكن معه إلا أربع من الإبل فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها،فإذا بلغت خمسة من الإبل ففيها شاة.

وفي صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين إلى عشرين ومائدة شاة، فإذا زادت على عشرين ومائدة إلى مائتين شاتان، فإذا زادت على مسائتين إلى ثلاثمائدة ففيها ثلاث، فإذا زادت على ثلاثمائدة ففي كل مائدة شاة، فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شاة واحدة فليس فيها صدقة إلا أن يشاء ربها، وفي الرقد ربع العشر، فإن لم يكن إلا تسعين ومائدة فليس فيها شئ إلا أن

## زكــــاة الحبوب والثمار:

كما تجب الزكاة في الحبوب والثمار، والنصاب فيها خمسة أوسق، ويختلف الواجب باختلاف وسيلة السقي: فما سقي بمؤنة ففيه نصف الهشر، وفيما سقته السماء الهشر.

٤- جدعة: هي التي أتت عليها أربع ودخلت في الخامسة.



أُخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، وقد استدل بهذه الآية بعض أهل العلم على وجوب الزكاة في جميع ما يخرج من الأرض.

وقال ﷺ مشيراً إلى النصاب في زكاة الحبوب والثمار: "ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة" (متفق عليه)، والوسق ستون صاعاً بالاتفاق.

وقال هم مسيراً إلى المقدار الواجب إخراجه فيما بلغ النصاب: "فيما سقت السماء والعيون أو كان عثريا العشر، وما سقي بالنضح نصف العشر" (متنق عليه)، والعثري: هوالذي يشرب بعروقه من غير سقي. مصادف الذكاة:

# أما مصارف الزكاة فقد تـولى الله بنفسـه بيانها في القــرآن فجهلــها للفقــراء والمســاكين والهـــاملين عليهــا والمؤلفــة قلــوبهم وفي الرقــاب والفــارمين وفي ســبيل الله وابــن الســبيل، وفي شمـــول مصــرف في ســبيل

وجهلت السنة صدقة المسلم على ذي القرابة صدقة وصلة، وليس للرجل أن يضرج الزكاة للأصول وإن علوا، ولا للفروع وإن سفلوا، لأن نفقتهم واجبة على

الله للمصالح الهامة خلاف مشهور

الهزكثي، ولا تحــل الصــدقة لآل محمــد صــليُّ اللَّه عليــه وسلم

الله على مبينا مصارف الزكاة: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَلِكِينِ وَالْمَسَلِكِينِ وَالْعَدِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُلَونَةِ وَالْمَسَلِكِينِ وَالْعَدِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ وَٱلْعَدِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ السَّبِيلِ أَلْهُ وَالنَّهِ وَالنَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ التوبه: ١٠٠].

وفي بيان أن صدقة المرء على ذوي القرابة صدقة وصلة ما أخرجه البخاري في صحيحه أن زينب امرأة ابن مسعود جاءت تستأذن على رسول الله فقيل يا رسول الله هذه زينب، فقال: "أي الزيانب؟ "، فقيل: امرأة ابن مسعود، قال: " نعم، ائذنوا لها". فأذن لها، قالت: يا نبي الله، إنك أمرت اليوم بالصدقة، وكان عندي حلي لي فأردت أن أتصدق بها، فزعم ابن مسعود أنه وولده أحق من تصدقت به عليهم، فقال النبي ين " صدق ابن مسعود، زوجك وولدك أحق من تصدقت به عليهم. "

وفي رواية عنها قالت: كنت في المسجد فرأيت النبي شي فقال: "تصدقن ولو من حليكن، وكانت زينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها، فقالت لعبد الله: سل رسول الله شي أيجزي عني أن أنفق عليك وعلى أيتامي في حجري من الصدقة ؟ فقال: سلي أنت رسول الله شي، فانطلقت إلى النبي شي فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها مثل حاجتي، فمر علينا بلال فقلنا: سل النبي شي أيجزي عني أن أنفق

على زوجي وأيتام في حجري؟ وقلنا: لا تخبر بنا. فدخل فسأله فقال: من هما ؟ قال: زينب قال: أي الزيانب؟، قال: امرأة عبد الله قال: نعم، ولها أجران: أجر القرابة وأجر الصدقة (متفق عليه).

وقال ﷺ: "إن الصدقة لا تنبغي لآل محمد، إنما هي أوساخ الناس" (اخرجه مسلم)، ومعنى أوساخ الناس: أنها تطهير لأموالهم ونفوسهم كما قال تعسالى: ﴿خُذْ مِنْ أُمُوا لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيمِم بِهَا ﴾ التوبه: ١٠٦ فهسي كغسالة الأوساخ.

وعن أبي هريرة قال: قال ﷺ: "إني لأنقلب إلى أهلي فأجد التمرة ساقطة على فراشي فأرفعها لآكلها، ثم أخشى أن تكون صدقة فألقيها" (متفق عليه).

وعنه أيضاً: كان رسول الله يلي يؤتى بالتمر عند صرام النخل، فيجئ هذا بتمره، وهذه من تمره، حتى يصير عنده كوما من تمر، فجعل الحسن والحسين يلعبان بذلك التمر، فأخذ أحدهما تمرة فجعلها في فيه، فنظر إليه رسول الله يلي فأخرجها من فيه، فقال: "أما علمت أن المحمد الله يلكلون الصدقة؟ " (اخرجه البخاري).

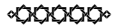
#### صدقة الفطر:

ونـؤمن بوجـوب صـدقة الفطـر، وأن رسـول الله صـليُّ الله عليـه وسـلم قـد فرضـها طهـرة للصـائم هـن اللغـو والرفـث، وطحمـة للفقـراء والمسـاكين، وتجـب بغيـاب

شهس آخر يـوم هـن أيـام رمضـان، ومقـدارها صـاع هـن طهــام هـن غالــب قــوت أهــل البلــد، وفي جــواز إخــراج القيهــة خــلاف مشــهور، وينبغــي أن تــؤدي قبــل خــروج الناس إلى صـلاة الهيـد، ولا يجــوز تأخيرهـا عـن يــوم الهيـد، والأمر في تقديمها قبل ذلك واسع.

- عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر صاعاً من تمر أوصاعاً من شعير، على العبد والحر، والذكر والأنثى، والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة (متفق عليه).
- وفي رواية بزيادة:وكانوا يعطونه قبل الفطر بيوم أويومين (متفق عليه).
- وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كنا نخرج في عهد رسول الله وعن الفطر صاعاً من خعام، قال أبوسعيد، وكان خعامنا الشعير والزبيب والأقط والتمر (متفق عليه).
- وعنه أيضا قال: كنا نعطيها في زمان النبي الصحاعا من خعام أو صاعاً من خعام أو صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير أو صاعاً من زبيب، فلما جاء معاوية وجاءت السمراء قال: أرى مداً من هذا يعدل مدين (اخرجه البخاري).

وعن نافع أن عبد الله قال: أمر النبي ﷺ بزكاة الفطر صاعا من تمر أوصاعاً من شعير، قال عبد الله رضي الله عنه فجعل الناس عدله مدين من حنطة (اخرجه البخاري).



## صيام رمضان

ونـؤمن بـأن صيام رمضان ركـن مـن أركـان الإسـلام، وأنـه يجـب برؤيـة الهـلال في حـال الصحو، أوبا كمال عـدة شــعبان ثلاثـين يومـاً في حـال الغـيم، وأن المحتمـد في دخـول الشـهر هوالرؤيـة البصـرية، وأنـه متـى رؤي الهـلال في بلـد مـن الـبلاد فقـد لـزم الصـوم بقيـة الـبلاد الـتي تشـترك محـه في جـزء مـن الليـل علـى الأصـح مـن قـولي العلماء، وأنـه ينبغـي علـــى أهــل العلــم الســعي لجمــه المهالة على كلمة سواء.

وجوب صيام رمضان مما استفاض ذكره في الكتاب والسنة، وعلم من دين الإسلام بالضرورة:

الله عَلَى عَلَى الله عَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

للنَّاسِ وقال تعالى: ﴿شَهُّرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَيَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَى وَٱلْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴿البقرة: ١٨٥].

وقال ﷺ: "بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت" (متفق عليه).

وقال ﷺ: "من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من اذبه" (متفق عليه).

وقال شميراً إلى وجوب الصوم بالرؤية في حال الصحو، أوبإكمال العدة في حال الغيم: "صوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين"، وفي رواية: " فإن غبي" (متفقعيه)، و معنى غم: أي حال بينكم وبينه غيم، ومعنى غبي: مأخوذ من الغباوة أي عدم الفطنة وهواستعارة لخفاء الهلال

وقال ﷺ: "لا تصوموا حتى تروا الهلال، ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فاقدروا له" (متفق عليه).

#### حقيقة الصوم وأحكامه:

وحقيقــة الصــوم الامتنــائح عــن المفطــرات الدســية والمهنويــة كافــة مــن طلــوئ الفجــر إلى مغيــب الشــمس، ومــن لم يــدئ قــول الــزور والهمــل بــه فلــيس للّم حاجــة في أن يــدئ طهامــه وشــرابه، ويســن تهجيــل الفطــر وتــأخير الســحور، ومــن أفطــر عامــداً بجمــائ وجــب عليــه القضــاء والكفــارة، وفي وجــوب ذلــك علـــــ فــير المتهمــد خــلافـ،

ومن أفطر بغير الجماع وجب عليه القضاء، وفيُ وجوب الكفارة عليه خلاف، ومن نسيُ فأكل أو شرب فيُ نهار رمضان فليتم صومه فارنما أطعمه الله وسقاه.

فال تعالى مشيراً إلى حقيقة الصوم وميقاته: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةً لَا اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكُمْ لَيْلَةً لَا اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ عَلِمَ اللّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ خَنَانُونَ اللَّهُ أَنَّكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْكَنَ المَشِرُوهُنَ وَاتِّتَغُواْ كُنتُمْ خَنَانُونَ اللَّهُ لَكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْكَنَ المَشِرُوهُنَ وَاتِّتَغُواْ مَا كَنتُمْ النَّيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ النَّيْطِ مَا كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَالشّرَاوُا حَتَىٰ يَتَبَيّنَ لَكُمُ النَّيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ النَّيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمّ أُتِمُوا الصِّيَامَ إِلَى الّيلِ وَلا تُبَيْرُوهُ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَكُهُ وَلا تُبَيْرُوهُ وَاللَّهُ عَلِكُفُونَ الْمُسَاحِدِهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا تُبَيْرُوهُ مَن وَأُنتُمْ عَلِكُفُونَ فَى الْمُسَاحِدِهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وعن عدي بن حاتم لما نزل قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ﴾ البقرة: ١٧٧ عمدت إلى عقال أسود وإلى عقال أبيض فجعلتهما تحت وسادتي فجعلت أنظر في الليل فلا يتبين لي، فغدوت على رسول الله وفي فذكرت له ذلك فقال: "ذلك سواد الليل وبياض النهار" (خرجه البخاري).

وعن عبد الله بن أبي أوفى رضي الله عنه قال: كنا مع رسول الله عنه في سفر وهوصائم، فلما غابت الشمس قال لبعض القوم: " يا فلان قم

فاجدح لنا" فقال: يا رسول الله لوأمسيت، قال: "انزل فاجدح لنا"، قال يا رسول الله فلو أمسيت، قال: "انزل فاجدح لنا"،قال: إن علينا نهارا، قال: "انزل فاجدح لنا"، فنزل فجدح له فشرب، ثم قال: "إذا رأيتم الليل قد أقبل من هاهنا فقد أفطر الصائم" (متفق عليه. (والراد بالكدح خلط السويق بالماء وتحريكه حتى يستوي).

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا أقبل الليل من هاهنا، وغربت الشمس فقد أفطر السائم" (متفق عليه).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع خعامه وشرابه" (اخرجه البخاري).

وإلى الحض على السحور يشير حديث عمرو بن العاص أن رسول الله ﷺ قال: "فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر" (اخرجه مسلم).

﴿ وحديث أنس قال: قال ﷺ: "تسحروا فإن في السحور بركة" (منفق عليه).

وإلى تأخير السحور يشير حديث سهل بن سعد رضى الله عنه قال: كنت أتسحر في أهلي ثم تكون سرعتي أن أدرك السجود مع رسول الله الله الخرب البخاري).

وعن عائشة رضى الله عنها أن بلالا كان يؤذن بليل، فقال رسول الله : "كلوا واشربوا حتى يؤذن ابن أم مكتوم فإنه لا يؤذن حتى يطلع الفجر" (منفق عليه).

الله ﷺ وإلى تعجيل الفطر يشير حديث سهل بن سعد أن رسول الله ﷺ قال: "لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر" (متفق عليه).

وإلى وجوب الكفارة بالجماع المتعمد يشير حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: جاء رجل للنبي شفقال: هلكت يا رسول الله! قال: "وما أهلكك؟ "، قال: وقعت على امرأتي في رمضان، قال: "وهل تجد ما تعتق رقبة؟ "، قال: لا، قال: " فهل تستطيع صيام شهرين متتابعين؟ "، قال لا، قال: " هل تجد ما يطعم ستين مسكينا؟ " قال: لا، قال: ثم جلس، فأتى النبي شبعرق فيه تمر فقال: " تصدق بهذا"، قال أفقر منا ؟! وفي واية: على أفقر مني يا رسول الله ؟! فما بين لابتيها أهل بيت أحوج إليه منا! فضحك النبي شحتى بدت أنيابه، ثم قال: " اذهب فأخعمة أهلك"، وفي رواية أن الرجل قال: يا رسول الله أغيرنا ؟! فوالله إنا لجياع ما لنا شئ! قال: " فكلوه" (متفق عليه).

وإلى عدم وجوب القضاء على من أكل أو شرب ناسيا يشير حديث أبي هريرة قال: قال : "من نسي وهوصائم فأكل أو شرب فليتم صومه فإنما أخمة الله وسقاه" (متفقعليه).

#### الصيام المسنون:

وهن الصيام الهسنون: صيام ستة أيام هن شوال، ويـوم عرفة، ويـوم عاشـوراء ويـوم قبلـه أوبهـده، والأيـام البـيذ هـن كـل شـهر وهـثي الثالـث عشـر والرابـع عشـر والخـامس عشـر، ويـومثي الاثـنين والخهـيس، وصـيام يـوم وإفطار يوم لهن قوث على ذلك.

فعن أبي أيوب الأنصاري أن رسول الله والله المن المن صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال كان كصيام الدهر" (اخرجه مسلم).

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ما رأيت النبي يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم يوم عاشوراء، وهذا الشهر يعني شهر رمضان (متفق عليه).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: "أوصاني خليلي بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام" (متفق عليه)، وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب صيام البيض: ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة.

 عن صوم يوم عرفة؟ فقال: يكفر السنة الماضية والباقية، وسئل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال: يكفر السنة الماضية" (اخرجه مسلم).

وفي رواية أنه قال: "لا صام من صام الدهر، صوم ثلاثة أيام صوم الدهر كله" (اخرجه البخاري).

وعند مسلم: "لا صام من صام الأبد، صوم ثلاثة أيام من الشهر صوم الشهر كله"

وقال ﷺ لعبد الله بن عمرو بن العاص: "لا صوم فوق صوم داود عليه السلام، شطر الدهر، صم يوما وأفطر يوما" (متفق عليه).

وقال ﷺ: "أحب الصيام إلى الله صيام داود، وأحب الصلاة إلى الله صلاة داود، كان ينام نصفه ويقوم ثلثه وينام سدسه، وكان يصوم يوما ويفطر يوما" (متنق عليه).

### الصوم المنهي عنه:

ومن الصوم المنهثي عنه: صوم الدهر كله، وصوم يحوم العيد فطراً كان أوأضحث، وصوم أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدثي، وأيام الديض والنفاس بالنسبة للمرأة.

ففي النهي عن صوم الدهر كله قوله ﷺ: "لا صام من صام الدهر كله": "كا صام من صام الدهر كله" (متفق عليه).

- وفي النهي عن صوم العيدين ما روي عن أبي عبيد قال: شهدت العيد مع عمر بن الخطاب رضى الله عنه فقال: هذان يومان نهى رسول الله عن صيامهما: يوم فطركم من صومكم، واليوم الآخر يوم تأكلون من نسككم (متفق عيه).
- وفي النهي عن صوم أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدي ما روي عن عائشة وابن عمر رضى الله عنهما قالا: لم يرخص في أيام التشريق أن يصمن إلا لمن لم يجد الهدي (اخرجه البخاري).
- وفي النهي عن صيام الحائض ما جاء في الحديث المتفق عليه من رواية أبي سعيد الخدري من قوله ﷺ: "أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم ؟ "، قلن بلى، قال: "فذلك من نقصان دينها".
- وعند مسلم من حديث معاذة قالت: سألت عائشة فقلت: ما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة ؟ فقالت أحرورية أنت ؟! قلت لست بحرورية ولكني أسأل، قالت: كان يصيبنا ذلك فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة.

## القيام والاعتكاف في رمضان:

ومن سنن رمضان المؤكدة: إحياء ليله بالقيام، وكان قيامه صلى الله عليه وسلم في رمضان وغيره إحدى عشر ركهة، والأمر في عدد ركهات القيام واسع.

ويستحب الاعتكاف وإحياء الليـل كلـه في الهشـر الأواخر، وتحرفي ليلة القدر في الوتر منها.

فعن أبي هريرة رضى الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: "من قام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه" (متفق عليه).

وإلى كيفية قيام النبي إلى ومضان يشير حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه سأل عائشة رضى الله عنها: كيف كانت صلاة رسول الله عبد الرحمن أنه سأل عائشة رضى الله عنها: كيف كانت صلاة رسول الله وي رمضان ولا في غيره عن إحدى عشرة ركعة يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وخولهن، ثم يصلي أربعاً فلاتسأل عن حسنهن وخولهن، ثم يصلي ثلاثا، فقلت: يا رسول الله، فلاتسأل عن حسنهن وخولهن، ثم يصلي ثلاثا، فقلت: يا رسول الله، أننام قبل أن توتر؟ قال: "يا عائشة إن عيني تنامان، ولا ينام قلبي" (متفق عيه).

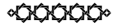
- وإلى اجتهاده في العشر الأواخر يشير حديث عائشة رضى الله عنها قالت: كان النبي على إذا دخل العشر شد مئزره، وأحيا ليله، وأيقظ أهله (متفق عليه) ولفظ مسلم: كان رسول الله الذا دخل العشر أحيا ليله، وأيقظ أهله، وجد وشد المئزر.
- وعن عائشة رضى الله عنها: كان رسول الله ﷺ يعتكف العشر الأواخر من رمضان (متفق عليه).
- وعنها رضى الله عنها: كان رسول الله ﷺ يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيره (اخرجه مسلم).

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: كان النبي الله عنه في كل رمضان عشرة أيام فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يوما (اخرجه البخاري).

وفي الترغيب في قيام ليلة القدر قال ﷺ: "ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه" (اخرجه البخاري).

وإلى تحري ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر يشير حديث أبي سعيد أن النبي وال النبي والنبي النبي الن

وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله وقي القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان" (أخرجه البخاري)، وفي رواية عن عائشة أيضاً: "تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان".



# الحج

ونـؤمن بـالحج ركنـاً مـن أركـان الإ سـلام، وفريضـة مـن اللّه علــــ القــادرين، وأنــه يجــب في الهمــر مــرة ومــا زاد فهــــو تطـــــوع، وأن شـــــروط وجوبـــــه الإ ســـــلام، والبلوغ، والمقــــل، والاســــتطاعة، وأركانــــه الإ حــــرام، والطواف، والسمي، والوقوف بمحرفة.

وجوب الحج على المستطيع مما أجمع عليه المسلمون إجماعا ضروريا، وعلم من دين الإسلام بالضرورة: قال تعالى ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ الله عمران: ٩٧]، وهذه آية وجوب الحج ومن كفر بجحود هذه الفريضة فإن الله غنى عنه.

إلى كون الحج ركنا من أركان الإسلام ودعامة من دعائمه العظام يشير قوله : "بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت" (متفق عليه).

وفي جزاء الحج المبرور قوله ﷺ: "من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كما ولدته أمه" (خرجه مسم).

وقال ﷺ: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المرور ليس له جزاء إلا الجنة" (متفق عليه).

وإلى وجوبه على المكلف في العمر مرة واحدة يشير حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: خطبنا رسول الله شي فقال: "أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا" فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟، فسكت حتى قالها ثلاثا، فقال رسول الله شي:" لوقلت نعم لوجبت، ولما استطعتم" ثم قال: " ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شئ فدعوه" (خرجه مسم).

وإلى ركنية الوقوف بعرفة يشير قوله ﷺ: "الحج عرفة" (اخرجه ابوداود والترمذي والنسائي).

وإلى الإفاضة منها إلى المزدلفة يشير قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المقرة: ١٩٩].

وقال عروة: كان الناس يطوفون في الجاهلية عراة إلا الحمس والحمس قريش وما ولدت وكانت الحمس يحتسبون على الناس، يعطي الرجل الرجل الثياب يطوف بها، وتعطى المرأة المرأة الثياب تطوف فيها، فمن لم يعطه الحمس خاف بالبيت عريانا، وكان يفيض جماعة الناس من عرفات ويفيض الحمس من جمع، قال: وأخبرني أبي عن عائشة رضى الله عنها أن هذه الآية نزلت في الحمس وثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ

النَّاسُ البقرة: ١٩٩٩) قال: كانوا يفيضون من جمع فدفعوا إلى عرفات (اخرجه النخاري).

لله عند والى خواف الإفاضة يشير قوله تعالى: ﴿ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَثَهُمْ وَلَيُوفُواْ نُذُورُهُمْ وَلَيُوفُواْ نُدُورُهُمْ وَلْيَطُّوُفُواْ بِٱلْبَيِّتِ ٱلْعَتِيقِ الدينَ ١٩٠]

وإلى وجوب السعي بين الصفا والمروة يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآيِرِ ٱللَّهِ أَن يَطَّوُّفَ وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآيِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوُّفَ بِهِمَا ﴾ [البقرة: ١٥٨].

وحديث هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قال: قلت لها: إني لأظن رجلا لو لم يطف بين الصفا والمروة ما ضره، قالت: لم ؟ قلت: لأن الله تعالى يقول ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ البقرة ١٨٥١ إلى آخر الآية، فقالت: ما أتم الله حج امرئ ولا عمرته لم يطف بين الصفا والمروة الموكان كما تقول لكان ((فلا جناح عليه ألا يطوف بهما)) وهل تدري فيما كان ذاك ؟ إنما كان ذلك أن الأنصار كانوا يهلون في الجاهلية لصنمين على شط البحر يقال لهما إساف ونائلة، ثم يجيئون فيطوفون بين الصفا والمروة ثم يحلقون، فلما جاء الإسلام كرهوا أن يطوفوا بينهما للذي كانوا يصنعون في الجاهلية، قالت: فأنزل الله عز وجل ﴿إِنَّ الصَّفَا وَٱلْمَرُوَةُ مِن شَعَآبِرِ ٱللهِ البقرة ١٨٥١ إلى آخر الآية، قالت: فطافوا.

(أخرجه مسلم) .

# أنواع النسك والمواقيت:

ونـؤمن بـأن الأنسـاك ثلاثـة: إفـراد وقـران وتمتـه، فـالإ فراد أن يحـرم مفـرداً بـالحج، والقـران أن يحـرم بـالحج والهمـرة مهـاً، أو يحـرم بـالهمرة ثـم يـدخل الحـج عليهـا قبـل شـروعه في طوافهـا، والتمتـع أن يهـل بـالهمرة في أشـهر الحـج ثـم يحـج مـن عامـه، وأن علـث كـل مـن القـارن والمتمتـع دمـاً فمـن لم يجــد صـام ثلاثــة أيـام في الحـج وسبعة إذا رجع.

وأن النبي طلى الله عليه وسلم قد وقت لأهل المدينة ذا الحليفة ولأهل اليهن يلهلم، ولأهل نجد قرن الهنازل، ولأهل مصر والشام الجحفة، وقال هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن مهن يريد الحج أوالعهرة، أما من كان دون هذه المواقيت فمهله من حيث أنشأ نسكه.

وأجمهـــت الأمــة علــــــ أن ميقـــات ألهـــــ الهــــراق ذات عــــرق، واختلــف في كونــه منصوصــاً عليـــه أم أنــه اجتهـــاد من عمر رضي الله عنه.

وإلى الأنساك الثلاثة وأفضلية التمتع لمن لم يسق الهدي يشير حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: خرجنا مع رسول الله عام حجة الوداع، فمنا من أهل بعمرة، ومنا من أهل بحجة وعمرة، ومنا من أهل بالحج، وأهل رسول الله على بالحج، فأما من أهل بالحج، أو جمع الحج والعمرة لم يحلوا حتىكان يوم النحر (متفق عليه).

وعن عطاء قال: حدثني جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه حج مع النبي على يوم ساق البدن معه وقد أهلوا بالحج مفردا، فقال لهم: "أحلوا من إحرامكم بطواف بالبيت وبين الصفا والمروة، وقصروا، ثم أقيموا حلالاً، حتى إذا كان يوم التروية فأهلوا بالحج، واجعلوا التي قدمتم بها متعة" فقالوا: كيف نجعلها متعة وقد سمينا الحج ؟ فقال: « "افعلوا ما أمرتكم، فلولا أني سقت الهدي لفعلت مثل الذي أمرتكم، ولكن لا يحل مني حرام حتى يبلغ الهدي محله" ففعلوا (متفق عليه).

وإلى مواقيت الإحرام يشير حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن النبي وقت لأهل المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم، هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن، ممن أراد الحج والعمرة، ومن كان دون ذلك فمن حيث أنشأ، حتى أهل مكة من مكة (متفق عليه).

وما صح عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما فتح المصران أتوا عمر فقالوا: يا أمير المؤمنين، إن رسول الله على حد الأهل نجد قرناً وهي جور عن خريقنا، وإنا إن أردنا قرناً شق علينا، قال: فانظروا حذوها

من خريقكم، فحد لهم ذات عرق (اخرجه البخاري)، ( وسميت ذات عرق لأن فيها عرفاً وهو الجبل الصغير).

### محظورات الإحرام:

ونؤمن أن على المحرم الذكر أن يتجنب كل ما كان محيطاً أو مهمولاً على قدر البدن، أو قدر عضومنه، وأن يتجنب تغطية الحرأس، وحليق الشيهر أو قصه، وقليم الأظافر، ومس الطيب، وقتل صيد البر، فارن فهل شيئاً من ذلك ناسياً أو جاهلاً فلا شيء عليه، وإن فهله عامداً ففدية من صيام أو صدقة أونسك: صيام ثلاثة أيام، أو إطهام ستة مساكين، أو ذبح شاة.

ومسن محظسورات الإرحسرام كسذلك الجمساع ومقدماته، فعارن وقع الجمساع قبط التحلط الأول (أوقبط الوقوف بعرفة على خلاف بين ألهل العلم) فارنه يفسد الحج، وعليه أن يمضي فيه، وأن يلهدي بدنة، وأن يقضي من قابط، وإن كنان بعد ذلك فارنه لا يفسد النسك، وعليه شاة.

وإلى تجنب الرفث والفسوق والجدال بالباخل واعتبار ذلك من محظورات الإحرام يشير قوله تعالى: ﴿ٱلْحَبُّ أُشَّهُرٌ مَّعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فَرَضَ فَرَضَ الْحَبُ الْبَقرة: ١٩٦].

وإلى وجوب المضي في الحج وإن فسد بالجماع يشير قوله تعالى: ﴿وَأَتِمُواْ ٱلْخَبَحُ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [المقرة: ١٩٦].

وفي وجوب البدنة بالجماع ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سئل عن رجل وقع على امرأته قبل أن يفيض، فأمره أن ينحر بدنة (خرجه مالك في الموخاً).

وإلى تجنب حلق الرأس واعتباره من محظورات الإحرام وبيان الفدية الواجبة في حال الاضطرار يشير قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْمَدْىُ مَحِلَّالُهُ مَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِ َ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ البقرة: ١٩١].

وما أخرجه كعب بن عجرة رضي الله عنه أن رسول الله وقف عليه ورأسه يتهافت قملاً، فقال: "أيؤذيك هوامك؟ قلت: نعم، قال: فاحلق رأسك، قال: ففي نزلت هذه الآية: ﴿فَبَن كَانَ مِنكُم مّرِيضًا أَوْ بِمِ الله عَلَى مِن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ البقرة: ١٩١]. فقال لي رسول الله على عن مثلاثة أيام، أوتصدق بفرق بين ستة مساكين، أوانسك ما تيسر" وفي رواية "أواذبح شاة".

وإلى تجنب المحيط يشير حديث سالم عن أبيه رضي الله عنه قال: سبئل النبي هما يلبس المحرم؟ قال: "لا يلبس المحرم القميص، ولا العمامة، ولا البرنس، ولا السراويل، ولا ثوباً مسه ورس ولا زعفران، ولا الخفين إلا أن لا يجد نعلين فليقطعهما حتى يكونا أسفل الكعبين" (متفق عليه).

وإلى اجتناب الطيب وتغطية الرأس حال الإحرام يشير حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رجلاً وقصه بعيره ونحن مع النبي وهو محرم، فقال النبي : "اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين، ولا تمسوه خيبا، ولا تخمروا رأسه، فإن الله يبعثه يوم القيامة ملبياً" (منفق عليه).

وقال الله الذي جاءه بالجعرانة وعليه جبة وعليها خلوق أوأثر صفرة ثم سأله: كيف تأمرني أن أصنع في عمرتي؟ قال: "اغسل عنك أثر الصفرة أو قال: أثر الخلوق، واخلع عنك جبتك، واصنع في عمرتك ما أنت صانع في حجك" (متفق عليه، واللفظ لسلم).

وعلى تجنب قتل صيد البر بالنسبة للمحرم، واعتباره من محظورات الإحرام وبيان الجزاء الواجب عند المخالفة يشير قوله تعالى: 

﴿يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا

فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ مَحْكُمُ بِهِ عَذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيًّا بَلغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ

كَفْرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَقَا ٱللَّهُ عَمًا

سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامِ الله الله عَمًا

سَلَفٌ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامِ الله الله عَمًا

الى احتناب أن ينكح المرء أو ينكح يشير حديث عثمان بن عفان رضى الله عنه قال: قال رسول الله رضى الله عنه قال: قال رسول الله الله عنه عنه قال: يخطب" (أخرجه مسلم).

## كيفية الجج

أما كيفيــة الحــج: فارنــه يتنهيــأ للإحــرام بالاغتســال والتنظف والتطيب، وبالتجرد من المحيط والمخيط من الثيـــاب، ثـــم يحـــرم في إزار ورداء ونعلـــين إذا حـــاذي الهنقيات، وتستحب أن يكنون الإحترام بهند ضلاة، ثنم يرفح صوته بالتلبيـة عقـب إحراهـه، فـا ذا عقـد إحراهـه امتنع عن محظورات الإحبرام كافية، فإذا بلغ البيت يساره مضطبهاً وذلك بأن يجهل وسط ردائله تحت عاتقے الأبہن وطرفے علے عاتقے الأبسے نے بستام الحجــر ويقبلــه إن اســـتطاعي وذلــك بغــير مزاحمـــة، وإلا اكتفحُ بالإ شارة إليه، ويطوف سبحاً يرمل في الثلاثة الأول من طواف القدوم، ويمشحُ علحُ عادتِه فيُ الأربعــة الأخــيرة روالرمــل هوإســرايم المشــــــ هـــ تقـــارب الخطئ وكلما حاذ الحجر الأسود أشار عليـه وكـبر إن

عجز عن استلامه، فارذا كان بين الركنين قال: «اللهم آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عداب النار» ويكثر في طوافه من الذكر والدعاء، فارذا انتها من طوافه ركم ركمتين خلف مقام إبراهيم إن تيسر له ذلك، وإلا صلاهما في أي موضع شاء.

ثم يتجه بهد ذلك إلى السهي بين الصفا والمروة، فيرقى على الصفا، ويستقبل القبلة، ويكبر ثلاثاً، ويدعو ثلاثاً، ثم ينزل من الصفا فيمشي إلى الهلم الأخضر، ثم يسهى سعياً حثيثاً بين الميلين الأخضرين، ثم يمشي حتى يرقى المروة فيستقبل القبلة ثم يقول ما قال على الصفا، فيمشي في موضع مشيه، ويسعى في موضع سبهة الصفا، فيمشي في موضع مشيه، ويسعى في موضع أسعيه، يبدأ بالصفا ويختم بالمروة إلى أن يتم سبهة أشواط، وعليه أن يكثر من الدعاء والذكر فيما بين ذلك

 فارذا كان يـوم الثـاهن خـرج الحـاج إلى هنـ قبـل الــزوال إن تيســر ذلــك ليصــلي بهــا الظهــر والعصــر والمغــرب والعشــاء والفجــر قصــراً في الرباعيــة بــدون جمـع، ثــم يبيــت بهنــي، فــارذا طلعــت الشــهس توجهــوا إلى عرفــة، فــارذا زالــت الشــهس صــلي بهــا الظهــر والعصر قصراً وجهعاً ليفرنح بعد ذلك للذكر والدعاء.

وعرفة كلها موقف إلا بطن عرنة، ووقت الوقوف بها من زوال شمس يـوم عرفة إلى طلوع فجر يـوم النحر، وعلى من وقف بعرفة نهاراً ألا يفيض منها إلا بعد غروب الشـمس ليجمع في وقوفه بها بين الليـل والنهار.

ثــم إذا غابــت الشــمس أفــاض إلى مزدلفــة بســكينة، فـارذا بلغهـا جمـع بهـا بـين الهشــاءين قبـل أن يحـط رحلـه، ثــم يبيـــت بهــا وجوبــاً ويــرخص للضــهفة وأتبــاعهم أن ينفــروا منهــا بهــد منتصـف الليــل، ثــم يصــلي الصــبح، ويــذكر الله عنــد المشــعر الحــرام، فــارذا أســفر جــدا ســار قبــل طلــوع الشــمس إلى منـــي، وإذا تيســر لــه أن يلــتقط حصــي الجمــار مــن مزدلفــة فــذلك حســن، وإن أخــذها مــن فا ذا وصل إلى منى بدأ بجهرة العقبة ورماها بسبع حصيات واحدة بعد واحدة ، ثم يندر هديه إن كان متهتعاً أو قارناً ، ثم يحلق رأسه أو يقصره ، والحلق أفضل ، ولا يجوز الحلق للهرأة بل تقصر هن كل قرن قيد أنهلة ، فا ذا رهى وحلق أو قصر فقد تحلل تحلياً أصغر يحل له به كل شئ كان قد حرم عليه بالإحرام إلا النساء ، وأي شئ قدم أوأ خر هن أعهال يوم النحر هن الرهي أوالحلق أوالنحر أوالطواف فلا حرج .

ثــم يفـيض إلى مكــة فيطــوف طــواف الإفاضــة وهــو ركــن لا يــتم الحــج إلا بــه، ثــم يســهى بــين الصــفا والمــروة وجـوبــاً علــــى المتمتــه، وأمــا القــارن والمفــرد فيجــب عليــه الســـهي إن لم يكــن قــد ســـها مــه طــواف القــدوم، ثــم يرجــه إلى منـــى ليبيــت بهــا ليلــتين لمــن تهجــل وثلاثــاً لمــن تأخر.

ویرهی الجهرات أیام التشریق کل یـوم بهـد الـزوال، ویرهی کـل جهـرة بسـبه حصـیات، یبـدأ بـالأولی وهـی أبهدهن من مكة ويختم بجمرة الهقبة، ومن فاته رمي يوم رماه في اليوم التالي لأن أيام التشريق كلها وقت للرمي، ويجوز للضهفة من النساء والشيوخ الاستنابة في الرمي إن عجزوا عن مباشرة ذلك بأنفسهم، ومن تحرك المبيت بمنى فهليه دم، إلا إذا كان مهذوراً لمرض أولمرافقة مريض فلا حرج، قياساً على ما ورد في السقاة والرعاة.

وعلى أراد التهجل في يـومين أن يخـرج مـن منـــ قبـل غـروب الشــمس، فـاـن غربــت عليــه الشــمس بهــا لزمــه المبيت والرمي من الغد بهد الزوال.

وتفها الحائض جهيع ها يفهله الحاج إلا أنها تجتنب الطواف بالبيت حتى تطهر، وليس للحاج أن يفادر مكة حتى يفادر مكة حتى يطوف للوداع ليكون آخر عهده بالبيت، ولا يستثنى هن ذلك إلا الهرأة الحائض فقد رخص لها في تركه، وهن آخر طواف الإ فاضة عند الخروج أجزأه عن الوداع لتحقيق الهقصود.

 فيبدأ بتديـة المسجد، ثـم يـأتي القـبر الشـريف ليسـلم علـي رسـول الله ﷺ وعلـي صـاحبيه مستحضـراً هيبـة الـنبي ﷺ كـأن يـراه، ولا تهـد زيـارة المسـجد النبـوي مـن مناسـك الحج.

### حجــة النبي صلى الله عليه وسلم:

أخرج مسلم في صحيحه عن جعفر بن محمد عن أبيه أنه قال لجابر بن عبد الله: أخبرني عن حجة رسول الله هي، فقال: إن رسول الله هي مكت تسع سنين لم يحيج، شم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله هي حاج، فقدم المدينة بشر كثير كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله هي ويعمل مثل عمله، فخرجنا معه على أتينا ذا الحليفة فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر، فأرسلت على رسول الله هي كيف أصنع؟ قال: «اغتسلي واستثفري (۱) بثوب وأحرمي» فصلى رسول الله في المسجد شم ركب القصواء، حتى إذا استوت به ناقته على البيداء نظرت إلى مد بصري بين يديه من راكب ومن ماش، وعن يمينه مثل ذلك، وعن يساره مثل ذلك، ومن خلفه مثل ذلك، ورسول الله بين أظهرنا وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله وما عمل به من شئ عملنا به.

١- الاستثفار: هو ان تشد الحائض أو النفساء في وسطها شيئاً، و تأخذ خرقة عريضة تجعلها في محل الدم، و تشد غرفيها من أمامها و من ورائها في ذلك المدود في وسطها .

حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن، فرمل ثلاثاً ومشي أربعاً، ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه السلام فقراً: ﴿وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ﴾ البقرة: ١٥٠ فجعل المقام بينه وبين البيت فكأن أبي يقول - ولا أعلمه ذكره إلا عن النبي ﷺ - كان يقرأ في الركعتين ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ الإخلاص ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُ ٱلصَّامَهُ.

يُ ثم خرج من الباب إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا

وَٱلْمَرُوّةَ مِن شَعَآيِرِ ٱللّهِ اسورة البقرة الذه الله الله الله به، فبدأ بالصفا فرقى عليه حتى رأى البيت، فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره، وقال " لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهوعلى كل شئ قدير، لا إله الا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده " ثم دعا بين ذلك، قال مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة، حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى، حتى إذا صعدنا مشى، حتى أتى المروة ففعل على المروة كما فعل على الصفا، حتى إذا كان آخر خوافه على المروة فقال " لوأني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي وجعلتها عمرة" فقام سراقة بن مالك بن جعشم فقال: يا رسول الله ألعامنا هذا أم لأبد ؟ فشبك رسول الله ألعامنا هذا أم لأبد ؟ فشبك رسول الله الله المرتين، " لا بل لأبد أبد "

وقدم على من اليمن ببدن النبي وقدم على من اليمن ببدن النبي فوجد فاخمة رضي الله عنها ممن حل ولبست ثياباً صبيغاً واكتحلت، فأنكر ذلك عليها، فقالت: إن أبي أمرني بهذا، قال: فكان على يقول بالعراق فذهبت إلى رسول الله محرشاً على فاخمة للذي صنعت، مستفتياً لرسول الله في فيما ذكرت عنه، فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها فقال صدقت صدقت، ماذا قلت حين فرضت الحج ؟ قال: قلت: اللهم إني أهل بما أهل به رسولك، قال: فإن معي الهدي فلا تحل قال: فكان جماعة الهدي الذي قدم به على من اليمن والذي أتى به النبي ما مئة، قال فحل الناس كلهم وقصروا إلا النبي في ومن كان معه هدي.

فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى فأهلوا بالحج، وركب رسول الله فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، ثم مكث قليلاً حتى خلعت الشمس، وأمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة فسار رسول الله ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام كما كانت قريش تصنع في الجاهلية، فأجاز رسول الله حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة فنزل بها، حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت(١) له فأتى بطن الوادي فخطب الناس، ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئاً ثم ركب رسول الله حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه، واستقبل القبلة، فلم يزل واقفاً حتى غربت الشمس وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص، وأردف أسامة خلفه.

١- رحلت له: أي جعل عليها الرحل.

ودفع رسول الله ﷺ وقد شنق للقصواء الزمام حتى أن رأسها ليصيب مورك رحله، ويقول بيده اليمني: "أيها الناس السكينة السكينة! " كلما أتى حبلاً من الحبال( والحبل هوالتل اللطيف من الرمل الضخم) أرخى لها قليلا حتى تصعد، حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين، ولم يسبح بينهما شيئا، ثم اضطجع رسول الله ﷺ حتى خلع الفجر، وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه فكبره وهلله ووحده، فلم يـزل واقفا حتى أسفر جدا، فدفع قبل أن تطلع الشمس، وأردف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيما، فلما دفع رسول الله ﷺ مرت به ظعن يجرين فطفق الفضل ينظر إليهن، فوضع رسول الله ﷺ يده على وجه الفضل، فحول الفضل وجهه إلى الشق الآخر ينظر، فحول رسول الله ﷺ يـده مـن الشق الآخر على وجه الفضل يصرف وجهه من الشق الآخر ينظر، حتى أتى بطن محسر فحرك قليلاً، ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة، فرماها بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة منها مثل حصى الخزف، رمى من بطن الوادي، ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثاً وستين بيده، ثم أعطى عليا فنحر ما غبر، وأشركه في هديه، ثم أمر من كل بدنة ببضعة فجعلت في قدر فطبخت، فأكلا من لحمها وشربا من مرقها

ألم ألم ركب رسول الله الله الله الله البيت فصلى بمكة الظهر، فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم فقال: " انزعوا بني عبد المطلب، فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم" فناولوه دلواً فشرب منه (اخرجه مسلم: باب حجة النبي )

وإلى الترخيص للضعفة في الإفاضة من مزدلفة بليل يشير حديث عائشة أنها قالت: "كانت سودة امرأة ضخمة ثبطة فاستأذنت رسول الله وأن تفيض من جمع بليل فأذن لها" (متفق عليه).

وحديث أم حبيبة عند مسلم قالت: كنا نفعله على عهد النبي الله فعله على عهد النبي الله فعلى من جمع إلى منى.

وحديث ابن عباس قال: بعثني رسول الله ﷺ في الثقل، أوقال في الضعفة من جمع بليل، وفي رواية أخرى أنه قال: كنت فيمن قدم رسول الله ﷺ في ضعفة أهله رمنفق عليه)

وإلى وجوب خواف الوداع يشير قوله ﷺ: "لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالبيت" رأخرجه مسلم).

وإلى الترخيص للحائض في ترك خواف الوداع يشير حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض رافرجه مسلم.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: حاضت صفية بنت حيي بعد ما أفاضت قالت عائشة: فذكرت حيضتها لرسول الله شي فقال رسول الله شي:" أحابستنا هي؟! " قالت: فقلت: يا رسول الله شي إنها قد كانت أفاضت و خافت بالبيت ثم حاضت بعد الإفاضة، فقال رسول الله شي:"فلتنفر" (وتفق عليه، واللفظ لوسلم)

وفي رواية عنها أنها قالت: كنا نتخوف أن تحيض صفية قبل أن تفيض قالت: فجاءنا رسول الله ﷺ فقال: " أحابستنا صفية؟! " قلنا: قد أفاضت، قال: "فلا إذن" (متفوعليه).



# الفصل الثالث بناء الأسرة في الإسلام

# بناء الأسرة في الأسلام

# الزواج هو السبيل الشرعي الوحيد لبناء الأسرة المسلمة:

ونـؤمن بـأن الـزواج هـو السـبيل الشـرعيُّ الوحيـد لبنـاء الأسـرة المسـلمة، وأن إقامـة المحلقـات الجنسـية خـارج هـذا الإرطـار مـن كبـائر الإرثـم الـتيُّ يسـخطها الله ورسـوله، فقـد حـرم الله الزنـا ومـا يـدعو إليـه مـن قـول أوعمـل، كـالخلوة المحرمـة، والإخـتلاط المنكـر، والخضـوع بـالقول، وسـفر المـرأة بمحـير محـرم ونحـوه، كمـا حـرم نكاح الزانية حتيُّ تتوب.

فقد امتن الله على عباده بما شرعه لهم من الزواج وجعله آية من آياته، فال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَئِهِمَ أَنْ خَلَقَ لَكُر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُودَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَئِتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ الروم: ١١].

لله وبين أن الزواج سنة من مضى من الأنبياء والمرسلين، فقال تعالى: 
﴿ وَلَقَدْ أُرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أُزْوَا جًا وَذُرِّيَّةً ﴾ [الرعد: ٢٨].

وحض رسول الله ﷺ الشباب على النواج وبين لهم فوائده، وأر شدهم إلى البديل عند العجز فقال ﷺ: "يا معشر الشباب من استطاع

منكم الباءة فليتروج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء" (متفق عليه).

ونهى رسول الله عن الترهب واعتزال النساء، وبين أن الزواج من سنته وأن من رغب عن سنته فليس منه، فقد جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي على يسألون عن عبادة النبي فلما أخبروا كأنهم تقالوها، فقالوا: وأين نحن من النبي فلا قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. قال أحدهم: أما أنا فأنا أصلي الليل أبدا، وقال آخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: وأنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدا، فجاء رسول الله فقال: "أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إني الخشاكم لله وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتى فليس مني" (اخرجه البخاري).

وحرم الله تعالى الزنا وجعله من كبائر الإثم، فقال تعالى: ﴿وَلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وبين رسوله أن الزنا من عظائم الذنوب لا سيما إذا كان بحليلة الجار فعن عبد الله رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله أي الذنب أعظم؟ قال: "أن تجعل لله ندا وهو خلقك" قلت: ثم أي؟ قال: "أن تقتل ولدك من أجل أن يطعم معك قلت: ثم أي؟ قال: أن تزاني حليلة جارك" (متفقعيه).

وبين رسول الله ﷺ أن الإيمان ينزع عن الزناة، فقال ﷺ: "لا يزني الزانى حين يزنى وهو مؤمن" (متفق عليه)، قال عكرمة: قلت لابن عباس:

كيف ينزع الإيمان منه؟ قال: هكذا، وشبك بين أصابعه ثم أخرجها، فإن تاب عاد إليه هكذا وشبك بين أصابعه (اخرجه البخاري).

وحرم نكاح البغايا حتى يتبن إلى الله توبة نصوحا، فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن مرشد بن أبى مرشد الغنوي كان يحمل الأسارى بمكة، وكان بمكة بغى يقال لها عناق، وكانت صديقته، قال: "فجئت النبي شفقلت: يا رسول الله أنكح عناقاً؟ قال: فسكت عني فنزلت: ﴿وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهُمَ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ﴾ [سورة النور: ١] فدعاني فقرأها على وقال: لا تنكحها" (اخرجه ابو داود والنسائي والترمذي)

وبين عقوبة الزناة الأبكار فقال تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَالزَّانِ فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَاحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُم بِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآمِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ هِ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ وَالْيَقِهُ وَالزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهُما إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى اللَّهُ مَنينَ ﴿ وَمُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى اللَّهُ مَنينَ ﴾ [النور: ٢٢].

وبين رسول الله الزنى من الثيب يوجب له الرجم، فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: "أتى رجل رسول الله وهو في المسجد فناداه فقال: يا رسول الله إني زنيت، فأعرض عنه حتى ردد عليه أربع مرات، فلما شهد على نفسه أربع شهادات دعاه النبي فقال: أبك جنون؟ قال: لا قال: فهل أحصنت؟ قال: نعم، فقال النبي في: اذهبوا به فارجموه" (متفق عليه).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال عمر: لقد خشيت أن يطول بالناس زمان حتى يقول قائل لا نجد الرجم في كتاب الله فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله، ألا وإن الرجم حق على من زنا وقد أحصن إذا قامت البينة، أو كان الحمل أو الاعتراف. قال سفيان: كذا حفظت، ألا وقد رجم رسول الله ورجمنا بعده. (اخرجه البخاري).

الله على الآخرة فقال على الله الله الله الله الله الذي ينتظر الزناة في الآخرة فقال تعسالى: ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا هَي يُضَعَفْلُهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقَيْدَمَةِ وَكَنَّلُهُ فِيهِ مُهَانًا الله الفرقان ١٩٠٦.

وبينه رسوله في حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه عن النبي في قال: "رأيت الليلة رجلين أتياني فأخرجاني إلي أرض مقدسة، فذكر الحديث إلى أن قال: فانطلقا إلى ثقب مثل التنور أعلاه ضيق، وأسفله واسع، يتوقد تحته ناراً، فإذا ارتفعت ارتفعوا حتى كادوا أن يخرجوا، وإذا أخمدت رجعوا فيها، وفيها رجال ونساء عراة، وفي آخره: وأما الرجال والنساء العراة الذين هم في مثل بناء التنور، فإنهم الزناة والزواني. "(اخرجه البخاري).

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يركيهم، ولا ينظر إليهم، ولهم عذاب اليم: شيخ زان، وملك كذاب، وعائل مستكبر" (اخرجه مسلم والنسائي).

وعن جرير بن عبد الله البجلي قال: "سألت النبي عن نظرة الفجأة، فأمرنى أن أصرف بصري ".(اخرجه مسلم).

وجعل تعمد النظر إلى المرأة الأجنبية في غير حاجة من زنا العين، فإن الزنا لا يختص إخلاقه بالفرج، بل يطلق على ما دون الفرج من نظر وغيره، فقال الله الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة: فزنا العين النظر، وزنا اللسان النطق، والنفس تتمنى وتشتهى، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه" (متفق عليه).

وامتنع النبي همن مصافحة النساء في البيعة، مع كون المعهود في البيعة أن تكون صفقا باليد، ومع كونه هم لا تتطاول إلي مقامه الريب، فقد روى البخاري عن عائشة قولها: لا والله ما مست يده يد امرأة قط في البايعة، ما يبايعهن إلا بقوله قد بايعتك على ذلك.

وحرم الخضوع بالقول الذي يطمع ذوي القلوب المريضة، فقال تعالى: ﴿ يَنْ سِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ لَسَّتُنَّ صَالَحَةً مِّنَ ٱلنِّسَآءَ ۚ إِنِ ٱتَّقَيَّتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴾ [الاحزاب: ٢٢].

ونهى أن تتطيب المرأة خارج بيتها لما يؤدي إليه ذلك من الفتنة، فقال : "أيما امرأة استعطرت ثم مرت على قوم ليجدوا ريحها فهي زانية" (اخرجه احمد في المسند وهو في صحيح الجامع الصغير).

وقال السجد ليوجد ريحها لم يقبل المسجد ليوجد ريحها لم يقبل منها صلاة حتى تغتسل اغتسالها للجنابة" (اخرجه احمد في المسند وهو في صحيح الجامع الصغير).

وحذر من الدخول على النساء إلا مع من تنتفي به الخلوة المحرمة، فعن عقبة بن عامر أن رسول الله شقال: "إياكم والدخول على النساء ! فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفرأيت الحمو؟! قال: الحمو الموت! " (متفق عليه) والمراد بالحمو أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه، وقد جرت العادة بالتساهل في ذلك فحذر منه النبي شي.

ونهى عن الخلوة بالأجنبية إلا مع ذي محرم، ففي الحديث المتفق عليه عن ابن عباس عن النبي شقال: "لا يخلون رجل بامرأة، ولا تسافر امرأة إلا ومعها محرم فقام رجل فقال: يا رسول الله امرأتي خرجت حاجة، واكتتبت في غزوة كذا وكذا قال: ارجع فحج مع امرأتك" (منفق عليه).

ونهى عن سفر المرأة بغير محرم، فعن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر سفرأ يكون ثلاثة أيام فصاعداً إلا ومعها أبوها أو ابنها أو زوجها أو أخوها أو ذو محرم منها" (اخرجه مسلم).

وعن عبدالله بن عمر عن النبي ﷺ قال: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تسافر مسيرة ثلاث ليال إلا ومعها ذو محرم" (اخرجه مسلم).

وعن أبي سعيد قال: قال الله تسافر المرأة يومين من الدهر إلا ومعها ذو محرم منها أو زوجها" (متفق عليه).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الاخر تسافر مسيرة يوم وليلة إلا مع ذي محرم عليها" (اخرجه مسم).

ونهي عن أن تصف المرأة لزوجها امرأة أجنبية، فعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي : "لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها كأنه ينظر إليها" (اخرجه البخاري).

وعندما وقع الوصف من الخنثين نهي رسول الله عن دخولهم على النساء، فعن أم سلمة رضي الله عنها أن النبي على كان عندها - وفي البيت مخنث فقال المخنث لأخي أم سلمة عبد الله بن أبي أمية: إن فتح الله لكم الطائف غدا فإني أدلك على ابنة غيلان، فإنها تقبل بأربع وتدبر بثمان. فقال النبي على: "لا يدخلن هؤلاء عليكن" (اخرجه البخاري).

# النساء شقائق الرجال:

ونــؤمن بــأن النســاء شــقائق الرجـــال، وأن الله قــد جهـل لهـن مـن الحقـوق مثل الذي عليهن بالمهروف، وأنـه قـد كـرم المـرأة أمـا وبنتـا وزوجــة وذات رحــم، ورفـع عنهـا مظـالم الجاهليــة، وأنــة جهــل القوامــة فــــ البيــت المســلم للرجــل، وهـــ قوامــة رعايــة وكفالــة ومســؤولية، وليســت قوامــة قهــر وتســلط، وأنــة أقــام الهلاقــة الزوجيــة علــ أساس الرحمة والمودة والحقوق المتبادلة.

قال رسول الله ﷺ: "إنما النساء شقائق الرجال" (اخرجه ابو داود).

الله وقال تعالى فى معرض الحديث عن المطلقات ﴿وَأَهُنَّ مِنْلُ ٱلَّذِى عَلَيْنٌ بِٱلْعَرُوفِ البقرة: ٢٢٨].

فَ وقد كرم الإسلام المرأة اما بما أوصي به من البر بالوالدين فى مواضع شتى من القرآن الكريم، فقال تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّآ اللهِ وَاللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقد جعل حقها فى البر والرعاية فوق حق الأب، جاء رجل إلى النبي شخ فقال: "يا رسول الله من أحق الناس بحسن صحابتى؟ قال: أمك. قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: أمك أبوك" (متفق عليه) وذلك لأن الأم تفردت بالحمل والولادة والرضاعة، واشتركت مع الأب فى التربية، فناسب أن يضاعف حقها فوق حقه ثلاث مرات.

بل أمر ببرها وصلتها وإن كانت مشركة، ففى حديث أسماء بنت أبي بكر قالت: أتتنى أمى راغبة فى عهد النبي شفي فسألت النبي شفي: آصلها؟ قال: نعم، قال ابن عيينة فأنزل الله تعالى فيها: ﴿لَا يَنْهَنَّكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ المتحنة: ٨ (اخرجه البخاري) وقد عنون ذلك البخاري فى صحيحه فقال: باب صلة الوالد المشرك.

وحرم عقوقها وجعله من الكبائر، ففي حديث المفيرة بن شعبة أن النبي الله على عليكم عقوق الأمهات" (اخرجه البخاري).

وقد سئل النبى على عن الكبائر فقال: "الشرك بالله وقتل النفس وعقوق الوالدين" (اخرجه البخاري).

وكرمها بنتا، ففى حديث عائشة قالت: جاءتنى امرأة معها ابنتان تسألني فلم تجد عندي غير تمرة واحدة، فأعطيتها فقسمتها بين ابنتيها، ثم قامت فخرجت فدخل النبي شف فحدثته فقال: "من يلي من هذه البنات شيئا فأحسن إليهن كن له سترا من النار" (متق عليه).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا وهو وضم أصابعة" (خرجه مسلم).

وجعلها أملك بنفسها فى الزواج من أبيها، فلا يحل له أن ينكحها أحدا إلا برضاها بكرا كانت أو ثيبا، فقد روى البخاري فى صحيحه عن أبي هريرة أن النبي شقال: "لا تنكح الأيم حتى تستأمر، ولا تنكح البكر حتى تستأذن" وقد عنون البخاري في صحيحه لذلك فقال: باب لا ينكح الأب وغيره البكر والثيب إلا برضاهما.

فإن زوجها أحدا تكرهه كان الزواج مردودا، فقد روى البخاري في صحيحه عن خنساء بنت خدام الأنصارية أن أباها زوجها وهى ثيب فكرهت ذلك، فأتت رسول الله في فرد نكاحها، وقد عنون البخاري لذلك فقال: باب إذا زوج الرجل ابنته وهى كارهة فنكاحه مردود.

وكرمها زوجة، ففى حديث أبي هريرة قوله ﷺ: "استوصوا بالنساء خيرا" (متفق عليه).

وفى حديث جابر: "فاتقوا الله فى النساء، فإنكم أخنتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله" (اخرجه مسلم).

ويؤكد على ذلك قوله ﷺ فيما أخرجه ابن ماجة: "خيركم خيركم خيركم الخيركم الأهله وأنا خيركم الأهله".

وجعلها راعية على بيت زوجها وولده، ففي حديث ابن عمر أن النبي شقال: "كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، والأمير راع، والرجل راع على أهل بيته، والمرأة راعية على بيت زوجها وولده" (خرجه البخاري).

فقد كانت المرأة في الجاهلية تورث كما يورث المتاع، فإذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته من أهلها، فأنزل الله تعالى قوله ﴿يَتَأَيُّهَا الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته من أهلها، فأنزل الله تعالى قوله ﴿يَتَأَيُّهَا النِّينَ ءَامَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ﴾ [النساء:١٩].

وقد روى البخاري في صحيحه قول ابن عباس رضي الله عنهما في سبب نزول هذه الآية: كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته، إن

شاء بعضهم تزوجها، وإن شاءوا زوجوها، وإن شاءوا لم يزوجوها، وهم أحق بها من أهلها. فنزلت هذه الآية في ذلك.

وكانت المرأة فى الجاهلية لا حظ لها من الميراث، فكان المشركون يجعلون المال للرجال الكبار، ولا يورثون النساء ولا الأخفال شيئا، فأنزل الله تعالى قوله: ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا تَرَكَ ٱلْوَٰلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ

# مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ ۖ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴿ النساء ٧

أى الجميع فيه سواء في حكم الله تعالى يستوون في أصل الوراثة، وإن تفاوتوا بحسب ما فرض الله لكل منهم بما يدلي به إلى الميت من قرابة أو زوجية أو ولاء.

- وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: والله إن كنا في الجاهلية ما نعد للنساء أمرا، حتى أنزل الله فيهن ما أنزل، وقسم لهن ما قسم. (متفق عليه).
- وفى رواية أخرى: كنا في الجاهلية لا نعد النساء شيئا، فلما جاء الإسلام وذكرهن الله، رأينا لهن بذلك علينا حقا (اخرجه البخاري).

وكان الرجل في الجاهلية أحق برجعة امرأته وإن خلقها مائة مرة، ولقد روي أن رجلا غضب على امرأته فقال لها: لا أخلقك أبدا ولا آويك أبدا، قالت: وكيف ذلك؟ قال أخلقك حتى إذا دنا أجلك راجعتك!! فأنزل الله تعالى قوله: ﴿ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ مَ فَإِمْسَاكُ مِعَرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَنٍ وَالبَدَة، ٢٢٩] فرفعت الآية الكريمة هذا الظلم، وأباحت الرجعة في المرة والثنتين وأبانتها بالكلية في الثالثة.

وعن قوامة الرجال على النساء وأساس استحقاق هذه القوامة يقدول الله تعالى: ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ يقدول الله تعالى: ﴿ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ فَٱلصَّلِحَتُ قَنبِتَتُ حَنفِظَتُ لِلْفَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْنَ سَبِيلاً إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِمُ اللهُ النساء: ١٢٤.

وقال تعالى مشيرا إلى التواد والتراحم الذي تقوم عليه العلاقة بين النوجين: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ - أَنْ خَلَقَ لَكُر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ الزوجين: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ - أَنْ خَلَقَ لَكُر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَنتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الروم: ١١].

#### الخطبة:

ونــؤمن بــأن الخطبــة وعــد بالنكــاح، وينبغـــي فيهــا رؤيــة كــل مــن المخطــوبين للآخــر بــلا خلــوة، وأنــه لا يجــوز للرجــل أن يخطــب علـــ خطبــة أخيــه حتــ يــأذن أو يــترك، وأن علـــ المســلم أن يظفــر بــذات الــدين فا،نهــا حطــن لدينه ودنياه.

وإلى مشروعية النظر إلى المخطوبة يشير حديث سهل بن سعد أن امرأة جاءت إلى رسول الله وقالت: يا رسول الله جئت لأهب لك نفسى. فنظر إليها رسول الله وضعد النظر إليها وصوبه ثم خأخأ رأسه، فلما رأت المرأة أنه لم يقض فيها شيئا جلست (متفق عليه).

وحديث أبى هريرة قال: كنت عند النبى ﷺ فأتاه رجل فأخبره أنه تزوج امرأة من الأنصار، فقال له رسول الله ﷺ:" أنظرت إليها ؟ " قال: لا، قال: " فاذهب فانظر إليها فإن في أعين الأنصار شيئا" (اخرجه مسلم والنساني).

وحديث المغيرة بن شعبة أنه خطب امرأة فقال له النبي الن

وإلى عدم مشروعية أن يخطب الرجل على خطبة أخيه يشير حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: "نهى النبى أن يبيع بعضكم على بيع بعض، ولا يخطب الرجل على خطبة أخيه حتى يترك الخاخب قبله أو يأذن له الخاخب" (متفق عليه) وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب لا يخطب على خطبة أخيه حتى ينكح أو يدع. وفي الباب أحاديث أخرى كثيرة.

وإلى الحث على الارتباط بذات الدين يشير حديث أبى هريرة عن النبي هوال التنكح المرأة لأربع: لمالها ولحسبها وجمالها ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يداك" (اخرجه البخاري).

وقول النبى ﷺ: "الدنيا متاع، وخير متاعها المرأة الصالحة" (اخرجه مسلم).

## عقد النكاح

ونـؤمن بـأن عقـد النكـاح إيجـاب وقبـول، ولابـد فيـه مــن ولـــي وشــالهدين ـ علـــي خــلاف مشــهورفي مســألة الــولي ـ وأن المــرأة تســتحق بالــدخول الصــداق المســمي أو صـداق المثـل إلا إذا تراضيا علــي غير ذلك، ويســتحب إعــلان النكاح بالدف والفناء المباح.

وإلى اشتراط الولي فى النكاح يشير قوله تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحُنَ أَزْوَ جَهُنَّ ﴿ السِقرة: ٢٢٢] وقوله تعالى ﴿وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُواْ ﴾ [السِقرة: ٢٢١].

ووجه الاحتجاج بهاتين الآيتين أن الله تعالى خاخب بالنكاح الرجال ولم يخاخب به النساء، فكأنه قال: لا تمنعوا أيها الأولياء مولياتكم من العودة إلى أزواجهن بعقد جديد، ولا تنكحوا مولياتكم للمشركين.

وفى سبب نرول الآية الأولى أورد البخاري في صحيحه حديث معقل بن يسار أنها نزلت فيه، قال: زوجت أختا لي من رجل فطلقها، حتى إذا انقضت عدتها جاء يخطبها، فقلت له: زوجتك وأفرشتك وأكرمتك فطلقتها شم جئت تخطبها! لا والله لا تعود إليك أبدا!! وكان رجلا لا بأس به، وكانت المرأة تريد أن ترجع إليه، فأنزل الله هذه الآية ﴿فَلَا تَعْضُلُوهُنَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]، فقلت: الآن أفعل يا رسول الله! قال: فزوجها إياه.

وفى الإشارة إلى استحقاق المرأة للصداق، وأنه لا يحل لغيرها من شيئ إلا بطيب نفس منها قول الله تعالى: ﴿وَءَاتُواْ ٱلنِسَآءَ صَدُقَتِينَ خِلَةٌ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَعًا مَرِيَعًا ﴾ النساء: ٤] وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَعًا مَرِيَعًا ﴾ النساء: ٤] وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَرَدتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَنهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُونهُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ شَيْعًا أَتَأْخُذُونهُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْض وَأَخَذُ نَ مِنكُم مِيئَقًا غَلِيظًا ﴾ النساء: ٢١٠٠].

وإلى استحباب إعلان النكاح بالدف والغناء المباح يشير حديث الربيع بنت معوذ بن عفراء قالت: جاء النبي على يدخل حين بني علي، فجلس على فراشي كمجلسك مني، فجعلت جويريات لنا يضربن بالدف، ويندبن من قتل من آبائي يوم بدر إذ قالت إحداهن: ( وفينا نبي يعلم ما في غد) فقال: "دعى هذا وقولي بالذي كنت تقولين" (اخرجه البخاري).

### المحرمات في النكام:

ونـؤمن بحرهـ نكـاح الأمهـات، والبنـات، والأخـوات، والمهـات، والحـالات، وبنــات الأخ، وبنــات الأخــت، وأم الزوجـة، وبنـت الزوجـة، إذا كـان قـد دخـل بأمهـا، وزوجـة

الأب، وزوجـــة الإ<sub>ب</sub>بــن، والجهـــع بــين الأخــتين، والجهــع بــين المرأة وعمتها أو المرأة وخالتها.

ونـؤمن بأنـة يحـرم مـن الرضاع مـا يحـرم مـن النسـب، فتحــرم الأم المرضــهة والأخــت المرضــهة، وبصــفة عامــة كــل امــرأة تحــرم مــن النســب فاءنــه يحــرم مثلـــها مــن الرضاع.

فال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوْ تُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَأَخَوْ تُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخْتِ وَأُمَّهَا تُكُمُ ٱلَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوْتُكُم وَرَبَيْهِكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآيِكُمُ وَرَبَيْهِكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآيِكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَآيِكُمُ ٱلَّتِي فَي حُجُورِكُم مِن فِسَآيِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَيْلُ أَتَّيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ أُلِينَا مِنْ أَصْلَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ ٱلْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ أَلِنَا لَهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: 17].

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآؤُكُم مِّرَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدَّ سَلَفَ إِنَّهُ كَا مَد اللهُ النساء: ٢٢].

إلى تحريم الجمع بين المرأة وعمتها وبين المرأة وخالتها يشير حديث أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: "لا يجمع بين

المرأة وعمتها ولا بين المرأة وخالتها" وعنه أيضا أنه قال: " نهى النبي ﷺ أن تنكح المرأة على عمتها، والمرأة على خالتها. " (اخرجه البخاري).

وإلى إرساء قاعدة أنه يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب يشير حديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله كان عندها وأنها سمعت صوت رجل يستأذن في بيت حفصة، فقالت: يا رسول الله هذا رجل يستأذن في بيتك، فقال النبي الله الراه فلانا" - لعم حفصة من الرضاعة - قالت عائشة: لو كان فلان حيا - لعمها من الرضاعة - دخل علي؟! فقال: "نعم، الرضاعة تحرم ما تحرم الولادة" (متفق عليه).

حديث عائشة رضي الله عنها أن عمها من الرضاعة استأذن عليها يسمى أفلح استأذن عليها فحجبته فأخبرت رسول الله على فقال لها: "لا تحتجبى منه، فإنه يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب" (اخرجه مسلم).

### بطلان نكام المتعة وزواج المسلمة بغير المسلم:

ونــؤمن بــأن التوقيــت فــــ عقــد الــزواج يبطلــه، وأن زواج المسلمة بنجير المسلم باطل با جماع المسلمين.

وإلى تحريم نكاح المتعة أو الزواج المؤقت يشير حديث الربيع بن سيرة الجهني أن أباه حدثه أنه كان مع رسول الله على فقال: "يا أيها الناس

إنى كنت قد أذنت لكم فى الاستمتاع من النساء، وإن الله قد حرم ذلك إلى يوم القيامة، فمن كان عنده منهن شيئ فليخل سبيله، ولا تأخذوا مما آتيتموهن شيئا" (اخرجه مسلم).

وحديث على رضي الله عنه أنه قال لابن عباس: إن النبي ﷺ نهى
 عن المتعة وعن لحوم الحمر الأهلية زمن خيبر (متفق عليه).

وإلى حرمة نكاح المسلمة بغير المسلم وبطلان هذا النكاح يشير قول الله جسل وعسلا: ﴿وَلاَ تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِّن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبُكُمْ ﴿ السِقرة: ٢٠١٠].

وقول الله تعالى: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنّ مُؤْمِنَتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنّ إِلَى ٱلْكُفّارِ لَا هُنّ حِلّ أَمُمْ وَلَا هُمْ مَكِلُونَ هُنّ المتعندة: ١٠٠ وقد حرمت هذه الآيسة المسلمات على المشركين، وقد كان جائزا في ابتداء الإسلام أن يتزوج المشرك المؤمنة.

### حقوق الزوجين:

الزوجــة حســن القيــام علــــ أبيــت زوجهــا وولــده، والتــزام الطاعة له في غير محصية.

إلى واجب المعاشرة بالمعروف يشير قوله تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِن كُرِهْ تُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيَّا وَسَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَعْرُهُواْ شَيَّا وَسَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَعْرُهُ وَالنساء: ١٩].

وقول النبي ﷺ: "استوصوا بالنساء خيرا، فإنهن خلقن من ضلع، وإن أعوج شيئ في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيرا" (اخرجه البخاري).

وقول النبي ﷺ: "لا يفرك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خلقا رضي منها آخر" (اخرجه مسلم)، والفرك هو البغض.

وقوله ﷺ: "خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهله" (اخرجه ابن ماجة).

وقد سئلت عائشة رضي الله عنها: ما كان يصنع النبي وقد سئلت عائشة رضي الله عنها: ما كان يصنع النبي وقد بيته؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله - تعني خدمة أهله - فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة (اخرجه البخاري).

الله عن وجوب النفقة على الأزواج يشير قول الله عن وجل ﴿وَعَلَى الْمُوهِ: ٢٢٦].

وقوله تعالى في شأن المطلقات: ﴿لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ مَّ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَ فَلَيُنفِقْ مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ۚ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَاۤ ءَاتَنهَا﴾ العسلان: ٧

وهذة الآية وإن كانت في المطلقات فإنها توجب النفقة لغير المطلقات من باب أولى، فإن النفقة لم تجب للمطلقة إلا لما سبق من الزوجية.

وما رواه مسلم وغيره عن جابر من قوله ﷺ في خطبتة في حجة الوداع: "ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالعروف".

وحديث عائشة أن هندا بنت عتبة قالت: يا رسول الله، إن أبا سفيان رجل شحيح، وليس يعطيني ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه وهـ و لا يعلـم، فقـال والله والله

وإلى واجب الزوج فى وقاية أهله من النار بحملهم على خاعة الله عز وجل يشير قول الله جل وعلا: ﴿يَتَأَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُرٌ وَأَهْلِيكُرٌ وَحِل يشير قول الله جل وعلا: ﴿يَتَأَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُرٌ وَأَهْلِيكُرٌ لَالرَّا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ التحريم: ١٦ يقول قتادة في معنى هذه الآية: تأمرهم بطاعة الله وتنهاهم عن معصية الله، وأن تقوم عليهم بأمر الله، وتأمرهم به وتساعدهم عليه، فإذا رأيت لله معصية قذعتهم عنها وزجرتهم عنها.

لله عبده إسماعيل بقيامه بذلك فقال: ﴿وَانْ كُرْ فِي اللهُ عَبده إسماعيل بقيامه بذلك فقال: ﴿وَانْ كُرْ فِي اللَّهُ مِنْ إِنَّهُ مُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ مِ اللَّهُ اللَّهُ وَكَانَ عَبد رَبِّهِ عَمْ ضِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥٥٥].

وقول النبى ﷺ: "كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، والأمير راع والرجل راع على أهل بيته، والمراة راعية على بيت زوجها وولده،

فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته" (اخرجه البخاري) ورعاية آخرة الزوجة أولى وأحق بالمساءلة من رعاية دنياها!

وإلى واجب الزوجة في حسن القيام على بيت زوجها وماله وولده يشير قوله تعالى: ﴿فَٱلصَّلِحَتُ قَنِتَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللهُ ﴾ يشير قوله تعالى: ﴿فَٱلصَّلِحَتُ قَنِتَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللهُ ﴾ [النساء: ٢٠] فبين تعالى أن النساء الصالحات هن المطيعات لله تعالى، القائمات بحقوق أزواجهن، الحافظات لما يجب عليهن حفظه في حال غيبة الأزواج من الفروج والأموال والأولاد.

وقوله ﷺ فى الحديث السابق: "والمرأة راعية على بيت زوجها وولده، فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته".

وإلى واجبها فى حسن التبعل لزوجها وعدم مهاجرة فراشه يشير قول النبي الدراء الرجل المراة إلى فراشه فأبت أن تجيئ لعنتها الملائكة حتى تصبح" (اخرجه البخاري).

وقوله : "لا يحل لامرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه، وما أنفقت من نفقة من غير أمره فإنه يؤدي إليه شطره" (خرجه البخاري). ووجه منعها من الصوم إلا بإذنه أن حقه في الاستمتاع بها واجب على الفور، فلا ينبغى أن تفوته عليه بصيام التطوع، ولا يخفي أن المقصود بالصيام هنا صيام النافلة لأنه لا يستأذن أحد في صيام الفريضة.

كما لا يخفى أن الطاعة مقيدة بأن لا تكون فى معصية لعموم النصوص الواردة في ذلك، ولما روته عائشة رضي الله عنها أن امرأة من الأنصار زوجت ابنتها فتمعط شعر رأسها، فجاءت النبي شفذكرت ذلك له، فقالت: إن زوجها أمرني أن أصل في شعرها، فقال: "لا إنه قد لعن الموصلات" (اخرجه البخاري) وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب لا تطع المرأة زوجها في معصية، بالإضافة إلى الأحاديث العامة التي تجعل الطاعة في المعروف، والتي تقرر أنه لا خاعة لمخلوق في معصية الخالق.

### النشوز والشقاق بين الزوجين:

ويشرع عند خوف نشوز الزوجة موعظتها، ثم هجرها في المضجع، ثم ضربها ضرباً غير مبرح بسواك ونحوه، فاين تفاقم الأهر وخيف الشقاق بينهما فاينه يصار إلى التحكيم بايرسال حكم من أهل الزوجة وحكماً من أهل المحالة وحسن النظر والبصر بالفقه، وذلك للإصلاح وإزالة الضرر أو التفريق عند وجود ما يوجبه.

لله قَالَ تعالى ﴿وَٱلَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُرَ وَعَظُوهُ وَٱلَّتِي وَٱهْجُرُوهُنَّ فِي السَّهِ وَٱضْرِبُوهُنَّ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً ﴾ النساء ٢٤٠].

والنشوز هو العصيان وتعالي النساء عما أوجب الله عليهن من خاعة الأزواج وهو مسقط للنفقة، ولا تسقط نفقة المرأة عن زوجها بشئ غير النشوز، وقد شرع الله لمعالجته الوعظ بكتاب الله بتذكير الزوجة بما أوجب الله عليها من حسن الصحبة وجميل العشرة للزوج والاعتراف بقوامته عليها، فإن لم يغن الوعظ كان الهجر في المضجع بأن يوليها ظهره ولا يجامعها، فإن لم يغن الهجر في المضجع كان الضرب، والضرب المقصود هو ضرب الأدب غير المبرح المذي لا يكسر عظما ولا يشين جارحة، وقد سئل ابن العباس: ما الضرب غير المبرح؟ فقال: بالسواك ونحوه.

وقال ﷺ: "لا يجلد أحدكم امرأته جلد العبد ثم يجامعها في آخر اليوم" (اخرجه البخاري) وقد عنون البخاري في صحيحه لذلك فقال: باب ما يكره من ضرب النساء.

وقال ﷺ: "لا تضربوا إماء الله" فجاء عمر فقال: قد ذئر النساء على أزواجهن، فأذن لهم فضربوهن، فأخاف بآل رسول الله ﷺ نساء كثير فقال: لقد أخاف بآل رسول الله ﷺ سبعون امرأة كلهن يشكين أزواجهن، ولا تجدون أولئك خياركم" (اخرجه احمد وابو داود والنسائي وابن ماجة وابن حبان واختلف في صحته)، وذئر بمعنى: نشز، وقيل بمعنى: غضب واستب.

الله وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدَآ إِصْلَحًا يُوفِّقِ ٱللَّهُ بَيْهُمَآ أُإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٥].

فشرع الله عز وجل عند خشية الشقاق بين الزوجين بعث حكم من أهله وحكم من أهلها للتوفيق أو التفريق، ولا يكون الحكمان إلا من أهل الرجل والمرأة لأنهما أعرف بأحوال الزوجين، وينبغى أن يكونا من أهل العدالة والفقه حتى لا يحملهما الهوى أو الجهل على وضع الأشياء في غير موضعها، وقد أناط الله توفيقه بين الزوجين بإرادة الحكمين للإصلاح، فقال تعالى:

﴿إِنْ يُرِيدَآ إِصلَنكَا يُوَفِّقِ ٱللَّهُ بَيْهُمَآ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِمًا ﴾ الله المحكمين أن يسعيا في الألفة جهدهما، وأن يدكرا الزوجين بالله وبالصحبة فإن أنابا ورجعا فقد قضى الأمر، وان كانا غير ذلك ورأيا الفرقة فرقا بينهما.

### حل عقدة الزواج عند تعذر استدامته:

ونــؤمن بــأن حــل عقــدة الــزواج عنــد الفشــل فيُ اســتدامته ممــا شــرعه اللّه ورســوله، وذلــك قــد يكــون بــالطلاق مــن قبــل الــزوج، أو بــالخلع علـــــ عــوض مــن قبــل الزوجـة، ويحـرم طلـب الطـلاق صن قبـل الزوجـة صن غـير بـأس، ولكـــي يكــون الطـلاق علــــي الســنة ينبغـــي أن يطلقهــا في طهـــر لم يمسســـها فيـــه، وأن يشـــهد علــــي ذلـــك شاهدين.

ومن الأدلة على مشروعية الطلاق عند الحاجة قول الله عز وجل ( ومن الأدلة على مشروعية الطلاق عند الحاجة قول الله عز وجل ( وَيَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ إِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّ بِيَّ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١].

فَ وَقُولَ الله تعالى: ﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُرْ إِن طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٦].

وإلى مشروعية المخالعة من قبل المرأة عند الحاجة يشير قول الله عز وجل: ﴿وَلاَ مَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيّْا إِلّا أَن مَّافَا أَلاً عَز وجل: ﴿وَلاَ مَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُدُوا مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيّْا إِلّا أَن مَّافَا أَلاً يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمًا فِيمَا اَفْتَدَتْ يُعِم السِقرة الله عَلَى الله الله الله الله المناقب على معاشرته فلا جناح عليها في أن تفتدي منه بما أعطاها، ولا حرج عليه في قبول ذلك. وحديث ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس بن شماس جاءت إلى النبي على فقالت: يا رسول الله، ما أنقم على ثابت في دين ولا خلق إلا أني

وإلى التغليظ في خلب الطلاق من غير بأس قول النبي ﷺ: "أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير بأس فحرام عليها رائحة الجنة" (اخرجه احمد، وهو في صحيح الجامع الصغير).

وإلى شروط الطلاق السني يشير قول الله عز وجل: ﴿يَتَأَيُّّا ٱلنِّي النَّهِ إِذَا طَلَّقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدّيْرِتَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدّة ﴾ الطلاق أى خلق وهد مستقبلات للعدة وذلك بأن يكون الطلاق في خهر لم يمسسها فيه، وقد صح عن ابن مسعود في قوله تعالى: ﴿فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّيْرِتَ ﴾ الطلاق من غير جماع.

وما أخرجه البخاري عن ابن عمر أنه خلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله عن ذلك، على عهد رسول الله عن ذلك، فقال رسول الله عمره فليراجعها، ثم ليمسكها حتى تطهر، ثم تحيض ثم تطهر، ثم إن شاء أمسك بعد، وإن شاء خلق قبل أن يمس، فتلك العدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء.

لله عز وجل: ﴿وَأَشِّهِدُوا ذَوَى لَا لَهُ عَذِ وَجِل: ﴿وَأَشِّهِدُوا ذَوَى اللهُ عَزِ وَجِل: ﴿وَأَشِّهِدُوا ذَوَى عَدْلَ مِّنكُمْ وَأُقِيمُوا ٱلشَّهَدَةَ لِلَّهِ ﴾ [الطلاق: ٢].

وقال البخاري في الصحيح: وخلاق السنة أن يطلقها خاهرا من غير جماع ويشهد شاهدين.

## عدد الطلقات وأنواع العدد:

ونؤمن بأن الطلاق مرتان للزوج فيهما حق الرجعة ما دامت المحرأة في العجدة، فارن طلقها ثالثة فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجا غيره، وأن العجدة بالنسبة لخوات الحيض ثلاثة قروء، ولللائي يئسن من المحيض أو لم يبلغنه ثلاثة أشهر، ولأولات الأحمال وضع الحمل. أما المتوفى عنها زوجها فارنها تعتد أربعة أشهر

البقرة: ٢٢٩]. ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّتَانٍ الْمُسَاكُ مِعَرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَنِ ﴿ البقرة: ٢٢٩].

وقال تعالى في الطلقة الثالثة: ﴿فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُۥ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ﴾ [البقرة: ٢٢٠].

وإلى عدة ذوات الحيض يشير قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّضِ ﴾ وَالْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّضِ ﴾ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوِّ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

وقال تعالى مشيرا إلى بقية أنواع العدد: ﴿وَٱلَّتِي يَبِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِنْ أَلْمَحِيضِ مِنْ أَلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُرْ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّ بَهُنَّ ثَلَيْتُهُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَمْ يَحِضْنَ ۚ وَأُولَنتُ ٱلْأَحْمَالِ مَن نِسَآبِكُرْ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّ بَهُنَّ أَلْفَهُمْ الطلاق: ٤].

إلى عدة المتوفى عنها زوجها يشير قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَا جَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُرْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ والله وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ والله وَالله وَالله وَاللَّهُ الله وَالله وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَاللّهُ وَل

## حجاب المرأة المسلمة ونميما عن التشبه بالرجال:

ونؤهن بأن الله عن وجل قد ألزم نساء المؤهنين أن يدنين عليهن هن جلابيبهن، وأن يضربن بخمرهن على جيوبهن، وأن لا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها — على خطاف بين أهل المحلم في هذا الاستثناء، والقول بوجوب تفطية الوجة أقوى دليلا، وأبهد عن مظان الفتنة — وأنه نهاهن عن التشبه بالرجال، كما نها الرجال عن التشبه بهن.

فال تعالى آمرا نساء المؤمنين خاصة أزواج النبى وبناته لشرفهن بالتصون وستر العورات: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ قُل لِّأَزْوَ حِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ الشرفهن بالتصون وستر العورات: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ قُل لِلَّزْوَ حِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ ٱلمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَسِيبِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ لَا المُؤمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن حَلَسِيبِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ الله المعالىة وسمات الإماء.

وقال تعالى آمرا المؤمنات بغض البصر، وحفظ الفروج، وعدم إبداء الزينة لغير الزوج والمحارم: ﴿وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ

وَحَفَفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ عِنُمُرِهِنَ عَلَىٰ جُنُوبِينَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْءَابَآبِهِنَ أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوْ التَّنبِعِينَ عَيْرِ أَوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوْ التَّنبِعِينَ عَيْرِ أَوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوْ الطَّهِنَ أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوْ التَّنبِعِينَ عَيْرِ أَوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوْ الطَهْرُونَ عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِسَآءِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِينَا إِلَيْ اللهِ وَاللَّهُ مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُونَ عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِسَآءَ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِينَا عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِسَآءَ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِينَا عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِسَآءَ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِسَآءَ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ اللهِ مِنْ إِينَتِهِنَ ﴾ [النور:١١].

وأمرهن بالقرار في البيوت إلا لحاجة، ونهاهن عن التبرج الذي كانت عليه الجاهلية الأولى، فقال تعالى: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ . كَانَ عَلَيه الجاهلية الأولى، فقال تعالى: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ النَّرِجُ الذي كان يومئذ أن تلقي المرأة الخمار على رأسها ولا تشده فيواري قلائدها وقرطها وعنقها فيبدو كل ذلك منها.

وتوعد السافرات الكاسيات العاريات بأن لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريح الجنة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "صنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا" (خرجه مسلم).

ونهى عن تشبه الرجل بالمرأة وتشبه المرأة بالرجل، فعن ابن عباس قال: لعن رسول الله ﷺ: المخنثين من الرجال، والمترجلات من النساء، وقال: "أخرجوهم من بيوتكم" . (اخرجه البخاري).

وعنه رضي الله عنهما أنه قال: "لعن رسول الله ﷺ المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال . " (اخرجه البخاري).

## ملة الأرحام والتكافل بين ذوي القربى:

ونــؤمن بــأن اللّم عــز وجــل قــد أمــر بصــلة الأرحــام، والتكافــل بــين ذوي القربــي، وجهــل قطيهــة الــرحم مــن كبائر الإثم التي يسخطها الله ورسوله.

## اللهَ عَالَى: ﴿وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ اللَّهَ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ

رَقِيبًا ﴿ النساء ١٠ فقرن الأمر بتقواه بالأمر ببر الأرحام ليؤكد هذا الحق، وأنه كما يلزم القيام بحقوق الأقربين من ذوي الأرحام، بل إن ذلك من حق الله الذي أمر به، والأرحام هم الأقارب، وهم من بينهم وبين الآخر نسب سواء أكان يرثه أم لا، وسواء أكان ذا محرم أم لا.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْرَى ﴾ النعل ١٩٠. فخص تعالى إيتاء ذوي القربى وإن كان داخلاً في عموم الإحسان

لتأكد حقهم وتعين صلتهم وبرهم، ويدخل في ذلك جميع الأقارب، قريبهم وبعيدهم، لكن من كان أقرب كان أحق بالبر.

وقال تعالى: ﴿وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبِّنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرْ

تَبْذِيرًا ﴾ الإسراء ٢٦ فأمر بالإحسان إلى القرابة وصلة الأرحام في هذة الآية بعد أن أمر في الآيات التي قبلها ببر الوالدين.

فَ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْمُ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحًا مَكُمْ فَ أُلِكُمْ أَللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَرَهُمْ ﴿ وَاعْمَى أَبْصَرَهُمْ ﴿ وَاعْمَى الْبَصَرَهُمْ ﴿ وَاعْمَى الْبَصَرَهُمْ ﴿ وَاعْمَى الْبَصَرَهُمْ ﴿ وَاعْمَى الْبَصَرَهُمْ ﴿ وَقَطَع اللَّهُ عَن الإفساد فِي الأرض عموما وقطع الأرحام خصوصا، ووعيد شديد لهولاء الذين يقعون في هذه الآثام.

في وقد مدح الله تعالى أولي الألباب من المؤمنين بصلة الأرحام والإحسان إليهم فيما مدحهم به، فقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَتَخْشَوْنَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ اللهِ أَن يُوصَلَ وَتَخْشَوْنَ رَبَّمْ وَتَخَافُونَ سُوءَ ٱلْحِسَابِ الرعد:١١].

وجعل رسول الله همن صلة الرحم معلما بارزا من معالم الإسلام، يقف جنبا إلى جنب مع التوحيد والصلاة والزكاة، فقد روي أبو أيوب الأنصارى أن رجلاً قال: يا رسول الله أخبرني بعمل يدخلني الجنة فقال النبى هن "تعبد الله ولا تشرك به شيئا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصل الرحم".

ولقد أدرك هذا المعنى أبو سفيان وهو لا يزال على الشرك، فعندما سأله هرقل: ماذا يأمركم؟ فقال: يقول: اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والصلة (متفق عليه).

وجعل رسول الله واليوم الله واليوم الله واليوم الله واليوم الآخر، فعن أبى هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه".

وأكد على أن من وصل رحمه وصله الله، ومن قطعها قطعه الله، فعن أبى هريرة رضي الله عنه عن النبي شقال: "إن الله خلق الخلق، حتى إذا فرغ من خلقه قالت الرحم: هذا مقام العائذ بك من القطيعة، قال: نعم، أما ترضين أن أصل من وصلك، وأقطع من قطعك؟! قالت: بلى يا رب، قال: فهو لك، قال رسول الله شن فاقرءوا إن شئتم: ﴿فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلِّيْمُ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ (()"(منفق عليه).

وعن أبي هريرة عن النبي والله قال: "إن الرحم شجنة من الرحمن، فقال الله: من وصلك وصلته، ومن قطعك قطعته" (اخرجه البخاري). أى أن الرحم أثر من آثار الرحمة مشتبكة بها، فالواصل لها موصول برحمة الله، والقاطع لها منقطع من رحمة الله.

١- سورة محمد: الآية ٢٢.

🚔 وبين بركة هذه الصلة، وما يجعل لأصحابها في الدنيا، فيما يرويه أبو هريرة أيضا قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "من سره أن يبسط له في رزقه، وأن ينسأ له في أثره فليصل رحمه"، ومعنى ينسأ له في أثره: أي يؤخر له في أجله.

وبين حقيقة المراد بالصلة، وأنه لا يكفى في تحقيقها مجرد الكافأة، فقال رضي اليس الواصل بالكافئ، ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها" . (أخرجه البخاري).

وعن أبى هريرة رضى الله عنه أن رجلاً قال: يا رسول الله إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني، وأحسن إليهم ويسيئون إلى، وأحلم عنهم، ويجهلون على! فقال ﷺ: "لئن كنت كما قلت فكأنما تسفهم المل، ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذلك" (اخرجه مسلم)، والمل هو الرماد الحار، والمعنى: كأنما تطعمهم الرماد الحار، وهو تشبيه لما يلحقهم من الألم بما يلحق آكل الرماد الحار من الألم، ولا شئ على هذا المحسن بل ينالهم الإثم العظيم في قطيعته وإدخالهم الأذي عليه، وقيل معناه: إنك بالإحسان إليهم تخزيهم وتحقرهم في أنفسهم لكثرة إحسانك وقبيح فعلهم، من الخزي والحقارة عند أنفسهم كمن يسف المل، وقيل: ذلك الذى يأكلونه من إحسانك كالل يحرق أحشائهم !.

وبين إثم قاطع الرحم، وكيف تغلق هذه القطيعة دونه أبواب الجنة، فعن جبير بن مطعم أنه سمع النبي ﷺ يقول "لا يدخل الجنة قاطع رحم" (متفق عليه) وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب إثم القاطع.

## من جوامع الأدب:

ونـؤمن بـأن محمـدا صـلى الله عليـه وسـلم قـد بهـث ليـتمم مكـارم الأخـلاق، وأن الله أدبـه فأحسـن تأديبـه، ومـن جوامـــ أدبـه صـلى الله عليــه وسـلم أن يصـل المــرء مــن قطهــه وأن يهفــو عمــن ظلمــه، وأن يهفــو عمــن ظلمــه، وأن يحســن لمــن أســاء إليــه وأن يهظــم مــن فوقــه، ويرفــق بمــن دونه، وأن يتجنب المحضب إلا لله ما استطاع.

فقد مدح الله تعالى نبيه ﷺ بقوله ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ﴾ [القلم: ٤].

وقد سئلت أم المؤمنين عائشة عن خلق النبي الله فقالت: "كان خلقه القرآن" (اخرجه مسلم). فكان الله تجسيداً حياً لكل ما دعا إليه القرآن مكارم الأخلاق.

وعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: لم يكن النبي شخ فاحشا ولا متفحشا، وكان يقول: "إن خياركم أحسنكم أخلاقا" (منفق عليه).

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: لم يكن النبي ﷺ سبابا ولا فاحشا ولا لعانا، وكان يقول لأحدنا عند المعتبة: "ماله ترب جبينه" (اخرجه البخاري)، والفحش: كل ما خرج عن مقداره حتى يستقبح، ويدخل في القول والفعل والصفة، يقال طويل فاحش الطول إذا أفرط في طوله، لكن استعماله في القول أكثر، والتفحش بالتشديد: الذي يتعمد ذلك ويكثر منه ويتكلفه.

وعنه رضى الله عنه قال: خدمت النبى ﷺ عشر سنين، فما قال لى أف، ولا لم صنعت؟ ولا: ألا صنعت؟! (متفق عليه).

## الله عن الجَهلِين ﴿ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَن الْجَهلِينَ ﴾

الاعراف: ١٩٩]. فأمر الله نبيه ﷺ أن يأخذ العفو من أخلاق الناس، وأن يعفو عمن ظلمه، ويعطى من حرمه، ويصل من قطعه.

وقد روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدم عيينة بن حصن بن حذيفة فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس، وكان من النفر الذين يدينهم عمر، وكان القراء أصحاب مجالس عمر ومشاورته كهولا كانوا أو شبانا. فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي لك وجه عند هذا الأمير، فاستأذن لى عليه، قال: سأستأذن لك عليه. قال ابن عباس: فاستأذن الحر لعيينة، فأذن له عمر، فلما دخل عليه قال: هي يا ابن الخطاب، فوالله ما تعطينا الجزل، ولا تحكم بيننا بالعدل!! فغضب عمر حتى هم به، فقال له الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعالى فغضب عمر حتى هم به، فقال له الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعالى قال لنبيه ني: ﴿خُدِ ٱلْعَفْوَ وَأُمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَن ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [العرف: ١٩٩]

وإن هذا من الجاهلين.والله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافا عند كتاب الله.

وقال تعالى: ﴿ وَلا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلا ٱلسَّيِّعَةُ ۚ ٱدْفَعْ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ، عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ، وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴿ وَمَا يُلَقَّنَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ، عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ، وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴿ وَمَا يُلَقَّنَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنَهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴿ السَاءِ الله المؤمنين بالصبر عند الغضب، والحلم عند الجهل والعفو عند الإساءة، فإذا فعلوا ذلك عصمهم الله من الشيطان، وخضع لهم عدوهم كأنه ولي حميم، ذلك أن الإنسان إذا أحسن إلى من أساء إليه قادته تلك الحسنة إليه إلى مصافاته ومحبته والحنو عليه حتى يصير كأنه ولي حميم.

ومـدح الله عبـاده الـؤمنين فقـال: ﴿ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ

## وَٱلْكَ نَظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ وَٱللَّهُ مُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [ال عمران: ١٧٤]

أى إذا ثار بهم الغيظ كتموه، وعفوا مع ذلك عمن أساء إليهم، فإن من كظم غيظا وهو يقدر على إنفاذه ملأ الله جوفه أمنا وإيمانا، وما تجرع عبد من جرعة أفضل أجرا من جرعة غيظ كظمها ابتغاء وجه الله، ومن سره أن يشرف له البنيان وترفع له الدرجات فليعف عمن ظلمه، ويعط من حرمه، ويصل من قطعه.

وفي التأكيد على الرحمة بالصغير، وتوقير الكبير، قوله وعندما الختصم له القوم فأراد أن يبدأ أصغرهم بالكلام: "كبر الكبر" قال السراوى: أى ليلى الكلام الأكبر (اخرجه البخاري) وقد بوب له البخاري في صحيحه فقال: باب إكرام الكبير، ويبدأ الأكبر بالكلام والسؤال.

وقوله ﷺ: "ليس منا من لم يرحم صغيرنا، ويعرف شرف كيم نا". (اخرجه ابو داود والترمذي)

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبى ﷺ قال: "أرانى في المنام أتسوك بسواك، فجاءني رجلان أحدهما أكبر من الآخر، فناولت السواك الأصغر، فقيل لى: كبر، فدفعته إلى الأكبر منهما". (اخرجه مسلم).

وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "ليلني منكم أولو الأحلام والنهي، ثم الذين يلونهم".

وقد تأدب أصحاب النبي بله بهذا الأدب الرفيع، فكانوا أحفظ الناس لحقوق الكبار فعن سمرة بن جندب قال: لقد كنت على عهد رسول الله بله غلاما، فكنت أحفظ عنه فما يمنعني من القول إلا أن هاهنا رجالاً هم أسن منى.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "أخبروني بشجرة مثلها مثل المسلم تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها، ولا تحت ورقها" فوقع في نفسي النخلة، فكرهت أن أتكلم وثم أبو بكر وعمر، فلما لم يتكلما قال النبي ﷺ: "هي النخلة" فلما خرجت مع أبي قلت. يا أبتاه وقع في نفسي النخلة، قال: ما منعك أن تقولها؟ لو كنت قلتها كان أحب إلى من كذا وكذا، قال ما منعني إلا أني لم أرك ولا أبا بكر تكلمتما، فكرهت. (خرجه البخاري).



## وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَجْتَذِبُونَ كَبَتِيرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوْ حِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ

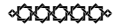
يَغْفِرُونَ الشورى: ١٦٧، فمدحهم بأن سجيتهم تقتضي الصفح والعفو عن الناس، ليس سجيتهم الانتقام منهم، وقد كان من شأنه الله الله النقم لنفسه قط إلا أن تنتهك حرمات الله.

الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب". (متفقعيه) وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلا قال للنبي أوصني،قال: وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلا قال للنبي أوصني،قال: "لا تغضب " فردد مرارا، قال: لا تغضب" (اخرجه البخاري) والغضب المحذور في هذا المقام هو الغضب المدنيوي، أما ما كان منه لله عز وجل فإنه في موضعه مما يحمد صاحبه ويؤجر عليه، ولقد كان النبي يسمر على الأذى فيما كان من حق نفسه، وأما إذا كان لله تعالى فإنه يمتثل فيه أمر الله من الشدة، فلقد غضب عندما دخل على عائشة ووجد في البيت قراما فيه صور، وغضب على من أطال بالناس الصلاة حتى كاد أن ينفرهم، وغضب عندما رأى نخامة في قبلة المسجد، وكل ذلك ثابت في الصحيح، وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب ما يجوز من الغضب والشدة لأمر الله تعالى.

وأرشد النبى إلى ما يندفع به الغضب عندما تتوقد جذوته، وهو الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم، فعن سليمان بن صرد قال: استب رجلان عند النبى ونحن عنده جلوس، وأحدهما يسب صاحبه مغضبا قد احمر وجهه، فقال النبى النبى العلم كلمة لو

قالها لذهب عنه ما يجد، لو قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم" (اخرجه البخاري).

ووجه ذهاب الغضب بالاستعادة ما ذكره أهل العلم من أن المرء إذا توجه إلى الله في تلك الحالة بالاستعادة به من الشيطان استحضر أنه لا فاعل إلا الله، وأن الله لو شاء لم يمكن ذلك الغير منه فيندفع بذلك غضبه، لأنه لو غضب والحالة هذه كان غضبه على ربه جل وعلا وهو خلاف العبودية.



## حل الطيبات وحرمة الخبائث

ونـؤمن بـأن اللّه تعـاليُ قـد أحـل لهبـاده الطيبـات وحـرم علـيهم الخبائـث، ووضع عـنهم إصـرهم والأغـلال التي كانت عليهم، فلم يحرم شيئا إلا لمـا فيـه مـن مضرة عاجلـه أو آجلـه، ولم يـأمر بشـيُ إلا لمـا فيـه مـن منفهـة عاجلـة أو آجلة.

وإلى قاعدة حل الطبيات وحرمة الخبائث يشير قوله تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّيِ ٱلَّذِي يَجَدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَمُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَمُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَمُحْرِّمُ عَلِيهِمُ ٱلْخَبَيْثِ وَمُحْرِّمُ عَلِيهِمُ الْخَبَيْثِ وَمُحْرِمُ الله عَلَيْهِمُ النَّهِمُ النَّهِمُ النَّهِمُ النَّهِمُ النَّهُ عَنهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ الله الله عَلهُمُ الله وقعل أو تقرير أو امتناع حرمه الله ورسوله.

وقوله تعالى: ﴿قُل لا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَاتَّقُواْ ٱللهَ يَتَأُولِى ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ١٠٠].

وقول ابن عباس: ليس بعد الحلال الطيب إلا الحرام الخبيث (اخرجه البخاري).

وإلى قاعدة رفع الحرج يشير قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرُ فِي ٱلدِّينِ

مِنْ حَرَجٍ ۚ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَ هِيمَ ﴾ [الحج: ١٧٨] أي ما جعل عليكم في الدين من مشقة

ولا عسر، فما ألزم ابتداء إلا بما يسهل عليكم أداؤه لا يتقلكم ولا يؤودكم، ثم إذا عرض عارض يوجب التخفيف خفف ما أمر به، سواء بإسقاطه أو باسقاط بعضه، ويؤخذ من هذه الآية بعض القواعد الأصولية مثل: ( المشقة تجلب التيسير) و (الضروريات تبيح المحظورات).

وقوله تعالى: ﴿يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴿ البقرة: ١٨٥]

أي يريد أن ييسر عليكم الطرق الموصلة إلى رضوانه، ولهذا كان جميع ما أمر به عباده في غاية اليسر في أصله، وإذا حدثت بعض العوارض الموجبة لثقله يسره تيسيرا آخر، إما بإسقاطه، أو تخفيفه بأنواع الرخص والتخفيفات.

وقوله تعالى: ﴿يُرِيدُ ٱللهُ أَن مُحَفِّفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا﴾ [النساء: ٢٨] أي يريد أن يخفف عنكم في شرائعه وأوامره ونواهيه وما يقدره لكم.

وقوله شي فيما يرويه أبو هريرة: "إن الدين يسر، ولن يشاد الدين الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، فسددوا وقاربوا وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة وشئ من الدلجة" (خرجه البخاري) ومعنى: " ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه"؛ أي لا يتعمق أحد في الأعمال الدينية ويترك الرفق إلا عجز وانقطع فيغلب. وقد عنون البخاري لذلك في صحيحه فقال: باب الدين يسر.

وقول عائشة رضي الله عنها: ما خير رسول الله ﷺ بين أمرين قط الا اختار أيسرهما ما لم يكن إثما، فإن كان إثما كان أبعد الناس منه. (متفق عبه)

ووقوع التخيير بين ما فيه إثم وبين ما لا إثم فيه من قبل المخلوقين واضح، وأما من قبل الله فإنه يحمل على ما يفضي من الإثم، كأن يخيره بين أن يفتح عليه من كنوز الأرض ما يخشى من الاشتغال به أن لا يتفرغ للعبادة مثلا وبين أن لا يؤتيه من الدنيا إلا الكفاف فيختار الكفاف وإن كانت السعة أسهل منه.

وما روي عن سعيد بن أبي بردة عن أبيه عن جده قال: لما بعثه رسول الله و ومعاذ بن أبي جبل قال لهما: "يسرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنظرا، وتطاوعا" (اخرجه البغاري).

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: "يسروا ولا تعسروا، وسكنوا ولا تعسروا، وسكنوا ولا تنفروا" (اخرجه البخاري).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن أعرابيا بال في المسجد، فثار إليه الناس ليقعوا به، فقال لهم رسول الله : "دعوه واهريقوا على بوله ذنوبا من ماء - أو سجلا من ماء - فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين" (اخرجه البخاري).

والمقصود من الأحاديث الواردة في باب التيسير أن الغلو ومجاوزة القصد في العبادة وغيرها مذموم، وأن المحمود من جميع ذلك ما أمكنت المواظبة معه، وأمن صاحبه العجب وغيره من المهلكات.

## تحريم الربا وإيذان أهله بحرب من الله ورسوله

ونؤمن بأن الله قد حرم الربا قليله وكثيره، وتوعد أصحابه بالمحق وعداب الخلد، وآذنهم بحرب من الله ورسوله، وعلى هذا فجميع الزيادات التي تبذلها أو تتقاضاها المصارف الربويله على القروض والودائع فهي من الربا الحرام الذي حرمه الله ورسوله.

فال تعالى مشيرا إلى تحريم الربا، ومتوعدا أصحابه بسوء العذاب في الدنيا والآخرة: ﴿ اللَّذِينَ يَأْكُونَ الرِّبُواْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ اللَّذِي فَي الدنيا والآخرة: ﴿ اللَّذِينَ يَأْكُونَ الرِّبُواْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ اللَّذِي يَتَخَبُّطُهُ ٱلشَّيْطَينُ مِنَ ٱلْمَسِ ۚ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبُوا أَ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْعُ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُوا أَ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ عَلَاتُهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمّرُهُ وَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ مَا سَلَفَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ كَفَّارٍ أَيْمِ ﴾ [البقرة: ٢٧١-٢٧].

وأعلن الحرب على أكلة الربا، وحث على إنظار المدينين المعسرين والتصدق عليهم ببعض ديونهم، فقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا اللّهَ وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ هَ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِن ٱلرِّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ هَ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِن ٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى إِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَ لِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لِكُمْ لَي تَظْلَمُونَ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ

# لَّ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﷺ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوَفِّ كُلُّ نَوْسًا عَلْ اللهِ تَعْلَمُونَ ﴿ البقرة: ٢٨١٢٧٨].

وفي اعتبار الربا من الموبقات حديث أبي هريرة عن النبي والله والم الله وما هن؟ قال: "اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات" (منفق عليه)

وفي لعن كل من شارك في العملية الربوية بوجه من الوجوه سواء أكان آكلا للربا أو مؤكلا له أم كاتبا له أم شاهدا عليه حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: "لعن رسول الله الكاكل الربا ومؤكله وقال: "هم سواء" (اخرجه مسلم).

وفيما أعده الله لأكلة الربا من العذاب في الأخرة حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: "رأيت الليلة رجلين أتياني فأخرجاني إلى أرض مقدسة، فانطلقنا حتى أتينا على نهر من دم، فيه رجل قائم، وعلى وسط النهر رجل بين يديه حجارة فأقبل الرجل الذى في النهر، فإذا أراد الرجل أن يخرج رمى الرجل بحجر في فيه فرده حيث كان، فجعل كلما جاء ليخرج رمي في فيه بحجر فيرجع كما كان، فقلت: ما هذا؟ فقال الذي رأيته في النهر. آكل الربا" (اخرجه البخاري).

#### تحريم الذمر واعتبارها من الكبائر:

ونــؤمن بــأن اللّه جــل وعــلا قــد حــرم الخمــر، ولهــن فيهــا عشــرة: عاصـرها ومهتصـرها، وشــاربها، وحاملــها، والمحمولـــة إليـــه وســـاقيها، وبائههـــا، وآكـــل ثــمنهــا، والمشترى لها، والمشترى له.

قال تعالى مبينا حرمة الخمر، ومشيرا إلى طرف من الحكمة في هذا التحريم: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ لِتحريم: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ لَيَنكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ لَا أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴿ اللهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ لَا أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [المندة: ١٩١٩].

وبين رسول الله ﷺ أن شرب الخمر لا يجتمع مع الإيمان فقال ﷺ: "ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن" (متفق عليه).

وبين ﷺ ضابط التحريم في هذا المجال، فقال فيما يرويه عنه ابن عمر: "كل مسكر خمر، وكل خمر حرام" (اخرجه مسلم).

وعن عائشة قالت: سئل رسول الله عن البتع، فقال: "كل شراب السكر فهو حرام" (متفق عليه).

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: "كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام، ومن شرب الخمر في الدنيا فمات وهو يدمنها لم يتب لم يشربها في الآخرة" (اخرجه مسلم).

وأكد على هذا الضابط، وبين سوء الحال الذي ينتظر من يشرب المسكر فيما أخرجه جابر أن رجلا قدم من جيشان - وجيشان من اليمن - فسأل النبي عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة يقال المزر، فقال النبي عن "أو مسكر هو؟"، قال: نعم، قال رسول الله عن "كل مسكر حرام، إن على الله عز وجل عهدا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينه الخبال " قالوا: يا رسول الله وما طينة الخبال؟ قال: "عرق أهل النار، أو عصارة أهل النار".

وعن أبي الجويرية قال: سألت ابن عباس عن الباذق، فقال: سبق محمد الباذق فما أسكر فهو حرام (اخرجه البخاري). فالباذق لم يكن في عهد رسول الله ولكن قاعدة تحريم المسكرات تشمله، ولا عبرة باختلاف الأسماء.

ونهى عن صناعتها للتداوي وأخبر أنها داء وليست بدواء، فقد روي مسلم عن طارق بن سويد الجعفي أنه سأل النبى على عن الخمر فنهاه أو كره أن يصنعها فقال: إنما أصنعها للدواء؟ فقال: "إنه ليس بدواء ولكنه داء".

ونهى عن بيعها، وبين أن الذي حرم شربها حرم بيعها، فقد روي مسلم عن ابن عباس أن رجلا أهدى لرسول الله وروية خمر، فقال رسول الله والله و

وعن عائشة رضي الله عنها: لما نزلت آيات سورة البقرة عن آخرها خرج النبي الله فقال: "حرمت التجارة في الخمر" (اخرجه البخاري).

وروى البخاري عن ابن عباس قال: بلغ عمر رضي الله عنه أن فلانا باع خمراً ، فقال: قاتل الله فلانا! ألم يعلم أن رسول الله شقال: "قاتل الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فجملوها فباعوها" (متفق عليه) ومعنى جملوها أى أذابوها.

## تحريم الميتة وما يتعلق بالذبائم من الأحكام:

ونؤمن بأن الله قد حرم الهيتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به، وأن الحيوان لا يحل أكله إلا بالتذكية، وهي فيما قدر عليه تكون في الحلق أو اللبة مع قطع المرأن والحلقوم والودجين، وفي غير المقدور عليه كالبهير النافر عقره بجرح مزهق للروح في أي

موضع من بدنه، كما اشترط لحل الحيوان أن يكون الخابح مسلما أو كتابيا، وأن لا يترك التسمية متعمداً، وألا ينهط المدكاة وألا ينهط المدكاة بالميتة حرمتا جميعا، وعلى المسلم أن يحسن الذبحة فإن الله قد كتب الاحسان على كل شيء.

فال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَّمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُرَّدِيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيَّمٌ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ الله قال الله يذك شرعا فهو ميتة، ولهذا كان ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ اللهوم والفروج الحرمة حتى يثبت الحل.

الله عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْنَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ وِجْسَ أَوْ فِسْقًا أَهِلً لِغَيْرُ ٱللَّهِ مِهِ ﴾ [الانعام: ١٤٥].

وعن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال إنه سمع رسول الله ويقول وهو بمكة عام الفتح: "إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام، فقيل: يا رسول الله، أرأيت شحوم الميتة فإنه يطلى بها السفن، ويدهن بها الجلود، ويستصبح بها الناس؟ فقال: لا. هو حرام، ثم قال رسول الله عند ذلك: "قاتل الله اليهود! إن الله لما حرم شحومها جملوه ثم باعوه فأكلوا ثمنه" (متفق عليه).

وروى البخاري في صحيحه عن عطاء: لا ذبح ولا نحر إلا في المذبح والمنحر، وعن ابن عباس: الذكاة في الحلق واللبة، وعن ابن عمر وابن عباس وأنس: إذا قطع الرأس فلا بأس.

وروى البخاري في صحيحه أن جارية لكعب بن مالك كانت ترعى غنما بسلع، فأصيبت شاة منها فأدركتها فذبحتها بحجر، فسئل النبي ﷺ فقال: "كلوها".

الله عَلَيْهِ وَإِلَى اسْتِرَاطِ التسمية يشير قوله تعالى: ﴿فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱمُّمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِلَّهُ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَالِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

# ا وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكِرِ آسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ الفِسْقُ اللهَ يَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِدُلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ وَإِنَّ اللَّهُ يَطِينَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّلْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لَشْرِكُونَ ﴿ اللَّنعام: ١٧١]، والمقصود بذلك أن لا يترك التسمية متعمدا، وأن يهل بذبيحته لغير الله.

وعن عائشة رضي الله عنها أن قوما قالوا للنبي رضي الله عنها أن قوما قالوا للنبي وعن عائشة رضي الله عليه أم لا، فقال: "سموا عليه أنتم وكلوه"، قالت: وكانوا حديثي عهد بالكفر (اخرجه البخاري).

اللُّهُ وَإِلَى حَلَ ذَبَائِحَ أَهُلَ الكِتَبَابِ يَشْيَرُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ٱلْيَوْمَ أُحِلُّ لَكُمُ اللَّهُ وَلَا لَكُمُ اللَّهُ وَلَا لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ ا

🧢 وروى البخاري في صحيحه عن ابن عباس: طعامهم: ذبائحهم.

وروى البخاري عن الزهرى: لا بأس بذبيحة نصارى العرب، وإن سمعته يسم لغير الله فلا تأكل، وإن لم تسمعه فقد أحله الله وعلم كفرهم، ثم قال البخاري: ويذكر عن على نحوه.

وفى الإشارة إلى أن الأصل في اللحوم هو الحرمة حتى يثبت الحل بالتذكية وإلى استصحاب أصل التحريم عند اختلاط المذكاة بالميتة يشير حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه عن النبي قال: "إذا أرسلت كلبك وسميت فأمسك وقتل فكل وإن أكل فلا تأكل، فإنما أمسك على نفسه، وإذا خالط كلابا لم يذكر اسم الله عليها فأمسكن فقتلن فلا تأكل،

فإنك لا تدري أيها فتل، وإن رميت الصيد فوجدته بعد يـوم أو يـومين ليس به إلا سهمك فكل، وإن وقع في الماء فلا تأكل" (متفق عليه).

وروى البخاري ومسلم أيضاً عنه قوله: قلت: يا رسول الله إنى أرسل كلبي وأسمي؟ فقال النبي ين إذا أرسلت كلبك وسميت فأخذ فقتل فأكل فلا تأكل فإنما أمسك على نفسه"، قلت: إني أرسل كلبي أجد معه كلبا آخر لا أدري أيهما أخذه؟ فقال: "لا تأكل، فإنما سميت على كلبك ولم تسم على غيره" وسألته عن صيد المعراض فقال: "إذا أصبت بعده فكل، وإذا أصبت بعرضه فقتل فإنه وقيذ فلا تأكل".

وإلى إحسان الذبحة يشير حديث شداد بن أوس قال: ثنتان حفظتهما عن رسول الله ﷺ: قال: "إن الله قد كتب الإحسان على كل شئ فإذا قتلتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته وليح ذبيحته" (خرجه مسلم).

## تحريم كل ما يفضي إلى أكل أموال الناس بالباطل:

ونــؤمن بــأن اللَّم قــد حــرم الرشــوة والغــش والتــدليس والخـــث إلى والخــد النفــث إلى المحاوات وأكل أموال الناس بالباطل.

النساء: ﴿ يَا أَيُهِا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِ بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَكُم بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِه بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنَاكُ بَيْنَاكُ بَيْنَاكُ بَيْنَاكُ بَيْنِ بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِ بَالْمِنَالِكُوا بَالْمِنْ فَالْمِنَالِ بَيْنِ بَيْنِ بَالْمِنْ فَالْمِنْ فَالْمِنْ

عباده المؤمنين أن يماكلوا أموال بعضهم بعضا بالباطل، أي بمأنواع المكاسب الباطلة، كالربا والقمار والرشوة وما جرى مجرى ذلك من سائر أصناف الحيل والتصرفات التي تفضي إلى العداوات وأكل أموال الناس بالباطل.

وقسال تعسالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَ لَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَآ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الللّهُ ال

وفي تحريم الغش حديث أبي هريرة أن رسول الله الله مرعلى صبرة طعام فأدخل يده فيها فنالت أصابعه بللا، فقال: "ما هذا يا صاحب الطعام ؟ وقال أصابته السماء يا رسول الله الله الله الفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس، من غش فليس مني (اخرجه مسم).

وفي تحريم غش الأئمة للرعية حديث معقل بن يسار المزني أنه سمع رسول الله وي يقول: "ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة" (اخرجه مسلم).

وإلى النهي عن الغرر يشير حديث أبي هريرة عند مسلم قال: "
نهى رسول الله عن بيع الحصاة وعن بيع الغرر"، فالنهى عن بيع
الغرر أصل عظيم من أصول البيوع، ويدخل فيه مسائل كثيرة غير
منحصرة، كبيع المعدوم والمجهول وما لا يقدر على تسليمه وما لم يتم
ملك البائع عليه، وقد يحتمل بعض الغرر بيعا إذا دعت إليه الحاجة،
كالجهل بأساس الدار وكبيع الشاة الحامل فإنه يصح البيع، لأن الأساس

تابع للدار، والحمل تابع الشاة، ولأن الحاجة تدعو إلى ذلك فإنه لا يمكن رؤيته.

وفى تحريم النجش حديث ابن عمر رضى الله عنهما قال: نهى النبي عن النجش، وقال ابن أبى أوفى: الناجش آكل ربا خائن. والنجش هو الزيادة فى ثمن السلعة ممن لا يريد شراءها ليقع غيره فيها (متفق عليه).

وفي تحريم أن يبيع الرجل على بيع أخيه حتى لا يوغر بذلك صدره حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله وقال: "لا يبع بعضكم على بيع بعض"، وفى رواية "لا يبع الرجل على بيع أخيه، ولا يخطب على خطبة أخيه، إلا أن يأذن له" . (منفق عليه)

وإلى سوء منقلب من يجترئ على أكل أموال الناس بالباطل وبالأيمان الفاجرة حديث أبي أمامة أن رسول الله شقال: "من اقتطع حق امرئ مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة "، فقال له رجل: وإن كان شيئا يسيرا يا رسول الله؟ قال:: " وإن كان قضيبا من أراك" (خرجه مسلم).

وما أخرجه مسلم أيضا عن ابن مسعود أنه سمع رسول الله وهو عليه يقول: "من حلف على مال امرئ مسلم بغير حق لقى الله وهو عليه غضبان")



## خاتمة

## دعوة الخلق والرغبة الصادقة في هدايتهم:

ونــؤمن بــأن علــــ كــل مســلم أن يحمــل الــدعوة إلى الحــد والرغبــة الصــادقة في هدايـــة الخلـــق، وأن لا يفــرق في ذلــك بــين أحــد مــن النــاس لاعتبــارات عرقيــة أو إقليهية أو دينية.

قال تعالى: ﴿أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۗ وَجَلدِلْهُم

بِالَّتِي هِيَ أُحْسَنُ النعل، ١١٥٥، فأمره تعالى بالدعوة إلى سبيل الله بالحكمة وهي الدليل الموضح للحق المزيل للشبهة، والموعظة الحسنة وهي العبر النافعة والخطابيات المقنعة، والأولى لدعوة خواص الأمة، والثانية لدعوة عوامهم، وإن احتاج الأمر إلى مجادلة كانت المجادلة بالحسنى أي بالرفق واللين، تسكينا لشغبهم وإطفاء للهبهم، كما أمر بذلك موسى وهارون عليهما السلام حين بعثهما إلى فرعون في قوله تعالى: ﴿فَقُولًا لَهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَندِهِ عَسِيلِيّ أَدْعُوۤا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ ٱلَّبَعَنِي وَسُبْحَينَ ٱللَّهِ وَمَآ أَناْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٠٨، فأمره تعالى أن يخبر الناس أن الدعوة إلى الله على بصيرة ويقين وبرهان سبيله وسبيل كل من اتبعه.

ولقد بلغ حرصه على هداية الناس وشدة حزنه على العراضهم عن الحق الذي جاء به مبلغا عظيما يصوره القرآن الكريم في قصول الله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خِعُ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثْرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَنذَا لَمَ يَوْمِنُوا بِهَنذَا لَمَ يَعْدِيثُ أَسَفًا ﴾ التهفيدا.

وقوله تعالى: ﴿لَعَلَّكَ بَنجِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ الشعراء: ٢]، أي مهلك نفسك بحزنك عليهم، فسلاه وأمره أن لا تذهب نفسه عليهم حسرات.

وقال الله ين أبي طالب: "فلأن يهدي الله بك رجلا واحداً خير لك من حمر النعم" . (متفوعيه)

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: "من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئا" (خرجه مسلم).



## الفهرس

| مقدمة                                             | ٥  |
|---------------------------------------------------|----|
| تمهيد                                             | ٩  |
| الفصل الأول: أركان الإيمان                        |    |
| أركان الإيمان                                     | ١٤ |
| الإيمان بالله                                     | 10 |
| التوحيد الخالص هو الأصل في جميع الرسالات السماوية | 10 |
| الإيمان شرط لصحة وقبول الأعمال                    | ۲٠ |
| توحيد الربوبية                                    | 77 |
| من الأدلة على وجود الله                           | 72 |
| دلالة الفطرة                                      | 72 |
| دلالة المخلوقات                                   | ۲٦ |
| اجماع الأمم                                       | 77 |
| دلالة العقل                                       | 77 |
| توحيد الألوهية                                    | 44 |
| توحيد التاله والتنسك                              | ٣٣ |
| توحيد الطاعة والانقياد                            | ۳۸ |
| وحدة مصدر التلقي في الحياة الإسلامية              | 49 |
| حجية السنة                                        | ٤١ |
| الأسوة الحسنة                                     | ٤٤ |

| مقتضى وحدة مصدر التلقي في الحياة الإسلامية                                  | ٤٦       |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------|
| حجية فهم السلف الصالح لحكمات الكتاب والسنة                                  | ٤٩       |
| الولاء والبراء                                                              | ٥٠       |
| توحيد الأسماء والصفات                                                       | 36       |
| إثبات بلا تمثيل وتنزيه بلا تعطيل                                            | ٥٤       |
| لا تلازم بين الاشتراك في السماء والصفات وبين التماثل في المسميات والموصوفات | ٥٥       |
| غلو الناس في هذه القضية                                                     | 27       |
| أنواع الشرك                                                                 | ۸۵       |
| الإيمان بالملائكة                                                           | 17       |
| الإيمان بجميع ما ورد في صفاتهم وأقسامهم                                     | 77       |
| تولي الملائكة جميعا والامتناع عما يسيئ إليهم                                | 10       |
| الإيمان بالكتب                                                              | <b>Y</b> |
| نسخ الكتب السماوية جميعا بالقرآن                                            | ٦٨       |
| مقتضى الإيمان بالكتاب                                                       | ٧١       |
| الإيمان بالرسل                                                              | ٣        |
| الإيمان بالرسل جملة وتفصيلا                                                 | ٧٣       |
| حقيقة الإيمان بالرسل                                                        | ۷۵       |
| تلازم الإيمان بالرسل                                                        | ٧٨       |
| الإيمان باليوم الآخر                                                        | ۸۱       |
| علم الساعة مفتاح من مفاتح الغيب                                             | ۸۱       |
| علامات الساعة                                                               | ۸۲       |

| خروج المسيح الدجال                          | ٨٤   |
|---------------------------------------------|------|
| نزول عیسی بن مریم                           | ٨٧   |
| بقية العلامات الكبرى                        | ٨٩   |
| فتنة القبر                                  | ۹٠   |
| يوم القيامة                                 | 97   |
| أولا: البعث                                 | 97   |
| ثانيا: الحشر                                | 90   |
| ثالثًا: العرض والحساب                       | 97   |
| المجيئ بالكتاب والأشهاد، ونشر صحائف الأعمال | 9,4  |
| الميزان                                     | 99   |
| الصراط                                      | ١٠٠  |
| الكوثر                                      | 1•1  |
| الشفاعة                                     | 1.7  |
| أنواع الشفاعة                               | 1.4  |
| الجنة والنار                                | 1+7  |
| الإيمان بالقدر                              | 11•  |
| غلو الفرق في باب القدر                      | 111  |
| وسطية أهل السنة في باب القدر                | 1117 |
| حقيقة الإيمان ومراتبه                       | ۱۲۰  |
| أصحاب الكبائر في مشيئة الله                 | 170  |
| انتقاض الايمان بالردة                       | 177  |

| خلود الشريعة وصلاحيتها لكل زمان ومكان             | 171  |
|---------------------------------------------------|------|
| ما أحدث في الدين على خلاف السنة فهو رد            | 14.  |
| وجوب الترضي عن أصحاب النبي والإمساك عما شجر بينهم | 171  |
| وحدة الأمة                                        | 140  |
| وجوب نصب الإمامة ومسؤولية الأمة عن إقامتها        | 177  |
| حقوق الأئمة                                       | 18.  |
| الجماعة رحمة والفرقة عذاب                         | 1\$1 |
| الطريق الى التمكين                                | 128  |
| حق السلم على السلم                                | ١٤٧  |
| تحريم الغيبة                                      | 101  |
| العلاقة مع غير المسلمين                           | 104  |
| فريضة الشورى في المجتمع المسلم                    | 101  |
| الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر                   | 17+  |
| أقسام الناس في خلب العلم                          | 177  |
| لا ينكر المختلف فيه وإنما ينكر المجمع عليه        | 178  |
| الفصل الثاني: أركان الإسلام                       |      |
| أركان الإسلام                                     | 177  |
| الشهادتان                                         | 174  |
| منزلة الشهادتين من الدين                          | ۱۷۰  |
| ختم النبوة                                        | 177  |
| 31111.000                                         | 11/6 |

| 140 | نسخ ملته صلى الله عليه وسلم لما سبقها من الملل |
|-----|------------------------------------------------|
| 177 | بشرية المسيح عليه السلام ورسالته               |
| ٧.  | المسلم أولى بالمسيح ممن عبدوه أو سبوه          |
| 140 | الصلاة                                         |
| 140 | الطهور شطر الإيمان                             |
| 149 | وجوب التطهر من المحيض                          |
| 197 | الصلاة عمود فسطاط الإيمان                      |
| 190 | شروط الصلاة                                    |
| 19. | أركان الصلاة                                   |
| ۲٠١ | مبطلات الصلاة                                  |
| 7.7 | سنن الصلاة                                     |
| ۲٠٥ | ما أختلف في كونه من الواجبات والسنن            |
| ۲.٧ | مكروهات الصلاة                                 |
| ۲٠۸ | سجود السهو                                     |
| 711 | صلاة الجماعة                                   |
| 717 | صلاة الجمعة                                    |
| 710 | السنن الراتبة                                  |
| 717 | رخصة الجمع والقصر                              |
| ۲۱۸ | صلاة العيدين                                   |
| 771 | صلاة الجنازة                                   |
| 777 | ز <b>يارة القبو</b> ر                          |
| 772 | محظورات تتعلق بالقبور                          |

| 777 | النياحة على الميت                                    |
|-----|------------------------------------------------------|
| 777 | إيتاء الزكاة                                         |
| 377 | زكاة النقدين                                         |
| 770 | زكاة النعم                                           |
| 777 | زكاة الحبوب والثمار                                  |
| 777 | مصارف الزكاة                                         |
| 72. | صدقة الفطر                                           |
| 727 | صيام رمضان                                           |
| 722 | حقيقة الصوم وأحكامه                                  |
| 727 | الصيام المسنون                                       |
| 729 | الصيام المنهي عنه                                    |
| ۲۵۰ | القيام والاعتكاف فى رمضان                            |
| 707 | الحج                                                 |
| 707 | أنواع النسك والمواهيت                                |
| 404 | محظورات الإحرام                                      |
| 771 | كيفية الحج                                           |
| 777 | حجة النبى صلى الله عليه وسلم                         |
|     | الفصل الثالث: بناء الأسرة في الإسلام                 |
| 777 | الزواج هو السبيل الشرعي الوحيد لبناء الأسرة المسلمة: |
| ۲۸۰ | النساء شقائق الرجال                                  |
| 7.0 | الخطبة                                               |

| عقد البخاخ                                   | ^   |
|----------------------------------------------|-----|
| المحرمات في النكاح                           | 149 |
| بطلان نكاح المتعة وزواج المسلمة بغير المسلم  | 791 |
| حقوق الزوجين                                 | 194 |
| النشوز والشقاق بين الزوجين                   | 190 |
| حل عقدة الزواج عند تعذر استدامته             | 19. |
| عدد الطلقات وأنواع العدد                     | *** |
| حجاب المرأة المسلمة ونهيها عن التشبه بالرجال | ٣٠١ |
| صلة الأرحام والتكافل بين ذوى القربى          | ۳٠٣ |
| من جوامع الأدب                               | *•٧ |
| حل الطيبات وحرمة الخبائث                     |     |
| تحريم الربا وإيذان أهله بحرب من الله ورسوله  | ۳۱٦ |
| تحريم الخمر واعتبارها من الكبائر             | ۲۱۸ |
| تحريم الميتة وما يتعلق بالذبائح من الأحكام   | ۲۲۰ |
| تحريم كل ما يفضى إلى أكل أموال الناس بالباخل | ۲۲٤ |
| خاتمة                                        |     |
| دعوة الخلق والرغبة الصادقة في هدايتهم        | **4 |
| الفهرس                                       | ۳۱  |

## اصدارات المجمع

| المؤلف                                   | العنوان                                              | ر قم<br>الإصدار |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------|
|                                          | الدليل الأساسي لمجمع فقهاء الشريعة بأمريكا           |                 |
| أ.د/ محمد فؤاد البرازي                   | مسؤولية الفتوى الشرعية وضوابطها وأثرها في رشاد الأمة | ١               |
| مجمع فقهاء الشريعة بأمريكا               | مناقشة فقهية لفتوى فوائد البنوك                      | ۲               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | الحرية الدينية في الشريعة الإسلامية                  | ٣               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | حق المساواة في الشريعة الإسلامية                     | ٤               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | حق المسكن والأمن في الشريعة الإسلامية                | ٥               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | حق الملكية في الشريعة الإسلامية                      | ٦               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | التكافل الإجتماعي في الشريعة الإسلامية               | ٧               |
| أ.د/ محمد الزحيلي                        | حقوق الأولاد على الوالدين في الشريعة الغراء          | ٨               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | حق العمل في الشريعة الإسلامية                        | ٩               |
| أ.د/ صلاح الصاوي                         | الحرمات والحقوق الإنسانية في خطبة الوداع             | ١٠              |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | حقوق الذميين في الشريعة الإسلامية                    | "               |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | الحرية العلمية في الشريعة الإسلامية                  | 17              |
| أ.د/ حسين حامد حسان                      | الاستثمار الإسلامي وطرق تمويله                       | 14              |
| أ.د/ على أحمد السالوس                    | فقه البيع والاستيثاق والتطبيق المعاصر                | 18              |
| أ.د/ أحمد بن يوسف الدريويش               | خطأ الطبيب وأحكامه في الفقه الإسلامي                 | 10              |
| د/السيد عبد الحليم                       | المرأة ومكانتها في الأسرة المسلمة                    | 17              |
| أ.د/ عبد الله المصلح<br>أ.د/صـلاح الصاوي | ما لا يسع المسلم جهله                                | 14              |