

# श्रीमन्महाराज संस्कृत महापाठशाळा पत्रिका

## **बेमासिकी**

सम्बद्ध हो

प्राप्ति १९३०

[सञ्जिका २

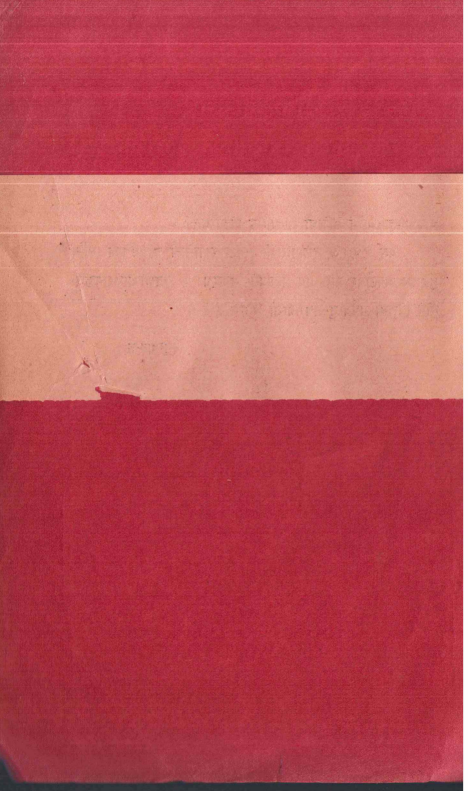
सम्पादकः

्रप्तः, योगनसर्सिहार्तः, एम्. ए., श्रीमन्सहाराजसंस्कृतमहापाठकालाध्यक्षः.



मैस्य राजकीय शालामुद्राख्ये सम्मुद्रिता १५३०





### ॥ श्रीः ॥

# श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशालापत्रिका

# विषयसूचना

|           | ॥ श्रीः ॥                                                                                                                             | <b>દ</b> ્દ.            | (૨)         |  |  |  |  |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------|--|--|--|--|
|           | श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशालापार्व                                                                                                   | ोका                     |             |  |  |  |  |
| विषयसूचना |                                                                                                                                       |                         |             |  |  |  |  |
| संख्य     | <br>या विषयः–प्रबन्धारः                                                                                                               | पुट <del>संख</del> ्या. |             |  |  |  |  |
| ₹.        | बोधायनवृत्तिकारगतः सन्देहः—<br>य. सुब्रह्मण्यदार्माणः                                                                                 | •••                     | <b>ક</b> ୧  |  |  |  |  |
| ર.        | मुरारिविरचितैकादशाद्यधिकरणम्—<br>विद्वांसः आरडिकुप्पं सुब्रह्मण्यशास्त्रिणः,<br>श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशाला मी<br>प्रधानोपाध्यायाः | मांसा-<br>              | ષ્ષ્        |  |  |  |  |
| રૂં.      | कुट्टाकारारीरोमाणिः (अनुवृत्तः) महालक्ष्मी<br>वल्याख्या स्वोपक्षया टीकया संवलितः—<br>महाविद्वांसः करूरु रोषाचार्याः                   | मुक्ता-<br>             | ५६          |  |  |  |  |
| ઇ.        | श्रीगुरुप्रार्थना—<br>आर्. कृष्णस्वामिनः                                                                                              | ••••                    | ३५          |  |  |  |  |
| <b>4.</b> | ब्याससिद्धान्तमार्ताण्ड विमर्शनम्—<br>विद्वांसः पालघाद् नारायणशास्त्रिणः                                                              |                         | ३७          |  |  |  |  |
| ૬.        | अभिनवसुभाषिताविलः III—<br>एच्. एल. हरियण्पाः, एं.ए.                                                                                   |                         | <i>હ</i> ષ્ |  |  |  |  |
| <b>૭.</b> | धर्मजिक्षासा—<br>अर्थशास्त्रविशारदाः महामहोपाध्यायाः<br>आर्. शामशास्त्रिणः, पिएच्.डि., एम्.अ                                          | तर्.प.पस्.              | ૭૮          |  |  |  |  |
| ۷.        | गायत्री—<br>धर्माधिकारिणः कार्राशेषवेङ्कटाचलशास्त्रि                                                                                  | णः                      | ୯୪          |  |  |  |  |
| ९,        | . कुवलयानन्द्रपाठसंशोधनम् II—<br>महाविद्वांसः क. गोपालकृष्णशास्त्रिणः                                                                 |                         | <b>CC</b>   |  |  |  |  |
| १०.       | अभिप्रायमयूखः IV<br>संपादकः                                                                                                           |                         | ९३          |  |  |  |  |
|           | Barriera 400000 Billion Billion                                                                                                       |                         |             |  |  |  |  |

### स म्पा द की य स मि ति:.

- श्रीमन्तः वि. सुब्रह्मण्यार्याः, वि.ए.
   विश्रान्त मैसूरु विश्वविद्यालयाधिकारिणः( रेजिस्ट्रार्)
- श्रीमन्तः अर्थशास्त्रविशारदाः, महामहोपाध्यायाः डाक्टर् आर्. शामशास्त्रिणः बि.ए., पिएच्. डि., एं. आर्. ए. एस्., विश्रान्त मैसूरु प्राच्यकोशागाराध्यक्षाः शासन-विमर्शशाखाध्यक्षाश्च
- श्रीमन्तः प्रोफेसर् डि. श्रीनिवासाचार्याः, एं.ए., मैसूरु महाराजाकालेज् संस्कृत प्रधानोपाध्यायाः
- धर्माधिकारिणः महाविद्वांसः ब्र. श्री. काशी शेषवेंकटाचल-शास्त्रिणः
- ५. महामहोपाध्यायाः पण्डितरत्नं ब्र. श्री लक्ष्मीपुरं श्रीनिवासा-चार्याः, विश्रान्त महापाठशाला विशिष्टाद्वैत वेदान्त प्रधा-नोपाध्यायाः
- ६. महामहोपाध्याया विद्यनिधयः ब्र.श्री. विरूपाक्षशास्त्रिणः महा-पाठशालायामबैतवेदान्त प्रधानोपाध्यायाः
- ७. महाविद्वांसः व्र. क. गोपालकृष्णशास्त्रिणः, महापाठशाला साहित्यप्रधानोपाध्यायाः
- ८. श्रीमन्तः एच्. योगनरासिंहार्याः, एं.ए., महापाठशालाध्यक्षाः (सम्पादकाश्च)
- ९. श्रीमन्तः एच्.एल्. हरियप्पाः, एं.ए., महापाठशालोपाध्यायाः

## विज्ञप्तिः

भो भो महाशयाः! सहृद्याः! सप्रश्रयमिद्मिदानीं विश्वाप-यामः-संस्कृतविद्याभिमानिनः पुरुषप्रवराः यं कंचन विषयमधि-कृत्य संस्कृतभाषामयं अनितसंक्षिप्तविस्तरं उपक्रमोपसंहारपरिक-मितं कस्याप्यनुद्धेगकरं अचर्चितपुर्वं कालदेशदशानुगुणं प्रपञ्चोप-कारकरं धर्माद्यविरुद्धं "जीर्णमङ्गे सुभाषितम्" इति निर्वेदस्य "बीरा वाचैव केवलम्" इत्यपवादस्य वा प्रशमकरं प्रस्पष्टमुख-विलासमुपन्यासं विलिख्य यदि प्रेषयेयुर्महान्तः, तेभ्यो महद्भगः समर्प्यं अनन्तान् धन्यवादान् पत्रिकायामस्यां तमुपन्यासं पार-यामः प्रकाशियतुम्॥

> यदीच्छिति वशीकर्तुं जगदेकेन कर्मणा। परापवादसस्येभ्यो गाश्चरन्तीर्निवारयेत्॥ न हीदृशं संवननं त्रिषु लोकेषु विद्यते। दया मैत्री च भृतेषु दानं च मधुरा च वाक्॥

> > संपादकस्य.

### मृल्यप्रकारः

- अस्याः पत्रिकायाः वार्षिकं अग्रिमं मृल्यं सार्धैकरूप्यकं प्रापणव्ययपृथकृतम्. (भारतमण्डले.)
- २. विद्यार्थनां पुनः एकरूप्यकम्. प्रापणव्ययपृथकृतम्.
- ३. विभिन्नदेशे सपादरूप्यद्वयम् (3 s.) प्रापणभृतिः पृथक्

पत्रिकाप्राप्तिस्थानम्, एच्. योगनरसिंहार्यः, एम्.ए., श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशालाध्यक्षः, मैसूरु.

## श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशालापत्रिका.

#### प्रतिमासत्रयं प्रकटीक्रियमाणा.

# " कुर्वेन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत समाः "

(ईशोपनिषत्)

सम्पुटम् ६]

एाप्रिल्-१९३०

सिञ्चिका २

### बोधायनवृत्तिकारगतः सन्देहः

पाठशालापत्रिकायाः पञ्चमसम्पुटस्य तृतीयचतुर्थसिञ्चकयोः विशिष्टाद्वैतमिषकृत्य महामहोपाध्यायैः पण्डितरत्नं लक्ष्मीपुरं श्रीनि-वासाचार्यैः प्रकाशितं लेखं दृष्ट्या तत्र बोधायनटङ्कद्रमिडारूयपूर्वाचार्य-त्रयविषये संज्ञातसन्देहोऽहं तत्र ममाभिप्रायं किञ्चिदुपन्यसितुमि-च्छामि । आशासे च यद्बहुश्रुताः श्रीमदाचार्याः मम सन्देहान् दूरीकुर्युरिति ॥

चतुर्थसंश्चिकायाः १७७ तमे पृष्ठे एवं लिखितं दृश्यते—वृत्तिः-बोधायनाचार्यः—(उपवर्षे इति नामान्तरं)—क्वतकोटिः ' 'वाक्यं—ब्रह्म-नन्दी टङ्काचार्यः छान्दोग्यव्याख्यानम् ' 'भाष्यं वाक्यव्याख्या—द्रिमिडा-चार्यः ' इत्यादि तत्र वाक्यकारद्रामिडभाष्यकारयोर्विषये यद्वक्तव्यं तल्लेखान्तरे निवेदियिष्यामि । तत्र तावद्घोधायनगतं किञ्चिद्विचारयामः । बोधायनवृत्तिकार एव शङ्करभाष्यकृता खण्डनाय परामृष्टो वृत्तिकार इति थीबोनाम्ना केनिचत्पाश्चात्यसंशोधकेन कतिपयेभ्यो वर्षभ्यः प्राकृते स्वीये शाङ्कर भाष्यस्यांग्रुणरिवर्तने भूमिकायामुपक्षिप्तम् । तदा प्रभृति तमनुस्त्य अस्मद्देशीया अपीदानीं केचिद्धणन्ति श्री भाष्य-समुदाहृतबोधायन एव शङ्करभाष्यपरामृष्टो वृत्तिकार इति । पण्डितवराः श्रीनिवासाचार्याश्चेतमेवाभिप्रायं अनुवदन्ति साम्प्रतलेखने । अधिका-वापं च कुर्वन्ति स एव उपवर्षः कृतकोट्यपरनामा इति ॥

अत्र त्रेधा विभज्य विचारणीयमस्ति—(१) शङ्करभाष्ये किमेक एव यः कश्चन वृत्तिकारः परामृष्टः, उतानेके इति । (२) बोधायन-वृत्तिकारः तत्र भाष्ये यत्रकुत्रापि खण्डनाय मण्डनाय वा परामृष्टो न वेति । (३) बोधायन एव उपवर्ष इत्यत्र प्रमाण अस्ति वा नवेति । प्रथमं तावत् शाङ्करभाष्ये एक एव वृत्तिकारः परामृष्ट इति वक्तं न पार्यते । प्रत्युत विद्यन्ते स्म बहवो वृत्तिकारा इत्यत्र गमकमस्ति । यथा चैतत्तथा किञ्चिद्दाह्वियते --- ब्रह्मजिज्ञासेत्यत्र 'ब्रह्मणो जिज्ञासा' इति विम्रहवाक्यं प्रदार्शितं भाष्ये । तत्रानन्दगिरिणोक्तं 'वृत्तिकारा-भष्टिचतुर्थासमासनिरासेन षष्ठीसमासमाह ' इति । तदुपरि 'ब्रह्मण इति कर्मणि षष्ठी, न शेषे ' इति भाष्यम् । तत्र चानन्दगिरिर्जगाद-'वृत्त्यन्तरे शेषे षष्ठी व्याख्याता तत्राह' इति । अत्र 'वृत्त्यन्तरे' इति वचनस्वारस्यात् चतुर्थीसमासपरिगृहीतुम्तावद्वतिकारोऽन्यः शेष-षष्ठीपरिगृहीतास्तीति विस्पष्टं विज्ञायते । भाष्ये एव उपासनाविधि-वादप्रसङ्ख्यानवादपपञ्चविरुयवादादीनां अद्वैतवादानामुदाहृत्य खण्ड-नाद्प्येष एवाभिप्रायो दृढीभवति वृत्तिकारा बहुवश्शक्करभाष्यसमुदाहृता इति । अपि च पञ्चपादिकादिषु ग्रन्थेष्वनेकेषां वृत्तिकृतां वचनान्यपि

दरीदृश्यन्ते । जिज्ञासासूत्रव्याख्यानावसरे वृत्त्यनेकत्वमप्युिष्ठिखितं तत्रैव—'तथा च वृत्त्यन्तरे वर्णितम्' इति, 'अन्यैरिप स्ववृत्तौ वर्णितम्' इति च (अथशब्दार्थवादे) । तदेवं नास्ति शङ्करभाष्ये कस्याचिदेकस्यैव वृत्तिकारस्य परामर्श इत्यवगम्यते ॥

अथ सत्यिष वृत्तिकारानेकत्वे बोधायनवृत्तिकारं शङ्करभगवत्पादाः परामृशन्ति स्म नवेति विचारणीयम् । तत्र श्रीभाष्योदाहृतानि बोधा-यनवृत्तिग्रन्थवाक्यानि सप्तेवेति परिगाणितानि श्रीमाद्भः श्रीनिवासाचार्यैः । शङ्करभाष्ये तु तानीमानि न कुत्राप्युदाहृतानि दृश्यन्ते, नाप्यद्वेत भाष्यव्याख्यातारः समुदाजहुरमीषां वाक्यानामन्यतममपि । किश्च यत्र शाङ्करभाष्ये प्राचीनमतं खण्डितं व्याख्यानकारैश्च वृत्तिकारमत्त्वेन व्यपदिष्टं, तत्र यत्रकुत्राचदिष श्रीभाष्यकृता वृत्तिकारमतं समुद्वं वेत्स्यादिष बोधायनः परामृष्टस्तत्रेति । न त्ववं दृश्यते । तदेवं नास्ति गमकं शङ्करभाष्योदाहृतेषु बहुषु वृत्तिकारेषु मध्ये बोधायन-समावेशोऽप्यस्तीति ॥

अथेदं विचारणीयं—बोघायन एव उपवर्ष इत्यत्र प्रमाणमस्ति वा न वेति। यदि प्रमाणमस्ति, तर्हि बोघायनः प्राचीनतरो भवति न केवलं शङ्करभाष्यकारात् किंतु तत्पूर्वतरात् शबरस्वा-मिनोऽपि। यत्कारणं मीमांसाभाष्ये एतद्वाक्यं समुपलभ्यते—अथ गौरित्यत्र कः शब्दः गकारोकारविसर्जनीया इति भगवानुपवर्षः ' इति। शङ्करभाष्यव्याख्याकारेण चानन्दगिरिणा वृत्तिकारत्वेन व्यप-दिष्टोऽस्त्युपवर्षः (ऐकात्म्याधिकरणभाष्यव्याख्याने)। अतो उपवर्ष एव बोधायनश्चेत् ततः स शङ्करशबराचार्याभ्यामुभाभ्यामपि प्राची-नतर इति सिद्धग्रति। परंत्वत्र प्रमाणं किञ्चद्प्यहं न पश्यामि यतः श्रीरामानुजभाष्ये काचिदपि उपवर्षत्वेन न वर्णितो वृत्तिकारः । नापि शङ्करभाष्ये शबरभाष्ये वा बोधायननाम्ना गृहीतो भगवानुपवर्षः । किं चान्यत्—ऐकात्म्याधिकरणे शङ्करभाष्ये समुदाहृतमिदं उपवर्षवाक्यं 'अत एव भगवतोपवर्षेण प्रथमे तन्ने आत्मास्तिन्त्वाभिधानप्रसक्तौ शारीरके वक्ष्याम इत्युद्धार कृतः ' इति श्रीभाष्यकृता तु एतदेवाधिकरणं प्रत्यगात्मोपासनापरत्वन अन्यथैव व्याख्यातं, उपवर्षवाक्यस्यानादरे कारणमि नोक्तम् । अतोष्यनुमीयते बोधा-यनोपर्वषयौरैक्यं नानुमन्यते श्रीभाष्यकार इति ॥

यत्सत्यं श्रीभाष्यकारादर्वाचीना विशिष्टाद्वैतग्रन्थप्रणेतारस्तत्र तत्र स्पष्टं लिखन्ति बोधायन एव उपर्वषं इति । इदानीतनाश्च केचिदभिप्रयन्त्यद्वैतिनोऽपि बोधायन एव स्याद्वृत्तिकारः शङ्करभाष्य-परामृष्ट इति । तथाप्युपरिनिर्दिष्टस्नदेहनिवारणं विना तदेतदर्वाची-नमतं न विमर्शकबुद्धिमारोहत्यनाकुलम् । अतोऽवश्यनिधीरणीयमेतत् श्रीभाष्यकारैः तत्प्राक्तनैर्वा यैःकैश्चिद्धोधायनापवर्षयोरैक्यं स्वीकृतमस्ति आहोस्विन्नेति ॥

अत्रायमन्योऽि मम सन्देहः श्रीभाष्यकाराः साक्षाद्धोधायनवृत्तिं पुरतो निधाय ततो वाक्यसप्तकमाचार्यवरैः परिसङ्ख्यातमुदाहृतवन्तो वा, उत स्वसम्प्रदायागतमेव तत्र तत्र निर्दिष्टवन्तो वेति । श्रीभाष्यं हि महत्परिमाणो अन्थः । तत्र वाक्यसप्तकमेव केवलं समुदाहृतं विस्तीणीदृत्तिप्रन्थादिति चित्रीयते मन्मनः । यदि श्रीभाष्यगतं वाक्यं 'भगवद्घोधायनवृत्तिकृतां विस्तीणी ब्रह्मसूत्रवृत्तिं पूर्वाचार्याः संचिक्षिपुः । तन्मतानुसारेण सूत्राक्षराणि व्याख्यास्यन्ते ' इति । तत्र तन्मतानुसारेणेति तदा परामृष्टं किं बोधायनमतं, अथवा बोधा-

यनवृत्तिसङ्ग्रहकपूर्वाचार्यमतं – इति सन्देहास्पदमेव माति। प्रचलिति च किंवदन्ती विशिष्टाद्वैतिषु यच्छ्रीरामानुजाचार्यः वृत्तिग्रन्थमन्वेषमाणः सुदूरं प्रयातः काश्मीरपुस्तकालयस्थमेकमेव ग्रन्थं अतिक्केशात्कोशा-िषकार्यनुमत्या सक्ट्रहर्शनार्थं संप्राप्तवानिति। एकसन्धिग्राही च तच्छिष्यः समग्रं वृत्तिग्रन्थं तत्रैव पपाठ, श्रीमाप्यरचनवेलायां वृत्तिवाक्यानि माप्यकृते तत्र तत्र निवेदयामासेति च। अतः श्रीरामानुजाचार्यकाले एव बोधायनग्रन्थ सुदुलम आसीदित्यवगम्यते। तदेवं बोधायनग्रन्थः श्रीभाष्यकारेण तदन्येन केनचिद्वा साक्षादृष्ट इति यावन्त्रोपपाद्यते तावत् बोधायनमतानुसारी वा न वा श्रीभाष्यकारा-भिप्राय इत्यत्रैव सन्देहोऽनिवारणीय स्यात्॥

यद्यपि केवलं प्राचीनत्वेन अर्वाचीनत्वेन वा कस्यचिदिपि सिद्धान्तस्य निर्दोश्वलं सदोषत्वं वा अभ्युपगन्तुं न न्याय्यम् । तथापि सम्प्रदायशुद्धमेव वैदिकं मतं साम्परायिकफले उपयुज्यत इति दृढा-प्रहवतां सम्प्रदायतत्त्वमपि अवश्यं विचारणीयमेव भवति । ऐति-हासिकदृष्ट्या तु विचार्यमाणे यद्यपि प्रयोजनान्तरं नास्ति, तथापि 'को नु खलु स्यादयं भगवान् बोधायनः' इति विमर्शः तद्गन्थ-लामे तदिनप्रायनिर्धारणे च सहकारी भवेदिति सर्वथा विचार-णीय एवायं विषयः ॥

अतोऽहं सविनयं संप्रार्थये महामहोपाध्ययान् श्रीनिवासा-चार्यान् चिरपरिचितानेकम्रन्थान्, यथोक्तसन्देहपरिहारेण छात्रजन-बुद्धिवेशद्यानुम्रहार्थं बोधायनवृत्तिकारस्य कालमधिकृत्य यत्किञ्चिल्ले-खान्तरं कृपया पत्रिकायां प्रकाशियतव्यमिति ॥

यः सुब्रह्मण्यशर्माः

## \* मुरारिविरचितैकादशाद्यधिकरणम्

सुविदित एव खलु मीमांसकमूर्घन्यो मुरारिमिश्रानामा सर्वेषां पण्डितप्रकाण्डानां । तेन च जैमिनिप्रणीतायाः द्वादशलक्षण्याः समग्रं व्याख्या निर्मितेति च ज्ञायते । अथापि सा व्याख्या अद्यावधि विरलप्रचारा वर्तते—अपरा च तत्कृतिरङ्गत्विनिरुक्तिनाम्नी अमुद्रितािप तत्र तत्र मीमांसकैः पाठप्रवचनादिभिः प्रचारिता दरीदृश्यते । अयं मुरारिमिश्रः भाष्टमतानुसारीति अङ्गत्विनरुक्तिस्थप्रतिज्ञाश्लोकेन ज्ञायते । यथा—

मुरारिसंसेवनशुद्धबुद्धिः कुमारिल्योक्तमतानुसारी । मुरारिरङ्गत्विनरुक्तिमेतां करोति सद्युक्तिगणैरुपेताम् ॥

इति । अस्य तर्कशास्त्रे महती निष्णातता च तत्कृताङ्गत्वनिरु-क्तिपरिशीलनेनैवावबुद्धयते । तथा तद्गन्थसमाप्ती तेनैवोक्तं—

> मुरारिनिर्मिता न्यायमीमांसावासितात्मनां । तोषाय विदुषामेषा कण्ठभूषा प्रकल्प्यताम् ॥

इति । एनामङ्गत्वनिरुक्तिमपरिशीिलतन्यायनयाः पाठियतुं न शक्नु-विन्ति च । तदीयमन्थमध्ये द्वादशलक्षणीिववरणे एकादशाद्याधिक-रणमात्रं इदानीं उपलब्धा समस्ति तत्र किंश्चिद्विमर्शयामः । भगवान् जैमिनिर्महर्षिरनेकोद्देशेन सक्चदनुष्ठानरूपतन्नविचारात्मकं एकादशाध्यायं सूत्रयामास । तत्र किश्चित्पकृतं प्रस्तूयते । दर्शपूर्णमासयोः आम्रेयः पुरोडाशयागः उपांशुयाजः आज्यद्रव्यकः अग्नीषोमीयः पुरोडाशयागः एते त्रयः पूर्णमाससंज्ञकाः आम्रेयः पुरोडाशयागः ऐन्द्रो दिध-यागः ऐन्द्रः पयोयागः एते त्रयः अमावास्यासंज्ञकाः एवं षड्यागाः

<sup>\*</sup> Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute—इत्यस्याः त्रैमासिक्याः पत्रिकायाः दशमे संपुदे श्रीउमेशमिश्रैः प्रकाशितम् । अस्य ग्रन्थस्य एकैव मातृका नेपालमहाराजपुस्तकभाण्डागारे अला-भाति प्रकाशकैर्निवेदितम् ॥

प्रधानानि । एतेषां षण्णां यागानां प्रयाजादीन्यङ्गान्याम्नातानि । तान्यङ्गानि प्रधानभेदेनावर्तनीयानि वा उत सकृदेव सर्वार्थमनुष्टेयानि वेत्यादि विचारः एकादशाध्याये कियते । तत्राद्याधिकरणमुपोद्धातरूपं शबरस्वाभिप्रभृतिभिः तस्मिन्नधिकरणे दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेतिवाक्यबोधितं फलं षण्णामपि यागानामेकमुताभिन्नमिति सन्दिद्य उत्पत्तिवाक्ये अन्योन्यनैरपेक्ष्येणोत्पन्नानां फलाकांक्षायां नैरपेक्ष्येणैव फलसम्बन्धकरणात् प्रयोगोऽपि षण्णां भिद्यत इति प्रतिप्रयोगं अङ्गान्यावर्तनीयानािति पूर्वपक्षं प्रापय्य फलवाक्ये षण्णां यागानां एतेन यजिना उपादानात्साहित्यावगतेः सहितानां षण्णामेकं फलमिति प्रयागो न भिद्यते । य एवं विद्वान् पौर्णमासीं यजते इति वाक्ये न पौर्णमासीनामकानां त्रयाणां यागानामेकः प्रयोगः य एवं विद्वा-नमावास्यां यजत इत्यनेनामावास्यासंज्ञकानां त्रयाणामेकप्रयोगः इति त्रयाणां त्रयाणामेकैकप्रयोगविधानात् पौर्णमासप्रयोगे त्रयार्थमङ्गानां सकृदनुष्ठानं अमावास्याप्रयोगे तत्रयार्थं सकृदनुष्ठानामिति न षण्णा-मर्थे षड्वारमावर्तनीयान्यङ्गानीति सिद्धान्तितं । शास्त्रदीपिकाकार-प्रभृतिभिरपि तद्धिकरणं यथाभाष्यमुपवर्णितं । मुरारिमिश्रेण तु दर्श-पूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामा यजेतेतिवाक्ये श्रृयमाणं स्वर्गकामपदं स्वर्ग-कामरूपकर्तारं वा स्वर्गकामनां वा स्वर्गकामनाकालं वा अंगत्वेन विद-धाति उत फलसंबन्धं विद्धातीति सन्दिद्य स्वर्गकाम इति कर्त्रविभक्ति-श्रवणेन स्वर्गकामं कर्तारं विद्धातीति पूर्वपक्षयित्वा कर्तुराक्षेपादेव प्राप्तेनीविधानामिति तत्पदं स्वर्गरूपफलविधायकमेवेति सिद्धान्तितम् । अयं विचारः भाष्यकारादिविचारं विरुणद्वीव उपोद्धातरूपतां जहा-तीव च प्रतिभाति । न तथा मन्तव्यं । कत्रीदिविधायकत्वफलस-म्बन्धविधायकत्वविचारस्य फलभेदामेदविचारफलकत्वात्। तथा हि यदि स्वर्गकामपदेन कर्त्रादिकं विधीयेत तदा यागानां फलाकांक्षायां

विश्वजिद्धिकरणन्यायेन करूप्यमानं फरुं भदेनैव करूप्येत तदा प्रयोगोऽपि भिद्यत इति अङ्गानामावृत्तिः सिद्धयति । यदि स्वर्ग-कामपदं स्वर्गरूपफलसम्बन्धं विद्धाति तदा तन्नाभिधानावगतसाहि-त्यस्य उपादेयगतत्वेन विवक्षितत्वात् सहितानामेव फले विधाना-त्समुदितानामेकं फलमिति सिद्धचतीति न भाष्यादिविरोधः फलैक्ये प्रयोगभेदाभावात्रावृत्तिरङ्गानामिति नोपोद्धाततापरित्यागः । ननु षष्ठाचे यजेत स्वर्गकाम इत्यादौ यागभावनायाः भाव्याकांक्षायां धात्वर्थस्य समानपदोपात्तस्य भाव्यत्वं पूर्वपक्षियत्वा इष्टभाव्यकत्वाभावे प्रवृत्यनुपपत्तेः स्वर्गकामपदोपात्तस्वर्गस्यैव भाव्यत्वमिति सिद्धान्तितं । अतः स्वर्गकाम-पदस्य फलपरत्वं सिद्धमेवेति अस्य विचारस्य पौनरुक्तवामिति चेत् । न पुनरुक्तो भवत्ययं विचारः । षष्ठाचे प्रवृत्तिसेद्धचर्थं पुरुषार्थभाव्य-कत्वं वक्तव्यमित्येव तत्र सिद्दान्तः। न तु स्वर्गकामपदस्य फलपर-त्वमिति । अत्र त स्वर्गकामपदस्य फलपरत्वतदभावीवचारस्य चिकी-र्षितत्वेन पुनरुक्तताशङ्काया नावकाश इति । अत्रेदं चिन्तनीयं। एतदीयाधिकरणरचना पूर्वीक्तरीत्या उपपत्तिमत्यपि कथं सूत्ररुभ्या भवति मुरारिणा प्रथमवर्णकत्वेन अयं विचारः प्रवर्तितः । तस्य सूत्रानारूढत्वे वर्णकत्वं कथं । तस्मिन्नधिकरणे चत्वारि सूत्राणि सन्ति-

प्रयोजनाभिसम्बन्धात् पृथक्सतां ततः स्यादैककर्म्यमेकशब्दा-भिसंयोगात् ॥१॥

> शेषाद्वा प्रयोजनं प्रति कर्मविभज्येत ॥ २॥ अविधानात्तु नैवं स्यात् ॥ ३॥

शेषस्य हि परार्थत्वाद्विधानात्मितिमधानभावः स्यात् ॥ ४ ॥ इति । एतेषु सूत्रेषु कस्य सूत्रस्यैतद्विचारपरत्वमिति शङ्का सुधी-भिर्मीमांसानिपुणैः परिहरणीयेति शिवम् ॥

आरडि कुप्पं. सुब्रह्मण्यशास्त्री.

## कुष्टाकारशिरोमणिः

(अनुवृत्तः)

त्रिधा निहितः २१, २१, २१. । एभ्यः एव्वप्रेषु ५, ७. ९ त्यक्तेषु जातादछेदाः षोडरा, चतुर्दश, द्वादश । एषां क्रमेणाप्राण्यनन्तर-प्रदिशितान्येव ५, ७, ९ । एभिरप्रेरेतैरुळेदैश्च भिन्न-बहुभागहारभिन्न-बहुभाज्यराद्यान्यनप्रकारेणानीतो भाज्यराशिः शररसरामेन्दु (१३६५) संख्यः । अयं षोडशाभिः पश्चायः । चतुर्दशभिस्सप्तायः । द्वादश-भिनेवायः । अयमेव भाज्यराशिरप्रयोगेन कुपक्ष (२१) संख्येन हीन-श्चेदिभिरुळेदैनिरप्रो भवति । एवमेवंप्रकारा भाज्यराशय आनेतव्याः । नन्वनन्तरयोः प्रश्नयोः—

"स एवामैक्ययुक्तश्चेत्तैर्हरैरेव शुद्धचित । स एवामैक्यं हीनश्चेत्तेर्हरैरेव शुद्धचित ॥ '' इति च निरमता प्रतीयते । तदनुपपन्नमनयोः सामाधिकारे कथनम् सत्यं—

> "को राशिः कैहरै भिन्ने-भक्तो भिन्नावशेषकः॥"

इति निरम्रतापि दृश्यत इति युक्तमुक्तम् ॥

अथ कक्ष्याकुट्टाकारः प्रदर्श्यते । अत्रादौ कक्ष्याग्रहानयन ज्ञातव्यम् । अतस्तदुच्यते—

खव्योमखत्रयखसागरषट्कनाग-

व्योमाष्टशून्ययमरूपनगाष्टचन्द्राः ॥ (१८७१२०८०८६४०००००)

(सूर्शिसद्भान्ते १२ अध्याये श्लो ९०.)

(ति भगवता सूर्येणोपदिष्टयााकाशकक्ष्यया गुणिते स्वेष्टदिनगणे सह-शाहतेन महकक्ष्यामूदिनसंवर्गेण विभक्ते रुब्धं भगणादिमहो भवेत शेषं कक्ष्याप्रम् । इष्टिदनानां खकक्ष्या गुणाकारः; सहस्रगुणो प्रह-कक्ष्या मूदिनसंवर्गे भागहारः । एतावपवर्तिताविष्टिदनानां गुणहरे। भवतः, एतिमन्पक्षेऽपवर्तितयाकाशकक्ष्यया निहते स्वाभिमतिदनगणेऽप वर्तकेन सहस्रनिहतप्रहकक्ष्या मूदिनाभ्यासेन विह्वते रुठ्धं भगणादिष्रहः । शेषं कक्ष्याप्रम् । अथवा खकक्ष्या मूदिनयो रपवर्तितयोर्थत् खकक्ष्यातो रुठ्धं तदिष्टिदिनानां गुणः । यत्तु भूदिनतो रुठ्धं तेन सहस्रगुणितेन गुणिता प्रहकक्ष्या तेषां भागहारः । अस्मिन्पक्षे पुनरिष्टिदिनगणेऽप वर्तितया खकक्ष्यया गुणिते सहस्रगुणितेनापर्तितभूदिनेन गुणितया प्रहकक्ष्यया विभक्ते रुठ्धं भगणादिमध्यप्रहः शेषं कक्ष्याप्रम् । एवं त्रिभिः प्रकारैः कक्ष्याप्रहानयनं कक्ष्याप्रं चोक्तम् । एष्वन्तिमप्रकारे यत्कक्ष्याप्रं तदेवोदिश्यते । अस्य भागहारः सहस्रक्षेनापवर्तितभूदिनेन गुणिताप्रहकक्ष्या ॥

उद्देशकः---

कक्ष्याायं सवितुः ख़खाक्षिशिखारिक्ष्माक्ष्यद्विचन्द्राकृति—
द्वयर्थाब्ध्यब्धिरसाश्रतर्ककरभूसख्यं मृगाङ्कस्य तु ।
(१२६०६४४५२२२१७२१००)

लक्षमाभ्रकरार्थवाणनवकद्वचष्टेशनागर्त्वगा— द्रचमं भाज्यमहर्गणं च भगणान् यातान् रवीन्द्रोर्वद ॥ २२ (७७३८११८२९५५२००००)

न्यासः---रवेःकक्ष्याप्रमिदम् ।

(१२६०६४४५२२२१७२००) इदमत्राधिकामम् । अथ खकक्ष्याया भूदिनयोः, "विभजेद्धारिवभाज्याविति" परस्पर-भक्तयोदशेषं वेद (४) संख्यम् । एष खकक्ष्या—भूदिनयोरपवर्तकः । अनेनापवर्तिता खकक्ष्या प्रयुत्तमृतृपद्वचश्राद्विखाष्टादिरसाञ्चि (४६७८०-

२०२१६०००००) संख्या । अपवर्तितं भूदिनम् अचलार्थकु-ताक्काद्विवेदाब्धिनवपावक (३९४४७९४५७) संख्यम् । एतत्सहस्रग्-णितम् ३९४४७९४५७००० अथानपवार्तितायां खकक्ष्यायां सह-स्रमैर्युगग्रहभगणैर्विभक्तायां योजनात्मिका ग्रहकक्ष्या भवतीति लब्धा रविकक्ष्या। द्वादशयोजनषष्ट्यंशसहितखखातीथरामाभिवेद ४३३१५०० संख्या । एषा पूर्विलिखितसहस्राहतापवर्तितभूदिनाभ्यस्ता व्योमाभ्रशकनवाविश्वनवाष्टतर्कवदेष्टशैलगजषड्सुखादिचनद् (१७०८-६८७८४६८९१३९१४००) संख्या । अयमत्राधिकात्रभागहारः । चन्द्रस्य कक्ष्याग्रमिदम् (७७६८११८२९५५२००००) एतदिहो-नामं पागुक्तकमलब्धमेव। चन्द्रकक्ष्या खत्रयाब्धिद्विदहन (३२४०००) संख्या । एषा सहस्रन्नापवार्तेतभूदिनगुणिता प्रयुतन्नाष्ट्रषट्खाञ्धिवदामी-शाष्ट्राद्यर्क (१२७८११३४४०६८०००००) मत्रोना-प्रभागहारः । अग्रान्तरं खलाक्ष्यत्यष्टि--द्वीषुरसषड्द्वचङ्कर्तु-द्विरामाष्ट्रियाजेश (११८३८३२६९२६६५२१७२००) संख्यम् । अत्रैतेऽधिकाम्र भागहारोनाम् भागहारामान्तर राशयोऽपवर्तनं प्रयच्छ-न्तीत्यपवत्यप्रदर्श्यन्ते । अत्रापवर्तकः पूर्णाभ्रतकीकृति-खामि-तर्क-व्योमाभ्र-चन्द्रगिरि (७१००६३०२२६००) संख्यः । अनेनापवार्त-तोऽिषकामभागहारो नवाष्टत्रिषट्खसिद्ध (२४०६३८९) संख्यः । अपवर्तितो-नाम्रभागहारोप्ययुत-गुणधृति (१८००००) संख्यः। अपवर्तितायान्तरं द्वयाकृतिमुनिरसनृप (१६६७२२२) संख्यम् । एभि " रिषकाश्रच्छेदगुणिम " त्येतदन्तेनकर्मकदम्बेन जातोराशिः वसु-मुनिगिरिरविगजाब्धि (४८१२७७८) संख्यः । अयमत्र केनापवर्तकेन गुणितोऽधिकामयुक्तश्चार्बुदाहताष्टि-द्विनख-खाष्टादि रसासन्ध (४६७-८०२०२१६०००००००) संख्यः । अयं द्विच्छेदाय्रो भाज्यराशिः अस्मिन्नपवर्तित खकक्ष्यया गुणेन विभक्ते लब्धो राशिः सहस्र (१०००) संख्यः । एष स्वेष्टादिनगणः । अथ द्विच्छेदामे भाज्यराशा-वनपवर्तितेनाधिकामभागहारेण द्विच्छेदेन हते लब्धो गतौ रविभगणो द्वौ (२) शिष्टमुहिष्टरविकक्ष्याम-तुल्यम् । अथ द्विच्छेदामे भाज्य-राशावेवानपवर्तितोनामभागहारेण चन्द्रच्छेदेन विहृते लब्धा गता धन्द्रभगणाः षट्त्रिंशत् (३६) शेषमुहिष्टरविकक्ष्यामसमम् । एवं द्वयोः कक्ष्यामयोरुहिष्टयोस्सतोरानयनप्रकारः । बहूनां कक्ष्यामेषू-हिष्टेषु भिन्नबहुभागहारभिन्नबह्वमयोः कुट्टाकारानयनप्रकारेण भाज्य-राश्यहर्गणगतभगणास्साध्याः । एवं सूर्यसिद्धान्तमार्गमवलम्बय कक्ष्या कुट्टाकारानयनं प्रदर्शितम् । आर्यभटीयानुसारेण कक्ष्या—कुट्टाकारानयने तु विशेषः । अत्र सूर्यसिद्धान्तानयनमार्गेणैतदानयने यत्र यत्र सहस्रगुणनमुक्तं तत्तदिह न कर्तव्यम् । अन्या सर्वाऽपि प्रक्रिया समाना । अथ खिलविशेषानुपपन्नप्रश्न उदाहियते । उद्देशकः—

योष्टाभिनवभिष्षड्भि

र्दशभिश्चतुरप्रकः ।

द्वयाध्यक्षित्रभरकाम

स्तं राशिं व्याहराञ्जसा ॥ २३॥

अत्र षड्भिरष्टिभिर्वा यो राशिश्चतुरम्रो भवति स कथं चतुर्भिर्द्वाभ्यां वा रूपाम्रो भवतीत्यालोच्य प्रश्नोऽयमनुपन्न इति ब्र्यात् । एवमन्येऽ-प्यनुपपन्नाः प्रश्ना बोद्धव्याः । अथ खिलविषय उदाह्वियते । उद्देशकः—

द्विचत्वारिंशताद्वचग्रः

षिंदेशत्येकशेषकः । यो राशिस्तं द्वुतं बूहि सामं वेदभवान्यदि ॥ २४॥ अत्र पूर्ववदागतानि प्रत्येकं रूपात्मकान्युपर्यधोभावेन निहितानि फलानि १ । शेषयोरुपरिराशिर्लीचन (२) संख्यः । अधो राशिर्वेद

? ?

(४) संख्यः । अत्र मतिः कल्पयितुं न शक्यते तस्मादिह भाज्य-राशिः खिल इति वक्तव्यम् । यत्र च्छेदयोरपवर्तकोऽस्ति सोऽप्रा-न्तरस्य त नास्ति । तत्र भाज्यराशेः खिल्रत्वं द्रष्टव्यं । यत्रैषां त्रयाणामपि सदृशोऽपवर्तकोऽस्ति तद्भावो वाऽत्राखिलत्वं द्रष्टव्यम् । एवं साम्रविषयेऽधिकामादिसूत्रयुगं प्रतिपत्त्वणां बुद्धिन्यामोहो माभूदि-त्येकयैव च रीत्या व्याख्यातम् । अधैतदेवात्र किञ्चिद्विकरूप्य व्याकि-यते । पूर्वं '' शेषपरस्परभक्तं मतिगुणमम्रान्तरे क्षिप्तमि '' त्यत्रफल-पद्भगं समायां सत्यामग्रान्तरं समं कृत्वा मतिं कल्पयित्वा तथाऽ-ल्पमुपरिराशिं गुणायित्वा तचात्रान्तरे क्षिप्ता तदधोराशिना हृत्वा लब्बं समपङ्कीनां फलानामधोनिहितायामतेरधस्तान्निद्ध्यादित्युक्तम् । इदानी तत्र विषमायां फलपङ्क्ष्यामग्रान्तर—मृणं कृत्वा मतिं परिकरूप्य तथाऽल्पमधोराशिं संगुण्य तस्मादमान्तरं विशोध्य तदुपरिराशिना विभज्य लब्धं विषमपद्भीनां फलानां मध्ये दत्ताया मतेरधः स्थापयेदित्युच्यते । अन्यत्सर्वं पूर्ववत् । एवं कृतेऽपि पूर्वप्रदर्शित-मिललमुदाहरणजातं प्रायशः सेत्स्यत्येव । अस्मिन् पक्षेऽ '' प्रान्तर '' इत्यन्तं विभक्तिविपरिणामो द्रष्टब्यः अम्रान्तरेणेति । छन्दोवत् सूत्राणि-भवन्तीत्युक्तत्वात् । छन्दासि हि विभक्तिविपारिणामः प्रसिद्धः । क्षिप्त-मित्येतदवहीनिमत्यस्योपरुक्षणम् । तस्मादग्रान्तरेणोनामिति सिद्धं भवति । तथैवास्त्र पाठः ॥

" जनामभागहारं छिन्द्यादिधकामभागहारेण । शेषपरस्परभक्तं मतिगुणममान्तरेक्षिसम् ॥ अधउपरिगुणितमन्त्ययुग्नामच्छेदभाजितेशेषम् । जनामच्छेदगुणं द्विच्छेदामं विहीनशेषयुतम्" ॥

इति । अस्मिन् पाठे यदा समायां फलपङ्त्यां मतिकल्पनेष्टा तदाग्रान्तरमृणं कृत्वा मतिं कल्पयेत् । यदा विषमायां तस्यां मतिकल्पनाऽभिमता तदाऽग्रान्तरं धनं कृत्वा मितं कल्पयेत् । एव-मधिकाग्रादिसूत्रयुगलं साग्रमधिकृत्य विस्तरेण व्याख्यातम् । अथैत-तसूत्रयुगलम्य विषयमार्थया दर्शयति ।

> अवशेषिषमभावे शेषस्यैकस्य शून्यतायां च । अवतरति स्त्रयुगलकमिदमन्यत्र तु निगद्यते कर्म ॥९॥

इदं सूत्रयुगलकमवशेषविषमभावकस्य शेषस्य शून्यतायां चाव-तरित । अन्यत्र तु कर्म निगद्यते । यत्राप्रयोरुभयाबेर्ह्नां वाऽभाव-स्समत्वं वा तत्र कर्मोच्यत इत्यर्थः सूत्रयुगलकमित्यत्र स्वार्थे "कप्" प्रत्ययः । तदिदं कर्मार्थयाद् ॥

> शेषाभावे हारावपवर्त्याम् परस्परं हत्वा । अपवर्तकेन गुणयेच्छेषसमत्वे तु शेषमपि युझचात् ॥१०

इति श्रीदेवराजविरचिते कुट्टाकारिशरोमणै। साम्रपरिच्छेदः प्रथमः ॥ अस्यास्तृदाहरणमेव व्याख्यानम् । उद्देशकः——

द्वचार्चिदशकर्पयन्तैर्यो राशिश्शून्यशेषकः । तं राशिमभिषेहि दाक् तान्निक्यामणीर्वद् ॥

अत्र द्वचादिषु नवसु च्छेदेषु द्विसंख्याकस्यास्य त्रिसंख्यस्य द्वितीयस्य चापवर्तकाभावादनये संवर्गः षट्संख्यः । अयमादितो द्वयो-रछेदयोर्निरमो भाज्यराशिः । अथास्य च चतुस्संख्याकस्य तृतीयस्य चापवर्तको द्विसंख्यः । अनेनापवर्तितयोः क्रमात् त्रिद्विसंख्याकयो-रेतयोर्वधोऽपि षट्संख्यः । अयमपवर्तकेन द्विकेन गुणितः सूर्य (१२) संख्यः । अयमादितस्त्रयाणां निरम्रो भाज्यः । अथास्य च पश्च-संख्यस्य चतुर्थस्यचापवर्तकाभावादनयोघीतः षष्टिसंख्यः । अयं चतुर्णाः निरम्रो भाज्यः । अथास्य च षट्संख्यस्य पञ्चमस्य चापवर्तकः षट्-संख्यः । अनेनापर्वाततयोः क्रमाइशैकसंख्ययोरेतयोरभ्यासो दशक-संख्यः । अयमपवर्तकेन षट्केन गुणितः षष्टिसंख्यः । अयमादितः पश्चानां छेदानां निरम्रो भाज्यसारीः । अथास्य सप्तसंख्यस्य षष्ठस्य चापवर्तकाभावादनयोर्वधो नखवेद (४२०) संख्यः । षण्णां निरम्रो भाज्यः। अथास्य चाष्टसंख्यस्य सप्तमस्याचापवर्तकश्चतुरसंख्यः। अने-नापवर्तितयोरेतयोरम्यासो दिङ्नेत्र (२१० संख्यः । अयमपवर्तकेन चतुष्केण गुणितः खाब्धिगज (८४०) संख्यः । अयमपर्वतकेन त्रिकेण गुणितो नखतत्व (२५२०) सख्यः । अयमष्टानां हाराणां निरम्रो भाज्यराशिः । अथास्य च दशसंख्यस्य नवमस्य भागहारस्य चापवर्तको दशकसंख्यः। अनेनापवर्तितयो रेतयोरभ्यासः पक्षतत्व (२'५२) संख्यः। अयमपवर्तकेन दशकेन निहतः पूर्ववन्नखतत्व (२५२) संख्यः। अयं द्विपूर्वाणां दशपर्यन्तानां नवानां भागहाराणां निरमः प्रत्यासन्त्रो भाज्यराशिः ॥

अथ शेषसाम्यविषय उद्देशकः---

द्वयाद्यैर्दशकपर्यन्तैनविभर्भाजकैर्ह्तः ।

यो भवेद्राशिरेकाग्रस्तमाचक्ष्वाऽविलम्बितम् ॥

अत्र पूर्ववदानीतो नखतत्व (२५२०) संख्यो भाज्यराशिरेके-नात्रेण युक्तः (२५२१) प्रत्यासन्तो भाज्यसाधिः । ऐवमनेन न्यायेन सूर्येन्दुभौमजीवशनैश्वराणां बुधभृगुशीघोच्चयोश्चन्द्रोचपातयेश्च द्वियुगा-द्यानयनम् । उदाहरणन्तु प्रन्थविस्तरभयान्नप्रदर्शते । अत्र च ''पूर्वेण पूर्वेण गतेनयुक्तंस्थानंविनान्त्यंप्रवदान्तिसंख्याम् । इच्छाविकल्पैःकम-शोभिनीयनीनेनिवृत्तिः पुनरन्यनीतिः '' (बृहत्संहितायाम् अध्याये ७६. श्लो. २२ वराहिमिहिरः) इत्याचार्योक्तप्रकारेणैषामेकयुगविषयाः प्रश्ला नव (९) द्वियुगविषयाः षट्त्रिंशत् (३६) त्रियुगविषयाश्चतुरशीतिः (८४) चतुर्युगविषया रसनेत्रचन्द्र (१२६) संख्याः । पञ्चयुगविषयाश्च तावन्तः (१२६) षड्युगविषयाश्चतुरशितिः (८४) सप्तयुगविषयाः षट्त्रिंशत् (३६) अष्टयुगविषया नव (९) नवयुगविषयः प्रश्न एकः (१) एवं संभूय रुद्रबाण (५११) संख्याःप्रश्नास्संभवन्ति । अत्र रवि-चन्द्रभोमजीवशनैश्वराणां बुधकाव्यशीघ्रोचयोश्वनद्रोचयातयोश्व युगै-इशून्याम्रो राशिः वसुद्वयष्टादिरूपाङ्कसप्ताद्वितिथि (१५७७९,१७८२८) संख्यः । आर्यभटीये तु न्योमशून्यशराद्गीन्दुरन्धाद्वचिद्रशरेन्दु (१५० ७९,१७५००) संख्यः । एवं साम्रकुद्दाकारो दर्शितः ॥

> इत्यित्रिकुलाभरणस्य स्कन्धत्रयवेदिनः सिद्धान्तवत्रभइतिप्रसिद्धा-परनाम्नः श्रीवरदराजाचार्यस्य तनयेन देवराजेन विरचितायां कुट्टाकारशिरोमणिटीकायां महालक्ष्मीमुक्तावल्यां साष्रपारे-च्छेटः प्रथमः.

# श्रीगुरुप्रार्थना.

| आबास्यात् किल संप्रदायविधुरे वैदेशिकेऽध्वन्यहं        |   |
|-------------------------------------------------------|---|
| सम्श्रम्याद्य विमूढघीः पुनरपि स्वाचारमार्गे रतः ।     |   |
| कृत्याकृत्यविवेकशून्यहृदयस्त्वत्पादमूरुं श्रये        |   |
| श्रीमन् छोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥           | 8 |
| आत्मानं यदि चेत्र वेल्सि सुकृतप्राप्ते नरत्वे सति     |   |
| नूनं ते महती विनष्टिारीत हि ब्रुते श्रुतिः सत्यगीः ।  |   |
| आत्मावेदनमार्गबोधविधुरः कं वा शरण्यं भजे              |   |
| श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥           | २ |
| कामकोधमदादिमुदहृदयाः प्रज्ञाविहीना अपि                |   |
| त्वत्पादाम्बुजसेवनेन मनुजाः संसारपाथोनिधिम् ।         |   |
| तीर्त्वा यान्ति सुखेन सौख्यपदवीं ज्ञानैकसाध्यां यतः   |   |
| श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥           | ३ |
| रथ्यापङ्गगकीटवद्भमवशाहुःखं सुखं जानतः                 |   |
| कान्तापत्यमुखेक्षणेन कृतिनं चात्मानमाध्यायतः ।        |   |
| वैराग्यं किमुदेति शान्तमनसोऽप्याप्तुं सुदूरं ततः      |   |
| श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥           | S |
| भार्यायाः पतिरात्मजस्य जनको भ्रातुः समानोदरः          |   |
| पित्रोरस्मि तन्द्भवः शियसुहृद्धन्धुः प्रभुर्वान्यथा । |   |
| इत्येवं प्रविभाव्य मोहजलधौ मज्जामि देहात्मधीः         |   |
| श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥           | 4 |
|                                                       |   |

सत्कर्माणि किमाचरेयमथवा किं देवताराधना-मात्मानात्मविवेचनं किमु करोम्यात्मैकसंस्थां किमु । इत्यालोचनसक्त एव जडघीः कालं नयामि प्रभो श्रीमन् छोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥ ६ किं वा स्वाश्रितपोषणाय विविधक्केशान् सहेयानिशं किं वा तैरभिकाङ्क्षितं प्रतिदिनं संपादयेयं धनम् । कि प्रन्थान परिशोलयेयामिति मे कालो वृथा याप्यते श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥ ૭ संसाराम्बुधिवीचिभिबेहुविधं संचाल्यमानस्य मे मायाकिरपतमेव सर्वमिति धीः श्रुत्योपदिष्टा मुहुः । संयुक्तवा च दढीकृतापि बहुशो नोदेति यस्मात्मभो श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं करु ॥ 6 यज्ज्ञानात् सुनिवर्तते भवसुखभ्रान्तिः सुरूढा क्षणात् यद्भगानात् किल दुःखजालमिललं दूरीभवेदञ्जसा । यहाभादपरं सुखं किमपि नो लब्धव्यमास्ते ततः श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशैं कुरु ॥ सत्यभान्तिमनित्यदृश्यजगति प्रातीतिकेऽनात्मनि त्यक्ता सत्यचिदात्मके निजसुखे नन्दामि नित्यं यथा । भूयः संस्रतितापतत्पहृदयो न स्यां यथा च प्रभो श्रीमन् लोकगुरो मदीयमनसः सौख्योपदेशं कुरु ॥

आर्. कृष्णस्वामी.

## " व्याससिद्धान्तमार्ताण्डविमर्शनम् "

इह खलु निखिलजनाविदितमेतत् यत्परमकाराणिको भग-वान् बादरायणो नारायणांशोऽपारसंसारसागरनिममं जीवजातमुाद्दिधीर्षोः परमशिवस्य आज्ञ्या सकलोपनिषदर्थनिर्णायकं न्यायजालं सूत्रयामास अथातोब्रह्माजिज्ञासत्यादि यच व्याचल्यौ तत् परमशिवावतारभूतः श्रीशङ्कराचार्यः यथान्यायं सर्वप्राह्ममिति । कथमेतदवगम्यते ! सूत्रभंसिहतादिपुराणात् । तथाहि, सूतसंहितायाम्—

"स च नारायणस्यांशो भगवान् बादरायणः"।

#### इत्यारभ्य---

''सूत्रयामास वेदान्तवाक्यार्थं शङ्कराज्ञया ''।

### इत्यन्तम्---

तथा मानवपुराणे ''न्यायस्मूत्रात्मना प्रोक्तस्सर्वज्ञेन महात्मना । व्यासेनैव प्रसादेन शिवस्य परमात्मनः ''॥

### तथाऽदित्यपुराणे---

" व्याकुर्वन् व्याससूत्राणि श्रुतेरर्थं यथोचिवान् । स एवार्थर्श्रुतेर्प्राद्यः शङ्करस्सविताननः " ॥

### इति एवं कूर्मपुराणेऽपि---

करिष्यत्यवताराणि शङ्करो नीललोहितः । श्रौतस्मार्तप्रतिष्ठार्थं भक्तानां हितकाम्यया ॥ उपदेक्ष्यति तच्छास्त्रं यज्ज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम् । सर्ववेदान्तसारं हि धर्माद्वैतानिदर्शनम् ॥ यत्तद्विपा निषेवन्ते सन्यासेनोपचारतः । विजित्य कालजान् दोषान् यान्ति ते परमं पदम्" ॥ इति । एवं वासिष्ठलैङ्गेऽपि---

मित्रयोगाद्धारिस्साक्षादतीवश्रद्धया सह । कृष्णद्वैपायनो भूत्वा ब्रह्मचारी जितेन्द्रियः ॥ वेदान्तानां प्रतिष्ठार्थं मुने सूत्रं कारिष्यति ॥

इति । सूत्रजालस्य चास्य मुख्यप्रमेयबोधकशब्दघटितप्रथमसूत्रकत्वात् तादृशधर्मसूत्रयोगसूत्रयोः धर्मसूत्रत्वयोगसूत्रत्वरूपासाधारणव्यवहारवत् ब्रुससूत्रत्वव्यवहारः सर्वजनसम्मतः। यो हि महर्षिः यद्शै यं प्रबन्धं कृतवान् सः तमर्थे तदादौ प्रथमत एव प्रायेण असूचयत्। यथा "अथ योगानुथासनम्" "अथ शब्दानुशासनम्" "अथातो धर्मजिज्ञासा '' इति । तथा बादरायणोऽपि महर्षिः '' अथातो ब्रह्मजिज्ञासे " त्येवोवाच । न तु शिवजिज्ञासा, विष्णुजिज्ञासेति वा, अतोऽवगम्यते, शैववैष्णववल्लभादीनां स्वस्वमताभिनिवेशात् अन्यथा अन्यथा अर्थप्रतिपादने नावकाश इति । अस्यां चतुर्रुक्षण्यामादावन्ते मध्ये वा शिव विष्णुवाचकपदाभावत् ब्रह्मात्मपरादिशब्दानामेव तत्र तत्र उपलम्भाच, ब्रह्मविचारात्मकमेवेदं सूत्रजालामिति च । तत्र प्रथम-सूत्रे ब्रह्मशब्दस्य बृहिवृद्धाविति धातोर्निष्पन्नत्वेन, ''अथ कस्मा-दुच्यते परं ब्रह्मोति? यस्मादुचार्यमाण एव बृहति, बृह्मयति, तस्मादुच्यते परं ब्रह्मेति " इत्यथर्वशिरद्रश्रुत्या च बृहत्त्वम् ब्रह्मपद-प्रवृत्तिनिमित्तिमिति गम्यते । तच संकोचेप्रमाणाभावात् त्रिविधपरिच्छेद-राहित्यप्रयोजकं निरतिशयञ्च, ''तद्वा एतद्भक्ष अद्वयं बृहत्वादि''ति-नृसिंहोत्तरतापनीयश्रत्या, ''सत्यं ज्ञानमनन्तामितिश्रुतौ, यदनन्तं तद्भक्षेत्युक्तत्वेन च, तथावगमात् । एवं---

> "न व्यापित्वात् देशतोऽन्तो नित्यत्वात् नाऽपि कालतः। न वस्तुतोऽपि सार्वात्स्यात् आनन्त्यं ब्रह्मणि त्रिधा॥"

इत्युपबृंहणात् ''अनन्तपदं देशकालवस्तुपरिच्छेदरहितं स्वरूपमाहेति श्रीरामानुजीयभाष्याच । तथा च गुणवत्वे दोषवत्वे च वस्तुपरिच्छेद-राहित्यायोगात् ब्रह्मपदं निर्गुणं निरतिशयं बृहत्वोपलक्षितं स्वरूदं प्रत्याययति । अन्यथा अन्यतमपरिच्छेदवतोऽपि घटवत् अनित्यत्वेन अनित्ये प्रपञ्चे विरक्तस्य मुमुक्षाः ब्रह्मजिज्ञासानुपपत्तिः । ब्रह्मशब्दस्य शिवविष्ण्वादिपरत्वे शैवपाञ्चरात्रज्ञाद्यागमसिद्धार्थबोधकत्वेन ज्ञापकत्वादस्य शास्त्रस्याप्रामाण्यापत्तिश्च । ये च शैवादयो निरङ्कशं ब्रह्मशब्दं स्वस्वमतानुसारेण व्याकुर्वन्ति, स्वमतप्रतिष्ठार्थं परमतश्च खण्डयन्ति, ते प्रष्टाः व्याचक्षताम् । किं भवतां अद्वैते तात्पर्यं परमम् ? उत द्वेते ? नाद्यः अस्मन्मतप्रवेशेन परस्परं करूहस्य वैयर्थ्यात् । न द्वितीयः, भवद्भिः परस्परं कल्पिते द्वैते विशेषाभावात्। यदि उभयकल्पितं द्वैतम् परस्परसम्मतं तर्हि मार्गभेदः किमर्थं प्रवृत्तः ? यद्यत्र मार्गभेदो नास्तीत्युच्यते तर्हि भाष्यभेदः किमर्थ प्रवृत्तः ? शिवस्य विष्णोर्वा प्रधानस्य भेदादिति चेत्-मूलभूतसूत्रेषु अन्यतरबोधकस्य असाधारणपदस्य अभावात् रिक्तपात्रे दवीचालनवत भवतां भाष्यकरणस्य अकिञ्चित्करत्वात् , तादृशपदसत्वे किं पुनः कलहायन्ते परस्परं तत्रभवन्तः? किञ्च भवन्मते शिवस्य विष्णोर्वा सर्वशब्दवाच्यताभ्पुपगमेन अन्यंकिञ्चित् ब्रह्मसूत्रात् मूलं पुरस्कृत्य भाष्यं प्रतन्यताम् किं ब्रह्मसूत्रोपमर्दनेन श शिवविष्ण्वाद्यभ्युपगन्त्रा अद्वैतिना अनभ्युपगतः कः पदार्थः भवदीयैरभ्युपगतः ? येन वैष्णवेषु परस्परं कल्रहः शैवेषु वा आविर्भूतः। अद्वैतिना शिवविष्ण्वादीनां मिथ्यात्वमुच्यते नास्माभिरिति चेत्, तर्हि शिवस्य वा विष्णोर्वा पारम्यं कलहायमाणैः परस्परं भवद्भिः कथं निर्णीयेत १ उपक्रमोप-संहारादिप्रमाणजालं च शैववैष्णवमतसाधारणम् । अतः भवन्मत-

व्यवस्था मध्यस्थेन येन केन चित् कार्येति मध्यस्थः कश्चिदन्वेष-णायः । स किं मीमांसकः अन्यो वा नाद्धः, तस्य निरीश्वर-वादित्वेन मूले कुठारापत्तः, अन्ये किं किपलादयः वौद्धचार्वाकादमो वा नान्त्यः, तेषां वेदबाह्यत्वेन माध्यस्थ्यानर्हत्वात् । न द्वितीयः किपलस्य निरीश्वरवादित्वात् । योग्यादीनां ईश्वरवादित्वेऽि विशेषा-साधकत्वात् । अतः पारिशेष्यात् अद्वैत्येव माध्यस्थ्यं वोद्धमर्हति । स च अप्रसिद्ध इति चेन्न, महर्षिप्रणीतेषु योगसाङ्ख्यन्यायवैशे-षिकादिशास्त्रेषु जीवब्रह्मैक्यमायावादानिवचनीयवादादिकं खण्डितमिति तद्वादिना येन केन चित् महर्षिणा भवितव्यं । तेषामेव परस्परं इतरमतखण्डनपूर्वकं स्वस्वमतस्थापकत्वदृष्टेः । तत्र पारिशेष्यात् व्यास एव तादृशो महर्षिः । तेन हि शेववैष्णवप्रधानं पाशुपतपाञ्चरात्रा-दिकं यथा खण्डितं न तथा अद्वैतमनूद्य खण्डितामिति, व्यासाभि-प्रेतं मतं अद्वैतमिति सिद्धम् । तथा हि, मानवपुराणे अष्टादशा-ध्याये—

" अथ प्रमाणमाहात्म्यं प्रवक्ष्यामि समासतः" । इत्युपकम्य—

> "वेदस्य कर्मभागे तु वाक्यानां वेदवित्तमाः। अन्योन्यं न विरोधोऽस्ति न्यायेन पारेपश्यताम्॥ न्यायो जैमिनिना प्रोक्तो व्यासिशप्येण धीमता। प्रसादादेव रुद्धस्य द्विजास्सूत्रात्मनैव तु॥ ज्ञानभागे तु वेदस्य वेदान्ताख्ये तथैव च। वाक्यानां न विरोधोऽस्ति न्यायेन पारेपश्यताम्॥ न्यायस्सूत्रात्मना प्रोक्तः सर्वज्ञेन महात्मना। व्यासेनैव प्रसादेन शिवस्य परमात्मनः॥"

### इत्युक्ता श्लोकद्वयानन्तरं—

" अखण्डैकरसार्थे तु वेदान्तास्सकला भृशम् । पर्यवस्यन्ति नान्यत्र तथा व्यासेन कीर्तितम् ॥ संसगीर्थे द्विजा वेदाः समस्ता आस्तिकोत्तमाः । पर्यवस्यन्ति च यथा तथा जैमिनिनेरितम् ॥

इति प्रकरणेन व्यासेरितवेदान्तार्थः अखण्डैकरसः तिन्नणीयकसूत्रजालं व्यासकृतमि तत्परं, संसर्गागोचरप्रमाजनकत्वलक्षणाखण्डार्थकत्वं उपनिषदां इति च सिद्धम् । अथ मानवपुराणं यदि प्रामणिकं तदा व्यासमतमद्वैतम्, तदुक्तसूत्रजालमि तत्परमिति विश्वसितुं शक्यते । तत्रैव प्रमाणं नाम्तीतिचेन्न, ''यद्वै किञ्च मनुरवदत्तद्वेषज ''मितिश्रुतेः मनुक्तेः प्रमाणमूर्धन्यत्वात्, किञ्च ''धर्मशास्त्रेषु मानवस्येव व्याकरणेषु पाणिनीयस्येव च विष्णुपुराणस्य सजातीयग्रन्थेभ्यः प्रकर्षातिशयो नापन्होतुं शक्यतः' इति श्रुतप्रकाशिकाकृदुक्तेश्च । एवञ्च अद्वैतस्य श्रुतिस्मृतिव्यासकृतसूत्रप्रतिपाद्यत्वे सिद्धे सित अद्वैती व्यास् एव माध्यस्थ्यं वोद्धमर्हति । कथं व्यासेन मध्यस्थेन व्यवस्था कृतेतिचेत् श्रुणु नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावस्य परमात्मनो मायोपाधिकस्य नामविशेषाः शिवविष्ण्वादिशब्दाः । न तु अर्थतो भेदः परस्परं तयोः मन

नामानि तव गोविन्द यानि तानि ममापि च । आवयोरन्तरं नास्ति शब्दें रथें जगत्पते ॥

इति महाभारतवचनात्, "सब्रह्म सशिवस्सहरिस्सेन्द्रस्सोक्षरः परमन्स्स्वराट्" "त्वं यज्ञस्त्वं वषट्कारस्त्वमिन्द्रस्त्वं वरुणस्त्वं रुद्रस्त्वं विष्णुस्त्वं प्रजापतिः" इत्यादिश्रुतिभ्यश्च । एवश्च आगमसिद्धशेव-वेष्णवमतयोः सामंजस्ये सति व्यासप्रणीते ब्रह्मसूत्रे अद्वैतिव्यति-रिक्तानां विवरणावकाशाभावः न्यायविदां सुप्रसिद्ध एव । अत्रान वसरे व्यासतात्पर्यं प्रकटयन्निवोदितः कश्चित् व्याससिद्धान्तमार्ताण्डः श्रियःपतिर्नारायणः परं ब्रह्म, अप्राकृतदेशविशेषे तत्सायुज्यपाप्तिरेव मुक्तिारीति, शारीरकमीमांसाप्रणेतुः भगवतो वेदव्यासस्य सिद्धान्त इति वाक्ति । अत्र पृष्टोऽयं व्याचष्टाम् नारायणशब्दस्य (३ पारेच्छेदे-९ पृष्ठे) अनुशासनविरहं वदता ग्रन्थेन ब्रह्मशब्दस्य श्रीपतौ नारायणे किमनुशासनमपूर्वमुक्तम् ? येन श्रियः पतिः नारायणः परं ब्रह्मोति उद्भ-ष्येत । किञ्च ब्रह्मव्यतिरिक्तायाः नित्यायाः श्रियः अभ्युपगमे विष्णोर्वस्त-परिच्छेदापात्त्या ''तद्वा एतद्वह्य अद्वयं बृहत्वात् '' इति नृसिंह-तापनीयश्रुत्युक्तं निरतिशयबृहत्वप्रयोज्यं अद्वितीयत्वं कथं तव नाराय-णस्य सिध्येत ? अथ अद्वितीयत्वं सजातीयद्वितीयरहितत्वं श्रीश्च विजातीयेति चेत् न, विकल्पासहत्वात् । किं साजात्यं रुक्ष्मीपतित्वेन ? उत जगत्कारणत्वादिना. नाद्यः लक्ष्मीपतित्वेन सजातीयस्यान्यस्य कस्य चित्सत्वे निषेधायोगात् असत्वे कथं अप्रसक्तं प्रतिषेधति श्रुतिः ? नान्त्यः पूर्वोक्तदोषतादवस्थ्यात् । अप्राकृतदेशविशेषे माना-भावात् तथा हि ''आत्मा वा इदमग्र आसीत्'' ''एको ह वै नारायणः '' इत्यादि श्रुतिभिः प्रलयकाले कार्यस्य सूक्ष्मावस्थां प्रति-पादयिन्तीभिः "स इमान्लोकानस्रजत " "सोऽकामयत " " एतस्मा-दात्मनः सर्वे लोकाः सर्वे वेदाः '' इत्यादिश्रुतिभिः सर्वभूतत्व-सर्वलोकत्वाद्यवच्छेदेन ब्रह्मोपादानकत्वावगमात् । स्वोपादानकत्वस्य प्राक्न-तत्वविनाशित्वव्याप्तत्वात् ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य अपाकृतस्य सद्भावे प्रमाणाभावः । यानि पुराणवचनानि उपन्यस्यन्ते तृतीयपरिच्छेदे तानि सयुक्तिकप्रत्यक्षश्रुतिविरोघे विरोधाधिकरणन्यायेन अप्रमाणान्येव । सायज्यह्रपा मुक्तिः परब्रह्मसमानभोगत्वरूपमिति (द्वितीयपरिच्छेदे २१३ पृष्ठे) उक्तत्वेन मुक्तस्य लक्ष्मीपतित्वापत्तेः "परं साम्यमुपैती "ति श्रुत्या मुक्तस्य ब्रह्मणा सादृश्यप्रतिपादनाच । न च ति द्वित्रमेव सादृश्यं तत्र विविक्षितिमिति वाच्यं परमपदस्य वैयर्थ्यापतेः । मुक्तस्य ब्रह्मसाम्याभ्युपगमे ''न तत्समश्राभ्यिकश्च दृश्यते '' ''न तत्समोस्ति अभ्यिषकः कुतोऽन्यः '' इत्यादिश्रुतिविरोधः । मुक्तस्य भगवद्भक्तो-जिझतं भक्त्व्यतिशयेन अभ्यवहरतः (द्वितीयपिरच्छेदे पृ.२१५) यथा-नुरूपां सपर्यां कुर्वतः शरीरमस्ति वा न वा शाये, सुखवत् दुखस्याप्यापत्तेः ''आत्तो वै सशरीरः प्रियाप्रियाभ्यां न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहातिरस्ति '' इति श्रुतिभ्यां । द्वितीये शरीरेन्द्रियादिशून्यस्य चर्वणनिगरणाद्यसम्भवेन भवन्मुक्तेः अपुरुषार्थत्व-प्रसङ्गात् । वेदव्यासस्य सिद्धान्त इत्यपि न समीचीनम् । व्यासा-भिप्रायस्य पूर्वमेव उपबृह्मणादिना निर्णातत्वात् , ''खयं नष्टः परा-न्नाशयती '' ति न्यायकवळितत्वाच । किं च तत्पुरुषीयपुरुषान्तरीय-वचनयोर्मध्ये तत्पुरुषीयवचस्य प्राबल्यमिति भवत्कल्पितन्यायेन व्यास-कृतकूर्मपुराणात् तत्कृतब्रह्मसूत्रतात्पर्यं विशदं भवति तथाहि कूर्म-पुराणं ईश्वरगीतायां द्वितीयाध्याये—

''यद्यात्मा मलिनोऽस्वच्छो विकारी स्यात्स्वभावतः । न हि तस्य भवेन्मुक्तिः जन्मान्तरशतैरपि॥

इत्युक्ता श्लोकद्वयानन्तरं-

"वदन्ति वेदविद्वांसस्साक्षिणं तमसः परं । भोक्तारमक्षरं शुद्धं सर्वत्र समवस्थितं ॥ तस्मादज्ञानमूलो हि संसारः सर्वदेहिनाम् । एकस्संभिद्यते शक्त्या मायया सर्वभावतः ॥ तस्मादद्वैतमेवाहुः मुनयः परमार्थतः । ज्ञानस्ररूपमेवाहुः जगदेतद्विचक्षणाः । अर्थस्वरूपमेवान्ये पश्यन्त्यज्ञाः कुदृष्टयः ॥ ''

इति । अत्र वेदविद्वांस इत्युक्तया वेदव्यासस्य वेदविदमणीत्वात् तन्मतमद्वैतं वैदिकं च अज्ञाः कुदृष्टय इत्युक्तया तद्विपरीतमतं अवैदिकमिति †स्फुटं विमर्शकानां एवं पाराशर्ये सप्तदशाध्याये—

> "द्वयोभेंदो न चेत्तर्हि भेद एकस्य वस्तुनः। भेद एकस्य यः प्राप्तस्स मृषा चन्द्रभेदवत्॥

### इत्युपक्रम्य---

" मायामात्रमिदं द्वैतमद्वैतंपरमार्थतः । इत्याह हि परा शुद्धा श्रुतिस्सत्यार्थवादिनी ॥"

इति श्रुत्येव श्रुतितात्पर्यस्य वर्णितत्वात् तदर्थनिर्णायकत्वेन प्रवृत्तं ब्रह्ममीमांसाशास्त्रमपि अद्वैतपरमिति सिद्धम् ॥

(अनुवर्तते)

विद्वान् . पालघाद . नारायणशास्त्री.

## अभिनवसुभाषिताविः

#### Ш

अथ पुनिरदानीं तेषामेव श्रीमतां पारुपत्ते गुरुराजवर्याणां कृतिष्वन्यतमं श्रीमदम्बानवरत्नमालिकास्तोत्रद्वयं सहृद्यहृद्याह्यदनाय समर्प्यते । तत्रभवन्तः पूर्वोदाहृतरसिकतावैदग्ध्यसमल्कृता आचार्य-वर्याः असकृदाविष्कृताव्याजदेवताभक्तिसुधाविशुद्धान्तरङ्गाः निरित-शयानन्दमयाश्च विराजन्ते स्मेति हन्त! पुराकृतं महात्मनाम्! यद्यप्येतादृशानि स्तोत्राण्यम्बाविषयकाणि बहूनि प्रसिद्धानि सिद्ध-प्रोक्तानि, तथापि परुमकरुणामयं पूज्यतमं वस्तु नान्यज्जनन्याः; तत्र चित्रं प्रतिनरमयमम्बास्तवो भिद्यते अथाप्यपूर्वा शोभामाधत्ते वशीकुरुते च सर्वेषां मनांसीत्यलं बहुना।।

कदाचित् साम्प्रदायिके स्थिरवासरीयदेवताभजनावसरे सवयस्याः चतुष्पथवीथिकासु पुरुषोत्तमं स्तुवन्तः मार्गे शिवायतनं प्रविष्टाः, कालमहिम्ना सर्वेष्वप्याबालवृद्धेषु भगवत्पादारिवन्दभजनपरवशेषु सस्नेह-प्रदीपदीपितमुखेषु ''अये, गुरुराज! अम्बामिध किमिप स्तूयताम् " इति सुहृदा साष्ट्रहासहासमुत्साहिता एते आचार्याः सहसान्तर्ज्विति-दिव्यदीपेनेव वत्सस्यानान्यशरण्यतां सम्भावयन्त्याम्बया प्रसारितेन रागेणेव रुचिरपाटलितं मुखं देवीपदकमलमभ्यावृत्य निर्गलया वाचा इत्थमस्ताविषुरिति प्रसङ्गः।।

### (१) अम्बानवरत्नमालिका श्रीमन्त्रिपुराम्बिकायैनमः

श्रितजनशिशिरापाङ्गी शिववामाङ्गी शिरीषमृदुलाङ्गी। सङ्गीतसरसभङ्गी मुदितकुरङ्गी करोतु मयि करुणाम्॥ १ बालां सुरुचिरफालां मुकुरकपोलां विचित्रतरचैलाम् । लीलाहताघजालां सुललितमालां नमामि शिवलोलाम् ॥ २ अम्बा सुगुणकदम्बा पुलिननितम्बा शिरोजलोलम्बा। विम्वाधरा मृगाक्षी हिमरुचिविम्बानना हि मामवतात्॥ 3 कालीमसुरकरालीं करधृतखड्गाशुलूर्नारपुमौलिम्। धूलीकृतदितिजालीं दुरिताबूलीकृते श्रितोऽस्म्यानेशम्॥ भद्रां सुजनसुभद्राममृतसमुद्रान्तरीपकृतभद्राम्। मुद्रां नताभयकरीं द्धतीं रुद्राङ्गनामहं वन्दे ॥ ٠, लिला श्रितजनफलिलामरतरुतुलिला भजन्कुपाकलिला। विलतापाङ्गितपातैः कलयत् कल्याणसन्तर्ति मयि ताम् ॥ विद्या तटिदिव हृद्या नखरुचिविद्योतितात्मजनवेद्या। वेद्यागमैश्चिदाद्या सुभूरामविद्यां लुनातु ममसद्यः॥ ૭ वाणीं किसलयपाणीं पृथुलश्रोणीं नतामरश्रेणीम्। वाणीजितकलवाणीं भुजगसुवेणीं नमामि शुक्रपाणीम् ॥ ८ मायां सुरुचिरकायां सुगुणनिकायां सुरासुरोद्देयाम् । ध्येयां योगिभिरनिशं जगदभिधेयां नमामि शिवजायाम् ॥ ९ नवरत्नमालिका ख्यामेता मार्यामुदारसविशेषाम्। ्गुरुराजसुकृतिरचितां दयया साङ्गीकरोतु निजहृदये ॥

पुनरपि—अम्बानुगृहीतानन्दसुधापूरविहारादनपासिसीर्षया द्वितीयां रुचि-रतरामिमां नवरत्नमालिकां रचयामासुः ॥

### (२) अम्बानवरत्नमालिका

नित्यचिदानन्दमयीं निरुपमगुणकालितललितलावण्याम्। निखिलनिलिम्पवरेण्यां नित्यशरण्यां नमामि भुवनेशीम् ॥ पापविनाशननिरतां पावनचरितां परावरैर्विनुताम् । परमदयारसभरितां परशिवदयितां नमामि भुवनेशीम् ॥ अनुभृतिमात्रसारा मखिलोदारामपारगम्भीराम् । असृतपयोधिविहारामरुणाकारां नमामि भुषनेशीम् ॥ 3 पुण्यैकसमधिगम्यां पुरुतरनिजमहिमलब्धपारम्याम् । पूजकसन्ततिसौम्यां पुरहरसाम्यां नमामि भुवनेशीम् ॥ बन्धुककुसुमरक्तां भक्तजनोद्धरणबहुविधासकाम्। भवहृदयसानुरक्तां बहुगुणयुक्तां नमामि भुवनेशीम् ॥ ધ निगमलसत्परमार्थां निजजनतितिविहितपरमपुरुषार्थाम् । निःश्रेयसैकसार्थां निखिलसमर्थां नमामि भुवनेशीम् ॥ દ્દ अमरावनैकदीक्षामसुरविपक्षामसाधुकृतादीक्षाम् । अध्वरधिकृतदक्षा मक्षालक्षां नमामि भुवनेशीम्॥ O राजीवचपलनयनां मौक्तिकराजीव विशद्शुभरदनाम्। राजीवविजयिवदनां राज्यनिधानां नमामि भुवनेशीम्॥ पीनोत्तुङ्गसुवृत्तस्तनयुगजितमदनकुम्भिकुम्भयुगाम्। शुम्भादिदम्भशमनीं शम्भुमनोन्नां नमामि भुवनेशीम् ॥ नवरत्नमालिकाख्यामेता मार्यामुदारसविशेषाम्। ्गुरुराजसुकृतिरचितां दयया साङ्गोकरोतु निजहृद्ये ॥ १०

स्तात्रद्वयमिदं श्री गुरुराजहस्ताक्षरसत्कृतमातृकं तत्तन्जैः हेमावतीतीरिवराज-मान नृसिंहपुरवास्तव्यैः श्रीमिद्भरण्णय्याचार्यैः कृपयाऽस्मदायत्तीकृतमिति भूयानुप-कारः विरं स्मर्यते ॥

एच्. एख्. हरियप्प.

### धर्मजिज्ञासा.

धर्मजिज्ञासया अधर्मोऽपि जिज्ञासितो भवतीति धर्मजिज्ञासैवात्र कियते । धर्मस्वरूपमधिकृत्य बहुधा विप्रतिपत्तिर्दृश्यते । सुखसाधनं धर्मः दुःखकारणमधर्मः इति न दोषारहितं लक्षणं भवितुमर्हति । अभोज्यभोजनापयपानागम्यागमनादिष्विप दुःखकारणेषु इष्टसाधनता बुद्ध्या जनाः प्रवर्तन्ते । अतः किं सुखसाधनमिति न निर्णेतुं शक्यते । तथा च—

> " पुंसो नेष्टाभ्युपेयत्वात्रियास्वन्यः प्रवर्तकः । प्रवृत्तिहेतुं धर्मे च प्रवदन्ति प्रवर्तनाम् ॥

इति मण्डनिमश्राविराचिते विधिविवेके (२४३तमपुटे) अनूदितश्लोका-नुसारेण इष्टसाधनमेव क्रियासु प्रवर्तकम् । प्रवर्तनापरनामकं प्रवृत्ति-कारणमेव धर्म इति अन्याप्तचितिन्याप्तचादि दोषरिहतं रुक्षणं न भवति ॥

प्रवृत्तिहेतुमिषकृत्य पाश्चात्या विद्वांसोऽपि बहुघा विप्रतिपद्यन्ते । प्रयोजनमेव प्रवत्कमिति प्रयोजनापरनामकफलेप्सया कियमाणा कियव धर्मः इति के चन पाश्चात्या वदन्ति । प्रयोजनमनुाह्दिय न मन्दोऽपि प्रवर्तते । इति लोकोक्त्यनुसारेण प्रयोजनविरहिता कियेव नास्ति । किं च सप्रयोजनं कर्म धर्म इति लक्षणमि न निर्देष्टम् । चौर्यमिष सप्रयोजनमिति को वा चौर्यं धर्म इति वदेत् १ अनिष्टाननुबन्धि सप्रयोजनं कर्म धर्म इति अनिष्टानुबन्धिनां चौर्यादीनां कर्मणां धर्मत्व निवारणेऽपि, किमिष्टं किं वा नेष्टमिति निर्णेतुमशक्यतया धर्मस्वरूप-निर्णयो दुस्साध एव भवति । किं च देहात्मबुद्ध्या शारीरसौख्याय केवलं कियमाणं कर्म इह लोके अनिष्टाननुबन्ध्यपि परलोकनाशक-

मिति कदाप्यनिष्टानुबन्ध्येव यत्तु ऐहिकामुष्मिकसुखद्वयसाधकं स धर्मः इत्युक्तौ तादृशसाधनं कीदृशमिति निर्णेतुमशक्यतया धर्मलक्षणं सन्दि-ग्धमेव भवति । एतेन सुखसाधनं धर्म इति कैश्चित्पाश्चात्यविद्वाद्भः निरुक्तं लक्षणमपि निरस्तम् ॥

अपरे के चन पाश्चात्यविद्वांसः प्रतिभाषेरणया कियमाणं कर्म धर्म इति वदन्तः प्रतिभायाः (Intuition) प्रवतर्कत्वं वदन्ति । प्रतिभावादिपक्षः श्रीमता मण्डनमिश्रेण स्वीये विधिविवेके २५२तमे पुटे विशदीकृतः । "प्रतिभानेत्रोऽहि लोकः इति कर्तव्यतासुः समीहते" तदुक्तम्—

> इतिकर्तव्यतायां तां न कश्चिदतिवर्तते । प्रमाणत्वेन तां लोकस्सर्वस्समनुगच्छिति ॥ व्यवहाराः प्रवर्तन्ते तिरश्चामि तद्वशात् । स्वरवृत्तिं विकुरुते मधौ पुंस्कोकिलः कथम् ॥ जन्त्वादयः कुलायादेः करणे शिक्षिताः कथम् । आहारप्रीतिविद्वेषष्ठवनादिकियासु च ॥ जात्यन्वयप्रसिद्धासु प्रयोक्ता मृगपक्षिणाम् ।

इति यत्कर्तव्यं तत्र प्रतिभैव प्रमाणम् । प्रतभैव प्राणिनां तृतीयं नेत्रम् । न केवलं जनाः तिर्यञ्चोऽपि प्राणिनः स्वीयां प्रतिभामेवानुसृत्य व्यवहरन्ति जीवन्ति च । वसन्तोदये पुंस्कोकिलः स्त्रीकोकिलाह्यानाय प्रतिभावोधित एव स्वीयस्वरं विकुरुते । प्रतिभावोधिता एव पक्षिणः काले नीडादिकं रचयन्ति । तिर्यक्षु प्रतिजातिप्रसिद्धानि आहार-प्रातिद्वेषप्रवनादिकमीणि प्रतिभैव बोधयति । न हि श्वा मार्जालस्य शत्रुरिति प्रतिभां विना अन्यः कश्चन न बोधयति श्वमार्जालम् । प्रतिभेव प्रवर्तिका । प्रतिभापरणया प्राणिभिर्यक्रियते स धर्मः

इति च स्पष्टं भवति । अथापि प्रतिभाया धर्मोपदेशकत्वं नाभ्युपगन्तुं शक्यते । सत्यामपि प्रतिभायां केचन जनाः कथं परदारान् जिगमिषन्ति । जागर्त्यामपि प्रतिभायां कथं कृष्णसर्पः अनपराध्यन्तमपि नरं दष्टुमिच्छति । स नतस्य जातिधर्मः । प्रतिभामप्युल्लङ्घ्य प्रणिनः क्रियासु प्रवर्तेरन्यदि तदा प्रतिभा शासितृपदवीमारोढुं नाईति । अतः प्रतिभावादिनां पक्षे धर्माधर्मनिर्णयः दुस्साध एव । "सतां हि सन्देहपदेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तःकरणप्रवृत्तय" इति शाकुन्तले काळिदासोक्तमपि प्रतिभा-प्रामाण्यं कचित्कमेवेति ज्ञेयम् ॥

तदित्थं प्रयोजनं प्रवर्तकिमिति, सुखसाधनं प्रवर्तकिमिति, प्रतिभा प्रवर्तिकेति च पाश्चात्यानां त्रयः प्रसिद्धाः पक्षाः बहोः कालात् पूर्वमेव भरतखण्डवासिभिः विद्वद्भिः दूरोत्सारिता इति स्पष्ट-माकल्यते ॥

बलवदिनष्टाननुबन्धित्वे सित इष्टसाधनत्वे सित क्वतिसाध्यता-ज्ञानं प्रवर्तकमिति तार्किकानिष्कृष्टं लक्षणमि धर्माधर्मस्वरूपं बोध-यितुं नालम् ॥

महर्षिः जैमिनिस्तु " चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः " इति मीमांसा सूत्रे धर्मलक्षणमाह । सूत्रमिदं शबरस्वाम्यादिभिः शास्त्रविचक्षणैः स्पष्टं व्याख्यातं वर्तते । तेषां व्याख्यानं पारिभाषिकमृथिष्ठं अन-धीतश्रास्त्राणां दुर्बोधमिव दृश्यते । अतोऽत्र पारिभाषिकशब्दानुत्सृज्य सूत्रार्थो वर्ण्यते । एतल्लक्षणं लौकिकवैदिकोभयधममपि लक्ष्यीकरोति । या च किया लोके वेदे च लोडन्तैः लिङन्तैश्च धातुभिः क्रव्यानीयम्त्ययान्तैश्च पदैः विहिता बोध्यते सैव चोदनेत्वभिर्धीयते । स्तादशिकयास्विप या अन्तर्थमद्धः

सा वर्जनीया। तथा च लोके वेदे च लोडन्तैः लिङन्तैः क्तव्या-नीयरन्तैश्च पदैः विहिता अनर्थविरहिता क्रियेव धर्मः इति लक्षणं भवति॥

वेदे यागादिकियाः सत्याभिवदनानृतद्रीकरणादिकियाश्च विहिता वर्तन्ते । लोके च "आयुष्कामः क्षीरं पिबेत्" "धनार्जन-कामः आङ्कुभाषाध्ययनं आङ्कुवस्तुवाणिज्यं वा कुर्यात् " इति वेदागोचराः क्रियाः सर्वजनाभ्युपगमेन विहिता ज्ञायन्ते । एतासां क्रियाणां धर्मत्वे न किमप्यपद्दीयते । यासां क्रियाणां अनर्थप्रापकत्वं स्पष्टं दृश्यते, यासां च धर्मत्वे जनानां विप्रतिपत्तिः वर्तते तासां सार्वजनीनोऽभ्युपगमो नास्तीति तादृश्यः क्रियाः लोडन्तादिवदैः न बोध्यन्ते । तथाहि "आयुष्कामः क्षीरं पिबेत्" "धनाजनकामः आङ्गलभाषाध्ययनं कुर्यात्" इति विहिते क्षीरवानस्य आङ्गलभाषाध्ययनस्य च धर्मत्वे न कोऽपीदानीं विसंवदति । आङ्गलजनाचारानुष्ठानं तु बहुभ्यो भरतखण्ड-जनभ्यो न रोचते । अत स्तद्विषये "आङ्गलाचाराननुतिष्ठ" इति लोडन्तेन प्रवर्तना न श्रूयते लोकिकवार्तास्र । अतश्च लोकिककियासु याः याः क्रियाः लोडन्तादिभिरविसंवादं बोधिताः तासां धर्मत्वमविवाद- अस्तमिति ज्ञायते ॥

यथा वेदे तथा लोकेऽपि कानि चित्कर्माणि नित्यानि कानि चित्काम्यानि, कानि चिच्चनैमित्तिकानि वर्तन्ते। तानि च सुज्ञेयानीति नात्र विशदीकियन्ते।।

तिदत्थं लोके वेदे च यद्यचोदितमनर्थविरिहतं कर्म दृश्यते तेषु नित्यमहरहः करणीयम् काम्यानि यथाकाममनुष्ठेयानि नैमित्ति-कानि च सित निमित्ते कर्तव्यानि । यथा प्लेग्रोगहेतोः जना अन्यत्र गच्छन्ति तानि च कर्माणि धर्मा एवेति जैमिनिना महर्षिणा कृतं धर्मलक्षणम् । एतच लक्षणं उत्तरोत्तरोत्कर्षवादिनां पाश्चात्यविदुषामिष्टमेव । तेऽपि सर्वजनाभ्युपगतानां लोडन्तादिपद-बोध्यानां क्रियाणां धर्मत्वं बोधयन्ति । तादृशिक्रयां "विश्वजनी-नाज्ञा" (Social Command) इति ते वदन्ति ।

चोदिताः क्रियाः प्रवृत्तिधर्मा इति भरतखण्डाविद्वद्भिर-भिषीयन्ते । प्रवृत्तिधर्म इव निवृत्तिधर्मोऽप्यपरः मुख्यधर्मः जाग-तीति भरतखण्डजनानां मतम् । निवृत्तिधर्मः पाश्चात्यविदुषाम-विदितपूर्वः । विदितोऽपि स न तेभ्यो रोचते ॥

कर्मसन्यासः कर्मफलसन्यासो वा निवृत्तिधर्म इत्यभिधीयते । यः सर्वाणि विहितानि निषिद्धानि च कर्माणि सन्नचस्य नैष्कर्म्यसिद्धौ यतमानः ब्रह्मणि रमते तस्य धर्मः कर्मसन्नचासात्मकः निद्रश्रे-यसप्रदः इत्येतेषां मतम् ।

"न हि कश्चित्क्षणमि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्।" इति भगवद्गीतावचनेन सर्वकर्मसन्न्यासः न सुकर इत्यपरे कर्म-त्यागात्कर्मजन्यफलत्यागः वरमिति मत्वा विहितानि कर्माणि अनुतिष्ठ-न्तोऽनुष्ठीयमानकर्मणां फलानि भगवते समर्पयन्ति। भगवत्समर्पण-द्वारा जनेभ्य एव ददति। प्रयासेनार्जितप्राज्यधनः जनः देविनिष्ट्वा धनव्ययं वा करोति, दानरूपेण वा जनेभ्यो धनं ददाति, देवा-लयादीनि वा धर्मकार्याणि कारियप्यति। न तु आर्जनाद्विरमिति। किं तु स्वार्जितं स्वभोगाय न विनियुद्धे। तथा च कर्मफल-सन्न्यासः लोकसुखाय प्रभवतीति स्पष्टम्॥

पाश्चात्यास्तु प्रवृत्तिधर्ममेकमेवाङ्गीकुर्वाणाः कर्मसन्न्यासकर्मफल-सन्न्यासान्यतरात्मकं निवृत्तिधर्मं नाभ्युपगच्छन्ति । ऐहिकानिष्टनि-वृत्तिपूर्वकाभीष्टपाप्तिरेव प्रवर्तिकेति मन्यमानाः सैकतादपि तैलं

सिञ्जिपृक्षन्ति । अतश्च तेषु साहसशीला अशेषजगदैश्वर्यं स्ववशं क्रत्वा अलसानन्यान् दासीकुर्वन्ति । धनिनः दरिद्रा इति द्विधा विभक्ता जनाः तेषु परस्परं कलहायन्ते । धनहेतोः कलहायमा-नान्जनान् विनेतं न शस्त्रादन्यदास्ति शरणं। पञ्चदशवत्सरेभ्यः पाक् रप्यादेशसार्वभौमो झार्नामा चक्रकर्ती सपुत्रकळत्रः प्रजाकोपामौ भस्मसात्कृतस्समासीत् । इदानीमराजकोऽयं देशः प्रजासङ्घेनैव पाल्यते। अन्येषु देशेष्वपि राज्ञो हन्तुकामास्ते प्रजाप्रकोषमुज्जालयन्ति । एतादश-दुःखपरम्परायाः निवृत्तिधर्माज्ञानमेव कारणमित्यत्र न कोऽपि सन्देहः। पुरा खु भरतखण्डे शककालात्प्राक् वत्सराणां चतुर्थे शतके अशोको नाम चक्रवर्ती बौद्धदीक्षामवलम्ब्य निवृत्तिधर्ममनुतिष्ठन् प्राज्यं राज्यकोशं प्रायच्छदिति ज्ञायते । तदा तदानीन्तनाः धनिनश्च स्वं स्वं धनं दरिद्रदैन्यदूरीकरणाय बौद्धाचार्यसङ्घाय प्रायच्छन्निति स्पष्टं श्रूयते । जैनाः बौद्धाः शैवा वैष्णवाश्च भरतखण्डवासिनो जनाः निवृत्तिधर्म एव परमो धर्म इति श्लाधन्ते। अविदित-निवृत्तिधर्माः पाश्चात्या जना धनहेतोः राज्यक्षोमं प्रजाक्षोमं चोत्पादयन्ति ॥

आर् . शामशास्त्री.

#### गायत्री.

"साविज्या ऋषिर्विश्वामित्रः। ततश्च विश्वामित्रोत्पत्तेः प्राग्गायज्या अदर्शनेन (ज्ञानाभावेन) उपनयनस्याभावेन द्विजा नासन्। एवंच तदा द्विजत्वशून्यैरिंग वेदाध्ययनं कृत्वा तदुक्तयागानामनुष्ठानं कृतमेव यथातथेदानीमप्यस्तु। इत्याक्षेपो न समंजसः॥

"अजान् ह वै पृश्निंस्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयंभ्वभ्यानर्षत् । तद्दषयो भवंस्तद्दर्शाणामृषित्वम् " इति तै।तिरियारण्यकेन अनादितया विद्यमानानामेव तत्र प्रकाशमात्रमिति समाधेयत्वात् ॥

(स्वयंसु) प्रमाणांतरमनुपजीव्य स्वयंभूतम्। स्वतःप्रमाणभूत-मिति यावत्। (ब्रह्म) वेदः। तपश्चरतः (अजान्) अयोनिसम्भवान्। (पृश्नीन्) पुरुषान् प्रति। (अभ्यानर्षत्) अभिजगाम। अतस्तेषा-मृषित्वं बोध्यमित्यर्थः॥

अनेन नायोनिसम्भवेषु(ब्रह्मणा आदौ सृष्टेषु) अन्यतमोयं विश्वामित्रः न गाधिनन्दनो विश्वामित्र इत्यंगीकारे एव तस्य ऋषित्वमुपपचते नान्यथा। ए वंच स एवायं विश्वामित्रः '' घातायथापूर्वमकल्पयत् '' इति श्रुत्युक्तरीत्या पुनः पुनः प्रतिकल्पमुत्पचते
कल्पान्ते च विनश्यति। तथा च पूर्वपूर्वकल्पस्थविश्वामित्रस्य
ऋषित्वेनावस्थानात्सर्वदा गायत्री आसीदेवत्युपनयनस्याविच्छेदेन प्रवृतिर्निरानाधेवेति दिक्॥

"य एषोंतरादित्ये" इति श्वितरादित्यविषयिणी, तत्सविद्वारिति गायत्री तु सवितृविषयिणीति तत्र "य एषोंतरादित्ये" इति श्रुतिः प्रमाणं न भवेदिति न शंकनीयम् ॥

'' सविता सर्वस्य प्रसविता '' इति '' आदित्योपि सवि-

तोच्यते '' इति निरुक्ताभ्यां सिवत्रादित्ययोर्नभेद इति सिध्यति । सर्वस्रष्टृत्वं नैकस्य सामान्यस्य, महायोगिनोपि नेतिश्वरस्यैवेति वाच्य-मिति शृतिप्रतिपादितादित्यापि स ऐवेति भेदबुद्धेरसंभवात् ॥

एवं च गायत्र्या स एवोपास्य उपनतस्येति निष्कामनया (ईश्वरप्रीत्यर्थत्वेनैव) वेदाध्ययनेन तदंगाध्ययनेन तदर्थज्ञानेन संध्यादि-नित्यनैमित्तिककर्मणामनुष्ठानेन च चित्तशुद्धिं संपाद्य श्रवणादावधि-कारी स्यादित्युक्तं युक्तमेव ॥

''सावित्र्या ऋषिर्विश्वामित्रः'' इत्युच्यते । एतस्या एव गायत्रीसावित्रीसरस्वतीत्येवं नामभेदः कारुभेदात् ॥

> तत्र ऋषिनीम (मन्त्रद्रष्टा विद्यमानानां मन्त्राणां द्रष्टा ''येन यद्दषिणा दृष्टं, सिद्धिमाप्नोति येन वै । मन्त्रेण तस्य तत्रोक्तमृषेभीवस्तदात्मकम्''॥

इति विनियोगाध्याये याज्ञवल्क्य आह । येन ऋषिणा यदृष्टं वेदवाक्यं, येन मंत्रेण सिद्धिम् (अभिलषितार्थसिद्धिं) प्राप्नोति च तस्य तत्रोक्त-मृषित्विमित्यर्थः ॥

गौतमीयतंत्रेऽपि--

" महेश्वरमुखाज्ज्ञात्वा यः साक्षात्तपसा मनुम् । संसाधयति शुद्धात्मा स तस्य ऋषिरीारेतः॥"

इति । मनुं वेदमंत्रं वेदं वा । अत्र पाद्मे उत्तरखंडे विशेषः— " ततोवधीत्स तं शंखं विष्णुर्वे मत्स्यरूपधृक् । अथ तं स्वकरे क्रत्वा बदरीवनमागतः ॥ तत्राहृय ऋषीन् सर्वानिदमाज्ञापयद्विभुः ।

विष्णुरुवाच--

जरुांतरे विशीर्णांस्तु यूयं वेदान्त्रमार्गथ । आनयध्वं च त्वरिताः सरहस्यान् जरुांतरात् ॥ तावत्त्रयोगे तिष्ठामि देवतागणसंयुतः । नरदउवाच —-

ततस्तैः सर्वमुनिभिस्तपोबलसमन्वितैः ।
उद्धारिताः षडंगास्ते वदा यज्ञसमन्विताः ॥
तेषु यावन्मितं येन लब्धं तावन्मितस्य हि ।
स स एव ऋषिर्जातस्तदाप्रभृति पार्थिव ॥
अथ सर्वेऽपि संगम्य प्रयागं मुनयो ययुः ।
लब्ध्वा वेदान् सयज्ञांस्तु ब्रह्मा हर्षसमन्वितः ॥
अयजच्चाश्वमेधेन देविधिंगणसंवृतः ।

इति । संध्यावंदनादौ कियभाणानां मार्जनार्ध्यदानजपाद्यानामारंभे च चित्तशुद्धिसंपादनाय (चित्तं तत्र कर्मणि यथा एकाग्रं स्यात्तथा अंतः करणादिगतमलनिरासाय) प्राणायामः विहितः शास्त्रेष्टपनिषदा-दिषु च । तत्रेदं ज्ञातव्यं भवति—तत्र गायत्र्या ब्रह्मोपासकानामयम्—

> "सव्याहृतिं सप्तणवां गायत्रीं शिरसा सह । त्रिः पठेदायतप्राणः प्राणायामः स उच्यते ॥ प्राणायामत्रयं कृत्वा प्राणायामैस्त्रिभिस्त्रिभिः । अहोरात्रकृतात्पापान्मुच्यते नात्र संशयः ॥ सर्वपापहरः प्रोक्तः प्राणायामो द्विजन्मनाम् ।

तस्मादभ्यधिकं नास्ति तपः परमपावनम् ॥ " इत्युक्तः । स च प्राणायामः नक्तन्दिवं भक्ष्यभोज्याद्याहारसेवनेन दुष्टादुष्टजलसेवनेन नानावातसेवनेन नानाव्यवहारेण च शरीरेषु तथांतःकरणे स्व।भा-विकशुद्धिविरुद्धिश्वितसंपादकानां वस्तूनां निरासाच्छरीरं संशोध्य तह्वारांतःकरणं च शोधियत्वा येनयेनरूपेण यानि यानि कर्माण्यनुष्ठे-यानि तेन तेन रूपेण तेषां तेषामनुष्ठाने समर्थः सन्नुद्दिष्टार्थसाधनाय प्रभवति ॥

प्राणायामेन वाति पित्र श्रेष्मादिदोषाणां नाशो भवति । धारणया पापानां नाशो भवति । प्रत्याहारेणेन्द्रियाणां वशीकरणाद्विषयसंसर्गों न भवति । ध्यानेन शोकमोहदंभकोधमात्सर्याद्याभिमाना नश्यन्ति (दह्यन्ते इति यावत् । ततो मनः (चित्तं) शुद्धम् (एकाग्रं) सत ब्रह्मोपासनायां सर्वथासक्त भवति । तदुरं किप्छेन—

> "प्राणायामैर्द्रहेदोषान् धारणाभिश्च किल्बिषान् । प्रत्याहारेण संसर्गान् ध्यानेनार्नाश्वरान् गुणान् ॥ यदा मनः खं विरजं योगेन सुसमाहितम् । मूर्ति भगवतो ध्यायेत्स्वनासाप्रावलोकनः ॥" इति । तथा—"ब्रह्मादयोपि त्रिदशाः पवनाभ्यासतत्पराः । अभूवन्नन्तकभयात्तस्मात्पवनमभ्यसेत् ॥ यावद्घर्ष्टिभृवोर्मध्ये तावत् कालभयं कुतः ॥" इतिच । यावदृष्टिभृवोर्मध्ये तावत् कालभयं कुतः ॥" इतिच ।

एवं च सर्वथा पूर्णायुर्मध्येप्राप्तकालभयानिवारकस्य परमपावनतपोरूपस्य अष्टमं वय आरभ्य अभ्यसनीयतां प्राप्तस्य सर्वेष्टसिद्धिप्रापकस्य सर्वानिष्टनिवारकस्य लोकानुम्रहसाधनस्य प्राणायामस्यात्यन्तावश्यकत्वे- प्युपनयनादारभ्य ब्रह्मचारिणस्तथा गृहस्थस्य सन्यासिनश्च प्रायः अभ्युदयनिश्रेयससाधिकां तां प्रक्रियामन्यांश्चात्यंतावश्यकान्यमनियमांश्च सर्वथा दूरीकृत्य उपनयनविवाहादिप्रक्रियानुकरणमात्रमुपनेत्रादय-उपनितादिभिः कारयन्ति कुर्वन्ति च। तेनोपनीताः गृहस्था विवाहितास्त्रियश्चेत्येवं सर्वेषि करुषान्तःकरणतयो ऐहिकामुप्मिकशुभ-फलप्रापककर्मपर्याचनाशक्ता खस्वकर्तव्यकार्यसामान्ये विमुखाः स्वेच्छा-चाराविहारा नास्तिका एव भूत्वा स्वधर्मत्यागेन दुराचारेण च सर्वं भरतखण्डं व्याकुलयन्त्यविच्छदेन दुःखान्यनुभवन्ति च। तस्मादत्र सर्वेरिप शक्तैर्नानारूपेण यज्ञानास्थाय यथावद्वर्णाश्रमधर्मपूर्णं यथा भरतखण्डं स्यात्तथा रक्षणीयं न तत्रौदासीन्यमाश्रायतव्वमित्यलं पछवितेन॥

काशी. शेषवेङ्कटाचलशास्त्री.

# कुवलयानन्दपाठसंशोधनम् .

#### II

- १. एवं च 'मालिन्यमञ्जशिशोर्मधुलिट्कळङ्का' विति श्लोके सुन्दरीं प्रति कस्यचिद्रसिकस्योक्तिरियमिति व्याचक्षाणानां विचक्षणानां भाषितं वरदराजस्तवानालोकनमूलकिमिति सुश्लिष्टम् ॥ कुवल्यानन्दोदाहृतानि—
  - (१) 'उद्घाट्य योगकलया हृदयाञ्जकोशम्'
  - (२) 'मोहं जगत्त्रयभुवामपनेतुमेतत् '
  - (३) 'भानुर्निशासु भवदङ्घिमयूखशोभाः '
  - (४) 'नाथ त्वदंघिनखधावनतोयलमाः '
  - (५) 'नामैव ते वरद वांछितदातृभावं '
  - (६) 'आश्रित्य नूनममृतद्युतयः पदं ते '
  - (७) 'त्वद्वक्त्साम्यमयमम्बुजकोशमुद्रा '
  - (८) 'मालिन्यमब्जशशिनोः'
  - (९) 'तापत्रयौषधपरस्य तव स्मितस्य'

एतानि कुवलयानन्दस्थानि नव पद्यानि वरदराजस्तवीयानि । तत्र उद्धाट्ययोगेति पद्ये अनेकेषु दीक्षितग्रन्थेष्पलब्धमपि वरदराजस्तवे दीक्षितैरेव स्वयं सम्यग्व्याख्यतम् । तादृशं व्याख्यानं व्युत्पित्सु-व्युत्पन्नजनोपयोग्यमवश्यं दर्शनीयमित्यभिष्रेमः ॥

अत्र श्लोके श्लिष्टमुकुन्दपदस्य नवनिध्यन्यतमवाचकत्वेन तत्पर त्या चन्द्रिकाकारादिभिरपदर्शितमपि रसिकसञ्जीविनीकारेण संगृहीतं वर्तते । चेदपि वरदराजस्तवव्याख्यानावलोकनेन यावानानन्दसन्दोह-

स्समुन्मिषति तावदानन्दलेशोऽपि रसिकसङ्गीविन्यवलेकिनेन नेापलभ्यते । अस्मिश्च श्लोके दीक्षिताः शब्दशक्तिमुलकमुपमालङ्कारघ्वनिं, विरोधा-मासं, श्लेषं, व्यतिरेकालङ्कारं च तत्तल्रक्षणसंगमनपूर्वकं सम्यग्विवत्रुः, वाच्यार्थप्रदर्शनप्रकारः पण्डितप्रकाण्डैः प्रकामं निफालयितव्यः । असिन्नेव श्लोके — 'धन्यश्चिरादपी' त्यत्र धन्यं—धनानिमित्तः संयोगः तद्वद्भिः 'गोद्वयचोसङ्ख्यापरिमाणाश्चादेर्यत् ' इति पाणिनिस्नेण धनस्य निमित्तं संयोगः इत्यर्थे यत्प्रत्यये कृते तत अर्शआदित्वादच्प्रत्ययं स्वीकृत्य पूर्वोक्तार्थं केनाप्यनुन्मीलितपूर्वं प्रकट्यकार्षुः ॥

विषमालङ्कारप्रकरणे उदाहृते 'त्वद्वऋसाम्यमयमम्बुजकोशेत्या-दिश्लोके श्लेषम्लातिशयोक्तिविषमप्रतीपनिदर्शनाभेदान् व्याख्या-नान्तरानुपल्व्धान् निरूपयामासुः ।' 'आश्लित्य नूनममृतद्युतय' इतिश्लोके वेदान्तशास्त्रसंमतोऽर्थः कुवल्यानन्द एव स्वयं विववः । अतः वरदराजस्तवाख्योऽयं ग्रन्थः कुवल्यानन्दस्याध्यापकरैष्ध्येतृमि-श्चादरादवश्यं सम्यिक्मर्शनीय । इति तद्गन्थपरीशील्यितॄणां स्पष्टम् । 'नामैव ते वरद वाञ्छितदातृमावं' इतिश्लोके उत्तरार्धं 'न ह्याग-मोदितरसः श्वतिसिद्धमर्थं लिङ्गेन बोधमुरारी कुरुते विपश्चित्' इति वरदराजस्तवे अन्थथा वर्तते । दीक्षितैरवासिन्पचे प्रकृत-लोकोक्त्यलङ्कारलक्ष्यानुगुण्येन 'विश्वप्रसिद्धतरविप्रकुल्प्रसूतेर्यज्ञोपवीत-वहनं हि न खरुवपेक्ष्यं' इति द्वाविडभाषागाथानुकारि (नाडु अरंन्जिन ब्रह्मणनक् पूणल्एन्तक्) लक्ष्यं अन्यथा विपरिणमितमिति भाति । एवं च वरदराजस्तवतद्वाख्यानयोः सम्यक्परिशीलनेन कुवल्यानन्द-पाठस्योपकारोः भूयान् भवतीत्यत्र न विचिकित्सा ॥

२. एवं 'अभिल्रषसि यदिनदो वऋलक्ष्मीं मृगाक्ष्या' इतिविष-मालङ्कारलक्ष्यत्वेनोदाहृते श्लोके, 'सुविमलमथ विम्बं पारिजातप्रसूनैः सुरभय ' इतिपाठः सर्वत्र विश्र्यते । आकरग्रन्थे मिलकामारुतारूय-प्रकरणे तावत् 'सुविमलमथ बिम्बं पारिजातस्य गन्धैः 'इत्युचितः पाठः सन्दृश्यते अत्रयदुचितमित्यत्र सहृदया एव प्रमाणम् ॥

३. पर्यायालङ्कारप्रकरणे 'पद्मं मुक्त्वा गता चन्द्रमित्यत्र' 'पद्मं मुक्त्वेति तत्परित्यगोक्त्वा प्राक् तत्संश्रयाक्षेपेण पर्यायनिर्वाहः। अत एव

'श्रोणीबन्धस्त्यजित तनुतां सेवते मध्यभागः

पद्भ्यां मुक्तास्तरळगतयः संश्रिता लोचनाभ्यां । धत्ते वक्षः कुचसचिवतामद्वितीयं तु वक्त्रं त्वद्वात्राणां गुणविनिमयः कल्पितो यौवनेन ॥

इत्यत्रपर्यायं काव्यप्रकाश उदाजहार ' इति दीक्षिताः आचल्युः । परं त्वेतत्पद्यं काव्यप्रकाशे अलङ्कारप्रकरणे कुत्रापि नोपलभ्यते । तद्वि-वरणभूते काव्यप्रदीपेऽपि नानुभूयते । चक्रवर्तिश्रीवत्सलाञ्छनप्रभृतयः प्रामाणिकाः प्रकाशव्याख्यातारोऽपीदं पद्यं न व्याचल्युः । अत एव भीमसेनाचार्याः सुधासागरे काव्यप्रकाशव्याख्याने—'श्रोणीबन्धस्त्यजित तनुता ' मितिपद्यं प्रक्षिप्तमिति निश्चिक्युः । एवं च काव्यप्रकाशिकायामलक्षितं 'श्रोणीबन्ध' इतिपद्यं काव्यप्रकाश उदाजहारेति प्रामाणिका अप्पदीक्षिताः कथमभिदधुरित्याशङ्काऽऽञ्जस्येन समुदेति । तथापि काव्यप्रकाशिकाव्याख्यनेष्वासन्त्रपन्चाशेषु प्रप्रथमं माणिक्यचन्द्राचार्यकृते महीशूरराष्ट्रीयप्राच्यकोशागारसम्मुद्धिते सङ्कतनामके व्याख्याने 'श्रोणीबन्धस्त्यजती' त्यादिपद्यमुदाहारि । तदनुसत्येव दीक्षितचरणे-निजगदे । तदनुगामिभः कमलाकरभट्टसरस्वतीतीर्थवैद्यनाथदीक्षित-नागशभट्टपमृतिभिः कटाक्षितं. नवीनेन भीमसेनाचार्येण प्रक्षिप्तमिति जाल्पितमिति चेन्न, नवीनेनैव पण्डितराजजगन्नाथेन रसगङ्गाधरे पर्यायप्रकरणे 'प्रागणवस्येति सर्वस्वकारोदाहृते,' 'श्रोणीबन्ध' इति

कान्यप्रकाशोदाहते च तथैव दृष्टत्वादित्युक्तत्वेन प्रक्षिप्तत्वभाषणं न विचक्षणक्षोदक्षममिति दीक्षितसूक्तौ नाप्रामाण्यशङ्कालेशावकाशः । यद्यपि बालभारतादौ श्रोणीभागस्त्यजति तनुतामिति ' पाठो दरी-दृश्यते तथापिदीक्षितैः प्राचीनसङ्कतन्याख्यानुरोधात् 'श्रोणीबन्धस्त्य-जती ' तिपाठस्समादत इति विपश्चिद्धिः सन्तोष्टव्यं ॥

४. अवज्ञालङ्कारलक्ष्यत्वेनोदाहृतं—
 'मदुक्तिश्चेदन्तर्भदयति सुधीभूयसुधियः
 किमस्या नाम स्यादरसपुरुषानादरभरैः।
 यथा यूनस्तद्वत्परमरमणीयापि तरुणी
कुमाराणामन्तः करणहरणं नैव कुरते॥'

इतिपद्यं नैषधमहाकाव्ये द्वाविंशसर्गे द्विपञ्चाशदुत्तरशततमश्लोकत्वेन संरुक्ष्यते । तत्र च नैषधकाव्ये 'यथा यूनस्तद्वदित्यपरार्धं पूर्वार्धत्वेन दृश्यते,' 'मदुक्तिश्चेदि'ति पूर्वार्धमुत्तरार्धत्वेन (पाठः) मुद्रितकोशेषु सर्वेषूपरुभ्यते । कुवरुयानन्दे व्यत्यासेन पाठोपरुव्धिः स्पुटेव । तर्धनयोः पाठयोः कतरः श्रेयानिति जिज्ञासाऽऽञ्जस्येन समुन्मिषति सर्वेषां मनी-षिधुरीणानां । विद्वचक्रचूडामणिः श्रीहर्षकविद्यन्दारकः भवभूत्यादिवत् प्रन्थादौ स्वरुयाति स्वप्रन्थपाशस्त्यादिकमादौ नाचकथत् । किन्तु प्रतिसर्गान्ते रचित 'श्रीहर्षकविराजराजिमकुटारुङ्कारहीरे' तिपद्ये उत्तरार्धे स्वविरिचितान् प्रन्थान् 'द्वाविंशो नवसाहसाङ्कचारते चम्पूकृतोऽयं महाकाव्ये' इत्यन्तं. छंद ; प्रशस्ति, गौडोर्वाशकुरुप्रसस्ति, श्रीविजयप्रशास्ति, खण्डनखण्ड प्रभृतीन् निर्दिश्य तदनु विद्वत्तष्ठजमात्रप्राद्ये स्वप्रन्थे बारुशानामरसिकानामनादरभावमाकरुय्य तत्पारिजिहीषुरिदं पद्यं रचयामास । परमरमणयिरुवाय्यशारिन्या रमण्याः रसानभिज्ञकुमारान्तः-करणहरणाकतृत्वं न दोषायेति प्रकृतानुगुण्येन दृष्टान्तवाक्यार्थः पूर्वे

निवेशितः, दाष्टीन्तिकः मदुक्तिश्चेदन्तरिति वाक्यार्थः उत्तरार्धे कथितः। इत्थं प्रसङ्गसङ्गत्या विद्वज्जनमात्रप्राद्यत्वेन धन्यतां उत्तर-श्लोकद्वयेन प्रकटय्य अन्ते स्वमाहात्म्यं—

'ताम्बूलद्वयमासनं च लभते यः कान्यकुञ्जेश्वरा-द्यः साक्षात्कुरुते समाधिषु परं ब्रह्म प्रमोदार्णवम् । यत्काव्यं मधुवर्षि धर्षितपरास्तर्केषु यस्योक्तयः

श्रीश्रीहर्षकवेः कृतिः कृतिमुदे तस्याभ्युदीयादियम् ॥'

इत्यनेन प्रफुल्लयामास । दीक्षितास्तु कविसम्प्रदायानुरोधात् दार्षान्तिकं पूर्व, दृष्टान्तवाक्यार्थं पाश्चात्यं प्रदर्शयामासुः । कुवलयानन्देऽस्मिन् नैष-धीयत्वेन प्रत्यभिज्ञातुमशक्याः बहवः श्लोकाः ॥

'विवस्वता नायिषतेव मिश्राः'

(नै. २२ स, ३५ श्लो.)

' अस्य क्षोणिपतेः परार्धपरया रुक्षीकृताः सङ्ख्यया ' (नै. १२ स, १०३ श्रो.)

'बलात्क्ररुत पापानि '

(नै. १७ स, ४९ श्लो.)

एवमाद्यस्तत्र तत्र प्रकरणे समुपलभ्यन्ते ॥ अधिकं परस्तात् ॥

क. गोपालकृष्णशास्त्री.

### अभिप्रायमयुखः.

IV.

### प्राचीनार्थ संस्कृतौ अनार्यतासंक्रमः

आर्याः देशान्तरादारादायाताः भारतवर्षं समाक्रम्य तत्र विद्यमानान् अनाघातनागरकतागन्धान् दस्यूनपसार्य स्वयं सिन्धुनद-प्रान्ते राज्यं चिक्रर इति नवीनानां सिद्धान्तः । आर्यानार्याणां परस्पर-मसंपर्कमभिपद्यन्ते नवीनाः । एवं सित परुत् भारतराजकीयप्राक्तनिमर्शशाखाधिकारिणः सुगृहीतनामानो रामप्रसादचन्दाः स्वीये 'Survival of the Pre-Historic civilisation of the Indus Valley' इति प्रन्थे आर्याचारे अनार्यसंवासवशास्त्रब्धावकाशाः केचन सिन्धुनदप्रान्तीयाचाराः अद्यावधि प्रतिष्ठिता उपरुभ्यन्त इति मतमुद्धास्त्र एतदवसरे अनेका युक्तीः प्रदर्शयामासुः । एष विचारः विचक्षणानां पर्यालोचनसह इति किं चिदिव तन्यते ॥

#### 1. आर्यो दासश्च.

आर्यदासयोः यस्संप्राम्योभूत् स न वर्णितः ऋग्वेदे । ऋग्वेदनिरूपित कालकलया तु आर्यदासयोः कलहकोलाहल्दशान्त एवासीत् । परं आर्येष्वेव स्वव्यूह्कलहो दर्यदृश्यतः । यथा हि सुदासः अनेकिषपिरिष्कृतपार्श्व राजदशकं प्रति युयुधे । वासिष्ठा भागवाश्च पक्ष-प्रतिपक्षभावमङ्ग्यकार्षुः । अनिन्द्रः, अयज्यः, अनृतदेवः इत्यादिपदानि पूर्व दस्यून् प्रति प्रयुक्तान्यि कालक्रमेण आर्येष्वेव आरेपक्षवर्तिनमि जनं पराममृशुरिति विज्ञायते । महिषरिप वसिष्ठः अनृतदेव इत्याभिश्वाते स्यातुधान इति शङ्कास्पदमि वभूव (ऋ ७.१०४.१४-१५) ॥

राजदशकं विजित्य राजासुदासः राजसूर्येन इजे । एत-स्मिन् बह्नुत्विजे यागे सुदासः विश्वामित्रं मुख्यपदत्वेन वत्रे । राज- पुरोधा वसिष्ठश्चकोध । ततो वसिष्ठतनयश्शक्तिनामा अभिचारिक-मन्नान् प्रयुज्य विश्वामित्रं विमतिं चकार । अत्रान्तरे जामद्मयः ससर्परिवलात् विश्वामित्रस्यामितमपनीय त प्रतिनिवृत्तप्राणं चक्रुः । अन्ते विश्वामित्रपक्षपातिनः सौदासाश्चाक्तिं निजन्नुः ॥

एवं ऋग्वेदनिरूपिते काले दासा (दस्यवः) विधूतिवद्वेषा ऊरी-कृतार्थसख्याश्च बभूवुः । दासवर्णसंपृक्तायां जनतायां कारणान्तरात्सं-भूतस्संप्रामस्तत्रतत्रोपवर्णितः ऋग्वेदे इति वक्तं शक्यते ॥

### 2. राजा तत्पुरोधाश्च.

पुरा भारतवर्षे राजानः कुलपुरोधसमेकं वत्रुः । राज्ये राजकार्यं पुरोहितकार्यमिति कार्यविभागः अभूत् । इति वृत्रदृष्ट्या एष विभाग एव विलक्षणः । आर्याणां प्रथमावासात् भारतेतरदेशान् प्रति गतास्वार्यशाखा-स्वदृष्टचरः एषकार्यविभागः । तथाहि ईजिप्ट् बाबिलोनियादि देशेषु राजैव राष्ट्रपुरोधाश्च भूत्वा यज्ञादीन्समपद्यत । रोम् प्रीस् इत्यादिदेशेष्विप राज-पुरोहितः एव (राजा चासौ पुरोहितश्च) राज्यमकरोत् ।

पारसीकदेशे तु मगी (Magi) इति पुरोहितकुलं भारतेयब्राह्मणकुलप्रतिमानं बभूव । आदौ मिक्कुलमितपरिमितमेवाभूत्।
पारसीका राजकीये अधिकारे उच्चभावमापन्नाः देवयजनादिषु मागिनां
साहाय्यमपेक्षन्तेस्म । एवं क्रमशः मिक्कुलमभ्यवर्धत । मागिनः
प्रामस्येकस्मिन् भागे उषित्वा मिगवर्ण इति वर्णान्तरमेव प्रावर्तयन् । सर्वस्यास्य कारणं मार्गणीयम् । पारसीका राजानः यतः
अपरिचितकमिकलापं परधर्मं उत स्वितस्मृतमि अन्यैः कैश्चन श्रद्धालुभिस्संरक्ष्यमाणं कंचन पुरातनं धर्ममवललंबिरे तत एव मिगनां प्राधान्यं
समजायत । भारतवर्षेऽप्यनयैव कथया भिवत्व्यमिति रामप्रसाद
चन्दा उहन्ते । आर्यागमनकाले सिन्धुनदप्रान्ते ये राजनः अवर्तन्त ते

अपरिचितमपि ऋषि (आर्य) मतमेवावललंबिरे । भारतवर्षे ब्राह्मणानां वैभवस्य आदिमेष्टकान्यासः एवं विरचितः । ब्राह्मणोक्तरीत्या
राजन्यो न यष्टुमीष्टे । यदि वा राजन्यो यजेत तदा कथमपि ब्राह्मणो
भूत्वैव इज्यात् । यथा विश्वामित्रः ब्रह्मिर्ष्ट्रित्वा सञ्जयाख्यं चतूरात्रमपस्यत् । राज्यंचाविन्दत (पञ्चिविश्रबाह्मणे XXI-12,2) । देवापिरार्ष्टिषेणः कुरुकुलप्रसूतः तपसा ब्राह्मणत्वं संपाद्य (महाभारते IX-39,35)
श्राद्यः शन्तनोरार्त्विज्यमकरोत् (ऋग्वेदे X-98) । परन्तु विश्वामित्रादीनां क्षत्रियकुलोत्पन्नत्वे मूलभूते ऋग्वेदे नास्ति प्रमाणाम् । एतादशकथाः क्षत्रियानार्त्विज्यादिकरणान्निवारियेतु मुपकल्पिता अर्वाचीनैरिति भाति ॥

### 3. **पुरुषमध**ः

आदौ सिन्धुनदप्रान्तियाः राजानः स्वमतं पौरोहित्याधीकारं च किं निमित्तं विदुधुविरे! किमर्थं परधर्ममङ्गयकुर्वन्! तेषां मनसि निज-देवतापेक्षाया ऋषिदेवताः बळीयस्य इति, निजकर्मापेक्षया ऋषि-दृष्टं कर्म फळसंपादने पटीय इति च प्रत्ययेन जातेन भवितव्यम् । लोके परधर्माश्रयणं च प्रायेण विलुप्तमिहिङ्गयामेव जनतायां संदृश्यते । प्रायस्तदानीं देशीयप्रजाः प्रभवश्च स्वधर्मे विश्वथश्रद्धा वभूवः ॥

पूर्वोक्त आर्यक्षत्रियवर्णभेदः उभयोर्मनोभूमिकाभेदमूरुक एव । उभयोर्मनोभूमिकाऽभिद्यत इत्यत्र किङ्गमकम् । उच्यते—केचनाचाराः ब्राह्मणानां इतरेषांच अधर्मा इति प्रत्यादिष्टा अपि
क्षत्रियैर्धर्मत्वेन समाद्रियन्त । यथा पुरुषमेधः । वैदिकपुरुषमेधे षशुस्थानीयः पुरुषो न हन्यते । तत्परितः अग्निर्नीयते । अनन्तरं पशुर्मुच्यते । अन्यः अवैदिकोऽपि पुरुषमेधो विद्यते । अश्वमेधवदेषः ।
अस्मिन् पुरुषः निहन्यते । पुरुषमारणानन्तरं महिषी शवपार्श्व स्वपेत् ।

अत्र महिषीनिर्देशात् एष पुरुषमेघो राजन्यस्यैवेतिक्तव्यम् । राजा सोमकः एकतनयस्य जन्तोः स्थाने स्रुतशतं प्राप्तुमिच्छन् पुरुषमेघम-करोत् । सोमकः स्रुतशतं प्राप्य अन्ते पुण्यलोकमवाप । तत्पुरोघास्तु नरकं प्राविशत् । तं नरकान्मोचियतुं सोमकेन संचालितः यत्नः निष्पलः एवामृत् । अत्र पुरुषमेघः ब्राह्मणस्य नरकफलदोऽपि क्षत्रियस्य पुण्यलोकसंपादक इति स्पष्टम् । तदुक्तं ब्रह्मनन्दियशाक्तानन्दतरांगिण्यां — "नरवलिस्तु राज्ञामेव —राजानरवलिंदचान्नान्योऽपि परमेश्वरी" इति ॥

एवं वेदपुराणतन्नादिषु परामृष्टेषु इदं वक्तुं शक्यते—यत् पुरुष-मेधः पूर्वं धर्म इति ब्राह्मणैराचरितः पश्चादधर्म इति परित्यक्तः । एवंसतीतरे वर्णाः मुख्यतः क्षत्रिया तमेव धर्मबुद्धचा आचरितवन्तः । एक एव आचारः ब्राह्मणानां धर्मः क्षत्रियाणामधर्म इत्येतत् ब्रह्मक्षत्रयोः मनोम्मिकाभेदं सुस्पष्टं व्यनक्ति ॥

### 4. अनुमरणम्.

भर्तृमरणे सत्या अनुमरणमि पूर्वोक्तमेव मनोभेदं प्रकाशयति । ऋगाथर्वणवेदनिरूपिते कालेऽपि अनुमरणं न परमार्थतः किन्तु अनुश्यनरूपेण केवलमाचरितमिति दृश्यते । स्त्री भर्तृशरीरसमीपे चित्यां शिश्ये । तदा (ऋग्वेदे X. 18,8) पुनरुत्थापिता सती दिधिषुं प्रति पुनरुप्यमार्थं प्रेषिता बभूव । गौतमानुमता देवरेण सुतोत्पत्तिरिपि स्त्रियाः अनुमरणाभावमवानुबोधयति । मासषट्कपर्यन्तं वसिष्ठः, एकवत्सरपर्यन्तं बोधायनः, यावज्जविं मनुः विधवायाः ब्रह्मचर्यमनुशास्ति । विष्णु- बृहस्पत्यादयः केचन स्मृतिकाराः अनुमरणमैच्छिकमाहुः । पराश्यरस्तु अनुमरणं ब्रह्मचर्यतश्रेय इति श्वाघते । पैठीनसिः, अंगिराः, व्याव्रपादश्च ब्राह्मणविधवायाः अनुमरणं प्रतिषिध्य तद्भाहणेतरस्त्रीणां

धर्म इत्यभिप्रयान्ति । एवं च काश्चन स्मृतयः अनुमरणानुमोदिकाः, काश्चनानुमरणनिरोधिकाः ॥

अनुमरणानुमोदकिनरोधकशास्त्रयोः परस्परं विरोधः कुशल-मितना माधवेन एवं पर्यहारि—निरोधकशास्त्रेण स्त्रियाश्चित्यन्तरे दहनं निरुद्धं, न तु दहनमात्रम् । अस्मिन् मते आधारभूता श्रुतिने विद्यते ॥

इतिहासे काश्चन क्षत्रियस्त्रियः सकृत् अनुगमन माचेरः । यथा पाण्डुपनी माद्री, वसुदेवसत्यश्चतस्रः देवकी, रोहिणी, भद्रा मदिरेति ॥

किस्तीय वर्षाणां सप्तमे शतके बाणः स्वीयकादंबर्या अनुगमनं व्यर्थमित्याकलयतिस्म । नवमे शतके मेघातिथिरपि अनुमरणं नानुमेने । एकादशशतके विज्ञानेश्वरः, त्रयोदशशतके माघवश्च अनुमरणं तृष्टाव । दशमशतकपर्यन्तं ब्राह्मणा अननुमतानुमरणाः क्षत्रियाश्चाभिमतानुमरणाः एवासन् । विज्ञानेश्वरकालात् अनुमरणानुमोदस्तु जातिसांकर्यनागर-कतासांकर्यभयजन्यः ॥

#### 5. यतिनो वात्याश्च.

वर्षचतुष्टयात् प्राक् पञ्चापदेशे मोहेन्जोदारो इति प्रदेशे मूगर्भे एकं पत्तनं भूशोधकैः आविष्यकारि । तत्रोपरुब्धानि घटापटाभरणादि-पदार्थजातानि प्रायः वर्षाणां चतुः सहस्रात् प्राक् कृतानीति विमर्श-काभिप्रायः । तत्र अर्धनिमीलितनयनाः नासान्तन्यस्तदष्टयः केचन शिलामयविष्रहा उपलब्धाः । ते प्राक्तनयतिप्रतिकृतय इत्यू ह्यते । यतिनः ऋग्वेदे (viii—3, 9) भृगुप्रस्कण्वप्रतिमाना महीयान्ते । तैत्तिरीयसंहितायां (ii—4-9-2) पंचविंशब्राह्मणे (viii—1,4) च त एव इंद्र-क्रोधमुत्पाद्य तेनेन्द्रेण शालावृकेभ्य उपहारिकृता विनाबालकत्रितयं इत्यु-क्तम् । इन्द्राभिपू जकाः भृगुप्रस्कण्वप्रतिमानाः यतिनः कथिमेंद्रशत्रवोऽ-

भवन् इति विमर्शनीयम् । अत्र कारणम् इति । पूर्वं यातिनः सिन्धुनद-प्रान्तीयराजानां पुरोहिता अभवन् । यज्ञादिसंपादितसुरप्रसादानां चमत्कारिपुराणसंपदानां रुसत्कवितारसानां आर्याणां सिन्धुनदप्रान्तीय-राजानुम्रहे जाते, यतीनां आर्याणां च परस्परं स्पर्धा संजाता । यतिनः विमानीकृताः । त्रात्या इति निन्दिताश्च । ते त्रात्याः सामान्यैः अनार्यकर्मसु पैरोहित्येन वृता आसन् । पुनः यदा ब्रह्मज्ञानाय ब्राह्मणाः अयतन्त तदा ध्यानयोगादिपारंगता अनार्ययतिनः पुनरुंब्धप्रतिष्ठा अभवन् ॥

योगः न ब्राह्मणेषु किन्तु वर्णान्तरेषु प्रारेभे इत्यत्र भगवद्गीता- (IV-1,2) प्रमाणम् । योगः आदौ विवस्वते प्रोक्तः, तेन मनवे, तेन इक्ष्वाकवे । इत्येवं परंपरा ॥

#### 6. अश्वत्थपूजा.

मोहेन्जादारो इतिस्थले उत्कीर्णाश्वत्थवृक्षाकृतिः अङ्गुलीयकमुद्रां काचनालाभि । इयं च बौद्धमतस्मारकसामग्रीमध्ये गृहीता । बौद्धमते ब्राह्मणमतेऽपि अश्वत्थपूजा दृश्यते । एषा पूजा प्राक्तनानार्यमत्र सम्बन्धिनीति ज्ञायते—विपश्चितः प्रमाणम् ॥

इत्येवं चतुरमुपन्यस्तं रामप्रसादचन्दैः । तैरुक्तं सर्वमिषे अङ्गी-क्रियत इति न वङ्कं शक्यते । पूर्वोक्तैः प्रमाणैः केचनाचाराः अनार्येषु आसान्नित्युच्यताम् । ते त्वार्येषु नासन्नित्यत्र प्रस्फुटं प्रमाणमपक्ष्यते ॥

# योगनरसिद्धार्थः.

#### प्रन्थावलोकनम्—

श्रीगीतास्वामिविजयः, नवभक्तिरसायनं च.

पुस्तकमूल्यं अष्टी कलाः. प्राप्तिस्थानम् , के. आर्. सुब्रह्मण्यशास्त्री, श्रीगीतास्वामि मठः, हनुमान् घाट् , बनारम् सिटि.

इदं च पुस्तकद्वयं श्रीकाशीनिवासिभिः श्रीगीतास्विमचरण-कमलाराधकैः श्रीकृष्णञ्चास्त्रिभिः विरचितम् ; श्रीगीतास्वामिविजयश्च श्रीस्वामिनां चरित्ररूपः सरळैः पद्यैस्संग्रथितः॥

भक्तिप्रधानश्च नवभक्तिरसायनाख्यो ग्रन्थः। अत्र च श्रावणादि-रूपेण भक्तेनवधा विभागः विभक्तानां रुक्षणानि, श्रवणादीनामन्त-रङ्गबहिरङ्गभावश्च, उपास्तीनां परस्परं भेदः, उपास्तिभेदेन तासां फल-तारतम्यं च, त्रीं बायुत्पत्तो तत्तद्वीजगतानां सामर्थ्यानामेव असा-धारणकारणत्वम्, पर्जन्यस्य च साधारणकारणत्वं यथा, तद्वत् प्राणिकर्मणामेव सुखाद्यनुभवे असाधारणकारणत्वं ईश्वरस्तु साधार-णकारणम्, भक्तेश्च वर्णाश्रमाद्यनपेक्षत्वात् सर्वसुकरताचेत्येतत् सर्व सरळतमेः मधुरैः पद्येः वर्णितम्, लौकिकेद्देष्टान्तैश्चोपष्टम्भितम्, अनायासेनावगन्तुं शक्यते। अन्यत्र दुरूहान् विषयान् बाला अप्यत्र सुखेनाऽवजानन्तीत्यत्र नास्ति सन्देहलेकोऽपि।।

भक्तिविषये इतः पूर्वं एतादृशो यन्थः नोपालभ्यत इत्थिप वक्तुं शक्यते । सर्वेऽप्यास्तिकशिखामणयः यन्थं चेमं पठित्वा अनुसन्धाय चात्रस्थान् विषयान् भगवति निविष्टस्वान्ताः श्रियः पतेः कृपाकटाक्ष-पात्रतामीयुरित्याशास्महे ॥

विद्वान् रा. नारायणस्वामिदीक्षितः.

# **धातुम** अरीविमर्शः

महोपाध्याय शिरोमाण पदम् षितैः के. यल्. व्यासरायशास्त्रिभिः विर-चितो धातुमञ्जरीप्रन्थः आन्तं दृष्टः परिशीलितश्च यथामनीषम् । संस्कृतभाषाव्युत्पित्सूनां आङ्गलेयविद्याभ्यासवतां अतीवोपकारकः विना प्रयासं तत्र कालविशेषे प्रकारविशेषे च तत्तल्लकारोपयोगबोधनं कवर्गी-यांतादिक्रमेण धातूनां सेट्कत्वानिट्कत्वबोधनं कारिकारूपेण आङ्ग्-लेयभाषया धात्वर्थविवरणं तत्तल्लकाराणां परिनिष्ठितरूपविशेषोपपित-साधकावान्तरिक्रयाविशेषप्रदर्शनीमत्यादिबहुगुणगणभूषित इति च सुदृढं विश्वसिमि ॥

यद्यपि संस्कृतभाषायां प्रायेण चतुस्सहस्रसंख्याका धातव-स्सन्ति वर्तन्ते च बहवो धातुरूपबोधकाः धातुवृत्तिधातुरूपप्रका-शिकादयः आकरप्रन्थाः तथापि लोकव्यवहारोपयुक्तप्रसिद्धधातु-रूपाणां संप्रहात् (विक्षिप्तसंप्रहात्क्वापि क्वाप्युक्तस्योपपादनात् । अनुक्तकथनात्क्वापि सफलोऽयं श्रमो ममे) त्यभियुक्तोक्तिं स्मरयत्ययं प्रन्थ इत्यावेदयिता ॥

नेरूरु कृष्णाचार्यः,

मैसूरु संस्कृतमहापाठशाला व्याकरण प्रधानाध्यापकः.

## सधन्यवादमस्माभिरङ्गीकृता एताः विनिमयरूपाः पत्रिकाः

- १. रिसर्च इन्स्टिट्यद् आनल्स्, पूना.
- २. जर्नल् आफ् ओरियंटल् रिसर्च्, मदरासु.
- ३. प्रबुद्धकर्णाटक, बेंगळूरु.
- ४. मिथिक् सोसैटि जर्नल्, बेंगळूरु.
- ५; यूनिवर्सिटि यूनियन् म्यगसीन्, मैसूरु.
- ६. एम्. टि. बि. आर्ट्स्कालेज्म्यागर्जीन्, सूरत.
- ७. ओरियंटल् कालेजु म्याग्सीन, लाहोर्.
- ८. सद्बोधचन्द्रिके, आनन्दवन.
- ९. श्री शारदा, शृंगेरि.
- १०. कादम्बरीसंग्रह, चामराजनगर.
- ११. सनातनधर्मसंजिविनी, मैसूरु.
- १२. उद्यानपत्रिका, तिरुवादि.
- १३. सुप्रभातम्, काशी.
- १४. संस्कृत साहित्यपरिषत्पत्रिका, कल्कत्ता.
- १५. वै. एं. एं. ए. पत्रिका, महोश्वरं, बेंगळ्रुः
- १६. आन्ध्रसाहित्य परिषदः पत्रिका, काकिनाडः
- १७. विश्वकर्णाटक, बेंगळूरु.
- १८. ताय्नाडु, बेंङ्गळूरु.
- १९. मञ्जभाषिणी, काञ्चीपुरम्.
- २०. सूर्योदयः, काशी.
- २१. उद्योतः, लाहोर्.
- २२. स्वधर्मप्रकाशिनी, मद्रासु.
- २३. जयकर्नाटक, धारवाड.
- २४. वेदसन्देश, मङ्गळूरु.
- २५. कर्मवीर, धारवाड.
- २६. दि आर्यन्पात्, मुम्बै.
- २७. येग्वानसपत्रिका, चेङ्गलपद.