

#### 10 - SOURATE DE JONAS

#### 109 vereset

Révélée à La Mecque, à l'exception des versets 40, 94, 95, et 96 révélés à Médine

## إِسْ مِ اللَّهِ الزَّهُ الزَّهُ الزَّكِ مِنْ الزَّكِ مِنْ

الَّرُ تِلْكَ مَايَنَتُ الْكِنَابِ اَلْمَكِيمِ ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًّا أَنَّ أَوْحَيَانَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنَّ أَنذِرِ النَّاسَ وَيَشِّرِ الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمُّ قَالَ ٱلْكَنْفِرُونَ إِنَّ هَنذَا لَسَنَحِرُّ مُبِينُ ﴾

#### Bismi-L-Lahi-r-Rahmâni-r-Rahîm

'Alif-Lām-ra tilka 'ayâtu-l-kitâbi-l-ḥakîmi (1) 'akâna-li-n-nâsi 'ajaban 'an 'awḥaynā 'ilâ rajulim minhum 'an 'andiri-n-nâsa wa bašširi-l-ladîna 'āmanû 'anna lahum qadama şidqin 'inda rabbihim qâla-l-kâfirûna 'inna hâdâ lasâḥirum mubînun (2).

#### Au nom de Dieu le Miséricordieux le Très Miséricordieux.

Alif. Lam.Ra. Voilà les versets du Livre et de la Sagesse (1) Qu'y-a-t-il d'étonnant à ce que nous ayons donné mission à l'un d'entre vous d'aver-tir ses semblables? Annonce à ceux qui croient qu'ils jouiront d'une sécurité idéale auprès de leur Seigneur. Les incrédules traitent cette mission de magie manifeste (2).

Les opinions se sont contreversées sur le sens du «Livre»: Selon Al-Dahak, il s'agit du Coran dont les versets sont renforcés, mais

d'après Al-Hassan: il est le Pentateuque et les Psaumes. Qatada, quant à lui, déclare que ce sont tous les Livres révélés avant le Coran, bien que cette interprétation parait étrange.

«Qu'y a-t-il d'étonnant?» Dieu refute les dires des incrédules qui ont trouvé cela comme étrange qu'un livre céleste soit révélé à un mortel parmi les hommes dont il est chargé de divulguer. On trouve cet étonnement dans d'autres versets où Dieu a parlé des peuples passés, comme par exemple des peuples du Houd et Saleh lorsque ceux-ci leur dirent: «Trouvez-vous étrange qu'un message vous parvienne de votre Seigneur par l'entremise d'un mortel comme vous» [Coran VII, 63], et que fut la réponse des impies parmi les Qoraïchites à l'appel de Mouhammad - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Comment, il prétend réunir toutes les divinités en une seule? C'est vraiment là quelque chose d'extravagant» [Coran XXXVIII, 5].

A ce propo's Ibn Abbas a dit: «Lorsque Dieu a chargé Mouhammad - qu'Allah le bénisse et le salue - du message, les arabes le contestèrent et s'écrièrent: Dieu est plus grand d'envoyer un homme comme Mouhammad pour être son Prophète et porteur du message. Dieu leur répond: «Qu'y a-t-il d'étonnant à ce que nous ayons donné mission à l'un d'entre vous...».

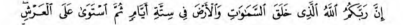
L'expression «qu'ils jouiront d'une sécurité idéale auprès de leur Seigneur» a suscité une controverse dans les opinions:

Ibn Abbas a dit: C'est le bonheur aux croyants d'être déjà mentionnés auprès de Dieu dans plusieurs endroits du Livre.

Al-'Oufi a déclaré: C'est la plus grande récompense grâce à leurs œuvres.

Pour Moujahed, il s'agit des bonnes œuvres telles que les prières, le jeûne, les aumônes... par ailleurs ils bénéficieront de l'intercession du Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -.

Quant aux incrédules, ils disent de Mouhammad: «C'est un sorcier» bien que Dieu l'a choisi d'entre eux pour leur être un annonciateur et un avertisseur.



## يُدَيِّرُ ٱلأَمَّرُّ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ. ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُـدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾

'inn rabbakumu-L-Lâhu-l-ladî halaqa-s-samâwâti wa-l-'arda fî sittati 'ayyâmin tumma-stawâ 'alâ-l-'arši yudabbiru-l-'amra mâ min šafî'in 'illâ mim ba'di 'id nihi dâlikumu-L-Lâhu rabbukum fa'budûhu 'afalâ tadak-karûna (3).

Votre maître est Allah qui a créé les cieux et la terre en six jours, qui a proclamé Sa souveraineté du haut du Trône et qui règle la marche de l'univers. Aucune interecession n'est possible auprès de Lui, sans son assentiment. C'est cet Allah qui est votre Seigneur. Adorez-Le. Finirez-vous par comprendre? (3).

Dieu est certes le Seigneur de tout l'univers, a créé les cieux et la terre en six jours dont chaque jour équivaut à mille ans de ce bas monde comme nous allons en parler. Puis Il s'est assis en majesté sur le Trône. Ce Trône qui est la plus magnifique des créations et la suprême, est fait d'un rubis rouge.

«Qui règle la marche de l'univers» et dirige tout ce qu'il a créé avec attention «le poids d'un atome ne Lui échappe ni dans les cieux, ni sur la terre» [Coran XXXIV, 3] dont une affaire quelconque ne saurait le préoccuper d'une autre, ne se lasse plus d'exaucer Ses serviteurs qui demandent avec insistance, et aucune créature grande ou petite qu'elle soit sur les montagnes, dans les mers ou dans les cités et les déserts ne le distrait d'une autre car «il n'y a pas de créature sur terre qui n'attende d'Allah sa nourriture» [Coran XI, 6] et en plus: «Il n'est pas une molécule dans les entrailles de la terre, une brindille verte ou sèche qui ne soient dénombrées dans le sommier de la création» [Coran VI, 59].

Les dires de Dieu: «aucune intercession n'est possible auprès de Lui sans son assentiment» ont des pareils dans le Coran par exemple ces versets:

-«Qui donc peut intercéder auprès de Lui sans sa permission» [Coran II, 255].

- «Combien d'anges dans les cieux dont l'intercession sera inefficace, à

moins qu'elle n'ait été autorisée et ratifiée par Allah à son gré?» [Coran LIII, 26].

- «In n'admet aucune intervention si ce n'est celle qu'Il autorise» [Coran XXXIV, 23].

Puis II exhorte les hommes à L'adorer sans rien Lui associer et réprimande les idolâtres pour avoir reconnu d'autres divinités que Lui en dépit de toutes les preuves évidentes qu'il est le seul créateur.

'ilayhi marji'ukum jamî'an wa'da-L-Lâhi ḥaqqan 'innahû yabda'û-l-ḥalqa tumma yu'îduhû liyajziya-l-ladîna 'â'manû wa amilû-ṣ-ṣâliḥâti bi-l-qisti wa-l-ladîna kafarû lahum šarâbum min ḥamîmin wa 'adâbun 'alîmum-bimâ kânû yakfurûna (4).

Vous ferez tous retour à Lui, c'est là un arrêt irrévocable d'Allah. C'est lui qui crée les êtres et les ressuscite pour récompenser suivant leurs mérites ceux qui croient et pratiquent les bonnes œuvres. Les incrédules auront pour breuvage de l'eau bouillante et ils subiront un châtiment impitoyable pour prix de leur incrédulité (4).

Toutes les créatures feront retour au Seigneur au jour de la résurrection sans aucune exception, car, comme II les a créées la première fois, II les fera ressusciter et c'est une affaire qui Lui sera facile. Une fois jugés, chaque individu sera rétribué selon ses œuvres dans le bas monde, avec équité et sans être lésé.

Quant aux incrédules, et à cause de leur impiété, «auront pour breuvage de l'eau bouillante» et seront exposés à un souffle brûlant sous une ombre de fumée chaude.

هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَّاتُهُ وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَمُ مَنَازِلَ لِنَعَلَمُوا عَدَدَ

## ٱلسِّىنِينَ وَٱلْحِسَابُّ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنَتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ فِي ٱخْدِلَنفِ ٱلِّتِلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمٍ يَنَّقُونَ ﴾ ﴿

huwa-l-ladî ja'al-š-šamsa diyâ'an wa-l-qamara mûran wa qaddarahû manâzila lita'lamû 'adada-s-sinîna wa-l-hisâba mâ halaqa-L-Lâhu dâlika 'illâ bi-l-haqqi yufaşşilu-l-'â' yâti liqawmiy-ya'lamûna (5) 'inna fî-htilâfi-layli wa-n-nahâri wamâ halaqa-L-Lâhu fî-s-samâwâti wa-l-'ard la 'â' yâti-liqawmiy-yattaqûna (6).

C'est lui qui a créé le soleil qui brille et la lune qui éclaire. C'est Lui qui a fixé les phases de celle-ci pour vous permettre de calculer les années et de mesurer le temps. Ce n'est pas sans but qu'Allah a créé tout cela. Nous multiplions nos signes pour ceux qui comprennent (5). Certes, dans la succession du jour et de la nuit et dans tout ce que renferment les cieux et la terre, il y a des signes pour ceux qui craignent Allah (6).

Parmi les signes de Dieu qui montrent Son Omnipotence la clarté que diffuse le soleil pendant le jour, et la lumière de lune pendant la nuit, et l'une et l'autre de ces planètes ne sont pas identiques. Quant à la lune, elle commence à apparaître sous forme d'un croissant puis s'accroit jusqu'à devenir pleine, ensuite elle commence à se décroître pour revenir à l'état primitif un croissant. Ce phénomène est confirmé pas ce verset: «A la lune, nous avons assigné des phases successives aux termes desquelles elle est évidée comme un régime de dattes dégarni» [Coran XXXVI, 39]

Donc grâce aux phases lunaires déterminées par Dieu, les gens peuvent connaître les mois et les années, et grâce au soleil on connaît les jours «Ce n'est pas sans but qu'Allah a créé tout cela» telle est la vérité indéniable tout comme la création des hommes quand Il dit: «Peutêtre pensiez-vous que vous aviez été créés sans but et que vous ne nous feriez jamais retour?» [Coran XXIII, 115]. Dieu expose les signes pour ceux qui savent et comprennent.

Quant à la succession du jour et de la nuit, cela signifie qu'aucun intervalle les sépare comme le montre ce verset: «C'est Lui qui a engen-

dré l'alternance rapide du jour et de la nuit» [Coran VII, 54]. Le Coran renferme une multitude de versets qui parlent de la création et qui sont des signes pour des gens qui les méditent et en tirent des preuves.

'inna-l-ladîna lâ yarjûna liqâ' 'ana wa radû bi-l-hayâti-d-dunyâ watma'annû bihâ wa-l-ladîna hum 'an 'â yâtina ġâfilûna (7) 'ûlâ 'ika ma'wâhumu-n-nâru bimâ kânû yaksibûna (8).

Ceux qui oublient qu'ils doivent comparaître devant nous, qui s'abandonnent en toute quiétude aux plaisirs du siècle et qui négligent nos signes (7) Ceux-là auront l'enfer pour séjour en punition de leurs œuvres (8).

Dieu parle des malheureux qui ne croient pas à Sa rencontre, qui sont satisfaits de la vie dans le monde d'ici-bas et qui y trouvent leur quiétude en jouissant des plaisirs du siècle sans jamais penser à l'audelà et qui sont restés indifférents aux Signes de Dieu. Ceux-là subiront le châtiment du Feu pour prix de leur incrédulité et leur indifférence

إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِيهُمْ تَجْرِف مِن تَصْبِهُمُ الْأَنْهَدُرُ فِي جَنَّتِ النَّعِيدِ ۞ دَعْوَنَهُمْ فِيهَا شُبْحَنَكَ اللَّهُمَّ وَتَجِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَنُمُّ وَمَاخِرُ دَعْوَنَهُمْ أَنِ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَنْلِمِينَ ۞

'inna-l-lad îna â manû wa 'amilû-ş-şâlihâti yahdîhim rabbuhum bi î mânihim tajrî min tahtihimu-l-'anhâru fî jannâti-n-na'îmi (9) da'wâhum fîhâ subhânaka-L-Lâhumma wa tahiyyatuhum fîhâ salâmun wa 'â hiru da'wâhum 'ani-l-lhamdu li-L-Lâhi rabbi-l-'âlamîna (10).

Ceux qui croient et pratiquent les bonnes œuvres et que dirige leur continue en Allah auront pour séjour des jardins arrosés d'eau vive, voués à la félicité (9). Ils ne cesseront de s'exclamer: «Gloire à Toi Seigneur». Ils

seront partout accueillis par le mot «Paix» Et leur exclamation finale sera: «Louange à Allah, le Maître des mondes» (10).

A l'inverse des mécréants, ceux qui ont cru en Dieu et en Ses Prophètes, qui ont observé avec sincérité les enseignements, qui ont pratiqué de bonnes œuvres, leur foi les a dirigés vers la bonne fin et le Seigneur les guidera au jour de la résurrection afin de pouvoir franchir le pont qui les mènera au Paradis. Leur foi, d'après Moujahed, leur servira de lumière pour être toujours sur la voie droite.

Ibn Jouraïj a dit: «Les bonnes œuvres seront représentées à leurs auteurs par un être d'une forme et apparence magnifiques. L'homme demandera alors: «Qui es-tu?» La réponse sera: «Je suis tes œuvres»; une lumière lui éclairera la route devant lui afin de pouvoir accéder au Paradis.

Les mauvaises œuvres des impies seront représentées par un être à mauvaise apparence et une odeur puante, qui ne se séparera de l'incrédule qu'après l'avoir précipité dans l'enfer.

L'invocation des croyants au Paradis sera: «Gloire à Toi Seigneur» leur salutation sera: «Paix» et à la fin de toute invocation ils diront: «Louange à Allah, le Seigneur des mondes» et Ibn Jouraij de commenter: «On m'a rapporté que lorsqu'un oiseau passera par eux et ils le désirent, ils diront: «Gloire à Toi Seigneur» et un ange leur apportera ce qu'ils désirent: Il les saluera et ils lui répondront le salut, voilà le sens de la salutation «Paix». Une fois le repas terminé ils s'écrieront: «Louange à Allah, Seigneur des mondes».

Le mot: «Paix» sera entendu partout dans le Paradis comme le confirment ces quelques versets: «Le jour de leur comparution devant Allah, ils seront accueillis par le mot: «Paix» [Coran XXXIII, 44] «Seulement retentiront les mots: «Paix, paix» [Coran LVI, 26] et «Les anges accourront à leur rencontre de tous côtés. «Que le salut soit pour vous» [Coran XIII, 23-24].

Quant à leur dernière exclamation: «Louange à Allah, le Maître des mondes» est une preuve et une exhortation à ne louer que Dieu seul, Lui, qui s'est loué quand il a commencé Sa création, au début de Son Livre et lors de la révélation. Il a dit: «Béni soit Allah qui a révélé le Li-

vre à Son Serviteur» [Coran XVIII, 1] et: «Louange à Allah qui a créé les cieux et la terre» [Coran VI, 1] à savoir qu'on rencontre un bon nombre de versets qui renferment des louanges à Dieu.

Il a été rapporté dans un hadith: «Les bienheureux du Paradis seront inspirés par les formuels de louange et de glorification tout comme on leur accorde la respriation». Cela sera du aux bienfaits et faveurs qu'ils y recevront et, par la suite, ils loueront Dieu et le glorifieront, et cela durera l'éternité car les faveurs divines ne seront jamais interrompues.

walaw y'ajjilu-L-Lâhu li-n-nâsi-š-šarra-sti'jâlahum bi-l-hayri laqudiya 'ilayhim 'ajaluhum fanadaru-l-ladîna lâ yarjûna liqâ'anâ fî tugyânihim ya'mahûna.

Si Allah prodiguait le mal avec la même facilité qu'Il prodigue le bien, les hommes auraient tôt fait d'arriver à la fin de leurs jours. Nous laisserons se débattre dans l'impiété ceux qui n'espèrent plus se rencontrer avec Allah (11).

Ce verset montre sans doute la mansuétude et la clémence de Dieu envers Ses serviteurs. Il connait l'état d'esprit des parents quand, au moment de la colère appellent la malédiction sur leurs enfants, et c'est pourquoi II ne les exauce pas, par pitié et par compassion. Mais s'il s'agit d'une invocation en leur faveur pour leur accorder du bien, II les exauce. Il a dit: «Si Allah prodiguait le mal avec la même facilité qu'II prodigue le bien, les hommes auraient tôt fait d'arriver à la fin de leurs jours». Cela signifie que si Dieu hâtait l'exaucement, le terme de la vie des hommes aurait été décrété.

A ce propos il ne convient pas d'appeler le mal ou la malédiction, en se conformant à ce hadith rapporté par Jaber où l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Ne demandez pas le mal pour vous-mêmes ni pour vos enfants, et ne le demandez pas non plus pour vos

biens de peur que votre invocation ne tombe sur un moment d'exaucement» (Rapporté par Al-Bazzar et Abou Daoud)<sup>[1]</sup>.

Ce verset est pareil aux dires de Dieu: «L'homme appelle le mal avec la même facilité que le bien» [Coran XVII, 11] par exemple lorsque l'un des parents demande à Dieu de maudire son fils, tout comme il L'invoque pour lui accorder de Ses bienfaits.

وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَانَ ٱلشَّمُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ فَاعِدًا أَوْ فَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ شُرَّهُ مَرَّ كَانَاكَ زُبِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ يَنْمُنَا إِلَىٰ ضُرِّ مَّسَّمُ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَسَلَّمُ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ

wa 'idâ massa-l-'insâna-d-durru da'anâ lijambihî' 'aw qa'idan 'aw qâ'iman falammâ kašafnâ 'anhu durrahû marra ka'a-l-lam yad'umâ' 'ilâ durrim-massahû kadâlika zuyyina li-l-musrifina mâkânû ya'malûna (12).

Qu'un malaise surprenne l'homme et le voilà qui nous appelle à son aide, quelle que soit sa position, couché, assis, ou debout. A peine l'en avons-nous délivré, le voilà qui retourne à ses occupations comme si de rien n'était. C'est ainsi que la laideur de leurs actions échappe aux ingrats (12).

Une fois l'homme affligé ou se trouvant dans la gêne il n'a recours qu'aux invocations qu'il adresse à Dieu qu'il soit couché sur le côté, assis ou debout. Lorsque Dieu le délivre de cette fâcheuse situation et le comble de ses bienfaits, le voilà cet homme qui se détourne, s'éloigne de Dieu et passe comme s'il ne Lui a appelé. Voilà un acte d'ingratitude que Dieu méprise, il réprimande par ailleurs toute personne dont l'un de ses caractères est la méconnaissance en disant: «C'est ainsi que la laideur de leurs actions échappe aux ingrats» Seuls les croyants sincères sont exceptés.

L'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Comme

جاء في الحديث الذي رواه جابر قال، قال رسول الله على: «لا تدعوا على أنفسكم، لا (1) تعوا على أنفسكم، لا (1) تعوا على أولادكم، لا تدعوا على أموالكم، لا توافقوا من الله ساعة فيها إجابة فيستحب لكمه أخرجه البزار وأبو داود عن جابر بن عبد الله.

c'est étonnant le cas du croyant à qui Dieu ne décrète que le bien: S'il est atteint par un malheur il se résigne et ceci est un bien pour lui. S'il éprouve de la joie, il est reconnaissant et ceci est un bien pour lui. Cela n'arrive qu'au croyant» (Rapporté par Ahmed)<sup>[1]</sup>.

وَلَقَدْ أَهَلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ وَمَا كَانُوا لِبُوْمِنُواْ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَتْهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ۞

walaqd 'ahlaknâ-l-qurûna min qabalikum lammâ zalamû wa jâ 'athum rusuluhum bi-l-bayyinâti wamâ kânû liyu'minû kadâlika najzî-l-qawma-l-mujrimîna (13) tumma ja 'alnâkum halâ'ifa fî-l-'ardi min ba 'dihim linanzura kayfa ta 'malûna (14).

Nous avons anéanti les générations qui vous ont précédés pour les punir de leur injustice. Nous ne les avons anéantis, en effet, qu'après leur avoir fait parvenir nos signes par l'entremise des Prophètes et avoir désespéré de les convertir. C'est ainsi que nous châtions les coupables, (13). Nous vous avons appelés à prendre leur place sur terre pour voir comment vous vous comporterez (14).

Dieu a anéanti les générations passées pour avoir traité leurs Prophètes des menteurs et sans croire à leurs messages. Puis il les a remplacées par d'autres peuples, leur a envoyé un Prophète pour voir comment ils se comporteront vis-à-vis de lui.

Moslim a cité ce hadith: «Le bas monde est agréable et verdoyant, Dieu vous y a faits des lieutenants pour voir comment vous vous comporterez. Redoutez le bas monde et redoutez les femmes car les femmes étaient

في الحديث: «عجباً للمؤمن لا يقضى الله له قضاء إلا كان خيراً له، إن أصابته ضراء فصبر (1) كان خيراً له، وإن أصابته سراء فشكر كان خيراً له؛ وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، رواه أحمد.

la première sédition qu'ont subie les fils d'Israël» (Rapporté par Mouslim)<sup>[1]</sup>.

وَإِذَا تُعْلَىٰ عَلَيْهِمْ مَايَاتُنَا بَيِنَنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآةَنَا آقَتِ بِقُـرْءَانٍ
عَيْرِ هَاذَا أَوْ بَدِلَةً قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَبُكِلَهُ مِن شِلْقَآيِ نَفْسِيَّ إِنَ أَنَجُعُ إِلَّا
مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ إِنَ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَقِ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قُلُ قُلُ لَوْ
شَاءَ ٱللّهُ مَا تَلَوَثُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا آذَرَىنكُم بِدِّـ فَقَكْدُ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا
مِن قَبْلِهِ الْفَكُ مَا تَلَوَثُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا آذَرَىنكُم بِدِّـ فَقَكْدُ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا
مِن قَبْلِهِ الْفَكَ مَعْقِلُونَ ﴾

wa 'idâ tutlâ 'alayhim 'â yâtunâ bayyinâtin qâla-l-ladîna lâ yarjûna li-qâ 'anâ'ti bi qur'ânin gayri hâdâ 'aw baddilhu qul mâ yakûnu lî 'an 'ubaddilahû min tilqâ 'i nafsî 'in 'attabi'u 'illâ mâ yuhâ 'ilayya 'innî 'ahâfu 'in 'aṣaytu rabbi 'adâba yawmin 'azîmin (15) qul law šã 'a-L-Lâhu mâ talawtuhû 'alaykum walâ 'adrâkum bihî faqad labittu fîkum 'umura-m-min qablihî 'afalâ ta'qilûna (16).

Lorsqu'on récite nos versets à ceux qui espèrent ne pas se rencontrer avec nous, ils disent: «Apporte-nous un autre Livre que celui-ci ou bien modifie-le». Réponds: «Je n'ai pas le pouvoir de le modifier moi-même. Je ne fais que suivre ce qui m'a été révélé. Je crains, si je désobéissais, que mon Maître ne me châtie durement» (15) Dis: «Si Allah l'avait voulu, je ne vous aurais pas récité le Livre et Il ne vous l'aurait pas fait connaître. Je suis bien resté parmi vous près de la durée d'une vie sans le faire. Finirez-vous par réstéchir?»(16).

Dieu montre l'obstination des incrédules parmi les idolâtres des Qoraïchites qui Le renient et se détournent de Ses versets. Toute les fois que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - leur récitait du Coran qui contient les preuves évidentes et les signes irréfutables, ils lui répondaient: «Apporte-nous un autre Coran ou change celui-ci».

في صحيح مسلم: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون، (1) فاتقوا الدنيا واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني يسرائيل كانت من النساء.

Dieu ordonne à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de leur dire: «Je n'ai pas le pouvoir de le modifier moi-même» et il ne m'appartient pas de le changer de mon propre chef, je ne suis qu'un serviteur et un envoyé qui ne fait que divulguer le message. «Je ne fais que suivre ce qui m'a été révélé. Je crains, si je désobéissais, que mon Maître ne me châtie durement».

Puis pour leur montrer la véracité de son message, il leur dit: «Si Allah l'avait voulu, je ne vous aurais pas récité le Livre et II ne vous l'aurait pas fait connaître» Donc ce que je vous communique émane de la volonté de Dieu. La preuve que je ne l'ai pas inventé ni l'ai forgé, c'est que vous êtes incapables de le contredire ou de l'imiter. Par ailleurs, vous connaissez bien ma sincérité et ma loyauté car durant les années que j'ai passées parmi vous jusqu'au moment où mon Seigneur à Lui la puissance m'a chargé de cette mission vous ne m'avez rien imputé de mensonge. «Finirez-vous par comprendre?» Ce qui signifie en d'autre terme: «Ń'avez pas une raison pour discerner la vérité de l'erreur?.

Dans l'entrevue qui eut lieu entre Héraclius le roi des Romains et Abou Soufian (au pays de châm), Héraclius lui demanda: «Le traitezvous de menteur avant qu'il ne tienne de tel propos (c.à.d. le message)? - Non, répondit Abou Soufian. A savoir que ce dernier était un du chefs des idolâtres incrédules à Qoraïch, et malgré tout il n'a pu que dire la vérité. Et Héraclius de répliquer: «Car je savais qu'il ne mentait pas aux gens et en même temps à Dieu».

De même, lors de la première émigration des musulmans à l'Ethiopie, Ja'far Ben Abi Taleb a dit à Négus: «Dieu nous a envoyé un Prophète que nous connaissons déjà sa sincérité, sa lignée et sa fidélité» On cite à ce propos que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - avait passé quarante ans parmi les Qoraïchites avant le message.

فَمَنْ أَظْلَارُ مِمَنِ ٱفْنَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَدَةِ. إِنْكُمْ لَا يُعْلِخُ ٱلدُّجْرِيثُونَ ۞ faman 'azlamu mimman-i-ftarâ 'alâ-L-Lâhi kadiban 'aw kaddaba bi'à yâtihi 'innahû lâ yuflihu-l-mujrimûna (17).

Qui est plus coupable que celui qui colporte des mensonges sur le compte d'Allah ou qui traite Ses signes d'imposture? Allah n'est pas favorable aux coupables (17).

Qui est plus inique que celui qui forge de mensonges contre Dieu et prétend qu'il est l'envoyé de Dieu alors que Dieu ne l'a pas chargé du message? Il n'y a plus de péché qui soit plus énorme que celui-ci. C'est une réalité qui n'est pas méconnue même des ignorants, comment donc serait-ce s'il s'agit d'un Prophète? Quiconque le traite de menteur, renie son message, doit présenter des preuves pour corroborer ses présomptions, bien que la différence entre la piété et la perversité est aussi claire que le soleil?

A cet égard on cite les dires de Abdullah Ben Salam:

«Lors de l'arrivée de l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - à Médine, j'étais parmi les gens qui se sont cachés. Mais dès que j'ai scruté son visage je constatai qu'il n'était pas un imposteur. Les premiers propos que j'ai entendus de sa bouche: «O hommes! Enoncez le salut à haute voix et répandez la paix, donnez à manger aux pauvres, maintenez vos liens de parenté et faites la prière nocturne alors que les gens dorment. Faisant tout cela, vous entrerez au Pardis en paix»

Dimam Ben Tha'laba vint auprès de l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - alors qu'il se trouvait parmi des hommes de Bani Sa'd Ben Bakr. Entre autres paroles qu'ils ont échangées, Dimam lui demanda: «Qui a élevé le ciel?» - Dieu, répondit-II - Qui a dressé ces montagnes?» - Dieu. - Qui a aplani cette terre? - Dieu. Et Dimam de conclure: «Par celui qui a élevé le ciel, dressé les montagnes et aplani la terre, est-ce bien Dieu qui t'a envoyé vers tous les hommes? - Par le grand Dieu, oui, répliqua le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -» Puis il lui demanda de lui parler de la prière, du jeûne, de la zakat et du pèlerinage et exigea de jurer par Dieu pour le croire. A toute réponse, Dimam disait: «Tu dis vrai. Par celui qui t'a envoyé par la vérité, je n'ajoute rien à ces pratiques et je n'en diminue rien». Dimam

D'autre part, quand Amr Ben Al-'As se rendit chez Mousailama, qui était son ami du temps de l'ignorance (Jahiliah) et avant que 'Amr n'embrasse l'Islam, Moussailama lui dit: «Malheur à toi ô Amr, qu'a reçu comme révélation ton compagnon (l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue -) durant cette période?. Il lui répondit: «J'ai entendu ses compagnons réciter une sourate qui est très courte mais qui a un grand mérite» - Quelle est cette sourate? redemanda Moussailama. Amr de répondre: «Elle est celle-ci: «Je prends le Siècle à témoin que les hommes courent à leur perte» [Coran Clll]. Moussailma garda le silence pour un court laps de temps, puis dit: «Et moi aussi j'ai reçu une révélation pareille» - Quelle est cette révélation? demanda Amr. - Il répliqua: «Elle est la suivante: «O wabar, ô Wabar, tu n'es que poitrine et des oreilles etc...». (une invention de chez lui qui n'a aucun sens). «Comment la trouves-tu ô Amr?» Et 'Amr de s'écrier: «Par Dieu, tu connais bien que je sais que tu mentes».

Si c'était le cas d'un idolâtre (Amr Ben Al-'As) qui a pu discerner l'erreur de la vérité et constater la sincérité de Mouhammad - qu'Allah le bénisse et le salue - et d'un autre qui prétendait être un Prophète, comment devront se comporter les hommes sensés et perspicaces? Voilà pourquoi Dieu a dit: «Qui est plus coupable que celui qui colporte de mensonges sur le compte d'Allah ou qui traite ses signes d'imposture? Allah n'est pas favorable aux coupables» Ainsi sera le cas de celui qui renie et refute les messages qu'ont apportés les Prophète où nul n'est plus injuste que lui. Il est cité dans un hadith que le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Le plus coupable aux regards de Dieu serait un homme qui a tué un Prophète ou qu'un Prophète a tué».

وَيَمْبُدُونَ مِن دُوبِ اللّهِ مَا لَا يَعْتُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعُولُونَ هَتَوُلَا مِشْفَعَتُونَا عِندَ اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَمُ فِي السّمَنوَتِ وَلَا فِي الأَرْضِ شُبْحَننهُ وَتَعَالَى عَمّا اللّهُ عَلَمْ فِي السّمَنوَتِ وَلَا فِي الأَرْضِ شُبْحَننهُ وَتَعَالَى عَمّا اللّهُ أَمْنَةً وَحِدَةً فَآخَتَالَهُوا وَتَعَالَى عَمّا اللهِ اللّهُ أَمْنَةً وَحِدَةً فَآخَتَالَهُوا وَلَوْلَا كَانَ النّاسُ إِلّا أَمْنَةً وَحِدَةً فَآخَتَالُمُوا وَلَوْلَا كَانَ النّاسُ إِلّا أَمْنَةً وَحِدَةً فَآخَتَالُمُوا وَلَوْلَا كَانَ النّاسُ إِلّا أَمْنَةً وَحِدَةً فَآخَتَالُمُونَ اللّهِ وَلَوْلَا كَانِهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

wa ya buduna min duni-L-Lâhi må lâ yadurruhum walâ yanfa uhum wa

yaqûlûna ha 'ûlâ'i šufa'a 'unâ 'inda-L-Lâhi qul 'atunabbi'ûna-L-Lâha bimâ lâ ya'lamu fî-s-samâwâti walâ fî-l-'ardi subḥânahû wa ta'âlâ 'ammâ yušrikûna (18) wamâ kâna-n-nâsu 'illâ 'ummatan wâḥidatan faḥtalafû walawlâ kalimatun sabaqat mi-r-rabbika laqudiya baynahum fîmâ fîhi Yahtalifûna (19).

A côté d'Allah, ils adorent des idoles qui ne peuvent les servir ni en bien ni en mal. Ils disent: «Ces idoles, voilà nos intercesseurs auprès d'Allah» Réponds: «Allez-vous apprendre à Allah ce qui se passe dans les cieux et sur la terre? Gloire à Lui, le Très-Haut, qui n'a pas d'associé» (18) A l'origine, les hommes ne formaient qu'un seul peuple. Par la suite, ils se divisèrent. Si ton Seigneur ne s'était pas engagé à différer leur châtiment, Il aurait déjà mis fin à leur division (19).

Dieu désavoue le faire des idolâtres qui adorent en dehors de Lui des idoles croyant que leur intercession serait agréée de Dieu. Ces idoles, comme II leur dit, ne sont bonnes à rien: elles ne possèdent quoi que ce soit, ne sont pas utiles et ne nuisent pas. Comment donc persévèrent-ils dans leur obstination et leur ignorance?. Il leur blâme: «Allez-vous apprendre à Allah ce qui se passe dans les cieux et sur la terre?» Puis II s'élève au-dessus de ce qu'ils présument: «Gloire à Lui, le Très-Haut, qui n'a pas d'associé».

Ce polythéisme que les hommes ont inventé n'existait pas dans le temps, et ils suivaient tous une seule religion qui est l'Islam, qui signifie la soumission à un Dieu unique.

A ce propos Ibn Abbas a dit: «Dix générations séparent entre la mort d'Adam et Noé durant lesquelles elles ne suivaient que l'Islam. Puis les hommes se sont divisés et certains d'entre eux ont adoré les idoles, les stautes et les autres objets d'idolâtrie. Dieu envoya alors Ses Prophètes appuyés par les signes clairs et les preuves indéniables. «Désormais, ceux qui périront, périront avertis et ceux qui vivront, vivront avertis» [Coran VIII, 42].

«Si ton Seigneur ne s'était pas engagé à différer leur châtiment, Il aurait déjà mis fin à leur division». En d'autres termes, si une Parole du Seigneur n'était pas intervenue auparavant qui n'est autre que l'avertissement, une décision concernant leur division aurait été prise. Mais le terme de chacun est fixé et ne sera jugé qu'après avoir pris connais-

sance des enseignements. Après cela chacun sera rétribué selon ses actions

wa yaqûlûna lawla 'anzila 'alayhi 'a yatum-mi-r-rabbihî faqul 'innamâ-l-gaybu li-L-Lâhi fantazirû 'innî ma'akum mina-l-muntazirîna (20).

Ils disent: Si seulement son Seigneur l'autorisait à faire un miracle! Réponds: L'inconnu dépend d'Allah. Attendez, et moi aussi j'attendrai avec vous (20).

Ces obstinés rebelles disaient: «Si seulement on avait fait descendre sur Mouhammad un signe de la part de Son Seigneur, tout comme II a envoyé la chamelle à Thémoud, ou bien qu'Il transforme le mont Safa en une masse d'or, ou encore de déplacer les montagnes qui entourent La Mecque pour les substituer en des jardins où coulent les ruisseaux, bref tout ce qui est dans le pouvoir de Dleu... Qu'ils sachent donc que Dieu est sage dans Ses agissements et ses décisions. Dans un autre verset Dieu avait répondu aux demandes des idolâtres: «Béni soit Celui qui peut te donner beaucoup plus encore que ce qu'ils réclament pour toi? qui peut te donner des jardins arrosés d'eau vive et des palais» [Coran XXV, 10]. Et Dieu a deviné que la requête des polythéistes n'a été émanée que de leur rebellion en donnant comme exemple les peuples passés, quand II a dit: «Si nous ne faisons plus de miracles c'est que les générations passées n'y ont pas cru» [Coran XVII, 59].

Dieu précise: Mon comportement envers Mes créatures consiste en ceci: Si Je leur présente ce qu'ils demandent, ils doivent y croire sinon Je les infligerai un châtiment. Voilà pourquoi l'Envoyé de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue - a préféré ne plus demander à son Seigneur de leur produire de miracles afin de leur accorder un délai pour croire, autrement ils auraient subi un châtiment imminent.

Il a inspiré Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de leur répondre: «L'inconnu dépend de Dieu» qui connaît parfaitement les conséquences. Il leur dit: «Attendez, et moi aussi j'attendrai avec vous».

En d'autres termes, si vous ne croyez que lrosque vous voyez les signes et miracles de Dieu, attendez la décision de Dieu qui porte sur vous et moi. En leur répondant par ces propos il savait bien que s'ils avaient réclamé ces miracles dans le but de croire, il se serait adressé à Dieu de l'exaucer, mais il était quasiment sûr de leur rebellion et leur obstination et il les a laissés attendre.

Dieu dans d'autres versets l'a bien montré en disant par exemple: «Nous aurions beau leur ouvrir les portes du ciel» [Coran XV, 14] et: «Verraient-ils un pan du ciel tomber» [Coran Lll, 44] et aussi: «Nous aurions beau t'envoyer du ciel un véritable Livre que chacun pourrait palper de ses mains, que les infidèles crieraient encore à la sorcellerie» [Coran VI, 7].

De gens comme ceux-là on n'espère aucun bien à cause de leur perversité et leur corruption, c'est pourquoi il leur dit à la fin: «Attendez, et moi aussi j'attendrai avec vous».

وَإِذَا أَذَنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِنْ بَعْدِ مَثَرَاةً مَسَتَهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرُّ فِي عَايَائِنَا قُلِ اللهُ أَسَعُ مَكُرًّ إِنَّ رُسُلنَا بَكْنُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴿ هَلَ اللَّهِ مُو اللَّذِى يُسَيِّرُكُو فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ حَيَّى مَكُرًّ إِنَّ رُسُلنَا بَكْنُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴿ هَلَ عَلَيْبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَآةَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ إِذَا كُنتُمْ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّوا أَنْهُمْ أُحِيط بِهِمْ دَعُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهِنَ وَجَاءَهُمُ المَعْرَجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّوا أَنْهُمْ أُحِيط بِهِمْ ذَعُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهِنَ لَهِ أَنْهَا أَنْهَا أَنْهَا أَحْمَا اللّهَ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهَ عَلَيْصِينَ لَهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِنَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِعَنْيَرِ الْحَيْقِ لِنَاسُ إِنّمَا بَعْيُكُمْ عَلَى أَنْهُمْ مَنْتُكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ الْحَيَافِي اللّهُ الْمُعَلَمُ مَنْ اللّهُ الْمُعَلِيقُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّ

wa 'idâ 'adaqnâ-n-nâsa raḥmatam-mim- ba'di darrâ'a massathum 'idâ lahum makrun fî 'a yâtinâ qul-i-L-Lâhu 'asra'u makran 'inna rusulanâ yaktubûna mâ tamkurûna (21) huwa-l-ladî yusayyirukum fî-l-barri wa-l-baḥri ḥattâ 'idâ kuntum fî-l-fulki wa jarayna bihim birîḥin tayyibatin wa farihû bihâ ja 'athâ rîḥun 'âṣifun wa ja 'ahumu-l-mawju min kulli ma-kânin wa zannû 'annahum 'uhîta bihim da'û-L-Lâha muḥliṣîna lahu-d-uina la'in 'anjaytana min bagihî lanakûnanna mina-s-sākirīna (22) falam-

mã 'anjāhum 'idā hum yabġūna fī-l-'ardi bigayri-l-ḥaqqi yã 'ayyuhâ-n-nâsu 'innamâ baġyukum 'alā 'anfusikum matâ'a-l-ḥayâti-d-dunyâ tumma 'ilaynâ marji'ukum fanunabi'ukum bimâ kuntum ta'malūna (23).

En vain, faisons-nous sentir notre compassion aux hommes lorsqu'un malheur les frappe. A l'instant même, ils nous dénigrent. Dis: Allah est encore plus promt à réprimer ceux qui Le dénigrent. Vos dénigrements sont consignés par nos anges (21). C'est grâce à Lui que les hommes peuvent aller sur terre et sur mer. La barque sur laquelle ils sont montés est-elle poussée par un vent favorable? ils se réjouissent. Mais un vent contraire se déchaîne-t-il et des vagues se lèvent-elles qui l'assaillent de tous côtés et la mettent en péril? Les voilà qui implorent Allah de toutes l'ardeur de leur foi et s'écrient: «Si tu nous arraches à ce péril, nous t'en garderons une vive reconnaissance» (22) Mais à peine les a-t-Il sauvés qu'ils commettent les mêmes injustices? O hommes, vos injustices retomberont sur vous. La vie de ce monde est éphémère. C'est à nous que vous ferez retour. Nous vous rappellerons tout ce que vous avez fait (23).

Lorsque Dieu fait goûter aux hommes une miséricorde après qu'une affliction les a touchés telle qu'une aisance à la suite d'une gêne, une fécondité après une disette ou une pluie après une sécheresse, voilà qu'ils stratégient contre Ses signes, en s'en moquant et reniant, comme a précisé Moujahed.

«Dis: «Allah est encore plus prompt à réprimer ceux qui Le dénigrent» c'est à dire Il leur accorde un certain répit de sorte qu'ils croient qu'ils ne seraient plus châtiés, et dans un moment d'inattention Il les prendra avec force, à savoir qu'entre-temps les anges scribes inscrivaient toutes leurs actions sans omettre aucune afin d'être exposées à Celui qui connait le visible et l'invisible. Ils rendraient compte de toute ce qu'ils avaient commis.

«C'est grâce à Lui que les hommes peuvent aller sur terre et sur mer» en parcourant soit les régions, soit les mers et les océans, les préservant par Sa miséricorde. Lorsque les hommes se trouvent sur une barque qui «est poussée par un vent favorable» et qu'ils sentent à l'aise, voilà qu'un «vent contraire se déchaine-t-il, et des vagues se lèvent-elles» et surgissent de tous côtés et les hommes se voient encerclés. A ce momet ils lèvent les mains et implorent Dieu pour les sauver en promet-

tant de n'adorer en dehors de Lui ni idole ni statue et de Lui vouer un culte pur, comme Dieu le montre dans ce verset: «Si un péril sur mer vous menace, c'est en vain que nous invoquiez d'autres divinités qu'Allah» [Coran CVII, 67].

Ils disent: «Si Tu nous arraches à ce péril, nous T'en garderons une vive reconnaissance» en n'adorant que Toi comme nous T'avons invoqué seul: «Mais à peine les a-t-Il sauvés qu'ils commettent les mêmes injustices» en se montrant insolents comme s'ils n'avaient pas appelé Dieu au moment où le malheur les touchait, et comme si de rien n'était.

Puis Dieu avertit les hommes: «O hommes, vos injustices retomberont sur vous» c'est bien vous qui supporterez les conséquences de vos injustices sans causer de préjudice à un autre que vous. A ce propos, l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Les péchés que commettent les gens et qui méritent le prompt châtiment de Dieu dans ce bas monde et dans la vie future sont:, l'injustice et la rupture du lien de parenté» (Rapporté par Tabarani)<sup>[1]</sup>.

«La vie de ce monde est éphémère» où les hommes jouissent momentanément puis ils feront retour à Dieu qui leur fera connaître ce qu'ils avaient fait dans la vie d'ici-bas.

إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمْلَةٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ فَأَخْلُطُ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَنَدُ حَنَّ إِنَّا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَٱرْبَيْنَتَ وَظَلَ ٱلْمَالُهَا وَالْبَيْنَةِ وَظَلَ ٱلْمَالُهَا أَنْهُمُ قَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَنْهَا أَمْرُهَا لَيْلًا أَوْ خَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ إِلَا مَتِينًا كَانَ لَمْ تَغْنَ وَلَا لَمْ يَعْدُونَ كَالِكُ فَلَوْمِ يَنْفَكُونَ فَلَى وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَيْدِ وَيَهْدِى مَن يَشَلَهُ إِلَى مِرَالِ مُسْتَقِيمٍ فَيْلًا اللّهُ مَنْ وَيَهُمُ إِلَى مِرَالِ مُسْتَقِيمٍ فَيْلًا اللّهُ مَا لِنَا لَهُ مَا يَعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَعْلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

'innamâ natalu-l-ḥayâti-d-dunyâ kamâ 'in 'anzalnâhu mina-s-samâ 'i fahtalata bihî nabâtu-l-'ardi mimmâ ya'kulu-n-nâsu wa-l-'an'âmu hatta

جاء في الحديث: وما من ذنب أجدر أن يعجل الله عقوبته في الدنيا مع ما يدخر الله (1) تصاحبه في الآخرة من البغي وقطيمة الرحم، رواه الطبراني.

'idâ 'aḥadati-l-'ardu zuḥrufahâ wa-z-zayyanat wa zanna 'ahluhâ 'annahum qâdirûna 'alayhâ 'atâhâ 'amrunâ laylan 'aw nahâran faja'alnâhâ ḥaṣîdan ka'a-l-lam tagna bi-l-'amsi kadâlika nufaṣṣilu-l-'âyâti liqawmi-yyatafakkarûna (24) wa-L-Lâhu yad'û 'ilâ dâri-s-salâmi wa yahdi may-yasâ'u 'ilâ sirâtim-mustaqîmin (25).

La vie de ce monde est comparable à l'eau que nous déversons du haut des cieux. Fécondée par elle, la tere se couvre d'une végétation luxuriante dont se nourrissent les hommes et les animaux. Au moment où, ainsi arrosée, la terre a revêtu sa plus belle parure et où les hommes s'en croient les maîtres inconstestés, notre châtiment se déclenche de jour ou de nuit et les récoltes se trouvent anéanties comme si aucune culture n'avait existé la veille. C'est ainsi que nous réservons nos enseignements à ceux qui réfléchissent (24) Allah convie tous les hommes à la maison de la paix. Il met qui Il veut dans la voie droite (25).

Dieu compare les clinquants de la vie dans le bas monde et sa parure, n'étant que des choses qui ne tardent à disparaître promptement, à la végétation que Dieu a fait pousser de la terre grâce à la pluie tombée du ciel, dont hommes et bêtes s'en nourrissent.

Une fois que «la terre a revêtu sa plus belle parure» en faisant sortir les végétations luxuriantes et les fleurs diverses «les hommes s'en croient les maîtres incontestés» c'est à dire qu'ils possèdent un certain pouvoir sur la terre et qu'ils peuvent à tout moment la récolter. Se croyant être comme tels, une tempête et un vent dévastateur ont envahi la terre, ont désséché les feuilles vertes et détérioré les fruits. Tel est le sens des dires de Dieu: «notre châtiment se déclenche de jour ou de nuit et les récoltes se trouvent anéanties comme si aucune culture n'avait existé la veille». Tout fut ravagé, comme si la veille la terre n'avait pas été florissante, ainsi sera la fin de toute chose.

Dans le Coran on rencontre plusieurs versets qui parlent de ce fait et qui constituent des leçons aux hommes, on cite à titre d'exemple ce-lui-ci: «Explique-leur que la vie de ce monde est comparable au spectacle suivant: Sous l'action de l'eau tombée du ciel, les plantes s'entremêlent dans une poussée vigoureuse, puis elles se dessèchent et sont éparpillées par le vent. Allah est tout-puissant» [Coran XVIII, 45].

Après avoir proposé cette parabole, Dieu appelle les hommes à la

demeure de la paix qui est le Paradis. Cette demeure est appelée ainsi parce qu'elle est exempte de tous les malheurs, afflictions, peines et calamités.

Jaber Ben Abdullah raconte: «Un jour l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - vint auprès de nous et dit: «J'ai vu en rêve comme si Gabriel se trouvait près de ma tête et Michel près de mes pieds. L'un d'eux dit à l'autre: «Donne-lui un exemple». Il me dit: «Ton cas et ce-lui de ta communauté ressemblent à un roi qui, possédant un enclos, y bâtit une maison. Il prépara un grand festin puis envoya des émissaires conviant les hommes à y prendre part. Il en est ceux qui ont répondu et ceux qui se sont abstenus. Dieu est ce roi, l'enclos est l'Islam, la maison est le Paradis. Quant à toi ô Mouhammad, quiconque répond à ton appel aura embrassé l'Islam, quiconque embrasse l'Islam entrera au Paradis, et quiconque entre au Paradis, se délectera à ses fruits» (Rapporté par Ibn Jarir)<sup>[1]</sup>.

li-l-ladîna 'aḥsanû-l-ḥusnâ wa ziyâdatun walâ yarhaqu wujûhahum qatarun walâ dillatun 'ûlâ' 'ika 'ashâbu-l-jannati hum fîhâ halidûna (26).

Ceux qui font le bien recevront une belle récompense et même plus. Leurs visages ne trahiront ni tristesse, ni humiliation. Ils auront le Paradis pour séjour éternel. (26).

La plus belle récompense est toujours réservée à quiconque a

روي عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، أنه قال: خرج علينا رسول الله عليه يوماً فقال: (1) هاني وأيت في المنام كأن جبريل عند رأسي، وميكائيل عند رجلي، يقول أحدهما لصاحبه: اضرب له مثلاً، فقال: إنما مثلك ومثل أمتك كمثل ملك اتخذ داراً، ثم بنى فيها بيتاً ثم جعل فيها مأدبة، ثم بعث رسولاً يدعو الناس إلى طعامه، فعنهم من أجاب الرسول، ومنهم من تركه؛ فالله الملك، والدار الإسلام، والبيت الجنة، وأنت يا محمد الرسول؛ فمن أجابك دسل الاسلام، ومن دسل الاسلام دسل الجنة، ومن دسل السنة أكل سماء أسسم ابن جوير عن جابر بن عبد الله.

bien agi et fait de bonnes œuvres dans le bas monde. Il aura même quelque chose davantage car chaque bonne action est décuplée. Ceux qui ont fait le bien auront le Paradis et ce qu'il renferme comme palais, houris à grands yeux, la satisfaction du Seigneur, et ce qu'il leur réserve en fait de joie comme récompense. On a interprété l'expression «et même plus» comme étant le regard à la Face de Dieu qu'aucune récompense ne lui sera pareille.

Souhaïb rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - après avoir récité ce verset: «Ceux qui font le bien recevront une belle récompense et même plus» a dit: «Lorsque les bienheureux entreront au Paradis et les réprouvés à l'Enfer, un crieur criera: «O habitants du Paradis! Dieu vous avait promis une chose et Il va vous l'exécuter» Ils répondront: «N'a-t-Il pas alourdi nos balances? N'a-t-Il pas rendu nos visages clairs? Ne nous a-t-Il pas fait entrer au Paradis?» Le voile sera alors ôté et ils Le regarderont. Par Dieu, Dieu ne leur a donné une chose meilleure que le regarder et qui réjouira leurs yeux» (Rapporté par Ahmed, Mouslim et d'autres)<sup>[1]</sup>.

Cela est confirmé aussi par ce hadith où le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «La belle récompense est le Paradis et la chose de plus est le regard à Sa Noble Face».

«Leurs visages ne trahiront ni tristesse ni humiliation» une expression qui signifie que les croyants n'auront pas le visage couvert par la poussière ni par une noirceur au jour du rassemblement, plutôt ils auront le visage rayonnant. Quant aux impies, leurs visages seront couverts de poussière, enveloppés de ténèbres. Par ailleurs les fidèles ne seront plus humiliés comme Dieu l'affirme dans ce verset: «Dieu leur épargnera les calamités de ce jour fatal. Il épanouira leurs visages de bonheur et de joie» [Coran LXXVI, 11].

روى الإمام أحمد عن صهيب رضي الله عنه أن رسول الله على تلا هذه الآية: ﴿اللَّذِينَ (1) أحسنوا الحسنى وزيادة﴾، وقال: وإذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار النار، نادى مناد: يا أهل الجنة إنه لكم عند الله موعداً يريد أن ينجزكموه، فيقولون: وما هو ألم يثقل موازيننا؟ أم يبيض وجوهنا؟ ويدخلنا الجنة ويجرنا من النار؟ - عال: هيكتف لهم الحجاب فيطرون إليه، فوالله ما أعطاهم الله شيئاً أحب إليهم من النظر إليه ولا أقر لأعينهم،.

Que Dieu nous fasse au nombre d'eux.

وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّعَاتِ جَزَاءُ سَيِّعَتِم بِمِثْلِهَا وَتَرَهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّا لَمُمْ مِنَ اللهِ مِن عَاصِيْرٍ كَأَنْمَا أَغْشِيَتَ وُجُوهُهُمْ وَطَعًا مِنَ الَّيْلِ مُظْلِمًا أُوْلَيَهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ شَ

wa-l-ladîna kasabû-s-sayyi'âti jazâ'u sayyi'atim-bimitlihâ wa tarhaquhum dillatum-mâ lahum mina-L-Lâhi min 'âṣimin ka'annamâ' 'ugšiyat wujûhuhum qita'am-mina-l-layli muzliman 'ûlâ'ika 'aṣḥâbu-n-nâri hum fîhâ halidûna (27).

Ceux qui font le mal subiront le mal. Ils seront couverts de honte et dénués de toute aide auprès d'Allah. Leurs visages seront comme enveloppés par l'épaisseur d'une nuit noire. Ils auront l'enfer pour séjour éternel (27).

A l'inverse des premiers, ceux qui auront accompli les mauvaises actions recevront une rétribution du mal commis; leurs visages seront couverts d'humiliation et d'opprobre à cause de leurs péchés. Dieu les a décrits dans d'autres versets et dit: «Tu les verras exposés à la Géhenne, confondus d'humiliation» [Coran XLII, 45] et aussi: «Où les méchants accourront, les traits défaits...» [Coran XIV, 43].

«et dénués de toute aide auprès d'Allah» ils ne trouvereont aucun défenseur contre Dieu et ne seront jamais préservés contre le supplice, ceci est pareil aux dires de Dieu» «Ce jour-là, l'homme s'écriera: «Où fuir?» Mais, il ne trouvera pas de refuge. Ce jour-là, ô homme, tu rejoindras ton Maître pour toujours» [Coran LXXV, 10-12].

Ce jour-là les incrédules auront les visages: «comme enveloppés par l'épaisseur d'une nuit noire» car une fois le compte réglé, le sort de chacun sera répercuté sur son visage «Un jour viendra où certains visages s'illumineront de blancheur et où d'autres s'assombriront» [Coran III, 106].

وَيَوْمَ نَحْشُـرُهُمْ جَيِيعًا ثُمُّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُدُ وَشُرَكَا وَكُورُ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمُّ وَقَالَ شُرَكَا وُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا شَبْدُونَ ۞ تَحْتَى بِاللَّهِ شَهِيتًا بَيْنَتَا وَبَيْنَاهُمْ إِن

## كُنَا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَنْفِلِينَ ﴿ هُنَالِكَ تَبَلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَّاۤ أَسَلَفَتُ وَرُدُّوٓا إِلَى اللّهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلْحَقِّ وَصَٰلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ اللّهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلْحَقِّ وَصَٰلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾

wa yawma naḥšuruhum jamī'an tumma naqûlu li-l-ladîna 'ašrakû makâ-nakum 'antum wa šurakâ' 'ukum fazayyalnâ baynahum wa qâla šur-urakâ' 'uhum mâ kuntum 'iyyânâ ta'budûna (28) fakafâ bi-L-Lâhi šahîdam-baynanâ wa baynakum 'in kunnâ 'an 'ibâdatikum lagafilîna (29) hunâlika tablû kullu nafsim-mâ 'aslafat wa ruddû 'ilâ-L-Lâhi mawlâhu-mu-l-haqqi wa dalla 'anhum mâ kânû yaftarûna (30).

Un jour, nous réunirons tous les hommes et nous dirons à ceux qui nous ont associé d'autres divinités: «Mettez-vous ensemble vous et les divinités que vous nous avez associées... Puis nous les séparerons. Les divinités s'écrieront alors: «Ce n'est pas nous que vous avez adorées» (28) Allah suffit comme témoin entre nous et vous. Il témoignera que nous avons toujours ignoré votre adoration (29) Ce jour-là, chaque âme apprendra la véritable valeur de ses actes. Tous les hommes seront appelés à Allah, leur véritable maître, et les divinités qu'ils ont inventées seront défaillantes (30).

Au jour de la résurrection, toutes les créatures: hommes, génies, bons et pervers seront rassemblés sans laisser un seule. A ceux qui ont associé d'autres divinités à Dieu, on dira: «Restez à votre place, vous et vos associés» dans le but de les séparer des croyants comme le montre ce verset: «O vous les coupables, tenez-vous à l'écart» [Coran XXXVI. 59].

En ce jour-là les divinités renieront toute association à Dieu et désavoueront les actes des polythéistes en prenant Dieu à témoin que cette adoration était faite à leur insu, et reniant qu'elles avaient demandé aux impies de les adorer en dehors de Lui. Cela constitue une réprimande aux polythéistes qui ont adoré ces divinités malg, é que Dieu leur a envoyé des Prophètes pour n'adorer que Lui sans rien Lui associer. Il a dit à cet égard en s'adressant à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Il n'est pas de Prophètes qui t'aient précédé à qui nous n'ayons révélé qu'il n'y a d'autre Allah que Moi. Adorez-Moi» [Coran XXI, 25].

«Ce jour-là, chaque âme apprendra la véritable valeur de ses actes».

Tout homme rendras compte de ses œuvres et éprouvera ainsi les conséquences de ce que ses mains avaient perpétré. On lui présentera le livre de ses œuvres qu'il trouvera ouvert devant lui en lui disant: «Lis ton livre». A la fin, tout dépendra de la volonté de Dieu et de Son jugement: Les bienheureux seront introduits au Paradis et les damnés à l'Enfer.

قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاةِ وَالأَرْضِ أَمَن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَر وَمَن يُمْرِجُ الْمَن مِن السَّمَةِ وَالْأَبْصَدَر وَمَن يُمْرِجُ الْمَنَ مِن الْمَيْتِ وَمُعْ يُمْرِجُ اللَّهُ مَا اللَّهِ وَمُن يُدَيِّرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَاذَا بَعْدَ الْحَقِ إِلَّا الطَّلَالُ اللَّهُ مَنْكُو اللَّهُ مَاذَا بَعْدَ الْحَقِ إِلَّا الطَّلَالُ اللَّهُ مَنْكُو اللَّهُ مَاذَا بَعْدَ الْحَقِ إِلَّا الطَّلَالُ اللَّهُ مَنْكُونَ اللَّهُ مَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُولُولُولُولُولَةُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللل

qul may-yarzuqukum mina-s-samâ'i wa-l-'arqi 'amman yamliku-s-sam'a wa-l-'abṣâra wa may-yuḥriju-l-ḥayya mina-l-mayyiti wa yuḥriju-l-mayyita mina-l-ḥayyi wa may-yudabbiru-l-'amra fasayaqûlûna-L-Lâhu faqul 'afa-lâ tattaqûna (31) fadâlikumu-L-Lâhu rabbukumu-l-ḥaqqu famâdâ ba'da-l-ḥaqqi 'illâ-ḍ-ḍalâlu fa'annâ tuṣrafûna (32) kadâlika ḥaqqat kalimatu rabbika 'alâ-l-ladîna fasaqû 'annahum lâ yu'minûna (33).

Dis-leur: «Qui est-ce qui vous assure les ressources du ciel et de la terre? Qui est le maître de l'ouïe et de la vue? Qui est-ce qui tire la vie de la mort et la mort de la vie et qui est-ce qui règle la marche de l'univers?» Ils répondront: «C'est Allah» Dis: «Qu'attendez-vous alors pour Le craindre?» (31) Le voilà, Allah votre véritable maître. Cette vérité exceptée, il n'y a qu'erreur. Pourquoi vous laissez-vous détourner?» (32) Ainsi les rebelles se trouveront condamnés sans appel par ton Seigneur parce qu'ils sont inconvertibles (33).

Dieu présente aux polythésites tant de prétextes pour affirmer Son unicité. Il leur dit: «Qui est-ce qui vous assure les ressources du ciel et de la terre profondément par Son Omnipotence, qui fait sortir les céréales, les vignes, les légumes, les oliviers, les palmiers, les jardins

touffus, les fruits et les pâturages etc, et malgré cela vous associez un autre à Dieu? Qui pourvoit à vos besoins si Dieu retient Ses bienfaits? Qui vous a accordé la faculté de l'ouïe pour tout entendre, et la vue pour tout apercevoir: «C'est Lui qui vous a fait naître; Il vous a donné l'ouïe, la vue...» [Coran LXVII, 23].

D'autant plus, qui «tire la vie de la mort et la mort de la vie?» par Sa puissance, et «qui règle la marche de l'univers» et dirige toute chose avec attention, qui dispose de tout, qui décide et nul ne s'oppose à Sa décision, qui interrogera les hommes sans être interrogé. Il est le Maître Suprême, et quand on leur demande tout cela ils répondront: «C'est Allah» Et Dieu de leur dire par la bouche de Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Qu'attendez-vous alors pour Le craindre?».

Puis'que ils avouent qu'll est le seul Dieu, pourquoi donc ils lui associent d'autres divinités, qu'y a-t-il en dehors de la vérité sinon l'erreur?. Pourquoi les polythéistes se détournent-ils pour adorer un autre que Dieu? Mais la Parole du Seigneur ne tardera pas à être réalisée contre les mécréants et les pervers qui persévèrent dans leur obstination et leur égarement. Ils seront sans aucune contestation le combustible du Feu où ils demeureront pour l'éternité, ce qui est confirmé par la parole de Dieu: «Oui, mais le décret condamnant les incrédules sera exécuté» [Coran XXXIX, 71].

قُلُ هَلَ مِن شُرِكَآيِكُمْ مَن يَبَدَوُّا الْمُلْقَ ثُمَّ يُمِيدُهُمْ قُلِ اللّهُ يَسَبَدَوُّا الْمُلْقَ ثُمَّ يُمِيدُهُمْ قَالَ اللّهُ يَسْبَدَى اللّهَ يَهْدِى اللّهَ أَفَسَنَ يَهْدِى إِلّا أَنْ يُهْدِى إِلّا فَلَنْ اللّهُ يَهْدِى إِلّا فَلَنْ اللّهُ يَهْدِى مِنَ الْمُؤْمِ اللّهُ عَلَيْمٌ إِلّا فَلَنّا إِنّ الظّنَ لَا يُشْنِى مِنَ الْمُؤْمِ شَيّعًا إِنّ الطّنَانَ لَا يُشْنِى مِنَ الْمُؤْمِ شَيّعًا إِنّ الطّنَانَ لَا يُشْنِى مِنَ الْمُؤْمِ شَيّعًا إِنّ الطّنَانَ لَا يُشْنِى مِنَ الْمُؤْمِ شَيّعًا إِنّ اللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿

qul hal min suraka ikum may-yabda'u-l-halqa tumma yu'iduhu fa'anna tu'fakuna (34) qul hal min suraka ikum may-yahdi 'ilâ-l-haqqi qul-i-L-Lâhu yahdî-li-l-haqqi 'afamay-yahdi 'ila -l-haqqi 'ahaqqu 'ay-yuttaba'a 'amma-l-lâ yahiddî 'illa 'ay-yuhdâ famâlakum kayfa taḥkumûna (35) wamâ yattabi'u aktaruhum 'illâ zannan 'inna-z-zanna lâ yugnî mina-l-ḥaqqi šay'an 'inna-L-Lâha 'alîmun-bimâ yaf'alûna (36).

Dis: Lequel de vos associés peut créer les êtres et les ressusciter? Dis: Allah seul peut créer et ressusciter. Comme vous voilà de travers. (34) Dis: Lequel de vos associés peut vous enseigner la vérité? Dis: C'est Allah qui enseigne la vérité. Qui est plus digne d'être suivi? Celui qui dirige ou celui qui ne se dirige qu'autant qu'il est dirigé lui-même? Qui est-ce qui vous incite à juger de la sorte? (35). La plupart d'entre eux n'obéissent qu'à leurs impulsions. Est-ce que les impulsions peuvent tenir lieu de vérité? Allah connait tous leurs actes (36).

Diau continue à réprimander les polythéistes et refuter leur présomption «Lequel de vos associés peut créer les êtres et les ressusciter?» C'est à dire qui a créé les cieux et la terre et toutes les créatures qui y existent, qui a parsemé l'atmosphère céleste par les étoiles et les astres, et à la fin des temps, Il ressuscitera toutes les créatures après leur périssement.

Puis II les demande: «Lequel de vos associés peut vous enseigner la vérité?» du moment qu'ils sachent que Dieu est le seul qui peut diriger les hommes vers la vérité et mettre les égarés sur la voie droite, comme II peut tourner les cœurs en leur montrant la bonne direction. Il est certes Dieu le Seigneur des mondes.

Qui est donc plus digne d'être suivi: Celui qui dirige vers la vérité ou celui qui ne dirige les hommes que dans la mesure où il est lui-même dirigé? Le serviteur ne doit-il pas suivre celui qui dirige et qui donne la vue après l'aveuglement, au lieu de qui est incapable de diriger à cause de sa cécité et son mutisme, tout comme lorsque Abraham a dit à son père: «O mon père, pourquoi adores-tu ce qui n'entend pas, ce qui ne voit pas, ce qui ne sert à rien?» [Coran XIX, 42].

«Qui est-ce qui vous incite à juger de la sorte?» Comment pouvezvous juger ainsi en traitant sur un même pied d'égalité Dieu le créateur et ses creatures, en les considérant comme égaux et en les adorant tous les deux? Pourquoi ne vouez-vous pas un culte pur à Dieu qui est le plus digne d'être adoré? Par ailleurs Dieu montre que ces polythéistes dans leur pratique religieuse ne se reposent ni sur un signe clair ni sur une preuve évidente, plutôt ce ne sont que des illusions et des conjectures. Tout cela ne leur servira à rien car: «Alah connaît tous leurs actes» et il leur demandera compte pour les rétribuer.

wamâ kânâ hâd â-l-Qur'ânu 'ay-yuftarâ min dûni-L-Lâhi walâkin taṣdîqa-l-ladî bayna yadayhi wa tafṣîla-l-kitâbi lâ rayba fîhi mi-r-rabbi-l-'âlamîna (37) 'am yaqûlûna-ftarâhu qul fa'tû bisûrati-m-mitlihî wa-d-'û man-i-staṭa'tum min dûni-L-Lâhi 'in kuntum ṣâdiqîna (38) bal kaddabû bimâ lam yuḥîtû bi'limihî walammâ ya'tihim ta'wîluhû kadâlika kadd aba-l-ladîna min qablihim fa-nzur kayfa kâna 'âqibatu-z-zâlimîna (39) wa minhum may-yu'minu bihî wa minhum ma-l-lâ yu'minu bihî wa rabbuka 'a'lamu-bi-l-mufsidîna (40).

Ce Coran ne peut pas avoir été conçu à l'insu d'Allah. Il confirme les révélations qui l'ont précédé. La façon dont il est composé ne laisse pas de doute qu'il émane du maîttre de l'univers (37) Ils s'obstinent à dire qu'il est une invention du Prophète. Réponds: Composez une seule sourate semblable. Et, pour cela, recourez à toutes les divinités que vous pourrez en dehors d'Allah, si vous êtes sincères (38) La vérité, c'est qu'ils traitent de mensonge ce qu'ils ne comprennent pas et ce qu'ils ne voient pas réalisé. Ce sont ces mêmes raisons qui ont poussé leurs prédécesseurs à tenir les mêmes propos. Considère quelle a été la fin des impies (39) Parmi eux, il en est qui croient au Livre, d'autres qui n'y croient pas. Ton Seigneur connaît les ennemis de sa foi (40).

C'est une affirmation du caractère inimitable du Coran et qu'aucun mortel ne puisse produire un livre pareil, ni dix sourates ni même une seule, car le Coran à cause de l'éloquence qu'on y trouve, de son style disert et doux, et grâce aux enseignements utiles aux hommes dans les deux mondes qu'il renferme, ne peut être révélé que de Dieu ni provenir que de chez Lui. Il n'a nullement un égal dans tous ses caractères, ses particularités, ses paroles et son contenu. Ses propos ne sont pas semblables à ceux des hommes créés. C'est pour cela que Dieu a dit: «Ce Coran ne peut pas avoir été conçu à l'insu d'Allah» et il n'est pas inventé par un autre que Dieu étant donné que Ses paroles ne sont pas semblables à celles des humains.

Par ailleurs, ce Coran «confirme les révélations qui l'ont précédé» mais il est préservé de toute altération, car les autres Livres célestes ont été modifiés et altérés.

«La façon dont il est composé ne laisse pas de doute qu'il émane du maître de l'univers» en vertu de ce qu'il renferme comme enseignements, jugements, histoire et morale. On y trouve les nouvelles des générations passées et les lois imposées par le Seigneur qui, une fois apliquées, ne procurent que sa satisfaction.

Puis Dieu lance ce défi: «Composez une seule sourate semblable. Et, pour cela, recourez à toutes les divinités que vous pourrez en dehors d'Allah, si vous êtes sincères». Si vous prétendez et doutez que le Coran est l'œuvre d'un autre que Dieu et qu'il est inventé par Mouhammad, sachez que Mouhammad est un mortel comme vous et il vous l'a apporté comme affirmation de son message, produisez donc une seule sourate qui lui est semblable et invoquez qui vous pourrez en dehors de Dieu, si vous êtes véridiques, parmi les humains et les génies. Mais sûrement ils sont incapables de le faire comme ll a dit: «Les hommes et les génies auraient beau se concerter respectivement pour produire un pareil Coran, qu'ils n'y parviendraient pas. S'associeraient-ils même? qu'ils ne le pourraient pas non plus» [Coran XVII, 88].

Puis le défi devint plus difficile quand Il leur demande de produire dix sourates en disant: «Ils s'obstinent à dire que le Coran est une invention du Prophète. Réponde: «Composez seulement dix sourates semblables aux miennes. Et, pour cela, recourez à toutes les divinités que vous pourrez

en dehors d'Allah, si vous êtes sincères» [Coran XI, 13]. Enfin II leur défie en leur demandant de composer une seule sourate pour montrer leur incapacité: «... Réponds: Composez une seule sourate semblable...» Il affirme à coup sûr qu'ils ne parviennent jamais à réaliser l'une ou l'autre demande pour relever le défi, du moment qu'ils étaient réputés pour être les maîtres de l'éloquence et de la poésie. Mais ce qu'ils avaient de Dieu comme révélation leur paraissait étrange malgré que le style du Coran est simple, éloquent, disert, et pourtant plusieurs parmi eux n'y ont pas cru et sont morts en infidèles.

Dans un hadith authentifié l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Tout Prophète a reçu des versets en quoi les hommes avaient cru. Ce que j'ai reçu était une révélation de Dieu et j'espère être le plus suivi».

Les polythéistes n'ayant ni compris le Coran ni le bien conçu «ils traitent de mensonge ce qu'ils ne comprennent pas» et ce dont l'explication ne leur est pas parvenue. Ils n'ont pas voulu recevoir la bonne direction par obstination, sottise et ignorance. Ceux qui vécurent avant eux criaient au mensonge de la même façon. «Considère quelle a été la fin des impies» Ils ont été anéantis, prenez garde donc de subir le même sort si vous persistez dans votre rebellion.

«Parmi eux, il en est qui croient au Livre» et en tout ce que le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a apporté et ils l'ont suivi «d'autres qui n'y croient pas» ils meurent en infidèles et seront ressuscités infidèles. «Ton Seigneur connait les ennemis de sa foi». En d'autres termes Il connait ceux parmi les hommes qui sont dignes d'être dirigés et Il les dirige, et ceux qui ne méritent que l'égarement et Il les égare. Il est le juste qui traite les gens avec équité sans léser personne.

وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُد بَرِيَّعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَّا بَرِيَّعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَّا بَرِيَّةً مِنَّا تَعْمَلُونَ إَلَىٰ أَفَالَتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانَّةً مِنْ اللَّهُ أَلَاكَ أَفَالَتَ تَبْدِع الشَّمَ وَلَوْ كَانُوا لَا يَمْقِلُونَ ﴿ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ وَمِنْهُم مَن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَانَ تَبْدِع الشَّمَ وَلَو

# كَانُواْ لَا يُشْصِرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِكَنَّ اَلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ وَكَالُونَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِكَنَّ اَلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ وَيُظْلِمُونَ ﴾ وَلَلْكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ

wa 'in kaddabûka faqul-lî 'amalî wa lakum 'amalukum 'antum barî'ûna mimmâ 'a'malu wa 'ana barî'um mimmâ ta'malûna (41) wa minhum may-yastami'ûna 'ilayka 'afa'anta tahdî-l-'umya walaw kanû lâ yubşirûna (43) 'inna-L-Lâha lâ yazlimu-n-nâsa šay'an walâkinna-n-nâsa 'anfusahum yazlimûna (44).

S'ils te traitent d'imposteur, dis: «Je suis responsable de mes actes et vous des vôtres. Ce que je fais ne vous regarde pas et ce que vous faites ne me regarde pas» (41) Parmi eux, il en est qui t'écoutent. Mais comment peux-tu te faire écouter par des sourds qui, en plus, ne comprennent rien (42) Parmi eux, il en est qui te regardent. Mais comment peux-tu diriger les aveugles alors qu'ils ne voient pas (43) Allah n'est jamais injuste envers les hommes. Ce sont les hommes qui sont injustes envers eux-mêmes (44).

Dieu ordonne à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -: «O Mouhammad, si ces idolâtres te traitent de menteur, désavoue-les et désavoue leurs actes: «Dis: Je suis responsable de mes actes et vous des vôtres» comme était la réponse de Abraham aux polythéistes: «Nous sommes sans attache avec vous et les divinités que vous adorez en dehors d'Allah» [Coran LX, 4].

L'expression: «Parmi eux, il est ceux qui t'écoutent» signifie que plusieurs d'entre eux écoutent tes bons propos et les versets du Coran qui est utile pour leurs âmes et leurs corps, mais, malheureusement, ils n'en tirent aucun profit, c'est comme tu n'as rien dit et ils n'ont rien entendu, ô Mouhammed, serais-tu capable de faire entendre les sourds? ainsi tu ne pourrais diriger ces gens-là que ceux que Dieu a voulu diriger.

«Parmi eux, il en est qui te regardent», ils aperçoivent ta personne et tout ce que Dieu t'a donné comme signes de ta prophétie. C'est vrai qu'ils comtemplent tout cela mais si comme ils ne voient rien devant eux, d'autant plus ils te regardent avec mépris et dédain alors que les croyants te regardent avec tout respect et vénération, Dieu cite aussi

leur comportement dans ce verset: «Quand ils te voient, ils te tournent en dérision» [Coran XXV, 41].

Puis Dieu affirme qu'll ne traite jamais quiconque avec injustice, même s'll a dirigé qui ll veut, a rendu quelques uns comme aveugles pour ne plus voir Ses signes évidents, a ouvert les yeux de certains d'autres, fait entendre Ses versets à certains et a rendu sourds certains d'autres, enfin Il a égaré qui Il a voulu et a dirigé qui Il a voulu, car Il est le Souverain qui dispose à Sa guise de tout ce qu'll a créé. Tout émane de Sa science et Sa sagesse. Il ne lèse pas les hommes, mais les hommes se font tort à eux-mêmes

wa yawma yaḥšuruhum ka-'a-l-lam yalbatû 'illâ sâ'atam-mina-n-nahâri yata'ârafûna baynahum qad hasira-l-ladîna kaddabû biliqâ'i-L-Lâhi wa-mâ kânû muhtadîna (45).

Le jour où nous rassemblerons tous les hommes. Ils auront la sensation de n'être restés sur terre que juste le court instant de se connaître les uns les autres. Ceux qui auront douté de se rencontrer avec Allah, leur perte sera consommée. Ils ont été mal dirigés (45).

Le jour où tous les hommes seront rassemblés devant leur Seigneur après leur résurrection, il leur semblera qu'ils n'avaient passé sur terre qu'un court laps de temps, ou comme Dieu a dit également: «Le jour où ils la verront (l'Heure), ils auront le sentiment de n'avoir passé sur terre qu'un soir ou un matin» [Coran LXXIX, 46]. Il a dit aussi: «Nous comprendrons mieux que personne ce que voudront dire les plus avisés d'entre eux quand ils répliqueront: «Que non pas. Nous n'y sommes restés qu'un jour» [Coran XX, 104] et: «Lorsque l'heure sonnera, les coupables jureront qu'ils n'ont séjourné sur terre qu'un heure» [Coran XXX, 55], et aussi: «Ils seront interrogés: «Combien d'années êtes-vous restés sur terre?» Ils répondront: «Nous y sommes restés un jour ou moins, peut-être» [Coran XXIII, 112-113]. Tous ces versets ne font que montrer que les hommes au jour de la résurrection, auront le sentiment qu'ils n'ont

passé sur terre qu'un très court laps de temps d'un jour ou même d'une fraction du jour, juste le moment suffisant de se reconnaître entre eux.

En ce jour-là chacun sera péoccupé de son propre sort où il n'y aura aucune question de parenté, où «l'ami ne questionnera pas l'ami» [Coran LXX, 10]. Ceux qui auront traité de mensonge ce moment de rencontre avec Dieu «leur perte sera consommée. Ils ont été mal dirigés» Y aura-t-il une perte plus grande que de se séparer de ceux qu'on a aimés! Il n'y aura que de regrets et d'angoisse.

wa 'immâ nuriyannaka ba'da-l-ladî na'iduhum 'aw natawaffayannaka fa 'ilaynâ marji'uhum tumma-L-Lâhu šahîdun 'alâ mâ yaf'alûna (46) wa li-kulli 'ummati-r-rasûlun fa'idâ jâ'a rasûluhum qudiya baynahum bi-l-qisti wa hum lâ yuzlamûna (47).

Soit que nous te montrions une partie des peines que nous réservons aux impies, soit que nous te rappelions à nous, tous les hommes feront retour à Allah, qui est témoin de leurs actes. (46) Tous les peuples ont un Prophète. Allah les jugera chacun à leur tour en présence de leurs prophètes, avec la plus parfaite équité (47).

Dieu s'adresse à Son Messager: «Soit que nous te montrions une partie des peines que nous réservons aux impies» c'est à dire que nous vengeons d'eux de ton vivant afin que tu te réjouisses «soit que nous te rappelions à nous» et eux reviendront vers nous pour juger leurs actions. Au jour du compte final, chaque Prophète envoyé à son peuple sera présent et tout sera tranché avec équité et personne ne sera lésé. Y seront présents aussi tous les anges scribes qui inscrivaient les bonnes et mauvaises actions des serviteurs.

La communauté musulmane, bien qu'elle est la dernière venue

parmi les autres, sera la première jugée pour être rétribuée, et ce sera grâce à son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -.

وَيَقُولُونَ مَنَى هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴿ قُلَ لَا اَمْلِكُ لِنَفْسِي صَرًا وَلَا يَقَدُ إِلَا مَا شَاءَ ٱللَّهُ لِكُلِّ أَمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَغْجِلُونَ شَاعَةً وَلَا يَسْتَغْجِلُ مِنهُ يَسْتَغْجِلُونَ شَلَ مُعْرَمُونَ ﴿ فَا أَنُونُ مَا وَقَعَ ءَامَنهُم بِهِ \* مَاكُن وَقَدْ كُنهُم بِدِه تَسْتَغْجِلُونَ ﴿ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

wa yaqûlûna' matâ hâḍâ-l-wa'du 'in kuntum şâdiqîna (48) qul-lâ 'amliku linafsî darran walâ naf'an 'illâ mâ šã 'a-L-Lâhu likulli 'ummatin 'ajalun 'idâ jâ 'a 'ajaluhum falâ yasta' hirûna sâ 'atan walâ yastaqdimûna (49) qul 'ara'aytum 'in 'atâkum 'adâbuhû bayâtan 'aw nahâram-mâdâ yasta'jilu minhu-l-mujrimûna (50) 'atumma 'idâ mâ waqa'a 'âmantum bihî 'â l-'âna waqad kuntum bihî tasta'jilûn (51) tumma qîla li-l-lad îna zalamû dûqû 'adâba-l-huldi hal tujzawna 'illâ bimâ kuntum taksibûna (52).

Ils murmurent: «Quand aura lieu cette réunion avec Allah? Dites-lenous, si vous êtes sincères» (48) Dis: Je ne puis me faire à moi-même ni mal
ni bien. Allah seul le peut. La durée des nations est fixée d'avance. Lorsque
leur fin est arrivée, elles ne peuvent ni la retarder, ni l'avancer d'un moment (49) Dis: Que feriez-vous si quelque jour où quelque nuit, la colère
d'Allah vous surprenait? Êtes-vous si pressés de l'éprouver cette colère (50)
Evidemment si cette colère se manifeste, vous croirez. Ah! oui, vous croirez!
alors que, la veille encore vous réclamiez avec empressement (51) On dira
alors aux impies: «Goûtez maintenant le châtiment éternel. Avez-vous pu
croire que vous seriez récompensés autrement que selon vos œuvres? (52).

Les polythéistes demandent: «Quand est-ce que sera réalisé» tout comme le Seigneur montre dans un autre verset en parlant de l'Heure: «Les incrédules sont impatients de la voir venir; les croyants en redoutent

la venue, la tenant pour certaine» [Coran XLII, 18]. Cette heure fatale est inéluctable même si les hommes n'ont aucune notion de sa survenue.

Dieu inspire Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - à leur répondre: «Je ne puis me faire à moi-même ni mal ni bien» et je ne vous dis autre que mon Maître m'a enseigné. Je suis même incapable de détenir pour moi-même quoi que ce soit du mal ou du bien. Je vous préviens que cette Heure se dressera sans aucune contestation dans un moment dont j'ignore complètement.

«La durée des nations est fixée d'avance» donc chaque communauté restera sur terre le temps que Dieu lui a voulu, et une fois leur terme expiré: «elles ne peuvent ni la retarder, ni l'avancer d'un moment». Dieu, dans d'autres versets, prévient les hommes que Son châtiment les surprend sans y attendre de nuit ou de jour. Et pour les réprimander Il leur dit: Quand ce châtiment s'abattra' sur vous vous y croirez alors que maintenant vous voudriez le hâter?. Qu'ils sachent que «la foi acquise en présence du châtiment ne profite pas» [Coran XL, 85].

A ceux qui se sont montrés incrédules on dira: «Goûtez le châtiment éternel» au jour de la résurrection. Ce propos leur sera comme un reproche sévère, comme on leur dira aussi: «Subissez l'épreuve patiemment ou non, peu importe! Vous récoltez le fruit de vos œuvres» [Coran LII, 161.

wa yastambi'ûnaka 'aḥaqqun huwa qul 'iy wa rabbî 'innahû laḥaqqun wamâ 'antum bimu'jizîna (53) walaw 'anna likulli nafsin zalamat mâfi-l-'arḍi laftadat bihî wa 'assarrû-n-nadâmata lammâ ra'awu-l-'aḍâba wa quḍiya baynahum bi-l-qisti wa hum lâ yuzlamûna (54).

Ils te demandent: «Ce que tu dis sur ce châtiment, est-ce bien vrai?» Réponds: «Oui, je le jure par mon Seigneur, c'est la vérité. Et vous ne pouvez pas vous soustraire à la puissance d'Allah. (53). Toute âme chargée de

péchés n'hésiterait pas, pour se racheter, à donner toutes les richesses de la terre. Hélas! les pécheurs, en présence du châtiment éprouveront un amer repentir. Ils seront jugés en toute équité sans risque d'être lésés (54).

Les impies s'informent auprès de Mouhammad - qu'Ailah le bénisse et le salue -: Ce jour du rassemblement pour être jugés est-ce bien vrai après la réduction des corps en poussière? Réponds-leur: «Oui, je le jure par mon Seigneur, c'est la vérité» votre transformation en poussière ne pourrait jamais réduire Dieu à l'impuissance après vous avoir créés du néant: «Quand II décide une chose, II ordonne: «Que cette chose soit et elle est» [Coran XXXVI, 82].

Ce verset n'a que deux pareils dans tout le Coran où Dieu ordonne à Son Prophète- qu'Allah le bénisse et le salue - de jurer par Lui à tous ceux qui renient qu'il y aura une résurrection. Ils sont:

- Les incrédules soutiennent: «L'Heure ne viendra pas». Réponds: que si, par mon Seigneur, elle arrivera» [Coran XXXIV, 3].
- Les infidèles prétendent qu'ils ne seront pas ressuscités. Dis: Par mon Seigneur, vous serez ressuscités et on vous rappellera toutes vos actions» [Coran LXIV, 7].

Une fois les hommes ressucités, l'incrédule aimera se racheter contre le châtiment de tout l'or de la terre, mais: «Hélas! les pécheurs, en présence du châtiment, éprouveront un amer repentir. Ils seront jugés en toute équité» et personne ne sera lésé.

alâ 'inna li-L-Lâhi mâ fî-s-samâwâti wa-l-'ardi 'alâ 'inna wa 'da-L-Lâhi haqqun wa lâkinna 'aktarahum lâ ya'lamûna (55) huwa yuḥyî wa yumîtu wa 'ilayhi turja'ûna (56).

Allah n'est-Il pas le maître des cieux et de la terre? Les prédictions d'Allah ne sont-elles pas vraies? Hélas! La plupart des hommes ne le comprennent pas! (55) C'est Lui qui donne la vie et la mort et c'est à Lui que vous ferez retour (56).

Dieu rappelle aux hommes que tout ce qui est dans les cieux et sur la terre Lui appartient. Sa promesse sera réalisée indubitablement. Il fait vivre et fait mourir. Toutes les créatures feront retour à Lui. Il est l'Omnipotent qui ressuscitera tous les corps même ceux qui ont été dispersés sur la terre et dans les mers et déchiquetés et répandus dans toutes les régions.

yâ 'ayyuhâ-n-nâsu qad j**ã** 'atkum maw'izatum mir-rabbikum wa šifâ 'u-l-limâ fî-ş-şudûri wa hudan wa raḥmatu-l-li-l-mu'minîna (57) qul bifaḍli-L-Lâhi wa bi-raḥmatihî fa biḍâlika falya@raḥû huwa ḥayrum-mimmâ yaj-ma'ûna (58).

O hommes, un appel au bien vous a été lancé par votre Seigneur. C'est un remède contre les mauvaises suggestions, c'est aussi un guide et une bénédiction pour les croyants (57) Dis: La grâce et la bénédiction d'Allah devraient être pour eux des biens plus précieux que toutes les richesses qu'ils peuvent amasser (58).

Dieu rappelle aux hommes ce dont II leur a envoyé comme meilleurs enseignements contenus dans un Livre Saint et béni: Le Coran «un appel au bien» et «un remède contre les mauvaises suggestions» en écartant les doutes des poitrines et en purifiant les âmes de toute souillure. En plus «C'est aussi un guide et une bénédiction pour les croyants» II est donc une bonne direction pour ceux qui y ont cru comme II l'affirme dans ce verset: «Ce Coran apporte soulagement et bénédiction aux fidèles. Il ne fera qu'accentuer la ruine des méchants» [Coran XVII, 82].

Que les hommes s'en réjouissent, car c'est un bien beaucoup plus précieux «que toutes les richesses qu'ils peuvent amasser» Ces richesses, dans le bas monde, ne seront par rapport à l'autre, que des jouissances éphémères.

قُلَ أَرَةَ بِشُدِ مَّا أَسْرَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقِ فَجَعَلْتُم مِّنَهُ حَرَامًا وَعَلَلَا قُلَ مَاللَهُ أَذِكَ لَكُمْ أَمْرَ عَلَى اللَّهِ تَفْتُرُوكَ ﴿ وَمَا ظَنُّ الَّذِيكَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيَنَمَةُ إِنَّ اللَّهَ لَدُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِئَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ ﴾

qul 'ara'aytum mã 'anzala-L-Lâhu lakum mi-r-rizqin faja'altum minhu harâman wa halâlan qul 'ã'l-Lâhu adina lakum 'am 'alâ-L-Lâhi taftarûna (59) wamâ zannu-l-ladîna yaftarûna 'ala-L-lâhi-l-kadiba yawma-l-qiyâmati 'inna-L-Lâha ladû fadlin 'alâ-n-nâsi wa lakinna 'aktarahum lâ yaškurûna (60).

Dis: Des biens qu'Allah vous prodigue, vous déclarez les uns illicites et les autres licites. Dis: Est-ce Allah qui vous a autorisés à faire cette distinction? Ou bien la lui attribuez-vous mensongèrement? (59) Que diront les gens qui imputent des mensonges à Allah, le jour où ils emparaîtront devant Lui? N'est-il pas vrai qu'Allah est plein de mansuétude pour les hommes? Mais la plupart d'entre eux ne le reconnaissent pas (60).

Ibn Abbas et Moujahed ont commenté: Ce verset fut descendu à propos des idolâtres qui ont rendu certaines bêtes du troupeau interdites pour défférentes raisons qui n'ont aucune relation avec le culte ou la religion. Ces bêtes sont: La bahira, la Sa'iba, la wassila et le ham; lorsque Dieu les dénonce et désavoue leur acte dans ce verset: «Sur les produits de la terre et du bétail ils réservent une part à Allah en disant: Ceci est à Allah», mais sans conviction et «ceci est à nos idoles» [Coran VI, 136]. Cette interdiction qui n'est fonction que de leurs passions et instincts, qui n'est basée sur aucune preuve alors que Dieu a rendu licite ce qu'ils se sont interdits. Il les menace en disant: «Que diront les gens qui imputent des mensonges à Allah, le jour où ils compraîtront devant Lui?» Que pensent-ils de ce qu'ils fera d'eux au jour de la résurrection où ils retourneront vers Lui?

«N'est-il pas vrai qu'Allah est plein de mansuétude pour les hommes?» et Ibn Jarir de l'interpréter: «sans les châtier promptement dans le bas monde». Ou cela signifie: Dieu n'a permis aux hommes que ce qui leur est utile et interdit tout ce qui leur nuit. Mais hélas la plupart des hommes sont ingrats sans reconnaître les biens licites accordés par Dieu

en s'en interdisant à leur guise pour se priver de ce qui est bon et licite.

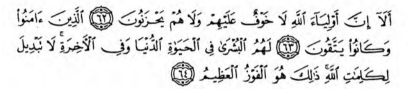
وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْمَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا يَسْرُبُ عَن زَيِّكَ مِن مِّفْقَالِ كَا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهُ وَمَا يَسْرُبُ عَن زَيِّكَ مِن مِّفْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ شُمِينٍ اللهَ اللهَ عَلَى السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ شُمِينٍ اللهَ اللهَ اللهُ الل

wamâ takûnu fî ša'nin wamâ tatlû minhu min qur'ânin walâ ta'malûna min 'amalin 'illâ kunnâ 'alaykum šuhûdan 'id tufîdûna fîhi wamâ ya'zubu 'an rabbika min mitqâli darratin fî-l-'ardi walâ fî-s-samâ'i walâ 'aşgara min dâlika walâ 'akbara 'illâ fî kitâbim-mubînin (61).

O hommes, il n'est pas d'état où vous vous trouviez, de lecture du Coran que vous ne fassiez, d'actes que vous n'accomplissiez, que nous n'en soyons pas témoins au moment même. Il n'est pas un atome sur terre ou dans les cieux qui soit soustrait à la puissance de ton maître. Il n'est pas d'être dans la création, petit ou grand, qui ne soit signalé dans le Livre (61).

A n'importe quel moment de jour ou de nuit, dans toutes les situations, Dieu connait parfaitement l'état de Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de sa communauté et toutes Ses créatures. Rien ne Lui est échappé fut-ce un atome, le plus petit corps qui puisse exister, se trouvant dans les cieux ou sur la terre, ou un autre corps qui soit plus grand. Cette vérité est confirmée aussi par ce verset: «Il détient les clefs de l'inconnu, qu'Il est le seul à connaître. Il sait ce que recèlent le sein de la terre et l'abîme des mers. Il n'est pas une feuille qui tombe, qu'Il ne le sache. Il n'est pas une molécule dans les entrailles de la terre, une brindille verte ou sèche qui ne soient dénombrées dans le sommier de la création» [Coran VI, 59]. Connaissant tous les mouvements des êtres vivants ou inertes, il lui incombe de pourvoir au besoin de tout ce qu'll a créé.

Si c'est le cas des choses existant dans l'univers, que sera le cas des humains qui sont ordonnés de L'adorer et de leurs mouvements et de tout geste qu'ils accomplissent? Pour faire connaître cela à Ses serviteurs II s'adresse à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Qui te voit quand tu te lèves, qui suit tes mouvements dans la foule des adorateurs» [Coran XXVI, 218-219]. Et en s'adressant à Ses serviteurs II les avertit: «... d'actes que vous n'accomplissiez, que nous n'en soyons pas témoins au moment même». Lorsque vous entreprenez une chose nous vous voyons faire et entendons vos propos. Citons à cet égard une partie d'un hadith lorsque Gabriel demanda l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - au sujet de l'Islam (la perfection ou l'excellence), il lui répondit: «Elle consiste à adorer Dieu comme si tu Le vois, si tu ne Le vois pas Lui, certes, te voit» (Rapporté par Mouslim)<sup>[1]</sup>.



'alâ 'innâ 'awliyâ' 'a-L-Lahi lâ hawfun 'alayhim walâ hum yaḥzanûna (62) 'al-ladîna 'â manû wa kânû yattaqûna (63) lahumu-l-buš-v>râ fî-l-ḥayâti-d-dunyâ wafî-l-'âhirati lâ tabdîla likalimâti-L-Lâhi dâli-ka huwa-l-fawzu-l 'azîmu (64).

Les servants d'Allah ne connaîtront ni crainte ni chagrin (62) Ceux qui ont mis leur confiance en Lui et qui Le craignent (63) A ceux-là, annonce une bonne nouvelle dans ce monde et dans l'autre. Les paroles d'Allah sont immuables. C'est là une magnifique récompense (64).

Les servants d'Allah - ou selon une autre interprétation: les amis de Dieu- sont ceux qui le craignent, n'éprouveront plus aucune crainte ni le supplice de la vie future, et ils ne seront plus affligés d'avoir quitté ce bas monde.

Abou Houraira rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse

لهذا قال على الله الله جبريل عن الإحسان: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه (1) يراك.

et le salue - a dit: «Parmi les servants de Dieu il en est ceux que les Prophètes et les martyrs envient» On lui demanda: «Qui sont-ils ô Envoyé de Dieu? peut-être nous l'aimons?» Il répondit: «Ils sont des gens qui s'aiment en Dieu sans tenir compte ni des richesses ni de lignée. De leurs visages jaillit une lumière, assis sur des chaires en lumière, ne craindront rien lorsque les autres seront proie à la frayeur et ne s'attristeront point que les gens seront affligés» Puis il récita: «Les servants d'Allah ne connaitront ni crainte ni chagrin» (Rapporté par Ibn Jarir et Abou Daoud)<sup>[1]</sup>.

En commentant ce verset: «A ceux-là, annonce une bonne nouvelle dans ce monde et dans l'autre» Abou Ad-Darda a dit: «La vision pieuse, le croyant la voit ou on la lui fait voir». En soutenant cette interprétation, Oubada Ben As-Samet rapporte qu'il avait demandé l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - au sujet de ce verset, il répondi: «Tu m'as posé une question que nul avant toi ne m'a pas posée. Il s'agit de la vision pieuse que l'homme voit ou on la lui fait voir».

Abou Dzarr Al-Ghifari rapporte qu'il a demandé à l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Que penses-tu d'un homme qui, en faisant une certaine œuvre, les hommes en font son éloge et le complimentent?» Il lui répondit: «Telle est la prompte bonne nouvelle annoncée au croyant».

Commentant toujours le même verset Abdullah Ben Amr rapporte que l'Envoyé de dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - dit: «La visite pieuse qu'on fait voir au croyant est une des quarante-six parties de la prophétie» (Rapporté par Ibn Jarir)<sup>[2]</sup>.

قال رسول الله على: وإن من عباد الله عباداً يغبطهم الأنبياء والشهداء»، قيل: من هم يا (1) رسول الله لعلنا نحيهم؟ قال: وهم قوم تحابوا في الله من غير أموال ولا أنساب، وجوههم نور على منابر من نور، لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس، ثم قرأ: وألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون أخرجه ابن جرير عن أبي هريرة ورواه أبو داود في سننه.

عن عبد الله بن عمرو عن رسول الله علم أنه قال: «لهم البشرى في الحهاة الدنيا) الرؤرا (2) الصالحة يبشرها المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، أخرجه ابن جرير.

Ibn Jarir rapporte que Oum Kouraïz Al-Ka'bia a entendu l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - dire: «Désormais plus de prophétie mais il y a les «moubachchirates». Ces moubachirates, d'après les exégètes, ne sont que la bonne nouvelle que les anges annoncent à l'homme croyant lors de son agonie qu'il obtiendra le pardon de Dieu et le Paradis». Ceci est confirmé par ce verset: «Ceux qui disent: «Notre maître est Allah» et se conduisent avec droiture recevront des anges cette assurance: «Ne craignez rien et ne vous tourmentez pas. Vous irez au Paradis comme on vous l'a promis» [Coran XLI, 30].

Al-Bara' avait rapporté ce hadith où l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Lorsque la mort survient au croyant, des anges aux visages blancs et portant des habits blancs viennent lui dire: «O âme vertueuse, sors pour rencontrer le repos, les parfums et un Seigneur content du toi». L'âme sortira alors de sa bouche comme une goutte d'eau qui tombé de la bouche d'une outre».

Quant à l'annonce de la bonne nouvelle concernant la vie future, Dieu en a parlé et dit: «L'épouvante du jour dernier ne les accablera pas. Les anges les accueilleront par ces mots: «Le voilà venu votre jour, ce jour qui vous a été promis» [Coran XXI, 103] et aussi: «Un jour, tu verras une lumière briller sous les pas des croyants et les croyantes et à leur droite. Ce même jour, on leur annoncera qu'ils vivront éternellement dans des jardins arrosés d'eau-vive» [Coran LVII, 12].

«Les paroles d'Allah sont immuables» c'est à dire que cette promesse est affermie et ne subira aucun changement et sera tenue sans aucune contestation

وَلَا يَحَزُنكَ فَوَلَهُمْ أَنَ الْمِـزَةَ لِلَهِ جَيِيعًا هُوَ السَّيعِ الْمَلِيمُ ﴿ أَلَا إِنَ الْمِرْفِ وَمَن فِ اللَّرْضُ وَمَا يَشَيعُ الْفَلِيمُ الْفَينَ مِن دُوبِ لِلَّهِ مَن فِ اللَّارَضُ وَمَا يَشَيعُ اللَّذِينَ بَدَعُونَ مِن دُوبِ اللَّهِ مَن فِي اللَّهِ مَن اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهِ مُن اللَّهِ مُن اللَّهِ مُن اللَّهِ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولُولُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللل

walâ yaḥzunka qawluhum 'inna-l-'izzata li-L-Lâhi jamî'an huwa-S-Sa-mî'u-l-'Alîmu (65) 'alâ' 'inna-li-L-Lâhi man fî-s-samâwâti waman fî-l-

'ardî wamâ yattabi'u-l-ladîna yad'ûna min dûni-L-Lâhi şurakâ'a 'iy-yat-tabi'ûna 'illâ-z-zanna wa 'in hum 'illâ yahruşûna (66) huwa-l-ladî ja'ala lakumu-l-layla litaskunû fîhi wa-n-nahâra mubşiran 'inna fî dâlika la-'âyâti-l-liqawmiy-yasma'ûna (67).

Ne te laisse pas affliger par leurs propos. Car toute la gloire échoie en définitive à Allah. Il entend et sait tout (65) Tout ce qui peuple les cieux et la terre appartient à Allah. Ceux qui invoquent d'autres divinités en dehors d'Allah ne s'adressent qu'au néant. Ils sont les jouets de leur imagination et s'abusent étrangement (66) C'est Lui qui a conçu la nuit en vue de votre repos et le jour en vue de vos travaux. Il y a en cela des signes pour ceux qui méditent (67).

Que les paroles des polythéistes ne t'attristent pas, demande l'aide de Dieu et fie-toi à Lui. Tel est le commandement de Dieu à qui échoie la puissance ainsi qu'à Son Messager et aux croyants. Il entend les propos de Ses servants et connaît toutes leurs situations.

Tout ce qui est dans les cieux et sur la terre appartient à Dieu. Quand aux idolâtres, ils adorent des statues qui ne peuvent leur être utiles ou leur nuire, et par ailleurs, ils n'ont aucune preuve qu'ils leur devaient cette adoration. Ils ne suivent que des conjectures et ne se contentent que de suppositions.

Ces idolâtres ne trouvent-ils pas que Dieu «a conçu la nuit en vue de votre repos et le jour en vue de vos travaux» Ces signes et ces phénomènes ne constituent-ils pas des preuves pour ceux qui sont doués d'intelligence et d'une ouïe, afin de croire en Dieu et en Sa magnifique création!

قَـالُوا اتَّخَــَذَ اللّهُ وَلَــُدُاً سُتَبَحَـنَةً هُوَ الْعَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَــُوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلطَني بِهِندَاً أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَـَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قُلَ إِنَّ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

qâlû-t-tahada-L-Lâhu waladan subhânahû huwa-l-ganiyyu lahû mâ fî-s-

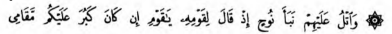
samâwâti wamâ fî-l-'ardi 'in 'indakum min sultânim-bi hâdâ 'ataqûlûna 'alâ-L-Lâhi mâ lâ ta'lamûna (68) qul 'inna-l-ladîna yaftarûna 'alâ-L-Lâhi-l-kadiba lâ yuflihûna (69) matâ'un fî-d-dunyâ tumma 'ilaynâ marji'uhum tumma nud îquhumu-l- 'ad âba-š-šadîda bimâ kânû yakfurûna (70).

Ils disent: Allah s'est donné un fils. Gloire à Allah, le Tout-Puissant, le maître des cieux et de la terre. Non, vous n'avez pas de preuves pour dire cela. Comment osez-vos tenir des propos aussi inconsidérés sur le compte d'Allah (68) Dis: Ceux qui imputent des mensonges à Allah seront réprouvés (69) Ephémère sera leur réussite en ce monde. Finalement, ils nous feront retour. Puis nous leur infligerons un châtiment exemplaire pour les punir de leur impiété (70).

Dieu désavoue les dires de ceux qui prétendent qu'll s'est donné un fils! Qu'll soit élevé au-dessus de tout ce qu'ils Lui ont imputé. Etant le créateur des cieux et de la terre et le possesseur de ce qu'ils contiennent comment peut-Il prendre un fils parmi ceux qui Il a créés? Si vous avez quelque autorité pour parler ainsi et une preuve de vos présomptions, présentez-les et sachez que Dieu se suffit de l'unviers. Forgez-vous de mensonges sur Allah alors que vous n'avez aucune connaissance?

Il y en a là une réfutation de ces dires, un avertissement et une menace. Dieu montre la gravité des dires de ces gens-là et dit: «Ils disent: «Le Miséricordieux s'est donné un enfant». «Vous avez proféré là un blasphème monstrueux». A ces mots, les cieux ont failli s'entrouvrir, la terre se fendre, les montagnes crouler. Oser attribuer un fils au Miséricordieux? Le Miséricordieux ne saurait avoir un fils» [Coran XXIX, 88-92].

Dieu met en garde ceux qui tiennent de tels propos et forgent ces mensonges sur Son compte qu'ils ne réussiront plus ni dans la vie présente ni dans l'autre. Dans le bas monde, s'il les conduit par étapes et leur accorde un répit, Il leur fera endurer ensuite un terrible châtiment, car dans le monde d'ici-bas ils jouissent des biens éphémères puis «nous leur infligerons un châtiment exemplaire pour les punir de leur impiété» et de leur mensonge qu'ils ont forgé.



وَتَذَكِيرِى بِعَايَنتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ فَوَكَلْتُ فَأَخِيعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا ءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنَّ أَمُرُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمَّ اقْضُواْ إِلَى وَلَا نُنظِرُونِ ﴿ فَيَ فَإِن قَوَلَتِسْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِنَ أَجْرِ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى اللّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الشّيلِمِينَ ﴿ فَكَذَبُوهُ مَنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى اللّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الشّيلِمِينَ ﴿ فَكَ اللّهُ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الشّيلِمِينَ كَذَبُوا بِتَاكِينَا أَفَالُو وَجَعَلْنَاهُمْ خَلَتْهِفَ وَأَغْرَقْنَا الّذِينَ كَذَبُوا بِتَاكِينَا أَفُونَ كَنْ عَلِيمُ اللّهُ لَذِينَ ﴿ فَيَعَلّمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

wa-tlu 'alayhim naba'a nuḥin 'id qâla liqawmihî yâ qawmi 'in kâna kabura 'alaykum maqâmî wa tadkîrî bi 'âyâti-L-Lâhi fa'alâ-L-Lâhi tawakkaltu fa'ajmi'û 'amrakum wa šurakâ'akum tumma lâ yakun 'amrukum 'alaykum gummatan tumma-qdî 'ilayya walâ tunzirûni (71) fa'in tawallaytum famâ sa'altukum min 'ajrin 'in 'ajriya 'illâ 'alâ-L-Lâhi wa 'umirtu 'an 'akûna mina-l-muslimîna (72) fakaddabûhu fanajjayñhu wamamma'ahû fî-l-fulki wa ja'alnâkum halâ'ifa wa 'aġraqnâ-l-ladîna kaddabû bi 'â'yâtinâ fa-nzur kayfa kâna 'âqibatu-l-mundarîna (73).

Raconte-leur l'histoire de Noé lorsqu'il dit à son peuple: O mon peuple, s'il vous est pénible de me sentir parmi vous et de m'entendre vous rappeler les enseignements d'Allah, je m'en remets à Lui. Réunissez à la foi vos efforts et vos partisans, prenez des décisions nettes et finissez-en avec moi et sans tarder (71) Si vous me désavouez, je ne vous en demanderai pas compte. Mon compte, c'est Allah qui me le règlera. J'ai reçu l'ordre d'être parmi les soumis (72) Ils l'ont traité d'imposteur. Nous l'avons sauvé ainsi que ceux qui l'accompanaient sur l'arche. Nous les avons fait succéder aux autres et nous avons noyé ceux qui avaient traité nos signes de mensonge. Considère quelle a été la fin de ceux qui ont été avertis (73).

Dieu ordonne à Mouhammad - qu'Allah le bénisse et le salue - de raconter aux idolâtres de La Mecque l'histoire de Noé, ceux qui te traitent d'imposteur et te contredisent. Rappelle-leur le sort de son peuple qui l'avait traité de la même façon, comment Dieu les a fait péri en les noyant. Que ces impies Qoraïchites redoutent donc la vengeance de Dieu et de subir le même châtiment.

Noé -que la paix soit sur lui- avait dit à son peuple: «S'il vous est pénible de me sentir parmi vous» c'est à dire que ma présence vous pèse lourd «et de m'entendre vous rappeler les enseignements d'Allah» ainsi que Ses signes et preuves, «Réunissez à la fois vos efforts et vos partisans» les idoles que vous invoquez et adorez en dehors de Dieu «prenez des décisions nettes et finissez-en avec moi et sans tarder» c'est à dire: ne vous inquiétez plus de votre affaire, prenez une décision à mon sujet sans me laisser trop attendre. Car si vous croyez avoir raison et que vous êtes sur le chemin droit, agissez! je ne vous redoute plus parce que vous n'êtes pas dans le vrai. Les mêmes propos avait tenu, plus tard, Houd en défiant son peuple: «Mettez tout en œuvre contre moi et ne m'accordez aucun répit. Je me confie à Allah mon Seigneur et le vôtre» [Coran XI, 55-56].

Et Noé de poursuivre: «Si vous me désavouez» en me tournant le dos sans m'obéir «je ne vous en demanderai pas compte» En d'autres termes: je ne vous demande pas un salaire en vous prodiguant de conseils, car «mon compte, c'est Allah qui me le règlera» c'est à dire que mon salaire incombe à Dieu seul: «J'ai reçu l'ordre d'être parmi les soumis», je me conforme à tout ce que Dieu m'a ordonné. Cette soumission qui signifie aussi l'Islam, était la religion unique de tous les Prophètes du premier au dernier, même si leurs lois étaient parfois variées et multiples.

Mais le peuple de Noé «l'on traité d'imposteur. Nous l'avons sauvé ainsi que ceux qui l'accompagnaient sur l'arche» ceux qui ont cru en son message». «Nous les avons fait succéder aux autres et nous avons noyé ceux qui avaient traité nos signes de mensonge. Considère quelle a été la fin de ceux qui ont été avertis».

tumma ba'atnâ mim ba'dihî rusulan 'ilâ qawmihim fajā' ûhum bi-l-bayyinâti famâ kânû liyu'minû bimâ kaddabû bihî min qablu kadâlika natba'u 'alâ qulûbi-l-mu'tadîna (74).

Après lui, nous avons envoyé des Prophètes à chaque peuple, qui leur apportèrent de preuves manifestes. Ils ne purent se résigenr à accepter ce

qu'ils avaient traité jusque-là de mensonge. C'est ainsi qu'Allah endurcit le cœur des injustes (74).

Plusieurs Prophètes succédèrent à Noé dont chacun était appuyé par de preuves évidentes témoins de leurs messages. Mais ces peuples n'étaient pas à même de croire à ce qu'ils avaient précédemment traîté de mensonge: «C'est ainsi qu'Allah endurcit le cœur des injustes». Ceux qui ne croient pas auront le cœur scellé à cause de leur impiété jusqu'à ce qu'ils voient le châtiment implacable.

Du temps d'Adam jusqu'à l'avènement de Noé, les hommes étaient sur le chemin droit et pratiquaient l'Islam, la religion de la soumission à Dieu. Noé, comme on l'a dit, était le premier Envoyé de Dieu aux hommes qui, à cette époque, ont commencé à adorer les idoles. Ibn Abbas a dit que dix siècles se sont écoulés entre Adam et Noé pendant lesquels les hommes étaient tous des musulmans.

En avertissant les polythéistes de La Mecque, Dieu a dit: «Que des générations nous avons anéanties après Noé» [Coran XVII, 17] afin que ce verset soit une leçon à ces idolâtres qui ont mécru en Mouhammed - qu'Allah le bénisse et le salue - et en son message, peut-être cela les porte à changer de politique et d'éviter le châtiment qui les attend.

ثُكَرَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْدِهِ بِعَايَنِنَا فَاسْتَكَبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا نُجْرِمِينَ ۞ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ هَلَذَا لَسِحْرٌ مَّبِينٌ ۞ قَالَ مُوسَىٰ آنَقُولُونَ لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَكُمُ أَلِيحَقِ هَلَا وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّنِحُرُونَ ۞ قَالُواْ أَجِعْتَنَا لِتَلْفِئَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَّا ٱلْكِبْرِيَاةُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحَقُ لَكُمَّا بِمُؤْمِنِينَ ۞

tumma ba'atnâ mim ba'dihim Mûsâ wa Hârûna 'ilâ Fir'awna wa mala'ihî bi 'âyâtinâ fastakbarû wa kânû qawmam mujrimîn (75) falamma jâ'ahumu-l-haqqu min 'indinâ qâfû 'inna hâdâ lasihrum-mubînun (76) qala Mûsa 'ataquiùna li-l-ḥaqqi lammā ja 'akum 'asiḥrun hâdâ walâ yufliḥu-s-sâḥirûna (77) qâfû 'aji'tanâ litalfitanâ 'ammâ wajadnâ 'alayhi 'a ba'ana wa takûna lakuma-l-kibriya'u fi-l-'ardi wa ma nahnu lakuma bi mu'minîna (78).

Puis nous avons envoyé Moïse et Aaron, porteurs de nos signes, à Pharaon et à sa cour. Ils les accueillirent avec morgue, en pervers endurcis qu'ils étaient. (75) Lorsque nous leur divulguâmes la vérité, ils dirent: «C'est là pure magie» (76) Moïse répliqua: «comment osez-vous traiter de magie la vérité qui est divulguée alors que la magie est une chose réprouvée? (77) Ils dirent: «Êtes-vous venus pour nous détourner des traditions de nos pères et pour avoir tous deux la prédominance dans le pays? Non, nous ne vous croyons pas»(78).

Dieu envoya ensuite Moïse et son frère Aaron (Haroun) à Pharaon et à son peuple avec Ses signes et preuves, mais ceux-ci s'enflèrent d'orgueil, refusèrent d'y croire et de les suivre, car c'était un peuple pervers et coupable.

«Lorsque nous leur divulguâmes la vérité, ils dirent: «C'est là pure magie». Ils étaient sûrs que c'est la vérité qui leur venait du Seigneur, mais ils s'obstinèrent et la renièrent avec injustice comme Dieu le montre dans un autre verset: «Bien que convaincus, ils les repoussèrent par orgueil et par malignité» [Coran XXVII, 14].

Moïse les blâma et dit: «Comment osez-vous traiter de magie la vérité qui est divulguée alors que la magie est une chose réprouvée?» Allez-vous dire, une fois la vérité vous est parvenue, que c'est évidemment de la magie?» «Ils dirent: «Etes vous venus pour nous détourner des traditions de nos pères» et nous écarter de la religion qu'ils suivaient «et pour avoir tous deux la prédominance dans le pays?» Non, nous ne vous croyons pas».

Dans le Coran, Dieu mentionne dans plusieurs endroits l'histoire de Moïse -que Dieu le salue- avec Pharaon, qui est l'une des étranges histoires, car Pharaon était circonspect avec Moïse bien que le destin le porta être à son service, si on considère les évènements suivants: Moïse fut élevé dans la cour de Pharaon et même dans son propre logis comme un des ses enfants (comme nous allons en parler plus lein). Mata Dieu lui trouva un issue pour quitter la cour définitivement en lui accordant la Prophétie, le message et lui adressant la parole. Les miracles ne cessèrent d'être pratiqués par Moïse l'un après l'autre

successivement au point où il étonna les gens et les rendit perplexes. Chaque fois qu'il leur montrait un signe il était plus grand que son précédent.

Mais Pharaon, Sa cour et son peuple se furent décidé de nier tout signe, de le traiter de mensonge et de magie en s'enflant d'orgueil et par obstination, jusqu'à ce que Dieu les fît périr en les noyant tous dans une certaine matinée «Ainsi a été anéantie chaque génération d'infidèles. Gloire à Allah le maître de l'univers» [Coran VI, 45].

وَقَالَ فِرْعَوْنُ آتَثُونِي بِكُلِّ سَنجِرِ عَلِيمِ ﴿ فَلَمَّا جَلَةَ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ الْتُوا مَآ أَنتُم مُّلَقُونَ ﴿ فَلَمَّا الْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا حِقْتُم بِهِ السِّحَرُّ إِنَّ اللّهَ سَيُبْطِلْهُم إِنَّ اللّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ المُفْسِدِينَ ﴿ وَيَحِقُ اللّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ وَلَوْ كَانَهُ الْمُخْرِمُونَ ﴿ وَلَا لَلْمُعْسِدِينَ ﴿ وَلَا لَلْمُعْسِدِينَ اللّهُ اللّهُ الْمُخْرِمُونَ اللّهُ الْمُخْرِمُونَ ﴾ ويُحِقُ اللّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ وَلَوْ كَانِهُ الْمُخْرِمُونَ ﴾

wa qâla Fir'awnu 'tûnî bikulli sâḥirin 'alîmin (79) falammâ jâ' 'a-s-saḥaratu qâla lahum Mûsâ' 'alqû mâ' 'antum mulqûna (80) falammâ' 'alqû qâla Mûsâ mâ ji'tum bihi-s-siḥru 'inna-L-Lâha sayubṭiluhữ 'inna-L-Lâha lâ yuṣliḥu 'amala-l-muſsidîna (81) wa yuḥiqqu-L-Lâhu-l-ḥaqqa bi-kalimâtihî walaw kariha-l-muʃrimûna (82).

Pharaon dit alors: «Amenez-moi tous les magiciens de renom» (79) Lorsque les magiciens se présentèrent, Moïse leur dit: «Opérez comme vous voudrez» (80) Après qu'ils eurent opéré, Moïse leur dit: «C'est là de la vulgaire magie. Allah en montrera l'inanité. Il déjoue les entreprises des méchants (81) Allah fera apparaître la vérité dans tout son éclat, quel que soit le dépit des méchants» (82).

Dieu raconte l'histoire de Moïse avec les magiciens et ce que Pharaon a voulu, par ses manœuvres, contredire la vérité. Il demanda de lui amener tous les savants magiciens. Une fois présentés à Moïse, celui-ci leur dit: «Jetez ce que vous avez à jeter». Il les défia parce qu'ils s'opposèrent à lui après la promesse de Pharaon de leur donner une magnifique récompense et de les rapprocher de lui. «O Moïse, proposèrent-lis, est-ce toi qui va entrer en scène le premier ou nous?» [Coran XX, 65].

Moïse voulut qu'ils fussent les premiers à opérer voulant par là montrer aux gens réunis que leur invention n'est qu'une ruse de magicien. Puis, agissant de sa part il leur fera présenter la vérité pour abolir leur erreur.

Après que les magiciens eurent jeté, ils ensorcelèrent les yeux des gens, les effrayèrent en déployant une puissante magie. A ce moment-là «Moïse se sentit envahi par une crainte secrète. Sois sans crainte, suggérâmes-nous à Moïse, tu auras le dessus» [Coran XX, 67-68]. Lorsque les magiciens jetèrent leurs cordes et leurs bâtons, Moïse leur dit: «C'est là de la vulgaire magie. Allah en montrera l'inanité Il déjoue les entreprises des méchants» Allah fera apparaître la vérité dans tout son éclat, quelque soit le dépit des méchants».

famā 'amana li-Mûsā' 'illa durriyyatum min qawmihi 'ala hawfim min Fir'awna wa mala'ihim 'ay-yaftinahum wa 'inna Fir'awna la'alin fi-l-'ardi wa 'innahû lamina-l-musrifîna (83).

Par crainte de représailles de Pharon et de son clan, Moïse fut abandonné de tous, excepté de la jeunesse. Car Pharaon était à la fois puissant et despote (83).

Malgré les signes et miracles qu'avait apportés Moïse -que Dieu le salue- un petit nombre du peuple de Pharon, la jeunesse parmi sa descendance, en ont cru malgré leur crainte d'être mis à l'épreuve et de retourner à l'incrédulité. Car Pharaon était un tyran, despote, rebelle redoutable et très puissant.

Commentant ce fait, Ibn Abbas a dit: «La descendance de Pharaon qui a cru en Moïse ne fait pas partie des fils d'Israël, elle était formée de la femme de Pharaon, un autre croyant, l'intendant de ses dépôts et la femme de ce dernier». Bien que d'autres ont signalé que cette descendance était des fils d'Israël et non pas les personnes qu'a mentionnées Ibn Abbas. Ceci est un sujet de discussion car tous les fils d'Israël ont cru en Moïse parce qu'ils avaient connaissance de son

avènement d'après les anciennes Ecritures et que Dieu allait les délivrer de Pharaon et qu'ils auraient le dessus. Après la venue de Moïse, Pharaon commença à nuire aux fils d'Israël. Ils dirent à Moïse: «Nous étions malheureux avant ta venue et nous n'avons pas cessé de l'être après» [Coran VII, 129]. Si c'est ainsi, comment peut-on prétendre que cette descendance était celle des fils d'Israël qui sont le peuple de Moïse et non pas de Pharaon dont le verset le corrobore «par crainte de représailles de Pharaon et de son clan» de peur qu'ils ne les détournent de leur foi étant donné que parmi les fils d'Israël il y avait personne qui redoutait d'être détourné en suivant Moïse.

wa qâla Mûsâ yâ qawmi 'in kuntum 'â mantum bi-L-Lâhi fa 'alayhi ta-wakkalîî 'in kuntum muslimîna (84) faqâlû 'alâ-L-Lâhi tawakkalnâ rab-banâ lâ taj 'alnâ fitnatan li-l-qawmi-z-zâlimîna (85) wa najjinâ biraḥmatika mina-l-qawmi-l-kâfirîna (86).

Moïse dit à son peuple: «Si vous croyez en Allah, mettez votre confiance en Lui, comme il sied à des gens soumis» (84) Ils répondirent: «Nous mettons notre confiance en Allah. Seigneur, ne nous laisse pas en but aux exactions des méchants» (85) Protège-nous de ta grâce contre ce peuple impie» (86).

Moïse demanda à son peuple de se confier à Dieu si vraiment ils croient et Lui sont soumis. Dans le Coran on trouve dans plusieurs passages où la foi en Dieu est jointe à la confiance en Lui.

Les fils d'Israël obtempérèrent aux ordres de Moïse et déclarèrent: «Nous mettons notre confiance en Allah. Seigneur, ne nous laisse pas en but aux exactions des méchants». Ils invoquèrent Dieu pour qu'il ne donne ni la victoire ni le pouvoir à leur ennemi afin que celui-ci ne songe qu'il est dans le vrai et les fils d'Israël dans l'erreur, leur détournement sera alors facile.

Moujahed a interprété ceci de la façon suivante: Seigneur, ne laisse pas le clan de Pharaon nous torturer ni par un châtiment venant de Toi, alors ils diraient: «Si vraiment les fils d'Israël étaient dans le vrai, ils n'auraient pas été châtiés et nos n'aurions pas eu le pouvoir sur eux» et alors ils nous détourneraient.

Les fils, d'Israël demandèrent alors au Seigneur de les délivrer, par Sa miséricorde, de ceux qui ont mécru.

wa 'awhayna 'ila Mûsa wa 'ahîhi 'an tabawwa'a liqawmikuma bimişra buyûtan waj'alû buyûtakum qiblatan wa 'aqîmû-ş-şalâta wa bašširi-l-mu'minîna (87).

Nous envoyâmes alors à Moïse et à son frère cette révélation: «Construisez des maisons en Egypte pour votre peuple en les disposant face à face. Observez la prière et rassurez les croyants par la bonne nouvelle» (87).

Dieu montre dans ce verset pourquoi et comment il a délivré les fils d'Israël de Pharaon et son peuple, en inspirant Moïse et son frère Aaron -que Dieu les salue- d'établir pour leur peuple des demeures en les disposant face à face comme pour former un quartier isolé.

Mais une controverse fut signalée en interprétant l'expression arabe dont le sens est: «prenez vos maisons pour direction-qibla». Ibn Abbas a dit: «Les fils d'Israël ont été autorisés à pratiquer les prières chez eux et d'y persévérer, car Dieu a dit aux croyants: «O croyants, puisez votre force dans la patience et la prière» [Coran II, 153]. D'autre part, on a rapporté que quand une affaire tracassait l'Envoyé de Dieu, il recourait à la prière.

Dieu ordonne d'observer la prière en annonçant la bonne nouvelle sux croyents qu'ils obtiendront la récompense et une prompte victoire. Ibn Abbas commenta: Les fils d'Israël disaient: «Nous ne pouvons plus faire nos prières devant les Pharaons». Il leur autorisa alors à les faire

chez eux en établissant leurs maison de sorte qu'elles soient dirigées vers la gibla.

وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْتَ وَمَلَأَمُّ زِينَةً وَأَمَوْلًا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَٰأُ رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكُّ رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰٓ أَمَوْلِهِمْ وَٱشۡدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى بَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ۞ قَالَ قَدْ أُجِيبَت ذَعْوَتُكُمَا فَٱسْتَقِيمَا وَلَا نَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞

wa qâla Mûsâ rabbanâ 'innaka 'â tayta Fir'awna wa mala'ahû zînatan wa 'amwâlan fî-l-ḥayâti-d-dunyâ rabbanâ liyudillû 'an sabîlika rabbanâ-tmiss 'alâ 'amwâlihim wašdud 'alâ qulûbihim falâ yu'minû ḥattâ yara-wu-l-'adâba-l-'alîma (88). qâla qad 'ujîba-d-da'watukumâ fastaqîmâ walâ tattabi'â nî sabîla-l-ladîna la ya'lamûna (89).

Moïse dit: «Seigneur, Tu as donné à Pharaon et à son peuple le faste et l'abondance dans ce monde. Seigneur, anéantis leurs richesses, endurcis leurs cœurs. Fais qu'ils ne croient qu'en expiant un châtiment terrible» (88) J'ai exaucé vos prières, répondit le Seigneur. Soyez fermes. Ne nous laissez pas entraîner par les ignorants (89).

Telle fut l'imprécation de Moïse contre Pharaon et son clan quand ils refusèrent la vérité et s'obstinèrent dans leur égarement portés par l'orqueil, l'injustice et la tyrannie.

Moïse dit au Seigneur: «Tu as donné à Pharaon et à son peuple le faste et l'abondance dans ce monde» de la parure et des biens, afin qu'ils s'écartent de Ton chemin et de tenter les autres de sorte que ceux-ci croient, en recevant ces dons, qu'ils les ont eus à cause de Ton affection pour eux. Et de formuler son imprécation Moïse demanda à Dieu: «anéantis leurs richesses» et qu'elles soient transformées en pierres comme elles étaient, comme a précisé Ibn Abbas, «endurcis leurs comme de les étaient. «Fais qu'ils ne croient qu'en expiant un châtiment terrible».

Cette imprécation fut adresée par Moïse contre Pharaon et ses

conseillers dans un moment de colère pour l'amour de Dieu et de Sa religion, car il n'espérait aucun bien de ces gens-là, tout comme Noé quand il appelait la malédictin de Dieu contre les incrédules: «Seigneur, ne laisse subsister sur terre aucun infidèle» [Coran LXXI, 26].

Dieu exauça Moïse et son frère, par contre «soyez fermes» restez droits et ne suivez pas le chemin de ceux qui ne savent pas. Ibn Jouraïj a précisé que Pharaon, après cette imprécation, survécut quarante jours.

﴿ وَجَوْزُنَا بِنِيَ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بِغَيَا وَعَدَوَّأَ حَتَى إِذَا أَدَرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ مَامَنتُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِى ءَامَنتُ بِهِ بَنُوْا إِسْرَهِ بِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُشْلِمِينَ فِي اَلْفَوْ السَرَهِ بِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُشْلِمِينَ فِي اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ ال

wa jâwaznâ bi banî 'Isrâ'îla-l-baḥra fa'atba'ahum Fir'awnu wa junûduhû bagyan wa 'adwan ḥattâ' 'idâ 'adrakahu-l-garaqu qâla 'âmantu 'annahû lâ' 'ilâha 'illâ-l-Ladî' 'âmanat bihî banî 'Isrâ'îla wa 'ana mina-l-muslimîna (90) 'â'l'âna waqad 'aṣayta qablu wa kunta mina-l-mufsidîna (91) falyawma nunajjîka bi badanika litakûna liman ḥalfaka 'â yatan wa 'inna katîram-mina-n-nâsi 'an 'â' yâtina laġafilûna (92).

Nous fîmes franchir la mer au peuple d'Israël. Pharaon et ses troupes se lancèrent à leur poursuite, pleins d'ardeur et de haine. Au moment d'être englouti par les flots, Pharaon s'écria: «Je crois qu'il n'y a d'autre Allah que celui qu'adorent les fils d'Israël. Je me soumets» (90) Oui, tu te soumets maintenant, mais, avant, n'étais-tu pas rebelle et ne te solidarisais-tu pas avec les malfaisants? (91) Aujourd'hui, nous épargnerons ta carcasse pour que tu serves d'exemple à tes successeurs. La plupart des hommes ne prêtent psa attention à nos signes (92).

Lorsque les fils d'Israël qui étaient au nombre de six cent mille combattants, à part leurs descendances, sortirent de l'Egypte, Pharaon ressentit une grande haine contre eux. Il envoya dans les régions des commandants dans le but de recruter les hommes et former une armée très puissante. Lui et son armée avec toute leur puissance et leur splendeur que Dieu a voulu qu'ils sont comme tels, se mirent à la poursuite des fils d'Israël commandés par Moïse et son frère. Ils parvinrent à les rattraper lors du coucher du soleil. «Lorsque les deux groupes furent en présence, les compagnons de Moïse s'écrièrent: «Nous sommes atteints» [Coran XXVI, 61] Comment pourrons-nous les fuir et être sauvés? Moïse leur répondit: «Qu'importe! répliqua Moïse. Mon Seigneur est avec moi II me sauvera» [Coran XXVI, 62].

A ce moment Dieu ordonna à Moïse de frapper les flots avec son bâton. Chacune des parties de la mer devint semblable à une immense montagne. Les fils d'Israël purent alors traverser les flots, et quand ils furent sur l'autre rive, Pharaon et cent mille de son armée étaient sur la rive. Voyant ce spectacle, ils furent effrayés et voulant rebrousser chemin, mais c'était trop tard; ils s'y enfoncèrent. Michel, l'ange, incitait chaque guerrier à y entrer sans aucune crainte. Quand ils furent tous entre les flots et leurs premiers voulant en sortir pour atteindre l'autre rive, Dieu ordonna à la mer que ses flots s'abattent sur eux. En effet les flots s'abattirent sur Pharaon et son armée tantôt en les soulevant au-dessus et tantôt en les abaissant. Pharaon, éprouvant l'ivresse de la mort s'écria: «Je crois qu'il n'y a d'autre Allan que celui qu'adorent les fils d'Israël. Je me soumets».

Pharaon y croit enfin, mais hélas, c'était trop tard: «La foi acquise en présence du châtiment ne profite pas» [Coran XL, 85]. Dieu, en répondant à Pharaon, dit: «Oui, tu te soumets maintenant» alors que tu me désobéissais avant, et tu étais au nombre des corrupteurs et malfaisants! «Nous les avons mis à la tête des pourvoyeurs de l'enfer. Ils ne trouveront aucune aide au jour de la résurrection» [Coran XXVIII, 41].

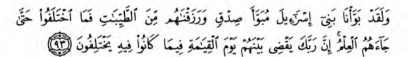
Tel fut le récit concernant Pharaon que Dieu a voulu faire connaître à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - et qui fait partie des mystères. A ce propos Ibn Abbas rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Lorsque Pharaon déclara: «Oui, je crois: il n'y a de Dieu que celui en qui les fils d'Israël croient Gabriel m'avoua: «J'aurais bien aimé que tu me voies en prenant de la boue noire de la mer pour remplir sa bouche afin qu'il n'obtienne une partie de la mi-

séricorde» (Rapporté par Ahmed)[1].

«Aujourdh'hui, nous épargnerons ta carcasse pour que tu serves d'exemple à tes successeurs». Ibn Abbas et d'autres exégètes ont commenté: «Une partie des fils d'Israël doutait de la mort de Pharaon. Dieu ordonna alors à la mer de jeter son cadavre sur le littoral pour qu'ils s'assurent de sa mort. Tel est le sens du verset.

Dieu voulut en sauvant le corps de PHaraon qu'il devienne un signe pour ceux qui viendront après lui car «la plupart des hommes ne prêtent pas attention à nos signes».

La noyade de Pharaon et de son armée eut lieu le jour de 'Achoura. A ce propos Ibn Abbas raconte: Le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - arriva à Médine et trouva les juifs jeûner le jour de Achoura. Il leur demanda: «Qu'est-ce ce jour que vous jeûnez?» Ils lui répondirent: «C'est le jour où Dieu donna la victoire à Moise sur Pharaon» Et le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de dire à Ses compagnons: «Vous avez plus de devoirs qu'eux envers Moise. Jeûnez-le» (Rapporté par Boukhari)<sup>[2]</sup>.



wa laqad bawwa'nâ banî' 'Isra'îla mubawwa'a şidqin wa razaqnâhum mina-ţ-ţayyibâti famâ-htalafû hattâ jâ'ahumu-l-'ilmu 'inna rabbaka yaqdî baynahum yawma-l-qiyâmati fîmâ kânû fîhi yahtalifûna (93).

Nous avans installé les enfants d'Israël d'une manière confortable.

قال الإمام أحمد بن حنبل، عن ابن عباس قال، قال رسول الله عليه: «لما قال فرعون آمنت (1) أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل - قال، قال لي جبريل: لو رأيتني وقد أخذت من حال البحر فدسسته في فيه مخافة أن تناله الرحمة» رواه الترمذي وابن أبي حاتم.

حال البحر فدسسته في فيه مخافة أن تناله الرحمة، رواه الترمذي وابن أبي حاتم. قال ابن عباس: قدم النبي علية المدينة واليهود تصوم يوم عاشوراء فقال: «ما هدا اليوم (2) الذي تصومونه؟» فقالوا: هذا يوم ظهر فيه موسى على فرعون، فقال النبي علية لأصحابه: «وأنتم أحق بموسى منهم فصوموه» رواه البخاري.

Nous les avons approvisionnés en bons aliments. Ils ne se divisèrent que le jour où ils reçurent la science. Ton Seigneur les départagera au jour dernier sur ce qui les divise (93).

Dieu rappelle aux fils d'Israël Ses bienfaits et ses faveurs concernant les deux mondes. L'expression «d'une manière confortable» on l'a interprétée qu'il s'agit de leur installation dans un pays sûr qui était formé de l'Egypte et une partie de Châm aux alentours de Jérusalem. Après le périssement de Pharaon et de son armée, Moïse régna sur toute l'Egypte en nous référant aux dires de Dieu: «Nous avons appelé à leur succéder le peuple hier encore opprimé et, sur la terre couverte de nos bénédictions» [Coran VII, 137].

Les fils d'Israël continuèrent leur chemin avec Moïse -que Dieu le salue- en se dirigeant vers Jérusalem, le pays de Abraham l'ami de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue-. Là ils rencontrèrent les Amaliq (les tyrans et puissants). Refusant de les combattre en désobéissant à Moïse, Dieu les fit errer quarante ans dans le désert de Sinaï là où Aaron mourut puis Moïse -que Dieu les salue-.

Après cette période d'errance, ils en sortirent avec Youcha' Ben Noun et Dieu leur facilita la conquête de Jérusalem. Ils s'y installèrent jusqu'au jour où Bakhtanassar les vainquit en faisant d'eux des prisonniers, et cette ville resta sous son pouvoir une période déterminée. Plus tard, les compagnons du Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue- purent l'arracher aux mains des chrétiens du temps de 'Omar Ben Al-Khattab -que Dieu l'agrée-.

«Nous les avons approvisionnés en bons aliments» tout ce qui est licite et bon. «Ils ne se divisèrent que le jour où ils reçurent la science» En d'autres termes: ils n'ont divergé au sujet de leur religion qu'au moment où la science leur est parvenue. A ce propos il est cité dans un hadith rapporté par Al-Hakem que l'Envoyé de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Les juifs se sont divisés en 71 sectes, les chrétiens en 72, et cette communauté (les musulmans) se seront divisés en 73 sectes dant l'une entrera an Paradis et les autres à l'Enfer». On lui demanda: «Qui sont-ils à Envoyè de Dieu?» il répondit: «Its seront ceux qui appliquent mes enseignements et ceux de mes compagnons». (Il s'agit de ceux qui entreront au Paradis).

Au sujet de leur division Dieu tranchera leurs différends et les jugera au jour de la résurrection.

fa'in kunta fî šakkim-mimmâ 'anzalnâ 'ilayka fas'ali-l-ladîna yaqra'ûna-l-kitâba/min qablika laqad jã 'aka-l-ḥaqqu mi-r-rabbika falâ takûnanna mina-l-mumtarîna (94) walâ takûnanna mina-l-ladîna kaddabû bi 'âyâti-L-Lâhi fatakûna mina-l-ḥâsirîna (95) 'inna-l-ladîna ḥaqqat 'alayhim kalimatu rabbika lâ yu'minûna (96) walaw jã 'yathum kullu 'ā atin ḥattâ yarawu-l-'adâba-l-'alîma (97).

Si tu as quelque doute sur ce que nous t'avons révélé, interroge ceux qui ont lu le Livre avant toi. C'est la vérité que t'a révélée ton Seigneur. Ne te laisse pas gagner par ceux qui doutent (94). Ne sois pas avec ceux qui traitent nos signes de mensonge. Sans quoi tu seras du nombre des réprouvés. (95) Ceux qui ont encouru la colère de ton maître ne croiront (96) quels que soient les signes qui leur parviendront, que lorsqu'ils éprouveront les tortures de leur châtiment (97).

Qatada a dit: Il nous a été rapporté que l'Envoyé de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- avait dit: «Je ne m'en doute pas et je n'interroge pas». Ceci est une preuve évidente que la description du Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue- et sa venue se trouvent mentionnées dans les Ecritures que lisent les gens du Livre, comme Dieu l'affirme dans ce verset: «A ceux qui suivent l'Envoyé-l'apôtre inculte-annoncé par le Pentatenque et les Evangiles...» [Coran VII, 157]. Mais malgré cette connaissance, tout comme ils connaissent leurs propres enfants, ils en doutent, changent et altèrent ces Ecritures sans y croire ne tenant compte d'aucune preuve. Dieu les dénonce dans ce verset quand Il dit:

«Ceux qui ont encouru la colère de ton maître ne croiront quels que soient les signes qui leur parviendront, que lorsqu'ils éprouveront les tortures de leur châtiment» le jour où leur croyance ne leur servira à rien.

falawla kânat qaryatun 'a manat fanafa'aha 'imânuha 'illâ qawma Yunusa lamma 'a manû kašafna 'anhum 'adâba-l-hizyi fî-l-hayâti-d-dunyâ wa matta'nâhum 'ilâ hînin (98).

Que n'ont-elles cru les cités d'autrefois? La foie leur eût été profitable. Seul, le peuple de Jonas s'est couverti. En récompense, nous l'avons soustrait à un châtiment ignominieux dans ce monde et nous l'avons laissé jouir de la vie pendant un certain temps (98).

Si seulement il existait une cité parmi les générations passées qui ait cru, la foi leur eût été profitable. Mais avant toi ô Mouhammad nous n'avons envoyé un Prophète sans être traité de menteur par son peuple ou sa majorité. Dieu a dit à cet égard: «Triste destin des hommes! chaque fois qu'un prophète leur est envoyé, ils le tournent en dérision» [Coran XXXVI, 30]. Il a dit également: «Oui, c'est ainsi. Les peuples passés n'ont reçu aucun Prophète qu'ils ne l'aient traité de sorcier et de possédé» [Coran LI, 52].

Dans un hadith authentifié l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Les Prophètes me furent présentés, et je vis le Prophète passer accompagné d'un groupe d'hommes, un autre accompagné d'un seul homme, un troisième accompagné de deux hommes, puis un Prophète seul». Puis il mentionna Moïse qui passa escorté par une multitude d'hommes, enfin la communauté qui, en passant, avait rempli les horizons.

Le but de tout cela consiste à croire qu'aucune cité dans le temps les habitants de Ninive. Leur foi n'était dûe qu'à la crainte d'un châtiment qui leur serait infligé s'ils n'avaient pas cru en constatant ses causes. Leur Prophète Jonas sortit parmi eux pour les avertir d'un terrible

châtiment. Alors ils invoquèrent Dieu, le supplièrent et l'implorèrent, mirent leur confiance en Lui en sortant d'emblée: hommes, enfants, bêtes et troupeaux pour demander à Dieu de leur épargner ce châtiment. Dieu leur fit miséricorde et retarda Son châtiment pendant un certain temps comme il est cité dans ce verset: «Seul le peuple de Jonas s'est converti. En récompense, nous l'avons soustrait à un châtiment ignominieux dans ce monde et nous l'avons laissé jouir de la vie pendant un certain temps».

Et Qatada de commenter: «Toute cité qui avait mécru sa croyance ne lui serait d'aucun profit en présence du châtiment sauf le peuple de Jonas quand ils avaient perdu leur Prophète et leur châtiment était tout proche d'eux. Dieu à ce moment jeta le repentir dans leurs cœurs. Ils portèrent alors les vêtements rugueux, séparèrent entre les bêtes et leurs petits, et implorèrent Dieu avec ferveur. Lorsque le Seigneur constata la sincérité de leur repentir et le regret d'avoir commis de mauvaises actions, Il écarta d'eux Son châtiment».

walaw šã a rabbuka la 'âmana man fî-l-'ardi kullhum jamî'an 'afa'anta tukrihu-n-nâsa ḥattâ yakûnû mu'minîna (99) wamâ kâna linafsin 'an tu'mina 'illâ bi 'id ni-L-Lâhi wa yaj'alu-r-rijsa 'ala-l-lad îna lâ ya'qilûna (100).

Si ton Maître l'avait voulu, l'univers entier aurait embrassé Sa foi. Vas-tu contraindre les hommes à se convertir? (99) Aucune âme ne peut acquérir la foi sans la grâce d'Allah. Allah accablera de son mépris ceux qui ne le comprennent pas (100).

O Mouhammad! Sache que si ton Seigneur l'avait voulu, tous les habitants de la terre aurait embrassé la foi. Mais 11 agit avec sagesse, tout comme II a dit: «Si Allah avait voulu, II vous aurait groupés en un seul peuple» [Coran V, 48], et: «Les croyants doutent-ils qu'Allah, S'II

voulait, pourrait ramener à lui l'Humanité toute entière» [Coran XIII, 31]. C'est pourquoi Il s'adresse à Son Prophète: «Vas-tu contraindre les hommes à se convertir?». Cette affaire ne dépend pas de toi ô Mouhammad mais c'est Dieu qui le décida, une réalité confirmée dans plusieurs versets du Coran dont voici quelques uns:

- Tu n'as pas pour mission, ô Prophète, de convertir les hommes. C'est à Allah que cette mission incombe» [Coran II, 272].
- Tu ne diriges pas qui tu veux. Tandis qu'Allah dirige qui Il veut [Coran XXVIII, 56].
- Tu n'as pas d'autre attribut que de prêcher et c'est à nous seul qu'il appartient de demander compte [Coran LXXXVIII, 22].

Dieu Donc Très Haut réalise ce qu'll veut, dirige qui Il veut et égare qui Il veut, tout est régi par Sa science, Sa sagesse et Son équité. «Aucune âme ne peut acquérir la foi sans la grâce d'Allah. Allah accablera de son mépris ceux qui ne le comprennent pas» c'est à dire: ne comprennent ni Ses signes ni Ses preuves. Tout ceci dépend de la grâce de sa direciton.

قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِي ٱلْأَيْنَتُ وَٱلنُّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيْنَامِ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَيْنَامِ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانَظِرُواَ إِلَّا مِثْلَ أَيْنَامِ ٱلْذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانَظِرُواَ إِنِي مَعَكُم مِنِ ٱلْمُنْفَظِينَ اللَّهِ ثُمَّ الْمَنْفِ أَنْفَعِينَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ

quli-nzurû mâdâ fî-s-samâwâti wa-l-'ardi wamâ tugnî-l-'âyâtu wa-n-nud uru 'an qawmi-l-la yu'minûna (101) fahal yantazirûna 'illâ mitla 'ayyâmi-l-ladîna halaw min qablihim qul fantazirûî 'innî ma 'akum mina-l-muntazirîna (102) tumma nunajjî rusulanâ wa-l-ladîna 'â manû kadâlika haqqan 'alaynâ nunji-l-mu'minîna (103).

Dis: Réfléchissez à tout ce que contiennent les cieux et la terre. Mais de quelle utilité peuvent être nos signes et nos avertissements pour ceux qui ne croient pas (101). Attendent-ils de passer par les mêmes épreuves que les générations éteintes! Dis-leur: Attendez. Et moi j'attendrai avec vous (102)

Nous sauverons alors nos émissaires et les croyants. C'est notre devoir de sauver les croyants (103).

Dieu pousse les hommes à méditer Ses signes, ce qu'il a créé dans les cieux et sur la terre, et-à considérer Sa merveilleuse création: La pluie qui descend du ciel pour donner à la terre la vie après sa mort, les différentes récoltes, plantations, fleurs et végétations diverses, les bêtes de différentes natures et utilités, les montagnes, les plaines, les déserts, les mers et ce qu'elles renferment qui, malgré leurs flots, sont au service des hommes. Il n'y a de Dieu que Lui, le Seigneur des mondes. Mais hélas ni les signes, ni les avertissements, ne peuvent être d'utilité à ceux qui persévèrent dans leur mécroyance.

O Mouhammad! ceux qui t'ont traité d'imposteur «attendent-ils de passer par les mêmes épreuves que les générations éteintes» qui avaient agi de la sorte avec leurs Prophètes? «Attendez. Et moi j'attendrai avec vous» le jour où Dieu se vengera de ces incrédules. Puis «Nous sauverons alors nos émissaires» nos Prophètes et messagers «C'est notre devoir de sauver les croyants» Un devoir que Dieu s'est imposé, surtout quand !! a dit: «Votre Seigneur a inscrit au nombre de ses devoirs la clémence» [Coran VI, 54].

Il est cité dans les deux Sahihs que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Dieu a écrit un Livre qui se trouve auprès de Lui au-dessus du Trône, (dans lequel on lit): «Ma clémence a devancé Ma colère» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>.

قُل يَثَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي شَكِ مِن دِينِي فَلَآ أَعَبُدُ الَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَنكِنَ أَعَبُدُ اللّهَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ دُونِ اللّهِ وَلَنكِنَ أَعَبُدُ اللّهَ اللّهِ عَنْدَائُمُ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَلَا اللّهِ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فِي وَلا تَنعُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ الظّالِمِينَ اللّهِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِن الظّالِمِينَ اللّهِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِن الظّالِمِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكُ إِذَا مِن الطّالِمِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

جاء في الصحيحين: وإن الله كتب كتاباً فهو عنده فوق العرش، إن رحمتي سبقت غضبي، (1)

## وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُو وَابِ يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضَيلَهُ . يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ . وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَنْ يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ . وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَنْ يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ . وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ الللّ

qul yâ 'ayyuhâ-n-nâsu 'in kuntum fî šakkim min dînî falâ 'a'budu-l-lad îna ta'budûna min dûni-L-Lâhi walâkin 'a'budu-L-Lâha-l-ladî yatawaffâ-kum wa 'umirtu 'an 'akuna mina-l-mu'minîna (104) wa'an 'aqîm wajhaka li-d-dîni ḥanîfan walâ takûnanna mina-l-mušrikîna (105) walâ tad'u min dûni-L-Lâhi mâlâ yanfa'uka walâ yaurruka fa 'in fa'alta fa 'innaka 'idmmina-z-zâlimîna (106) wa 'iy-yamsaska-L-Lâhu bidurrin falâ kâšifa lahû 'illâ huwa wa 'iy-yuridka bihayrin falâ râ dda lifadlihî yuşîbu bihî mayyašâ'u min 'ibâdihî wa huwa-l-Gafûru-r-Rahîmu (107).

Dis: O hommes, peut-être doutez-vous de ma religion? Sachez que, pour ma part, je n'adorerai jamais les divinités que vous avez intronisées auprès d'Allah. Mais j'adore Allah qui tient votre vie entre Ses mains et j'ai l'ordre d'être croyant (104) J'ai l'ordre aussi de ne m'orienter que du côté de la vraie religion et d'éviter ceux qui prêtent des associés à Allah (105) N'invoque pas, à côté d'Allah, ce qui ne peut ni t'aider ni te nuire. Si tu le faisais, tu serais du nombre des injustes (106) Si Allah t'afflige d'un mal, nul autre que Lui ne peut y mettre fin. S'Il te désigne pour une faveur, personne ne saurait en empêcher la réalisation. Il répand sur qui Il veut ses faveurs. Il est clément et miséricordieux (107).

Dieu ordonne à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -: «O Mouhammad! Dis aux hommes: «Si vous êtes dans le doute au sujet de ma religion, cette religion droite qui m'a été révélée, je n'adore plus ce que vous adorez en dehors de Lui. Je n'adore que Dieu seul sans lui reconnaître des associés, Lui qui vous fait mourir comme Il vous a créé et sachez que votre retour sera vers Lui. Si vos divinités vous les considérez comme de vrais dieux, invoquez-les alors pour qu'elles me nuisent. Mais elles ne pourront ni nuire ni être utiles, car c'est Dieu seul qui détient en Ses mains le mal et le bien, Il n'a pas d'associés et j'ai reçu l'ordre d'être au nombre de ceux qui croient».

L'expression: «J'ai l'ordre aussi de ne m'orienter que du côté de la

vraie religion» signifie: voue un culte pur à Dieu et acquitte-toi des prescriptions cultuelles en vrai croyant».

«Si Allah t'afflige d'un mal...» car tant au bien qu'au mal, tout deux dépendent du vouloir de Dieu seul. Anas Ben Malek a rapporté que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Ne demandez que le bien la vie durant. Exposez-vous aux «souffles» de Dieu, car Dieu envoie des souffles de Sa miséricorde pour atteindre qui Il veut. Demandez-Lui de cacher vos défauts et d'apaiser votre frayeur».

Dieu, certes, est indulgent, accorde son pardon à qui se repent à Lui en délaissant tout péché même s'il s'agit du polythéisme.

qul yâ 'ayyuhâ-n-nâsu qad jâ 'akumu-l-ḥaqqu mi-r-rabbikum famanihtadâ fa 'innamâ yahtadî linafsihî waman dalla fa 'innamâ yadillu 'alayhâ wamâ 'ana 'alaykum biwakîlin (108) wa-t-tabi 'mâ yuḥâ 'ilayka waşbir ḥattâ yaḥkuma-L-Lâhu wa huwa ḥayru-l-ḥâkimîn (109).

Dis: O hommes, la vérité vous est venue de votre Seigneur. Celui qui aura pris la bonne voie en profitera. Quiconque s'en sera écarté, ce sera à son propre détriment. Je n'ai pas à répondre de vous (108) Conforme-toi aux ordres de ton Seigneur. Attends toujours qu'Allah ait décidé. Il est le meilleur des juges (109).

Dieu ordonne à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de faire connaître aux hommes que ce qu'il leur apporte est la vérité venue de Lui sans aucun doute possible. Quiconque l'aura suivi et s'en sera conformé, n'acquérra que le bien. Mais celui qui s'en sera écarté, ne s'égarera qu'à son propre détriment.

«Je n'ai pas à répondre de vous» En d'autres termes: je ne suis pas votre protecteur pour que vous soyez des croyants. Je ne suis qu'un avertisseur et la bonne direction incombe à Dieu.

«Conforme-toi aux ordres de ton Seigneur» Attache-toi aux enseignements que Dieu t'a révélés, endure les méfaits de ceux qui te contredisent jusqu'à ce que Dieu juge et tranche vos différends car «Il est le meilleur des juges» qui applique la justice et l'équité.

J