

### 11 - SOURATE DE HOUD

#### 123 versets

Révélée à la Mecque, à l'exception des versets 12, 17 et 114 révélés à Médine

# بِسَ مِ اللَّهِ الزَّفَعَٰذِ ٱلزَّقِي ثِي

الَّرْ كِنَابُ أَخِكَتَ ،َايَنَامُ ثُمَّ فَصِلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ اللَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ال

#### Bismi-L-Lâhi-r-Rahmâni-r-Rahîm

'Alif-Lâ'm-ra kitâbun 'uḥkimat 'â yâtuhû tumma fuşşilat mi-l-ladun ḥakîmin ḥabîrin (1) 'allâ ta 'budû 'illâ-L-Lâha 'innanî lakum minhu nad îrun wa baširun (2) wa 'ani-stagfirû rabbakum tumma tûbû 'ilayhi yumatti kum matâ 'an ḥasanan 'ilâ 'ajalim musamman wa yu'ti kulla dî fadlin fadlahû wa 'in tawallaw fa'innî 'aḥâfu 'alaykum 'adâba yawmin kabîrin (3) 'ilâ-L-Lâhi marji 'ukum wahuwa 'alâ kulli šay'in qadîrun (4).

#### Au nom d'Allah le Miséricordieux le Très Miséricordieux

Alif-Lam-Ra. Voici un livre conçu en versets fondamentaux et d'autres qui constituent des développements de la part du Sage et de l'Instruit (1) N'adorez qu'Allah. Je suis chargé de Lui de vous avertir et de vous annoncer la bonne nouvelle (2) Implorez le pardon de votre Maître. Soumettezvous à Lui. Il vous assurera une vie paisible jusqu'au terme fixé. Il recon-

naîtra à chacun ses mérites. Si vous restez rebelle, je crains pour vous un châtiment qui fasse date (3) C'est à Allah que vous ferez retour. Il est tout-Puissant (4).

Le Coran est un Livre céleste révélé par un Sage et un Informé, dont ses versets sont renforcés et expliqués où on ne trouve aucune ambiguité, qui appelle les hommes à n'adorer qu'un Dieu seul sans Lui reconnaître des associés.

«Je suis chargé par Lui de vous avertir et de vous annoncer la bonne nouvelle» Si vous désobéissez à Dieu vous encourrez Sa colère et subirez Son châtiment, et par contre, si vous Lui obéissz vous serez récompensés.

Dans un hadith authentifié on rapporte que l'Envoyé de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue - monta un jour sur le mont As-Safa et appela les phratries des tribus Qoraïchites une par une, les plus proches puis les moins proches. Une fois fes hommes réunis, il leur dit: «O Qoraïchites! «Si je vous dis que l'ennemi va vous attaquer de jour, me croirez-vous?» Ils lui répondirent: «Certes oui car tu n'a jamais raconté de mensonges». Il répliqua: «Alors je suis pour vous un avertisseur qui vous met en garde contre un châtiment atroce et proche» (Rapporté par Boukhari)<sup>(1)</sup>.

«Implorez le pardon de votre Maître. Soumettez-vous à Lui» Demandez pardon à votre Seigneur pour absoudre vos péchés précédents et revenez vers Lui en vous soumettant à Lui pour être sauvés de ce qui vous attend, persévérez-y et alors: «Il vous assurera une vie paisible» dans ce bas monde «jusqu'au terme fixé. Il reconnaitra à chacun ses mérites» dans la vie future. Ce verset, comme a dit Qatada, est pareil à celui-ci: «Quiconque, mâle ou femelle, fait le bien tandis qu'il est croyant, sûrement nous lui ferons vivre une excellente vie» [Coran XVI, 97].

جاء في الحديث الصحيح أن رسول الله عَلَيْكَ صعد الصفاء فدعا بطون قريش الأقرب ثم (1) الأقرب، فاجتمعوا، فقال: «يا معشر قريش أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً تصبّحكم ألستم مصدقيّ؟ فقالوا: ما جربنا عليك كذباً، قال وفإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد، رواه الخاري.

Dans un hadith authentifié l'Envoyé de Dieu - qu'Aliah le bénisse et le salue - a dit à Sa'd: «Tu ne fais une dépense en vue de Dieu sans que tu ne sois récompensé, même pour la nourriture que tu mets dans la bouche de ta femme».

Quant aux dires de Dieu: «Il reconnaîtra à chacun ses mérites» Ibn Mass'oud a dit: «Quiconque commet une mauvaise action on la lui inscrira comme telle. Celui qui fait une bonne action, elle lui sera décuplée. S'il a été puni dans le bas monde pour une mauvaise action, les dix bonnes actions resteront dans son actif. Mais s'il n'en a pas été puni, une seule bonne action sera soustraite et il lui restera neuf». Puis il poursuivit: «Sera péri et perdu quiconque ses «unités» l'emporteront sur ses «dizaines».

«Si vous restez rebelle, je crains pour vous un châtiment qui fasse date» c'est une menace lancée à quiconque se détourne des enseignements de Dieu, traite Ses Prophètes des menteurs, car un châtiment inéluctable l'attend au jour de la résurrection.

«C'est à Allah que vous ferez retour. Il est tout-Puissant» Tous les hommes sans exception retourneront vers Dieu. Comme Il est puissant sur toute chose, Il rétribuera ses saints serviteurs par la plus belle récompense, se vengera de Ses ennemis. Il y en a là donc une exhortation et un avertissement.

'alâ' 'innahum yat nûna şudurahum liyastahfû minhu 'alâ h îna yastagsûna tiŷbahum ya'lamu mâ yusirrûna wa mâ yu'limûna 'innahû 'alîmn bidâti-s-sudûri (5).

Ils tournent le torse pour se cacher d'Allah. Oublient-ils qu'à l'instant même où ils s'habillent, Allah sait ce qu'ils pensent et ce qu'ils expriment, remblient-ils? Allah voit dans le tréfonds des cœurs (5).

En commentant ce verset, Ibn Abbas a dit que les hommes, dans

le temps, avaient honte de s'exposer au ciel entièrement nus quand ils commerçaient avec leurs femmes.

Dans une autre interprétation, toujours d'après Ibn Abbas, il a dit: En commettant les mauvaises actions, ou en disant quelque chose, ils se couvraient de leurs vêtements pour se cacher de Dieu ou ils se repliaient sur eux-mêmes. Dieu leur fait connaître «qu'à l'instant même où ils s'habillent, Allah sait ce qu'ils pensent et ce qu'ils expriment» c'est à dire même à l'instant où ils se couvrent de leurs vêtements dans les ténèbres de la nuit, Il connaît ce qu'ils expriment et font, soit en secret, soit ouvertement car «Allah voit dans le tréfonds des cœurs».

Abdullah Ben Chadad rapporte que lorsque quelqu'un passa par l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - il se repliait sur luimême et cachait sa tête. Dieu alors fit cette révélation.

wamâ min dâ bbatin fî-l-ardi 'illâ 'alâ-L-Lâhi rizquhâ wa ya'lamu mustaqarrahâ wa mustawda'ahâ kullun fî kitâbim-mubînin (6).

Il n'y a pas de créature sur terre qui n'attende d'Allah sa nourriture, dont Allah ne connaisse à la fois la demeure et le lieu de sa mort. Tout est écrit dans le Livre authentique (6).

Il incombe à Dieu de pourvoir aux besoins de Ses créatures et de leur assurer la subsistance. Que cette créature (litt. bête) soit petite ou grande, il connaît son gîte et son repaire. Suivant une interprétation de lbn Abbas: Il connait son gîte et son dépôt c'est à dire le lieu de sa mort. Pour Moujahed: il s'agit de demeure qui est l'utérus et du dépôt qui est les reins. Tout cela est consigné dans un livre évident auprès de Dieu, comme ll a dit: «Nous n'avons rien omis dans le livre de la création. Comme tous les autres êtres, ils retourneront à leur Seigneur» [Coran VI, 38]. Il l'affirme également dans ce verset: «Il sait ce que recèlent le sein de la terre et l'abbine des mers. Il n'est pas une teuille qui tombe, qui Il ne le sache. Il n'est pas une molécule dans les entrailles de la terre, une

brindille verte on sèche qui ne soient dénombrées dans le sommier de la création» [Coran VI, 59]. Donc tout est écrit dans un livre évident.

وَهُوَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآةِ لِيَنْهُوكُمْ الْقَدَتِ لِيَنْهُوكُمْ الْقَكُمْ الْقَدَنُ عَمَلاً وَلَيْنِ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لِيَنْهُوكُمْ الْقَدَانَ لَيْفُولَنَ اللَّذِينَ كَفُولُونَ إِنْ هَنَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَلَيْنِ أَخَرَنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ لِيَقُولُنَ اللَّهِ مَعَدُودَةٍ لَيْقُولُنَ مَا يَحْيِسُهُ أَلَا يَوْمَ يَأْلِيهِمْ لَيْسَ مَصَرُوفًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ لِيسَمَّزِهُونَ ﴿ فَي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤَالِي الللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالَالُولُهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّالِمُ اللللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

wa huwa-l-ladî halaqa-s-samâwâti wa-l-'arda fî sittati 'ayyâmin wa kâna 'aršuhû 'alâ-l-mâ''i liyabluwakum 'ayyukum 'aḥsanu 'amalan wa la 'in qulta 'innakum mab'ûtûna mim ba'di-l-mawti layaqûlanna-l-ladîna kafarîû 'in hadâ' 'illâ siḥrum mubînun (7) wa la'in 'aḥharnâ 'anhumu-l-'adâba 'ilâ 'ummatim ma'dûdatin liyaqûlunna mâ yaḥbisuhîû 'alâ yawma ya'tihim laysa maṣrûfan 'anhum wa ḥâqa bihim mâ kânû bihî yastahzi'ûna (8).

C'est Lui qui a créé les cieux et la terre en six jours. Son Trône était sur les flots. Il avait pour but de faire apparaître quels étaient les meilleurs d'entre vous. Et quand tu leur dis qu'ils ressusciteront après leur mort, les infidèles ne manquent pas de traiter cette prédiction de pure magie (7) Si nous reculons leur châtiment à une date ultérieure, les voilà qui disent: «Qu'est-ce qui empêche ce châtiment?» Qu'ils le sachent, le jour où il se produira, rien ne pourra les en sauver. Ce qu'ils traitent avec raillerie les accablera (8).

Dieu est certes capable sur toute chose. Il a créé les cieux et la terre en six jours, Son Trône était sur l'eau. L'imam Ahmed rapporte d'après Imran Ben Houssayn que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «O Bani Tamim, ayez cette bonne nouvelle» Ils lui répondirent: «Tu nous l'as déjà annoncée, donne-nous donc». Il pourauloite «O habitante de Vamen, acceptez cette bonne nouvelle» Ils lui dirent: «Nous l'avons acceptée. Raconte-nous donc au sujet de la création de cet univers». Il répliqua: «Dieu existait avant tout. Son

Trône était sur l'eau. Il a écrit sur la Tablette Gardée tout ce qui existera». A ce moment, reprit Imran, un homme vint me dire que ma chamelle s'est détachée de son licol. Je partis à sa recherche et j'ignore ce que le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit après ma sortie».

Abdullah Ben Amr Ben Al-'As rapporte que l'Envoyé de Dieu a dit: «Dieu a prédestiné à toutes les créatures leurs termes et leurs biens avant la création des cieux et de la terre de cinquante mille ans. Son Trône était sur l'eau» (Rapporté par Mouslim)<sup>[1]</sup>.

Dieu créa les cieux et la terre afin que les hommes en profitent et L'adorent sans rien Lui associer. Aucune chose soit-elle dans les cieux ou sur la terre n'a été créée vainement et sans un but déterminé. Plusieurs versets du Coran en parlent et nous nous limitons à ces deux à titre d'exemple:

- Nous n'avons pas créé sans but le ciel et la terre et ce qui les sépare» [Coran XXXVIII 27].
- Peut-être pensiez-vous que vous aviez été créés sans but et que vous ne nous feriez jamais retour? Qu'Il soit exalté le vrai Souverain» [Coran XXIII, 27].

Lorsque Dieu a mentionné les œuvres, Il n'a pas exigé la «quantité» mais «la qualité» et ceci pour éprouver Ses serviteurs et pour savoir qui d'entre eux accomplissent les meilleures actions «Il avait pour but de faire apparaître quels étaient les meilleurs d'entre vous».

Aucune action ne serait agréée de Dieu si elle n'était accomplie en vue de Lui et conforme aux normes qu'a précisées le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -. Si l'une d'elles n'est pas conforme à une de ces deux actions, elle serait nulle.

«Et quand tu leur dis qu'ils ressusciteront après leur mort» Si, ô Mouhammad, tu avertis les idolâtres qu'ils seront ressuscités après la mort,

في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال، قال رسول الله عَلَيْكُ وإن الله قدر (1) مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة وكان عرشه على الماء».

et comme ils ont été créés ils seront ramenés à la vie, ils nieront la résurrection et le rassemblement attribuant à Dieu son incapacité de faire une chose pareille, alors que ce sera pour Lui une affaire plus facile que la première création, comme Il l'affirme dans ce verset: «C'est Lui qui fait naître et renaître la création. Il Lui est encore plus facile de la faire renaître» [Coran XXX, 27]. Obstinés et rebelles «les infidèles ne manquent pas de traiter cette prédiction de pure magie» En plus ils prétendent que ceux qui croient à un tel phénomène ne sont que ceux qui sont ensorcelés par les propos du Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue -.

«Si nous reculons leur châtiment à une date ultérieure» En d'autres termes, si nous écartons d'eux le châtiment jusqu'à une date déterminée, où ils seront jugés en leur accordant un répit, ils répondent avec impertinence: «Qu'est-ce qui empêche ce châtiment?» parce qu'ils sont enclins au douté et au mensonge, et ils ne trouvent aucun autre prétexte.

وَلَيِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَنُوسُ كَفُورٌ ۗ ۗ وَلَهِنَ أَذَقَنَهُ نَعْمَآةً بَعْدَ ضَرَّاتَهَ مَشَتَهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ ٱلسَّيْنَاتُ عَنِيَّ إِنَّهُ لَفَيِّ فَخُورُ ۚ ۞ إِلَّا ٱلَذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَئِكَ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبُرُ ۗ ۞ إِلَّا ٱلَذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَئِكَ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرٌ ۞

wa la'in 'adaqnâ-l-insâna minnâ raḥmatan tumma naza'nâha minhu 'innahu laya'ûsun kafûrun (9) wa la'in 'adaqnâhu na'mâ'a ba'da darrâ'a massathu liyaqûlanna dahaba-s-sayyi'âtu 'annî 'innahû lafarihun fahûrun (10) 'illâ-l-ladîna şabarû wa 'amilû-sş-şâlihâti 'ûlâ'ika lahum magiratun wa 'ajrun kabîrun (11).

Si nous accordons à l'homme notre bénédiction et que nous la lui retirions, le voilà en proie au désespoir et au ressentiment le plus vif. (9) Le faisons-nous bénéficier d'un bienfaît après une période d'adversité, il s'écrie: «Enfin, c'en est fini de mes malheurs» Car, il est inconséquent et prompt à s'enorgueillir. (10) Ceux qui sont constants et pratiquent les bonnes œuvres ceux-là sont pardonnés et recevront une belle récompense (11).

L'homme de par sa nature possède des caractères répugnants, à

l'exception de ceux qui jouissent de la miséricorde de Dieu. Une fois infligé par un malheur quelconque après une période d'aisance, le voilà désespéré et pessimiste ne voyant devant lui qu'un future sombre et, d'autre part, il manifeste son ingratitude c'est comme il n'a jamais connu une période prospère et aisée. Ainsi est son cas quand il goûte un bienfait divin après que le malheur l'a touché, il s'écrie: «Les malheurs se sont éloignés de moi» convaincu qu'il n'en sera plus infligé. Alors il se montre joyeux et fier: joyeux à cause de ce qu'il dispose comme bienfaits, et fier en s'enorgueillissant sur les autres.

Mais il en est des hommes qui sont à l'inverse de la catégorie précédente. Ils sont «ceux qui sont constants» en endurant les malheurs sans se plaindre «et pratiquent les bonnes œuvres» en état d'aisance et de bonne santé. «Ceux-là sont pardonnés» à cause de leurs malheurs qu'ils ont supporté «et recevront une belle récompense» pour prix de leurs bonnes actions qu'ils ont accomplies pendant la période d'aisance.

Il est cité dans un hadith que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Par celui qui tient mon âme dans Sa main, tout mal qui atteint le croyant, s'agit-il d'une lassitude, maladie, détresse ou angoisse, même une piqure d'épine, lui vaut de la part de Dieu une rémission de ses péchés» (Rapporté par Boukhari et Mouslim) (1).

Et dans les deux Sahihs on trouve également ce hadith: «Par celui qui tient mon âme dans Sa main, Dieu ne décrète une chose pour le croyant sans qu'elle ne soit un bien pour lui. En effet lorsqu'un bonheur l'atteint, il est reconnaissant et ceci est un bien pour lui, et lorsqu'un malheur le frappe, il se montre constant, et cela est encore un bien pour lui. Nul autre que le croyant ne lui adviendra une chose pareille» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>(2)</sup>.

جاء في الحديث: ووالذي نفسي بيده لا يصيب المؤمن هم ولا غم ولا نصب ولا وصب (1) ولا حزن حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله عنه بها من خطاياه، رواه بخاري ومسلم.

في الصحيحين: والذي نفسي بيده لا يقضي الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له إن أصابته سراء (2) فشكر كان خيراً له، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له، وليس ذلك لأحد غير المؤمن.

فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِئُ بِهِ صَدُرُكَ أَن يَقُولُوا لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَازُ أَوْ بَعَضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِئُ بِهِ صَدُرُكَ أَن يَقُولُوا لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَازُ أَوْ جَاءً مَعَهُ مَلَكُ إِنْمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلً فَلَيْهُ أَمْ يَقُولُونَ آفَرَنَهُ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِشْلِهِ مُفْتَرَيْنَ وَأَدْعُوا مَنِ الشَّعَلَقَتُه مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدوِقِينَ آلَ فَإِلَّمَ يَسْتَجِيمُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنْتُ مُسْلِمُونَ اللّهِ وَأَن لَا إِلّهُ إِلّا هُو فَهَلَ أَنتُه مُسْلِمُونَ آلِكُمْ فَأَعْلَمُوا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا اللّهُ إِلّا هُو فَهَلَ أَنتُه مُسْلِمُونَ آلَكُمْ فَأَعْلَمُوا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ إِلّا هُو فَهَلَ أَنتُه مُسْلِمُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّا هُو فَهَلَ أَنتُهُ مُسْلِمُونَ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُو

fala'allaka târikum-ba'ḍa mâ yûhâ 'ilayka wa ḍâ' iqum-bihî şadruka 'ay-yaqûlû lawlâ 'unzila 'alayhi kanzun 'aw jâ' a ma'ahû malakun 'innamâ' anta nadîrun wa-L-Lâhu 'alâ kulli šay'in wakîlun (12) 'am yaqûlûna.ft-arâhu qul fa'tû bi'ašri suwarim-mitlihî muftarayâtin wa-d'û manistata'tum min dûni-L-Lâhi 'in kuntum şâdiqîna (13) fa'il-lam yastajîbû lakum fa'lamû' 'annamâ' 'unzila bi 'ilmi-L-Lâhi wa 'a-l-lâ' 'ilâha 'illâ huwa fahal 'antum muslimûna (14).

Vas-tu délaisser une partie de ce qui t'a été révélé, laisseras-tu faiblir ton courage quand tu les entendras dire: «Que ne lui envoie-t-on un trésor ou que ne lui adjoigne-t-on un ange?» Rappelle-toi que tu n'es qu'un simple avertisseur et qu'Allah est le représentant de tout l'univers. (12) Ils s'obstinent à dire que le Coran est une invention du Prophète. Réponds: «Composez seulement dix sourates semblables aux miennes. Et, pour cela, recourez à toutes les divinités que vous pourrez en dehors d'Allah, si vous êtes sincères» (13) S'ils s'avèrent incapables, apprenez que ce Coran est révélé par la volonté d'Allah et qu'il n'y a d'autre Allah que Lui. Finirez-vous par croire?» (14).

Dieu, par ces versets, réconforte Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - pour le laisser oublier ce que les idolâtres lui attribuent, par exemple quand «les méchants ajoutent: «Vous ne suivez qu'un homme possédé» [Coran XXV. 8]. Il lui ordonne de ne plus ressentir de l'angoisse à entendre des propos pareils et de persévérer dans l'appel à Dieu de jour et de nuit sans se lasser, comme ll a dit: «Nous savons que leurs propos oppressent ton cœur» [Coran XV, 97].

«Vas-tu délaisser une partie de ce qui t'a été révélé, laisseras-tu faiblir ton courage quand tu les entendras dire...» Sache que tu n'es qu'un avertisseur comme les autres prophètes qui t'ont précédé, qui ont été traités d'imposteurs et même on leur a nui, ils ont tout enduré jusqu'au moment où ils ont été secourus par Dieu à Lui la puissance et la gloire.

Puis Dieu montre le caractère inimitable du Coran et que nul ne pourra produire un livre pareil, ou dix sourates qui lui soient semblables ou même une seule sourate.. Car les paroles divines ne sont nullement pareilles à celles de ses créatures, tout comme Ses qualités diffèrent totalement des leurs; ainsi que Sa nature. Qu'll soit élevé et exalté.

«S'ils s'avèrent incapables» si donc ils ne vous répondent pas, sachez qu'ils ne pourraient plus le faire car le Coran est descendu avec la science de Dieu, renfermant Ses ordres et Ses interdictions. Soumettez-vous donc à Lui et sachez qu'il n'y a d'autre Dieu que Lui.

man kâna yurîdu-l-ḥayâta-d-dunyâ wa zînatahâ nuwaffi 'ilayhim 'a'mâlahum fîhâ wa hum fîhâ lâ yubhasûna (15) 'ûlâ 'ika-l-ladîna laysa lahum fî-l-'âhirati 'illâ-n-nâru wa habita mâ şana'û fîhâ wa baţilum-mâ kânû ya'malûna (16).

Ceux qui se confinent dans les plaisirs et le luxe du monde, nous rétribuerons leurs œuvres dans ce monde même, sans chercher à les déprécier (15) Mais, dans l'autre monde, ils n'auront que l'enfer pour partage. Leurs œuvres n'auront aucune valeur. Et on infirmera ce qu'ils ont fait sur terre (16).

Ibn Abbas a commenté: On rétribue les bonnes œuvres des hypocrites dans le bas monde et ils ne sont pas lésés d'une pellicule de datte».

Dieu veut dire par ce verset: Quiconque accomplit une bonne œuvre, s'agit-il d'un jeûne ou d'une prière, rien que pour acquérir les

biens de ce monde, Je les lui accorde, mais, dans la vie future, ses œuvres seront vaines et il sera perdant».

Anas et Al-Hassan ont précisé que ce verset fut descendu au sujet des gens d'Ecriture: les juifs et les chrétiens; tandis que Moujahed a trouvé qu'il concerne tous les hypocrites.

Qatada a commenté: «Quiconque dont le bas monde est son but et sa préoccupation, Dieu rétribue ses bonnes œuvres dans le bas monde mais dans l'autre il ne trouvera dans son actif aucune bonne action pour en être rétribué. Quant au croyant il récoltera une double récompense: une dans la vie d'ici-bas et une dans l'au-delà; tout comme Dieu l'affirme dans ce verset: «Que ceux qui recherchent la vie de ce monde sachent que nous en accordons les plaisirs à qui nous voulons et dans la mesure que nous voulons. Qu'ils sachent aussi que nous leur réservons l'enfer où ils seront précipités, couverts d'opprobre et rejetés par tous. Celui qui désire la vie future, qui s'efforce de la mériter et qui a la foi, Allah lui en saura gré» [Coran XVII, 18-19].

Ce qui est aussi confirmé par ce verset: «Celui qui peine en vue de la vie future, nous estimerons ses efforts au-delà de leur valeur. Celui qui peine en vue de ce monde, nous laisserons aboutir ses efforts. Mais il n'aura aucune part dans l'autre» [Coran XLII, 20].

'afaman kâna 'alâ bayyinatim-mi-r-rabbihî wa yatlûhu šâhidum-minhu wa min qablihî kitâbu Mûsâ 'imâman wa raḥmatan 'ulâ 'ika yu'minûna bihî wa may-yakfur bihî mina-l-'aḥzâbi fa-n-nâru maw'iduhû falâ taku fî miryatim minhu 'innahu-l-ḥaqqu mi-r-rabbika wa lâkinna 'aktara-n-nâsi lâ yu'minûna (17).

Est-il possible de comparer ces gens-là à ceux qui croient aux révélations de leur Seigneur et au Livre de Moïse, guide et bénédiction du ciel, et qui calquent leur conduite sur leurs croyances? Les voilà, les vrais croyants. Ceux qui nient le Livre sont promis à l'enfer. N'aie aucun doute sur l'authenticité du Livre. C'est la vérité apportée par ton Seigneur. Mais la plupart des hommes sont incrédules (17).

Tel est le cas des croyants ils sont conformes à la nature que Dieu a donnée aux hommes, c'est à dire soumis, ou selon une interprétation nés sur l'islamisme. Dieu ordonne à Son Messager - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Suis fermement ta religion dans toute sa rigueur. C'est une obligation inhérente à la nautre de l'homme» [Coran XXX, 30].

A ce propos l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Tout enfant est né sur la «Fitra» (l'islamisme). Ses parents font de lui un juif, un chrétien ou un mazdéen (Rapporté par Boukhari et Mous-lim)<sup>[1]</sup>.

L'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit aussi: «Dieu Très Haut dit: «J'ai créé tous Mes serviteurs des musulmans-soumis. Les démons viennent emporter leur religion, leur interdisent ce que Je leur ai rendu licite. Ils leur ordonnent de M'associer ce à quoi je n'ai confié aucun pouvoir» (Rapporté par Mouslim)<sup>[2]</sup>.

«Est-il possible de comparer ces gens-là à ceux qui croient aux révélations de leur Seigneur». Cette partie du verset, qui ne donne pas exactemnt le sens du texte arabe est interprétée de la façon suivante: «Que dire alors de ceci qui est basé sur une preuve venant de son Seigneur et qu'un témoin de Sa part récite». On peut dire, et c'est d'ailleurs la vérité, que toutes les lois divines successives révélées aux Prophètes complètent les unes les autres et sont terminées par celle de Mouhammad qu'Allah le bénisse et le salue - la parfaite qui aborge toutes les autres étant la dernière. Ce témoin de la part du Seigneur n'est autre que le Coran transmis par Gabriel au Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - et divulgué par celui-ci à sa communauté d'abord mais, en fait, à tous les hommes.

في الصحيحين: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه. (1)

في صحيح مسلم: «يقول الله تعالى إني خلقت عبادي حنفاء، فجاءتهم الشياطين، فاجتالتهم (2) عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم. وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً.

«et an Livre de Moïse» qui est le Pentateuque (ou la Torah) «guide et bénédiction du ciel» que Dieu le fit descendre comme un guide au peuple de Moïse et une miséricorde. Quiconque y croit fermement sera guidé à croire au Coran, voilà le sens des dires de Dieu: «et qui calquent leur conduite sur leurs croyances? Les voilà les vrais croyants».

Puis contre ceux qui traitent le Coran ou une partie de lui de mensonge, Dieu lance cette menace: «Ceux qui nient le Livre sont promis à l'enfer» parmi les habitants de la terre, les incrédules, les idolâtres, les gens du Livre et tous ceux que le Coran leur est parvenu. D'ailleurs, Dieu à déjà averti tous les hommes en chargeant Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de dire: «Ce Coran m'a été révélé pour que vous soyez avertis ainsi que tous ceux qu'il touchera» [Coran VI, 19]. Donc ceux-là sont voués au Feu s'ils n'y croient pas.

L'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Par celui qui tient mon âme dans Sa main, tout homme qui entend parler de mon message qu'il soit juif ou chrétien et n'y croit pas, entrera à l'Enfer» (Rapporté par Mouslim)<sup>[1]</sup>.

Sa'id Ben Joubaïr a commenté: «Entendant les propos du Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - cités dans le hadith précédent, je me demandai: «Quel verset du Coran corrobore les dires du Prophète? A la fin j'ai trouvé celui-là: «Ceux qui nient le Livre sont promis à l'enfer».

«N'aie aucun doute sur l'authenticité du Livre. C'est la vérité apportée par ton Seigneur». Il ne faut donc jamais douter de cette révélation, un ordre venant de Dieu qu'on rencontre souvent dans le Coran dont voici un verset à titre d'exemple: «Voilà le Livre qui ne doit pas être mis en doute» [Coran II, 2].

Mais la plupart des hommes n'y croient pas malgré les preuves évidentes et l'authenticité de ce Livre.

ورد في الصحيح ووالذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي أو نصراني ثم (1) لا يؤمن بي إلا دخل النار، أخرجه هسلم عن أبي موسى الأشعري.

wa man 'azlamu mimmani-ftarâ 'alâ-L-Lâhi kadiban 'ûlâ'ika yu'radûna 'alâ rabbihim wa yaqûlu-l-'ashâdu hâ'ulâi-l-ladîna kadabû 'alâ rabbihim 'alâ la'natu-L-Lâhi 'alâ-z-zâlimîna (18) l-ladîna yaşuddûna 'an sabîli-L-Lâhi wa yabgunahâ 'iwajan wa hum bi-l-'âhirati hum kâfirûna (19) 'ûlâ'ika lam yakûnû mu'jizîna fî-l-'ardi wamâ kâna lahum min dûni min-L-Lâhi 'awliyâ'a yudâ'afu lahumu-l-'adâbu mâ kânû yastatî'ûna-s-sam'a wamâ kânû yubşirûna (20) 'ûlâ'ika-l-ladîna hasirû 'anfusahum wa dalla 'anhum mâ kânû yaftarûna (21) lâ jarama 'annahum fî-l-'âhirati humu-l-'ahsarûna (22).

Y a-t-il plus coupables que ceux qui inventent des mensonges sur le compte d'Allah? Ceux-là seront confrontés avec leur Seigneur et les témoins s'écrieront: «Les voilà, ceux qui ont dit des mensonges sur leur Seigneur». Malédiction d'Allah sur les coupables (18) Les coupables, je veux dire ceux qui détournent leurs prochains de la voie d'Allah, qui cherchent à rendre celle-ci tortueuse et qui ne croient pas à la vie future (19) Ceux-là qu'ils le sachent ne sauraient tenir Allah en échec sur terre ni trouver aucun protecteur contre lui. Leur châtiment sera double. Ne leur répugnait-il pas, en effet, d'entendre ou de voir tout ce qui touchait à la vérité? (20) Ils se seront perdus eux-mêmes et ils invoqueront en vain les divinités qu'ils ont inventées (21) Assurément, ils seront parmi les plus maltraités dans l'autre monde (22).

Les injustes et ceux qui auront forgé des mensonges contre Dieu seront dénoncés devant tout le monde au jour de la résurrection. A ce

propos l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Dieu rapprochera de Lui le croyant (au jour de la résurrection), Il le prendra à Ses côtés, le dissimulera (des regards des autres) et lui dira: «Reçonnais-tu tel péché? Reconnais-tu tel péché?» Il Lui répondra: «Certes oui, Seigneur» Une fois qu'il a reconnu tous ses péchés, et que le croyant aura le sentiment d'être perdu, Dieu lui dira: «Je les ai dissimulés pour toi dans le bas monde et aujourd'hui Je te les pardonne». Puis on lui dönnera le livre de ses bonnes actions. Quant aux incrédules et hypocrites, leurs témoins diront: «Les voilà, ceux qui ont dit des mensonges sur leur Seigneur. Malédiction d'Allah sur les coupables» (Rapporté par Boukhari, Mouslim et Ahmed d'après Ibn Omar)<sup>[1]</sup>.

«Les coupables, je veux dire ceux qui détournent leurs prochains de la voie d'Allah, qui cherchent à rendre celle-ci tortueuse» Ceux qui repoussent les autres à suivre la voie de la vérité et les empêchant à emprunter le chemin qui les mène à Dieu à Lui la puissance et la gloire, en leur rendant cette voie tortueuse. Ceux-là ne croient pas à la vie future

«Ceux-là, qu'ils le sachent ne sauraient tenir Allah en échec sur terre ni trouver aucun protecteur» ils ne pourraient plus réduire Dieu à l'impuissance et ils sont toujours sous Son pouvoir et ll est capable de se venger d'eux à tout moment. Mais Il leur a accordé un délai jusqu'au jour où leurs yeux se fixeront d'horreur. A cet égard l'Envoyé de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Dieu accorde un répit à l'injuste, mais quand Il le saisira, Il ne le lâchera plus».

Ceux-là, le châtiment sera doublé pour eux, car Dieu leur avait donné des oreilles, des yeux et des cœurs; mais ni leurs oreilles, ni leurs yeux, ni leurs cœurs ne leur ont servi à quoi que ce soit. Ils étaient comme des sourds qui n'ont pas entendu la voix de la vérité et

ورد عن رسول الله عليه الله على الله على الله على المؤمن، فيضع عليه كنفه ويستره من (1) الناس، ويقرره بذنوبه، ويقول له: أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ حتى إذا قرره بذنوبه، ورأى في نفسه أنه قد هلك، قال: فإني قد سترتها عليك في الدنيا، وإني أغفرها لك اليوم، ثم يعطى كتاب حسناته، وأما الكفار والمنافقون فيقول: ﴿الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الظالمين﴾ أخرجه البخاري ومسلم.

aveugles n'ayant pas vu son chemin. Dieu les décrit clairement dans ce verset: «Ils diront alors: «Si nous avions écouté et si nous avions été raissonnables, nous ne serions pas parmi les damnés» [Coran LXVII, 10].

«Ils se seront perdus eux-mêmes et ils invoqueront en vain les divinités qu'ils ont inventées. Ceux-là seront au jour du compte final les plus grands perdants où ils goûteront le feu ardent qui ne s'éteindra pas. Ils y invoqueront en vain les idoles et les statues qu'ils adoraient en dehors de Dieu, mais au contaire, ces divinités ne feront qu'à leur nuire davantage, tout comme lorsque Abraham a dit à son peuple: «Au jour de la résurrection, vous vous renierez et vous vous maudirez les uns les autres. L'enfer sera votre démeure vous n'aurez aucun soutien» [Coran XXIX, 25].

Les coupables seront les grands perdants au jour de la résurrection parce que, dans le bas monde, ils avaient préféré, à cause de leurs péchés, l'eau bouillante aux délices du Paradis, la nourriture des damnés aux houris aux grands yeux, et l'abime aux palais. Sans doute ils sont les perdants.

'inna-l-ladîna 'â' manû wa 'amilû-ş-şâlihâti wa 'ahbatîî 'ilâ rabbihim 'ûlâ 'ika 'aşhâbu-l-jannati hum fîhâ hâlidûna (23) matalu-l-farîqayni ka-l-'a'mâ wa-l-'aşammi wa-l-başîri wa-s-samî'i hal yastawiyâni matalan 'afalâ tadakkarûna (24).

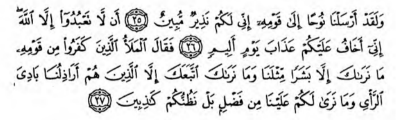
Ceux qui croient, pratiquent les bonnes œuvres et s'humilient devant leur Seigneur, ceux-là auront le paradis pour séjour éternel (23) Incrédules et croyants sont comparables à l'aveugle et au sourd et à celui qui voit et entend. Ces deux sortes de personnes peuvent-elles être confondues? Finirez-vous par comprendre? (24).

Après avoir montré le cas et le sort des réprouvés, Dieu parle des bienheureux ceux qui ont cru et fait de bonnes œuvres, et qui auront le Paradis comme récompense. Ils y trouveront les demeures élevées, les fruits à portée de leurs mains, les vierges bonnes et belles, les différents fruits. Ils auront l'occasion de regarder leur Seigneur, le créateur des cieux et de la terre. Ils y demeureront pour l'éternité, resteront toujours jeunes, n'éprouveront aucune maladie, ne cracheront pas et ne moucheront pas. Tous ces déchets ne sortiront que comme un rot et leur sueur sera comme du musc.

Faisant la comparaison entre les deux catégories, Dieu démontre que les damnés et les croyants ressemblent à un aveugle et un sourd et à celui qui voit et entend. L'incrédule est pareil à un aveugle qui ne voit ni connait le chemin du bien, sourd qui n'entend pas les arguments et les exhortations pour en tirer profit. Car si Dieu avait reconnu quelque bien en eux II aurait fait en sorte qu'ils entendent.

Quant au croyant, il est intelligent et perspicace, capable de distinguer entre la vérité et l'erreur, et par la suite, il suit la premier et délaisse l'autre. Il entend l'argument et les preuves pour en profiter.

«Finirez-vous par comprendre?» que ces deux sortes de personnes ne sont plus semblables comme l'affirme ce verset: «Les élus du Paradis ne sauraient être comparés aux damnés de l'Enfer. Bienheureux les élus du Paradis» [Coran XLIX, 20] et celui-ci n'est qu'une autre affirmation: «L'aveugle ne saurait être assimilé à celui qui voit, pas plus que les ténèbres à la lumière, pas plus que l'ombre à la chaleur. Les vivants ne sauraient être assimilés aux morts» [Coran XXXV < 19-22].



walaqad 'arsalnâ Nûḥan 'ilâ qawmihî' 'innî lakum nad îrum mubînun (25) 'a-l-Î ta'budû 'illâ-L-Lâha 'innî' 'aḥâfu 'alaykum 'adâba yawmin 'alîmin (26) faqâla-l-mala'u-l-ladîna kafarû min qawmihî mâ narâka 'illâ bašaram-mitlanâ wamâ narâka-t-taba'aka 'illâ-l-ladîna hum 'arâd

ilunâ bâdiya-ra'yi wamâ narâ lakum 'alaynâ min fadlim bal nazunnukum kâdibîna (27).

Nous envoyâmes Noé à son peuple. «Je suis chargé, dit-il, de vous avertir solennellement (25) N'adorez qu'Allah. Sans quoi je crains que vous ne subissiez un châtiment douloureux». (26). Les puissants de son peuple, qui ne croyaient pas, lui tinrent ces propos: «Tu ne nous parais pas fait autrement que nous. Tu n'as pas pour adeptes que la lie du peuple. Aucune grâce particulière ne vous élève au-dessus de nous. Bien plus, nous vous prenons pour des imposteurs» (27).

Noé -que Dieu le salue- fut le premier Prophète envoyé vers les polythéistes, les adorateurs des idoles. Il leur dit: «Je suis chargé de vous avertir solennellement» de n'adorer que Dieu seul sinon vous subirez Son châtiment terrible. Si vous persévérez dans votre idolâtrie, je crains pour vous le châtiment d'un jour douloureux.

«Les puissants de son peuple» qui sont les chefs et les élites parmi les mécréants lui répondirent: «Tu ne nous parais pas fait autrement que nous». Tu n'es ni ange ni un autre être mais un mortel comme nous, comment pourrait-il que tu reçoives une révélation en dehors de nous? Bien plus, nous ne te voyons, à première vue suivi que par les plus méprisables d'entre nous, tels que les marchands, les tiscerands et leurs similaires, sans qu'il y ait parmi eux ni chef ni distingué. D'autant plus, ceux qui t'ont suivi, ils ont agi à l'aveuglette. «Aucune grâce particulière ne vous élève au-dessus de nous» Donc ni création ni caractère ne vous donnent sur nous aucune supériorité en suivant cette nouvelle religion. «Bien plus, nous vous prenons pour des imposteurs» en nous appelant à la piété, l'adoration d'un Dieu unique et au bonheur.

Cette opposition des incrédules à Noé et ses adeptes ne prouve que leur ignorance et leur manque de perspicacité. Que ceux qui suivent la vérité soient des pauvres ou des méprisables cela ne la dénigre pas et ne la conteste jamais, même si, en même temps, les chefs et les avisés la suivent. Ce qui est logique et naturel que les vertueux et les justes suivent la vérité même s'ils sont des pauvres, et les méprisables soient ceux qui la nient même s'ils sont des riches et puissants. L'exemple que nous donne la société est le plus grand témoin quand les chefs, riches et orgueilleux s'opposent à la vérité, la preuve

est les dires de Dieu: «Mais ils disent: «Nous avons trouvé nos pères attachés à ce culte et nous marchons sur leurs traces» [Coran XLIII, 22].

Dans un long récit rapporté par Abou Soufian, lorsque Héraclius le roi des Romains lui demanda: «Ceux qui suivent Mouhammad sont-ils les puissants ou les faibles?», il lui répondit: «Ce sont plutôt les faibles».

Que les gens croient à la vérité, à première vue, ceci n'est ni un défaut ni une honte, car une fois cette vérité apparue, il n'y aura aucun moyen pour la contester. Les Prophètes et messagers -que Dieu les salue- n'ont apporté que des lois et religions claires.

«Aucune grâce particulière ne vous élève au-dessus de nous» Ces propos tenus par les mécréants ne dénotent que leur aveuglement car ils étaient très loin de la vérité, ils ne l'avaient ni vue ni entendue, dans leur doute ils tergiversaient et dans l'au-delà, seraient les grands perdants.

qâla yâ qawmi 'ara'aytum 'in kuntu 'alâ bayyinatim mir-r-rabbî wa 'âtânî raḥmatan min 'indihî fa 'ummiyat 'alaykum 'anulzimukumûhâ wa 'antum lahâ kârihûna (28).

Il répondit: «O mon peuple, qu'y puis-je? Délégué vers vous avec des preuves de mon Seigneur et pourvu de Sa grâce, ma mission vous demeure incomprise. Vais-je vous contraindre à y croire, en dépit de votre aversion?».

Et Noé de leur répondre: «Qu'y puis-je? Délégué vers vous avec des preuves de mon Seigneur?» Voyez-vous si je m'appuie sur une preuve ir-réfutable envoyée par mon Seigneur et que je suis un Prophète sincère, et si cela vous reste incompris ou caché sans pouvoir le saisir «vais-je vous contraindre à y croire» et vous l'imposer alors que vous y répugnez?

وَيَعَوْدِ لَا أَسْلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ هَامَنُوا ۚ إِنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِم وَلَكِخِت أَرَىكُمْ فَوْمًا تَجْهَلُونَ ۚ ﴿ وَيَعَوْمِ مَن يَشُمُرُنِ مِنَ ٱللَّهِ إِن كُمَهُمُمُ أَفَلَا لَذَكَرُونَ ﴿ ﴾

wa yâqawmi lấ 'as'alukum 'alayhi mâlan 'in 'ajrî 'illâ 'alâ-L-Lâhi wamâ 'ana biţâridi-l-ladîna 'â manû 'innahum mulâqû rabbihim walâkinnî 'arâkum qawman tajhalûna (29) wayâqawmi may-yansurunî mina-L-Lâhi 'in tarattuhum 'afalâ tadakkarûna (30).

O mon peuple, je ne vous demande aucune rétribution. Je n'attends aucune récompense que d'Allah. Je ne saurais repousser ceux qui croient. Ils ne font qu'entrer en contact avec leur Seigneur. Vous me semblez un peuple d'ignorants (291) O mon peuple, qui me préservera de la colère d'Allah, si je repousse ces gens? Allez-vous comprendre? (30).

Noé répliqua toujours aux incrédules: «Je ne vous demande aucun salaire contre les conseils que je vous prodigue, mon salaire n'incombe qu'à Dieu à Lui la puissance et la gloire. «Je ne saurais repousser ceux qui croient» à savoir qu'ils lui avaient demandé de congédier ceux qui avaient cru en lui par pruderie de s'asseoir avec eux, tout comme les polythéistes de La Mecque avaient demandé à Mouhammad - qu'Allah le bénisse et le salue - de repousser les pauvres et les faibles qui lui tenaient compagnie pour qu'ils ne soient avec eux dans une même assemblée. Dieu à ce moment lui fit cette révélation: «Ne repousse pas ceux qui implorent leur Seigneur, matin et soir» [Coran VI, 52].

وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآيِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبُ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِيَ أَعْيُنْكُمْ لَن يُقِيِّبُهُمُ ٱللَّهُ خَيْرًا ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِى أَنفُسِهِمْ إِنِّ إِذَا لَمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهُ خَيْرًا ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِى أَنفُسِهِمْ إِنِّ إِذَا لَيْنَ الظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّ

wala 'aqûlu lakum 'indî hazâ'inu-L-Lâhi wala 'a'lamu-l-gaybi wala 'aqûlu 'innî malakun wala 'aqûlu li-l-ladîna tazdarî 'a'yunukum lay-yu'tiyahumu-L-Lâhu hayran 'Al-Lâhu 'a'lamu bimâ fî 'anfusihim 'innî 'ida-l-lamina-z-zâlimîna (31).

Je ne prétends pas disposer des trésors d'Allah ni deviner l'avenir. Je ne prétends pas être un ange. Je ne saurais avancer qu'Allah ne gratifiera pas ces gens que vous méprisez. Allah seul sait ce que recèlent leurs cœurs. Si je m'arrogeais ces prérogatives, je ne serais moi-même qu'un réprouvé (31).

Noé n'est qu'un Prophète chargé d'appeler les hommes à adorer Dieu seul, sans leur demander aucune récompense. Pour cela il doit appeler le noble et le pauvre, quiconque aura répondu à son appel aura trouvé son salut. D'autre part il ne peut pas disposer des trésors de Dieu, ni connait le mystère incommunicable sauf ce que Dieu a voulu qu'il le sache. Il n'est plus un ange mais un mortel comme les autres et chargé d'une mission et appuyé par des miracles et signes. Quant à ceux que vous méprisez, je ne vous dis pas qu'ils n'auront pas leur récompense auprès de Dieu car «Allah seul sait que recèlent leurs cœurs» Si vraiment ils sont des croyants sincères, alors Dieu ne les lésera pas de leurs récompenses.

قَالُواْ يَكُنُوحُ قَدْ جَكَدُلْتَنَا فَأَكَثَرَتَ جِدَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﷺ وَمَا أَنتُد بِمُعْجِزِينَ ﷺ وَلَا الصَّدِقِينَ اللهُ يَمُودُ اللهُ يَمُودُ اللهُ يُمِيدُ أَن يُغْوِيَكُمُ هُوَ رَبُّكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﷺ هُوَ رَبُّكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ وَاللهِ تُرْجَعُونَ ﴾

qâlû yâ Nûḥu qad jâdaltanâ fa 'aktarta jidâlanâ fa'tinâ bimâ ta 'idunâ' in kunta mina-ş-şâdiqîna (32) qâla 'innamâ ya'tîkum bihi-L-Lâhu 'in sâ'a wamâ' 'antum bi mu'jizîna (33) walâ yanfa'ukum nuṣḥû' 'in 'aradtu 'an 'anṣaḥa lakum 'in kâna-L-Lâhu yurîdu'ay-yugwîyakum huwa rabbu-kum wa 'ilayhi turja'ûna (34).

Ils dirent: «O Noé, assez discuté. Nous n'avons que trop discuté jusqu'ici. Provoque le malheur dont tu nous menaces, si tu es sincère» (32) Allah vous l'enverra, S'Il le veut. Et vous ne saurez l'en empêcher (33) Malgré toute ma bonne volonté, mes conseils ne vous serviront de rien s'il est dans les desseins d'Allah de vous perdre. C'est votre Maître. C'est à Lui que vous ferez retour (34).

Le peuple de Noé demanda de hâter le châtiment et la vengeance de Dieu, il lui dit: «Nous n'avons que trop discuté jusqu'ici» nos discussions sont devenues stériles. Invoque ton Seigneur d'abattre sur nous Son supplice comme bon vous semble. «Provoque le malheur dont tu nous menaces» Et Noé de répondre: «Allah vous l'enverra, s'Il le veut. Et vous ne saurez l'en empêcher». Dieu, qui est capable sur toute chose, vous l'apportera quand Il veut, ceci dépend de Sa volonté.

«Malgré toute ma bonne volonté, mes conseils ne vous serviront de rien s'il est dans les desseins d'Allah de vous perdre». Mon conseil ne vous profiterait pas si je vous le donnais et que mon Seigneur veuille vous dérouter et vous égarer. Il est votre Seigneur et vers Lui vous serez ramenés.

'am yaqûlûna-ftarâhu qul 'ini-ftaraytuhû fa'alayya 'ijrâmî wa 'ana ba-rî'um-mimmâ tujrîmûna (35).

Ils s'obstinent à dire que le Coran est une invention. Réponds: «Si c'est une invention, j'en supporterai la responsabilité mais je vous laisse à celle de vos péchés» (35).

Ce verset est une involution au milieu de l'histoire de Noé et Son peuple. Dieu ordonne à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de répondre à ces impies et ingrats qui t'accusent d'avoir forgé ce Livre: «Si c'est une invention, j'e supporterai la responsabilité» et mon crime retombe sur moi, «mais je vous laisse celle de vos péchés» je suis innocent de ce que vous commettez. Je connais très bien le châtiment qui attend quiconque aura forgé de mensonges contre Dieu.

wa 'uḥiya 'ilâ Nûḥin 'annahû lay-yu'mina min qawmika 'illâ man qad 'âmana falâ tabta'is bimâ kânû yaf'alûna (36) waṣna'i-l-fulka bi 'a'yuninâ wa waḥyinâ walâ tuḥâṭibnî fî-l-ladîna zalamît 'innahum muġraqûna (37) wa yaṣna'u-l-fulka wa kullamâ marra 'alayhi mala'um-min qawmihî saḥirû minhu qâl 'in tasharû minnâ fa'innâ nasharu minkum kamâ tasharûna (38) fasawfa ta'lamûna may-ya'tîhi 'adâbun yuḥzîhi wa yaḥillu 'alayhi 'adâbum muqîmun (39).

Allah révéla à Noé que désormais il n'y aurait plus de nouvelles conversions et l'exhorta à ne plus se lamenter sur la conduite de son peuple (36) Construis une arche sous notre surveillance et suivant nos plans, lui prescrivit-il, et cesse de m'apitoyer sur les incrédules. Ils périront noyés (37) Il entreprit de construire l'arche et chaque fois que les grands de son peuple passaient près de lui, ils le tournaient en dérision. Il leur disait: «Vous nous raillez aujourd'hui, mais nous ne tarderons pas à vous railler à notre tour» (38) Vous saurez bientôt pour qui se prépare un châtiment cruel dans ce monde ét à qui un supplice éternel est réservé dans l'autre (39).

Pour en finir avec les incrédules et leur obstination, Noé invoqua Dieu par ces mots: «Seigneur, ne laisse subsister sur terre aucun infidèle» [Coran LXXI, 26] et: «Je suis à bout, viens à mon secours» [Coran LIV, 10]. Le Seigneur lui révéla alors: «Désormais il n'y aurait plus de nouvelles conversions» Nul de ton peuple vraiment ne croira que celui qui a déjà cru. Donc ne t'attriste pas de ce qu'ils font et que leur sort ne te préoccupe pas. «Construis une arche sous notre surveillance et suivant nos plans». Construis l'arche sous nos yeux et notre révélation «et cesse de m'apitoyer sur les incrédules. Ils périront noyés».

Qatada commenta: «L'arche avait une longueur de trois cent coudées et une largeur de cinquante. D'autres ont précisé: six cent en long, trois cent en largeur et trente en hauteur dont trois étages et chacun avait dix coudées de hauteur: l'inférieur était réservé aux bêtes fauves et domestiques, le moyen aux humains et le supérieur aux oiseaux. Sa porte était de côté au milieu de sa largeur et un couvercle fermait hermétiquement l'arche.

Le voyant construire cet arche, les chefs et les notables parmi son peuple se moquaient de lui et niaient le supplice dont il les menaçait. Et lui de répondre: «Vous nous raillez aujourd'hui, mais nous ne tarderons pas à vous railler à notre tour». Un verset qui renferme à la fois un avertissement et une menace sûre. «Vous saurez bientôt pour qui se prépare un châtiment dans ce monde et à qui un supplice éternel est réservé dans l'autre» donc un châtiment humiliant dans le bas monde -la noyade- et un autre sans fin dans l'autre.

hattâ 'idâ jâ''a 'amrunâ wa fâra-t-tannûru qulnâ-ḥmil fîha min kullin zawjayni-t\_nayni wa 'ahlaka 'illâ man sabaqa 'alayhi-l-qawlu waman 'âmana wamâ' 'âmana ma'ahû 'illâ qalîlun (40).

Cette situation dura jusqu'au jour où notre décret arriva à exécution et où l'eau se mit à bouillonner dans sa source. Nous dîmes alors à Noé: «Embarque dans l'arche un couple de chaque espèce ainsi que les tiens, excepté ceux dont le sort est déjà réglé. Embarque aussi ceux qui croient: «Hélas! ceux-ci n'étaient pas nombreux» (40).

Ce fut une promesse de Dieu à Noé quand viendra Son ordre, d'envoyer une pluie torrentielle et incessante comme il est cité dans ce verset: «Nous ouvrîmes les portes du ciel. L'eau tomba à torrents. Nous fimes jaillir des sources de toute la terre. Eau de pluie et de source se confondirent en exécution du décret d'Allah» [Coran LIV, 11-17].

Ibn Abbas commente ce fait: L'eau jaillit partout même des fours. A ce moment Dieu ordonna à Noé «Embarque dans l'arche un couple de chaque espèce» de toutes les créatures vivantes et plantations. Quant à l'expression: «ainsi que les tiens, excepté dont le sort est déjà réglé» il s'agit de sa famille et ses proches sauf qui ne partageaient pas la foi de Noé, qui étaient son fils Yam et la femme de Noé qui était incrédule. Ceux qui avaient cru étaient peu nombreux malgré la longue période qu'avait passée parmi son peuple et évaluée à neuf cent cinquante ans. Ibn Abbas a précisé qu'il y avait sur l'arche quatre-vingt personnes, hommes et femmes, mais Ka'b Al-Ahbar a limité le nombre à soixante-douze et d'autres à dix. Dieu seul est le plus savant.

﴿ وَقَالَ اَرْكَبُواْ فِيهَا بِسَــهِ اللّهِ بَغَرِبُهَا وَمُرْسَهَا ۚ إِنَّ رَبِى لَغَفُورٌ رَّحِمٌ ﴿ وَهَى خَرِي بِهِمْ فِي مَعْـزِلِ بَنْبُنَى وَقَعُ آبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْـزِلِ بَنْبُنَى اَرْكَب بَعْنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَنَاوِى إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَدَّةِ وَكَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنَ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَّحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنَ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنَ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلَّا مَن رَحِمُ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْمُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَوِينَ ﴾

wa qâla-r-kabû fihâ bismi-L-Lâhi majrehâ wa mursâhâ 'inna rabbî la Gafûru-r-Raḥîm (41) wa hiya tajrî bihim fî mawjin kal-jibâli wa nâdâ Nûḥun-bnâhû wa kâna fî ma'zalin yâ buniyya-rkab ma'anâ walâ takum-ma'a-l-kâfirîna (42) qâla sa'âwî 'ilâ jabaliy-ya'şimunî mina-l-mâ'i qâla lâ 'âşima-l-yawma min 'amri-L-Lâhi 'illâ man-r-raḥima wa ḥâla baynahu-ma-l-mawju fakâna mina-l-muġraqîna (43).

Noé dit: «Montez dans l'arche. O mon Allah faites qu'elle vogue et qu'elle atterrisse. O vous le clément et le miséricordieux (41) L'arche commença à voguer au milieu d'énormes vagues, hautes comme des montagnes. Noé interpella son fils qui était resté sur le rivage: «O mon fils, monte avec nous. Ne reste pas avec les incrédules» (42). «Je me refugierai sur une montagne pour échapper aux eaux», répondit-il. «Nul n'échappera aujourd'hui au décret d'Allah, répliqua Noé, si ce n'est par un effet de sa clémence». Une vague les sépara. Le fils de Noé fut emporté par les eaux (43).

Noé demanda aux croyants de monter dedans et que l'arche vogue et arrive à destination au nom de Dieu: «Montez dans l'arche. O mon Allah, faites qu'elle vogue et qu'elle atterrisse. O vous, le clément et le miséricordieux». Que Dieu garde l'arche par Sa miséricorde de son amerrissage dans sa course et à son mouillage. Dieu, en exauçant Noé, l'exhorta à dire: «Lorsque toi et les tiens seront installés dans l'arche, dis: «Loué soit Allah pour nous avoir délivrés des méchants» [Coran XXIII, 28]. C'est une recommandation lorsqu'on monte sur une bête ou sur un vaisseau d'invoquer le nom de Dieu et de se fier à Lui.

A ce propos Ibn Abbas rapporte que le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Il est une assurance à ma communauté contre la

noyade de dire quand elle monte sur un vaisseau: «Au nom de Dieu, le Souverain «Les hommes ne donnent pas à Allah le rang qu'Il mérite. Et, pourtant, Il appréhendera toute la terre dans Sa main au jour du jugement dernier et supprimera les cieux d'un geste. Gloire à Allah. Il est au-dessus des associés qu'on Lui donne» [Coran XXXIX, 67].

L'arche voguait avec les croyants au milieu des vagues semblables à des montagnes, même l'eau à ce moment-là dépassait les cîmes des montagnes à une hauteur de quinze coudées. Le vaisseau flottait sur la surface de l'eau avec la permission de Dieu en toute sécurité gardé par la providence. Dieu mentionne cet évènement dans un autre verset en disant: «Au moment du déluge, nous vous avons sauvés sur une arche, voulant vous donner ainsi une leçon et toucher les oreilles sensibles» [Coran LXIX, 11-12].

Avant d'amarrer, Noé interpella son fils Yam<sup>(1)</sup> et l'invita à monter sur l'arche avec les croyants pour ne plus subir le sort des mécréants. Mais, étant toujours incrédule, il lui répondit: «Je me refugierai sur une montagne pour échapper aux eaux» croyant que l'eau ne dépasserait plus les sommets des montagnes, et s'il s'y réfugiait, il serait sauvé. Le père répliqua: «Nul n'échappera aujourd'hui au décret d'Allah, si ce n'est par un effet de Sa clémence» Les vagues s'interposèrent entre le père et le fils et ce dernier fut au nombre qui périrent noyés.

wa qîla yâ ardu-bla'î mâ'aki wa yâ samâ'u 'aqli'î wa gida-l-mâ'u wa qudiya-l-'amru wa stawat 'alâ-l-jûdiyyi wa qîla bu'da-l-lil-qawmi-z-zâlimîna (44).

«O terre, fut-il dit, absorbe l'eau. O ciel, cesse de pleuvoir». Aussitôt les eaux baissèrent. L'arrêt était accompli. L'arche atterrit à El-Djoudi. «Loin d'ici les méchants, fut-il dit» (44).

<sup>(1)</sup> On a dit aussi qu'il s'appelait Kan'an. Les fils de Noé qui ont été sauvés avec lui étaient: Sam, Ham et Yafeth.

Tout ce qui existait sur la terre fut englouti sauf ceux qui se trouvaient sur l'arche. L'ordre fut donné à la terre d'absorber l'eau qui en jaillissait, et au ciel de s'arrêter de pleuvoir. L'ordre fut exécuté et l'affaire faite.

Le vaisseau atterrit à El-Djoudi. D'après Moujahed: c'est une montagne dans la presqu'ile arabique. (D'après la plupart des exégètes et histoiriens le Djoudi est l'un des sommets de la chaîne Ararat en Arménie).

Qatada commenta: L'arche fut atterrie sur la montagne pendant un mois et ceux qui l'occupaient purent la quitter. Le vaisseau, Dieu le laissa ainsi pour qu'il serve de leçon et d'exemple. Les premiers musulmans, dans leur voyage, purent l'apercevoir à savoir que d'autres vaisseaux furent noyés et réduits en épaves. Et Qatada de poursuivre: Noé et les croyants montèrent à bord le dixième du mois de Rajab, voguèrent cént cinquante jours et l'arche s'installa enfin sur le Djoudi. Leur sortie de l'arche eut lieu le dixième jour de Mouharram ('Achoura).

«Loin d'ici les méchants» une expression qui signifie que les prévaricateurs furent éloignés de la miséricorde de Dieu, périrent tous du premier au dernier sans laisser aucune trace. A ce propos Ibn Jarir rapporte d'après Aicha -que Dieu l'agrée- que le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Si Dieu avait voulu faire miséricorde à l'un des siens de Noé, Il l'aurait faite à la mère de son fils».

wa nâdâ Nûhun rabbahû faqâla rabbi 'inna-bnî min 'ahlî wa 'inna wa 'daka-l-ḥaqqu wa 'anta 'aḥkamu-l-ḥâkimîna (45) qâla yâ Nuḥu 'innahû

laysa min 'ahlika 'innahû 'amalun gayru şâliḥin falâ tas'alani mâ laysa laka bihî 'ilmun 'innî 'a'izuka 'an takûna mina-l-jahilîna (46) qâla rabbi 'innî 'a'ûdu bika 'an 'as'alaka mâ laysa lî bihî 'ilmun wa 'illâ tagfir lî wa tarḥamnī 'akum-mina-l-ḥasirîna (47).

Noé adressa cette prière à Son Seigneur: «Seigneur, dit-il, mon fils est des miens, mais Ta volonté est souveraine et Tu es le plus juste des juges». (45) «Non Noé, ton fils n'est pas des tiens, reprit Allah. Ta prière est inconvenante. Ne m'interroge pas sur ce que tu ne dois pas savoir. Je t'en avertis pour ne pas te laisser parmi les ignorants» (46). Seigneur, dit Noé, pardonne-moi si je t'ai interrogé sur ce que je ne dois pas savoir. Si Tu ne me pardonnes pas et si Tu ne m'accordes pas Ta miséricorde, je suis perdu (47).

Noé demanda à son Seigneur: Mon fils appartient à ma famille, Tu m'as promis de nous sauver tous, Ta promesse est sûrement la vérité. Comment il fut noyé et Tu es le plus juste des juges?».

Et Dieu de lui répondre: «Non Noé, ton fils n'est pas des tiens» c'est à dire parmi ceux qui ont cru et dont Je t'ai promis de les sauver, car il a commis un acte infâme. Ce fils figure parmi ceux dont leur sort est déjà réglé à cause de leur impiété.

qîla yâ Nuḥu-hbit bisalâmim-minnâ wa barakâtin 'alayka wa'alâ 'uma-mim-mimmam-ma'aka wa 'umamin sanumatti'ahum tumma yamassu-hum minnâ 'adâbun 'alîmun (48).

«O Noé, lui dit-il, descends de l'arche, sain et sauf. Nous bénissons toi et ceux qui t'accompagnaient. Il est des peuples auquels nous accorderons les biens de ce monde et auquels nous infligerons un châtiment douloureux dans l'autre» (48).

Mouhammad Ben Ishaq a dit: «Pour faire arrêter le déluge, Dieu envoya un vent qui balaya la surface de la terre et aussitôt toutes les sources d'eau furent bouchées et les portes du ciel fermées. La terre

commença alors à avaler l'eau. Quant à l'atterrisage sur El-Djoudi les gens de la Torah prétendent que cela eut lieu la dix-septième nuit du sptième mois. Le premier du dixième mois on put voir les sommets des montagnes ainsi que la terre. Noé ôta le couvercle de l'arche et Dieu lui dit: «Descends de l'arche, sain et sauf. Nous te bénissons toi et ceux qui t'accompagnaient...»

tilka min 'ambā' 'i-l-gaybi nûḥîhā' 'ilayka mâ kunta ta'lamuhā' 'anta walâ qawmuka min qabli hâdâ fasbir 'inna-l-'âqibata li-l-muttaqîna (49).

Ce sont là des épisodes du temps passé que nous te révélons. Vous les ignoriez toi et ton peuple jusqu'à ce jour. Patiente, l'avantage restera à ceux qui craignent Allah (49).

Tels récits font partie du mystère que Dieu révèle à Son Prophète Mouhammed - qu'Allah le bénisse et le salue - c'est comme il les voit de ses propres yeux. «Vous les ignoriez toi et ton peuple jusqu'à ce jour» Ceci signifie ni toi ni aucun de tes compagnons n'avait connaissance de toutes ces histoires pour que quelqu'un prétende qu'il te l'a racontées. Mais Dieu te révèle ces événements comme ils se sont déroulés et comme il est exactement dans les Livres des Prophètes qui t'ont précédé. Sois patient si ton peuple te traite de menteur et endure leurs méfaits car bientôt nous te secourrons, t'envelopperons de notre miséricorde et nous accorderons la fin heureuse à toi et à tes suivants dans les deux mondes, de la même façon que nous avons agi avec tes prédécesseurs les Prophètes; car «Nous ferons triompher nos Prophètes et les croyants en ce monde et au jour du jugement dernier» [Coran XL, 51].

وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوذًا قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَنهِ غَيْرُهُۥ إِنْ أَشُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴿ فَي يَقَوْمِ لَا أَسْنَلَكُوْ عَلَيْهِ أَجْدًا إِنْ أَجْرِفَ إِلَّا عَلَى ٱلَّذِي نَطَرَئِ أَفَلَا تَغْقِلُونَ ﴿ وَيَنقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاة

## مدراراً ويزدكم قوة إلى قوَّتكم ولا تتلوا مجرمين (٥٢)

wa 'ilâ 'Âdin 'aḥâhum Hûdan qâla yâ qawmi-'budû-L-Lâha mâ lakum min 'ilâhim ġayruhû 'in 'antum 'illâ muftarûna (50) yâ qawmi lấ 'as'alu-kum 'alayhi 'ajran 'in 'ajriya 'illâ 'alâ-l-ladî faṭaranī 'afalâ ta'qilûna (51) wayâqawmi-staġfirû rabbakum tumma tûbî 'ilayhi yursili-s-samâ 'a 'alaykum midrâran wa yazidkum quwwatan 'ilâ quwwatikum walâ tata-wallaw mujrimîna (52).

Nous envoyames au peuple de 'Ad leur frère Houd. O mon peuple, ditil, adorez Allah. Vous n'avez pas d'autre Allah que Lui. Vous n'êtes que des insensés. (50) O mon peuple, je ne te demande aucune rétribution. Je n'attends ma rétribution que de celui qui m'a créé. Finirez-vous pas comprendre? (51) O mon peuple, implorez le pardon de votre Seigneur, puis soumettez-vous à Lui. Il déversera du ciel des pluies abondantes. A vos forces, Il en ajoutera d'autres. Ne quittez pas cette terre en rebelles (52).

Houd, le Prophète, fut envoyé au peuplee de Ad pour leur ordonner de n'adorer que Dieu seul sans rien Lui associer et leur interdire l'adoration des statues qu'ils ont inventées en leur donnant des noms. Contre ces exhortations, il ne leur demanda aucun salaire car il n'espéra la récompense que de Dieu qui l'a créé.

«Finirez-vous par comprendre?» et concevoir ce qui amende votre situation dans les deux mondes. Puis il leur ordonna d'implorer le pardon de Dieu pour leur absoudre les péchés qu'ils avaient commis et de revenir à Dieu repentants pour assurer leur salut dans la vie future. Quiconque aura suivi ces conseils, Dieu lui facilite l'acquisition des biens et le sauve.

L'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit à ce propos: «Celui qui ne cesse d'implorer le pardon de Dieu, Il lui accorde un réconfort de toute angoisse, une issue de toute gêne et le pourvoira par des moyens sur lesquels il ne comptait pas»<sup>[1]</sup>.

في الحديث: «من لزم الاستغفار جعل الله له من كل هم فرجاً ومن كل ضيق مخرجاً ورزقه (1) من حيث لا يحتسب».

عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوْتِكُمْ وَلَا نَنُولُؤاْ مُجْرِمِينَ ﴿ قَالُوا يَنَهُودُ مَا جَنْتُنَا بِبَيِّنَةِ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِ ءَالِهَنِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا خَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ مَا جِثْنَنَا بِبَيِّنَةِ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ مَا جَنْتُنَا بِبَيْوَةً قَالَ إِنِ أَشْهِدُ اللّهَ وَالشَهَدُوا أَنِي بَرِينَ \* فَيَ اللّهِ بَعْفُ ءَالِهَيْنَا بِسُوّةً قَالَ إِنِ أَشْهِدُ اللّهَ وَالشَهَدُوا أَنِي بَرِينَ \* يَعْفُ ءَالِهَيْنَا بِسُوّةً قَالَ إِنِ أَشْهِدُ اللّهَ وَالشَهَدُونِ فَي مِن دُونِةً فَكِدُونِ جَيعًا ثُمَّ لَا نُظِرُونِ فِي إِنِي تَوَكَّلُتُ عَلَى اللّهِ يَتَعَلَّمُ مَا مِن دَوْنِهِ إِلّا هُو ءَاخِذًا بِنَاصِيئِهِمَ ۚ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَكَ وَرَبِي كُونَ مَلَ مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَي

qâlû yâ Hûdu mâ ji'tanâ bi bayyinatin wamâ naḥnu bitâriqî 'âlihatanâ 'an qawlika wamâ naḥnu laka bimu'minîna (53) 'in naqûlu 'illâ-'tarâka ba'du 'âlihatanâ bisû 'in qâla 'innî 'ušhidu-L-Lâha wašhadû 'annî barî'um mimma tušrikûna (54) min dûnihî fakidûnî jamî'an tumma lâ tunzirûni (55) 'inni tawakkaltu 'alâ-L-Lâhi rabbî wa rabbikum mâ min dâ bbatin 'illâ huwa 'âḥidun binâṣiyatihâ 'inna rabbî 'alâ ṣiraṭim-musta-qîmin (56).

Ils dirent: «O Houd, tu ne nous apportes aucune preuve. Nous n'abandonnerons pas nos divinités sur tes simples dires. Nous ne te croyons pas (53) A n'en pas douter, une de nos divinités t'a troublé l'esprit». «Je prends Allah à témoin, dit-il, et témoignez vous-mêmes que je ne crois pas aux divinités que vous associez à Allah (54) Mettez tout en œuvre contre moi et ne m'accordez aucun répit. (55) Je me confie à Allah, mon Seigneur et le vôtre. Il n'est pas une seule créature qui ne soit à la merci d'Allah. Mon Seigneur est dans le bon chemin (56).

Le peuple de Houd lui répondit: «Tu n'es pas venu à nous avec une preuve décisive pour affirmer ce que tu prétends, et nous n'en sommes pas à abandonner nos divinités sur ta parole. «A n'en pas douter, une de nos divinités t'a troublé l'esprit» Que disons-nous, sinon qu'un de nos dieux t'a puni en te causant une certaine démence parce que tu viens nous empêcher de l'adorer». Mais Houd répliqua: «Je prends Allah à témoin et témoignez vous-mêmes que je ne crois pas aux divinités que vous associez à Allah». Je désavoue tout ce que vous adorez en dehors de Dieu. Usez tous des stratagèmes contre moi sans me faire attendre si vous pouvez le faire, et même pas pour un clin d'œil».

«Je me confie à Allah, mon Seigneur et le vôtre. Il n'est pas une seule

créature qui ne soit à la merci d'Allah» il n'y a pas une seule créature qu'il ne la tienne par le toupet. Une expression qui signifie que toutes les créatures sont sous le pouvoir de Dieu et sa dominance. Il est le juge équitable qui ne lèse personne. Il est sur la voie droite.

On trouve dans la réponse de Houd un argument irréfutable et une preuve décisive qui corrobore son message et refute les présomptions des idolâtres qui prennent les statues et les idoles pour dieux et les adorent, alors que celles-ci ne peuvent ni nuire ni être utiles, plutôt elles sont des matières inertes qui n'entendent pas et ne voient rien, elles ne sont ni hostiles ni alliées. Donc c'est à Dieu seul qu'on doit vouer un culte pur. Il est le Maître des cieux et de la terre et aucun Seigneur n'existe hormis Lui.

فَإِن ۚ تَوَلَّوا فَقَدْ أَبَلَغَنَكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ۚ إِلَيْكُرُ وَيَسْنَخْلِفُ رَقِى فَوْمًا غَيْرُكُرُ
وَلَا نَصْرُونَكُمْ شَيْئًا إِنَّ رَقِي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظًا ﴿ وَلَمْنَا جَلَهَ أَمْرُنَا
جَقَيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُ بِرَحْمَةٍ مِنَا وَنَجَيْنَاهُمْ مِن عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ وَلَنَا جَلَّهُ وَتَلْكَ
عَادَّةُ جَحَدُوا بِاللَّهِ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَبَعُوّا أَمْنَ كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ وَاللَّهُ وَاتّبَعُوا أَمْنَ كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ وَاللَّهُ وَاتَّبَعُوا فِي هَذِهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّ

fa 'in tawallaw faqad 'ablagtukum mâ 'ursiltu bihî 'ilaykum wa yastahlifu rabbî qawman gayrakum wala tadurrûnahû šay'an 'inna rabbî 'alâ kulli šay'in hafîzun (57) wa lammâ jã 'a 'amrunâ najjaynâ Hûdan wa-l-ladîna 'â manû ma'ahû bi rahmatim-minnâ wa najjaynâhum min 'adâbin galîzin (58) wa tilka 'Âdun jahadû bi 'ayâti rabbihim wa 'aṣaw rusulahû wa-t-taba'û 'amra kulli jabbarin 'anîdin (59) wa 'utbi'û fî hâdihi-d-dunyâ la'natan wa yawma-l-qiyâmati 'alâ 'inna 'Âdan kafarû rabbahum 'alâ bu'da-l-li 'Âdin qawmi Hûdin (60).

Qu'importe que vous vous détourniez de moi! j'ai accompli ma mission. Mon Seigneur appellera un autre peuple à vous succéder. Votre disparition ne diminuera en rien Sa puissance. Mon Seigneur veille sur tout l'univers» (57) Lorsque notre décret arriva à exécution, nous sauvâmes Houd et

ceux qui croyaient avec lui par un effet de notre miséricorde et nous les arrachâmes à un peuple effroyable (58) Telle est l'histoire du peuple de Ad qui a nié les signes du Seigneur, qui a désobéi à ses Prophètes et qui a obéi, au contraire, aux rebelles et aux oppresseurs (59) La malédiction les a suivis dans ce monde et dans l'autre. Ad n'a-t-il pas, en effet, renié son Seigneur? Loin d'ici, Ad, le peuple de Houd (60).

Houd, ayant averti son peuple de n'adorer que Dieu seul, dit à son peuple: Si vous vous détournez, je vous ai transmis le message dont j'étais chargé de vous le communiquer. Ceci est un argument qui sera contre vous si vous ne vous en conformerez pas: «Mon Seigneur appellera un autre peuple à vous succéder» qui L'adorera sans Lui reconnaître des associés. Et alors Dieu se souciera peu de vous et vous ne saurez Lui nuire par votre incrédulité. De toute façon vous en supporterez les conséquences. «Mon Seigneur veille sur tout l'univers». Il est le Gardien vigilant et voit les œuvres de Ses serviteurs».

«Lorsque notre décret arriva à exécution» il s'agit du vent dévastateur qui avait anéanti le peuple de Ad et les avait réduits en cendres du premier au dernier, en sauvant Houd et ses adeptes de ce châtiment, par Sa clémence.

«Telle est l'histoire du peuple de Ad qui a nié les signes du Seigneur» et a désobéi à Ses Prophètes, car quiconque désobéit à l'un d'eux aura désobéi à tous les Prophètes. Ce peuple «qui a obéi, au contraire, aux rebelles et aux oppresseurs» les tyrans opiniâtres. Pour cela une malédiction les poursuivra en ce monde toutes les fois qu'on les mentionnera, et dans l'autre on les appellera devant toutes les créatures. «Loin d'ici, Ad, le peuple de Houd» As-Souddy de commenter: «Tout Prophète qui sera envoyé après Houd, appellera à son tour la malédiction sur Ad».

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَدِلِحًا قَالَ يَنَقَوْمِ أَعَبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُمْ هُوَ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ وَآسَتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُكُمْ ثُولِتُواْ إِلَيْهُ إِنَّ رَبِي قَرِيْتُ مُجِيتٌ ﴿ إِنَّ wa 'ilâ Tamûda 'aḥâhum Ṣâliḥan qâla yâ qawmi-'budû-L-Lâha mâlakum min 'ilâhin gayruhû huwa 'anša'akum mina-l-ardi wa-sta'marakum fîhâ fastagfirûhu tumma tûbû 'ilayhi 'inna rabbî qarîbum mujîbun (61).

Nous envoyâmes au peuple de Thémoud leur frère Saleh. Il leur dit: «O mon peuple, adorez Allah. Vous n'avez pas d'autre Allah que Lui. C'est Lui qui vous a tirés de la terre et qui vous y a installés. Implorez-Le et soumettez-vous à Lui. Mon Allah est préoccupé à exaucer les prières» (61).

Les Thémoudites habitaient les cités du Hijr entre Tabouk et Médine et existaient après le peuple de Ad. Dieu leur envoya son Prophète Saleh pour les appeler à adorer Dieu seul. Il leur rappela: «C'est Lui qui vous a tirés de la terre» tout comme Il a créé Adam «et qui vous y a installés» pour y vivre et exploiter ses biens. Demandez-Lui de vous pardonner vos péchés commis et revenez repentants vers Lui. «Mon Allah est préoccupé à exaucer les prières» Car Il est proche et exauce comme le montre aussi ce verset: «Si mes serviteurs te questionnent sur moi, dis-leur que je suis près d'eux. Je réponds à l'appel de ceux qui m'implorent» [Coran II, 186].

قَالُواْ يُصَلِعُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُواً قَبْلَ هَنَدَّ أَنَنَهَ لَمَنَ أَن قَبُدُ مَا يَقَبُدُ ءَابَآ وُنَا وَإِنَّنَا لَغِي شَكِي مِتَا تَدْعُونًا إِلَيْهِ مُرْبِ ﴿ فَا لَا يَنَعَوْمِ أَرْءَ يَتُمْ إِن حُسُنُ عَلَى بَيِّنَةِ مِن مَنْ يَضُرُفِ مِنَ ٱللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ مِن وَءَاتَنِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَضُرُفِ مِن ٱللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ مَنْ مَنْ يَضُرُفِ مِن ٱللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ مَنْ مَنْ يَضُرُفِ مِن اللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ مَنْ مَنْ يَصُرُفِ مِن اللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ مَنْ يَصُولُوا مِن اللَّهِ إِنْ عَصَيْلُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ

qâlû yâ Şâliḥu qad kunta fînâ marjuwwan qabla hâdâ 'atanhânâ 'an na'buda mâ ya'budu 'âbâ 'unâ wa 'innanâ lafî šakkim mimmâ tad'ûnâ 'ilayhi murîbin (62) qâla yâ qawmi 'ara'aytum 'in kuntu 'alâ bayyinatim mir-rabbî wa 'âtânî minhu raḥmatan famay-yanşurunî mina-L-Lâhi 'in 'asaytuhû famâ tazîdûnanî gayra taḥsîrin (63).

O Saleh, répondirent-ils, jusqu'ici nous avions confiance en toi. Mais vas-tu maintenant nous interdire d'adorer ce qui adoraient nos pèrs? En vérité, nous avons des doutes sérieux sur le culte que tu nous proposes (62) Il répondit: «O mon peuple, qu'y puis-je? délégué vers vous avec des preuves

de mon Seigneur et, pourvu de Sa grâce, qui me protègerait contre Lui si je Lui désobéissais! Vraiment, vous voulez ma perte? (63).

Dieu raconte la polémique qui eut lieu entre Saleh et son peuple qui était égaré et obstiné. Ils lui dirent: «jusqu'ici nous avions confiance en toi» et, avant cela, tu étais un espoir pour nous. «Vas-tu mainteant nous interdire d'adorer ce qu'adoraient nos pères? En vérité, nous avons des doutes sérieux sur le culte que tu nous proposes». Cependant, nous voilà dans une profonde incertitude au sujet de vers quoi tu nous appelles.

«O mon peuple» leur répondit Saleh «qu'y puis-je? Délégué vers vous avec des preuves de mon Seigneur» Que pensez-vous si je m'appuie sur une preuve évidente de la part de mon Seigneur? qui m'a accordé Sa miséricorde. «Qui me protégerait contre Lui si je Lui désobéissais» en manquant à ma mission de vous appeler à suivre la vérité et à adorer Dieu seul? Si je la délaissais vous ne me seriez d'aucune utilité et vous ne feriez qu'ajouter à ma perte.

wayâqawmi hâdihî nâqatu-L-lâhi lakum 'â' yatan fadarûhâ ta'kulu fî 'ardi-L-Lâhi walâ tamassûhâ bi sîî 'in faya'hud akum 'ad âbun qarîbun (64) fa'aqarûhâ faqâla tamatta'û fî dârikum talâtata 'ayyâmin dâlika wa 'dun gayru makdûbin (65) falammâ jã 'a 'amrunâ najjaynâ Şâlihan wa-l-ladîna 'âmanû ma'ahu biraḥmatim-minna wa min hizyi yawmi'idin 'inna rabbaka huwa-l-Qawiyyu-l- 'Azîzu (66) wa 'aḥda-l-ladîna zalamû-ş-sayḥatu fa 'aṣbaḥu fî diyârihim jâtimîna (67) ka 'al-lam yagnaw fîhâ' 'alâ' 'inna Tamûdâ kafarû rabbahum 'alâ bu'da-l-li-Tamûda (68).

On mon peuple, cette chamelle est pour vous un signe de la part d'Allah. Laissez-la paître en paix et ne lui faites aucun mal. Sinon, votre châtiment ne se fera pas attendre (64) Ils l'égorgèrent. «Continuez, leur dit-il, à vous prélasser dans vos demeures pendant trois jours. Mon avertissement ne sera pas démenti» (65). Lorsque notre décret arriva à exécution, nous sauvâmes, par l'effet de notre miséricorde, Saleh et ceux qui croyaient avec lui. Nous leur évitâmes l'opprobre du châtiment. Ton Seigneur est puissant et vénérable (66) Un cataclysme anéantit les injustes. On trouva leurs demeures jonchées de cadavres (67) Comme si leur existence n'avait jamais égayé ces lieux. Oui, le peuple de Thémoud a renié son Seigneur. Loin d'íci le peuple de Thémoud (68).

Nou avons déjà détaillé l'histoire de Saleh avec son peuple dans la sourate Al-A'raf. (voir coran VII, versets 73-79).

وَلَقَدْ جَآءَت رُسُلُنَا إِنَهِيمَ إِلَّشَرَكَ قَالُواْ سَلَنَا قَالَ سَلَمُ فَمَا لِمِثَ أَن جَآءَ وَلَيْ رَسُلُمَ فَمَا لَمِثَ أَن جَآءً بِعِجْلٍ حَنِيدٍ (إِنَّ فَلَمَا رَءًا أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ (إِنَّ وَأَمْ أَنُهُ قَابِمَةٌ فَضَحِكَتُ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَ إِنَا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ (إِنَّ وَأَمْ أَنُهُ وَآمِهُ فَضَحِكَتُ فَضَحِكَتُ فَيَسَرُنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاءَ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ (إِنَّ قَالَتْ يَنوَيْلَتَى ءَأَلِهُ وَأَنْا عَجُورٌ وَهُولَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءً عَجِيبٌ (إِنَّ قَالُواْ أَنْعَجِينَ مِن أَمْرِ اللَّهِ وَمِرَكُنْهُم عَلَيْكُوا أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ (إِنَّ قَالُواْ أَنْعَجَدِينَ مِن أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَرَكُنْهُم عَلَيْكُو أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ فَيْكِدُ إِنِّي

walaqad ja'at rusulunâ 'Ibrâhîma bi-l-bušrâ qalû salâman qâla salâmun famâ labita 'an jâ' 'a bi'ijlin ḥanîdin (69) falammâ ra'â 'aydiyahum lâ taşilu 'ilayhi nakirahum wa 'awjasa minhum hifatan qâlû lâ tahaf 'innâ' 'ursilnâ' 'ilâ qawmi Lutin (70) wa-m-ra'atuhû qâ' 'imatun fadahikat fabaš-v>šarnâhâ bi 'Ishâqa wa min warâ' 'i 'Ishâqa ya'qûba (71) qâlat yâ waylatâ' 'a'alidu wa 'ana 'ajûzun wa hâdâ ba'lî šayhan 'inna hâdâ lašay'un 'ajîbun (72) qâlîû 'ata'jibîna min 'amri-L-Lahi raḥmatu-L-Lâhi wa barakâtuhû 'alaykum 'ahla-l-bayti 'innahu ḥamîdum-majîdun (73).

Nos émissaires allèrent trouver Abraham pour lui annoncer la bonne nouvelle. Salut, lui dirent-ils. Il les salue aussi. Et il leur offrit aussitôt un veau rôti (69) Lorsqu'il les vit s'abstenir de toucher au plat, il fut troublé et en conçut une vive frayeur. «Ne crains rien, lui dirent-ils, nous sommes envoyés par Allah au peuple de Loth» (70) L'épouse d'Abraham, qui était à ses côtés, se mit à rire. Nous lui annonçâmes qu'elle donnerait le jour à Isaac et qu'Isaac aurait lui-même un fils, Jacob (71) O stupeur! s'exclamat-elle, comment pourrais-je enfanter alors que je suis vieille et que mon mari lui-même est une vieillard! C'est là une chose vraiment étrange! (72) Et les anges de répliquer: «Comment peux-tu t'étonner d'une décision d'Allah? Que la miséricorde et la bénédiction d'Allah soient sur vous, ô habitants de cette maison. A Allah doivent aller les louanges et la glorification» (73).

La bonne nouvelle qu'apportaient les émissaires de Dieu à Abraham fut interprétée de deux façons: La première concerne la naissance d'Isaac, et la deuxième l'anéantissement du peuple de Loth. Mais il s'avère que la première l'emporte en nous référant à ce verset: «Lorsque la crainte d'Abraham cessa...» (verset n: 74).

Les émissaires (les anges) saluèrent Abraham et il leur rendit le salut. Abraham s'empressa de leur apporter de quoi manger «et il leur offrit aussitôt un veau rôti» sur des pierres chaudes. Ce verset est pareil aux dires de Dieu: «Il se dirigea du côté des siens et rapporta un veau gras. Il le présenta à ses hôtes en leur disant: «N'en mangerez-vous pas?» [Coran Ll, 26-27]. Ce geste accompli d'Abraham démontre les règles de l'hospitalité.

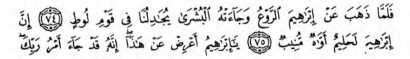
«Lorsqu'il les vit s'abstenir de toucher au plat, il fut troublé et en conçut une vive frayeur» étant donné que les anges ne sentent plus l'appétit et ne mangent pas. Voyant que leurs mains n'en approchaient pas, il les trouva insolites et ressentit de la peur vis-à-vis d'eux. As-Souddy de commenter: Lorsque Dieu envoya les anges, ceux-ci, en forme humaine, se rendirent chez Abraham et lui demandèrent l'hospitalité. En les voyant en tant qu'hommes vénérables, il eut peur d'eux. Il alla discrètement trouver les siens, égorgea un veau gras qu'il rôtit sur les pierres chaudes, le présenta à ses hôtes et s'assit avec eux. Sarah, la femme d'Abraham, les servait. Il leur présenta le veau rôti, mais apercevant que leurs mains n'en approchaient pas, il s'écria: «N'en mangerez-vous pas?» Ils lui répondirent: «Nous ne mangeons que contre un prix?» Il répliqua: «Ceci a donc un prix!» - Ils lui demandèrent: «Quel est son prix?» et Abraham de rétorquer: «Avant de

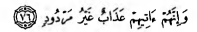
commencer à manger vous invoquez le nom de Dieu et, en terminant vous le louez». Gabriel regarda alors Michel et lui dit: «Il est de droit de cet homme que Dieu le prenne pour ami».

Les voyant s'abstenir de toucher au plat, Sarah s'écria «Comme c'est étonnant! Nous servons nous-mêmes nos hôtes et ils ne daignent pas prendre de notre nourriture». Les anges dirent: «Ne crains rien» Nous sommes des anges envoyés au peuple de Loth pour les anéantir. Sarah se réjouit alors de l'anéantissement du peuple de Loth à cause de leur perversité, leur obstination et leur incrédulité.

Sarah «se mit à rire. Nous lui annonçâmes qu'elle donnerait le jour à Isaac et qu'Isaac aurait lui-même un fils, Jacob». On peut déduire de ce verset que le fils d'Abraham qu'il devait immoler était Ismaël car la bonne nouvelle fut adressée à Sarah qu'elle aura un enfant qui, à son tous, aura un fils. La question qui se pose: Combien peut-on ordonner à Abraham de sacrifier son fils (si c'était Isaac) alors qu'il n'était encore qu'un nourrisson? et que son propre fils promis Jacob n'était pas encore né? Dans cet état Abraham n'était pas ordonné de sacrifier Isaac. Il devait donc être Ismaël. Ceci constitue une déduction irréfutable et logique.

Elle s'exclama: «Comment pourrais-je enfanter alors que je suis vieille et que mon mari lui-même est un vieillard?» Dans un autre verset on trouve ceci: «Sa femme survint, toute bouleversée, et se frappant le visage: «Est-ce possible, une femme vieille et stérile comme moi? s'exclama-t-elle» [Coran LI, 29] tout comme les femmes d'autrefois agissaient. Les anges lui répondirent: «Comment peux-tu t'étonner d'une décision d'Allah?» Lui qui, s'il veut réaliser une chose, lui dit: «Sois» et elle est. Même si tu es vieille et stérile et ton mari un vieillard, Dieu est capable de tout faire. «Que la miséricorde et la bénédiction d'Allah soient sur vous, ô habitants de cette maison. A Allah doivent aller les louanges et la glorification». Il est loué dans Ses actes et paroles et glorifié pour Ses qualités et Sa nature.





falammâ dahaba 'an Ibrahîma-r-raw'u wa jâ' 'athu-l-bušrâ yujâdilunâ fî qawmi Luţin (74) 'inna 'Ibrahîma laḥalîmun 'awwâhum-munîbun (75) yâ 'Ibrâhîmu 'a'riḍ 'an hâdâ' 'innahû qad jâ' 'a 'amru rabbika wa 'innahum 'â' tîhim 'ad âbun gayru mardûdin (76).

Lorsque la crainte d'Abraham cessa et qu'il eut reçu la bonne nouvelle, il intervint en faveur du peuple de Loth (74) Abraham était d'un naturel doux, compatissant et dévoué (75) O Abraham, n'insiste pas. La décision de ton Seigneur est prise. Un châtiment inexorable s'abattra sur eux (76).

Une fois Abraham rassuré, ayant ressenti une certaine crainte de ses hôtes qui ne mangeaient pas, et recevant la bonne nouvelle qu'il aura un enfant, entendant les anges parler de l'anéantissement du peuple de Loth, il s'écria: «Allez-vous ruiner une cité où vivent trois cents croyants? - Non, répondirent-ils. Il répliqua: «Et s'il y en a là deux cents?» Comme la réponse fut négative, Abraham diminua le nombre jusqu'au cinq et eux de le rassurer que certainement pas. A la dernière question: «Que pensez-vous si vous ne trouverez qu'un seul croyant et soumis et que cet homme serait Loth?» Les anges le rassurèrent de nouveau. Il leur dit: «Loth est parmi eux. Ils lui répondirent: «Nous savons mieux que personne ceux qui renferme la ville. Nous le sauverons lui et les siens, à l'exception de sa femme qui sera parmi les victimes» [Coran XXIX, 32].

Alors Abraham garda le silence et son âme fut apaisée. «Abraham était d'un naturel doux, compatissant et dévoué» Dieu en a fait l'éloge d'Abraham qui jouissait de ces qualités.

«O Abraham, n'insiste pas. La décision de ton Seigneur est prise» Nul ne s'oppose à un décret pris par Dieu qui sera réalisé, le châtiment du Seigneur ne saurait être écarté d'un peuple incrédule et pervers.

وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيَّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعًا وَقَالَ هَلْذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ۞ وَجَاءَمُ قَوْمُمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن فَبَـٰلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ قَالَ

## يَنَقُوْمِ هَلَـُوْلَآهِ بَنَانِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمُّ فَاتَقُوا اللَّهَ وَلَا شَخْزُونِ فِي ضَيْفِيِّ أَلَيْسَ مِنكُوْ رَجُلُّ رَشِيدٌ ۞ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَلِنَّكَ لَنَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ۞

wa lammâ jâ 'at rusulunâ Luṭan sĩ 'a bihim wa dâqa bihim dar 'an wa qâla hâdâ yawmun 'aṣîbun (77) wa jâ 'ahu qawmuhû yuhra 'ua 'ilayhi wa min qablu kânû ya 'maluna-s-sayyi 'âti qâla yâqawmi hâ 'ulâ'i banâtî hunna 'aṭharu lakum fa-t-taqu-L-Lâha walâ tuhzuni fi dayfi 'alaysa minkum rajulu-r-rasidun (78) qâlu laqad 'alimta mâ lanâ fi banâtika min haqqin wa 'innaka ta 'lamu mâ nurîdu (79).

Lorsque nos envoyés se présentèrent à Loth, il en éprouva une grande gêne. Il ne sut où donner de la tête. «Quelles pénibles circonstances» murmura-t-il (77) Il fut assailli, au même moment par des gens de son peuple, qui sortaient à peine de leurs scènes de débauche... «O mon peuple, leur dit-il, voici mes filles. Il serait plus naturel que vous en usiez. Craignez Allah et ne m'offensez pas dans la personne de mes hôtes. N'y a-t-il pas parmi vous un homme sensé?» (78) Tu sais bien, répondirent-ils, que nous n'avons que faire de tes filles. Et tu n'es pas sans connaître ce que nous désirons» (79).

Ayant quitté Abraham, les anges se rendirent chez Loth en jeunes hommes très beaux en apparence pour éprouver son peuple. A leur vue, Loth s'en affliga de peur que son peuple n'ose leur nuire. «Quelles pénibles circonstances» murmura-t-il» Car il savait qu'il devait les défendre alors que son bras était trop faible.

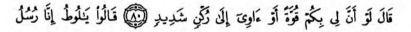
Qatada a raconté: «Les anges trouvèrent Loth travailler dans son terrain. En lui demandant de leur accorder l'hospitalité, il eut honte de ne plus répondre et leur demanda de le suivre en se mettant devant eux. Chemin faisant il les insinua par de propos clairs qu'il n'y a plus sur terre un peuple qui soit plus pervers et corrompu que le sien dans le but de les porter à quitter la ville sans y rester fut-ce pour un instant. Il les leur répéta plusieurs fois. Et Qatada de poursuivre: «Les anges étaient ordonnés de faire périr le peuple de Loth au vu et au su de ce dernier.

As-Souddy, quant à lui, relata les faits suivants: «Après leur départ de chez Abraham, les anges se dirigèrent vers la ville de Loth et arrivèrent à midi à Sadoum. Ils y trouvèrent la fille de Loth qui puisait de l'eau. Ils lui demandèrent: «Jeune fille, où peut-on avoir de l'hospitalité?» Elle leur répondit: «Restez ici jusqu'à mon retour». Elle eut peur que ses concitoyens ne viennent leur causer de gêne. Elle vint trouver son père et lui dit: «Père, dépêche-toi et va recevoir de jeunes hommes qui sont les plus beaux que j'ai vus avant que ton peuple ne leur nuisent». A savoir que le peuple de Loth lui avaient interdit de donner hospitalité à quiconque. Sa femme sortit pour mettre les gens au courant de l'arrivée de ces beaux jeunes hommes. «Il fut assailli, au même moment par des gens de son peuple, qui sortaient à peine de leurs scènes de débauche» Ils furent très réjouis de voir de telles personnes.

Pour éviter tout méfait, Loth leur dit: «O mon peuple, voici mes filles. Il serait plus'naturel que vous en usiez» Il leur rappella que les femmes sont plus pures pour eux; car en tant que Prophète, Loth devait leur montrer la voie droite qui leur procurera le bien. Dans d'autres versets, il leur dit: «Si c'est pour assouvir vos sens que vous êtes venus, reprit Loth, voici mes filles» [Coran XV, 71] et: «pourquoi assouvir vos désirs sur les hommes, délaissant les femmes que le Seigneur a créées pour vous servir d'épouses? Vous êtes vraiment un peuple pervers» [Coran XXVI, 165-166].

Moujahed a commenté: Il ne s'agit pas bien sûr des propres filles de Loth car tout Prophète est considéré comme le père de son peuple dont les filles sont comme les siennes.

«Craignez Allah et ne m'offensez pas dans la personne de mes hôtes» Faites comme je vous ordonne et contentez-vous de vos femmes «N'y a-t-il pas parmi vous un homme sensé?» qui obtempère à mes ordres?. Mais ils ne tardèrent à lui répondre: «Tu sais bien que nous n'avons que faire de tes filles!» En d'autres termes: tu sais bien que nous n'avons aucun droit sur tes filles et n'avons aucun désir d'avoir de rapports avec elles «et tu n'es pas sans connaître ce que nous désirons» nous n'assouvissons nos désirs que sur les hommes.



## رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓا إِلَيْكُ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ.ُ إِلَّا اَمْرَأَنَكُ ۚ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبَحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ اللهِ

qâla law 'anna lî bikum quwwatan 'aw 'âwîî 'ilâ ruknin šadîdin (80) qâlû yâ Lûţin 'innâ rusulu rabbika lay-yaşilîî 'ilayka fa 'asri bi 'ahlika biqiţ'im-mina-l-layli walâ yaltafit minkum 'aḥadun 'illâ-m-mra'ataka 'innahû muşîbuhâ mâ' 'aṣâbahum 'inna maw 'idahumu-ṣ-ṣsubḥu 'alaysa-ṣ-ṣubḥu biqarîbin (81).

Que ne suis-je assez fort pour vous résister ou que ne puis-je trouver de l'aide. (80) «O Loth, nous sommes les messagers de ton Seigneur. Ne crains rien. Ils n'arriveront pas jusqu'à toi. Pars, cette nuit, avec les tiens et qu'aucun de vous ne tourne la tête en route! Quant à ta femme, elle sera atteinte par le même fléau qui s'abattra sur les méchants. C'est le matin que la catastrophe se produira et le matin n'est pas loin (81).

Loth menaça son peuple en leur disant: Si seulement je suis assez fort pour m'opposer à vous, j'aurais agi moi-même contre vous. A cet égard, l'Envoyé de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Que Dieu fasse miséricorde à Loth, il ne trouvait comme appui solide que Dieu à Lui la puissance et la gloire. Après lui, Dieu n'a envoyé un Prophète sans être secouru par les siens».

A ce moment les anges lui firent savoir qu'ils ont les messagers de Dieu et que son peuple ne parviendrait jamais jusqu'à lui. Ils lui ordonnèrent de partir à la fin de la nuit avec sa famille et: «Qu'aucun de vous ne tourne la tête en route». C'est à dire: même si vous entendrez leur cris et leurs gémissements nul d'entre vous ne regarde en arrière. «Quant à ta femme, elle sera atteinte par le même fléau qui s'abattra sur les méchants» A ce propos, on a raconté qu'elle sortit avec eux mais, en entendant le grand bruit qui se produisait derrière elle, elle regarda et s'écria: «O mes concitoyens!» Alors une pierre s'abattit sur elle, provenant du ciel, et la tua. Puis les anges annoncèrent à Loth la mort imminente de son peuple qui eut lieu à la première heure du matin. «C'est le matin que la catastrophe se produira, et le matin n'est pas loin».

Loth était debout sur le seuil de sa porte et les gens s'affluèrent vers lui de tous les côtés. Il les repoussait et les empêchait de leur acte ignominieux mais ils insistaient en le menaçant. Gabriel sortit de la maison, les frappa de son aile sur le visage et les rendit aveugles sans pouvoir trouver leur chemin, comme ce verset l'indique: «Les concitoyens de Loth voulurent abuser de ses hôtes. Nous leur ôtâmes la vue.» Goûtez, leur dîmes-nous, notre châtiment et les menaces qui accompagnaient nos avertissements» [Coran LIV, 37].

falammâ jâ'a 'amrumâ ja'alnâ 'âliyahâ safilahâ wa 'amtarnâ 'alayhâ hijâratan-min sijjilim-mandûdim- (82) musawwamatan 'inda rabbik wamâ hiya mina-z-zâlimîna bi ba 'îdin (83).

Lorsque notre ordre fut lancé, la ville se trouva bouleversée sens dessus dessous et une pluie de pierres brûlantes s'abattit sur elle (82) Pluie drue, prédestinée par ton Seigneur, et toute prête à s'abattre sur les méchants (83).

Lorsque vint l'ordre de Dieu, et c'était juste au lever du soleil, la cité - Sodom - fut renversée de fond en comble «et une pluie de pierres brûlante s'abattit sur elle» Et les exégètes de commenter: Elles étaient des pierres en terre cuite et endurcie dont les unes furent lancées à la suite des autres, et d'ajouter: chaque pierre portait le nom de la victime sur laquelle elle devait s'abattre. A la suite de ce châtiment céleste nul ne survécut.

Moujahed a raconté: «Gabriel arracha le peuple de Loth à leurs demeures avec leurs effets et troupeaux, les porta tous sur son aile et les souleva dans le ciel de sorte que les habitants des cieux entendirent l'aboiement de leurs chiens, puis les renversa. Qatada a relaté un récit pareil en ajoutant qu'ils étaient au nombre de quatre mille mille (quatre millions). Voilà le sens des dires de Dieu: «La ville se trouva bouleversée sens dessus dessous et une pluie de pierres brûlantes s'abattit

sur elle» pour exterminer les survivants. Ce châtiment s'abat sur tous les injustes qui leur sont pareils.

وَإِلَىٰ مَنْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَإِلَىٰ مَنْيَنَ أَخَاهُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ وَلِا نَنْقُصُوا الْمِحْيَالُ وَالْمِيزَانَ إِنْ أَرْبَكُم بِخَيْرٍ وَإِنْ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ نُحْمِيطٍ (إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ نُحْمِيطٍ (إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ نُحْمِيطٍ (إِنَّ إِلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَذَابَ يَوْمٍ نُحْمِيطٍ (إِنَّ إِلَيْهِ اللّهَا إِلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُمُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ

wailâ Madyana 'aḥâhum Šu'ayban qâla yâ qawmi-'budû-L-Lâha mâ lakum min 'ilâhin gayruhû walâ tanqusû-l-mikyâla wa-l-mizâna 'innî 'arâkum biḥayrin wa 'innî 'aḥâfu 'alaykum 'adâba yawmim muḥîtin (84).

Aux Médianites nous envoyâmes leur frère Choaïb. «O mon peuple, leur dit-il, adorez Allah vous n'avez pas d'autre Allah que Lui. Ne fraudez par sur la mesure et sur le poids. Je vous trouve dans une situation prospère. Mais je crains que vous ne soyez englobés, un jour, dans un châtiment du ciel» (84).

Médian est une région située entre le Hijaz et le Châm près de Ma'an, qu'habitaient des arabes. Dieu leur envoya le Prophète Choaïb issu d'une de leurs nobles tribus, pour les appeler à l'adoration de Dieu seul sans rien Lui associer et de ne plus fausser ni la mesure ni le poids. Il les avertit: «Je vois que vivez dans l'aisance et je crains pour vous d'en être privés et de subir un châtiment de Dieu si vous enfreignez Ses lois, dans la vie future».

وَيَنَقَوْرِ أَوْفُواْ الْمِكِيَالَ وَالْمِيزَاتَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْبَاءَهُمْ وَلَا نَعْنُواْ فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ يَقِيَتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينً وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ﴿ ﴾

wa yâ qawmi 'awfû-l-mikyâla wa-l-mîzâna bi-l-qisti walâ tabhasû-n-nâsa 'ašyâ' 'ahum walâ ta'taw fî-l-'ardi mufsidîna (85) baqiyyatu-L-Lâhi hayru-l-lakum 'in kuntum mu'minîna wamâ 'ana 'alaykum bihâfîzin (86).

O mon peuple, donnez juste mesure et juste poids. Ne diminuez pas la valeur du bien d'autrui. Et ne faites pas du mal sur la terre (85) Votre ré-

compense auprès d'Allah sera d'autant plus belle que vous êtes croyants. Je ne suis pas responsable de vos actes (86).

Choaïb leur interdit d'abord de fausser la mesure et le poids puis de commettre les crimes sur la terre en détroussant les voyageurs. Ce qui reste par devers Dieu, leur dit-il, est meilleur pour vous. Et lbn Jarir de commenter: ce qui vous reste comme profit après les justes mesures et poids est meilleur pour vous que la fraude en lésant les autres de leur droit. Cette interprétation est pareille aux dires de Dieu: «Disleur: «Ne confondez pas le bon et le mauvais et ne vous laissez pas séduire par l'exubérance du mauvais» [Coran V, 100]. Et enfin, il les mit en garde en disant: «Je ne suis pas responsable de vos actes» en d'autres terme: Je ne suis pas un gardien pour vous. Donc faites tout cela en vue de Dieu, si vous êtes des croyants, et non pas pour être vus des hommes.

qâlû yâ Šu'aybu 'aṣalâtuka ta'muruka 'an natruka mâ ya'budu 'âbâ'unâ' 'aw 'an naf'ala fî 'amwâlinâ mâ našâ''u innaka la 'anta-l-ḥalîmu-r-rašî-(87).

O Choaïb, répondirent-ils, est-ce sous l'influence de tes prières que tu nous ordonnes de renier ce qu'adoraient nos pères ou de ne pas disposer de nos biens comme nous l'entendons. Vraiment, tu es chaste et naïf (87).

Ils lui répondirent avec ironie: Est-ce ta religion qui te demande d'abandonner les idoles et les statues qu'adoraient nos ancêtres et de disposer de nos richesses comme bon nous semble, ou bien tu nous l'ordonnes parce que tu es patient et droit?.

قَالَ يَعَوْمِ أَرَهَ يَشَعْ إِن كُنتُ عَلَى بَيْنَةِ مِن زَيِّ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنَّ أُخَالِنَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَدَكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَرْفِيهِيَ إِلَّا أِللَهُ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُبِيْبُ إِلَيْهِ qâla yâ qawmi 'ara'aytum 'in kuntu 'alâ bayyinatim mi-r-rabbî wa raza-qanî minhu rizqan ḥasanan wamâ 'urîdu 'an 'uḥâlifakum 'ilâ mã 'anhâ-kum 'anhu 'in 'urîdu 'illâ-l-'iṣlâḥa ma-staṭa'tu wamâ tawfiqî 'illâ bi-L-Lâhi 'alayhi tawakkaltu wa 'ilayhi 'unîbu (88).

O mon peuple, que diriez-vous s'il vous était prouvé que je suis vraiment inspiré par mon Seigneur et qu'Il m'a réellement gratifié d'une grâce insigne? Loin de moi l'intention de faire ce que je vous défends. Je ne cherche qu'à vous rendre meilleurs dans la mesure où je le peux. Ma réussite dépend d'Allah. Je mets ma confiance en Lui et c'est à Lui que je ferai retour (88).

Il leur répliqua: Que penzez-vous si je me tiens sur une preuve évidente de mon Seigneur et je vous exhorte en toute clairvoyance, et si Dieu «m'a réellement gratifié d'une grâce insigne» qui signifie la prophétie, d'après les uns, ou les biens licites selon d'autres.

«Loin de moi l'intention de faire ce que je vous défends» C'est à dire: je n'ai du tout l'intention de vous interdire de faire une chose alors que moi-même je la fais en cachette. «Je ne cherche qu'à vous rendre meilleurs dans la mesure où je le peux». Je ne veux que vous reformer autant que je le puis. Le secours ne me vient que de Dieu. Je me confie à Lui en toute mes affaires et je reviens vers Lui repentant.

L'imam Ahmed rapporte que Rabi'a Ben Abi Abdul Rahman Al-Ansari a entendu Abou Houmaïde et Abou Oussaïd relater ces propos de l'Envoyé de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue-: «Si vous entendez un de mes hadiths que vos cœurs connaissent et votre peau s'adoucisse, et que vous constatiez qu'il est très près de vous, j'en serais plus proche que vous; mais si vous entendez un hadith que vos cœurs renient et votre peau en frissonne et que vous constatiez qu'il est loin de vous, j'en suis encore plus loin que vous» (Rapporté par Ibn Abi Hatem)<sup>[1]</sup>.

Abou Salman Al-Dabi a dit: «Des lettres nous parvenaient souvent

روى الإمام أحمد عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن الأنصاري قال: سمعت أبا حبيد أو أبا (1) أسيد يقول عنه عليه أنه قال: وإذا سمعتم الحديث عني تعرفه قلوبكم، وتلين له أشعاركم. وأبشاركم، وترون أنه منكم بعيد فأنا أبعدكم منه أخرجه ابن أبي حاتم.

de 'Omar Ben Abdul 'Aziz renfermant des ordres et des interdictions et terminées par ce verset: «Je mets ma confiance en Lui, et c'est à Lui que je ferai retour».

wa yâ qawmi lâ yajrimannakum šiqâqî 'ay-yuşîbakum mitlu mâ 'aşâba qawma Nuḥin 'aw qawma Hûdin 'aw qawma Şâliḥin wamâ qawmu Lûţin-minkum bi ba'îdin (89) wa-stagfirû rabbakum tumma tûbû 'ilayhi 'inna rabbî Rahîmun wadûdun (90).

O mon peuple, que votre passion à me contredire ne vous entraîne pas à encourir les mêmes châtiments que les peuples de Noé, de Houd et de Saleh. L'exemple du peuple de Loth n'est pas si loin (89) Implorez le pardon de votre Seigneur et revenez à Lui. Mon Seigneur est toute indulgence et toute mansuétude (90).

Choaïb exhorta son peuple en leur disant: «Que votre aversion et votre mépris vis-à-vis de moi et notre séparation ne vous portent à persister dans votre impiété et votre perversité et vous occasionnent de châtiments à ceux qui atteignirent les peuples de Noé, Houd, Saleh et Loth.

On a rapporté que lorsque 'Othman Ben Affan fut assailli par ses ennemis en leur observant de sa demeure, il leur récita: «O mon peuple, que votre passion à me contredire ne vous entraîne pas à encourir les mêmes châtiments que les peuples de Noé, de Houd et de Saleh». O hommes! Ne me tuez pas! Si vous me tuez vous serez comme ça» et il entrecoisa ses doigts (Voulant dire que vous serez pareils à ces peuples).

«L'exemple du peuple de Loth n'est pas si loin» cela signifie que le peuple de Loth fut châtié il'y a un peu de temps. Demandez à Dieu de vous pardonner les péchés que vous avez commis, puis revenez à Lui repentants, il est miséricordieux et aimant.

قَالُواْ يَشْعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا يَمْنَا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَيْكَ فِينَا ضَعِيفًا ۚ وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجُمْنَكُ ۗ وَمَا أَنتَ عَلَيْمَنَا بِعَزِيزِ ۚ ﴿ قَالَ يَنقُوهِ أَرَهْطِي ٓ أَعَـزُ عَلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَأَغَذَنْتُمُوهُ وَرَاءَكُمُ ظِهْرِيًا ۚ إِنَ رَبِّ بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ ﴿ }

qâlû yâ Şu'aybu mâ nafqahu katîram-mimma taqûlu wa 'innâ lanarâka fînâ da'îfan walawla rahţuka larajammâka wamâ' 'anta 'alaynâ bi 'azîzin (91) qâla yâ qawmi 'arahţî' 'a'azzu 'alaykum mina-L-Lâhi wa-t-taḥad tumûhu warâ'akum zihriyyan 'inna rabbî bimâ ta'malûna muḥiţun (92).

O Choaïb, répliquèrent-ils, nous ne comprenons pas grand chose à ce que tu nous dis. N'as-tu pas conscience de ta faiblesse parmi nous. Si ce n'était par égard pour ta famille, nous t'aurions déjà lapidé! Tu n'es pas si précieux que ça pour nous (91). O mon peuple, dit Choaïb, auriez-vous plus de considération pour ma famille que pour Allah, que vous rejetez loin de vous! Mon Seigneur sait tout ce que vous faites (92).

L'expression «... de ta faiblesse parmi nous» a eu plusieurs interprétations: Les uns dirent qu'il était aveugle comme ont précisé Al-Thawri et Sa'id Ben Joubaïr, d'autres ont dit parce qu'il était le seul croyant d'après As-Souddy, enfin d'autres ont déclaré qu'il était faible parmi sa tribu car nul ne suivait sa religion. Mais malgré cette faiblesse, ils le redoutèrent de peur que sa tribu ne vienne le secourir. «Si ce n'était par égard pour ta famille, nous t'aurions lapidé» Pour nous, tu n'as aucune puissance pour nous opposer.

Choaïb leur répliqua: «Vous me laissez à cause de mon clan et non pour considération de Sa majesté le Seigneur qu'il soit Béni et Très Haut qui vous empêche de me nuire en vous éloignant de Lui et Lui tournant le dos? Et vous n'avez à Son égard ni vénération ni soumission? Sachez donc que mon Seigneur est au courant de tout ce que vous œuvrez.

وَيَنْفَوْرِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنَّ عَنِيلٌ سَوْفَ نَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ فَيُونَ فَعَلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ فَيْدُ وَمَنْ هُو كَذِبُّ وَٱرْتَغِبُواْ إِنِّي مَعَكُمْ رَفِيبٌ اللَّا وَلَمَّا جَاةً

أَمْرُنَا جَنَيْنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَاَخَذَتِ الَّذِينَ طَلَمُوا الصَّيْحَةَ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَكِهِمْ جَشِمِينَ ۞ كَأَن لَّرَ يَغْنَوَا فِيَمَّ أَلَا بُعْدًا لِمَلَيْنَ كَمَا بَعِدَتْ نَسُودُ ۞

wayâ qawmi-'malû 'alâ makânatikum 'innî 'âmilun sawfa ta'lamûna may-ya'tîhi 'adâbun yuhzîhi wa man huwa kâdibun wa-rtaqibû 'innî ma'akum raqîbun (93) wa lammâ jâ 'a 'amrunâ najjaynâ Šu'ayban wa-lladîna 'âmanû ma'ahû bi raḥmatim-minnâ wa 'aḥadati-lladîna zalamûş-şayhatu fa 'aṣbaḥu fî diyârihim jâtimîna (94) ka'al-lam yagnaw fîhâ 'alâ bu'da-l-li Madyana kamâ ba'idat Tamûdu (95).

O mon peuple, continuez à agir comme vous l'entendez. J'agirai de même comme je l'entends. Vous ne tarderez pas à savoir qui de nous sera atteint par un châtiment ignominieux et qui de nous est l'imposteur. Attendez. Moi aussi j'attends (93). Lorsque notre ordre fut lancé, nous sauvâmes Choaïb et ceux qui pratageaient sa foi par un effet de notre miséricorde. Un cataclysme anéantit les méchants. On les trouva étendus morts dans leurs maisons. (94) Comme s'ils n'avaient jamais occupé le pays. Loin d'ici les Médianites. Qu'il en soit d'eux comme des Thémoudites (95).

Désespérant de leur conversion, Choaïb dit à son peuple: «continuez à agir comme vous l'entendez» Une réponse qui renferme à la fois un avertissement et une menace. «J'agirai de même comme je l'entends» et vous saurez bientôt qui sera frappé par un châtiment ignominieux et qui est menteur.

«Lorsque notre ordre fut lancé» ainsi pour montrer le sort de deux parties «nous sauvâmes Choaïb et ceux qui partageaient sa foi par un effet de notre miséricorde. Un cataclysme anéantit les méchants. On les trouva étendus morts dans leurs maisons» comme s'ils n'y avaient jamais habité: A mort les Médianites! comme moururent les Thémoudites, à savoir que les deux peuples étaient voisins et impies.

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِنَايَئِتِنَا وَسُلْطَئِنِ ثَبِينٍ ۞ إِلَىٰ فِـرْعَوْتَ وَمَلَإِنِهِ فَانَبَعُوَا أَمَّى فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْتَ بِرَشِيدٍ ۞ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَـمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ

## النَّـَارَ وَيِـثْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ۞ وَأُتَّـبِعُواْ فِي هَلَـذِهِ. لَعَنَةُ وَيَوْمَ الْقِيَكَةِ يِئْسَ الرِّفَدُ الْمَرْقُودُ ۞

walaqad 'arsalnâ Mûšâ bi 'âyâtinâ wa sulţânim-mubînin (96) 'ila Fir'awna wa mala'hî fat-taba'û 'amra Fir'awna wamã 'amru Fir'awna bi rašîdin (97) yaqdumu qawmahû yawma-l-qiyâmati fa'awradahumu-n-nâra wa bi'sa-l-wirdu-l-mawrûdu (98) wa 'utbi'û fî hâd ihî la'natan wa yawma-l-qiyâmati bi'sa-r-rifdu-l-marfûdu (99).

Nous envoyâmes Moïse pour transmettre nos enseignements, muni d'un pouvoir authentique (96) Nous l'envoyâmes à Pharaon et à sa cour. La cour prit le parti de Pharaon, bien que celui-ci manquait de Sagesse (97) Pharaon marchera à la tête de son peuple au jour du jugement dernier. Il le conduira à l'enfer. Funeste destin (98) La malédiction d'Allah les suivra dans ce monde et dans l'autre. Triste présent (99).

Dieu parla ensuite de Moïse qu'il envoya à Pharaon le roi des coptes et à sa cour, avec Ses signes et une autorité manifeste. Sa cour qui comprenait les siens, les conseillers et sa cohorte, qui suivaient Pharaon, appliquaient ses ordres et lui obéissaient dans son égarement, malgré que le commandement de Pharaon n'était pas bien dirigé. Comme il dirigeait son peuple vers l'aberration et l'impiété dans ce monde, ainsi dans l'autre il marchera en tête les menant à l'enfer, «Funeste destip» car c'est le sort des suivants qui suivaient leur chef sans perspicacité ni raison comme un pâtre qui conduit son troupeau vers l'abreuvoir, Même ceux-ci subiront un châtiment double, ils auront le Feu comme supplice et une malédiction de Dieu les suivra comme le confirme ce verset: «Nous les avons frappés de malédiction dans ce monde et ils seront réprouvés dans l'autre» [Coran XXVIII, 42].

ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُم عَلَيْكَ مِنْهَا قَآمِدٌ وَحَصِيدٌ ﴿ وَمَا ظَلَتَنَهُمْ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم قَمَا أَغْنَتَ عَنْهُمْ ءَالِهَهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَنَا جَآءَ أَمْرُ رَبِكٌ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ﴿ لَيْنَ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّا اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ ال

dâlika min 'ambâ' 'i-l-qurâ naqussuhû 'alayka minhâ qâ' 'imun wa

ḥaṣîdun (100) wamâ zalammahum walâkin zalam 'anfusahum famâ' 'agnat 'anhum 'a lihatuhumu-l-latî yad'ûna min dûnî-L-Lâhi min say'i-l-lammâ ja 'a 'amru rabbika wamâ zâdûhum gayra tatbîbin (101).

C'est l'histoire des cités que nous te faisons revivre. Il en est qui sont encore debout, d'autres ont été complètement rasées (100) Ce n'est pas nous qui avons été injustes envers eux. Ils ont été eux-mêmes les artisans de leur malheur. L'aide des divinités qu'ils imploraient en dehors d'Allah leur a manqué, lorsque l'ordre de ton Seigneur fut lancé. Elles n'ont fait qu'accroître leur désarroi (101).

Tels sont les récits que Dieu a voulu raconter à Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - concernant les cités et les peuples passés. Certaines de ces cités sont encore debout et d'autres ont été rasées ou moissonées. Dieu n'a été jamais injuste envers elles, mais les peuples se sont fait tort à eux-mêmes à cause de leur incrédulité et leur obstination. Les divinités qu'ils adoraient en dehors de Dieu ne leur ont servi de rien. Bien au contraire «elles n'ont fait qu'accroître leur désarroi» et leur perte.

wa kadâlika 'ahdu rabbika 'idâ 'ahada-l-qurâ wa hiya zâlimatun 'inna 'ahdahu 'alîmun šadîdun (102).

Voilà de quelle manière Allah punit les cités corrompues. Il leur envoie un châtiment terrible et douloureux (102).

Tel est le châtiment du Seigneur quand Il frappe les cités prévaricatrices qui reniaient Ses signes et traitaient leurs Prophètes de menteurs. Son châtiment est terrible et violent. Abou Moussa rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Dieu accorde un répit à l'injuste, mais quand Il le saisit Il ne le lâchera pas» Puis il récita: «Voilà de quelle manière Allah punit les cités corrompues...» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>.

في الصحيحين عن أبي موسى رضي الله عنه قال، قال رسول الله عَلَيْهُ: (إن الله ليملي للظالم (1) حتى إذا أخذه لم يغلته، ثم قرأ عَلَيْهُ: ﴿ وَكَذَلْكُ أَخَذَ رَبُّكَ إِذَا أَخَذَ القرى وهي ظالمة ﴾ الآية.

إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآئِيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةَ ذَلِكَ يَوَمٌّ بَخَمُوعٌ لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوَمُّ مَشْهُودٌ (إِنَّ وَمَا نُؤَخِرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ (إِنَّ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَقْشُ إِلَّا بِإِذْنِهِ. فَمِنْهُمْ شَقِيٍّ وَسَمِيدٌ (إِنَّ

'inna fî dâlika la 'âyata-l-liman hâfa 'adâba-l-'âhirati dâlika yawmum-majmu'ul-lahu-n-nâsu wa dâlika yawmum mašhûdun (103) wama nu'ahhiruhû 'illâ li'ajalim-ma'dûdin (104) yawma ya'ti lâ takallamu nafsun 'illâ bi 'idnihî faminhum šaqiyyun wa sa'îdun (105).

C'est là un enseignement pour ceux qui redoutent les supplices de la vie future. Il y aura un jour où tous les hommes seront réunis, un jour qui sera solennel (103) Ce jour est retardé jusqu'à une date fixée (104) Quand ce jour viendra, aucune âme ne pourra parler sans la permission d'Allah. Ce jour-là, il y aura des réprouvés et des bienheureux (105).

Voilà bien là un signe, vraiment pour celui qui craint le châtiment de la vie de l'au-delà. Il faut donc en profiter et en tirer une leçon.

«Un jour qui sera solennel» où tous les hommes seront rassemblés «Nous rassemblerons les hommes sans en omettre un seul» [Coran XVIII, 47]. Ce jour-là les anges seront présents, les Prophètes et les hommes seront réunis, humains, génies et même les bêtes et les oiseaux, bref toutes les créatures sans exception. Le Seigneur, le Juge équitable ne lèsera personne fût-ce le poids d'un atome.

«Ce jour est retardé jusqu'à une date fixée» La résurrection n'est retardée que parce qu'une parole de Dieu était intervenue auparavant qu'il y aurait une postérité d'Adam à venir. Une fois le nombre des créatures complété comme Dieu a décidé, alors l'Heure Suprême se dressera. Donc la vie de chacun est bien déterminée et limitée, il n'y aura ni un retardement ni une avance.

«Aucune âme ne pourra parler sans la permission d'Allah» un verset qui est pareil à celui-ci: «Nul ne pourra dire un mot s'il n'est autorisé par le Miséricordieux et s'il n'est sincère» [Coran LXXVIII, 38]. Dans les deux Sahihs, il est cité dans le hadith concernant l'intercession, que l'Envoyé de Dieu- qu'Allah le bénisse et le salue - a dirt: «Ce jour-là les

Prophètes prendront la parole et leur invocation sera: «Grand Dieu! La délivrance! La délivrance» (Rapporté Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>.

Parmi les hommes, après leur jugement, il y aura les bienheureux destinés au Paradis, et les damnés destinés à l'Enfer.

fa 'ammâ-l-ladîna šaqû fafî-n-nâri lahum fîhâ zafîrun wa šahîqun (106) halidina fîhâ mâ dâmati-s-samâwâtu wa-l-'ardu 'illâ mâ šâ' 'a rabbuka 'inna rabbaka fa"âlu-l-limâ yurîdu (107).

Les réprouvés seront précipités dans le feu. On entendra leurs cris de douleur et leurs sanglots (106) Ils y resteront autant de temps qu'auront duré les cieux et la terre, à moins que ton Seigneur en décide autrement. Car ton Seigneur est tout-Puissant (107).

Dieu montre le sort des damnés et des bienheureux. Les premiers seront dans le Feu où on entendra leurs sanglots et leurs gémissements, ils y demeureront aussi longtemps que dureront les cieux et la terre. A savoir que, lorsque les arabes voulaient donner la qualité durable d'une chose, ils la comparaient à la durée des cieux et de la terre, ou bien ils disaient: autant qu'il y aura une succession des nuits et des jours. Dieu a voulu dans ce verset utiliser leur propre expression.

L'auteur de cet ouvrage de commenter: Il est probable que cette expresion désigne les cieux et la terre comme «substance» car dans la vie future il y aura aussi des cieux et une terre mis différents de ceux du bas monde en se référant à ce verset: «Le jour où la terre sera remplacée par une autre terre, où les cieux seront remplacés par d'autres cieux» [Coran XIV, 48].

Al-Hassan Al-Basri a dit à cet égard: Ils seront des cieux et une

في الصحيحين في حديث الشفاعة: «ولا يتكلم يومئذ إلا الرسل ودعوى الرسل يومئذ اللهم (1) سلّم سلّم».

terre différents des cieux et de la terre de ce bas monde. Et Ibn Abbas de dire également: chaque paradis a un ciel et une terre.

«A moins que ton Seigneur en décide autrement. Car ton Seigneur est tout-Puissant» et fait ce qu'il veut. Ce verset est pareil à celui-ci: «L'enfer sera votre séjour éternel à moins qu'Allah en décide autrement. Allah est sage et savant» [Coran VI, 128]. Les exégétes se sont divisés sur le sens de cette exception, dont l'interprétation la plus logique était celle d'Ibn Jarir qui a dit qu'il s'agit de rebelles parmi les monothéistes qui seront sortis du Feu grâce aux Intercessions des autres; puis la miséricorde de Dieu interviendra et en délivrera ceux qui, dans la vie mondaine, n'ont fait aucun acte de bien mais ont témoigné de l'unicité de Dieu. Il ne restera dans l'enfer pour l'éternité que ceux qui l'ont mérité.

wa 'ammâ-l-ladîna su'idû fafî-l-jannati halidîna fîhâ mâ dâmati-s-samâwâtu wa-l-'ardu 'illâ mâ šã'a rabbuka 'aṭã'an ġayra majdudin (108).

Les bienheureux iront au Paradis. Ils y séjourneront autant qu'auront duré les cieux et la terre, à moins que ton Seigneur en décide autrement. C'est là une récompense immuable (108).

Les bienhereux qui auront suivi les Prophètes, seront au Paradis où ils demeureront immortels, autant qu'auront duré les cieux et la terre. Donc cela dépendra de la volonté de Dieu qui dit à la fin du verset: «C'est là une récompense immuable» afin que quelques uns ne doutent de l'interruption de la grâce de Dieu.

Il est cité dans les deux Sahihs que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «On amènera la mort sous la forme d'un bélier bigarré et on l'égorgera entre le Paradis et l'Enfer. On dira: O élus du Paradis, vous y demeurez éternellement sans mourir. O damnés de l'Enfer, vous y demeurerez éternellement sans mourir» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>.

قد جاء في الصحيحين: ويؤتى بالموت في صورة كبش أملح فيذبح بين الجنة والنار، ثم (1)

On y trouve également ce hadith: «Un crieur criera: «Ô élus du Paradis vous resterez sains sans tomber malades, vous survivrez sans mourir, vous demeurerez toujours jeunes sans vieillir et vous goûterez les délices sans connaître l'indigence» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>.

فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةِ مِنَا يَعْبُدُ هَتَوُلَاءً مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَآ وَهُمْ مِن فَبَلُ وَإِنَّا لَمُوفُوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْر مَنْقُوسِ فَ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْحِتَبَ فَاخْتُلِفَ فِي لَا لَمُوفُوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْر مَنْقُوسِ فَي وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْحِتَبَ فَاخْتُلِفَ فِي وَلَقَدْ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِي يَيْنَهُمُ فَوَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِسِ فِي وَإِنَّ كُلَّا لَمَا لَيُوفِينَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالُهُمْ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ فَ

falâ taku fi miryatim mimmâ ya'budu hâ''ulâ''i mâ ya'budûna 'illâ kamâ ya'budu a bâ'uhum min qablu wa 'innâ lamuwaffuhum naşîbahum gayra manqûşin (109) wa laqad 'â' taynâ Mûsâ-l-kitâba fahtulifa fîhi walawlâ kalimatun sabaqat mi-r-rabbika laqudiya baynahum wa 'innahum lafî šakkim minhu murîbin (110) wa 'inna kulla-l-lammâ layuwaffiyannahum rabbuka 'a'mâlahum 'innahû bimâ ya'malûna habîrun (111).

N'aie aucune illusion sur ce qu'adorent ces gens. Ils adorent ce qu'adoraient leurs pères avant eux. Nous règlerons leurs comptes sans rien omettre (109) Nous donnâmes le Livre à Moïse et immédiatement il suscita des controverses. Si Allah n'en avait décidé autrement, il y a longtemps que ces gens auraient été jugés. Car eux aussi ont douté de la parole de leur maître (110) Chacun d'eux sera rétribué selon ses œuvres. Et Allah est omniscient (111).

Ne sois donc pas en doute de ce que ces idolâtres adorent car ils ne sont que dans l'erreur et l'égarement et ne font qu'imiter leurs ancêtres sans avoir aucune excuse, Dieu, de Sa part, les rétribuera de

يقال يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار خلود فلا موت.

في الصحيح أيضاً: وفيقال: يا أهل الجنة إن لكم أن تعيشوا فلا تموتوا أبداً، وإن لكم أن (1) تشبوا فلا تهرموا أبداً، وإن لكم أن تصحوا فلا تسقموا أبداً، وإن لكم أن تنعموا فلا تبأسوا أبداً،

leurs mauvaises actions «Nous règlerons leurs comptes sans rien omettre».

Puis Dieu parole du Livre qu'll a donné à Moïse et qui a été le sujet de leurs discussions. Il y a en ceux qui en ont cru et ceux qui en ont mécru. Donc, ô Mouhammed, considère cet exemple des Prophètes qui t'ont précédé et que le reniement des idolâtres ne te gêne pas en traitant ton message de mensonge.

«Si Allah n'en avait décidé autrement, il y a longtemps que ces gens auraient été jugés» Et Ibn Jarir de commenter: Si Dieu n'avait pas décidé de retarder leur châtiment jusqu'à une date bien déterminée, il aurait tranché leurs différends. Il se peut aussi que cette décision concernant le châtiment ne soit prise avant le jugement et la confrontation par les évidences qui affirment la culpabilité, et d'autre part, avant l'envoi des Prophètes comme Dieu l'indique dans ce verset: «Nous ne sévissons pas sans que nous ayons envoyé un Prophète» [Coran XVII, 15].

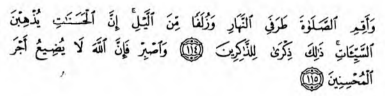
Ensuite Dieu fait connaître qu'il rassemblera les premiers et les derniers pour les rétribuer de leurs actions selon Ses dires: «Chacun d'eux sera rétribué selon ses œuvres. Et Allah est omniscient» Il connaît les œuvres de tous les hommes, les apparentes et les cachées, les grandes et les petites.

fastaqim kamâ 'umirta wa man tâba ma'aka walâ tatgaw 'innahû bimâ ta'malûna başîrun (112) walâ tarkanû 'ilâ-l-ladîna zalamû fatamassakumu-n-nâru wamâ lakum min duni-L-Lâhi min 'awliyâ'a tumma lâ tunsarûna (113).

Agis avec rectitude, comme il t'a été prescrit ainsi qu'à ceux qui se sont convertis avec toi. Evitez les excès. Car Allah est témoin de tous vos actes. (112) Ne pactisez pas avec les injustes. Sinon vous serez la proie du feu vous ne trouverez ni aide ni protection en dehors d'Allah (113).

Dieu interdit aux croyants de s'appuyer sur les incrédules et les idolâtres, et ne demandez jamais l'aide des injustes car si vous le faites, on dirait que vous agréez leur actes, et alors: «vous serez la proie du feu. Vous ne trouverez ni aide ni protection en dehors d'Allah».

Dieu aussi recommande aux croyants d'être droits et d'agir avec rectitude, cela leur sera un grand secours sur les ennemis. Il interdit en outre l'injustice qui causera la perte même si elle est exercée sur un polythéiste. Qu'on sache toujours que Dieu connaît parfaitement ce que font les hommes et rien ne Lui sera caché de leurs œuvres.



wa 'aqimi-ş-şalâta tarafayyi-n-nahâri wa zulfan mina-l-layli 'inna-lḥasanâti yud hibna-s-sayyi'âti dâlika dikrâ lid-dâkirîna (114) wa-şbir fa'inna-L-Lâha lâ yudî'u 'ajra-l-muhsinîna (115).

Prie matin et soir et une partie de la nuit. Les bonnes actions chassent les mauvaises. C'est là un avertissement pour ceux qui réfléchissent (114) Patiente. Allah ne laissera pas se perdre la récompense des gens de bien (115).

Les exégètes s'étaient divisés au sujet de ces prières. On a dit qu'il s'agit de la prière du matin et celle du coucher du soleil. Pour Al-Hassan: elles sont celles du matin et de l'asr. Quant à Moujahed, il a précisé: elles sont celle du matin et celles du midi et de l'asr.

Quant à la prière qui devait être accomplie en une partie de la nuit, elle est celle du soir (Icha') selon Ibn Abbas, ou elle renferme celles du coucher du soleil et du soir.

Il est très probable que ce verset fut descendu avant la prescription des cinq prières quotidiennes la nuit du voyage nocturne et l'ascension au ciel. Les prières étaient au nombre de deux obligatoires et une surérogatoire: les deux prescrites sont celles qui devaient être accomplies avant le lever du soleil et avant son coucher.

Quant à la prière nocturne, elle était d'abord d'obligation pour le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - et la communauté, mais cette dernière en fut exempte de cette prière et resta obligatoire pour lui, puis elle devint surérogatoire pour tout le monde.

«Les bonnes actions chassent les mauvaises» C'est à dire que tout acte de bien efface les péchés commis. A ce propos il a été rapporté par l'imam Ahmed et les auteurs des Sunans que le prince des croyants Ali Ben Abi Taleb a dit: «Toutes les fois que j'entendais unhadith de la bouche de l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - qui me procurait du bien de la part de Dieu, j'en tirais un profit. En l'entendant d'un autre que lui, je faisais, jurer son rapporteur afin d'en être assuré et s'il jurait, je tenais le hadith pour véridique. Une fois j'ai entendu Abou Bakr As-Siddiq relater ces propos de l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue -: «Tout musulman qui commet une mauvaise action, fait ses ablutions et prie deux rak'ats (surérogatoires) Dieu lui pardonne ce qu'il a commis».

Dans les deux Sahihs il est cité que le prince des croyants Othman Ben Affan a dit: «Quiconque fait des ablutions comme celles de l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - (et il montra comment il les faisait) et fait deux rak'ats sans penser qu'à la prière, ses fautes passées lui seront effacées».

Abou Houraira rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - dit: «Les cinq prières quotidiennes, la prière du vendredi jusqu'au vendredi prochain, le jeûne de Ramadan jusqu'au Ramadan prochain, expient les fautes commises entre ces intervalles tant qu'on évite les péchés capitaux» (Rapporté par Mouslim)<sup>[1]</sup>.

D'après Boukhari, Ibn Mass'oud raconte: «Un homme, ayant embrassé une femme, vint trouver le Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - et lui fit part de son faire. Dieu à cette occasion fit cette révélation: «Prie matin et soir et une partie de la nuit. Les bonnes actions chassent les mauvaises». Et l'homme de demander: «Ce verset me concerne-

في صحيح مسلم عن أبي هريرة، أن رسول الله عليه قال: والصلوات الخمس والجمعة إلى (1) الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر.

t-il personnellement ô Envoyé de Dieu?» Il lui répliqua: «Oui, et aussi tous les membres de ma communauté» (Rapporté par Boukhari, Mouslim, Ahmed et les auteurs des Sunans sauf Abou Daoud)<sup>[1]</sup>.

L'imam Ahmed a rapporté d'après Abdullah Ben Mass'oud que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Dieu a réparti les caractères entre vous comme Il a partagé vos biens. Dieu accorde des biens de ce monde à qui en désire mais Il ne donne la foi qu'à celui qu'Il aime et ce dernier est un favori de Dieu. Par celui qui tient mon âme dans Sa main, nul n'est un vrai musulman si son cœur et sa langue ne le sont pas. Nul n'est croyant s'il n'épargne son voisin de ses méfaits».

On lui demanda: «Quels sont ces méfaits ô Prophète de Dieu?» Il répondit: «La tricherie et l'injustice. Dieu ne bénit jamais les biens acquis illicitement et que l'homme en dépense, et n'accepte plus une aumône faite avec ces biens. L'homme ne laisse de ces biens après sa mort sans qu'ils ne soient ses/provisions pour l'Enfer. Dieu n'efface pas les mauvais actes par les mauvais, plutôt Il efface les mauvaises actions par les bonnes car le mauvais n'efface jamais le mauvais» (Rapporté par Ahmed)<sup>[2]</sup>.

Abou Al-Yousr (Ka'b Ben Amr Al-Ansari) raconte: «Une femme est venue acheter de dattes avec un dirham, je lui dis: «Il y a chez moi de dattes qui sont meilleures» En l'amenant chez moi je l'embrassai. Elle s'écria: «Crains Dieu, dissimule ta faute et ne la renconte à personne». Comme je ne pus la dissimuler, je me rendis chez le Prophète - qu'Al-

Æt :Jlï

قال البخاري، عن ابن مسعود، أن رجلاً أصاب من امرأة قبلة، فأتى النبي ﷺ فأخبره، فأنزل (1) الله: ﴿ وَأَقُم الصلاة طرفي النهار وزلفاً من اللهل إن الحسنات يذهبن السيئات، فقال الرجل: يا رسول الله ألى هذا؟ قال: «لجميع أمتى كلهم، رواه البخاري ومسلم.

روى الإمام أحمد، عن عبد الله بن مسعود قال، قال رسول الله على: وإن الله قسم بينكم (2) أخلاقكم كما قسم بينكم أرزاقكم، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب، ولا يعطي الدين إلا من أحب، فمن أعطاه الله الدين فقد أحبه، والذي نفسي بيده لا يسلم عبد حتى يسلم قلبه ولسانه، ولا يؤمن حتى يأمن جاره بواثقة قال، قلنا وما بواثقه يا نبي الله؟ قال: وغشه وظلمه، ولا يكسب عبد مالاً حراماً فينفق منه فيهارك له فيه، ولا يتصدق فيقبل منه، ولا يتركه خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار، إن الله لا يمحو السيء بالسيء، ولكن يمحو السيء بالحسن، إن الخبيث لا يمحو الخبيث،

lah le bénisse et le salue - et lui fis part de mon faire. Il me dit: «Osestu faire cela à une femme dont son époux combat dans la voie de Dieu?». Je resentis alors que je serais l'un des réprouvés de l'Enfer et espérai de n'avoir embrassé l'Islam avant ce moment-là. L'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - se mit à réfléchir pour un certain temps et Gabriel descendit le voir. Puis le Prophète me manda. Arrivé chez lui, il me récita: «Prie matin et soir et une partie de la nuit. Les bonnes actions chassent les mauvaises. C'est là un avertissement pour ceux qui réfléchissent». Je lui dis: «Est-ce pour moi que ce verset fut révélé ou bien pour tout le monde?» - Non, pour tout le monde, répondit-il.

Abou Dzarr rapporte que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Crains Dieu où que tu sois, fais suivre la mauvaise action par une bonne, elle l'effacera, et comporte-toi avec un bon caractàre à l'égard des autres» (Tapporté par Ahmed)<sup>[1]</sup>. Suivant une autre variante Abou Dzarr aurait demandé: «O Envoyé de Dieu, donne-moi un bon conseil?» Il lui répondit: «Lorsque tu fais une mauvaise action, fais-la suivre d'une autre bonne pour l'effacer». Je lui dis: «Dire: «Il n'y a d'autre divinité que Dieu» fait-il partie des bonnes actions?» - Plutôt c'est la meilleure, répondit-il.

فَكُولًا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن فَبَلِكُمُّمَ أُولُواْ بَفِيَةِ بَنْهُوْكَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا فَلِيكَ مِنْكَ أَنْفَيْنَا مِنْهُمُّ وَاتَّبَعَ ٱلَّذِيثَ طَلَمُوا مَا أُتُرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُعْرِمِينَ إِلَى وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُعْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمِ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُعْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمِ وَلَمَا مُعْلِمُونَ اللهِ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُعْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلْمِ وَلَمَا مُعْلِمُونَ اللهِ وَلَمَا الْفَالَمِ اللهُ الْمُعْلِمُونَ اللهِ اللهُ المُعْلِمُ وَلَا اللهُ المُعْلِمُونَ اللهِ اللهُ المُعْلِمُ وَلَا اللهُ المُعْلِمُ وَلَا اللهُ اللهُ

falawla kâna mina-l-qurûni min qablikum 'ûlû baqiyyatin yanhawna 'ani-l-fasâdi fî-l-'ardi 'illâ qalîlam mimman 'anjaynâ minhum wat-taba'a-l-ladîna zalamû mâ 'utrifû fîhi wa kânû mujrimîna (116) wamâ kâna rab-buka liyuhlika-l-qurâ bizulmin wa 'ahluhâ muşliḥûna (117).

Que ne s'est-il trouvé parmi les générations qui vous ont précédés des

عن أبي ذر، أن رسول الله عَلَيْ قال: «اتن الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها، (1) وخالق الناس بخلق حسن، أخرجه الإمام أحمد.

gens pour combattre le mal sur la terre. A l'exception du petit nombre que nous avons sauvés, les autres sont demeurés attachés à leurs aises et se comportèrent en indignes (116) Il n'est pas dans le caractère de ton Seigneur de détruire les cités dont les habitants sont justes (117).

Dieu se demande: Pourquoi donc, parmi les générations passées n'y eut-il pas des hommes de piété qui, sur terre, interdisent la corruption, le désordre et tout ce qui est défendu? «A l'exception du petit nombre que nous avons sauvés» car la majorité qui avait encouru la colère de Dieu fut anéantie. Pour cela Dieu ordonne à la communauté musulmane. «Que de vous naisse un peuple qui appelle au bien, qui ne commande que de bonnes actions et qui défende les mauvaises. Ce serait là un peuple de bienheureux» [Coran III, 102].

Il est cité dans un hadith prophétique: «Lorsque les hommes voient se produire les actes repréhensibles et ne les changent pas, peu s'en faut que Dieu ne les frappe d'un châtiment».

«Les autres sont demeurés attachés à leurs aises et se comportèrent en indignes» Ceux qui étaient plongés dans la corruption se persévèrent dans leur impiété sans tenir compte des exhortations faites par le petit nombre qui désavouèrent leurs actions, qu'à la fin le châtiment leur survint. Puis Dieu fait connaître aux hommes qu'il ne Lui convient pas de détruire sans raisons les cités alors que leurs habitants se réforment. Car «ton Seigneur n'opprime pas les hommes» [Coran X, 48].

walaw sa''a rabbuka laja'ala-n-nâsa 'ummatan wâḥidatan walâ yazâlûna muḥtalifîna (118) 'illâ ma-r-raḥima rabbuka wa lidâlika ḥalaqahum wa tammat kalimatu rabbika la 'am la'anna jahannama mina-l-jinnati wa-n-nâsi 'ajma'îna (119).

Si ton Seigneur l'avait voulu, Il n'aurait fait des hommes qu'un seul peuple. Mais ils ne cesseront d'être différents. (118) A l'exception de ceux qu'Il aura touchés de Sa grâce. Il les a créés pour être différents. Et qu'on sache que ton Maître ne reviendra pas sur cette parole: «Je remplirai l'enfer de génies et d'hommes (119).

Dieu est capable de faire de tous les hommes un seul peuple de croyants ou d'infidèles, comme Il l'indique dans ce verset: «Si ton Maître l'avait voulu, l'univers entier aurait embrassé sa foi» [Coran X, 99]. Mais les hommes ne cessent d'être en désaccord d'entre eux à cause de leurs dogmes, leurs sectes, leurs opinions etc... à l'exception de ceux que Dieu a fait miséricorde, ceux qui ont suivi les Prophètes, se sont attachés aux enseignements de Dieu et se sont persévérés dans leurs bonnes pratiques, jusqu'à l'avènement du dernier des Prophètes, alors ils l'ont suivi, cru en son message et l'ont secouru. Ces gens-là formeront la troupe sauvée et auront acquis le bonheur dans les deux mondes.

«Il les a créés pour être différents» C'est à dire qu'il y aura parmi eux l'heureux et le malheureux, l'infidèle et le croyant, ceux qui seront destinés au Paradis et ceux qui seront voués au Feu. A ce propos Ibn Wahb rapporte: «J'ai demandé Malek au sujet de ce verset: «Mais ils ne cesseront d'être différents, à l'exception de ceux qu'Il aura touchés de Sa grâce. Il les a créés pour être différents» Il me répondit: «Une partie d'entre eux sera au Paradis, et une autre dans le Brasier».

«Et qu'on sache que ton Maître ne reviendra pas sur cette parole: «Je remplirai l'enfer de génies et d'hommes» C'est à dire que Dieu par Sa connaissance parfaite des choses, par Sa sagesse, avait prédestiné de créer pour le Paradis ceux qui en seront dignes et pour l'Enfer ceux qui le mériteront.

Abou Houraira a rapporté que l'Envoyé de Dieu - qu'Allah le bénisse et le salue - a dit: «Le Paradis et l'Enfer furent en procès (devant le Seigneur). Le Paradis dit: «Pourquoi ne reçois-je que les faibles parmi les hommes et les humbles?» Et l'Enfer de dire à son tour: «Pourquoi ne faiton entrer chez moi que les orgueilleux et les tyrans?» Dieu à Lui la puissance et la gloire de leur répondre: «Toi, le Paradis, tu es Ma Miséricorde que Je fasse à qui Je veux. Et toi, l'Enfer, tu es l'instrument de mon châtiment pour me venger de qui Je veux. Chacun de vous sera rempli» Quant au Paradis, il y aura toujours une place jusqu'à ce que Dieu lui crée d'au-

tres créatures pour y demeurer, et l'Enfer ne cessera de dire: «Peut-on en ajouter encore?» jusqu'à ce que le Seigneur de la toute-puissance pose Son pied, alors l'Enfer dira: «Par Ta puissance, assez! assez!» (Rapporté par Boukhari et Mouslim)<sup>[1]</sup>

wa kullan naquṣṣu 'alayka min 'amba 'i-r-rusuli mâ nutabbitu bihî fu'da-ka wa ja 'aka fî hâdihi-l-ḥaqqu wa maw 'izatun wa dikrâ li-l-mu'minî-na (120).

En te racontant l'histoire de nos Prophètes, nous n'avons d'autre but que d'affermir ta foi. Cette histoire t'apporte la vérité et un avertissement et elle comporte une leçon pour les croyants (120).

Tous les récits concernant les anciens Prophètes que Dieu a rapportés à Son Messager ne sont destinés qu'à affermir son cœur. Car ces Prophètes ont été traités d'imposteurs, ont eu des polémiques et discussions avec leurs peuples, mais Dieu à la fin les a secourus. Ceci sert comme un exemple au Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue et un réconfort.

Dans cette sourate qui a renfermé les histoires des Prophètes avec leurs peuples et comment II les a sauvés, il y a une exhortation, un Rappel aux croyants, et un avertissemnent pour les infidèles qui devait leur sevir comme une leçon afin de changer leur conduite.

في الصحيحين عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على واختصمت الجنة والنار، فقالت (1) الجنة: مالي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم، وقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين، فقال الله عزّ وجلّ للجنة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء، وقال للنار: أنت عذابي أنتقم بك ممن أشاء، ولكل واحدة منكما ملؤها، فأما الجنة فلا يزال فيها فضل حتى ينشئ الله لها خلقاً يسكن فضل الجنة، وأما النار فلا تزال تقول: ﴿هل من مزيد﴾ حتى يضع عليها رب العزة قدمه فتقول: قط قط وعزتك.

## وَقُل لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَنِمِلُونَ ﴿ وَانْظِرُوا إِنَّا مُنظِرُوا إِنَّا مُنظِرُونَ ﴿ وَانْظِرُوا إِنَّا مُنظِرُونَ ﴾ مُنظِرُونَ ﴿

wa qul li-l-ladîna lâ yu'minûna 'malû 'alâ makânatikum 'innâ 'âmilû-na (121) wa-ntazirû 'innâ muntazirûna (122).

Dis à ceux qui ne croient pas: «Continuez à agir suivant votre conscience. Nous, à agir suivant la nôtre. (120) Et l'un et l'autre attendons la fin» (122).

C'est une menace que Dieu chargea Son Prophète - qu'Allah le bénisse et le salue - de lancer contre les infidèles en les défiant: «Continuez à agir suivant votre conscience» votre situation et votre façon de conduite, et «nous à agir suivant la nôtre». Attendez, nous aussi, nous attendons». En d'autres termes et çomme il est montré dans ce verset: «O mon peuple, agis à ta guise et moi j'agirai à la mienne. Tu sauras, un jour, qui aura un meilleur sort dans l'autre monde. Les injustes ne triomphent jamais» [Coran VI, 135].

Dieu a réalisé pour Son Prophète Sa promesse. Il l'a secouru et l'a fait triompher sur ses ennemis. Il a élevé Sa Parole et abaissée celle des incrédules.

wa li-L-Lâhi gaybu-s-samâwati wa-l-'ardi wa 'ilayhi yurja'u-l- 'amru kul-luhû fa'budhu wa tawakkal 'alayhi-wa mâ rabuuka bi gâfilin 'ammâ ta'malûn (123).

Allah seul connait les secrets des cieux et de la terre. C'est à Lui que tout aboutit. Adore-Le, mets ta confiance en Lui. Ton Seigneur suit attentivement toutes les actions des hommes (123).

C'est à Dieu qu'appartient le mystère des cieux et de la terre. Tout commandement est ramené vers Lui. Tout homme sera rétribué selon

ses œuvres. Il nous ordonne de L'adorer seul en nous fiant à Lui. Il suffit à quiconque de mettre sa confiance en Lui et revenir repentant.

Que ces hommes qui te traitent d'imposteur, ô Mouhammad, sachent que Dieu n'est pas indifférent à ce qu'ils font et Il les jugera Quant à toi, tu auras le dessus dans les deux mondes.