

### 21- SOURATE DES PROPHETES

112 versets

Révélée à La Mecque

Révélée à la suite de la sourate d'Abraham

## بنب والله النُغَنِ الرَجِيبِ

آفَتُرَبَ النَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْسِهِم مِّن وَحَدِ مِن رَبِهِم مُحْدَثِ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ لَا يَدَهُمُ مُّ الْمُرْبُهُمُ الْمَعْوَى اللَّهِ مِن رَبِهِم أَفْتَاتُونَ السِّحْرَ وَاللَّهُمُ الْمَتَوَى اللَّهِ مَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّا اللللللَّا اللللللّ

'qtaraba li-n-nâsi ḥisâbuhum wahum fī ġaflatim mu'ridûna (1) mâ ya'tîhim min dikrim mir-rabbihim muḥdatin 'illâ-stama'ûhu wahum yal'abûna (2) lâhiyatan qulûbuhum wa 'asarrû-n-najwâ-l-ladîna zalamû hal hadã 'illâ bašrum mitlukum 'afata'tûna-s-siḥra wa 'antum tubṣirûna

(3) qâla rabbî ya'lamu-l-qawla fî-s-samâ'i wa-l-'ardi wa huwa-s-Samî'u-l-'Alîmu (4) bal qâlû 'adgâtu 'ahlâmim bali-ftarâhu bal huwa ša'irun falya'tina bi 'a yatin kamâ 'ursilal-'awwalûna (5) mâ 'a manat qablahum min qaryatin 'ahlaknâhâ 'afahum yu'minûna (6).

#### Au nom d'Allah le Miséricordieux le Très Miséricordieux

Proche est l'heure des comptes pour les hommes: mais, insouciants, ils ne s'y préparent pas. (1) Chaque fois qu'ils reçoivent un nouvel avertissement de leur Seigneur, ils l'écoutent mais sans s'y arrêter. (2) Leurs cœurs sont indifférents. Les méchans se disent en secret: «Ce Prophète est-il autre chose qu'un homme comme nous? Allez-vous être dupes de ses artifices, bien qu'avertis?» (3) Dis: Mon Maître sait ce qui se dit dans les cieux et sur terre. Il entend et sait tout. (4) « Ce Coran, affirment-ils, n'est qu'un tissu de rêveries. Il n'est qu'une invention de sa part et, lui, n'est qu'un poète. Qu'il nous fasse un miracle comme ses prédécesseurs!» (5) Avant eux, aucune des cités que nous avons détruites n'a cru. Vont-ils croire-eux? (6).

Amer Ben Rabi'a reçut un bédouin arabe, il lui accorda une bonne hospitalité et intercéda en sa faveur auprès du Messager de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue- pour une certaine affaire. Cet homme vint plus tard dire à Amer que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- lui avait concédé un morceau de terrain dans une certaine vallée, et il voulut lui donner un morceau de ce terrain pour que la descendance de 'Amer en tireront profit. Amer lui répondit: «Je n'ai plus besoin de cette concession car une sourate venait d'être révélée, elle a rendu les hommes consternés et les a fait oublier le bas monde. Elle est celle-ci: «Proche est l'heure des comptes pour les hommes: mais, insouciants, ils ne s'y préparent pas...».

Dans cette sourate, Dieu fait allusion aux idolâtres Qouraïchites et leurs semblables parmi les arabes qui n'écoutaient pas la révélation descendue sur le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le saluemais ils l'entendaient en s'adonnant à la distraction et à la moquerie. On a rapporté que 'Ibn Abbas a dit à ses compagnons: «Pourquoi demandez-vous les gens du Livre au sujet de certains problèmes, eux qui ont altéré, modifié et changé leur Ecriture en y ajoutant de chez eux ou en en diminuant, alors que vous avez entre vos mains un Livre

de Dieu inchangé que vous lisez?»

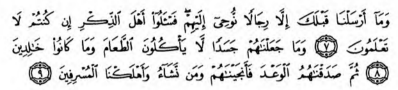
Ces impies, en parlant de Mouhammed -qu'Allah le bénisse et le salue-, tinrent des conciliabules et dirent: «Ce Prophète est-il autre chose qu'un homme comme nous?» Ils s'étonnèrent comment, seul, il reçoit la révélation «Allez-vous être dupes de ses artifices, biens qu'avertis?» En d'autre terme: «Allez-vous suivre un magicien alors que vous en êtes sûrs que c'est une pure magie?».

En répondant à leur question, Dieu ordonne à Son Prophète qu'Allah le bénisse et le salue- de dire: «Mon Maître sait ce qui se dit dans les cieux et sur la terre» Rien ne lui est caché. C'est Lui qui a révélé ce Coran qui renferme l'histoire des générations passées et que nul ne pourrait faire descendre un livre pareil. «Il entend et sait tout». Il est au cours de vos propos et connait parfaitement ce que vous faites. Un verset qui est à la fois avertissement et menace.

«Ce Coran, affirment-ils, n'est qu'un tissu de rêveries» Ceci dénote l'obstination des impies qui, tantôt dirent que le Coran est une magie et de la poésie, et tantôt ils dirent que c'est un amas de rêves, des propos qui n'émanent que des hommes qui se débattent dans leur égarement. Et comme défi ils demandèrent: «Qu'il nous fasse un miracle comme ses prédécesseurs» voulant dire: «Qu'il nous apporte un signe comme celui de la chamelle de Saleh et les miracles du Moïse et Jésus. Dieu leur a répondu ailleurs: «Si nous ne faisons plus de miracles, c'est que les générations passées n'y ont pas cru» [Coran XVII, 59].

«Avant eux, aucune des cités que nous avons détruites n'a cru. Vont-ils croire, eux?» Ibn Jarir rapporte d'après Qatada que les idolâtres Mecquois demanèrent au Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue-: «Si ce que tu dis est vrai, et si tu veux qu'on croit en ton message, transforme-nous donc le mont As-Safa en une masse d'or!» Gabriel vint à ce moment dire au Prophète: «Si tu le veux bien, Dieu pourra répondre à leur demande. Mais sois sûr que, plus tard, ils ne te croiront plus et Dieu pourra les prendre aussitôt. Si tu veux aussi on pourra leur accorder un répit (pour qu'ils croient)». Ce verset fut descendu à cette occasion.

Ces hommes-là préfèrent-ils être anéantis comme ceux des générations passées à qui nous avons envoyé des miracles et des signes et pourtant ils les ont reniés! «Ceux qui ont encouru la colère de ton Maître ne croiront, quels que soient les signes qui leur parviendront, que lorsqu'ils éprouveront les tortures de leur châtiment» [Coran X, 96-97]. A savoir que ces idolâtres de la Mecque ont pu voir de leurs propres yeux des signes évidents mais, malgré tout, ils n'y ont pas cru.



wamā 'arsalnā qablaka 'illā rijālan-nûhī 'ilayhim fas'alīû 'ahla-d-dikri 'in kuntum lā ta'lamûna (7) wamā ja'alnāhum jasada-l-lā ya'kulûna-ţ-ta'āma wamā kānû hālidîna (8) tumma şadaqnāhumu-l-wa'da fa'anjaynahum waman našā'u wa 'ahlakna-l-musrifîna (9).

Avant toi, nous n'avons envoyé que des hommes qui recevaient des révélations. Interrogez là-dessus les hommes d'Ecriture si vous ne le savez pas. (7) Nous ne leur avions pas donné un corps qui puisse se passer de nourriture et nous ne leur avions pas conféré l'immortalité (8). Nous avons tenu nos promesses envers eux. Nous les avons sauvés, eux et ceux qu'il nous a plu et nous avons exterminé les rebelles. (9).

Ceux qui ont été chargés des messages n'étaient jamais des anges mais plutôt des mortels, une réalité que Dieu la montre dans d'autres versets quand Il dit: «Avant toi, nous n'avons toujours envoyé que des hommes, choisis parmi les habitants des villes» [Coran XII, 109] et: «Dis: Je ne suis pas le premier Prophète» [Coran XLVI, 9]. Les hommes des générations passées s'exclamèrent: «Comment, un homme comme nous nous indiquerait la bonne voie?» [Coran LXIV, 6].

Comme affirmation aussi, Dieu répond aux idolâtres: «Interrogez là-dessus les hommes d'Ecriture si vous ne le savez pas» Demandez donc aux juifs, aux chrétiens et aux autres qui ont reçu le Rappel, leurs Prophètes étaient-ils des anges ou des humains?. «Nous ne leur avions pas donné un corps qui puisse se passer de nourriture». Nous n'en avions pas fait des corps qui ne mangeaient aucune nourriture, comme il est

confirmé aussi dans ce verset: «Tous les Prophètes qui t'ont précédé se nourrissaient des mêmes aliments que les autres hommes et, comme eux, s'approvisionnaient sur les marchés» [Coran XXV, 20] Ceci n'a, en aucun cas, diminué de leur prestige et de leur mission comme prétendaient les impies qui ajoutèrent: «Curieux Prophète que cet homme qui mange et circule sur les marchés comme un simple mortel! que n'est-il assisté d'un ange pour l'accréditer dans sa mission» [Coran XXV, 7].

Tous ces Prophètes n'étaient pas immortels, ils vivaient et mouraient, Dieu n'a conféré l'immortalité à nul parmi eux. Il leur envoyait les révélations par l'intermédiaire des anges pour les communiquer aux hommes et les avertir. Car Dieu a réalisé les promesses qu'll a tenues envers eux, Il a anéanti les pervers et ceux qui ont été mécréants et a sauvé les fidèles qui avaient cru. La promesse de Dieu se réalise toujours.

لَقَدْ أَنَرْلَنَا إِلَيْكُمْ كِنَا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَلَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَكُمْ فَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتَ طَالِمَةُ وَأَنشَأَنَا بَعْدَهَا قَوْمًا مَاخَرِينَ ﴿ فَلَمَاۤ أَحَسُوا بَأْسَنَاۤ إِذَا هُم مِنْهَا يَرُكُنُونَ ﴿ لَا تَرْكُفُنُواْ وَارْجِعُواْ إِلَىٰ مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسْكِيكُمْ لَعَلَكُمْ تُشْتُلُونَ ﴿ قَالُواْ يَنَوَلِنَاۤ إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ ﴾ فَمَا ذَالَت تِلْكَ مَعْوَنَهُمْ حَتَى جَعَلْنَهُمْ حَصِيدًا خَنِيدِينَ ﴾

laqad 'anzalnâ' 'ilaykum kitâban fîhi dikrukum 'afalâ ta'qilûna (10) wa kam qaşamnâ min qaryatin kânat zâlimatan wa 'anša'nâ ba'dahâ qawman 'â' harîna (11) falammâ 'aḥassû ba'sanâ' 'idâ hum minhâ yarkudûna (12) lâ tarkudû wa-r-ji'û' 'ilâ mâ' 'utriftum fîhi wa msâkinikum la 'allakum tus'alûna (13) qâlû yâ waylanâ' 'innâ kunnâ zâlimîna (14) famâ zâlat tilka da'wâhum ḥattâ ja'alnâhum ḥaṣîdan hamidîna (15).

En vérité, nous vous envoyons un Livre qui doit être votre règle de conduite. Finirez-vous par comprendre? (10) Que de cités rebelles, n'avons-nous pas anéanties et remplacées par d'autres? (11) Quand ils sentirent la rigueur de notre répression, ils s'enfuirent hors de leurs villes. (12) Ne fuyez

pas, leur fut-il dit. Revenez à vos plaisirs et à vos demeures. Vous avez des comptes à rendre. (13) Malheur à nous! qui avons été coupables, avouèrent-ils. (14) Leurs lamentations ne cessèrent que lorsque nous les eûmes couchés à terre, inanimés. (15).

Dieu exhorte les hommes en général, et en particulier les Mecquois à cette époque, à méditer le Coran où ils trouveront le Rappel afin qu'ils saisissent ce qu'il renferme. Comment ne reconnaissent-ils pas ce grand bienfait qui fut ce Coran! et comment ne l'acceptent-ils pas? comme Dieu a dit ailleurs: «Le Coran constitue une règle pour toi et ton peuple. Vous aurez des comptes à rendre» [Coran XLiii, 44].

Quant au verset: «Que de cités rebelles n'avons-nous pas anéanties», on trouve dans le Coran d'autres versets qui lui sont semblables tels que: «Que de générations nous avons anéanties après Noé» [Coran XVII,17] et: «Que de cités avons-nous détruites en punition de leurs péchés! elles gisent solitaires au milieu de leurs ruines» [Coran XXII, 45]. Dieu ensuite créa d'autres qui leur succédèrent.

«Quand ils sentirent la rigueur de notre répression» Quand ils sentirent qu'ils subiront notre châtiment inéluctable «ils s'enfuirent hors de leurs villes» avec toute hâte, mais on leur dit: «Ne fuyez pas. Revenez à vos plaisirs et à vos demeures» Dieu se moque d'eux et les avertit en leur disant de revenir vers le luxe dont ils jouissaient et les demeures confortables. Comme vous n'étiez plus reconnaissants envres les bienfaits reçus de Dieu «Vous avez des comptes à rendre» et vous serez interrogés.

En avouant leurs péchés et leurs ingratitude, ils s'écrièrent: «-Malheur à nous! qui avons été coupables». Mais leurs regrets ne leur serviront à rien. «Leurs lamentations ne cessèrent que lorsque nous les eûmes couchés à terre, inanimés Leur clameur ne s'arrêta pas jusqu'à ce que Dieu les ait réduits à l'état de moissons sèches, leurs voix et leurs actions prirent fin.

## فَيَدْمَغُهُمْ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴿ وَلَهُمْ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِّ وَمَنْ عِندَمُ لَا يَسْتَكَمِّرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَشْتَحْسِرُونَ ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلْتِلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾

wamâ halaqna-s-samâ'a wa-l-'arda wama baynahumâ la'ibîna (16) law 'aradnâ' 'an nattahida-lahwa-l-lattahad nâhu mi-l-ladunnâ' 'in kunnâ fa'ilîna (17) bal naqdifu bil-haqqi 'ala-l-bâţili fayadmaguhû fa'idâ huwa zâhiqun walakumu-l-waylu mimmâ taṣifûna (18) walahû man fî-samâwati wa-l-'ardi wa man 'indahû lâ yastakbirûna 'an 'ibâdatihî walâ yastahsirûna (19) ysabbihûna-l-layla wa-n-nahâra lâ yafturûna (20).

Ce n'est pas par vain jeu que nous avons créé le ciel et la terre et l'espace qui les sépare. (16) Si nous n'avions recherché qu'un jeu, nous l'auriors trouvé chez nous. Ovi, si vraiment nous l'avions recherché. (17) Au contraire, nous dressons la vérité contre l'erreur. Au premier choc, l'erreur s'évanouit. Malheur à vous pour les blasphèmes que vous proférez sur le compte d'Allah. (18) Il est le Maître des cieux et de la terre. Ceux qui l'entourent ne rougissent pas ni ne trouvent pénible de l'adorer. (19) Ils exaltent sa gloire nuit et jour sans jamais se lasser. (20).

Dieu n'a créé les cieux et la terre qu'avec la vérlté, afin qu'il rétrible ceux qui ont fait le mal d'après leurs actes, et qu'il rétribue ceux qui ont fait le bien en leur accordant une très belle récompense. Il n'a pas créé par jeu ni l'un ni l'autre, car Il a dit ailleurs: «Nous n'avons pas créé sans but le ciel et la terre et ce qui les sépare. Il n'y a que les incrédules pour le penser. Malheur aux incrédules! Ils seront livrés au Feu.» [Coran XXXVIII, 27].

Si Dieu avait désiré un divertissement, Il l'aurait trouvé auprès de Lui.

Que signifie ce «jeu» ou ce «divertissement»? Les opinions s'y sont controversées:

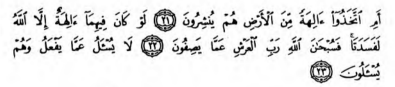
- D'après Moujahed: Dieu n'aurait créé ni Paradis, ni Enfer, ni mort, ni résurrection, ni rassemblement.
  - D'après Al-Hassan et Qatada: C'est la compagne selon la langue

de Yemen, cette interprétation est soutenue par Ibrahim Al-Nakh'i qui a dit qu'il s'agit des houris aux grands yeux.

- Enfin selon Ikrima et As-Souddy: C'est l'enfant, et ils ont cité à l'appui ce verset: «Si Allah avait voulu un fils, Il l'aurait créé suivant sa seule inspiration. Sa gloire le place au-dessus d'un tel désir. Il est unique et tout-puissant» [Coran XXXIX, 4]. Qu'll soit exalté et loin de ce qu'on Lui associe.

«Au contraire, nous dressons la vérité contre l'erreur» en montrant la vérité pour faire disparaitre l'erreur. Quant à vous qui forgez de mensonges sur le compte d'Allah: «Malheur à vous pour les blasphèmes que vous proférez sur le compte d'Allah» en lui attribuant un fils ou des compagnes parmi les anges. Ces anges ne sont que Ses serviteurs qui n'ont autre tâche que l'adoration du Seigneur et sa glorification jour et nuit. «Ceux qui l'entourent ne rougissent pas ni ne trouvent pénible de l'adorer» Ils exaltent sa gloire nuit et jour sans jamais se lasser» Ces anges sont assidus à la glorification, à son obéissance, n'exécutant que ses ordres. Ils ne désobéissent pas à l'ordre de Dieu, ils font ce qui leur est commandé.

Al-Hareth Ben Nawfal rapporte: «Etant encore un impubère, je tins une fois compagnie à Ka'b Al-Ahbar et lui dis: «Comment interprètes-tu ce verset: «Ils exaltent sa gloire nuit et jour sans jamais se lasser» Ces Glorifications ne seraient-elles pas interrompues par d'autres actes tels que les paroles, les messages et l'action?» Ka'b demanda à ses compagnons: «Qui est ce jeune homme?» - De Bani Abdul-Muttaleb, lui répondit-on. Alors il m'embrassa sur la tête et me dit: «O mon fils, Dieu leur a créé la glorification comme II a créé pour les hommes la respiration. Ne respires-tu pas en parlant ou en marchant.



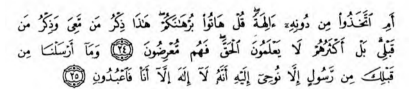
'ami-t-tahadû 'â'lihatam mina-l-'ardi hum yunsirûna (21) law kâna

fihimā 'à lihatun 'illâ-L-Lâhu lafasadatâ fasubḥâna-L-Lâhi rabbi-l-'arši 'ammâ yasifûna (22) lâ yus'alu 'ammâ yaf'alu wahum yus'alûna (23).

Les divinités qu'ils ont choisies ont-elles le pouvoir de donner la vie? (21) Si les cieux et la terre n'avaient pas un Allah unique, ce serait l'anarchie. Gloire à Allah, le Maître du trône qui échappe à toute description. (22) Il n'a de comptes à rendre à personne. Mais les hommes auront à Lui en rendre. (23).

Dieu désavoue l'acte des idolâtres qui, de la terre, ont pris de divinités, pourraient-elles donner la vie ou ressusciter les morts? Si elles sont comme telles, comment donc les prendra-t-on des divinités en dehors de Dieu en les adorant. Si elles existaient vraiment, aussi bien les cieux que la terre se seraient corrompus et en désordre. Dieu le confirme dans un autre verset quand li dit: «Allah n'a pas de fils. Il n'y a aucun autre Allah auprès de Lui. Sinon, chaque Allah s'isolerait avec sa création et chercherait à surpasser l'autre. Gloire à Allah qui est audessus de telles inventions» [Coran XXIII, 91].

Pureté à Lui, qu'il soit éloigné de ce qu'ils inventent comme enfant ou associé. «Il n'a de comptes de rendre à personne» Il est le Juge souverain et nul ne s'oppose à ses décrets qui émanent de Sa Majesté et Son équité. Mais les hommes seront interrogés et auront à Lui rendre compte. Dieu a dit ailleurs: «J'en jure par ton Allah, nous les interrogerons tous sur leurs actions» [Coran XV, 92-93].



'am-i-taḥadû min dunihî' 'â lihatan qul hâtû burhânakum hâdâ dikru mam-ma'iya wa dikru man qablî bal aktaruhum lâ ya'lamûna-l-ḥaqqa fahum mu'ridûna (24) wamâ' 'arsalnâ min qablika mir-rasûlin 'illâ nûḥī' 'ilaha 'illâ 'ana-fa'budûni (25).

Oui, les hommes adorent d'autres divinités qu'Allah! Dis-leur: justifiezvous? Voici les révélations adressées à mes contemporains, voici celles adressées aux générations passées. Malheurseument la plupart des hommes ignorent la vérité. Bien plus, ils lui tournent le dos. (24) Il n'est pas de Prophètes qui t'aient précédé à qui nous n'ayions révélé qu'il n'y a d'autre Allah que moi. Adorez-moi (25).

Si ces idolâtres ont pris des divinités en dehors de Dieu, demande-leur ô Mouhammad d'apporter de preuves décisives. Dis-leur aussi: Ce que je rapporte est une révélation de Dieu -c'est à dire le coran) et celles adressées aux peuples passés, ce qui contrarie vos prétentions. Car à tout Prophète -Envoyé, Dieu a révélé un Livre, et chacun d'eux appelait à adorer le Dieu seul sans rien Lui associer «-Malheureusement la plupart des hommes ignorent la vérité» et ils s'en sont détournés. Dieu n'a envoyé aucun Prophète avant Mouhammad -qu'Allah le bénisse et le salue- sans lui révéler qu'il n'y a d'autre Dieu que Lui. Mais les polythéistes n'ont aucune preuve à présenter et sont incapables de se justifier, c'est pourquoi ils subiront le châtiment le plus douleureux.

وَقَالُوا اَفَخَذَ الرَّحْنَنُ وَلَدَأَ سُبَخَنَةً بَلَ عِبَادٌ مُكُرُمُونَ ﴿ لَا يَسْمِقُونَهُ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

wa qâlû-t-taḥaḍ a-r-Raḥ mânu waladan subḥ ânahû bal 'ibâdum mukramûna (26) lâ yasbiqûnahû bi-l-qawil wahum bi 'amrihî ya'mlûna (27) ya'lamu mâ bayna 'aydîhim wamâ ḥalfahum walâ yašfa'ûna 'illâ limani-rtaḍâ wa hum min ḥišyatihî mušfiqûna (28) wa may-yaqul minhum 'innî' 'ilâhum-min dunihî faḍâlika najzîhi jahannama kaḍâlika najzî-z-zâlimîna (29).

Ils disent: «Le Miséricordieux s'est donné des anges pour enfants». Non. Que sa gloire soit exaltée! Les anges ne sont que ses serviteurs d'élite. (26) Ils ne lui coupent jamais la parole. Ils sont empressés à exécuter ses ordres. (27). Il connaît leur passé et leur avenir. Ils n'intercèdent que pour ceux qui peuvent être agréés de Lui. ils tremblent de crainte devant Lui. (28) Quiconque prétend être Allah, en dehors de Lui, est puni de l'enfer. C'est la punition des rebelles. (29).

Dans le temps, les arabes disaient que les anges sont les filles de Dieu! Dieu leur répond: «Non. Que Sa gloire soit exaltée. Les anges ne sont que ses serviteurs d'élite». Ils occupent des rangs élevés et distingués auprès de lui pour prix de leur soumission et leur obéissance en actes et paroles.«Ils ne lui coupent jamais la parole» Ils ne devancent jamais la parole et ne la contredisent plus, ils ne font qu'à obéir à Ses ordres et l'exécutent alors que Lui, connait toute chose et rien ne lui est caché.

«Ils n'intercèdent que pour ceux qui peuvent être agréés de Lui». Les versets pariant de cette intercession sont nombreux et nous avons déjà traité une partie. «Ils tremblent de crainte devant Lui» Ils Le redoutent et sont pénétrés de crainte par peur de Lui. Quiconque parmi eux prétend être un dieu en dehors de Lui sera voué à la Géhenne car elle est la rétribution des injustes et rebelles.

أُوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفُرُواْ أَنَّ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ كَانَا رَبَقاً فَفَلَقَنَاهُمَا وَجَعَلْنا وَ مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَآة سَقْفًا مُعَفُوظَ أَ وَهُمْ عَنْ ءَلِيْهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ الْبَالَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمْرَ كُلُّ فِي فَآلِي يَسْبَحُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

'awa lam yara-l-ladîna kafarû 'anna-s-samâwâti wa-l-'arda kânatâ rataqan fafataqnâhumâ wa ja'alnâ mina-l-mã'i kulla šay'in ḥayyin 'afalâ yu'minûna (30) wa ja'alnâ fî-l-'ardi rawâsiya 'an tamîda bihim wa ja'alnâ fîhâ fijâjan subula-l-la'allahum yahtadûna (31) wa ja'alnâ-s-samâ'a saqfam maḥfûzan wa hum 'an 'ã yâtihâ mu'ridûna (32) wa huwa-l-ladî ḥalaqa-l-layla wa-n-nahâra wa-š-šamsa wa-l-qamara kullun fî falaki-y-yasbâhûna (33).

Les infidèles ne savent-ils pas que les cieux et la terre ne formaient primitivement qu'une masse? Nous les avons séparés et nous avons tiré de l'eau toute la vie. Se décideront-ils à croire? (30) Nous avons doté la terre de montagnes pour la stabiliser. Et nous y avons aménagé de larges voies pour permettre aux hommes de communiquer entre eux. (31) Nous avons conçu le ciel comme une voûte indestructible. Et cependant les hommes sont indifférents à toutes ces preuves. (32) C'est Lui qui a créé la nuit et le jour, le soleil et la lune, chacun ayant sa périodicité propre (33).

Ceux qui renient le Seigneur ou ceux qui Lui ont inventé d'associés, ne trouvent-ils dans cet univers des preuves de son existence et qu'il est le Dieu unique?.

Les incrédules n'ont-ils pas remarqué que les cieux et la terre formaient une masse compacte, à l'origine, puis Dieu les a séparés qu'ils sont devenus sept cieux et sept terres. Entre ciel et terre II a créé un espace envahi par l'air, II a fait descendre, du ciel, de la pluie, grâce à elle la terre a donné les plantations. Donc c'est l'eau qui est à l'origine de tout être vivant. Pourquoi ces infidèles, en constatant un tel phénomène, ne croient-ils pas? Le poète a dit:

Dans chaque chose se trouve un signe

Qui montre qu'il est le Dieu unique.

On a demandé à Ibn Abbas, comme rapporte Ikrima,: «lequel existait avant l'autre le jour où la nuit?». Il répondit: «Lorsque les cieux et la terre formaient une seule masse compacte, y avait-il entre eux autre que l'obscurité, vous devez donc déduire que la nuit était avant le jour.

D'après les différents avis de certains ulémas, tant aux cieux que la terre, tout deux formaient, primitivement, une seule masse. En les séparant, les cieux donnent de la pluie et la terre la récolte grâce à cette eau.

«Nous avons tiré de l'eau toute la vie» c'est à dire que toute chose vivante fut créée à partir de l'eau. A ce propos Abou Houraïra rapporte: «J'ai demandé: «O Envoyé de Dieu! Lorsque je te vois mon âme s'apaise et mon œil se réjouit. Parle-moi de toute la création. «Toute chose fut créée: à partir de l'eau, me répondit-il» Je redemandai:

«Montre-moi une œuvre qui, si je la fais, me fera entrer au Paradis». Il répondit: «Répands le salut, donne à manger, maintiens les liens du sang prie la nuit alors que les gens dorment tu entreras au Paradis en paix» (-Rapporté par l'imam Ahmed)<sup>(1)</sup>.

«Nous avons doté la terre de montagnes pour la stabiliser» Dieu a assigné des montagnes à la terre, autrement la terre aurait bougé et les hommes ne connaitraient aucun moment de stabilisation, étant donné que la terre est submergée presque totalement de l'eau sauf son quart qui est exposé au vent et au soleil afin que les hommes puissent observer le ciel et ce qu'il contient comme signes et preuves extraordinaires.

Ces montagnes n'ont jamais constitué un obstacle devant les hommes pour se déplacer, car Dieu y a disposé des défilés comme des sentiers, peut-être les hommes se guideraient-ils?.

«Nous avons conçu le ciel comme une voûte indestructible» C'est à dire le ciel parait comme une voûte -ou un toit- protégée, et dans un autre verset Dieu a dit: «Et le ciel? Nous l'avons solidement construit et nous lui avons donné de vastes proportions» [Coran LI, 47], et dans un triosième (à titre d'exemple) Il a dit: «Que ne considèrent-ils le ciel qui s'élève au-dessus de leurs têtes? Ils verraient comment nous l'avons créé et embelli. Ils verraient qu'il est net de toute fissure» [Coran L, 6].

Mais malgré ces signes, les incrédules ne font que s'en détourner. Ils ne méditent plus la création harmonieuse de Dieu: «Que de signes sur terre et dans les cieux révèlent l'existence d'Allah! Mais les hommes les considèrent sans y prêter attention» [Coran XII, 105]. Le ciel est tellement élevé et Dieu l'a orné par les astres, les planètes et le soleil dont sa révolution autour de la terre dure un jour et une nuit qui sont deux phénomènes: l'un est éclairé et l'autre sombre pour des buts déterminés, tantôt l'un s'allonge, tantôt l'autre selon les saisons.

عن أبي هريرة قال، قلت: يا رسول الله إني إذا رأيتك طابت نفسي وقرت عيني، فأنبئني عن (1) كل شيء، قال: وكل شيء خلق من ماء، قال، قلت: أنبئني عن أمر إذا عملت به دخلت الجنة؟ قال: وأفش السلام، وأطعم الطعام، وصل الأرحام، وقم بالليل والناس نيام، ثم ادخل الجنة بسلام.

Quant au soleil et à la lune, deux astres créés aussi par Dieu à l'intention des hommes, dont le premier éclaire l'autre, et chacun d'eux vogue dans son orbite. Tant à l'orbite qu'aux étoiles, lune et soleil, ils sont dépendants l'un de l'autre, car aucun astre ne saurait voguer si une orbite ne lui était pas tracée. Dieu a dit ailleurs: «Il fait luire les matins; Il a institué la nuit pour le repos, le soleil et la lune comme mesure du temps. Tel est l'ordre conçu par le Tous-Puissant et le docte» [Coran VI, 96].

wamâ ja'alnâ libašarim min qablika-l-hulda 'afa'ina mitta fahumu-l-hâlidûna (34) kullu nafsin dâ 'iqatu-l-mawtu wa nablukum bi-š-šarri wa-l-hayri fitnatan wa 'ilaynâ turja'ûna (35).

Nous n'avons conféré l'immortalité à aucun homme avant toi. Si tu meurs, l'auront-ils, eux, l'immortalité? (34) Chaque âme goûtera la mort. Nous éprouverons par les revers et par les succès. C'est à nous que vous ferez retour. (35).

Ibn Jouraïj rapporte que, quand on annonça au Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue- sa mort prochaine, il s'écria: «Seigneur, à qui ma communauté sera-t-elle confiée?» Ce verset fut descendu aussitôt: «Nous n'avons conféré l'immortalité à aucun homme avant toi». Pour le rassurer, Il a dit ailleurs: «Tout ce que porte la terre est périssable. Seule demeure la face de ton Seigneur auréolée de majestée et de noblesse» [-Coran LV, 26-27]. Donc quiconque aura espéré l'immortalité, qu'il sache qu'il mourra bientôt et nul n'est immortel.

«Nous vous éprouverons par les revers et par les succès» Dieu éprouve les hommes par le bien et par le mal, par l'aisance et par l'indigence pour savoir qui croit et qui mécroit, qui patiente et qui se désespère. Quant au commentaire d'Ibn Abbas il est le suivant: Dieu éprouve les hommes par le mal et le bien, par la pauvreté et par la richesse, par la santé et par la maladie, par les moments difficiles et par les moments faciles, par le licite et par l'illicite, par la soumission et

par la désobéissance et par la guidée et par l'égarement. C'est à Dieu que les hommes feront retour pour être rétribués selon leurs œuvres.

wa 'idâ ra'âka-l-ladîna kafarû 'iy-yattahidûnaka 'illâ huzuwan 'ahâdâ-l-ladî yadkuru 'âlihatakum wa hum bidikri-r-Rahmâni hum kâfirûna (36) huliqa-l-'insânu min 'ajalin sa'ûrîkum 'â yâtî falâ tasta'jilûni (37).

Lorsque les infidèles t'aperçoivent, ils te tournent en dérision. Voilà l'homme, disent-ils, qui discrédite nos divinités. La seule évocation du Miséricordieux les jette hors d'eux. (36) L'homme est impatient de nautre. Un jour viendra où je vous produirai mes preuves. Ne vous montrez pas impatients (37).

Quand les infidèles de Qoraïch tels que Abou Jahl et ses semblables, rencontrèrent Mouhammad -qu'Allah le bénisse et le salue-, ils se moquèrent de lui et le dénigrèrent. Ils dirent d'un air sarcastique: «Voilà l'homme qui discrédite vos divinités» qui médit d'elles et qui contesta leur religion. Ceux-là, une fois le Miséricordieux ou Son Rappel évoqué devant eux, les jette hors d'eux. Par cela ils commettent deux actes réprouvés: la mécroyance en Dieu et la moquerie de Son Messager. Dieu a dit d'eux ailleurs: «Quand ils te voient, ils te tournent en dérision: «Est-ce là, disent-ils, celui qu'Allah a envoyé comme Prophète?» [Coran XXV, 41].

L'homme a été créé d'impatience dans la plupart de ses paroles ou actions. Pourquoi Dieu a mentionné l'impatience de l'homme dans cette sourate? Quand II a parlé de ceux qui tournent le Prophète en dérision, il vient à l'esprit de quiconque l'idée de la vengeance de ces impies et de les châtier le plus vite possible. Quant à Dieu, II accorde un répit à l'injuste mais quand II le saisit, II ne le lâche point. Il accorde un délai puis hâte Son châtiment du terme voulu, comme II le retarde mais ne laisse rien échapper. Il affirme cela en disant qu'il va montrer

Ses signes d'abord et les hommes ne doivent pas lui demander de se hâter. Il montrera sûrement Sa vengeance, Sa sagesse et Son pouvoir absolu sur toutes Ses créatures surtout ceux qui Lui désobéissent.

وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُر صَدِقِينَ ﴿ لَوَ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَامُورِهِمْ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ كَانَارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُصَرُّونَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُصَرُّونَ ﴿ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُصَرُّونَ ﴿ وَلَا عَن طَلَيْمُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنطَرُّونَ ﴾ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُظَرُّونَ ﴾ فَيْ اللهُ اللهُ

wa yaqûlûna matâ hâdâ-l-wa'du 'in kuntum şadiqîna (38) law ya'lamu-l-lad îna kafarû hîna la yakuffûna 'an wujûhihimu-n-nâra walâ 'an zuhûrihim walâ hum yunşarûna (39) bal ta'tîhim bagtatan fatabhatuhum falâ yastaţî'ûna raddahâ walâ hum yunzarûna (40).

Ils disent: quand vos menaces se rélaiseront-elles? Précisez-les, si vous êtes sincères. (38) Ah! Si les infidèles pouvaient entrevoir le moment où ni leurs visages ni leurs dos n'échapperont aux flammes et où ils n'auront plus aucune aide! (39) Le châtiment les surprendra à l'improviste. Déconcertés, ils ne pourront ni l'éloigner ni en ajourner l'échéance (40).

Poussés par leur incrédulité et leur obstination, pour manifester leur impiété, les mécréants hâtent le châtiment et dirent avec sarcasme: «Quand vos menaces se réaliseront? Précisez-le, si vous êtes sincères» Dieu leur répond: si les impies savaient quand ils ne sauront empêcher le feu qui attaqeura leurs visages et leurs dos et ne seront non plus secourus. Les flammes les envelopperont de toutes parts. Qu'ils sachent que «le châtiment les surprendra à l'improviste» et ils seront stupéfaits et déconcertés. Alors ils ne pourront le renvoyer et on ne leur accordera aucun délai.

وَلَقَدِ ٱسْتُمْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبَلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَّا كَانُوا بِهِ مَّسَتَهْزِءُونَ الرَّمْنَيُّ بَلَ هُمْ عَن يَكَلُوُكُم بِٱلَّيلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنَيُّ بَلَ هُمْ عَن يَكَلُوُكُم بِٱلَّيلِ وَٱلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنَيُّ بَلَ هُمْ عَن فِرَيْنَاً لَا يَحْدِرُ وَيَنَا لَا يَحْدِرُ وَيَنَا لَا يَعْمُونَ اللَّهُ أَمْ مَالِهَةٌ تَمْنَعُهُم مِن دُونِنَا لَا

# يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلَا هُمْ مِنَّا يُصْحَبُونَ ۞

walaqadi-stuhzi'îa birusulim-min qablika faḥâqa bi-l-ladîna saḥirû minhum mâ kânû bihî yastahzi'ûna (41) qul may-yakla'ukum bi-l-layli wa-n-nahâri mina-r-Raḥmâni bal hum 'an dikri rabbihim mu'ridûna (42) 'am lahum 'â' lihatun tamna'uhum min duninâ lâ yastaţî'ûna naṣra '-anfusihim walâ hum minnâ yuṣḥhabûna (43).

D'autres Prophètes, avant toi, ont été tournés en dérision. Mais les moqueurs vérifièrent à leurs dépens la raison d'être ce qu'ils avaient raillé. (41) Dis: qui vous protège de jour ou de nuit si ce n'est le Miséricordieux? Qu'y faire? ils sont indifférents aux exhortations de leur Seigneur. (42) Ont-ils de divinités capables de les défendre contre nous? Mais celles-ci ne peuvent rien pour elles-mêmes, n'étant pas agréées par nous. (43).

Pour soulager Son Prophète -qu'Aliah le bénisse et le salue- Dieu lui dit que bien d'autres Prophètes et Messagers avant lui furent le sujet de la raillerie de leurs peuples, arme-toi de la patience car, le châtiment qu'ils n'en crurent pas ou qu'ils le considérent très éloigné, ne tarderait pas à les attaquer. Dieu ne laisse plus Ses Prophètes seuls sans être secourus, tout comme ll a dit: «Des Prophètes ont été traités d'imposteurs avant toi. Ils supportèrent ces injures et furent même molestés jusqu'au jour où nous leur donnâmes assistance» [Coran VI, 34].

Puis Il rappelle à Ses serviteurs Ses bienfaits, entre autres il y a le fait d'être gardés de nuit et de jour et qui autre que le Miséricordieux en est capable? Mais, malgré tout, les impies méconnaissent ces bienfaits et se détournent des signes de leur Seigneur. Ces gens-là «ont-ils de divinités capables de les défendre contre nous?» Un verset qui est à la fois désaveu, réprimande et reproche. Non, ces divinités auxquelles ils se fient ne pourraient plus les secourir ou de se défendre contre le châtiment de Dieu.

بَلْ مَنَعْنَا هَثَوُلَآءٍ وَمَابَآءَهُمْ حَتَى طَالَ عَلَيْهِمُ الْفُمُرُّ أَفَلًا بَرَوْنَ أَنَا نَأْنِى الْأَرْضَ نَفْصُهُمَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْعَالِبُونَ ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُم الْعَالِبُونَ ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُم الْوَحْيُ وَلَا بَسَمَعُ الصُّمُ الدُّعَالَة إِذَا مَا بُنذَرُونَ ۞ وَلَهِن مَسَّتَهُمْ إِلَوْحْيُ وَلَا بَسَمَعُ الصُّمُ الدُّعَالَة إِذَا مَا بُنذَرُونَ ۞ وَلَهِن مَسَّتَهُمْ

نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنَ يَوَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ ﴿ وَهَنَّهُ الْمَوْدِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيْدِينَ ﴿ وَاللَّهِ مَنْ خَرْدَلٍ أَلَيْنَا بِهَا وَكُفَىٰ بِنَا حَسِيدِنَ ﴿ ﴾ حَبَيْدِ اللَّهُ عَزْدَلٍ أَلَيْنَا بِهَا وَكُفَىٰ بِنَا حَسِيدِنَ ﴾

bal matta'nā hā'ulā'i wa 'ā bā'ahum ḥattā ṭāla 'alayhimu-l-'umuru 'afalā yarawna 'annā na'tī-l-'arḍa nanquṣuhā min 'aṭrāfīhā' 'afahumu-l-gālibūna (44) qul 'innamā' 'und irukum bi-l-waḥyi walā yasma'u-ṣ-ṣummu-d-du'ā'a 'iḍā mā yundarūna (45) wa la'im-massathum nafhatum min 'aḍābi rabbika layaqūlunna yā waylanā' 'innā kunnā zālimīna (46) wa naḍa'u-l-mawāzīna-l-qisṭa liyawmi-l-qiyāmati falā tuzlamu nafsun šay'an wa 'in kāna miṭqāla ḥabbatim-min ḥardalin 'ataynā bihā wa kafā binā hāsibīna (47).

La vérité, c'est que nous leur avons longtemps assuré une vie facile ainsi qu'à leurs pères. N'ont-ils pas remarqué que nous faisons disparaitre des portions de continent? Sont-ce eux les plus forts? (44) Dis: Ce que je vous annonce m'est révélé. Mais les sourds n'entendent pas les appels qui leur sont adressés. (45) Qu'un châtiment les effleure et les voilà qui crient: «Malheur à nous qui avons été coupables» (46) Nous dresserons des balances d'une sensibilité inégalable au jour du jugement dernier. Aucune âme ne subira le moindre préjudice. Le poids même d'un grain de moutarde entrera en compte. Nos comptes sont infaillibles (47).

Les incrédules, plongés dans leur égarement, se laissèrent leurrer par les clinquants du bas monde croyant, après une longue vie, qu'ils ont eu le dessus et il n'y aura autre que la vie qu'ils ont vécue.

«N'ont-ils pas remarqué que nous faisons parfois disparaitre des portions de continent?» Ces paroles divines furent interprétées de différentes manières, mais, comme a dit l'auteur, nous allons adpoter la plus logique d'après les dires de Al-Hassan Al-Basri. Dieu a dit ailleurs: «Nous avons anéanti nombre de villes autour de vous. Et pourtant nous avions multiplié les avertissements pour ramener à nous leurs habitants» [Coran XLVI, 27].

Ces deux versets qui donnent presque le même sens signifient: Ces idolâtres, n'ont-il pas vu que Dieu intervient dans les pays infidèles pour en diminuer l'étendue et ceci en laissant l'Islam se répandre et abrogéant les autres religions, en donnant aussi la victoire aux musulmans contre leurs ennemis, ou bien encore en sauvant les fidèles et faisant périr les autres.

Ces idolâtres «sont-ce eux les plus forts», bien au contraire ils sont les vaincus et les perdants.

«Dis: Ce que je vous annonce m'est révélé» Ma mission consiste aussi à vous mettre en garde, ô hommes, contre un châtiment et un supplice atroce. Je vous divulgue ce qui m'a été révélé de la part de mon Seigneur, mais ceci s'avère être inutile pour quiconque Dieu aura aveuglé et scellé sur son ouïe et son cœur. Il a dit à ce sujet: «Mais les sourds n'entendent pas les appels qui leur sont adressés».

Les infidèles, une fois atteints par un souffle du châtiment de Dieu, «voilà qui crient: «Malheur à nous qui avons été coupables» en manfiestant leurs regrets d'avoir été injustes. «Nous dresserons des balances d'une sensibilité inégalable du jour du jugement dernier» Dieu a mentionné qu'il y aura plusieurs balances pour juger les hommes, mais, en fait, il n'y aura qu'une seule pour peser une multitude et une grande variété des œuvres, c'est pourquoi il semblera aux hommes qu'il y aura tant de balances.

«Aucune âme ne subira le moindre préjudice» Nul homme ne sera lésé pour la plus petite chose ne serait-ce que l'équivalent d'un grain de mourtarde qui sera pésé. Dieu est juste et équitable. Le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Il y a deux paroles qui sont légères pour la langue, lourdes dans la balance et très aimées de Dieu. Elles sont: «Gloire et louange à Dieu. Gloire à Dieu l'Inaccessible» (-Rapporté par Boukhari et Mouslim) (1).

Abdullah Ben 'Amr Ben Al-'As rapporte que le Messager de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Au jour de la résurrection, Dieu -à Lui la puissance et la gloire- choisira un homme de ma communauté et on

وقال رسول الله على: «كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن (1) سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم، (رواه البخاري ومسلم).

lui étalera quatre-vingt-dix neuf registres dont chacun sera étendu à perte de vue. On lui dira: «Renies-tu quelque chose de ce qui est inscrit dans ces registres? Mes anges scribes étaient-ils injustes envers toi?» - Non Seigneur, sera la réponse. On lui demandera: «As-tu une excuse ou une bonne action pour te justifier?». Il répondra: «Non Seigneur!» - Si, lui dira-t-on, tu as une bonne action et tu ne seras plus lésé aujourd'hui». On lui fera sortir une petite carte où c'est écrit: «Je témoigne qu'il n'y a d'autre divinité que Dieu et je témoigne que Mouhammad est l'Envoyé de Dieu».

- Amène cet homme, sera-t-il ordonné. Une fois présent, l'homme demandera: «Seigneur, pourquoi cette petite carte se trouve-t-elle avec tous ces registres?» - Tu ne seras pas lésé lui, répondra-t-on. On mettra alors les registres dans un plateau et la petite carte dans l'autre, et voilà cette dernière qui basculera la balance» Et le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- d'ajouter: «Rien ne pèsera plus que: «Au nom de Dieu le Miséricordieux le Très Miséricordieux» (Rapporté par Ahmed, Tirmidzi et Ibn Maja)<sup>(1)</sup>.

L'imam Ahmed rapporte dans son Mousnad d'après Aicha qu'un des compagnons du Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- s'assit devant lui. Il lui dit: «O Messager de Dieu, j'ai des esclaves qui me mentent, me désobéissent et me trahissent. Je les frappe et ils m'insultent. Quelle sera ma situation vis-à-vis d'eux?» Le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- lui répondit: «Dieu tiendra compte de leur trahison, leur désobéissance et leurs mensonges ainsi que de la punition que tu leur infliges. Si cette dernière équivaudra à leurs actes, tu seras quitte. S'il avěrera être

عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ عَرِّ وجلَّ يستخلص (1) رجلاً من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً كل سجل مد البصر، ثم يقول أتنكر من هذا شيئاً، أظلمك كتبتي الحافظون؟ قال: لا يا رب، قال أفلك عفر أو حسنة؟ قل: فبهت الرجل، فيقول: لا يا رب، فيقول: بلى، إن لك عندنا حسنة واحدة لا ظلم عليك البوم، فيخرج له بطاقة فيها السجلات؟ فيقول: إنك لا تظلم، قال: فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، قال: فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، قال: ولا يثقل شيء مع بسم الله الرحمن الرحيم،

inférieure, tu obtiendras un mérite, mais si elle en sera supérieure, on se vengera de toi pour établir la compensation».

L'homme se mit alors à pleurer et à se lamenter. Le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- de s'écrier: «Qu'a-t-il cet homme? Ne lit-il pas ce verset qui se trouve dans le livre de Dieu: «Nous dresserons des balances d'une sensibilité inégalable au jour du jugement dernier. Aucune âme ne subira le moindre préjudice. Le poids même d'un grain de moutarde entrera en compte. Nos comptes sont infaillibles.» L'homme dit alors: «O Messager de Dieu, je ne trouve autre solution que de les affranchir, et je te prends à témoin».

walaqad 'à taynâ Mûsâ wa Hârûna-l-furqâna wa diyâ 'an wa dikra-l-lil-muttaqîna (48) 1-1-ladîna yahsawna rabbahum bi-l-gaybi wa hum mina-sâ 'ati musfiqûna (49) wa hâdâ dikrun mubârakun 'anzalnâhu 'afa 'antum lahû munkirûna (50).

Nous avons donné à Moïse et à Aaron le moyen de distinguer le bien et le mal, une lumière et un enseignement pour ceux qui craignent Allah. (48) Pour ceux qui craignent leur Seigneur en secret et que tourmente l'heure du jugement dernier (49) Et voilà encore: un livre béni que nous vous envoyons. Allez-vous aussi le renier? (50).

Tous les Livres célestes tels que la Tora, l'Evangile et le Coran, tant qu'ils sont dans leur texte originale, renferment les enseignements qui permettent de discerner la vérité de l'erreur, la guidée de l'égarement, le licite de l'illicte, et contiennent les avertissements et les exhortations qui sèment la crainte dans les cœurs.

Ceux qui se conforment aux prescritions divines, sont certes ceux qui, dans l'invisible, redoutent sur Seigneur, et qui recevront la plus belle récompense, comme il est affirmé dans ce verset: «Ceux qui craignent leur Seigneur en secret obtiendront le pardon de leurs péchés et

une mangnifique récompense» [Coran LXVII, 12]. Ceux-là aussi sont émus et tourmentés en pensant à l'Heure Suprême.

«Et voilà encore: un Livre que nous vous envoyons» Il s'agit du Coran à qui le faux ne parvient ni de devant lui ni de derrière, car il est une descente de la part d'un Sage, d'un digne de louange. «Allez-vous aussi le renier?» et le méconnaître du moment qu'il est une révélation claire et évidente.

وَلَقَدْ ءَالَيْنَا إِنَّرِهِيمَ رُشْدَهُ مِن فَبْلُ وَكُنَا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِيَ أَنتُمْ لَمَا عَكِمُونَ ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَمَا عَكِمُونَ ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَمَا عَكِمُونَ ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَمَا عَنِينِ ﴿ قَالُواْ مَعْدِينَ ﴿ قَالُواْ مَنْ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَقَالُوا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَل

walaqad 'a tayna' 'Ibrahîma rušdahû min qablu wa kunna bihî 'âlimîna (51) 'id qâla li'abîhi wa qawmihî mâ hâdihi-t-tamâţîlu-l-latî 'antum lahâ 'akifûna (52) qâlû wajadna' 'a bâ'ana laha 'abidîna (53) qâla laqad kuntum 'antum wa 'a ba'ukum fi dalâlim-mubînin (54) qâlû 'aji'tana bil-ḥaqqi 'am 'anta mina-l-lâ 'ibîna (55) qâla bal rabbukum rabbu-s-samawâti wa-l-'ard î-l-lad î faţarahunna wa 'ana 'alâ dâlikum mina-š-šâhidîna (56).

Nous avons indiqué auparavant à Abraham sa direction car nous le connaissions bien. (51) Il dit un jour à son peuple: «Que signifient ces statues aux pieds desquelles que vous vous prosternez?». (52) Ils répondirent: «Nos pères les adoraient déjà» (53) Vous et vos pères, répliqua Abraham, êtes dans une erreur manifeste. (54) Dis-tu la vérité ou plaisantes-tu? (55) Votre Seigneur est le Maître des cieux et de la terre. C'est lui qui a créé vos divinités. Je l'atteste. (56).

Depuis son enfance, Dieu a accordé la vérité et l'argument décisif à Abraham «Telles sont les preuves que nous avons fournies à Abraham contre son peuple» [Coran VI, 83]. Dieu fait connaître aux hommes, avant la circonstance en courant, qu'il avait accordé le bon chemin ef

la Direction à Abraham, car il le connaissait bien, étant donné qu'il méritait une telle faveur.

«Il dit un jour à son père et à son peuple: «Que Signifient ces statues aux pieds desquelles vous vous prosternez?» On a déduit de cette question qu'elle fut un signe de la direction, étant encore jeune et désavoua les divinités qu'adoraient son peuple et son père. Ils n'avaient autre argument que de dire: «Nos pères les adoraient déjà» en s'adonnant à leur culte. Et Abraham de juger. «Vous et vos pères, êtes dans dune erreur manifeste» Vous n'êtes plus sur le droit chemin mais dans un égarement évident.

En refutant leur argumentation et dénigrant leurs divinités ses concitoyens s'exclamèrent: «Dis-tu la vérité ou plaisantes-tu?» Car nous n'avons jamais entendu quelqu'un mener de tels propos à l'exception de toi ô Abraham. Il leur répliqua: «Votre Seigneur est le Maître des cieux et de la terre» et de tous ce qu'ils contiennent ainsi que l'espace qui se trouve entre eux. C'est Lui qui a tout créé et les statues que vous adorez. «Je l'atteste» qu'il n'y a d'autre Dieu en dehors de Lui.

وَتَالَقُو لَأَكِيدَنَّ أَصَنَعَكُمْ بَعْدَ أَن تُوَلُّوا مُدْبِينَ ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاً إِلَّا كَالِهَيْنَا إِلَّا عَلَيْهُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ إِلَاهِمَانَا إِنَّهُ لَكُنْ الظَّلِمِينَ ﴿ فَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ ۞ قَالُوا فَالُوا لِهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ۞ قَالُوا مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

wa-ta-L-Lâhi la'akîdanna 'aşnâmakum ba'da 'an tuwallû mudbirîna (57) faja'alahum judâdan 'illâ kabîra-l-lahum la'allahum 'ilayhi yarji'ûna (58) qâlû man fa'ala hâdâ bi'â'lihatinâ' 'innahu lamina-z-zâlimîna (59) qâlû sami'nâ fatan yad kuruhum yuqâlu lahû 'Ibrâhîmu (60) qâlû fa'tû bihî 'alâ' 'a'yuni-n-nâsi la'allahum yašhadûna (61) qâlîû 'a'anta fa'alta hâdâ bi'âlihatinâ yâ' 'Ibrâhîmu (62) qâla bal fa'alahû kabîruhum hâdâ fas'alûhum 'in kânû yantigûna (63).

J'en jure par Allah, se dit-il en lui-même, je briserai vos statues quand vous ne serez plus là. (57) Il les mit en pièces à l'exception de la plus grande, pensant que peut-être les idolâtres l'interrogeraient (58) Qui a ainsi détruit nos divinités? Ce ne peut être qu'un criminel. (59) Nous avons entendu un jeune homme en parler. Il s'appelait Abraham (60) Ils dirent: Faites-le comparaître en public. Que témoignage soit pris contre lui. (61) Est-ce toi, interrogèrent-ils, qui a brisé nos dieux ô Abraham? (68) C'est le plus d'entre eux, répondit-il. Interrogez-les, si toutefos ils peuvent répondre. (63).

Ces idolâtres avaient une fête qui célébraient chaque année. Le père d'Abraham lui dit: «Fils: Si tu viens avec nous pour célébrer la fête, tu trouveras des choses étonnantes et notre culte te plaira sûrement». Abraham sortit avec son père. En route il fit semblant d'être malade et il tomba par terre. Les hommes passèrent et demandèrent: «Qu'est-ce qu'il a?» - Il est malade, répondit-on. Quand la grande majorité du peuple passa et il n'en resta qu'un petit groupe, quelques-uns l'entendirent dire: «Je briserai vos statues quand vous ne serez plus là».

En effet, une fois se trouvant seul avec les statues, Abraham se précipita sur elles et les frappa de sa main droite. Il les mit en pièces à l'exception de la plus grande au cou de laquelle il attacha la hachette. «pensant que peut-être les idolâtres l'interrogeraient». D'après les dires de certains exégètes, Abraham avait attaché la hachette au cou de la plus grande statue pour laisser les hommes penser qu'elle était jalouse que d'autres statues soient adorées avec elle. Alors elle s'est vengée.

«Qui a ainsi détruit nos divinités? Ce ne peut être qu'un criminel» En revenant de la fête, les idolâtres virent ce qu'en fut de leurs dieux et s'écrièrent: Ce n'est qu'un injuste qui a fait cela à nos divinités. Ceux qui avaient entendu Abraham s'en rappelèrent: «Nous avons entendu un jeun homme en parler. Il s'appelait Abraham». Ces témoins affirmèrent de l'avoir entendu jurer qu'il allait détruire ces statues, c'était Abraham ce jeune homme.

Ibn Abbas a dit: Dieu n'a envoyé un Prophète qu'à l'état de la jeunesse, et nul n'a reçu la science qu'à l'état jeune. Puis il récita le verset précité.

«Ils dirent: Faites-le comparaitre en public» afin qu'il soit jugé devant tout le monde. Tel fut aussi le souhait d'Abraham qui a voulu que, les hommes une fois réunis, sachent que leur adoration est vaine et ces idoles ne pourraient leur procurer aucun bien ni leur nuire. Comment persévèrent-ils dans leur adoration?.

«Est-ce toi, interrogèrent-ils, qui a brisé nos dieux, ô Abraham?» Et lui de répondre avec sarcasme: «C'est la plus grande d'entre eux» au cou de laquelle il avait attaché la hachette. «Interrogez-les si toutefois ils peuvent répondre» Abraham voulut par sa réponse laisser les hommes savoir tout seuls que ces statues sont incapables de parler; et ainsi ils constateraient que leur culte n'a aucun sens.

Au sujet des «mensonges» qu'avait proférés Abraham, il est cité dans les deux Sahih que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «De toute sa vie, Abraham n'a menti que trois fois dont deux étaient pour la cause de Dieu quand il a dit: «C'est le plus grand d'entre eux» et «Je suis indisposé» [Coran XXXVII, 89].

Quant au troisième mensonge, il est le suivant:

«Tandis qu'Abraham se trouvait avec sa femme Sarah dans un pays gouverné par un roi injuste, il s'installa dans un endroit. On mit ce roi au courant qu'un homme s'est installé dans le pays et accompagné d'une femme d'une grande beauté. Le roi manda Abraham et lui demanda: «Qui est cette femme?» Il lui répondit: «C'est ma sœur» - Va, ordonna le roi, et amène-la à moi.

Abraham rentra chez lui et dit à sa femme Sarah qu'il a déclaré devant le roi qu'elle est sa sœur et non pas sa femme. Elle ne devrait donc pas le démentir, car, en fait, elle est sa sœur en religion car tous les deux étaient dans ce pays les seuls soumis (musulmans) à Dieu.

On fit entrer Sarah chez le roi, ce dernier, voulant la saisir par la main, fut pris d'une syncope. Il supplia alors Sarah: Invoque Dieu en ma faveur et je ne te toucherai pas. Sarah s'exécuta. Le roi réitéra son faire deux et même trois fois et fut pris de la syncope sans pouvoir toutefois faire quelque chose. Il convoqua ses gardes et leur dit: «Vous ne m'avez pas amené une personne mais plutôt un démon». Il la congédia en lui donnant Agar comme une servante. (un don).

Retournant chez elle, Sarah trouva Abraham prier. La prière terminée, il lui demanda de lui raconter ce qui s'était passé. Elle lui répondit: «Dieu m'a suffi de la perfidie de ce pervers incrédule et m'a accordé Agar».

En rapportant ce hadith, Abou Houraira disait souvent: «C'est (Agar) votre mère ô fils de «Ma-es-Sama» (C'était Agar la mère d'Ismaël, à qui Dieu avait envoyé un ange pour faire jaillir la source de Zamzam) (Rapporté par Boukhari et Mouslim).

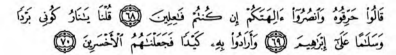
فَرَجَعُوٓا إِنَ اَنْسِهِمْ فَقَالُوٓا إِنَّكُمْ أَنتُدُ الظَّلِلِمُونَ ﴿ ثُمَّ ثُكِسُوا عَلَىٰ رُونِ مِن دُونِ رَوْفِ فَكَالَ أَفَتَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْنًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ أَنِ لَكُوْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْنًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ أَنِ لَكُو وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَنكُ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَنكُ تَعْبُدُونَ ﴾ مِن دُونِ اللّهِ أَنكُ تَعْبُدُونَ ﴾

faraja'û 'ilâ' 'anfusihim faqâlû 'innakum 'antumu-z-zâlimûna (64) t umma nukisû 'alâ ru'ûsihim laqad 'alimta mâ hâ 'ulâ' 'i yantiqûna (65) qâla 'afata'budûna min dûni-L-Lâhi mâ lâ yanfa'ukum šay'an walâ yaḍurrukum (66) 'uffi-l-lakum wa limâ ta'budûna min dûni-L-Lâhi 'afalâ ta'qilûna (67).

Ils se concertèrent. Ils dirent: «En vérité, nous sommes dans l'erreur» (64) Puis, changeant brusquement d'attitude, ils lui dirent: «Tu sais bien que les statues ne parlent pas» (65) Comment, dit Abraham, vous adorez d'autres divinités qu'Allah, qui ne peuvent ni vous être utiles ni vous nuire? (66) Honte à vous et à ce que vous adorez en dehors d'Allah. Finirez-vous par comprendre? (67).

«Ils se concertèrent» et revinrent à eux-mêmes en disant: «C'est notre faute d'avoir laissé ces statues sans garde». Ils baissèrent la tête ensuite et dirent à Abraham: «Tu sais bien que les statues ne parlent pas». Comment oses-tu nous dire d'interroger la plus grande d'entre elles. A ce moment Abraham s'écria: «Comment vous adorez d'autres divinités qu'Allah, qui ne peuvent ni vous être utiles ni vous nuire?» Donc si ces divinités sont ainsi, pourquoi leur vouez-vous un culte en dehors de Dieu vraiment vous êtes dans un égarement évident, et vous n'êtes

qu'un peuple ignorant et pervers. Tel est le sens de ces paroles divines: «Telles sont les preuves que nous avons fournies à Abraham contre son peuple» [Coran VI, 83].



qâlû ḥarriqûhu wa-n-ṣurữ 'â'lihatakum 'in kuntum fâ'ilîna (68) qulnâ yâ nâru kûnî bardan wa salâman 'alâ' 'Ibrâhîma (69) wa 'arâdû bihî kaydan faja'alnâhumu-l-'ahsarîna (70).

«Jetez-le au feu, dirent-ils. Faites respecter vos idoles, si vous avez quelque énergie» (68) Nous dîmes: «O feu, sois inoffensif et ne brûle pas Abraham» (69) Ils voulurent Sa perte. C'est eux que nous avons perdus. (70).

Se trouvant incapables de défendre leurs dieux et leur argument sans valeur, ils usèrent de leur pouvoir pour punir Abraham. Ils dirent: «Jetez-le au feu. Faites respecter vos idoles, si vous avez quelque énergie». Pour cela, ils ramassèrent une grande quantité de bois. Chacun d'eux s'évertua à participer à cette affaire à tel point que le femme malade fit un vœu que si elle serait rétablie, elle ne manquerait plus à apporter du bois ne serait-ce qu'un petit bâton.

Une fois le bois amoncelé, ils creusèrent un fossé, le remplirent du bois et l'allumèrent. Ils firent un grand feu dont les flammes attiengnaient quelques mètres de hauteur. Suivant une proposition d'un homme kurde de la Perse, les hommes placèrent Abraham -que la paix soit sur lui- dans le plateau de la catapulte et le lancèrent au feu. Abraham s'écria alors: «Dieu me suffit, Il est le meilleur Protecteur».

Al-Boukhari rapporte qu'Ibn Abbas a dit: «Lorsqu'Abraham fut jeté a feu il dit: «Dieu me suffit, Il est le meilleur Protecteur». Ces mêmes propos furent répétés aussi par Mouhammad -qu'Allah le bénisse et le salue- quand on lui dit: «Vos adversaires s'arment contre vous, prenezgarde». La foi des fidèles augmenta et dirent: «Allah nous suffit, c'est le meilleur des protecteurs» [Coran III, 173].

Abou Houraira rapporte que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Quand Abraham fut jeté au feu, il invoqua Dieu par ces mots: «Grand Dieu! Tu es l'Unique au ciel, et moi, je suis le seul sur la terre qui T'adore».

On a rapporté aussi qu'en le ligotant, il disait: «Il n'y a de Dieu que Toi! Gloire à Toi. A Toi les louanges et la Royauté, Tu n'as pas d'associé» Abraham avait à cette époque seize ans.

Il est cité dans les traditions que lorsqu'Abraham fut en l'air, une fois lancé par la catapulte, Gabriel lui demanda: «As-tu besoin de quelque chose?» Il lui répondit: «De toi non, mais de Dieu, oui». D'après Ibn Abbas, lorsqu'Abraham fut lancé l'ange- dépositaire- de la pluie se demanda: «Quant est-ce que je reçois l'ordre pour envoyer l'ondée?». Mais l'ordre de Dieu fut plus prompt car Il a dit: «O feu, sois inoffensif et ne brûle pas Abraham». On a dit aussi que tous les feux qui existaient à cette époque furent éteints à ce moment-là. Quant à Ka'b Al-Ahbar, il a dit que le feu n'a brûlé que le lien d'Abraham.

Abou Houraira raconte: Lorsqu'on fit sortir Abraham du fossé, son front ruisselait de sueur. Son père lui dit alors: «Quel merveilleux Seigneur est le tien ô Abraham».

Qatada a dit que, en ce jour-là, toutes les bêtes de la terre participaient à éteindre le feu à l'exception du margouillat ou l'agame (sorte de reptiles). A ce propos Aicha -que Dieu l'agrée- rapporte que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a ordonné de tuer le margouillat pour cette raison.

«Ils voulurent sa perte. C'est eux que nous avons perdus» Les idolâtres voulurent dresser des embûches contre Abraham, et Dieu de sa part les rendirent les plus malheureux des perdants.

وَنَهَتَنَكُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنْرَكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ الْمُحْتَى وَيَعْقَلُمُ وَيَعْبَنَا لَهُۥ إِلَيْتُكُمُ وَيَعْقُرَبُ نَافِلُهُ وَكُلًا جَعَلَنَا صَلِحِينَ ﴿ وَيَعَلَنَاهُمُ أَيِمَةُ لَيْمَةُ وَيَعْقُرُنِ وَلِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَاءً لَيْمَا وَعَلَمَ الصَّلَوْةِ وَإِينَاءً الزَّكَوْنَ وَلِقَامَ الصَّلَوْةِ وَإِينَاءً الزَّكَوْنَ وَلِقَامَ الصَّلَوْةِ وَإِينَاءً الزَّكَوْةِ وَكُوطًا ءَانَيْنَكُ مُكُمًا وَعِلْمًا وَنَجَيْنَكُ مِنَ

# ٱلْفَرْبِيَةِ ٱلَّذِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْفَهَائِمِثُ إِنَّهُمْرَ كَانُوا قَوْرَ سَوْوِ فَنسِقِينَ اللهِ وَأَدْخَلْنَكُ فِي وَمَرْسَوْوِ فَنسِقِينَ اللهِ وَأَدْخَلْنَكُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُ مِنَ ٱلْفَتَالِحِينَ اللهِ

wa najjaynâhu wa Lûţan 'ila-l-'ardi-l-latî bâraknâ fîhâ li-l-'âlamîna (71) wa wahabnâ lahû 'Ishâqa wa ya'qûba nâfilatan wa kullan ja'alnâ şâlihîna (72) wa ja'alnâhum 'a'immatan yahdûna bi'amrina wa 'awhaynâ 'ilayhim fi'la-l-hayrâti wa 'iqâma-ş-şalâti wa 'itâ 'a-z-zakâti wa kânu lanâ 'âbidîna (73) wa Luṭan 'â taynâhu hukman wa 'ilman wa najjaynâhu mina-l-qaryati-l-latî kânat ta'malu-l-habâ 'iṭa 'innahum kânû qawma saw'in fâsiqîna (74) wa 'adhalnâhu fî rahmatinâ 'innahû mina-ş-şâlihîna (75).

Nous le sauvâmes, ainsi que Loth, en leur donnant pour asile une terre bénie. (71) Nous lui donnâmes comme fils Isaac et, de surcroit, Jacob. Nous en fîmes des hommes vertueux. (72) Nous en fîmes des vicaires chargés de mettre les hommes sur la bonne voie, nous leur apprîmes à pratiquer le bien, à dire la prière et à faire l'aumône. Ce furent pour nous des fidèles dévoués. (73) Nous avons donné à Loth le pouvoir et la science. Nous l'arrachâmes à la cité pourrie de débauche. Ses habitants étaient une lie de méchanceté et de perversion. (74) Nous l'admîmes dans le sein de notre miséricorde. Il fut un homme pur (75).

Après avoir sauvé Abraham des incrédules et Loth des habitants de la cité qui commettaient la débauche et la perversité, Dieu les conduisit dans le pays de Châm, le pays béni. Oubay Ben Ka'b a dit à son sujet: C'est le pays où l'eau jaillit du dessous de chaque rocher. Quant à Qatada, il a dit qu'Abraham était en Iraq et Dieu le sauva en lui conduisant vers le Châm; ce pays qu'on appelait la meilleure demeure de l'émigration. On a dit aussi que ce pays est le lieu de la résurrection et du rassemblement, où Jésus -que Dieu le bénissedescendra vers la fin des temps et tuera l'Antéchrist.

«Nous lui donnâmes comme fils Isaac et, de surcroit, Jacob» C'est à dire que Isaac engendrera Jacob comme II l'a montré dans ce verset: «Nous lui annonçâmes qu'elle donnerait le jour à Isaac et qu'Isaac aurait lui-même un fils, Jacob» [Coran XI, 71] Ils furent tous des hommes de bien et vertueux. Dieu en fit d'eux des chefs et imams qui dirigent les

autres et les mettent sur la voie droite.

En appelant à Dieu avec Sa permission, Il leur a inspiré des œuvres bonnes, l'accomplissement des prières et l'acquittement de l'aumône. Ils furent soumis totalement à Dieu, exécutèrent ce qu'ils ordonnèrent aux hommes de faire».

Loth (le neveu d'Abraham) crut en Abraham et émigra avec lui. Dieu lui accorda la science et la sagesse, et fit de lui un Prophète en l'envoyant à Sadoum (Sodome). Mais les habitants de ce pays le traitèrent de menteur et se rebellèrent contre lui, Dieu les extermina. Il a dit de lui: «Nous l'arrachâmes à la cité pourrie de débauche. Ses habitants étaient une lie de la méchanceté et de perversion. Nous l'admîmes dans le sein de notre miséricorde. Il fut un homme pur» et juste à l'inverse de tous ses concitoyens.

wa Nûḥan 'id nâdâ min qablu fastajabnâ lahû fanajjaynâhu wa 'ahlahû mina-l-karbi-l-'azîmi (76) wa naṣarnâhu mina-l-qawmi-l-ladîna kaddabû bi'â yâtinâ 'innahum kânû qawma sû'in fa'agraqnâhum 'amma'îna (77).

Noé nous appela à son secours. Nous répondîmes à son appel et le sauvâmes, lui et les siens, du déluge. (76) Nous l'avons défendu contre son peuple qui traitait nos signes de mensonges. C'était un peuple de gens pervers. Nous les avons tous noyés. (77).

Noé appela son Seigneur pour le sauver de son peuple incrédule: «Je suis à bout, viens à mon secours» [Coran LIV, 10] et formula aussi cette prière: «Seigneur, ne laisse subsister sur terre aucun infidèle» [Coran LXXI, 26]. Dieu le sauva ainsi que ceux qui ont cru en lui dans l'arche bien que ces derniers furent peu nombreux.

Selon d'autres interprétations, Dieu n'a pas sauvé Noé du déluge mais de «la grande angoisse» qu'il ressentait durant une période qui dépassait neuf siècles en appelant son peuple à Dieu et n'adorer que Lui. Mais eux, cet appel ne faisait qu'accroître leur rebellion et leur impiété. Ce peuple mauvais, Dieu les a totalement engloutis.

وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذَ بَمَحُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ إِذَ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِمُكْمِعِمْ شَهِدِينَ ﴿ وَكُنَّا وَلِمَانًا وَعِلْمَأَ وَعِلْمَأَ وَعِلْمَأَ وَعِلْمَأَ وَعِلْمَأَ وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَأً وَعَلَمَانَهُ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْحِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ وَعَلَمَنَا لَهُ وَعَلَمَ مَنَ بَأْسِكُمْ فَنَ بَالْوَيْنَ فَهَلَ أَنتُم شَكِرُونَ ﴿ وَكُنَا فِيمَا أَوَى مَلَوْنَ فَي وَلِسُلِيْمَانَ ٱلرَّبِحَ عَاصِفَةَ تَجْوِى فِأَمْرِهِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنزَكُنَا فِيما وَكُنَا بِكُلِ هَيْءٍ وَلِي اللَّهُ وَعُمُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ فَيْ عَلِينِ وَلَى اللَّهُ وَلَيْكَ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ ﴿ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ إِلَى اللَّهُ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ ﴾ وَمَنَ الشَّيْطِينِ مَن يَقُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ فَاللَّهُ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ إِلَى اللَّهُ مَا يَعُومُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ فَالِكَ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ إِلَى اللَّهُ وَكُنَا لَهُمْ حَنْظِينَ إِلَى الْمُؤْمِنَ اللَّهُ مَا لَهُمْ حَنْظِينَ إِلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ حَنْظِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ حَنْظُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُمْ حَنْظِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَلُونَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُمْ حَنْظُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لِهُمْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا لَهُمْ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللْهُونَ اللْهُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللْهُ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمُونَ اللْهُ الْمُؤْمِنِينَا اللْهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْهُ الْمُؤْمِنِينَا اللْهُ الْمُؤْمِنَا اللْهُ الْمُؤْمِنِينَا اللْهُ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنَا اللْهُ الْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنِينَا اللْهُ الْمُؤْمِنِينَا اللْهُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنَا اللْهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا اللْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُونَ اللْمُؤْمِلُونَا اللْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُونَ ال

wa Dâwûda wa Sulaymâna 'id yaḥkumâni fî-l-ḥarti 'id nafašat fîhi ganamu-l-qawmi wa kunnâ liḥukmihim šahidîna (78) fafahhamnâhâ Sulaymâna wa kullan 'â' taynâ ḥukman wa 'ilman wa saḥharnâ ma'a Dawûda-l-jibâla yusabbiḥna wa-t-tayra wa kunnâ fâ'ilîna (79) wa '-allamnâhu şan'ata labûsi-l-lakum lituḥṣinakum mim ba'sikum fahal '-antum šâkirûna (80) wa li-Sulaymâna-r-rîḥa 'âṣifatan tajrî bi 'amrihî' 'ila-l-'ardi-l-latî bâraknâ fîhâ wa kunnâ bikulli šay'in 'âlimîna (81) wa mina-š-šayâţîni may-yagûşûna lahû wa ya'malûna 'amalan dûna dâlika wa kunnâ lahum ḥâfizîna (82).

Lorsque David et Salomon jugèrent le différend suscité par un délit de pacage, nous étions présents au prononcé de la sentence (78) Nous inspirâmes la bonne solution à Salomon. A tous deux, nous avions donné un pouvoir et une science distincts. Nous assujettîmes les montagnes et les oiseaux à prier avec David. Voilà de quoi nous sommes capables. (79) Nous initiâmes David à l'art de fabriquer des cuirasses pour vous protéger contre vos propres violences. Finirez-vous par reconnaître ces bienfaits. (80) Nous assujettîmes à Salomon le vent impétueux. Suivant son ordre, il soufflait sur la Terre que nous avons béni. Notre science embrasse tout. (81) Nous assujettîmes certains génies à explorer les mers pour lui et à exécuter d'autres entreprises encore. Nous les surveillons nous-même. (82).

Des moutons appartenant à des gens avaient erré la nuit dans un jardin planté de vignes appartenant à d'autres et l'avaient ravagé. Les propriétaires de ce jardin portèrent plainte auprès de David qui leur donna gain de cause et ordonna qu'on donne le troupeau comme dédommagement (à savoir que le prix du mouton équivalait à celui du ravage).

Salomon, entendant cette sentence, intervint et dit à son père David: «Le verdict devait être donné autrement, ô Prophète de Dieu». En l'interrogeant, il reprit: «Tu devais confier le jardin au propriétaire du troupeau pour qu'il en prendra soin et l'amender afin, qu'il devienne comme autrefois, et le troupeau au propriétaire du jardin pour en tirer profit jusqu'au jour où son jardin deviendra comme était auparavant, et alors il rendra le troupeau à son propriétaire. Tel est le sens des paroles divines: «Nous inspirâmes la bonne solution à Salomon» comme a avancé Ibn Mass'oud.

Ibn Abi Hatem raconte: «Lorsque Iyas Ben Mou'awiah fut nommé juge, Al-Hassan vint le trouver et pleura. En lui demandant pourquoi il pleure, il répondit: «O Abou Sa'id, on m'a dit que les juges sont de trois catégories: Le premier qui prononce un verdict d'après ses propores lumières en commettant une injustice et sera précipité en Enfer. Un deuxième, qui connaît la réalité des choses suit ses penchants il sera aussi précipité en Enfer. Enfin un triosième qui prononce une sentence en observant les droits des deux parties adversaires, et sera admis au Paradis».

Al-Hassan Al-Basri dit: «Dieu, en racontant dans Son Livre l'histoire de David et de Salomon -que Dieu les salue- a avancé des propos qui refutent les dires des gens. Il a dit: «Lorsque David et Salomon jugèrent le différend suscité par un délit de pacage, nous étions présents au prononcé de la sentence» Dieu a loué Salomon pour son jugement mais Il n'a pas blâmé David. Puis Al-Hassan poursuivit: «Dieu a posé trois conditions que doit remplir quiconque aspirera au poste de la magistrature: Il ne doit pas troquer les signes de Dieu à vil prix, ni suivre ses penchants, ni craindre personne. Puis il récita à l'appui: «O David, nous avons fait de toi notre lieutenant sur terre. Juge entre les hommes avec équité. Ne suis pas tes penchants, si tu veux rester

#### dans la voie d'Allah» [Coran XXXVIII, 26].

Il est cité dans les Sunans, ce qui suit: «Il y a trois genres de juges dont un seul entrera au Paradis et les autres en Enfer: Le premier est celui qui connait la vérité et donne son jugement d'après elle, il sera admis au Paradis. Les deux qui seront précipités en Enfer sont: un juge ignorant qui tranche les différends entre les gens, et un autre qui connait les droits de chaque adverse mais ne juge pas d'après la vérité».

On trouve aussi dans la tradition cette anecdote: «Abou Houraira rapporte que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Tandis que deux femmes accompagnée chacune de son enfant, un loup survint et prit l'un de ces enfants. Comme chacune d'elles prétendit que l'enfant enlevé était le fils de l'autre, elles portèrent leur différend devant David. Celui-ci donna gain de cause à l'aînée. En sortant de chez David, Salomon les convoqua et leur dit: «Apportezmoi un couteau afin que je fende l'enfant -survivant- en deux pour donner une partie à chacune d'entre vous.» La femme moins âgée objecta: Non que Dieu te fasse miséricorde, il est le sien. Et Salomon de donner l'enfant à la femme la plus jeune qui était sa mère.

N.B. En l'absence de toute évidence, le jugement de David ne fut pas erroné car, d'après ses propres lumières, il pensa que la femme la plus jenne aura une chance de porter plus que l'autre qui la dépassait en âge. Plusieurs exégètes ont avancé cette opinion.

(Le traducteur)

«Nous assujettîmes les montagnes et les oiseaux à prier avec David» Car David avait une voix mélodieuse. Quand il récitait les Psaumes les oiseaux dans l'air s'arrêtaient pour lui répondre ainsi que les montagnes. On a rapporté à ce propos que le Messager de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue- passa une nuit près de la maison d'Abou Moussa Al-Ach'ari qui lisait du Coran, et qui avait une voix très mélodieuse. Il s'arrêta pour écouter sa récitation et dit: «Abou Moussa possède un des Psaumes de la famille de David». «Abou Moussa a dit, plus tard, au Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue-: «Si je savais que tu m'écoutais, j'aurais embelli encore ma voix».

«Nous initiâmes David à l'art de fabriquer les cuirasses» Dieu a appris à David la fabrication des cottes de mailles qui jusqu'alors, d'après Qatada, furent faites en des plaques. David fut le premier à les fabriquer en mailles. A ces fins Dieu a dit ailleurs: «Nous avons rendu le fer ductile entre ses mains. Nous lui dîmes: «Fabrique des cuirasses et ajuste bien les mailles» qui protègent contre les coups durant les batailles. Pour ces bienfaits, les hommes sont-ils reconnaissants envers Dieu!.

«Nous assujettîmes à Salomon le vent impétueux» qui à son ordre, souffle pour le porter vers la terre bénie, le pays du Châm. A ce propos, on a raconté que Salomon avait un tapis fait en bois où on mettait tout ce dont il aurait besoin pour se déplacer: Les tentes, les chevaux, les chameaux et les soldats. Il ordonnait au vent de le porter en soufflant en-dessous. Les oiseaux, de leur part, protégeaient Salomon et sa suite contre les rayons solaires en étalant leurs ailes. Dieu a dit dans un autre verset: «Nous lui soumîmes le vent qui, docilement, sur son ordre, souffle là où il veut» [Coran XXXVIII, 36].

Sa'id Ben Joubayr a dit: «On plaçait derrière Salomon de centaines de milles de chaises sur lesquelles s'asseyaient d'abord les croyants parmi les humains puis ceux des djinns. Il ordonnait au vent pour les soulever et aux oiseaux pour les ombrager».

Parmi les démons qui étaient assujettis au service de Salomon, il y avait ceux qui plongeaient pour lui dans la mer pour extraire les perles et les pierres précieuses, et ceux qui lui accomplissaient d'autres travaux.

«Nous les surveillons nous-même» Dieu gardait Salomon contre les démons et les génies et le préservait contre leur nuissance. Ils étaient sous son autorité et nul parmi eux n'osait s'approcher de lui ou lui désobéir. «D'autres étaient enchainés les uns aux autres» [Coran XXXVIII, 38]. Salomon avait le choix de libérer certains ou de les lier.

wa 'Ayyûba 'id nâdâ rabbahû 'annî massanî'-d-durru wa 'anta 'arḥamu-r-râḥimîna (83) fastajabnâ lahû fakašafnâ mâ bihî min durrin wa 'âtaynâhu 'ahlahû wa mitlahum ma'ahum raḥmatam-min 'indinâ wa dikrâ-li-l-'âbidîna (84).

Job adressa cette prière à son Seigneur: «La maladie m'accable, ô le plus miséricordieux des plus miséricordieux» (83) Nous fûmes touchés par son appel. Nous le délivrâmes de son mal et nous lui rendîmes sa famille accrue au double. Ce fut là, de notre part, un geste de pitié et un encouragement pour nos serviteurs (84).

Le Prophète Job (Ayoub) -que Dieu le salue- vivait dans l'aisance, il possédait tant de troupeaux, de terrains et d'enfants. Dieu l'éprouva par la maladie et il perdit toutes ses richesses. On a dit que sa maladie dura dix-huit ans et à cause d'elle (tant il était répugnant à l'approcher) nui ne resta comme proches et amis sauf deux hommes qui venaient lui rendre visite matin et soir.

L'un de ces deux individus dit à son compagnon: «Par Dieu, Job a commis un certain péché qu'aucun n'a commis avant lui». L'autre de demander: «Quel est ce péché?» Il répondit: «Depuis dix-huit ans Dieu ne lui fit miséricorde ni le guérit de cette maladie». Se rendant chez Job, ils le mirent au courant de leurs propos. Et Job de répliquer: «Je ne sais pas à quoi fais-tu allusion. Dieu à lui la puissance et la gloiresait que je passais par deux hommes qui se disputaient, puis ils revenaient à Dieu et l'invoquaient. Quant à moi, je me rendais chez moi et je dépensais de mes biens pour expier les faires des hommes, de peur qu'ils ne L'eussent invoqué par autre que la vérité».

Ibn Abbas a dit: «Dieu, plus tard, lui a rendu au double ce qu'il possédait comme richesses».

Wahb Ben Mounabbah rapporte: «Dieu révéla à Job qu'Il va lui rendre tout ce qu'il avait perdu comme richesses et enfants, et une fois autant. Il lui ordonna: Va vers cette source d'eau et lave-toi, tu seras guéri. Présente au nom de tes compagnons des offrandes et implore-leur Mon pardon car ils venaient de me désobéir à cause de ton état».

«... nous lui rendîmes sa famille accrue au double». Ibn Abbas, en commentant ce verset, a dit que toute sa famille lui a été rendue telle qu'elle était avant son épreuve. Certains ont avancé que sa femme s'appelait Rahma ou Léa selon d'autres et qui était la fille de Jacob que Dieu le salue-.

Quant à Moujahed, il l'a commeté de la façon suivante: On a dit à Job: «Les tiens sont au Paradis. Si tu le désires nous pouvons les amener à toi, ou préfères-tu qu'on les y laisse en te les remplaçant par d'autres tels quels.» Job répondit: «Je préfère les laisser où ils se trouvent, au Paradis. Dieu lui accorda d'autres en échange.

«Ce fut là, de notre part, un geste de piété et un encouragement pour nos serviteurs». Dieu explique: Ce que nous avons fait, fut par un effet de notre miséricorde, et afin que les hommes éprouvés ne croient pas que nous les avons affigés par manque d'égard, non, mais plutôt qu'ils sachent que la patience est leur meilleur secours, et nous n'éprouvons certains que d'après notre sagesse.

wa 'Ismâ'îla wa 'Idrîsa wa dâ-l-kifli kulum-mina-ş-şâbirîna (85) wa '-adhalnâhum fî rahmatina 'innahum mina-s-sâlihîna (86).

Ismaël, Idris et Zoul-Kifl étaient des modèles de patience. (85) Nous les reçûmes dans le sein de notre miséricorde car ils étaient vertueux. (86).

Nous avons déjà parlé, en commenant la sourate de Marie, des deux Prophètes Idriss et Ismaël le fils d'Abraham -que Dieu les salue-Quant à Zoul-Kifl, étant mentionné avec d'autres Prophètes, il est comme tel, mais certains ont dit qu'il n'était pas un Prophète mais un homme vertueux, un roi équitable et un gouverneur juste. Moujahed a soutenu cette dernière opinion et a avancé qu'il était un homme vertueux qui prenait charge des affaires de ses concitoyens, jugeait entre eux avec équité..

## 

wa Da-n-nûni 'id dahaba mugâdiban fazanna 'a-l-lan-naqdira 'alayhi fanâda fî-zulumâti 'a-l-lâ' 'ilâha 'illâ' 'anta subhânaka 'innî kuntu mina-z-zâlimîna (87) fastajabnâ lahû wa najjaynâhu mina-l-gammi wa kadâlika nunji-l-mu'minîna (88).

Jonas quitta son peuple dans un moment de colère, doutant même de l'aide d'Allah. Il adressa cette prière du fond des ténèbres: «Il n'y a de Allah que Toi. Gloire à Toi. J'avoue être du nombre des coupables. (87) Nous entendîmes son appel. Nous le délivrâmes de ses angoisses. C'est ainsi que nous secourons les fidèles. (88).

L'histoire de Jonas (Younos ou Zoun-Noun- est mentionnée dans ces sourates: Les Prophètes, Les rangs [Coran XXXVII] et la Plume [-Coran LXVIII].

Il s'agit de Jonas le fils de Mathieu, (Younos Ben Matta) que Dieu a envoyé aux habitants de Ninive, un village de la région de Moussol en Iraq. Il appela ses habitants à l'adoration de Dieu mais ils refusèrent et persévèrèrent dans leur incrédulité. Il les quitta courroucé en les avertissant qu'ils subiront un châtiment céleste dans trois jours.

Constatant que Jonas était, en vérité, un Prophète qui ne ment pas, les habitants de Ninive quittèrent leur village en acompagnant leurs enfants et leurs troupeaux, et commencèrent à implorer Dieu afin qu'il leur épargne Son châtiment. Dieu a dit d'eux dans un autre verset: «Que n'ont-elles cru les cités d'autrefois? La foi leur eût été profitable. Seul, le peuple de Jonas s'est converti. En récompense, nous l'avons soustrait à un châtiment ignominieux dans ce monde et nous l'avons laissé jouir de la vie pendant un certain temps» [Coran X, 98].

Jonas, de sa part, s'embarqua dans un navire avec d'autres gens. Se trouvant en pleine mer, le navire commença à s'agiter et les hommes faillirent trouver la mort. Ils firent un tirage au sort pour jeter dans l'eau l'un des passagers et alléger la cargaison. A deux reprises

le sort le désigna. «On tira au sort. Il fut parmi les perdants»» [Coran XXXVII, 141].

Alors Jonas se leva, se dévêtit et se jeta dans l'eau. A ce moment Dieu -à lui la puissance et la gloire-envoya une baleine qui l'avala, en l'inspirant de le laisser sans rien dévorer de son corps, car Jonas ne fut pas désigné comme une nourriture pour la baleine, mais le ventre de celle-ci fut comme une prison pour lui.

A l'intérieur de la baleine, Jonas invoqua Dieu: «Il n'y a de Allah que Toi, Gloire à Toi - J'avoue être du nombre des coupables» Il adressa cette prière du fond des ténèbres: La ténébrité du ventre de la baleine, celle de la mer, et celle de la nuit. La baleine l'emporta au fond de la mer et là Jonas entendit les galets qui glorifiaient le Seigneur.

Quant à son séjour dans le ventre de la baleine, on a dit qu'il a duré quarante jours. Puis Dieu entendit son appel. «Nous le délivrâmes de ses angoisses». en le sauvant de ces trois ténébrités. «C'est ainsi que nous secourons les fidèles». A ce propos, on a rapporté que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Tout musulman qui formule la prière de Zoun-Noun (Jonas) Dieu l'exauce. Cette prière est la suivante: «En vérité, il n'y a de Dieu que Toi. Gloire à Toi. Oui, j'étais au nombre des injustes».

Concernant cette même prière, Sa'd Ben Abi Waqas rapporte avoir entendu le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue-dire que le nom Sublime de Dieu se trouve dans cette prière. Il lui demanda: «Est-ce cela pour Jonas ou pour le commun des musulmans?» Il lui répondit: «Pour le commun des musulmans quand ils la formulent en s'adressant à Dieu. N'as-tu-pas entendu les paroles divines: «Il adressa cette prière au fond des ténèbres: «Il n'y a de Allah que Toi-Gloire à Toi. J'avoue être du nombre des coupables. Nous entendîmes son appel. Nous le délivrâmes de ses angoisses. C'est ainsi que nous secourons les fidèles.» C'est une promesse de Dieu comme le montre clairement le verset».

## يُسَدِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبُأٌ وَكَاثُواْ لَنَا خَشِعِينَ

wa zakariyya 'id nada rabbahû rabbi la tadarnî fardan wa 'anta hayrul-waritîna (89) fastajabna lahû wa wahabna lahû Yahya wa 'aşlahna lahû zawjahû 'innahum kanû yusari'ûna fî-l-hayrati wa yad'ûnana ragaban wa rahaban wa kanû lana hasi'îna (90).

Zacharie adressa cette prière à son Seigneur: «Seigneur, ne me laisse pas sans descendance, bien que tu sois le plus désirable des hériters. (89) Nous entendîmes son appel. Nous lui donnâmes Jean pour fils et nous fîmes de son épouse une femme modèle. Tous trois étaient empressés à faire le bien. Ils nous priaient avec persuation et crainte. Ils s'humiliaient devant nous. (90).

Zacharie implora Dieu pour qu'll lui donne un héritier Prophète, en lui adressant cette invocation secrète: «Mon Seigneur, ne me laisse pas seul. Tu es le meilleur des héritiers». Dieu l'exauça, lui a donné Jean (Yahia) et a amendé la situation de son épouse. D'après Ibn Abbas, Moujahed et Ibn Joubayr: La femme était stérile et devint féconde en engendrant Jean. Mais, selon 'Ata' la femme de Zacharie avait la langue très longue et Dieu l'a lui amendée, ou encore, suivant une troisième interprétation elle avait un mauvais caractère et Dieu la lui a substitué par un autre meilleur. Mais il s'avère que la première opinion est la plus correcte.

Ces trois: Zacharie, son épouse et Jean «étaient empressés à faire le bien» en accomplissant les œuvres pies et s'acquittant des pratiques obligatoires. Ils étaient des vrais croyants qui appelaient Dieu et L'invoquaient avec amour et avec crainte. «Ils s'humiliaient devant nous».

Abdullah Ben Hakim a rapporté: «Abou Bakr, dans un de ses prêches, a dit: «Je vous recommande de craindre Dieu et de faire ses louanges, de mélanger le désir avec la redoute et d'invoquer Dieu avec insistance. Car Dieu a fait l'éloge de «Zacharie et de ses siens» en disant d'eux: «Tous trois étaient empressés à faire le bien. Ils nous priaient avec persuation et crainte. Ils s'humiliaient devant nous».

## وَالَّتِيّ أَحْصَكَتْ فَرْجَهُمَا فَنَفَخْنَا فِيهِمَا مِن زُّوجِنَا وَجَعَلْنَهَا وَآبَنَهُمَا عَالَيْهُ لِلْ

wa-l-lafî 'aḥṣanat farjahâ fanafaḥnâ fîhâ mi-r-rûḥinâ wa ja'alnâhâ wa-b-nahâ' 'â' yata-l-lil-'âlamîna (91).

Nous insufflâmes notre esprit à celle qui sut demeurer chaste, Nous fîmes d'elle et de son fils un symbole pour l'humanité. (91).

Dieu mentionne à la fois l'histiore de Marie et son fils Jésus -que Dieu le salue- et celle de Zacharie et son fils Jean (Yahia) -que Dieu les salue-, car toutes les deux ont liées par un miracle venu de Dieu:

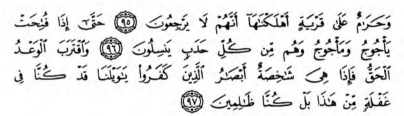
«celle qui sut demeurer chaste» et vierge sans approcher un homme. Dieu l'a aussi mentionnée dans cet autre verset: «Il propose aussi en exemple Marie, fille d'Imran, qui vécut chaste. Nous lui insufflâmes une parcelle de notre vie» [Coran LXVI, 12]. Dieu a voulu faire d'elle et de son fils un signe pour les mondes, et montrer Son omnipotence en créant qui l' veut, son ordre consiste à dire à n'importe quoi: «Sois» et il est.

'inna hâdihî' 'ummatukum 'ummatan wâḥidatan wa 'ana rabbukum fa'budûni (92) wa taqaṭṭ'îù 'amrahum baynahum kullun 'ilaynâ râji'ûna (93) fama-y-ya'mal mina-ṣ-ṣâliḥâti wahuwa mu'minun falâ kufrâna lisa'yihî wa 'innâ lahu kâtibûna (94).

Hommes, vous ne formez qu'une seule communauté. Je suis votre Maître. Adorez-moi. (92) Mais vous avez brisé les liens qui vous unissent. Vous nous ferez tous retour. (93) Quiconque pratiquera les bonnes œuvres dans la foi, ses efforts ne seront pas vains. Ils seront inscrits à son actif. (94).

L'expression «une seule communauté» signifie, d'arpès Ibn Abbas que la religion de tous les hommes est unique, et il a cité à l'appui ce hadith dans lequel le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Nous, les Prophètes, sommes engendrés par différentes mères, mais notre religion est une (la même). Cette religion consiste à adorer Dieu seul sans rien Lui associer, malgré que plusieurs lois furent révélées pour son appliction, comme Dieu le montre en disant: «A chaque peuple nous avons donné une loi et une voie» [Coran V, 48].

«Mais vous avez brisé les liens qui vous unissent» car parmi les hommes il y a ceux qui ont eu la foi et d'autres qui ont mécru. Chacun retournera vers Dieu au jour de la résurrection pour le rétribuer selon ses œuvres dans le bas monde. «Quiconque pratiquera les bonnes œuvres dans la foi» avec zèle et certitude «ses efforts ne seront pas vains» et ne sera plus lésé car Dieu le récompensera ne serait-ce que pour le poids d'un atome de bien et les bonnes actions que les anges avaient inscrites durant toute sa vie.



wa ḥarâmun 'alâ qaryatin 'ahlaknâhâ' 'annahum lâ yarji'ûna (95) ḥattâ 'idâ futiḥat ya'jûju wa ma'jûju wa hum min kulli hadabin yansilûna (96) wa-qtaraba-l-wa'du-l-ḥaqqu fa'idâ hiya šâḥiṣatun 'abṣâru-l-ladîna kafarû yâ waylanâ qad kunnâ fî ġaflatim-min hâdâ bal kunnâ zâlimîna (97).

Nous ne nous autorisons à anéantir une cité que lorsque nous désespérons de rallier ses habitants. (95) Lorsque Gog et Magog seront lâchés en liberté, ils dévaleront en masse de chaque crête. (96) L'échéance fatale sera proche. Les yeux hagards, les infidèles s'écrieront alors: «-Malheur à nous qui ne pensions pas à une telle issue! Nous étions vraiment coupables. (97).

Il est interdit aux habitants d'une cité que Dieu a détruite de

revenir au bas monde jusqu'au jour de la résurrection, d'après les dires d'Ibn Abbas.

«Lorsque Gog et Magog seront lâchés en liberté» Nous avons montré auparavant que Gog et Magog (Ya'jouj et Ma'jouj) font partie de la descendance d'Adam, et plus précisément de la progéniture de Yafeth fils de Noé, dont les Turcs en forment une partie.

Les Gog et Magog, vers la fin des temps, se précipiteront de chaque hauteur pour corrompre la terre. Le Messager de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue- avait raconté plusieurs hadiths concernant leur sortie: «Ils dévaleront en masse de chaque crête» en fréquentant les hommes. Les musulmans, en ce moment-là, se retireront dans de places inexpugnables avec leurs troupeaux.

Ils passeront par les courants d'eau et boiront toute l'eau sans laisser une seule goutte de sorte que certains parmi eux-les derniers - passeront par le même endroit et diront: «Il y avait dans le temps un cours d'eau qui passait par ici» En chassant les habitants de la terre et les contraignant à s'isoler, les Gog et Magog diront: «Il ne nous reste que les habitants des cieux». L'un d'eux agitera sa lance vers le ciel et elle retournera tachée du sang comme signe de séditions et de trouble.

Agissant de la sorte, Dieu leur enverra des vers qui attaqueront leurs cous et les rendront raides morts. Le lendemain matin n'entendant plus le vacarme de ce peuple, les musulmans diront: «Qui se porte volontiers pour descendre et voir ce qu'il est advenu des Gog et Magog?» Alors ils sortiront de leurs abris et forteresses conduisant leurs troupeaux qui n'auront d'autre nourriture que ces cadavres qui les trouveraient plus délicieux que les herbes.

Dans le hadith relatif à l'Antéchrist on trouve cet ajout: «Etant ainsi, Dieu -à Lui la puissance et la gloire-révélèra à Jésus- que la paix soit sur lui-: «J'ai fait sortir certains de Mes serviteurs dont personne n'est capable de les battre. Ramène-les à la montagne Tor».

Dieu enverra ensuite Yajouj et Majouj qui se précipiteront de tous côtés. Jésus et ses compagnons imploreront alors le secours de Dieu -à Lui la puissance et la gloire- qui enverra au peuple Yajouj et Majouj des vers

qui les attaqeront aux cous et ils mourront comme une seule âme. Jésus et ses compagnons descendront ensuite et ne trouveront une maison sans qu'elle ne soit remplie de leur graisse et leur pourriture. Ils se porteront ardemment au Dieu -à Lui la puissance et la gloire- qui leur enverra des oiseaux dont les cous ressembleront à ceux des chameaux, ils les porteront et les jetteront là où Dieu voudra».

Dieu fera descendre ensuite une pluie qui durera quarante jours et emportera toutes les tentes et les maisons construites en terre dure et lavera la terre de sorte qu'elle la laisse lisse comme un miroir. On dira alors à la terre: «Fais pousser tes fruits et tes plantations et rends (aux hommes) tes biens abondants.» En ce jour-là une foule d'hommes mangeront d'une seule grenade et se protégeront sous son écorce (comme une voûte). Dieu bénira Ses bienfaits de sorte qu'une chamelle suffira à un peuple -ou une tribu-, une vache à l'âge de copulation suffira à une phratrie et une brebis suffira à toute une famille.

Etant dans cet état, Dieu -à Lui la puissance et la gloire- enverra un bon vent qui les prendra par leurs aisselles et recueillera l'âme de tout musulman- -ou tout croyant- et il ne restera en vie que les méchants de la terre qui s'y accoupleront sans pudeur à la façon des ânes». C'est à cette époque que l'Heure se dressera» (Rapporté Mouslim, Ahmed et les auteurs des Sunan)<sup>(1)</sup>.

وفي حديث الدجال: وفبينما هم كذلك إذ أوحى الله عز وجل إلى عيسى بن مربع عليه (1) السلام أني قد أخرجت عباداً من عبادي لا يدان لك بقتلهم، فحرر عبادي إلى الطور فيبعث الله عز وجل يأجوج ومأجوج، كما قال تعالى: ﴿وهم من كل حدب ينسلون﴾ فيرغب عيسى وأصحابه إلى الله عز وجل، فيرسل عليهم نغفاً في رقابهم فيصبحون فرشى كموت نفس واحدة، فيهبط عيسى وأصحابه، فلا يجدون في الأرض بيتاً إلا قد ملأه زهمهم وتنهم، فيرغب عيسى وأصحابه إلى الله عز وجل، فيرسل الله عليهم طيراً كأعناق البخت فتحملهم فتطرحهم حيث شاء الله، قال: وويرسل الله مطراً لا يكن منه بيت مدر ولا وبر أربعين يوماً، فيغسل الأرض حتى يتكرها كالزُّلقة، ويقال للأرض أنبتي ثمرك ودري بركتك، قال: فيومئذ يأكل النفر من الرمانة فيستظاون بقحفها ويبارك في الرسل، حتى إن اللقحة من الإبل لتكفي الفتام من الناس، واللقحة من البقر تكفي الفخذ، والشاة من الغنم تكفي أهل البيت، قال: فبينما هم على ذلك إذ بعث اللهعز وجل ربحاً طيبة فتأخذهم تحت آباطهم

Il est dit aussi dans un hadith que, après la sortie des Gog et Magog (Ya'jouj et Ma'jouj), Jésus accomplira le pèlerinage à la Maison Sacrée et la 'Oumra (visite pieuse).

«L'échéance fatale sera proche» Il s'agit du jour du jugement dernier qui aura lieu après ces tremblements de terre, ces troubles et ces séditions. Avec l'avènement de ce jour difficile les fidèles sécrieront: «C'est un jour très difficile». «Les yeux hagards» des incrédules se figent à cause de ce qu'ils verront comme affres. Ils regretteront d'avoir été insouciants à l'égard de ce jour et avoueront qu'ils étaient injustes.

إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنَّتُهَ لَهَا وَرِدُونَ فَلَيْ وَمَا يَخْبُدُونَ اللهِ عَمَانُ جَهَنَّمَ أَنَّتُهَ لَهَا وَرِدُونَ اللهِ لَوْ كَانَ هَتُولُآءَ ءَالِهَةَ مَا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَالِدُونَ اللهُ مَنْ لَهُمْ مِنَا لَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ اللهِ إِنَّ اللَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِنَا الْحُسْنَ أُولَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ اللهِ لَا يَسْمَعُونَ عَمِيسَهَا وَمُعْمَ فِي مَا الْحُسْنَى أُولِتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ اللهِ لَا يَشْمَعُونَ عَمِيسَهَا وَمُعْمَ فِي مَا اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَنْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ وَعَلَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُنَا اللَّهُ عَلَهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ الللللَّا

'innakum wamâ ta'budûna min dûni-L-Lâhi ḥaṣabu jahannama 'antum lahâ wâridûna (98) law kâna hã 'ulâ' i 'âlihatam-mâ waradûhâ wa kullun fîhâ ḥalidûna (99) lahum fîhâ zafîrun wa hum fîhâ lâ yasma'ûna (100) 'inna-l-ladîna sabaqat lahum minnâ-l-ḥusnã' 'ûlâ' ika 'anhâ mub'adûna (101) lâ yasma'ûna ḥasîsahâ wa hum fî-ma-štahat 'anfusuhum hâlidûna (102) lâ yaḥzunuhumu-l-faza'u-l-'akbaru wa tatalaqqâhumu-l-malâ' ikatu hâdâ yawmukumu-l-ladî kuntum tu'adûna (103).

Vous et les divinités que vous avez adorées en dehors d'Allah, serez la proie des flammes. C'est le supplice qui vous est réservé. (98) Si vos

فتقبض روح کل مسلم ــ أو کما قال مؤمن ــ ويبقى شرار الناس يتهارجون تهارج الحمر وعليهم تقوم الساعة).

divinités étaient de vrais dieux, elles ne seraient pas précipitées dans l'enfer. Vous tous y séjournerez éternellement. (99) Vous vous y lamenterez sans entendre aucun bruit du dehors. (100) Ceux qui auront reçu auparavant des marques de notre faveur seront à l'abri d'un tel sort. (101) Les vacarmes de la géhenne leur seront épargnés, ils jouiront de délices éternelles. (102) L'épouvante du jour dernier ne les accablera pas. Les anges les accueilleront par ces mots: «Le voilà venu votre jour, ce jour qui vous a été promis» (103).

Dieu s'adresse aux idolâtres Qoraïchites de La Mecque: «Vous et les idoles que vous adorez en dehors de Dieu, serez le combustible de la Géhenne et vous y serez précipités sûrement. Si vraiment ces divintiés étaient des vrais dieux, elles n'y seraient pas conduites. Vous tous y séjournez pour l'éternité.

En commentant ce verset: «Vous vous y lamenterez sans entendre aucun bruit du dehors» Ibn Mass'oud a dit: «Les damnés voués au feu éternel seront mis dans des linceuls en feu munis de clous en feu de sorte qu'ils ressentiront qu'ils sont les seuls à subir ce châtiment».

Ceux qui ont commis les bonnes œuvres dans le bas monde et qui ont déjà reçu la très belle récompense, seront écartés du Feu et seront rétribués d'une récompense incommensurable car Dieu ne rétribue le bien que par un bien meilleur encore. «Les vacarmes de la Géhenne leur seront épargnés» et ils jouiront, pour toujours, de ce qu'ils désirent.

Au sujet des versets précités. Ibn Abbas a ajouté que les divinités adorées en dehors de Dieu seront précipitées dans l'enfer à l'exclusion de 'Ouzaïr et Jésus -que Dieu le salue-. D'autres y ont exclu aussi les anges, le soleil et la lune.

«L'épouvante du jour dernier ne les accablera pas» Cette épouvante signifie la mort d'après 'Ata, ou le souffle dans la trompette selon Ibn Abbas et Ibn Jarir. Quant à Al-Hassan Al-Basri, il a avancé que ceci aura lieu quand le Feu sera refermé sur les damnés. Les fidèles seront reçus par les anges, une fois ressuscités de leurs tombes, pour leur annoncer le joyeux sort que Dieu leur a promis.

## يَوْمَ نَطْوِى ٱلتَكَمَآءَ كَلَمَيِ ٱلسِّجِلِ لِلْكُتُبُّ كَمَا بَدَأْنَاۤ أَوْلَ خَلَقٍ نُّعِيدُمُّ وَعْدًا عَلَيْنَأً إِنَّا كُنَّا فَنعِلِيرِ﴾ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ إِنَّا كُنَّا فَنعِلِيرِ﴾

yawma natwi-s-sama 'a katayyi-s-sijilli lil-kutubi kama bada na 'awwala halqin nu'iduhu wa'dan 'alayna 'inna kunna fa'ilina (104).

Ce jour-là, nous fermerons les cieux, comme un sécrétaire ferme son livre. Avec la même facilité que nous avons créé l'univers, nous le recréerons. Nous nous le sommes promis à nous-même. Nous le ferons. (104).

Ce verset est pareil aux dires de Dieu: «Les hommes ne donnent pas à Allah le rang qu'Il mérite. Et, pourant, Il appréhendera toute la terre dans sa main au jour du jugement dernier et supprimera les cieux d'un seul geste. Gloire à Allah! Il est au-dessus des associés qu'on lui donne» [Coran XXXIX, 67].

Ibn Omar rapporte que le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Au jour de la résurrection, Dieu saisira les sept terres et les cieux seront pliés dans sa main droite».

«Comme un sécrétaire feante un livre». Il s'agit, d'apès Ibn Abbas, du sommier de l'univers où toute chose y a été inscrite. Puis Dieu affirme qu'll procédera à la re-création des hommes comme Il l'a fait en les créant pour la première fois, une chose qu'il Lui sera très facile. A ce propos Ibn Abbas rapporte: «Un jour, le Messager de Dieu qu'Allah le bénisse et le salue- nous prêcha et dit: «Hommes! Vous serez rassemblés devant Dieu -à Lui la puissance et la gloire- sans vêtements nu-pieds et incirconcis» Puis il récita: «Avec la même facilité que nous avons créé l'univers, nous le recréerons. Nous nous le sommes promis à nous-même. Nous le ferons» (Rapporté par Boukhari, Mouslim et Ahmed) (1).

عن ابن عباس قال: قام فينا رسول الله ﷺ: بموعظة فقال: وإنكم محشورون إلى الله عز (1) وجل حفاة عراة غرلاً، كما بدأنا أول خلق نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين، وذكر تمام الحديث.

وَلَقَدْ كَتَبَكَ فِي الزَّهُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَكَ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الْفَكْدِينَ اللَّهُ إِنَّا لِمَنْكَ الْفَكَا لِقَوْمٍ عَكَيْدِينَ اللَّهِ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكْمِينَ اللَّهِ عَلَيْدِينَ اللَّهِ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكْمِينَ اللَّهِ

wa laqad katabnâ fî-z-zabûri mim ba'di-d-dikri 'anna-l-'arda yarituhâ 'ibâdiya-ş-şâlihûna (105) 'inna fî hâdâ labalâga-l-liqawmin 'âbidîna (106) wamâ 'arsalnâka 'illâ raḥmata-l-lil-'âlamîna (107).

Nous avons dit dans les Ecritures Saintes, et nous l'avons répété dans le Coran, que la terre serait l'héritage de nos bons serviteurs. (105) Il y a là un sujet de méditation pour les gens pieux. (106) Nous ne t'avons envoyé sur terre que par commisération pour le monde. (107).

Comme Dieu a promis à Ses saints serviteurs qu'ils auront le bonheur dans le bas monde et l'au-delà, il affirme qu'il leur donnera la terre en héritage dans les deux mondes. D'ailleurs, il a mentionné cela dans d'autres versets tels que les deux suivants:

- «La terre est à Allah. Il y fait succèder qui Il veut. L'avantage restera aux croyants» [Coran VII, 128].
- «Allah affermira sur terre ceux qui ont la foi et pratiquent le bien, comme II a affermi leurs prédécesseurs. Il assurera le respect de la religion qu'il leur a choisie» [Coran XXIV, 55].

Tout cela est mentionné dans les livres célestes, dans les Psaumes après le Rappel. Ce dernier signifie le Pentateuque d'après Ibn Abbas et Al-Hassan, ou la «Tablette Gardée,» d'après Al-Thawri, ou enfin selon Ibn Aslam, il est la «Mère des Ecritures» où toute chose fut prédestinée et mentionnée. Quant à la terre qui sera héritée par les saints serviteurs est celle du Paradis comme Ibn Abbas a avancé.

«Il y a là un sujet de méditation pour les gens pieux» C'est à dire que les gens trouvent dans le Coran révélé à Mouhammad -qu'Allah le bénisse et le salue- une communication aux hommes qui ont adoré Dieu, Lui ont obéi et se sont conformés à Ses prescriptions sans suivre le démon et leurs penchants.

«Nous ne t'avons envoyé sur terre que par commisération pour le

monde». Le Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- n'a pas été envoyé vers son peuple, mais plutôt comme une miséricorde pour les mondes. Quiconque accepte cette miséricorde et reconnait cette faveur divine, aura trouvé le bonheur dans les deux mondes. Quiconque la rejette aura perdu le bas monde et la vie future. Dieu affirme cette réalité quand ll a dit: «Songe à ces hommes qui ont répondu par des blasphèmes aux bienfaits d'Allah et qui ont causé la perdition de leurs peuples. Ils brûleront dans l'enfer, l'horrible demeure» [Coran XIV, 28-29].

Au sujet des caractères et mérites du Coran, Dieu a dit: «Réponds: Ce Coran est un guide et un baume pour les croyants. Il se heurte à la surdité et à l'aveuglement des incrédules. Ceux-ci sont comme des gens qu'on appelle de loin» [Coran XLI, 44].

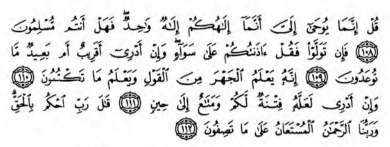
Mouslim rapporte d'après Abou Houraira qu'on a demandé au Messager de Dieu -qu'Allah le bénisse et le salue- d'appeller la malédiction sur les impies. Il a répondu: «Je n'ai pas été envoyé pour maudire mais plutôt comme une miséricorde».

Dans le hadith rapporté par At-Tabarani, le Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue- a dit: «Je suis envoyé comme une miséricorde de la part de Dieu qui ne me rappelle à Lui avant de faire triompher Sa religion. J'ai cinq noms -ou épithètes-: Je suis Mouhammad, Ahmed, Al-Mahi ce dont Dieu efface l'incrédulité, Al-Hacher celui aux pieds duquel les gens seront rassemblés et Al-'Aqeb (qu'aucun Prophète ne viendra après moi)»<sup>(1)</sup>.

Si Mouhammed -qu'Allah le bénisse et le salue- est une miséricorde pour les mondes, qu'en sera de celui qui l'aura renié? La réponse fut donnée par Ibn Abbas qui a dit: «Quiconque croit en Dieu et au jour dernier aura acquis la miséricorde dans les deux mondes. Quant à celui qui mécroit, celui-là subira le supplice qu'ont subi les

في الحديث الذي رواه الطبراني: وإني رحمة بعثني الله ولا يتوفاني حتى يظهر الله دينه، لي (1) خمسة أسماء: أنا محمد، وأحمد وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب.

générations passées: l'engloutissement par la terre et le châtiment céleste (un ouragan de pierres).



qul 'innamâ yûḥâ' 'ilayya 'annamâ' 'ilâhukum 'ilâhun wâḥidun fahal 'antum muslimûna (108) fa'in tawallaw faqul 'â'dantukum 'alâ sawâ' in wa 'in 'adrî 'aqarîbum 'am ba'îdum mâ tu'adûna (109) 'innahû ya'lamu-l-jahra mina-l-qawli wa ya'lamu mâ taktumûna (110) wa 'in adrî la'allahû fitnatu-l-lakum wa matâ'un 'ilâ hînin (111) qâla rabbi-hkum bi-l-haqqi wa rabbunâ-r-Raḥmânu-l-musta'ânu 'alâ mâ taṣifûna (112).

Dis: «Il m'a été expressément révélé que votre Allah est unique. Étesvous soumis à cette vérité?» (108) Si vous n'y êtes pas soumis, reconnaissez que je vous ai tous prévenus également. J'ignore si le jour annoncé est proche ou non. (109) Allah sait ce que vous dites en publice et ce que vous dissimulez. (110) L'échéance incertaine du jour constitue-t-elle une épreuve ou un sursis à vos plaisirs? je ne sais. (111) Dis: Seigneur, juge avec équité. Notre Seigneur miséricordieux est notre soutien contre vos machinations. (112).

Dieu ordonne à Son Messager de communiquer aux gens qu'il est le Dieu Unique. Sont-ils prêts à reconnaître cela et à se soumettre?. S'ils s'en détournent, qu'ils soient avertis et s'ils se montrent hostiles à Dieu et à Son Messager, on les désavouera, comme Dieu a dit ailleurs: «S'ils te traitent d'imposteur, dis: «Je suis responsable de mes actes et vous des vôtres. Ce que je fais ne vous regarde pas et ce que vous faites ne me regarde pas» [Coran X, 41].

Il fut ordonné de leur dire aussi: «J'ignore si ce qui vous est promis est proche ou lointain, mais il arrivera inéluctablement. Dieu connait parfaitement aussi bien les actes que les paroles faits et dits en public ou dissimulés, même II pénètre dans le tréfonds des cœurs.

«L'échéance incertaine du jour constitue-t-elle une épreuve ou un sursis à vos plaisirs? je ne sais» Cela peut être pour les hommes une tentation ou une jouissance provisoire. «Dis: Seigneur, juge avec équité» entre les fidèles et ceux qui renient la vérité. Les Prophètes disaient autrefois: «Seigneur, tranche entre nous et notre peuple. Tu es le meilleur des arbitres» [Coran VII, 89]. Notre Prophète -qu'Allah le bénisse et le salue- fut ordonné également de tenir les mêmes propos.

«Notre Seigneur miséricordieux est notre soutien contre vos machinations». Dieu jugera certainement selon la vérité, et ll est le soutien des fidèles contre ce que les incrédules inventent comme mensonges.